

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

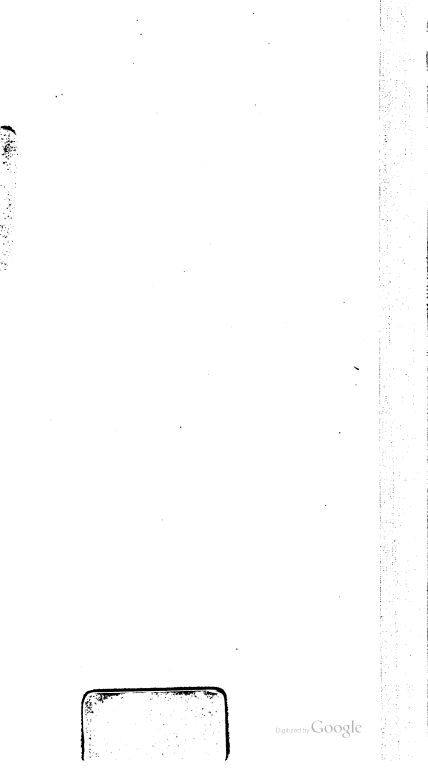
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

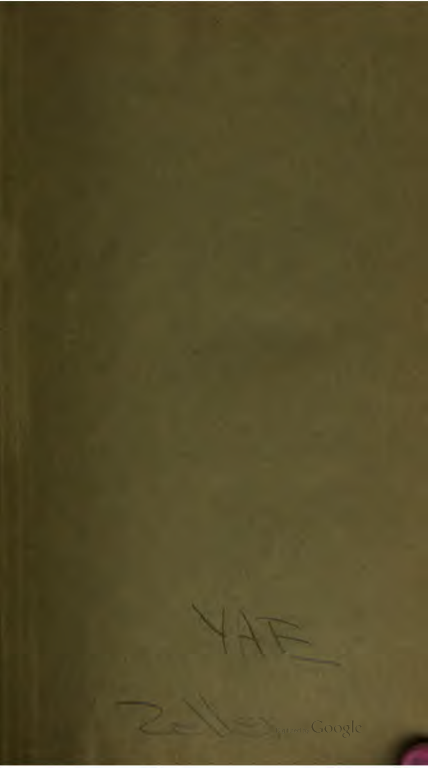
### **About Google Book Search**

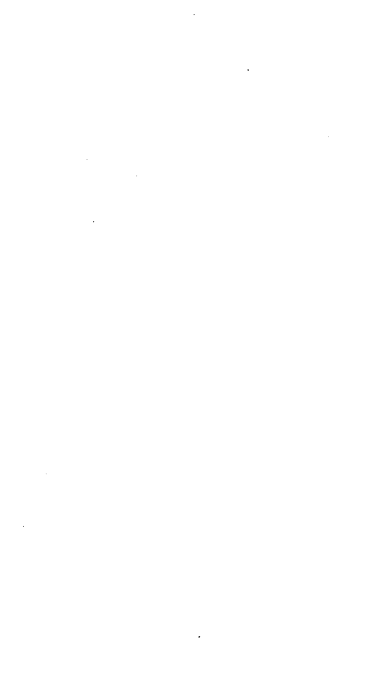
Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



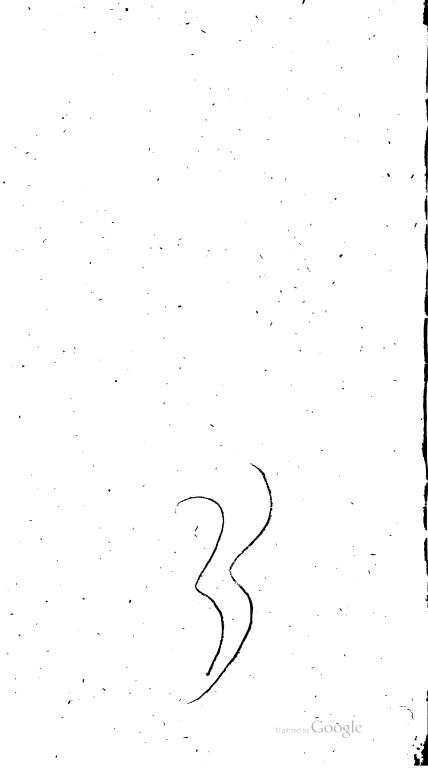
<sub>eume</sub> Google







V. 3' Zeller , <sup>:</sup> -. YAE Bigitized by GOOgle 



DIE

# PHILOSOPHIE DER GRIECHEN.

EINE UNTERSUCHUNG

ÜBER

# CHARAKTER, GANG UND HAUPTMOMENTE

**IHRER ENTWICKLUNG.** 

von

### Dr. EDUARD ZELLER.

Dritter Cheil:

DIE NACHARISTOTELISCHE PHILOSOPHIE.

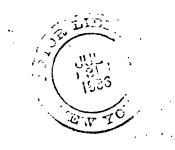
Erste Hälfte.



VERLAG VON LUDWIG FRIEDRICH FUES.

1852. W

2182





Tübingen, gedruckt hei L. Fr. Fues.

. . :

the second s

Erst jetzt ist es mir möglich, den letzten Theil dieses Werks der Oeffentlichkeit zu übergeben. Der Grund dieser Verzögerung lag in Umständen, deren Beseitigung ausser meiner Macht stand: in den Ansprüchen, welche neben dem akademischen Beruf auch meine theologischen Jahrbücher an mich machten, in einem zweimaligen Wechsel von Amt und Wohnort, in dem mehrjährigen Aufenthalt an einem Orte, wo mir die litterarischen Hülfsmittel nur in beschränktem Maasse zu Gebot standen, in den Störungen, welchen die wissenschaftliche Thätigkeit während der letzten Jahre durch die Bewegung des öffentlichen Lebens unvermeidlich ausgesetzt war. Erst hier in Marburg konnte ich zur anhaltenden Beschäftigung mit der griechischen Philosophie zurückkehren. An Hemmungen fehlte es freilich auch hier nicht, und es war nicht immer leicht, unter

dem Druck der Verhältnisse die Freiheit des Geistes zu bewahren, wie sie wissenschaftliche Untersuchungen verlangen. So weit sie mir dennoch zu Theil geworden ist, verdanke ich diess vor Allem meiner Arbeit selbst und dem Gegenstand, womit ich mich beschäftigte. Hatte ich es doch mit einer Zeit zu thun, noch weit hoffnungsloser, als die unsrige, mit dem langsamen Hinsterben von Bildungsformen und Völkern, welche uns geistig so nahe verwandt sind, dass wir die Jahrhunderte ihres Untergangs, bei aller Einsicht in seine geschichtliche Nothwendigkeit, nie ohne Wehmuth betrachten können; wie sollte ich mich nicht gerne am Anblick der Männer gestärkt haben, welche selbst in jener schwülen Periode bei der Philosophie eine Zuflucht fanden, und in der Kräftigkeit ihres innern Lebens den Stürmen der Aussenwelt Stand hielten?

Der Plan meiner Schrift hat sich seit dem Erscheinen des zweiten Theils, nicht geändert; dass ich der Darstellung der philosophischen Systeme einige kurze Notizen über die betreffenden Philosophen beifügte, wird wenigstens einem Theil der Leser nicht unlieb sein. Da übrigens die zwei ersten Theile den Meisten bekannt sein werden, habe ich über meine Geschichtsbehandlung nichts weiter zu bemerken.

Dass ich den Druck wegen der Entfernung des

Druckorts nur zum kleinsten Theile selbst überwachen konnte, hätte ich bedauern müssen, wenn nicht befreundete Hände in dankenswerther Weise für seine Reinheit gesorgt hätten. Die Druckfehler, welche sich dem Auge des Correctors entzogen haben, wird der geneigte Leser, wie ich hoffe, entschuldigen.

Da der vorliegende dritte Band zu einem unverhältnissmässigen Umfang anzuschwellen drohte, so machte mir der Verleger den Vorschlag, ihn in zwei Abtheilungen zu zerfällen. Ich gieng hierauf um so lieber ein, weil es mir dadurch möglich wurde, wenigstens seine erste Hälfte etwas früher in die Hände der Leser zu bringen. Doch wird auch die zweite, wenn nicht unerwartete Hindernisse dazwischentreten, noch vor Ostern erscheinen.

Die Aufnahme, deren sich die beiden ersten Theile dieses Werks zu erfreuen hatten, lässt mich hoffen, dass es für das genauere Verständniss der alten Philosophie nicht ganz ohne Nutzen gewesen sei. Möge es auch seinem letzten Bande gelingen, zur Kenntniss geschichtlicher Erscheinungen beizutragen, welche der Aufhellung zum Theil noch weit mehr, als die bisher von uns behandelten, bedürfen.

Marburg, den 19. November 1851.

v

Der Verfasser. • Digitized by Google. A second s

(a) Apply a substance of the process of the set of t

(1) A set of the set of the

and the second sec

Digitized by Google

· · ·

# Inhaltsverzeichniss.

•

|                                                         |                                                                                                                  | Seite |
|---------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Ş. 31.                                                  | Ueber den allgemeinen Charakter und den Entwicklungs-                                                            |       |
|                                                         | gang der nacharistotelischen Philosophie                                                                         | 1     |
|                                                         | Ihr Charakter S. 1; ihre Entstehungsgründe - 6; ihre                                                             |       |
|                                                         | Entwicklung - 10.                                                                                                |       |
| Erster, Abschnitt. Stoicismus, Epikureismus, Skepticis- |                                                                                                                  |       |
|                                                         | mus.                                                                                                             |       |
|                                                         | A. Die stoische Philosophie.                                                                                     |       |
| J. 32.                                                  | Ueber den Charakter der stoischen Philosophie im Allge-                                                          |       |
|                                                         | meinen                                                                                                           | 15    |
|                                                         | Zweck und Bedeutung der Philosophie, Verhältniss ihrer<br>Theile, Uebergewicht des praktischen Interesse's - 15; |       |
|                                                         | Dogmatismus — 23; Verhältniss zum Epikureismus —<br>25; Eintheilung ebdas.                                       |       |
| §. 33.                                                  |                                                                                                                  | 27    |
| •                                                       | 1 Die Erkenntnisstheorie - 29; Sensualismus - 30; Er-                                                            |       |
|                                                         | kenntniss durch Begriffe - 31; Verhältniss beider -                                                              |       |
|                                                         | 54; Kriterium — 37; Zusammenbang der Erkenntniss-                                                                | •     |
|                                                         | theorie mit dem Ganzen des Systems – 41.                                                                         |       |
|                                                         | 2. Die formale Logik und ihre Bedeutung für das System                                                           |       |
|                                                         | - 44.                                                                                                            |       |
|                                                         | 5. Die Ontologie - 47; Materialismus, Körperlichkeit der                                                         |       |
|                                                         | Eigenschaften u. s. w 48; Gründe dieses Materia-                                                                 |       |
|                                                         | lismus - 54; Schwierigkeiten desselben - 56; Kate-                                                               |       |
|                                                         | gorieenlehre - 59.                                                                                               |       |
| <b>§. 54</b> .                                          | •                                                                                                                | 67    |
|                                                         | 1. Die letzten Gründe. Das Urwesen als Materic und als                                                           | •     |
|                                                         | Gottheit - 69. Gott und die Welt - 77.                                                                           | : :   |
|                                                         | 2. Die allgemeine Weltansicht. Die Geschichte der Welt                                                           |       |
|                                                         | - 79. Das Weltgesetz, das Verbängniss, der loyoc                                                                 |       |
|                                                         | onequarinds — 83. Einheit der Welt — 87. Voll-                                                                   |       |
|                                                         | kommenbeit der Welt, teleologische Naturbetrachtung                                                              |       |
|                                                         | - ebdas. Theodice - 90                                                                                           |       |
|                                                         | <ol> <li>Bas Einzelne der Naturlehre — 95. <sup>1</sup> Die Elemente, das</li> </ol>                             |       |
|                                                         | Weltgehände — '96. Die Gestirne — 97. Die Elemenke, das Weltgehände — '96. Die Gestirne — 97. Der Mensch:        |       |
|                                                         | wangemande - 90. Die Desurne - 9/. Der Mensch:                                                                   |       |

Wesen, Entstehung, Sitz, Theile der Seele - 99; Gottverwandtschaft der Seele - 103; Determinismus - 104; Fortdauer nach dem Tode - 105.

4. Die Religionsphilosophie. Der höchste Gott - 107. Die besonderen Götter und die Volksreligion - ebdas. Allegorische Mythendeutung - 113. Mantik - 119.

Die stoische Ethik S. 35.

- I. Die allgemeinen Grundzüge derselben. a) Das sittliche Ideal als solches: das Gute, das Uebel, das Gleichgültige — 125; die subjektive Aneignung des Guten (die Vernunft und die Affekte - 132; die Tugend, das Theoretische und das Praktische - 135; die That und die Gesinnung - 138); die Weisen und die Thoren - 159. - b) Die Milderung des sittlichen Idealismus: das Wünschenswerthe und das Verwerfliche - 147; die mittleleren Pflichten - 153; die erlaubten Gemüthsbewegungen - 156; die Frage nach der Wirklichkeit des Weisen, die Weisen und die Fortschreitenden ,- 157.
- II. Die specielle Moral 160. 1. Der Einzelne als solcher - 162; die Tugenden und ihr gegenseitiges Verhältniss – 163; Verhalten der Stoiker zu den mittleren Dingen - 166. - 2. Die menschliche Gemeinschaft -171; die Freundschaft - 173; der Staat und die Familie - 175; Weltbürgerthum - 179. - 3. Der Mensch und der Weltlauf - 182; die Lehre vom Selbstmord - 184.

6. 36. Rückblick auf den innern Zusammenhang und die geschichtliche Stellung der stoischen Philosophie Princip und Zusammenhang des Systems - 187. Verhält-

niss zu früheren und gleichzeitigen Lehren: zur cynischen und sokratischen — 191; zur megarischen und heraklitischen - 195, zur peripatetischen - 199, zur akademischen und neuakademischen - 201. Geschichtliche Erklärung des Stoicismus in seiner Gesammterscheinung - 203.

B. Die epikureische Philosophie. §. 37. Die Ansicht Epikurs über Begriff und Theile der Philosophie. Die Kanonik Der Zweck der Philosophie und das Werthverhältniss ihrer Theile – 205. Die Kanonik: die Sinnesempfindung

 $I_{1} = 2.$ 

- 208; die Begriffe - 211; die Meinung - 212; die Wahrheit unserer Vorstellungen - 214.

§ 38. Die epikureische Physik 317 Werth und Aufgabe der Physikalische, Naturenklä-

Digitized by Google

VIII

• 1

1

Seite

122

187

205

1.1

rung, Gleichgültigkeit gegen die Erkenntniss des Einzelnen - 217. Materialismus, Atomistik - 221; die Abweichung der Atome - 224. Entstehung und Einrichtung der Welt, Vielheit der Welten - 225.' Anthropologie: Wesen und Theile der Seele, Verhältniss zum Leib, Bestreitung der Unsterblichkeit - 228. Die Vorstellung und die Idole - 250. Der Wille - 253. Die Entstehung und Entwicklung des Menschengeschlechts - 254. Die Religion und die Götter - 255.

- Die epikureische Ethik **§.** 39. . • Güterlehre : die Lust, Lust und Schmerzlosigkeit, körperliche und geistige Lust - 245. Die Tugend - 249. Der Weise - 251. Lebensregeln, zunächst für den Einzelnen als solchen - 253. Die menschliche Gemeinschaft: der Staat - 256: die Familie - 258; die Freundschaft - 259. Humanität der epikureischen Moral - 262.
- § 40. Ueber das Ganze der epikureischen Philosophie und ihre geschichtliche Stellung . . . . . . 263 Innerer Zusammenhang des Systems - 263. Verhältniss zum Stoicismus — 267; zu Aristipp und Demokrit — 271; zu Plato und Aristoteles - 274.
  - C. Die Skepsis. Pyrrho und die neuere Akademie.
- § 41. Pyrrho 276 Allgemeines über die Skepsis - 276. Pyrrho und Timon: Unmöglichkeit des Wissens - 280; Zurückhaltung des Urtheils - 282; Ataraxie - 284.
- §. 42. Die neuere Akademie . 286 Ueber die Entstehung der Skepsis unter den Akademikern - 286. Arcesilaus: seine Bestreitung des Wissens - 288; seine praktischen Grundsätze - 291.
  - Karneades 292. 1. Die Widerlegung des Dogmatismus a) in formeller - 293) b) in materieller Hinsicht (Kritik des Götterglaubens - 297; der sittlichen Begriffe - 505). 2. Die Lehre vom Wahrscheinlichen - 307. Ethischer Standpunkt - 310. Geschichtliche Bedeutung der akademischen Skepsis - 314. Nachfolger des Karneades - 315.
  - Zweiter Abschnitt. Eklekticismus, erneuerte Skepsis. Vorläufer des Neuplatonismus.

A. Eklekticismus.

§ 43. Allgemeine Bemerkungen über den Eklekticismus und die ihm gleichzeitige Philosophie . 518 , • Entstehungsgründe des Eklekticismus: innere - 518; äus-

242

IX

sere — 322. Eigenthümliches Princip der eklehtischen Philosophie — 323. Vorbereitung des Neuplatonismus durch den Eklekticismus — 326. Die Skepsis im Eklekticismus — 327. Uebergang von der Skepsis zum Neuplatonismus — 528.

§. 44. Die Eklektiker des letzten Jahrhunderts vor Christus . 329
Ueber den Zustand der epikureischen Schule in dieser Zeit - 529. — Die Akademiker - 529: Philo - 330; Antiochus - 334 (Rückkehr zum Dogmatismus - 354; Eklekticismus - 337, insbesundere in der Moral - 340). — Eklektische Denkart unter den Stoikern: Panätius - 343; Posidonius - 547; seine platonisirende Anthropologie - 350. — Die Peripatetiker - 354. Die Schrift IIegt Koops - 355.

Cicero/ 363. Seine Skepsis — ebdas. Sein praktischer Eklekticismus — 365. Das unmittelbar Gewisse — 370. Die materiellen Ergehnisse der Ciceronischen Philosophie: die Moral — 374; die Theologie — 379; die Anthropologie — 381. — Verwandte Denkweise unter den römischen Philosophen: die Schule der Sextier — 583.

> Einleitendes — 385. Die Stoiker — 386: Seneca — 388 (Seine Moral — 388; seine Theologie — 392; Geringschätzung der theoretischen Untersuchungen — 593). Musonius — 595. Epiktet — 400. (Einseitig praktische Richtung — 400; populäre Haltung der Ethik — 403; Epiktets moralische Grundsätze — 404). Mark Aurel — 408. Gelehrte Stoiker — 413. — Cyniker — ebdas.; Demetrius — 415; Oenomaus — 417; Demonax — 418.

§ 46. Fortsetzung. Peripatetiker und Akademiker . . . . Peripatetiker — 419; Alexander von Aphrodisias — 421. Aristokles — 429. Platoniker: Dercyllides, Thrasyllus, Arius Didymus, Eudorus — 431; Plutarch — 433; Ammonius, Maximus von Tyrus — 438; Apulejus, Albinus, Severus — 4423. Alcinous — 443. Taurus und Attihus — 445. — Galenus — 446.

. 385

419

X,

Seite

# Dritte Periode.

#### §. 31.

Ueber den allgemeinen Charakter und den Entwicklungsgang der nacharistotelischen Philosophie.

Das Aristotelische System war die letzte und reifste von den Früchten, welche die griechische Wissenschaft in der klassischen Zeit des hellenischen Volks getragen hat. Mit den neuen Bildungsformen und Zuständen, die der Untergang der griechischen Freiheit und die Eroberungen Alexanders für das bedeutendste unter den alten Kulturvölkern herbeiführten, gieng auch eine veränderte Richtung des philosophischen Denkens Hand in Hand. Diese Richtung erlitt natürlich in den acht- bis ueunhundert Jahren vom Tode des Aristoteles bis zum Erlöschen der griechischen Philosophie die erheblichsten Modifikationen, aber nichtsdestoweniger ziehen sich durch alle die verschiedenen Systeme, welche in diesem langen Zeitraum auf den Schauplatz der Geschichte getreten sind, gewisse gemeinsame Eigenthümlichkeiten hindurch, an denen sie sich als Zweige des gleichen Stammes erkennen lassen. Die vorsokratische Philosophie hatte in der Erforschung der Natur, die Sokratisch- Platonisch- Aristotelische zwar nicht ausschliesslich in der Naturforsebung, aber doch immer noch in der Forschung, in der Wissenschaft als solcher, ihr höchstes Ziel gefunden; die Einwirkung auf die menschlichen Thätigkeiten und Zustände war von der ersteren nur ganz beiläufig und vereinzelt, von der Die Philosophie der Griechen, III. Theil.

### 2 Ueber den allg. Charakter u. den Entwicklungsgang

andern nur als eine natürliche Folge ihres theoretischen Standpunkts angestrebt worden, und nur die Uebergangsformen der Sophistik und einiger kleineren sokratischen Schulen zeigen ein Uebergewicht des praktischen Interesses über das theoretische. Die nacharistotelischen Systeme — wir werden diess im Einzelnen nachweisen erklären theils ausdrücklich, theils geben sie durch ihre ganze Anlage und ihren Inhalt zu erkennen, dass es gerade diese Wirkung auf den Menschen ist, in der sie ihr Ziel suchen; die Erkenntniss des Objekts ist ihnen nur ein Mittel, um die richtige sittliche und gemüthliche Beschaffenheit des Subjekts, die Tugend und die Glückseligkeit, herbeizuführen, der Schwerpunkt des wissenschaftlichen Strebens ist aus dem Objekt in das wissende Subjekt verlegt. Eine Folge von dieser Zurücksetzung des theoretischen Elements gegen das praktische ist die eigenthümliche Erscheinung, dass sich die sämmtlichen nacharistotelischen Schulen, mit alleiniger theilweiser Ausnahme der Skeptiker, an ältere Theorieen anlehuen, und namentlich in den physischen und metaphysischen Untersuchungen sich selbst als Erklärer und Nachfolger früherer Philosophen bekennen. In diesem Verhältniss stehen die Stoiker zu Heraklit und Antisthenes, die Epikureer zu Demokrit und Aristipp, die Neuplatoniker zu Plato; auch die Eklektiker der römischen Periode wollen meist einer von den vorhandenen Schulen angehören, und wenn diess nicht der Fall ist, so sind sie doch darum noch lange nicht selbstständig, weil sie statt Einer Auktorität viele Auktoritäten haben, die vorhandenen Ansichten gegen einander abwägen und ausgleichen, und das Passende und Wahrscheinliche aus denselben auswählen. Schon diese Abhängigkeit von der Vorzeit beweist, dass mit dem Sinn für die theoretischen Untersuchungen auch die Kraft des wissenschaftlichen Geistes geschwächt war. dass dem Denken das Vertrauen zu sich selbst entschwun-

den war, und nur ein principieller Ausdruck für diesen Sachverhalt ist es, wenn die Skepsis die Fähigkeit des Menschen zur Erkenntniss der Wahrheit im Allgemeinen in Anspruch nahm. Aber auch das werden wir aus derselben Quelle herzuleiten haben, dass die religiösen Vorstellungen für die nacharistotelische Philosophie eine ungleich grössere Bedeutung erhielten, als sie früher gehabt hatten. Es gehören hieher nicht blos die Neuplatoniker, welche namentlich seit Jamblich die Philosophie fast in scholastischer Weise in den Dienst der Religion zogen, und ihre unmittelbaren Vorgänger, sondern auch die Stoiker und die Eklektiker der Römerzeit, denn auch diese behandeln die Fragen der sogenannten natürlichen Theologie, die Untersuchungen über das Dasein Gottes, über die Weltregierung, über die Vereinbarkeit der Vorsehung mit dem Uebel in der Welt und mit der menschlichen Selbstthätigkeit, als den wichtigsten Theil der theoretischen Philosophie, und sie legen diesen Untersuchungen selbst für die Moral in der Regel einen höheren Werth bei, als den eigentlich grundlegenden anthropologischen Ansichten. Zugleich sind es eben die Stoiker, welche die Philosophie in jene enge Verbindung mit der positiven Religion gebracht haben, deren Extrem der spätere Neuplatonismus darstellt. Ebendamit war aber auch ihren epikureischen und skeptischen Gegnern der Hauptgegenstand ihrer Angriffe uach dieser Seite hin bezeichnet, und wenigstens die Ersteren beschränkten sich hierauf so ausschliesslich, dass Epikur geradezu erklärte, wenn die Furcht vor den Göttern und vor dem Tode nicht wäre, so könnten wir die Physik gänzlich entbehren. Diese Vorliebe für die religiöse Seite der philosophischen Untersuchungen, welche in vielen Fällen bis zur Verdrängung der eigentlichen Philosophie durch die religiöse Spekulation fortgeht, lässt uns an und für sich schon das Uebergewicht des praktischen Elements

3.

#### 4 Ueber den allg. Charakter u. den Entwicklungsgang

erkennen; denn wie die Religion selbst zunächst nicht aus dem Wissenstrieb, sondern aus dem praktischen Bedürfniss entsprungen ist, so wird umgekehrt auch die religiöse Fassung und Beschränkung der philosophischen Untersuchungen nur einem Standpunkt zusagen, für den es sich bei der theoretischen Spekulation selbst mehr um ibre praktische Wirkung handelt, als um die Erkenntniss des Objekts; die letztere lässt sich nur auf dem streng wissenschaftlichen Weg erreichen, für die erstere ist der religiöse Glaube, oder audererseits die aufklärerische Bestreitung dieses Glaubens, nicht bloss genügend, sondern sie ist ihr sogar dienlicher, als die reine Wissenschaft, weil sich die Ideen, deren Aneignung und Verwirklichung angestrebt wird, unter der religiösen Form schon für die unmittelbar praktische Anwendung zubereitet, in bestimmter Beziehung auf die sittlichen und gemüthlichen Bedürfnisse des Subjekts darstellen. Die eigenthümliche Stellung der nacharistotelischen Philosophie zur Religion ist daher zunächst als eine Folge von der Abnahme des rein wissenschaftlichen Geistes zu betrachten.

Um so nachdrücklicher und lebhafter beschäftigt sich die Philosophie in unserer Periode mit der ethischen Aufgabe des Menschen und mit den Bedingungen, auter denen sie erreicht wird. Aber auch in dieser Hinsicht lässt sich der tiefgehende Unterschied von der bisherigen Philosophie nicht verkennen. Einestheils werden die Schranken überwunden, welche selbst die platonische und aristotelische Sittenlehre noch beengt hatten; die Moral wird von der Politik abgelöst, der Mensch weiss sich in der Unendlichkeit seines sittlichen Wesens unabhängig von Allem, was nicht er selbst ist, er erkennt aber ebendesshalb das gleiche Wesen überall, wo es sich zeigt, ganz abgesehen von den äusseren Verhältnissen der Einzelnen, er ist ein Weltbürger, welcher sich der ganzen Menschheit verbunden und verpflichtet fühlt. und

alle Vernunftwesen als seine natürlichen Angehörigen betrachtet. Auf der andern Seite erscheint aber diese Reinheit und Allgemeinheit des sittlichen Bewusstseins auf diesem Standpunkt wesentlich bedingt durch seine Zurückziehung aus der Objektivität, durch jene Gleichgültigkeit gegen das Aeussere, jene Beschränkung des Subjekts auf das eigene Wollen und Denken, welche sich in der Lehre von der Selbstgenügsamkeit des Weisen, in der Forderung der Apathie und Ataraxie, als einer von den bezeichnendsten Zügen der nacharistotelischen Sittenlehre durch alle Formen derselben hindurchzieht, und im Neuplatonismus zur grundsätzlichen Flucht aus der Sinnlichkeit fortgeht. Die Sitteulehre unserer Periode trägt einen wesentlich negativen Charakter, nicht die Verwirklichung der philosophischen Ideen in der Welt, sondern die Unabhängigkeit des Philosophen von der Welt ist ihr das Höchste; sie kann aus diesem Grunde zum Staatsleben und zur politischen Thätigkeit kein Herz fassen, ihr eigentliches Ziel ist nur das Einzelsubjekt, nicht das gesellige Ganze, um so vollständiger kann dagegen der Einzelne von den Verhältnissen der Wirklichkeit abstrahiren und in der unerschütterlichen Ruhe seines Innern seiner Erhabenheit über die Aussenwelt und über die Masse der Menschen sich bewusst werden.

Fassen wir Alles zusammen, so liegt die unterscheidende Eigenthümlichkeit der nacharistotelischen Philosophie in der Zurückziehung des Denkens auf die abstrakte Subjektivität. Es ist nicht mehr die Erkenntniss des Objekts, sondern die Wirkung auf die Thätigkeit und die Zustände des Subjekts, worin die Philosophie in letzter Beziehung ihr Ziel findet, und diese Subjektivität ist abstrakte, einseitig auf sich beschränkte Subjektivität; sie behauptet sich selbst im Gegensatz gegen die Natur und das menschliche Gemeinwesen als das unbedingt

5

Höchste, und weiss sich in ihrer Selbstgenügsamkeit durchaus frei und befriedigt. Das Erste folgt aber aus dem Zweiten. Das objektive Wissen verliert seine selbstständige Bedeutung eben desshalb, weil das Subjekt seine Befriedigung nicht mehr in den Objekten, als solchen, sondern in sich selbst sucht, und auch in sich nicht nach der Seite, auf welcher es der Welt offen steht, und im Wechselverkehr mit anderen Menschen und mit den Dingen sein Inneres durch die äusseren Eindrücke erfüllt und in der Aussenwelt darstellt, weil die Sicherheit eines in sich beruhenden Selbstbewusstseins für das höchste Gut und für den allein unbedingten Zweck gilt.

Fragt man nach den Gründen, welche diese Veränderung der philosophischen Denkweise herbeigeführt haben, so liegt wohl am Nächsten, auf allgemeinere Ursachen zu verweisen, den Verfall des klassischen Geistes im vierten Jahrhundert, den Untergang der griechischen Freiheit, die politischen und die Kulturverhältnisse der macedonischen und römischen Periode. Und es ist auch ganz unverkennbar, wie bedeutend alle diese Umstände auf die Umgestaltung der Philosophie gewirkt haben. Hatte schon der Missbrauch seiner Freiheit die geistige Kraft des griechischen Volkes geschwächt, so wurde sie durch ihren Verlust unheilbar gebrochen; von keinem kräftigen Gemeingeist mehr getragen, der Thätigkeit für's Ganze entwöhnt verlor sich die Masse in die kleinen Interessen der Persönlichkeit und des Privatlebens; aber auch die Besseren waren durch den Kampf gegen den Druck und das Verderben der Zeit viel zu sehr in Anspruch genommen, als dass sie sich aus dieser Spannung zu einer freien theoretischen Weltbetrachtung erheben konnten, auch sie waren auf sich selbst und ihre persönliche Wirksamkeit beschränkt, auf die Pflege des eigenen Geistes, die Ausbildung des subjektiven Denkens und Wollens angewiesen, und je unbefriedigender die Zu-

stände der Aussenwelt waren, um so ausschliesslicher mussten sie allen Halt im eigenen Bewusstsein zu suchen geneigt sein. Dazu kam der vielfache Verkehr mit den macedonischen, dann den römischen Eroberern auf der einen, den Orientalen auf der andern Seite, Völkern, welche theils überhaupt für die Forschung, theils wenigstens für die reine, streng wissenschaftliche Forschung wenig Sinn hatten. Es war natürlich, dass die Denkweise dieser Völker auf den ermattenden Geist der Griechen zurückwirkte, und wenn dieser Zusammenhang in der macedonischen Periode noch weniger hervortritt, so lässt sich dagegen in der eklektischen Popularphilosophie der Folgezeit die Einwirkung des Römerthums ehensowenig verkennen, also in der neuplatonischen Periode die orientaljschen Einflüsse. Wir werden insofern die Eigenthümlichkeit der nacharistotelischen Philosophie aus der Wendung erklären können, welche die Verhältnisse und der Bildungsgang des griechischen Volkes überhaupt genommen hatten.

Damit sind wir indessen der Aufgabe natürlich nicht überhoben, auch in dem Entwicklungsgang der griechischen Wissenschaft selbst die Momente aufzuzeigen, durch welche jene Gestalt derselben bedingt war. Wir finden dieselben in der Richtung, welche die Philosophie seit Sokrates genommen hatte. Schon Sokrates hatte die rein theoretischen Untersuchungen gegen die Fragen der Ethik zurückgestellt, und unter seinen Schülern waren ihm die Cyniker und Cyrenaiker hierin gefolgt. Nun war allerdings die sokratische Philosophie von der abstrakten Subjektivität der nacharistotelischen Systeme immer noch weit entfernt: Sokrates suchte das Wissen um seiner selbst willen, und wenn er dasselbe nur auf das ethische Gebiet anwandte, so war es ihm doch darum nicht ein blosses Hülfsmittel für's Haudeln; auch Aristipp unterscheidet sich in bezeichnender Weise von Epikur, wenn jener die positive Lust, dieser die Schmerzlosigkeit für das höchste Gut erklärt; nur im

1

8 Ueber den allg. Charakter u. den Entwicklungsgang

Cynismus finden wir die negative Stellung des Selbstbewasstseins gegen die objektive Welt sogar noch in höherem Maasse, als im Stoicismus. Daza kommt, dass sich diese ganze Auffassung der sokratischen Philosophie neben der übermächtigen Wirkung der platonischen und aristotelischen Spekulation nicht behaupten konnte. Sofern wir daher den Zastand der Wissenschaft im Ganzen in's Auge fassen, kann bis über den Tod des Aristoteles herunter nur von vereinzelten Vorläufern der Richtung gesprochen werden, welche seit dem Ende des vierten Jahrhunderts zur Herrschaft kam. Indessen musste die Fortbildung der sokratischen Philosophie durch Plato und Aristoteles seibst zu ihr hinführen. Durch die platonische Lehre von den Ideen und von dem übersignlichen Wesen and Ursprung der Seele war ein Dualismus begründet, in welchem der Geist für das allein Substantielle, die sinnliche Erscheinung für ein wesenloses Schattenbild erklärt wurde. Diesen Dualismus hatte auch Aristoteles nar theilweise überwunden; denn wiewohl er die Lostrennung der Idee von der Erscheinung bekämpfte, so hielt er doch an der ursprünglichen Zweiheit der Principien, an dem metaphysischen Gegensatz von Form und Materie fest. und beschräpkte überdiess die Immanenz der Form in der Materie durch die Ausserweltlichkeit des göttlichen und den transcendenten Ursprung des menschlichen Geisten, durch die Lehre vom Nus, auf das Gebiet des natürlichen Daseins. Beide hatten mithin den Geist in seinem Fürsichsein, im Gegensatz gegen die sinnliche Erscheinung für das Wesentliche and schlechthin Wirkliche erklärt. Dieser Geist sollte nun allerdings nicht der subjektive Geist, oder das selbstbewusste Subjekt sein, es sollte violmehr dem Subjekt selbst alle Wahrheit und Wirklichkeit nur aus dem objektiven Geist, aus der Theilnahme an den Ideen, wie es Plato, aus der göttlichen Vernunft, wie es Aristoteles ansdrückte, herstammen; 1.5 5 :

und ebendesshalb galt beiden die Betrachtung der objektiven Vernunft für die höchste Aufgabe des Menschen, die Theorie für höher, als die Praxis. Aber da ausdrücklich vorausgesetzt wurde, dass der unendliche Geist ausser der Natur, und unabhängig von der Natur existire, in der Natur dagegen sich nur unvollständig darstelle, so war der menschliche Geist der einzige Ort, in dem seine vollkommene Offenbarung gesucht werden konnte; die Betrachtung der Idee und der göttlichen Verwunft war in Wahrheit nur Selbstbetrachtung; die Begriffe, welchePlatoais übersinuliche Wesenheiten in die intelligible Welt hinausstellte, waren nur die Produkte des menschlichen Denkens; der sich selbst denkende Gott des Aristoteles war nur ein Abbild der menschlichen Vernunft mit dem Schein eines selbstständigen Daseins umkleidet. Das menschliche Denken sollte aber seine Begriffe nach Plato nicht durch positives Eingehen auf die Erscheinungen, sondern durch die Erhebung von der Erseheinung in die übersinnliche Welt erhalten, welche in Wahrheit nichts Anderes ist, als die Welt des Bewusstseins; die Vernunft des Menschen sollte nach Aristoteles von Aussen her in ihn kommen, und nicht als ein Naturprodukt aus dem körperlichen Organismus sich entwickeln. Es war also eigentlich doch nur die Subjektivität als solche, das reine, von der Aussenwelt abgekehrte Selbstbewusstsein, in dem alle Wahrheit gegeben sein sollte, in das sich der Mensch vertiefen sollte, wenn er zu dem Höchsten gelangen wollte. Ein Schritt weiter in der gleichen Richtung, und dieselbe Subjektivität wurde auch zum letzten Ziel der menschlichen Geistesthätigkeit erhoben, die Philosophie der zweiten Periode schlug in die der dritten um. Indom die griechische Wissenschaft diesen Schritt that, kehrte sie zunächst auf den Standpunkt der unvollkommonen Sokratiker, der cynischen und cyrenaischen Schule, zurück; indessen werden wir uns überzeugen,

9

### 10 Ueber den allg. Charakter u. den Entwicklungsgang

dass die Früchte des platonischen und aristotelischen Denkens schen für die Stoiker, und selbst für die Epikureer, nicht verloren waren; welchen Einfluss beide Philosophen iu der Folgezeit, und namentlich im Neuplatonismus, erlangt haben, ist bekannt.

Die allgemeinen Grundzüge der philosophischen Entwicklung in unserer Periode sind nun diese. Der leitende Gedanke der nacharistotelischen Philosophie, die Forderung, dass sich das Subjekt in sein reines Selbstbewusstsein zurückziehe, um in diesem seine unbedingte Befriedigung zu finden - dieser Gedanke wird zuerst in einfach dogmatischer Weise als moralischer Grundsatz ausgesprochen, und ebenso dogmatisch durch eine Physik und Logik begründet, welche in allen ihren Theilen durch die Beziehung auf diesen Zweck bestimmt sind. Diess geschieht durch den Stoicismus und den Epikureismus in entgegengesetzter Weise. Von den zwei Bestimmungen, welche das Wesen der Persönlichkeit ausmachen. dass sie erstens vernünftige und zweitens individuelle Existenz ist, hebt der Staicismus die erste ebenso einseitig hervor, als der Epikureismus die zweite; jener findet die Bestimmung und die Glückseligkeit des Menschen allein in der Unterordnung des Einzelnen unter die Vergunft und das Gesetz des Ganzen, in der Tugend, dieser in der Unabhängigkeit des Individuums von allem Aeusseren und in dem Bewusstsein dieser Unabhängigkeit. in der Ungestörtheit des individuellen Lebens, in der Schmerzlosigkeit, und durch diese praktischen Principien ist auch die theoretische Weltansicht der beiden Systeme, wie wir diess später nachweisen werden, in allen ihren Hauptzügen bestimmt. So schroff sich aber beide bekämpfen, so stehen sie doch wesentlich auf dem gleichen Boden: die Unerschütterlichkeit des Gemüths, die Freiheit des Selbstbewusstseins ist das Ziel, welchem beide, wean auch auf verschiedenen Wegen, zastreben.

Ebendamit entsteht aber die Forderung, diesen Gemeinsame als den wesentlichen Zweck und Inhalt der Philosophie herauszuheben, und wenn sich die wissenschaftlichen Voraussetzungen der philosophischen Systeme widersprechen, so lässt sich daraus nur folgern, dass die Erreichung jenes Ziels überhaupt nicht an eine bestimmte dogmatische Ansicht geknüpft ist, dass wir auf das Wissen überhaupt verzichten können, um eben aus dem Bewusstsein unseres Nichtwissens die Gleichgültigkeit gegen Alles, die unbedingte Gemüthsruhe, zu schäpfen. So schliesst sich dem Stolcismus und Epikureismus als die dritte Hauptform der damaligen Philosophie die Skepsis an, welche nach dem vereinzeltern Vorgang der pyrchonischen Schule durch die neuere Akademie mit bedeutender Wirkung vertreten wurde.

Die Entstehung, die Entwicklung und der Kampf dieser drei Schulen, neben denen die älteren nur eine untergeordnete Bedeutung haben, füllt den ersten Abschnitt unserer Periode aus, welcher von den letzten Jahrzehenden des 'vierten bis gegen den Anfang des ersten vorchristlichen Jahrhunderts herabreicht. Die unterscheidende Eigenthümlichkeit desselben liegt einerseits in der Herrschaft, andererseits in dem reinen und gesonderten Bestand der genannten Richtungen. Es war jedoch natürlich, dass sie nicht zu lange neben einander hergehen konnten, ohne Vermittlungs- und Vereinigungsversuche hervorzurufen; die Skepsis selbst musste za diesem Eklekticismus hinführen, indem sie nach der Aufhebung alles Wissens nur die Auswahl des Wahrscheinlichen nach Maassgabe des praktischen Bedürfnisses übrig liess, und durch die Verpflanzung der griechischen Philosophie zu den Römern erhielt seine Entwicklung den bedeutendsten äusseren Anstoss. Wir sehen daher seit dem Ende des zweiten Jahrhunderts vor Christus die philosophischen Schulen mehr oder weniger aus ihrer

44

### 12 Ueber den allg. Charakter u. den Entwicklungsgang

Ausschliesslichkeit heraustreten, und eine eklektische Richtung der Philosophie sich bemächtigen, bei der es sich weniger um strenge Wissenschaft, als um die Gewinnung gewisser Resultate für den praktischen Gebranch handelt, eine Denkweise, für welche die Unterscheidungslehren der Schulen geringeren Werth haben. und im Glauben an die Wahrheit des unmittelbaren Bewusstseins das Zusagende aus den verschiedenen Systemen ausgewählt wird. Aber wie diese eklektische Denkweise dem Keime nach im Skepticismus gelegen war, so hat sie selbst umgekehrt den Zweifel mittelbar in sich, und in Folge dessen tritt derselbe seit dem Anfang der christlichen Zeitrechnung in der neuen skeptischen Schule hervor, welche sich von dem genannten Zeitpunkt bis in's dritte Jahrhundert herabzieht. Es ist also einestheils das entschiedene Bedürfniss einer Wissenschaft vorhanden, welches die Philosophen antreibt, die Wahrheit unter allen Formen aufzusuchen, andererseits ein Misstrauen gegen die Wahrheit der vorbandenen Wissenschaft, und der Wissenschaft überhaupt, ein Misstrauen, welches die Einen als Skeptiker offen aussprechen, die Andern in der Unruhe ihres Eklekticismus deutlich genug verrathen. Indem diese beiden Elemente zusammenwirken, kommt man auf den Gedanken, die Wahrheit, welche in der Wissenschaft nicht zu finden ist, ausser derselben, theils in den religiösen Ueberlieferungen der griechischen Vorzeit und des Orients, theils in einer unmittelbaren göttlichen Offenbarung zu suchen, und an dieses Bestreben reiht sich sofort eine solche Vorstellung über die Gottheit und ihr Verhältniss zur Welt an, wie sie diesem Offenbarungsglauben gemäss ist: weil das Subjekt die Wahrheit ursprünglich ausser sich weiss, und an der Befähigung seines Denkens irre geworden ist, wird die Gottheit als die absolute Quelle der Wahrheit in's Jenseits entrückt, weil aber das Bedürfniss einer Offenba-

rung der Wahrheit vorhanden ist, wird die Annahme von Mittelwesen zwischen Gott und der Welt, bald in einer metaphysischen Form, bald in der populären des Dämonenglaubens, mit Vorliebe ansgebildet. Diese Denkweise, welche sich unter den älteren Systemen zunächst an das platonische und pythagoreische anlehnte, bildet den Uebergang zu dem Neuplatonismus, dessen Auftreten den letzten Abschnitt in der Entwicklung der griechischen Philosophie eröffnet.

Im Neuplatonismus ist die Philosophie unserer Periode scheinbar in ihr Gegentheil umgeschlagen; das Selbstvertrauen und die Selbstgenügsamkeit des denkenden Subjekts hat sich in die Hingebung an höhere Mächte, in die Schnsucht nach ihrer Offenbarung, in ein ekstatisches Heraustreten aus dem Gebiete der bewussten Geistesthätigkeit verwandelt, und dieser Veränderung im Subjekt entspricht auch die objektive Weltanschauung: das Subjekt hat sich seiner Wahrheit an die Gottheit entäussert, diese steht ihm und der gesammten Erscheinungswelt in der Transcendenz des abstraktesten Spiritualismus gegenüber, und alle Anstreugung des Denkens ist nur darauf gerichtet, den Hervorgang des Endlichen aus dem absoluten Wesen zu begreifen, und die Bedingungen seiner Rückkehr zum Absoluten festzustellen, ohne dass sich doch weder für die eine noch für die andere von diesen Aufgaben eine wissenschaftlich genügende Lösung finden liesse. Dass nichtsdestoweniger auch diese Gestalt des Geistes wesentlich den Charakter der. nacharistotelischen Subjektivitätsphilosophie trägt, und aus den früheren Systemen naturgemäss hervorgegangen ist, werden wir seiner Zeit nachweisen. Allerdings war aber mit derselben die philosophische Zeugungskraft des hellenischen Volkes erschöpft, und es waren Gegensätze in's Bewusstsein getreten, deren Ueberwindung innerhalb der griechischen Anschauungsweise nicht gelingen

### 14 Ueber den allg. Charakter a. den Entwicklungsgang etc.

konnte. Diese selbst verlor durch den Sieg des Christenthums ihren Boden, die griechische Philosophie als solche gieng unter.

Was die äusseren Verhältnisse betrifft, unter denen sich die Wissenschaft uuserer Periode entwickelt bat, so gehört der erste Abschnitt derselben überwiegend der macedonischen, der zweite der römischen, der dritte der byzantinischen Zeit an. Dass diese Umgebungen auf die Philosophie selbst Einfluss gehabt haben, lässt sich nicht verkennen. Die Philosophie trägt in den ersten Jahrhunderten unserer Periode offenbar noch am Meisten das rein griechische Gepräge; der Eklekticismus der folgenden Zeit entspricht dem römischen Wesen; bei'm Neuplatonismus und seinen Vorgängern ist die Hinneigung zum Orient offenkundig, Plotin selbst und mehrere seiner bedeutendsten Nachfolger sind Orientalen, und seit der Mitte des vierten Jahrhunderts n. Chr. ist theils die Einwirkung der orientalischen Religionen, theils der Gegensatz gegen das Christenthum für die Entwicklung der neuplatonischen Lehre maassgebend geworden. Die Hauptsache bleibt aber doch immer der innere Zusammenhang der wissenschaftlichen Bildungen und der dadurch bedingte Gang ihrer Geschichte; die äusseren Verhältnisse konnten diesen im Einzelnen näher bestimmen, fördern oder aufhalten, aber seine wesentlichen Ergebnisse sind nur in dem Sinne durch sie bedingt, in welchem die Philosophie eines Volks überhaupt durch seine Geschichte bedingt ist: wir haben sie uns zunächst aus der wissenschaftlichen Entwicklung des griechischen Geistes und nur mittelbar aus seiner geschichtlichen Gesammtentwicklang zu erklären.

#### Erster Abschnitt.

# Stoicismus, Epikureismus, Skepticismus. A. Die stoische Philosophie.

#### §. 32.

Ueber den Charakter der stoischen Philosophie im Allgemeinen 1).

Wenn wir das stoische System mit seinen grossen Vorgängern, dem Platonischen und Aristotelischen, vergleichen, so muss uns zunächst schon die Abweichung von denselben auffallen, welche in der Absicht über den Zweck

1) Verzeichniss der berühmteren Stoiker:

Zeno aus Cittium auf Cypern, geb. um 340, gest. um 260 v. Chr., der Stifter der Schule. Sein Schüler und Nachfolger Kleanthes aus Assos in Troas; des Letztern Mitschüler Aristo von Chius, Herillus von Karthago und Persäus aus Cittium; Zeno's und Kleanth's Schüler und des Letzteren Nachfolger Chrysippus aus Soli, der zweite Begründer der Schule, geb. um 282, gest. um 209 v. Chr.; sein Mitschüler Sphärus aus dem Bosporus; seine Schüler Zeno von Tarsus und Diogenes aus Seleucia (Diog. der Babylonier), der ihm auf dem Lehrstuhl in Athen folgt, 156 v. Chr. als Gesandter in Rom die erste Bekanntschaft der Römer mit der stoischen Philosophie vermittelt, und wahrscheinlich bald darauf stirbt. Ein Zeitgenosse Chrysipps scheint Boëthus gewesen zu sein. Dem Diogenes folgt sein Schüler Antipater aus Tarsus, mit welchem Archedemus gleichzeitig zu sein scheint, dem Antipater dessen Schüler Panätius aus Rhodus, geb. um 175, gest. um 112 v. Chr., der hauptsächlichste Verbreiter des Stoicismus in Rom, diesem in seiner früheren rhodischen Schule Posidonius aus Apamea (Posid. der Rhodier), der Lebrer Cicero's, um 135-51 v. Chr., gleichzeitig mit Hecato und Mnesarchus, und älter als der tyrische Antipater. An diese schliessen sich die römischen Stoiker an: L. Annäus Cornutus um 20-68 n. Chr.; L. Annäus Seneca aus Corduba 3-65 n. Chr.; C. Musonius Rufus aus Volsinii, 65/6 n. Chr. aus Rom verwiesen, bis unter Titus am Leben; sein Freund, der Satyriker A. Persius Flaccus 54-62 n. Chr.; Epiktet aus Hierapolis in Phrygien, Sklave, dann Freigelassener in Rom, nach der Philosophenvertreibung Domitians (94 n. Chr.) im epirischen Nikopolis; M. Aurelius Antoninus 121-180 nach Chr., reg. seit 161.

18

#### fit Ueber den Charakter der stoischen Philosophie

und die Bedeutung der Philosophie hervortritt. Sowohl Plato als Aristoteles hatten das Wissen für die Vollendung aller Geistesthätigkeiten erklärt, und demgemäss auch im Wissen als solchem den letzten und eigentlichen Zweck der philosophischen Forschung erkannt; die Stoiker betrachten das philosophische Wissen als ein blosses Mittel für das vernunftgemässe Handeln<sup>1</sup>), sie stellen insofern die Philosophie selbst unter den praktischen Gesichtspunkt, unter den Begriff der Tugend<sup>2</sup>), und wollen das blos theoretische Leben, welches dem Plato und Aristoteles das Höchste gewesen war, nur für eine Form des Eudämonismus gelten lassen<sup>3</sup>); der Einzige, von dem eine andere Ansicht berichtet wird, Zeno's Schüler, Herillus, trat ebendamit in Gegensatz mit seinem Lehrer und mit dem Dogma der Schule, von welcher er sich auch sonst in seinen Bestimmungen über das höchste Gut entfernte<sup>4</sup>). So entschieden daher auch die Stoa die Nothwendigkeit des philosophischen Wissens hervorhob<sup>5</sup>), und so weit

- 1) Ριυτ. plac. phil. Procem. Οἱ μὲν ἔκ Στωϊκοὶ ἔφασαν, τὴν μὲν σοφίαν εἶναι Θείων τε καὶ ἀνθρωπίνων ἐπιστήμην (Vgl. SEN. ep. 89, S.353 Bip. u. A.) τὴν δε φιλοσοφίαν ἄσκησιν τέχνης ἐπιτηδείου· ἐπιτήδειον ὅ είναι μίαν καὶ ἀνωτάτω, τὴν ἀρετήν · ἀρετὰς δὲ τὰς γενικωτάτας τρεῖς, φυσικήν, ἡθικήν, λογικήν, δι ἡν αἰτίαν καὶ τριμερής ἐςιν ἡ φιλοσοφία u. s. w. SIN. a. a. O. S. 353: philosophia studium virtuis est, sed per ipsam virtuiem. Cubrsipp b. Plut. Stoic. rep. 9, 6: δεῖ γὰρ τάτοις (die physischen Untersuchungen) συνάψας τὸν περὶ ἀγαθῶν καὶ κακῶν λόγον, ἐχ ἔσης ἕλλης ἀριτῆς Φυσικῆς Θεωμίας παραληπτῆς ὕσης ἡ πρὸς τὴν περὶ ἀγαθῶν ἡ πρὸς τὴν περὶ ἀγαθῶν ἡ κακῶν ἡ κακῶν διάστασιν.
- 2) S. vor. Ann. u. D106. VII, 46: αὐτὴν δὲ τὴν δεσλεκτικὴν άναγκαίαν εἶναι καὶ ἀρετὴν ἐν είδει περείχονσαν ἀρετάς u. s. w.
- 5) CHATS. b. PLUT. St. rep. 3, 2: δσοι δε ύπολαμβάνουσι φιλοσόφοις επιβάλλειν μάλιξα τον σχολαζικόν βίον άπ' άρχης, διτοί μοι δο κύσι διαμαρτάνειν ύπονοϋντες διαγωγής τινος ένεμεν διον τέτο ποιεδιν ή άλλου τινός τέτω παραπληαίου και του όλον βίου ύτω πως διελεύσαι τύτο δ' έζιν, αν αφώς θεωρηθή, ήδίως.
- 4) S. S. 35.
- 3) S. o. u. D106. VII, 47. SEN. a. a. O. neo philosophia sine virtute

sie in dieser Beziehung über die cynische Verachtungder theoretischen Thätigkeit hinausgieng '), so wenig' wollte sie doch darum beide gleichstellen, sondern das Theoretische wird dem Praktischen untergeordnet: das schlechthin Nothwendige und Begehrenswerthe ist die Tugend, das Wissen oder die Philosophie ist nur desshalb nothwendig, weil ohne die richtige Einsicht keine wahre Tugend möglich ist. Noch deutlicher erhellt diess aus der Stellung, welche die drei Haupttheile der Philosophie, die Logik, oder Dialektik, die Physik und die Ethik, im stoischen System gegen einander einnehmen. Die Dialektik betrachteten die Stoiker durchaus nur als ein Werkzeug im Dienste der übrigen Wissenschaften, und namentlich des praktischen Lebens; sie sagen, die Logik sei für die Philosophie dasselbe, was die Knochen und Schnen für das Thier, was die Schale für das Ei, was die Umzäunung für einen Garten<sup>2</sup>), d. h. sie geben

est, nec sine philosophia virtus est. Weitere Belege sogleich. Vgl. auch was § 35 über die Bestimmung der Tugend als ἐπισήμη beibringen wird.

1) Zwar wird dem Zeno vorgeworfen, dass er die eyzo'ndeos naedeia für nutzlos erklärt habe (Diog. VII, 32), aber wir wissen nicht in welchem Sinn und Zusammenhang dieses gesagt ist. Sollte, aber die ältere Stoa in dieser Beziehung den Cynikern noch näher gestanden sein, so zeigt jedenfalls die seit Chrysipp in ihr einheimische ausgebreitete Gelehrsamkeit und Dialektik, dass diess in der Folge nicht mehr der Fall war. Nur von Zeno's Schüler, Aristo aus Chius, wird berichtet (Drog. VII, 160 f. PLUT. de audiendo c. 8. extr. STOB. Serm. 80, 7. 82, 7. 11. 15. 16. vgl. 4, 110. SEXT. adv. Math. VII, 12. SEN. ep. 89. 94. Crc. Acad. II, 39, 123. vgl. KRISCHE, Forschungen auf dem Geb. d. alten Phil. I, 411 f.), dass er nicht blos die encyklischen Wissenschaften geringschätzte, sondern auch die Logik als nutzlos, die Physik als transcendent verwarf, und selbst die Ethik auf die allgemeine Untersuchung über Tugend und Laster beschränken wollte; aber diese Ausschliessung des Theoretischen wird ebenso, wie auf der andern Seite Herills Ueberschätzung desselben, als eine Abweichung vom stoischen Standpunkt betrachtet.

2) D106. VII, 40. SEXT. adv. Math. VII, 17 ff. Wenn nach der Die Philosophie der Griechen. III. Theil. 2

#### 18 Ueber den Charakter der stoischen Philosophie

ihr wesentlich nur die negative Bedeutung, die Hindernisse des wahren Wissens und des tugendhaften Lebens entfernt zu halten, sie ist ihnen eine Hilfswissenschaft, welche ihren Zweck ausser sich selbst hat<sup>1</sup>), und dem eutspricht auch vollkommen, dass der eigentliche Kern des Systems, die ethische und physische Weltausicht, sehon von Zeno und Kleanthes vorgetragen wurde, während die Logik erst durch Chrysipp ihre Ausbildung erhielt<sup>2</sup>). Weit höher wurde allerdings die Physik gestellt, ja sie scheint der Ethik an Werth voranzugehen, wenn jene der Seele verglichen wird, diese dem Fleische, jene dem Gelben, diese dem Weissen des Ei's<sup>3</sup>), wens

erstern Stelle Einige sagten: edir 悇os vë éréçov nçozançizdat, alla µsµizdas avre, so sind diess theils eben nur Einzelne, theils schliesst die gleichmässige Nothwendigkeit aller Theile die Unterscheidung von solchen, welche dem letzten Zweck der Philosophie unmittelbar, und solchen, welche ihm nur mittelbar dienten, nicht einmal aus.

- 1) Man vgl auch Dios. VII, 47, wo die Bedeutung der Dialektik dahin angegeben wird: ἐκ ἄνευ τῆς διαλεπικῆς Θεωρίας τὸν σοφον ἄπτωτον ἔσεσθαι ἐν λόγφ· τό τε γὰρ ἀληθές καὶ τὸ ψεῦδος διαγινώσμεσθαι ὑπ' αύτῆς καὶ τὸ πιθανὸν τὸ τε ἀμφεβόλως λεγόμενον διευπρινεῖσθαι. Charsipp b. PLUT. St. rep. 10: man solle sich der dialektischen Streitrede mit Maas bedienen; τοῖς μὲν γὰρ ἐποχὴν ἄγουσι περὶ πἀντων ἐπιβάλλει τοῦτο ποιεῖν... τοῖς δ ἐπιςήμην ἐνεργαζομένοις καθ ἡν ὑμολογουμένως βιωσόμεθα, τὰ ἐναντία U. S. W. SRIT. adv. Math. VII, 23: ὀχυρωτικὸν εἶναι τῆς διανοίας τὸν διαλεπτικὸν τόπον.
- 2) Dass Chrysipp der eigentliche Begründer der stoischen Dialektik war, sehen wir aus den Verzeichnissen stoischer Schriften bei Diogenes, welche bis auf ihn herab nur wenig Logisches enthalten, wogegen er selbst sehr viel hieher Gehöriges geschrieben hat; ferner aus den Angaben bei Dioe. VII, 84. 180 und Sros. Serm. 82, 5; namentlich aber daraus, dass Chrysipp fast immer die älteste stoische Auktorität ist, die für logische Lehren angeführt wird; man vgl. Dioe. VII, 62. 65. 68. 71. 79. Suzzus Math. VIII, 223 u. A.
- 5) So bei Dioc. VII, 40. Nach SEXTUS VII, 18 hätten die Stoiker die Physik dem Weissen im Ei, die Ethik dem Gelben verglichen, in dem das Hühnchen sein sollte, und ebenso verglich Posidonius

Digitized by Google

• •

masihr gesagt, wird, sie enthalte deu göttlichaten Theil der Philesophie, und wenn sie aus diesem Grunde in der von Aussen, mach Innen fortschreitenden Aufzählung ihrer Theile die dritte Stelle einnimmt<sup>1</sup>). Indessen stehen diesen Aeusserungen nicht blos andere gegenüber, welche die Ethik als das eigentliche Ziel und die letzte Frucht der Rhilesophie erscheinen lassen<sup>2</sup>), sondern auch der

die Ethik der Seele, die Physik dem Fleisch und Blut. RITTER 111, 532 hat aber wohl Recht mit der Annahme, dass dieses time Abweichung von der ältern Lebrart sei, denn auch die Stellung der drei Theile (s. d. folg. Anm.) beweist, dass die Physik den Stoikern ursprünglich für den innersten und tiefsten Theil des Systems (die Seele desselben, das Innere des Ei's) galt. Diese Stellung wird ja aber auch von SEXTUS selbst anerkannt. DEDEMARK, Syst. d. eto. Phil. 1, 43 meint, in der Stelle des Diog. haben die Wörter 700000 und 9000000 zweimal ihren Ort vertauscht.

- 1) Sin. nat. quaest. praef. in. Quantum inter philosophiam interest et celerus artes, tantum interesse existimo in ipsa philosophia inter Ilam partem quas ad homines et hanc, quae ad Deos spectat ... tantum inter duas interest, quantum inter Deum et hominem. CHRYsipp b. PLUT. St. rep. 9, 2: (doxei uos) deiv rarreovas nowra μέν τα λογικά δεύτερα δε τα ήθικά τρίτα δε τα φυσικά · των δέ φροματών έσχατος είναι ό περί των θεών λόγος. διό και τελετάς ήγύρευσαν τάς τέτων παραδόσεις. SEXTUS VII, 22: οι δέ άπό της στοας και αυτοί άρχειν μέν φασι τα λογικά, δευτερεύειν δέ τα ήθικα, τελευταία δέ τετάχθαι τα φυσικά... τελευταίαν δέ επάγειν την φυσικήν θεωρίαν. Θειοτίρα γάρ έςι και βαθυτέpas deiras ins inicaseus. Dieselbe Ordnung nur vom Höchsten anfangend, giebt Diog. VII, 39, wenn er quarxov, notixov, loyixor zählt, dagegen scheint zu widersprechen, was er §. 40 sagt: άλλοι δε πρώτον μεν το λογικόν τάττουσι. δεύτερον δε το φυσιxòv zai zpirov rò ήθιxov; so mache es Zeno, Chrysipp und A. Indessen zeigt PLUTABCH a. a. O. S. 3 ff., wie diess zu verstehen . ist: sofern es sich um den Werth der verschiedenen Disciplinen handelte, wurde die Physik in der aufsteigenden Linie zuletzt gestellt, in der Darstellung des Systems dagegen pflegten die Stoiker die Physik der Ethik vorangehen zu lassen. Durch diese Bemerkung hebt sich auch, was RITTEB a. a. O. gegen SETTUS Angabe (VII, 23) einwendet.
- 2) Bei Dioc. VII, 40. SEXTUS VII, 17, in der Vergleichung der Philosophie mit einem Baumgarten, soll die Physik den Bäumen oder

2\*

<sup>19</sup> 

### 20 Ueber den Charakter der stoischen Philosophie

ganze Bau des Systems beweist, dass es trotz ieser scheinbaren Voranstellung der Physik doch im Walkheit nur die Ethik ist, von der aus das Ganze entworfen/ und aus der es in seinen Grundbestimmungen allein zu begreifen ist. Die Stoiker selbst bekennen diess dadurch, dass sie in der wirklichen Ausführung des Systems die der Physik angewiesene Stellung nicht festzuhalten vermögen <sup>1</sup>); bestimmter erhellt es aber aus dem innern Verhältniss der beiden Theile. Schon das ist in dieser Beziehung entscheidend, dass die Physik von den Stoikern gar nicht selbständig weiter gefördert worden ist, wogegen die Ethik in sehr eigenthümlicher Weise und mit der bedeutendsten Wirkung durch sie fortgebildet wurde. Diess wäre ganz undenkbar, wenn es das naturwissenschaftliche oder überhaupt das theoretische Interesse gewesen wäre, von dem ihr System ursprünglich ausgieng. Aber auch der nähere Inhalt ihrer Physik bestätigt diess. Von den zwei hervorstechendsten Eigenthümlichkeiten derselben, ihrem Materialismus und ihrem Pantheismus. lässt sich weder die eine noch die andere als die Quelle ihrer ethischen Grundsätze betrachten, sondern beide sind nur als eine Folge derselben zu begreifen. Wäre die materialistische Weltanschauung das Erste, und die ethische Ansicht erst aus ihr abgeleitet, so hätte diese nur eudämonistisch ausfallen können, denn der Eudämonismus ist die natürliche praktische Konsequenz des Ma-

dem Boden entsprechen, die Ethik den Früchten. Besonders gehören aber hieher die Erklärungen Charstpres b. PLUT. a. a. O.: έ γαρ έςιν εύρειν της δικαιοσύνης άλλην αρχήν έδ άλλην γένεσιν η την έκ τα Διός και την έκ της κοινής φύσεως . ... ά γαρ έςιν άλλως έδ οἰκειότερον ἐπελθείν ἐπι τον των άγαθών και κακών λόγον άδ ἐπι τας άρετας έδ ἐπι εὐδαιμονίαν, άλλ ή ἀπὸ της κοινης φύσεως και ἀπὸ της τῶ κόρμου διοικήσεως ... ἐδ άλλυν τινός ένεκεν της φισικης θεωρίας παραληπτής ούσης, η πρός την περι άγαθών η κακών διάςασιν.

1) M. s. die zwei vorangehenden Anmerkungen und PLUT. St. rep. 9,3.

advasation of im. Allgemeinen, and

iterialismuss i dass die Stoiker trotz ihrer materialistischen Physik doch eine sehr strenge, auf Unterwerfung der Sinhlichkeit, gerichtete: Moral haben, ist nur dann begrefflich, wown ihre Moral nicht von ihrer spekulativen Weltansicht bestimmt ist, sondern ein unabhängiges Princip in sich selbst hat. Wäre der stoische Pantheismus im Verbåltøiss zur, Ethik das Ursprünglichere, so könnte diese zwar ganz rein und streng sein, aber sie würde statt der stolgett und schroffen Haltung, die ihr eigen ist, eher den Charakter der Duldung und Ergebung tragen, wie die Moral Spinoza's. Der männlich tapfere, im Kampf mit den Sinnlichkeit sich durchsetzende Geist dieser Ethik beweist, dass sie nicht in ihrer pantheistischen Spekulation, sondern in einer sittlichen Anschauung ihr eigenthümliches Motiv hat, dass daher jene Spekulation selbst im stoischen System nicht der Grund, sondern nur eine Hilfsvorstellung, und insofern eine Folge seiner ethischen Richtung ist<sup>1</sup>). Dieses System ist in seiner theoretischen Weltanschauung pantheistisch, weil es für das praktische Verhalten nur in der Unterwerfung unter ein allgemeines Gesetz, unter eine objektive Nothwendigkeit, Heil sieht; es ist materialistisch, weil sich der Geist hier seiner Erhäbenheit über die Natur nur in seiner ethischen Thätigkeit bewusst wird2); seine Physik ist ihrem Inhalt und ihrer Bedeutung nach der Ethik durchaus untergeordnet, und sie erscheint den Stoikern nur desshalb als

' 19'Es verhält sich in dieser Beziehung, wenn eine theologische ; Parallele erlaubt ist, mit dem stoischen Pantheismus ähnlich, wie mit dem Prädestinatianismus der reformirten Dogmatik, welcher gleichfalls nicht 'als' der Grund, sondern ursprünglich nur als eine Folge und Hilfsvoraussetzung der praktischen Auffassung der Religion in der reformirten Kirche zu betrachten ist. Wenn bier der Ort wäre, diese Parallele weiter zu verfolgen, würde sich zwischen den beiden Systemen noch mancher merkwürdige Vergleichungspunkt aufzeigen lässen.
2) Nähmes berüher & 35. 34.

man and and a

.

21

Digitized by Google

. . . .

### 22 Ueber den Charakter der stoischen Philosophie

das Höhere gegen diese, weil ihr ethisches Princip selbst das menschliche Thun dem Naturgesetz unterwirft.

Dieses Uebergreifen der Ethik über die übrigen Wissenschaften lässt uns im Stoicismus eine solche Form des philosophischen Bewusstseins erkennen, in welcher sich das Interesse des Denkens überhaupt vom Objekt und seiner Erkenntniss zum Subjekt gewendet hat. Weder das äussere Objekt, noch das reine Denkobjekt, weder die Natur, noch die Welt der metaphysischen Begriffe hat für den Stoiker ein selbständiges Interesse, dagegeh tritt die Frage nach dem letzten Zweck der subjektiven Thätigkeit und nach den Bedingungen seiner Verwirklichung in den Vordergrund, und alle philosophische Forschung wird in letzter Beziehung auf diese Frage bezogen: die stoische Philosophie zeigt schon durch das Verhältniss ihrer Haupttheile, dass sie wesentlich den Charakter der Subjektivität trägt. Die gleiche Eigenthümlichkeit tritt ja aber auch in der weiteren Entwicklung ihres Inhalts hervor. Die stoische Ethik ist nichts Anderes, als eine Vergötterung der auf sich selbat gestellten, in sich unendlichen, in ihrem vernunftgemässen Leben schlechthin befriedigten Subjektivität; ihr Ideal ist der Weise, der keiner änsseren Güter bedarb mil von keinem äusseren Uebel berührt wird, der in seiner Selbstgenügsamkeit sogar der meuschlichen Gemeinschaft entbehren kann, welcher noch Plato und Aristoteles so hohen Werth beigelegt hatten. Die Logik giebt in den formalen Untersuchungen über die Denk- und Sprachformen eine Anleitung zum wissenschaftlichen Verfahren, bei der es sich aber durchaus nur um die Technik des Denkens und die dialektische Bildung des Subjekts handelt, nicht um das wissenschaftliche Verständniss der Denkthätigkeit als solches; sie untersucht ferner die Frage nach dem Kennzeichen der Wahrheit, eine Frage, die an sich selbst schon dem Standpunkt der subjektiven

## im Allgemeinen.

: , • •

Reflexion angehört, und die auch in der stoischen Lehre von der garragia zaralynrizy nach durchaus subjektiven Merkmalen entschieden wird; sie entwickelt endlich in der Ontologie, wenn wir diese der Logik zuzählen wollen, die Grundsätze des stoischen Materialismus, dessen Zusammenhang mit der praktischen Richtung dieses Systems wir auch noch später untersuchen werden. Aber auch die Physik kann trotz ihres pantheistischen Fatalismus die Bedeutung nicht verläugnen, welche die Subjektivität für das stoische System hat; denn was Anderes, als das subjektive interesse, ist es, aus dem jene Teleologie hervorgegangen ist, welche die eigentlich physikalische Forschung bei den Stoikern ganz zurückdrängt? Der Mensch ist der Zweck der Natur, der Mittelpunkt, um den sich Alles bewegt; nicht das Wesen der Natur als solcher, sondern ihre Beziehung auf den Menschen und sein Handeln bildet den wichtigsten Gegenstand der Naturforschung.

Auf diesem seinem Standpunkt fühlt sich nun der Stoiker ebenso, wie andererseits der Epikureer, noch vollkommen sicher; das Vertrauen des Denkens auf sich selbst, die Ueberzeugung des Subjekts von dem Ansreichenden seiner sittlichen Kraft ist noch durch keinen Zweffel gebrochen, es ist daher auch noch nicht das Bedürfniss vorhanden, die Mängel des philosophischen Systems durch eklektische Verknüpfung verschiedenartiger Elemente zu ergänzen, oder aus dem Gebiet des selbstbewussten Denkens und der philosophischen Tugend zu ekstatischer Offenbarung, religiösem Auktoritätsglauben, ascetischer Selbstverläugnung und mystischem Kultus zu füchten. Die stoische Philosophie ist ihrer Form nach, trotz der Untersuchung über das Kriterium, Dogmatismus, denn diese Untersuchung entwickelt sich nicht zu einer wirklichen Kritik des Erkenntnissvermögens, sondern sie wird durch ein praktisches Postulat abgeschnitten; ihrem Inhalte nach lässt sie sich als moralischer Dogmatismus bezeichnen, denn das sittliche Verhalten des Menschen bildet für sie den festen Punkt, auf den thre ganze Weltansicht bezogen wird, in dem der Mensch sich schlechthin befriedigt findet, und in dessen Beschreibung daher auch die philosophische Forschung zur Ruhe kommt; die Physik ist, wie wir gesehen haben, nur eine Hilfswissenschaft der Ethik, und wenn die Stoa ihre Uebereinstimmung mit den Mythen der Volksreligion nachzuweisen bemüht war, so hat doch dieses theologische Bestreben hier noch nicht die gleiche Bedeutung, wie in dem späteren Neuplatonismus: die Religion wird nicht als Ergänzung der Philosophie gesucht, diese ist vielmehr in sich selbst vollkommen befriedigt, und hätte für sich genommén nicht das Bedürfniss, sich an die religiösen Vorstellungen anzulehnen; dass sie sich mit diesen friedlich anseinanderzusetzen sucht, ist nur eine Folge ihres praktischen Interesses und ihrer Voraussetzungen über die Bedeutung der zorrad ernorar, die ihr einen offenbaren Widerspruch gegen den Glauben der Völker verbieten. Die religiöse Orthodoxie der Stoiker ist daber arsprünglich nur ein apologetisches Beiwerk, nicht ein wesentlicher Bestandtheil ihres philosophischen Systems, wie diess auch daraus hervorgeht, dass die eigentlichen Beweise und die ethischen Beweggründe ursprünglich micht aus der positiven Religion hergenommen sind 1), son-

 Zwar wirft PLUT. St. rep. 9, 5. dem Chrysipp vor: τέτύν γε τον λόγον, öν έσχατον φησί δεϊν τάττεσθαι, περί θεών, έθει προτάττει και προεκτίθησι παντός ήθικοῦ ζητήματος οῦτε γὰρ περί τελῶν οῦτε περί δικαιοσίνης οῦτε περί ἀγαβῶν και κακῶν οῦτε περί γάμε και παιδοτροφίας οῦτε περί ἀγαβῶν και κακῶν οῦτε περί γάμε και παιδοτροφίας οῦτε περί νόμε και πολιτείας φαίνεται τοπαράπαν φθεγγόμενος, εἰ μή ... προγράψειε τον Δία, τήν Είμαρμένην, τήν Πρόνοιαν, τὸ συνέχεσθαι μιῷ δυνάμει τὸν κόσμον ἕνα ὄντα και πεπερασμένον. Ει liegt jedoch am Tage, dass Zeus, das Verbängniss u.s. f. hier nicht Vorstellungen der Volksreligion, sondern den stoischen Begriff des Urwesens und der stilgemeinen Nothwendigkeit bezeichnen. dern die physikalischen und moralischen Sätze immer erst nachträglich mit den religiösen Vorstellungen in Verbindung gesetzt werden. Erst die späteren Stoiker, wie Epiktet und Antonin, bedienen sich der religiösen Motive häufiger, aber auch sie sind weit entfernt, sich auf den Götterglauben des Volks zu stützen.

Vom Epikureismus unterscheidet sich der Staicismus in letzter Beziehung, wie schon bemerkt wurde, dadurch, dass von jenem die einzelne oder sinnliche, von diesem die in sich allgemeine oder die vernünftige Subjektivität als Zweck und Princip gesetzt wird. Das Ziel der epikureischen Ethik ist die Befriedigung des Individuums als solehen, oder die Lust, das der stoischen die Unterwerfung des Subjekts unter das allgemeine Gesetz, oder die Tugend; dass auch der Gegensatz der beiden Schulen in der Physik und der Dialektik auf denselben Grundunterschied zurückführt, wird später gezeigt werden. Nur darf man darüber die Verwandtschaft beider nicht übersehen, So schroff auch das stoische System jede Berechtigung des individuellen Interesse's bestreitet, so ausschliesslich es das Subjekt in seinem ganzen Verhalten durch das Vernunftgesetz bestimmt wissen will, so jst es doch eben nur die Verwirklichung des Vernünftigen im Subjekt, um welche es ihm in letzter Beziehung, zu thun ist, und weder für die Natur, noch für den Staat hat es ein selbständiges Interesse. Ebendamit stellt es sich aber mit seinem Gegner, dem Epikureismus, im Allgemeinen auf den gleichen Boden der Subjektivität, und diese innere Verwandtschaft mit demselben kommt in solchen Consequenzen der stoischen Moral zum Vorschein, in denen die Unabhängigkeit des Weisen von allem Aeussern in egoistische Selbstgenügsamkeit, leeren Tugendstelz und cynische Verachtung der Sitte und der menschlichen Gefühle umschlägt.

Indem wir es nun versuchen, die Entwicklung dieses

• . .

# 26 Ueber den Charakter der stoischen Philos. im Allg.

Standpunkts in der stoischen Philosophie im Einzelnen nachzuweisen, so werden wir uns an die von der Schule allgemein angenommene ') Eintheilung des Systems in die Logik, die Physik und die Ethik zu halten haben. Was die Stellung dieser Theile betrifft, so waren die Stoiker selbst hierüber nicht ganz einig. Die angeschensten von den älteren Lehrern der Schule, wie namentlich Zeno und Chrysippus behandelten sie in der angegebenen Ordnung; Diogenes von Ptolemais begann mit der Ethik, Panätius und Posidonius mit der Physik, Apollodor stellte die Ethik zwischen Logik und Physik in die Mitte 2) und ebenso macht es, ohne Zweifel einer älteren Quelle folgend, Diogenes von Laërte in seinem Bericht über die stoische Lehre. Wir haben allen Grund, uns an die Anordnung Chrysipps zu halten; denn ist auch die stoische Logik und Physik nur in ihrem Zusammenhang mit der Ethik vollständig zu verstehen, so musste doch diese in der systematischen Ausführung jene beiden nothwendig voraussetzen, und wird auch von den Stoikern selbst, wie wir früher gezeigt haben, bei der Frage über die Rangordnung der drei Wissenschaften, die Physik, als die höchste, zuletzt genannt, so wissen wir doch bereits, dass damit über die Stellung derselben im System nicht entschieden ist.

Inwieweit die einzelnen stoischen Lehren schon dem ersten Urheber des Systems, oder erst seinen Nachfol-

Diog. VII, 39. nach Zeno, Chrysipp u. A. Sxxrus Math. VII,
 16. PLUT. St rep. 9, 2 pl. phil. procem. Sxs. ep. 89 u. A.
 Ueber Aristo's Verwerfung der Logik und Physik s. e. Dass die drei Disciplinen bald μέρη, hald είδη, hald γένη, hald εόποι genannt werden, bemerkt Diog. a. a, O.

2) Droc. VII, 40. f. vgl. unsere früheren Bemerkungen über das Verbältniss der drei Fächer. Die seebs Theile' der Philosophie, welche nach Droc. a. a. O. Kleanthes annahm, (Dislektik, Rheterik, Ethik, Politik, Physik, Theologie), sind Unterabtheilungen der drei.

### Die stoische Logik.

gern angehören, lässt sich in vielen Fällen nicht mehr nit Sicherheit bestimmen. Die Späteren, welche unsere Quelle für die Kenntniss der stofschen Philosophie bilden, unterscheiden nur selten zwischen beiden, und auch die nrkundlichsten Berichterstatter scheinen sich doch ganz überwiegend an die ausgebildetere Form des Systems zu halten, in die dasselbe durch Chrysipp gebracht wurde. Erst von diesem besitzen wir auch zahlreichere Fragmente. Wir sind daher ausser Stands, die Lehre des Zeno und Kleanthes von der seinigen gesondert zu behandeln 4), wir werden vielmehr zufrieden sein müssen, wenn es uns gelingt, das System, so wie es aus den Händen Chrysipps hervorgieng, wesentlich richtig wiederzugeben, und das Fremdartige ferne zu halten, was ihm später, seit dem Beginn der eklektischen Periode, beigemischt wurde. Wir können uns aber hiemit um so eher begnügen, da es in der Hauptsache wohl feststeht, dass trotz aller formellen Fortbildung doch die materieflen Grundzüge des Systems durch Chrysipp keine wesentliche Veränderung erfahren haben.

#### §. 33.

### Die stoische Logik.

Unter dem Namen der Logik fassten die Stoiker seit Chrysipp eine Masse von wissenschaftlichen Erörterungen zusammen, die wir nur theilweise zur Philosophie rechnen würden. Sie unterscheiden nämlich zwei Theile der Logik, die Dialektik und die Rhetorik<sup>2</sup>), zu denen Manche noch die Lehre von den Kriterien als drittes hinzufügten <sup>3</sup>). Von diesen Wissenschaften enthielt aber nicht

<sup>1)</sup> Wie diess TERREBARN im 4: Bd. seiner Gesch. d. Philos. that.

<sup>2)</sup> D106. VII, 41 f. Cto. fin. II, 6. Sun. ep. 89. S. 355, wo der sehr äusserliche Unterscheidungsgrund angegeben wird, dass alle Bede entweder ein fortlaufender Vortrag oder ein Dialog sei.

<sup>3)</sup> Diog. a. a. O. wo aber der Text verdächtig ist. Ebd. §. 49. 55.,

blos die Rhetorik wohl kaum etwas Anderes, als eine Sammlung von Knnstregeln ohne philosophische Bedeutung 1), sondern auch die im engern Siun so genannte Dialektik beschäftigte sich zu einem goten Theile mit Untersuchungen, welche mehr zur Sprachlehre, als zur Philosophie gehören. Dieselbe zerfällt bei den Stoikern in die Lehre von dem Bezeichneten und die Lehre von der: Sprache<sup>3</sup>); die letztere ist jedoch nicht dasjenige, was wir Sprachphilosophie nennen, sondern die gewöhnliche Grammatik, nur etwa mit einigen allgemeineren Definitionen<sup>3</sup>) eingeleitet<sup>4</sup>); ausserdem fand auch die Poëtik, und selbst die Theorie der Musik hier ihre Stelle 5). So verdienstlich aber diese Untersuchungen auch waren, und so weitgreifenden Einfluss sie auf die spätere griechisch-lateinische und mittelbar auch auf die neuere Sprachlehre gehabt haben <sup>6</sup>), so wenig kann doch da, wo es sich um die stoische Philosophie handelt, weiter davon gesprochen werden. Nach Abzug dieser Zuthaten bleiben uns von der stoischen Dialektik drei Hanptpunkte übrig, bei deren Behandlung wir uns aber gleichfalls nicht

wogegen nach §. 43. die Lebre vom Kriterium in der Dialektik besprochen worden wäre.

- 1) Vgl. Drog. VII, 42. f.
- 2) D106. VII, 43 f. 62. SEN. a. a. O. dialenting in duas partes dividitur, in verba et significationes, i. e. in res, quae dicuntur, et vocabula, quibus dicuntur.
- 3) Ζ. Β. φωνή = άἡρ πεπληγμένος, ζώαν φωνή = ἀἡρ ὑπὸ ὑρμῆς πεπληγμένος, ἀνθρώπε φωνή = φ. ἕναρθρος καὶ ἀπὸ διανοίας ἐκπεμπομένη. Diog. VII, 55.
- 4) Es erhellt diess aus dem Berichte b. Droe. VII, 55-62., wo aber von §. 60. an offenbar Fremdartiges hereingekommen ist.
- 5) Diog. VIL 44. 60.
- 6) M. s. über die stoische Grammatik und ihre Bedeutung für die grammatische Wissenschaft: Тихримали, System der stoischen Philos. I, 143. ff. Lunsch, die Sprachphilos. der Alten S. 45 ff. Weitere Litteratur bei WAGENMANN in der Realencyklopfidie des klass. Alterth. V, 1456.

an die verwickelten Einthetlungen des steischen Systems <sup>4</sup>) balten können: die Erkenntnisstheorie, die formale Logik, und die Ontologie.

1. Die Erkenntnisstheorie. Den Mittelpunkt dieser Lehre bildet bekanntlich die Frage nach dem Kriterium, oder nach den Merkmalen, an denen das Wahre in unsern Vorstellungen von dem Falschen zu unterscheiden ist. Diese Merkmale können aber hier, wo erst die Grundlage für eine Erkenntniss des Objekts gewonnen werden soll, noch nicht in dem Verhältniss der Vorstellungen zum Objekt, also überhaupt nicht in dem Inhalt, sondern nur in der subjektiven Form der Vorstellungen gesucht werden. Jene Frage ist daher gleichbedeutend mit der: welche Art von Vorstellungen eine richtige Erkenntsiss der Wahrheit gewähre, welcher Thätigkeit des Vorstellungsvormögens Wahrheit zukommo. Auf diese Frage scheinen nun die ältesten Stoiker ziemlich unbestimmte Antworten gegeben zu haben; wenigstens berichtet Dio-GENES VII, 54., Boëthus, desshalb von Chrysipp angegriffen, habe mehrere Kriterien angenommen, die Vernunftj die Wahrnehmung, die Begierde und die Wissenschaft einige andere von den ältern Stoikern bezeichnen, nach der Angabe des Posidonius, nur unbestimmt den ogoos lóyos als Merkmal der Wahrheit. Die entwickelte Erkenntnisstheorie der späteren Stoiker scheint ursprünglich dem Chrysipp anzugehören; doch sehen wir aus einer sogleich anzuführenden Abweichung des Letzteren von Zeno und Kleanthes, dass sich auch schon diese über das Wesen der Vorstellung geäussert, und im Zusammen-

<sup>1)</sup> Das Nähere über diese ingens divisio (SEN. a. a. O.) s. b. Dios. VII, 43. ff. 63. ff. PETERSEN'S Versuch, diese Eintheilung im Einzelnen festzustellen (Phil. Chrys. fand. S. 221 ff.) hat viel Unsicheres, wie denn namentlich gleich am Anfang die Beziehung von SEXTOS Math. VIII, 11. f. auf die Theile der Logik verfehlt ist. Ganz seltsam ist die Vermuthung S. 25, Chrysipp möge die Erkenntnisstheorie in der Rhetorik abgehandelt haben.

hang damit wöhl auch die allgemeinen Grundzüge der späteren Theorie entworfen hatten. In derjenigen Form, in welcher uns diese überliefert ist, lautet sie im Wesentlichen folgendermassen:

Alle Vorstellungen (qurraglas) sind aus einer Wirkung des Vorgestellten (gavraço'r) auf die Seele zu erklären 1), denn bei der Geburt gleicht diese einer unbeschriebenen Tafel, erst durch dag Verkehr mit den Objekten wird ein Inhalt in sie eingetragen 2). Digse Wirkung der Gegenstände auf die Seele dachten sich die ältesten Stoiker sehr materialistisch; von Kleanthes wenigstens wurde, die Zenonische Erklärung der Vorstellung als eines Eindrucks in der Seele 3) so wörtlich verstanden, dass er dieselbe mit dem Abdruck eines Sigels is Wachs verglich; da aber Kleanthes als ein besonders treuer Schüler Zeno's bezeichnet wird, und da auch in Zeno die Kräftigkeit der sittlichen Grundsätze grösser gewesen zu sein scheint, als die Feinheit des Denkens, so werden wir diese Auffassung für richtig halten dürfen. Chrysipp erkaunte die Schwierigkeiten dieser Ansahme 4); er selbst bestimmte das Wesen der Vorstellung

đ



PLUT. pl. phil. IV, 12. nach Chrysipp: Φαντασία μέν οῦν ἐστὶ πάθος ἐν τῆ ψηχῆ γινόμενον, ἐνδειχνύμενον ἑαυτό τε καὶ τὸ πεπυιηκός ... φανταςὸν δὲ τὸ ποιοῦν τὴν φαντασίαν. Von beiden wird dann noch das φανταςικὸν, oder das πάθος ἐν τỹ ψυχῆ ἀπ΄ ἐδενὸς φανταςῦ γενύμενον, welches desshalb auch διάχενος ἐλκυσμὸς heisst, und das φάντασμα, das auf diese Art Vorgestellte (das vermeintliche Objekt einer gegenstandlosen Einbildung) untorschieden; vgl. auch Diog. VII, 50. Suxrus VII, 241., indessen zeigt Rirrzs III, 548., dass anderswo such das φάντασμα unter den Begriff der φαντασία gestellt wird.

<sup>3)</sup> PLUT. a. a. O. c. 11.

<sup>\$)</sup> PLUT. comm. not. 47.: φαντασία τύπωσις ἐρ ψυχή. Ebenso Dioa. VII, 45. 50., dass diese Bestimmung schon dem Zeno angebört, sehen wir aus SEXTUS Math. VII, 230.: αὐτὸς οὖν (Chrysipp) τὴν τύπωσεν εἰρῆσθαι ὑπὸ τῦ Ζήνωνος ὑπενόςι ἀντὶ τῷς ἑτεροιώσεως.

<sup>4)</sup> SEXTUS Math. VII, 228 .: Klsuvons uiv yup nusos the tomous

dahin, dass sie die vom Gegenstand in der Seele, oder genauer im ήγεμονεκόν, hervorgebrachte Veränderung sei<sup>1</sup>). Wie freilich diese Veränderung erfolge, diess scheint auch Chrysipp nicht weiter untersucht zu haben <sup>2</sup>).

Schon hieraus ergiebt sich, dass die Stoiker die Wahrnehmung für die einzige ursprüngliche Quelle unserer Vorstellungen erklären mussten: die Seele ist ein leeres Blatt, die Wahrnehmung ist es, wodurch dasselbe beschrieben wird<sup>3</sup>). Indessen bleiben sie nicht bei ihr stehen. Aus der Wahrnehmung entsteht die Erinnerung, aus vielen gleichartigen Erinnerungen die Erfahrung<sup>4</sup>); durch Schlüsse aus der Erfahrung bilden sich diejenigen Begriffe, welche über das unmittelbar Wahrnehmbare

Ratà si co χήν τε και εξοχήν ώσπες και δια τῶν δακτιλίων γινομένην τε κης εύπωσιν. Χρύσιππος δε άτοπον ήγειτο το τοιξτον, weil die Seele in diesem Fall unmöglich viele Vorstellungen zugleich festhalten könnte, αὐτός οὖν u. s. f. s. vor. Anm. DERs. a. a. O. §. 372. f. VIII, 400. D106. VII, 45. f. 50.

- 1) S. vor. Anm. und SEXTUS Math. VII, 230. (nach dem in der vorletzten Anm. Angeführten): üse elvas τοιйτον τον λόγον. qavτασία έςιν έτεροίωσιε ψυχής. Diess wurde dann in der Folgeweiter dahin bestimmt: unter der ψυχή sei die Seele als solchezu verstehen έπείπερ έδὲ περὶ τῷ τιχόντε μέρεε τής ψυχής γίνεοθαι ταύτην [τήν ψαντασίαν] συμβέβημεν, ἀλλὰ περὶ τῇ διανοίαμόνον καὶ τῷ ήγεμονιωψ (S. 232. f.), und diese έτεροίωσε ήγεμονικώ erfolge κατὰ πεῖσεν nicht κατὰ ἐνέργειαν (S. 239.), d. h. inFolge einer Einwirkung von Seiten des Objekts. Vgl. auch PLUT.pl. phil. IV, 12. 21., womit NEMES. nat. hom. c. 6. S. 76 übereinstimmt.
- 2) Diess erhellt namentlich aus SEXTUS VII, 232. ff.
- 3) PLUT. pl. phil. IV, 11.: Οι Στωικοί φασιν. όταν γεννηθη ό άνθρωπος, έχει τὸ ήγεμονικὸν μίρος τῆς — ψυχῆς ὅσπις χάρτης ἐνεργῶν εἰς ἀπογραφήν. εἰς τῦτο μίαν ἐκάςην τῶν ἐννοιῶν ἐναπογράφεται. πρῶτος δὲ ὁ τῆς ἀναγραφῆς τρόπος ὁ διὰ τῶν αἰσθήσεων, Cic. Acad. I, 11. 42. (nach Antiochus von Askelon): die Sinne seien dem Zeno zufolge Norm des Wissens, unde postea notiones rerum in animis imprimerentur.
- 4) PLUT. nach dem eben Angeführten: αἰοθανόμενοι γάς τινος οἶον λευχῶ ἀπελθόντος αὐτῦ μνήμην ἔχεσιν, ὕταν δὲ ὑμοειδεῖς πολλαὶ μνήμαι γένωνται τότε φασὶν ἔχειν ἐμπειζίαν.

31

hinausführen. Diese Schlüsse beruhen 'entweder auf der Aehinlichkeit, oder auf der Zusammensetzung von Wahrnehmungen oder auf der Analogie <sup>1</sup>); die durch sie vermittelte Begriffsbildung kommt bald künstlerisch und methodisch, bald von Natur und kunstlos zu Stande <sup>2</sup>). Auf die letztere Art bilden sich die  $\pi \rho o \lambda \eta \psi \epsilon i \varsigma$  oder die zotrai *ërvotat*, welche die Stoiker als die natürlichen Normen der Wahrheit und Tugend und als das Unterscheidende der vernünftigen Wesen beträchteten <sup>3</sup>); denn wenn es

- 1) Diod. VH, 52.: ή δέ κατάληψις γίνεται κατ' aures alognori μέν, we keened v zai ustavov zai toaztov zai tsiev loye di ter di άποδείξεως πυναγομένων, ώσπερ το θεύς είναι και προνοείν τύτες · τών γάρ rosμίνων το μέν κατά περίπτωσιν (unmittelbare Berührung) ένσήθη, τα δέ καθ' δμοιότητα, τα δέ κατ' άναλογίαν, דמ לל אמדמ עודה שנה לנסוי, דמ לל אמדמ טייטנטוי, דמ לל אמד לימיriwow. Cic. Acad. I, 11. 42. comprehensio [= xaralywis] facta sensibus et vera illi [Zenoni] et fidelis videbatur: non quod omnia, quae essent in re, comprehenderct, sed quia nihil quod cadere in eam posset relinqueret, quodque natura quasi nommam scientiae et principium sui dedisset, unde postea notiones rerum in animis imprimerentur. Ders. Fin. III, 10. 33 : (nach Diogenes von Seleucia): cumque rerum notiones in animis fiant, si aut usu (Erfahrung) aliquid cognitum sit, aut conjunctione, aut similitudine, aut collatione rationis: hoc quarto, quod extremum posui, boni notitia facta est. An diese stoische Lehre von der Entstehung der Begriffe schliesst sich auch SEXTUS Math. 111, 40 f. IX, 393. f. an, wenn er hier sagt: Alle Gedanken entstehen entweder xar' iunilaouv tuv ivoeywv (III, 40.: אמדע הבפוֹתדשטוי מֹלחָטה) oder אמדע דאי מֹתט דשי έναργών μετάβασιν (vgl. Diog. VII, 53.), und im letztern Fall entweder durch Aehnlichkeit, oder durch Zusammensetzung, oder durch Analogie (Vergrösserung und Verkleinerung).
- 2) PLUT. pl. phil. IV, 11.: τῶν ở ἐννοιῶν ai μἐν φυσικαὶ γίνονται κατὰ τès εἰρημένες τρόπες. (diess hiesse nach dem Zusammenhang: durch Erinnerung und Erfahrung vielleicht hat aber der Verfasser der plac. phil, hier schlecht excerpirt und die Worte beziehen sich ursprünglich auf die verschiedenen Arten der Begriffsbildung) καὶ ἀνεπιτεχνήτως αὶ ὅ ἦδη δι ἡμετέρας διδασ-καλίας καὶ ἐπεμελείας αὐται μὲν ἔν ἕννοιαι καλῶνται μόναι, ἐκεί-ναι δὲ καὶ προλήψεις. Diog. VII, 51.: [τῶν φαντασιῶν] αὶ μέν εἰσι τεχνεκαὶ αἱ δὲ ἄτεχνοι.

5) PLUT. pl. phil. IV, 11.: o de loyos xad' or noosayogevometa lo-

: . .

düch nach manchen Aensserungen scheinen könnte, als ob unter den xurval ärrorar angeborene Ideen verstanden würden '), 'sö wäre diess doch gegen den Sinu und die Consequenz des Systems; seiner wahren Meinung näch bezeichnen dieselben nur solche Begriffe, die sich auf mätärlichem Wege; und darum bei Allen gleichmässig, aus der allgemeinen Erfahrung entwickeln, und selbst die höchsten Ideen, die des Guten und der Gottheit, haben keinen anderen Ursprung 2). Auf dem Wege der kanstmässigen Begriffsbildung entsteht die Wissenschaft; welche von den Stofkern als ein sicherer und unumstösslicher Begriff oder ein System von solchen Begriffen definirt wird 3). So entschieden aber ihre Erklärungen über

<sup>(1)</sup> yıxo) ἐλ' τῶν προλήψεων υυμπληρῦσθαι λέγεται κατά την πρώί <sup>(1)</sup> την έβθομάδα (in den sieben ersten Lebens)ahren). Comm. not, **5**,14; eş solle den Stoikern nachgewiesen werden το παρά τας έγνοίας και τας προλήψεις τας κοινάς φιλοσοφείν, ἀφ' ῶν μάλιςα <sup>(1)</sup> ΠΠΙ(<sup>(1)</sup>) άιρεοιν ... και μόνην όμολογείν τη φύσει λέγεσιν. SES. ep. <sup>(1)</sup> 117: Mutum dare solemus praesumtions (πρόληψες) oniniam ko-(ποληψις) apud nos veritatis argumentum est, aliguid omnibus videri; so hinsichtlich des Glaubens an Götter und an die Unsterblichkeit. Ausserdem vgl. man die vorangehende und folgende An-<sup>(1)</sup> merkung.

- 1) Dies, XII, 55.: φνοικώς δὲ νοεῖκαι δἰκαιόν τι καὶ ἀγαθόν. 54.:
   ἐςι δ ἡ, πρόληψις: ἐννοια φυσική τῶν καθόλε. Aehnlich spricht Charsipp b. Plut. St. rep. 17. von ἔμφυτοι προλήγεις des Guten und Bösen. Sehr gewöhnlich ist die Berufung auf die angeborenen Begriffe bei den späteren Popularphilosophen, wie namentlich Cicero. Nach SEN. ep. 120. hielten manche Stoiker die sittlichen Begriffe für angeboren.
- Man vgl. ausser dem oben Angeführten besonders Cic. Fin. III, 10.: hoc quarto [collations rationis] boni notitia facta est; cum enim do lis rebus, quae sunt secundum naturam adscendit animus collatione rationis, tum ad notitiam boni pervenit. Achnlich SEN. ep. 120. Auch der Glaube an die Gottheit entsteht ja nach Diog. VII, 52. erst durch απόδειξις S. o. Vgl. auch Srob. Ekl. I, 792: οι μέν Στωϊκοί λέγοοι μη εύθυς έμφυεσθαι τον λόγον, ύζειον δέ συναθροίζεισθαι από των αίσθήσεων και φαντασιών περί δεκατέσσαρα έτη.

3) Stob. Ekl. II, 7. S. 128 Ηκεβεν: είναι δε την επισήμην κατά-Die Philosophie der Griechen. III. Theil.

33

die Wissenschaft daran, festhalten, dass diese ein System von technischen Regriffen, und nicht ohne dialektisches Verfahren möglich sei, so nothwendig muss es ihnen andererseits, ihrem gauzen Staudpunkt nach, erscheinen, dass die Wissenschaft in ihren Ergebnissen mit den natärlichen Begriffen übereinstimme, denn das Naturgemässe ist in allen Gebisten ihr Losnugswort; wenn sie daher für ihr eigenes System auf jeve Ugbereinstimmungiden grössten Werth, legten 1), so war; diess für sie ebenso nstürlich, wie es andererseits ibren Gegnern nahe lag, den Widerspruch aufznzeigen, in den sich so viele von ibren Behauptungen mit der allgemeinen Meinung, vers wickelten ?), data en andere andere andere andere Bailer bailet

Diess also sind nach der stoischen Lehre die beiden Quellen aller Vorstellungen: die Wahrnehmung und die auf die Wahrnehmung gebauten Schlüsse. Wie verhalten sich aber diese beiden Elemente zu einander? Da alle allgemeinen Begriffe aus Wahrnehmungen entstanden sein sollen, so könnte man erwarten, dass die Wahrnehmung für das allein ursprünglich und schlechthin Gewisse erklärt würde. Davon sind jedoch die Stoiker weit entfernt. Nur der Wissenschaft wollen sie ja eine unumstössliche Sicherheit der Ueberzeugung zugestehen. (Sie erklärten daher auch geradezu, die Wahrheit der sinnli-

ληψιν ασφαλή και αμετάπτωτον ύπο λόγε έπεραν δε επισήμην σύςημα έξ επιςημών τοιύτων, οίον ή τών ηστά μέρος λογική έν τῷ σπεδαίψ ὑπάρχεσα· άλλη» δε σύςημα έξ ἐπιςημών τεχνικών έξ αύτῦ έχον το βέβαιον ώς έχυσιν αι άρεται· άλλην βέ, (die Wissenschaft im subjektiven Sinn) Egir garraoiw denrigor autτάπτωτον ύπο λόγε, ήντινά φασιν έν τόνψ και δυγάμει (sc. της ψυχής oder τε ήγεμουικε) κείαθαι. Diog. VII. 47.: αψτήν τε דאי לתוגקעאי קממוי א אמדמאאשוי ממקמאא א צביי, לי קמידמטשי προεδέξει άμετάπτωτον ύπο λόγε. Ούα άνου δε της διαβεκτικής θεωρίας τον σοφον απτωτον έσεσθαι έν λόγω. . ...

1) PLUT. comm. not. 3. s. o.

÷

2) Bekanntlich der Zweck der eben angeführten Schrift von Plutarch. and a second at left to see (a

> a state of the present all Digitized by Google

• .

4) SERTUS Math. VIII, 10.: οἱ δὲ ἀπὐ τῆς ςoặs λέγυσι μὲν τῷν τε αἰσθητῶν τίνα καὶ τῶν νοητῶν ἀληθη, ἐκ ἐξ ἐὐθείας δὲ τὰ ἀἰοθητά, ἀλλὰ κατά ἀναφορῶν τὴν δίτιξετὶ τὰ καφακείμενα τύνοις

2): SETTUS Math. VII, 70. ff. : ysiav of Station notvois in lest of to מלקטור בוישו אחו דם שבחלסה לבאלטי לב טחמטצוי שמסו דם אמדם "Loyixy's gavraoias by isausvor Loyixy's de elvai gerradias ##01 "n'n ro aavsao 34v / Ers Loya maparnoau, roir de Lexrair aa met Aliny maksos, ta de autorský (Begriffe; und Sätze; vergl. auch . Diog. VII, 63.) ... προςαγορεύεσι δέ τινα τών αυτοτελών και άξιώ-แล้วล, ลักะอู่ โรงองระธ ที่รอง ลิโทชิะบอนะง ที่ ประชื่อนะชิล (vgl. §. 74.). Diog. VII, 65 .: άξίωμα δέ έςιν, ὕ έςιν άληθές η ψεύδος, η πράγμα αυτοτελές άποφαντόν ύσον έφ' έαυτῷ· ώς ό Χρύσιππίς φηsiv ev rois dialerrinois opois. Das Gleiche besagt die von Sui-TUS Math. VIII, 10. 85. 88. XI, 220. vgl. Cic. Tusc. I, 7, 14. angeführte stoische Definition: alyok içur o underse re zal avτίκειται τινι, και ψευδος ο μή υπάρχει μεν αντίκειται δε τινι (wenn es VIII, 10. heisst: αληθές γόρ ές, κατ' αύτες το ύπάρχον και άντικείμενον τινι και ψεύδος το μή ύπάρχον και μή άν- $\tau_{institusiov \tau_{ivs}}$ , so ist dieses zweite  $\mu \eta$  offenbar zu entfernen), wie diess auch VIII, 10. in dem Beisatz Unse acouparov afiopa Radeswis vontov elvas gesagt wird. Schon Aristoteles hatte das Urtheil als eine Aussage definirt, die entweder wahr oder falsch ist Anal. pri. I, 1. 11. 60µ. 1. 4.

5) SEXTUS Math. VIL, 93.: ώς το μέν φῶς, φησιν ο Ποσειδώνιος τον Πλάτωνος Τίμαιον έξηγέμενος, τπο της φωτοειδές ὄψεως καταλαμβάνεται, η δέ φωνή ὅπο της άεροιιδές ακοης, έτω και η τῶν ὅλων φύσις ὅπο συγγενές όφειλει καταλαμβάνεοθαι τἕ λόγε. Vergl. Plato Rep. VI, 508. B.

hat aber der Verstand keinen andern Stoff, als den, weichen ihm die Wahrnehmung liefert, und bezieht sich nuu auch diese nicht blosh auf die äusseren Erscheinungen, sondern auch auf die Zustände unseres Innern 1), so werden doch die allgemeinen Begriffe erst. durch Schlüsse aus jener gewonnen; das Denkvermögen ist daher zwar zur formalen Bearbeitung des Wahrnehmungsstoffes befähigt, aber materiell ist es an diesen gebunden, wena es gleich vom Empirischen selbst aus zu Vorstellungen soll gelangen können, welche nicht unmittelbar in der Wahrnehmung gegeben sind, wie die Begriffe des Guten und der Gottheit. - Fragt man aber, worin die eigenthümliche Form des Denkens bestehe, so verweisen die Stoiker zwar auch mit Aristoteles darauf, dass im Denken unter der Bestimmung der Allgemeinheit gesetzt ist, was sich der Wahrnehmung nur im Einzelnen darstellt 2); ungleich stärker wird jedoch ein anderes Merkmal betont, die grössere Sicherheit, welche dem Denken im Vergleich mit der Wahrnehmung zukomme. Nur die unumstössliche Festigkeit der Ueberzeugung ist es, welche in den obenangeführten Definitionen der Wissenschaft als

- 1) CHRYS. b. PLUT. St. rep. 19, 2.: ὅτι μἐν γὰρ αἰσθητά ἐςι τἀγαθά καὶ τὰ κακὰ καὶ τὐτοις ἐκποιεῖ λέγειν ,,ἐ γὰρ μόνον τὰ πάθη ἐςιν αἰσθητὰ σὺν τοῖς εἰδεσιν, οἶον λύπη καὶ φόβος καὶ τὰ παραπλήσια, ἀλλὰ καὶ κλοπῆς καὶ μοιχείας καὶ τῶν ὁμοίων ἐςιν αἰσθέσθαι· καὶ καθοίδε ἀφροσύνης καὶ δειλί ας καὶ ἄλλων σὐκ ὁλἰγων κακιῶν. ἐδὲ μόνον χαρᾶς καὶ εὐεργεσιῶν καὶ ἄλλων σὐκ ὁλἰγων κακιῶν. ἐδὲ μόνον χαρᾶς καὶ εὐεργεσιῶν καὶ ἄλλων πολλῶν κατορθώσεων, ἀλλὰ καὶ φρονήσεως καὶ ἀνδρείας καὶ τῶν λοιπῶν ἀρετῶν." Diese Worte enthalten aber nicht, wie sie Rirtra III, 558. versteht, dass die Begriffe des Guten und Bösen als solche, sondern nur, dass die Zustän de der Tugend und Schlechtigkeit von uns wahrgenommen werden; jene Begriffe sind, wie gezeigt wurde, erst aus diesen Wahrnehmungen abgeleitet.
- 2) DIOG. VII, 54.: έςι δ΄ ή πρόληψις έννοια φυσική τών καθόλε. Jo. DAM. parall. s. (STOB. Serm. ed. Gaisf. IV, 432.): Χρύσιππος το μέν γενικόν ήδυ νοητόν, το δέ είδικον και προεπίπτον ήδη (PRIEBSEN S. 83 conj. ήδι) αίσθητον.

das Unterschiedende derselben hervortritt; und oben dahin führt auch, was von Zene erzählt wird 3), dass er die blosse: Währnehmung mit den ausgestreckten Fingern hozeichnet habe; idte Zästimmung, als die erste Thätigkeit der Urtheilskräft, mit der geschlossenen Hand, den Regriff mit ider Faust, die Wissenschäft dadurch, dass er die eine Faust mit der andern zusammendrückte. Der ganze Unterschied der vien Formen besteht hiernach in der grösseren oder geringeren Stärke der Ueberzeugung, in der Anstreugung und Spannubgi des Geistes?); es ist kein objektiver und qualitativer, sondern nur ein subjektiver und gradueller. Unterschied.

Hiezu stimmt, es unn auf's Beste, dass auch für die Wahtheit der Vorstellungen is letzter Beziehung nur ein subjektives Merkmal übriggelassen wird. Schon der allgemeine Beweis für die Möglichkeit eines wahren Wissens stätzt sich bei den Stoikern hauptsächlich auf ein praktisches Postulat: die Erkenntniss der Wahrheit muss möglich zein, weil sonst kein Haudeln nach festen Ueberzeigungen und Grundsätzen möglich wäre <sup>3</sup>), das prakti-

- 1) Cic. Acad. II, 47. 145.
- 2) STOB. Ekl. II, 128. (s. o.): die Wissenschaft werde definirt als
- eine έξιε φαντασιών δεκτική άμετάπτωτος ύπο λόγε, ήντενά φασεν εν τόνο και δυνάμει κείσθαι.
- 3) Ριυτ. St. rep. 40.: (Χρύσιππος) τὸ πρώς τὰ ἐναντία διαλέγεσθαι καθόλε μὲν ὅ, φηqιν ἀποδοκιμάζειν, χοήσθαι δὲ αὐτῷ παραινεῖ μετ' εὐλαβείας.... τοῖς μὲν yàρ ἐποχήν ἀγαοι περὶ πάντων ἐπιβάλλει, φησὶ, πῶτο ποιεῖν καὶ συνεργόν ἐςι προς ὅ βέλονται τοῖς δ' ἐπιςήμην ἐνεφγαζομένοις καθ ἡν ὁμολργεμένως βεωσόμεθα τὰ ἐναντία ζαιχειῶν u. s. w. Ygl. auch Ριυτ, ady. Col. 26, 3. Im stoischen Sinu, wenn auch zunächst nach Antiochus, wird von Crc. Açad. II, 10-12. gegen die Skeptiker ausgefährt, ihre Lehre mache alles Handeln unmöglich: qui visum aut assensum (φαντασία und συγκατάθεσιε) tollit, is omnem actionem tollit e vita. Vgl. PLUT. a., a. O, A7, 13.: καὶ μὴν ἐν γε τοῖς πρὸς τὲς Δαφημαϊκὲς ἀγῶσψ ὁ πλεῖςος αὐτῷ τε Χρυσίπτου καὶ 'Αντιπάτοψ πόνος γέγονε περὶ τῦ μήτε πράττειν μήτε ὅμμῶν ἀσυγκαταθέτως, ἀλλά

sehe Bedärfniss des Subjekts ist das letste Bellwerk gegen die Skepsik. Ebendahin vorweist uns aber auch die speciellere Untersuchung über das Kritenium dErigen wir hämlich, wodurch sich die wahren Vorstellungen von den falschen unterscheiden, so wird uns zwar zuwächst geautwortet: wahr ist diejenige Vorstellung, welche uns ein Wirkliches so darstellt, wie es ist '). Damit ist une aber natürlich wenig geholfen, wir müssen hur auf s Neue fragen, woran sich erkennen lägst, dass eine Vorstellung das Wirkliche treu wiedergiebt. Hiefür wissen nun aber die Stoiker nicht wieder ein objektives, sondern hur ieh subjektives Kennzeichen anzugeben, die Stärke umit der sieh gewisse Vorstellungen uns aufdrängen. An sieh låt mit der Vorstellung als solcher die Ueberzengung oder der Beifall (ournard sees) noch nicht nothwendig verknüpft, dieser entsteht vielmehr erst dadurch, dass sich under Urtheil auf die Vovstellung richtet, um sie entweder anzuerkennen oder zu verwerfen, wie ja überhaupt Wahrbeit und Irrthum; nach dem früher Bemerkten, wur im Undidit ihren Sitz haben. Der Beifall ist ihsofern im All-

πλάσματα λέγειν και κενάς ύποθέσεις τός άξιἕντας οἰκιἰας φαντποίας γενομίνης εύθύς όρμαν μη είξαντας μηδί συγκαταταθομένυς. In demselben Sinne weist Ερικτατ (Απιιαπ. Diss. I, 27, 15. f.) den Skeptiker einfach mit dem Wort ab: έκ άγω σχολήν πρός ταῦτα.

 SEXT. Math. VII, 244. ff. wird zwar von den αληθείε φωντασίαε zuerst nur die Worterklärung gegeben, es seien solche ών έξων αληθή κατηγορίαν ποιήσσοθαι, hierauf werden unter den wabren Vorstellungen die καταληπτικαί und έ καταληπτικαί d. h. diejenigen, welche mit einem deutlichen Bewusstsein von ihrer Wahrheit verknüpft sind, und die, welche diess nicht sind, unterschieden; schliesslich wird aber die καταλ. φαντ. §. 248. so definirt: ή απο τε ύπαρχοντος και κατ' αύτο το ύπώρχον έκαπομεμαγμένη και έναπεσφραγισμένη, όποία έκ αν γένοστο απο μή ύπαρχοντος. Im Folgenden wird diese Definition noch weiter erläutert. Dieselbe Erklärung §. 402. 426. VIII, 85. Pyrth. II, 4. III, 242. Drog. VII, 46. 50.

Digitized by Google

38

л.

gemeinen ebensol in unserer Gewalt, wie die Wilfensentscheidung', 'and der Weise unterscheidet sich vom Thoren nicht weniger durch seine Ueberzeugung, als durch Bein Handeln .... Ein Theil unserer Vorstellungen ist jetoch von der Art, dass uns die Vorstellung unmittelbar darch sich selbst nothigt, thr Beifall zu schenken, sie für eine Wahre, "der Wirklichkeit entsprechende Vorstellung zu eralaren ... Diese Vorstellungen bringen in uns diejenige Festigkeit der Ueberzeugung hervor, welche die Stoiter den Begriff nennen; sie heissen daher begriffliche Vorstellangen. Wo sich uns daher eine Vorstellung mit aleser unwiderstehlichen Gewalt anfdrängt, da haben wir "s'nicht mit blossen Einbildungen (gavraoµa), sondern mit etwas Wirklichem zu thun, wo dieses Merkmal fehlt, können wir auch nicht von der Wahrheit unseres Vorstellens überzeugt sein. Stoisch ausgedrückt: das Kriterium

1) SEXTUS Math. VIII, 397 .: Est per or nanodeigie, wie est nao สบรรษท ล่หย่องท, หลายโภหางหรือ pavraolas อบาหลายชิงองร, ที่ระร อีเπλύν έσιπεν είται πράγμα και το μέν τι έχειν αχύσιον, το ÷ \* ปรี ย์หย่อเอง หละ ยีกะ กฏี กุ่นยรยอล หอุโอย หย่นยงอง. รอ แรง yap " อุณารลองเมปฏิหลง ส่สียังกรอง ก็ง หลl ย่น อีนl รญ กล่อนองระ อันอเรอ Þ - θέσθαι τότω τω κινήματι έκειτο έπι το παραδεχομένω την φαν-Taolar. Diog. VII, 51. A. GELLIUS N. A. XIX, 1. Cic. Acad. I, 14, 40.: (Zeno) ad haeo, quae visa sunt, et quasi accepta sensibus assensionem adjungit animorum; quam esse vult in nobis positam "It i des voluntariam. Ebd. II, 12. 37. de fato 19, 45. (Chrysipp sagt): " virum objectum imprimet illud quidem et quasi signabit in animo " hal suäm speciem sed assensio nostra erit in potestate. PLUT. St. rep. 47. 1. The yap garraviar Belouevos [o Xpeoinnos] in soar av-"""เรอระไก้ รกีร อบาหลรลปรอยแร altiav สีหออัยเหงบรเท ยไอกุลยง อระ Bla-main morenow aurorshus tus durnaradeoris u. s. w. Ebd. 4. 131: audie " de apas Novannos, and ros deds werdeis sunoisir garrasias und דפי שבקלי ... אומש לב שמטארה לידמה בטאמדמדוטבסטמו דמוה דטו-" avrass pavraviass. Das Freiwillige des Beifalls ist natürlich nach Maassgabe der stoischen Lehre von der Willensfreiheit zu ver-Stristehen, worüber später. De beite generalt beite alf and

liegt in der gavraola zaralgureng 1). Rei dieser denken nun die Stoiker zunächst an die simulichen Wahrnehmungen, da diese nach ihrer Ansicht, wie ohen gezeigt, wurde, den Stoff für unser Erkennen allein liefern; keine geringere Gewissheit legten sie aber allerdings auch den Sätzen bei, welche aus jegem ursprünglich Gewissen theils vermöge der allgemeinen und natürlichen Denkthätigkeit, theils durch wissenschaftliche Beweisführung abgeleitet werden; und da sich nun von diesen der eine Theil (die zotrad ervotae) zu dem andern wieder wie das Ursprüngliche zum Abgeleiteten verhält, so kommte insofern auch gesagt werden, die Wahrnehmung und die natürlichen Begriffe seien die Kriterien der Wahrheit 2). Wollen

1) M. vgl. ausser der vorletzten Anm. Cic. Acad, I, 11, 41.: (Zeno) visis (=, qurtavias) non omnibus adjungebat fidem, sed is solum, : quae propriam quandum haberent declarationem earum rerum, quae viderentur : id autem visum, cum ipsum per se cerneretur, comprehensibile (xaralynrix) garr.). Ebd. II, 12. 38.: ut enim necesse est lancem in libra ponderibus impositis deprimi, sic animum perspicuis cedere ... non potest objectam rem perspicuum non approbase. D106. . VII, 46. 54. SEXTUS Math. VII, 227 .: xpithpiov toivur gasir aly-. θείας είναι οι άνδρες έτοι την καταληπτικήν φαντασίαν. Nur eine Verunreinigung der ächten stoischen Lehre war es, wenn spätere Stoiker die begriffliche Vorstellung blos unter der Be-. . . dingung als Kriterium gelten lassen wollten, dass kein Gegenbeweis gegen ihre Wahrheit vorliege; SETTUS a. a. O. 253.: alla .... γάρ οι μεν άρχαιότεροι τών Στωϊκών χριτήριόν φασιν σύναι της άληθείας την καταληπτικήν ταύτην φαντασία»; οι δέ νεώτεροι προssrideoav zai to μηδέν έχυσαν έναημα, weil nämlich Fälle denkbar seien, in denen sich eine irrige Anschauung mit der vollen Kraft einer wahren aufdränge. Hiemit war in der That die .0.5 ganze Lehre vom Kriterium in Frage gestellt, denn wie soll im einzelnen Fall nachgewiesen werden, dass keine Gegeninstanz möglich ist? Dagegen ist es ganz im Sinn der stoischen Lehre, wenn §. 257., wie es scheint mit den Worten von einem dieser späteren Stoiker, von der begrifflichen Vorstellung gesagt wird: αύτη γύς έναργής έσα και πλημτική μονονεχί των τριχών, φασι, laufaveral naraonwea กุ่นลีร eis. อยูงหลาล์ Seeiv หล่ สีไม้ยาแกงอะงอร δεομένη είς το τοιαύτη προεπίπτειν u. s. w.

2) Diog. VII, 54 .: κριτήριον δε της αληθείαs φαεί πυγμάπειν την

Digitized by Google

wie mos jedach genauer, ausdrücken, so ist weder die Wahrnehmung, noch die nodawie gla das eigentliche Kriterium zu bezeichnen. Dasjenige vielmehr, woran die Wahrheit einer Vorstellung enkannt wird, das Kriterium in der strengen Bedautang des Worts, ist das naradnartson die unmittelbare Ueberzeugungskraft, welche gewissep Vorstellungen inwohnt. Diese Gewissheit kommt aber am Ursprünglichsten den Wahrnehmungen des äusseren und ingeren<sup>1</sup>) Sinns zu, nächst diesen den gemeingamen. Begriffen, welche sich aus den Wahrnehmungen auf natürlichem Wege bilden, den zonval ernotas oder nealniwsie, wogegen die kunstmässig, gebildeten Begriffe und Sätze ihre Richtigkeit erst durch die wissenschaftliche Beweisführung zu bewähren haben.

Diese Erkenntnisstheorie ist für das stoische System in mehr als Einer Hinsicht bezeichnend. Was zunächst an ihr auffallen könnte, ist ihr Sensvalismus. Bei den Epikureern wird diesen Jedermann natürlich finden; die Stoiker dagegen, könnte man glauben, welchen für's Handeln die unbedingte Unterordnung unter die allgemeise Vernunft als erster Grundsatz galt, hätten auch die Vernunfterkenntniss möglichst unabhäugig, von empirischen Bedingungen machen müssen. Indessen lag den Empirismus nicht blossin der schon von Aristoteles angehabnten Richtung auf die Erfahrung, sondern er entsprach auch der Eigenthümlichkeit des stojschen Standpunkts. Indem

1) M. s. über diesen die obenangeführte Aeusserung Chrysipps b. PLUZ. St. rep. 19, 2.

Υι΄ Υι΄
 Απταληπεικήν φωντασίαν, τωντίει τήνιαπό ύπώο χρυτος, μαθά φησε Χούσιππος έν τη δωσεκάτη τών φυσικών και Αντίπατρος και Απολλόδωρος. ο μέν γαρ Βοηθος κοιτήρια πλείονα απολείπει,
 Υκών και αισθησιν και πρόληψιν... άλλοι δε τωνες τών ωρχαιοτέρων
 Στωϊκών του όθον λόγον κριτήριον απολείπουσιν, ώς ο Ποσειδώνιος έν τῷ περί κριτηρίου φησίν.
 Μ. s. über diesen die obenangeführte Aeusserung Chrysipps b.

sich das Subjekt hier auf sich seibst, auf sein Selbstbewusstsein und seinen sittlichen Willen zurückzieht, so erscheint ihm das Objekt als etwas Fremdes, zu dem es keine ursprüngliche Beziehung hat; was den Menschen ursprünglich allein angeht, und allein für ihn von Werth ist, das ist sein eigener innerer Zustand und sein sittliches Hahdeln auf sich selbst; das Objekt als solches fint weder ein ursprüngliches Interesse für ihn, noch kann es ihm ursprünglich in seinem Selbstbewusstsein gegeben sein, es wird von ihm nicht apriorisch, sondern nur empirisch, auf Grund der Wahrnehmung, erkannt werden. Um so mehr könnte man erwarten, dass die Stoiker eine apriorische Erkendtolss der sittlichen Begriffe und Grund-sätze angenommen hätten." Und es ist möglich, dass sie diese Anfangs ebensu als etwas im oppos 20705 unmittelbar Gegebenes behandelten, wie sie später auf die hoo-Inweis im Sinne von angeborenen Ideen zurückgieligen. Aber war eihmal anerkännt, dass alle auf s Objekt bezüglichen Begriffe aus der Erfahrung stammen, so Ressen sich angeborne Begriffe "des Guten und der Pficht um so schwerer festhalten, da die Stolker für das sittliche Handeln selbst kehr blos formales, sondern das materiale Princip des naturgemässen Lebens aufstellten, was aber naturgemäss sel, liess sich nur durch Beobachtung der menschlichen Natur bestimmen. Wehn daher Blogenes den Begrin "des Guten aus der Beobachtung des Naturgemässen erschlossen werden lässt 1), und Chrysipp nur die sittlichen Zustände und Thätigkeiten, nicht die sittlichen Begriffe als Gegenstand der unmittelbaren Wahrnehmung bezeichnet?J. so ist diess von den Voraussetzun-

1) B. Cic. Fin. III, 10 (s. 0.): hoc quarto [collatione rationis] boni notitia facta est. Cum enim ab iis rebus, quae sunt secundum noturam, adscendit animus collatione rationis, tum ad notitiam boni pervents

2) In der obenangeführten Stelle b. PLUT. St. rep. 19.

gen des steinghan Systems aus ganz folgerichtig. Ebansb nothwendig war es aber freilich euch, dass sich die Staiher den Weg von der Erfahrung zu den allgemeinen Begriffen offen halten musaten. Denn wenn die Untenwidmung unter das allgemeine Naturgesstz die Bestimmung die Monschen ist, 159, muss ihm auch die Erkenntniss des Allgemeinen möglich sein. Ist nun diese a priori nielit za gewingen, so bleibt nur übrig, von der Erfahrung zu den allgemeinen : Gedanken aufsustefgen. ... So 'ergabilaich jedosh die Antinomie, dass die Begriffe auf die Wabesehmungen gegrändet warden, während doch sogleich die Wahrheit der Wahrnehmung von ihrem Verhältniss zu den Begriffen abhängen sollte (). Dadurch wan jedes objektive Merkmal der Wahrheit in Frage gestelltwindie Begriffe sind wahr, wen sie aus richtigen Wahrnehmutgen mittelst eines richtigen Verfahrens herbeleifet /sind. die Wahrnehmungen sind es, wesnisie des richtigen Begriff von der Sache geben, aber woran lässt-sich erkeipen, dass sig diess thun? 'An ibrem Inhaltooffenbar nicht, denn dieser steht eben in Frage ; also pur anider Form, unter der sie sich dem Bewusstsein Aarstellen Jan der Ueherzengungskraft, die sie mit sich führen allemit war frailich die ganzo Entscheidung über die Wahrheit der Verstellungen zu jetwas reis Subjektiveni gemacht, oder sofern wieder ein objektives Kriterium gesucht wurde, verwickelte man sich in den Zirkel, welcher den Stotkers oft genug vorgerächt wird?), die begriffliche Vorstellung alsidiojenige zuidefiniren, welche das Wirkliché wieder gebe, und das Wirkliche als dasjenige, waa eine begiiffilighe Nortellung; enzeuge. War aber. diese Kodsequess unten den gegeberen Varausstzungen schwerz us vemetden, so ist es auch sehr bezeichnend für die stoische A CARLER AND AND AND AND

to be the second according to a A . C.

1) M. vgl. die obenmgeführte Stelle des Szerve Math. VHI. 10. 2) SEXTUS Math. VII, 426. VIII, 85 f. Pyrrh 10, 942...... 11 (1

Lehre, dass die Festigkeit der Ueberzeugung ihr letztes und allein entscheidendes Kriterium ist: dieselbe innere Selbstgewissheit, welche sie als die höchste praktische Aufgabe für den Menschen betrachtet, soll ihm auch die Wahrheit seiner Vorstellungen verbärgen.

Durch diese Erkenntnisstheorie erklärt sich nun auch die Bedeutung, welche

(1) der formalen Logik in der stoischen Philosophie zakommt. Der philosophische Werth dieser Untersuchungen ist an sich nicht sehr wech anzuschlagen. Die Stoiker schlossen sich darin zunächst an Aristoteles an, dessen Ergebnisse sie theils wiederholten, theils weißer ausführten. Zu den Brweiterungen der aristotelischen Logik gehören z. B. die Erörterungen über die hypethetischen und disjunktiven Urthelle und Schlüsse'), die vollständigere Unterscheidung der verschiedenen Arten von Sätzen?) und A. Hat aber schon bei Aristoteles des Einselne: seiner Logik nur ein untergeordnetes Interesse, solimuss diess noch mehr von den Zusätzen der Stoiker gelten. Eine ausführliche Geschichte der Logik würde darauf eingehen müssen, die Geschichte der gesachmten griechischen Philosophie wird diess weuigstens' innerhalb der Grenzen unserer Aufgabe nicht thun können. Dagegen entsteht die Frage, was die Stoiker überhaupt zu dieser breiten Behandlung logischer und grammatischer Stoffe veranlasson mochte. Man könnte in dieser Beziehung theils auf die diafektischen und gelehrten Neigungen des Chrysippus, theile auf den allgemeinen Charakter des alexandrintschen Zeitaltets verweisen. Aber der letztere würde noch nicht erklären, warum sich gerade die Stoiker verzugsweise mit diesen Um

1) Dios. VII, 71 f. 79 ff. SEXTUS Pyrrh. II, 156. Math. VIII, 225 u. A. Doch ist schon in unserem 2ten Th. S. 377 bemerkt worden, in dass die Schüler des Aristoteles den Stofkern bierin vorangiengen.

2) Diog. VII, 88 ff.

tersuchungen befassten : ebenso muss sher auch Chrysip. pus mit denselben, wie sehr ihn immer persöelighet Vorh liebe dazu hinzog, doch zugleich einem wirklichen Bedürfniss der Schule entgegepgekommen sein, um in dieser so allgemeine und eifrige Nachfolge zu finden, Dieses Bedürfniss war pun allerdings zunächst wohl ein äusserliches: die Stoiker mussten der Dialektik Meister sein, um die Angriffe ihrer philosophischen Nebenbuhler, und. besonders die der neuen Akademie abzuwehren; und da sich jene Angriffe nicht blos auf die philosophischen Begriffe, sondern auch auf den Ausdruck derselben, and auf die Frage nach der Darstellbarkeit des Gedankens in der Sprache erstrecken, da sich überhaupt der Gødapka von den Worten nicht schlechthin treanen lässt, so lag auch zu grammatischen Untersuchungen hinreichande. Veranlassung vor: Dieser Zusammenhang lässt sich namenta lich an dem Schöpfer der stgischen Dialektik selbst nach: weisen 1), und wie lebhaft fortwährend, der dialektische Kampf zwischen dem Stoicismus und der Skepsis warj zeigt uns Sextus Empirious, dessen Polemik gegen den Dogmatismus; vorzugsweise den Stoikern gilt?), Aber, doch kann es nicht blos diese Rücksicht, auf ihre Geguer

1) Chrysipp selbst sagt b. PLUT. St. rep. 10, 1. 15, dié Beschäffigung mit dialektischen Fragen (το προς τα έναντια διαλίγοσθαι) habe keinen andern Zweck, als die Auflösung der skeptischen Einwürfe, und da er selbst den Arcesilaus gehört, und im Sinn desselben, sei es auch nur versuchsweise, eine Schrift gegen die Wahrheit der einnflehen Anschauungen (κατά της στηθείθει) verfasst hat (Dros. VII, 183 f. PLUE. St. rep. 10. comm. auf. 24 Cic. Acad. II, 24, 75. 27, 87), so ist es um so wahrscheinlichere dass das Bedürfniss. die Einwendungen der Skeptiker zum Schweigen zu bringen, bei seinen dialektischen Untersuchungen wesentlich mitwiskte. Auch die Ausserang: über Chrysipp b. PLUER pomm. not. 1, 5 beweist, wie sehr seine Dialektik von geinen Verehrern gerade wegen ihrer Richtung gegen die neue Akademie geschätzt wurde.

9) Surius monte deshalb Pyrili. I, 65 die Stollier ros pallika in inter

gewenen sein, "die eine no lebhafte Beschäftigung mit den logitiehen und grammatischen Formen in der Stoa heiverrief, diese steht vielmehr in einem innern Zusammenhang mit fibrer ganzen Denkweise. Schon der Ursprang der stoischen Schule führt uns ebenso auf die megarische Dialektik, wie auf die cynische Ethik zurick, dem unter den Lehrern Zeno's werden neben dem Cyniker Krates auch die Megariker Stilpo und Distorus Ktohus genacht (Diog. Wil, 2, 24 f.); sehr bedeutens war abernauch, wie später gezeigt werden soll: der Einfluss, welchen die platonische, und noch mehr die peripatetische Philosophie auf den Storeismus geübt hat. Mit diesen Systemen theitt nun der letztere die Idee der in der ganzen Welt waltenden Vernunft, und im Zusammenhang damit schreibt er, wie wir gesehen haben, nur der Vernunfterkenntniss Wahrheit zo. Diese ist aber nichts unnittelbar Gegebenes; soudern nur auf dem Wege der Be-Weisfährung aus den Thatsachen der Erfahrung abzuletten. Um"diess kanstgerecht zu than; und bilrten Ergebhissen eine wissenschaftfiche Begründung zu sichern, mussten die Stoiker in den logischen Pormen und Regeln die Technik des Denkens feststellen; hiemit" musten sich ihnen aber um so cher auch grammatische Forschungen verknüpfen, je weniger sie sich nach ihrer ganzen Ansicht von der Realität der Begriffe, wie wir 'diess 'sogleich finden werden, den Gedanken ohne seine sprachliche Form vorstellen konnten. Epikur konnte die Logik geringschätzen, da ihm die Wahrheit unmittelbar in der sinn-Nchen Empfindung gegeben war, die Stoiker mussten sie ausbilden, weil nach ihrer Ansicht nur durch Schlüsse zu wahren Begriffen zu gelangen ist. Dass wirklich dieses die "utsprüngliche Bedeutung der stoischen Logik war, dass sie ihren Zweck, ebenso wie die aristotelische, nicht in sich selbt, sondern in ihrer Anwendung auf die materialen Theile des Systems hatte, und in letster Be-

**46** 

zichnng wenigen die Theories, als die Technik des Denkens, die Regeln der Beweisführung, überhaupt die Methodologie, im Auge hatte, diess erhellt aus der Ausführlichkeit, mit welchen die Stoiker die Lehre von den Schlüssen und Beweisen im Verhältniss zu den übrigen Theilen der Logik behandelten 1. Ehrn diene Lehre war es al auf welche die Stoiker selbst den grössten Werth legten 3, wie sie denn auch im Allgemeinen erklärten der Zweck der Dialektik liege nicht in dem Wissen um die logischen Formens als solchem sondern darin, dassi sie uns lehre, die Wahrbeit dusch Beweisführung, au ermitteln 3. Ihre eigene Aussage hestätigt so unsere Ansicht über die Be-

Nebeu, der Erkenntnisstheorie, und Mathodalogie rechnen, wir zur Logik auch noch diejanigen Unterauchungen welche den Begriff und die Arten des Wirklichen betreffen Die Stellung dieser Lehren im stolschen System ist nicht, durchaus, sighers da, es., sich jedoch von der Kategorienlehre kaum bezweiteln lässte

and so ergab the Boen day set. 1) Man sicht diess besonders aus SEXTUS, E. B. Pyrr. II, 134-203, 229 ff. Math. VIII, 300 ff. (unter den dialeurizei sind hier, wie gewöhnlich bei Sextus, die Stoiker zu verstehen, die auch schon Cic. Acad. II., 30 ft. : 0. so: nenat) Duoal Will Biff. iwidmin dan Lebre von den Sätzen verhältnissmässig grösseren Raum, man, kann aber bieraus schwerlich auf das eigene Verfabren der Stoiker schliessen. : ... • 2) SEXTUS Pyrrh. II, 194 : µalisa en' avrois [rois oulloyispois]. μέγα φρονέσιν. μέγα φρονδοιν. 5), Dars, Pyrth, II, 247: έπι την τέχνην την διαλατικήμ φασιν ώφωημέψαι οξι διαλεκτικοί έχ απλώς ύπερ το γνώναι τι έα τίνος שטאמץ אדמו, מאלת אפסקץ שעלא שי דע להלף דש לני מתפלו אדו אטאשי דם מֹאַזָּלָזָ אמן דמ שְּבְרַסאָ אַפְנְשְׁפּוּ בְּתֹוֹקָמְסּלָמוּ. אַלְאָשּטוּ צֹּע פּוֹעמו דאָש , διαλεκτικήν έπισήμην άληθων και ψευδών και έδετέρων (vgl. Math. XI, 187), Diog. VII, 45: sugensorary, de gaary, siras ryv neel τών συλλογιαμών Οεωρίαν το γαρ αποδεικτικόν έμφαίνων, όπερ συμβάλλεφθαι πολύ πρόε διόρθωφιν των πραγμάτων. Man vgl. 2 . Jauch den vorigen, S. Constant and States

dass sie bei den Stoikern ebenso, wie bei Aristoteles, einen Theil der Logik bildete, und da mit der Lebre von den Kategorien die allgemeinen Bestimmungen über den Begriff des Wirklichen auf s Engste zusammenhängen, so wird es jedenfalls sachlich gerechtfertigt sein, wenn wir beides an diesem Orte zusammenstellen.

Schon Aristoteles hatte im Gegensatz gegen Plato die Wirklichkeit im vollen Sinn, oder die Substantialität nur dem Einzelnen zogesprochen, zugleich hatte er aber daran festgehalten, dass nicht die Materie, sondern nur die Form oder der Begriff das wahre Wesen der Dinge ausmache. Die Stofker glengen mit Strate und andern Peripatetikern weiter in der Richtung, nach welcher sich Aristoteles von Plato entfernt hatte, und kehrten in dieser Beziehung auf den Standpunkt der vorsokratischen Philosophie zufück, indem sie das Körperliche allein für ein währhaft Wirkfiches gelten liessen. Zwar definirten sie das Wirkliche mit Plato ') als" dasjenige, was die Kraft habe, zu wirken oder zu leiden, "aber" diese Eigenschaft fanden sie nur in den Körpern, und so ergab sich ihnen der Satz, dass es ausser den Körpern nichts Wirkliches geben könne; oder sofern sie dem Unkörperlichen nicht alles Sein absprechen wollten, mussten sie doch behaupten, aur dem Körperlichen komme ein wesenhaftes und selbstständiges, dem Unkörperlichen dagegen blos ein accidentelles Sein zu?). Von dieser

1) Soph. 247. D.

 PLUT. comm. not. 30; 2: ὄντα γὰρ μύνα τα σώματα αδαξσεν, ἐπειδή ὅντος τὸ ποιεῖν τι καὶ πάσχειν; pl. phil. IV, 20: οἱ δὲ Στωῖκὺὶ οῶμα τὴν φωνήν πῶν γὰρ τὸ δρώμενον [Ϋ δρῶν] ἢ καὶ ποιεν σῶμα ἡ δὲ φωνή ποιεῖ καὶ δρῷ...ἔτι πῶν τὸ κινῶν καὶ ἐνοχἰῶν σῶμα ἐςιν... ἔτι πῶν τῦ κινέμενον σῶμά ἐςιν. Ctc. Acad. I, 11, 39: [Zeno] nullo modo arbitrabatur quidquam effici posse ab ea [natura] quae expers esset corporis... nec vero aut quod efficeret àliquid aut quod efficeretur (genauer wäre: in quo efficeretur aliquid vgl. RITTER III, 577) posse esse non corpus. Stor. Ekl. I,

Digitized by Google

48

Voranssetzung aus musste nun natürlich Vieles für. ein. Körperliches erklärt werden, was wir picht so nennenwürden, wie die Seele, die Tugenden u. s. w.; aber doch kann man, streng genommen, nicht sagen 1), dass die Stoiker den Begriff des Körpers in einer viel weiteren Bedeutung genommen haben, als es sonst zu geschehen pflege, denn sie definiren den Körper nicht blos ausdrücklich als das räumlich Ausgedehnte<sup>2</sup>), sondern sie bemühen sich auch, zu zeigen, inwiefern das, was man gewöhnlich für unkörperlich hält, ein Körperliches, in der eigentlichen Bedeutung des Worts, sein könne. Sie erklärten nämlich nicht blos alle Substauzen, die Seele des Menschen und die Gottheit nicht ausgenommen, für etwas Körperliches (s. u.), sondern sie glaubten auch, alle Eigenschaften der Dinge lassen sich auf die Luftströmungen zurückführen, welche der an sich eigenschaftslosen Materie die Bestimmtheiten mittheilen, wodurch sich die Dinge von einander unterscheiden 3); und

336: αίτιον δ΄ σ΄ Ζήνων φησίν είναι, δι' ö. ού δὲ αἰτιον, συμβεβηπός. παὶ τὸ μὲν αἰτιον οῦμα, ἑ δὲ αἰτιον, κατηγόρημα. S. 338: Χρύοιππος αἰτιον είναι λέγει δι' ö. καὶ τὸ μὲν αἰτιον öν καὶ σῶμα u. s. w. Ποσειδώνιος δὲ ἕτως. αἰτιον δ΄ ἐςἰ τινος διὸ [l. δι' õ] ἐκεῖνο, ἢ τὸ πρῶτον ποιἕν ἢ τὸ ἀρχηγὸν ποιήσεως, καὶ τὸ μὲν αἰτιον öν καὶ σῶμα, ἑ [οἶ] δὲ αἰτιον ἔτε öῦ ἕτε σῶμα, ἀλλὰ συμβεβηπός καὶ κατηγόρημα. Diog. VII, 56: nach Chrysipp, Diogenes u. A. sei die Stimme ein Körper, πῶν γὰρ τὸ ποιἕν σῶμά ἐςι. ζ. 150: ἐσίαν δέ φαοιν τῶν ὅντων ἀπάντων τὴν πρώτην ἕλην, ώς καὶ Χρύσιππος ἐν τῇ πρώτῃ τῶν φυσικῶν καὶ Ζήνων ¨ ἕλη δἑ ἐςιν, ἐξ ἡς ὅτιδηποτἕν γίνεται...σῶμα δἑ ἐςι κατ` αὐτὸς ἡ ἑσία.

- 1) Wie RITTER III, 577 und SCHLEIEBMACHEB, Gesch. d. Phil. S. 129.
- D106. VII, 135: σώμα δ' έςι (φησιν 'Απολλόδωρος έν τη φυσικη) το τριχή διαξατόν u. 8. w.
- 3) PLUT. St. rep. 43, 2: (Χρύσιππος) έδεν άλλο τας έξεις πλήν άέρας είναι φησιν. ,, ύπο τότων γαρ συνέχεται τα σώματα και τό ποιον έκαςον είναι τών έξει συνεχομένων αίτιος ό συνέχων άήρ έςιν, όν σκληρότητα μέν έν σιδήρω, πυκνότητα δ έν λίθω, λευκότητα δ έν άργύρω καλύσιν." §. 4: τήν ύλην άργον έξ έαυτής

Die Philosophie der Griechen. III. Theil.

diess musste bei ihrer Ansicht von der Seele ebensogut von geistigen, wie von materiellen Eigenschaften gelten, so dass sie auch die Tugenden und Fehler als Körper bezeichnen konnten '), indem sie dieselben aus dem Dasein gewisser luftartiger Stoffe in der Scele ableiteten<sup>2</sup>). Aus demselben Gesichtspunkt wird das Gute ein Körper genannt, denn das Gute ist den Stoikern nur die Tugend, die Tugend aber ist ein bestimmter Zustand des Seelenkörpers<sup>3</sup>). Ebenso haben wir es zu verstehen, wenn die

καὶ ἀκίνητον ὑποκεῖσθαι ταῖς ποιότησιν ἀποφαίνοισι, τὰς δὲ ποιίτητας πνεύματα ἔσας καὶ τόνους ἀερώδεις οἶς ἂν ἐγγένωνται μέρεοι τῆς ὕλης εἰδοποιεῖν ἕκαςα καὶ σχηματίζειν. Daher b. Ριυτ. comm. not. 50 der Vorwurf: τὰς ποιότητας ἐσίας καὶ σώματα ποιῦσιν, u. ebd. 44, 4 die den Stoikern zugeschriebene Behauptung: ὡς δύο ἡμῶν ἕκαςός ἐςιν ὑποκείμενα, τὸ μὲν ἐσία, τὸ δὲ ποιότης (oder ποιὸν — Ρετκασκρ Phil. Chrys. S. 51 will ὄν; s. dagegen Ταεκοκεικουα Gesch. d. Kat. S. 227). Das Sein der Eigenschaften in den Dingen wird als Mischung bezeichnet; ΑΣΧΧ. ΑΡΗΒ. de mixt. 143, b, med.: τὴν ἕξιν τοῖς ἔχυσιν αὐτὴν μεμίχθαι.

- PLUT. comm. not. 45 (s. u.) SEN. ep. 117, S. 100: placet nostris, quod bonum est, esse corpus, quia quod bonum est, facit: quidquid fucit corpus est... sapientiam bonum esse diount: sequitur, ut necesse sit illam corporalem quoque dicere. Vgl. ep. 106. STOB. Ekl. II, 114 s. u.
- 2) Diess ist der Begriff des τόνος, oder der Spannung, auf welcher die Stärke der Seele beruhen sollte (Sros. Ekl. II, 438); m. s. KLEANTHES b. PLUT. Sto. rep. 7: πληγή πυρός ό τόνος έζι κάν ίκανός έν τῆ ψυχῆ γένηται πρός τὸ ἐπιτελεῖν τὰ ἐπιβάλλοντα ἰαχύς καλεῖται καὶ κράτος.
- 3) SEN. ep. 106 (vgl. auch ep. 102, S. 29): bonum prodest, facit enim: quod facit corpus est: bonum agitat animum et quodamsnodo format et continet: quas ergo propria sunt corporis es corporis bona sunt: corpora ergo sunt et quae animi sunt. nam et hic corpus est. bonum hominis necesse est corpus sit, cum ipse corporalus... Si affectus corpora sunt et morbi animorum et avarisia, crudefica, indurata vitia. ergo et malitia et species ejus omnes... ergo et bona — wofür dann noch im Besonderen angeführt wird, dass das Gute, d. h. die Tugend, auf den Körper wirke, ibn beberrache und sich in ihm darstelle.

Wahrheit ein Körper sein soll'): die Wahrheit ist nämlich in diesem Fall nicht im objektiven, sondern im subjektiven Sinn zu nehmen, sie bezeichnet das Wissen, oder die Beschaffenheit der wissenden Seele, und da nun diese nach stnischer Lehre auf dem Dasein gewisser materieller Substanzen in der Seele beruht, so kann die Wahrheit in diesem Sinn von den Stoikern ein Körpet genannt werden. Auch die Affekte, die Triebe, die Vorstellungen, die Urtheile gelten den Stoikern für Körper, sofern sie sich diese Zustände durch materielle Einflüsse, durch die in die Seele einströmenden  $\pi resignara$ , bewirkt denken, und aus dem gleichen Grunde werden nicht blos habituelle Fertigkeiten, sondern selbst einzelne Thätigkeiten für Körper erklärt<sup>2</sup>): das Gehen, das Tanzen u. s. f.

- 1) SEXTUS Math. VII, 38: την δε αλήθειαν οϊονταί τινες, και μαλιςα οι από της ςοᾶς, διαφέρειν τάληθες κατά τρεῖς τρόπονς... ἐσικ μέν παρ ὅσον ή μεν άληθεια σῶμά ἐςι τὸ δε ἀληθες ἀσώματον ὑπήρχε. και εικότως, φασί. ται μεν γάρ ἀξίωμά ἐςι, τὸ δε ἀξίωμα λεκτόν, τὸ δε λεκτόν ἀσώματον ἀνάπαλι» δε ή ἀλήθεια σῶμά ἐςιν παρ ὅσον ἐπιςήμη πάντων ἀληθῶν ἀποφαντική δοκεῖ τυγχάνειν πάσα δε ἐπιςήμη πώς ἔχον ἐςιν ήγεμονικόν... τὸ δε ήγεμονικόν σῶμα κατὰ τέτες ὑπήρχε. Ganz gleich Pyrrb. II, 81.
- 2) PLUT. comm. not. 45: aronov yap su µala, ras aperas sal ras naxlas, πρός δέ ταύταις τάς τέγνας και τάς μνήμας πάσας, έτι δέ φαντασίας και πάθη και δρμάς και συγκαταθέσεις σώματα жызивного iv инбега фанал жадал а. s. w. . . . . oi d i иоνον τάς άρετας και τάς κακίας ζώα είναι λέγουσιν, έδε τα πάθη κόνον, όργας και φθόνους και λύπας και έπιχαιρεκακίας, έδε naradýweis xai gavrasias nai áyvoius édé rás tézvas ζώα, την פאטדסדסעוגאיי, דאי צמלאסדטתוגאיי מאלמ תפטה דטרטה אמן דעה ציצףγείας σώματα και ζώα ποιδοι, τον περίπατον ζώον, την δρηησιν, την ύπόθεσιε, την προσαγόρευσι», την λοιδορίαν. Plutarch spricht hier freilich als Gegner; indessen sagt auch SEVECA ep. 106: non puto te dubitaturum, an affectus corpora sint . . tanquam ira, amor tristitia, si dubitas, vide an vultum nobis mutent u. s. w. quid u. s. w. u. Sros. Ehl. II, 144: die Stoiker halten die Tugenden für substantiell identisch (ras avras sad' inosaow) mit dem jysporenov und insofern, wie dieses, für supara und Jua. Noch

würde von den Stoikern wohl so wonig ein Körper genannt worden sein, als das Weisesein<sup>1</sup>), dagegen glaubten sie das, was diese Thätigkeiten bewirkt, ebenso wie alles Wirkende, als einen Körper betrachten zu müssen, und würden nun wir alle jene Thätigkeiten einfach auf die Seele als ihren Grund zurückführen, so mussten doch die Stoiker, nach ihrer Ansicht vom Substrat und den Eigenschaften, für jede derselben einen besonderen, sie verursachenden Stoff voraussetzen, durch dessen Anwesenheit sie bewirkt sein sollte. Wie daber Plato idealistisch gesagt hatte: der Mensch ist gerecht, musikalisch u. s. f. dadurch, dass er an der Idee der Gerechtigkeit, der Musik u. s. w. Theil hat, so sagten die Stoiker materialistisch: der Mensch ist tugendhaft, wenn Tugendstoff in ibm ist, musikalisch, wenn Musikstoff in ihm ist u. s. w., und von diesem Standpunkt aus konnten sie zwar nicht die Thätigkeit als solche, wohl aber das sie

deutlicher erklärt sich aber SES. ep. 115: Desideras sidi scribi a me, quid sentiam de hae quaestione jactata apud nostros: an justitia, an fortitudo, prudentia ceteraeque virtutes animalia sint... me in alia sententia profiteor esse.. quae sint ergo quae antiquos moverint dicam. animum constat animal esse.. virtus autem nihil aliud est, quam animus quodammodo se habens: ergo animal est. deinde: virtus agit aliquid: agi autem nihil sine impetu ( $\delta \rho un$ ) potest u.s. w. Wendet man aber ein, so wäre jeder Einzelne eine Vielheit von zahllosen lebenden Wesen, so wird erwiedert: diess sei unrichtig, denn die vielen animalia seien nur Theile des Einen animal, der Seele. Aus demselben Brief orfahren wir, dass Hleanthes die ambulatio für einen spiritus a principali usque in pedes permissus erklärt habe, Chrysipp für das principale selbst.

1) SEN. handelt ep. 117 von der stoischen Behauptung, sapientiam bonum esse, sapere bonum non esse. Er selbst erklärt sich gegen diese Unterscheidung, ohne doch ihre Gültigkeit in der stoischen Schule zu läugnen. Der Beweis des Paradoxon, den er anführt, ist dieser: die Weisheit muss etwas Körperliches sein, denn ale ist ein Gut, jedes Gut aber etwas Wirksames, mithin auch ein Körper (s. o.), at sapere non putane ejusdem conditionis esse. incorporale est et accidens alteri, id est sapientiae: inque nec facis quidquam nec prodest.

Bewirkende als einen Körper, oder als ein lebendiges Wesen bezeichnen. Nicht minder auffallend, als die angeführten Behauptungen, lautet für uns der Satz, dass der Tag und die Nacht, ja auch die einzelnen Tages- und Nachtzeiten, der Monat und das Jahr, die Monatstage und die Jahrszeiten Körper seien 1); indessen wollte Chrysippus mit diesem allerdings ungelenken Ausdruck wohl schwerlich etwas Anderes sagen, als dass das Reale, was jenen Namen entspricht, in gewissen körperlichen Zuständen liege, dass wir mit dem Ausdruck Sommer denjenigen Zustand der Atmosphäre bezeichnen, in welchem dieselbe am Stärksten von der Somme erhitzt ist, mit dem Ausdruck Monat den Mond u. s. w.<sup>2</sup>). Das erhellt aber freilich aus allen diesen Beispielen, wie wenig es den Stoikern möglich war, dem Unkörperlichen irgend eine Realität beizulegen.

Ganz vollständig wollte ihnen diess allerdings mit aller Anstrengung nicht gelingen. Auch die Stoiker konnten nicht läugnen, dass es gewisse Dinge gebe, die sie unmöglich für Körper erklären konnten. Sie rechneten

- 1) PLUT. comm. not. 45, 5: Χρυσίππου μνημονεύοντες έν τῷ πρώτφ τῶν φυσικῶν ζητημάτων ἕτω προσάγοντος ,, ἐχ ἡ μὲν νὺξ σῶμά ἐςιν, ἡ ð ἑοπέρα καὶ ὁ ὄρθρος καὶ τὸ μέσαν τῆς νυκτὸς σώματα ἐκ ἔςιν ἐδὲ ἡ μὲν ἡμέρα σῶμά ἐςιν, ἐχὶ δὲ καὶ ἡ νουμηνία σῶμα, καὶ ἡ δέκάτη, καὶ πεντεκαιδεκάτη καὶ ἡ τριακὰς καὶ ὁ μὴν dῶμά ἐςι καὶ τὸ θέρος καὶ τὸ φθινόπωρον καὶ ὁ ἐνιαυτός."
- 2) STOB. Ekl. I, 260 f.: Chrysipp definire έας έτυς ώραν χευραμένην έκ χευρώνος απολήγοντος και θέρους άρχομένου.. θέρος δε ώραν την μάλιστ' άφ' ήλίου διακεκαυμένην μετόπωρου δε ώραν έτος την μετά θέρος μέν προ χευρώνος δε κευραμένην ' χευρώνα δε ώραν έτους την μάλιςα κατεψυγμένην, η την τῷ περί γην άξοι κατεψυγμένην. Ebd.: nach Empedokles und den Stoikern entstehe der Winter durch das Vorberrschen der Luft, der Sommer durch das des Feuers. Ebd. S. 586: Meis δ' έςι, φησί [Χρύσππος], το φαινόμενον της σελήνης προς ήμας, η σελήνη μέρος έχουσα φαινόμενον προς ήμας.

dahin im Besonderen den leeren Raum, den Ort, die Zeit und die Vorstellung (das  $\lambda excor)$ ); wiewohl sie aber diese vier Dinge für unkörperlich bielten, wollten sie doch nicht behanpten, dass dieselben gar nicht existiren, vielmehr wird die letztere Meinung als eine vom Dogma der Schule abweichende Privatausicht bezeichnet<sup>2</sup>). Wie das aber mit den Sätzen über die alleinige Realität des Körperlichen vereinigt werden sollte, wird uns nicht gesagt.

Wir müssen die Frage aufwerfen, wie die Stoiker zu diesem Materialismus gekommen sind. Man köante ihn zunächst aus ihrer sensualistischen Erkenntnisatheorie ableiten; ebenso gut kann mau aber auch umgekehrt sagen, ihr Sensualismus sei eine Folge ihres Materialismus, sie leiten allen Vorstellungsstoff aus der Wahrnehmung her, weil sie ausser dem körperlichen kein wesenhaftes Sein kennen. Jedenfalls schloss der stoische Sensualismus an sich die Möglichkeit nicht aus, aus dem Sinnlichen auf ein Uebersinnliches zu schliessen. Andererseits liesse sich auf den Zusammenhang der Stoiker mit der peripatetischen und der vorsokratischen Philosophie verweisen: mit ihrer übrigen Physik könnten sie auch ihren Materialismus von Heraklit entlehnt haben, oder könnte

Digitized by Google

54

<sup>1)</sup> DIGG. VII, 140 f. STOR. Ekl. I, 392. SEXT. Math. X, 218 ff. 227. VIII, 11. VII, 58. Pyrrh. II, 81. III, 52.

<sup>2)</sup> SEIT. Math. VIII, 258: ὑφώμεν δὲ ώς εἰσί τινες οἱ ἀνηφημότες τὴν ϋπαφξιν τῶν λεπτῶν καὶ ἐχ οἱ ἑτεφόδοξοι μόνον οἶον οἱ Ἐπικύφειοι, ἀλλὰ καὶ οἱ Στωϊκοὶ ὡς οἱ περὶ τὸν Bassheiðην (der Lehrer M. Aurels, ε. Fabricive zu d. St.) οἶς ἑδοξε μηθέν είναι ἀσώματον. §. 262 sagt SEITUS, über die Existenz des λεπτὸν sei eine ἀνήνυτος μάχη, aber offenbar ist die Behauptung, dass das Unkörperliche in keiner Beziehung sei, erst später, im Streit mit ihren Gegnern, von einem Theil der Stoiker aufgestellt worden, denn sonst wird, nach den in der vorigen Anmerkung angeführten Stellen, ganz unbefangen von dem Sein desselben gesprochen.

man sich denselben, wie schon oben angedeutet wurde, sus der Entwicklung der platonisch-aristotelischen Metaphysik erklären ; wenn Aristoteles die platonische Trennung der Form von der Materie so weit aufgehoben hatte, dass er jene, mit alleiniger Ausnahme der Gottheit, nur in dieser existiren liess, so mochte es Andern noch folgerichtiger scheinen, auch ihre begriffliche Trennung aufzuheben, und die Form zu einer blossen Eigenschaft der Materie zu machen. Aber doch haben die Stoiker selbst ihr Svetcm, so viel wir wissen, in keine so bestimmte Verbindung mit dem aristotelischen gebracht, dass wir in der Fortbildung seiner Lehre das eigentliche Motiv der ibrigen suchen könnten, und wenn sie statt dessen ganz entschieden auf Heraklit zurückgehen, so bedarf doch dieser Umstand selbst erst der Erklärung, denn die lebendige Ueberlieferung der heraklitischen Philosophie durch eine bestehende Schule war in der Zeit, als Zeno auftrat, längst erloschen, und es kann nicht ein unmittelbarer geschichtlicher Zusammenhang und ein ursprüngliches Abhängigkeitsverhältniss, sondern nur die nachträgliche Waltnohmung ihrer Verwandtschaft gewesen sein, was diesen zu Heraklit zurückführte; seine eigenthümliche Waltanschauung war nicht die Folge, sondern der Grund seiner Anschliessung an Jenen. Auch der Materialismus der Stoiker wird sich daher nicht aus ihrer Vorliebe für Herakht herleiten lassen. Sein eigentlicher Grund liegt vielmehr da, wo überhaupt der Mittelpunkt ihres Systems liegt, in dem praktischen Charakter der steischen Philosephie. Ursprünglich mit ihrem ganzen Interesse der praktischen Frage zugewendet, stellten sich die Stoiker in ihrer theoretischen Weltansicht zunächst auf den Standpunkt der gewöhnlichen Vorstellung, welche keine andere Wirklichkeit kennt, als die sinnlich wahrnehmbare, körperliche Existenz; sie suchten in der Metaphysik vor Allem eine feste Grundlage für's menschliche

Handeln, eine επιςήμη καθ' η' όμολογουμένως βίωσόμεθα. wie CHRYSIPP') sagt; im Handeln stehen wir aber dem Objekt unmittelbar und empirisch gegenüber, wir müssen es ohne Umstände in seiner sinnlichen Realität. wie es sich uns darbietet, anerkennen, und haben nicht Zeit, an derselben zu zweifeln, es beweist uns dieselbe praktisch, indem es auf uns einwirkt, und sich unserer Einwirkung darbietet; das unmittelbare Subjekt und Objekt dieser Einwirkung sind aber immer nur Körper, und selbst die Wirkung auf das Innere der Menschen stellt sich zunächst als eine körperliche (durch Stimme, Geberde u. s. f.) dar, immaterielle Wirkungen kommen in unserer Erfahrung nicht vor. Eben dieser Standpunkt ist es nun, welchen die Stoiker einnehmen : die Körperlichkeit alles Wirklichen erscheint bei ihnen als eine unbedingte, keines langen Beweises bedürftige Voraussetzung, wenigstens ist uns nichts daräber überliefert, dass sie die Beweise der Früheren gegen diese Annahme zu widerlegen versucht hätten, oder dass sie selbst durch eine Kritik des platonisch-aristotelischen Idealismus zu derselben gekommen wären. Sofern sie aber ein Merkmal der Realität suchen, wird dieses in eben die Eigenschaften gesetzt, wodurch sich das änssere Objekt dem unmittelbaren Bewusstsein ankündigt : ein Wirkliches ist, was auf uns wirkt, oder Einwirkungen von uns erfährt, und da nun ein solches zunächst nur die Körper sind, die Stoiker aber vermöge ihres einseitig praktischen Standpunkts nicht über dieses zunächst Liegende hinausgehen, so müssen sie die Körperwelt für das einzige Reale erklären.

Durch diese Annahme geriethen nun aber die Stoiker in keine geringe Schwierigkeit. Schon Aristoteles hatte nicht zu erklären vermocht, wie das Allgemeine allein

Digitized by Google

1) In der obenangeführten Stelle Pror. St. rep. 10.

56

Gegenstand der Wissenschaft sein könne, wehn nur des Etpzeine das ursprünglich Wirkliche, Sabstantielle det /). Hält man nun aber vollends mit den Stoikern das Kört perliche für das allein Wirkliche, so scheint nicht nur die Wahrheit der aligemeinen Begriffe, sondern die Wahrheit unserer Vorstellungen überhaupt in Frage gesteht. mit werden. Konnte auch die Vorstellung im subjectiven Sine, oder die beim Vorstellen in der Seele vorgehende Veränderung für etwas Körperliches erklärt werden ande mussten doch auch die Stölker zugebengidass der inhalt der Vorstellung als solcher, die durch die Auschnung oder das Denkentin der Seele hervorgerufene Bild des Objekts, nichts Körperliches sein könne. Sie unterschieden nämlich das Bezeichnende, das Bezeichnete und das Vonhandene - das Wort, den Gedanken und das reale Objectund erklärten von diesen nur das Erste und das Dritte für Körper, das Zweite dagegen, den Godanken, für etwas Unkörperliches<sup>2</sup>). Körperlich ist nur der durch die Vorstellung in der Seele hervorgebrachte Zustand, der Inhalt der Vorstellung dagegen ist auch dann nichts Körperliches und Reales, wenn er wahr ist: die Wahrheit ist ein Körper, nicht aber das Wahre<sup>s</sup>). Ist aber das Vorgestellte als solches überhaupt nichts Wirkliches, so sind es natürlich auch die allgemeinen Vorstellungen, oder die Begriffe, nicht. Aber auch das lässt sich von

. 4

5) SEXTUS Pyrrh. II, 81. Math. VII, 58. s. o.

Ħ

 $\mathsf{Digitized} \ \mathsf{by} \ Google$ 

. . .

<sup>1) 8.</sup> unsern 2. Th. S. 405 ff.

<sup>2)</sup> SEITUS Math. VIII, 11: οἱ ἀπὸ τῆς ςοᾶς τρία φάμενοι υυζιγείν άλλήλοις τὸ τε σημαινόμενον καὶ τὸ σημαῖνον καὶ τὸ τυγχάνον ὅν σημαῖνον μἐν είναι τὴς φωνήν, οἶον τὴν Δίων, σημαινόμενον δὶ αὐτὸ τὸ πράγμα τὸ ὑπὶ αὐτῆς δηλύμενον... τυγχάνον δὲ τὸ ἐκτὸς ὑποπείμενον, ὥσπερ αὐτὸς ὁ Δόων τότων δὲ δύο μὲν είναι σώματα, καθάπερ τὴν φωνήν καὶ τὸ τυγχάνον, ἐν δὲ ἀσώματον, ὥσπερ τὸ σημαινόμενον πράγμα καὶ λοκτόν. Dass das λεκτὸν etwas Unkörperliches sei, sagt Soxtus auch Pyrth. II, 81. III, δ2. Math. VII, 38; vgl. Sau. ep. 417, S. 104 Bip.

diesen micht sagen, dass ihnen wenigstena ein: Wirkliches entspreuhe; denn wirklich ist nur; was körperliche Existenz hat, diese haben aber nur die Einzeldinge. Die Stoiker musaten daher diè Ideen für Vorstellungen ohne Object erklären '). Wie aber dann doch sugleich das begräffliche Denken das wahrste Wissen gewähren soll, lässt sich aicht abachen.

Auf einer andern Seite wurden die Stoiker durch ihre Ansicht über das Wirkliche zu auffallenden physikalischen Behauptungen hingetrieben. Dausie die Eigenschaften der Dinge für Körper hielten, so musste ihnen das Sein der Eigenschaften in den Dingen als das Sein eines Körpers in einem andern erscheinen, iste mussten mithin die Undurchdringlichkeit der Körper läugnen. Sie behaupteten demhach, ein Körper könne einen andern is der Art in sich aufnehmen', dass dieser nicht etwa nur seine leeren Zwischenräume, sondern alle seine Theile

1) PLUT, pl. phil, I, 10: of and Zhruros Zrwinol deronputa hultspatas iddas Equour. SIMPL in cat. f. 26 b. (Schol. in Arist. ed. BRANDIS ·. .. 54, a, 14), Bruva tà xourà nag abrois leyetas : . & yao ar-Opunes Eris deir, à yap isi ris à noiroit. Dios. VII, 61: érioque . \* של לקו קמידמקות לומיטומה שדו דו טי שדו חטוטי, שמשינו לל דו טי και ώσανει ποιόν, οίον γίνεται ανατύπωμα ίππου και μή παρόνrot. Ausführlicher Sron. Ekl. I, 532 : Zhron ta irron uata que ufas ana sires ufre nora, (d. b. sie stellen weger ein Subjekt, noch eine Qualität dar) obsavel de tira nal obsavel nota [80 Pz-TERSEN S. 78 mit Recht statt wis ar einos] garraouara wozne. ταύτα δε ύπό των άρχαιων ίδεας προςαγορεύεσθαι. των γάρ κατά τά έννοήματα ύποπιπτόντων είναι τας ίδίας οίον άνθρώπων, ίππων, ποινότερον πάντων των ζώων και των άλλων δπόσων Léyover idéas elvas. raura [? rauras] de oi Braunoi pelécopoi pacer avonagurous siras. SERTUS Math. VII. 246 schreibt daher den Stoikern den Satz zu: des de alydeis ers yeudeis eigen al yerinai (sc. partasias). שי זמפ דמ בוטא דסום א דסום דבו דבו דבי דבי yer ars rola ëre rola, olov roiv avopoines of use down "Ellyvat of de Badbapos all s yerende artownos ste Eddyr estr ... äre βάρβαρος. Vgl. auch Syntan' z. Arist. Metaph. XII, 2 b. PETERSEN S. 80. ÷

Digitized by Google

22

н.

ι,

: 11

• • •

....

durchidringe '), und sie unterschieden desshalb von der bles mechanischen Mischung zweier Staffe die mäsue de öler, in welcher alle Theile des einen Körpers von allen Theilen des andern erfüllt werden<sup>2</sup>). Die Frage üher die Möglichkeit dieses Vorgangs hildet, wie wir aus Plutarch u. A. sehen, einen Streitpunkt zwischen den Stoikere und ihren Gegnern.

In ihrem Zusammenhang mit der eben besprochenen Ansicht liegt auch das Hauptinteresse der stoischen Kategorienlehre<sup>5</sup>). Als der höchste Begriff wurde von den

- PLUT. comm. not. 37: παρά την έννοιάν έςι σώμα σώματος είναι τόπον και σώμα χωρείν δια σώματος κενόν μηδετέρου περιέχοντος άλλα το πλήρους είς το πλήρες ένδυομένου. Ston. Ekl. I, 576: άρίσκει γαρ αύτοις σώμα δια σώματος αντιπαρήκειν.
- 2) Dios. VII, 151 : nal çàs xpásses de dechou viveo das nada anoir ό Χρύσιππος έν τη τρίτη τών φισικών και μή κατά περιγραφήν nal napater. nal yap eis nitayos oliyos olivos Bluttels ent nocor artinapentatioetas elta orugtaphostas. Genauer Ston. a. a. O.: die Stoiker unterscheiden die nagadeass, ules, ronges, ovygvous. Die erstere ist eine mechanische, d. h. eine solche Vermengung mehrerer Substanzen, bei der ihre Theile gesondert bleiben, bei den drei andern Arten findet eine arrinagentasis di ölar statt; die uifes und zeaos unterscheiden sich von der ovygvoss dadurch, dass bei dieser die Eigenschaften der gemischten Substanzen in Eins zusammengehen, bei jenen nicht; von einander dadurch, dass die ules auf trockenem, die noues auf nassem Weg erfolgt. Wenig abweichend ALEL APER. de mixt. f. 142 a: Chrysipp unterscheide drei Arten der miger: die napa-Prous oder die mechanische Mischung (Beispiel : die Vermischung von zweierlei Getreidearten), die ovyzvois, oder diejenige chemische Mischung, bei welcher die gemischten Stoffe ihre Eigenschaften verlieren, und ein dritter Körper aus ihnen entsteht. und endlich die zoaque, welche er definire, als duo [Ald. dio] n και πλειόνων τινών σωμάτων ύλων δι' όλων άντιπαρέπτασιν άλ-אאָלסוג שדשה שה ששבוי באמבסי מידשי בי דא עובר דא דסומידא τήν τε οίκείαν έσίαν και τας έν αύτη ποιότητας. Das Wort Chrysipps vom Weintropfen auch b. PLUT. a. a. Q.
- 5) Unsere Quellen für diese Lehre sind ausser wenigen Andeutungen bei andern Schriftstellern: der Commentar des SumpLicius über die aristotelische Schrift von den Kategorien, und die Kritik

Alteren Stoikern, wie es scheint, der Begriff des Seienden aufgeführt; da aber nur das Körperliche für ein Seiendes im strengen Sinn gelten sollte, während sich unsere Vorstellungen auch auf Unkörperliches und überhaupt auf Unwirkliches beziehen, so setzten die Stoiker in der Folge an die Steile des Seienden den unbestimmteren Begriff des Etwas<sup>1</sup>). Das Etwas befasst unter sich das

der stoischen Lehre bei PLOTIN Enn. VI, 1, 25-30., Unter den Neueren hat PETERSEN (Philosophiae chrysippere fundamenta in notionum dispositione posita 1827) die Stellen der Alten, welche sur Aufhellung dieses Punkts dienen, mit gelehrtem Fleiss gesammelt, und nicht ohne Scharfsinn commentirt, aber der Versuch einer durchgängigen logischen Construction des stoischen Systems aus den Kategorien führt ihn zu vielen willkührlichen Combinationen; wie er denn überhaupt den Eintheilungen und dem logischen Fachwerk dieser Philosophie einen ganz unverhältnissmässigen Werth beilegt. Kürzer, aber mit eindringendem Scharfsinn, handelt TAENDELEMBURG in seiner Geschichte der Kategorienlehre (Berl, 1846) S. 217-252 von den stoischen Rategorien. 1) Auf die angegebene Weise erklärt es sich, wenn von den Alten bald das ör, bald das ri als der oberste Begriff der Stoiker bezeichnet wird; jenes Drog. VII, 61: yerinwrator de eser o yévos öv yevos éz ézet, olov ro öv. Ses. ep. 58, 8. 170 : Quod est (to ov) aut corporale est aut incorporale. Hoc ergo genus est primum et antiquis simum et, ut ita dicam, generale (to yssexoitator); dieses PLOT. Enn. VI, 1, 25: xouror ti xal ent marrow er yeros laufávovoi. Alex. Approd. in cat. f. 155 (b. Peterser 8. 149) δειανύσις αν ότι μή καλώς το τι οι άπο Στοας γένος τω όνros (der Gattungsbegriff, von welchem das ör eine Species ist), דוסבידמו • בוֹ אמֹם דוֹ, לאוֹגם סדו אמו טיי ... מאל באבויסו שטעוטלבτήσαντες αύτοῖς τὸ ον κατά σωμάτων μόνων λίγεσθαι διαφεύγοίεν αν το ήπορημένου. δια τέτο γαρ το τι γενικώτερον αύτε φασιν είναι κατηγορέμενον έ κατά σωμάτων μόνον άλλά και acounator. SEITUS Math. X, 254: die Stoiker sagen, ror twor ra uev elvas oupara ra de aoupara. Sun. a. a. O. primum genus Stoicis quibusdam videtur Quid, denn in rerum, inquiunt, natura quaedam sunt, quaedam non sunt; Beispiele des Letztern sind die Centauren, Giganten und ähnliche Vorstellungen von Unwirklichem. RITTER III, 566 bemerkt mit Recht, die Lehre, welche den Begriff des Seienden an die Spitze stellte, müsse die ältere gewesen sein, da erst gegen 'sie der Grund angeführt werde,

Digitized by Google

٠.

1.

•

Körperliche und das Unkörperliche, oder das Seiende und das Nichtseiende; und eben diesen Gegensatz scheinen die Stoiker für die reale Eintheilung der Binge zu Grunde gelegt zu haben'); "sofern es sich dagegen um die formalen Grundbegriffe, oder die Kategorien handelt, werden andere Gesichtspunkte vorangestellt, die mit der Unterscheidung des Körperlichen und Unkörperlichen nicht in Zusammenbang gebracht sind. An jedem Ding ist nämlich zu unterscheiden: das Substrat, (ro unoreineror), die Eigenschaft (ro noior), die Beschaffenheit (ro nwig exor), und die beziehungsweise Beschaffenheit (ro nwig exor), und die beziehungsweise Beschaffenheit (ro nwig exor), und die stoikern genannt werden) bezeichnet der erste, das unoreineror, die Wesenheit der Dinge als solche, die Materie derselben, noch abgeschen von jeder

dass doch auch das Nichtseiende gedacht werde — ob schon von Chrysipp, wie derselbe vermuthet, lässt sich aus Sron. Ekl. I, 390 f. nicht sicher entscheiden. Dagegen verwirrt PETERSEN S. 146 ff. die beiden Ansichten, wenn er annimmt, die Stoiker haben das Etwas in das Seiende und das Nichtseiende, und das Seiende in das Körperliche und das Unkörperliche getheilt. Diejenigen, welche das Etwas als höchsten Begriff setzten, thaten es ja eben desshalb, weil ihnen das Seiende mit dem Körperlichen zusammenfiel, sie theilten daher nur jenes in das Körperliche oder Seiende, und das Unkörperliche oder Nichtseiende.

- S. vor. Anm. und SES. a. a. O. Quod est in has species divido ut sint corporalia aut incorporalia u. s. w. Wenn PETERSEN S. 152 ff. zu beweisen sucht, dass die Stoiker auch das Nichtseiende als ein Seiendes bezeichnet haben, so heruht diess auf einer Verwechslung der stoischen Lehre mit den Consequenzen, wodurch sie von PLUE. comm. not. 30 und PLOTIN a. a. O. widerlegt wird.
- 2) SIMPL. f. 16, b, §. 36: οἱ δέ γε Στωϊκοὶ εἰς ἐλάττονα συς έλλειν ἀξιῦσι τὸν τῶν πρώτων γενῶν ἀριθμόν...ποιἕνται χὰρ τὴν τομῆν εἰς τέσσαρα · εἰς ὑποκείμενα καὶ ποιὰ καὶ πῶς ἔχοντα καὶ πρός τί πως ἔχοντα. Plor. En. VI, 1, 25. Plur. comm. not. 44.
- 3) Ττά γενικώτατα Simpl. f. 51, h. 79, a. u. ö. vgl. Μ. Auant πρ. saur. VI, 14.

hähern Bestimmtheit<sup>1</sup>). Die zweite Kategorie, die der Eigenschaft<sup>2</sup>), umfasst die wesentlichen Unterschiede, durch welche die an sich bestimmungslose Materie zu einer bestimmten wird<sup>3</sup>); ist diese Bestimmthelt die der

- PORPHYR. b. SIMPL. f. 12, b: ή τε γαφ αποιος ύλη... πρωτόν έςι τῦ ὑποκειμένου σημαινόμενον. Ριστ. VI, 1, 25: ὑποκείμενα μὲν γὰφ πφῶτα τάξαντες καὶ τὴν ὕλην ἐνταῦθα τῶν άλλων προτάξαντες. Phymesus 8. 43 ff. Thuspulssues 221. Wenn Parnesus S. 60 f. auch unkörperliche Substrate annimut, den Raum und die Zeit, so widerspricht diess der stoischen Lehre von der alleinigen Realität des Körperlichen.
- 5) Start. f. 57, b (Genaueres über diese Stelle b. Permann 8. 85. TREBDELENBURG 223 f.): of de Drwinol to norvor the moiothtof τὸ ἐπὶ τῶν σωμάτων λέγουσι διαφοράν είναι ἀσίας ἀι ἀποδιαληπτήν (trennbar, sc. von der Substanz) «αθ' έαντήν u. s. w. Die unwesentlichen Eigenschaften rechnen die Stoiker nicht sum novor, sondern zum nois Eyor. Derselbe Gegensatz des Wesentlichen und Unwesentlichen wird auch durch die Unterscheidung der äfte und ogloss ausgedrückt; die notorness, oder die wesentlichen Eigenschaften, heissen Zess, die andern ogfores: PLUT. St. rep. c. 43. Simpl. f. 55, b. Ders. f. 61, a: rds uir yap ozi-GELS TAIS EMINTATOLS NATASAGEOL JAPANTAPISEOUAL TAS DE ELLI rais if fautor iverysians. Ders. f. 54 (b. Petersen S. 71). Ebendahin gehört die Unterscheidung der Eroous und veragi: nur dasjenige, dessen Einheit in einer wesentlichen Eigenschaft liegt, ist ein n'rumeror, alles Uebrige ein blosses orrnumeror oder in disorwrwr; SERTUS Math. IX, 78: Twr To ownatwr Ta pier έτιν ήνωμένα τα δέ έκ συναπτομένων τα δέ έκ διιτώτων · ήνω-שביה שבי בי בי דה שחם שות בב בב אם שחם שות שבי שבי את ש xal Jua, die ovragera findet bei Ketten, Häusern, Schiffen u. s. f. statt, die Zusammensetzung in dieswirwe bei Heerden, Heeren u. s. w. SIMPL. f. 55, b: ras yap ποιότητας έπτα λέγοντες έτοι [oi Zrwixol] לחו דשי קרשעלששי עטישי לאדם מחטלפואסייסני לחו לל דשי אמדם שטימקאי, סוסי ששטר, אתל לחן דשי אתדם לובכתויי, οίου ερατέ, μηδέν είναι έκτου μηδέ εύρίσκεσθαι πνευματικόν τι צי לה מטידטי ווחטל ציע לטיטי צעטי שורם להו דוים טהטבעטוי ללטוי pras stews. Ueber die weitere Unterscheidung der stes und diadeous a. PRTERARY S. 94 ff.

...

۰.

۱.

• •

Art oder Gattung, so heisst die Etgenschaft norwögenwöh ist es eine individuelle Eigenthämlichkeit, so heisst sie  $i\delta loog notior^1$ ). Die Eigenschaften bilden daher musammenmit dem Substrat die besonderen und Eiszelweselw, und das notor entspricht in dieser Verbindang, und Tankon-LENBURGS treffender Bemerkung<sup>2</sup>), dem Aristotelischien  $i\delta dog,$  und wird, wie dieses, als das wirkende und formende Princip in den Dingen beschrieben<sup>3</sup>; während aber das  $i\delta dog der immaterielle Bestandtheil der Dinge ist; so wer$ den die Eigenschaften von den Stoikern, wie wir bereits.wissen, für etwas Körperliches, für Luftströmungen, gehalten<sup>4</sup>), und das Sein der Eigenschaft im Substrat<sup>4</sup>) wird

- 1) STRAR 2. Arist. Meteph. S. 21 (b. PSTERSES S. 90). STOR. Ekl. I, 21. S. 436.
- 2) A. a. O. S. 223.
- 3) SIMPL. 58, a: as 101 Zewines anodidoast [y notorne] dovaple ές sv ή mlasowar έποις sun gun Tapairar, oder nach anderer Definition : ชีข์ขอมเร ที่ หรือเอ่ของ อัสอเรเลที่ อะพุสรษณย์รอง แล้ หลรลnoarson roir drepyeinr. Ders. f. 68, b: of de Frainel dirauir ה המאלטי גנייאטיי דאי הפישדוגאי אמן הטאישדוגאי ד**וטייהו.. א**מן τήν μέν τε είναι, τήν δε τε ποιόν είναι νομίζουσιν airiar, d. h. die Qualität ist die durch Verdichtung der Urmaterie, des Feuers, entstandene Bestimmtheit, oder genauer, die sieh an einer solchen Bestimmtheit verdichtende und in derselben wirkende Urmaterie. PLUT. St. rep. 45: tas de noiorntes ... ois an explountai pl-. gent väs ülns eidonoteiv Exasa zai oynuarilien. Die neidrys fällt daber mit dem Loyos onequatizos (s. u.) zusammen : PLOT. VI, 1, 29. 1090, 4: ei de ra noia blyv noiar liyan, nour uir οι λόγοι αύτοϊς ένυλοι άλλ' ώχ έν ύλη γενόμενοι σύνθεγόν τι noincevous ... in an abroi eldy ide loyoi. Diog. VII, 148: ές, δε φύοις έξις [=ποιότης 5. 0.] έξ αύτης πινουμέρη, κατά ensepharines loyes duereles to sal errigere te is airis u.s. w.
- 4) M. vgl. ausser dem früher Angeführten: Simpl. f. 69: ή τῶν Στωϊκῶν δάξα ἰιγόντων, σώματα εἶναι τὰ υχήματα ὥαπαρ τὰ ἄλλα ποιά. Ders. f. 56, b: πῶς δὲ καὶ πνουματική ή ἐσία ἔςαι τῶν σωματικῶν ποιοτήτων (wie diess die Stoihor nach der früher beigebrachten Angabe des PLUTARCH St. rep. 43 beisaupteten) κῶνῦ τῶ πνούματος συνθέαι ὄντος u. 3. w.
- 5) Nach Postdonius b. Ston. Ekl. I. 7. p. 453 ff. ist in jedem Einzelwesen zweierlei zu unterscheiden, die siels und des meier

chienso, wie das Zusammensein mehrerer Bigenschaften in Einem Substrat<sup>1</sup>) and das Sein der besonderen Eigenachaften in den allgemeinern?), durch die schon früher besprochene Lehre von der gegenseitigen Durchdringung der Kösper erklärt. Unter die zwei übrigen Kategorien fällt alles dasjenige, was sich als ein Unwesentliches oder blos Znfälliges vom Begriff eines. Dings trennen lässt ; sofern dieses dem Dinge für sich zukommt, gehört es sum nois eror, safarn es demselben pur im Verhältniss zu einem Andern zukommt, zum neus ri nos ezor. Das πug erer umfasst daher alle zufälligen Beschaffenheiten, welche von einem Subjekt ohne Bezugnahme auf ein Anderes ausgesagt werden können<sup>s</sup>): die Grösse, die

(έπι τῶν ἰδίως ποιῶν δύο μέν είναι φησι τὰ δικτικά μόρια, τὸ ••••• μέν τι κατά την της έσίας ύπόςασιν, το δε κατά την τε ποιξ): die sois (=  $i\pi oxsi \mu svov$ ) kann weder vermehrt, noch vermindert, noch getheilt, sondern nur verwandelt (allossetas) werden, das · ποιόν (oder die ποιοί, denn die Stoiker sagen auch ύ ποιός, sc. · loyos, = ή ποιότηs), ist der Vermehrung, Verminderung u. s. f. unterworfen; beide sind aber nur begrifflich, nicht reell su trenmen: un elval ve vairo vo ve nerov idius nat vyv selav it in έτι τύτο, μή μέντοι γε όδ έτερον, άλλα μόνον ό ταυτό, δια το אמן אולפסו זואמי דאָר אַסוֹמר אמי דטי מטידטי פֿאלאַבוי דטאסי דמ ל בּדבפט τινών λογόμονα δείν και τόπο κεχωρίσθαι [Heeren: - είσθαι] nal und in utget Semperodas (vgl. Surve Math. IX, 356: of de Truinol äre Erigon ve ölov vo ulgos äre vo avro queir unagreev). Hieraus erklärt sich nun der stoische Satz b. PLUT. c. not. 44 : พ่อ ชี้บ่อ ทุ้นเพิ่ม อันแรง่อ อัรเม มีสอมอไฟอนน, เช่ แอ้ม อังเน το δέ ποιόν και το μέν αεί φεί και φέρεται, μητ' αυξόμενον pinte ueséperor, to de dequéres sai aufaveras sai peseras sai ' πάντα πάσχει τάναντία θατέρω συμπεφικός και συνηρμοσμένον uni evyneyvuiver nai the deapopat th alevises undaus mapizer a waeθas. Nur würden die Stoiker selbst nicht von zwei bπoni*asva*: gesprochen haben.

- 1) PLUT. c. not. 56, 5: Liyover stor sai alarrover ini mise solar δύο ίδίως γενέσθαι ποιές και την αύτην έσίαν ένα ποιόν ίδιας · Freen incover étépes dégeotes nes diapolation époles appo-Tépeve.
- 2) SIMPL. 70, b : nai of Fraine de noisrprat nevergrav nevers tav-
- 5) SIREL 44, b: o de tro trieu sui tro subeen pro mposmolopivos

61,

۰.

Farbe, der Ort, die Zeit, das Thun, das Leiden, die Bewegung, der Zustand, also mit Ausnahme der Substanz fast die sämmtlichen aristotelischen Kategorien, sobald sie einem Ding nicht blos in Beziehung auf ein Anderes zukommen, gehören zum  $\pi \omega_S \tilde{\epsilon}_X or^{-1}$ , wogegen die blos relativen zufälligen Beschaffenheiten und Zustände (wie rechts und links, Vaterschaft und Sohnschaft) unter den Begriff des  $\pi \rho \delta s \tau i \pi \omega_S \tilde{\epsilon}_X or$  verwiesen werden; von dem -Letzteren ist das einfache  $\pi \rho \delta s \tau i zu unterscheiden$ , welches als keine be-ondere Kategorie aufgeführt wird, da es nicht blos zufällige, sondern auch wesentliche Eigenschaften ( $\pi osa$ ) unter sich begreift, welche ein bestimmtes Verhalten zu Anderem in sich schliessen, wie das Wissen oder die Wahrnehmung<sup>2</sup>).

hinzu rechnend, sc. τοϊς δσιν) ἕοιχε Σιωϊκή τινι συνηθεία συνάπεσθαι έδεν άλλο ή το ύτοχείμενον είναι νομίζων, τας δε περί αυτό διαφοράς άνυποςάτοις ήγέμενος χαι πως έχοντα αυτά άποχαλών ώς έν τοϊς ύποχειμένοις έχοντα αυτό τύτο τό πως έχειν.

- 1) PLOT. VI, 1, 30. 1091, 14: πώς δε εν το πώς έχον, πολλής διαφοράς έν αύτοις Ϋσης; πώς γάρ το τρίπηχυ και το λευκόν είς צי [yévos seil. dirteov], דש שבי חססש דש לב חסוש סידסה; חטה δέ το ποτέ και το πỹ ; πώς δε όλως πώς έχοντα το χθές χαι το -πέρνοι και το έν Ανκείω και έν Ακαδημία; και όλως πώς δε ό χρόνος πώς έχον ;.. το δέ ποιείν πώς πώς έχον ... και ό πάσχων έ πώς έχων . . . ίσως δ αν μόνον άρμόσει έπι τε κοϊσθαι το πώς έχον και έπι τε έχειν επι δέ τε έχειν έ πώς žyov alla žyov. Wenn Simpl. f. 16, b sagt, die Stoiker haben unter ihren Kategorien das  $\pi \sigma \sigma \delta \nu$ , den Ort und die Zeit übergangen, so heisst das nur, sie haben diese Begriffe nicht als eigene Kategorien aufgeführt; wo sie dieselben unterbrachten, sagt Simpl, selbst a. a. O. εί γαρ το πως έχον νομίζουσιν αύτοις τα τοιαύτα περιλαμβάνειν u. s. w. Mit Recht bemerkt übrigens THENDELESBURG S. 229, da, wo im novov der artbildende Unterschied liege, wie bei mathematischen Begriffen, müsste dasselbe unter das ποιον fallen.
- 2) SIMPL f. 42, b: πρός τι μέν λέγθοιν ύσα κατ' οἰκεῖον χαρακτήρα διακείμενά πως ἀπονεύει πρός ἕτερον . πρός τι δί πως ἔχοντα ὅσα πέφυκε συμβαίνειν τινὶ καὶ μὴ συμβαίνειν ἄνευ τῆς περὶ αὐτὰ μεταβολῆς καὶ ἀλλοιώσεως μετὰ τῦ πρός τὸ ἐκτός ἀποβλί-

Die Philosophie der Griechen. III. Theil.

In dieser Kategorieenlehre kommt die Richtung der stoischen Metaphysik auf Einheit der Principien und auf Ausschliessung aller immateriellen Ursachen sehr deutlich zum Vorschein: das Wesenhafte an den Dingen ist nur der Stoff, theils die bestimmungslose Materie, welche das Substrat, theils die bestimmten Stoffe, welche die Qualitäten bilden, alles Uebrige ist eine zufällige Beschaffenheit, die keinen eigenthümlichen Grund ihres Daseins voraussetzt, sondern sich als accidentelle Folge aus der Natur und dem Verhältniss der Stoffe ergiebt. Aber auch der Unterschied des Substrats und der Qualitäten ist ein fliessender, denn die bestimmten Stoffe sind, wie wir sogleich sehen werden, nur die Formen, zu denen sich der Eine Urstoff entwickelt, und aus denen er sich bei der Weltverbrennung wiederherstellt. Es ist daher das Substrat selbst, welches sich zum Quale bestimmt, und die sämmtlichen vier Kategorieen stellen nicht verschiedene einander beigeordnete Arten, sondern nur ein und dasselbe Grundwesen auf verschiedenen Stufen der Besonderung dar 1); ebendamit sind wir aber genöthigt,

> πειν ώς ε ύταν μέν κατά διαφοράν τι διακείμενον πρός ετερον νεύση πρός τι μόνον τέτο ές αι, ώς ή έξις και ή έπισήμη και ή αίσθησεςύταν δέ μή κατά τήν ένδσαν διαφοράν κατά ψιλήν δε τήν πρός έτερον σχέσιν θεωρήται πρός τι πως έχοιτα ές αι· ό γαρ υίος και ό δεξιός έξωθέν τινων προςδέονται πρός τήν ύπός ασιν· διο και μηδεμιάς γινομένης περί αύτα μεταβολής γένοιτ αν δκέτι πατήρ, το υίδ άποθανόντος, ό δε δεξιός το παρακειμένο μετας άντος· τό δε γλυκύ και πικρόν όχα αν άλλοξα γένοιτο εί μή συμμεταβάλλος και ή περί αύτα δύναμις. Das πρός τι in diesem Sinn gehört daher zum ποιόν, es ist, wie SIMPL. f. 43, a sagt, aus dem ποιόν und dem πρός τι zusammengesetzt, das πρός τί πως έχον dagegen drückt, mit HEBBABT zu reden, nur eine »zufällige Ansicht aus.

 TAENDELENBURG S. 220: vdie angegebenen Geschlechter sind dergestalt einander untergeordnet, dass das Vorangebende im Folgenden bleibt, aber eine neue Bestimmung binzutritt. Die zweite Kategorie würde vollständig ausgedrückt heissen: υποκείμενα ποιά, die dritte υποκείμενα ποιά πως έχοντα, die vierte υποκείμενα ποιά πρός τί πως έχοντα. ΤΒΕΝDELENBURG verweist hiebei auf SIMPL. f. 43, a: κάκεῖνο άτοπον τὸ σύνθετα ποιεῖν τὰ γένη

die eigentliche Wurzel der Kategorieenlehre in der Ansicht von den metaphysischen Gründen des Seins zu suchen <sup>1</sup>), mit deren Entwicklung wir von der Logik in die Physik übertreten.

## Ş. 34.

## Die stoische Physik.

Die Stoiker rechneten zur Physik ausser der eigentlichen Naturphilosophie und der mit dieser verbundenen empirischen Naturwissenschaft auch die meisten von den Untersuchungen, welche wir der Metaphysik zuzutheilen gewohnt sind, die Lehre von den obersten Gründen alles Seins und die Theologie; dagegen scheinen sie einen Theil der psychologischen Erörterungen, die eigentlich noch zur Physik im weitern Sinn gehören würden, in die Ethik gestellt zu liaben, wo wir dieselben unter dem Abschnitt von den Trieben und Affekten finden werden. Das Letzteresist in dem engen Zusammenhang dieser Punkte mit der Sittenlehre, das Erstere in dem materialistischen Charakter der stoischen Weltansicht begründet: da diese nur körperliche Ursachen kennt, so hat sie keinen Anlass, die Frage nach den letzten Gründen einer andern Wissenschaft, als der Naturlehre, zuzuweisen. Die Theile der stoischen Physik werden verschieden und unvollständig angegeben<sup>2</sup>), und es dürfte kaum möglich sein, dieselben

Εκ προτέρων τενών και δευτέρων ώς το πρός τι έκ ποεῦ καὶ τῦ πρός το. Ρευτ. c. not. c. 44: τέτταρά γε ποιῦσιν ὑποκείμενα περὶ ἕκαςον. Ρεοτ. VI, 4, 29, wo gegen die stoische Unterscheidung des ὑποκείμενον und ποιον eingewendet wird: ἅτοπος ἡ διαίζεσις .. ἐν θατέρω τῶν εἰδῶν (im ποιον) θάτερον (das ὑποκείμενον) τυθεῖσα.

<sup>1)</sup> Es ist insofern schief, wenn PETERSEN in seiner mehrbesprochenen Schrift die Lebre von den Hategoricen und die weitere Verzweigung dieser Lehre in die Eintheilungen als die Grundlage des stoischen Systems darstellt; die Logik ist für die Stoiker auch in diesem Theil blosse Hülfswissenschaft.

mit Sicherheit zu reconstruiren <sup>1</sup>), besonders da nicht anzunehmen ist, dass alle Stoiker hierin einig waren. Dagegen werden wir wohl das innere Verhältniss der einzelnen Lehren richtig ausdrücken, wenn wir zuerst die Lehre der Stoiker von den letzten Gründen, hierauf ihre allgemeine Weltansicht besprechen, und die specielle Physik zuletzt stellen. Anhangsweise wird dann noch die stoische Religionsphilosophie zu erörtern sein, da auch diese wenigstens in der Hauptsache zur Physik gerechnet wurde, während sie doch in die philosophische Entwicklung derselben nicht tiefer eingreift.

Wenn wir das Ganze der stoischen Physik überblicken, so tritt uns als der leitende Gesichtspunkt derselben das doppelte Bestreben entgegen, einestheils alle Erscheinungen aus körperlichen Ursachen zu erklären, anderntheils Alles auf Eine Grundkraft und Ein das Ganze beharrschendes Gesetz zurückzuführen. Wir haben schon früber gezeigt, wie beides mit dem ganzen Princip der stoischen Philosophie und insbesondere mit ihrer ethi-

σωμάτων τόπον και περί αρχών και σοιχείων και θεών και τεparav nai tone nai neve. nai sta piev sidingos. yevinos de eis דפבוב דטאוב, דטי דב הבפו אטסעום אמו דטי אבפו דטי בטוצבושי אמו roirov rov aircoloyinov. Die Lehre von der Welt zerfalle wieder in einen mathematischen und einen physikalischen Theil, ebenso der ätiologische Theil der Physik in einen solchen, der auch die Aerzte angehe, und einen mathematischen; zu jenem gehören die Untersuchungen über das hyepovisov und die Vorgänge in der Seele, zu diesem die Optik, Metsorologie und Aehnliches. SEN. ep. 89. S. 355: naturalis pars philosophiae in duo scinditur : corporabia et incorporalia. Utraque dividuntur in suos, ut ita dicam, gradus. Corporum locus in hos primum, in ea quae faciunt et quae ex his gignuntur : gignuntur autem elementa. Ipse elementi locus, ut quidam putant, simples est : ut quidam, in materiam et causam omnia moventem et elemente dividitur. Kleanthes unterschied nach Duce. VII, 41 die Kosmologie und die Theologie.

1) Wenigstens kann PETERSES's Versuch a. a. O. S. 239 ff. schwerlich befriedigen.

schen Richtung zusammenhängt. Je weniger aber hienach die eigentlich naturwissenschaftliche Forschung einen selbständigen Werth für sie hatte, um so lieber mechten sie sieh in ihrer Physik an ein älteres System anlehnen, und da gab es keines, das ihrer eigenthümlichen Tendenz vollständiger entgegengekommen wäre, als das Heraklitische mit seinem hylozoistischen Pantheismus. Die Stoiker stehen daher in ihrer Physik in einem ähnlichen Verhältniss zu Heraklit, wie die Neuplatoniker in ihrem ganzen System zu Plato, aber sie geben die Lehre ihres Vorgängers darum so wenig treu wieder, als diese, vielmehr erscheint die Heraklitische Naturphilosophie bei ihnen durch viele Zuthaten bereichert und umgestaltet, welche theils aus dem Einfluss der späteren, namentlich der peripatetischen Philosophie, theils aus dem eigenthümlichen Interesse des stoischen Systems herrühren.

1. Die letzten Gründe.

Es bedarf nach allem bisher Erörterten keiner weitern Auseinandersetzung, dass die Stoiker nur materielle Gründe alles Seins annehmen konnten. Ebenso Iag es aber auch in der ganzen Richtung ihres Denkens, dass sie nicht bei einer Mehrheit materieller Ursachen stehen blieben, sondern Alles auf Einen Urgrund zurückführten, denn die unbedingte Unterordnung des Einzelnen unter das allgemeine Gesetz, welche ihr ethisches Princip ist, hat die absolute Einheit und Gesetzmässigkeit alles Seins zur metaphysischen Voraussetzung, diese aber ist in einem materialistischen System, wie das stoische, nur durch die ursprüngliche Einheit des Stoffs möglich, da hier überhaupt nur körperliche Ursachen anerkannt werden. Die Stoiker lehrten demnach, das Wesen aller Dinge, die Substanz aus der Alles besteht<sup>1</sup>), sei die Materie, der an

1) Den Urstoff in diesem Sinn nannten die Stoiker sozzeior, indem sie von diesem absoluten (aurorshus léyoperer) sozzeior die re-

sich noch bestimmungslose Stoff, der allem bestimmten Sein zu Grunde liege '); und wonn sie auch nach einer `andern, im Ganzen häufigeren, Datstellung von der Materie die Gottheit als die wirkende Ursache unterschieden, und somit zwei höchste Principien aufstellten, das leidende oder die Materie und das thätige oder die Gottheit<sup>2</sup>), so ist doch ihre Meinung keineswegs die, dass der Urstoff und die Gottheit zwei real verschiedene Wesen seien, sondern beide sind Ein Wesen, nur in verschiedener Beziehung betrachtet. Die Materie ist das Wesen der Dinge, wie sich uns dieses darstellt, wenn wir von

lativen sorgeia, die Elemente, unterschieden. Srob. Ekl. I, 312 f. vgl. Diog. VII, 136.

- 1) Diog. VII, 150: Quoiav δέ φασι των δντων άπάντων την πρώ-. την ύλην, ώς και Χρύσιππος έν τη πρώτη των φυσικών και Ζή-
  - , ששי שלח לל לבוי לב אה מרולח חסדשי צורדתו. SELT. Math. IX, 512: έξ aπols μέν έν και ένος σώματος την των όλων υπεςήσαντο γένεσιν οι Στωιποί. άρχη γώρ των όντων κατ' αύτές έςιν ή άποιος
- Ely sal de' ölun roenty. Die Materie ist daher die Substanz von Allem (sola zour) M. AUBEL XII, 50), wie diess schen frü-: her aus Anlass der Lehre vom unoxsiusvov gezeigt wurde. Vgl. auch STOB. Ekl. 1, 5. 324 : Χρύσιππος τών κατά ποιότητα ύφιςαμένων πρώτην ύλην u. s. w.
- 2) DIOG. VII, 134: donei d' avrois apras eivas tur ülur duo, to ποιών και το πάσχον. το μέν έν πάσχον είναι την αποιον έσίαν דאי טלחי, דם אל חסופי דטי פי מידא לטיטי דטי שנטי. דפדטי אמי όντα αίδιον δια πάσης αυτής δημιεργείν έκαςα. So lehre Zeno, Kleanthes, Chrysippus, Archedemus, Posidonius. SEXT. Math. 1X, 11: of and the sous die leyoutes appair, Dedu xal anoion ύλην, τον μέν θεών ποιείν ύπειλήφασι την δε ύλην πάσχειν τε xal roénsodas. Ebenso PLUT. pl. phil. 1, 3. Sros. Ekl. J, ·\*·. 304 f. Ders. 1, 322: Zhrur de dolar stras tur örtur narτων πρώτην ύλην, ταύτην δε πάσαν αίδιου και έτε πλείω γιγνομένην έτε έλάττω. τα δε μέρη ταύτης έκ άει ταύτα διαμένειν, άλλά διαιρείσθαι και συγχείσθαι. διά ταύτης δε διαθείν τον τυ παντός λόγον ών ένιοι είμαρμένην καλύσον, οξόνπερ έν τή yový to antequa. Sun. ep. 65. 8. 191: Didunt, ut scis, Stoici nostri, duo esse in rerum natura, ex quibus omnia fiant: caysam et materiam. Materia jacet iners, res ad omnia parata, cessatura si nemo moreat. Causa autem, i. e. ratio, materium format et quo-· · cunque vult versat, ex illa varia opera producit.

70

•••

. •



aller Bestimmtheit derselben absehen, das eigenschaftslose Substrat, in dem und aus dem Alles wird, das leidende Princip, oder das Urwesen als das Objekt der weltbildenden Thätigkeit <sup>1</sup>); die Gottheit <sup>2</sup>) ist die dem Ur-

- 1) M. s. die zwei vorigen Anmm. und PLUT. c. not. 48: ή ύλη καθ' αύτήν άλογος δοα και άποιος. STOB. Ekl. I, 5. 324: έφησε δε ό Ποσειδώνισς την των ύλων έσιαν και ύλην άποιον και άμορφον είναι καθ' öσον έδεν άποτεταγμένον ίδιον έχει σχήμα έδε ποιότητα κατ' αύτήν άει δ έν τινι σχήματι και ποιύτητι είναι. διαφίρειν δε την έσιαν της ύλης κατά την ύπόθεοιν [sc. των Ζτωΐκων] έπινοία μόνον.
- 2) PLUT. pl. phil. I, 8, 17: Oi Zranixol xourorspor Sedr anoquirorται πύρ τεγνικών ύδω βαδίζον έπι γενέσει κόσμο έμπεριειληφύε τε πάντας τές οπερματικές λόγες καθ ές έκαςα καθ είμαρμένην γίνεται· και πνεύμα μέν διήκον δι' όλε τε κόσμε τας δέ προςηγορίας μεταλαμβάνον διά τας της ύλης δι ής κεχώρηκε παραλ... lagene. (Vgl. hiezu Diog. VII, 147: dia µêv yao paos di ôv τα πάντα. Ζήνα δε χαλέσι παρ όσον τε ζην αίτιος έςιν η διά το ήγεμονικο αύτο. "Hoar de natà την eis alpa. nal "Hoassor κατά τήν είς το τεχνικόν πύρ και Ποσειδώνα κατά τήν είς τό ύγρόν· καὶ Δήμητραν κατά την είς γην u. s. w.) Wörtlich gleich mit Plut. STOB. Ekl. I, 28. S. 64 f. Ders. S. 56 ff.: Acoyévne sal Κλεάνθης και Οίνωπίδης [θεόν λέγεσι] την τε πόσμε ψυχήν ... Ποσειδώνιος πνεύμα νοερόν και πυρώδες έκ έχον μέν μορφήν μεταβάλλον δε είς ο βέλεται και συνεξομοιέμενον πασι ... Ζήνων ό Στοϊκός νεν κόσμον [- ε] πύρινον. Μνήσαργος τόν κόσμον την πρώτην έσίαν έχοντα έπι πνεύματος. Βοηθός τόν αιθέρα θεών απεφήνατο. PLUT. c. not. 48, 2: τών θεών .. σωμα νοερών xal sov by Uly novertes. SEXT. Pyrch. 111, 218: Erwinol de [leyou Sedy] nveupa dinnov nal dia roiv eideroon (das Hässliche). PRADRI fragmenta (ed. PETERSEN) Col. 1. Dios. VII, 138: (nach Chrysipp und Posidonias): rov dy nosuov olusiotas nara ver και πρόνοιαν .. είς άπαν αυτά μέρος διήκοντος το να καθάπερ έφ ήμαν της ψυχής. In Besondern nenne Antipater den Aether, Chrysipp und Posidonius den seavos, Kleanthes die Sonne das ήγεμονικόν εŭ κόσμε, oder genauer sei es nach Chrysipp το καθαρώτερον τε αίθέρος, ΰ και πρώτον θεόν λέγεσιν αίσθητικώς wones negwonnivas dio two iv alse u.s.f. Populärer lautet die Definition b. Diog. VII, 147: Seor siral Guor adarator Loyinor rédesor u. s. f. doch auch hier: µή elvas µévros avequnoµoppov ... κοινώς τε και το μέρος αύτε το διηκον δια πάντων ο πολ-

stoff inwohnende schöpferische Kraft, das wirkende und gestaltende Princip, darch welches die an sich bestimmangslose Materie in die unendlich mannigfaltige Bestimmtheit der Einzeldinge eingeht. Dieses wirkende Princip bezeichnen die Stoiker bald materialistisch als den Alles durchdringenden Hauch ( $\pi ve \tilde{v} \mu \alpha$ , spiritus), oder als den Aether, der sich vom höchsten Himmel (nach Kleanthes von der Sonne) aus belebend und gestaltend durch die Welt ergiesst, oder auch als das weltbildende künstlerische Feuer<sup>1</sup>), bald geistiger als die Seele oder die Vernunft ( $v \tilde{v}_{s}$ ,  $\lambda o \gamma o_{s}$ ) der Welt, als die alle Keimformen in sich enthaltende Einheit, als den Zusammenhang der Dinge, das allgemeine Gesetz, die Natur, das Verhängniss, die Vorsehung<sup>2</sup>). Es ist indessen leicht zu

λαΐο προςηγορίαις προςονομάζεται κατά τὰς δυτάμεις u. s. w. SEN. Cons. ad Helv. c. 8: sive ille Deus est potens omnium, sive incorporalis ratio ingentium operum artifex, sive divinus spiritus per omnia, maxima minima, aequali intentione diffusus, sive fatum et immusabiles causarum inter se cohaerentium series.

- 2) S. die vorletzte Anm. und PLUT. St. rep. 34, 5: öτι δ ή χοινή φύσις και ό κοινές τῆς φύσιως λόγος είμαρμένη και πρότοςα και Ζούς έςιν ἐδὲ τὲς ἀντίποδας λίληθε· πανταχῦ yào ταῦτα θρυλεῖται ὑπ' αὐτῶν. Gio. N. De. I, 14 f. (Gott sei nach den Stoikern die Alles durchdringende Vernunft, das Naturgesetz, der Geist und die Seele der Welt, das Verhängniss u. s. w.) Sus.

bemerken, "dass mit allen diesen verschiedenen Ausdräcken Ein und dasselbe gemeint ist. Ein ganz unerheble cher Unterschied ist es, ob die Urkraft als Hadeli, oder als Aether, oder als Wärme, oder als Fener beschrieben wird: sie ist nrecua, sofern die Luftströmungen überhaupt, wie wir bereits wissen, dasjenige sind, was den Dingen ihre Eigenthümlichkeit, ihren Zusammenhalt und ihre Gestalt giebt; sie ist aber auch Feuer, denn unter jener Luft ist nur die warme Luft oder die feurige Fhiesigkeit zu verstehen, die bald Aether, bald Feuer bald Wärme genannt 1), und von dem gewöhnlichen Ferer wus drücklich unterschieden 2) wird. Ebenso wird auf der andern Seite durch die Namen: Weltseele. Weltverhunft. Nator, allgemeines Gesetz, Vorschung, Verhänguiss Bin 54 . . . . in and a straight

de benef. IV, 7: quid enim aliud est paţura, quam Deus et divina ratio toti mundo et partibus ejus inserta? (ähnlich b. Lucr. Inist. III, 9), ii Nat. qu. II, 45: Goti kann gleich gut das fatim, die proeidarfa, die natura, dar nundus gensantt worden. Stos, Ed. I, 178: Ζήνων ο Στωπούς έν τῷ περί quoeus [την είμασμένην λέγεs] δύναμιν πινητικήν τῆς ύλης κατά ταὐτα καὶ ὑςαὐτως, ῆντίνα κή διάφορον πρότοιαν και ψύων καλέζι. Αντέπατρος 6 Στώντα κή διάφορον πρότοιαν και ψύων καλέζι. Αντέπατρος 6 Στώντος Φεφν. απεφαίνετο τῆν είμασμένην. Απιστοπικο, δ. ΕΠ. μ. gv. XV, 14. Anius Didynus ebd. XV, 15: Gott, sorge für die Menschen, sei woldthätig, gütig, menschenfreundlich u. s. w., die Welt heisse bald Zeus, bald είμαρμένη, bali Advictor, bala πρόνοια. Ριυτ. c. not. 32. St. rep. 38: Gott müsse als φείανθρωπος, αηδεμονικός, ψφέλεμος gedacht werden.

- 1) STOB. Ekl. I, 574: Chrysipp lehrt είναι το öν πιούμα κιιών έαντο πρόε έαυτο και έξ αύτώ, η πινεύμα έαυτο κινών πρόοω κοι όπίουν πινεύμα δε είληπται δια το λίγιοθαι αύτο άξραν δίται κιτόμενον αυάλογου δε γίγιεσθαι έπειτα αίθεροι, ώς και είς κοινόν λόγου πευείν αύτα. Diog. VII, 157: άνωτάτω μεν ών είναι το πύρ ύν δη αίθερα καλείσθαι.
- 2) STOB. Ekl. I, 538 nach Zeno. Cic. N. D. II, 15, 40 nach Kleanth. Der Unterschied wird von beiden dahin angegeben, dass das elementarische Feuer die Gegenstände, die es ergreift, verzehre, das Urfeuer dieselben erhalte, belebe und wachsen mache. Auch Heraklit hatte zwischen Feuer und Flamme unterschieden, und diese als υπερβολη πυρός definirt.

und desselbe bezeichpet, die Alles mit absoluter Gesetzmännigkeit bestimmende, die ganze Welt durchdringende Eine Uskraft, denn auch die abstrakter lautenden Ausdrücke: Gesetz, Vorsehung, Verhängniss haben für die Stoiker nach ihrer ganzen Denkweise durchaus reale Bedeutung, und bezeichnen ihnen ursprünglich nicht die abstrakte Form des Weltlaufs und der Welteinrichtung, sondern das substantielle Wesen der Welt als die Macht über alles Besondere und Einzelne, und wenn auch in einzelnen Aeusserungen theils zwischen der Natur und dem Nerhängniss, theils zwischen diesen beiden und Zens unterschieden wird 1), so bezeichnen doch alle diese Begriffe, nach den bestimmtesten Erklärungen der Schule, die gleiche Wesen. Sofern sie sich daher überhaupt upterscheiden, kann dieser Unterschied nur darin bestehen, dass sie das Eine Urwesen auf verschiedenen Stufen seiner Offenbarung und Entwicklung darstellen: zur Totalität der Welt eptwickelt heisst dasselbe Zeus, als das innere der Welt betrachtet, heisst es Vorsehung oder Verhängniss 2), und zum Beweis dieser Identität nimmt sich am Ende jeder Weltperiode, wie Chrysipp sagt, Zeus In die Vorschung zurück 3). Aber auch der Gegensatz zwischen der materialistischen und der geistigeren Beschreibung der Gottheit verschwindet bei näherer Betrach-

1) STOB. Ekl. I, 178: Ποσειδώνιος [την είμαρμένην] τρίτην άπο ... Διός. πρώτον μέν γάρ είναι τον Δία, δεύτερον δέ την φύσιν, τρίsur de riv sigaquirny. Ebenso Plur. pl. phil. I, 29. Plur. c. not. 36, 5: Lépes yer Xousinnos, tointras to ute artiquing tor ... Ain xal τον κόσμον, τη δε ψυχη την πρόνοιαν. όταν έν έκπύ-۰. ρωσις γένηται μόνον αφθαρτον όντα τον Δία των θεών άναχωρείν έπι την πρόνοιαν, είτα όμε γενομένες έπι μιάς της τε αίθέρος έσίας διατελείν άμφοτέρης.

2) So nach Chrysipp; Posidonius a. a. O. stellt die Natur noch , zwischen beide.

3) B. PLUT. a. a. O. vgl. SEN. ep. 9. S. 25 Bip. Jovis, cum resoluto mundo et Diis in unum confusis paullisper cessante natura acquies-5 ... cit sibi.

1 ....

.....

tung, denn nach stoischen Grundsätzen kann dieselbe überhaupt nur dann als real gedacht werden, wenn sie als Körper gedacht wird; wenn sie daher die Seele, der Geist, die Vernunft der Welt u. s. f. heisst, so schliesst diess nicht aus, sondern setzt vielmehr voraus, dass sie zugleich ein bestimmter Körper sei, und diesen Körper fanden nun die Staiker in dem warmen Fluidum, welches sie bald als den alldurchdringenden Hanch, bald als den Aether oder, das Urfeuer bezeichnen 1). Jede dieser beiden Grundbestimmungen schien ihnen nothwendig: das Urwesen muss warmer oder feuriger Natur sein, denn die Wärme ist der Grund des Lehens und Wachsthums in allen Dingen, und. selbst die Elemente werden durch die Wärme in ih-, rem Wesen erhalten, die Grundkraft und der Zusammenhalt der ganzen Natur wird daher nur in der durch Alles verbreiteten Lebenswärme oder in dem göttlichen alldurchdringenden Feuer liegen können 2); diese Lebenswärme. muss aber zugleich auch Geist und Vernunft sein, denn die weise Zweckmässigkeit der Welteinrichtung kann nur von dem vernänftigen Geist herrühren, und wenn ichon in den Theilen der Welt, sowohl den übrigen als besonders dem Menschen, Empfindung und Vernunft ist, so

1) Vgl. ausser dem Vielen früher Angeführten: Cic. Acad. I, 11: (Zeno) statuebat ignem esse ipsam naturam. Dios. VII, 156: δοκει δε αυτοϊς την μεν φυσιν είναι πυς τεχνικόν όδῷ βαβίζον εἰς γίνεσιν, ὅπες ἐςι πνεύμα πυςοειδές και τεχνοιιδές. STOB. Ekl. I, 180: Χρύσιππος δύναμιν πνευματικήν την έσιαν τῆς είμαςμένης τάξει τῦ παντός διοικητικήν, oder nach anderer Definition Desselben: είμαςμένη ἐςιν ὁ τῦ κόσμε λύγος, ἢ λόγος τῶν ἐν τῷ κόσμω προνοία διοικεμένων u. s. w.; statt λόγος setze er auch άλήθεια, φύσις, αιτία, ἀνάγκη u. A. (vgl. hierüber Païne. fragm. col. 2.) Ebd. S. 538: Zeno lehre δύο γένη πυςος τὸ μεν ἄτεχνον.. τὸ δε τεχνικόν αύξητικόν τε και τηρητικόν οἶον ἐν τοῦ φυτοῖς ἐςι και ζώοις ὅ δη φύσις ἐςι και ψυχή.

2) Cic. N. D. II, 9 f. wo nach den Stoikern, besonders Kleanthes, ausgeführt wird : cum omnes mundi partes sustineantur calore, mundum etiam ipsum simili parique natura in tanta diuturnitate servari.

muss die das Ganze beherrschende Kraft (das ήγεμονικόν) die unendliche Vernunft selbst sein '). Beides gleicht sich aber auf stoischem Standpunkt durch die Annahme aus, dass die Unendlichkeit der göttlichen Vernunft ében auf der Reinheit und Beweglichkeit des Feuerstoffs beruhe, aus dem sie bestehe 9). Je vollständiger aber hiemit die beiden Seiten des stofschen Gottesbegriffs, die physische und die geistige, zur Einheit zusammengehen, um so klarer ist auch, dass zwischen der Gottheit und der Urmaterie hier kein realer Unterschied stattfindet. dass vielmehr ein und dasselbe Urwesen als das allgemeine Substrat gedacht die eigenschaftslose Materie, als wirkende Kraft gedacht der allverbreitete Aether, das allerwärmende Feuer, die allesdurchdringende Luft, die Natur, die Weltseele, die Weltvermunft, die Vorschung, das Verhängniss, die Gottheit genannt wird. Der Gegensatz von Form und Stoff, welcher dem Aristotelischen System zu Grunde lag, hat sich im stoischen zu ihrer ab-.

- 1) Ehd. c. 5-8.41-14. (vgl. c. 50 ff.) nach Zeno, Kleanth und Chrysipp. Von Kleanth werden c. 5 vier Beweise für das Dasein Gottes angeführt, deren letzter und hauptsächlichster (vgl. auch Ptur. pl. phil. I, 6, 3.) von der Bewegung der Himmelskörper, der Schönheit und Ordnung des Weltgebäudes hergenommen ist; biemit fällt der zweite, ex magnitudine commodorum, quae percipiuntur chels temperatione u. s. w. der Sache nach zusammen, dagegen gehört der erste (aus der Weissagung) und der dritte (aus wunderbaren Naturerscheinungen) dem eigenthümlichen Gebiet der stoischen Superstition an, auf das wir später kommen werden. Vielfache Anführung der stoischen teleologischen Beweise b. SEXTUS Math. IX, 88. 101 ff. vgl. SEN. de prov. c. 1. Cic. Acad II, 38, 120, wo die Stoiker wegen der Kleinlichkeit ihrer Teleologie verspottet werden.
  - 2) Cic. N. D. 11, 11, 30: atque etiam mundi ille fervor purior, perlucidior mobiliorque multo ob easque causas aptior ad sensus commovendos quam hic noster calor, quo haec quae nota nobis sunt retinentur et vigent. Absurdum igitur est dicere, cum homines bestiaeque hoc calore teneantur et propterea moveantur ac sentiant, mundum esse sine sensu, qui integro et puro et libero eodemque acerrimo et mobilissimo ardore teneatur.

## Die Lehre von den letzten Gründen.

soluten Identität anfgehoben, indem die Form selbst zu etwas Stofflichem, der Geist zur Materie gemacht ist. Aber doch geben die Stoiker den Gedanken an die wesentliche Vernüuftigkeit alles Seins, an den im Ganzen und Einzelnen waltenden unendlichen Geist darum nicht auf, und daher die Zweiseitigkeit ihres Gottesbegriffs, deren Auffallendes nur von dem eigenthümlichen Standpunkt ihres Systems aus verschwindet.

Schon aus dem Bisherigen ergiebt sich, dass die Stoiker auch keinen Wesensunterschied zwischen Gott und der Welt zugaben. Die Welt ist die Gesammtheit des Wirklichen; alles Wirkliche ist aber unsprünglich in der Gottheit enthalten, sie ist der Stoff von Allem und die wirksame Kraft, welche diesen Stoff zu den Einzelwesen gestaltet, es lässt sich schlechterdings uichts denken, was nicht entweder die Gottheit selbst unmittelbar, oder eine Erscheinungsform der Gottheit, eine von den Gestalten wäre, unter denen das Urwesen in der Welt existirt. Ihrem Wesen nach sind daher Gott und Welt schlechthin Dasselbe, wie denn auch beide Begriffe von den Stoikern in der Regel als gleichbedeutend gebraucht werden <sup>4</sup>), und der Unterschied beider kann nur ein Zufälli-

1) Die Belege sind im Bisherigen zur Genüge gegeben. Zum Ueberfluss vgl. man noch: PHADB. Epic. fragm. col. 5: Acoy ivns 8' o Βαβυλώνιος έν τῷ περὶ Αθηνάς τὸν κόσμον γράφει τῷ Λιῦ τὸν αύτζν ύπάρχειν, περιέχειν δ' αυτόν Δία καθάπερ άνθρωπον ψυznv. Cic. N. De. II, 17: nichts entspricht der Idee der Gottheit mehr, quam ut primum hunc ipsum mundum, quo nihil fieri excellentius potest, animantem esse et Deum judicem. SED. qu. nat. II, 45: vis illum vocare mundum? non falleris. Ipse enim est totum quod vides, totus suis partibus inditus et se sustinens vi sua. Ehd. procem. quid est Deus? mens universi. quid est Deus? quod vides totum et quod non vides totum. Drog. VII, 148: volav de θεδ. Ζήνων μέν φησι τον όλοκ πόσμον και τον δρανόν. Anus DIDYMUS b. EUS. pracp. ev. XV, 15, 1: Ölov de tov xoopov our τοίς έαυτε μέροσι προγαγαρούσοι θεόν .... διο δή και Ζεύς λέγεras o zouge. Auch von den Beweisen für's Dascin Gottes b. CIC. N. De. II, 5 ff. und SEXTUS a. a. O. setzon gerade die ei-

۱

## Die stoische Philosophie.

ges, nur den jeweiligen Zustand oder die Form der Existenz betreffen : das gleiche allgemeine Wesen heisst Gott, wenn es in seiner Einheit, Welt, wenn es in seiner Entfaltung, in der Manuigfaltigkeit der Formen betrachtet wird, die es im Verlaufe seiner Entwicklung annimmt; der Unterschied beider kann daher ebensogut auch als eine verschiedene Bedeutung des Ausdrucks: Welt gefasst werden, sofern dieser bald die Gesammtheit des Seienden als Ganzes, bald nur das abgeleitete Sein bezeichnet '). Nun fällt allerdings dieser Unterschied nicht blos in die subjektive Betrachtungsweise, sondern er ist auch in der Sache selbst begründet: die Urkraft als solche, das Urfeuer oder die Urvernunft, ist das ursprünglich und unmittelbar Göttliche, die Dinge, in welche sich dieses Urwesen umgewandelt hat, sind nur abgeleiteter Weise göttlich; und insofern kann die Gottheit, welche in letzter Beziehung das Weltganze selbst ist, auch wieder als ein Theil der Welt, als das hyepovizor, als die

gentlich philosophischen durchaus die Identität von Gott und Welt voraus, vgl. z. B. SEXTUS IX, 101: Ζήνων ... έτωσι συνεφωτά το προϊιμενον οπίσμα λογικό και αυτό λογικόν έσεν, ό δέ κύσμος προϊεται οπέρμα λογικό, λογικόν άσα ές ν ό κόσμος.

1) STOB. Ekl. I, 5.444: κόσμον δ είναι φησιν ό Χρύσιππος σύζημα בא אַסמיט אמן איז אמן דטא בא דאדטוג קטטבשי א דט בא אבטיע אמן άνθρώπων σύςημα και έκ των έγεκα τύτων γεγονότων. λέγεται δ Erspos xoonos & Seos u. s. w. Dios. VII, 137 f. Leyson de xooμον τριχώς . αυτόν τε τύν θεόν τύν έκ της άπάσης έσιας ίδιως חסוסה, טֹב סח מֹסָט גַרָדטֹב בֹבו אמו מֹץ בייאחדטה טחוויבסיסה שי דקה סוםκοσμήσεως κατά χρύνων τινάς περιόδες άναλίσκων εἰς έαυτο» τήν מהמסמי צסומי אמן המאוי ול במודם אבייטיי. אמן מידאי לב דאי לוםκόσμησιν τών αςίρων κόσμον είναι λίγεοι και τρίτον τό συνεςηxos if augoir. Kal ist noopos n (nach der ersten Bedeutung des Worts) & idius noids the two olur soias (die allgemeine Substanz in ihrer bestimmten Qualität),  $\eta$  (zweite Bedeutung), שה החסו חסבולשיוסה ..., סטקעם ול שביש אמו זחר אמו דשי ויי rérois quosaur, n (dritte Bedeutung) ous qua in Osar nal as Opuπων καl των ένεκα τέτων γεγονότων. Achalich Dioxmus b. Eus. pr. ev. XV, 15, 3.

78

-: .'

-1 3:

Seele der Welt oder der durch Alles hindurchgebende feurige Hauch beschrieben werden '). Aber doch ist auch dieser Gegensatz theils an und für sich ein blos relativer, theils gilt er nur für einen Theil der Weltzustäude; wogegen am Ende jeder Weltperiode die Gesammtheib der abgeleiteten Dinge in die Einheit des göttlichen Wesens zurückgeht, und der Unterschied des ummittelbar und mittelbar Göttlichen, oder Gottes und der Welt; sich wieder aufhebt.

Eben dieser Punkt ist es nun, den wir bei den Frage 2. nach der allgemeinen Weltansicht der Stoikes zunächst in's Auge fassen mässen.

Ans dem Urwesen entwickeln sich die besonderder Dinge nach einem inneren Gesetze. Denn da jenes seinem Begriffe nach die bildende nnd schaffende Kraft, die Keimform der Welt, das künstlerische Feuer ist, von dem alles Leben genährt wird<sup>2</sup>), so muss das Weltganze aus ihm mit derselben Naturnothwendigkeit hervorwachsen, wie das Thier oder die Pflanze aus dem Samen<sup>3</sup>). Das

- 1) Die Belege aus Drog. VII, 139. Crc. Acad. H, 44. Evs. praep. ev. XV, 15 wurden schon früher beigebracht; vgl. Cro. N. De. I, 15, 39: ipsumque mundum Deum dicht esse [Chrysippus] et eins animi fusionem universam: tum eins ipsius principatum [\$7540rundy] qui in mente et ratione versetur u. s. w., die oben angeführte Stelle aus PLUT. c. not. 36 u. A. besonders aber CIC. N. D. II, 11, 29. SEXTUS Math. IX, 102, wo nach Zeno ussgeführt wird, dass auch die Welt, wie alles Andere, einen beherrschenden Theil haben müsse, in dem sich alle ihre Kräfte concentriren.
- 2) M. vgl. ausser der nächstfolgenden Anm. die früher angeführten Definitionen der Gottheit oder der Natur b. D106. VII, 147. 156. PLUT. pl. phil. I, 8, 17. STOB. Ekl. I, S. 64.
- 3) Dros. VII, 136: xar' άρχος μέν οἶν καθ' αὐτὸν ὄντα [röν θεόν] τρέπειν τὴν πάσαν ἐσίαν δι' ἀέρος εἰς ὅδωρ xal ῶἰσπερ ἐν τῆ γονῆ τὸ σπέρμα περιέχεται, ἕτω και τῦτον σπερματικὸν λόγον ὄντα τῦ κόσμε τσιόνδε ὑπολιπέσθαι ἐν τῷ ὑγρῷ ἐὐεργῶν αὐτῷ ποιἕντα τὴν ὅλην πρός τὴν τῶν ἐξῆς γένεσιν u. ε. w. Stos. Ekl. I, 372 (nach Kleanthes): wenn bei der Weltverbrennung Alles verzehrt sein werde, τὸ ἔσχατον τῦ πυρος... τρέπεσθαι

Utioner sömlich! — no lehren die Stotker mit Heraklit vermandelt sich zwerst in Luft (d. b. in Juftartigen Dunst), dans in Wasser; aus diesen schlägt sich ein Theil als Ende nieder, ein anderer bleibt Wasser, ein dritter verdünstet als atmosphärische Luft, welche ihrerseits wieder das gemeine Feuer aus sich entzündet, und aus der wechselnden Mischung dieser vier Elemente bildet sich die Welt!). Erst, durch diese Scheidung der Elemente entsteht der Gegensatz des thätigen und des leidenden Princips der Seele der Welt und ihres Leibes; das Feuchte, An welches sich das Urfsuer zuerst verwapfelt, stellt den Leib dar, die in ihm verborgene Wärme die Seele<sup>2</sup>), eder iwenn wir die Elemente in ihrer späteren Vierzahl betrachten, so entsprechen die zwei unteren dem Stoffe,

2) Cuars. b. PLUT. a. a. O. διόλυ μέν γορ ών ο πόσμος πιρώδης εἰ-Φύς και ψυχή έςιν έαυτῦ και ήγεμονικόν ὕτε δὲ μεταβαλών εἰς (τε) το ύγρον και την ἐναπολειφθεῖσαν ψυχην τρόπου τινὰ εἰς σῶμα και ψυχήν μετέβαλεν ώςε συνεςψναι ἐκ τύτων, ἀλλον τινὰ ἐσχε λόγον.

Digitized by Google

36

die zwei oberen der wirkenden Kraft 5. Wie aber dieser Gegensatz, und alle auf ihm beruhende Besonderheit erst in der Zeit entstanden ist, so soll er auch seiner Zeit wieder aufhören: das Urwesen zehrt den Stoff, den es als seinen Leib von sich ausgesondert hat, allmählig wieder auf, bis am Ende dieser Weltzeit ein allgemeiner Weltbrand alle Dinge in den Urzustand zurückführt, in welchem das Abgeleitete aufgehört hat, und nur noch die Gottheit oder das Urfeuer in unmittelbarer. Weise, existirt <sup>2</sup>). Diese Auflösung der Welt in das Feuer dachten sich die Stoiker durch die gleichen Zwischenstufen, ver-

1) NEMES. nat. hom. c. 5 p. 72: Léyeoi de oi Stwixol, tur soizelur τά μέν είναι δραζικά τά δέ παθητικά. δραζικά μέν άξρα καί πύρ, παθητικά δέ γην και ύδωρ. Ρρυτ. comm. not, 49: γην μέν אמס וכמסו אמן טאשף אדו מידמ סטילצויי אדו אדוקמ, הואויןאמדואא לל μετοχή και πυρώδες δυνάμεως την ένότητα διαφυλάττειν άξρα δέ και πυρ αύτων τ' είναι δι' εύτονίαν έκτατικά και τοϊς δυοίν έκείνοις έγκεκραμίνα τόνον παρέχειν και το μόνιμον και έσιώδες. Von hier aus gewinnen wir auch einen weiteren Einblick in zwei schon besprochene Punkte der stoischen Lebre: wenn wir früher gefunden haben, dass das wirksame Princip oder die Gottheit (und ebenso die menschliche Seele) bald als Feuer bald als Lufthauch beschrieben wird, so kann diess jetzt nicht mehr auffallen, da diese beiden Elemente gleichmässig die wirkende Kraft vertreten, und ebendamit hängt auch die Behauptung, dass die Eigenschaften der Dinge Luftströmungen seien, und die ganze Unterscheidung von Substrat und Eigenschaft zusammen: diese ist der thätige Stoff, jenes der leidende.

2) PLUT. St. rep, 39: (Χρύσιππος) έν τῷ πρώτω περί προνοίας τον Aia φησίν αξξεσθαι μέχρις αν είς αύτον άπαντα καταναλώση, was sofort mit den eigenen Worten Chrysipps belegt wird. STOB. Ekl. I, 414 (nach Numenius s. Evs. pr. ev. XV, 18): Zyvwrs zai Kleandes nal Χρυοίππω αρίσκει την solar μεταβάλλειν οίον είε σπέρμα είς το πύρ και πάλιν έκ τέτε τοιαύτην άποτελείσζαι την διακόαμησιν οία πρότερον ήν. Eine schwungvolle, an die christliche Apokalyptik erinnernde Schilderung des Weltbrands giebt SEVECA am Schluss der Consolatio ad Marciam. Weiter vgl. man Dios. VII, 142; die bereits angeführte Stelle b. PLUT. comm. not. 36; ebd. c. 17: UTav innuquiques tav nosuov stos mandy uir έδ ότιξν απολείπεται το δ ύλον φρύνιμόν έςι τηνικαύτα και σοqov. Cic. Acad. II, 37, 119 N. D. II, 46, 118.

Die Philosophie der Griechen, Ill. Theil.

mittelt wie den Hervorgang derselben aus dem Urfeuer <sup>1</sup>). KLEANTHES liess in Folge seiner Ansicht über den Sitz des *infeuenchov* die Weltverbrennung von der Sonne ausgehen <sup>2</sup>). Nachdem aber so Alles in die ursprüngliche Einheit zurückgekehrt und das grosse Weltjahr abgelaufen ist, beginnt eine neue Weltbildung nach demselben Gesetz wie die frühere, und so bewegt sich die Geschichte der Welt und der Gottheit in einem ewigen Kreislauf durch die gleichen Momente <sup>3</sup>). Doch wurde diese Lehre innerhalb der stoischen Schule selbst schon ziemlich frühe bezweifelt, und von einigen der bedeutendsten unter den jüngeren Stoikern geradezu aufgegeben <sup>4</sup>).

- 1) Darauf führt wenigstens der allgemeine Grundsatz (Sros. Ekl. I, 314), den schon Heraklit ausgesprochen hat, dass beim Uebergang der Erde und des Wassers in's Feuer derselhe Weg rückwärts durchlaufen werden müsse, wie bei ihrem Hervorgang aus dem Feuer.
- PLUT. C. not. 31. 10: (Κλεάνθης) λέγει την σελήνην και τα λοιπα άςρα τον ήλιον έξομοιώσαι (l. - ειν) πάντα έαυτῷ και μεταβαλεϊν είς έαυτόν.
- 5) NUMEN. b. EUS. pr. ev. XV, 19: (ή κοινή φύσις) ἐπανελθύσα είς τόν πρώτον δηθέντα λόγον και είς την άνάςασιν έκείνην την ποιδοαν ένιαυτόν τόν μέγιςον ... διά τάξιν άφ' οίας διακοσμείν ώσαύτως ήρξατο κατά λόγον πάλιν την αύτην διεξαγωγήν ποιείται τών τοιύτων περιόδων έξ αϊδίε γινομένων ακαταπαύσας. Nach NEMES. nat. hom. c. 38 S. 147 tritt die exavigouous ein, wenn alle Planeten wieder denselben Stand haben, den sie zu Anfang hatten. Derselbe sagt, was auch M. AUBEL VII, 19 und CHRYSIPP b. LACTANZ Instit. VII, 23 bestätigt, jede neue Welt entspreche den früheren so genau, dass in ihr dieselben Menschen in den gleichen Verhältnissen u. s. f. leben, wie früher; die weitere Behauptung des Nemes. jedoch, dass die Götter desshalb von den früheren Weltperioden her den ganzen Verlauf der folgenden kennen, ist offenbar unrichtig, da auch die Götter, mit Ausnahme des Einen Urwesens, mit der Welt untergehen; s. u. PLUT. De Ei ap. D. 9 führt die Meinung an, dass die ennugwous in ihrer Dauer dem Drittheil einer Weltzeit gleichkomme.
- 4) Nach PRILO incorruptib. mundi S. 947, C. Hösch. behauptete ausser Posidonius und seinem Lehrer Panätius (von welchem diess auch DIOG. VII, 142 angiebt) schon Boëthus, in Abwei-

Was sich in der Bildung und Auflösung der Welt thatsächlich bewährt, die Unselbständigkeit aller besonderen Existenz, die unbedingte Unabhängigkeit aller Dinge von dem allgemeinen Gesetz und dem Lauf des Weltganzen, das ist überhaupt der leitende Gesichtspunkt für die stoische Weltansicht. Alles in der Welt erfolgt vermöge eines natürlichen und unabänderlichen Zusammenhangs von Ursachen und Wirkungen, so wie es die

chung von der sonstigen Lehre der Schule, die Ewigkeit der Welt. Derselbe fügt bei, auch Diogenes von Seleucia sei in seinen spätern Jahren dieser Meinung beigetreten; ebenso soll nach ABIUS DIDYMUS b. EUS. praep. ev. XV, 18 Zeno von Tarsus die Weltverbrennung unerweislich gefunden haben. Doch erleiden diese Angaben einige Beschränkung; können wir auch darauf kein Gewicht legen, dass Cio. N. D. II, 46, 118 von Panätius nur sagt, addubitare dicebant, so scheint dagegen die Angabe Philo's in Betreff des Posidonius auf einem Irrthum zu beruhen: Diog. a. a. O. führt diesen ausdrücklich unter den Zeugen für die Weltverbrennung auf, und diess bestätigt die Notiz bei PLUT. pl. phil. II, 9. STOB. Ekl. I, 390. Eus. pr. ev. XV, 40, dass er ausser der Welt nur so viel leeren Raum angenommen habe, als für die Welt nöthig sei, um sich bei der exnopwois darein aufzulösen. Auch Antipater hielt nach Diog. a. a. O. an der letzteren fest. Was die Auflösung der Welt in's Leere betrifft, die a. d. a. St. den Stoikern allgemein beigelegt wird, so ist sie ohne Zweifel von der Verdünnung und Ausbreitung des Stoffs nicht verschieden, welche auch PHILO a. a. O. S. 956 Df. als allgemeine stoische Lehre kennt; RITTER III, 599. 703 sucht daher hier wohl ohne Grund eine Missdeutung der ächten stoischen Lehre. Eher könnte man SENECA's Annahme eines Weltuntergangs durch Wasser, neben dem durch Feuer, (nat. qu. III, 28 f.) für eine blosse Privatmeinung halten, doch schreibt sie auch Diog. VII, 144 der stoischen Schule zu. Ihr Sinn ist wohl nach dem oben angeführten Grundsatz zu bestimmen, dass die Verwandlung in Feuer den gleichen Weg gehe, wie die Entwicklung aus dem Feuer: die Erde geht erst in den flüssigen und dann in den feurigen Zustand über. - Wie HREEL Gesch. d. Phil. II, 391 läugnen, und Schleißemachen Gesch. der Philos. S. 129 wenigstens bezweifeln kann, dass die Stoiker eine periodische Weltverbrennung im eigentlichen Sinn gelehrt haben, ist Angesichts der angeführten Stellen unbegreiflich.

83

6 \* Google

Natur und das Gesetz des Ganzen fordert. Diese ausnahmslose Nothwendigkeit alles Seins und Geschehens wird in dem Begriff der είμαρμένη ausgedrückt 1). Ihrem physischen Grunde nach ist die einapnen nichts Anderes, als das Urwesen selbst, der Alles durchdringende und bewirkende Hauch, das künstlerische Feuer oder die Weltseele<sup>2</sup>); sofern aber die Wirksamkeit dieses Wesens eine durchaus vernunft- und gesetzmässige ist, so kann sie ebenso auch als die Vernunft der Welt, als das Gesetz alles Geschehens, als die vernünftige Form des Weltlaufs bezeichnet werden<sup>3</sup>). Als der Grund der natürlichen Bildungen gedacht, heisst das Urwesen, oder das allgemeine Gesetz, die Natur, als der Grund der zweckmässigen Welteinrichtung und Weltentwicklung, die Vorsehung<sup>4</sup>); dasselbe wird populärer Zeus oder der Wille des Zeus genannt und in diesem Sinne gesagt, dass nichts ohne

- 1) Drog. VII, 149: καθ' είμαρμένην δέ φασι τα πάντα γίνεσθαι Χρύσιππος u. s. w. A. GELL. VI, 2, 3: (Chrysippus) in köro περὶ προνοίας quarto είμαρμένην esse dicit φυσικήν τινα σύνταξιν τῶν ὅλων ἐξ ἀἰδίου τῶν ἐτέρων τοῖς ἐτέροις ἐπακολουθέντων καὶ μετὰ πολὺ μὲν οἶν ἀπαραβάτου οὕσης τῆς τοιαὐτης συμπλοκῆς. Andere, nicht wesentlich abweichende Definitionen der είμαρμένη b. Diog. a. a. O. PLUT. pl. pb. I, 27. 28. Sros. Ekl. I, 178 f. vgl. auch, was früher über die Begriffe der Gottheit und des Verhängnisses beigebracht wurde und SES. nat. qu. II, 35 f. de prov. c. 5: irrevocabilis humana pariter ac divina eursus vehit.
- 2) Die Belege wurden schon früher beigebracht. Vgl. auch M. AUNKL IV, 40: ώς έν ζώον τον κόσμον μίαν έσίαν και ψυχήν μίαν ἐπίχον συνεχώς έπινοείν.
- 3) Daher die Definition der εἰμαρμένη von Chrysipp (b. Ριυτ. pl. ph. 1, 28 u. STOB. Ekl. 1, 180 gleichlautend): εἰμαρμένη ἐζίν ė τοῦ κόσμου λόγος ἡ λόγος (Plut. νόμος) τῶν ἐν τῷ κόσμῳ προνοία διοικουμένων ἡ λόγος καθ ὅν τὰ μὲν γεγονότα γέγονε τὰ δὲ γιγνόμενα γίγνεται τὰ δὲ γενησόμενα γονήσεται. Statt λόγος, bemerkt Stob., setze Chrysipp auch ἀλήθεια, αἰτία, φύσις, ἀνάγυη u. A. Ueber den κοινις λόγος a. auch Plut. St. rep. 34. ΚΙΒΑΣΤΕ. hymn. in Jov. (b. STOB. Ekl. I, 30) V. 12. 24. 58.
- 4) Dass übrigens alle diese Begriffe in einander fliessen, ist schon früher bemerkt worden.

diesen Willen geschehe '). In ihrer Wirkung als bildende Naturkraft führt die allgemeine Vernunft auch den Namen des  $\lambda \dot{o} \gamma os \sigma mequarenois;$  sie heisst so zunächst in Beziehung auf das Weltganze, sofern sich bei der Weltbildung Alles aus dem Urfeuer, wie aus einem Samen, mit innerer Gesetzmässigkeit entwickelt, sofern daher das Urfeuer oder die Vernunft den Keim von Allem in sich enthält<sup>2</sup>); in demselben Sinn ist aber auch von den in der Natur oder der Gottheit enthaltenen  $\lambda \dot{o} \gamma ot \sigma mequarenoit als einer Viel$ heit die Rede, und in der Lehre vom Menschen kommen $die <math>\lambda \dot{o} \gamma ot \sigma mequarenoit als ein Theil der Seele vor, den wir$ uns wohl in einem ähnlichen Verhältniss zur Einzelseele $denken müssen, wie jene erstgenannten <math>\lambda \dot{o} \gamma ot \sigma mequ. zur$ Weltseele<sup>3</sup>). Wir haben daher unter diesem Namen über-

 PLUT. C. not. 34: εἰ δὲ, ὥς φησι Χρύσιππος, ἐδὲ τοὐλάχιστὸν ἐξι τῶν μερῶν ἔχειν ἅλλως ἀλλ ἢ κατὰ τὴν Διὸς βούλησιν u. s. w. vgl. St. rep. 34 (gleichfalls aus Chrýsipp): ἐδὲν γάρ ἐςιν ἄλλως τῶν κατὰ μέρος γενέσθαι, ἐδὲ τοὐλάχιστον ἀλλ ἢ κατὰ τὴν κοικὴν φύσιν καὶ κατὰ τὸν ἐκείνης λόγον u. ebd. 47, 8. ΚΙΚΑΠΤΕ.hymn.V.15: ἐδἐ τι γίγεται ἔργον ἐπὶ χθονλοοῦ δίχα, δαῖμον,

καμτα.hymil. V. 15: εσέ τι γίγνεται έργον έπι χθονίσου σίχα, σαϊμόν, ἕτε κατ' αιθέριον θείον πόλον έτ' ένι πόντφ, πλην όπόσα φέζουσι κακοί σφετέρησιν άνοίαις.

Auf die letztere Beschränkung werden wir später noch zurückkommen.

- 2) M. s. die oben angeführten Stellen aus Droe. VII, 136. STOR. Ekl. I, 414 (vgl. Eus. pr. ev. XV, 15), u. ebd. S. 372. SEXT. Math. IX, 101 (nach Zeno): τὸ προϊέμενον σπέρμα λογικῶ καὶ αὐτὸ λογικόν ἐςιν, ὁ δὲ κόσμος προϊέται σπέρμα λογικῶ Μ. ΑυθΕΙ. IV, 14: ἐναφανισθήσῃ τῷ γεννήσαντι, μᾶλλον δὲ ἀναληφθήσῃ εἰς τὸν λόγον αὐτοῦ τὸν σπερματικὸν κατὰ μεταβολήν. Ebd. c. 21.
- 5) PLUT. pl. ph. I, 7, 17: die Stoiker definiren die Gottheit als πυρ τεχνικόν έμπεριειληφόε πάντας του σπερματικός λόγους. Μ. Αυππι ΙΧ, 1: ώρμησεν [ή φύσις] ἐπὶ τήνδε τὴν διακόσμησιν συλλαβῦσά τινας λόγους τῶν ἐσομένων καὶ δυνάμεις γονίμους άφορίσασα u. s. w. Ebd. VI, 24. D106. VII, 148: ἔςι δὲ φύσις ἕξις ἐξ αὐτῆς κινουμένη κατὰ σπερματικούς λόγους u. s. w. Ebd. 157: μέρη δὲ ψυχῆς λέγουσιν ἀπτώ, τὰς πέντε αἰσθήσεις καὶ τὸς ἐν ήμῖν σπερματικός λόγους καὶ τὸ φωνητικόν καὶ τὸ λογιςικόν. Aus dem Folgenden (§. 158 f.) erhellt, dass die Stoiker das in

haupt die schaffende und gestaltende Naturkraft zu verstehen, welche theils in ihrer Einheit das Universum, theils in ihren einzelnen Ausflüssen die Einzeldinge hervorbringt; diese Kraft wird der stoischen Metaphysik gemäss zugleich als der Urstoff oder der materielle Keim der Dinge vorgestellt; ebenso ist sie aber andererseits die Form derselben, oder das ihre Form und Beschaffenheit bestimmende Gesetz, nur dass man sich die Form nicht abgelöst vom Stoffe denken darf: wie der Luft- und Feuerstoff des Urwesens als solcher die Weltvernunft und die Weltseele, das formende und bildende Element ist, so ist auch in den Samen der Einzelwesen die luftartige Substanz, in welcher die Stoiker das eigentliche σπέρμα suchten, an sich selbst der Seelenkeim, ans welchem sich das betreffende Wesen nach einer inneren Gesetzmässigkeit entwickelt. Nur diese seine innere Form ist in jedem Ding das Bleibende bei dem beständigen Wechsel der Stoffe 1), nur in ihr liegt auch die Identität des Weltganzen, denn die Materie desselben ist in einem unaufhörlichen Uebergang aus einer Form in die andere begriffen<sup>2</sup>), nur das allgemeine Gesetz dieses Processes,

der Samenfeuchtigkeit enthaltene  $\pi \nu \epsilon \bar{\nu} \mu a$ , einen Ableger der See. Iensubstanz, für den eigentlichen Zeugungsstoff hielten.

1) Srob. Ekl. I, 434 nach Posidonius: την ούσίαν ἕτ' αύξεσθαι έτε μειδοθαι κατά πρόσθεσιν η άφαίρεσιν, άλλά μόνον άλλοιδοθαι... έπι δε τών ίδίως ποιών, οίον και Λίωνος και Θέωνος, και αυξήσεις και μειώσεις γίνεσθαι · διο και παραμένειν την έκάσου ποιότητα άπο της γενέσεως μέχρι της άναιρέσεως .... καθόλου ἕν νομίζειν τες αύτες ήμας είναι ταϊς έσίαις άπίθανον είναι φαίνεται, denn die έσία des Einzelnen sei vor und nach ihm selbst vorhanden; ebenso bleibt aber umgekehrt die Individualität, während die έσία sich verändert; PLUT. c. not. 44: τας έν μέρει πάσας έσίας δείν και φέρεσθαι τα μέν έξ αύτῶν μεθιείσας τα δε ποθέν έπιόντα προςδεχομένας. Die έσία bezeichnet hier das Substrat oder die Materie, die ποιότης, wie wir bereits wissen, das pneumatische, wirkende Element.

2) M. vgl. ausser dem, was vorbin über die Geschichte der Welt

Digitized by Google

· 86

welches der stoischen Metaphysik freilich mit dem Urstoff oder der eigenschaftslosen Materie zusammenfällt, bleibt unverändert Ein und dasselbe.

Als das Erzeugniss der Einen göttlichen Kraft ist nun die VVelt ihrer Form nach organische Einheit, ihrer Beschaffenheit nach vollkommen. Die Einheit der VVelt, eine von den Unterscheidungslehren der Stoiker gegen die Epikureer, folgte unmittelbar aus der Einheit des Urstoffs und der Urkraft; im Besonderen wurde sie aus dem Zusammentreffen  $(\sigma \nu \mu \pi a' \partial e \iota a)$  irdischer und siderischer Erscheinungen bewiesen<sup>1</sup>). Ihre Vollkommenheit

angeführt worden ist, namentlich die Theorie vom Uebergang der Elemente in einander b. Sros. Ekl. I, 314. EPIER. fr. 134 Schweigh. Mit der Lehre vom Fluss aller Dinge hängen die stoischen Behauptungen über die unendliche Theilbarkeit der Körper, des Raums und der Zeit zusammen, welche wir aus PLUT. c. not. 38. 41. SEXT. Math. X, 142. DIOS. VII, 150 f. Sros. Ekl. I, 344 kennen lernen: es darf keine Grenze des Wechsels, daher keine untheilbare Grösse geben. Ueber den Fluss aller Dinge s. auch M. AUBEL II, 3. VII, 19. IX, 19. 28 f. u. A.

1) SETTUS Math. 1X, 78 f .: Tur ouparour ta per isu noupera, τα δε έκ συναπτομένων τα δε έκ διεςώτων . . . έπει ούν και ό κόσμος σώμά έςιν, ήτοι ήνωμένον έςὶ σώμα ή έχ συναπτομένων ที่ อีน อิเงรณ์รณร อีรอ อิธิ อีน อบรลสรอนอรบพร อีรอ อัน อิเงรณ์รณร, พร δείανυμεν έκ των περί αυτόν συμπαθειών κατά γάρ τάς της σελήνης αύξήσεις και φθίσεις πολλά των τε έπιγείων ζώων και θαλασσίων φθίνει τε και αύξεται, αμπώτεις τε και πλημμυρίδες (Ebbe und Fluth) περί τινα μέρη της θαλάσσης γίνονται. Ebenso treffen die Veränderungen in der Atmosphäre mit dem Auf- und Untergang von Gestirnen zusammen. 'Et wv ovuqavit, ori hva-אוֹיטי דו כשאם אמטלבקאצי ל אלסעטר, להו אלי אאף דשי לא סטאמדנםμένων ή διεςώτων & συμπάσχει τα μέρη αλλήλοις. Drog. VII. 140: ἐν δὲ τῷ πόσμφ μηδέν είναι κενόν άλλ' ήνῶσθαι αὐτόν, τύτο γάρ άναγκάζειν την τών έρανίων πρός τα έπίγεια σύμπνοιαν nai ourtorlar, wofür sich Diog. hier und §. 143 auf Zeno, Chrysipp, Posidonius u. A. beruft. ALEX. APHB. de mixt. 142, a med. : ήνοισθαι μέν ύποτίθεται [Χρύσιππος] την σύμπασαν έσίαν πνεύματός τινος διά πάσης αυτής διήκοντος, ύφ' έ συνάγεται τε και συμμένει και συμπαθές έςων αύτῷ το παν. (80 ist nämlich zu suchten die Stolker nach dem Vorgang früherer Philésophen, theile aus dem Gesichtspunkt der Schönheit, theils aus dem der Zweckmässigkeit darzuthun; auf den ersteren weist uns Chrysipp mit der Behauptung, dass die Natur viele Thiere um ihrer Schönheit willen hervorgebracht habe, den Pfau z. B. wegen seines Schwanzes <sup>1</sup>),

lesen, indem fortgefahren wird : των δε μιγνυμένων εν αντή σωμάτων u. s. w. : der Aldinische Text hat das sinnlose : avru. to πάντων δέ u. s. w.) Vgl. EPIRTET Diss. I, 14, 1 f. M. AUREL IV, 40. XII, 30. Cic. N. B. II. 7. 19. 11, 29, wo namentlich auch die Uebersinstinamung in der Bewegung sämmtlicher Gestirne als Beweis für die Einheit der Welt hervorgehoben wird. Man sieht aus diesen Stellen, um was es sich für die Stoiker bei dem Streit über die Einheit der Welt handelt, nämlich nicht blos um die abstrakte Möglichkeit weiterer Welten ausser der Gesammtheit dessen, was wir wahrnehmen, sondern um die bestimmtere Frage, ob die uns eichtbaren Himmelskörper unter einander und mit der Erde in einem wesentlichen Zusammenhang stehen, Ein organisches Ganzes (Luov Dios. VII., 143 u. A.) bilden. Ebenso erläutert sich aus dem Angeführten der Begriff der ouµπadena. Unter der Sympathie verstehen die Stoiker nicht den magischen Zusammenhang, welche der neuere Sprachgebrauch mit diesem Wort bezeichnet, sondern das naturgemässe Zusammentreffen gewisser Erscheinungen in den verschiedenen Theilen der Welt, den consensus, die cognatio, conjunctio naturae, durch welche der Ausdruck von Cic. N. D. III, 11, 28. Divin. II, 15, 34. 69, 142 erklärt wird. In diesem Sinne führt noch M. AUREL IX, 9 aus, dass Alles dem Verwandten zustrebe, das Feuer nach oben, die Erde nach unten, dass Thiere und Menschen Gemeinschaft unter einander suchen, und zwischen dem höchsten Wesen, den Gestirnen, sogar eine Erwois en diegynorwy, eine ouumafteia er dissours stattfinde. Auch die letztere Bemerkung geht noch nicht wirklich über den Begriff des natürlichen Zusammenhangs hinans, doch bildet sie bereits die Brücke zu der späteren, neuplatonischen Vorstellung von der Sympathie als einer nicht mehr physikalisch, sondern nur aus psychischen Zusammenbängen erklärbaren Wirkung in die Ferne. Auch Erizus, b. Diog. X, 50 gebraucht ouunadoua von einer natürlichen Verbindung, dem Zusammenhang zwischen den einzelnen Theilen eines Körpers.

1) PLUT. St. rep. 21, 36. (vgl. Cic. Fin. III, 5, 18): γράψας τοίνυν έν τολε περί φύσεως, ότι πολλά των ζώων ένεκα χάλλους ή φύσις

85

und Mark Aural mit dem Satze 1), dass auch das Zufällige und solbst das scheinbar Hässliche oder Abschreekende in der Natur seinen eigenthümlichen Reiz habe; der andere tritt nicht blos in einzelnen Acusserungen<sup>2</sup>) hervor, sondern die stoische Naturbetrachtung trägt überhaupt, aus ähnlichen Grüuden wie die sokratische, wegen des vorberrschend praktischen Standpunkts und Interesses dieser Schule, einen wesentlich teleologischen Charakter. Wie ihr die Zweckmässigkeit der Welteinrichtung, dem früher Bemerkten zufolge, der hauptsächlichste Beweis für das Dasein einer Gottheit war, so sollte sich umgekehrt das Walten der Gottheit in der Welt vor Allem durch die Beziehung alles Endlichen auf Einen höchnten Zweck beurkunden. Diese Zweckbeziehung fassten die Stoiker zupächst, wie Sokrates, allerdings sehr äusserlich, wenn sie ausführten, dass jedes Ding in der Welt einem andern zuliebe geschaffen sei, die Pflanzen zur Nahrung der Thiere, die Thiere zur Nahrung und sum Dienste des Menschen<sup>3</sup>), die ganze Welt um der Menschen und der Götter willen,4); indem sie nun aber weiter

driveze, φιλααλούσα και χαίρουσα τη ποικιλία, και λόγον έπειπών παφαλογώτατον, ώς ό ταιάς ότεκα της ύρας γόγονε δια το κάλλος αύτης u. s. w. Ebendabin gehört der stoische Satz (Cic. Acad. qu. II, 26. SEN. ep. 113), dass keine zwei Dinge sich völlig gleich seien.

- Wie das, was PLUT. St. rep. 52 aus Chrysipp über den Nutzen der Hähne und Cic. N. D. II, 64, 160 FIS. V, 13, 38. PORPH. de abstin. H1, 20. aus demselben über die Bestimmung der Schweine anführt. Vgl. auch EPINT. Diss. II, 8, 6 f. Mehreres der Art wird uns sogleich in der Theodices begegnen.
- 3) M. s. die vorige Ann. und Cro. N. D. II, 14, 37: scite enim Chrysippus: ut clypei causa involucrum, vaginam autem gladii, sic praeter mundum cetera oninia aliorum causa esse generata, ut eas fruges et fructus, quos terra gignit, animantium causa, animontes autem hominum, ut equum vehendi causa, arandi bovem, venandi et custodiendi canem. Sehr ausführlich wird dieser Gesichtspunkt b. Cro. a. a. O. c. 65 f. von dem Stoiher entwickelt.
- 4) So die früher aus Droc. VII, 138. Sros. Ekl. I, 444 angeführten

<sup>1) -/</sup>III, 2.

fragten, wozu denn die Menschen und die Götter da seien, so mussten sie nothwendig an einen Pankt kommen, auf dem sie über die relativen Zweckbeziehungen zu der Idee eines absoluten Zwecks hinausgeführt wurden. Diesen konnte aber ein System, welches dem Menschen die unbedingteste Unterordnung unter das Ganze zur Pflicht macht, um so weniger auf den Menschen beschränken, je weniger überhaupt die Vorstellung eines auf den Einzeinen als solchen gerichteten göttlichen Waltens in ihm Raum fand <sup>1</sup>). Die Menschen und die Götter selbst sollten daher um ihrer wechselseitigen Gemeinschaft, also um eines objektiven Zwecks willen da sein<sup>2</sup>). Oder, wie philosophischer gesagt wird: die Bestimmung des Menschen ist die Betrachtung und Nachahmung der Welt, er selbst hat nur als ein Theil des Ganzen seine Bedeutung, nur dieses Ganze ist vollkommen und ist Selbstzweck<sup>3</sup>). So hebt sich die Aeusserlichkeit der stoischen Teleologie wenigstens schliesslich noch in eine wahrhaft philosophische Idee auf.

Je nachdrücklicher aber diese Vollkommenheit des Universums von den Stoikern betont wird, um so weniger können sie auch die Anfgabe umgehen, die Vereinbarkeit derselben mit den mancherlei Uebeln in der Welt darzuthun. Sie sind auch wirklich durch die Aufmerksamkeit, welche sie dieser Frage zuwandten, die Schöpfer der später sogenannten Theodicee geworden<sup>4</sup>). Die Richtung,

- 1) SED. nat. qu. II, 46: singulis non adest [Jupiter], sed signum et vim et causam dedit omnibus.
- 2) S. die vorletzte Anm.
- 3) Cic. N. D. II, 14, 37: ipse autem homo ortus est ad mundum contemplandum et imitandam, nullo modo perfectus, sed est quaedam particula perfecti. Sed mundus quoniam omnia complexus est, nec est quidquam, quod non insit in eo, perfectus undique est.
- 4) Wir sehen diess aus den verhältnissmässig reichhaltigen Nach-

90

Definitionen des xósµos. A. GRLL. VI, 1, 1. Crc. Fin. III, 20, 67: praeclare enim Chrysippus, cetera nata esse hominum causa et Deorum, eos autem communitatis et societatis suae. Ders. N. D. II, 53, 133. 62, 154 ff. Off. I, 7, 22.

in weicher sich diese su bewegen hatte, war thnen durch ihr ganzes System vorgezeichnet. Sofern dieses System alles Einzelne dem Gesetz des Ganzen unterordnet, waren die Klagen über das Uebel in der Welt im Allgemeinen mit der Bemerkung zurückzaweisen, dass auch die Unvolikommenheit des Einzelnen zur Volikommenheit des Ganzen nothwendig sei '); dieser Satz konnte aber in der weiteren Ausführung verschieden gefasst werden, je nachdem jene Nothweudigkeit unter den physikalischen oder unter den teleologischen Gesichtspunkt gestellt wurde. In dem erstern Fall wurde das Uebel als eine Naturnotiiwendigkeit, in dem andern als die Bedingung oder das Mittel für die Verwirklichung des Guten gerechtfertigt. Beide Gesichtspunkte begegnen sich bei den drei Hauptfragen der Theodicee, nach dem physischen Uebel, nach dem moralischen Uebel, und nach dem Verhältniss der äusseren Zustände zu der sittlichen Würdigkeit. Das erste von diesen, das physische Uebel, konnte den Stoikern um so weniger zum Anstoss gereichen, da sie dasselbe, wie wir in der Ethik finden werden, gar nicht als ein wirkliches Uebel anerkannten; es genügte daher für sie, wenn sie nachwiesen, dass die Uebel dieser Art, wie z. B. die Krankheiten, aus natürlichen Ursachen mit Nothwendigkeit hervorgehen, und nur als die unvermeidliche Folge zweckmässiger Einrichtungen von der Natur geordnet seien<sup>2</sup>); doch unterliessen sie es nicht, auch auf den

richten über die stoische Theodicee. Dass namentlich Chrysipp vielfach περί τῶ μηδέν έγκλητὸν είναι μηδέ μεμπτὸν κόσμω geschrieben hatte, sagt PLUT. St. rep. 37.

S. die vorletzte Anm. und Chrysipp b. PLUT. St. rep. 44, 6: τέλεον μέν ὁ κόσμος σῶμά ἐζειν, ἐ τέλεα δὲ τὰ τῦ κόσμου μέρη τῷ πρὸς τὸ ὅλον πως ἔχειν καὶ μὴ καθ' αὐτὰ εἶναι. Vgl. auch den Satz b. PLUT. solert. anim. c. 2, 9, dass die Thiere ohne Vernunft sein müssen, weil dem Vernünftigen Vernunftloses entgegengesetzt sein müsse.

<sup>2)</sup> GELL. VI, 1, 7 ff.: Chrysipp handelte in seiner Schrift neol noo-

Natzen maacher uatürlicher Uebel, hinzudeuten <sup>1</sup>). Schwiewiger war für die Stoiker, wie für Andere, die Rechtfertigung des moralischen Uebels. Die Verantwortlichkeit für dasselbe von der Gottheit oder dem Naturgesetz auf den Menschen zu wälzen, war ihnen durch ihren Determinismus verboten; wenn sie! daher diesen Ausweg auch nicht ganz verschmähen, eine Mitschuld der Gottheit am Bösen längnen, und auf den freien Willen und die Absieht der Menschen verweisen<sup>2</sup>), so treffen sie doch darin mit andern deterministischen Systemen zusammen, dass diess nicht ihr letztes Wort ist<sup>2</sup>). Die eigentliche

voias (wohl seinem Hauptwerk über diese Fragen) unter Anderem auch darüber: si ai toiv avo pointur vosoi sata oposs yivortas: Existimat autem non fuisse hoc principale naturas consilium, ut faceret homines morbis obnoxios ... sed cum multa, inquit, atque magna gigneret pareretque aptissima et utilissima, alia quoque simul agnata sunt incommoda ils ipsis, quae faciebat cohaerentia: eaque non per naturum sed per seguelas quasdam necessarius factu disit, quod ipse appellat zatà παραχολέθησιν ... proinde morbi quoque et aegritudines partae sunt dum salus paritur, Vgl. PLUT. de an. procr. 6, Schl.

 So erörtert Chrysipp b. PLUT. St. rep. 21, 5 den Nutzen der Wanzen und der Mäuse für den Menschen, und ebd. 32, 2 sagt er, die Kriege dienen der Welt ebenso, wie die Aussendung von Kolonien den Staaten, als ein Mittel gegen Uebervölkerung. Aehnlich M. AUREL VIII, 50, in Beziehung auf Unkraut u. dgl.: die Abfälle im Haushalt der Natur haben auch benützt werden müssen.

2) ΚΙΒΑΝΤΗ. hymn. v. 17 (s. 0.) PLUT. St. rep. 53: Chrysipp sagt ώς τῶν αἰσχοῶν τὸ ∂εῖον παραίτιον γίνεσθαι ἐκ εὕλογόν ἐςιν u. s. w. Ders. b. GELL. VL 2, 7 ff.: guanquam ieu sit, at ratione guudam necessario principali coacta atque connexu sint fato omnia, ingenia tamen ipsa mentium nostrarum perinde sunt fato obnoxia, ut proprietas corum est ipsa et gualitas... sua scaevitate et voluntario impetu in assidua delicta et in errores ruunt. Daher heisst es nachher in einer Stelle, die Gell. griechisch anführt: ὡς τῶν βλαβῶν ἐκάςοις παξ' αὐτοῖς γινομένων καὶ καθ ὁρμὴν αὐτῶν ἀμαρτανόντων το καὶ βλαπτομένων καὶ κατὰ, τὴν αὐτῶν διάνοιαν καὶ πρόθεσιν.

. 5) Wie diess im Grunde Chrysipp selbst anerkennt, wenn er b. GELL-

Digitized by Google

98

5.....

Lösung der Schwierigkeit liegt vielmehr für sie theils darin, dass auch die Gottheit nicht im Stande war, die menschliche Natur frei von Fehlern zu erhalten <sup>1</sup>), theils darin, dass das Böse um des Guten selbst willen, als das Gegenghied zum Guten nothwendig war<sup>2</sup>), und dass es selbst von der Gottheit in seinen Erfolgen zum Guten gelenkt wird <sup>3</sup>). Auch die dritte Frage, die nach dem Verhältniss der Würdigkeit zur Glückseligkeit, hat den Scharfsinn Chrysipps und seiner Nachfolger beschäftigt. Sie ganz abzuweisen hätte ihrer sonstigen Teleologie nicht entsprochen; und wirklich wohlen sie auch einem Theil der äusseren Uebel als göttliche Strafe betrachtet

a. a. O. sagt, auch das sei vom Verhängniss bestimmt, dass Soblechte irren und fehlen, und den Menschen hiebei dem abwärts rollenden Stein vergleicht, den ja auch seine eigene Schwere bewege.

- CHRYSIPP b. PLUT. St. rep. 36: κακίαν δὲ καθόλου ἄφαι ἔτι δυνατόν ἐζιν ὕτ. ἔχιι καλύϊς ἀρθήναι. Ders. b. Gult. VI, 1, Schl.: wie die Hrankheiten als Nebenfolge aus der menschlichen Natur hervorgeben, sie herele, inquit, dum virtus hominibus per consilium naturae gignitur vitiu ibidem per affinitatem constrarium nata sunt.
- 2) Chrys. b. PLUT. St. rep. 35, 5 (c. not. 13, 2): γίνεται γές αὐτή πως [ή καπία] κατὰ τὸκ τῆς φύσεως λόγον καὶ ὕνα ὕτως εἰπω ἐκ ἀχρήσως γίνεται πρὸς τὰ ὅλα, ἐδὲ γὰο ῶν τάγαθὸν ἦν. c. not. 14: wie in der Homödie auch das Ungereinte zur Schönheit des Ganzen beitrage, ὕτω ψέξειας ῶν αὐτὴν ἐφ΄ ἐαυτῆς τὴν κακίαν τοῖς δ' ἄλλοιε ἐκ ἄχρησός ἐςιν. Achnlich M. Aunal VI, 42. Gall. VI, 1, 2: (Chrysippus) nikil cet prorsus istis, inquit, insubidius, qui opinantur, bona esse potuisse, si non essent ibidem mala: num cum bona mails contrariu sint, utraque necessum est opporite inter se es quasi mutuo adverso quaeque fulta nixu consistere: nullum adeo contrarium est sine contrario altero. Ohne Unrecht, Feigheit u. s. w. nicht zum Bewuestseia kommen.
- 5) Κεπαντα, hymp. 18 t alla où και τα περισσά ίπίζασαι άρτια θείναι nal nosμείν τα άποσμα και ό φίλα σοι φίλα έςίν όδε γάρ είς όν άπαντα συνήμμοκαι έσθλα κατοΐσιν,

ώσθ' ένα γίγνεσθαι πάντων λόγον αλέν έόντα.

wissen '); nur um so mehr musste sich ihnen aber die Forderung aufdrängen, die Erscheinungen, welche sich nicht unter diesen Gesichtspunkt stellen liessen, das Unglück tugendhafter und das Glück schlechter Menschen zu erklären. Diese Aufgabe scheint die Stoiker wirklich in einige Verlegenheit gesetzt zu hahen, wenigstens lauten ihre Antworten zum Theil sehr unbefriedigend '). Im Geiste des Systems lag jedoch nur die Eine Antwort, dass weder dem Guten ein wirkliches Uebel, noch dem Schlechten ein wirkliches Glück widerfahren könne, dass daher das Unglück von den Weisen theils als ein blosser Naturerfolg, theils als eine heilsame Uebung seiner sitt-

- 1) Ριυτ. St. rep. 35; τον θεόν κολάζειν φησί την κακίαν και πολλά ποιεϊν έπι κολάσει τῶν πονηρῶν . . ποτὲ μὲν τὰ δύξχρησα συμβαίνειν φησί τοῖς ἀγαθοῖς ἐχ ὥσπερ τοῖς φαύλοις κολάσεως χάριν ἀλλὰ κατ ἀλλην οἰκονομίαν ὥσπερ ἐν ταῖς πόλεσιν... [τὰ κακὰ] ἀπονέμεται κατὰ τὸν τῦ Λιὸς λόγον ήτοι ἐπὶ κολάσει ἢ κατ ἀλ. λην ἔχουσάν πως πρὸς τὰ ὅλα οἰκονομίαν. Ebd. c. 15: ταῦτά φησι τὸς θεὸς ποιεῖν ὅπως τῶν πονηρῶν κολαζομένων οἱ λοιποι ποιεῖν, wogegen am Anfang desselben Kap. die gewöhnlichen Vorstellungen von göttlichen Strafen, schwerlich im Widerspruch hiemit (wie Plut. will), lächerlich gemacht werden.
- 2) So sagt Chrysipp b. PLUT. St. rep. 57, 2 auf die Frage, wie man sich das Unglück Tugendhafter zu erklären habe : πότερον άμελουμένων τινών καθάπερ έν οικίαις μείζοσι παραπίπτει τινά - πίτυρα και ποσοί πυροί τινες τών όλων εξ οίκανομουμένων. ή δια τό καθίσασθαι έπι των τοιύτων δαιμόνια φαύλα έν οίς τω over ylvoveas dyxlyrtas authesas; ähnlich der Stoiker b. Cic. N. D. II, 66: magna Dii curant, parva negligunt - in einem so streng deterministischen System offenbar schlechte Auskünfte. Noch ungenügender lautet es, wenn SEN. benef. IV, 32 das unverdiente Glück schlechter Leute damit rechtfertigt, dass es ihnen um ihrer edeln Vorfahren willen zu Theil werde. Aber auch der triftigere Grund Chrysipps (PLUT. a. a. O.); noly nal to the avayans usuigdas (vgl. Sus. prov. 5: non potest artifes mutare materiam) stimmt nicht ganz zu dem Satze (PLUT. c. not. 34): ov yao n γε ύλη το κακόν έξ έαυτης παρέσχηκεν, άποιος γάρ έςι και πάσας ύσας δέχεται διαφοράς ύπό τε κινέντος αύτην και σχηματίζοντος อังชุง.

lichen Kräfte zu betrachten sel<sup>1</sup>), dass es nichts gebe, was nicht ein Stoff für vernünftiges Handeln werden könnte<sup>2</sup>); und hiemit liess sich auch die Annahme göttlicher Strafen durch den Satz verknüpfen, dass eben das, was dem Guten eine Kraftübung ist, von dem Schlechten als wirkliches Unglück, und insofern als Strafe empfunden werde; doch ist uns nicht überliefert, ob den angeführten Andeutungen Chrysipps wirklich dieser Sinn zu Grunde liegt.

3. Das Einzelne der stoischen Naturlehre ist im Vergleich mit diesen allgemeinen Betrachtungen wenig ausgeführt, und zeigt mit Ausnahme der Psychologie nur geringe Eigenthümlichkeiten. Als bezeichnend ist in dieser Hinsicht namentlich die Vernachlässigung der organischen Physik zu bemerken: das Einzelleben hat für den Stoiker nicht das gleiche Interesse, wie die kosmischen Processe, in denen sich ihm die Abhängigkeit alles Einzelnen von dem Ganzen darstellt. —

1) Der Ausführung dieses Gedankens ist Seneca's Schrift de providentia gewidmet. Die Gründe, durch welche in dieser Schrift das äussere Unglück tugendhafter Leute mit der göttlichen Weltregiorung in Einklang gebracht wird, sind im Wesentlichen diese: 1) dem Weisen kann kein wirkliches Uebel zustossen, denn er ist als solcher gegen alle äusseren Schicksale gewaffnet, und kann nichts vom Schicksal erdulden, was er nicht aus sittlichen Gründen auch sich selbst zufügt (c. 2. 6); 2) das Unglück ist daher für ihn nur eine erwünschte Uebung seiner Kräfte, ein göttliches Erziehungsmittel, denn nur im Unglück bewährt sich die Tugend; ein Held im Kampf mit dem Schicksal ist ein spectaculum Deo dignum (c. 1. 2-4); 3) das Unglück der Rechtschaffenen zeigt, dass der äussere Zustand weder ein Gut noch ein Uebel ist (c. 5): 4) endlich ist Alles eine natürliche Folge natürlicher Ursachen (c. 5). Vgl. auch EPIRT. Diss. III, 17. I, 6, 37. I, 24 1 u. A.

2) M. AUBRL VIII, 58: δν τροπόν ἐκείνη [ή φύσιε] πῶν τὸ ἐνισάμενον καὶ ἀντιβαῖνον ἐπιπεριτρέπει καὶ κατατάσει εἰς τὴν είμαρμένην καὶ μέρος ἑαυτῆς ποιεῖ, ὅτως καὶ τὸ λογικὸν ζῶον δύναται πῶν κώλυμα ὕλην ἑαυτẽ ποιεῖν καὶ χρῆσθαι αὐτῷ ἐφ' οἶον ῶν καὶ ὕρμησεν.

Aus dem Urstoff liessen die Stoiker zuerst, wie wir bereits wissen, die Elemente sich bilden, deren Vierzahl sie, von Heraklit abweichend, festbielten; von den Elementen stellten sie Luft und Feuer als die wirkenden. Erde und Wasser als die leidenden Stoffe zusammen 1); im Besonderen bezeichneten sie das Feuer als das Warme, das Wasser als das Feuclito, die Luft als das Kalte, die Erde als das Trockene \*); nach ihrer grösseren oder geringeren Schwere sollte anch ihr Ort im Weltganzen bestimmt sein, indem sich die Erde in der Mitte befinden sollte, ihr zunächst das Wasser, dann die Luft, dann das Feuer<sup>3</sup>). Dass sie noch weitere Zwischenstufen zwischen den vier Elementen and nicht vielmehr blos verschiedene Mischungsverhältpisse derselben annahmen, ist zu bezweifeln 4). Die aristotelische Annahme des Acthers als eines besondern Stoffs neben den vier Elementen theilen sie nicht, doch kommen sie ihr mit der früher erörterten Unterscheidung des Urfeuers (das ja anch Aether genannt wird) von dem elementarischen Feuer sehr nahe. - Das Weltgebäude dachten sie sich nach alterthümlicher Weise zunächst an Aristoteles anknüpfend, als eine aus mehreren wm einander gelagerten Sphären bestehende Kugel<sup>5</sup>), die ebenso,

- 3) Dros. e. a. O. und §. 155, PLUT. pl. phik. I, 12, 5 vgl. St. rep. 42. 43, 7. Sros. Ekl. I, 446.
  - 4) Βιττκα III, 615 scheint sich zu der ersteren Annahme hinzuneigen, da uns aber immer nur von vier Elementen bei den Stoikern berichtet wird, so ist sie nicht wahrscheinlich. Nur das ist stoische Lehre, dass sich in den Stoffen, die wir wahrnehmen, die Elemente nie rein darstellen Szw. qu. nat. III, 40., und daher unsere Erde, Luft u. s. w. a parte potiori benannt werden (Sron. Ekl. I, 514: λέγεσθαι δέ πῦς το πυρῶδες πῶν καὶ ἀέρω πὸ ἐερῶdes καὶ ὁμοίως τὰ λοιπά). Gegen diesen Satz polemisirt ALEX. Apunop. de an. II. S. 148.
  - 5) Dios. VII, 140. 137. 155. PLUT. pl. phil. I, 6, 3. II, 2. Cic. N. D. II, 17 f. Sтов. I, 356. Weiteres in der vorletzten Anm.

<sup>1)</sup> PLUT. c. not. 49. NERES. nat. hom. c. 5. p. 72 s. o. vgl. auch

<sup>.</sup> SBN. qu. nat. III, 10.

<sup>1 2)</sup> Diog. VII, 187.

wie innerhalb ihrer die Erde, durch die allgemeine Schwerkraft in der Mitte des Raumes festgehalten werden sollte '); ausser der Welt sollte der unendliche leere Raum sein 2), den die Stoiker ebenso, wie den Ort, und die Zeit, zu dem Unkörperlichen rechneten <sup>3</sup>); wird dieser leere Raum in den Begriff der Welt miteingeschlossen, so wäre sie nicht als körperlich zu bezeichnen, andernfalls ist sie es <sup>4</sup>). Die verschiedenen Meinungen der Schule über den Sitz der weltbewegenden göttlichen Kraft sind hereits erwähnt worden.

Die einzelnen Naturdinge theilten die Stoiker in vier Klassen: das Unorganische, die Pflanzen, die Thiere, die vernünftigen Wesen. Bei den Wesen der ersten Klasse ist das, was sie zur Einheit zusammenhält, eine blosse  $\tilde{\epsilon}_{iii}$ , bei denen der zweite eine  $\varphi_{iiii}$ , bei der dritten eine Seele, bei der vierten eine vernünftige Seele<sup>5</sup>). Zu der

- 1) ZENO b. STOB Ekl. 1, 406. PLUT. Def. orac. 28.
- PLUT. St. rep. 44. c. not. 30. pl. phil. I, 18 f. Dios. VII, 140. STOB. Ekl. I, 382, wo such über den Unterschied von κενόν, τόπος, χώφα, vgl. hiezu ebd. S. 392. SEXTUS Pyrrh. 111, 124 ff. Math. X, 3.
- 5) DIOG. VII, 140 f. STOB. Ekl. I, 392. SEXTUS Math. X, 218 ff., 227 s. o. Sonst wird als eigenthümliche Lehre der Stoiker über Raum und Zeit nur ihre schon berührte Behauptung einer unendlichen Theilbarkeit derselben angeführt: SEXT. Math. X, 142. STOB. Ekl. I, 260. PLUT. c. not. 41. vgl. DIOG. VII, 150. Ueber den Begriff der Zeit s. DIOG. a. a. O. STOB. Ekl. I, 250. 256 ff. PLUT. pl. ph. I, 21.
- 4) Die Stoiker unterscheiden in dieser Beziehung (Sxxr. Math. IX, 332. Diog. VII, 143) zwischen dem ölov und dem  $\pi \tilde{a}v$ : jenes ist die Welt ohne das Leere, dieses mit demselben. Nur auf das  $\pi \tilde{a}v$  bezieht sich die Behauptung (PLUT. c. not. 30, 2), dass das All weder körperlich noch unkörperlich sei.
- 5) SEXT. Math, IX, 81: τῶν ἡνωμένων σωμάτων τὰ μὲν ὑπὸ ψελῆς ἔξεως συνέχεται τὰ δὲ ὑπὸ φύσεως τὰ δὲ ὑπὸ ψυχῆς· καὶ ἔξεως μὲν ὡς λίθοι καὶ ξύλα, φύσεως δὲ, καθάπερ τὰ φυτὰ, ψεχῆς δὲ τὰ ζῶα. Ριυτ. virt. mor. 12 u. M. Ausel VI, 14 fügen als Viertes τὰ ὑπὸ λογικῆς ψυχῆς συνεχόμενα hinzu. Ebenso Puilo Leg. alleg. 111,

Die Philosophie der Griechen, III. Theil.

ersten Klasse würden wir nun vor Allem die Himmelskörper rechnen; die Stoiker jedoch stellen diese, nach der gewöhnlichen Meinung der Alten, weit höher, indem sie dieselben mit Plato und Aristoteles für vernünftige und selige Wesen, für die göttlichsten und höchsten Theile der Welt halten<sup>4</sup>), eine Ansicht, die sich ihnen ausser der geordneten Bewegung der Gestirne<sup>2</sup>) schon aus der Annahme ergeben musste, dass dieselben aus feurigem oder ätherischem Stoffe bestehen<sup>3</sup>), der durch die Ausdünstungen der Erde und der Gewässer genährt

1091, D. Q. De. s. immut. 298, D. Die έξις und der νοῦς wird auch VII, 139 unterschieden, die φύσις und ψυχή PLUT. St. rep. 41. c. not. 46. GALEN Hipp. et Plat. V, 3. S. 184. qu. animi mores u. a. w. c. 4. S. 449 u. ö. Ueber den Begriff des ήνω-μένον s. SEXT. a. a. O. VII, 102. IX, 78; FABBICIUS E. d. St.; PETERSEN phil. Chrys. S. 55 ff. Dass übrigens die genannten vier Klassen nur ebenso viele Stufen Eines Naturlebens sind, liegt unmittelbar in der Lehre von der Einheit der Welt, und wird auch Bioe. VII, 138 f. vgl. SEXT. Math. IX, 84 gesagt.

- 1) STOB. Ehl. 4, 446. 66. 536. CIC. N. D. II, 15. 21. Acad. II, 37, 119. PLUT. St. rep. 41, 2 u. A. Zu dem Folgenden vgl. KBISCHE Forschungen u. s. w. I, 385 ff. VILLOISON in Osann's Ausgabe des COBNUTUS S. 517 ff.
- 2) Cac. N. D. H, 16. 21.
- 5) Cic. N. D. H., 15, 41 (nach Kleanthes): cum solis ignis similis eorum ignium sit, qui sunt in corporibus animantium, solem quoque animantem esse oportet et quidem reliqua astra, quae oriuntur in ardore coelesti, qui aether vel coelum nominatur. D106. VII, 144f. STOB. Ekl. 1, 518. 538. 554. (Dass der Stoff der Gestirtie bald Aether, bald Feuer, bald Feuer und Luft genannt wird, ist unerheblich). Da der Mond wegen seiner grösseren Erdnähe ein weniger reines Feuer haben soll (Droc. a. a. O. STOR. 1, 448. 564. PLUT. pl. ph. II, 25, 30. De fac. in luna c. 5), wogegen der Milchstrasse der reinste Stoff beigelegt wird (STOB. I, 576), so liessen die Stoiker wohl die Reinheit des Feuerstoffs mit der Entfernung zunehmen; auch die Dünste, von denen sich die Gestirne nähren, sollen sich ja im Aufsteigen verdünnen; Cic. N. D. II, 16, 43. An KRISCHE'S Annahme (S. 386, 388), dass Sonne und Mond das reinste Feuer haben, ist wohl nur das richtig, dass Kleanthes dieses der Sonne zuschrieb.

99

4.

werden sellte '). Was sonst über die astronomischen Ansichten der Steiker berichtet wird '), ist ohne bemerkenswerthe Eigenthämlichkeit. Von den übrigen Theilen der speciellen Physik haben sie die Meteorologie ausführlich behandelt <sup>5</sup>), ohne dass doch ihre Theorieen hierüber, so weit sie uns bekannt sind, ein philosophisches Interesse darböten. Dagegen scheinen sie die organische Physik, aus dem oben angedeuteten Grunde gegen die Lehre von den Himmelserscheinungen bedeutend zurückgesetzt zu haben <sup>4</sup>3, und nur im Zusammenhang mit der Anthropologie werden uns einige ihrer Behauptungen über die Thiere äberliefert <sup>6</sup>).

Es ist überhaupt erst die Lehre vom Meuschen, in welcher die stoische Physik wieder ein eigenthümliches Interesse gewinnt. Die Richtung dieser Lehre war durch die des ganzen Systems bestimmt. Wie sich dem Stoieismus aus seinem praktischen Grundsatz einer unbedingten Herrschaft der Vernunft eine Metaphysik ergeben hatte, welche den Gegensatz von Geist und Materie auf

- Cic. N. D. II, 15 f. 46, 118. 11I, 14, 37. DIOG. VII, 145. STOS.
   EM. 1, 532. 540. 554. Serm. 17, 43. PLUT. St. rep. 39. de Js. 44.
   , 34, 1A. Die ganze Vorstellung ist bekanntlich Heraklitisch, die nähere Bestimmung, dass die Sonne von den Dünsten des Meers genährt werde, der Mond von denen der süssen Wasser, die Sterne von denen der Erde, dient wohl nur zur Ausmablung.
- 2) Srob. Ekl. I, 446 f. 516. 552. 538 f. 554. 564. 576. Drog, VII, 144 ff. u. A. S. KRISCHE S. 388 ff. 434 f.
- 3) Den Beweis liefern die Angaben bei Sroeäus Ekl. II, 596 f. PLUT. pl. phil. III. u. A.
- 4) Vergl. auch Cic. Fin. IV, 5, 12 f.

1

5) Nach GALEN Hipp. et Plat. III. 118. V, 156. 170. Chart. SEXT. Pyrrh. I, 69. vgl. PLUT. solert. an. 6. 11, 5. sprachen die Stoiker den Thieren (obwohl ihnen CHETSIPP b. CHALCID. in Tim. f. 148 b ein ήγεμονικόν zugesteht), die ἐπιθυμία und den θυμὸς <sup>11</sup>ali, weil sie diese Vermögen beim Menschen aus der vernünftigen Seele ableiteten, damit stimmte es aber allerdings schlecht zusammen, dass Chrysipp nach SEXT. a. a. O. in dem Verhalten des Hundes einen unbewussten Schluss nachwise.

die Einheit der Kraft und des Stoffes zurückführte, so gieng aus demselben Grund eine Anthropologie hervor, die jede Mehrheit der wirkenden Kräfte läugnete, und alle Lebenserscheinungen aus dem vernünftigen Wesen des Menschen, als der Einen Grundkraft ableitete. Wie aber dort der Monismus den Stoikern nur durch Materialismus möglich geworden war, so wussten sie sich auch die Einheit des menschlichen Wesens nur durch die Voraussetzung zu erklären, dass die Seele selbst körperlicher Natur sei. Was mit dem Körper in Berührung und Wechselwirkung steht, sagen sie, das ist ein Körper, wie könnte also die Seele ein unkörperliches Wesen sein !)? Wir sehen ja aber auch, dass es nichts Anderes, als die Lebenswärme ist, der wir Leben und Bewegung verdanken 2), und ebenso zeigt die Erfahrung, dass sich geistige Eigenschaften auf dem physischen Wege der Zeugung fortpflanzen, dass es mithin ein körperliches Substrat sein muss, dem sie anhaften 3). Wie daher der Geist überhaupt nach stoischer Lehre nichts Anderes als der feurige flauch ist, so wird auch die menschliche Seele von unsern Philosophen bald als Feuer, bald als Hauch, bald genauer als der warme Hauch beschrieben 4), der sich in ähnlicher Weise durch den Körper verbreiten und den Körper zusammenhalten soll, wie sich die Seele der Welt durch

- 2) Diog. VII, 156 f. Cic. N. D. III, 14, 36.
  - 5) KLEANTHES b. NEWES, a. a. O. S. 32.

ΚΣΕΛΝΤΗΚΕ b. ΝΕΝΣ. de nat. hom. S. 35: ἐδἐν ἀσώματον συμπάοχει σώματι ἐδὲ ἀσωμάτῷ σῶμα u. s. w. CHRYSIPP ebd. S. 54: ἐδὲν ἀσώματον ἀπὸ σώματος χωρίζεται ἐδὲ γὰρ ἐφάπτεται σώματος ἀσώματον ἡ δὲ ψυχή καὶ ἐφάπτεται καὶ χωρίζεται τῦ σώματος. σῶμα ἄρα ἡ ψυχή.

CHATSIPP b. GALEN de Hippocr. et Plat. III, 1. S. 112 Chart.: ή ψυχή πνευμά έςι σύμφυτου ήμιν συνεχές παντί τῷ σώματι διήκον. DIOGENES von Seleucia ebd. II, 8, 110. CIC. N. D. III, 14 36. TUSC. I, 10, 19. 18, 42. DIOG. L. VII, 156 f. STON. Ekl. I, 796. PLUT. pl. IV, 3, 3. COMPUT. Nat. Deor. S, 8 Osann. ABIUS DIDYNUS b. EUS. pr. ev. XV, 20, 5 f.

die VVelt verbreitet und sie zusammenhält <sup>1</sup>). Diesen wärmestoff denken sich die Stoiker an das Blut gebunden; von der Ausdünstung des Bluts soll sich die Seele ebenso nähren, wie die ihr verwandten Gestirne von den Dünsten der Erde<sup>2</sup>). Mittelst derselben Voraussetzung erklären sie sich auch die Entstehung der Seele: im Samen wird ein Theil der Seele auf das Erzeugte übergetragen <sup>8</sup>), aus diesem entwickelt sich im Mutterleibe zunächst eine Pflanzenseele, erst durch die Einwirkung der äusseren Luft nach der Geburt wird diese (die noch gestaltlose Ausdünstung des Bluts) zur animalischen Seele gestattet und verdichtet 4). Schon von hier aus musste sich nun den Stoikern die Annahme empfehlen, dass der Sitz der Seele nicht im Gehirn, sondern in der Brust sei, von welcher nicht blos der Athem und die Blutwärme, sondern anch die Stimme, diese unmittelbarste Erscheinung des Gedankens, auszugehen schien 5), diese Annahno la :

- CHENSIPP S. VOR. Anm. Näher wird diese Verbreitung von Ston. Ekl. I, 870. 874 und THEMIST. de an. f. 68 a (b. RITTER III, 619) als xodous, d. h. als Stoffdurchdringung bezeichnet. Dass der Körper von der Seele zusammengehalten werde, nicht die Seele
   vom Körper, ist ein Streitpunkt der Stolker gegen die Epikureer
- Posid. b. ACHILL. TAT. Isagoge c. 13. SEXT. Math. IX, 72.
- 2) GALEN a. a. O. II, 8, 110 nach Zeno, Hleanthes, Chrysippus und Diogenes, Lowein b. Eus. pr. ev. XV, 21, 5. M. AUREL V, 53. VI, 15.
- 5) Zeno definirte den Samen als πνευμα μεθ' ύγρι ψυχής μέρος και απόσπασμα (Απτυς DIDYMUS D. EUS. pr. ev. XV, 20. 1); vgl. TENτυτι. de anima c. 27. Ριυτ. coh. ira 15.
- 4) PEUT. Sto. rep. 41, 1. 8. c. not. 46. de primo frig. 2, 5, den TER-TULL. de an. c. 25 erläutert. Den Widerspruch, dass die animalische Seele, die als solche wärmer und dünner ist, als die vegetative, aus dieser durch Abkühlung und Verdichtung entstehen soll, lässt Plut. nicht unbemerkt.
- 5) Zwar war die stoische Schule über diese Frage nicht ganz einig, indem ein Theil derselben (PSEUDO-PLUT. pl. phil. IV, 21 sagt es irriger Weise von der ganzen Schule) den Sitz der Seele im Gehirn suchte (SERTUS Math. IX, 119. DIOGENES Sel. b. PEIDE. Fragm. Col. 6, wosu KRISCHE, Forschungen I, 488 f. zu vergl.,

me hängt aber auch mit dem ganzen Standpunkt, ihrer Anthrepologie zusammen, denn für die niedrigeren Kunktionen hatten auch Plato und Aristoteles das Herz als Centralorgan betrachtet, und der Vernunft nur desshalb ihren Sitz im Gehirn angewiesen, um sie von der thierischen Seele zu unterscheiden 1), indem daher die Stoiker die Vernunftthätigkeit der sinnlichen näber rückten, und beide ans Einer Quelle ableiteten, so war es natürlich, dass sie diese Vorstellung verließsen. Vom Herzen aus sollten sich nun die verschiedenen Theile der Spele als Luftströmungen in die einzelnen Organe erziessen, :Selcher Theile zählten die Stoiker ausser dem berrschenden Theil oder der Vernunft (nyeporixor, diarontinor, Logistich oder lomouog) noch sieben: die fünf Sinne, die Zeugungskraft und das Sprachvermögen<sup>2</sup>), welchem letzteren sie nach ihrer Ansicht vom Verhältniss des Gedankens zur Rede einen besonderen Werth beilegen mussten 3). Dahei bemühten sie sich aber, die Einheit des Seelenwesens

CHRYSTPP b. GALEN a. a. O. III, 8, S, 130 — denn dass diese Polemik Chrysipps gegen Stoiker gerichtet ist, lässt sich nicht bezweifeln). Indessen schen wir aus GALEN a. a. O. II, 2. 5. III, 1. S. 89. 98. 112, dass die angeschensten Stoiker, wie Zeno, Chrysipp, Diogenes, für das Herz stimmten. Der Hauptbeweis dafür ist, dass die Stimme nicht aus der Schädelhöhle, sondern aus der Brust komme. Chrysipp konnte sich die Schwäche dieses Beweises nicht ganz verhergen, gab aber die Behanptung selbst nicht auf (a. a. O. S. 102), indem er /für dieselbe geltend machte (a. a. O. II, 7, 106. III, 1, 113. c. 5, 122 f. c. 7, 126), dass die Willens- und Gemüthsbewegungen vom Herzen ausgehen.

- 1) M. s. unsern 2 Th. S. 272. 487. 489 und PLAT. Tim. 69, D f.
- 2) GALEN a. a. O. III, 112. DIOG. VII, 110. 157. STOB. Ekl. I. 878, besonders aber PLUT. pl. phil. IV, 4; ähnlich CHALCUD. COMM. in Tim. f. 48, b (angef. von OSANN Beitr. I, 261). Der Aristo, welcher nach PORPH. b. STOB. Ekl. I, 826 zwei Seelenkräfte annahm, die Sinnlichkeit und die Vernunft, ist wohl nicht der Stoiker, sondern der Peripatetiker Aristo aus Julis.
- 3) Vgl. Кыланты. hymn. 4.: ёк об уйо уйчөс берен йля ицияра дадонтес рёнов, боа бшёг те кай болег Эннг ёнд уайан.

strenger festzuhalten, als Plato und Ariatoteles, denen sie der Dualismus von Sinnlichkeit und Vermunft immer wieder zerstört hatte; das  $\eta\gamma\mu\mu\sigma\nu\mu\sigma\sigma$  ist ihnen die Grundkraft, alle übrigen Kräfte sind blosse Theile und Ableger von jener <sup>1</sup>), auch die Empfindung und Begierde wird is ansdrücklichem Gegensatz zu der Platonisch-Aristotelischen Annahme mehrerer psychischer Principien von ihr hergeleitet <sup>2</sup>), und in ihr wird das Ich oder die Persönlichkeit gesucht, deren Sitz bei den Früheren immer unsicher geblieben war <sup>3</sup>).

Zu der Weltseele verhält sich die Einzelseele, wie der Theil zum Ganzen. Die Seele des Menschen ist nicht blos in derselben Art, wie alle andern lebendigen Kräfte, ein Theil und Ausfluss der allgemeinen Lebenskraft, sondern sie steht durch ihre Vernünftigkeit in einem besondern Verwandtschaftsverhältniss zu dem göttlichen Wesen <sup>4</sup>). Nur um so weniger kann sie sich aber, nach der

- 1) S. die vorletzte Anm. und SEXTUS Math. IX, 102, wenn auch hier zunächst von der Weltseele die Rede ist.
- 2) PLUT. de virt. mor. c. 3: νομζοσιν έκ είναι το παθητικόν και άλογον διαφορά των και φύσει ψυχής τῦ λογικῦ διακεκριμένον, άλλα τὸ αὐτὸ τῆς ψυχής μέρος, Ὁ δὴ καλῦαι διάνοιαν και ήγεμονικὸν, διόλυ τρεπόμενον καὶ μεταβάλλον ἔν το τοῖς πάθοι και ταῖς κατὰ ἔξιν ἢ διάθεσιν μεταβάλλον ἔν το τοῖς πάθοι και ταῖς κατὰ ἕζιν ἢ διάθεσιν μεταβάλῶς κακίαν το γίνεσθαι καὶ άρετὴν μ. s. w. Синтир b. Galen a. a. O. IV, 2, 135, wo die ὄρεξιε als ὁρμή λογική definirt wird. Ebd. V, 6, 170: ὁ δὲ Χρύσιππος ἔθ ἕτερον είναι νομιζει τὸ παθητικὸν τῆς ψυχῆς τῦ λογατικῦ καὶ τῶν ἀλόγων ζώων ἀφαιρεῖται τὰ πάθη. Dioe. VII, 159. Anderes s. o. und im folgenden Ş. in dem Abschnitt über die Affekte. Ueber die Abweichung des Posidonius von der stoischen Lehre über die Seelenkräfte s. §. 44.; wenn eben dieser bei Galen V, 170 darzuthun sucht, dass auch Kleanth den λόγος und θυμὸς unterscheide, so verwechselt er eine rhetorische Wendung mit einer philosophischen Ansicht.
- 3) CHRYS. D. GALEN a. a. O. 11, 2, 89: στως δέ και το έγω λέγομεν κατά τωτο [die in der Brust wohnende Grundkraft] δεικνύντες αύτες έν τῷ ἀποφαίνεσθαι τὴν διάνοιαν είναι.
- 4) ΚLEANTHES V. 4. 8. 0. ΕΡΙΒΤΕΤ Diss. J. 14,6: αί ψυχαί συναφείς τῷ Θεῷ ἅτε αὐτῦ μόρια ἐσαι καὶ ἀποσπάσματα. Ders. II,

Ansicht der Stoiker, dem Gesetz dieses Wesens, der allgemeinen Nothwendigkeit oder dem Verhängniss entziehen, und nur eine Täuschung ist es, wenn ihr die gewöhnliche Vorstellung von der Freiheit eine vom Weltlauf unabhängige Ursächlichkeit beilegt. Schon die allgemeinsten logischen und metaphysischen Grundsätze, meint Chrysippus, sollten uns vor dieser Täuschung bewahren: wenn es gleich möglich ist, dass ein zukünftiger Erfolg eintrete, und dass er nicht eintrete, so ist das Gesetz des Widerspruchs aufgehoben 1), und wenn es zufällige Wirkungen giebt, so ist es mit dem Causalitätsgesetz und mit der Abhängigkeit aller Dinge von der Gottheit und dem Schicksal zu Ende 2). Das Richtige ist vielmehr, 'dass auch die vermeintlich zufälligen und willkührlichen Erfolge aus verborgenen Ursachen mit Nothwendigkeit hervorgehen 3). Glaubt man aber, so würde

8, 11 f. M. AUBEL II, 4. vgl. V, 27, wo die Seele utgos nal anopposa 955 genannt wird. SEN. ep. 41 S. 119: sacer intra nos spiritus sedet ... in unoquoque virorum bonorum, "quis Deus incertum est, habitat Deus" u. A.; s. auch was aus Anlass der Lehre von Gott angeführt wurde. Aus dieser Gottverwandtschaft leitet Posidonius in einer berühmt gewordenen Vergleichung (SEXTUS Math. VII, 95 - die Stelle wurde nebst der Parallelstelle PLATO Rep. VI, 508, B schon früher angeführt) die Befähigung der Seele zur Erkenntniss der Natur her. Sofern nun alle Seelen Theile des göttlichen Geistes sind, können sie auch alle zusammen als Eine Seele oder Vernunft betrachtet werden; JAMEL. b. STOB. Ekl. I, 886: wis µer sr of Zrwinol els te esir ό λόγος καλ ή αύτή πάντως διανόησις, vgl. S. 890. M. AUREL ΙΧ, 8: είς μέν τὰ άλογα ζῶα μία ψυχή διήρηται είς δέ τα λογικά μία λογική ψυχή μεμέριςαι. XII, 30.: εν φώς ήλίε, καν διείρηται τοίχοις, δρεσιν, άλλοις μυρίοις μία έσια κοινή κάν διείργηται ίδίως ποιοίς σώμασι μυρίοις. μία ψυχή, κάν φύσεσι διsloynras pupiars and idiars neorgawais. Diese Einheit ist aber, wie schon diese Vergleichungen zeigen, durchaus im Sinn des stoischen Realismus zu fassen: die allgemeine Seele, als ätherische Substanz gedacht, ist der Stoff der Einzelseelen.

Digitized by Google

- 1) Crc. de fato c. 10.
- 2) PLUT. St. rep. 25. 47, 4.
- 3) PLUT. a. a. O. 23.

104

۲.

die eigene Thätigkeit des Menschen entbehrlich (der agyos Loyos, ignava ratio), so erwiedert Chrysipp 1), auch sie sei als Mittelursache in den Zusammenhang des Schicksals aufgenommen, und wendet man weiter ein, diese Ansicht würde die menschliche Zurechnungsfähigkeit aufheben, und die Schuld des Bösen auf Gott schieben, so antwortet er 2) zunächst zwar mit der Unterscheidung der entscheidenden und der veranlassenden Ursache, und mit der Behauptung, dass nur diese im Schicksal liege, jene dagegen in dem eigenen Willen und der sittlichen Beschäffenheit des Menschen, weiterhin jedoch mit einer solchen Bestimmung des Freiheitsbegriffs, wornach die Freiheit in eine innerlich nothwendige Selbsthestimmung verwandelt, und der Determinismus des Systems offen bekannt wird. Und so wenig die Einzelseele eine vom Ganzen unabhängige Thätigkeit besitzt, so wenig kann sie auch dem Schicksal des Ganzen entgehen: auch sie soll, nach der allgemeinen Lehre der Schule, am Ende der Weltzeit, welcher sie angehört, in den Urstoff oder die Gottheit zurückkehren, und nur darüber waren die Stoiker unter sich nicht ganz einig, ob alle Seelen so lange dauern sollten, wie Kleanth, oder nur die der Weisen, wie Chrysipp glaubte 3). Die Consequenz des Systems lässt sich in die-

- 2) B. CIC. a. a. O. c. 18 f. A. GELL. VI, 2, 7 ff. zum Theil wörtlich gleich. Die Hauptsätze dieser Darstellung wurden nach Gell. schon früher mitgetheilt. Ebendahin gehört, was PLUT. St. rep. 47, 13 aus Chrysipp anführt: wenn auch die Gottheit dem Menschen eine falsche Einbildung vorspiegle, so sei es doch seine Schuld, wenn er ihr Beifall giebt.
- Dros. VII, 156 f. PLUT. pl. phil. IV, 7. n. p. suav. vivi sec. Epic. 31, 2. ARIUS DIDYNUS b. EUS. praep. ev. XV, 26, 6. CIC. Tusc. I, 51, 77 ff. (wo auch die Gründe des Panätius gegen die Unsterblichkeit angegeben sind). SEN. Consol. ad Marc. c. 26 Schl. ep. 102, S. 34 ep. 117, S. 102. Wenn sich SENECA (ad Polyb. c. 27. ep. 65, Schl. ep. 71, S. 230), und ebenso M. AUBEL (III, 5. VII, 52. VIII, 25. 58) auch wieder zweifelhaft über die

<sup>1)</sup> Cic. de fato 12 f. vgl. SEN. qu. nat. II, 37.

sen Sätzen, wie überhaupt in der stoischen Anthropologie, nicht verkennen, und wenn man vielleicht von einem gewissen Standpunkt aus geneigt sein könnte, theils den Determinismus, theils die Läugpung der Unsterblichkeit in einem System von so streng éthischer Richtung unbegreiflich zu finden, so liegt vielmehr gerade bei diesen Punkten ihr Zusammenbang mit der stoischen Ethik deutlich am Tage: beide Annahmen mussten sich den Stoikern, ähnlich wie in der neueren Zeit einem Spinoza und Schleiermacher, besonders auch desshalb empfehlen, weil sie ihrer ethischen Grundanschauung entsprachen, der-

·; ; Fortdauer nach dem Tode zu äussern scheint, so ist diess nur nar' ärstpanor geredet, um die Todesfurcht für alle Fälle su £\* 1 verbannen; dass dieselben an manchen Stellen (Sxs., ep. 71. ep. н 102, Anf. M. AUREL II, 17. V, 4. 13) den Untergang der Seele gleich nach dem Tode voraussetzen, ist eine unrichtige Angabe TIXDEMANUS Sto. Philos. II, 155; dagegen schen wir aus M. Au-"REL IV, 14. 21. V, 13, dass Dieser die Seelen einige Zeit nach . 11. dem Tode in die Weltseele zurückkehren liess, und aus der con-۰. sol. ad Marc. c. 25, dass SENECA eine Reinigung der Seelen nach dem Tode annimmt. - Das Vorbild der katholischen Lehre vom Fegfeuer. Wie dieses auf die Glaubigen, so ist jene auf die Tu-gendhaften beschrönkt; bis zu vollendeter Reinigung sollen die Seelen in der untern Luftregion verweilen, hierauf sich in den Aether erheben, der ihnen auch bei Ctc. Tusc. 1, 18, 42 in einer offenbar stoischen, wahrscheinlich dem Panätius entnommenen Darstellung, zum Wohnort gegeben wird: die Seele soll als feuriger Hauch durch ihre Leichtigkeit in die Region der Gestime aufsteigen; dass sie auch die Kugelgestalt der letzteren haben werde, sagt Chrysipp b. EUSTATH. z. Il. XXIII, 65. Dis Behauptung des LACTANE Instit. VII. 7. 20 und PSEUDO-OBIG. philosoph. 21, dass die Stoiker Bestrafung der Gottlosen in der Unterwelt gelehrt haben, hat schon THEDEMANN a. a. O. richtig auf eine Verwechslung der stoischen Lehre mit der Platonischen zurückgeführt und ebenso verhält es sich mit den ähnlich lautenden ١ Vorstellungen, die VILLOISON zum Cornutus ed. OSANH S. 553 aus SALLUST. de mundo S. 267. 270. 277. 228 als angeblich stoisch beibringt. Doch scheint die Combination der späteren Stoa nicht fremd zu sein; auch DIDYMUS a. a. O. sagt, die Seelen der Thoren sollen einige Zeit nach dem Tode fortleben,

Digitized by Google

106

/ i \_ .\* .

1

ï

zufolge sich der Einzelne nur als ein Organ des allgemeinen Gesetzes, nur als ein Moment im Weltganzen betrachten soll.

Ebe wir jedoch zur Darlegung dieser Ethik übergehep, müssen wir noch

4. auf die Religionsphilosophie einen Blick werfen; die bei den Stoikern gleichfalls einen Theil den Physik bildet.

Die eigene philosophische Theologie derselben ist uns schon in der Lehre von den letzten Gründen vorgerkommen; ihre Gottheit ist, wie wir wissen, nur das Eine Urwesen, der Eine, allgemeine, Alles durchwaltende und bestimmende Feuergeist, und auch die Verehrung dieses Wesens konnte nur in dem geistigen Kultus der Gotteserkenntniss und des sittlich frommen Lebens gesucht werden <sup>1</sup>); Indessen waren die Stoiker doch von zwei Selten her veranlasst, sich näher an die Volksreligion anguschliessen; denn theils war es für ein System, welchest auf die allgemeine Meinung der Menschen, auch zur Bepründung des Götterglaubens<sup>2</sup>), soigrosses Gewicht legteshöchst bedenklich, die herrschenden Vorstellungen üher, die Götter schlechtweg für irrig zu erklären, theils schiesaber auch der ethische Standpunkt der stoischen Philo-

para at secondar end day

1) Man vgl. in dieser Beziehung eusser dem herühmten Aussprüch des Stoikers bei Cickno N. D. H, 28, 74 (culus autem Deonum est optimus idemque castissimus atque sanctissimus plenissimusque pietatis, ut eos semper pura integra incorrupta et mente et voce veneremur) namentlich auch EPIRTET Man. 31, 1: της περί τές δεώς εὐσεβείας ἴσθι ὅτι τὸ κηριώτατον ἐκεῖνὸ ἐςιν, ὀρθάς ὑπολήψεις περί αὐτῶν ἔχεἰν ... Ικαι σαυτὸν εἰς τῶν κατατεταχένας, τὸ πείθεσθαι αὐτῶν ἔχεἰν ... Ικαι σαυτὸν εἰς τῶν μενομένοις u. s. w. Annian Diss. II, 18, 19; auch Dioe. VH, 124.

2) Vgl. hierüber Cic. N. D. H. 2, 8. PLUT. Sto. rep. 38. c. not. 32. Ebendahin gehört die Notiz<sup>1</sup> b. Sixrus Math. 1X, 28, dass einige von den jüngeren Stoikern <sup>(</sup>(vietleicht Posidonius, von dessen Schilderung des Urzustandes Sun. ep. 90 berichtet) den Götterglauben von des Weisen des goldenen Zeitalters hergeleitet haben.

.

. is

sophie mehr die Vertheidigung, als die Zerstörung des Volksglaubens zu fordern, der doch immerhin eine Schutzwehr gegen die Zügellosigkeit der menschlichen Begierden darbot <sup>1</sup>). Ja wir möchten gerade aus diesem praktischen Interesse ihre theologische Orthodoxie vorzugsweise herleiten. Wie die Römer die Aufrechthaltung der überlieferten Religionsgebräuche selbst da noch nothwendig und heilsam fanden, als ihnen die griechische Bildung den Glauben an die Götter ihrer Väter längst geraubt hatte 2), wie gebildete Engländer und Franzosen heute noch aus ähnlichen Gründen, ohne eigentliches religiöses und intellektuelles Bedürfniss, jene an der Orthodoxie und den Einrichtungen der Hochkirche, diese am Katholicismus festhalten, so mochten die Stoiker befürchten, mit der Verehrung der Volksgötter auch diejenige Scheu vor dem allgemeinen göttlichen Gesetz auszurotten, auf welche sie selbst ihre Sittenlehre gründeten. Dabei konnten sie freilich nicht läugnen, dass sehr Vieles in der positiven Religion mit ihren Grundsätzen nicht übereinstimme, dass weder die herkömmliche Aeusserlichkeit der Götterverehrung, noch die mythischen Vorstellungen von den Göttern zu billigen seien; und sie verhehlten diess auch so wenig, dass man wohl sieht, nicht die Furcht (zu der damals auch kein Anlass mehr war), sondern eine wirkliche Ueberzeugung hat ihre sonstige Anlehnung an den Volksglauben hervorgerufen: ZENO sagt, man solle keine Tempel bauen, denn das Werk von Baumeistern und Hand-

<sup>1)</sup> In diesem Sinn tadelt EPIRTET Diss. II, 20, 32 f. diejenigen, welche die Volksgötter besweifeln, ohne zu bedenken, dass sie damit vielleicht Manchem das nehmen, was ihn vom Bösen abgehalten habe — dasselbe argumentum ab utili, welches heute noch der Kritik, in der Begel nicht zo leidenschaftslos wie von dem frommen Stoiker, entgegengehalten wird.

<sup>2)</sup> Sebr bezeichnend sind in dieser Beziehung die Aeusserungen des skeptischen Pontifex Cotta b. Ok. N. D. f. 27, 61. III, 2.

arbeitern habe wenig Werth '); SENECA läugnet jede objektive Wirkung der Gehete '); Derselbe eiferte gegen die Anbetung der Bilder und gegen die gesammte Volksreligion 3); aber auch der Stolker bei CICERO 4) und seine alten Gewährsmänner geben zu, dass die Vorstellungen des Volks und der Dichter voll Aberglaubens und unwürdiger Mährchen seien, und von Chrysipp wird ausdrücklich berichtet 5), dass er den Geschlechtsunterschied der Götter und die sonstigen Authropomorphismen für kindische Erfindungen erklärt habe. Nichtsdestoweniger wollten die Stolker diese Vorstellungen nicht schlechthin fallen lassen, sie glaubten vielmehr in der unange-

1) PLUT. St. rep. '6. DIOG. VII, 33.

- 2) ep. 41.: non sunt ad coelum elevandus manus nec exorandus asdituus, ut nos ad aures simulacri, quasi magis exaudiri possimus, admittat; prope est a te Deus, tecum est, intus est. qu. nat. II, 35: was haben die Expiationen u. s. w. zu bedeuten, wenn das Fatum unabänderlich ist? sie sind nitil aliud, quam aegrae mentis solatia. Vergl. auch die schöne Ausführung M. AURLIS IX, 40 darüber, dass man nicht um äussere Güter, sondern nur um die rechte Gesinnung in Betreff derselben beten solle.
- 3) M. s. ausser ep. 95 S. 423 Bip. namentlich die Fragmente und Angaben b. Aug. Civ. Dei. VI, 10 LACT. Instit. II, 2. Zu dieser Polemik gegen die Volksreligion gehört auch der mit der römischen Religionsweise so unvereinbare Satz benef. IV, 19: Deos nemo sanus timet, und die schöne Begründung dieses Satzes De ira II, 27.
- 4) N. D. II, 24, 63: alia quoque ex ratione et quidem physica fluxit multitudo Deorum'; qui induit specie humana fabulas poëtis suppeditaverunt hominum autem vitam superstitione omni referserunt. Adque hie locus a Zenone tractatus post a Cleanthe et Chrysippo pluribus verbis explicatus est ... physica ratio non inelegans inclusa est in impias fabulas. Noch stärker äussert sich der Stoiker, ohne Zweifel nach griechischem Vorbild, c. 28 über die commentitä et ficti Dei, die superstitiones paene aniles, die futilitas summaque levitas der anthropomorphischen und anthropopathischen Darstellungen.
- 5) Von dem Epikureer PHEDRUS Col. 2 seiner Fragmente nach PE-TERSENS Ergänzung; vgl. Cic. N. D. I, 14, 36. II, 17, 45. Dioe. VII, 147.

messenen Form einen wesentlich wahren Inhalt zu entdeeken, und sie waren demgemäss bemüht, die relative Berechtigung des bestehenden Glaubens darzuthun. Wiewohl sie nämlich den Namen der Gottheit im vollen und ursprünglichen Sinn nur dem Einen Urwesen zugestehen konnten, so nahmen sie doch keinen Austand, auch alles dasjenige, worin sich die Eine göttliche Kraft auf besondere Art kundgiebt, in beschränkter und abgeleiteter Weise ein Göttliches zn nennen. Sie unterschieden demnach mit Plato zwischen dem ungewordenen und unvergänglichen Gott und den gewordenen und vergänglichen Göttern '), oder zwischen Gott als dem Schöpfer und Beherrscher der ganzen Welt und den Einzelgöttern, d. h. zwischen der allgemeinen in der Welt wirkenden göttlichen Kraft als Einheit und den einzelnen Theilen und Aeusserungen derselben 2), und wenn sie jene mit dem Namen des Zeus bezeichneten, so deuteten sie auf diese die übrigen Göttergestalten. Im Besonderen sind es vier Klassen von Dingen, welchen die Stoiker die Göttlichkeit in diesem abgeleiteten Sinne zuerkannten. Zunächst und vor Allem die Gestirne, die schon Plato als die gewordenen Götter, und Aristoteles als ewige göttliche Wesen bezeichnet hatte, deren Anbetung überhaupt der Naturverehrung der Alten so nahe lag. Sie schienen den Stoikern nicht blos durch ihren Glanz und ihre sinnliche Wirkung, sondern noch mehr durch die Gesetzmässigkeit ihrer Bewegung zu beweisen, dass sie von dem reinsten Stoffe, und von allem Gewordenen der göttlichen Vernunft am Meisten theilhaft seien 3), und es war ihnen mit dieser Behauptung ein solcher Ernst, dass ein stoischer Philosoph von der sehwerfälligeren Frömmigkeit des Kle-

110

<sup>1)</sup> PLUT. St. rep. 58. c. not. 31, 5. def. orac. 19.

<sup>2)</sup> DIOG. VH, 147. SEB. D. LACT. Inst. 1, 4. 3) Die Belege wurden schon früher gegeben, ich verweise daber hier nur auf Cic. N. D. I, 14 f. II, 15 ff.

anthes sich so weit vergessen konnte, den grossen Vertheidiger der zwiefachen Brdbewegung, Aristarch von Samos, als einen antiken Galilei vor affen Hellenen der Gottfosigkeit anzuklagen, weil er die Hestia des Weltalls aus ihrer Stelle verrücken wolle 1). Zu dieser Vergötterung der Gestirne gehört es auch, wenn Zeno (oder seine Schule) die Jahre, Monate und Jahreszeiten Götter nannte 2)," wobei wir uns nur aus dem früher Angeführten erinnern müssen, dass diese von dem stoischen Realismus auf ihr materielles Substrat, die Himmelskörper zurückgeführt wurden. Wie die Gestirne die reinste Erscheinung, so sind die Elemente die ersten besonderen Gestaltungen des göttlichen Wesens, und die allgemeinsten Substrate für die Wirksamkeit der göttlichen Kräfte, natürlich, dass der Alles durchdringende göttliche Gelst nicht blos in seiner Urgestalt, sondern auch in den abgeleiteten Formen der Luft, des Wassers, der Erde, des elementarischen Feuers verehrt wurde 3). Auch alles Uebrige jedoch, was durch seine Brauchbarkeit für die Menschen ein besonderes Maass der wohlthätigen göttlichen Kraft offenbart, schien den Stoikern eine götsliche Ehre zu verdienen, die sich freilich eigentlich nicht auf diese Dinge, als solche, sondern auf die in ihnen wirkenden Kräfte beziehen sollte; sie nahmen daher keinen Anstand, die Früchte und den Wein und andere Gaben der Götter mit Götternamen zu bezeichnen 4). Wie hätten sie sich dann aber der Anerkennung entziehen können,

- 1) PLUT. de facie in orbe lunae c. 6, 3.
- 2) Cic. N. D. I, 14, 36.
- 3) Cic. N. D. I, 15, 39 f. II, 26. Diog. VII, 147 u. A. s. u.
- 4) PLUT. de Is. c. 66. Cic. a. a. O. II, 23, 50. 1, 15. 38, wo diese Ansicht namentlich Zeno's Schüler Persäus beigelegt wird. Haiscus (Forschungen I, 442) erinnert hiebei mit Recht an die Behauptung des Prodikus (Cic. N. D. I, 42, 118. SEXTUS Math. IX, 18), dass die Alten Alles, was den Menschen nütze, vergöttert haben.

Digitized by Google

12.14

dass mit anderen wohlthätigen Wesen namentlich auch die Heroën der Vorzeit religiös zu verehren seien, die von der Sage als Wohlthäter der Menschheit gepriesen wurden, da sich doch in ihnen der göttliche Geist nicht blos unter den niedrigeren Formen der 3545, wie in den Elementen, oder der guous, wie in den Pflanzen, sondern in der vernünftigen Seele selbst darstellte? Solche vergötterte Menschen lieferten ihrer Ansicht nach, welche hierin mit der bekannten Theorie des Euemerus zusammentrifft, eigen bedeutenden Beitrag zu der Masse der Volksgottheiten, und sie selbst hatten gegen diesen Kultus nichts einzuwenden 1). Dieselbe Heroënverehrung war es auch, an welche sich ihnen der Dämonenglaube<sup>2</sup>) apknüpfte. Zwar sind wir darüber nicht näher unterrichtet, ob und wie Chrysippus die Annahme schlechter Dämonen begründete, welche die ihnen anvertrauten Geschäfte in der Welt vernachlässigen 3), und ebensowenig wissen wir, ob diese von Chrysipp selbst, wie es scheint, nur hypothetisch ausgesprochene Annahme der Schule überhaupt angehörte; dagegen lag die Vorstellung wohlthätiger Dämonen unmittelbar in der Lehre von den wegen ihrer Verdienste um die Menschheit vergötterten Seelen der grossen Mänuer. Dieselbe Göttlichkeit kommt

- 1) Cic. II, 34. I, 15 (die letztere Stelle schreibt diese Lehre im Besonderen dem Persäus und Chrysipp zu). PLUT. pl. pb. I, 6, wo im Ganzen sieben Klassen von Göttern aufgezählt sind; Dios. VII, 151. TERT. ad nat. II, 2. 14 wornach Zeno's Schüler Dionysius dreierlei Götterwesen unterschied, Gestirne, unsichtbare Götter (Elementargeister) wie Neptun, und Heroën.
  - 2) DIOG. a. a. O. PLUT. Is. et Os. 25.
  - 5) PLUT. St. rep. 37, 2. Def. orac. 17. Diese gavilos daiµaves sind übrigens nicht böse Geister im jüdisch-christlichen Sinn, sondern nur Schutzgeister, die ihrer Pflicht schlecht nachkommen. Die dalµoves xaxoi des SALLUST. De mundo S. 266 f., an welche VIL-LOISON zum Cornutus S. 553 erinnert, sind, wie bemerkt, nicht stoisch, sondern Platonisch.

Digitized by Google

112

aber, "Wie wir wissen, der Menschenseele überhaupt zu; und insofern konnten sich die Stoiker die Vorstellung gefahlen lassen, dass jeder Einzelne seinen Dämon habe <sup>1</sup>); doch wird wenigstens von den jüngeren Vertretern der Seliufe mit aller Bestimmtheit erklärt, dass unter diesem Dämon nichts Anderes zu verstehen sei, als die jeder Seele inwohnende göttliche Kraft, d. h. die geistige Persönlichkeit des Menschen selbst, nach der Seite ihrer Gottverwandtschaft betrachtet<sup>2</sup>); so dass anch hier ein rein 'philosophischer Gedanke als Inhalt der religiösen Vorstellung übrig bleibt.

Dieser Inhalt ist aber freilich, dem Obigen zufolge, in den Darstellungen der Dichter und den Mythen der Volkareligion fast bis zur Unkenntlichkeit entstellt, woch es bedarf einer wissenschaftlichen Vermittlung zwischen dem philosophischen und dem populären Bewusstsein, damit das erstere seine Gedanken in den Gebilden des letztern wiedererkenne. Diese Vermittlung liegt nun für die Stoiker, wie später für ihre jüdischen und christlichen Nachfolger auf diesem Wege, in der alle gorischen Auslegung, von welcher sie zuerst, so viel uns bekannt ist, diesen ausgedehnten Gebrauch gemacht haben, um die Kluft zwischen einer ältern und einer von ihr wesentlich abweichenden neuen Bildungsform zu überbrücken<sup>3</sup>). Schon Zeno, noch mehr aber Kleanthes, Chry-

1) SEN. ep. 110: sepone in praesentia quae quibusdam placent: unicuique nostrûm paedagogum dari Deum, non quidem ordinarium sed hunc inferioris notae ... ita tamen hoc seponas volo, ut memineris majores nostros qui crediderunt hoc Stoicos fuisse.

2) ΡοςιρόΝ. b. GALEN de Hippocr. et Plat. V, 168 Chart.: τώ ἐν αὐτῶ δαίμονι συγγενεῖ τε ὄντι καὶ τὴν ὅμοίαν φύσιν ἔχοντι τῷ τὸν ὅλυν κόσμον διοικἕντι. SEN, ep. 41. ΕΡΙΒΤ. Diss. I, 14, 12 ff. ΑΝΤΟΝΙΝ V, 27: ὅ δαίμων ὄν ἐκάςῷ προςάτην καὶ ἤγεμόνα ὁ Ζευς ἔδωκεν ἀπόσπασμα ἐαυτῦ ἐτος δέ ἐςιν ὅ ἑκάςῃ σῦς καὶ λόγος. Ebd. 10. II, 13. III, 3. 16. Die ganze Vorstellung stammt aus Ρίατο Tim. 90, A.

5)" Hatte es auch schon früher nicht an einzelnen allegorischen My-Die Philosophie der Griechen, III. Theil. sippus und ihre Nachfalger bemühten sich, in den Göttern des Volksglaubens und in den Erzählungen von diesen Göttern naturphilosophische Ideen (den 20708 (humnos, die physica ratio) uschzuweisen <sup>1</sup>). Sie hielten sich dabei namentlich an die Homarischen und Heniodischen Gedichte, diese Bibel der Griechen <sup>2</sup>), ohne doch die übrige Mythologie von dem Bereich ihrer Erklärung auszuschliessen. Ein Hauptmittel für ihre Deutungen waren ihnen, wie neueren Symbolikern, jone willkührlichen etymologischen Spielereien, von denen uns in der Schrift Ans Connurus <sup>3</sup>) und anderwärts so viele Beispiele überliefert sind. Wie die meisten Allegaristen, wassten auch sie hermenentische Grundsätze aufzustellen, die *in then* verständig genug lauten<sup>4</sup>), ihre Praxis zeigt aber sur zu deutlich- dass

thendeutungen gefehlt, und waren besonders die Cynikar den Stoikern auch in dieser Beziehung, wiewohl mehr durch ethische, als durch physische Erklärungen, vorangegangen (s. Karscuz S. 234. 243 f.), so findet sich doch eine grundsätzliche und durchgreifende Anwendung dieser Erklärungsweise auf die Mythologie, so viel wir wissen, zuerst bei den Stoikern.

- (4) Cie. N. D. II, 24, 63, 4, 0.
  - 2) Schon Zeno schrieb in diesem Sinn über alle Theile der Homerischen Gedichte und deutete Hesiodische Mythen (DIO CHRYSOST. Or. 55, S. 275. Droc. VII, 4. KAISCHE S. 395 ff.); ebenso Kleanthes (DIOO. VII, 175. PHEDR. Fragen. col. 3. PHER. dei andr poët. 11. KRISCHE 433) und Persäus (DIO CHRYSOST. a. a. O.); Chrysipp erklärte Homerische, Hesiodische, Orphische und Musäische Dichtungen (PHEDR. col. 3. GALEN de Hipp. et Plat. III, 8. S. 130 f. KRISCHE 391. 479), und Diogenes folgte ihm hierin (PHEDR. col. 5 f. Cic. N. D. I, 15, 41). Vgl. auch PLUT. Def. orac. 12 in.
  - 5) L. Annaeus Cornutus de natura Deorum. Ex schedis J, B. C. d'Ansse de Villoison rec. F. Osann. Gött. 1844. Corn. war zwar einer der jüngeren Stoiker, ein Zeitgenosse Seneca's, aber es ist ausgemacht, dass seine Mythenerklärung durchaus frühere wiedergiebt.
  - 4) Conn. S. 80 f.: δει δε μή συγχεϊν τος μήθης, μηδ εξ έπερε τα όνόματα εφ' έτερον μεταφέρειν, μηδ εί το προεεπλάσθη ταῦς κατ' αύτής παραδεδραίναις χενακλογίαια ύπο τῶν μή συγλέπαιτι à si-

## . Die Religionsphilosophie.

ihnen auch diese scheinbar rationalien Grundsätze nur ein Möttel zu deste ausschweifenderer Willköhr waren, und dass dieser Praxis auch die Theorie entspreche, dafür solt schen der Stifter der Schule, nach dem Vorgang des Autisthenes, durch die Behauptung gesorgt haben, welche gleichfalls in der Folge hinsichtlich der jüdischen und christlichen Religionsurkunden wiederholt wurde, dass Homer nur in einem Theil seiner Aussprüche der Wähnheit, in andern der gewöhnlichen Meinung gemäss rede bei Wir sehen so die Stoiker möt dem Apparatizur umfassendsten allegerisch-stogmatischen Exegese schien vellständig ausgerüstet.

Fragen wir nun, wie sie von hier aus die griechische Götterlehre im Besonderen auffassten, so zieht vor Allem der Gegensatz zwischen Zeus und den übrigen Göttern unsere Aufmerksamkeit auf sich. Aus ihrem pantheistischen Monotheismus ergab sich von selbst, dass der Unterschied beider, in der griechischen Mythologie nur ein gradueller, zu einem specifischen, ja absoluten erhoben und mit der Unterscheidung des unvergänglichen Gottes von den gewordenen Göttern gleichgesetzt werden musste. Zeus ist den Stoikern, wie ihrem Vorgänger Heraklit, das Eine Urwesen, welches alle Dinge und alle Götter hervorgebracht hat, und wieder in sich zurücknimmt, das Weltganze als Ethheit, das Urfeuer, der Weltgeist, die allgemeine Vernunft, das allgemeine Gesetz oder Verhänguiss u. s. w.<sup>2</sup>). Alle übrigen Götter sind als Theile

νίστονται ποχοημένων δ΄ αυτοϊς ώς τοϊς πλάσμασιν άλδγως τί-Βεσθαι.

- Dro Cuarcost. Or. 33. p. 276 (Reiske) über Zena's Commentare au den homerischen Gedichten: δ δε Ζήνων εδεν τοῦν τε ΄Ομήουν λόγει, ελλά διηγόμενος και διδάσκων, ότι τὰ μεν κατὰ δόξαν, ιτὰ δε κατὰ άλήθωαν γέγραφεν . . . ὑ δε λόγος έτος 'Αντισθένειός έτι πρότεφου . . . ἀλλ' δ μεν έκ ἐξειργάσατο αὐτὸν ἐδε κατὰ τῶν ἐτὶ μέρους ἐδήλωσεν.
- 2) Besondere Belege sind, auch nach dem Früheren, kaum nöthig;

der Welt auch nur Theile und Erscheinungsformen des Zens, nur besondere Benennungen des Einen Gottes, des vielnamigen '): derjenige Theil des Zeus, welcher als Aether in der obersten Region bleibt, und auch den Zeusnamen selbst vorzugsweise führt, heisst Athene, der, welcher sich in Luft verwandelt, Here ("Hea von  $\alpha \eta \rho$ ), der, welcher in elementarisches Feuer übergeht, Hephäst, der, welcher zu Wasser wird, Poseidon, der Erde gewordene Demeter oder Hestia<sup>2</sup>); derselbe Zeus ist aber auch, in anderer Beziehung, Hermes, Dionysos und Herakles<sup>3</sup>). Die Moiren, deren Namen uach Plato's Vorgang erklärt werden, bezeichnen die Gottheit als das

statt aller vgl. man den Hymnus des KLEANTHES, PLUT. St. rep. 38, 5 f. c. not. 36. aud. poët. c. 11. PHÄDB. col. 1. DIOG. VII, 147. CORN. S. 7 ff. 26 ff. 35. 38. Ebd. findet man auch die oft berührten Etymologien des Zeusnamens: Zeus von  $\zeta_{n'}$  oder  $\zeta_{6esv}$ , die Flexionsformen  $\Delta \cos$  u. s. w. von  $\partial sa, \delta st. \delta'$  evror  $\tau \dot{\alpha} \pi \dot{\alpha} v \tau \alpha$  u. s. f. Vgl. VILLOISON und OSABN z. d. St., die auch für's Folgende, in ihren Anmerkungen zu den betreffenden Stellen, weitere Belege geben. Dieselben z. Corn. p. 6 über die Ableitung des  $\partial s \dot{\alpha} s$  von  $\partial \xi_{esv}$  oder  $\tau_{s0} \delta s \alpha_{s0} \delta \gamma_{0}$  von  $\alpha \dot{\delta} \delta s w$ oder  $\dot{\alpha} \dot{s} \partial \dot{\delta} \omega u$  s. f. Ein Theil dieser Etymologien ist bekanntlich schon platonisch.

- 1) Molvoirvuos, wie ihn KLEANTH V. 1 anredet, vgl. Conn. S. 29; die weitere Ausführung dieser pantheistischen Idee findet sich in der Lehre der neuplatonischen Mystik von der Allnamigkeit Gottes.
  - 2) DIOG. VII, 147. CIC. N. D. II, 26. PHAEDS. fragm. col. 2-5. COBS. S. 10. 12. 13. 98 ff. 156. PLUT. de Is. c. 40. Dass DIOG. den Hephäst unrichtig das künstlerische Feuer, statt des elementarischen nennt, den künstlerischen Feuergott der gewöhnlichen Mythologie mit dem  $\pi \tilde{v} \epsilon_{xxxxxxx}$ , der schöpferischen Lebenswärme der Stoiker verwechselnd, bemerkt Haische S. 599 mit Berufung auf PLUT. de Is. 66; vgl. die bestimmte Aussage des Cornutus S. 99 nebst VILLOMON S. 507 ff. — Auf das elementarische Verhältniss der oberen Luft zu der unteren besog sich ohne Zweifel auch die Deutung des obscönen samischen Bildes, welche DIOG. VII, 187 f. Onig. c. Cels. IV. 48 dem Chrysipp vorwirft.

· Digitized by Google

5) SES; benef. IV, 8.

116

Verhängniss'), die Chariten, über welche Chrysipp gleichfalls ausführlich etymologisirt hatte, das wohlthätige Wesen des Göttlichen<sup>2</sup>), die Musen den göttlichen Ursprung der Bildung<sup>5</sup>). Apoll ist die Sonne, Artemis der Mond; über ihre Namen, Gestalt und Attribute scheinen die Stoiker, namentlich Kleanthes, für welchen die Sonne als Sitz: der weltregierenden Kraft besondere Bedeutung hatte, viel gegrübelt zu haben<sup>4</sup>). Dass Dionysos der Wein sein soll, Demeter die Frucht, ist bereits bemerkt worden; aber wie in dieser die Erde nad ihre nährende Kraft, so wurde in jenem zugleich das Princip des Naturlebens überhaupt, der zeugende und ernährende Lebenshauoh gefunden<sup>5</sup>), und da dieser nach Kleanthes von der Sonne ausgeht, konnte Kleanthes um so eher auch diese in dem Weingott dargestellt finden<sup>6</sup>). Die Mythen von der Geburt des Dionysos, seiner Zerreissung durch die Titanen, seinem Gefolge u. s. w.?), vom Raub der Persephone<sup>8</sup>), von der Geburt der Latoniden und der

- 1) COBN. 38. STOB. Ekl. I, 180.
- 2) CORN. 55. SEN. benef. I, 3. Nach PHAEDR. col. 4 bezog Chrysipp die Chariten auf ras huertepas sarapgas sal ras avranodosest ran svegrozovin, d. h. er dentete die Vorstellung moralisch.
- 3) CORN. 43. Ebd. 32 über die Erinnyen, 37 über die Astal, 174 über die Horen; vgl. PRAEDR. col. 2.
- CONN. 191. 206 und was VILLOISON z. d. St. aus Heraklides u. A. beibringt. PHADE. col. 5. Cic. N. D. II, 27, 68. MACROE. Sat. I, 17. KRISCHE S. 427 f. Die von Macrob. dem Chrysipp beigelegte Ableitung des Apollonamens vom a privations und πολύς begeichnet PLOTIN. V, 5, 6 als neupythagoreisch.
- 5) PLUT. de Is. 40 und dazu KRISCHE S. 400.
- 6) MACROB. Sat. I, 18. Kleanthes leitete den Namen Dionysos von *dsavioas* ab, weil die Sonne täglich den Lauf um die Welt vollbringe: dass die Identificirung des Apoll mit Dionys vor und nach ihm bäufig war, ist bekannt, und wird gerade von Macrobins a. a. O. ausführlich nachgewiesen.
- 7) COBN. 172 ff.
- 8) Cic. N. D. II, 26, 66. PLUT. de Is. 40. 66, wo die Degospory nach Klesnth als rò đia tŵr ragnŵr gegoineror nai goveroineror nrevina definirt wird. Osann z. Corn. S. 341. 343.

Erlegung des Drachen Python durch Apollo 1) boten ohenso, wie die Namen dieser Gottheiten, reichen Stoff zu Dentungen im Geschmack der Sohule. Bine ähnliche ohnrakteristische Erklärung der Enzählung von der Gebugt der Athene ist was aus Chrysipp noch erhaltes 2), welchen Diogenes auch hierin folgte 3). Den Namen die Ares heitste Chrysipp von draspeir her4). Herakles ist nach Connorus<sup>4</sup>) die in der Welt waltende Vernunft, auf die er seine Attribute und Schicksale zu deuten bemäht ist; aber Kleanths Erklärung der zwölf Arbeiten ist selbst ihm zu viel. Bei Pan legte schon der Name die Buziehung auf das All nahles die dichtbehaarten Bookafüsse des Gottes auf die Dichtigkeit der Erde, die menschliche Gestalt der oberen Theile dagegen dafauf zu beziehen, 'dass die 'weltregierende Kraft oben wohne "), diene und ähnliche Doutungen kosten den Stoiker keine Ueberwindung. Hiegehent war es fast noch ein Kleines, wenn der Titane Japetos als Zaperoc: von der Sprache, Kolog dagegen nach. jonischem Dialect von der notórns erklärt wurde 7). Schliesslich möge noch des Mythus vom Uranos und Kronos erwähnt werden, dessen künstliche Deutung uns Ciorno<sup>8</sup>) aufbewahrt hat; wer weitere Beispiele stoischer Allegorie sucht.

- 1) CORS. 10. MACBOB. I, 17 nach Antipater.
- . 2) B. GALEN de Hippocr. plac. III, 8 s. o.
- 3) PREDE. fragm. col. 5 (wozu KRISCHE 489 ff.) Dieselbe Stelle theilt auch einige ächt stoische Erklärungen von den Beinamen der Göttin mit: 'Αθηνα sei so viel als 'Αθήλη (πή ή μή θηλάζουσα), und Τρετεγέ»ess gehe auf die drei Haupttheile der Philosophie.
- 4) PLUT. Amator. 15, 15.
- 15) 6. 187 ff. vgl. Sav. a. a. O.
  - 6) CORN. 148 ff.
- 7) COBR. 94 f. und dazu OSANN, der ebenso, wie HRUSCHR, S. 397, auch die Parallelen aus den Schol. in Hesiod. Theog. p. 482 u. A. beibringt.
  - 8) N. D. H, 24, 65 f. (woza Kaiscar S. 597 f.) Etwas anders Coas.
  - . . 21 ff. Noch anders Macnon. Sat. I, 8, doch wohl nach stoischer Quelle.

Digitized by Google

118

wirk sie bei Gornutus und zeinen Auslegern leicht fünden.

Sehr bezeichnend für die Stellung der Stoiker zur posisiven Religion sind auch ihre Ansichten über die Manfik. Welche grosse Bedeutung sie der Weissagungskunst beilegten, orhelit schon aus dem Fleisse, den die Häupter der Schule ihrer Besprechung zuwandten; im Besomlers wird uns Chrysipp als derjeuige genannt, weleber dem stolschen Dogma auch nach dieser Seite his seine endgältige Gestalt gegeben hat 1). Die gewöhnlichen Vorstellungen von Vorbedeutungen und Orakeln konnten sich unsere Philosophen nun freilich nicht ansignen; die Voraussetsung, dass die Gottheit in menschlicher Weise nnch Zweekbegriffen auf Einzelnes wirke, und Dem oder Jenom dinen bestimmten Erfolg ausnahmsweise vorhetverfeindige, mit Einem Wort, das Wunderbare des gewähnlichen Weissagungsbegriffs, konnte in einem so streng geschlossenen physikalischen System keinen Raum finden<sup>2</sup>). Statt nun aber mit ihren epikureischen Gegnern zu schliessen, dass es mit der Weissagung überhaupt

- 1) Gio. Divin. I, 5, 6 : cuse Stoici omnia fere illa defenderent, quod et Zeno in suis commentariis quasi semina quaedam sparsisset et ea Cleamhes paulo uberiora focisset, accessit acerrimo vir ingenio Chrysippus, qui totam de divinatione duobus libris explicavit sententiam, uno praeterea de oraculis, uno de somnis; grem adosequens mum librum Babylonius Diogenes odidit ejus auditor: duo Antipater: quinque noster Posidonius.
- 2) Cto. I, 52, 118: non places Stoicis, singulis jecorum fiesis aut animm cantibus interesse Deum; neque enim decorum est, nec Dies dignum, nec fieri ullo pacto potest. Achulich San, qu. nat. II, 52, we der Unterschied der stoischen von der gewöhnlichen Ansicht dahin angegeben wird, dass nach jener die Augurien nicht quia significatura sunt, fant, sondern quis facta sum significent; vgl. c. 45: es sei eine ungereinte Meinung, dass Jupiter die Blitze schleudere, welche den Unschuldigen so oft treffen, als den Schuldigen; es sei diese tur al oosreendos animos imperitorum ersenhen.

utchts sei, schlagen die Steiker den umgekehrten Weg ein, das Wunderbare, was sie als solches nicht anteimen konnten, für ein natürlich Gesetzmässiges ze erklären 1), es spekulativ zu deduciren, und der treffliche Panättus der ist Einzige, von dem uns berichtet wird gam er auch hier durch Bestreitung der Vorbedeutungen und der Weissagung die Selbständigkeit seines Urtheils get wahrt habe 2). Wie in neuerer Zeit Leibnitz und an viele Andere vor und nach ihm die Wunder durch die Annahme ihrer Präformation aus zufälligen und übernstürlichen in gesetzmässige Brfolge, in Glieder des allgemeinen Naturzusammenhangs verwandeln zu können geglanbt haben, so suchten schen die Stoiker die Vorzeichen und. die Weissagung durch die Voraussetzung eines natürlichen Zusammenhangs zwischen dem Zeichen und dem Geweissagten zu retten, und die Verbedentungen als die natürlichen Symptome gewisser Vorgänge zu begreifen?); auf

1) In anderem Sinn und ausser diesem theologischen Zusammenhang hatte schon Aristoteles, wie im 2ten Th. S. 458 gezeigt ist, das Wunderbare für etwas vom allgemeineren Standpunkt aus Natürliches erklärt.

. . . .

- 2) Cr.c. Div. I, 5, 6 (nach dem vorbin Angeführten): sod a Stoicis vol princeps ejus disciplinae Posidonii doctor discipulus Antipatri degeneravit Panaetius, nec tamen ausus est negare vim esse divinandi, sod dubiture se dixt., Ebd. I, 7, 12. U, 42, 88. Acad. II, 35, 107. DIOG. VII. 149.

Digitized by Google

120

: .

die Einwendung aber, dass es in Vissem Fall viel mehr Vorzeishen geben müdste, antwortsten nie : esigebeideren such wirklich unsählige, nur wissen wir die wenigsten zu deuten 1). Das Verständnise dieser Zeichen sollte theils Sache einer natürlichen Begabung und Stimmung, theils; Sache der! Kunst sein?); in. ersterer Bezichung glaubton die Steiker, wie Plato und das genze Alterthum, dass der Sinn für die höheren Offenberungen vorzugsweise im Zustand der Bewusstlosigkeit, im Schlaf und nach mehr in der Ekstase aufgehe 3); und indessen auch auf der subjektiven Seite das Wunder möglichst zu entfernen, beriefen sie eich auf die in der ganzen Welt verbreitete göttliche Kraft, durch welche z. B. der Haruspex geleitet werden sollte, ein so oder so beschaffenes Opferthier zu wählen<sup>4</sup>). Wiewohl aber Vorbedeutung und Mantik hiernach mit andern Naturerfolgen in Eine Reihe zu stellen wären, und mit der sittlichen und religiösen Beschaffenheit des Menschen in keinem Zusammenhang stehen würden<sup>5</sup>), so wurden sie doch von den Stoikern als der augenscheinlichste Beweis der göttlichen Vorsehung gepriesen<sup>6</sup>), ja die Schule liess sich von ihrem

kungen aus den Ursachen, mitbin auch aus den gewisse Ursächen anzeigenden Merkmalen, (d. h. den Prodigien u. s. w.) erschliessen Vgl. auch I, 8, 13.

- 2) GIG. Div. 1, 18, 34. 56, 127.
- 3] Gie. a. a. O. c. 55, 126, 57, 129. PLUT. ph. phil. V, 1.
- 4) Gr.c. a. a. O. H., 15, 35: Chrysipp, Antipator und Posidonius behaupten: ad hossiam doligendam ducem esse vin guandam sentientem atque divinam, quae toto confusa mundo sit. Auch hier lässt uns die Parallele mit neueren Wundertheorien nicht im Stich; ähnlich haben diese das Wunder durch die Immanenz Gottes in der Welt zu begründen versucht.
- 5) Vgl. M. AUREL. IX, 27: man solle auch denjenigen woblwollen, die man nicht achten könne; φύσει γάρ φιζοι, και οι Θεοί δέ παντοίως αύτοῦς βοηθέσι, δι όνείρου, δια μαντειών, προί τάντα μάνται πολε ή διαστάρουται.
- μάπτοι πράτ & έπείνοι διαφέρονται.
  - 6) GIC. N. D. H; 5, 13. 65, 162 f.

14 16

<sup>1)</sup> SEE. 4. a. O.

orthodoxen Elfor za der Behauptung fortreissen, auf der Existenz des Götter folge die Existens der Divination ebense usthwendig, wie jene aus dieser<sup>4</sup>). Musste uber schou dieser' apriorische Beweis 'für die Wirklichkeit der Weiszagung nothweidig mehr erbaulich, als wissenschäftlich, ausfallen, so sind die Erfahrungebeweise wo möglich noch schwächer, welche theils auf den comensus gentum<sup>3</sup>), theils auf die von Chrystep und Autipater emeig gesammelten Erzählungen von eingetroffenen Träumen und Orakeln gebaut worden<sup>3</sup>). Das Hauptinteresse dieser Beweisführung liegt für uns darin, dass sie uns zeigt, bis zu welchem kritiklosen Aberglauben die Stoiker in ihrer Vertheidigung der Volksreligion fortgiengen<sup>4</sup>).

## §. 35.

## Die stoische Ebbilt.

So ausführlich anch Physik und Dialektik von den Stoikern behandelt wurden, so liegt doch der eigentliche Kern ihrer philosophischen Weltansicht, wie wir schon früher gezeigt haben, in der Ethik, und selbst die Physik, dieser "göttlichste Theil der Philosophie," ist in letzter Bezichung nur die wissenschaftliche Vorbereitung

Cuc. Div. I, 5, 9: ego enim sic existimo: si sint ou genora divinandi vera de quibus accepinus quaeque colimus, esse Deos, vichssinque si Dii sint, esse qui divinent. Arcent tu quidem Stoicorum, inquam, Quinte defendie: u. a. w. Ebd. 38, 82: stoischer Beweis für die Divination: si sunt Dii neque ante declarant hominibus quae future sunt, aut non chligunt homines, aut quid eventurum sit ignorant, out esistimant, nihi interesse hominum, setre quid futurum sit, eus non consent esse suas majestatis prasignificare hominibus quae sunt futura, aut ea ne ipei quidem Divisignificare possunt. At noque non diligunt nos u. s. w.

- 2) Ctc. a. a, O. I, 6, 11 ff.
- 5) A. a. O. I, 19, 37. 20, 59.
- Einiges Weitere, was die stoische Lehre von der Divination betrifft, aber philosophisch bedeutungslos ist, a. b. Cic. Div. I, 52, 118. II, 11, 26. STOR. Ekl. II, 338. MACAOM. Sonnt. Scip. I, 3.

122

...

. \*:

für juich ihn der Ethik mussidaher der Geist des steinchen Systema am Unmittelbarsten, zum Verschein kömmen; und ebenso häst sich zum Verads erwarten; dass dieser Theli desudhen mit bestinderer Sorgfalt behandelt sein storde. Dass diese auch wirklich der Fall war, sehen wir and unseren. Quelien, welche gerade hier reichlich gesug fliessen, um uns von dem Inhalt der stoischen Sittenlehre mit genügender Vollständigkeit zu unterrichten; dagegen lauten die Nachrichten über die formale Gliederung derselben so verworren und widersprechend, und die Stoiker selbet scheinen auch wirklich hierin so ungleich verfahren zu sein, und Wiederholungen so wentg gescheut zu haben, dass es kaum möglich sein dürfte, für die Darstellung ihrer Lehren sich an eine von den überlieferten Eistheilungen zu halten <sup>1</sup>). Indem wir daher unsern Stoff

1) Die Hanptstelle b. Diog. VII, 84 lautet: zu de nituror migor THE MILOSOPIAS BLAIPEDIN SIG TE TON MEDI OPHING HAD SIS TON MEDI ส่งหญิณีข หล่า หละหมีพ. รบ์สอง หล่า อาร รอง สะณา สลบีพีง หลุ่ม พออา ส่ออτης παι περί τέλους περί το της πρώτης άξίας και τών πράξεων หละ περί των καθημόντων προτροπών τε και αποτροπών. και δτω в блоданфиян об яно Хованятон u. s. w. . . . 6 pier yaq Kertesis Zyven nat & Kleardys wis ar aggaroreses appeliegov Asel seiv neuredrar dichasor. Man kann hier allerdings über die Interpunktion des ersten Satzes (die ich desshalls weggelassen habe), und demgemäss nuch über den Sinn desselben sweifelbaft sein; doch weist schon die Ausdrucksweise darauf hin, dass die drei sersten Glieder die Haupteintheilung, die sechs folgenden die weitere Unterabtheilung enthalten, dass demnach die Ethik des Chrysipp und seiner Nachfolger in die drei Hauptthelle neut όρμης, π. αγαθών και κακών, π. παθών, serfiel. Hiemit stimmt EPINTET, Diss. III, 2 theilweise zusammen, wenn er in der An-mai rus exalleris, der im Folgenden auch o n. su wayn genannt wird, & nool tas deuns nat agequit xat anties d' neot to xadysov, und endlich & negl the avefanatheige nal avectation nal blue o napi rag avynatasticas, Der erste von diesen Theilen würde dem dritten des Diog., der zweite seinem ersten entsprechen; dagegen scheint der Abschnitt n. ayadur nut nunov nicht in dem dritten Epiktets zu stecken, welcher sich vielmehr nach

so vortheilen, wie er uns den dentlichsten Eishlick in die Bigenthämlichkeit und den inneren Zäsmunsenhang der steischen Sätze zu gewähren scheint, so unterscheiden wir zunächst die aligemeine und die specielle Moral, "werhalb der erstoren sodann diejenigen Bestimmungen, welche das sittliche Ideal der Stoiker als solches dar-

. .

1 . 1 . .

1

dem Folgenden auf die von Diog. nicht ausdrücklich erwähnte dialektische Sicherung der sittlichen Grundsätze bezieht, sondern : chen in dem ersten, von den oolfers und exxlorers handelnden Hau stuck. Von den beiden Genannten weicht dann wieder STORIUS ab, wenn er in seiner Uebersicht über die stoische Ethik Ekl. 11, c. 7 zuerst S. 90 ff. von den Gütern, den Uebeln und den Adiaphoren handelt, und in diesem Abschnitt auch die Tugendichre ausführlich bespricht, hierauf S. 158 zu der Lebre wern melfiner und van den Trieben übergeht, an diese S. 166 die von den Affekten (nasty) anschliesst, sodann S. 186 ff. eine Erörterung über die Freundschaft einschiebt, um endlich S. 192 bis 242 mit einer ausführlichen Abhandlung über die ereornulate (naroodwara, auagrijuara, sdêrega) zu schliessen, deren grösserer Theil der Schilderung des Weisen und des Thoren gewidmet ist. Vergleichen wir weiter SEN. ep. 95 S. 427 Bip., so wird hier aus Posidonius angeführt, dass nicht nur die praeceptio, sondern auch die suasio, consolatio und exhortatio nebet der Actiologie and der Ethologie (so ist mit dem neuesten Herausgeber zu leven) nothwendig sei, von denen jene die Ursachen, diese die Hennzeichen der sittlichen Zustände antersuchen soll; bestimmter worden ep. 89 S. 554 drei Theile der Moral nauhaft gemacht, von denen der erste den Werth der Dinge bestimmen, der sweite de impetu (negl opuns), der dritte de actionibus bandeln selle; wiewohl aber die zwei ersten Glieder der letsteren Ein-J. theilung mit den zwei ersten des Diogenes susammenfallen, so lässt sie sich doch in dem dritten mit seiner Darstellung nicht 1 mehr combiniren. Ebenso wenig ist diess mit den drei von Cic. Off. II, 5, 18 genannten sittlichen Aufgaben der Fall, und noch weniger mit den drei Stücken, die EPINT. Enchir. c. 51 (76) aufzählt und PETERSEN phil. Chrys. fund. S. 260 mit den drei Haupttheilen der Ethik bei Seneca identificirt. Aus diesem Gewirre zwiespältiger Angaben auch nur die Haupteintheilung der stoischen Ethik fostzustellen, scheint mir unmöglich, and nur so viel ist wahrscheinlich, dass die Stofker hierin selbst nicht einig waren. Paraness Versuch a. a. O. S. 258 ff. ist, wie lieb glaube, verfehlt.

121

ł.

•. •

----

stellen, und diejenigen, welche dasselbe mit Rücknicht auf das praktische Bedürfniss modificiren. Jene selbst endlich lassen sich auf drei Gestchtspunkte zurückführen: die Erörterung über das höchste Gut, über die subjektiven Bedingungen seiner Aneignung, und über seine Vämwirklichung im Subject. Bei dem ersten von diesen drei Punkten handelt es sich um den Begriff des Guten, bei dem zweiten um den der Tugend, bei dem dritten um den des Weisen.

1. Die allgemeinen Gründzüge der Schen Ethik.

## A. Das sittliche Ideal als solches. ,

Die Untersnehung über die Bestimmung und die sittliche Aufgübe des Menschen knüpft sich bei den Stoikern, wie in der gesammten Moralphilosophie seit Sokrates, an die Frage über den Begriff des Guten und über die Bestandtheile des höchsten Guts, oder der Glückseligkeit. Diese glauben sie aber nur in der vernunftmässig en Thätigkeit oder der Tugend suchen zu dürfen. Der allgemeine Grundtrieb aller Wesen nämlich, so wird diess ausgeführt, ist der Selbsterhaltungstrieb und die Selbstliebe <sup>1</sup>). Hieraus folgt unmittelbar das Gesetz, dass jedes VVesen nach dem strebt, und dass für jedes dasjenige einen VVerth  $(a\xi la)$ hat, was seiner Natur gemäss ist<sup>2</sup>), dass mithin das

<sup>1)</sup> Droe. VII, 85. CIC. Fin. III, 5 (vgl. Off. I, 4, 11). Dass Beide derselben Quelle folgen, erhellt ausser ihrer übrigen sum Theil wörtlichen Uebereinstimmung namentlich aus der gleichmässig eingefügten Abweisung der epikureischen Behauptung, dass das Verlangen nach Lust der Grundtrieb sei. Da sich Drog. ausdrücklich auf Chrysipp π. εέλους beruft, ist wohl eben dieser jene Quelle. Eine, ganz unwesentliche Differenz ist die von ALEX. Aphr. de an. II, S. 154 angeführte, dass beid unbestimmter die Selbstliebe, bald genauer die Erhaltung der eigenen Natur als Grundtrieb bezeichnet wurde.

<sup>2)</sup> Dros. VII, 87. Crc. Fin. III, 6, 20. IV, 9, 14. STOB. II; 132 f. SEM vit. be. c. 3 u. o.

höchste Sut und der höchste Zweck, ader die Glöckselightit, nur in dem naturgemässen Leben liegen kinn '). Naturgemäss kans aber für den Einzelnen immer nur das sein, was mit dem Gang und Gesetz des Weltganzen, offer mit der allgemeinen Weltvornunft übereinstimmt '), und für das bewasste und vertünftige Wesen aur dasjenige, was aus der Erkenntniss dieses allgemeinen Gesetzes, aus vernünftiger Einsicht hervorgeht<sup>3</sup>). Denn bei der Frage nach dem Naturgemässen handelt es sich um die Uebereinstimmung mit der Grundzusammensetzung jedes Wesens, diese liegt aber für den Menschen nur in der Vernunft'). Ob man daher den Grundsatz des naturgemässen Lebens unbestimmter in der Forderung des opologobulinus (ür anstrückte, oder genaver ögeologobulinus rijeploze für sagte, und oh man im letztern Fall die george

STOB. II, 158. DIOG. VII, 88. PLUT. c. not. 27, 9. Ebd. u. SEXT.
 Math. XI, 30. STOR. II, 78. 94 u. ö. finden sich formelle Befinitioner des ayattor, des τέλος, der sofaumoria. Die letztere wird durch είσοια βίου umschrieben. Verschiedene Formeln für den Begriff des naturgemässen Lebens s. b. CLEM. AL. Strom. II, 416 Sylb.

- - Shn. ep. 121, S. 429: omne animal primum constitutioni suae considiari: hominis autom constitutionen rationalem esse: et ideo conciliari hominem sibi non tanguam animal sed tanguam trationali. (Vgl. vorher: constitutio est principale animi quodum modo ar habens erga corpus). D108. VII, 85.

auf dia) Natur. überhaupt oder mit habtimmterer Enterscheidung theils auf die gemeinaame, it theils i auf die manschliche Natur bezog 1), die Meinung kann immer nur die sein, dass sich das Laben des Einzelnen dem Ziele der Glückseligkeit in demselben Maass nähere oden von ihm eutferne, in dem es mit den allgemeinen Gesetten des Weltlaufs; und der vernünftigen. Messchennatur?) übereinstimmt oder im Zwiespalt liegt. Die Vernänftigkeit des Lehens aber, die Uebereinstimmung mit der allgemeinen Weltgerdnung, ist mit Einem Worte die Tagend. Das stoische Moralprincip liess sich daher auch kurz in

1) Nach Ston. II, 132 f. Dios. VII, 89 wären die älteren Stoiker in dem Ausdruck ihres Princips nicht gans einig gewiesen: Zenonämlich, berichtet Stab., habe als das zelles pur das bueloperμένως ζην bezeichnet, erst Kleanthes dem δμολογουμένως die Worte ry quoss beigefügt, Chrysipp und seine Nachfolger die Formel durch verschiedene (für ihren Sinn unerhebliche) Zusätze erweitert. Diog. lässt §. 87. pebon den Zeno das ougloweuleut, τη φύσει aussprechen, dagegen sagt er §. 89, unter dieser φύσιε verstehe Chrysipp την τε κοινήν και ίδίως την ανθρωπίνην, Kleanthes την ποινήν μόνην έπετι δε και την επί μέρους. Diese Differenzen haben aber schwerlich so viel auf sich, als z. B. RITTER III, 630 appinient, Ob Zeno dem apolayoupique das noves beifügte oder nicht, ist sachlich gleichgültig, denn auch im letstern Fall konnte er unter dem einstimmigen Leben nur entweder unmittelbar das mit der Natur übereinstimmende verstehen, oder wenn er dabei zunächst auch nur, an die Uebereinstimmung des Lebens mit sich selbst gedacht haben sollte, so führte diess doch sofort wieder auf die Angemessenheit an die Natur des bandelnden Subjekts zurück. Vgl. auch STOR, H. 158. Kleanth mag immerbin zunächst nur, von der worry guges oder dem nouvos voinos gesprochen haben, mit dessen Preise auch sein Hymnus achliesst, aber gewiss hat er die menschlichs Natur nicht ausdrücklich ausgeschlossen, sondenn diess ist Zuthat des Laërtiers, und Chrysipp hat die Formel insofern durch seine Fassung richtig erläutert.

2) Denn nur an diese werden wir bei der gives und gamting Chrysipps zu denken haben; das Menschliche steht bier im Gegensatz gegen das Thierische, es bezeichnet das Gleiche, wie das logenon M. Aurels.

127

and start

128

dem Satz austrücken, die Tagend allein sol ein Gut. die Glückseligkeis bestehe ausschliesslich in der Tugend"). Oder wenn das Gute, nach dem Vorgang des Sokrates, als das Nützliche definirt wurde<sup>2</sup>), so war zu sagen : nur die Tugend sei nützlich, für den Schlechten dagegen sei nichts von Nutzen 9), denn für das vernünftige Wesen Nege Gut und Uebel nicht in dem, was ihm widerfährt, sondern einzig und alleih in seinem Thun4). So ergiebt sich hier eine Lebensansicht, wornach die Glückseligkeit mit der Towend, das Gute und Nützliche mit der pflichtund vernünfunässigen Thätigkeit schlechthin zusammenfällt, so dass es weder ausser der Tugend ein Gut, noch innerhalb ihrer und für sie ein Uebel giebt. Wenn daher die gewöhnliche Denkweise und auch die Mehrzahl der Philosophen verschiedene Arten und Grade von Gütern unterschied, und neben den geistigen und sittlichen Eigenschaften auch körperliche Vorzüge und äussere Dinge zu den Gütern rechnete, so wollten die Stoiker jenen Unterschied und diese Zusammenstellung schlechterdings nicht

- DIOG. VII, 94. 101. STOB. II, 200 f. SEXT. Pyrrh. III, 169 ff. CIC. Acad. I, 10. Parad. 1. SEN. ep. 71, S. 227. 234. Bip. ep. 118, S. 112 f. (wo mamentlich auch das Verhältniss der Begriffe konestum, bonum, secundum natüram besprochen wird) u. A. Unter den Wendungen, in denen die Stoiker ihren Satz bewiesen, ist noch die von CIC. Fin. III, 8, 27 überlieferte hervorzuheben: quod est bonum omme laudabile est, quod autem laudabile est omme honestum est. Wenn nach STOB. II, 92. DIOG. VII, 94 ausser der Tugend selbst such der Tugendhafte und der durch die Tugend bewirkte Zustand im weiteren Sinn ein αγαθον genannt wurde, so ist diess für die vorliegende Frage ohne Bedeutung.
  - 2) STOB. H, 78. 94 f. Diog. VII, 94. 98. SEXT. Pyrrb. 111, 169. Math. XI, 22. 25. 30. Cic. Fin. III, 10, 53.
  - "3) SEXT. a. a. O. STOE. II, 188. 202. PLUT. Sto. rep. 12. c. not. 20. CIC. Off. III, 3, 41. 7, 34 (die Stoiker erklären nur das honestum für ein utile, Panätius Hugne, dass die Pflicht mit dem Vortheil im Widersprüch stehen könne, denn nihil utile quod non idem hönestum, nihil hönestum quod non idem utile sit).
    - 4) M. AUREL. IX, 16.

gelten lasson. Ein Gut ist usch ihrer, Ueberzeugung nur dasjenige, was eigen absoluten Werth hat; was nur, um eines Andern willen oder im Vergleich mit einem Andern, von Werth ist, verdient diesen Namen gar nicht; der Unterschied des Guten von dem Nichtguten liegt nicht, bles; im Grad, sondern in der Art; was nicht an, und für sich ein Gut ist, kann es unter keinep Umstän-, den werden \*). Dasselbe gilt aber natürlich auch von den Uebela: ; was nicht an sich ein Uebel ist, kann durch sein Verhältniss, zu Anderem wicht dazu gemacht werden. Als ein Gut ist daher nur das absolut Gate, oder die Tugend. zu betrachten, als ein Uebel nur das absolute Uebel, die. Schleghtigheit; alle anderen Dinge dagegen, wie eingrei-, fend ihr Einfluss auf unsern Zustand auch sein mag, gehönen weder zu den Gütern nach zu den Uebeln, sondern zn dem Gleichgültigen, den Adiaphora<sup>2</sup>), und weder Gesundheit, noch Reichthum, noch Ehre, noch das Leben

- 1) Crc. Fin. III, 10, 33: ego assentior Diogeni, qui bonum definiti il guod esset natura absolutum [uivrosshie] ... hoc autom ipsume bonum non accessione neque crescondo aut cum, cetoris comparando, sed propria vi et sentimus et appellamus bonum ut enim mel, etsi dulcissimum est, suo tamen proprio genere saporis, non comparatione cum atiis, dulce esse sentitur, sic bonum hoc de quo agimus est illud quidem plurimi aestimandum sed ea aestimatio genere valet non magnitudine u.s.w. Wenn die Stoiker doch verschiedene Arten des Guten, oder verschiedene Bedeutungen des ayet ov unterschieden (Crc. Fin. III, 16, 55. Drog. VII, 95 f. Szoz. II, 98, 124 f. 130. 136 f. Szzz. Pyrrh. III, 181. Szx. ep. 66), so sind das doch ganz unwesentliche Distinctionen.
- 2) SETT. Math. XI, 61 (nachdom zwei nicht hieher gehörige Bedeutungen des άδιάφορον angegehen sind): κατά τρίπον δὲ καὶ τολευταῖον τρόπον φαοὶν ἀδιάφορον τὸ μήτε πρόε εὐδαιμονίαν μήτε πρόε κακοδαιμονίαν ουλλαμβανόμενον. Dahin gehören äussere Güter, Gesundheit u. s. w. ὡ γάρ ἐςιν sǚ καὶ κακῶς χρῆσθαι τῦτ' ἀν siŋ ἀδιάφορον διὰ παντός ♂ ἀρετῆ μὲν καλῶς, κακία δὲ κακῶς, ὑγεία δὲ καὶ τοῖς περὶ σώματι ποτὲ μὲν εὖ ποτὲ δὲ κακῶς ἐςι χρῆσθαι. Ebenso Pyrth. III, 177. Ston. II, 90, Ριυτ. Sto. rep. 31. Dioe. VII, 102 u. A.

Die Philosophie der Griechen. III. Theil.

g

:

selbst ist ein Gut, ebenso wenig sind aber auch die entgegengesetzten Zustände, Armuth, Krankheit, Salamach, Tod, ein Uebel, sondern diese, wie jene, sind an sich zleichgültige Dinge, ein Stoff, der gleichsehr zum Guten, wie zum Schlechten benützt werden kam 4). Am Allerwenigsten darf aber die Lust für ein Gut oder gar in epikureischer Weise für den letzten und unbedingten Lebenszweck erklärt werden; so gewiss vielmehr age der Tugend eine eigenthümliche Befriedigung und Meiterkeit des Gemüths, aus der Schlechtigkeit innere Unlust hervorgeht, so ist doch selbst dieser innere Genuss der sittlichen Vortrefflichkeit nicht der Zweck, sondern nur eine natürliche Folge (envernua) der tugendhaften Thätigkeit, die zwar insofern mit unter die Güter im weiteren Sinn gerechnet werden kann (s. o.), die sich aber von der Lust als solcher wesentlich unterscheidet?). Diese ist etwas schlechthin Gleichgültiges, hinsichtlich dessen die Stoiker nur darüber nicht ganz einig sind, ob alle Lust naturwidrig sei, wie der Rigorist Kleanthes im Geist des Cynismus behauptete, oder ob es auch eine naturgemässe und wünschenswerthe Lust gebe-). Die Tugend ihrerseits bedarf keiner anderweitigen Zuthaten, sondern trägt alle Bedingungen der Glückseligkeit in sich

- 1) Dios. a. a. O. Stos. a. a. O. PLUT. c. not. 4 f. 7. St. rep. 18. 51. SEXT. Meth. XI, 90 u. A. Man vgl. auch, was aus Anlass der Theodicee angeführt wurde.
- 2) D106. VH, 94. C10. Fin. H, 21, 69. SES. benef. IV, 2. vit. be. 9. 15: nec gaudium guidem, quod ex virtute oritur, quantois bonum sit, absoluti tamen boni pars est.
- 5) SEXT. Math. XI, 73: την ήδονην ό μέν 'Επίμυρος άγαθύν είναι φησεν ό δε είπων "μανείην μάλλον ή ήσθείην" (Antisthenes) κακόν οἱ δε άπό της στοᾶς άδιάφορον καὶ ἐ προηγμένον. άλλὰ Κλεάνθης μέν μήτε κατὰ φύσιν αὐτην είναι μήτι ἀξίαν ἔχειν αὐτην ἐν τῷ βίψ, καθάπει δε το κάλλυντρον κατὰ φύσιν μή είναι· ὁ δε 'Αρχέδημος κατὰ φύσιν μὲν είναι ως τὰς ἐν μασχάλη τρίχας, ἐχὶ δε καὶ ἀξίαν ἔχειν. Παναίτιος δε τινά μέν κατὰ φύσιν ὑπάρχειν τινὰ δε παρά φύσιν.

### Die Ethik. Das sittliche Ideal als solches.

selbst: wie die Strafe des Bösen, so hegt der Lohn der guten Handlung unmittelbar in ihrer innern Beschaffenheit, daris, dans jenes naturwidrig, diese naturgemäss int/); und ise unbedingt ist diese Autarkie der Tugend'), dass die Glückseligkeit, welche sie gewährt, auch durch ihonsisigene Dauer nicht vermehrt werden soll<sup>s</sup>), Eben weilt hier nur die vernünftige Selbstbestimmung als ein Satinberkanat wird, so ist der Mensch in dieser schlechthin mahhängig von allem Aeusseren, schlechthin frei and in aich befriedigt4).

1) SEN. ep. 87, S. 335: maximum scelerum supplicium in ipsis est. 11:11 M. Aun. IX, 42: vi yap miller Others an mainant and planer; in . .! .. הפרוני שווי אמדת ששטוא דער פאי דו באסמצמני דמים אומשטי בעדבוב. Wenn der Mensch Gutes thut, πεποίηκε προς ο κατεσκεύαστας ual έχου τρ έαυτε. Achulich Ston. II, 188: wer einem Andern "" nützt, nütze ebendamit unmittelbar und in demselben Masse a i a hidh nelbst. ŧ.

.: 2) Der hekannte Sats aurahoun edval riv aberne noes ebdaluoviar DIGG. VII, 127. 89. Cic. Parad. 2. Vgl. SEN. ep. 74, S. 244: qui omne bonum honesto circumscripsit intra se felix est u. s. w.

5) PLUT. Sto. rep. 26. c. not. 8, 4 (wo Chrysipp der Widerspruch vorgerückt wird, dass er bald eine Vermehrung der Glückseligkeit durch die Zeitdauer läugne, bald eine blos momentane Weisheit und Glückseligheit für werthlos erkläre). Cic. Fin. III, 14. Szn. ep. 93.

4) Dieser Gedanke wird besonders von den Stoikern der römischen Periode, Seneca, Epiktet und M. Aurel vielfach ausgesprochen. M. vgl. von SENECA, ausser der obenangeführten ep. 74, benef. III, 20: corpora obnozia sunt [servituti] et adscripta dominis: mens quidem sui juris; von EPIRTET, um nur Einiges herauszuheben, Enchir. 1 f. 19. Diss. I, 1, 7. 21. c. 18, 17. 19, 7. 22, 10 ff. 25, 1. TL, 1, 4. 5, 4. 23, 16 ff. III, 22, 38. IV, 4, 23; von M. AUBEL IV, 3. VII, 28. 59. VIII, 48. X, 1. Gut und Uebel, Glück und Unglück haben nach diesen Stellen ihren Sitz nur in uns selbst; nur auf das, was in unserer Gewalt ist, auf den Willen, kommt es an; "" was 'uns von Aussen kommt, sind nur Vorstellungen, wie wir "ile gebrauchen, ist unsere Sache, davon hängt aber unser Glück allein ab; wenn sich die Seele von allem Aeusseren auf sich 'selbst und ihr vernünftiges Denken zurückzicht, so ist sie schlechthin frei, unbezwinglich, und in der Gegenwart befriedigt. Dass diess Affes im Sinn des ächten Stoicismus gesprochen ist, wird nicht bezweifelt werden.

Durch diese Ansicht über das Gute beantwortet sieh wun auch die Frage nach den subjectiven Bedikgungen seiner Aneignung zunächst im Allgemeinen dabin, dass der Mensch nur dann gut und glückselig sein kann, wenn er sich von allem Aeusseren unabhängig macht, um sieh rein aus sich selbst, seiner vernünftigen Natur gemäss, zu bestimmen. Diess ist es, was die steische Ethik durch den Gegensatz der Vernunft und der Affekte ansdrückt. Der Affekt ist die vernunft- und naturwidrige Gemüthsbewegung, der Trieb, welcher das rechte Maass überschreitet<sup>1</sup>), eine Bestimmung, mit welcher sich die Stoa namentlich der peripatetischen Annahme von der Naturgemässheit gewisser Affekte, aber auch der platewischen Trennung zwischen dem vernünftigen und dem vernunftlosen Theil der Seele entgegensetzt?). Alle Affekte beruhen auf einem Fehler des Urtheils, auf einer fülschen Meinung über Gut und Uebel<sup>3</sup>); die Furcht z. B. ist 'eine

- DIOG. VII, 410: ές, δὲ αὐτὸ τὸ πάθος κατὰ Ζήγωνα ἡ ἀλογος καὶ παφὰ φύσων ψυχῆς κίνησις ἡ ὁρμή πλεονάζουσα. Dieselbe Definition b. Srob. II, 36. 166. Cic. Tusc. III, 11, 24. IV, 6, 11. 21, 47. CHRYSIPP b. GALEN de Hipp. et Plat. V, 2, 136. c. 4, 141 f. und ö. Ders. b. PLUT. virt. mor. 10. Eine ähnliche Definition schreibt Srob. II, 36 schon dem Aristoteles zu, aber in seinen uns erhaltenen Schriften findet sie sich wenigsteus genau so nicht, und es fragt sich, ob sie in einer verlorenen (HERDES' z. d. St. vermuthet in dem Buch περὶ παθῶν Diog<sub>11</sub>V, 25) stand, und ob diese ächt war.
- Cic. Acad. I, 10, 39: cumque eas perturbationes [παθη] antiqui naturales esse dicerent et rationis expertes aliaque in parte animi cupiditatem alia rationem collocarent, ne his quidem assentiebatur (Zeno). nam et perturbationes voluntarias esse putabat opimionisque judicio suscipi et omnium perturbationum arbitrabatur esse matrem immoderatam quandam intemperantiam. Vgl. Fin. 111, 10, 35. PLUT, virt. mor. c. 3, wo gegen die stoische Bebauptung, dass der Affekt dem ήγεμουικον angehöre, polemisirt wird, GALEN. a. a. O. V, 2, 135, und was §. 44 über die Abweichung des Posidonius von der Lehre seiner Schule bemerkt werden wird.
  - 5) Dros. VII, 111 : δοχεί δε αύτοις τα πάθη κοίσεις είναι. Ριυτ. virt. mor. c. 3 : το πάθος είναι λόγον παιχούν και ακόλαστον

fuische Meisung in Betreff eines gegenwärtigen Uebels a. s. w., und aus eben diesem Gesichtspunkt werden unter den Affekteis überlihupt die vier Hauptrichtungen der Furcht, der Bekännnerniss, der Begierde und der Lust unterschieden, von denen sich die erste auf künftige, die zweite auf gegenwärtige Uebel, die dritte und vierte auf eben solche Güter besiehen <sup>1</sup>). Wiewohl aber diese Ansicht an die

. . . .

 έκ' φάύλης και διημαρτημένης κρίσεως σφοδρότητα και φώμην . Is repelasfarre. Cic. Tuto. III, 11, 24: est spitur cause ompie in opinione noc vero agritudinis solum sed etiam reliquarum omnium · .' perturbationum. 1V, 7, 14: sed omnes perturbationes judicio censent fieri et opinione. STOB. II, 160; to RIVEV the bound stere sevas déresir alla garrasiar épuntinn u. s. w.; ebdas. U. 168. Ygl. vgr. Anm. Die opinatio selbst wird Tuse. IV, 7, 15, der stoischen Erkenntnisstheorie gemäss, als imbecilla assensio definirt. Nach GALEN hätte nur Chrysipp die Affekte für falsche Urtheile • 2 ätälärt, Zeno dagegen für die Folge eines falschen Urtheils; de Alippe et Plat. V, 1, 155 : Xovoennas nev av ev mon neve , תמטשי מצטלפיאיטימו הנובעתקנו, אפוטווג דוימה בוימו דם לטיואט דם πάθη, Ζήνων δ' έ τας κρίσεις αυτάς άλλα τας επιγιγνομένας αυταϊς συςολώς και λύσεις έπάρσεις τε και τάς πτώσεις της ψυχής ενόμιζειν είναι τα πάθη. Vgl. IV, 2, 136. c. 3 Anf. S. 139. . Indessen wird in der letzten von diesen Stellen selbst die Zenonische Behauptung dahin angegeben : & ras noious avras ros · ψυχής άλλά και τας έπι τούταις άλόγους συςολάς u. s. w. ύπολαμβάνουσιν siras τα της ψυχης πάθη, und andererseits sagt GALEN IV, 2, 135 f., dass Chrysipp mit Zeno die Bekümmerniss , als peleous ent perato donerre und die Lust als inap-. . out eo' aiger jo doxistre on dogress definirt, und IV, 6 Anf. S. 147. dass er die Verfehlungen theils auf die µorthood soiers, theils auf die azoria nal aodinen z ne wrzhe surückgeführt habe. GALAN sieht natürlich hierin nur Widersprüche, und Chrysipp mag sich immerhin in seiner Weise nachlässig ausgedrückt haben, das : Wabrscheinlichste ist jedoch, dass seine Ansicht, welcher Galass selbst IV, 4, Schl. S. 145 ihre allgemeine Geltung in der stoischen Schule bezeugt, von der Zenonischen nur im Ausdruck abwich, in der Sache dagegen mit ihr übereinstimmte.

1) STOR. II, 166 f. Cic. Tusc. III, 11 vgl. 1V, 7 f. Fin. III, 10, 35. Ebd. auch die weiteren Unterabtheilungen und die Definitionen der einzelnen Affekte.

Digitized by Google

sokratisch-platonische Zurüchfilteung der Tugebülen und der Feitler auf richtige oder falsche Votatellungen; and kaünft, so scheinen die Stoiker doch den mit dieser unsummenhängenden Satz, dass Niemand freiwillig. Schle; ursprünglich trotz ihres Determinismus nicht sugagibet du haben '), und erst von späteren Anhängern ihrer Lehre wird er zur Estschuldigung der menschlichen Föhler benützt?). Auch diese wollen sich aber damit nicht vos den allgemeinen Grundsätzen der Schule entfernen, wornach die Affekte als Aeusserungen einer verkehrten Willensrichtung und Denkweise betrachtet werden, von welcher sich unbedingt zu befreien gefordert wird. Da die Affekte nicht eine naturgemässe Aeusserung des sinnlichen Theils. sondern von Hause aus natur- und vernunftwidrig sind<sup>3</sup>), da sich in ihnen die freie Selbsthestimmung an den äusseren Eindruck aufglebt, so kann vom stoischen Standpunkt aus nur ihre gänzliche Unterdrückung verlangt, und nur da, wo sie gelungen ist, eine wahre Tugend anerkannt werden<sup>4</sup>). Der Tugendhafte oder der

- 1) STOB. II, 170: πάντες δ' οἱ ἐν τοῖς πάθεσι» ὄντες ἀποςρέφονται τον λόγον ἐ παραπλησίως δὲ τοῦς ἐξηπατημίνοις ἐν ὑτοῦν ἀλλ ἰδεαζόντως. οἱ μὲν γὰς ήπατημένοι . . δοδαχθέντες . . άφίςανται τῆς κρίσεως οἱ δ' ἐν τοῦς πώθεσιν ὄντες κῶν μάθωσι κὰν μεταδιδαχθώσι ὅτι ἐ δεῖ λυκεῖσθαι ἢ φοβεϊσθαι ἢ ὅλως ἐν τοῖς πάθεσιν είναι τῆς ψυχῆς ὕμως ἐκ ἀφίςανται τέτων ἀλλ ἄγονται ὑπὸ τῶν παθῶν εἰς τὸ ὑπὸ τύτων μρατεῖυθαι τυρανείδοι. Vgl. Cu. Acad. 1, 10, 39 : perturbationes voluntarias osse. Tusc. IV, 7, 14.
- 2) EFIRT. Diss. I, 18, 3. 28, 6. II, 26. III, 7, 15. M. AUREL. XI, 18; vgl. SBB. de ira II, 10.
- Sie worden aus diesem Grund als Krankheiten (νοσήματα, diξωςήματα) der Seele bezeichnet; Ok. Tusc. IV, 40 f. Dros. VII, 115.
   Gron. II, 182 u. A. Die Unterscheidung der νοσήματα und αξζωσήματα ist natürlich schwankend; s. Τυποπωλου Sto. Phil. III, 265 ff. Vgl. such Sun. ep. 75, 255.
- 4) Crc. Acad. I, 10, 58. II, 43, 155. Tusc. IV, 17, 39. Duce. VII, 117. Schon diese Forderung einer Unterdrückung, nicht einer blossen Beschränkung der Affekte macht es, wie mir scheint, unwöglich, in diesen mit Rurran (III, 642) dur ein Uebermaass oder eine Missleitung des vernünftigen Triebe

Digitized by Google

Weise gestattet nach: stoischer Lohre weder einem leidentlichen Zustand so viel Einflugs, dass er eine Gemüthebewogung in ihm bervorziefe, noch lässt er sich in seinem Handeln durch einen Affekt bestimmen; er fühlt zwar den Sichmerz, aber er betrachtet ihn nicht als ein Uebel. and leidet deschalb auch heine Qual'), er kann zwar geschmäht und misshandelt, aber. er kann njcht verletzt und beachimpft werden?); er geräth nie in Zorn, und er bedayf dieses vernunftlosen Antriebs auch nicht zur Tapferkeit und zur Bekämpfung des Unrechte<sup>3</sup>); er empfindet aber auch andererseits kein Mitleid."), und übt keine Nachsicht %), denn was er bei sich selbat für kein Uebel erachten würde, wegen dessen kann er nicht Andere bemitteiden, und wenn die Gerechtigkeit Strafe fordert, wird the seine Empfindung nicht zur Vergehung verleiten. Nach dieser Seite hin bestimmt aich daher die stoische Tugend zunächst negativ als Apathie oder als Freiheit von Affekten<sup>6</sup>).

Das Positive zu dieser Negation ist, wie bemerkt, sofern wir auf den Inhalt der tugendhaften Thätigkeit

zu finden, und auch in den Stellen, die Ritza apführt, Droe. VII, 110. Stan. II, 56. 166. Cic. Tusc. IV, 6, Gains de Hippplac. V, 155 steht nichts davon, sondern im Gegentheil, der Affekt sei älogos zu zuga gusse.

- i) Sron. Serm. VII, 21. San. de prov. 6. Cic. Tuse. II, 12, 29. 25, 61 .u. A.
- 2) PLUT. Sto. rep. 20, 12. STOR. Serm. 19, 16. SEN. de const. 2. 3. 5. 7. 12 f.
- 5) Cic. Off. I, 25, 88. Tusc. III, 9, 19. IV, 19. San. ep. 146. De ira, z. B. I, 9: nunquam virtus vicio adjuvanda est, se contenta... affectus guidem tam mak ministri quam duces sunt. Die Stoiker bekämpfen hier namentlich die peripatetische Behauptung, dass manche Affekte nothwendig und nützlich seien.
- 4) Csc. Tusc. III, 10, 21. Say. de clement II, 5. Dios. VII, 125.
- 5) STOR. Serm. 46, 50. SER. a. a. O. Dios. a. a. O.
- Dios. VII, 117: απαθή είναι τον εφαάν. Ebdas. auch noch weitere Züge dieser Apathie.

Die staische Philosophie.

sehen, die 'Unterwerfung auter das allgemeine Gesetz der Natur, sofern wir ihre Form in's 'Auge fassen, die Porderung der vernunftmässigen Selbstbestimmung: de Tugend ist ausschliesslich Sache der Vernunft, ja sie selbst ist gar nichts Anderes, als die richtig beschäffene Vernunft '): Näher enthält die Tugend zwei Elemente, ein theoretisches und ein praktisches. Die Wurzel und Bedingung alles vernunftmässigen Handelns ist nach der Ansicht der Stoiker, welche sich hierin an die bekannten Sokratischen Sätze und an die cynisch-megarische Lehre anschliessen, die richtige Erkenntniss: eine natürliche oder durch blosse Uebung erworbene Tugend wird von ihnen ausdrücklich gelängnet, die Tugend überhaupt in Sokratischer Weise als Wissenschaft definirt 2), und füre Lehrbarkeit behauptet 3); selbst der abgesagte Feind aller blos theoretischen Forschung, der Chier Aristo, war 5 3 1 m 1 m 1 m 1 į, . . . · · · 1.

1) M. s. oben und Cic. Acad. I, 10, 58: cianque superiores (Aristoteles a. A.) sions omnem vistuitem in ratione case diverent, sed quasdam virtutes natura aut more perfectas: hic [Zeno] omnes in ratione ponebat. Tasc. IV, 15, 34: ipsa virtus brevissime recta ratio dici potest. Das Gegentheil derselben ist die vitiositas (sauia) ex quu concitantur perturbationes.

2) Vor. Anm. und Stor. Ekl. II, 102 f., wo die vier Haupttugenden (ebenso, wie Dioc. VII, 92) ganz Sokratisch (s. unsern 2. Thl. 'S. 36 f.) durch έπισήμη ών ποιητέον, επισήμη αιζετών και φεσ-Tur, enignun deirur zal e deirur u. s. f. definirt werden, eben-'so die entgegenstehenden Fehler durch äyrosa ayador nat naxor, alperor sal gevaror u. s. w., wozu dann S. 108: ravras uer in ras offeloas aperas releias elvas lyvos nept ron flor xal ouvegynévas en Oswoyµarow. Damit streitet es nicht, dass b. STOB. II, 92. 110 von den Tugenden, die régrat und entrippet sind, andere unterschieden werden, und dass ebenso Hecato b. DIOG. VII, 90 die Tugenden in die Enispuovinal nal Oewopuarinal (ousaow Ezzoas in Oswonyuarwy) und die adswonros theilt, denn unter den letztern werden nach eben diesen Stellen nicht die tugendhaften Thätigkeiten selbst, sondern nur die aus ihnen entspringenden Zustände (Gesundheit der Seele, Seelenstärke u. s. w.) verstanden.

3) Diog. VII, 91.

1.2.

# Die Ethik Bas siteliche Ideal als solches. 387

in dieser Besichung mit der übrigen Schule einverstandes, wenn er alle Tugend auf die Gemådheit der Seele eder die Weisheit zurückführte 1), und eben desshale die Mehrheit der Tugenden längnete 2). So entschieden aber die Stoiker daran festhalten, dass sich alle Tugend aufs Wissen gründen müsse, and ihrem inneren Wesen mach nichts Anderes sei, als ein Wissen, so wenig wollen sie doch bei dem Wissen als solchem stehen fleiben, oder dasselbe mit Plato und Aristoteles über die praktische Thätigkeit stellen; wie wir vielmehr schon 5. 32 gesehen haben, dass sie das Wissen überhaupt nur als ein Mittel für das' vornunftmässige Handeln, die Dialektik und Physik als Hülfswissenschaften der Ethik behandet ten. und dass sie ein ausschliesslich der Wissenschaft gewidmetes Leben verwarfen, so wird es auch ausdrücklich als eine Abweichung von der Lehre der Schule bezeichnet, wenn Zeno's Zuhörer Herillas ans Karthage die Wissenschaft für das Lebensziel und für das einzige mil bedingte Gut erklärt »), und mag auch die Togend ein Wissen genannt werden, so wird sie doch zagleich wesentlich als Gesundheit und Stärke des Geistes, oder als die richtige Beschaffenheit der Seele beschrieben 4). Die

11

- 2) PLUT. Sto. rep. 7. Dros. VII, 161. GALBE a. a. O. Vil, 1 ff. s. KRISCHE Forschungen I, 415.
  - CIC. fin. V, 25, 73: Herillus scientiam summum bonum esse defendit, nee rem ullam aliam per se expetendam. Ebd. IV, 14, 36: ut ... ipsius animi, ut fecit Herillus, cognitionem amplexarentur, actionem relinquerent. Damit stimmt DIOGENES VII, 465 (vgl. 37): "Hoshlos de d Kaogndóruss rélos eine vir έποσήμην, wogegen die weitere Erklärung dieser Bestimmung: öπος ési ζην del πάντα άναφέροντα πρός νό μετ' έποσήμης ζην schwerlich genau ist. S. auch JAMBL, b. Stop. Ekl. I, 918.
  - 4) ΚΙΕΛΝΤΗΈS b. PLOT. Sto. rep. 7: πληγή πυψος ό τόνος έςι κάν ίκανος έν τη ψυχη γένηται πρός το έπετελεϊν τα επιβάλδοντα ίσχυς καλείται και κράτος ή δ' ίσχυς αύτη και το κράτος όταν μέν έπι τοϊς έπιφανέουν έμμονετέοις έγγένηται έγκράτειά έςιν

<sup>1)</sup> PEUR. virt. mor. 2. GALES Hipp. plac. V, 5, Schl.

Tagend erscheint daher nach steischen Grundsätnen als eine seiche Verknöpfung des Fraktischen mit dem Theonetischen, wornach das Handels swar dutcheins auf die wissenschaftliche Erkenntnian gegründet ist, ungekehrt aber diese am sittlichen Handels ihr Ziel findet, sie ist mit Einem Wort die auf vernünftiger Einsteht bernhende Willesskraft <sup>1</sup>); so dass also dach das Hauptgemicht auf die praktische Seite fällt, das Wissen dagegen aus als Bedingung des Handels, freilich aber als seine absolute Bedingung, verlangt wird.

Um so weniger soll der sittliche Worth den Mensuhen von der äusseren Handlung und dem Erfeige bedingt soln: die Tugend wird sich awar immer bethätigen, aber doch kommt es nicht auf die That, als solche, au, sondern einzig und allein auf die tugendhafte Gesinnung ?), und ebenso ist andererseits die schlechte Begierde ihrer wirklichen Befriedigung gleich zu achten 3). Diese durchgängige Beziehung des sittlichen Handelus auf die Gesinnung wird von den Stoikers durch den Begriff den nandelung ausgedrückt. Mit diesem Namen bezeichnes sie nämlich eine solche Bandlung, welche nicht allein ihrem objektiven, sonders anch ihrem subjektiven

5) KLEANFERS D. STOR. Serm. 6, 19:

ઇંદાદ કેમાઉળમાળિ વંગદેશકર' વોકપૂર્ણ્ય મહત્વેગુમવાલક કેમલક મહાગુંચ્છ માટેક' કેવેલ પ્રધાર્ણવેલ દેવંડીયુ.

u. s. w. (Ueber den Begriff des rövos s. o. §. 33.) Dios. VII, 89. Snon. Ehl. II, 104. Ebenso wird das Verfehlte in unsern Handlungen von der arevia nat astrassa zür ywyös hergeleitet; m. s. hierüber und über den rönos Cuave. b. Gazze de Hipp. et Plat. IV, 6. S. 147 Chart.

<sup>1)</sup> Der Nachtveis für diese Bestimmung wurde schon su §. 52. gegeben.

<sup>2)</sup> Cac. Acad. 1, 19, 38: noc virtutis scum modo [Zeno dicebat], ut superiores, sed ipsum habitum per se esse praeclarum. Dasselbe drückt in der Anwendung auf einen bestimmten Fall das stoische Paradoxon aus, welches Sxx. benef. II, 31 erörtert: eum, gui libenter accipit beneficium, reddidisse. Ebendabia gehört die Parabel Kleanths b. Sxx. a. a. O. VI, 11.

#### 

Chainikteir nach pflightgentänti isteilie Balolgung des Sittengenetzes mus aittlöther Gesinnung, jeder die vollkom. mue Pflichterfüllung: und sie unterscheides demunch das uniégoma nicht blas von dem anietique, der Biliebtvetletzung 1), sondern auch von dem natönen, indem sit unter idem letztern die unvollkommene Pflichterfüllung. oder diejenige Handlungsweise verstehen, die zwar, objektiv angeachen, dem Sittengesetz entspricht, die aber, für sichi genommen, nicht nothwendig ans sittlicher Eissicht und tagendhafter Gesiznung hervorgeht, die blosse Legalität im Unterschied von der Moradität 2). Nur das sarosonia ist ein Werk der Tugend, und der Schworpankt dersellien ruht demasch, bei aller ihrer Richtung anfie práktische Handeln, doch durchaus im Junern des Willess and der Gesignung. . . . . . . . ...

Wor ann die Tagend in diesem Sinn, oder die auf Einsicht: gegründete veranaftgemässe Willensvichtung besitzt; der ist ein Weiser, wem dieselbe fehlt, der ist eis Thor. Diese beiden Zustände werden aber von den Steikern ganz unbedingt und ausschliessend gefasst. Du

- STOB. Ekl. II, 192: ετι δε τών ενεφγημάτων φαοί τὰ μεν είναι κατορθώματα τὰ δε ἀμαρτήματα τὰ δ ἐδέτερα,... πάντα δε τὰ κατορθώματα δικαιοπραγήματα είναι καὶ εύνοήματα [? wobl: εύνομήματα] καὶ εὐτακτήματα u. s. w. PLUT. St. rep. 11: τὸ κατόρθωμά φασι νόμε πρόσταγμα είναι τὸ δ ἀμάρτημα νόμε ἀπαγόρευμα. 15, 10 (CHRYGIPP):, πῶν. κατόρθωμα καὶ εὐνόμημα καὶ δικαιοπράγημά ἐςιν.
- 2) STOB. II, 158: όρίζεται δε τὸ καθήκον τὸ ἀκόλεθον ἐν ζωή ὅ πραχθέν εύλογον ἀπολογίαν ἔχει· παρὰ τὸ καθήκον ἐζ ἐναντίως ... τῶν δὲ καθηκόντων τὰ μὲν είναι φαοι τέλεια, ἅ ởỳ καὶ κατ- ορθώματα λέγεοθαι. κατοθούματα δ είναι τὰ κατ ἀρετὴν ἐνεργήματα, είον τὸ φρονεῖν τὸ δικαιοπραγεῖν. Cuc, Off. III, 5, 14: haec enim onnia officia, de quibus his libris disputanus, media Stoici appellant: ea comminia suns et late patent; quee et ingeniñ bonitate multi asseguuntur et progressione discendi; illus autem afficium, quod rectum üdem appellant, perfectum atque absolutum est, et ut üdem dicunt, omnes numeros habet, nec praeter sapientem cadere in quenquam potest. Weiteres über das καθήκον s. u<sub>1</sub>

das Gate nur Rines sein soll, die Tugend oder die Weisheit, und da es sich in dem Verhalten des Meuschen zum Guten gleichfalls nur um Eines handelt, um die rechte Gesinnung, so scheint den Stoikern kein blos theilweises Haben des Guten möglich zu sein, sendern nur entweder ein Haben oder ein Nichthäben. Wo die Tugend ist, da muss sie auch gunz sein, wo auch nur ein Theil von ihr fehlt, da ist sie gar nicht, denn die Tugend besteht in der rechtes Schätzung der Güter, oder in der pflichtmässigen Gestnung, und diese wird entwoder dasein oder nicht daseln. Die Stoiker längneten daher, dass zwischen Tugend und Schlechtigkeit noch ein Drittes, der Uebergang von dieser zu jener, in der Mitte liege; die Tugend ist ihnen schlechthin die richtige Beschaffenheit des Willens; sobald der Wille irgendwie von dieser abweicht, hört er anch auf, tugendhaft zu sein 1). Hieraus ergab sich von selbst, dass kein Theil der Tugend von den übrigen getrennt werden kann, dass überall, wo Eine Tugend ist, anch alle sein müssen, dass aber umgekehrt auch die Fehler ebenso unzertrennlich zusammenhängen, und derjenige, welcher auch nur Einen Fehler hat, nothwendig

1) Dros. VII, 127: ล่อุธอละเ อิธิ ลบ่าอกีร แก่อิธิง แล้ออง ธิโหละ ล่อุธาทีร หละ nanlas. בהי חובטיעמבאבואה הבנמצה קלבבט על אמז אמאומנ בואמי אדγόντων την προκοπήν ώς γαρ δείν, φασιν, ή όρθον είναι ξύλον η ερεβλύν, Ετοις η δίκαιον η άδικον. Ετε δε δικαιότερον έτε άδιnoiregov. Aehnlich SEN. ep. 71, S. 231 Bip.: guod summum bonum est supra se gradum non habet .... hoc nec remitti nec intendi posse, non magis, quam regulam, quam rectum, probari solet: quam si flectes, quidquid ex illa mutaveris injuria est recti. STOS. II, 116: aperns de nai nanias eder eiras perati. Denselben Gedanken drückten die Stoiker auch damit aus, dass sie die Tugenden als drafterers bezeichneten, wogegen die Künste blosse Efess sein sollten; unter der dia Bross verstanden sie nämlich eine solche Eigenschaft, die ohne Zerstörung ihres Wesens weder eine Steigerung noch eine Abschwächung zulässt, wie die auch in den obigen Stellen angeführte Geradheit. S. SIMPL. in cat. 61, b. 72, d. STOB. Ekl. II, 98 f. PETERSEN phil. Chrysipp. S. 92 ff.

### Die Ethik. Das sittliche Ideal als solches.

mit allen behaftet ist; ja daas auch in jeder einzelnen tugendhaften. Thätigkeit alle Tugenden enthulten sind, und umgekehrt <sup>1</sup>). Setzt aber jede Tugend, (und ebenzo andererseits jeder Fehler alle anders voraus, ist im Meuschen immer nur die ganze Tugend oder die ganze Schlechtigkeit, so ist es völlig unwesentlich, in:welcher bestimmten Handlung sich diese an den Tag legt, und daher das bekannte Paradoxon von der Gleichheit aller Tugenden und aller tugendhaften flandlungen auf der einen, aller Fehler, auf der andern Seite <sup>3</sup>X Und dasselbe muss dans natürlich auch von den Menschen gelten, welche sich ja nur durch den verschiedenen Charakter ihrer Handlungen in sittlicher Beziehung unterscheiden kömten: alle Weisen sind gleichsehr tugendhaft, aller Nichtweisen and ohne Unterschied gleich schlacht <sup>3</sup>/<sub>2</sub>. <sup>1</sup>Dfe Gesammtheit

- and the state of the first of the first
- 1) PLUT. St. rep. 27: τας αφετας φησιν [Χρυσιππος] αντακολεθείν αλλήλαις ε μόνου τω την μίων έχοντα πίσας έχειν άλλά και τω τόν κατα μέαν άτων ένεργύντα κακά πάσας έχειν άλλά και τω τόν κατα μέαν άτων ένεργύντα κακά πάσας ένοργών 14 ε. γ. Ebenso Diog. VII, 125 unter Beifügung des Grundes: είναι γάφ αύτῶν [τῶν ἀφετῶν] τὰ θεωρήματα κοινά und noch genauer Ston. Ekl. II, 140: πάσας δε τῶς ἀφετας ... κοινά τε θαωρήματα έχειν και τόλος, οἱς είσηται, τὸ αὐτὸ diò και ἀμωρίςως εἶκαι· τὸν γάφ μίων ἔχοντα πάσας ἔχειν και τόν κατά μέαν πρώττοντα κατά πάσας πράττειν. Vergl. Plut. 2. a. O. 7, 4 und einige weitere gleich anzuführende Stellen.
- 2) Cuo. Parad. 3: öτε ίσα τὰ ἀμαρτήματα καὶ τὰ κατοφθώματα. Ders. Fin. IV, 27. D106. VII, 101: δουσί δὲ πάντα τὰ ἀγαθὰ ίσα είναι καὶ πῶν ἀγαθὲν ἐπ' ἄκρον είναι αἰρετὸν καὶ μήτε ἄνεσιν μήτε ἐπίτασιν δέχεσθαι. 120: ἀρέσκει τε αὐτοῖε ἰσα ἡγεῖσθαι τὰ ἀμαρτήματα ... εἰ γὰρ ἀληθές ἀληθές μᾶλλον ἐκ ὅςιν ἐδὲ ψυσόδος ψυὐδες: ὕτως ἐδὲ ἀπάτη ἀπάτης ἐδὲ ἀμάφτημα ἀμαρτήματος. Ob Jemand 100 Stadien vom Ziel entfernt sei, oder nur Eines, so sei er eben nicht bei demselben. PLUT. St. rep. 13. Stors. Ekl. II, 218. SELTUS Math. VII, 422. SEN. ep. 66, S. 198 ff.
- 5) PLUT. 6. not. 10, 4: ναι, φασιν αλλά ώσιες ό πήχων άπέχων έν δαλάττη της έπιφανοίας ώδεν ήτταν πνίγεταν τε παταδεδυκότος ύργοιας πουνακοσίας, στοις έδε οδιπελάζοντες άφετη τών μαπράν όντων ήττον είειν έν κάπές και παθέπει οι τυφλοί τυφλοί είσι κάν όλίγου στουν άναβλέπειν μέλλωσιος άτωμα οι πραφόπτον-

der Monschon serfällt demunch den Stolkern in zwei Klasden, die Weisen und die Unweisen oder Thoren (), und diese zwei-Klassen werden von ihnen als schleichthin gewennt und jede in ihrer Art als schlechthin vollendet heschrieben: in dem Weisen sell gar keine Thorheit Ratm finden, in dem Thoren keinerisi Weisheit. Der Weise soll von Fehler and Arthum durchans frei sein, Alles was er thut, ist vollkommen, alle Tugenden sind in ihn veveinigte en hat von Allem die richtige Ansicht, and über nichts eine fallsehe Meinung, oder überhaupt eine Mossie Mielaung; dier Schlechtie unigekehrt kann hichts vecht thun, hat alle Fehler an sich, besitst über gar nichts ein richtiges Wissen, ist durchaus ungebildet, gewaltthätig, grausan, undankbar u. s. w. ?). Die Steiker die ben es, diese Vollkammenligit des Weisen im Gegenaatz zu der absolut fehlerhaften Beschaffenheit des Thoren in den bekannten Paradoxen anszudrücken, dass der Weise allein frei sei, weil er allein sich aus sich selbst bestimme <sup>s</sup>); er allein schön, weil nur die Tugend wahrhaft

τες άχοις έ την άφειην άναλάβωσιν άνώητοι και μοχθηροι διαμόνεσιν. STOR. II, 336: πάντων το τών άμαρτημάτων έσων öντων και τών κατορθωμάτων και τος άφρονας έπίσης πάντας άφρονας είναι την αύτην και ίσην έχοντας διάθοσιν. Cic. Fin. III, 14, 48: consentaneum est his quae dicta sant, sations illorum, qui illum bonorum finem quod appellamus extremum quod ultinum orescere putent posse, üsdem placere, esse alium alio etians sapientiorem, itemque alium magis alio vel peccure vel reste facere. quod nobis non licet dicere, qui erescere bonorum finem non putamus. Und nun folgen dieselben Vergleichungen, wie bei Pluterch.

4) STOR. II, 198: άρδοπει γάρ τῷ τε Ζήνωνι και τοῦς ἀπ' αὐτῦ Στωϊκοῦς φιλοτόφοις, δύο γόνη πῶν ἀνθρώπων είναι, τὸ μὸν τῶν σπαδαίων τὸ δὲ τῶν φαύλων και τὸ μὸν πῶν σποδαίων δαῦ παιτὸς τῦ βίο χρησθαι ταῦς ἀρεταῶς τὸ δὲ τῶν φαύλων καῖς κακίαις.

 STOR. Ekl. II, \$16 f. 420. 196. 198 ff. 220. 234. Serm. 105, 22.
 Dros. VII, \$17 ff. 125 (wo aber nicht πάντας, sondern πάντα re sö reisör au lesen ist). Cic. Acad. I, 40, 58. II, 30, 66. PLUT.
 Stor, rep. 11, 1. SER. benef. IV, 26 f. SEXT. Math. VII, 454.

8) Dipe. VH, 121. Cac. Acad. 14, 44. 156. Parad. 5.

٠t

schön int 13; er alleja reich, weil der wahre Reichtham in der" Bedürfnisslosigkeit besteht "), ja absolut reich; denn wer von Allem nur den rechten Gebrauch macht. der verhält sich zu Allem als Eigenthämer \*); dass nur die Weisen zu gehorchen, aber auch nur sie zu herrschen verstehen, dass daher sie allein Könige, Feldherrn, Steuermänner w. s. f. seien "); phenso auch die alleiwigen Redner, Dichter, Wahrsager a. s. w. 4), und die alleinigen Priester, weil-nur thre Ansicht von den Göttern und der Gettesverchrung die richtige, nur ihnen eine währe Frömmigkeit möglich ist, wogegen alle Thoren nothwendig zottles gunhellig, Feinde der Götter sein sollen 6); dass nur der Weise der Dankbarkeit, der Liebe, der Preundschuft fihig set 7), dass nur ihm eine Wohlthat erwiesen werden könne, für den Schlechten dagegen nichts nütslich und brauchbar sei u. s. w. 4). Um es mit Einem Wort zu sagen: der Weise ist schlechthin vollkommen, schlechthin leidens - und bedürfnisslos, schlechthin gläckselig 9), er steht, wie die Stoa abschliessend erklärt, selbst hinter Zeus an Glückseligkeit nicht zurück <sup>10</sup>) denn der einzige Unterschied, der der Zeit, soll ja zur

- 1) PLUY. C. not. 28, 1. CIC. Acad. a. a. O.
- 2) Ctc. Parad. 6. Acad. a. a. O. Sxs. benef. VII, 5. HARANTHES b. Ston. Serm. 94, 28.
- 5) Crc. Acad. a. a. O. Dros. VII, 125.
- 4) Cac. a. a. O. Drog. VII, 122. STOP. II, 206. PLUT. tranqu. an. c. 12. vita Arati c. 23.
- 5) Prov. tranqu. an. 13 Stop. II, 122.
- 6) STOR. N, 122. 316. DIOG. 119.
- 7) San. ep. 84, S. 288 f. Bip. Ston. 11, 118.
- 8) San. benef. V, 43. PLUT. St. rep. 42, 4. c. not. 20, 4.
- 9) Sron. 15, 196 f. PLUT. Stoie abs. poët. die e. 1. & n. A. Man vergl. ameer dem eben Angeführten auch das Frühere über die Apathie und die Autarhie der Tugend.
- PLUT. Sto. rep. 13, 2. 55, 3. S200. 11, 198. SEE. prov. 1: lonus the longitude concurs a Dec differe. pp. 95 S. 268. EPIETET Diss. I, 12, 26.

Vermehrung: der Glückneligkeit nichte heitragen, -- der Unweise dagegen ist schlechthin thöricht, anglückselig und verkehrt, oder, wie der steische Kraftansdruck lautet; jeder Unweine jat ein Verrückter, denn verrückt ist, wer über sich selbat und das, was ihn zunächst augeht, kein Bewusstsein hat 1). Diese Behangtung musste um so tiefer sinschneiden, je weniger die Stoiker ausser ihrer, eigenen oder, einer der ibrigen verwandten Philosophie eine wirkliche Tugend und Weisheit, zugaben; fragte man sie um geschichtliche Beispiele der Weisheit, so varwiesan sie auf einen Sokratan, Dipgenes, Antistheusa?), dagegen mussten sie den grösssten Staatsmännern und. Helden der Vorzeit, nicht blos mit Plate die philosophische, senders, alle und jede, Tugend absprechens, und keum das "Zugeständniss will; sich mit ihren Sätzen von der Gleicheit aller Nichtweisen vertragen, dass: die allgemeinen Echler jenes in geringerem Maasse beigewohnt haben 3). Sind aber die beiden (sittlichen Zustände, so

- 1') πde άφρουν μαίνεται Cic. Parad. 4. Tusc. 111, 5, 10. Diog. VII, . . . 122. Srow. Ekl. 11, 124.
  - 2) D106. VII, 91: τεκμήριον δε τε ύπαρκτήν είναι την άρετην φηοιν ό Ποσειδώνιος εν τῷ πρώτω τε ήθικε λόγω το γενέσθαι έν προκοπή τες περί Σωκράτην, Λιογένην και Αναισθένην. Ueber dis Beschränkung, dis auch bierin noch liegt, wird sogleich gesprochen werden.

5) PLUT. prof. in virt. c. 2 u. A. SEE. benef. IV, 27: itaque errant illi, qui interrogant Stoicos: quid ergo? Achilles timidus est? quid ergo? Aristides, cui justitia nomen dedit; injustus est? u. s. w. non hoe dicimus, sic omnia visia esse in omnibus, quomodo in quibusdam singula eminent: sod malum ac stultum nullo visis vasare ... omnia in omnibus visia sunt, sod non omnia in singulis exstant (d. h. nicht alle sind in Jedem gleich hervorragend). Es bedarf haum der Bemerkung, wie nabe diese Behauptung mit der Augustinischen Lehre von den Tugenden, der Heiden, die stoische Schilderung des Thoren mit der christlichen Ansicht über den Unwiedergeborenen, und der ganze Dualismus der Weisen und ... Thosen: mit dem Dualismus der Glaubigen und Unglaubigen verwandt ist.

schroff geschieden, so ist natürlich kein allmähliger Üebergang von dem einen zum anderen möglich; ...mochten daher die Stoiker auch einen Fortächritt von der Thorheät und Schlechtigkeit zur Weisheit annehmen 4), so mussten nie doch den wirklichen Eintritt in diese: für etwas Momentanes erkläten 2); und eben dieses drückt sich auch in dem Satze Chrysipps aus, dass sich der weise Gewordene seines neuen Zustands im draten Anfang nicht bewusst sei<sup>3</sup>): der Uebergang in denselben erfolgt so ranch, und in dem früheren Zustand sind so wenig Anknäpfungspunkte für den neuen gegeben, dass das Selbatbewusstsein mit der thatsächlichen Aenderung in der Beschäffenheit des Menschen nicht gleichen Schritt. hält, diese vielmehr erst aus der uachfolgenden Erfahrung erkannt wird.

In dieser Schilderung des Weisen hat der moralische

1) PLUT. c. not. 10. SEN. ep. 75. DIOG. VII, 91 u. 4. St.

- 2) PLUT. c. not. 9 (s. folg. Anm.) Stoic. abs. poët. die. c; 2 ff., wo die Stoiker darüber verspottet worden, dass Jemand ihrer. Meinung nach hässlich, arm, schlecht, elend u. s. f. zu Bett gehen, und am andern Morgen weise, tugendhaft, reich, glückselig, als Rönig u. s. w. aufstehen könne. Dasselbe de prof. in virt. c. 1.
- 5) PLUT. C. not. 9: דוֹך עפידוֹד אמו דוֹד בעל גע אומייומר השטמיניים אוייים אייין אייין אייין אייין אייין אייין πολλάκις έδ' αίσθάνεσθαι τον κτησάμενον οίονται διαλεληθέναι δ αύτον ότι μικοώ πρόοθεν άθλιώτατος ών και άφρονές ατος νύν όμε φρόνιμος και μακάριος γίγοναν. Achnlich Sto. rep. 19, 3. Zur Erläuterung dieser Angabe vorweist Rirra III, 637 wehr richtig neben STOR. 11, 234 (yiprostas de nat dealshyttore rang σοφόν νομίζεσε κατά τές πρώτες χρόνες) auf Purlo de agric. S. 525 (211 HöschEL): die noch ungeübten Vollkommenen napa rois gelosogoes dealelydores eival leyovras sogoi. The yap aype οοφίας απρας έληλαπότας παι των ύρων αύπης άρτι πρώτο» άψαμένας αμήχανον (unmöglich) είδέναι φασί την έαυτών τελείωσιν. μή γάρ κατά τον αύτον χρόνον άμφω συνίζασθαι, τήν τε πρός το πίρας αφιξιν και την της αφίζεως κατάληψεν, all sivas με-Sogiov ayvoiav u. s. w. Auch SEN. ep. 75, S. 254 f. erörtert die-, sen Gegenstand, sur dass er diejenigen, welche das Bewusstsein ihrer Vollendung noch nicht erreicht haben, nicht den Weisen, sondern erst den Fortschreitenden, als höchste Klasse derselben, zuzählt.
- Die Philosophie der Griechen, III. Theil.

10

Idealismus des stoischen Systems seinen Gipfel erreicht. Der tagendhafte Wille erscheint in ihm so vellständig abgelöst von allen sinnlichen Lebensbedingungen, so schlechthin frei von allen Schranken des natärlichen Daseins, das Individuum so rein zum Organ des allgemeinen Gesetzes geworden, dass wir uns nur fragen müssen, mit welchem Recht ein solches Wesen noch ein ladividnum genannt würde, ob und wie es als Mensch unter Menschen lebend gedacht werden könne? Aber auch den Stoikern selbst musste sich diese Frage aufdrängen, und wenn sie nicht von vorne herein auf die praktische Durchführbarkeit, und ebendamit auch auf die wissenschaftliche Wahrheit ihres Ideals verzichten wollten, so konnten sie sich der Aufgabe nicht entzichen, seine Vereinbarkeit mit den Bedürfnissen des menschlichen Lebens und den Bedingungen der Wirklichkeit nachzuweisen. Machten sie aber einmal diesen Versuch, so konnte es nicht fehlen, dass sie nun. doch wieder eine positive Verständigung mit den Meinungen und Neigungen der Menschen suchten, gegen die sie erst eine so schroff abweisende Stellung eingenommen hatten, es konnte diess um so weniger ausbleiben, je grösser der Werth war, der von ihrem System selbst theils auf seine praktische Wirkung, theils auf seine Uebereinstimmung mit dem allgemeinen Urtheil gelegt wurde. Geht daher auch die ursprüngliche Richtung der stoischen Moral auf die ganz reine und unbedingte Unterwerfung des Einzelnen unter das allgemeine Gesetz, so macht doch in ihrer Ausführung selbst das Recht der Individualität seinen Einfluss unvermerkt geltend, und aus diesen entgegengesetzten Strömungen erzeugt sich eine Abweichung von der geraden Linie des Systems, deren verschiedene Ausbeugungen nach der Seite der gewöhnlichen Lebensansicht wir noch in's Auge fassen müssen.

Die Ethik. Milderung des sittlichen Idealismus. 147

B. Die Milderung des sittlichen Idealismus durch die Rücksicht auf das praktische Bedürfniss.

Die ganze Ethik der Stoiker wurzelt in dem Satze, dass nur die Tugend ein Gut, nur die Schlechtigkeit ein Uebel sei. Eben dieser Satz brachte aber die Stoiker nicht blos mit der gewöhnlichen Meinung in auffallenden Widerstreit, soudern er war auch in ihrem System selbst nicht ohne Schwierigkeiten. Die Tugend soll das einzige Gut soin, weil nur das Naturgemässe ein Gut und nur das vornünftige Handeln für den Menschen naturgemäss sei. Wie lässt sich aber das Letztere in so ausschliessender Weise behaupten? Der Grundtrieb ist nach stoischer Lehre der Selbsterhaltungstrieb; dieser schliesst aber offenbar auch die Erhaltung des sinnlichen Lebens in sich. Dié Stolker konnten daher nicht umhin, auch . sinnliche Güfer und Thätigkeiten unter die naturgemässen Dinge zu rechnen: zu dem ersten Naturgemässeh soll vor Allem die Gesundheit, die richtige sinnliche Wahrnehmung u. s. w. gehören '), und derselbé Satz musste sich der Schule auch von Seiten ihres praktischen Standpunkts empfehlen, denn wenn unter den Objekten als solchen kein Werthunterschied ist, so ist auch keine vernünftige Auswahl, und mithin auch kein Handeln aufs Objekt möglich 2). Nun verwahren sie sich freilich ge-

1) Cic. Fin. III, 5, 17. A. GELL: XII, 5. STOB. Ekl. II, 142: Einiges ist naturgemäss, Anderes naturwidrig, noch Anderes keines von beiden. Zu dem Naturgemässen gehört Gesundheit, Stärke u. dgl. Ebd. S. 148: τῶν δὲ κατὰ φύσιν ἀδιαφόρων ὕντων τὰ μέν ἐςι πρῶτα κατὰ φύσιν τὰ δὲ κατὰ μετοχήν. πρῶτα μέν ἐςι κατὰ φύσιν κίνησις ή σχέσις κατὰ τὲς οπερματικές λόγες γινομένη, οἶον ὑγεία καὶ αἴσθησις, λέγω δὲ τὴν κατάληψιν καὶ ἰσχύν. κατὰ μετοχήν δὲ ... οἶον χεἰρ ἀρτία καὶ σῶμα ὑγιαῖνον καὶ αἰσθησις, λέγω δὲ τὴν κατάληψιν καὶ ἰσχύν. κατὰ μετοχήν δὲ ... οἶον χεἰρ ἀρτία καὶ σῶμα ὑγιαῖνον καὶ αἰσθησις, λέγω δὲ τὴν κατάληψιν καὶ ἰσχύν. κατὰ μετοχήν δὲ ... οἶον χεἰρ ἀρτία καὶ σῶμα ὑγιαῖνον καὶ αἰσθήσεις μὴ πεπηρωμέναι. ὑμοιως δὲ καὶ τῶν παρὰ φύσιν καὶ ἀκάλογον. Vgl. ebd. S. 60, wo die Aufzählung der πρῶτα κατὰ φύσιν given gleichiafts stoisch ist.

2) Dass auch dieses Moment auf die nähere Bestimmung der Lehre von den Adiaphoren einwirkte, ist um so wahrscheinlicher, wenn

10 \* Google

gen die Meinung, als ob das erste Naturgemässe schon das Vollendete oder Gute sei, wie ja anch auf der theoretischen Seite in der sinnlichen Wahrnehmung zwar die Quelle alles Wissens, aber doch nicht die Wahrheit liegen soll: wenn der Mensch das allgemeine Gesetz des Handelps erkannt hat, so wird er ihrer Ansicht nach alles Sinnliche und blos Individuelle diesem gegenüber gering achten, und für ein blosses Mittel im Dienste des höheren Zwecks ansehen, der in der Verwirklichung des allgemeinen Gesetzes, oder in der vernünftigen und tugendhaften Thätigkeit besteht 1). Aber doch können sie sich nicht verbergen, dass jenes auf unser sinnliches Wohl Bezügliche einen gewissen Werth habe, und in allen den Fällen zu begehren sei, in denen kein höheres Gut darunter Noth leide, und dass ebenso umgekehrt das, was unserem sinnlichen Wohl widerstreitet, abgeschen von höheren Pflichten, im Unwerth (anagla) sei, und insofern mit Recht gemieden werde 2). Wollen sie daher auch diese Dinge und Thätigkeiten nicht zu dem absolut Werth-

wir uns erinnern, dass die Stoa gerade diesen Grund als Hauptbeweis gegen die theoretische Adiaphorie der Skeptiker kehrte, und dass mit der letztern die gleich zu erwähnende praktische Adiaphorie Aristo's, in Wahrheit nur ein anderer Name für die akeptische Ataraxie, in nahem Zusammenhang steht. Aristo selbst neigte sich auch unverkennbar, in Verbindung mit seiner ethischen Adiaphorie, zur Skepsis; vgl. Droc. VII, 160. 162. Sros. Serm. 80, 7. Sus. ep. 89. Cic. Acad. II, 39, 135. N. D. 1, 14, 37.

1) Cic. a. a. O. c. 6, 21: prima est enim conciliatio [olusiousic] hominis ad ea quae sunt secundum naturam. simul auteni cepit intelligentiam vel notionem potius, quam appellant ërvotav illi, viditque rerum agendarum ordinem et ut ita dicam concordiam, multo eam pluris aestimavit quam omnia illa quae primum dilexerat: atque ila cognitione et ratione collegit ut statueret in eo collocatum summum illud hominis per se laudandum et expetendum bonum ... cum igitur in eo sit id bonum, quo referenda sint omnia ... guanguam per oritur, tamen id solum vi sua et dignitate expetendum est, corum autem quae sunt prima naturae propter se mini expetendum u.s. w.

2) Ctc. a. a. O. c. 6, 20. Sros. II, 143. Dios. VII, 105. Weiteres sogleich.

# Die Ethik. Milderung des sittlichen Idealismus. 149

vollen oder den Gütern gerechnet wissen, und war es insofern ein Hinüberschwanken von der stolschen Lehre zur peripatetischen, wenn Kleanths Mitschüler Herillus von Karthago die leiblichen und äusseren Güter als einen zweiten oder Unterzweck neben der Tugend aufführte<sup>1</sup>), so sind sie doch darum nicht gesonnen, mit dem gleichzeitigen Aristo von Chins, welcher die Stoa auch hierin auf dem Standpunkt der cynischen Philosophie festzuhalten strebte, jeden Werthunterschied unter den sittlich gleichgültigen Dingeu zu läuguen<sup>2</sup>), und eben in dieser Gleichgültigkeit gegen alles Aeussere das höchste Lebensziel zu suchen<sup>3</sup>). Wie vielmehr ihre Tugend den positiveren Charakter des thatkräftigen Willens trägt, so' suchen sie auch zu den äusseren Objekten und Bedingun-

- D106. VII, 165: Herill lehrte διαφέρειν τέλος και ύποτελίδα. (über diesen Ausdruck vgl. auch STOB. II, 60) τής μέν γαρ και τώς μή σοφές ςοχάζεσθαι, τῦ δὲ μόνον τὸν σοφόν. Daher wirft ihm Cic. Fin. 1V, 15, 40 vor: facit enim ille duo sejuncta ultima bonorum, sofern er nämlich das Aeussere weder gering schätze, noch mit dem letzten Zweck in Verbindung setze. Doch lässt ihn Dros. a. a. O. auch lebren; τὰ μεταξύ άρετης και κακίας άδιαφορα elvat. Hienach erscheint Herills Abweichung vom ächten Stoicismus nicht sehr bedeutend. Nach Cic. Fin. II, 13, 43 fand er überdiess seit Chrysipps Zeit keinen Anklang mehr.
- 2) Cic. Legg. 1, 21, 55: si, ut Chius Aristo dixit, solum bonum esse diceret quod honestum esset malumque quod turpe, ceteras res omnes plane pares ac ne minimum quidem utrum adessent an abessent interesse. Ebd. 13, 58. Fin. IV, 17, 47: ut Aristonis esset explosa sententia dicentis, nihil differre aliud ab alio nec esse res ullas praeter virtutes et vitia intra quas quidquam omnino interesset. Ebd. 11, 13, 43. 111, 3, 11 f. 15, 50. IV, 16, 43. 25, 68. V, 25, 75. Acad. II, 42, 130. Diog. VII, 160. SEIT. Math. XI, 64. Cic. stellt den Aristo gewöhnlich mit Pyrrho zusammen.
- D106. a. a. O.: τέλος έφησεν είναι τὸ ἀδιαφόρως ἔχοντα ζην πρός τι [? τὰ?] μεταξὺ ἀρετής καὶ κακίας μηδὲ ἡντινῶν ἐν αὐτοῖς παραλλαγὴν ἀπολείποντα ἀλλ ἐπίσης ἐπὶ πάντων ἔχοντα. Cic. Acad.
   a. a. O. huic summum bonum est in his rebus (die sittlichen Adiaphora) neutram in partem moveri; guae ἀδιαφορία ab ipso dicitur. Sτοs. I, 918. CLEM. Al. Strom. II, 416, C. Ueber Chrysipps Polemik gegen diese Adiaphorie s. PLUT. C. not. 27, 2. Cic. Fin. IV, 25, 68.

gen der präktischen Thätigkeit gin; bestimmtes Verhältniss, das für die Erwählung oder Verwerfung, überhaupt für die praktische Entscheidung maassgebond gelu-kann. Sie theilen demnach die gleichgültigen Dinge selbat wieder in drei Klassen. Zu der ersten gehört alles dasjenige, was zwar vom sittlichen oder absoluten Staudpunkt aus weder ein Gut noch ein Uebel ist, was aber doch einen gewissen Werth hat, mag ihm nun dieser an und für sich, wegen seiner Angemessenheit an die menschliche Natur, oder mag er ihm nur als einem Hülfsmittel des sittlichen und naturgemässen Lebens, oder in beiden Beziehungen zukommen. Die zweite Klasse umfasst umgehehrt alles das, was an sich selbst oder in seinem Verhältniss zu höheren Zwecken naturwidrig und schädlich zu sein pflegt; die dritte diejenigen Dinge und Thätigkeiten, die nicht einmal in diesem bedingten Sinn einen Werth oder Unwerth haben. Die erste Klasse wird als das Wünschenswerthe (προηγμένον), die zweite als das Verwerfliche (anonponyuiror), die dritte als das Mittlere bezeichnet '); das Letztere heisst auch im engern Sinn adiagogov 2), und zu demselben wird neben dem schlecht-

. . .

- 1) D106. VII, 105: τῶν άδιαφόρων τὰ μὲν λίγμοι προηγμένα τὰ δὲ ἀπαπροηγμένα. προηγμένα μὲν τὰ ἔχοντα άξίαν ἀποπροηγμένα δὲ τὰ ἀναξίαν [l. ἀπαξ. ἔχοντα. Unter der άξία aber, deren drei Bedeutungen erörtert werden, verstehen sie hier: μέσην τινὰ δύναμιν ἢ χρείαν οιμβαλλομένην προς τὸν κατὰ φύσιν βίαν. 107: τῶν προηγμένων τὰ μὲν δι ἀντὰ προῆκται, τὰ δὲ δι ἕτερα, τὰ δὲ δι ἀντὰ καὶ δι ἕτερα, τὰ δὲ δι ἀντὰ καὶ δι ἕτερα, τὰ δὲ δι ἀντὰ καὶ δι ἀναξιαν δι ἀναξιαν το μεν δι ἀναξιαν το μέν δι ἀντὰ προῆκται, τὰ δὲ δι ἕτερα, τὰ δὲ δι ἀντὰ καὶ δι ὅτι περιποιεῖ χρείας ἐκ ολίγας. ὁμοίως δὲ ἔχει καὶ τὸ ἀποπροηγμένον κατὰ τὸν ἐναντίον λόγον. Wesentlich gleich, es scheint nach derselben Quelle, nur ausführlicher Stos. Ekl. II, 142 ff.; vergl. ferner Cic. Acad. I, 10, 36 f. Fin. III, 45, 50 ff. (wo namentlich §, 52 mit Stos. II, 156 zu vgl.) Sxxt. Pyrth. III, 191. Math. XI, 60 ff. υ. Α.
- 2) STOB. II, 142: άδιάφορα δ είναι λίγεσι τὰ μεταξύ τῶν ἀγαθῶν καὶ τῶν κακῶν διηῶς τὸ ἀδιάφορον νοεῖσθαι φάμενοι, καθ ἕνα μὲν τρόπον τὸ μήτε ἀγαθὸν μήτε κακὸν καὶ τὸ μήτε εἰρετὸν μήτε φευκτόν καθ ἕτερον δὲ τὸ μήτε ὁρμῆς μήτε ἀφορμῆς κι-

# Die Ethik. Milderung des sittlichen Idealismus. 151

hté Gheichgültigen auch alles des gezählt, was sur einen so geringen Werth oder Unwerth hat, dass es weder Verlangen noch Abschen zu erwecken greignet ist, und es wird insofern des noanyuiras, und anonponyuiros auch als dasienige definitt, was einen bedentenden Werth oder Unwerth habe 1). Zu dem Wünschenswerthen rechneten die Stoiker theils geistige Eigenschaften und Zustände, wie gute Anlagen, Kunstfertigkeit, und anch den Fortschritt sur Tugend, sofern dieser doch noch nicht die Tugend selbst ist, theils körperliche Vorzüge, die Schöpheit, Stärke, Gesuadheit and das Leben selbst, theils endlich äussere Güter, wie Reichthum, Ehre, edle Abkunft, Verwandte u. s. w.; zu dem Verwerflichen die entgegengesetzten Dinge und Zustände; zu dem schlechthin Gleichgültigen alles das, was auf unsere Wahl keinerlei bestimmenden Einfluss haben kann, wie etwa die Frage, ob ich ein Blatt vom Boden aufheben oder liegen lassen, ob ich dieses oder jenes Geldstück zu einer Zahlung verwenden soll 2). Nun wollten sie allerdings den blos relativen Werth des προηγμένον von dem absoluten des sittlich Guten streng unterschieden, und nur dieses ein Gut genannt wissen, weil es allein unter allen Umständen nützlich und nothwendig sei, wogegen auch die vorzüglichsten von den sittlich gleichgültigen Dingen unter Ömständen nachtheilig, und auch die verwerflichsten der-

- 1) Vor Anm. und Stob. II, 144. SEXT. Pyrrb. 111, 191. Math. XL 62.
- 2) Dios. VII, 406. Stob. II, 142 ff. Cic. Fin. 111, 15, 51. SERTUS a. d. a. O. PAUT. Sto. rep. 30. u. A. Nicht ganz einig waren die Stoiker dar

  über, ob der Nachruhm nach dem Tode zu dem Wünachenswerthen zu rachnen sei; nach Cic. Fin. 111, 17, 57 verneinte es Chrysipp und Diogenes, wogegen es die J

  üngeren, von dem Akademiker Hrantor gedr

  ängt, zugaben. Sen. ep. 102 f

  ührt sogar das als stoischen Satz aus, dass der Nachruhm ein Gut sei. Doch steht bouum hier wohl ungenau f

  ür das προηγμέτον.

wyτικών. Ebenso Dios. VII, 104. Noch eine dritte Bedeutung unterscheidet Sxxτ. Math. XI, 69, sie ist aber nur eine Unterabtheilung der zweiten.

152

selben, wie Krankheit, Armuth u. s. f., unter Umstähden nützlich sein können 1). Aber doch geräth ihre Lehre vom Guten durch, die Annahme der nponyativa siehtbar in's Schwanken; zwischen die Güter und Uebel hat sich in dem Wünschenswerthen und Verwerflichen ein Drittes von zweifelhafter Beschaffenheit in die Mitte gedrängt, und wie wir oben gesehen haben, dass sie auf dieses den Nämen des Adiaphoron nur im weitern Sidn anwendbar fanden, so konnten sie auch andererseits die Bezeichnung des Guten für das Wünschenswerthe nicht schlechthin znrückweisen 2). Dass es sich aber dabei doch nicht blos um die Namen handelte, zeigt sich, wenn wir die konkreten Fälle in's Auge fassen, wehn wir nicht nur einen Seneca 3) den äusseren Besitz in Aristotelischer Weise als ein Hülfsmittel der Tugend vertheidigen, einen Hecato und selbst einen Diogenes mehr als zweideutige Urtheile über erlandten und unerlandten Gewinn fällen hören 4), sondern auch von Chrysipp erfahren, er habe es für verrückt erklärt, Gesundheit, Reichthum und Schmerzlo-, : \_\_\_\_\_

. . . 1) Cic. Fin III, 10, 34. 16, 52. SEXT. Math. XI, 62. Weitere Belege s. o. in dem Abschnitt über das Gute.

2) PLUT. Sto. rep. 50: in de to nouth neel arather roomer twa . συγχωρεί και δίδωσι τοις βυλομένοις τα προηγμένα καλείν άγαθά και κακά τάναντία ταύταις ταις λέξεσιν. έξιν εί τις βύλεται sara ras rotavras napallayas (mit Rücksicht auf die Grösse des Unterschieds zwischen dem προηγμένον und αποπροηγμ.) το μεν άγαθόν αύτοιν λέγειν το δε πακόν .. εν μεν τοις σημαινομένοις & διαπίπτοντος αυτέ τα δ άλλα ςογαζομένε της κατά τας ovopasias surrosias.

5) de vita beata c. 21 f.

. .

4) Cic. Off. III, 12, 51. 13, 55. 25, 91. 15, 63. 25, 89: Diogenes von Seleucia erhlärt es für erlaubt, wissentlich falsches Geld auszugeben, bei einem Kauf wesentliche Mängel des Kaufobjekts zu verschweigen u. dgl., Hecato aus Rhodus meint nicht blos im Allgemeinen, der Weise werde auf gesetzliche und rechtliche Art für sein Vermögen besorgt sein, sondern er glaubt auch, bei grosser Theurung werde derselbe seine Sklaven lieber verhungern lassen, als mit zu grossen Opfern erhalten.

Die Ethik. Milderung des sittlichen Idealismus. 155

sigket nicht zu begehren '), er habe dem Staatsmann erlaubt, Reichthum, Ehre u. s. w. wie wirkliche Güter zw behandeln '); er, und die ganze stoische Schule mit ihmhabe auch solchen Erwerb des Weisen würdig gefundenan dem sonst in der öffentlichen Meinung der Griechen ein Flecken haftete <sup>3</sup>), der gleiche Philosoph habe endlich den Satz ausgesprochen, dass es besser sei vernunftlos zu leben, als gar nicht <sup>4</sup>). Wir können es uns nicht verbergen: indem die Steiker ihr System mit dem gewöhnlichen Urtheil und den Bedingungen des praktischen Handelns ausgleichen wollen, so werden sie zu Zugeständnissen gedrängt, die durch ihren Widerspruch gegen frühere Bestimmungen deutlich genug zeigen, dass der Bogen bei diesen zu stark gespannt war.

Durch diese Lehre über das Wünschenswerthe und Verwerfliche erhält nun auch der Begriff der Pflicht eine weitere Bestimmung. Wir haben früher gefunden, dass die Stoiker unter der Pflicht, oder dem xadñxor, überhaupt die vernunftgemässe Handlung verstehen, welche dadurch zur guten That oder zum xarógdouna wird, dass sie mit der rechten Gesinnung begangen wird. Dieser

1) PLUT. Sto. rep. 30, 2.

<sup>2)</sup> Ebd. c. 5.

<sup>5)</sup> Nach PLUT. Sto. rep. 20. 50. DIGG. VII, 188 f. STOR. 11, 224 nahmen die Stoiker, nach dem Vorgang Chrysippe, drei Arten des anständigen Erwerbs an: durch wissenschaftlichen Unterricht, durch Freundschaft mit Reichen, und durch Staats- und Fürstendienst. War nun auch die erste und letzte Erwerbsart in der alexandeinischen Zeit nicht mehr so verrusen, wie früher, so waren sie doch immer noch anrüchig, namentlich war aber die zweite dem Tadel ausgesetzt (vgl. DIGG. a. a. O.). Noch mehr verstösst es gegen die griechische Sitte, wenn Chrysipp sach PLUT. Sto. rep. 30 vom Weisen sagte: sai-sußeringer zois ent rire laßorra ralauror, wosu unser 2. Thl. S. 25, Anm. 3 zu vergl.

B. PLUT. Sto. rep. 18. c. not. 12, 4: λυσιτελεϊ ζην άφρονα μάλλον η μή βιάν κάν μιδίποτε μέλλη φροτήσειν.

Begriff bezeichnet also überhaupt den Ishalt der tugendhaften Thätigkeit. Als dieser Inhalt ergab sich nun damals une das ganz Einfache: das Gute oder Vernünftige. Jetzt zeigt sich in ihm selbst eine Dupligität, als unmittelhare Folge von der Duplicität des Guten und des Wünschenswerthen. Wäre das Gute der einzige erlaubte Gegenstand unseres Strebens, so könnte es auch nur Eine Pflicht geben, die Verwirklichung des Guten, und die verschiedenen Thätigkeiten, welche hiefür nothwendig sind, könnten sich doch nur hinsichtlich ihres Stoffes, aber nicht hinsichtlich ihrer sittlichen Nothwendigkeit unterscheiden. Giebt es dagegen neben dem absolut Guten auch noch relative Güter, die zwar nicht unbedingt, aber doch in allen den Fällen zu begehren sind, in welchen sie sich ohne Nachtheil für das absolut Gute oder die Tugend erstreben lassen, und giebt es ebenso neben der Schlechtigkeit, als dem absoluten Uebel, auch noch relative Uebel, die wir unter dersetben Bedingung zu vermeiden Grund haben, so wird sich auch der Umfang unsorer Phichten in derselben Weise erweitern, und den unbedingten Pflichten, die sich alle in der Forderung des tugendhaften Handelns zusammenfassen, wird eine Anzahl bedingter Pflichten zur Seite treten, welche im Unterschiede von jenen die Aneignung des Wünschenswerthen und die Abwehr des Verwerflichen zum Inhalt haben. Rierauf bezieht sich die stoische Eintheilung der Pflichten in solche, die immer, und solche, die nur in gewissen Fällen gelten; jene nannten die Stoiker auch vollkommene, diese, mittlere Pflichten 1), und als eine

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Drog. VII, 109: τῶν καθηπόντον τὰ μès ἀεὶ καθήκει τὰ δὲ ἐκ ἀεἰ· καὶ ἀεὶ μὲν καθήκει τὸ κατ' ἀροτήν ζῆν· ἐκ ἀεὶ δὲ τὸ ἐρωτῷν τὸ ἀποκρίνεσθαι καὶ πορκατεῦν καὶ τὰ ὕμοικ. Cro. Fin. III, 17, 58: est autem officium quod ita factum est, ut ejus facti probabilis ratio roddi possit. επ quo intelligitur, `officiem invedium quoddam esse, quod neque in bomis ponatur neque in contrarsis ....

Die Ethik. Milderung des sittlieben Idealismus. 165

Etgenthümlichkeit der letzteren gaben sie an, dass im Betreff ihrer durch besendere Umstände ein Anderes aus Pflicht werden könne, als was ohne solche besendere Umstände Pflicht ist <sup>1</sup>). Dabei begehen sie übrigens den formetlen Fehler, durch den in alle ihre Erörterungen über diesen Punkt einige Verwirrung kommt, dass sie die vellkommene Pflicht zugleich auch auf die Pflichtmässigkeit; der Gesinnung beziehen, und insofern mit dem saröetopunt gleichsetzen. Wurde so auch dasjenige, was blos bedingten Werth hat, in den Kreis des pflichtmässigen Handelns aufgenommen, so konnte wohl keine Distinktion der Schule verhindern, dass demselben in der praktischen Anwendung

quoniam enim videmus esse quiddam, quod recte factum appellemus, id autem est perfectum officium, erit autem etiam inchoatum: ut. si juste depositum reddere in recte factis sit, in officiis ponatur deposi-. tum reddere ... moniainque non dubium est, quin in iss quae media: dicimus sit aliud sumendum aliud rejiciendum, guidquid ita fit aut dicitur communi officio continetur. Ebenso Off. 1, 3, 8: et medium quoddam officium dicitur et perfectum - jenes das xaroodwun, dieses das commune หล่อที่มอง. Stor. II, 158: รพระ อิธี มนอากุลมราการ Ta usy sival quoi tilsia, à di nai surogitimara ligentan .... שא בוֹעמו לב אמדסט לווֹעמדע דע עון צוטה געסעדע, ע לון שלב דבלגום **χαθήποντα** προςαγορεύεοιν, άλλά μίσο, υτον το γαμετι, το πρεσ-Beiter, to diaktycodai, ta tstois Suoia. In dieser Durstellung herrscht nun allerdings die Verwirrung, die mir auch auf Bure: TER's Auseinandersetzung (III, 657 ff.) Einfluss gewonnen su haben scheint, dass die objektive Vollkommenheit der Pflicht, oder die Unbedingtheit des Pflichtgebots, mit der subjektiven Valikommenheit der Pflichterfüllung, und demgemäsis der ... Unterschied der unbedingten und der bedingten Pflichten mit, dem Unterschied von Moralität (xaroodupa) und Legalität zusammengeworfen ist; wiewohl aber diese Verwirrung allem Ansehein nach den Stoikern selbst zur Last fählt, müssen wir sie doch unsererseits auflösen.

1) D106. a. a. O.: τὰ μέν είναι καθήκοντα άνευ περιςάσεωε, τὰ δέ παρισατικά. καὶ ἀνευ μέν περιςάσεως τάδε, ὑγείας ἐπιμολεῖοθαι καὶ αἰσθητηρίων καὶ τὰ ὅμοια· κατὰ περίςαουν δὲ τὰ πηρῶν έαιτὸν καὶ τὴν κτῆσι» διαζόιπτεῖν. ἀνάλογον δὲ καὶ τῶν παρὰ τὸ καθῆκον. Diese Unterscheidung passt natürlich nur auf das μίσον καθῆκον, denn die unbedingte Pflicht des tugendhaften Lehens kann durch keinerlei Umstände aufgehoben werden. der stoischen Lehre nicht selten leine Berochtigung suorkannt wurde, auf die es inach der strengen Consequenz des Systems keinen Anspruch hatte.

Hiemit stimmt es nun vollkommen überein, wenn das stoische System auch nach der subjektiven Seite hin durch eine Milderung seines Rigorismus dem Leben und dem praktischen Bedürfniss wieder näher zu kommen sucht. In der reinen Consequenz desselben lag hier nur jene unbedingte Ausschliessung des sinnlichen Elements, welche die Forderung der Apathie ursprünglich ausdrückt. Aber wie die Schroffheit der stoischen Güterlehre durch die Annahme der προηγμένα gemildert worden war, so wurde auch jene Forderung nach zwei Seiten hin gemildert, indem theils von den verbotenen Affekten wenigstens die ersten Anfänge unter anderem Namen geduldet, theils trotz der Verbannung der Affekte doch auch wieder gewisse Gemüthsbewegungen für zulässig, ja für wünschenswerth erklärt wurden. In der ersteren Beziehung gaben die Stoiker zu, dass auch der Weise Schmerz empfinde, dass auch er bei gewissen Dingen nicht ganz ruhig bleiben werde u. s. w. 1), und sie fanden eben hierin einen Unterschied ihrer Moral von der cynischen 2); auf das Andere bezieht sich die Lehre von den euna desas oder von den vernunftmässigen Stimmungen, die sich im Gegensatz zu den Affekten auch beim Weisen, und nur bei diesem, finden sollten; die Stoiker zählten derselben drei Hauptarten, nebst mehreren Unterarten <sup>8</sup>). Soll auch

.1) Szv. de ira I, 16. 8. 21 Bip.: wenn der Weise etwas Empören-

des sicht, non .. tangetur animus ojus eritque solito commotior? fateor, sentiet levem quendum tenuemque motum — nam, ut dixit Zono, in sapientis quoque animo etiam cum vulnus sanatum est, cicatris manet. Ders. a. a. O. II, 2 f. ep. 57, S. 165. de const. c. 10 fin. 11 in. STOB. Serm. 7, 21. PLUT. c. not. 25. GELL. N. A. XIX, 1.

<sup>2)</sup> SEv. brevit. vitae c. 14, S. 65: hominis naturam cum Stoicis vincere cum Cynicis escedere.

<sup>3)</sup> Dios. VII, 115 f. sives dè zai waadsias quoi quis, guper, si-

Die Ethik. Milderung des sittlichen Idealismus. 157

dieses Zugestäudniss die Affektlosigkeit des Weisen desshalb nicht aufheben, weil jenes Erlaubte eben kein Affekt sein soll, so ist doch die Grenzlinie zwischen beiden so schwer zu ziehen, dass die erst so scharf betente Unbedingtheit des Gegensatzes zwischen Weisen und Thoren in der Wirklichkeit wieder zu verschwinden droht.

Diese Gefahr erscheint noch dringender, wenn wir · die Verlegenheit bemerken, in welche die Stoiker durch die Anforderung geriethen, ihren Weisen in der Erfahrung aufzuzeigen. Dürfen wir ihren Gegnern<sup>1</sup>) glauben, so hätten sie geradekin zugestanden, dass sich in der bekannten Geschichte Niemand nachweisen lasse, der jenes hohen. Namens ganz würdig wäre; und diess ist allerdings um so glaublicher, wenn sie selbst einen Sokrates, Diogenes und Antisthenes nur als Fortschreitende, nicht als vollendet Tugendhafte zu bezeichnen wagten?). Nur mochte es biegegen wenig helfen, mit Posidonius zu dem mythischen goldenen Zeitalter zu flüchten, in dem wohl die Weisen geherrscht haben werden<sup>3</sup>); vielmehr liess sich vom stoischen Standpunkt selbst aus mit gutem Grund entgegnen: Tugend und Weisheit sei Sache der freien Bebung, da diese den ersten Menschen nothwendig fehlte, so habe ihr Zustand nur ein Stand der anschuldigen Unwissenheit, nicht der Vollkommenheit

λάβειαν, βύλησιν καὶ τὴν μέν χαρὰν ἐναντίαν φασὶν εἶναι τỹ ἡδονῆ ἐσαν εὕλογον ἔπαρσιν τὴν δὲ εὐλάβειαν τῷ φόβῳ ἐσαν εὕλογον ἕκαλεσιν . . τῆ δὲ ἐπιθυμία ἐναντίαν φαεὶν εἶναι τὴν βέλησιν ἐσαν εὕλογον ὄρεξιν. Unterarten der βύλησις sind: εὕνοια, εὑμένεια, ἀσπασμός, ἀγάπησις, der εὐλάβεια: αἰdως, ἀγνεία, der χαρά: τέρψις, εύφροσύνη, εὐθυμία. Dieselben drei εἰπάθειαι nennt Cio. Tusc. IV, 6, 12 f. mit der Bemerkung, dess sie nur dem Weisen zukommen.

1) SEXT. Math. IX, 135. PLUT. Sto. rep. 31. vgl. SEX. vita be. c. 47, Sohl.

- 2) Dies. VII, 91.
- 3) San. ep. 90. S. 359.

sein können 1). Glebt es aber in der Wirklichkeit gar keine Weise, so hebt die Scheidung der Menschen in Weise und Thoren sich selbst auf: alle Menschen gehören zu den Thoren, der Begriff des Weisen ist ein unwirkliches Ideal. Nur um so schwieriger wird es aber dann sein, die Sätze von der Gleickheit aller Thoren auf der einen, aller Weisen auf der anderen Seite durchzuführen, vermag vielmehr die Philosophie statt der wirklichen Weisheit nur eine Annäherung an dieses Ideal zu bewirken, so wird sie doch auch diese ihre Leistung unmöglich so gering anschlagen können, dass zwischen dem elfrigen Schüler und dem verstockten Verächter ihrer Eehren kein wesentlicher Unterschied übrig bliebe. Es war daher ganz natürlich, dass sich die Stoiker trotz jener Sätze doch wieder gedrungen fanden, unter den Sollephten, wie andererseits onter den Guten, Unterschiede auzwerkennen, die freilich dem System zu Gefallen bei jenen auf die leichtere oder schwerere Heilbarkeit der sittlichen Gebrechen, bei diesen auf sittlich gleichgültige Eigenschaften beschränkt wurden<sup>2</sup>), und dass sie nament-· .....

- 1) San. 2. 2. O. S 371 mit den Sätzen: non dat Natura vistutem, ars est bonum fieri . . ignorantia rerum innocentes erant . . virtus non contingit animo nisi instituto et edocto et ad summum adsidua exercitatione perducto. ud hoc quidem, sed sine hoc nascimur u. s. w.
  - 2) STOB. Ekl. II, 256: ίσων δὲ ὅντων τῶν ἀμαρτημάτων εἶναί τενας ἐν αὐτῶῖς διαφορὰς, και ὑοῦν τὰ μὲν αὐτῶν ἀπὺ σκληρᾶς και δοσιάτου διαθέσεως γίγιεται τὰ δ ἕ καὶ τῶν οπεδαίων γε ἄλλος ἄλλων προτρεπτεκωτέφες γίγιεσαι καὶ. πεςτκωτίφες ἔτε δὲ καὶ ἀγχινεσίφες, κατὰ τὰ μέσα τὰ ἐμπεριλαμβανόαενα τῶν ἐπιτάσεων συμβαενουῶν d. h. die Tugendhaften sind nicht alle gleich zuverlässig u. s. w., aber diese Gradunterschiede bezieben sich niebt auf die Weisheit (oder andererseits die Thorbeit) selbst, denn diese lässt dem früher Angeführten zufolge keine Steige- rung zu, sondern nur auf solche Eigenschaften, die in dem sittlichen Gesammtzustand mitbegriffen, aber nicht solbet anmittelbar sittlicher Natur sind. Weiter vgl. man Cic. Fini HI, 15, 48. IV, 20, 56. SEN. benef. IV, 27.

Die Ethik. Milderung des sittlichen Idealismus. 139

lich den Zustand der προκοπή, der in der Wirklichkeit allein vorkommenden Annäherung zur Weisheit, dieser selbst fast bis zur Ununterscheidbarkeit nahe rückten. Denn wenn es eine Stufe der προχοπή giebt, auf welcher sich der Mensch von allen Affekten befreit hat, alle seine Pflichten erfüllt, alles Nothwendige weiss, und selbst gegen die Gefahr eines Rückfalls gesiehert ist 1), so wird sich ein Solcher weder durch den Mangel an Uebung, noch durch das Fehlen eines dentlichen Bewusstseins über sich selbst von dem Weisen unterscheiden lassen — haben wir doch längst gehört, dass die Glückseligkeit durch die Zeitdauer nicht vermehrt werde, und dass auch der Weise im Anfang sich seiner Weisheit noch nicht bewusst sei; sollte aber die höchste Stufe der Annäherung hinter dem wirklichen Besitz der Weisheit auch noch darin zurückstehen, dass jene ihres Bestaudes nicht schlechthin sicher, und dass sie zwar von Gemüthskrankheiten, aber nicht von Affekten frei wäre<sup>2</sup>), sokommen doch diese vorübergehenden Affekte den Gemüthsbewegungen, welche sich auch beim Weisen finden, so

<sup>2)</sup> SAR. a. a. O. (vgl. ep. 72 S. 237): quidam hoc proficientium genus de quo bocutas sum ita complectantar, sa illos dicant jam effugisse morbos animi, affectus nondum, et adhuc in lubrico stare, quia nemo sit extra periculum malitiae, nisi qui totam cam excussit. Der Unterschied der morbi animi und der affectus wird dabin ángegeben, jone seien inveterata vitia et dura, diese motus animi improbabiles subiti et concitati.

wahe, dass sich kaum mehr als ein formaler Untarschied beider entdecken lassen will, und wenn der Fortgeschrittene bis zur Freiheit von krankhaften Gemüthszuständen gelasgt ist, so kann auch die Gefahr des Rückfalls nicht mehr gross sein. Die Stotker waren aber überdiess darüber keineswegs einig, ob selbst der wirklich Weise in dieser Beziehung ausser aller Gefahr sei, indem zwar Kleanthes mit den Cynikern die Tugend für unverlierbar erklärte, Chrysipp dagegen für gewisse fälle die Möglichkeit ihres Verlustes zugab 1. Auch dieses Zugeständnias gehört unter die Züge, welche uns die nothgedrungene Milderung der stoischen Strenge durch das praktische Bedürfnias erkennen lassen.

II. Die specielle Moral.

Alles Bisherige betraf die allgemeine Ansicht der Stoiker über das Ziel und den Charakter der sittlichen Thätigkeit. Wiewohl uns aber hierüber verhältnissmässig am Meisten überliefert ist, und wiewohl auch das philosophische Interesse ihrer Moral vorzugsweise hierin liegt, so scheinen doch sie selbst auch in das Einzelne der sittlichen Pflichten und Verhältnisse mit dem ihnen eigenthümlichen Streben nach Vollständigkeit ausführlich eingegangen zu sein. Es erhellt diess ausser den früher angeführten Eintheilungen der Ethik, die offenbar für solche specielle Erörterungen Raum lassen, auch aus den mancherlei Einzelvorschriften, die theils von Anderen

 Dros. VII, 127: την ἀφετην Χούσεππος μέν ἀποβλητην, Κλεάνθης δὲ ἀναπόβλητον ὁ μέν, ἀποβλητην, διὰ μέθην καὶ μελαγχολίαν ὁ δὲ, ἀναπόβλητον, διὰ βεβαίως καταλήψεις. Ueber die Cyniker a. Dros. VI, 105. Szw ep. 72, S. 237 erklärt sich für die Ansicht des Kleanthes, er hält ja aber selbet den Fortschreitenden der obersten Klasse für geschützt vor Rückfällen. — Mit der vorliegenden Frage hängt auch die zusammen, ob der Weise verrückt werden könne, was Dros. VII, 118 geläugnet wird.

als steisch überliefert, theils in den Schriften eines Seneca, Epiktet und M. Aurel, und in den hauptsächlich an Panätius Werk über die Pflichten sich anschliessenden Ciceronischen Büchern niedergelegt sind. Selbst die Casulatik wurde ja, zuerat unter den alten Philosophen, von den Stoikern bearbeitet<sup>1</sup>). Nur von Aristo wissen wir, dass er, auch hierin Cyniker<sup>2</sup>), den ganzen paränetischen Theil der Moral als eine Sache der Ammen und Pädagogen verwarf, und die Sittenlehre, ja die Philosophie überhaupt, auf die allgemeine Untersuchung über das höchste Gut und die Tugend beschränken wollte, wogegen selbst sein Geistesverwandter Kleanthes die Nützlichkeit der besonderen Lebensvorschriften wenigstens für den Fall anerkannte, dass man ihren Zusammenhang mit den allgemeinen Grundsätzen nicht vernachlässige<sup>3</sup>); Andere, wahrscheinlich spätere, Mitglieder der Schule wollten sich sogar unwissenschaftlich genug mit der speciellen Moral begnügen<sup>4</sup>). Es lässt sich in dieser Ausbreitung der Sittenlehre, neben der Bemühung um wissenschaftliche Vollständigkeit, das Bestreben nicht verkennen, alle Seiten und Arten menschlicher Thätigkeit ethischen Gesichtspunkten zu unterwerfen; aber je weiter sich die Ethik auf's Einzelne einliess, um so unvermeidlicher war es auch, dass nicht blos die eigentlich wissenschaftliche Untersuchung nicht selten einer empirischen Reflexion, sondern auch die Strenge der stoischen Grundşätze vielfach praktischen Rücksichten weichen musste.

- 1) Vgl. Czc. Off. III, 23, 89 ff.
- 2) 8. Dios. VI, 11.
- 3) Sam. ep. 89, S 554. 94, 392 Saxz. Math. VII, 12. (Der. υποθευπικός πόπος, von dem Sext. hier spricht, bezeichnet nicht die Gasuistik, sondern den anrathenden Theil der Moral, ebenso steht das Wort b. Muson. in Ston. Serm. 117, 8).
- 4) SES. op. 94 Anf. 95 Anf.
- Die Philosophie der Griechen. III. Theil.

In welcher Ordnung und uneh welcher Einthetlung die Stoiker das Einzeine zu behandeln pflegten, und ob überhanpt in dieser Beziehung Gleichmässigkeit horrschte, wird uns nicht barichtet 1). Für den Zweck unserer gegenwärtigen Darstellung wird es am Bequensten sein, zunächst die Bestimmungen, welche die sittliche Thätigkeit des Einzelnen als solchen betreffen, von den auf das menschliche Gemeinleben bezüglichen zu unterscheiden, und bierauf schliesslich die Grundsätze der Schule über das Verhalten des Menschen gegenüber vom Weltlauf und der allgemeinen Nothwendigkeit zu besprechen.

1. Der Einzelne als solcher.

Es lag in der ganzen Richtung des stoischen Systems, dass es in der Ethik dem Einzelsubjekt, seinen Thätigkeiten und Pflichten, ungleich grössere Aufmerksamkeit zuwandte, als die bisherige Philosophie. Die letztere hatte diese Seite zwar auch nicht vernachlässigt, und namentlich Aristoteles war durch seine Untersuchungen über die einzelnen Tugenden genauer auf die individuelle Sittlichkeit eingegangen; aber doch wirkt auch bei ihm die Anschauungsweise des klassischen Griechenthums, an dessen Grenze er steht, noch stark genug nach, um die Privattugenden gegen die öffentlichen, und die Ethik gegen die Politik entschieden zurücktreten zu lassen. Im Stoicismus musste sich dieses Verhältniss umkehren; da hier aller Werth auf die subjektive Seite der sittlichen Gesinnung gelegt wird, so kann auch nur das Subjekt und seine Tugend der eigentliche Zweck und Gegenstand

Nur über die Schrift des Panätins von der Pflicht wissen wir aus Cic. Off. I, 3, 8, dass sie zuerst von der Unterscheidung des Guten und Schleehten (den vollkommenen Pflichten), sodann vom Nützlichen (den sog. mittleren Pflichten), und endlich von den Collisionen zwischen der Pflicht und dem Nutzen bandelte.
 Cic. folgt in der Hauptsache dieser Anordnung. Auch die weitere Eintheilung ist wohl im Wesentlichen die des Panätius.

der Moral sein, das Gemeinwesen dagegen nur insofern in Betracht kommen, wiefern die Thätigkeit für dasselbe auf der sittlichen Natur des Subjekts begründet und in seiner sittlichen Aufgabe mit enthalten ist. Wir sehen daher in der stolschen Philosophie bei verbältnissmässiger Hintansetzung der Politik, die Untersuchung über die sittlichen Thätigkeiten und Obliegenheiten des Subjekts als solchen eine grosse Breite gewinnen. läre Tugend- und Pflichtenlehre, überhaupt der paränetische Theil ihrer Ethik, scheint sich ganz, oder doch zum weit grösseren Theil, hierauf beschränkt zu haben, hiebei aber sehr tief in's Einzelne eingegangen zu sein '); wussten sie doch selbst die Wissenschaft des Zechens unter den Tugenden des Weisen aufzuführen?). Im Besonderen können wir, an die obenberührte Eintheilung des Panätius anknüpfend, diejenigen Bestimmungen unterscheiden, welche sich auf die Erfüllung der vollkommenen Pflichten, und die, welche sich auf das Verhalten zu den mittleren Dingen beziehen. Die ersteren fassen sich in der Lehre von den Tugenden zusammen, denn die Tugend ist ja, wie wir bereits wissen, die einzige unbedingte Pflicht. Indessen hat dieser Theil der stoischen Sittenlehre ausser den früher beigebrachten allgemeinen Bestimmungen über das Wesen der Tugend wenig Eigenthümliches. An die sokratisch-platonische Lehre sich anschliessend liessen die Stoiker die an sich Eine Tugend<sup>3</sup>)

5) M. vgl. über diese Einheit der Tugenden ausser der folg. Anm.

11\*

Sus. ep. 94, Anf.: com partem philosophiae quae dat propria cuique personne praecepta nec in universum componit hominem, sed marito sualet, quomodo se gerat adversus uzorem, patri, quomodo educet liberos, domine, quomodo servos regat.

STOR. Ekl. II, 118: Der Weise werde sich in der Unterhaltung, in der Liebe, bei Trinkgelagen der richtigen Einsleht gemäss verhalten; daher denn unter den Tugenden eine έρωτωνή, als die singer ei καλώε έρξιν, und eine συμποτική, als έπισήμη περί το έν συμπορίο καθήπου άνασρεφαμένη.

in einer Mehrheit einzelner Tugenden sich ihrstellen; wobei es eine untergeordnete Vorschiedenheit der Ansichten ist, dass die Einen mit Aristo die wesentliche Einheit aller Tugenden, die Andern mit Chrysipp die insterscheidende Eigenthümlichkeit der einzelnen stärker hervorhoben, während Zeno zwar von einer Mehrheit von Tugenden gesprochen, aber in der Dofinition der einzelnen sie alle auf die Einsicht (*qoornos*) zurückgeführt, und den Grund ihrer Unterscheidung ebenso, wie Aristo, in der Beschaffenheit des Objekts gesucht hatte, mit den os die Einsicht su thun habe<sup>1</sup>). Die sämmtlichen Tuges-

> die früher angeführten Stellen PLUT. Sto. rep. 27. DIOG. VII, 125. STOB. 11, 110. 114.

1) Das Verhältniss dieser verschiedenen Bestimmungen erhellt sehr deutlich aus PLUT. virt. mor. 2: 'Agisur de o Xios ay per έσία μίαν και αυτός άρετην έποίει και ύγείαν ώνόμαζε, τῷ δέ πρός τι πως διαφόρους χαι πλείονας . . . και γαρ ή άρετή ποιητέα μέν έπισκοπέσα και μή ποιητέα κέκληται φρόκησις · έπιθυμίαν δε κοαμέσα . . . σωφροσύνη · κοινωνήμασι δε και συμβολαώω όμιλέσα τοϊς πρός έτέρους δικαιοσύνη καθάπερ το μαχαίρων έν μέν έςιν άλλοτέ δ' άλλο διαιρεί u. s. w. Ebenso definire Zeno τήν φρόνησαν έν μέν απονεμητέσις διπαισσύνην, έν δε αίρετέοις auspesavyna, in de inqueverique avdeelar, Chrysipp dagegen glaube, κατά το ποιάν άρετην ίδια ποιότητι συνίζασθαι. Uebereinstimmend damit sagt PLUT. Sto. rep. 7, nach einer gleichlautenden Asgabe über Zeno: Chrysipp tadle zwar den Aristo ör: mäs · apsroft azéasis éleye tas allas siver, pflichte aber doch den zenonischen Bestimmungen über die einzelnen Tugenden bei, mit denen auch Kleanth zusammentraf, wenn er alle Tugenden auf die Seelenstärke zurückführte, welche in ihrer Beziehung auf die immereren Mässigkeit genannt werde, auf die inomererin bezogen Tapferkeit, auf die afies, Gerechtigkeit, auf die aipises und exalloses Besonnenheit. Seine Eine Tugend bezeichnete Aristo nach GALEN de Hippoer. et Plat. V, 5, 168. VII, 1, 206. c. 3 Anf. als die Wissenschaft des Guten und Bösen; diese Eine Tugend erhalte mehrere Namen sata the spos to origer. Während . sich domnach die einzelnen Tugenden nach der Ansicht der Aelteren, und namentlich des Aristo, welcher auch hierin dem Cynismus näher steht, nur durch ihre Objekte unterscheiden sollten, so behauptete Chrysipp, sie unterscheiden sich an sich

1

gen fassten sie in den herkömmlichen vier Grundtugenden zusammen<sup>1</sup>), indem sie zugleich ihre innere Binheit dadurch wahrten, dass sie dieselben sämmtlich als ein Wissen definirten: die Einsicht als das Wissen von den Gütern, den Uebeln, und dem Mittleron, die Gerechtigkeit als das Wissen von dem Werth, der jedem beizulegen, die Tapferkeit als das Wisson von dem, was zu fürchten oder nicht zu färchten, die Besonnenheit als das Wissen von dem, was za wählen und zu vermeiden ist 2). Diese Bestimmungen unterscheiden sich von denen, welche Sokrates und wach Plato in seinen früheren Gesprächen aufgestellt: hatte, sachlich nur darin, dass die Einsicht bei den Stoikern als besondere Tugend von der allgemeinen Wurzel des sittlichen Handelns, dem Wissen, unterschieden wird, während Sokrates die Ausdrücke opornois, inishun, oogla als gleichbedeutend gebraucht hattes); selbst diese formelle Aenderung scheint aber erst von Chrysippus her-

- 1) Die Belege sogleich. Wenn D100. VII, 92 (neben der Unterscheidung einer logischen, physischen und ethischen Tugend, die uns hier nichts angeht) berichtet, dass Chrysipp u. A. mehr als vier Tugenden angenommen haben, so bezieht sich diess, wie man aus dieser Stelle selbst sieht, nur auf die Unterabtheilungen der vier Grundtugenden. Zu diesen gehört (D100. a. a. O. CIC. Off. I, 27, 93) auch die εγκράτεια, die Kleanth in der eben angeführten Stelle Plutarchs neben dreien von den Hardinaltugenden nennt. Dagegen wird die Unterscheidung theoretischer und praktischer Tugenden bei Panätius (D100. a. a. O.) später noch zu berühren sein.
- 2) Das Nähere hierüber s. b. Sros. Ekl. II, 102 f. Dros. VH, 92 f. PLUT. a. a. O., wo sich auch die Definitionen der den Haupttugenden entsprechenden Fehler finden, die sich übrigens aus dem Obigen von selbst ergeben. Ueber die *opeinnoss* vgl. auch SEXT. Math. XI, 170. 184. 246. Cro. Off. I, 45, 155; über die Tapferkeit Off. I, 19, 62.
- 5) M. s. unsern 2. Th. S. 36-

selbst, jede derselben beruhe auf einer eigenthümlichen Beschaffenheit des Willens; Aristo rechnete ihren Unterschied (auch nach Dioe. VII, 161) zum  $\pi e \circ s \ \tau i \ \pi \omega s \ \tilde{\epsilon} \chi \circ v$ , Chrysipp zum idlus  $\pi o \circ v$ .

zurühren<sup>1</sup>). Bezeichnender für die stoische Eigenthümlichkeit sind die Sätze über das Verhalten des Weisen zu den sog. mittleren Dingen. Aus allem Bisherigen ergiebt sich, dass in dieser Beziehung im Allgemeinen nur jene unbedingte Unabhängigkeit von allem Aeusaeren, jene Gleichgültigkeit gegen Lust und Schmerz, Besitz und Armuth, Ehre und Schande, Gesundheit und Krankheit, ja gegen das Leben selbst verlangt werden konnte, die wir schon früher in der stoischen Lehre von den Adiaphoren und der Apathie des Weisen kennen gelernt haben. Aber wie diese Gleichgültigkeit gegen das Aeussars hei den Cynikern vielfach in eine Verachtung von Sitte und menschlichem Gefühl, und insofern wieder in das Gegentheil ihrer selbst, in eine rohe und häsekiche Befriedigung des sinnlichen Bedürfnisses umgeschlagen war, so hat auch die Stoa aus dem Cynismus noch genug von seiner Einseitigkeit mit herübergenommen, um ihren Gegnern durch ähnliche Konsequenzen willkommenen Anlass zu Vorwürfen darzableten. Das zwar möchten wir ihren Lehrern nicht zu hoch anrechnen, dass sie die Lüge unter Umständen für erlaubt hielten<sup>3</sup>), denn der-

(1) Nach der oben angeführten Stelle b. PLUT. virt. mor. c. 2 definirte Zeno die Tapferkeit u. s. w. als geovress in inousveriess u. s. w. Er gebrauchte also gearnoss in demselben Sinn, wie die Gewährsmänner des Diogenes und Stobäus inichun, für das sittliche Wissen und die sittliche Gesinnung überhaupt, hatte somit die Einsicht noch nicht als besondere Tugend von dieser unterschieden. Der späteren Lebre und Ausdrucksweise entsprach diess aber nicht mehr; daher bemerkten die Stoiker, nach PLUT., sur Rechtfertigung der zenonischen Definitionen, georgase stehe darin in der Bedeutung von enisigun. Der Urheber des spätern Sprachgebrauchs ist ohne Zweifel Chrysipp; da dieser die einseinen Tugenden dadurch su Stande kommen liess, dass su dem Allgemeinen der Tugend ein specifischer Unterschied hinzukomme. so konnte er jenes Allgomeine nieht mehr mit einer bestimmten Tucond, der voornais, identisch setzen. Mit enirgun ist sooia wesentlich gleichbedeutend Cic. Off. 1, 45, 155.

2) STOB. Ekl. 11, 230: der Weise werde sich bisweilen, ohne eigene

Digitized by Google

165

## Die specielle Moral. Die Adiaphora.

selben Meinung ist auch Sokrates und Plato, und wenn wir chrlich sein wollen, so müssen wir bekennen, dass auch unsere, Moral in dieser, Beziehung zwar in der Theorie sehr rigoristisch, in der Praxis dagegen nur allzu weitherzig zu sein pflegt, mag nun unsere Praxis unmoralisch spin, oder unsere Moraltheorie unpraktisch, oder beides. Auch für die Einrichtung der Weibergemeinschaft<sup>1</sup>) konnte sich Zenø um so mehr auf den platonischen Vorgang berufen, da er diese Einrichtung nur für den Staat der Weisen verlangte, da also das sinnliche Moment hier. jedenfalls nicht mit in's Spiel kommen sollte. Ungleich bedenklicher ist Anderes. Lautet es schon abstossend genug, wenn Chrysippus die Sorge für verstorbene Angehörige nicht blos auf das einfachste Begräbniss beschränken, sondern auch wohl ganz hintangesetzt wissen wollte 2), so erscheint es vollends kannibalisch, dass Derselbe der Meinung ist, das Fleisch von abgenommenen Gliedern und von den Leichnamen, selbst denen dernächsten Angehörigen, würde am Besten zur Nahrung verwendet<sup>3</sup>). Besonderen Anstoss gaben aber die Stoiker, und namentlich anch Chrysipp, durch die Dinge, welche

Beistimmung, der Lüge bedienen, z. B. sard coanyslav und savd sijn zö sumploortes προόρασι» – das Letztere darf man aber nicht mit Birrzn III, 662 erklären: »um des Vortheils willen,« sondern es bezieht sich auf Fälle, wie die von Sokrates in XENOPH. Mem. IV, 2, 17 und von PLATO Rep. II, 382, C. III, 889, B. IV, 459, C angeführten

- 1) Diog. VII, 33. 131.
- 2) Seine Worte b. SEXTUS Pyrrb. III, 248, und gleichlautend Math. XI, 194. In demselben Zusammenhang war es wohl auch, dass Chrysipp von den Sitten der verschiedenen Völker in Beziehung auf die Todten handelte (Ctc. Tusc. I, 45, 108): er wollte damit beweisen, dass in dieser Hinsicht keine natürliche Uebereinstimmung herrsche.
- 5) SEXT. a. a. O. DIOG. VII, 188; die spätern Stoiker scheinen die Zulässigkeit des Genusses von Menschenfleisch auf ausserordentliche Nothfälle beschränkt zu haben, DIOG. VII, 121.

167

sie in geschlechtlicher Beziehung gestatten wollten. Nicht allein die gewöhnliche Unzucht und das Gewerbe einer Hetäre<sup>4</sup>), sondern sogar die Schändlichkeiten der Knabenliebe fanden sie, wie behauptet wird, zulässig?); ja die Häupter der Schule hielten die Ebe und Geschlechtsvermischung unter den nächsten Blutsverwandten für naturgemäss<sup>3</sup>), und selbst die hüsslichen Schaamlosigkeiten eines Diogenes sollen an Zeno, obwohl ihm sonst im Vergleich mit den Cynikern Schamhaftigkeit nachgerühmt wird<sup>4</sup>), einen Lobredner gefunden haben<sup>5</sup>). Man würde den Stoikern freilich Unrecht thun, wenn man in solchen Sätzen etwas Anderes sehen wollte, als reis theoretische Consequenzen; der sittliche Charakter eines Zeno, Kleanthes und Anderer ist über jeden Zweifel erhaben; nur um so merkwürdiger ist es aber; dass auch diese Männer sich zu Annahmen bingedrängt sahen, vor denen dem einfachen sittlichen Gefühl schaudern muss. Indem die Stolker den Werth der Handlungen ausschliesslich nach der Gesinnung bemassen; in der sie voltbracht werden, so verlor die gewöhnliche, an dem Aeusseren der einzelnen Thätigkeiten haftende Unterscheidung des Sittlichen und Unsittlichen für sie ihre Bedeutung; die That schien die gleiche zu sein, auf welche Personen ste sich beziehen mag, und nur die Beschaffenheit der Gesinnung, das Dasein oder die Abwesenheit einer tadelnswerthen Begierde, sollte einen sittlichen Unterschied unter den einzelnen Handlungen begründen<sup>5</sup>). Weil aber der

- 1) SEXT. Pyrrh. 111, 201.
- 2) SEXT. Pyrrh. III, 200. 245. Math. XI, 190.
- 3) SEXT. Pyrrh. I, 160. III, 205. 246 Math. XI, 191. PLUT. Storep. 22.
- 4). Diog. VII, 3.
- 5) PLUT. a. a. O. 21.
- 6) Dieser Gedankengang tritt namentlich in den gleich ansuführenden Stellen aus Zeno (s. folg. Anm.) hervor.

## Die specielle Morak Die Adlaphora.

Stoicismus dieson Gegensatz des Innern und Acussern ganz schroff und unvermittelt fasst, so weiss er tie han dere Seite, den Zusammenhang zwischen der Gesinnung! und der äusseren That, nicht recht zu finden, und sowird diese wenigstens in allen den Fällen freigegeben, wo weder die Reflexion auf das Naturgemässe und auf die natürlichen Begriffe, noch die Rücksicht auf den Nutzen oder den Schaden einer Handlungsweise eine Brücke über die Kluft baut, welche zwischen der allgemeinen Forderung des tugendhaften Handelus und den. besonderen sittlichen Thätigkeiten sich öffnet. Dabei darb man allerdings nicht übersehen, dass die Sätze, welche uns zum Anstoss gereichen, von den Stoikern theils nur mit Beziehung auf den Weisen und den Staat der Weisen, theils wohl überhaupt blos hypothetisch aufgestellt werden, dass sie daher im Grunde nur besagen wollen: wenn besondere Umstände die Ehe mit Blutsverwandten u. dgl. fordern würden, so läge in dem Objektiven dieser Handlungen, in ihrem materiellen Inhalt, kein Grund, sie zu unterlassen; ja von einzelnen jener Aeusserungen ist wahrscheinlich, dass sie überhaupt nicht den Sinn hatten, eine anerkannt unsittliche Handlung auch nur hypothetisch zu rechtfertigen, sondern vielmehr den entgegengesetzten, das von der gewöhnlichen Sitte Gestattete dadurch zu widerlegen, dass gezeigt wurde, es sei zwischen ihm und dem anerkannt Unsittlichen kein wesentlicher Unterschied<sup>1</sup>). Es war insofern keineswegs gegen

1) Diess gilt namentlich von den Aeusserungen Zeno's über die Hnabenliebe. Seine Worte b. Santus Math. XI, 190. Pyrrh. III, 245 lauten: διαμηρίζειν δε μηδέν μαλλον μηδέ ήσουν παιδικα ή μή παιδικαί μηδέ Οήλεα ή άρσενα. ε γάρ άλλα παιδικοϊς ή μή παιδικοϊς έδε θηλείαις ή άρξεοιν, άλλα τα αυτά πρίπει τα και πρίποντα έςι und: διαμεμήρικαι τον έρώμετου; εκ έγωγο πότερον έκ έπεθυμησας αυτόν δεαμηρίσαι; και μάλα. άλλα έπεθυμησας παρασχεϊν σοι αυτόν ή έφοβήθης κελεύσαι; μα Al. άλλ insidevous; και μάλα. είτ έχ ύπηρέτησε σοι; ε γάρ. Die Aus-

100

11

den Sinn der älteren Staa, wenn apätere Stoiker!) alle und jede Unsacht, und namentlich die Auswüchae der Knabenliebe, auf's Entschiedenste bekämpften, und haben wir auch die unbedingte Verwerfung der cynischen Lebeneweige bei einem Theil der späteren Steiker als eine Abweichung von der älteren Ansicht zu betrachten, so war es doch auch dieser gemäss, wenn dieselbe nur für besondere Ausnahmsfälle gestattet wurde<sup>2</sup>). Die obenangeführten Paradoxien verlieren so bei näherer Untersuchung viel von ihrem Anstössigen, aber doch kann man nicht länguen, dass anch bei der billigsten Beurtheilung

drucksweise ist hier allerdings etwas cynisch, die Meinung aber gewies nicht die, welche SERTUS darin findet, die Knabenschän-:.**'** dung als grlaubt darzustellen, sondern vielmehr umgekehrt, darzuthun, dass der, welcher die Unzucht überhaupt für erlaubt hält, auch diese Unzucht nicht verbieten könnte, dass die Begierde und der Versuch der vollendeten That gleich zu achten sei. Dass das stoische Paradoxon wirklich nur so gemeint war, bestätigt auch die Angabe des Oals. e. Cels. IV, 45 : die Stoiker verlegen das Gute und Böse nur in die Gesinnung, und erklären die äussere Hand. ; .: lung als solche, abgesehen von der Gesinnung, für gleichgültig; " sinor up ir to ang angi adiapógor tóny, ött to idia toya (die Handlung für sich genommen) Avyenpalas ulyzvatas adragooov לכוי, כל אתל עוץ צרין לי דמוֹג אתטובקשטמוג הסאודבותוג דט דסוטדטי ποιείν. και ύποθέσεως χάριν . . . παρειλήφασι τον δοφόν. ., Apunan yerous despotapuerou, nal Entreur el nutraires é na-τών ανθρώπων γένος.

- MUSSONTUS (50-80 n. Chr.) b. STOB. Serm. 6, 61, vgl. CIC. Fin. III, 20, 68: ne amores guidem sanctos alienos a supiente esse volant und DIOG. VII, 129 f. STOB. II, 238. PLUT. e. not. 28, wornach sich die Liebe nur auf die Schönheit der Seele richtet, und nur Bildung des Geliehten zur Tugend, nicht sinnlichen Genuss bezweckt.
- 2) Cuc. a. a. O. Cynicorum autem rationem atque vitam atä cedere in sapientem dicunt si quis ejusmodi forte casus inciderat, ut id faciendum sit, alii nullo modo. Dadurch erleidet die Angabe des Dios. VII, 121, dass die Steiker den Cynismus für den kürzesten Weg sur Tugend erklärt haben, ihre wesentliche Einschränkung.

Digitized by Google

190

۰.

# Die specielle Moral Die mensehliche Gemeinschaft. 27

immer: soch genug übrig bleibt, um maardie bodeskitaben: Cossequentes der staischen Eisseitigkeit erkennen zut lasses.

2. Die menschliche Gemeinschaft.

۱

.

Sowohl in des oben besprochenen Zägen, als in andern Begtimmungen des stolschen Systems spricht sich! des Bestreben aus, den Menschen von Allem, was ausgerihm liegt, anabhängig su macken, and ihn rein auf gjobt selbat, und soint sittliches Bowusstsein zu stellen. So unbedingt aber diene Unabhängigheit von allem Acusseran. verlängt wird., so wenig, soll sich. doch der Mensch derum auch von der menschlieben Gemeinschaft leagaren, je vallständiger vielmehr der Einzelne jeno innere Bei. freiung in sich vollbracht hat, um so stärker wird der stoischen Lebre zofolge der Trieb zur Gemeinschaft. mit-Anderen in ihm wirken. Durch diese: Bestintmang enter stehen in der stoischen Ethik zwei relativ entgegenger setzte Richtungen, auf individuelle Unubhängigkeit und auf Gestaltung eines menschlichen Gemeinlebens, und wenn anch die erstere unverkennbar die überwiegende und unsprünglichere ist, so ist dock auch die zweiter night stwa pur auf Nebenwegen eingeführt, auch sie lit. vielmehr als eine durchaus berechtigte Folge des stoischen Standpunkts und namentlich dem Epikureismus gerenüber als ein sehr wesentliches Kennzeteben desselben zu betrachten. Indem der Stoicismus dem vernünftigen Denken und Wollen allein einen unbedingten Werth beilegt, so macht er den Menschen unabhängig vos allem Acussern, und auch von anderen Mouschen; weil es aber eben nur das vernünftige Denken und Wollen ist, das diesen Werth hat, so ist in dieser Denkweise mit der Freiheit des Subjekts zugleich die Anerkennung einer Gemeinschaft zwischen allen vernünftigen Subjekten und die Forderung begründet, dass der Einzelne seine besonderen Zwecke den Zwecken und Be-

. ',

Comple stoische Phildsophik, platier aus aff 100

dürfnissen der Gemeinschaft unterordne. Donn vernäuftig handelt und denkt der Mensch unr. sofern sein persönliches Thun das allgemeine Gesetz in sich darstellt; dieses ist aber ein und dasselbe für alle Vernähftweiten; sie alle sollen daher Dasselbe anstreben und sich als bestimmt durch das gleiche Gesetz, als Theile Bines wesentlich zusammengehörigen Ganzen anerkennen, der Mensch soll nicht sich selbst leben, sondern der Gemeinschaft. Die Stolker selbst haben diesen Zusammenhang schr kiar dargelegt. Der Trieb nach Gemeinschaft ist ihrer Ansicht nach unmittelbar mit der Vernünft selbst gegeben; denn in seiner Vernuhft weiss sich der Monsch als Theil des Ganzen, und ebendamit als verpflichtet, setti individuelles Interesse dem des Ganzen unterznordnew); wie alles Verwandte sich anzicht, so vor Allem das Vernünftige, denn die vernünftige Seele ist in allen Wesen eine und dieselbe, und aus dem Bewusstsein dieser ihrer Binheit folgt unmittelbar der Trieb nach Gemeinschaft zwischen deh einzelnen Vernunftwesen<sup>3</sup>); oder wonn wir dieses Verhältniss mehr teleologisch ausdrücken wollen ; während alles Uebrige um der vernünftigen Wesen witten da ist, so sind sie für einander da, ihre Gemeinschaft ist mithin das unmittelbarste Gebot der Natur'); mit den Thieren stehen wir in keinem Rechtsverhältniss\*), mit uns selbst auch nicht<sup>5</sup>), nur gegen andere Menschen .

March March 1999 Bar

1) CIC. Fin. III, 19, 64: mundum autem censent regi numine Deorum in eumque esse quasi communem urbem et civitatem hominum et Deorum; . ... et unduquemque nostrum epis muniti esse partem ;: est qua illud con . segui, ut communem utilitatem nostrae anteponamus.

2) M. AUBEL IX, 9. XII, 30.

3) CIC. Fin. III, 20, 67. Off. 1, 7, 22. M. AUBRI VII, 55. VIII, 59. We tree de la ser et la ser

(1 4) Qio, a. 4. O. Dios. VIL, 129. Stat. Math. 1X; 154.

5), Nach PLUT. Sto. rep. 16 läugnete Chrysipp, dass der Mensch. sich selbst Unrecht thun könne; wenn er diess Demselben zufölge an andern Stellen six behaupten schemit, so reducirt sich

Die specielle Moral. Die neuschliche Gemeinschaft. : 113

und gegen, die Oötter !) können wir Gerechtigkeit, über. Dieses Bewusstaals, von der Zustmusngebörigkeit aller vernünftigen Wesen; hat namentlich noch der Letzte-dar Steiker, Mark Aurel, sehr nachdrücklich ausgesprechen. Die Vernühfligkeit ist ihm als solche unmittelbar anth Geselligkeit (VI, 14, X, 2), vernüuftige Wesen können wir nur vom Standpunkt der Gemeinschaft ans (nortournois) behandeln (VI, 23), das Vernünftige kann sick nur im Wirken für die Gemeinschaft wohl fühlen (VIII, 17), denn sile Vernunftwesen sind verwandt (III, 4), alle Miden Ein Ganzes, von dem jedes einselne ein integriresder (aupinknowrends IX, 23), organischer Theil (ungles, nicht bles mepor), ist (il, 1. VII, 13); der Trieb. nach Gidmeinschaft ist daher der Grundtrieb des Menschen (VH, 56), iede Thätigkeit desselben soll mittelkar oder ubmittelkar dem Ganzen dienen (1X, 22), was dagegen seine Verbisdung mit Anderen stört, kann nur dazu führen, ihn selvst wie ein abgehauenes Glied von dem Leibe zu sendern, ausi dem Alle, ihre Lebenskraft, ziehen (VdH, 34); und wer sich auch nur von Einem seiner Mitmenschen abtrennt. der scheidet sich von dem Stamm der Menschheit selbst ab (XI, S). . Wir werden auch in dem gleich Folgenden sehen, dass diese Aeusserungen des philosophischen Kaisers dem Standpunkt des Stoicismus durchaus entsprechen.

Diese Gemeinschaft, zu der alle vernünftigen Wesen A 1111 :

. •

doch dieser Widerspruch, den ihm Plut. so hoch anreahnet, auf den Doppelsinn von adureiv, das bald »Unrecht thune, hald auch allgemeiner vverletzens bedeutet. Ein Rechtsverhältniss im eigentlichen Sinn ist nur zu Anderen möglich, die Gernehtigkeit daher nach der stojachen Fassung ihres Begriffs wesentlich die auf die Genginschaft bezügliche Tugends, s. Cic. Off. In 7, 20.

1) Auch mit diesen nämlich steht der Mensch, den angeführten Stellen zufolge, in Gemeinschaft, es gieht daber (SEXT, 4. A. O.) auch eine Gerenbtigkeit gegen die Götter, die Främmigkeit ist (STOB. II, 106) nur ein Theil der Gerechtigkeit.

174 J. Die stoische Philosophie.

bestimmt sind, wird nun natürlich vor Allem unter denen stattfinden, welche sich ihrer vernünftigen Natur und Bestimmung klar bewusst sind, unter den Weisen. Alle Weisen and Tugendhaften, und aur sie, sind mit einander befreundet, weil sie allein in ihrer Lebensansicht übereinstimmen, und weil sie alle in einander die Tugend zu lieben haben !). Alles Thun des Weisen dient daher such dem Besten aller Andern, oder wie die Stoiker diesen Godanken in ihrer Weise zuspitzen: wenn ein Weiser irgendwo auch nur den finger vernünftig bewegt, so nützt diess allen Weisen in der ganzen Welt?). Hieraus folgt unmittelbar der Werth der Freundschaft, die desshalb auch von den Stolkern unter die Güter gerechnot wird ): nur zeigt sich gleich hier auch die Schwievrigheit, diese Auerkennung des Gemeinschaftsbedürfnisses mit der Bedürfnisslosigkeit des Weisen zu vereinigen. Wenn der Weise sich selbst schlechthin genug ist, wie kann ihm ein Auderer nützen? wie kann er seinerseits ciues Andern bedürfen? Es lautet ziemlich unbefriedigend, wens SERECA im Namen seiner Schule auf die erste von diesen Fragen antwortet : der Weise könne nur vom Weisen die rechte Anregung zur Bethätigung seiner  $\omega_{ij} = i_{ij}$ ÷., . . . . .

 STOB. II, 184: τήν τε ομόνοιαν ἐπιξήμην είναι αυστών άγαθών, βιρ και τός σπεδαίψε πάντας φμονοείν άλλήλοις δια το συμφωνείν έν τοϊς κατά τον βίον. Cic. N. D. I, 44, 121: censent autem [Stoici] sapientes sapientibus estam ignotis esse amicos, nihil est enim virtute amabilius, quam qui adeptus erit, ubicunque erit gentium, a nobis difigieur. SEN. ep. 81, S. 288. Diog. VII, 32 f. 124, wozu the sokratischen Acussorungen b. Xanoru. Mem. I, 2, 49 ff. zu vergleichen sind.

: • :..

Digitized by Google

•• .1

- PLUT. c. not. 32; 2. Denselben Gedanken drückt der Satz (ebd. c. 55) aus, dass der Weise der Gottheit (dem Weitgadzen) so viel nütze, als sie ihm.
- <sup>(1)</sup> 5) Dros. VII, 124. Sros. 11, 188 vgl. 130, wo anch Einiges über den Begriff der Freundschaft als messurio flos und die Arten derselben.

Die specielle Morah Die menschliche Gemeinschaft. 195

Kräfte erhalten<sup>4</sup>), und auf die sweite : der Wolse genüge sich selbst zur Glückseligkeit, aber nicht zum Leben<sup>3</sup>), denn gerade der Weise wird in Allem Anregung zur tugendhaften Thätigkeit finden, und wenn die Freuadschaft keine Bedingung der Glückseligkeit ist, so ist sie auch kein Gut. Eher lässt sich die Distinction bei Sruslus Ekl. II, 188 hören : die Liebe Anderer zu uns gehöre unter die äusseren, unsere Liebe zu Andern unter die geistigen Güter; nur bedarf auch diese des Andern, als ihres Objekts, und so will sich die absolute Selbstgenügsamkeit des stoischen Subjekts mit der wesentlichen Zusammengehörigkeit der Subjekte, wie man die Sache ansieht, nicht vertragen.

Doch nicht blos die Freundschaft unter den VVeisen, auch andere Arten der sittlichen Gemeinschaft scheinen den Stotkern wesentlich und nothwendig. Weun der Mensch überhaupt zur Verbindung mit andern Menschen, zu einem durch Recht und Gesetz geordneten Gemeinleben bestimmt ist, wie könnte er sich dem allgemeinsten Rechtsinstitut, dem Staat, entziehen ?\*) wenn die Tugend nicht in müssiger Beschaulichkeit, sondern im Handeln besteht, wie dürfte er die Gelegenheit versäumen, durch Betheiligung am Staatsleben das Gute zu befördern und das Böse zu hindern ?\*) Und aus dem-

- 2) ep. 9, S. 24 Bip.: se contentus est supiens ad beate vivendum, non ad vivendum. ad hoc enim multis illi rebus opus est ad illud tantum animo sano et erecto et despiciente fortunam. Zu dem hier angeführten Ausspruch Chrysipps vgl. STOB. Serm. 7, 21.
- 5) STOB. 11, 208: τον γάρ νόμον είναι, καθάπερ είπομεν, σπεδαϊον, όμοίως δέ και την πόλιν. ίκανως δέ και Κλεάνθης περί το σπεδαϊον είναι την πόλιν λόγον ήρωτησε τύτον πόλις μέν εί έτιν δικατηρίου κατασκεύασμα είς ο καταφεύγοντάς έτι δίκην δύναι και λαβεΐν, έκ άτεῖον δη πόλις έτιν;
- 4) PLUT. Sto. rep. 2: Chrysipp empfehle das politische Leben, und stelle den βίος σχολαξικός mit dem βίος ήδονικός auf Eine Linie. DIOG. VII, 121: πολιτεύεσθαί φασι τον σοφόν ŵν μή τι κώλύη,

i) ep. 91.

selben Grunde wird er auch die Ehe nicht verschmähen, and weder sich selbst die Theilnahme an einer so naturgemässen und innigen Gemeinschaft, noch dem Staat eine Nachkommenschaft und der menschlichen Gesellschaft das Beispiel eines schönen Familienlebens versagen dürfen'). Demgemäss beschäftigten sich die Stoiker auch in ihren Schriften und Lehrvorträgen vielfach mit dem Staat nud dem Hauswesen<sup>2</sup>); aus ihrer Politik wird uns berichtet<sup>3</sup>), dass sie einer aus den drei einfachsten Staats-

ώς φησι Χρύσιππος έν πρώτω Περί βίων και γαρ κακίων έφέ-Eer sal in' agerny nagogunotes. Stor. II, 184 : to te disaior qaes quoes eires zai un Oloes. Exóperes de ráces únigres zai τό πολρεινίαθαι τόν σοφόν . . . και το νομοθετείν τε και παιdevisir argownors u. s. f.

1) Dios. nach dem eben Angeführten: sad yaungesv, wis o Zhvwv "opolo in modereia, xal nasdonospesdas. Der's. VII, 120: die Stolker betrachten die Liebe zu Kindern, Eltern und Geschwistern als naturgemäss. ABTIPATER (wir erfahren nicht, ob der bekannte Schüler des Diogenes von Seleucia, oder der jüngere ' Stoiker Antipater aus Tyrus, dessen Cic. Off. II, 24, 86 erwähnt) h. STOR. Serm. 67, 25 (vgl. 70, 15): Weib und Kinder gehören zur Vollständigkeit des Lebens und Hauswesens, der Bürger sei dem Staat Kinder schuldig, die Familienliebe die reinste. MUSONIUS ebd. 67, 20 (vgl. 75, 15): der Philosoph solle für die Ehe, wie für alle naturgemässen Lebensverhältnisse, ein Muster sein, und durch Begründung eines Hauswesens seine Bürgerpflicht erfüllen, die Liebe zu Frau und Kindern sei die innigste.

2) PLUT. a. a. O. enel rolvov nollà per, ois er loyous, avre Zyvor, πολλά δε Κλεάνθει, πλείζα δε Χουσίππος γεγραμμένα τυγχάνει περ molersias xal të acreotas nai acress nal denafers nai pyropever. SEN. ep. 94 Anf. u. A. vgl. die Büchertitel b. Drog. VII, 4. 166. 175. 178. Auffallender Weise weiss aber Diog. gerade von Chrysipp keine politischen Schriften anzuführen. Nach Cic. Legg. III, 6, 14 waren zwar Diogenes (so ist nämlich wahrscheinlich statt: Dio zu lesen) und Panätius bis auf seine Zeit die einzigen Stoiker, die auf das praktische Detail der Gesetzgebung genauer eingegangen waren, aber auch Andere hatten viel Politisches geschrieben. . . . . .

5) Diog. VII, 151.

•

· · ,

 $T \propto$ 

• •

i+ 11

Die specielle Moral. Die menschliche Gemeinschaft. 177

formen gemischten Verfassung den Vorzug gegeben haben. Aber doch konnte es zu einer reinen und vollen Bethätigung an Staat und Familie in der stoischen Philosophie nicht kommen. Wenn schon Plato für den Philosophen die politische Thätigkeit in den Staaten seiner Zeit unthunlich gefunden hatte, um wie viel mehr musste diess bei den Stoikern der Fall sein, die ihren Weisen der Masse der Menschen noch weit schroffer gegenübersteilten, während sie andererseits grösstentheils unter noch weniger einladenden öffentlichen Zuständen lebten, als Plato. Mochten sie daher immerhlu dem Weisen die politische Thätigkeit nicht blos im vollkommenen Staat. sondern auch in allen den Staaten anrathen, an denen ein Fortschritt zur Vollkommenheit wahrzunehmen sei '), so musste sich doch schon Chrysipp überzeugen, dass sieb der Staatsmann entweder den Göttern oder dem Volke missfällig machen müsse?), and spätere Stoiker erklären aus diesem Grunde geradezu, der Philosoph thue besser, sich nicht mit Staatsgeschäften zu befassen<sup>3</sup>). Im Zusammenhang damit räth ihm Epiktut ) auch von der-Ehe und Kinderzeugung ab: würde auch, meint er, in. einem Staate von Weisen derseiben nichts im Weg stehen, so verhalte es sich doch anders in unsern gewöhnlichen' Verhältnissen; da dürfe sich der wahre Philosoph nicht: in persönliche Verbindungen und Geschäfte verwiekeln, die ihn dem Dienste der Gottheit entziehen könnton.

1) STOB. Ekl. II, 186: πολιτείεσθαι τών σοφόν και μάλιςα έν ταϊς. τοιαύταις πολιτείαις ταις έμφαινέσαις τινά προκοπήν πρός τάς τελείας πολιτείας.

nii Ale

- 5) SEN. ep. 29, S. 94: quis enin placere potest populo cui placet virtus? Daher de ot. sap. c. 32 S. 121. ep. 68 Anf. die Behauptung, dass auch die stoische Lehre die Zurückziehung von den Staatsgeschäften gestatte, ja verlange, denn nie werde der Philosoph winen Staat finden, mit dem er zufrieden sei.
- 4) Diss. HI, 22, 67 f.

Die Philosophie der Griechen. III. Theil-

<sup>2)</sup> STOB. Serm. 45, 29.

Zeigt aber schon die letztere Aeusperang, dass es keineswers blos die Ungunst der Zeit ist, welche den Steiker von der Sorge für Haus und Staat zurückhält, dass ihm diese Thätigkeit vielmehr auch an und für sich schon als eine untergeordnete und beschränkte erscheint, so wird diess auch unumwunden ausgesprochen, wenn Seneca und EFIKTET sagen, wer sich als Bürger der Welt fühle, für den sei jeder einzelne Staat ein viel zu kleiner Wirkungskreig, als dass er sich nicht lieber dem Ganzen der Menschheit widmen sollte 1). Das Urtheil hierüher musste freilich je wach der Individualität und den Verhältnissen des Einzelnen verschieden ausfallen, der Philosoph auf dem Throne musste eher, als der Freigelassene Epiktet, geneigt sein, sich neben dem Weltbürger auch als Römer zu fühlen?), und die Anforderungen an den philosophischen Staatsmann herabzustimmen<sup>s</sup>). Aber doch lässt sich nicht verkensen, wohin der Zug des steischen Systems geht. Eine Philosophie, welche nur auf die sittliche Ausbildung der Gesinnung Werth legt, alle äusseren Zustände dagegen für etwas wesentlich Gleichgültiges ansicht, kann unmöglich den Sinn und das Geschick für die Bewältigung aller der äusserlichen Interessen, und Verhältnisse erzeugen, mit denen es der Politiker zu then hat, eis System, das die Masse der Messchen nur als. Thuren, zu betrachten weiss, deneu jedes gesunde Streben and jedes richtige Wissen abgeht, gann unmöglich. zu einer ungetheilten Wirksamkeit für den Staat führen,

1) SEN. ep. 69 Anf. EPIBT. Diss. Ill, 22, 83 f.

-1

2) M. AUBEL VI, 44: πόλις και πατρις ώς μεν Αντωνών μοι ή Ρώμη, ως δε δε άνθρώπω ό κόσμος. τα ταϊς πόλεοιν έν τούταις ειφέλμα ματ. μόνα ες! μοι αγαθά. Vgl. II, 5: πάσης ώρας φρύντιζε αβαρώς ώς 'Ρωμαΐος και άζζην.

3) A. a. Q. 1%, 29: ὅρμηθον ἐἀν ἀιδωῖτει καὶ μὴ περιβλέπου εἴ τις εἴσεται, μηδὲ τὴν Πλάφωνος πολιγείαν Ελπιζε, ἀλλώ ἀρκοῦ εἰ τὸ βραχύτατον πρόεισι.

Die specielle Moral. Die monschliche Gemeinschaft. 179

dessen Gang und Einrichtung eben von dieser Masaa und von der Rücksicht auf ihre Bedürfnisse, Vorurtheile und Gewohnheiten bedingt ist. Mögen daher auch unter den Stoikere der Römerzeit tüchtige Staatsmänner gewesen sein, so war es doch nicht die stoische Philosophie; sondern eben nur das Römerthum, was sie dazu gemacht hat; jeue für sich konnte wohl treffliche Männer bilden, aber! keine Staatsmänner.

. Nur um so bedgutender zeigt sich degegen eben jene Eigenthümlichkeit der stoischen Philosophie, welche das eigentlich politische Interesse in ihr schwächte, ihr Kosmopolitismus. Keine der früheren Philosophieen hatte des Gegensatz der Nationalitäten zu überwinden gewusst; auch Plato und Aristoteles theilen noch das Vozurtheil des Hellenenthums gegen die Barbaron; unr die Cyniker zeigen sich anch darin als Vorgänger der Stor, dass sie das Bürgerthum in der besonderen Vaterstadt dem Weltbürgerthum gegenüber gering achten ), aber theils ist diese Idee durch sie noch nicht zu der kulturgeschichtlichen Bedeutung gelasgt, welche sie später gewomnen hat, theils hat sie auch an sich selbst im Cynismus mehr nur den wegativen Sinn, die Unabhängigkeit des Philosophen von Vaterland und Heimath, nicht den positiven, die wesentliche Zusammengehörigkeit aller Menschen auszudröcken. Erst durch die stoische Philosophie ist der Gedanke des Weltbürgerthums mit einem positiven Inhalt erfüllt und in's Grosse fruchtbar gemacht. worden. Hichei liegt es sabe, theils auf die geschichtlichen Verhältnisse, unter denen die stoische Philosophie entstanden ist, theils auf die Person ihres Stifters zu verweisen. Die Ueberwindung der nationalen Gegensätze musate der Philosophie allerdings um Vieles leichter werden, nachdem der geniale macedonische Broberer die

Digitized by Google

1) S. Diog. VI, 65, 72. 98.

#### Die stoische Philosophie.

spröden Nationalitäten in seinem Weltreich nicht blos zur staatlichen Verbindung, sondern auch zu einer gemeinsamen Bildung vereinigt hatte 1), und der stoische Kosmopolitismus kann insofern zur Bestätigung des Satzes benützt werden, dass die Philosophie immer nur die geschiehtlich vorhandenen Zustände abspiegle; wiefern andererseits die Persönlichkeit des Philosophen für den Inhalt seiner Lehre bestimmend wurde, musste der Halbgrieche Zeno?) eher geneigt sein, den Unterschied von Hellenen und Barbaren niedrig anzuschlagen, als seine rein griechischen Vorgänger. So entscheidend aber auch wenigstens das erste von diesen Momenten auf den stoischen Kosmopolitismus eingewirkt zu haben scheint, so klar liegt doch auch der Zusammenhang desselben mit dem Ganzen des Systems vor Augen. Wenn die menschliche Gemeinschaft überhaupt nach dem früher Bemerkten nur auf der Gleichheit der Vernunft in den Einzelnen beruht, so haben wir keinen Grund, diese Gemeinschaft auf Ein Volk zu beschränken, oder uns dem einen verwandter zu fühlen, als dem andern; alle Menschen stehen sich, abgesehen von dem, was sie selbst aus sich gemacht haben, gleich nahe, da alle gleichmässig an der Vernunft theilhaben, alle sind, wie diess Epikter 3) religios ausdrückt, Brüder, denn alle haben in gleicher Weise Gott zum Vater. Ebendesshalb bilden aber auch alle nur Ein Gemeinwesen: die Eine Vernunft ist das gemeinsame Gesetz für alle, solche aber, die unter einerlei Gesetz stehen, sind Genossen Eines Staates<sup>4</sup>). Konnten daher

5) Diss. I, 5, 3. 13, 3.

4) M. AUBEL IV, 4: εί το νοερέν ήμίν κοινόν, καί ό λόγος καδ? ον

180

<sup>1)</sup> Dieser Zusammenhang ist schon in PLUTABCHS Zusammenstellung Alexanders mit den Stoikern (de Alex. M. virt. s. fort. I, 6) angedeutet.

<sup>2)</sup> Nur halbgriechisch war wenigstens Zeno's Vaterstadt, das cyprische Cittium. Auch die Anekdoten bei D106. VII, 3. 25 und die Verse Timons ebd. 15 bezeichnen den Zeno als Phönicier.

Digitized by Google

Die specielle Moral. Die menschliche Gemeinschaft. 181

die Stoiker selbst die Welt im weiteren, physischen Sinne wegen der Zusammengehörigkeit aller ihrer Theile einem Staatswesen vergleichen<sup>1</sup>), so wird noch weit mehr die Welt im engern Sinn, oder die Gesammtheit der vernünftigen Wesen Einen Staat bilden<sup>2</sup>), zu dem sich alle Einzelstaaten nur verhalten, wie die Häuser Einer Stadt zum Ganzen<sup>3</sup>), und wenigstens der Weise wird diesen grossen Staat, dem alle Menschen schlechthin angehören, weit über den engen stellen, in welchen ihn der Zufall der Geburt versetzt hat<sup>4</sup>); aber auch für das Ganze wird er nur darauf hinarbeiten können, dass sich Alle als Bürger Eises Staats erkennen, und atatt trennender Gesetze und Verfassungen als Eine Heerde unter dem gemeinsamen Gesetze der Vernunft zusammenwohnen<sup>5</sup>). So

λογικοί ἐσμεν ποινός · εἰ τῦτο, καὶ ὁ προςταπτικὸς τῶν ποιητέων ῆ μὴ λόγος ποινός · εἰ τῦτο, καὶ ὁ νόμος κοινός · εἰ τῦτο, πολῖταί ἐδριεν · εἰ τῦτο, πολιτεέματός τιχος μετέχομεν · εἰ τῦτο, ὁ πόσμος ώσανεὶ πόλιε ἐςί.

15

- M. AUBEL a. a. O. und II, 16, Schl. CIC. Fin. III, 20, 67: Chrysipp sagt; die Mensehen seien für einander da; quoniamque ea natura esset hominis ut ei eum genere humquo quasi civile jur intercederet, qui il conservaret, eum justum, qui migraret, injustum fore. Daher auch im Folgenden: in urbe mundove communi. MUSON. b. STOB. Serm. 40, 9: νομίζει είναι πολίτης τῆε τῶ Διος πόλωως ή συνίςτηκαν ἐξ ἀνθρούπων το καὶ θειῶν. ΕΓΙΕΤ. Dise. III, 5, 26. DIDYEUS b. EUS. pr. ev. XV, 15, 4.
- M. AUREL III, 11: άνθεωπον πολίτην όντα πόλεως τῆς ἀνωτάτης ἦς ai λοιπαι πόλεις ὕσπερ οἰκίαι εἰσίν.
- 4) SER. de ot. sap. 54: duas respublicas animo completement, altereme magnam et vere publicam, qua Di atque homines continentur . . . alteram cui nos adscripsit conditio nascendi. vit. be. 20: patriam meam esse mundum sciam et praesides Deos. Vgl. ep. 68, Anf. EPIRTET Diss. 111, 22, 83. Ebd. 1, 9: wenn die Lehre von der Gottverwandtschaft des Menschen wahr ist, so ist dieser nicht Athener oder Korinthier, sondern nur xóoµsos und viós 355. MUSOH. a. a. O.: die Verbannung ist kein Uebel, denn unser wahres Vaterland ist die Welt.
  - 5) PLUT. Alex. M. virt. I, 6: καλ μήν ή πολύ θαυμαζομένη πολι-

<sup>1)</sup> PLUT, C. not. 34, 6.

erweitert sich hier das sittliche Bownsstsein zur Allgemeinheit; indem sich der Mensch von allem Acusserlichen schlechthin auf das Innere seiner geistigen und sittlichen Natur zurückgezogen hat, wird es ihm möglich, die gleiche Natur auch in allen Audern zu erkennen, und sich durch die Einheit ihres Wesens und ihrer Bestimmung mit ihnen zu Einem Ganzen verbanden zu wissen.

Doch auch hiemit ist die sittliche Aufgabe nicht erschöpft. Die gleiche Vernunft, wie im Menschen, waltet rein und vollkommen im Weltganzen, und wenn es der Beruf des Menschen ist, die Vernunft in seinem eigenen Than darzustellen, und in Anderen anzuerkonnen, so ist es nicht minder seine Pflicht, sich der allgomeinen Vernunft und dem von ihr gelenkten Weltlauf zu unterwarfen. Wir müssen daher zum Schlusse auch diesen Punkt noch in's Auge fassen.

3. Der Mensch und der Weltlauf.

So entschieden die Richtung der stoischen Ethik auf sittliches Handeln ist, so kommt sie doch ihrer ganzen Anlage nach nur in der Forderung einer unbedingten Ergebung in den Weltlauf zum Abschlass, und auch diese Forderung ist ebensoschr in der geschichtlichen Stellung dieser Philosophie, wie in ihrer wissenschaftlichen Consequenz, begründet. Eine Zeit, in welcher die politische Freiheit der Völker unter der Wucht der macedonischen, dann der römischen Weltherrschaft, und selbst die der römischen Sieger unter dem Despotismus des Kaiserreichs erstickt war, in welcher die Gewalt, als lebendiges Fatum, jede bedeutendere Selbstthätigkeit erdrückte, eine solche Zeit liess dem, welcher nicht in der Willkühr

182



τεία τοῦ τὴν Στωϊκιῦν αίρεοιν καταβαλλομίνου Εήγοινος εἰς ε̈ν τέτο συντείνει κεφάλαιον ίνα μή κατά πόλειε μηθέ ποτά δήμους οἰκῶμεν, ίδιοις έκαςοι διωρισμένοι δικαίοις, ἀλλά πάντας άνθρώπους ήγώμεθα δημότας και πολίτας εἶς θὲ βίος ἦ και κόσμος ὥοπερ ἀγέλης συννόμου νάμφ κοίνῷ τρέφομένης.

### Die specielle Mogal Der Mensch und der Weltlauf. 166

des individuelles Thuns and Geniessens zein Lebeusziel zu suchen wusste, kaun etwas Anderes übrig, als des Fatalionus einer absoluten Ergebung in den Gang der Dinge, auf welchen Einzelnen und ganzen Völkern keine bemerkbare Einwirkung möglich schien. Die Stoa fdigte insofern dem Zag ihres Zeitalters, wenn sie oben idiesen Fatalismus zum Dogma machte. Sie folgte aber ebesso auch, wie nach allem Bisherigen klar fist, der ingeren Nothwendigkeit ihres Systems. Denn wenn alles Einzelas in der Welt nur eine Folge von der allgemeinen Nerkeittung des Ursachen und Wirkungen, nur der Vollang des allempinen Gesetzes ist, was bleibt uns im Verhältniss zu dieser absoluten Nothwendigkeit: ührig, als unbedingte Unterwerfung, und wie dürfte uns diese Unterworfung ein Opfer kosten, wenn doch jenes Gesetz nichts Anderes, als die allgemeine Vernunft ist? Die Ergebaug in den Weltlauf ist daher eine von den nachdrücklichsten forderungen der stoischen Sittenlehre, die Vorse des KLEANrens<sup>1</sup>), worin sich dieser der Führung des Schickenla ohne allen Vorbehalt überlässt, sind ein Thema, das von den Schriftstellern der Schule unermüdlich wiederholt wird. Der Tugendhafte, sagen sie, wird die Gottheit auch darin ehren, dass er seinen Willen dem ihrigen unterordnet, er wird das, was sie will, für besser halten, als was er selbst will, er wird bedenken, dass Alle unter allen Umständen dem Verhängniss folgen müssen, dass es aber das Vorrecht der vernünftigen Wesen ist, ihm freiwillig zu folgen, dass es nur Einen Weg zur Freiheit und Glückseligkeit giebt: nichts zu wollen, als was in der Natur

Bei Eriatur Man. c. 52, unvollständiger bei dems. Diss. IV, 1<sup>3</sup>
 151. 4, 54, von Surreck ep. 107 übersetzt. Die Verse lauten: *σ΄γου δί μ<sup>3</sup> ω Ζοῦ καὶ σόγ<sup>3</sup> ή Πεπρωμένη ὅποι ποθ<sup>3</sup> ὑμῖν είμι διατεταγμένοτ<sup>\*</sup> ώε ξψομαί γ<sup>3</sup> ἄσπος<sup>\*</sup> ἡν δέ μή θέλω*, *καπός γενύμενος έδεν ήπτον ξψομαι.*

der Dinge liegt, was auch ohne unser Wollen sich vollbringt <sup>1</sup>). Einzelne ähnliche Aeusserungen finden sich natürlich auch sonst, aber doch lässt sich nicht verkennen, dass diese Forderung der Ergebung von der stotschen Philosophie mit ganz eigenthümlichem Nachdruck geltend gemacht wird, und mit ihrer ganzen Weltanschauung aufs Engste zusammenhängt.

Nur dann würde diese Ergebung einem thätigen Widerstand gegen das Schicksal weichen müssen, wenn der Mensch in Verhältnisse käme, die ihn nöthigten, Unwürdiges zu thun oder zu dulden. Der erstere Fall kann nun freilich nie eintreten, da sich auf stoischem Standpunkt, wie wir schon früher gehört haben, keine Lebenslage denken lässt, die nicht als Stoff zu tugendhafter Thätigkeit zu benützen wäre. Dagegen erscheint es den Stoikern allerdings möglich, dass auch der Weise vom Schicksat in eine Lage versetzt wird, die unerträglich für ihn ist, und in diesem Fall erlauben sie ihm, sich derselben durch Setbstmord zu entziehen <sup>2</sup>). Wie wichtig dieser

1) SEN. de provid. c. 5, S. 234: quid est bons viri? praebere se fato. de vit. be. c. 15: Deum sequere ... quae autem dementia est, potius trahi, quam segui? ... quidquid ex universi constitutions patiendum est, magno excipiatur animo. ad hoc sacramentum adacti sumus, ferre mortalia ... in regno nati sumus: Deo parere libertus est. Vgl. ep. 74. 76. S. 246. 262. EPINTHT Diss. H, 16, 42: tolμησον αναβλέψας πρός τον θεόν είπειν, ότι χρώ μοι λοιπόν είς δ αν θέλης. όμογνωμονώ σοι, σύς είμι. έδεν παραιτέμαι τών σοι donsvrow. ons Others, aye. 1, 12, 7: der Tugendhafte ordnet seinen Willen dem göttlichen unter, wie ein guter Bürger dem Gesetz. 1V, 7, 20.; zesīrrav yao nysuas 8 6 Deos idels, n iyu. IV, 1, 131, mit Beziehung auf die Verse Kleanths: αύτη ή όδοs έπ' έλευθερίαν άγει, αύτη μόνη απαλλαγή δελείας. Man. 8: θέλε ylvestar za prousva as yivenas sal espantars. Achalich fragm. 134 (b. STOB. Serm. 108, 60). M. AUREL X. 28: Hore To Loy-: .ot κῷ ζώφ δέδοται τὸ έκεσίως ἕπεσθαι τοῖς γιοομένοις· τὸ δὲ ἕπεσθαι ψιλόν πά**ειν άναγκ**αϊον.

2) D106. VII, 150: soldoyas ve quese escient sauros ve fla vor copor (esurary ist bei den Stoikern der stehende Ausdruck für

Die specielle Morsi. Der Mensch und der Weltlauf. 165

Punkt in der stoischen Ethik ist, wird uns klar werden, wenn wir uns von Samaca 1) sagen lassen, dass auf der Möglichkeit eines freiwilligen Austritts aus dem Loben die Freiheit des Weisen von allem Aeusseren wesentlich mit berahe, wonn wir Denselben die That des jängeren Cato nicht blos überhäupt loben, sondern als die Spitze seines Kampfs mit dem Schicksal, als den höchsten Triumph des menschlichen Willens preisen hören 2), wenn wir sehen, wie die ersten Meister der Schule diese ihre Lehre praktisch gemacht haben, wie ein Zeno in hehem Alter sich erhängt, weil er den Finger gebrochen hat 3), ein Kleahthes bei noch unbedeutenderem Anlass eine Hung gerkar bis zur Aushangerung fortsetzt, um den Weg zum Tode nicht blos halb zurückznlegen 4). Der Selbstmord erscheint hier nicht blos als ein unter Umständen zulässiger Ausweg, sondern schlechtweg als die höchste Bethätigung der sittlichen Freiheit von allem Acussern, und so wenig auch Jedem die wirkliche Betretung dieses Wegs zugemuthet wird, so wird doch von Jedem verlangt, dass er sich denselben als Unterpfand seiner Unabhängigkeit für den Fall der Noth offen halte. Diesen Nothfall kann

- den Selbstmard) και ύπες πατρίδος και ύπες φίλων κάν έν σκληροτέςα γένηται άλγηδόνι η πηρώσεσιν η νόσοις άνιάτοις. Sron. Ekl. II, 226. Weiteres in den folg. Annim.
- pp. 12; Schl. malum est in necessitate vivere. sed in necessitate vivere necessitas nulla est. quidni nulla sit? patent undique ad libertatem viae multae, breves, faciles. agamus Deo gratias, quod nemo in viea teneri potest. calcare ipsas necessitates licet. Derb. lässt provid. c. 6 sum Schluss seiner Theodicee die Gottheit sagen: contemnite mortem quae vos aut finit aut transfert. ante omnia cavi, ne quis vos teneret invitos: patet exitus ... nihil feci facilius, quam mori. prono animam loco posui: trahitur. attendite medo et videbitis, quam brevis ad libertatem et quam expedita ducat via. Vgl. ep. 65, S. 196. ep. 70 u. A. M. AUREL V, 29. VIII, 47. X, 8. EFIETET Diss. 1, 24, 20. III, 24, 95 ff.
- 2) de provid. c. 2.
- 3) Dios. VII, 28. Stop. Serm. 7, 45.
- 4) Dios. 176. Stos, Serm. 7, 54.

aber das System nicht in dem begründet finden, was den Menachen wahrhaft unglücklich macht, in der aittlichen Schlechtigkeit oder der Thorheit: gegen diese stehen unstandere Mittel zu Gebot, und von dieser kunn anch der Tod nicht befreien, da er den Schlechten um nichts besser macht, sondern nur dann wird für den Stoiker ein renügender Grund zum Austritt aus dem Leben gegeben sein, wenn ihm Umstände, die ausser seiner Gewalt liegen, des längere Verweilen in demselben nicht mehr wünschenswerth erscheinen lassen. Alle solche Dinge gehören aber mater die sittlichen Adiaphora. Es ist daher garinisht so ungereimt, wie Platarch meint, sendern vom stoischen Standnunkt aus ganz folgerichtig, wenn gelehrt wird, dass nicht die abseluten, sittlichen Uebel, sondern nar äussere Zustände zum Selbstmord ein Recht geben 1), und selbst die scheinbare Paradoxie dieses Satzes verschwindet, wenn wir uns erinnern, dass auch das Leben und der Tod für den Steiker obensogut Adiaphora sind, wie alles andere Acussere. Für ihn handelt es sich daber bei der Frage über den Selbstmerd gar nicht um ein unbedingtes Gut, sondern nur um die Wahil swischen zwei sittlich gleichgültigen Dingen, von denen das eine, das Leben, nur so lange vorzüglicher ist, als der Tod, so lange die wesentlichen Bedingungen für ein naturgemässes Leben vorhanden sind 2). Die schwache Seite der 1

1) Prot. c. not. 11: παρά την έννοιάν έςιν, άνθρωπον φ πάντα τάγωθα πάρες, και μηθέν ένδοϊ πρός εύδαιμοπίαν και το μακάριον, τύτω παθήκιν έξάγειν έαντόν έτι δε μαλλον, φ μηθέν άγαθόν έςι μηθ έςαι τα δε δεινά πάντα και τα δροχερή και κακά πάρες, και παρές δια τέλος, τύτω μή καθήκειν άπολέγεοθμι τον βίον διν μή τι νή Αία των άδιαφόρων αυτώ προςγένηναι. Ebd. 22, 7. 53, 3. STOR. 2. 8. Ο.

2) Vgl. Cic. Fin. 111, 18, 60: sed oum ab his [den media] omnia pro ficiscantur officia, non sine causa dicitur, est ea referri emnes nostras cogitationes: in his et excession e vita et in vita mansionem. in quo enim plura sunt, quae escundum naturam sunt, hujus offi-

Digitized by Google

486

stoischen Lohre Högt vielmehr darin, dass sie das Leben und die äusseren Zustände überhaupt nur als etwas Oleichgältiges zu betrachten weiss, aus dem sich der Weise in die abstrakte Innerlichkeit seines sittlichen Selbatbewusstseins zurückzicht, statt im Aeussern die positivé Erscheinung und den wesentlichen Stoff der sittliches Thätigkeit zu erkennen. Dieser Mangel haftet aber nicht blos dem einen oder dem andern Ergebniss der stalschen Philosophie an, sondern er ist eine ihren ganzen Staadpunkt bedingende Einseitigkeit, und so tritt uns hier au Schluss unserer Darstellung nur derselbe moralische Daalismus in einer seiner schröfferen Spitzen entgegen, dem wir in seinem Werden und seiner Entwicklung durch das ganze System hindurch verfolgen konnten.

§. 36.

. .

Rückblick auf den immern Zusammenhang und die geschichtliche Stellung der stoischen Philosophie.

Nachdem wir im Bisberigen die verschiedenen Seitender stoischen Lehre im Einzelnen untersucht halten, wirduns nun ein bestimmteres Urtheil, sowohl über die innere: Anläge des Systems und über das. Verhältniss seinen. Theile, als über seine geschichtliche Stellung möglich sein. Die ursprüngliche Richtnag der von Zeno begründeten Denkweise zeigt sich vor Allem in drei durchgreifenden Zögen. Das Erste ist die früher nachgewiesens; Beschränkung der Philosophie auf das praktische leten esse. des Subjekts, diess, dass die Wissenschaft nicht; Seibstzweck, sondern mer das Mittel zur Erzeugung des

cium est in vita manere; in quo autem aut sunt plura contrariu aut fore videntur, hujus officium est e vita excedere. e quo apparet, et sapientis esse aliquando officium excedere e vita, cum béatus sit, et sapientis manere in vita, cum sit miser ... et quoniam excedere et vita et manens acque miser est [stultus], nec diuturnitas magis ei vitam fugiendam facit, non sine causa dicitur, iis qui pluribus natioradibus frui possint esse in vita manendam.

187

richtigen praktischen Verhaltens sein boll, ein Grundsatz, welchen die Stoa zwar is der ersten, und dann wieder, wie wir tiefer unten finden werden, in der letzten Zeit ihres Bestehens mit der grössten Entschiedenheit und Ausschliesslichkeit behauptet, den aber selbst der Haupturheber ihrer wissenschaftlichen und gelehrten Ausbildnug, Chrysippus, dem früher Bemerkten zufolge nicht vorläugnet hat. Das Zweite ist die nähere Bestimmung des praktischen Verhaltens durch die Lehre, dass die Tugend das einzige Gut, die Sittlichkeit, oder die Unterordnung unter das allgemeine Gesetz, die einzige Lebensaufgabe für den Menschen sei, der Idealismus der stoischen Moral, aus welchem die dualistische Entregensetzung von Gut und Böse, Tagend und Laster, Weisen und Thoren hervorgieng. Die dritte wesentliche Eigenthümlickeit des Stoicismus liegt in der Verbindung, in welche die Sittlichkeit hier mit dem Wissen gesetzt ist; denn so wenig er das Wissen für sich als höchsten Zweck geiten lässt, so unerlässlich erscheint ihm doch als Bedingung der wahren Tugend die wissenschaftliche Erkenntniss des allgemeinen Gesetzes und des Weltganzen, mit dem sich der Tugendhafte in Uebereinstimmung erhalten soll: die Tugend ist nur dem Weisen, dem Jünger der ächten Wissenschaft möglich. Alle diese Züge zusammenfassend köhnen wir als den leitenden Gedanken Zeno's, als die innere Wurzel und das Grändinteresse seines Philosophirens das Streben bezeichnen, die Alleinherrschaft der Togend durch die Erkenntniss der alles bestimmenden Weltgesetze zu begründen. Der letzte Zweck seiner Wissenschaft ist daher der ethische, indem aber dieser nur mittelst eines richtigen und vollständigen Wissens erreicht werden soll, so erlangt das theoretische Element doch wieder eine bedeutende Ausbreitung. Nichts destoweniger macht sich auch in dem theoretischen Theile des Systems die ursprüngliche Rich-

tung desselben dadurch geltend, dass diejenigen Untersuchungen, deren praktische Bedentung weniger in die Augen fällt, theils ganz vernachlässigt, theils nur in unselbständiger Anlehnung an ältere Philosophen behandelt sind, wogegen überall, wo das ethische Interesse und der praktische Standpunkt des Stoicismus in's Spiel kommt, sofort auch eigenthümliche Bestimmungen hervortreten. Die Stoiker unterwerfen Alles in der Welt der alwaltenden Vernunft, weil sie auch im menschlichen Lebon die unbedingte Herrschaft der Vernunft wollen; sie lassen die Selbständigkeit der Einzelwesen in dem Leben des Ganzen untergehen, weil sie auch für ihre praktische Weltanschauung dem Einzelinteresse kein Recht zuerkennen; sie verlangen ein begriffliches Wissen, weil nur die vernünftige Thätigkeit, und darum auch nur die Vernunfterkenntniss Wahrheit hat; sie bemühen sich aus diesem Grunde um die logischen Formen des wissenschaftlichen Verfahrens und die allseitige Bestimmung der Begriffe; sie verrathen aber zugleich das leitende lateresse ihrer Erkenntnisstheorie deutlich genug darin, dass sie statt der objektiven Kriterien nur ein subjektives Merkmal der Wahrheit übrig lassen, und die Unterscheidung der Wahrheit vom Irrthum, wie die des Begriffs von der Wahrnehmung, in letzter Beziehung nur auf die Festigkeit der Ueberzeugung, auf die gleiche Stärke der Vernunft gründen, auf die es auch in praktischer Beziehung allein ankommt. Um aber über der Allgemeinheit des wissenschaftlichen Bewusstseins den festen Boden der Witklichkeit und die Sicherheit des Handelms nicht zu verlieren, machen sie alle unsere Begriffe von der Wahrnehmung abhängig, und erklären weiter in richtiger Folgerung nur das sinnlich Wahrnehmbare oder das Körperliche für ein Wirkliches, ohne dadurch in ihrem Glauben an die absolute Wirklichkeit der weltregierenden Vervunft und die hohe Bestimmung des Menschen gestört

199

zu werden; abs dem gleiches Materialismus stammt auf dem religiõsen Gebiete ihre engherzige Anachliessung an das Positive, neben der unumwundensten Kritik der Volksvoratellungen und der herkömmlichen Götterverehrung. Wie aber nach dieser Seite die theuretische Weltansicht der Stoiker durch ihr praktisches Interesse bedingt ist, ao wirkt sie andererseits auf ihre Bthik gurück. Wie in der neripatetischen und auch in der Platonischen Philosophie mit der Ugberordnung des Wissens über das Handela eine verhältnissmässige Werthschätzung der änsseren Güter, bei den Cynikern und Aristo umgekehrt mit der gänzlighen Gleichgültigkeit gegen das Acussere die Geringschätzung der Wissenschaft Hand in Hand geht, so werden, wir es auch bei den Stoikern mit ihrer wissenschaftlicheren Richtung, in Verbindung setzen dürfen, wonn sie nicht bei der absoluten Verachtung des Acussexen stehen blieben, die man nach dem Vorgang des Cynismus und nach ihren eigenen Grundsätzen von ihnen erwarten möchte. Indem sie von dem Einzelnen verlangten, sich durchaus als Theil des Weltganzen zu betrachtga, und seiser Stellung im Ganzen gemäss zu verhalten, so, ergab sich, ihnen mit der Forderung einer wissenschaftlichen Welthetrachtung nuch die Anerkennung unserer Abbängigkeit vom Weltganzen; und mochten sie auch diese Abhängigkeit zunächst nur auf die Welt als Ganzes, auf die Cottheit und das allgemeine Gesetz beziehen, so liess sich doch auch das Zugeständniss nicht umgehen, dass der Mensch vermöge seines Zusammenhangs mit der Welt von den Objekten in verschiedener Richtung berührt werde, und dass, or sich gegen diese äussenen Einflüsse nicht schlachthin gleichgültig verhalten könne, denn sein Verbältniss zum Ganzen ist ihm eben nur dunch den Verkehr mit den Abjekten vermittelt, und mag auch nur dasjenige absolaten Werth oder Unwerth haben, was seine Beziehnug sum Ganzen und seine vernünftige Natur angeht, so wird

199

doch auch, die similiche Seite seines Wessuns, als die Vermittlerin der vernünftigen Thätigkeit; nicht ganz unbeachtet bleiben können, es werden auch von den änsseren Dingen und Einwirkungen die eines naturgamäss, die anderen naturwidrig, die einen zu hegehren, die anderen zu meiden spiù. Noch unmittelbarer ergab sich aus der Beziehung des Menschen zum Ganzen und zu der im Ganzen. waltenden Vernunft, jenes Gemeinschaftsbedürfniss, durch. welches die Selbatgenügsamkeit des stoischen Weisen am Stärksten durchbrochen wird. So können wir in allen wesentlichen Bestimmungen der stoischen Lehre eine und dieselbe Richtung des Denkens wahrnehmen, und. auch wo sie sich in witkliche Widersprüche verwickelt, lassen sich doch diese aus ihrer ursprünglichen Tendenzerklären; der Stolcismus stellt sich uns im Ganzen genommen als ein sehr folgerichtiges, innerlich fest zusammenhängendes System dar, nur dass wir den Einheitspunkt disses Systems aicht is einer einzelnen degmatischen Formek, sondern in einer eigenthündlichen Verknüpfung verschiedener Elemente, und namentlich des theoretischen und des praktischen Elements, zu suchen haben!

Von hier ans wird sich um anch das Verhältnise den Stoiciannes zu seinen Vorgängern richtig bestimmen lausen. Die Stoiker selbst führten ihren philosophischen Stammhaum in gender Linie auf Antisthenks, und durch diesen auf Sokrates zurück <sup>1</sup>). So klar aber anch ihr Zusammenhang mit beiden vorliegt, so verfehlt wäre es doch, ihre Lehre nur für eine Erneuerung der cynischen, oder auch der traprünglich Sokratischen zu halten. Von baiden hat sie allerdings sehr wesentliche Bestandtheile im sich aufgenommen. Cynisch ist die Selbstgenügsamkeit der Tugend, die Unterscheidung der Güter, der Uehek und der Adiapkora, die idealistische Schilderung des Weisen, die ganze Zurückztehung von der Aussenwelt

1.) M. S. Dieb. VII, 91. . .

anf das philosophische Selbstbewusstsein und die Stärke des sittlichen Willens, cynisch die nominalistische Ansicht von den allgemeinen Begriffen, cynisch neben manchen Einzelheiten der Ethik auch die religionsphilosophische Unterscheidung zwischen dem Einen Gott und den vielen Volksgöttern, nebst der allegorischen Mythenerklärung; Sokratisch und cynisch sind die Sätze von der Identität der Tugend und der Einsicht; von der Einheit und der Lehrbarkeit der Tugend; ächt Sokratisch auch die teleologische Beweisführung für das Dasein Gottes, überhaupt die teleologische Weltbetrachtung und der Vorschungsglaube der Stoiker 1); dass fhre Ethik in der Gleichstellung des Nützlichen und des Gaten dem Sokrates folgte, ist schon früher bemerkt worden. Wie gross aber nichtsdestoweniger der Unterschied zunächst zwischen der stoischen und der evnischen Philosophie ist, diess können wir uns am Besten an dem Verhältniss Aristo's zu der übrigen Schule anschaufich machen. Wenn Aristo nicht blos die dialektischen und physikalischen Untersnehungen, sondern auch den speciellen Theil der Ethik verwarf, so zeigt sich uns hierin ebenso, wie in seiner Bestreitung jedes Werthunterschieds unter des sittlich gleichgültigen Dingen, jene ganze Einseitigkeit des Cynismus, die Philosophie ohne systematische Entwicklung auf das Allgemeine der sittlichen Willensstärke, auf die negative Form der praktischen Zurückziehung von der Sinnlichkeit und den individuellen Interessen zu beschränken, eine Einseitigkeit, mit deren Ueberwindung erst die Fortbildung der cynisch-Sokratischen Lehre zur Wissenschaft, die eigenthümliche Leistung der Stoa, möglich wurde 2). Man darf auch nur die Lehre der Stoiker in in it.

A) M. vgl. hieriber Muscuz, Fortchungen I, 363 f. welcher namentlich zu der stoischen Ausführung bei Cic. N. D. II, 54 ff. auf XENOPH. Mem. 1, 4. IV, 3. verweist.

2) Es ist insofern nicht richtig, wenn Kansran 'a. a. O. S. 411 Aristo

Rückblick. Der Stofeismus und der Cynismus. 198

von der Nothwendigkeit und dem Werth des logischen Erkennens mit des unwissenschaftlichen, alle Begriffsverknüpfung aufhebenden Behauptungen des Antisthenes, die ausgebildete logische Form des stoischen Systems mit dem Rohzustand des cynischen Denkens, die ausgeführte Metaphysik, die umfangreiche Gelehrsamkeit der Chrysippischen Schule mit der cynischen Verachtung aller theoretischen Untersuchungen zusammenhalten, um sich zu überzeugen, dass der Stoicismus nur mit Riner: seiner Wurzeln im Cypismus gründet, dass er aber aus. ihm allein nun und nimmermehr zu erklären wäre. Hat, auch die Stoa ihre Lehre von dem alleinigen unbedingten. Werth und der absoluten Unabhängigkeit der Tugend zunächst aus der cynischen Philosophie herübergenommen, so hat sie doch die cynische Beschränkung auf den sitt-. lichen Willen, die Vernachlässigung der theoretischen Thätigkeit über der praktischen dadurch beseitigt, dass sie die wahre Sittlichkeit nur unter der Bedingung einer umfassenden wissenschaftlichen Welt- und Selb. terkenntniss für möglich erklärt hat; erst der spätere Stoicismus der Kaiserzeit ist durch Hintansetzung dieses Grundsatzes mehr oder weniger zu seinem cynischen Ausgangspunkt zurückgekehrt. Mit dieser wissenschaftlichen Begründung der wahren Tugend war aber auch eine wesentliche Erweiterung des sittlichen Gesichtskreises selbst, gegeben; der stoische Weise bestimmt sein Verhalten nach. den Grundsätzen, welche sich ihm aus der Betrachtung der Natur und der Weltgesetze ergeben, der cypische verlangt zwar auch, dass die Tugend auf der Einsicht bernhe, aber weil er es unterlässt, diese Einsicht durch wissenschaftliche Erforschung des Objekts sich zu erwenken, so bleibt er in der Wirklichkeit auf den Inhalt.

als den ältesten Vertreter des ursprünglichen Stoicismas behan-18

Die Philosophie der Griechen, Ill. Theil,

· . . .

seines unmittelbaren Selbstbewusstseins, anf den praktischen Empirismus des gesunden Menschenverstands beschränkt. Kann daher auch beiden Standpunkten eine einseitige Zurückziehung des Menschen auf sich selbst und seine sittliche Thätigkeit nachgesagt werden, se ist doch diese Subjektivität im Cynismus anderer Art als im Stoicismus: hier ist es das wissenschaftlich gebildete, durch logische Methode und metaphysisches Denken mit dem Objekt vermittelte, zur wirklichen Allgemeinheit erweiterte Denken, das in sich selbst und seiner praktischen Bethätigung schlechthin befriedigt sein soll, dort das vom Objekt abgezogene, auf die formelle Allgemeinheit des Selbstbewusstseins beschränkte, naturmässige Denken. Die Subjektivität der eynischen Schule erscheint daher auch in der Ethik selbst ungleich schroffer, als die der stoischen: die stoische Moral legt den äusseren und sinuliehen Gütern und Uebeln wenigstens ein relatives Gewicht bei, die cynische gar keines, jene weist den Einzelnen an die menschliche Gesellschaft, diese isolirt ihn, jene lehrt ein Weltbürgerthum in dem positiven Sinn, dass wir uns mit allen Andern zusammengehörig fühlen sollen, diese nur in dem negativen, der Gleichgübtigkeit gegen Vaterland und Heimath, jene erhält durch das lebendige Bewusstsein von dem Zusammenhang des Menschen mit dem Weltganzen ein pantheistisch religiöses, und selbst ein theologisch beschränktes, diese durch die Befreiung des Weisen von den religiösen Vorurtheilen ein freigeisterisches Gepräge. Die stoische Denkweise hat in dieser Beziehung den ursprünglichen Geist der Sokratischen Philosophie reiner bewahrt, als ihr übertriebones cynisches Abbild; aber doch weicht sie auch von ihr nach zwei Seiten hin ab. Einestheils hat der Stoicismus eine systematische Form und Ausbreitung erhalten, die Sokrates durchaus nicht anstrebte, und er hat namentlich in seiner Physik ein Feld bearbeitet, welchem

sich dieser grundsätzlich ferne hielt; andererseits ist das theoretische Intéresse bei Sokrates, trotz der materiellen Beschränkung auf die Ethik, doch ursprünglicher und stärker, als bei den Stoikern. Diese erstreben das Wissen erst in zweiter Reihe, als die unerlässliche Bedingung des vernunftgemässen Handelns, so weit sie dann auch den Umfang dieses Wissens ausdehnen; Sokrates beschränkt zwar diesen auf das Gebiet des menschlichen Lebens und Handelns, aber er behandelt innerhalb des letztern das Wissen als Selbstzweck, und das sittliche Handeln als naturnothwendige Folge des wahren Wissens: Wie viel auf diesen Unterschied der Stellung ankommt, das zeigt sich, wenn wir die reiche spekulative Entwicklung der Sokratisch-Platonischen Schule mit dem vergleichen, was die Stoiker in dieser Beziehung geleistet haben:

Fragen wir nun, inwiefern die Stolker von auderer Seite zu dieser Umbildung und Erweiterung des Sokratischen Standpunkts veranlasst werden konnten, so haben wir für die praktische Tendenz ihres Systems neben der allgemeinen Richtung der nacharistotelischen Philosophie nur au den Vorgang des Cynismus zu derken, wogegen die theoretische Ausbildung desselben zunächst theils au die Megariker theils an Heraklit anknüpft. Auf jene weist der persönliche Zusammenbang Zeno's mit Stilpo, dem gemeinschaftlichen Schüler der megarischen und der cynischen Lehre 1), auf diesen der Umstand, dass die Stolker selbst ihre Physik von Heraklit herleiteten, und im Commentaren zu dem Werke dieses Philosophen vortragen 2). Der megarische Einfluss ist jedoch schwerlich so

. •

 Beruht such die Aussage des Numen. b. Eus. a. a. O., dass Zeno mit der Hersklitischen Lehre bekannt gewesen sei, wohl im auf einem, freilich gunz richtigen, Schlusse, so werden dagegen von seinen Schülern Hleanthes, Aristo und Sphärus Com-13.\*

<sup>1)</sup> Dios. VII, 2., doch nur: Στίλπωνος ακδσαί φασιν αυτόν. Bestimmter behauptet es NUMEN. b. Eus. pr. ev. XV, 4, 11 f.

sehr hoch anzuschlagen. Zeno mochte immerhin von dieger Seite her einen Anstoss zu der dialektischen Richtung erhalten haben, welche schon bei ihm in der Vorliehe für gedrängte, scharf zugespitzte Syllogismen bervortritt 1), indessen bedurfte es dazu in der nacharistotelischen Zeit der Megariker nicht mehr, und gerade der Mann, welchem die Stoiker des Charakter und den Namen der Dialektiker hauptsächlich verdankten, Chrysippus, wird nicht blos in keinen persönlichen Zusammenhang mit jeuen gebracht, sondern erscheint auch in seiner Logik unverkennbar zunächst als der Fortsetzer des Aristoteles. Ungleich grösser und allgemein anerkannt ist die Bedeutang, welche die Lehren des alten Ephesischen Naturphilosophen für die Stoiker gewaanen. Ein System, welches die Unterordnung alles Besonderen unter das Gesetz des Ganzen so stark betonte, welches aus dem Fluss aller Dinge nur die allgemeine Vernunft als das Ewige und Sichselbstgleiche berausbob - ein ihnen so verwandtes System musste sich den Stoikern za sehr empfehlen, als dass sie nicht an dasselbe anzuknüpfen versucht hätten, und wenn uns vielleicht der bylozoistische Materialismus dieser Lehre zurückschrecken würde. so haben wir doch schon früher geschen, dass gerade hierin für die Stoiker ein weiterer Anziehungspunkt liegen musste. Es giebt daher ausser der Dreizahl der Elemente kaum irgend einen Zug der Heraklitisches Physik, welchen sich die Storker nicht angeeignet hätten: das Feuer oder der Aether als Urstoff, die Einheit dieses Stoffs mit der allgemeinen Vernunft, dem Weltgesetz, dem Verhängniss, oder der Gottheit, der Fluss aller Dinge, die stufenweise Umwandlung des Urstoffs in die Elemente

mentare zu Heraklit erwähnt (D100. VII, 174. 178. IX, 5. 15); auch von Chrysipp wird gesagt (PHEDS. fragm. col. IV.), dass er die alten Mythen auf Heraklitische Lebre surfickgeführt habe. 1) M. vgl. Cic. N. D. II, 7, 20 f. SEXT. Math. IX, 104.

Digitized by Google

196

## Rückblick. Die Stoiker und Heraklit.

und der Elemente in den Urstoff, der regelmässige Wechsel von Weltbildung und Weltverbrennung, die Einheit und Ewigkeit des Weltganzen, die Beschreibung der Seele als feurigen Hauchs, die Identität des Gemüths mit dem Dämon, die unbedingte Herrschaft des allgemeinen Gesetzes über den Einzelnen, diess und manche andere zunächst aus Heraklit entnommene Bestimmungen des stojschen Systems 1) beweisen zur Genüge, wie viel dieses seinem Vorgänger zu verdanken hat. Doch dürfen wir nicht übersehen, dass weder seine 'dialektische Form bei Heraklit eine Analogie hat, noch sein ethischer Kern auf die wenigen und unentwickelten Andeutungen dieses Philosophen zurückzuführen ist, während andererseits die Physik für die Stoiker, bei aller ihrer Wichtigkeit, doch in letzter Beziehung blosse Hülfswissenschaft der Ethik ist, und die Anlehnung an Heraklit an und für sich schon ihre untergeordnete Bedeutung und den Mangel eines selbständigen Interesse's für dieses Gebiet beweist. Aber auch das ist unverkennbar, dass die Stoiker selbst in der Physik nur theilweise Heraklit folgen, und dass sogar wirklich Heraklitische Sätze im Zusammenhang ihrer Lehre nicht selten eine veränderte Bedeutung erhalten. Um untergeordnete Differenzen zu übergehen, so ist die stoische Naturlehre nicht blos in formeller Beziehung viel ausgebildeter und hinsichtlich ihres Umfangs viel reichhaltiger als die Heraklitische, welche namentlich der Anthropologie erst geringe Aufmerksamkeit zuwandte, sondern auch die ganze Weltansicht des späteren Systems ist mit dem des frühern gar nicht so unmittelbar identisch, als man wohl glauben möchte. Während Heraklit bei dem Fluss aller Dinge als einem Letzten stehen bleibt, und alles

197

<sup>1)</sup> Ausser meteorologischen und sonstigen naturwissenschaftlichen Einzelheiten gehört hleher auch Hersklits Polemik gegen die Bilderverehrung, worüber BRANDIS gr.-röm. Phil. 1, 183.

beharrliche Sein schlechthin läugnet, so legen die Stoiker nicht blos dem Weltganzen den Urstoff zu Grunde, der swar in immer none Formen übergehe, zugleich aber in diesem Wechsel der Formen als das alfgemeine Sobstrat beharre, sondern sie behandeln auch die Einzelsufstanzen als etwas körperlich Beharrendes 1); von dem Stoff unterscheiden sie dann aber das wirkende Princip, die Vernunft oder die Gottheit, zwar nicht dem Wesen, aber doch dem Begriff, nach, und sie lassen eben diesen Unterschied, als die Zweiheit von Substrat und Eigenschaft, auch in die einzelnen Dinge sich fortsetzen. Dadurch ist es ihnen nun möglich gemacht, die Vernunft in der Welt, im Unterschied von der blossen blindwirkenden Naturkraft, weit bestimmter, als Heraklit, bervorzuheben; während sich daher dieser, so viel wir wissen, auf die physikalische Naturbetrachtung, die Beschreibung der elementarischen und meteorologischen Processe, heschränkt hat, so trägt die stoische Physik einen wesentlich teleologischen Charakter, und findet in der Beziehung der ganzen Welteinrichtung auf den Menschen ihr Ziel. Aus diesem Grunde hat auch die beiden gemeinsame Idee der allwaltenden Vernunft oder des allgemeinen Gesetzes. nicht ganz den gleichen Inhalt: Heraklit erkennt diese Vernunft zunächst und hauptsächlich in der gleichmässigen Aufeinanderfolge der Naturerscheinungen, in der Regelmässigkeit des Verlaufs, durch welchen jeder einzelnen Erscheinung ihre Stelle im Gauzen, ihr Umfang und ihre Dauer bestimmt ist, überbaupt in der Unveränderlichkeit des Naturzusammenhangs; die Stoiker schliessen bei ihren Beweisen für das Dasein der Gottheit und das Walten der Vorsehung diese Seite zwar nicht aus, aber

., 1) Als Beispiel, dieser Differenz mag die Heraklitische Lehre vom

täglichen Erköschen der Sonne dienen, von der Jedermann zugeben wird, dass sie im stoischen System nicht möglich war.

den Bauptnachdrack legen sie auf eben jene Teleologie, auf die Zweckmässigkeit der Welteinrichtung. Die weltregierende Vernunft erscheint daher bei jenem mehr als Naturkraft, bei dieses als zwecksetzende Intelligenz; für Herakilt ist die Natur das Höchste, der Gegenstand eines selbständigen und absoluten Interesse's, und darum auch das absolute Wesen nichts Anderes, als die woltbildende Kraft; die Stoiker betrachten die Natur vom Standpunkt des Menschen aus, als Mittel für das Wohl und die Thätigkeit des Menschen, ihre Gottheit wirkt daher auch in der Natur nicht als blosse Naturkräft, sondorn wesentlich als das die Natur zum Wohnplatz und Werkzeug des Menchen zubereitende Princip: der höchste Begriff des Heraklitischen Systems ist der der Natur oder des Verhängnisses; das stoische hat diesen zwar ebenfalls aufgenommen, aber es hat ihn zugleich zu der höheren Idee der Vorsehung fortgebildet.

Wir werden nicht felilgehen, wenn wir diese Umbildung der Heraklitischen Physik bei den Stoikern neben dem Einfluss der Sokratisch-Platonischen Teleologie vor Allem aus der Aristotelischen Philosophie kerleiten. Ihr gehört die Vorstellung von der eigenschaftslosen Materie nebst der Unterscheidung des stofflichen und des formenden Princips urspränglich an, sie hat die teleologische Betrachtungsweise umfassender als irgend ein anderes System, auf die Naturwissenschaft angewendet, und wenn allerdings die ihr fremde änsserliche Fassung dieser Téleologie eher an die populärtheologischen Reden des Sokrates oder auch an Plato erinnert, so ist dagegen der stoische Begriff der zweckmässig bildenden Naturkraft, wie ihn samentlich die Vorstellung von dem künstlerischen Feuer und den λόγοι σπερματικοί enthält, wesentlich Aristotelisch. Ja auch solche Bestimmungen, die in theilweisem Gegensatz gegen Aristoteles aufgestellt sind, knüpfen doch wieder an ihn an: so wird der Aether als be-

sonderer, von den vier Elementen verschiedener Körper geläugnet, aber der Sache nach unter dem Namen des künstlerischen Feners wieder eingeführt; so wird der peripatotischen Lehre von der Entstehung der vornümftigen Seele durch den stoischen Traducianismus widersprochen, wher anch dieser lehnt sich an den Aristotelischen Satz 1) ang dass der Keim der thierischen Seele in der vom Samen umschlossenen warmen Luft (πreuµa, wie bei den Stolkern) liege, welche Aristoteles ganz ebenso vom Feuer unterscheidet, wie Zeno und Kleanthes, nach dem früher Angeführten, die beiden Arten des Feuers unterschieden haben. Selbst die entschiedenste Abweichung von der Aristotelischen Lehre, die Verwandlung der menschlichen Seele und des göttlichen Geistes in einen Körper, kannte sich an Aristotelisches anschliessen, wie ihr ja aus diesem Grund auch die peripatetische Schule auf halben Wege entgegenkommt<sup>2</sup>): wenn Aristoteles den Aether als den göttlichsten Körper, die aus ihm gebildeten Gestirne als göttliche und selige Wesen beschrieb 3), wenn er die wirkenden and bewegenden Kräfte von den himmlischen Sphären zu der irdischen herabsteigen liess 4), wenn er auch den Seelenkeijn, nach dem eben Bemerkten, in einem ätherischen Stoff suchte, so mochten Andere hieran um so eher materialistische Vorstellungen anknüpfen, je schwerer es ist, sich den ansserweltlichen Verstand des Aristoteles zu denken, der sich, selbst unkörperlich, mit der Körperwelt berühren und sie umschliessen soll, und in der menschlichen Seele die persönliche Lebenseinheit mit dem transcendenten Ursprung der Vornunft zu vereinigen. Noch unmittelbarer hatte die Aristotelische Theorie über die Entstehung der Vorstellun-

Digitized by Google

- 2) S. unsern 2. Thl. S. 570 ff.
  - 3) A. a. O. S. 464. 469 ff.
  - 4) A. a. O. S. 467.

<sup>1)</sup> De gen. an. II, 3. 736, b, 29 ff.

gen und Begriffe ') der stoischen vorgearbeitet; die Stoiker thaten hier kaum etwas Anderes, als dass sie, ihrem Standpunkt gemäss, wegliessen, was ihr Vorgänger iber die ursprücgliche Immanenz der Wahrheit in der Vernunft gesagt hatte. Wie eng sich die formale Logik der Stoiker an Aristoteles anschliesst, ist schon früher bemerkt worden; sie haben hier nur auf aristotelischer Grundlage fortgebaut, und selbst ihre Zuthaten betreffes mehr die Grammatik, als die Logik im engern Sinn. Am Geringsten erscheint der materielle Einfluss der peripatetischen Lehre auf die stoische in der Ethik, in welcher die: Schroffheit des stoischen Tugendbegriffs, die undedingte Ausschliessung alles Acusseren aus dem Kreise der sittlichen Güter, die dualistische Trennung der Weisen und der Thaten, die Polemik gegen das blen theoretische Lehen mit der Behutsamkeit und Allseitigkeit der aristotelischen Sittenlehre, mit ihrer sorgsamen Beachtang der allgemeinen Meinung und der praktischen Ausführbarkeit, mit ihrer Anerkennung des Sittlichen in aklen: Formen auf der einen, mit ihrer Anpreisung der pein theoretisches Thätigkeit auf der andern Seite auffahlend kontrastirt; hier ist es daher wohl hauptsächlich die formelle Bohaudlung der ethischen Stoffe, und inamentlich die psychologische Analyse der einzelnen sittlichen Thätigkeiten, für welche die Stoiker von Aristoteles geletet haben. Dagegen werden wir gerade in diesem Gebiete die Spuren des Unterrichts, welchen Zeno bei Xénokrates und Polomo genossen haben soll2), vorzugsweise zu suchen; haben: Der spekulative Theil der platonischen Lehre konnte für die Stoiker schon wegen ihrer entgegengesetzten Ansicht über die Bedeutung der allgemeinen Begriffe weder in seiner ursprünglichen Gestalt,

- 1) A. a. O. S. 487 ff.
- 2) Diog. VII, 2, 25.

noch in der pythagoraisirenden Fassung der ältern Akademle grossen Reiz haben, dagegen musste sie am Platonismus die sokratische Begründung der Tugend durch das Wissen, die verhältnissmässige Geringschätzung der äusseren Güter, die Flucht aus der Sinnlichkeit, der Schwung und die Reinheit des sittlichen Idealismus, an der ältern Akademie noch besonders die Forderung des naturgemässen Lebens, die Lehre von der Selbstgenügsamkeit der Tugend, und die zunehmende Beschränkung der Philosophie auf die praktischen Fragen ansprechen<sup>4</sup>). Findet auch jene durchgängige Uebereinstimmung der stoischen und der akademischen Moral, welche spätere Eklektiker behaupteten<sup>2</sup>), allerdings nicht statt, so scheint doch die Stoa von dieser Seite her Anregangen erhalten und Elemente in sich aufgenommen zu haben, welche sie in ihrem entschledeneren Geiste weiter verfolgte. So gehört namentlich der Grundsatz des naturgemässen Lebens ursprünglich der Akademie an, wenn ihn auch die Stoiker eigenthümlich und theilweise abweichend auffassten. Neben den eigentlich ethischen Lehren mag auch die altakademische Anschliessung an die positive Religion auf die Orthodoxie der Stoiker Einfluss gehabt haben; der entschiedenste Vertreter der letztern, Kleanthes, ist in seinem ganzen philosophischen Charakter ein Gegenbild des Xenokrates. Die neuere Akademie in ihrem Ursprung jünger als der Stoicismus, hat zwar durch Chrysipp nicht unbedeutond auf diesen eingewirkt, doch zunächst nur indirekt, indem sie die Stoiker durch ihren dialektischen Widerspruch nöfkigte, auch ihrerseits die dialektische Begründung, und ebendamit auch die syste matischere Ausführung Ihrer Lehren zu versuchen. Achn-A Company of the :.

1) M. s. hierüber unsern 2. Th. S. 345 f.

Digitized by Google

<sup>2)</sup> So namentlich Antiochus und auch Cicero in manchen Stellen, s. u.

Rückblick. Der Stoiciem. u. die Zeitwerhältnisse.

licher Art ist in der Rahik der Einfluss, des Epikureisnung, welcher durch seinen Gegensatz ohne Zwelfel wesentlich dazu heitrug, der stoischen Sittenlehre ibre genze Sabreffheit zu erhalten, wogegen wir nicht bestimmen können, ob er is derselben Weise auch ischon; auf ihre Entstehung eingewirkt hat.

Mit Bülfe dieser Bemerkungen werden wir ans den Stoicismus geschichtlich vollständig erklären können. Einer sittlich verweichlichten und politisch gedrückten Zeit angehörig, fasste Zeno den Gedanken, sich sellist und alle, die ihm zu folgen vermöchten, von der Entertung und dem Druck dieser Zeit durch eine Philosophie zu befreien, welche dem Menschen durch Reinheit und Stärke des sittlichen Willens Unabhängigkeit von allen Acusseren und absolute innere Befriedigung verschaffen. sollte. Dass sein Streben diese praktische Richtung nahm, dass er sich nicht das Wissen als solches, sondernwesentlich nur die sittliche Wirkung des Wissens zum Ziel setzte, diess mag man zunächst aus dem persönlichen Charakter des Philosophen, weiterhin aus den allgemein nen Verhältnissen einer Zeit erklären, welche gorado auf edleren und ernsteren Naturen zu schwen lasten musste, um sie nicht statt der interesselosen Betrachtung zu Kampf und Widerstand herauszufordern', während doch das. Verhältniss der macedonischen, dann der sömig schen Gewaltherrschaft zu unwiderstehlich wirktedem äusseren Kampf eine Aussicht offen zu lassen. Nut darf man nicht übersehen, dass auch die "Philosophie selbst, nach dem früher (§. 31) Bemerkten, auf einem Punkt angelangt war, auf dem sie für die theoretischen Aufgaben keine befriedigende Lösung mehr zu finden wusste, und sich desshalb naturgemäss der praktischen Seite zuwandte. In diesem Tugendstreben musste sich nun Zeno zunächst von derjenigen Philosophie angezogen finden, welche eine verwandte Richtung mit der

# Die stoische Philosophie.

grössten Entschiedenheit ausgebildet hatte, von der cynischen und der für ihn ohne Zweifel mit dem Cynismus identischen<sup>4</sup>) ursprünglich Sokratischen; zugleich aber am einen positiveren inhalt und eine wissenschaftlichere Begründung der Tugend bemüht, suchte er sich auch aus allen übrigen Systemen anzueignen, was mit der ursprüng-Nehen Anlage seines Denkens übereinstimmte, und mittelst. dieser allseitigen Benützung der bisherigen Leistungen, den Blick fortwährend auf das praktische Endziel der Philosophie gerichtet, ein neues amfassenderes Ganzes zu gestalten, dessen Ansbau in der Folge Chrysippus vollendet hat. In formeller Beziehung hatte dieses System der peripatetischen Philosophie weit am Meisten zu verdasken; seinem materiellen Inhalt nach lehnte es sich, aus den früher erörterten Gründen, nächst dem Cynismus am Unmittelbarsten an Heraklit an; aber so wenig die stoische Moral mit der cynischen, ebensowenig ist die stoische Physik mit der Heraklitischen schlechthin identisch, und wenn die Abweichung von beiden zunächst alterdings durch das stoische Princip selbst bestimmt ist, so ist doch weiterhin auf die Physik und Metaphysik de peripatetische, auf die Ethik die akademische Lehre von unverkennbarem Einfluss. Der Stoicismus erscheint so weder blos als eine Fortsetzung des Cynismus, noch als eine einzeln stehende Neuerung, sondern er hat obenso, wie jede epochemachende Gestalt des Denkens, das Frühere in sich verarbeitet, um ein Neues zu begründen, und wie viel Schönes und Inhaltreiches er auch Mehei zur Seite liegen liess, so hat er doch alles das in sich aufgenommen, wovon sich für ihn und für die <u>.</u>...

1) Hierauf weist ausser der allgemeinen Voranssetzung der stoischen Schule auch die Erzählung h. Dtog. VII, 5, dass Zeao suerst durch die Xenophontischen Denkwürdigkeiten für die Philosophie gewonnen, und auf die Frage nach einem Vertreter dieser Denkweise an Krates gewiesen worden sei.

#### Die epikureische Philosophie.:

neue Wendung Gebrauch machen liess, die nun eben in der Entwicklung des griechischen Denkens an der Reihe war. Auch das freilich lag in der Zeit, dass sich die Vielseitigkeit eines Plato' und Aristoteles nicht mehr erreichen liess: sowohl die Moral; als die Metaphysik der Stoiker betrachtet die Welt und den Menschen einseitig nur als Erscheinung des allgemeinen Gesetzes, sie opfert das Einzelwesen dem Ganzen, und diese Härte tritt um so schroffer heraus, je weniger das System von seinem einseitig praktischen Standpunkt aus das Weltganze selbat reiner geistig zu fassen, und durch eine eindringende Erkenntniss der Weltgesetze mit der geforderten Unterwerfung unter dieselben zu versöhnen weigs. Der letztere Mangel war nun in dem ganzen Zustand der damaligen Wissenschaft zu tief begründet, als dass von anderer Seite her Abhülfe dafür za hoffen war; dagegen fand die abstrakte Allgemeinheit der stoischen Sittenlehre ihr natürliches Gegengewicht in dem gleichzeitigen Auftreten des Epikureismus, der ausere Aufmerksamkeit sofort in Anspruch nimmt.

B. Die epikureische Philosophie<sup>1</sup>).

## §. 37.

Die Ansicht Epikurs über Begriff und Theile der Philosophie. Die Kanonik.

Wenn wir schon bei den Stoikern eine entschiedene · Unterordnung des theoretischen Interesses unter das

<sup>1)</sup> Epikur, 342 v. Chr. wahrscheinlich in Samos geboren, begründet in Athen etwa seit d. J. 307 eine Schule, die sich in weiter Verbreitung, aber mit geringer wissenschaftlicher Entwicklungsfähigkeit, bis in's dritte christliche Jahrhundert erhält. Ihre bedeutendsten Mitglieder sind die drei Schüler Epikurs Metrodor aus Athen, Polyänus und Hermachus, von denen ihm der Letate im Lehramt gefolgt ist; aus der späteren Zeit Cicero's Lehrer Zeno und Phädrus, gleichzeitig Philodemus und

praktische bemerken konnten, so wird das letztere von den Bpikureern noch viel ausschliesslicher vorangestellt, und die Abweichung ihres Standpunkts von dem stoischen zeigt sich zunächst nur darin, dass sie diese ihre gemeinsame Richtung mit ungleich grösserer Einseitigkeit bis znr völkgen Geringschätzung gegen alle rein theoretisehen Bestrebungen verfolgt haben. Der Zweck der Philosophie ist nach Spikur die Herbeiführung der Glückseligkeit, und sie selbst ist nichts Anderes, als die Thätigkeit, welche diesen Zweck mittelst der Rede und des Denkens erstrebt'). Nur an dieser Zweckbestimmung ist daber der Werth und die Zulässigkeit der verschiedenen wissenschaftlichen Untersachungen zu messen: die Dialektik wurde von Epikur und seiner Schule als werthlos für's Leben beseitigt, wenn sie auch die Kanonik als Einleitung zur Physik übrig fiessen?); aus demselben Grunde verachteten sie die Mathematik ), oder gestanden the wenigstens nur untergeordneten Worth zu'); auch von gelehrter Geschichtsforschung und Philologie wollten sie nichts wissen<sup>5</sup>), und ähnlich scheint dem Epikur zwar

T. Lucretius Garus (95-52 v. Chr.), der in seinem Lehrgedicht de natura rerum wahrscheinlich Epikurs Bücher περι φύοεως verarbeitet hat. Derselben Zeit gehört der berühmte Arzt Asklepiades an, dessen Sensualismus und Atomistik (SEXT. Pyrrh. III, 52 f. Math. VII, 201 f. 380. VIII, 8. IX, 363. X, 318) trotz einiger kleinen Eigenthümlichkeiten einen Zusammenhang, mit der epikureischen Schule vermuthen lässt. M. s.

- über ihn FABRIC. zu den Stellen des Sextus.
- SEXT. Math. X1, 169: Επίπουρος έλεγε την φιλοφοφίαν ένέργειαν είναι λόγοις και διαλογισμοϊς τον εύδαίμονα βίου περιποιδσαν. Vgl. D106. X, 122.
  - 2) DIOG. X, 31. CIC. Acad. II, 30, 97. Fin. I, 7. 22. 19, 63. SES. ep. 89, S. 354 Bip., weniger bestimmt SEXT. Math. VII, 14. 22.
  - 3) Crc. Acad. II, 33, 106. PLUT. n. p. suav. vivi sec. Epic. c. 12, 1. SEXT. Math. I, 1. Drog. X, 93.
  - 4) SEXT. Math 1, 49.
- 5) PLUT. a. a. O. 11, 1. 12, 2. 13, 1. Dagegen wurde der praktische Nutzen der Grammatik nach Saxr. Math. I, 49 von Epikur anerkannt.



907·

der unmittelbare Genuss der Musik ganz wänschenswerth. ihre Theorie dagegen erklärt er gleichfalls für unnüts 1). Ungleich grösser ist allerdings die Bedeutung, welche auch das opikareische System der Naturlehre zuerkennt. Aber auch sie soll diese Bedeutung nicht an und für aich. haben, sondern nur wegen ihres praktischen Nutzens. Die Erkenntniss der natürlichen Ursachen ist, das einzigei Mittal, um die Seele theils von den Schrecken des Aberglaubeus, theils von überflüssigen und störenden Regierden zu befreien; diess ist aber auch ihr alleiniger Zweck :. wonn uns der Gedanke en die Götter und an den Tod nicht belästigte, sagt Epikur, so bedürften wir keines Naturforachung<sup>2</sup>). So wird die einseitig praktische Fassung der Philosophie, welche schon im Steicismus hervorgetraten war, von des Epikureern auf die Spitze getriehen.

Dem antspricht es nun vollkommen, wenn sie in der weiteren Ausführung ihres Systems die Logik nur sohr dürftig und unvollatändig behandelten, und auch bei der ausführlicheren Bearbeitung der Physik eicht von dem, rein wissenschaftlichen Interesse der Naturforsnhung, sondern nur von dem praktischen der Aufklärung ansgiengen. Die herkömmliche Eintheilung der genammten. Philosophie in diese drei Zweige nahmen auch sie an<sup>3</sup>); aber indem sie den ersten derselben auf die Untersuchung

2) EPIR. b. Dios. X, 82. 85 : µŋ allo ve velos en voe meet peremowv yvwosws ... voulgerv dei eivar ที่หอp ส่งสองสู้อ่อง แล่ กไระง Bésavor nattaneo xai ent rur loinur. Ders. ebd. 113 f.: ei μηθέν ήμας αι περί των μετεώρων υποψίαι ήνωχλουν και αι περί Davárov . . . éx às προsedsóusta prosologias, nur weil man

ohne Naturkenntniss nicht frei von Furcht sein kann, ist diese 2 nothwendig. Dasselbe bei Paur. n. p. suav. vivi 8, 17. Vgl. Occ. Fin. I, 19, 63. IV, 5, 11. Lunned. de nat. rev. 1, 63 ff. III, 14 ff. VI, 25 fl. u. ö. queb Orc. Fin. I, 6, 17: in physicis subus maxime gloriatur primum totus est alienus. ·.. . . . . .

5) Dros. X. 29.

<sup>1)</sup> Bei PLUT. a. a. O. 13, 1. Doch vgl. DIOS. X, 121.

## 208. Die epikureische Philosophie.

über die Kennzeichen der Wahrheit beschränkten, und desshalb auch nicht Logik oder Dialektik, sondern Kanonik genannt wissen wollten, so schrumpfte er ihnen za einer blosen Binleitung in die übrigen zwei Theile zusammen'), welche sie mit der Physik zu verbinden pflegten ?); diese selbst aber zogen sie, dem eben Angeführten sufolge, 'so gauz in 'den Dienst der Ethik, dass man wohl versucht sein könnte, die letztere mit einigen Neuera's) in der Darstellung des Systems den zwei andern Theilen voranzustellen. Indessen folgte die Schule selbst nicht ohne Grand der gewöhnlichen Anordnung<sup>4</sup>); denn wenn auch die ganze Richtung der epikureischen Physik und Kanonik, wie die der stoischen, nur aus ihrer Ethik vollständig zu erklären ist, so setzt doch diese in ihrer Schulform jene beiden vorans, und so werden auch wir besser thun, sie vorläufig voranzustelleu, und die Nachweisung ihrer Abhängigkeit von der Ethik einem späteren Orte vorzubehalten.

Beginnen wir mit der Kanonik, so sollte sich diese, wie bemerkt, auf die Untersuchung über das Kriterium, oder die Erkenntnisstheorie, beschränken, denn die ganze formale Logik, die Lehre von der Begriffsbildung und den Schlüssen wurde von Epikur übergangen<sup>5</sup>): Auch die

- 2) DIOG. a. a. O.: ειώθασι μέντοι τὸ κανονικὸν ὁμῶ τῷ qυικῷ συντάττειν. Daher SEXT. Math. VII, 14: Manche rechnen den Epikur zu denen, welche aur zwei Theile der Philosophie sählen, die Physik und die Etbik, und bestimmter SER. a. a. O.: Epicurei duas partes philosophiae putaverunt esse, naturalem atque moralem: rationalem removerunt, deinde... ipsiquoque locum, quem de judicio et regula appellant, alio nomine rationalem induserunt: ved eum accessionem esse naturalis partis existiment.
- . 3) RITTER III, 463. SCHLEURBMACHEN Gesch. d. Phil. S. 423.
- 4). Drog. X, 29. SEXT. Math. VII, 22.
  - 5) Cia, Fin. 1, 7, 22: jam in altera philosophila parte . . . quae loyun dicitur, iste vester plane, ut mili quidem indetur, inermis ac nudus est. tollit definitiones: nihil de dividendo ac partiendo dote:

<sup>1)</sup> D106. X, 30: το μέν δι κανονικόν εφόδους επί την πραγματείαν έχει.

### Die Kanonik. Die Sinneswahrnehmung.

201

Erkenstnisstkeorie musste aber bei Epikur sehr einfach ausfallen. Wenn selbst die Stoiker ihrem auf abstrakte Allgemeinheit des wissenschaftlichen und sittlichen Bewasstseins angelegten System einen sensualistischen Unterhau gaben, so musste sich Epikur für die theoretische Begründung einer Lebensansicht, welche Alles auf die Empfindung der Lust und der Unlust bezog, noch viel unbedingter auf die sinnliche Wahrnehmung stützen. Wie uns nur die simuliche Empfindung belehren kann, was angenehm und unangenehm, begehrens- oder verabscheuungswerth ist, so muss auch unser Urtheil über Wahrheit und Falschheit ausschliesslich auf ihr beruben: das Kriterium ist in theoretischer Beziehung die Wahrnehmung, in praktischer das Gefähl der Lust und der Unlust'). Wollen wir den Sinnen nicht glauben, so werden wir, nach der Meinung unsers Philosophen, der Vernunfterkenntniss noch weit weniger vertrauen können, denn diese ist ganz und gar aus der sinnlichen abzuleiten; es bliebe- uns mithin überhaupt kein Merkmal der. Wahrheit und keine Möglichkeit einer festen Ueberzengung, wir würden dem unbeschränkten Zweifel anheimfallen. Ist aber dieser Zweifel schon an sich selbst der Widerspruch, dass er zu wissen behauptet, man könne: nichts wissen, so widerspricht er ebensoschr auch der; menschlichen Natur, denn er würde nicht blos alles Wissen, sondern auch jede Möglichkeit des Handelns, alle Bedingungen des menschlichen Lebens aufheben?). Dem

non quo modo efficiatur concludaturque ratio (Schluss) tradit : non: qua vi captiosa solvantur, ambigua distinguantur, ostendit.

1) CIC. Fin. I, 7, 22 f. SEXT. Math. VII, 203. LUCE. IV, 280 ff. Wenn Epikur nach DIOG. X, 31 und CIC. Acad. II, 46, 142 statt der obigen zwei auch wieder drei Kriterien zählte, die aloonous, die  $\pi e \delta \lambda \eta \psi s$  und die  $\pi a \delta \eta$ , so ist diess nur ungenauer ausgedrückt, denn die  $\pi e \delta \lambda \eta \psi s$  ist, wie wir gleich sehen werden, selbst erst aus der Wahrnehmung abgeleitet.

2) ÉFIRUR b. DIOG. X, 146; ausführlicher Cic. Fin. I, 19, 64 und wesentlich gleichbedeutend mit diesem Luca. IV, 471-515. Man

Die Philosophie der Griechen, III. Theil.

zn entgehen, müssen wir zugeben, dass die Wahrnehmung als solehe immer und unter allen Umständen wahr ist; und auch die Sinnestänschungen dürfen uns in dieser Ueberzeugung, wie Epikur glaubt, nicht irre machen, denn auch bei diesen liegt der Fehler nicht in der Wahrnehmung als solcher, sondern nur in unserem Urtheik was unsere Sinne aussagen, ist nur, dass wir so oder so von einem Gegenstand afficirt sind, dass dieses oder jenes Bild unsere Seele berührt hat, und diess ist immer richtig; nur folgt daraus durchaus nicht, dass auch der Gegenstand selbst genau so beschaffen ist, wie er sich uns daratelit, und dass Andere genau, den gleichen Eindruck von demselben erhalten müssen, wie wir, denn es können von einem und demselben Dinge-verschiedene Bilder ausgehen, und diese Bilder selbst können sich auf dem Wege zu unserem Auge und Ohr verändern, es können anch blosse Bilder, denen kein fester Körper entspricht, unsere Sinne treffen; wenn wir nun das Bild mit der Sache, den subjektiven Eindruck mit dem Objekt selbst verweekseln, so sind wir allerdings im Irrthum, aber diese Täuschung kann nicht unseren Sinnen, sondern ner underer Meilung zur Last gelogt werden 1). Wie könnte anch, fragt: Epikur<sup>2</sup>), das Zenguiss der Sinne widerlegt werden? Durch die Vernunft? diese ist selbst von den Sinuén abhängig, und kann nicht gegen die zeugen, von deren Glaubwürdigkeit ihre eigene bedingt ist. Oder durch einander? Aber die verschiedenartigen Wahrnehmungen beziehen sich nicht auf Dasselbe, die gleicharti-

2) Drog. X, 31 f. Luca. IV, 480 ff.

210

übersehe nicht, dass auch hier, wie bei den Stoikern, der sensualistische Dogmatismus wesentlich durch ein praktisches Postulat, die Nothwendigkeit einer festen Ueberzeugung für's menschliche Leben, begründet wird.

EPIRUB D. DIOG. X, 50 ff. 147. SEXT. Math. VII, 203 – 216. VIII,
 9. 63. 185. PLUT. adv. Col. c. 4 – 6. pl. phil. IV, 9, 2. LUCE. IV,
 464 ff. CIC. Acad. II, 25, 79 f. c. 32, 101. Fin. I, 7, 22. N. D. I,
 25, 70. Genaueres über die sinnliche Wahrnehmung tiefer unfen.

gen haben gleiche Geltung. Es bleibt daher nar übrig; dass wir jeder Stanesempfindung Glauben scheuken; sie ist das unmittelbar Gewisse, und wird desshalb von Epikur mit dem Namen der Augenscheinlichkeit (*ivacopsca*) bezeichnet<sup>1</sup>); ja ihre Wahrheit steht ihm so fest, dass er behauptet, selbst die Einbildungen der Wahnsinnigen und die Traumerscheinangen seien wahr, denn sie seien von etwas Wirklichem veranlasst<sup>2</sup>); erst darch das Hinansgehen über die Wahrnehmung soll ein Irrthum möglich werden.

An sich selbst ist aber freilich dieses Hinausgehen nothwendig. Durch die Wiederholungen der gleichen Anschmung entstelit der Begriff ( $\pi \rho \delta \lambda \eta \psi \iota \varsigma$ ), welcher demnach nichts Anderes ist, als das im Gedächtniss festgehaltene allgemeine Bild des Wahrgenommenen<sup>3</sup>). Auf diesen gedächtnissmässigen Vorstellungen beruht alles Reden und Denken, denn sie allein sind das, was wir ursprünglich mit den Namen der Dinge bezeichnen; die Sprache ist nur ein Mittel, um die Erinnerung au bestimmte Anschauungen hervorzurufen<sup>4</sup>). Aus diesem Grunde

1) SXXT. Math. VII, 205. 216. Auch Diog. X, 52 ist wohl nicht *èveqyelas*; sondern *èvaqyelas* zu lesen. Ausser dieser eigenthümlichen Bezeichnung setzt Epikur für die Wahrnehmung hald näodyois bald gavraoia (SXXTUS a a. O); den sinnlichen Eindruck

bezeichnet er durch φανταςική επιβολή Drog. X, 50 ff.

- 2) D10G. X, 32.
- 3) DIOG. X, 33: την δε πρόληψιν λέγονοιν οτονεί κατάληψιν η θόξαν όσθην η έννοιαν ή καθόλικην νόησιν έναποπεεμίνην, τουτίςι μνήμην το πολλάκις έξωθεν φανέντος. Nach dieser Stelle ist auch die Darstellong Cickno's N. D. I, 16, 43 f. zu berichtigen, der die πρύληψις wie einen angeborenen Begriff beschreibt.

4) SEXT. Math. I, 57 (XI, 21): Στε ζητεϊν ύτε απορεϊν έξε κατα του σοφούν Επικοιφου άνευ προλήψεως. D10G. a. a. O.: άκαι γάρ τω φηθήναι άνθρωπος εύθύς κατα πρύληψιν και ό τύπος αύτοῦ

' Φοστταί προηγοιμένων τών ατοθήσεων... παι έκ αν έζητήσαμεν το ζητάμενος, εί μη πρότερον έγνωκειμεν αύτό ... εδ' αν όνο-

μάδαιμόν το πή πρότεροο αυτό πατά πρόληψην τον τύπον μα-Οόντες. Baher in Epikurs Brief an Herodot b. Dros. X, 57 die Ermahnung: πρώτου μέν δο τα ύποτεταγμένα κοις φθόγγοις δεί

> 14 \* Digitized by Google

**S**ÌŤ

sind auch alle unsere Begriffe an und für sich wahr und keines Beweises bedürftig, denn sie sind für sich genommen ebenso, wie die Anschauungen, Abspieglungen der Dinge in der Seele, die subjektive Thätigkeit, welche die gegenständlichen Eindrücke veräudert, ist noch nicht eingetreten ').

Ebendesswegen können aber auch die Begriffe nicht genügen. Wir müssen von den Erscheinungen zu ihren verborgenen Gründen, von dem Bekannten zn dem Unbekanaten fortgehen<sup>2</sup>). Nur legt Epikur den logischen Denkformen viel zu geringen VVerth bei, um die Methode dieses Fortgangs genauer zu untersuchen; er hält nichts auf die Definitionen, welche die Anschauung doch nicht ersetzen können, er findet die Eintheilungen und die kunstmässigen Schlüsse entbehrlich<sup>3</sup>). Die Gedanken ergeben sich seiner Meinung nach von selbst aus den Wahrnehmungen, und wenn auch die Reflexion dabei nicht unthätig ist, so bedarf sie doch keiner wissenschaftlichen Leitung, es genügt, sich an die herkömmlichen Bezeichnungen der Gegenstände, als das den natürlichen Begriffen Entsprechende zu halten<sup>4</sup>). Damit stimmt es

eiληφέναι ὅπωε ἀν τὰ δοξαζόμενα η̈ ζητούμετα η̈ ἀπορέμενα έχωμεν sis ο̈ ἀνάγοντες ἐπικρίνειν u s. w. Jede Vorstellung soll auf unbestimmte Anschauungen zurückgeführt werden, denn abgeschen von der Anschauung kommt unsern Vorstellungen keine Realität zu, oder wie diess b. Sĸxτos Pyrrb. II, 107. Math. VIII, 13 258 ausgedrückt ist, die Epikureer läugneten, dass es ein λεκτόν gebe, dass zwischen der Sache und dem Wort der Begriff als Drittes in der Mitte stehe. Vgl. auch Sĸxτos VII, 267.

- Dios. X, 33: πāν ἐν πράγμα ἀνόματι τῷ πρώτως ἐπιτεταγμένῷ ἐναργές ἐςι,.. ἐναργεῖς ἐν εἰοιν αἰ προλήψειο, §. 38: ἀνάγπη γὰρ τὸ πρώτον ἐντόημα καθ ἕκαςον φθόγγον βλίπεσθαι καλ μηθέν ἀποδείξεως προςδεῖοθαι.
- D106. X, 33 (vgl. 38. 104): περὶ τῶν ἀδήλων ἀπὸ τῶν φαινομένων χρή σημειδαθαι.
- 5) Cic. Fin. I, 7, 221; s. o. SEXT. Math. VIII, 537, S. 521. Vgl. die folg. Anm.: Doch gebt STEINEART (Encykl. v. Ersch und Gruber Sect. J, Bd. 35, S. 466) zu weit, wenn er sagt, Epikur habe im Denken alles Gesets und alle Regel verworfen.
- 4) Dide. X, 52: και γάρ και ετίνοιαι πάσαι άπο τών αισφήσεων

## Die Kanonik. Die Meinung.

nun ganz überein, wenn das, was auf diesem Weg erreicht wird, nicht der Gedanke, als ein Höheres, über der Anschauung Stehendes, sein soll, sondern nur die Meinung ( $i\pi \delta \lambda \eta \psi \omega$ ,  $\delta \delta \xi \alpha$ ), welche ohne ein Merkmal der Wahrheit in sich selbst erst durch die Wahrnehmung beglaubigt werden muss. Diejenige Meinung ist für wahr za halten, welche darch das Zeugniss der Sinne unterstützt, oder wenigstens nicht widerlegt wird, diejenige für falsch, bei welcher das Umgekehrte der Fall ist '). Wir setzen voraus, dass auf gewisse gegenwärtige Vorstellungen gewisse andere folgen werden, dass uns z. B. der Tharm, der sich uns in der Entfernung als rund darstellt, auch aus der Nähe rund erscheinen werde; wenn die wirkliche Anschauung dieser Erwartung entspricht, ist unsere Meinung wahr gewesen, andernfalls unwahr<sup>3</sup>).

γεγόνασι, κατά τε περίπτωσιν (wahrscheinlich: Zusammentreffen imebrerer Wahrnehmungen, von der σύνθεσιε, ihrer freien Vorknöpfung, noch zu untorscheiden) και άναλογίαν χαι όμοιότητα και σύνθεσιν, συμβαλλομένου τι και τε λογισμε. S. 31: την διαλεπτικήν δε ώς παρίλκουσαν άποδοκιμάζουσιι. άρκειν γαρ τούς φυσικές χωρείν κατά τές τουν πραγμάτων φθόγγους. Vgl. S. 37 f.

- 1) Dros. X, 53 f.: και το δοξας ον άπο πρατέφου τινός έναργϋς ήρτηται ... την δε δόξαν και ύπόληψιν λέγουσιν. άληθη τέ φασι και ψευδη άν μεν γαρ επιμαρτιρήται η μη άντιμαρτυρήται άληθη είναι· εαν δε μη έπιμαρτιρήται η άντιμαρτυρήται ψευδη τυγχάνειν. SERTUS Math. VII, 211: των δοξών κατά τον Ήκιαιφον αι μεν άληθεϊς είσιν αι δε ψευδεϊς· άληθεϊς μεν αϊ τα επιμαρτυρήμαναι και έκ άντιμαρτιρόμεναι πρός της έναργείας, ψευδείς δε αϊ τε άντιμαρτυρόμεναι και όκ έπιμαρτυρόμεναι πρός της έναργείας. Βιττκα ΙΙΙ, 486 bemerkt, diese Angaben stimmen micht zusammen, nach SERTUS sei nur die Meinung wahr, welche bestätigt und nicht widerlegt wird, nach Dios. die, welche bestätigt o der nicht widerlegt wird. Indessen will auch SERTUS nur das Letztere sagen, wie aus dem zweimaligen το και erhellt: αϊ τε έπιμαρτ. u. s. f, heisst: theils die bestätigten, theils die nicht widerlegten. Das Gleiche sagt Epikur selbst b. Dios. X, 50 54,
- 2) ΕΓΙΚυΝ b. DIOG. X, 50 f. Ebd. §. 33 f. SEXTUS VII, 212. Den Gegenstand unserer zukünftigen Wahrnehmungen nennt Epikur b. DIOG. X, 38 τὸ προςμένον (das Bevorstehende). Diog. selbst §. 34 giebt von diesem Ausdruck eine schiefe Deutung, durch welche sich wohl auch STEINHARD a. a. O. S. 466, Anm. 90 hat täuschen lassen.

Oder wir seizen für gewisse Erscheinungen verhorgene Ursachen voraus, wie z. B. den leeren Raum als Ursache der Bewegung; wenn sich nun alle Erscheinungen dieser Erklärung fügen, werden wir unsere Voraussetzung für richtig zu halten haben, wo nicht, für unrichtig<sup>1</sup>). Im erstern Fall war die VVahrheit der Meinung daren zu erkennen, dass sie von der Erfahrung bestätigt, im andern daran, dass sie von ihr nicht widerlegt wird<sup>2</sup>). Es sind hier die Grundzüge einer rein sensualistischen Erkenntnisstheorie angedeutet; aber um diese Andentangen zur wirklichen Theorie zu entwickeln, dafür ist das Interesse des Philosophen an diesen Fragen zu oberflächlich.

Auch um die Lösung der Schwierigkeiten, von denen seine Ansicht gedrückt wird, scheint sich Epikur uur wenig hemüht zu haben. Wenn alle Wahrnehmungen als solche wahr sind, so folgt unmittelbar der Satz des Protagoras, dass für Jeden das wahr ist, was ihm als wahr erscheint, dass mithin auch widersprechende Vorstellungen über denselben Gegenstand wahr sind. Dem sucht nun Epikur allerdings dadurch zu entgehen, dass er den verschiedenen Vorstellungen verschiedene Objekte glebt: was unsere Sinne unmittelbar herührt, das ist, wie schon bemerkt wurde, nicht der Gegenstand selbst, sondern nur das Bild desselben; solcher Bilder sind es aber unzählig viele, von denen jeder Wahrnehmung ein anderes zu Grunde liegt, und sind sich nun auch die von dem gleichen Gegenstand ausgehenden Bilder in der Regel sehr

1) SEXT. a. a. O. 213 f.

2) Die zwei Kriterien der Wahrheit, das Bestätigt- und das Nichtwiderlegt werden, beziehen sich daher, wie diess SERTUS a. a. O. ausdrücklich sagt, nicht auf denselben Fall: unsere Erwartung in Betreff äusserer Erscheinungen muss, um wahr zu sehn, bestätigt, unsere Vorstellung von den geheimen Ursachen der Erscheinungen darf nicht widerlegt werden; jenes Merkmal bezieht sich auf die Meinungen über das  $\pi \varrhoosuiror$ , dieses auf die über das  $\ddot{\alpha}\partial_{\gamma}\lambda or$  (Drog. X, 38).

Digitized by Google

## Die Banonik Die Bilder und die Dinge.

ähnlich, so ist es dech auch möglich; dass sie aus verschigdenen Ursachen von sinander abweichen. Wons sich daher der gleiche Gegenstand Verschiedenen verschieden darstellt, so haben sie eben in Wahrheit nicht danselbe, sondorn Verschiedenes wahrgenommen, denn es waren vorschiedene Bilder, von denen sie afficiet wurden, und wens unsere Wahrnehmung getäuscht hat, so lag die Schuld nicht ab unseren Sinnen, die uns etwas Uni wirkliches vorgespiegelt, sondern an unserem Urtheik, das sich einen unbegründeten Schluss von dem Bild auf den Gegenstand erlaubt hat. Indessen ist die Schwierigkeit damit, wie man leicht sicht, nur weiter zurückgeschoben. Die Wahrnehmung soll das Bild, von welchem die Sichneswerkzeuge getroffen werden, immer treu wiedergeben, aber die Bilder geben des Gegenstand nicht immer gleichmässig und treu wieder. Wie lassen sich nun die treuen Bilder von den unterscheiden? Hierauf hat das System keine Antwort, denn wenn gesagt wurde, der Weise wisse beide zu unterscheiden A), so war damit nur auf ein objektives Kriterium vorsichtet, und die ganze Entscheidung über Wahrheit und Irrthum in das Subjekt verlegt. Ebendamit waren aber auch alle unsere Vorstellungen von den Eigenschaften der Dinge für etwas blos Relatives erklärt, denn wenn uns die Wahrnehmung nicht die Dinge selbst, sondern nur diejenigen Bilder der Dinge zeigt, von denen wir eben berührt werden, so heisst das: sie stellt uns die Dinge nicht nach ihrem Ansich, sondern immer nur nach ihrem zufälligen Verhältniss zu uns dar, sie helehrt uns nicht über ihre absoluten, sondern nur über ihre relativen Eigenschaften. Wenn daher Epikur den allgemeinen Satz:

Digitized by Google

815 .

Cic. Acad. II, 15, 45 (wenn die Aeusserung diesem Gedankenzusammenhang angehört): nam qui voluit subvenire erroribus Epicurus ius, qui videntur conturbare veri cognitionem, dizitque sapientis esse opinionem a perspicuitate sejungere, nihil pro/ecit, ipsius enim opinionis errorem nullo modo sustulit.

der Wein erwärmt, nicht dalden will, weil immer nur ein bestimmtes Individuum von einer bestimmten Quantität Wein erwärmt werde, und wenn Derselbe läugnete. dass die Farbe den Körpern an und für sich zukomme<sup>1</sup>), so spricht sich darin eine richtige Consequenz seiner Erkenntnisstheorie aus. Auf die gleiche Ansicht konnte er, wie sein Vorgänger Demokrit, durch seine atomistische Physik geführt werden, denn da den Atomen nur wenige von den Eigenschaften zukommen sollen, die wir an den Dingen wahrnehmen, so mussten alle übrigen, und die sinnliche Vorstellung der Materie selbst, für etwas erklärt werden, was nicht das Weson der Dinge angehe, sondørn nur ihre Erscheinung. Indessen ist der spekulative Sinn bei Epikur viel zu schwach, und das Bedürfniss einer unmittelbaren sinnlichen Gewissheit zu stark, als dass er sich dieser Richtung consequent hinzugeben vermocht hätte, und wenn er auch einzelnen Eigenschaften der Dinge blos relative Geltung zugesteht, so will er doch im Allgemeinen die Gegenständlichkeit dessen, was wir an ihnen wahrnehmen, nicht bezweifeln?).

ΕΡΙΚUB b. PLUT. adv. Gol. 6: διο δή παθόλου μέν έ όητέον τον οίνον είναι θερμαντικόν της δε τοιαύτης φύσεως και της έτω διακειμένης θερμαντικόν τον τοσέτον ή τηςδε τον τοσέτον είναι ψυκτικών u. s. w. Plut. bemerkt hiesu c. 7 gans rinktig: ότι δε τέτοις πρός παν έςι χρήσθαι το καλέμενον και νομιζόμενον πικρόν γλυκύ καθαρτικόν ύπνωτικόν φωτεινόν, ώς έδενός έχυντος αύτοτελή ποιότητα και δύναμιν u. s. w. ἐκ ἄδηλών έςιν, und er boruft sich hiefur im Besondern auf die such sonst (b. Stos.)
 Ekl. 1, 366. LUCE. II, 794 ff.) erwähnte Behauptung Epikurs über die Farbe; m. vgl. die Worte Epikurs a. a. O.: ἐκ οίδα öπως δει τὰ ἐν σκότει ταῦτα ὕντα φήσεις χρώματα έχειν ... ἐ μάλλον ἐν έχειν ή μή έχειν χρώματ δηθήσεται τῶν σωμάτων έκαςον.

2) M. vgl. ausser den früher angeführten Aeusserungen über die Wahrheit der Sinnesempfindung auch die Worte Epikurs b. Dios. X, 68: άλλά μήν και τὰ σχήματα και τὰ χρώματα και τὰ μεγέθη και τὰ βάρεα και ὕσα άλλα κατηγορείταε κατὰ τῦ σωματος

#### §. \$8.

### Die epikureische Physik.

Wenn Epikur und seine Nachfolger die Dialektik geringschätzten, so legten sie dagegen der Physik einen bedeutenden Werth bei '). Aber sie fanden diesen, wie früher gezeigt wurde, ausschliesslich in dem praktischen Nutzen, welchen die Kenntniss der natürlichen Ursachen als das einzige Heilmittel gegen den Aberglauben gewähre. Ohne diesen Zweck wäre die Naturforschung ganz entbehrlich. Von diesem Standpunkt aus konnte es sich natürlich nicht um eine gründliche und vollständige Erklärung der Erscheinungen, sondern nur im Allgemeinen um die Aufstellung einer solchen Weltansicht handeln, durch welche die Nothwendigkeit übernatürlicher Ursachen beseitigt würde, ohne dass eine sichere und genügende Lösung aller wissenschaftlichen Probleme als solcher nothwendig erschienen wäre. So ausführlich sich daher auch schon Epikur selbst mit der Physik beschäftigte<sup>2</sup>), so wenig hielt er doch eine Sicherheit der naturwissenschaftlichen Ergebnisse im Einzelnen für nothwendig, oder auch nur für möglich. Ueber die allgemeinen Gründe der Dinge können und sollen wir uns allerdings

υλς αν είς αυτό βεβηπότα παὶ πῶσιν ἐνόντα ἢ τοῖς ὁρατοῖς παὶ πατὰ τὴν αἰσθησιν αὐτὴν γνωσοῖς ἐθ' ὡς καθ' ἐαυτάδ εἰσι φύσεις δοξαςίον (ἐ γὰρ δυνατὸν ἐπινοῆσαι τῦτο), ἔθ' ὅλως ὡς ἐκ εἰοὶν, ἐθ' ὡς ἕτερά τινα προςυπάρχοντα τέτω ἀσώματα ἔθ' ὡς μόρια τέτου, ἀλλ' ὡς τὸ ὅλου (l. ὅλου) μὲν ἐκ τέτων πάντων τὴν έαυτῶ φύσιν ἔχον ἀἰδιου u. s. w. (in dem Folgenden scheint der Text verderbt).

Ετικ. b. D106. X, 143: άχ ἦν τὸν φοβάμενον περὶ τῶν μυριωτάτων λύειν μὴ κατεεδότα τις ἡ τẽ σύμπαντος φύσις ἀλλ ὑποπιειόμενόν τι τῶν κατὰ τὸς μύθους. ὥςε ἐχ ἦν ἄνει φυσιαλογίας ἀκερείας τὰς ἡδονὰς ἀπολαμβάνειν. Cic. Fin. I, 6, 17. 19, 68. Lucart. I, 63 ff. u A. s. e.

Dios. X, 27 f. erwähnt von ihm ausser einigen kleineren Werken 35 Bücher περί φύσεως.

eine feste Ueberzeágung bilden; was dagegen das Einzelne betrifft, so genügt es unserem Philosophen, dass sich verschiedene natürliche Ursachen der Erscheinungen denken lassen, dass wir mancherlei Wege einschlagen können, um der Einmischung der Götter, den Mythen des Vorsehungsglaubens zu entgehen<sup>1</sup>); einen von diesen Wegen für den alfein möglichen ausgeben, heisst in den meisten Fällen, wie er meint, über die Grenzen der Erfahrung binausgehen, und in eben jene Willkühr der mythologischen Erklärung zurückfallen<sup>2</sup>). Es ist möglich, dass die Welt sich bewegt, aber auch, dass sie stille

1) Epin. bei Diog. X, 78 f.: και μήν και τήν ύπερ των πυριωτάτων αίτίαν έξαπριβώσαι φυσιολογίας έργον είναι δει νομίζειν παι το μακάριον έν τη περί των μετεώρων γνώσει έντανθα πεπτωκέναι. nul iv to, tives abore al Semphereves nutà tà perimpe venti, καί όσα συγγενή πρός την είς ταυτα άχριβειαν. έτι δε και τό πλεοναχώς έν τοϊς τοιέτοις sival (offenbar zu lesen; έx oder μή είναι) και το ένδεγομένως και αλλως πως έγειν, αλλ' απλώς μή είναι έν άφθάρτω και μακαρία φύσει τουν διάκρισιο ύποβαλ-אטידשי א דמעמצטי שאטליי אמו דעדט אתדמאמאדיי דאו לנמיטום בבוי φπλώς ύτως είναι. το δ' έν τη ίσορία πεπτωχός της δύσωυς και άνατολής και τροπής και έκλειψεως και ύσα συγγενή τύτοις μηθέν Fr. noos to maxaquor the yradews correleter (wie ganz anders Aristoteles! s. unsern 2. Th. S. 570. 471 f.); all anolus rois modens ציוי דער דער אמדואטידמה דואנה אל מו שטיסנוה מיאיטשידמה אמן דואנה מו πυριώταται aitiaι .... διο δή και πλέους aitias εύρίσχομεν τροπών 1.8. w. και έ δει νομίζειν την ύπέρ τότων χριίας πραγματείων απρίβειαν μή απειληφέναι δοη πρός το ατάραχον και μα-Rapsor num overteines u. s. w. §. 104 : xal xar' allove de roiπους πλείονας ένδεχεται κεραυνές αποτελείσθαι, μόνον ό μύθος άπέςοι.

2) A. a. O. 87: πάντα μέν ἕν γίνεται άσείςως ἐπὶ πάντων μετεύφων κατὰ πλεοναχὸν τρόπου . . ὅταν τις τὸ πεδαυολογούμενον ὑπὲρ αὐτῶν διόντως καταλίτη. ὅταν δἕ τις τὸ μέν ἀπελίπη τὸ δὲ ἐκβάλη ὁμοίως οἰμφωνον Ἐν τῷ φαινομένῷ δήλον ὅτι καὶ ἐκ παντὸς ἐκπίπτες φυσιολογήματος ἐπὲ δὲ τὸν μῦθον καταξόεῖ. §. 98: οἱ δὲ τὸ ἐν λαμβάνοντες (die, welche sich nur Eine Erklärung jeder Erscheinung gefallen lassen vröllen) τοῖς τε φαινομένοις μάχονται καὶ τῦ τι δοναυὸν ἀνθρώπφ θεωρήσαι διαπεπτώκασιν. Achnlich §. 94. 104. 413.

Digitized by Google

Die Physik. Raturwinsenschaftl. Interesse.Epikurs. 829

steht, es ist möglich, dass sie die runde, aber auch dass sie die dreieckigte oder sonst eine beliebige Gestalt hat) es ist möglich, dass die Sonne und die Sterne bei ihrem Untergang erlögehen und bei ihrem Aufgang sich net entzünden, es ist aber auch möglich, dass sie unter der Erde verschwinden, und wieder bervorkommen, oder dans ihr Auf- and Untergang irgend welche andere Grände hat ; es ist möglich, dass die Zn- und Abnahme des Mondo auf niner Drehung des Moudakörpers, es ist aber gucht möglich, dass sie auf einer Gestaltung der Luft, oder auf wirklicher Zu- und Abnahme, oder auf sonst einer Ursache beruht, es ist möglich, dass der Mond mit fremdem, es ist aber auch möglich, dass es mit eigenem Licht leuchtet, dean wir finden in der Erfahrung sowahl Körper, die eigenes, als selche, die fremdes Light habou ') u. s. w.-u. s. w. Man sicht deutlich; die. naturwissenschaftlichen, Fragen, für sich genommens haben für Epikur gar kein Interesse; wenn nur überhaupteine physikalische Erklätung der Erscheinungen möglich: ist, --- welche im einzelnen Fall gewählt wird, ist ibmigleichgültig. Um so entschiedener wird dagegen allerdiugs, jonen Allgemeine betout. Die Grundrichtung dur epikureischen Physik liegt in dem Bestreben, alle Erscheinungen, im Gegenzatz, gegan die Teleologie der/religiösen und religiös-philosophischen Weltansicht, aft rein natürliche Ursachen zurückzuführen. Nichts ist ihr zufolge verkehrter, als die Meinung, dass die Einrichtung der Natur auf das Beste des Menschen, oder überhaupt auf irgend einen Zweck berechnet sei, dass wir die Zunge haben, um zu sprechen, die Ohren, um zu hören u. s. w., denn in der Wirklichkeit verhält es sich vielmehr um-

1) A. a. O. 88, 92-95. Noch viele ähnliche Beispiele liessen sich ana dem Brief Epikars an Pythokles (Drog. X, 84-191) und aus Lucrez beibringen; vgl. STEINBART a. a. G. S. 475.

gekehrt: die natürlichen Kräfte haben rein nach dem Gesetz der Nothwendigkeit gewirkt, unter den mancherlei Produkten, die sie hervorgebracht haben, waren nothwendig auch solche, die zweckmässig zusammengesetzt sind, und es ergaben sich namentlich auch für den Ménschen mancherlei Mittel und Kräfte; dieses Ergebniss ist aber durchaus nicht für einen beabsichtigten, sondern nur für einen rein zufälligen Erfolg der naturnothwendigen Wirkongen anzusehen '). Je vollständiger sich aber Bpikurs naturwissenschaftliches Interesse auf diese allgemeine Anschanung beschränkt, um so geneigter musste er sein, für ihre weitere Durchführung sich an ein älteres System anzalehnen, und da kam keines seiner eigenen Richtung mehr entgegen, als die demokritische Naturlehre, welche ihm neben der entschiedenen Verbannung der Teleologie auch durch ihren Materialismus, und vor Allem durch ihre Atomistik zusagen musste: wie Epikur im Einzelwesen den letzten praktischen Zweck fand, so hatte Demokrit theoretisch in dem absolut Einzelnen, oder in den Atomen das ursprünglich Wirkliche erkannt; seine Physik schien sich als die natürlichste Grundlage für die epikureische Btbik darzubieten. Wenn daher schon die Stoiker in der Physik einem Heraklit gefolgt waren, so schliesst sich Epikur mech weit enger an Demokrit au; was er zu der Theorie des Letztern hinzugethan hat, besteht mit Aus-

1) Dieser Grundsatz wird besonders von Lucanz vielfach ausgeführt z.B. I; 1020: nam certe neque consilio primordia rerum

> ordine se quaeque atque sagaci mente locarunt, nec quos quaeque darent motus pepigere profecto : sed quia multa modis multis mutata per omne ex infinito vexantur percita plagis, omne genus motus et coetus experiundo, tandem deveniunt in tales disposituras, qualibus hace rebus consistit summa creata.

> > Digitized by Google

M. vgl. ferner II, 699 ff. IV, 821 ff. V, 157. 196 ff. 420 ff. 921 ff. STOB. J, 442.

\$20

Ν.,

sı' .

· · · · ·

· · · ·

nahme einer einzigen Bestimmung nur in Einzelheiten, welche für den philosophischen Charakter seiner Phynik keine wesentliche Bedeutung haben.

Mit seinem Vorgänger trifft Epikur zunächst schon in der Behauptung zusammen, dass es keine andere, als die körperliche Realität gebe. Jede Substanz, sagt er mit den Stoikern, muss auf Anderes wirken und Einwirkungen von Anderem erfahren; was aber wirkt oder leidet, ist ein Körper; es giebt mithin keine andere, als körperliche Substanzen'). Nur etwas Accidentelles an den Körpern, kein fürsichseiendes Unkörperliches sind die verschiedenen Eigenschaften der Dinge, sowohl die wesentlichen, als die zufälligen; jene nenst Epikur oupβιβηκάτα, diese συμπτώματα<sup>2</sup>). Neben den Kärpern ist aber zur Erklärang der Erscheinungen noch ein Zweites nöthig, der leere Raam, denn ohne diesen könnten nich die Körper nicht hewegen<sup>3</sup>). Dagegen scheint unserem Rhiloso, phen der Geist, als bewegende Ursache, ganz entbehrlich; Alles, was ist, besteht nur aus den Körpern und dem Leeren, ein Drittes giebt es nicht<sup>4</sup>). Die Begriffe des Körperlichen und des Leeren hatte nun Demokrit auf die

1) LUCR. I, 441: praeterea per se quodcunque erit aut faciet quid aut aliis fungi debebit agentibus ipsum, aut erit, ut possint in eo res esse gerique. at facere et fungi sine corpore nulla potest res, nec praebere locum porro nisi inane vacansque. ergo praeter inane et corpora tertia per se nulla potest rerum in numero natura relinqui.

Vgl. EFIRUR b. Diog. X, 67 : μαθ' έαυτό δε έπ ές: νοήσαι το ασώματον πλήν έπι το χενδ. το δε πενόν ότε ποιήσαι ύτο ποιοίν δύναται ... ώσθ' οι λέγοντες ασώματον είναι τήν ψυχήν ματαιάζουσιν, έθεν γάρ αν έδύνατο ποιείν ότε πασχειν εί ήν τοιαύτη.

- 2) Diog. X, 68 ff. Luca. I, 450 ff.
- LUCR. 9. a O. und I, 350 ff. Droc. X, 40. SEXT. Math. VII, 215.
   VIII, 329. Noch andere Beweise b. LUCR. J. 546 ff.
- 4) Luca. 1, 441 ff. Dieo. X, 59 f. Ptor. adv. Col. 41, 5.

222 Dis epikureische Philosophie.

des Seienden und des Nichtselenden zurückgeführt 1). Ruthar kann diese metaphysische Begründung seiner ganzen Richtung nach entbehren; er hält sich an die gewöhnlichen Vorstellungen von dem leeren Raum und dem raamerfillenden Stoffe?), und er beweist diese Vorstellungen einfach aus der Beschaffenheit der Erscheinungen. Um so nothwendiger scheint ihm dafür die demokritische Zertheilung des Körperlichen in unzählig viele Urkörper oder Atome. Alle Körper, die wir wahrnehmen, sind aus Theilon zusammengesetzt\*); gienge jedoch die Theilung in's Unensitiches, so würde sich Alles am Andey wie Spikur meint, in das Nichtseiende auflösen, und ebenso müsste ungekehrt Alles aus einem Nichtseienden geworden sein, während doch das der erste Grundsatz der Physik ist, days nichts aus nichts und nichts zu nichts werden kann\*). Wir müssen demnach annehmen, dass die Urbestandtheile der Dinge weder geworden sind, noch vergehen, noch in

- 2) Der Körper wird von Epikur (Sxxros Math. I, 21. X, 240.257. XI, 226) als το τριχή διαςατον μετά άντετυπίας oder als σύνοδος κατά άθροιομον μεγέθουν και σχήματος και άντετυπίας και βάρους definirt; das Leere ist nach Sxxros X, 2 die φύοις άναφής oder έψημος παντός σώματος; sofern dasselbe von einem Körper eingenommen ist, heisst es τόπος, sofern Rörper durch dasselbe bindurchgehen (χωφείν) χώψα, so dass also diese drei Ausdrücke, wie auch Sros. Ekl. I, 388 richtig sagt, nur verschiedene Namen für die gleiche Sache sind. Auf dasselbe kommt auch die Angabe h. PLUT. pl. pbil. I, 20 hinaus.
  - 5) Daher b. Diog. X, 69 άθροισμα und συμπεφορημένον zur Bezeichnung der Körper; vgl. auch Sxxz. Math. X, 42: alle Veränderungen in den Körpern beruhen nach Epikur auf der Orts. veränderung der Atome.
  - 4) EPIE. b. DIGG. X, 40 f. TWP ouparwe ta pier est ovynotoris ta
  - δ έξ ών αι συγαρίσεις ποποίηνται· ταῦτα δέ έςων άτομα και άμετάβλητα εἴπες μή μέλλει πάντά εἰς τὸ μή ὄν φθαρήσεισθηι, άλλ' ἰσχύοντα ὑπομένειν ἐν χαῖς δλαλύσεος τῶν αὐγαρίσεων...

<sup>., 1)</sup> S. unsern 1. Tb. S. 215 f.

### Die Bhysik. Atomenlehre Epikurs.

ibrem Bestande vorändert werden können4). Diese Urkörper sind so klein, dass wir sie nicht wahrhehmen können, denn es ist Thatsache, dass wir sie nicht sehen: doch darf man sie darum nicht für mathematische: Atome halten, soudern sie führen diesen Namen nur desshalb. weil ihre physikalische Beschaffenheit jeder Theilung widerstreht2). Sie sind ferner ohne Farbe, Wärme, Geruch oder sonst eine von den Eigenschaften, welche eint den bestimmten Stoffen zukommon"); nur die allgemeinen Eigenschaften alles Körperlichen müssen auch sie haben. Diese aber sind: die Gestalt, die Grösse und die Schwere'). Die Atome müssen nicht blos überhaupt eine Gestälti haben, wie jeder Körper, sondern es müssen auch unbestimmbar viele Unterschiede der Gestalt unter timen stattfinden, da sich sonst die Unterschiede unter den Dingen nicht erklären liessen; doch können es dieser vorschiedonen Gestalton nicht wirklich unendlich viele sein, wie Demokrit angenommen hatte, denn hierans: wirde, wie behauptet wird, folgen, dass in jedem begrenzten Körper eine unbegrenzte Zahl von Atomen wäre »).:

- EPIBUR U. LUCREZ a. a. O. LUCR. I, 529. SEXT. Math. IX, 219.
   X, 518 Sros. Ekl. I, 306. PLUT. pl. phil. I, 3, 29.
- 2) Dugs. X, 55 fi Lucn. I. 266 ff., wo mit vieles. Autologien dargethan wird, dass es auch unsichtbare Körper geben könne; Stoss a. a. O. PLUT. a. a. O.
- 3) Diog. X, 44. 54. Luch. II, 736 ff. 841 ff. Plur. a. a. O.
- 4) Dsoo. a. a. O. PAUT. pl. phil. 1, 3, 29. In der letztern Stelle wird bemerkt, Demokrit habe den Atomen nur Grösse und Gestalt beigelegt, Epikur die Schwere hinzugefügt, weil sonst ihre Bewegung unerklärlich wäre. Indessen hatte schon Demokrit die letztere aus der Schwere abgeleitet. Das Richtige an jener Bemerkung ist daker nur, dass Demokrit hinsichtlich der Schwere keinen Unterschied unter den Atomen angenommen hatte:
- 5) DIOG. X, 42. LUCB. II, 533 ff. 426 ff. 477 ff. CIC: N. D. I, 24, 66, PLUT. pl. phil. 1, 3, 30 (wo es aber gegen den Sinn wäre, mit STERBEART & a. O. S. 473, Anm. 94 n statt un zu lesen). Dass Lucrez II, 333 ff. die Verschiedenheit der Figuren ebenso gross setze, als die Menge der Atome (RITTER IV, 101), kann ich nicht finden.

283

Ebense müssen sich die Atome hidsichtlich ihrer Grösse unterscheiden, denn nicht alle Stoffe lassen sich in gleich grosse Theile theilen, nur muss auch dieser Unterschied in gewisse Grenzen eingeschlossen sein, denn so wenig ein Atom gross genug sein kann, um wahrgenommen zu werden, ebensowenig kann es, nach dem Obenbemerkten, Dass auch Unterschiede der unondlich klein sein (). Schware unter ihnen stattfinden 2), ist gleichfalls eine kleine Abweichung von der Demokritischen Lehre. Dagegen stimmt die Behauptung, dass die Zahl der Atomen, ja auch die jeder einzelnen Klasse von Atomen unendlich, dass mithin such der Raum, in dem sie sich befinden, und das aus beiden Zusammengesetzte, oder die Welt, unbegrenzt. sei 3), mit der Lehre der ältern Atomistik durchana überein.

Eingreifender, als die bisher erwähnten, ist die Abweichung Epikurs von Demokrit hinsichtlich der Entstehang der Welt ans den Urgründen. Die Atome, so lehren Beide zunächst noch gemeinschaftlich, waren von Ewigkeit her vermöge ihrer Schwere in einer Bewegung nach unten begriffen <sup>4</sup>). Während sie nun aber Demokrit, wie es scheint, in dieser Bewegung auf einander treffen, und durch den Abprall einen Stoss nach oben, und in Folge dessen eine Wirbelbewegung entstehen liess, so scheint diess Epikur unmöglich; denn da das Leere den Atomen keinen Widerstand leiste, so müssen sie alle gleich schnell fallen, es sei daher nicht möglich, dass sie, bei dersel-

Cie. N. D. l, 20, 54. u. A.

<sup>1)</sup> Diog. X, 55 f. Luca. 11, 384 ff.

<sup>2)</sup> S. o. Die Aussage b. Sron. Ekl. I, 346, dass nur die zusammengesetsten Körper ein Gewicht haben, ist nach den angeführ ten Stellen und Prur. pl. phil. I, 12, 5 su berichtigen; vielleicht ist aber auch der Text des Sron. verdorben.

<sup>5)</sup> D106. X, 41 f. PLUT. adv. Col. 15, 3. pl. phil. 1, 3, 28. LUCE. I ash # 4067 ff. 11, 521 ff. u. A. Ueber die Gründe dieser Anres.

Die Physik. Entstehung und Einrichtung der Welt. 225

ben senkrechten Bewegung nich unten, zusammenstassen '). Um nan doch ihren Zusammenstoss möglich zw machen, nahm er an, dass die Atome in ihrem Fall um ein Kleinstes von der senkrechten Linie abweichen. Diese Annahme schien ihm auch desshalb unerlässlich, weil die Freiheit des menschlichen Willens nicht zu retten wäre; wenn Altes dem Gesets der Schwere schlechthin folgte, und ans dem gleichen Grunde sollte jene Abweichung selbst von keiner Naturnothwendigkeit, sondern rein zon der willkührlichen Selbstbestimmung der Atome herrühlren <sup>2</sup>). Aus dem Zusammenstoss der Atome sollte dann, wie bei Demokrit, die schwingende oder Wirbelbewegung sich erzeugen, deren Produkt die Welt ist <sup>3</sup>).

Epikurs Verstellungen über die Entstehung und die. Einrichtung der Welt inden wenig Eigenthümliches. Durch den Zusammenstoss und die Schwingung der Atome entstehen ohne alle Absicht und Berechnung unendlich viele verschiedenartige Zusammenhäufungen von Atomen, d. h. unendlich viele Welten <sup>4</sup>). Dass dieser Weltbildungsprocess ohne Anfang und Ende sein muss, folgte unmittelbar aus der Ewigkeit und Unvergänglichkeit der Atome<sup>6</sup>); dass es der Welten unendlich viele geben müsse, wird aus der Unendlichkeit der Atomeimasse auf der einen, des weren Raums auf der andern Seite bewiesen <sup>6</sup>). In

- pr. pm. 1, 12, 5. 25, 4. 5108. EM. 1, 540. 594.
- (3) Dios. 44. PLUT. pl. phil. I, 12, 5. Stron. J, 346.
  (4) Diog. X, 73 f. Luca. J, 1020 ff. PLUT. def. or. 19.
- 5), Crc. Fin. I, 6, 17 u. A. s. o.
- 6) ,Dios. X , 45. 73 f. Luca. H , 1047 f. Prur. pl., phil. 4, 6, 4.
- (Sros. Ekl. 1, 496). Dass: unter diesen Welten nicht etwa nur Weltkärper gemeint sind, braucht kaum benserkt zu werden; b. D100. X, 88. definirt Epikur unsere Welt ausdrückläch als den Theil des Himmels, welcher die Erde und die Gestirae amfasse.

Die Philosophie der Griechen, Ill. Theil.

:

. • •.

A) Dies, 43. 61. Luca. 11, 225 ff.

 <sup>2)</sup> Luca. II, 216 ff. 284 ff. Cie. Fin. 1, 6, 18 f. N. D. I, 25, 69., De fato 10, 22. PLUT. de an. procr. 6, 9. de sol. anim. 7, 2.
 pl. phil. 1, 12, 5. 25; 4. STOB. Ekl. I, 346. 394.

der Beschaffenheit dieser Welten munste die grägnte Mannigfaltigkeit augenommen werden, denn es war nicht zu erwarten, dass die zahllosen Atomenverbindungen, welche nur das Uegefähr zusammengeführt hat, gleich ausfallen würden; anderenseits liess sich aber, auch keine durchgängige Ungleichheit derselben behanpten; Epikur asha daher au, dass die Welten zwar im Allgemeinen somohl hinsightlich ihrer Gestalt, sals hinsightlich ihrer Einrich. tung höchst verschieden seien, dass aber einzelne auch der voorigen ähelich sein mögen 13. Darin jedoch gleichen:sich alles, dass sie nicht allein geworden, sondere anch. vergäuglich sind, und ebenso, wie die übrigen Einzelwesen, einer allmähligen Zu- und Abnahme materliegan ?), wie diese nach allen Voraussetzungen das Systems nicht anders augenommen werden konnte. Zwischen die einzelnen Welten schiebt Epikur mit Demokrit die leeren Intermundien ein, in denen aber von Zait zu Zeit: durch Atomenhäufung neue Welten entstehen sollen. <sup>8</sup>). ... Second Second

Bas Einzelne der Vorstellungen über die Einrichtung unserer Welt hat für Epikur selbat, wie fräher gezeigt wurde, nun das bedingte Interesse, dass die Möglichkeit ihrer: natürlichen Erklärung nachgewiesen werden soll, un der teleologischen Zurückführung der Erscheinungen auf die göttliche Schöpferthätigkeit und die Vorsehung zu entgehen. Diese Naturerklärung richtet sich daher fast ausschliesslich auf die Erscheinungen, welche dem religiösen Glauben vorzugsweise zur Stütze zu dienen pflegten, die astronomischen und meteorologischen 4),

i 1) Dios. X, 74. 45. PEUT. pl. phil. H, 2, 2, 7, 3. Sres. I, 490. . . Cie. N. D. 11, 18, 48. Acada 11, 40, 195. Acada et al. 199) Dios. X, 75 f. 89 f Lines. Hi 1104 ff. V, 93 ff. 256 ff. u. M. Cie. Brod Fin. I. O. 21. We assessed and prove the second states in the

· · · · ·

(A) B. Diog. X. 89. (a) a second seco

6.1

4) M. s. Diog. X, 90 ff. und den ganzen Lucrez.

۰. Digitized by Google

. 1

in the state of th

wogegen die organische Physik von dei Bukureem ebenso, wie andererselvis von den Stoikern, admallend vernuchlässigt wurde und sie selbst trägt nur nach ihrer negetiven Seite, 'in der Ausschliessung alles dessen, was des Epikareern als aberglaubisch erschleh 19, einen entschiedenen Charakter; wie ninn sich dagegen die Thaisaulten positio erkfären will, diess ist Epskur so gleichgültig, dass er uns zwischen aflen möglichen Meinungen die Wahl freistelit. Es mug dalier in dieser Beziehung an dem ffiher Aligeführten genügen, indem wir Mer- nur noch der für seine natürwissenschaftlichen Kenntnissa bezeholfrenden Behauptung Erwähnung than, dass die Sonne und de Gestirne entweder gar nicht oder nar um Weniges grösser, wo nicht gar kleiner seien, als sie uns erschut and the second s neh "} 3 of prat a fundamental of a part of the second of a property and

1) Dahin gehört ausser der früher erwähnten Teleologie und dem später zu besprechenden Götter- und Vorschungsglanben na-Binantribhi annh filie Vorstellung wuns der Besselqung, fund den götte 1. ... lichen Natur, fler Gestirne und der Welt überhaupt, gegen, weit che Luca. V. 123 ff. eifert; vgl. Dios. X, 77. 81. PLUT. pl. ph. II, 7. Cic. N. D. X, 24. 2) 'EFIR. B. DIOG, X, 91. Cro. Acad. II, 26, 82. Fin. I, 6, 20. - Aust s sic den ober Angeführten mag hier, nich Epikars. Lebie gow (b. SEXTUS Math. X, 219. PYEBH. III, 137 vgl. STOB. Ekl. I, 252) definirte er dieselbe als σύμπτωμα συμπτωμάτων .παρεπόμενων ηµipais τε καί reξi και ωpais καί πάθεοι και άπαθείαιs και κιwhose wal morbid; " B. SELT. Meth. N. 181 wird die Definition durch nuepoeides nai ventoeides gavraoua als demokritisch und epikureisch angeführt; Epikur selbst führt ber Diog. X. 72 f. aus, dass die Zeit als dieses Allgemeine nichts Wirkliches, sondern nur ein aus den Tagen, Nächten a. s. f. abstraliirter Begriff ' sei; ähnlich Luce. 1, 460: sie sei nichts für sich, sendern ihre Ethpfindung entstehe uns nur an der Bewegung und Rulie. Alles diess passt ganz zu Epikurs Ansicht von den aflgemeinen Be-'griffen. Was Srinsukar a. s. O. S. 466 'in der Stelle b. Dios. X, 47 sucht, kann ich nicht darin finden, gestehe übrigens, dass mir diese Stelle nicht ganz verständlich ist. Die geovol dia koye Sewontoi, von denen Epikur dort spricht, sind ohne Zweifel

15 \* Google

Erst in, der Lehre vom Menschen gewinnt die Epiknreische Physik wieder grösseres Interesse, doch ist sie auch hiegin nicht sehr selbstständig. Wie alles Wirkliche, so muss auch die Seele des Meuschen ein Körper sein, wofür sich die Epikureer insbesondere noch, in Debereinstimmung mit den Stoikern, auf die Wechselwirkung von Seele und Leib beriefen '). Dieser Körper muss aber aus den feinsten, leichtesten und beweglichsten Atomen bestehen; diess erhellt aus der Schnelligkeit der geistigen Bewegungen, aus der augenblicklichen Auflösung der Seele nach dem Tode, und daraus, dass der entseelte Körper so schwer ist, wie der beseelte 2). Epikur beschrieb daher die Seele, auch hierin mit den Stoikern zusammentreffend, als einen feuer- und luftartigen Stoff 3), oder genauer als zusammengesetzt aus einem feurigen, einem luftigen, einem dunstartigen und einem vierten, namenlosen Stoffe, welcher aus den allerfeinsten und beweglichsten Atomen bestehen und die Ursache der Empfindung sein sollte <sup>4</sup>). Je nachdem in der Mischung dieser Stoffe der eine oder der andere überwiegt, bestimmt sich das Temperament der Menschen so oder anders 5). Diesen Seelenstoff denkt sich Epikur, wie die Stoiker, durch den ganzen Leib verbreitet 6); aber doch macht auch er eine ähnliche Unterscheidung,

nur die nicht wahrnebmbaren kleinsten Zeittheile; vgl. Luca. 1V, 797.

1) LUCE, III, 162 ff. DIOG. X, 67.

2) LUCB. III, 178 ff. vgl. DIOG. 65.

 B. DIOG. 63: ή ψυχή σώμα έζει λεπτομερές παρ' ύλον rò άθροισμα (der Leib) παρεοπαρμένον προτεμφερίζατον δέ πνεύματι Ο ερμέ τινα κράσιν έχοντε. 66: ἐξ ἀτόμων αὐτήν συγκεῖαθαι λειοτάτων καὶ τρογγυλοτάτων πολλῷ των διαφερμσῶν τῶν τῶ πυρός.
 4) PLUT. pl. phil, IV, 3, 5; wörtlich gleich Stor. 1, 798, vgl. 860. Lucs. III, 232 ff. 270 ff.
 5) Lucs. III, 289 ff.

6) D100. 63. s. o. Lucs. III, 217 u. ö.

6. 1



## Die Physik. Lebre vom Menschen.

wie "We jene darch thre Liehre vom hyduounde genincht hatten : 'nur der vernunftiose Theil der Seele soll den ganzen Körper als sein Lebensprinchp durchdringen, der vernüuftige dagegen in der Brust seinen Sitz haben 1). Nur dem vernünftigen Theil gehört die geistige Thätigkeit, die Wahrnehmung und die Vorstellung, die Bewegung des Willens und des Gemüths an, nur von ihm hängt in letzter Beziehung auch das Leben selbst ab, and wews gleich beide zusammen nur Ein Wesen ausmachen; au können doch beide verschieden afficirt sein, der Geist kann heiter sein, während der Körper und die vernumftlose Seele Schmerz empfindet, und umgekehrt, ja es können Theile der vernunftlosen Seele durch körporliche Vers stümmlung verloren geben, ohne dass darum die vernünftige, und mit ihr das Leben entweicht 2). Nur wonn das Band zwischen Seele und Leib ganz gelöst wird, vermag auch die Seele nicht länger fortzudauern, sondern fhre Atome, von der schützenden leiblichen Umhällung nicht mehr zusammengehalten, zerstreuen sich vermöge ihrer Leichtigkeit und Beweglichkeit augenblicklich 8). Glaubt man aber, durch diese Ansicht würde dem Menschen die trostfoseste Aussicht in die Zukunft eröffnet, so findet das Epikur unbegreiflich, da ja mit dom Leben auch jede Em-... 

- Dios. 66. Luca. III, 94 ff. 137 ff. 597 ff. PLUT. pl. phil. IV, 4, 3. Lucr. nennt den vernünftigen Theil animus oder mens, den unvernünftigen anima. Die Angabe pl. phil. IV, 23. 2, dass Epikur die Empfindung in die Sinneswerkzeuge selbst (mithin in die unvernünftige Seele) verlegt, weil das ήγεμονικόν leidenslos sei, kann nach dem sogleich Anzuführenden nicht wohl richtig sein.
   Dios. und Luca. a. d. a. O. Auch im Schlaf soll nach Luca.
- Díos. und Luca. a. d. a. O. Auch im Schlaf soll nach Luca.
   IV, 914 ff. ein Theil der anima den Körper verlassen; nach Erin.
   b. Dios. 66 entsteht er aus einer Ermattung der Seelenatome.
- EPIR. b. DIOG. 64 f. Sehr ausführlich beweist LUCE. III, 418-841 die Sterblichkeit der Seele, die sich übrigens auf Epikureischem Standpunkt von selbst verstand Andere Stellen, wie PLUZ. n. p. suav. vivi sec. Epic. 27, 2 f. SEXT. Math. IX, 72. brauchen kaum angeführt zu werden.

pfindung eines Uebols, aufhärg 13. in er ist der Majnung, dats jaur seine Lehre üher den Tod beruhigen könnes indem ale alleis, die Furcht, vor ider Unterwelt, und ihren Schrecknissen gründlich anfhehe ?). Diese werden wir nyn, auch gapz natürlich findenz um se auffallender ep scheint beim ersten Aublick jege Unterscheidung der versünftigen und der unvernünftigen Seele in einer sagdurchaus materialistischen Psychologie; indessen ist sie doch nm nichts befremdender, als die entsprechenden Bestimmungen der stoischen Lehre, und wenn sich diese aus dem ethischen Gegensatz der Sinplichkeit und der Verunnft.erklären, so werden wir auch in Epikurs Ethik dem gleichen Gegensatz zwischen der allgemeinen und der sinnlichen; Seite: des Geistes begegnen. So theilt, Epikur mit den Stojkern auch die Idee von der himmlischen Herhunft des Menschen 3), und hat auch diese Idee hier zunächstenner die rein physikalische Bedeutung, dass der Menach, wie die lebenden Wesen überhaupt, ätherische Stoffe indajeh habe, so kuupft sich doch hieran, ähnlich wie bei den Steikern, die ebenhesprochene Unterscheidung der edleren und unedleren Substanz im, Menschen, weiche in letzter Bezichung doch nichte Anderes ist, als ein imaterialistischet Ausdruck für den Unterschied des Geistes von der Materie.

Von den Erscheinungen des Seelenlebens bringt Epiin an anti-care a resolution of the second second

all and the second states of the ; 1); EPIR, b. DIOG. 124 - 127; 7. B. TU peinudesatov av Tuiv nanur ο θαιφτος έδεν πρός ήμας επειδήπες ύταν μεν ήμετε άμεν ό βανατος έ πάρεειν ύταν δε ό θάνατος παρχ τύβ' ήμετε έκε-μέν. Ders, h. Srit. Pyrth. 111, 229 (Ston. Serm. 118, 30): ύ θάνατος άδες πρός ήμας τό γάο διαλιθέν άναισθητει, τό δέ Auguotyrev, eder neos quas. LUCR. III, 842 ff. \_ 2), Drog. 81. 142. Lucn. III, 25. 37 ff., u. ö. 19-3) Lucs. II, 990: denique coelesti sumus: omnes semine oriundi, u. s. w. in terrass et quod missum est et aetheris oris id rursum coeli rellatum templa receptant.

Digitized by Google

kur sunächst die sinnliche Wahrnehmung mit den alles meinen Giundingen neiner Naturiohre durch die demokritische Annahme der siditte in Verbindung. Von der Oberfäche der: Körper - diess ist das Wesentliche diestf Vorstellung ---- lösen sich heständig feine Thetlehen ab. welche vormöge dieser ihrer Feinheit die weitesten Räune in unendlich kleiner Zeit, dutch's Leere deingenick durcheilen. Viele von diesen Anstünsen werden nun als lerdings bald nach ihrer Entstehung durch irgend einen Widerstand aufgehalten oder in Verwirrung gebrichtig in anderni dagegen bewahren die Atome hoefi längere Zeit dieselbe Stellung and Verbindung, welche sie in den Köri pevn selbst gehabt haben, so dass sie ein Bild von des Dingen gewähren, welchem nur die körperliche Tüchtigkolt fehlt: "Indem diese Bilder durch die verschliedehen Sinnenwerkzenge in die Seele eindringen, entstehen unsere Vorstollungen von den Dingen 1). Auch diejehigen Vorstellungen, denen kein wirkliches Objekt entspricht: sind auf solche, der Seele gegenwärtige Bilder zurückzuführen 2); denn theils dauern die Bilder der Dinge oft länger, als die Dinge 'selbst 3), theils entstellen durch zufältige "Verbindung von Atemon nicht seiten Bilder im der Luft, die von keinem ihnen ähnlichen Körper hetrüh-. . 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 **1** 

and the state for the state of the

- 1) Diou: N. 46-50. 52 f. Ericual fragmienta Abrorum II et XI de insturd (4d. Ostana) lib, 2. Luca, IV, 53-268. Sata Methi VII, 203 ff. auch Crc. ad famil. XV, 16. Dass Epikur die eidwla durch den leeren Raum gehen liess, Demokrit durch die Luft (s. STRIBHAAT s. a. U. S. 476) ist ein unerheblicher Unterto the second second schied. 1 1. • · · ·
- 2) So. z. B. die Vorstellungen der Träumenden und Verrückten. aber überhaupt alle leeren Einbildungen Diog. 32. Luca. IV, 726 ft.
- 5) PLUT. def. orae. 19: ei de zon yelav er pelopogia ta sidale .yelasion tà xwy w noi tuplà nel ăyuye. à noipeireau (80. oi 'Enersigetot) מהאלדטי לדשי הנפוטלטי בעקמואטעורים אחל הנפואסקטידם πάντη τα μέν έτι ζώντων τα δέ πάλαι κατακαένταν ή κατασα-.7 · / · · · · · · .

reg, theils vermischen sich much verschiedenartige Bildet auf dem Wege zu unsern Sinnen; die Vorstellung eines Sentauren z. B. entsteht dadurch, dass das Rild eines Menschen sich mit dem eines Pferds - nicht etwa nar in unserer Vorstellung, sondern vorher schon im eëintor ---- verbindet 1). Wenn uns endlich unsere Wahrnehmung wirklich vorhaudene Gegenstände umichtig oder unvollständig darstellt, so haben wir auch dieses nur daraus an erklären, dass die Bilder derselben verändert oder verstümmelt worden aind, ehe sie unsere Sinne orreicht haben<sup>(2)</sup>, Und in dieser Erklärung unseren Vorstellungen lässt sich die Epikureische Schulefauch derch die Thatsache nicht stören, dass wir die Vorstellungen aller mögliehen Dinge beliebig in uns hervorrufen können ; diess soll vielmehr nur davon herrühren, dass wir beständig ven usendlich vielen Bildern umgeben sind, welche wir aber nor dans wahrstehmen, weah wir unsere Aufmerksamkeit anf sie richten 3); ebenso wird die scheinbare Bettegung der Gestalten, welche wir im Traum sehen, aus der raschen Aufeinanderfolge lähnlicher Idole erklärt, die uns als eine Veränderung leines und desselben Bilds erscheine 4). "Doch soll neben dam blossen Aufnehmen der uns von Aussen gegebenen Bilder anch eine selbstähätige Bewegung in Beziehung auf dieselben stattfinden, welche sich, au die durch den äusseren Eindruck in der Seele bewirkte Bewegung zwar anschliesse, aber doch wicht als ihre blosse Fortsetzung zu betrachten sei; aus dieser Selbstthätigkeit entspringt die Meinung, und ebendesshalb ist die Meinung nicht ebenso noth wendig und ausnahmslos wahr, wie die Sinnesempfindung, soudern sie kann mit dieser übereinstimmen oder nicht übereinstimmen, wahr oder falsch sein<sup>5</sup>).

" 3) LUCB. IV. 780 ff. 801 ff.

5) EPIR. b. DIOG. X, 51: ro de diquagrquevor in av unfoger al ph

in a

<sup>(1)</sup> LUCB. a. a. O.

<sup>&</sup>quot; 2) SEXT. Math. VII, 207 ff. LUCK. IV, 554 ff.

<sup>4)</sup> A. a. O. 772 ff. vgl. 789 ff.

#### Die Physik. Die Willensfreiheit.

Die Badingungen albrin a Wahrheit til oder Unit alicheit (; siel schon .friher anntersticht aft orden (; ). Som Sein Wortschongen

... Aus dem. Vorstellen geht auch das. Wollen and Mandeln' hervor, indem die: Seele durch die Vorställungen in Bewegung genetzt wird, und diese Bewegung sich won ihr ; aus dem (Körper mittheilt; 2). ...Gensuere (psychologie sche Untersuchungen über das Woten des Willens scheint Epihur nicht angestellt zu haben ; sein einziges Interesse liegt hier in der Rottung der Willensfreiheit. 4. Dinse schelut ihm abodingt nothwendig, wenn etwas in and seen Handlunges unser eigenes Werk sein sell, wonn wit auf die aittliche Zurechnung nicht xerzichten, und piet night: einer trostlosen anerbittlichen Nothwendigkeit preisgeben (wollen 3). Um sie möglich zu machen, batte Bpikar, wie wir früher geschen haben, den Zufall in die Bewegung der Atomo. eingeführt ; aus demselben Grunde bestreitet er die Wahrheit der disjunktiven Sätze, welchei ofch auf Zukünftiges bezichen 4). Boch! wollte er is leasterer Bezichung, wie es scheint 5), eigentlich njeht

2λαμβάνομεν και άλλην τινά κίνησι εν ήμιν αύτοις συνημμένη , 94ν αλάλειψεν όδ. έχωσαν. 2017 δε παύτην, νήν ανημορίητη π φανταρική έπιβολή (signlicher Eindruck) διάλειψεν δε έχρααν, ίακ μέν μή επιμαρτιγηθή ή άντιμαρτιγηθή το ψευδος γίνεται, έας δε επιμάντιγηθή ή μή άντιμαρτυγηθή το άληθές. Ich folge h der Erklärung dieser Stelle STRINHART a. a. O. S. 465.

...

1) Was die Terminologie betrifft, so nannte Epikur nach PLUT. pl. phil. IV, 8, 2. Droc. X, 32. das Wahrnehmungsvermögen kisones, die Thätigkeit des Wahrnehmens ensternyus.

 8) Luen. IV, 475 ff. Vgl. Gaun de Hippoer. et Plat. V, 2, 135 f.
 8) B. Diosi X, 435 f. το δε παρ' ήμων άδεσποτον ψ παι το μεμππον και το εναντίου παρακολεθείν πέφυκεν. έπει προϊττον ήν τψ παρό θεών μύθψ καταπόλεθείν, ή τη τών φυδικών είμαρμένη δελαύεεν.

4.) Cie. N. D. I, 25, 70: (Epicarus) pertimuis', ne si concessium esset hujusmodi aliguid: due vivet crus aus non vibet Epicarus) alterutrum fieres necessarium i totum hoo: aut vilum nut non neguvit esse mecessarium. Dasselbe Acad. II, 30, 97. De fate 10, 24.

5) Vgl. STEINBART S. 466 des mehrenwähnten werthvollen Artikels.

200

Digitized by Google

in and off

Hie formule Richtigheit: der Disfunktion, wendern nir die materiale Wahrheit der beiden Satzglieder angreifen : d. k. en längnete inicht, stass von contradictorisch- entgogengesetsten Fillen der eine oder der anders eintroton müsse, dass es wahr poi pilwennigebagt wird : Bpikur wird motgien eitweiter ibben oder nicht leben, sondern er bestritt har die beiden Sätze, jeden für sich genommen, er längnete sewohle die Wahrheit des Satzen: Epikar wird lebenifials. disides entgegenstehenden : Epikur wird nicht , lebeni wold sowold der eine als der andere wist durch das wirkliche Eintroten des jeizt noch augewitsteh Erfolgs wahn werde. ). Hierüber möchte er daher weniger zw tadela sebu; als dafür, dass er die Natur des Willens selbst und den Begriff der Freiheit nicht gründlicher intorbachti: dud statt: dessen sich mit der ganz oberflächkchen Vorstellung eines zufälligen Handelns begnügt hat. -----Wie das Lobes des Individaums, so sucht die epihareische Rhildsophlenauch die Enistehung und Datwickhing: des messchlichen Geschlechts. ohne alle selestigtsche Voraussetzungen, aus rein natürlichen Ursachen zu erklären. Sie sucht zu zeigen, dass die jugendliche Erde durch eigene Kraft Thiere und Monschen habe hervorbringen können 7), sie sucht sich von dem ursprünglichen Zustaude, der Menschheit, von dem stufenweisen Fort-. . . .

.. • 1) Wenigstens sagt Cie. de fato 16, 37 mit Beziehung auf die vorliegende Frage: nisi forte volumus Epicarcorum apinionem segui, A gui sales propositiones nec verse nee falsas erse dicunt, ant com id trariis disjunctiones, sed quae in his enuntiata essent corum neutrum gene varun. Cig. thut nun zwar hieru den Ausruf: o edmirabilem licentiam et miserabilem inscientiam dicendi! indessen hat er dazu, kein Recht, denn der Satz: 'es ist nothstendig/.dass entwe-19.5 and der A oder B erfolgt, ist nicht gleichbedeutend unit dem Satze: . ob sun A oder B erfolgt, so arfolgt es nethwendig, die Epikureer konnten dahen recht wahl jenne sugetien, und diesen läugnen.

. : :

· · · · · · · · · · ·

Digitized by Google

. . . . .

ada b) Lunn Vi 770 fla vgla tha stas flate see a sarre to da Lee

24 1 60

A Star Bar Sector

**16**t

sohritt ich alleitet. Bala dabgen aud delserigheitet, sohl, der Bildnig geschliger Znapiteder iver der Gründung der Städte und zähltenen Dingen dire anterurgensähler Vorstehlung an nachen 19 sich quicht nämentlich die: Spearte als Naturi predukt zu begreifen 2), und män kähn nicht sänginen, dies sie in ulten diesen Beziehungen, neber eräternen Schieff hetten ühres miterinketischen Standpunkta: det fin Gamzed nicht ägeben? Ansichten geltend gemacht tider auf das Einzelbeildieser Erörterungen können wir abern bied nicht Eingeben?

- Durch sliese Naturausicht hofft nins Epikur nichtlide leilis den Aberglaubens der volytheistischen Böltervorebb ring isondern anch das Vorurtheil von dam Walten eine Vorsekning gründlich beseitigt zu haben. Diese behem Meimingen stellt er nämlich ganz auf die gleiche Rindeb Dis Vorstellang des Velks von den Göttern ist sowerhebit, idiza: Buikur glaubt, mar wer bie annehmej: Begenel eine Hettlesigheit, nicht wer hie zerstöve:»), die Reitginm ist;//wid:Looksz//sagt Ny/Usheberin: der: grödsten Aleber gewottlen; und ider Mann; welcher stoldurch eine hattri liche "Weitanschauung verdrängt hats ist als ider Siggen übenisten gefährlichsten Feind dem Menschkeit um proih sen) als die Pflegerades retigiösen hurthams warden auch die Diebter von Brikif merwonfen 6)1 Abesilauch den Vietebubggglaube: ist: and nichts beiser; als die gefohte: liche Volksreligion, auch er wird von den Epikureern als.

12) Lucs. V. 1027. R. Ents. al a. O. . . . . . .

- - 4) 111, 14 ff. VI, 49 ff. besonders aber in attribution that the initial state is a state of the initial state of
  - 5) HAMANLIN, Alleg. Homer. c. 4: (Erinspor) anasar out theirs-

The state of the second s

<sup>1)</sup> Ebd. V. 915 ff. 1090 ff. EPin. b. Droc. X, 75.

sto Mährchen Heseichnet i), wurd in die fatslistischen Borm die er bei gen Stalkens bette lager Nün stich gehlinnter erklärt isle der Volkaglande ?). .. Wie köunte anch die göttlighe Vorschung, fragt Lucanz<sup>3</sup>), die Schöpferin einer Welt soin, in der so mazählig viel Uchles ist? wie könnte eine Welt um des Menschen willen geschaffen sein, deren kleinerer Théil überhaugt für den: Menschen hewohnbar ist? wie sollte nine Natur seinem Besten dieben, die min Leben und seine Werke so tausendfäkig gefährdet, is die ihn hülfloser, als jedes Thier, in die Weltsschickt? Wie sollen wir uns andererseits Wesen vorstellen unwetiche das unemiliche Weltall zu regieren, und Alles au allen Orten angleich, allgegenwärtig zu schaffen im Stande wänent2. Mit den Göttern des: Volks werden ingtüglich auch die Dämenen 4), mit der Vorsehung wird auch die Weissagung goläugnet 5), welche die Stoiker aus ioner abgeleiter hatten ... Alle diese Vorstellungen sind inach Epikur nut aus Unwissenheit und Furcht entstanden : die Bilder, weiche in Träumen geschant werden, wurden für wirkliche Wesen gehalten, die Regelmässigheit in der Bewegung der Himmelskörper wurde von den Unwissenden auf die Götten zurückguführt, schreckende Naturerscheinungen, wie Gewitter und Erdbeben, erzeugten in den Gemüthern die Furcht vor höheren Mächten 6). Die Furcht ist. daher auch fortwährend die Grundstimmung der Reli-

An arrest of the terms of the terms of the second states of the first of

- PLUT. def. Orac. 19: Επιπερείων δε χλευασμές και γέλωτας έτι φοβητίον οις τυλμώσι χρήθαι και κατώ τής προνοίας μύθον αύτήν άποκαλέντες. n. p. suav. vivi sec. Epic. 21, 2: / διαβάλλουτες τήν πρόνοιαν ώσπες παισι» Έμπεσαν ή Ποινήν άλατηριώδη και τραχικήν έπιγεγραμικένην. B. Cic. N. D. 1, 8, 18 nennt der Epikureer die πρόνοια eing anus futidica.
  - 2) EPIR. in der frühen angeführten Steller b. Dios, X, 134 ....
- - 4) Prur. def. orac. 19.
- - 6) Luca. V, 1160-1239, vgl. IV, 38 f. XI, 49 f. Sayr, Math. IX, 25.

gion:4), wie ungekehrt die Befreizuge von dieser Enveht die wesenflichste Anfgabe der Philosophie ist, and stand

"Wichth destilwenöger wollte duch Epikur den Glauben an Götter utcht aufgeben. Dass diess und einb unvelwe Anbequemong an die allgemeine Meinung gewesen sei % ist gewiss on ungerechter Vorwurf, denn theils machen die epikursischen Erklärungen über die Götter durchant den Eindruck der Aufrichtigkeit, theils konnte auch der erklärte Atheismus in jener Zeit schwerlich Gofahr bringen, und wäre wohl jedenfalls ebenso letcht verziebies worden, als der epikareische Deismus, der ja die Valkagötter gleichfalls ganz unumwunden läuguete. . Wir kom nen aber auch noch nachweisen, was den Epikur zu det Annahme von Göttern veranlasste. Bieestheils schien ihm nämlich die Allgemeinheit des Götterglaubens seine die jektive Wahrheit zu beweisen, und er erklärte ans die sem Grunde das Dasein der Götter für etwas unmittele bar Gewisses, in unseren natürlichen Begriffon (nobinwis) Begrändetes 3), mag er sich nun um die Ausgivis

- 1) Diese Ansicht tritt besonders bei Lucazz hervor, der kaum jemals der Religion erwähnt, ohne die Angst und Scheu, durch welche bie das Menschrageschleebt niedergedrücht habe, mit des
- stärksten Farben zu schildern; M. s. such Prus, n. p. suav. y, 21, 10.
- 2) Posidonios b. Cic. N. D. I, 44, 123 vgl. 30, 85. PLUT. n. p. suáv. vivi 21, 9.
- 5) Erra. b. Dros. 125: Sool per yele sich erapyic per yag ecor avrue of grades. Austührlicher der Epikareer b. Cro. N. D. I. ٠. 16, 43: solas enim [Epicurus] vidit, primam esse Doos juod in 🗸 omnium animis corum notionem impressioset ipra natura. quae est enim gens aut quod genus hominum quod non habeat sine doctrina anticipationem quandam Deorum? quam appellat mooky wer Epicurus u. s. w. Diese Augaben sind freilich mit Vorsicht aufsunchmen, da Cicero unverkenhher seine Vorstellung von den adgebornen . • Begriffen einmischt; da er sich aber ausdrücklich wohl nach-Phädrus, auf Epikurs Schrift nepi sarovos beruft; so werden wir wohl annehmen dürfen; was huch Drob. 124 bestätigt, dass • • • der Götterglaube von Epikur auf eine allgemeine npalteris ge-. gründet wurde. 1: 62 Las. F

chungi digaat Behauptung mit beinan benanalistischen Brkenntnisstheorie, mech seinet allerflächlichen iWeise, gar nicht, Meiter hemült,: oden stag: er siesalbe ib dar Maahmeigefunden heben, dass die nachwysprivelehe mei vom Dasein der Götter überzeuge, aus der wirklichen Auseinenng göttlicher Wesen, ans, der Wahrnehmusg jener Bilder eutstanden zei, von denen selten Demokrit des Göttotglauben hergeleitet: hatte 1) - Neben diesem ithebratiachen Grunde scheint aber bei Epikur auch das äntlicki. achie Intereste mitgewinkt hu haben, tein Ideal, van Glückachia leit; in den Göttern-venwirklicht stanselinuen 2). Eben diosen i lifeal manigateus hist. an du rah. welches i der ganze lohalt, seiner Narstellung über, die Götter, bestimmt wird. Soing Götten aind daher durollaus menachenähnlich. Nur solche menschenähnliche Wesen kennt die religiöse Norstellung, ader, wie Epikur diess auffasst: oun solche, erscheinen: uns. in den Bildern der: Götter, die sich mes bald im Soblaf, hald in wachem Zustands, darstelles,; und andh die Viernmaft, helehrt uns, dass die mehachlichte Gestalt die schönste ist, und dass sie sich für selige und vernüuftige Wesen am meisten eignet 3). Nur muss von diesen menschanähnlichen Gestalten alles das entfernt werden, was für die göttliche Natur nicht passt. Die zwei wesentlichsten Merkmale des Göttlichen sind aber

1.1), Für die, letstere Auffassung spricht nehen der Consequens des 1.1. epikureischen Systems, namentlich auch die Stelle bei Cor. N. D. 1.1. epikureischen Systems, namentlich auch die Stelle bei Cor. N. D. 1.1. epikureischen Systems die Gestalt der Götter bemorkt ist.: a natura 1.1. habenus onnes onnium gentium speciem nullam aliam miri huma-1.1. habenus onnes onnium gentium speciem nullam aliam miri huma-1.1. habenus onnes onnium gentium speciem nullam aliam miri huma-1.1. habenus onnes onnium gentium speciem nullam aliam miri huma-1.1. habenus onnes onnium gentium speciem nullam aliam nie huma-1.1. habenus onnes onnium gentium speciem nullam aliam nie huma-1.1. habenus onnes onnium gentium speciem nullam aliam nie huma-1.1. habenus onnes onnium gentium speciem on speciem nullam aliam nie huma-1.1. habenus onnes onnium gentium speciem nullam aliam nie huma-1.1. huma-1.1. habenus onnes onnium gentium speciem nullam aliam nie huma-1.1. h

and) Wgh. Drois 431; auch h. Crach. D. I. 17:45-29:56 Sinn, bedie infer IV; 19 wirderein, die (Rrhabenheit; der göttlichen Natur als mit "Grund der epikureischen Götterwerchrung ungegehen.

## Die Physik, Die Götterlahre Epicturs.

usch Epikur; dia Unvergängliebkais: und die Solighett 434 Diese würden beide, wie er glaubt, nothleiden, wenn wie den Körpern, der Götter, die dichte Leihlichkeit den undriges zuschreiben wollten; wie ikönnen lihuen dalerienet eis Analogou unseres Leibs, eine ätherische. nus den feing sten Atomen bestehende. Gestalt beilegen. ?). .: . Natürlich taugauisie aber mitt diesan ätherischen Laibergsvieht in eine Welt, die der unsrigen ähnlich wäre, ja sie dürfen überhaupt in keiner Welt wohnen, wenn nicht der endliche Untergang derselben auch sie ereilen, und die Furcht davor ihre Seligheit trühen soll; Epikur weist ihnen daher die Intermundieu als Wohnort an, wo sie, wie Lucazz sagt, von keinem Unwetter belästigt, unter ewig heiterem Himmel hausen 3). Ebensowenig kann den Göttern eine Sorge, um die Welt und die Angelegenheiten der Menschen zugeschrieben werden, wenn wir nicht ihre Seligkeit durch die mühseligste Geschäftigkeit zerstören wollen, sondern völlig frei von Sorgen und Mühen, schlechthin unbekümmert um die Welt müssen sie in seliger Betrachtung ihrer unveränderlichen Vortrefflichkeit das reinste Glück geniessen \*). Nur solche Götter sind auch, wie die Epikureer meinen 5), nicht zu fürchten, wur sie werden frei und rein, blos um ihrer Vortrefflichkeit willen Dieser Götter sind es aber unzählige, denn wenn verehrt.

 Ετικ. b. Diag. 123: πρώτον μέν ται Οτάν ζύαν άφθαφουν και μακάφιον νομίζων. . μηδέν μήτε της. αφθωρσίας αλλό εριον μήτε της μακαριύτητος άνοίχειον κύτῷ πρόσαπτει.u. ε. w. Ebd. 139. Cic. N. D. I. 17, 45. Luca. I. 57.

- 2) GEC. N. D. II, 23, 59 I, 18, 49. de div. H, 17, 40, LUCE. V, 149 ff. PLUZ. und STOB. a. d. a. O. Epikur bat, wie Cto. sagt, monogrammas Decs, seine Götter haben nur guasi corpus und quasi anngramm.
- Erss. b. Daess 77. 97. 159. Cic: N. D. J. 19, 51 fb; Legg. I, 7, 21. Lven. I, 58. (II, 646). HI, 1092. IV, 63. VI, 57. San. benef. IV, 6 at. A.
- 5) Gre. N. D. I. 20, 54 ff. San, boudf. IV, 19. . . Surface of the

.

. . . . . .

44 8

die Zuhl der sterblichen Weisen unbegrenze ist, so erfordert das Gossiz der Gleichheit, dass die der unsterblichen nicht geringer sei !), und wenn wir uns nar eine beschrählte Zuhl von Göttern vorstellen, so rührt diess nur dabörg dass wir die unzähligen Bilder, die von den Göttern aus unsere Beele treffen, um ihrer Achulichkeit willen verwechseln 3). Wiewohl sich aber die Epikureer

1) Cuc. a. p. O. I, 19, 50, wo aber der Zusatz: et si quae interimant u. s. f. nur auf Cicero's Rechnung kommt, denn Epikur kann soner müssigen Götter nicht als die welterhaltenden Wesen beschrieben haben.

4: .\*

·· . 1

2) Cic. N. D. L. 19, 49.: (Epicurus) docet cam esse vin et naturam Deorum ut primum non sensu sed mente cernatur : nec soliditate quadam nec ad numerum ut ea, quae ille propter firmitatem ceptu-1. 11 win appillat, soil intagrimbus similitudine et transitione perceptis: cum . . . infinita simillimarum imaginum species ex immunerabilibus individuis existat et ad Deos (statt dieses sinnstörenden Deos ist wohl nos zu lesen, m. s. die Commentatoren in der Ausg. v. Moska und CANDERA) affluat, cum maximis voluptatious in eas imagines men-1111 tem intentam infixumpus nostrum intelligentiam copers quae sit et beata patura et acterua: Diese Worte wollen wohl besagen: die Vorstellung der Götter entstehe uns nicht, wie die der massen $t_{1,1}$ haften Körper, dadurch, dass mehrere von demselben Gegenstand 114 "uusgehende Bilder unsere Sinne treffen (nec solidicate nes ad nu-. ! merum ygl, hiesu Drog. X, 50), sondern dadurch, dass voa unzähligen göttlichen Individuen Bilder ausgeben, die sich so Ihnlich sind, dass sie den gleichen Eindruck des Seligen und Unvergänglichen in uns hervorbringen (weil nämlich die Körper der Götter heine Bichtigkeit haben, können sich auch nicht so viele sidula von ihnen ablösen, wie von denen der dichten Kör-...: per, der segipren). Nach dieser Ciceronischen Stelle ist wohl auch die des Diogunus X, 139 zu berichtigen. Die Worte lauten: in ..... άλλοις δέ φησι. τός θούς λόγφ θεωρητός είναι. ός μόν κατ' άριθude squeatur, it de nara ouoridian in the ouveres intelivous Die Gleichheit der meisten Ausdrücke lässt keinen Zweifel darüber übrig, dass diese Stelle auf dieselbe (vielleicht auch von . . . Prof. pl. ph. I, 7, 18. vgl. Sros. I, 66 benütste): Quelle surück--sei ... saführen ist, wie die Ciceronische, aber in den Worten 26 uit nar ap. ique. besagt sie das Gegentheil von diener. and von der Epikureischen Lehre. Hier muss also ein Fehler stechen, mag

## Die Physik. Theologie der Epikureer.

den Stotkern gegenüber rühmten, durch diese Theologie nicht blos mit dem Anthropomorphismus der Volksrehigion übereinzustimmen; sondern ihren Polytheismus mit der Annahmé unzähliger Götter noch zu überbieten <sup>1</sup>), so hatten sie doch nicht dasselbé Interesse, wie jene, ihre-Uebereinstimmung mit dem Volksglauben wirklich nachzuweisen. Während sich daher die Stoiker für diesen Zweck kopfüber in die Allegorie stürzten, so wird uns von einem ähnlichen Bestreben der Epiknreer nichts berichtet, und nur der Dichter der Schule giebt einzelneallegorische Dentungen von Volksvorstellungen und Mythen, und zwar mit mehr Geschmack und Geschick, als.

er nun dem Diagenes salbst, oder seinen Abschreillern zur Last fallen. Dieser Fehler ist aber nicht in dem xaz' derdudv zu suchen, welches vielmehr auch Cicero durch ad numerum wiedergiebt, und die Vermuthung STEINBARTS (d. a. O. S. 477), dass dacht das ungeschickte xad' deude oder xad' deude (in den Eugen der Welten) zu lesen sei, ist gewiss nicht richtig, vielmehr scheint in dem theilenden äs udv — äs de ein Missverständniss zu liegen, das sich durch Wortkritik schwerlich mehr heilen Hässt.

- M; vgl, Pašobus Fragm. Col. 7 wo gegen die Stoiker gesagt; wird: ἐπιδεικνίσθιωσαν τοῖς πολλοῖς ἕνα μύνον [sc. θεό·] ἄπαν
  - τα λέγοντες & πολλές έδε πάντας ύσες ή κοινή φήμη παρέδωκεν, "muoiv's ubvor doss paoir of Havellines alla rai altiores elnas leyantany, sid out tointos bos usunnaan unoleinen old of βονται πάντες και ήμεις όμολογθμεν. άνθρωποειδείς γάρ έκεινοι έ νομίζεσεν αλλά άξρας και πνεύματα και αιθέρας, ώστ έγωγε και τεθαβόηκότως είπαιμι τέτες Διαγόρε μαλλον πλημμελείς: Ες" wird sodann weiter ausgeführt, wie wenig die Natursubstanzen :: der Stoiker die Bedeutung von Göttern haben können, und dag. bei namentlich hervorgehoben (Col. 9): ra deia roiquira zara-' λείπυσιν και γενιητά και φθαρτά φαίνεσθαι, τοις δε πάσιν ήμεις exolistous audius xal aquatores (so muss nothwendig statt des auch von Prinnens beibefialtenen goupris gelesen werden) 87vas doynariζouse. Wir haben hier also die gleiche Erschelnung, die wir auch in neuerer Zeit erlebt haben, dass sich Deisten und Pantheisten gegenseitig der Gottlosigkeit beschuldigen, jene weil sie die Persönlichkeit, diese weil sie die lebendige Wirksamkeit an der Gottheit des Gegners vermissed.

Die Philosophie der Griechen, III. Theil.

die stolschen Allegoriker zu zeigen pflegen '). Im Uebrigen hat die Schule, wie auch Lucrez aelbst, gegen die Volksreligion durchaus die negative Stellung einer aufklärenden Polemik, und eben hierin liegt ohne Zweifel eines ihrer wesentlichsten Verdienste.

# §. 39.

## Die epikureische Ethik.

Die Physik sollte den Menschen von den Vorurtheilen befreien, welche seinem Gläck im Wege stehen, die Ethik soll ihn positiv über das Wesen der Glückseligkeit und die Mittel zu ihrer Erreichung belehren. War nun schon in den theoretischen Theilen des Systems das Bestreben hervorgetreten, die Einzelwesen allein als das ursprünglich Wirkliche darzustellen, alle gemeinsame Ordnung dagegen nur aus dem zufälligen Zusammentreffen der Einzelwirkungen abzuleiten, so muss sich die gleiche Richtung auf dem ethischen Gebiete darin geltend machen, dass die individuelle Empfindung zur Norm und das Wohl des Individuums zum Zweck aller menschlichen Thätigkeit gemacht wird. Aber wie die Physik von der äussern Erscheinung auf ihre verborgenen, nur dem Denken zugänglichen Gründe, und von der scheinbar zufälligen Bewegung der Atome zu einem Ganzen von gesetzmässigen Wirkungen geführt hatte, so kann auch die Ethik weder bei der sinnlichen Seite des Menschen, noch bei der selbstsüchtigen Beziehung des Individaums auf sich selbst stehen bleiben, indem vielmehr der Begriff des Wohlbefindens näher bestimmt wird, so zeigt

1) So wird Luca. II, 598 ff. die Göttermutter auf die Erde gedeutet

II, 654 die Bezeichnung Neptun, Ceres, Bacchus für das Meer, das Getreide, den Wein, gestattet, und III, 991 ff. werden die Mythen von der Unterwelt in geistvoller Weise auf die Qualen gedeutet, welche schon in der Gegenwart aus Aberglauben und thörichten Leidenschaften entspringen.

Digitized by Google

....

sich, dass dasselbe nur durch die Erhebung über die Sinnlichkeit und die blos individuellen Zwecke, nur durch die gleiche Zurückziehung des Bewusstseins in sich selbst und sein allgemeines Wesen zu erreichen ist, welche die Stoiker für das einzige Mittel zur Glückseligkeit erklärt hatten. Wir haben diese Entwicklung des epikureischen Standpunkts in ihren wesentlichen Zügen darzustellen.

Das einzige unbedingte Gut ist nach Epikurs Lehré die Lust, das einzige unhedingte Uebel der Schwerz<sup>1</sup>). Ein Beweis dieses Satzes schien dem Philosophen kaum nöthig, da uns diese Ueberzeugung unmittelbar durch die Natur gegeben sei, und in allem unserem Thun und Lassen als maassgebend voransgesetzt werde<sup>2</sup>); sofern aber ein solcher verlangt wurde, berief er sich auf die Thatsache, dass alle lebenden Wesen vom ersten Augenblick ihres Daseins an die Lust suchen und den Schmerz fliehen<sup>3</sup>), dass daher die Lust überhanpt das natürliche Gut, oder der naturgemässe und in sich befriedigte Zustand jédes Wesens sei<sup>4</sup>). Hieraus ergiebt sich im Allgemeinen der Grundsatz, in welchem Epikur mit den älteren Hedonikern übereinstimmt, dass die Lust das Ziel aller unserer Thätigkeit sein müsse.

- ΕΡΙΒ. b. DIOG. 128 f. την ήδοιην ἀρχήν και τέλος λέγομεν είναι τε μαχαρίως ζην... πρώτον ἀγαθὸν τέτο και σύμφυτον... πάσα ἐν ήδονη ... ἀγαθὸν... χαθάπερ και ἀλγηδοὺν πῶσα κακόν. Ebd. 141. Cic. Fin. 1, 9, 29. Tusc. V, 26, 73: cum praesersim omne malum dolore definiat, δοκυπ voluptato.
- 2) B. D106. 129: ταύτην γὰρ ἀγαθῶν πρώτον καὶ συγγενικῶν ἐγνωμεν καὶ ἀπὸ ταὐτης καταρχόμεθα πάσης αἰρίσεως καὶ φυγῆς καὶ ἐπὶ ταὐτην καταντῶμεν ὡς κανόνι τῷ πάθει τὸ ἀγκθῶν κρίνοντες (vgl. §. 31. 34). PLUT. Col. 27, 1.
- 5) Diog. 157. Cic. Fin. I, 7, 23. 9, 30. II, 10, 51 f. SEXV. Pyrrh-HI, 194. Math. XI, 96.
- 4) Vgl. STOB. Ekl. II, 58: ήδονη γαζο, ΰθεν και την Εννοιαν αποδιθέάσι [οι κατ' Ηπίκουρον φιλοσοφέντες] το τέλους, το οικείως θίατιθέναι [? διατίθεσθαι] έξ έτωνδ πρός αυτόν χωρίς της έπ' άλλο τι άπάσης έπιβολης.

🔬 Indessen erhält dieser Grundsatz im epikureischen System mehrere sehr eingreifende nähere Bestimmungen. Für's Erste nämlich ist weder die Lust noch der Schmerz etwas Einfaches, sondern es giebt verschiedene Arten and Grade der Last und des Schmerzes, und es kann der Fall eintreten, dass wir eine Lust nur durch Verzicht auf andene, oder pur mit Schmerzen erkaufen, dass wir umgekehrt einem Schmerz nur durch Uebernahme eines andern ader dutch Verzicht auf eine Lust entgehen können. In diesem Fall räth uns Epikar, das Verbältniss der verschiedenen Lust, und Schmerzempfindungen abzuwägen, und mit Rücksicht auf den Nutzen und Schaden, den uns die jeinzelnen gewähren, je nach Umständen das Gute wie eis Ueblas, und das, Ueble wie ein Gutes zu behandeln, der Last zu entsagen, wenn uns von ihr grösserer Schmerz droht, and zar Erlangung grösserer Lust Schmerzen zu ühorhehmen 1). Weiter findet aber Epikur mit Plato, dass jede positive Lust auf einem Bedürfniss, mithin auf einem Schmerz beruhe, der durch sie gehoben werden soll; und er schliesat hieraus, dass das eigentliche Wesen und Ziel aller Lust nur in der Schmerzlosigkeit bestehe?). Während daher die Cyrenaiker nicht die Ruhe der Seele, oder die Schmerzlosigkeit, sondern nur die sanfte Gemüthsbewegung, oder die positive Lust als Zweck ge-

(4) B. Drog. 129 f. Cic. Fin. I, 14, 48. Tusc. V, 35, 95. SES. de ot. sap. c. 32 S. 121 Bip.

2) ΕΡΙΒ. b. DIOG. 128: τότων γάρ [τῶν ἐπιθυμιῶν] ἀπλανής θεωρία πῶσαν αίρεσιν καὶ φυγήν ἐπαναγαγεῖν οἰδεν ἐπὶ τὴν τῦ σώματος ὑγίειαν καὶ τὴν τῆς ψυχῆς ἀταραξίαν. ἐπεὶ τῆν τῦ μακαρίως ζῆν ἐςι τέλος. τέιν γὰρ χάριν ἅπαντα πράττομεν ὅπως μήτε ἀλγῶμεν μήτε ταρβῶμεν· ὅταν ἀἐ ἅπαξ τῦτο περὶ ἡμῶς γίνηται λύεται: πῶξ ὁ τῆς ψυχῆς χειμών ἐκ ἔχοντος τῷ ζώου βαδίζειν ὡς πρὸς ἐνδέον τι... τότε γὰρ ἡδανῆς χρείαν ἔχωμεν. ὅταν ἐκ τῦ μὴ παρεῖναι τὴν ἡδονὴν ἀλχῶμεν: ὅταν δὲ μὴ ἀλγώμεν ἐκέτι τῆς ἡδονῆς δεόμεθα. Ebd. 151. 139. 144. γgl. Ριυτ. α. p. suav. visi 7, 1. 5, 10. Sτοκ. Serm. 17, 35. μυςκ. Η, 14 fl. Cic. Fin. I, 11, 37.

Digitized by Google

\* o i

setzt hatten, und ebendesshalb 'die GRickseligkeit nicht in dem Gesammtzustand des Menschen, sondern in der Summe der einzelnen Genüsse suchten, so will Epikar zwar Beides anerkennen, sowohl die Lust der Ruhe, als die der Bewegung, sowold die negative, als die positive Lust<sup>1</sup>); aber beide stehen, nach dem eben Angeführten, nicht auf gleicher Linie, sondern der wesentliche und unmittelbare Grund der Glückseligkeit liegt in der Ruhe des Gemüchs, oder in der Ataraxie, die positive Lust ist nor eine mittelbare Bedingung derselben, sofern sie uns von der Unlast des unbefriedigten Bedärfnisses befreit. Die Ataraxie beraht aber ebenso wesentlich auf der geistigen Beschaffenheit des Meuschen, wie umgekehrt die positive Lust innerhalb dieser sensualistischen Systeme auf den sindlichen Reiz begründet werden muss. Wie es daher folgerichtig gewesen war, wenn Aristipp die körperliche Lust für die höchste hielt, so ist es umgekehrt von Epikur consequent, sie der gelstigen anterzährdnen. Wenn wir die Lust für den höchsten Zweck erklären, sagt er, 80 meinen wir nicht die Lüste der Ausschweifenden, überhaupt nicht den (sinnlichen) Genuss, sondern diess, dass der Körper von Schmerzen und das Gemüth von Unruhe frei ist. Denn nicht Trinkgelage und Schmausereien, nicht der Genuss von Knaben und Weibern, nicht die Freuden der Tafel machen das Leben angenehm, sondern ein nüchterner Verstand, welcher die Gründe unsares Thuns und Lassens erforscht, und die grössten Feinde unserer Ruhe, die Vorurtheile vertreibt. Die Wurzel von dem Allem aber und das grösste Gut ist die

Digitized by Google

<sup>1)</sup> DIOG. 136 (vgl. ATHES. XII, 63. S. 544) wo u. A. die Worte Epikurs angeführt werden: ή μέν γαρ αταραξία και απονία καταςηματικαι είσιν ήδοναι, ή δε χαρά και εύφορούνη κατά πίνησεν ενεργεία βλέπονται. RITTER III, 469 vermuthet statt ένεργ. έναργεία, aber ένεργεία gibt einen ganz passenden Sinn: sie stellen sich in bewegter Thätigkeit dar.

Einsicht ). Unsere unentbehrlichen Bedürfnisse sind einfach, denn zur Freiheit von Schmerzen ist nur Weniges nöthig, alles Uebrige dagegen gewährt theils nur eine Abwechslung im Genuss, durch welche dieser selbst nicht vermehrt wird, theils beruht es gar auf leerer Meinung<sup>2</sup>); dieses Wenige ist aber leicht zu erreichen; der Weise brancht bei Wasser und Brod Zeus nicht um sein Glück zu beneiden<sup>3</sup>); das Glück hat daber wenig Macht über ihn, die Hauptsache liegt am Verstande<sup>4</sup>), und wenn es pur mit diesem recht bestellt ist, kann man sich auch ängsere Unfälle gefallen lassen<sup>5</sup>). Auch der körperliche Schmerz erscheint unserem Philosophen nicht so unwiderstehlich, dass er das Glück des Weisen trüben könnte, und so unnatürlich er die stoische Apathie findet<sup>6</sup>), so ist doch auch er der Meinung, der Weise könne selhst auf der Folter glücklich sein, er könne die heftigsten Schmerzen verlachen, ja er könne mitten unter Qualen ausrufen: ach wie süss!7) Lässt sich auch in dem letzterep Ausdruck die Hoblheit eines erzwungenen Pathos,

- 2) Εγικ. b. Diog. 127: τῶν ἐπιθυμιῶν aἰ μὲν εἰαὶ φυσικαὶ aἰ di κεναί και τῶν φτσικῶν aὶ μὲν ἀναγκαῖαι aἰ dὲ φυσικαὶ μόνον. τῶν dὲ ἀναγκαίων aἰ μὲν προς εόδαιμονίαν εἰσὶν ἀναγκαῖαι aἰ dὲ προς τὴν τῶ σώματος ἀσχλησίαν ai dὲ προς αὐτὸ τὸ ζῆν. Ebd. 149, wo noch Näheres über die einzelsen Klassen. Luca II, 20 ff. Cic. Fin. 1, 13, 45. Tusc. V, 33, 94. Plut. n. p. su. v. 3, 10.
- 3) Dios. 11. 150 f. 144. 146. Stor. Serm. 17, 25. 50. 34. Sau. op. 2, S. 6. 16, 49.
- 4) D106. 144: βραχεία σοφφ τύχη παρεμπίπτει τα δε μέγιςα και πιριώτατα ο λογισμός διώκηκε. (Dasselbe b. Stob. Ekl. II, 354. Cio. Fin. I, 19, 63. SEN. de const. c. 15.) Vgl. ΜΕΤΒΟDOB b. Cic. Tusc. V, 9, 27.
  - 5) Diog. 135: πρετετον είναι νομίζων εύλογίζως άτιχειν η άλογίζως εύτυχειν.
  - 6) PLUT. n. p. su. vivi 20, 4.
  - 7) Diog. 118. PLUT. a. a. O. 3, 9. SED. ep. 66, S. 202. Cic. Tusc. V, 26, 73.

<sup>4)</sup> B. Drog. 431 f.

and selbst in den schüpen Acusserungen des sterbenden Philosophen über die Schmernen seiner Krankheit') ein gewigser selbstgefälliger Zug nicht verkennen, so ist doch der Granduatz, um den es sich handelt, im Geist der epikureischen Philosophie begründet und durch das eigene Verhalten ihres Urhebers bestätigt. Die Hauptsache ist nach Epikur nicht der körperliche Zustand, sondern die Beschaffenheit des Innern, denn die körperliche Lust ist von kurzer Dauer und hat viel Stövendes an sich, die geistigen Genüsse aflein sind rein und nuvergänglich; ebenso sind aber andererseits auch die geistigen Schmerzen die schwereren, denn der Leib leidet nur von den gegenwärtigen Uebeln, die Seele auch von den vorgangenen und zukünftigen?); die Lust des Fleisches ist in enge Grenzen eingeschlossen, nur das Denken vermag in der Auerkennung dieser Grenzen und ihrer Nothwendigkeit ein in sich vollendetes Leben hervorzähringen, welches der unbegrenzten Zeitdauer nicht bedarf<sup>3</sup>). Dabei kann nun das epikureische System nach seinen Voraussetzungen allerdings nicht läugnen, dass die körperliche Lust die ursprünglichere, ja dass sie allein die ursprüngliche Quelle aller Lust sei, und sowohl Epikur, als sein Lieblingsschüler Metrodorus haben diess schroff genug ausgesprochen, wenn Jener sagt, er wüsste sich das Gute nicht zu denken, wenn er von allem Sinnenge-

1) DIOG. 22. (Cit. Fin. II, 50, 96. Tuse. II, 7, 17. M. AUBEZ XI, 41. SEN. ep. 66, S. 209. ep. 92 S. 385.) PLUT. a. a. O. 16, 3.

2) Dios. 137: έτο πρός τèς Κυρηναϊκèς διαφέρεται. οἱ μèν γὰρ χείρους τὰς σαματικές άλγηδόνας λίγουσι τῶν ψυχικῶν... ὁ δὲ τὰς ψυχικάς. τὴν γῶν σάρκα διὰ τὸ παρὸν μόνον χεομάζειν, τὴν δὲ ψυχὴν καὶ διὰ τὸ παρελθὸν καὶ τὸ παρὸν μόνον χεομάζειν, τὴν δὲ ψυχὴν καὶ διὰ τὸ παρελθὸν καὶ τὸ παρὸν μόνον χεομάζειν, τὴν δὲ ψυχὴν καὶ βιὰ τὸ παρελθὸν καὶ τὸ παρὸν μάνον χεομάζειν, τὴν δὲ ψυχὴν καὶ βιὰ τὸ παρελθὸν καὶ τὸ παρὸν μόνον χεομάζειν, τὴν δὲ ψυχὴν καὶ βιὰ τὸ παρελθὸν καὶ τὸ παρὸν μόνον χεομάζειν, τὴν δε ψυχήν καὶ μείζονας ήδονὰς είναι τῆς ψυχῆς. Das Weitere b. Prov. a. a. O. 3, 11. Cac. Tusc. V, 55, 96. Die körperkiche Lust hereichneten die Epikurder mit ήδουθαι, die geistige mit χείρειν Plut. a. a. O. 5, 1.

3) B. Dioe. 145.

miss abschen solite'), Dieser sogar: alles Gute beziehe sich auf den Bauch?). Indessen glaubten sichi die Epikurcer dadurch nicht genüthigt, den Vorrang der geistigen Empfindusgen vor den körperlichen aufzugeben; hatten doch auch die Stoiker trotz ihrer sensaalistischen Erkenntnisstheorje auf die Forderungen des begrifflichen: Wissens, und trotz ihrer naturalistischen Begründung der Sittenlebre auf die Unterordnung der Signlichkeit unter die Vernunft nicht verzichtet. Aber ein eigenthümlicher Inbalt blieb freilich den geistigen Genüssen und Schmerzen nicht übrig, ihr unterscheidendes Merkmal konnte daher nur darig gesucht werden, dass zu der gegenwärtigen Lust oder Unlust theils die Erinnerung, theils die Hoffnung oder die Furcht hinzutritt, und ihre höhere Bedeutung liess sich nur mit der grösseren Stärke und Dauer begründen, welche diesen ideellen Gefühlen im Vergleich mit den unmittelbar gegenwärtigen sindlichen Reizen zukommes). Nur nebenbei wird auch die Erinnerung an philosophische Reden als Gegengewicht gegen den Schmerz erwähnt<sup>4</sup>); eigentlich ist es aber nicht ihr Inhalt, sondern

ata e ora etale eta

Digitized by Google

1) DIOG. X, 6 aus EPIKUB stepl téloves? & rad éxaye éga at venjau τάγαθόν άφαιρών μέν τάς διά χυλών ήδονάς άφαιρών δέ και τάς δι' άφροδισίων και τας δι' άκυραμάτων και τας διά μορφάς (-ης). Dasselbe etwas ausführlicher b. Cic. Tusc. III, 18, 41.

۰.

- 2) B. PLUR. a. a. O. 16, 9: We wal exappy and for and for an and a set έμαθον παρ' 'Επικέρου δρθώς γαςρί χαρίζεσθαι und: περί γαςέρα yào, w quoiolóys Tiuóxpares, rò ayatóv. Vgl. ebd. 3, 1.
- ... 3) M. vgl. ausser dem, was früher aus Drog. X; 137 u. A. beigebracht wurde, auch Qic. Fin. I, 17, 55: animi autem voluptates et dolores nasci fatemur e corporis voluptatibus et doloribils ; nur ein Missverstand sei es, wenn manche Epikureer diess nicht zugeben; darum können aber doch die geistigen Genüsse und Schmerzen, aus dem oben angegebenen Grunde, die stärkeren sein.

4) In EPIKURS letztem Brief b. Drog. 22, wo er mach einer Beschreibung seiner schmerzhaften Krankheit fortfährt, antenage-דמידודה לב המסו דמידווה דט אמדע שיצאי צמונסט לאי דא דשי אביםνότων ήμιν διαλογισμών μνήμη. ·, ·, ·,

246

٠,

## Die Ethiki Die Tugendlehre Dikurs.

nar. fas. Formelle der grösseren Fostigkeit und Stjake, was: die gelutige Lust oder Unlust auszeichnet. Epikui kann'sich daher auch dem Zügeständniss nicht entzichen, dass wir keinen Grund bätten, die grob sinalichen Gei nüsse zu verwerfen, wenn uns diese von der Forcht vor den höheren Mächten, vor dem Tod und vor Schmerzen zu befreien venmöchten '), und ebenso weise er uns gegios den Schmerz nut mit dem Gedanken zu waffnen, dass die heftigsben Schmerzen nicht lange anhalten, die minder heftigen füherwiegende Lust nicht ausschliessen '), so dass en also nicht eine der Sinnlichkeit sich entgegenstemmende geistige Kraft, sondern nur die richtige Berechnung der sinalichen Zustände und Wirkungen ist; die nus den Sieg über den unmittelbaren Eindruck verschaffen soll.

Auf keinem anderen Wege lässt sich auch die Notiwendigkeit der Tugend im epikareischen System begründen. Epikar ist mit den strengsten Moralphilosophen darüber einig, dass die Tugend von der Glückseligbeit ad wenig zu treunen sei, als diese von jener<sup>3</sup>), und auch Gegner müssen ihm das Zengniss geben, seine Sittenlehre sei rein und ernst, und in ihren Ergebnissen der stoischen nicht entgegengesetzt<sup>4</sup>). Um so schroffer wi-

- 1) B. Dros. 142 (Crc. Fin. II, 7, 21).
- 2) B. Dion. 140. 133. Cic. Fin. J, 15, 49.
- B. Daog. 140: en éser jótus (j) áren vé portuus nal xalois nal denatus édé portuus xal xalois xai denatus árer vá jótus. Dasselbe §. 132. 138. Cio. Tusc. V, 9, 26. Fin. I. 16, 50. 19, 62. Suv. ep. 85, 8. 317.
  - 4) SEE. vit. be. c. 12, S. 91: in ea quidem ipse sententia sum (invitis hae nostris popularibus — die Stoiker — dicam) sancta Epicurum et recta praccipere, et si propius accesseris tristia: voluptus enim illa ad parvum et exile revocatur, et quam nos virsusi legem ulicimus eam ille dicit voluptati . . itaque non dico, quad plerique nostrorum sectam Epicuri flagitiarum magistram esse, sed illud dico: male audit, infamic est, et immerité. ep. 33, 103: apud me vero Epicurus est et fortis, licet manuleatus sit. Se führt auch Sepeca

ورزو

• . •

Die apikureische Philoaophia.

dersoricht sie ihr dagegen in ihren Begtündung. Da die Lust das einzige unbedingte Gut ist, so has die Tugend nur hodingten Weise, als Mittel bur Lussi; einen Werth haben !), oder wie diess auch ausgedrücht wird?); nicht die Tagend für sich genommen macht glücklich, sonders nur die Lust, welche aus ihr hervorgehr. Diese Lust soljet aber kane das epikureische System nicht in dem Rewusstsein der Pflichterfüllung oder des tugendkaften Handelns als solchem suchen, sondern nur in der Befreiung von Unruhe, Furcht und Gefahr, die sich ans der Togond als ihre Enlge ergiebt: die Weisheit und Einsicht trägt: zu innserem Glück hei, weit sie uns von der Furcht vor den Göttern und vor dem Tode, von numässigen Begierden und eiteln Wünschen frei-macht, weil sie uns den Schmerz als etwas Untergeordnetes oder Vorübergehendes ertragen lehrt, weil sie uns den Weg zu einom heiteren und naturgemässen Leben zeigt3); die Besonsenheit, weil sie uns dasjenige Verhalten gegen Lust und Schmerz lehrt, bei dem uns die meisten Geninge and die wenigsten Leiden zu Theil werden<sup>4</sup>); die Tapferkeit, weil sie uns befählgt, Furcht und Schmerzen

nicht selten Aussprüche Epikurs an, und ep. 6 S 15 nennt er den Metrodor, Hermachus, Polyänus magnos mros. Vgl. Cic. Fin. II, 25, 81.

- Dios. 138: διά δὲ την ήδονην και τὰς ἀρετάt θοῦν ἀἰροῖοθωι οὐ δι' αὐτάς ὑύσπερ την ἰατρεπην διὰ την ὑχίειων, næθά φησι και Διογόνης. Cic. Fin. I, 13, 43: istue onim vestrae esimide pulekraoque virtutes nisi voluptatem efficerent, quis eus aut haudabiles aut expetendas arbitraretur? ut enim modicorum scientiam non ipsius artis sed bonae valetudinis causa probamus u. s. w.: sic sepientia, quae ars vivendi putanda est, non expeteretur si nihil officeret; nunc expetitur quod est tanquam artifex conquirendae et comparandas voluptatis.
  - 2) San op. 85, S. 317 : Epicurus quoque judicat, cum virtutom habeat beatum esse, sed ipsam virtutom non satis esse ad beatam vitam, quia beatum efficiat voluptas quae ex virtute est, non ipsa virtus.
- ··· \$) Dieg. 138 f. Cia. Fin. 1, 15, 43 f. 19, 62.

Digitized by Google

## Die Ethik: , Der epikurgigehe Weise.

zu überwinden 17; die Gerechtigkeit, weil sie allein en une möglich; macht, ohne die Furcht vor Göttern und Menschen zu leben, die den Verbrocher nie verlässt<sup>2</sup>). Die Tugend ist dem Epikur nie Selbstzweck, sondern immer nur Mittel für den ausser ihr liegenden Zwack des glückseligen Lebens, aber sie ist ihm allerdings ein en sicheres und anentbehrliches Mittel, dass er sich weder die Tugend ohne Glückseligkeit zu denken weiss, noch die Glückseligkeit ohne Tugend.

Epikur glaubt desshalb auch von spinem Weisen ganz Achnliches rühmen zu können, wie die Staiher von dem ihrigen. Wie wir so eben geschen haben, dass er ihm eine Herrschaft über den Schmerz zuschreibt, welche der stoischen Apathie in nichts nachsteht, so bemüht er sich überhaupt, sein Lehen möglichst vollkommen und in sich. befriedigt zu schildern, Ist er auch nicht frei von Affekn ten, und namentlich, für die edleren Gemüthsbewegungen, wie die des Mitleids, empfänglich, so soll doch seine, philosophische Thätigkeit nicht dadunch gestört werden 3), und verschmäht er auch den Genuss nicht, so ist er doch, wie wir berajts wissen, durchaus Herr über seine Bogierden und weiss diese durch den Gedankan so zu mässigen, dass sie nie einen schädlichen Einfluss auf sein Leben gewinnen können. Er allein hat førner eine unarschütterliche Festigkeit der Ueberzeugung<sup>4</sup>), er allein weiss das Richtige in der rechten Art zu thum: nur der Weise versteht dankbar zu sein, wie Metrodor sagt<sup>5</sup>).

- 1) A. a. O. §. 49. Diog. 120: την δε ανδρείαν φύσει μη γίνεσθαι, λογισμο τε [l. δι] το συμφέροντος.
- 2) Cic. Fin. I, 16, 50. DIOG. 144. PLUT. n. p. suav. vivi 6, 1. LUCR. V, 1153 ff.
- 5) Diog. 117. 118. 119.
- 4) PLUT. adv. Col. 19, 2.
- 5) DIGG. 118. SEN. ep. 81, S. 288. Doch wurde der stoische Satz von der Gleichheit der Tugenden und der Fehler auf epikureischer Seite verworfen; DIGG. 120.

Ja er ist so erhaben über die gewöhnlichen Menschen, dass Epikur seinem Schüler verspricht, bei fleissiger Beachtung seiner Lehre werde er wie ein Gott unter den Sterblichen wandeln<sup>1</sup>), und das Schicksal hat so wenig Gewalt über ihn, dass auch unser Philosoph den Weisen unter allen Umständen glücklich preist ?). Wenn endlich die Weisheit selbst an gewisse äussere Bedingungen geknüpft wird, wenn zugegeben wird, dass sich die Anlage zu derselben nicht in jedem Volk und in jedem Körper vorfindet<sup>8</sup>), so soll sie doch da, wo sie ist, three Bestandes schlechthin sicher sein, und auch de Zeit kann ihr nichts anhaben; denn theils ist die Weisheit, wie Epikar mit den Stojkern lehrt, unverlierbar"), theils wird von der Glückseligkeit des Weisen, gleichfalls stoisch gesagt, sie könne durch die Beitdauer nicht vermehrt werden, das zeitlich begrenzte Leben könne ebenso vollendet sein, wie wenn es unbegrenzt ware<sup>5</sup>). So tritt hier, trotz der verschiedenen Brundlage und Richtung des Philosophirens, doch das gleiche Bestreben hervor, welches die nacharistotelische Philosophie überhaupt auszeichnet, das Bestreben, den Menschen frei auf sich selbst zu stellen, und in der Unendlichkeit seines denkenden Selbstbewusstseins von dem Aenseren . . . . schiechthin unabhängig zu machen\*). Mine at a first first first first first first

1. 10. Bi: Dass. 135 vgl. PLUR. m. p. su. vivi 7, 13. Lbcm. 114. 223; vgl. die folg. Anus.

die folg. Апть 2) Сіс. Fin. I. 19, 61. V, 27, 80: semper beatum esse sapientem, Sтов. Serm. 17, 30. SEN. ep. 25, 82. Anderes s. o.

- 4) DIOG. 117: τον απαξ γετόμενον σοφόν μηπέτι την εναντίαν λαμβάνειν διάθεσιν μηδ' επαλλάττειν έκόντα. Doch scheint der letztere Beisatz einen unfreiwilligen Verlust der Weisheit, etwa durch Wahnsinn offen zu lassen.
- 5) Diog. 126. 145. Cic. Fin. I, 19, 63.
- '6) Vgl. auch EPIK. b. SEN. ep. 8, S. 20: philosophiae servias oportet, ut tibi contingut vera tibertas u. s. w. Aehnliche Aussprüche von Stoikern wurden früher angeführt.

<sup>\* 3)</sup> Diog. 117.

# Die Ethik, Lehensregeln Epikurs.

Dorch diese allgemeinen Grundsätze ist nun auch dem Einzelnen der epikureischen Lebensphilosophie seine Richtung gorgezeichnet. Epikar hat zwar seine Ansicht ohne Zweifel zu keiner systematischen Theorie der sittlichen Thätigkeiten und Zustäude entwickelt, und andererseits sind uns wohl seine vereinzelten Aussprüche und Vorschriften upr gehr unvollständig überliefert; aber was uns davon hekannt ist, entspricht der Vorstellung, die wir uns nach jenen allgemeinen Ausichten bilden mussten, Epikuns Lebensregeln zielen alle dahin, den Menschen durch Mössigung seiner Begierden und Leidenschaften zur Glückseligkeit zu führen. Der Weise ist genügnam, denn er weiss, dass zur Befriedigung der natürlichen Begierden und zur Befreiung von Schmerzen nur Weniges nöthig ist, dass nur der eingebildete Reichthum keine Grenze kennt, der naturgemässe sich leicht erwerben lässt D, dass die einfachste Nahrung den gleichen Genusa gewährt,, wie, die üppigste, unserer Rube und Gesundheit, aber um Vieles zuträglicher ist?), dass daher nicht Vermehrung des Besitzes, sondern Beschräpkung der Begierden wahrhaft reich macht 3), und dass der, welchep sich mit Wenigem nicht zu begnügen weise, sich mit nichts begnügen wird'). Er weise mit Epikur, von Wasser und Brod zu leben<sup>5</sup>), und sich dahei Zeus an Glücky seligkeit gleich zu achten<sup>6</sup>). Er flicht die Leidenschaften,

2) Diog. 130 f.

- 4) Sros. Serm. 17, 30, ygl. Sen. ep. 9, 26: si cui sua non videntur amplissima licet totius mundi dominus sit tamen miser est.
- 5), Diog. 11. Spos. Serm. 17, 34. Cic. Tusc, V, 31, 89 und besonders SEB. ep. 18, 55.
- 6) STOB. Serm. 17, 50. SER. ep. 25, 82, noch Weiteres s. o. Der

953

and the second 1) DIOG. 144. 146. 130. STOB. Serm. 17, 23. SEN. ep. 16, S. 49. - LUCB. 11, 20 ff. 111, 59 ff. ··· . ! ··· . 1.1

<sup>2)</sup> Diog. 130 f. 3) Stor. Serm. 17, 24. 37. Szs. ep. 21, 65. 14, 44; vgl. ep. 2, 6: , Honesta, inquit, res est lacta paupertas; ep. 17, 52: multis purasse divitias non finis miseriarum fiat, sed mutatio.

welche die Ruhe des Gemüths und das Bluck des Lebens zerstören; er halt es für thöricht, mit Sorgen für die Zukunft'die Gegenwart zu vergenden, und den'Mitteln zum Leben das Leben selbst zu opfern, das wir doch nur Einmal geniessen können '); er giebt sich keiner leidenschaktlichen Liebe und keiner verbotenen Ausschweifung hin 2), er kümmert sich nicht um die Meinung der Menschen und geizt nicht nach Ruhm, denn er legt der Ehre und der Schande nur insofern ein Gewicht bei, wiefern sie feale Güter oder Uebel zur Folge habens), er macht sich keine Sorge um das, was nach seinem Tode mit ihm vorgent\*), er beneidet Niemand um Güter, deren er selbst nicht achtet.). Wie der opikureische Weise über Schmerzen hinwegzukommen, wie er sich von der Furcht vor den Böttern und vor dem Tode zu befreien weiss, ist schon früher gezeigt worden, und ebenso wurde nachgewiesen, dass uns Epikur mit seinen Grundsätzen dieselbe Unabhängigkeit und Glückseligkeit zu verschaffen glaubt, wie die Stoiker mit den ihrigen. Aber während der Stoicismus diese Unabhängigkeit nur durch Unterdrückung der Simfichkeit zu gewinnen hofft, so genügt dem Epikureismus thre Massigung und Beschränkung: die Begierden sollen nicht ausgerottet, sondern nur in das richtige Verhaltniss zu dem gesammten Lebenszweck und Lebensdestination of the destination of the second states of the second

Vorwurf der Ueppigkeit, welcher Epikur und seinen Freunden von manchen Seiten gemacht wurde, bedarf, seit GASSENDI (de vita et mor. Epic. S. 153 ff.) keiner Widerlegung mehr.

1) EPIRUB U. METRODOB b. STOB. Serm. 16, 28 20.

2) Diog. 118 und besonders Lucs. IV, 1057 ff. Gegen die Anschuldigung geschlechtlicher Ausschweifung vertheidigt den Epikur GASSENDI 2. a. O. 174 ff. Hier genügt es, auf CHRYSIPP D. STOR. Serm. 63, 31 zu verweisen. Die Sentenz, welche vor dem Geschlechtsgenuss überhäupt warnt, b. Diog. 118, lautet nach Form und Inhalt eher demokritisch, als epikureisch.

3) Diog. 120. 140. Cic. Tusc. II, 12, 28. Lúca. IH, 1008 ff. 59 ff. 

25Å

zustand, in das biz vollen Gomüthurghe nothweitlige Gleichgewicht gebracht werden. Epikur ist daher trots seiner eigenen Einfachheit weit entfernt, einen reicheren. Lebensgenuss unter allen Umständen zu vorwerfen: der Weise wird micht als Oyniker oder als Bettler loben ), er wird die Sarge für Erwerh nicht vernachlässigen, und nur den Erwerb durch Unterricht jedem andern vorziehen?), or wird den Schmuck der Kunst nicht verschmähen, wiewohl er sich zu trösten weiss, wennter ihn! entbehren muss?), er wird die Genügsamkeit überhaupt: nicht darin suchen, dass er Weniges gebraucht; soudern daring dass er Weniges bedarf, und eben diese Bodürfaisslosigkeit ist es, die auch dem üppigeren Gennas brat seine Würze glebt 1). Nicht anders verhält ersich auch zum Tode; er führhiet ihn nicht, ja er sucht, ihn, wennahm kehr anderer Weg offen steht, um uner-i träglichen Leiden zu entgehen; aber dieser Fall wird) nicht leicht eintreten weil er auch unter hörperlichen Schmerzen glücklich zussein gelernt hativ die staisches Empfehlung des Selbstmords findet bei Spikur keinen. Anklang<sup>6</sup>).

- 1) Diog. 119.
- 2) Dios. 120: πτήσεοις προνοήστοθαι και το μελλοντος. 121: χρή-1 ματίσεοβας το jάλλ, κπο μάνης σαφίας απορήσαντα. Das μάνης, möchte aber doch die im Text angedeutete Beschränkung verlangen.
- 3) D100. 121: εἰκόνας τε ἀναθήσων εἰ έχοι: ἀδιαφάρως έξειν ἀν μή σχοίη.
- 4) ΕΡΙΚ. b. DIOG. 150: και τήν αυτάρλειαν δε άγαθαν μέγαι νομίζομεν έχ ϊνα πάντως τοῖς όλίγοις χρώμεθα, άλλ ϋπως τάν μή ξχωμεν τὰ πολλά τοῖς όλίγοις χρώμεθα παπλέσμένα γνησίως (ές ήδιςα πολυτελείας άπολαίεσεν οι ήκιςα αύτης δεύμενου.

5) Der Epikureer b. Gro. Fin. 1, 15, 49: si tolerabiles vine fablares feramus, sin mittus acque anime e vita cum en non plasent sanquam e theatro exeamus. EPIRUN b. SEN. ep. 13, 34: mailen est in mecossilate vivere, viel in neckstätte vivere necessitats milla est, i Dagegen ep. 24, 80: objurgat Epicurus non minus eos qui snortem

. Dis epikareisake Philasophie ...

258

4 So wallatändig: aber der Weise sich selbsti genügen mag; so defnig-, will libr doch Epikar von der Verbindung mit Anderen losreissen. Zwar konnte er jene natürliche Zasammengehörigkeit aller Vernunftwesen, welche die Stoiker iannahmän, inicht zugeben 1), aber doch weiss auch er nich ein menschliches Leben nur innerhalb der menschlieben Geschischaft zu denken. Nur dass er nicht allen Formos : des Gemeinlebens des gleichen : Werth zuerkennt. Des geringsten Reiz hat für ihn der Stant und die bürgerliche Gesellschaft. Der Zwech dieser Verbindung ist nach Epikur pur der änsserliche der Sicherheit - das Recht ist propringlich nur ein Vortrag zur gegenseitigen Sicherung ?), die Gesetze sind, wie diese auch ansgedrücht wird, und der Weisen willen gemacht, nicht damit diese kein Unrecht: thun, sendern damit sie kein Unrecht leiden möchten3). Recht / und Gesetz ist aus diesem Grundefnicht an und für sich, sondern und nine eines Andern willen verbindlich; i die Ungerachtigkeite nicht an und för sich; soudern nur desskalb zu verwerfon, weil det Verbrecher von der Furcht vor Entdeckung und Strafe nie schlechthin frei wird 4), Ebensowenig giebt es ein durchaus allgemeines und unumstössliches Recht, soudern in einem Rechtsverhältniss steben wir theils überhaupt nur zu den Wesen und zu den Völkern, welche in den Sicherheitsvertrag einzutreten befäease is table to 

 i concupisount quam eos qui timent et ait : ridiculum est currere ad mortem taedio vitae cum genere vitae ut currendum sessit ad mori ctem effecerie u. s. w. DIOG. 119: καὶ πηριφθεία τῶς ὅ ψεις μεθέἡξει» αὐτὸ» τῦ βis.

- · 4): ΕΡΙΚΣ. Diss. 11, 20, 6: Επίκαρος ύταν αναιρείν θέλη την quoiκήν κουνωνίον ανθρώποις πρός αλλήλος U. s. v.
- 2) Bros. 159. 154. Ausführlich beschreibt Lucans V, 1107 ff. aus wum diesem Gesichtspunkt die Entstehung der Staaten.
- 1) Dros. 459. 154. LUOS. V., 1150 E. Szrs, ep. 979.6. PLUT. adv.

higt und gewillt waren, theils kann die nähere Bestimmung dieses Verhältnisses, die das positive Recht bildet, bei Verschiedenen verschieden sein, und mit den Umständen wechseln: was als zweckmässig zur gegenseitigen Sicherung erkannt wird, muss für Recht gelten, und wenn sich ein Gesetz unzweckmässig zeigt, so ist es auch nicht mehr verbindlich<sup>4</sup>). Der Weise wird sich daher nur in dem Fall und nur insoweit an der politisehen Thätigkeit bethätigen, als diess zu seiner Sicherheit nothwendig ist: die Herrschergewalt ist ein Gnt, sofern sie uns vor Verletzung sicherstellt, wer sie dagegen anstrebt, ohne diesen Zweck dadurch zu erreichen, der handelt thöricht<sup>2</sup>). Und da nun in der Regel der Privatmann viel ruhiger und höher lebt, als der Staatsmann, so war es natürlich, dass die Epikureer von den Staatsgeschäften abmahnten, welche ihrer Meinung nach der eigentlichen Bestimmung des Menschen, der Weisheit und Glückseligkeit, nur im Weg stäuden<sup>3</sup>). Ihr Wahlspruch ist das La'de Biasag 4), als das wünschenswertheste Lebensloos erscheint ihnen der goldene Mittelstand<sup>5</sup>), und nur in dem Fall rathen sie zur Betheiligung an Staatsgeschäften, wenn besondere Umstände diess nothwendig machen<sup>6</sup>), oder wenn Jemand eine so unruhige Natur hat, dass er es in der Unthätigkeit des Privatlebens nicht anshält?), wogegen sie sonst von der Unmöglichkeit, der

- 1) Diog. 150-153.
- 2) Diog. 140 f.
- 3) PLUT. adv. Col. 31. 35, 4 f. n. p. suav. vivi 16, 9. EPIKTET Diss. I, 23, 6.
- 4) PLUT. de latenter vivendo vgl. namentlich c. 4.
- 5) ΜπτΒοροκ b. Stob. Serm. 45, 26: ἐν πόλει μήτε ώς λέων ἀναςφέφε μήτε ώς κώνωψ, τὸ μὲν γὰρ ἐκπατεῖται τὸ δὲ καιφοφυλακεῖται.
- 6) SEN. de ot. sap. 50, sohr treffend: Epicurus ait : non accedet ad rem publicam sapiens, nisi si guid intervenerit. Zenon ait : accedet ad rem publicam, nisi si guid impedierit.
- 7) Plut. tranqu. an. c. 2.

Die Philosophie der Griechen, III. Theil.

Menge zu gefallen, viel zu fest überzeugt sind, um auch nur den Versuch zu wagen<sup>1</sup>). Aus demselben Grunde sind die Epikureer Lobredner der Monarchie<sup>2</sup>), und erlauben ihrem Weisen, Fürsten den Hof zu machen<sup>3</sup>); wie der strengen und kräftigen Sittenlehre des Stoiciamus jene unbeugsame republikanische Gesinnung eutsprach, die wir namentlich in Rom so oft mit stoischer Philosophie verknüpft finden, so war es umgekehrt dem weichen und furchtsamen Geist des Epikureismus gemäss, deu Schutz der monarchischen Verfassung aufzusuchen; wo das Staatsleben ursprünglich auf die Furcht vor Verletzung begründet wird, da kann folgerichtig nur die möglichste Verstärkung der Gewalt angestrebt werden, welcher die Sorge für die allgemeine Sicherheit übertragen ist<sup>4</sup>).

<sup>7</sup> Mit dem Staat hätte Epikur nach Einer Angabe auch das Familienleben verworfen<sup>5</sup>). Diess ist jedoch wahrscheinlich eine Uebertreibung, und was er wirklich gesagt hat, ist nur, dass sich der VVeise der Ehe und Kinderzeugung enthalten solle, wenn sie zu viele Störungen für ihn mit sich bringen<sup>6</sup>). Ebenso ist ganz glaublich,

- 1) EPIKUB b. SEN. ep. 29, 93: nunquam volui populo placere, nam quae ego scio non probat populus, quae probat populus ego neseio.
- · Achaliche Aussprüche von Stoikern wurden früher angeführt.
- 2) B. D106. 140: ἕνεκα τῦ θαὐ◊εῖν ἐξ ἀνθρώπων ἐςὶ κατὰ φύσιν ἀρχή καὶ βασιλεία ἀγαθὸν ἐξ ῶν ποτε τῦτό τις οἶός τ' ỹ παρασκευάζεοθαι.
- 5) Drog. 121: xal μόναρχον έν καιρώ θεραπεύσειν.
  - 4) Eine lehrreiche Parallele zum Epikureismus bietet in dieser Beziehung Thomas Hobbes.
  - 5) ΕΡΙΚΤ. Diss. 1, 23, 3 (gegen Epikur): διατί αποσυμβολεύεις τῷ σοφῷ τεπνοτροφείν; τί φοβῃ μή διὰ ταῦτα εἰς λύπας ἐμπέσῃ; 11, 20, 20: Ἐπίκυρος τὰ μὲν ἀνδρὸς πάντ ἀπεκόψατο καὶ τὰ οἰκοδεσπότου καὶ φίλου. Schon dieser letztere Beisats beweist aber, wie vorsichtig diese Angaben aufzunchmen sind.
  - 6) D106. 119: και μήν και γαμήσειν και τεκνοποιήσειν τόν σοφόν, οίς Ἐπίκυρος ἐν ταῖς διαπορίαις και ἐν ταῖς περι φύσεωι. κατά

Digitized by Google

dass er die Liebe der Eltern zu den Kindern für kein dem Menschen angeborenes Gefühl gelten lassen wollte<sup>1</sup>); diess ist aber nur eine einfache Folge seines Sensualismus, welche ihn durchaus nicht nöthigte, die elterliche Liebe seibst aufzugeben; von ihm selbst wird bezeugt, dass ihm gerade die Familiengefühle nichts weniger als fremd waren<sup>2</sup>).

Als die höchste Form des menschlichen Gemeinlebens betrachtet aber Epikur die Freundschaft, und aneh diess ist bezeichnend für ein System, welches von der atomistischen Betrachtung des Individuums ausgeht; ein solches wird folgerichtig auf die freigewählte, nach der Individualität und der individuellen Neigung gebildete Verbindung mit Andern grösseren Werth legen, als auf diejenige, worin sich der Meusch vor aller Wahl als Glied eines natürlichen oder geschichtlichen Ganzen gesetzt und bestimmt findet. Auch die Freundschaft kann hier freilich nur sehr äusserlich, mittelst der Reflexion auf ihren Nutzen, begründet werden<sup>3</sup>); indessen wird im weiteren Verlaufe so von ihr gesprochen, dass dieser

> περίσασιν δέ ποτε βίε έ γαμήσειν. Auch Luca. V, 1009 ff. erkennt den Werth der Ehe an.

- 1) PLUT. adv. Col. 27, 6. EPIRTET Diss. 1, 23, 3.
- DEOG. 10: ή τε πρόε τές yorlas εύχαριτία και ή πρόε τώς άδελφέε εύποιία. Dieg. selbst verweist hiefür auf Epikurs Testament, ebd. 18.
- 3) Dios. 420: xul την φιλίαν διά τάς χρείας [γίνεσθαι]. Εγικ. ebd. 448: xal την ἐν αὐτοῖς τοῦς ὑφισμένοις (?) ἀσφάλειαν φελίας μάλες κτήσει δεῖ νομίζειν συντελεμένην. Sun. ep. 9, 23: der Weise braucht einen Freund non ad hoc quod Epicurus dicebat in hac ipsa epistola (ein Brief, worin die cynische Selbstgenügsamheit Stilpo's getadelt war), ut habeat, qui sibi aegro assideat, σύσcurrat in vincula conjecto vel inopi : sed ut habeat aliquem, wie Sun. schön sagt, cui ipse aegro assideat, quem ipsum circumventum hostili custodia liberet. Cic. Fin. 1, 20, 67: cum solitudo et vita sine amicis insidiarum et metus plena sit, ratio ipsa monet amicisias comparare.

17\* Digitized by Google

wissenschaftliche Mangel auf ihre ethische Auffassung keinen Einfluss gewinnt. War es auch nur ein Theil der Schule, und offenbar nicht der consequentere, welcher behauptete, die Freundschaft werde zwar zunächst um des eigenen Nutzens und Vergnügens willen gesucht, sie gehe aber in der Folge in eine uneigennützige Liebe über '); ist ebenso die Annahme eines stillschweigenden Vertrags unter den Weisen, kraft dessen sie einander nicht weniger, als sich selbst, lieben, augenscheinlich nur ein Nothbehelf<sup>2</sup>), so waren die Epikureer doch der Meinung, dass sich auch mit ihrer eudämonistischen Ableitung der Freundschaft die höchste Werthschätzung derselben vertrage. Denn die freundschaftliche Verbindung mit Andern gewähre ein so angenehmes Gefühl der Sicherheit, dass sie die höchsten Genüsse in ihrem Gefolge habe; und da nun diese Verbindung nur dann Bestand haben könne, wenn die Freunde einander ebensosehr lieben, als sich selbst, so sei die Gleichheit der. Freundesliebe und der Selhstliebe durch die letztere selbst gefordert<sup>3</sup>). Auch diese Deduktion lautet gezwungen genug; es ist aber auch unverkennbar, dass es nicht diese Reflexionen sind, durch die Epikurs Ansicht über den Werth der Freundschaft bestimmt wird, dass diese vielmehr allen jenen Nothstützen des Systems vorangeht. Wie sehr auch Epikur das Individuum theoretisch isoliren mochte, so war doch die Individualität selbst in's Element der Allgemeinheit erhoben, sofern nicht der sinnliche Genuss, sondern die Sicherheit des gebildeten Bewusstseins der höchste Zweck sein sollte, denn diese Sicherheit der Bildung erlangt der Mensch eben nur, wenn er von den einzelnen Zuständen und Empfindungen auf das allgemeine Wesen der Dinge und sein eigenes

- 2) Ebd. 70.
- 3) Ebd. 67.

260

i

<sup>1)</sup> Ctc. Fin. I, 20, 69.

allgemeines Wesen zurückgeht. Ebendamit war aber auch die gegenseitige Verbindung der gebildeten Individuen gefordert, denn wir können nicht auf das Wesen der menschlichen Natur reflektiren, ohne dieselbe Natur auch in Anderen aufzusuchen und anzuerkennen; und da nun auf diesem Standpunkt Alles auf die Empfindung zurückgeführt wird, so musste diese Verbindung wesentlich den pathologischen Charakter einer Verknüpfung durch Neigung annehmen; in dem freundschaftlichen Verkehr mit Gleichgesinnten erweitert sich die epikureische Individualität zur Allgemeinheit, sie hat ihm nicht blos jene Sicherung der äusseren Existenz, von der Epikur zunächst allein redet, sondern vor Allem die Sicherheit des Selbstbewusstseins zu verdanken, das in seinem weichen gefühligen Wesen der Anlehnung an Andere bedarf, und in ihren Reden und Empfindungen die Bestätigung der seinigen suchen muss<sup>1</sup>). Epikur äussert sich daher über den Werth und die Nothwendigkeit der Freundschaft in einer Weise, die weit über seine eudämonistische Ableitung derselben hinausgeht. Die Freundschaft ist ihm weit das höchste von allen Lebensgütern<sup>2</sup>); mit wem wir essen und trinken, ist ungleich wichtiger, als was wir essen und trinken<sup>s</sup>); nöthigenfalls selbst die grössten Schmerzen oder den Tod für den Freund zu erdulden,

- 1) Eben dieses Bedürfniss spricht sich auch in dem Rath aus, den Epikur ertheilt (b. S¤s. ep. 11, 30 f. ep. 25, 82), dass sich Jeder irgend einen ausgezeichneten Mann (s. z. s. als Schutzheiligen) wählen solle, den er sich immer vorhalte, um gleichsam unter seiner Aufsicht zu leben. Der Einzelne bedarf einer fremden Persönlichkeit zu seiner moralischen Unterstützung.
- 2) B. DIOG. 148: ພ້ν ή σοφία παρασκευάζεται εἰς τὴν τῦ ὅλε βίε μαπαριότητα πολὺ μέγεςὑν ἐςιν ή τῆς φελίας κτῆσις. Wenn wir b. DIOG. 120 lesen: φιλον τε ἐδένα κτήσεσθαι [τὸν σοφὸν], so muss hier entweder der Text verdorben sein, oder Diog. hat seinen Meister auf's Unbegreiftichste missverstanden.
- 3) B. SEN. ep. 29, 59.

wird der Weise kein Bedenken tragen <sup>1</sup>). Dass auch das Verhalten Epikurs und seiner Schule diesen Grundsätzen entsprach, ist anerkannt<sup>2</sup>), und lässt sich auch in dem Verhältniss Epikurs zu seinen Freunden eine geschmacklose Süsslichkeit und eine Neigung zu gegenseitiger weichlicher Bewunderung nicht verkennen<sup>3</sup>), so haben wir doch keinen Grund, desshalb die Reinheit seiner Gesinnung zu verdächtigen. Schon die Eine schöne Aeusserung über die Gütergemeinschaft<sup>4</sup>) kann beweisen, wie edel Epikur das Freundesverhältniss auffasste.

Anch sonst wird nicht blos Epikur selbst ein milder, wohlwollender und menschenfreundlicher Sinn nachgerühmt <sup>5</sup>), sondern das gleiche Gepräge trägt seine Lehre, wenn sie der stoischen Unerbittlichkeit die Pflicht des Mitleids und der Versöhnlichkeit <sup>6</sup>) entgegenstellt, dem

- PLUT. adv. Col. 8, 7. DIOG. 121. Dass dieser Satz nicht aus wahrer Gesionung hervorgegangen sei (RITTER III. 474) ist eine Vermuthung, die alle Berichte über Epikurs Verhältniss zu seinon Freunden durohaus ungerecht erscheinen lassen. Nur dass er inconsequent sei, könnte man sagen; indessen wird sich auch dieses nach dem oben Ausgeführten nur theilweise behaupten
- dieses nach dem oben Ausgefuhrten nur theilweise behaupten lassen.
- 2) Der Epikureer b. Cac. Fin. 1, 20, 65: at eero Epicurus una in domo et eu guidem angusta quam magnos quantaque amoris conspiratione consentientes tenuit amicorum greges, quod fit etiam nunc ab Epicureis. Ebd. II, 25, 80 f.
- 5) Beispiele b. D106. 5. PLUT. n. p. suav. vivi 15, 5. 8. 16, 3. adv. Col. 17, 5. 29, 2. 33, 2.
- 4) D106. 11: τόν τε Βπίκερον μή άξιῶν εἰς τό κοινόν κατατίθεσθαι τὰς έσίας καθάπερ τὸν Πυθαγύραν κοινὰ τὰ τῶν φίλων λίγοντα. ἀπιςώντων γὰρ είναι τό τοιδτον· εἰ δ ἀπίςων ἐδὲ φίλων.
- 5) Nicht blos DIOGENES (9 f.) rühmt von ihm sein unübertreffliches Wohlwollen gegen Jedermann, seine Milde gegen seine Sklaven, von denen mehrere seine Schüler und Freunde waren, seine allmeine Menschenfreundlichkeit: auch Cierso nennt ihn Tusc. II, 19, 44 vir optimus und Fin. II, 25, 80: bonum virum et comem et humanum.
- 6) D106. 118: έτε κολάσειν οἰκέτας ἐλεήσειν μίντοι, ααὶ συγγνώμην τινὶ ἕξειν τῶν σποδαίων. 121: ἐπιχαρίστοθαί τωι ἐπὶ τῷ διορθώματь.

Digitized by Google

Egoismus ihrer eigenen Theorie den Grundsatz '), dass es höheren Genuss gewähre, Wohlthaten zu erweisen, als Wohlthaten zu empfangen; und fehlt es uns anch an einer grösseren Anzahl von Einzelaussprüchen in dieser Richtung, so bürgt uns doch der ganze Charakter seiner Schule für den humanen und freundlichen Geist seiner Ethik<sup>2</sup>). Gerade hieriu möchten wir auch ihre geschichtliche Bedeutung hauptsächlich suchen: durch ihren Eudämonismus hat sie unstreitig vielfach geschadet, und die Verweichlichung der klassischen Völker theils beurkundet, theils befördert, aber indem sie den Menschen von der Aussenwelt in sich selbst zurückführte, und in der schönen Menschlichkeit eines in sich befriedigten, gehildéten Gemüths das höchste Glück suchen lehrte, so hat sie in ihrer weicheren Weise so gut, wie der Stoicismus in seiner strengern, zur Entwicklung und Verbreitung einer freien und universellen Sittlichkeit beigetragen.

## §. 40.

Ueber das Ganze der epikureischen Philosophie und ihre geschichtliche Stellung.

Man hat der epikureischen Philosophie nicht selten den Vorwurf gemacht, dass es ihr an innerem Zusammenhang und Consequenz fehle. Dieser Vorwurf ist auch nicht ohne Berechtigung. Wenn wir mit der Forderung

- PLUT. n. p. su. vivi 15, 4 (ähnlich c. princ. philos. 5, 2) αὐτοὶ δὲ δή s λέγsσιν ὡς τὸ sễ ποκεῖν ἥδιόν ἐςι τῦ πώσχειν. ∀gl. das Wort Jesu Apg. 20, 35.
- 2) Cic. Fin. II, 25, 81: et ipse bonus vir fuit et multi Epicurei fuerunt et hodie sunt, et in amicitiis fideles et in omni vita constantes et graves nee voluptate sed officio consilia moderantes. Ganz besonders möchten wir aber für das Obige auf Horaz verweisen, von dem STEINHART a. a. O. S. 470 mit Recht sagt: »Findet sich wohl bei irgend einem Dichter des Alterthums mehr wahrbafte Humanität und richtiger sittlicher Talet, als, namentlich in den Episteln, bei dem so sehr su Epikur hindeigenden Horatiusz?
  - Digitized by Google

einer durchgängigen wissenschaftlichen Begründung und einer strengen theoretischen Folgerichtigkeit in der Ausführung an diese Philosophie herantreten, so werden wir uns von derselben vielfach unbefriedigt finden müssen. Es ist nicht schwer, Epikur die Widersprüche nachzuweisen, in die er sich verwickelt, wenn er den Sinnen allein und unbedingt vertrauen will, und doch über die sinnliche Erscheinung auf die verborgenen Gründe der Dinge zurückgeht, wenn er die logischen Formen und Gesetze verachtet, und doch sein ganzes System auf Schlüsse aus dem Gegebenen gründet, wenn er alle unsere Wahrnehmungen für wahr, aber einen Theil der Eigenschaften, welche sie uns an den Dingen zeigen, für , blos relativ hält, wenn er nur die physischen Ursachen und Gesetze anerkennen will, und alle willkührlichen und eingebildeten Wirkungen zurückweist, während er selbst in seiner Lehre von der Abweichung der Atome und vom menschlichen Willen die unerklärliche Willkühr selbst zum Gesetz macht, wenn er alle Lust und Unlust auf die körperlichen Empfindungen zurückführt, und doch die geistigen Zustände für das Höhere und Wichtigere erklärt, wenn er aus dem Princip der Selbstsucht Vorschriften der Humanität, der Gerechtigkeit, der Liebe, der Freundestreue, selbst der Aufopferung ableitet. Nur vergesse man nicht, dass auch die Stoiker, denen man doch Schärfe und Folgerichtigkeit, des Denkens nicht absprechen kann, in ähnliche Widersprüche gerathen, dass auch sie ein System des Rationalismus 'auf sensualistischem Grund aufführen, eine idealistische Moral auf eine materialistische Metaphysik bauen, das allgemeine Gesetz und die Vernunft für das allein Bestimmende und dabei doch die Körperwelt für das allein Wirkliche ausgeben, eine rigoristische Tugendlehre aus dem Selbsterhaltungstrieb . ableiten u. s. w., ihres widerspruchsvollen Verhältnisses zur positiven Religion nicht zu gedenken. Würden wir

#### 

nun den Stoikern Unrecht zu thun glauben, wenn wir wegen dieser wissenschaftlichen Mängel und Widersprüche die Einheit und den inneren Zusammenhang ihres Systems läugnen wollten, so fordert die Gerechtigkeit, dass wir auch den Epikureismus, dessen Mängel in dieser Beziehung vielleicht noch augenfälliger, aber doch wesentlich gleicher Art sind, nicht sofort verurtheilen, sondern ihm erst zu seiner Vertheidigung das Wort gönnen. Diese wird aber davon ausgehen müssen, dass es überhaupt nicht reine wissenschaftliche Gesichtspunkte sind, durch welche die Ausführung des epikureischen Systems bestimmt ist. Epikur sucht in der Philosophie eine Anleitung zur Glückseligkeit, ein System der Lebensweisheit. Alles Wissen hat für ihn nur insoweit einen Werth, wiefern es diesem Zweck dient, und die gleiche Zweckbeziehung ist es, von welcher auch die Richtung und das Ergebniss seiner wissenschaftlichen Thätigkeit abhängt. Haben wir nun schon bei den Stolkern gesehen, wie aus ihrer einseitig praktischen Fassung der philosophischen Aufgabe die Hintansetzung der Logik und der Physik gegen die Ethik, die Anlehnung an eine ältere physikalische Theorie, der sensualistische Dogmatismus und die materialistische Metaphysik ihres Systems hervorgieng, so mussten alle diese Folgerungen bei Epikur um so schroffer heraustreten, da er die Glückseligkeit nicht mit den Stoikern in der Unterordnung unter das allgemeine Gesetz, sondern nur in der individuellen Befriedigung, oder der Lust, suchte. Für ihn hatte die Erkenntniss der allgemeinen Gesetze nicht den gleichen Werth, wie für jene, er hatte daher auch nicht dasselbe Bedürfniss einer legischen Technik, und konnte weit ausschliesslicher bei der sinnlichen Empfindung als der alleinigen und unfehlbaren Quelle alles Wissens stehen bleiben; er brauchte ebensowenig vom nakten Materialismus za einer Ansicht fortzugehen, welche die Materie selbst beseelte, und zur

Trägerin der Vernunft machte; jo ansachlienslieher vielmehr Alles auf rein mechanische Ursachen zurückgeführt war, um so vollständiger mochte er das ladividuum mit seinem Strehen nach Glückseligkeit von allen transcendenten Mächten befreit und rein auf sich selbst und seine natürlichen Kräfte gestellt glauben; und da nun keines der älteren Systeme diesen Standpunkt der mechanischen Naturerklärung so rein durchgeführt hatte, wie das atomistische, da eben dieses den epikureischen Ansichten üher den absoluten Werth des Individuums die stärksten metaphysischen Stützen bot, so war es ganz natürlich, wenn sich Epikur ebenso eng an Demokrit anschloss, als die Stoiker an Heraklit, nur dass ihn das praktische Interesse der individuellen Freiheit bestimmte, durch seine Vorstellung von der Abweichung der Atome die Conseunenz der demokritischen Naturlehre zu zerstören. Wie sich aus dem Princip des Eudämonismus die unterscheidenden Bestimmungen der epikureischen Ethik, in ihrem Gegensatz gegen die stoische, entwickelten, braucht hier kaum angedeutet zu werden. Weil aber die Glückseligkeit von Epikur nicht in dem sinnlichen Genuss als solchem, sondern in der Schmerzlosigkeit, der Ruhe und Heiterkeit des Gemüths gesucht wurde, so erhielt seine Sittenlehre, trotz ihres Eudämonismus, doch wieder jenen edleren Charakter, den wir in ihren Bestimmungen über das Verhalten des Weisen zu körperlichen Schmerzen und Begierden, zu Armuth und Reichthum, Leben und Tod, in der milden Humanität der epikureischen Schule, in ihrem warmen und ausgebildeten Sinn für Freundschaft nachgewiesen haben, und eben diese Eigenthümlichkeit musste auch auf die Physik zurückwirken, und Epikur zu einer eingehenderen Beschäftigung mit derselben ver-"antassen; denn so wenig die Naturforschung als solche für sin ein Interesse hat, so kann er sie doch desshalb nicht entbehren, weil die Gemüthsruhe ohne die Kennt-

266

Geschichtliche Stellung der epikur. Philosophie. 267

niss der natürlichen Ursachen, und ohne die Befreiung von dem religiösen Aberglanben nicht zu gewinnen ist. So zieht sich durch das epikureische System, trotz seiner wissenschaftlichen Lücken und Widersprüche, doch ein fest ausgeprägter Standpunkt hindurch, alle seine wesentlichen Bestimmungen dienen demselben letzten Zwecke, und mögen wir auch die folgerichtige Eutwicklung einer theoretischen Weltansicht in ihm vermissen, so fehlt es ihm doch keineswegs an derjenigen Consequenz, welche aus der durchgeführten Beziehung des Einzelnen auf ein bestimmtes praktisches Ziel hervorgeht.

Wollen wir nun den Epikureismus in einen grüsseren geschichtlichen Zusammenhang einreihen, so zieht zunächst sein Verhältniss zum Stoicismus unsere Aufmerksamkeit auf sich. Der Gegensatz der beiden Schulen liegt auf der Hand, und ist auch von uns an allen bezeichnenden Punkten hinreichend bemerkt worden. Nichts desto weniger haben sich beide in so vielen Beziehungen verwandt gezeigt, dass wir sie durchaus nur als zusammengehörige Glieder Einer Reihe, und ihre Differenz nur als einen Gegensatz innerhalb derselben Hauptrichtung betrachten können. Beide begegnen sich zunächst "schon in dem allgemeinen Charakter ihres Philosophirens, bei beiden überwiegt das praktische Interesse über das theoretische, beide behandeln die Physik und die Logik als blosse Hülfswissenschaften der Ethik, und die Physik insbesondere vorherrschend aus dem Gesichtspunkt ihrer Bedeutung für die Religion, beide legen aber dabei der Physik weit höhere Wiehtigkeit bei, als der Logik, und wenn die epikureische Vernachlässignng der logischen Technik stark genug gegen den Fleiss absticht, womit sich die Stoiker ihrer Bearbeitung unterzogen haben, so treffen doch beide Parteien darin wieder zusammen, dass sie nur in der Untersuchung über das Kriterium grössere Selbständigkeit an den Tag legen. Dieses selbst wird

von beiden sensualistisch gefasst, und beide haben hiezu, allen Anzeichen nach, die gleichen Gründe: ihr Sensualismus ist eine Folge ibres einseitig praktischen Standpunkts. So wird auch die Skepsis von beiden Seiten gleichmässig mittelst des praktischen Postulats widerlegt, dass ein Wissen möglich sein müsse, weil sonst keine Sicherheit des Handelns möglich wäre. Selbst darin gehen beide noch zusammen, dass sie nicht bei der sinnlichen Erscheinung, als solcher, stehen bleiben wollen, wenn gleich Epikur mit der stoischen Ansicht über den Vorzug der begrifflichen Erkenntniss vor der sinnlichen so wenig, als mit der logischen Analyse der Denkformen einverstanden ist. Dass sich mit dem Sensualismus sowohl im stoischen als im epikureischen System ein entschiedener Materialismus verknüpft, wird man natürlich finden, merkwürdig ist aber, dass dieser Materialismus von beiden auch durch die gleiche, ihrem praktischen Standpunkt entsprechende ') Definition des Körpers begründet wird. In der näheren Bestimmung und Ausführung dieses Standpunkts gehen nun allerdings beide fast noch weiter auseinander, als die zwei älteren Physiker, deren Führung sie sich anvertraut haben, und es kommt namentlich in dem Gegensatz zwischen der stoischen Teleologie und der mechanischen Physik Epikurs, zwischen dem fatalistischen Pantheismus auf der einen, dem deistischen Atomismus und Indeterminismus auf der andern Seite, zwischen der spekulativen Orthodoxie der Stoiker und der irreligiösen Aufklärung der Epikureer, der ganze Abstand beider Schulen von einander zum Vorschein. Dafür begegnen sie sich aber in dem Theile der Physik, welcher für die Ethik der wichtigste ist, in der Anthropologie, wieder darin, dass beide die Seele für eine feuer-

<sup>1)</sup> M. vgl. hierüber, was §. 33. über den stoischen Materialismus bemerkt wurde.

## Der Epikureismus und der Stoicismus.

und luftartige Substanz halten, und selbst der von der Wechselwirkung zwischen Seele und Leib hergenommene Beweis für diese Ansicht ist beiden gemeinsam, ebenso unterscheiden aber auch beide zwischen den höheren und den niedrigeren Bestandtheilen der Seele, und auch die Epikureer führen unter dieser Form die Vorstellung von der Erbabenheit der Vernunft über die Sinnlichkeit und den Glanben an die himmlische Abkunft der Seele in die Psychologie ein. Der Schauplatz des lebhaftesten Kampfes zwischen beiden Schulen ist die Ethik, aber doch stehen sie sich auch in dieser viel näher, als man auf den ersten Anblick glauben sollte. Zunächst freilich scheint es, ein schrofferer Gegensatz lasse sich gar nicht denken, als das epikureische Princip der Lust, und das stoische der Tugend, und es ist auch ganz wahr, beide stehen sich diametral entgegen. Nichts destoweniger handelt es sich nicht blos im Allgemeinen bei beiden um dasselbe, um die Glückseligkeit des Subjekts, sondern auch die Bedingungen der Glückseligkeit werden von beiden in verwandtem Geiste bestimmt. Nach Zeno ist die Tugend das höchste und einzige Gut, nach Epikur ist es die Lust; aber indem jener die Tugend wesentlich in der Zurückziehung aus der Sinnlichkeit oder der Apathie, und dieser die Lust in der Gemüthsruhe oder der Ataraxie sucht, so stimmen beide darin überein, dass der Mensch eine unbedingte und bleibende Befriedigung nur dann finde, wenn er durch sein Wissen zur Sicherheit eines in sich beruhenden Selbstbewusstseins und zur Unabhängigkeit von allen äusseren Reizen und Schicksalen gelangt ist. Es ist die gleiche Unendlichkeit der auf sich selbst und auf die abstrakte Allgemeinheit des Bewusstseins beschränkten Subjektivität, welche beiden Systemen als gemeinsame Voraussetzung zu Grunde liegt, und beide haben diesen Gedanken unter derselben Form, an dem Ideal des Weisen, und grossentheils mit den glei-

chen Zügen ausgeführt; dens auch der epikureische Weise ist, wie wir gesehen haben, über Schmerz und Bedürfniss erhaben, auch er erfreut sich einer upverlierbaren Vortrefflichkeit, auch er wandelt wie ein Gott an Einsicht und Glückseligkeit unter den Menschen. Selbat die verschiedene Würdigung der Lust und der Tugend gleicht sich im weitern Verlaufe wenigstens theilweise aus, wenn wir sehen, dass weder die Stoiker die Glückseligkeit von der Tugend, noch die Epikureer die Tugend von der Glückseligkeit zu trennen wissen. Wenn endlich beide Systeme zwar eine gemeinnützige Thätigkeit empfehlen, aber zum Staatsleben kein rechtes Herz zu fassen wissen, so mag immerhin die Anerkennung einer natürlichen Gemeinschaft unter den Menschen, das positivere Verhältuiss zu Staat und Familie, der grundsätzlich ausgesprochene Kosmopolitismus die Stoiker, die Pflege der Freundschaft und die menscheufreundliche Milde ihrer Moral die Epikureer auszeichnen: neben diesen Eigenthümlichkeiten lässt sich aber doch das Gemeinsame nicht verkennen, dass beide den politischen Charakter der antiken Sittlichkeit aufgeben, und sich mit ihrem tiefsten Interesse vom öffentlichen Leben abwenden, um dafür in dem reinen Verhältniss des Menschen zum Menschen die Grundlage für einen moralischen Universalismus zu gewinnen. Das Gesammtgewicht aller dieser verwandtschaftlichen Züge ist gewiss bedeutend genug, um die Behanptung zu rechtfertigen, dass der Stoicismus und der Epikureismus trotz ihres tiefgreifenden Gegensatzes doch wesentlich auf dem gleichen Boden stehen, und dass ihr Gegensatz selbst nur deschalb so scharf gespannt ist, weil es ein und dasselbe Princip ist, in dessen verschiedene Seiten sie sich theilen. Beiden ist die abstrakte Subjektivität, das zur Allgemeinheit gebildete Selbstbewusstsein das Höchste, und nicht blos die similichen Zustände, sondern auch die wissenachaftliche Erkenntniss des Objekts und die Darstel-

270

Verhältniss des Epikureismus zur älteren Philosophie. 271

lung der sittlichen Idee in einem äusseren Gemeinwesen. haben jenem gegenüber nur untergeordnete Bedeutung; in diesem Selbstbewusstsein besteht die Glückseligkeit; die Erzeugung desselben im Menschen ist der Zweck der Philosophie, und nur weil und wiefern es diesem Zweek dient, hat das objektive Wissen einen Werth. Was die beiden Schulen trennt ist nur die Ansicht über die Bedingungen, unter denen jene Sicherheit des Selbstbewasstseins gewonnen wird: während sie die Stoiker durch die absolute Unterordnung des Einzelnen unter das Gesetzdes Ganzen zu erreichen hoffen, sind die Epikureer umgekehrt der Meinung, der Mensch könne nur dann befriedigt is sich selbst sein, wenn er durch nichts ausser ihm . Liegendes beschränkt wird, die Befreiung des individuellen Lebens von aller Abhängigkeit und allen Störungen sei die erste Bedingung der Glückseligkeit; jene erklären daher die Tugend, diese das individuelle Wohlbefinden, oder die Lust, für das höchste Gut. Indem aber die Last selbst von den Epikureern nur negativ, als Schmerzlosigkeit gefasst, und auf das Ganze des menschlichen, Lebens bezogen wird, so erscheint sie ihnen wesentlich. bedingt durch die Mässigung der Begierden, durch die Gleichgültigkeit gegen äussere Uebel und sinnliche Zustände, durch die Einsicht und das der Einsicht entspre-. chende Handeln, mit Einem Wort durch die Tugend und Weisheit, und so kommen sie mit eisem Umweg am Ende za dem gleichen Resultat, wie die Stoiker, zu der Ueberzengung, dass die Glückseligkeit nur dem zu Theil werde, welcher schlechthin unabhängig von allem Aeussern und schleehthin einig mit sich selbst ist.

Zu der älteren Philosophie steht der Epikureismus <sup>in</sup> einem ganz ähnlichen Verhältniss, wie der Stoicismus. Zwar zollte Epikur selbst, wie behauptet wird <sup>1</sup>), keinem

<sup>1)</sup> DIOG. 7 f. SEXT. Math. 1, 2 ff. PLOT. n, p. su. vivi 18, 5. ATHEN

# Die epikureische Philosophie.

von seinen Vorgängern die Anerkennung, welche er den Männern, denen er so viel verdankte, schuldig war; diess beweist aber natürlich nur für seine persönliche Eitelkeit, nicht gegen den Einfluss der früheren Philosophie auf die seinige. Vielmehr steht es mit ihr in dieser Beziehung im Wesentlichen ebenso, wie mit der steischen. Beide gehen von dem Bestreben aus, die Wissenschaft von der metaphysischen Spekulation zu der einfacheren Form einer praktischen Lebensweisheit zurückzuführen. Beide wenden sich daher von Plato und Aristoteles, deren Leistungen sie merkwürdig vernachlässigen, zu Sokrates und denjenigen Sokratischen Schulen zurück, welche ohne umfassendere wissenschaftliche Begründung bei der Ethik stehen geblieben waren; nur brachte es ihre materielle Differenz mit sich, dass Epikur ebenso an Aristipp anknüpfte, wie Zeno an Antisthenes. Von den Cyrenaikern hat Epikur nicht blos in der Moral das Princip des fledonismus, sondern auch in der Erkenntnisstheorie die Behauptung aufgenommen, dass die Sinnesempfindung die einzige Quelle unserer Vorstellungen, und dass alle Empfindung als solche wahr sei, und auch den Satz kann er nicht ganz zurückweisen, dass die Empfindungen zunächst nur von unsern subjektiven Zuständen, und daher pur von den relativen Eigenschaften der Dinge Kunde geben 1); mit den Cyrenaikern lehrt er, dass die wahre Lust nur durch philosophische Einsicht zu gewinnen sei, und dass diese Einsicht vor Allem die Befreiung des Geistes von Leidenschaften, Furcht und Aberglauben zu bewirken habe. Indessen weiss er sich doch keineswegs unbedingt an sie anzuschliessen. Sein ethisches Princip unterschei-

VIII, 354. CIC. N. D. I, 33, 95 - doch vgl. PLUR. Col. 5, 3 die Angabe, dass Epikur den Demokrit als seinen Vorgänger in hohen Ehren gehalten habe.

<sup>1)</sup> M. vgl. in dieser Beziehung mit den §. 37 gegebenen Belegen über Epikur unsern 2. Thl. S. 123 f.

Verhältniss Epikurs zu d. Cyrensikern u. Demokrit. 173

det sich von dem cyrenaischen, wie früher gezeigt wur de, durch die wichtige Bestimmung, dass nicht der sinnliche und einzelne Genuss, sondern nur die Gemüthsruhe als Gesammtzustand der letzte Zweck und das höcliste Gut'sein soll: ebendamit war es ihm aber auch unmöglich gemacht, mit den Cyrenatkern, unbekümmert um das Objekt, bei der Empfindung als solcher, bei dem vereinzelten subjektiven Eindruck stehen zu bleihen, er musste vielmehr eine auf wirklicher Erkenntniss der Dinge beruhende Ueberzeugung anstreben, denn nur auf eine solche liess sich eine gleichmässige und gesicherte Gemüthsstimmung gründen. Epikur weicht daher nicht blos in Betreff der Sinnesempfindung dadurch von Aristipp ab, dass er alle Empfindungen auf äussere Eindrücke, deren: treue Darstellung sie sein sollen, zurückführt, sondern er sicht sich auch genötnigt, der cyrenaischen Verachtung aller physikalischen Theorieen ebenso entgegenzutreten, wie die Stoa der cyntschen Verachtung der Wissenschaft entgegentrat, und in der demokritischen Physik den wissenschaftlichen Unterhau für seine Ethik zu suchen, den jene ihrerseits im Heraklitischen System fand. So eng er sich aber, gerade wegen der Schwäche seines naturwissenschaftlichen Interesse's, an Demokrit hält, so wenig lässt sich duch verkennen, dass diese ganze phy-' sikalische Theorie für ihn blosses Mittel für ethische Zwecke, und insofern von durchaus relativem Werth ist; wie er sich denn auch nicht im Geringsten bedenkt; die ganze Consequenz derselben durch die Annahme der Atomenabweichung und der Willensfreiheit aufzuheben. Die Vorstellung, als ob Epikur nur eine zweite Auflage von Demokrit wäre, ist nicht blos im Allgemeinen unwahr scheinlich, denn die Geschichte kennt überhaupt keine solche Wiederholungen, sondern sie ist auch thatsächlich oherflächlich und unrichtig; eine genauere Beobachtung zeigt uns, dass selbst da, we die beiden Philosophen in

Die Philosophie der Griechen. III. Theil.

274 . Pie epikureische Philosophie.

ihrep einzelnen Behauptungen übereinstimmen, doch die Bedeutung dieser Behauptungen und der ganze Geist ihrer Systeme auf's Weiteste auseinandergeht. Demokrit will eine Erklärung der natürlichen Erscheinungen ans natürlichen Ursachen, eine Naturwissenschaft rein um ihrer, selbst willen, Epikur will eine Naturansicht, welche ihm den Dienst leistet, von dem inneren Leben des Menschen störende Vorstellungen fern zu halten. Die Physik steht hier schlechthin im Dienste der Ethik, und mag sie auch materiell einem älteren System entnommen werden, ihre gauze Stellung und Behandlung gehört einem wesentlich neuen Standpunkt an, sie hat die Sokratische Einkehr des Subjekts in sich selbst, und die sophistische Verwandlung der Naturphilosophie in eine subjektive Aufklärung zu ihrer geschichtlichen Voraussetzung, upd sie selbst ist an ihrem Orte nur aus jener allgemeinen Abwendung des Denkens von der reinen Theorie zu erklören; welche die gemeinsame Eigenthümlichkeit der nacharistotelischen Philosophie ausmacht.

Ausser den genannten hat sich der Epikureismus, so viel bekaunt ist, mit keinem der früheren Systeme aus drücklich in Zusammenhang gesetzt, und selbst seine Polemik: gegen dieselben scheint nur in allgemein absprechenden oberflächlichen Urtheilen bestanden zu haben '). Aber doch lässt sich nicht verkennen, dass auch der Epikureismus die von Sokrates ausgegangene Denkweise nicht blos in ihner cyrenaischen Abzweigung, sondern auch in dem Platonisch-Aristotelischen Hauptstamm voranssetzt. Wenn Plato und Aristoteles das immaterielle Wesen der Dinge von der sinnlichen Erscheinung unterschieden und ihm allein absolute Wirklichkeit zuerkannt hatten, so

1) Solcher Art sind wenigstens die Aeusserungen Epikurs über seine Vorgänger, welche die in der vorletzten Anm. angeführten Stellen enthalten, und auch was PLUT. adv. Coloten aus der Schrift diesee Epikuraers mitheilt, dautet nicht anders.

Digitized by Google

-1

wird diete Ansicht von Bpikur zwar ebenso, wie von Zeno, auf dem metaphysischen Gebiete durch seinen Materialismus bekämpft, aber auch er kommt trotz dem in praktischer Boziehung durch alle jene Bestimmungen auf sie zorück, durch welche sich seine Lehre von der cyrenaischen unterscheidet und der stoischen annähert. Ea ist schon früher bemerkt worden, dass jene Gleichgültigkeit gegen die unmittelbaren sinnlichen Zustände, jene Zurückziehung des Bewusstseins auf sich selbst, jene Befriedigung des denkenden Subjekts in sich, welche Spikur nicht minder bestimmt verlangt, als die Stoiker und die gleichzeitigen Skeptiker, nichts Anderes sei, als eine Consequenz des Platonisch-Aristotelischen metaphysischen Spiritualismus, und dass auch der Materialismus der nacharistotelischen Systeme keinoswegs aus einem einfachon Rückfall in die vorsokratische Naturphilosophie, sondern viehnehr nur aus der einseitig praktischen Fassung ic. nes Spirifualismus zu erklären sei, dass diese Systeme den Geist in der Natur, und auch in der menschlichen Natur seibst, aur, deashalb längnen, weil sie die Erhebung über die Sinulichkeit ausgehliesslich im Selbstbewusstsein und der subjektiven Thätigkeit suchen. Die Richtigkeit dieser Bemerkung lässt sich gerade an der epikureischen Lehre, troiz der Härte und Schroffhelt ihres Materialismus, nachweisen. Denn wesshalb will Epikur alle unkörperlichen Ursachen und alle Teleologie mit dieser Unerbittlichkeit aus der Physik entfernt wissen, und sich ganz strenge auf die mechanische Naturerkfärung beschränken, als desshalb, weil er durch die Annahme von anderen, als mechanisch wirkenden Kräften die Sicherheif des Selbstbowusstseins gefährdet glaubt, welf er den festen Boden der Wirklichkeit an transcendente Mâchte zu vorlieren, das menschliche Leben unberechenbaren Eloflüssen preiszugeben fürchtet, sobald er ein and deres als das körperliche Sein zugiebt? wie wenig bleibt

18 \*

Die Skepsis

er : audererseits in seiner. Lebensansicht selbst dei der sinfilichen Gegenwart stehen, wenn er seinen Weisen völlig frei von allem Acusseren in sich selbst ein vollkommenes Glück geniessen lässt! Nur dasselbe Ideal stellen aber auch die epikureischen Götter dar, welche in ihrer isolirten Selbstanschauung mit nichts Anderem grössere Achulichkeit haben, als mit dem gleichfalls aller Einwirkung auf den Weltlauf sich enthaltenden, pur sich selbst denkenden Gotte des Aristoteles. Wird auch das - Fürsichsein des denkenden Geistes pur von dem Letzteren rein und würdig, von Epikur dagegen selbst wieder sinnlich, und darum widerspruchsvoll; ja ungereimt dargesteilt, so ist doch der Zusammenhang beider Vorstellungen nicht zu verkennen. Ein analoges Verhältniss findet überhaupt zwischen der Epikureischen und der Platonisch - Aristotelischen Philosophie statt, aber so wenig anch jene mit dieser an Tiefe und Umfang des wissenschaftlichen Geistes zu vergleichen ist, so dürfen wir sie doch nicht für eine blosse Entartung der Philosophie halton, wir müssen vielmehr auch in ihr ein berechtigtes, wenn auch einseitig ausgebildetes, Glied in der Entwickhing des griechischen Denkens anerkennen.

O. Die Skepsis. Pyrrho und die neuere Akadémie.

§. 41. Pyrrho.

Sowohl der Steicismus, als der Epikuneismus war für sein Glückseligkeitsstreben von bestimmten dogmatischen Voraussetzungen ausgegangen; die ekeptischen Schulen suchen dasselbe Ziel mittelst der Aufhebung jeder dogmatischen Voraussetzung zu erreichen. So verschieden aber die Wege auch sein mögen, das Esdergebnise ist das gleiche, dass die Glückseligkeit nur in der Erhebung des Bewusstseins über alles Acussere, in der Zurücksie-

Digitized by Google

276

i .

11 · · ;

.

i i

•

- 1

hung des Menschen auf sein deukendes Selbstbewusstsein liegen könne. Die nacharistotelische Skepsis bewegt sich nicht unr im Allgemeinen in derselben Richtung, wie die gleichzeitigen dogmatischen Systeme, sofern auch sie die Aufgabe der Philosophie wesentlich praktigch fanst, und den Werth der theoretischen Untersuchungen nach ihrem Einfluss auf das Verhalten und die Glückseligkeit des Subjekts bemisst, sondern sie trifft mit ihnen auch in der ethischen Lebensansicht selbst, zusammen, denn das Ziel, zu dem sie den Menschen hinführen will, ist dasselbe, welches auch jene anstreben, die Ruhe des Gemüths, die Ataraxie. Der Unterschied ist nur, dass die Epikureer, wie die Stoiker, die richtige Beschaffenheit des Subjekts durch die Kenntniss der Welt und ihrer Gesetze bedingt glauben, wogegen die Skeptiker der Meinung sind, nur durch den Verzicht auf alles Wissen lasse sie sich fest begründen, und dass in Folge dessen auch die ethische Stimmung selbst bei jenen auf einer positiven Ueberzeugung in Betreff des höchsten Gutes beruht, bei diesen nur auf der Gleichgültigkeit gegen Alles, was den Menschen als ein Gut erscheint. So wichtig aber dieser Unterschied der Standpunkte an sich ist, so wenig lässt sich doch verkennen, dass die Skepsis in beiden Beziehnngen nur den gleichen Weg weiter verfolgt, auf dem wir den Stoicismus und Epikureismus getroffen haben, dass der skeptische Verzicht auf alle Erkenntniss und alles Intéresse an den Dingen nur das Extrem von jeuer Zurückziehung des Subjekts auf sich selbst ist, welche wir als den gemeinsamen Grundzug jener beiden Systeme bemerkt haben. Diese drei Richtungen des Denkens gehören daher nicht blos Einer Zeit an, sondern sie sind sich auch innerlich so verwandt, dass wir sie nur als die drei Zweige desselben Stammes betrachten können.

Die frühere Philosophie bot der Skepsis mehr als Ei-

nen Anknüpfungspunkt. Einerseits hatte die megarische Dialektik und die cynische Lehre von den Begriffen und Sätzen eine Wendung genommen, die zur Aufhebung aller Begriffsverbindung und alles Wissens gefährt batte <sup>1</sup>), andererseits soll Pyrrho durch die demokritische Schule einen Anstoss zu seinem Zweifel erhalten haben <sup>2</sup>); namentlich mochte aber die kühne Entwicklung der Platonischen und Aristotelischen Spekulation bei solchen, die ihr nicht zu folgen wussten, die Wirkung hervorbringen, dass sie gegen alle Spekulation misstrauisch wurden, und

1) M. s. unsern 2. Thl. S. 109 f. 415 f.

· 2) Nachdem schon Demokrit der sinnlichen Wahrnehmung; jede Wahrheit abgesprochen hatte (m. s. unsern 1. Thl. S. 202), begann sein Schüler Metrodorus aus Chius eine Schrift mit den 1.57 Worten: 'soels auon uder' older id auro' tero norepor oldauer , SEAT. Math. VIL, b. Eus. pr. ev. XIV; 19, 9, SEAT. Math. VIL, 88. Cic. Acad. 11, 23, 73). Von ihm soll nun die Skepsis, sei es unmittelbar, oder durch Vermittlung des Anaxarchus, zu Pyrrho gekommen sein (ARISTORL, a. a.O. NUMEN, ebd. c. 6, 4. DIDG. IX, 61. 63. vgl Saxr. Math. VII, 87), und biemit liesse sich auch die sheptische Ataraxie combiniren: da sich die Ataraxie auch bei Epikur, dem angeblichen Schüler des Demokriteers Nausiphanes findet, so könnte man vermuthen, dass schon vor Pyrrho in der Demokritischen Schule eine der Pyrrhonischen verwandte Lehre ausgebildet gewesen sei, der Epikur seine Ataraxie entnommen habe. Indessen ist dieser ganze Zusammenhang böchst unsicher. Von Demokrit haben wir seiner Zeit gesehen, dass sein Zweifel nur der Wahrnehmung, nicht der Vernunfterkenntniss gait; nicht "den anders werhält es sich wohl auch, trotz der entgegenstebenden ; Annahme des ABISTORLES, mit Metrodor (dessen demokritische Schülerschaft ARISTORLES überdiess mit einem gaot einführt), denn nach ABISTORIES a. a. O. sagte er im weitern Verlauf seiner Schrift: ore navra este b av vie vorjous, jenes Wort am Anfang derselben sollte daher wohl nur den gewöhnlichen Stand, des menschlieben Wissens bezeichnen. Von Anaxarch wird nur berichtet (SEXT. a. a. O.), dass er die Welt einer Skenographie verglichen babe, was um nichts skeptischer lautet, als die entsprechenden Platonischen Asusserungen führ die sinnliche Erscheinung. Was endlich die Ataraxie betrifft, so konnte Epikur dieses Wort unmittelbar von Pyrrho haben, den nach Diog. IX, 64. 69. sowohl er selbst, als Nausiphanes, hothschätzte.

278

# Ihr Heryorgehen aus der früheren Philos.

<u>479</u>

1

am Ende die Möglichkeit des Wissens überlaupt bezweifelten, wie wir ja auch sonst nicht selten auf Zeiten einer angestrengten philosophischen Produktivität skeptische Theoricen folgen schen. Noch stätket scheint aber der Anstess gewirkt zu haben, welcher von der stoischen und epikuretschen Philosophie ausgieng. Da diese Systeme der Skepsis in ihrer ganzen Richtung ver-wandt sind, so war es natürlich, dass diese aus ihnes neue Nahrung zog, während zugleich die ungenügende wissenschaftliche Begründung ihres sensualistischen Dogmatismus und der Gegensatz ihrer ethischen und physikalischen Behauptungen die skeptische Dialektik herausforderte. Wenn sich im Stoicismus und Epikureismus die indfviduelle und die allgemeine Seite des subjektiven Geistès, die atomistische Isolirung des Individuums and seine pantheistische Hingebung an das Ganze mit gleichen Ansprüchen unversöhnt gegenüberstanden, so helf sich dieser Gegensatz in der Skepsis zur Neutralität auf; weder das stoische noch das epikureische Princip hat Anspruch auf Geltung, weder der unbedingte Werth der Lust, noch der der Tugend, weder die Wahrheit der sinnlichen, noch die der Vernunfterkenntniss, weder die atomistische, noch die Heraklitisch-pantheistische Physik lässt sich beweisen, und das Einzige, was sich in dem allgemeinen Schwanken aufrecht erhält, ist jene abstrakt in sich berahende Subjektivität, welche der gemeinsame Ausgangs- und Zielpunkt der zwei feindlichen Systeme gewesen war.

Wie bedeutend diese Rückwirkung des Stoicismus und Epikureismus auf die Skepsis war, lässt sich am Besten daraus abnehmen, dass diese erst nach dem Auftreten jener Systeme durch die neuere Akademie zu einer nachhaltigen Ausbreitung und einer umfassenderen wissenschaftlichen Begründung gelangt ist, wogegen vor diesem Zeitpunkt zwar ihre feitenden Gesichtspunkte

durch Pyrrho: aufgestellt wurden; ohne dass jes jedoch zu einer dauernden skeptischen Schule und zu einer entwickelten skeptischen Theorie gekommen wäre 1).

Das Wonige, was uns von Pyrzho's Lebre überliefert ist<sup>2</sup>), fasst sich in die drei Bestimmungen zusammen, dass wir von der Beschaffenheit der Dinge nichts wissen können, dass daher die Zurückhaltung alles Urtheils das allein richtige Verhalten zu den Objekten sei; und dass aus dieser immer und nothwendig die Ataraxie kervorgebe. Wer glückselig leben will, – denn daven nimmt auch die Skepsis ihren Ausgangspunkt, – muss sach Timon Dreierlei in's Auge fassen; wie die Dinge beschaffen sind, wie wir uns zu ihnen verhalten sollen, welcher Gewinn uns aus diesem Verhalten erwächst?). Auf die erste von diesen drei Fragen lägst sich jedoch der pyrrhonischen Lehre zufolge nur antworten, dass die, Ninge unserem Wissen schlechthin unzugänglich sind,

 PTRABIO aus Elis, dessen Auftreten nach Diog. IX, 61. 63 um's J.
 325-320 v. Chr. zu fallen scheint, hinterliess zwar ausser dem bekannten Silløgraphen. Tim on noch mahrere Schüler (Diog. IX, 68 f.); wiewohl aber auch noch Schüler des Timon genannt werden, und wiewohl die späteren Skeptiker die Diadochenliste bis auf Aenesidemus berabführten (Diog. IX, 115 f.), so steht doch nach glaubwürdigen Zeugnissen (Cic. Fin: II, 11, 35. Tusc. IV, 30, 85. Off. I, 2, 6. De orat. III, 17, 62. ARISTORI, b. EUS. pr. ev. XIV, 18, 29. MENODORUS b. DIOG. a. q. O.) ausser Zweifel, dass die Schule bald nach Timon erlosch.

Store in the second and

 Pyrrho setbst hinterliess keine Schriften (AnssioxL. a. a. O. c. 18, 2. DIOG. Pröm. 16. IX, 102), nur ein Gedicht an Alexander wird grwähnt Sext. Math. I, 282. vgl. Plut. de Alex. fort. I, 10 Die Nachrichten über seine Lebre scheinen durchaus den Schrifiten des Timon (DIOG. IX. 110 f.) entnohmten zu sein, soweit sie -h. / nämlich nicht blos auf unsicheren Rückschlässen aus den spätedur ren Skepsis beruhen.

dass: wir, worijeder, Eigenschaft, welche, wir einem Ding beilegen, abenao, gut auch des Gegentheil aussagen können );..., Zur, Begrüudung dieges Satzes; schoint Pyrrig ausgeführt zu haben, dass weder die sinnliche, noch die Vernunfteskenntniss ein sicheres Wissen gewähre<sup>2</sup>), denn jene zeige uns die Dinge nicht wie sie au sich sind, sondern immer pur, wie sie uns erscheinen.3), diese heruhe selbst da, ...wo man ibyor am Sichersten, zu. sein glaubt, im sittlichen Gehiete, nicht auf wirklichem Wig, sen, aondern nur auf Herkommen und Wewöhnung 1); es lasse sich daher jeder Behauptung mit gleichem Recht eine entgegengesetzte gegenüberstellen 5), Kann aber weder die Wahrnehmung noch die Vernunft, jeda für sich genommen, eiu zuverlässiges Zengniss ablegen, sonkönnen es auchy beide, zusammen inicht, und en ist so, auch der dritte "Weg; abgeschnitten, auf. dem wir möglicherweise; zum Wissen gelangen könnten<sup>6</sup>). Wie viel von den son-

and with the state of the state of the state of the state

- Απιστοπι. a. a. O.: τα μέν δυ πράγματά φυρου αυτόν (Pyrrho) άποφαί νου έπίσης άδιάσορα και άξάθμητα και άνεπικριτα διά πύτο μήτα τας αισθήσεις ήμων μήτα τας δόξας άληθεύειν ή μεύδεοθαι. Dios. IX, 61: ά γάρ μάλλον τόδο ή τόδο είναι έκαςον. GELL. XI, 5, 4: Pyrrho solj gesagt haben & μάλλον ύτως έχει τόδε ή έπείνως ή έδετέρως.
- 2) M. s. die ebenangeführte Stelle des Amstonuns und die gleich anzuführende Acusserung b. Dige. IX, 114.
- 5) TIMON b. Diog, IX, 105: Tổ thên ốth ệt khunh ở tiếnghi tố để ốth gaiverat spologie.
- 4) DIOG. IX, 61: έδεν γὰς ἔφασκον ὅτε καλὸν ὅτε αίσχοὸν ὅτε δίκαιον ὅτε άδικον, καὶ ὅμοίως ἐπὶ πάντων, μηδὲν είναι τῆ άλη-Θεία νόμψ δὲ καὶ ἔθει πάντα τὸς ἀνθρώπυς πράττειν, ἑ γὰς μαλλογ τόδε ἢ τόδε είναι ἕκαςον. Achulich SEXT. Math. XI, 140.
- 5) So sind wohl die Worte Aenesidems b. D100. IX, 106 pu verstehen: έδέν φησιν όρίζειν τον Πυζέμανα δοχματομούς δια τήν άντιλογίαν.
- 6) Drog. 1X, 114 über Timon: συνεχές τε ἐπελίγειν εἰώβει πρός τώς τὰς αἰοθήσεις μετ' ἐπιμαρτυβέντος τῦ νῦ ἐγκρίνοντας, συνῆλ-Θεν 'Ατταγᾶς τε καὶ Νοιμήνιος, Der Sinn dieses Sprichworts ist im Obigen erklärt.

Migen Gründen der späteren Skepuker auf Pyrrho's Rechnung zu setzen ist, lässt sich nicht nicht vausmachen; die kurze Dauer und geringe Ausbrützung der pyrthonischen Schule macht wahrscheinfich,' dass die skeptische Theorie bei ihm noch nicht sehr ausgebildet war, und das Bleiche kann man anch aus ihrer weiteren Entwicklung 'in der Akademie abnehmen; die zehen Wendungen oder Tropen, in welche die späteren Okeptiker ihre Gründe zusammenfassten, dürfen wir wohl sicher erst dem Aenesidemus zuschreiben 1). Mag daher auch manches Einzefne in dieser späteren Beweisführung von Pyrrho und seinen Schälern herrühren2), so sind wir doch nicht mehr im Stande, es auszascheiden. "" Steht es nun so mit unserem Wissen un die Dinge, so bleite uns za denselben - "und diess ist die Antwort

auf die zweite der öbigen Fragen - nur ein durchaus Sugar to a serie March . :

1) Zwar bringt Diog. IX, 79 ff. diese Tropen schon im Leben Pyrrho's, aber da er hier überhaupt die skeptische Theorie darstellen will, für deren Urheber ihm Pyrrho gilt, so kann man " daraus nichts schliessen. SEXTUS Pyrrh I, 36 legt sie nur im Allgemeinen den älteren Skeptikern bei, unter diesen verstand er **.**. . aber nach Math. VII, 345 nur den Aenesidemus und seine nächsten Nachfolger; auf Aenesidem führt sie auch Anistonius a. a. O. 18, 11 zurück, sie konnten aber um so eher für pyrrhonisch gehalten werden, da' sowohl Aenesidem selbst (Drog. IX, 106) als die Späteren (Favorin b. GELL XI, 5, 5 vgl. PHILOSTE. vit. soph. I, S. 491) skeptische Ausführungen jeder Art loyor oder roonor IIrogouveror zu nennen pflegten. Dass sie so, wie sie bei Sextus und Diog. vorliegen, nicht pyrrhonisch sein können, ist augenscheinlich, da sie ganz bestimmt auf spätere Lehren Rücksicht nchmen.

2) So führt Sxxr. Math. VI, 66 und gleichbedeutend X, 197 einen 'Beweis gegen die Realität der Zeit aus Timon an, und derselbe Math. TV, 2 berichtet, dass Timon in seinen Streitschriften gegen die Physiker vor Allem das Recht bestritten habe, irgend eine unbewiesene Voraussetzung zu machen, d. h. er suchte den Dog-"matismus dadurch zu widerlegen, dass er nachwies, jeder Beweis setze schon ein Bewiesenes, mithin einen andern Beweis voraus states attack und so in's Unendliche.

Digitized by Google

-

.

.4

skeptisches Verhalten übrig: Wie die Otage beschaffen sind, könnun wir schlechterdings nicht wissen, wir dürfen daber auch nielits über ihre Beschaffenheit glanben oder behauisten, wir können von keinem Ding sagen, es sei, oder es sel nicht, wir müssen uns vielmehir jates Urtheils onthalten; indem wir zugeben, dass von Allem, was ans als wahr erscheint. ebenso gut auch das Gegentheil wahr dein kann ). Alle unsere Aussagen drücken daher (wie mit den Cyrenalkern gelehrt wird) nur ansere subjektive Vorstellung, nicht eine objektive Realität ausd wir können allerdings nicht läugnen, dass uns etwas so: oder so erscheine, aber wir werden nie sagen dürfen, es sei so?), ja auch dieses selbst, dass uns eine Sache so oder so erscheine, kann keine Behanptung, sondern: nur ein Bekenntniss des Einzelnen über seinen Gemüthuzustand sein<sup>a</sup>), und ebenso durf der ungemeine Gfundsatz des Nichtentscheidens nicht als Lehrsatz, sondern nur als Bekenntniss, und desshalb gleichfälls mir probleu matisch, adsgesprochen worden '); duch müssen wir es Sect. And the

<u>al rap</u>et ette te set a set

- 1) ARISTORL. a. a. O. 18, 3 (nach dem Obigen): des toto er unde .พุธุธย์ออง ฉบัหกรีร สีออีง, ส่ไม่ ส่สือรู้ส่รอบร หล่ ส่หไงหอรีร หล่ ส่หอูลสีส่ง-ITANS LEVAS ALQE EVOS ENASOU LEVONTAS UTE & BALLON ist of in ican, n not ici und in icur, n ure icir ut un icir, Diog. IX, .61 s. o. Ebd. 76; das si µallor bedente nach Timon in seinem Python to under opiger alla angosfleteir.
- 2) ARNERIDER b. Drog. IX, 106; Boer tor Hickers doy-... ματικώς δια την αντιλογίαν τοις δε φαινομένοις, ακολουθειν. TIMON, ebd. 105 : to uer ott est ylund i tiftyun to ditori gairetas Sucloye. Sec. Sec. 1. Sec. 4.4
- 3) Diog. IX, 103 f .: nigh wir wir wir arogewass naogouss iapologiμεν . . . περί δε ών οι δογματικο) διαβεβαιώι των τω λόγη αάμενοι κατειλήφθοι επέχομεν περί τύτων ώς άδήμων μόπο δέ τα λίγομεν έ διαβεβαιάμετοι εί και όντως ές: . . . και γάρ πο φαιroueror ridineta ir wis rai roistor ar und ore mig raise alovavinetta, el de quar Ezer xargenir, integaner u. s. w.
- 4) Diog. a, a. Q.: negi de ros Quder boife queris and ros oucour λέγομεν ώε έ δογμάτων έ γάρ είσιν όμοια τω λέγειν ώτι σφαι-

#### Die Skepuis.

dahingestellt sein lassen, wie weit die spitsfindigen Wendungen des Ausdrucks, wodurch sich die Skeptiker nach dieser: Seite hin den: Griffen ihrer Gegnet zu entsichen suchten ), schen aus der pyrrhonischen Schule herstammen, die meisten derselben sind affenbar erst in dem Strätt mit den Dogmatikern aufgesucht worden, dessen lebhaftere dielektische Entwicklung kaum älterstein dürfte, als die Ausbildung der stoischen Erkenntnischeorie durch Chrysipp, und die dadurch hervorgerufene Dielektik des Karnenden. In diesem Verzicht auf jede feste Ueberzeugung besteht die Aphasie, oder Akatalepsie, die Zurückhaltung unserer Beistimmung ( $i \pi o \chi \eta$ ), welche schon Pyrrho und Timon in theoretischer Besiehung für das allein richtige Verhalten erklärten?), und welcher die ganze Schule ihre werschiedenen Namen<sup>8</sup>) verdankte.

Aus dieser Aphanie nun, lehrt Timon, indem er sich zu seiner dritten Frage wendet, entwickelt sich nothwendig die Unerschütterlichkeit des Gemüths, oder die Atanaxie, welche allein zur wahren Glüchseligkeit führen kann 4). Ihre Meinungen und Vorurtheile beunruhigen

posson's êsir ο πόσμος άλλα γας το μεν άδηλον, αι δε έξομόλογήσεις είσιν. ἐν ῷ ἔν λέγομεν μηδεν όριζειν ἐδ αὐτο τοῦτο όριζόμεδα. Auch diess giebt Diog. wohl in seiner späteren Form, wie es scheint nach SERTUS Pyrrh. I, 197, doch der Sache nach mit dem aus Timo und Pyrrho Angeführten übereinstimmend.

- Dios. IX, 61. 107. ABISTOKL. & a. O. Die Ausdrücke aφασία, απαταληψία, έποχή bezeichnen durchaus dasselbe; die Späteren betzen dafür auch αζόεψία, άγνωσία τῆς αλήθειἀς u. dgl. Wenn Timon, wie es nach Aristokles und Diog. 107 scheint, erst aus Anlass der dritten von seinen Fragen der Aphasie erwällnte, so ist das jedenfalls ungenau.
- \* 3) M. s. derüber Dios. 69 f.

4) Αμιστύκτ. a. a. Q. τοϊε μέντοι διαπειμένοις ϋτω περίδοισθαι Τίμων φησί πρώτον μέν άφασίαν έπειτα δ' άταραξίαν. DIOG. 107: τέλος δε οι σκεπτικοί φασι την έποχην ή σκιάς τρόπον έπακολυθεί ή άταραξία ώς φασιν οί τε περί τον Τίμωνα και Λίνεσιζημον. Statt Ataraxie steht auch Apathie Droc. 108. Cic. Acad. II, 42, 130.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Vgl. §. 47.

die Mauschen und verleiten sie zu leidenschaftlichen Bestrebungen; wer als Skeptiker auf alle Meinung verzichtet hat, der allein ist im Stande, die Dinge mit unbedingter Gemüthsruhe zu betrachten, ohne dass er durch itgend eine Leidenschaft oder Begierde gestört wörde []. Er hat erkannt, dass es nur eine eitle Meinung ist, als ob ein äusserer Zustand vor dem andern etwas voraus habe3); dass dagegen in Wahrheit nur die Stimming unseres Gemüths oder die Tugend einen Werth hat3), und indem er sich so auf sich selbst zurückzicht, dreicht of die Glückseligkeit, welche das Ziel aller Phildsophie ist, wird ein solcher zwar dem Wahrscheinlichen, und insofern auch dem Herkommen folgen<sup>5</sup>), aber er wird sich dabei

zu lesen); λαῶν ἔθινοα κοῦφα βαρυνόμος، ἔνθα καὶ ἔνθα ἔκ παθέων δύξης το καὶ εἰκαἰης νομοθήκης. Ders. b. Suxtus Math. XI, 1 : der Skeptiker lebe βίστα μοθ ψουχίης

- αιεί αφροντίστως και άκινήτως κατά ταντά μή προςέχων δειλοϊς ήδυλόγου σοφίης.
- 2) GIC. Fin. II, 15, 43: guae (das Acussere) cum Aristoni et Pyrrhomi amnino visa sunt pro nihilo, ut inter optime valere et gravissime aegrotare nihil prorsus dicerent interasse. III, 3, 11: cum Pyrrhone et Aristone qui omnia exacquent. Acad. II, 42, 130: Pyrrho autem ea ne sentire quidem sapientem, quae aπάθεια nominatur. EpixTar fragm. 95 (b. STOB. Serm. 121, 28): Πύζώων ikeyer μηθέν διαφόρεου ζην ή νεθνώναι.
- Crt. Fin. IV, 16, 43: Prirke . . qui virtute constituta milii omnino quoi appetendum sit relinguat. Dasselbe ebd. 11, 19, 43. 111, 4, 19.
- 4) Times. b. Asistoki. a. a. O. 18, 5 s. o.
- 5) Dies. 105; ό Πμων ἐκ τῷ Πύθωνἰ φησι μή ἐκβεβηκέναι τὴν συνήθιιαν. καὶ ἐν τοῦς ἐνδαλμοῖε ὅτω λίγει ἀλλὰ τὸ φαινόμενον πακτὶ ϋθένει ὅπερ ἀν Ϊλθη. Ebd. 106 von Pyrrho: τοῖε θὲ φαινομένοις ἀμολουθεῖν. Die entgegeholebenden Geschichtchen über

## 🖉 Die Skopsis. 🤼

bewahlt dein, dass dienes sein Verhälten wicht auf den Grund einet sicheren Uehenzengung bernht. Nur in dieaes (jebiet der zusicheren Meinung gehören alle positinen Urtheile über Gut und Böse, und aur in dieser bedingten Weize will Timon das Gute und Göttliche als Liebensnorm aufstellen <sup>1</sup>), das eigentliche Ziel dieser Skepsis dagegen ist das rein negative der Adiaphorie, und dass sigh die, pyrrhouische Schule dem Leben auch nur so weit genähert hat, um für die unvermeidlichen Thätigkeitan und Begierden statt der Apathie: die blosse Metriopathie zum-Grundsatz zu machen, ist untvahracheinlich <sup>2</sup>). Sie scheist auch nuch dieser Seite bin nur zu geringer Entwicklung gelangt zu sein.

# **§. 42.**

## Die neuere Akademie.

Erst die platonische Schule war es, in welcher die von Pyrrho ausgesprochenen Ausiehten sorgfältiger begründet und ausgeführt wurden. Wir haben schon früher bemerkt, dass diese Schule nach Xenokrates mehr und

Pyrrho b. Dros. 62 verdienen, wie sich von selbst versteht, keinen Glauben,

🐘 🙀 หมือง ส่งการเกร ออาวอง รัฐพง หลงอ่หล .

ώς ή τર ઝિલ્લા રક જાઇવાદ પ્રથો રવેપ્રથઈવર્ગ લોકો.

is wir isoraras rigreral arder fios.

2) Zwar entschuldigte sich Pyrrho nach einer von Antigonus dem Karystier aufbewahrten Anekdote (b. Antsroxz. a. a. O. 48, 26. D109. IK, 66) über einer Gemüthebewegung mit den Worten: es sei schwer, den Menschen ganz auszuziehen, diess beweist aber nur, dass er eben diess anstrehte, und noch keine principielle Vermittlung zwischen der von seinem System geforderten "Apathie und dem praktischen Bedürfniss gefunden batte. Auch was Ritzze III, 451, anführt, beweist nicht, dass die Lehre von der Metriopathie schon Pyrrho und seiner Schule angehört.

Digitized by Google

206

The state of a second

.. :

mehr .xon spekalativen Untersuchungen abgehommen war, und sich auf die Ethik beschränkt hatte. Die gleiche Richtung hielt sie nun auch fest, als sie hald nach dem Anfang...des dritten vorebristlichen Jahrhunderts einen neuen wissenschaftlichen Aufschwung ,nahm; aber statt dass sie früher die theoretische Wissenschaft nur vernachläsnigt hatte, warf sie sich jetzt anf ihre Bestreis tung, um, eben durch den Verzicht auf's Wissen die, Sicherheit und Glückseligkeit des Lebens zu gewinnen. lawieweit hjehei der Vorgang Pyrrho's mitgewirkt hat, lässt sich micht mehr durch Zeugnisse nachweisen, aber. der Natur der Sache, nach ist es nicht wahrscheinlich, dass yon dem gelehrten Urheber dieser. Richtung in der Akademie: die "Ansighten; eines Philosophen unbeschtet geblieben sein sollten, dessen Wirken in dem naben Elis. er nach erleht hatte, und dessen bedentandster Schüler, ihm selhat gleichzeitig, in Athen als fruchtharer. Schriftsteller, thätig, wer .). Noch, bestimmter, erhellt, ans, der, ganzen Gestalt und Richtung der neuakademischen Skepsig der Antheil, welchen das stoische System an ihrer Entstehung gehabt hat, indem es durch die Zuversichtlichkeit seines Dogmatismus, den Widerspruch und Zweifel hervorrief, ohne dass man desskalb auf geachichtlich unwahrscheinliche Vermuthungen über das persönliche Verhältniss des Arcesilaus zu Zeno zurückzugehen nöthig hätte 3 and and and an and an and and and and

1) Ich kann daher TENNEMANNS Meinung (Gesch. d. Phil. IV, 190), dass Arcesilaus ganz unabhängig von Pyrrho auf seine Ansichten gekommen sein könne, nicht beitreten.

and apply that is

- 2) Zwar behauptet Cic. Acad. I, 9, 35. Fin. V, 31, 94 und NUMBN.
- b. Eps. pp. ev. XIV, 5, 11 f. Zeno und Arcesilaus haben zusammen den Polemo gehört, und die Eifersucht dieser beiden Schulgenossen habe den Keim zum Streit der Stoa mit der Akademie gelegt. Diese Erzählung ist aber schon chronologisch unsvahrscheinlich, und trägt gans den Charakter einer späteren Erfindung; TENNEMANN IV, 189. 193 hätte ihr vor der Angabe

" Dieses Venäitniss der neuskadeinischen Lehre zum Stoicismus lässt sich gleich an dem ersten Urheber derselben', "an Arcestlaus\*), inachweisen. Bie Zweifel deses Philosophen richteten sich zwar sowohl gegen die Vernuäfterkeinitniss, uns gegen die sindliche Wahrnehming"); doch war es hamptsächlich die stoische Lehre von der begrifflichen Vorstellung, die er angriff, und nach Allem, was uns von ihm überliefert ist, scheint es, dass er mit dieser auch jede Möglichkeit einer Vernanfterkenhtniss umgestossen zu haben überzeugt war, dass er mittin den stoischen Sonsualismus als die aflein denkhare dogmatische Eikenntnisstheorie voraussetzte!" ohne auf die Piktonische und Aristotelische irgend Rückstcht zu nehmen; wenigstens werden uns durchaus keine eigenthanlithen Gründe gegen die teine Vermunfterkenntaliss von fim aberliefert, vielnehr wird nur gesagt, dass er die skeptischen Sätze des Plato und Sokrates, des Anazagoras, Empedokles," Demokrit, Herakitt und Parmenides wiederholt habe 37, die sammtheli nicht der vernühftigen, which instate as the set of the set of the set of the set of the mathemary which and make a real part , say

1.... des Dibe. IV: 29; wornach Arc. ein Schälter Brantors war; nicht an addit Vortug gebin sollanda este ende water sollar and even

- 14) Arcesilaus von Pitane in Aeolien 316 v. Chr., geb., ühernimmt nach dem Tode des Krates den Lehrstuhl in der Akademie, stifnach dem Loge des maies den Louister v. Chr. Dhog. 1V, 61. 44 f. 28. 32. Da Arcesilaus keine Schriften binterliest (Plut. Alex. fort. 1, 4. DIOG. 32), so sind die Nachrichten über seine Lehre unvollständig und theilweise unsicher.
- 2) Cic. de orat III, 18, 67: Arcesilas primum . . ex variis Platonis libris sermonibusque Socraticis hoc maxime arripuit, nihil esse certi guod aut sensibus aut animo percipi possit : quett ferunt . . asper natum esse omne animi sensusque judicium.

"3) PLUT. adv. Col. 26, 2. Cic. Acad. 1, 12, 44. Was Ritties III, philosophischen Lehren den Widerstreit derselben unter einander angeführt habe, steht so werde derstelben unter einander '678 in der letztern Stelle findet, dass Arc. zur Bestreitung der derselben eber auf Ihre Uebereinstimmung hinsichtlich des Zwei-

sondern der sinnlichen Erkenntniss gelten. Er selbst wollte freilich mit dieser auch jene aufheben, und die Meinung, als ob er den Zweifel nur als Vorbereitung oder Versteck für den ächten Platonismus gebraucht hätte 1), ist ganz gewiss falsch, wie sie ja auch den bestimmtesten Zeugnissen widerstreitet; nur um so deutlicher sieht man aber, dass ihm die Annahme einer von der Erfahrung unabhängigen Vernunfterkenntniss gar keiner Widerlegung mehr zu bedürfen schien. Der Lehre von der gavragia zaradyntizy hielt nun Arcesilaus zunächst schon im Allgemeinen die Behauptung entgegen, dass sich ein Mittleres zwischen der blossen Meinung und der Wissenschaft, eine dem Unweisen mit dem Weisen gemeinsame Art der Ueberzeugung, wie die stoische xατάληψις, nicht denken lasse, denn die Ueberzeugung des Weisen sei immer ein Wissen, die des Thoren sei immer ein Meinen<sup>2</sup>). Indem er sodann auf den Begriff der gavrasla zatulyntizy näher eingieng, suchte er zu zeigen, dass dieser Begriff-einen inneren Widerspruch enthalte, denn das Begreifen (xara'anues), sei eine Beistimmung (ovyxara'deois), die Beistimmung beziehe sich aber nicht auf Wahrnehmungen, sondern auf Gedanken und allgemeine Sätze<sup>3</sup>). Wenn endlich die Stoiker als das unterscheidende Merkmal der wahren oder begrifflichen Vorstellung die Ueberzeugungskraft betrachteten, die ihr allein, im Unterschied von jeder anderen, beiwohne, so bemerkte der Skeptiker hiegegen, solche Vorstellungen gebe es nicht, keine wahre Vorstellung sei von der Art, dass nicht auch eine falsche ebenso be-

- 2) SEXT. Math. VII, 153.
- 5) A. a. Or 154.

Die Philosophie der Griechen. III. Theil.

<sup>1)</sup> Bei SEXT. Pyrrh. I, 234 f. NUMER. b. EUS. pr. ev. XIV, 6, 10. AUGUSTIN. c. Acad. III, 17. Aus der Stelle des Sextus wird wahrscheinlich, dass diese Ausflucht zuerst von dem eklektischen Akademiker Philo gebraucht wurde, welcher dadurch seine Rückkehr zum ältern Platonismus rechtfertigen wollte.

## Die Skepsis.

schaffen sein könnte'), und man könne sich auch nicht denken, woher einer Vorstellung dieses Gepräge der Wahrheit kommen sollte, da das Objekt den Zustand des Bewusstseins, welcher das Wissen ist, nicht hervorbringen könne<sup>2</sup>). Ist aber keine Sicherheit der Wahrnehmung möglich, so ist, wie unser Philosoph glaubte, auch kein Wissen möglich 3), und da nun der Weise - hierin ist Arcesilaus mit den Stoikern einverstanden immer nur dem Wissen beipflichten soll, nicht der blossen Meinung, so bleibt ihm nichts übrig, als sich aller und jeder Zustimmung zu enthalten, und auf jede feste Ueberzengung zu verzichten<sup>4</sup>). Es ist also überhaupt unmöglich, etwas zu wissen, und auch nicht einmal dieses selbst, dass wir nichts wissen können, können wir gewiss wissen<sup>5</sup>). Wenn daher Arcesilaus in seinen Vorträgen keine bestimmte Ansicht aufstellte, sondern immer nur fremde disputirend widerlegte<sup>6</sup>), so war diess seiner Theorie, ganz gemäss.

- 1) CIC. Acad. II, 24, 77, vgl. N. D. I, 25, 70, weit kürzer SEIT. a. a. O., der sich mit der Bemerkung begnügt, dass diess Arc. in den verschiedensten Wendungen dargethan habe. Zu diesen mögen wohl auch Ausführungen über die Sinnestäuschungen und die Widersprüche in den Aussagen unserer Sinne gebört haben, wie wir sie bei SEIT. VII, 408 ff. PLUT. adv. Col. 28 und sonst den Akademikern žugeschrieben finden.
- 2) Diess scheint wenigstens der Sinn der dunkeln Worte PLUT. fr. VII, 1 Hutt zu sein: ὕτι ἐ τὸ ἐπισητὸν αἰτιον τῆς ἐπισήμης ὡς ᾿Αρκεσίλαος· ὕτω γὰρ καὶ ἀνεπισημοσύνη τῆς ἐπισήμης αἰτία φανεῖται.
- 5) SEXT. 155: μη έσης δε καταληπτικής φαντασίας έδε κατάληψις γενήσεται η γαρ καταληπτική φαντασία συγκατάθεσις. μη έσης δε καταλήψεως πάντα έςαι άκατάληπτα.
- 4) SEXT. a. a. O. CIC. a. a. O. und I, 12, 45. II, 20, 66 f. Dasselbe wird von SEXT. Pyrrh. I, 253 so ausgedrückt: nach Arc. sei die δποχή im Allgemeinen und in jedem besonderen Fall das Gute, die συγκακάθεσυς das Ueble.
- 5) Crc. Acad. I, 12, 45.
- 6) Cic. Fin. 11, 1, 2. V, 4, 11. De orat. 111, 18, 67. Diog. IV, 28.

## Die neuere Akade mie. Arcesilaus.

Behaupteten nun aber die Gegner, mit dem Wissen würde auch jede Möglichkeit des Handelns abgeschnitten <sup>4</sup>), so gab diess Arcesilaus keineswegs zu. Damit nämlich eine Willensbewegung und ein Handeln zu Stande komme, lehrt er, sei durchaus keine feste Ueberzeugung nothwendig, sondern die Vorstellung setze den Willen unmittelbar in Bewegung, auch wenn wir die Frage über ihre Wahrheit ganz unentschieden lassen<sup>2</sup>). Wir brauchen kein Wissen zu besitzen, um vernünftig zu handeln, sondern es genügt hiefür die Wahrscheinlichkeit, der auch ein solcher folgen kann, welcher sich der Unsicherheit alles Wissens bewusst ist. Eben diese Wahrscheinlichkeit ist daher die höchste Norm für das praktische Leben <sup>3</sup>). Wie Arcesilaus selbst diesen Grundsatz auf das ethische Gebiet anwandte, darüber sind wir nur dürf-

- 1) Dass eben dieses der Hauptgrund der Stoiker und Epikureer gegen die Skeptiker war, ist früher geseigt worden.
- 2) PLUT. adv. Col. 26, 3 f., wo Arcesilaus gegen die Vorwürfe des Kolotes in Schutz genommen wird: die Gegner der Skeptiker können nicht beweisen, dass die ἐποχή zur Unthätigkeit führe, denn πάντα πειρώσι καὶ ερέφεσιν αὐτοῖε ἐχ ὑπήκοτσεν ἡ ὁρμή γενέσθαι συγκατάθεσιε ἐδὲ τῆς ἑοπῆς ἀρχήν ἐδιξατο τὴν αἴσθησιν, ἀλλ ἐξ ἑαυτῆς ἀγωγός ἐπὶ τὰς πράξεις ἐφάνη μὴ δεομένη τῶ προστίθεσθα. Die Vorstellung entsteke und wirke auf den Willen, auch ohne συγκατάθεσις. Da schon Chrysipp diese Behauptung bestritt (PLUT. sto. rep. 47, 12 s. o.), lässt sieh nicht bezweifeln, dass sie schon von Arcesilaus aufgestellt wurde.
- 3) SEXT. Math. VII, 158: άλλ' έπει μετά τύτο έδει και περι τῆς τῦ βίε διεξαγωγῆς ζητεῖν ῆ τες έ χωρις κριτηρίε πέφυκεν ἀποδίδοοθαι, ἀφ' ὅ και ἡ εὐδαιμονία, τουτέςι τὸ τῦ βίε τέλος, ἡρτημένην ἔχει τὴν πίςιν, φησιν ὁ ᾿Αρκεσίλαος ὅτι ὁ περι πάνεων ἐπέχων κανονιεῖ τὰς αἰρέσεις και φυγὰς καὶ κοινῶς τὰς πράξεις τῷ εὐλόγω, κατὰ τῦτό τε προερχόμενος τὸ κριτήριον κατορθώσει τὴν μὲν γὰρ εὐδαιμονίαν, περιγίνεσθαι διὰ τῆς φρονήσεως, τὴν δὲ φρόνησιν κινεῖσθαι ἐν τοῖς κατορθώμασι, τὸ δὲ κατόρθωμα είναι (nach stoischer Definition) ὅπερ πραχθὲν εὐλογον ἔχει τὴν ἀπολογίαν. ὁ προσέχων ἐν τῷ εὐλόγη καθορθώσει καὶ εὐδαιμονήσει. Dass Are. die Wahrscheinlichkeit aufgehoben habe (Νυκκπ. b. Eus. pr. ev. XIV, 6, 5) ist ein Missverständniss.

19\* Digitized by Google

## Die Skepsis.

tig unterrichtet, doch sind uns einige Aussprüche von ihm überliefert<sup>1</sup>), welche sämmtlich jenen maasshaltenden Geist der akademischen Sittenlehre verrathen, der sich auch im Leben des Philosophen nicht verläugnete<sup>2</sup>).

Vergleicht man mit dieser Theorie des Arcesilaus diejenige, welche ein Jahrhundert später von KARNEADES vorgetragen wurde, so findet man die gleichen Grundzüge wieder, aber Alles ist viel vollständiger ausgearbeitet und umfassender begründet. Von den nächsten Nachfolgern des Arcesilaus<sup>3</sup>) wissen wir nur so viel, dass sie an seiner Lehre festhielten, wie wenig sie dagegen zu ihrer weiteren Entwicklung gethan haben, lässt sich aus dem auffallenden Stillschweigen der Alten über ihre Leistungen, und aus dem Umstand abnehmen, dass immer nur Karneades<sup>4</sup>) als der Fortbildner der akademischen Skepsis genannt wird. Um so grösser erscheint die Bedeutung dieses Mannes, und schon die Bewunderung, welche die Mitwelt und Nachwelt seinem Talent zollte <sup>5</sup>), und

- 1) B. PLUT. tranq. an. 9 räth er, sich lieber mit sich selbst und dem eigenen Leben als mit Kunstwerken und sonstigen Aussendingen zu beschäftigen, b. STOB. Serm. 95, 17 erklärt er die Armuth zwar für beschwerlich, aber zugleich für eine Erziehung zur Tugend, ebd. 43, 91 sagt er, wo am Meisten Gesetze seien, sei auch am Meisten Gesetzesübertretung; ein Wort über das Thörichte der Todesfurcht überliefert PLUT. Cons. ad Apoll. 15.
- 2) D106. V11, 171 vgl. m. IV, 40 f. C1c. Fin. V, 31, 94. PLOT. de adulat. et am. 22 med.
- Lacydes, Euander und Telekles, Hegesiaus, oder wie er b. CLEN.
   AL. Strom. I, 501 heisst, Hegesilaus; s. D109. 1V, 59 f. Clc.
   Acad. II, 6, 16.
- 4) KARBEADES, der Schüler und Nachfolger des Hegesinus, nach der wahrscheinlichsten Röchnung (Diog. IV, 65) 214/5 v. Chr. geb., 129 v. Chr. gest., Cic. a. a. O. und VALER. MAX. VIII, 7, 5 extr. giebt sein Alter auf neunzig Jahre, mithin um fünf Jahre höher an. Die schriftliche Ueberlieferung seiner Lehre ist das Werk seines Schülers KLITOMACHUS aus Karthago, über den Diog. IV, 67 ff. zu vergleichen ist.
- 5) DIOG. IV, 62. CIC. De Orat. II, 58, 161. NUMBE. b. EUS. pr. ev. XIV, 8, 2. 9 fl. vgl. PLUT. de garrulit. c. 23.

Digitized by Google

der blühende Zustand, in dem er seine Schule hinterliess 1), können uns davon überzeugen. Diese Bedeutung beruht auf dem Scharfsinn, mit welchem Karneades, als ein Schüler und Geistesverwandter des Chrysippus <sup>2</sup>), nicht blos die negative Seite der skeptischen Ansicht nach allen Beziehungen ausgeführt, sondern auch das Positive, was sie übrig liess, die Lehre von der Wahrscheinlichkeit, zuerst genauer untersucht, und die Grade und Bedingungen der Wahrscheinlichkeit festgestellt hat. Was zunächst den negativen Theil dieser Untersuchungen, die Widerlegung des Dogmatismus, betrifft, so richten sich seine Angriffe theils in formeller Beziehung gegen die Möglichkeit des Wissens überhaupt, theils in materieller gegen die Hauptresultate der damaligen Wissenschaft, und in beiden Beziehungen hat er es, ebenso wie seine Vorgänger und seine Nachfolger, vorzugsweise mit den Stoikern zu thun, so wenig er sich auch auf sie beschränkt hat 3). Um die Unmöglichkeit des Wissens zunächst im Allgemeinen darzuthun, verweist uns Karneades einmal schon auf die Thatsache, dass es keine Art der Ueberzengung gebe, die uns nicht bisweilen täuschte, mithin auch keine, der eine Bürgschaft für ihre Wahrheit

<sup>1)</sup> Cic. Acad. II, 6, 16.

Nach CIC. Acad. II, 27, 87. 30, 98. DIOG. IV, 62 vgl. EUS. pr. ev. XIV, 7, 15 hatte Karn. nicht blos den Diogenes von Seleucia gehört, sondern auch die Schriften Chrysipps mit solchem Erfolge studirt, dass er selbst von sich zu sagen pflegte, si μή γαρ ήν Χρύσιππος six αν ήν έγοι.

<sup>3)</sup> SEIT. Math. VII, 159: ταῦτα καὶ ὁ Λοκεσίλαὸς. ὁ ἐἐ Καονεάδης ṡ μόνον τοῖς Στωϊκοῖς ἀλλὰ καὶ πᾶσι τοῖς ποὸ αὐτῦ ἀντιδιετάσσετο περὶ τῦ κριτηρίς. Math. IX, 1. macht es SEITUS der Schule des Harneades sogar zum Vorwurf, dass sie durch ausführliches Eingehen auf die Voraussetzungen der einzelnen Systeme ihre Untersuchungen zu sehr in die Länge gezogen habe. Dass aber die Stoiker der Hauptgegenstand dieser Angriffe sind (Crc. Tusc. V, 29, 82. N. D. 11, 65, 162), wird uns Alles beweisen, was wir von Karp. zu berichten haben.

beiwohnte 1). Indem er sodann auf das Wesen der Vorstellung näher eingeht, führt er aus: unsere Vorstellungen bestehen nur in der Veränderung, welche der äussere Eindruck in der Seele hervorbringe, sie müssten daher um uns ein wahres Wissen zu gewähren, nicht blos sich selbst, sondern auch den Gegenstand, der sie verursacht, offenbaren. Diess sei aber keineswegs immer der Fall, da viele Vorstellungen anerkanntermassen Falsches von den Dingen aussagen. Das Kennzeichen der Wahrheit könnte mithin nicht in der Vorstellung, als solcher, sondern nur in der wahren Vorstellung liegen <sup>2</sup>). Aber die wahre Vorstellung mit Sicherheit von der falschen zu unterscheiden sei unmöglich. Denn auch abgesehen vor den Träumen, den Visionen, den Vorstellungen der Verrückten, überhaupt von allen den leeren Einbildungen, die sich uns mit dem Schein der Wahrheit aufdrängen 3), sei es doch unläugbar, dass viele falsche Vorstellungen den wahren ununterscheidbar ähnlich seien, und der Uebergang vom Wahren zum Falschen mache sich überhaupt so allmählig, der Zwischenraum zwischen beiden sei durch so unendlich viele Mittelglieder, durch so unmerkliche Unterschiede ausgefüllt, dass sie sich völlig in einander verlieren, und die Grenzscheide beider Gebiete schlechthin nicht zu erkennen sei \*). Dieser Satz wurde von Kar-

- 1) SIIT. a. a. O.: xai δη πρώτος μέν αύτω και κοινός πρός πάντας έςι λόγος καθ' ων παρίςαται ωτι έδεν έςιν άπλως άληθείας κριτήριον, έ λόγος έκ αίσθησις έ φαντασία έκ άλλο τι τών όντων πάντα γάρ ταυτα συλλήβθην διαψείδεται ήμας.
- 2) SELT. a. a. O. 160-163.
- 3) M. s. über diese Sxxv. VII, 403 ff. Gu. Acad. II, 15, 47 f. 28, 89, wo Karneades zwar nicht genannt, aber doch ohne Zweifel gemeint ist, denn theils stimmen die weiteren skeptischen Gründe bei Cicero mit denen, welche Sextus dem Karneades beilegt, zusammen, theils sind die hier angeführten schon von Antiochus, welcher es sunächst mit Karneades su thun hatte, widerlegt worden.
- 4) Nach Cic. Acad. II, 13, 40 f. 26, 83 beruht die akademische Be-

. -

Digitized by Google

## Die neuere Akademie. Karneades.

neades nicht blos an den sinnlichen Wahrnehmungen, sondern auch an den von der Erfahrung entnommenen allgemeinen Vorstellungen und den Verstandesbegriffen ausführlich nachgewiesen 1); er zeigte, dass wir Gegenstände, die sich so ähnlich sind, wie ein Ei dem andern, nicht unterscheiden können, dass auf eine gewisse Entfernung die bemalte Fläche als erhabener Körper, der viersckigte Thurm als rund erscheine, dass sich das Ruder im Wasser gebrochen, der schillernde Hals der Taube in der Sonne verschiedenfarbig darstelle, dass wir im Vorüberfahren glauben, die Gegenstände am Ufer bewegen sich u. s. w. 2), und dass in allen diesen Beziehungen den falschen Vorstellungen ganz dieselbe Ueberzeugungskraft und dieselbe Stärke des Eindrucks zukomme, wie den wahren 3), dass es sich aber auch mit den Denkbestimmungen nicht anders verhalte, dass sich zwischen viel und wenig, über-

weisführung auf den vier Sätzen: dass es falsche Vorstellungen gebe, dass diese nicht gewusst, d. h. als wahr erkannt werden können, dass von zwei Vorstellungen, die sich nicht unterscheiden, nicht die eine gewusst werden könne, die andere nicht, dass es endlich keine wahre Vorstellung gebe, der sich nicht eine falsche zur Seite stellen lasse, die ihr ununterscheidbar ähnlich sei. Da jedoch von diesen Sätzen der zweite und dritte von keiner Seite, der erste nur von Epikur, in Betreff der sinnlichen Wahrnehmungen, bestritten wurde, so ruht alles Gewicht auf dem vierten, in dem auch SEXTUS VII, 164. 402 und NUMES. b. EUS. pr. ev. XIV, 8,7 den Nerv der Beweisführung des Karn. suchen.

- Cic. Acad. II, 13, 42: dividunt enim in partes et eas guidem magnas: primum in sensus, deinde in ea, quae ducuntur a sensibus et ab omni consuetudine, quam obscurari volunt, tum perveniunt ad eam partem, ut ne ratione quidem et conjectura ulla res percipi possit. haec autem universa concidunt etiam minutius.
- 2) SEXTUS VII, 409 ff. CIC. Acad. II, 26, 84 ff. 7, 19. 25, 79. Ebendahin gehört wahrscheinlich, was GALEN de opt. dis. c. 2 S. 17 Chart. anführt, Karn. habe geläugnet, dass zwei Grössen, die einer dritten gleich sind, einander gleich seien. Seine Behauptung ist wohl eigentlich, dass wir möglicherweise den Unterschied zweier Grössen von einander bemerken können, deren Untersehied von einer dritten, mittleren, wir nicht bemerken.
- 5) SEIT. 402. 408.

Die Skepsis.

haupt zwischen allen quantitativen Gegensätzen keine feste Grenze ziehen lasse (der sog. Sorites), und dass es die unerlaubteste Auskunft sei, wenn sich Chrysippus den gefährlichen Folgerungen, die sich hieraus ergeben konnten, durch die Vorschrift entziehen wollte, an den bedenklichsten Stellen die Entscheidung zurückzuhalten 1). Aus diesen Thatsachen schloss nun Karneades zunächst in Betreff der sinnlichen Wahrnehmung, dass es keine gavragia zaralynrizy) im stoischen Sinn gebe, d. h. dass keine Wahrnehmung an sich selbst Merkmale enthalte, an denen sie sich mit Sicherheit als wahr erkennen liesse<sup>2</sup>); ebendamit ist aber seiner Meinung nach schon an und für sich die Möglichkeit ausgeschlossen, dass ein Merkmal zur Unterscheidung des Wahren und Falschen im Verstand liege, denn der Verstand - diese Voraussetzung theilt er mit seinen Gegnern - muss seinen Inhalt aus der Wahrnehmung schöpfen 3), so dass wir also der unmittelbaren Beweise über die Unsicherheit der Denkbestimmungen nicht einmal bedürften. Das gleiche Ergebniss lässt sich übrigens auch von der subjektiven Seite her gewinnen, wenn wir fragen, wie der Einzelne zu seinem Wissen gelange. Denn ein Wissender könnte er erst sein, nachdem er sich seine Ansicht gebildet hat, indem er sich mithin für eine bestimmte Ansicht entscheidet, ist er noch unwissend, welches Vertrauen kann aber das Urtheil eines Unwissenden ansprechen 4)?

- 1) SEXT. 416 ff. CIC. a. a. O. 29, 92. Aus dem Umstand, dass schon Chrysipp dem Sorites zu begegnen suchte, wird wahrscheinlich, dass dieser, schon von dem eleatischen Zeno begründete Fangschluss (s. ABIST. Phys. VII, 5. 250, b, 19 und SIMPL. dazu f. 255, in den Scholien von BRANDIS S. 423 f.) auch von Arcesilaus gegen die Stoiker gebraucht wurde.
- 2) SEIT. VII, 164.
- 3) A. a. O. 165 vgl. Cic. Acad. II, 28, 91.
- 4) Cic. Acad. II, 36, 117. Karneades ist hier allerdings nicht genannt, aber dass auch dieser Grund der Schrift eines Akademi-

Digitized by Google

# Die neuere Akademie: "Karneades.

Wie Karneades in diesen formalen Untersuchungen über die Möglichkeit des Wissens. vorzugsweise auf die Stoiker Rücksicht uimmt, und seinerseits die allgemeine Voraussetzung des Sensualismus mit ihnen gemein hat, so finden wir ihn auch in der Pølemik gegen die materiellen Ergebnisse der dogmatischen Philosophie in einem ähnlichen Verbältniss zu diesen seinen Hauptgegnern. Wie die Physik überhaupt seit dem Anfang unserer Periode gegen die Ethik zurückgesetzt wurde, so hat auch Karneades der letzteren mehr Fleiss zugewendet, als der erstern <sup>1</sup>); sofern er aber auf die Physik eingieng, scheint er sich ganz gegen die stoische Behandlung derselben gerichtet zu haben, und eben diesem Umstand haben wir es zu verdanken, dass wir von seinen physikalischen oder richtiger theologischen Untersuchungen ausführlicher unterrichtet sind, als von den ethischen. Reiche Veranlassung zur Bewährung seines Scharfsinns bot ihm in dieser Beziehung die stoische Theologie und Teleologie 2), und auf seinem Standpunkt musste es ihm nicht schwer werden, die schwachen Seiten derselben aufzudecken. Wenn sich die Stoiker zur Begründung des Götterglaubens auf den consensus gentium beriefen, so lag es nahe, ihnen zu antworten <sup>8</sup>), die Allgemeinheit jenes Glaubens sei weder erwiesen, noch auch wirklich vorhanden, keinenfalls könnte aber die Vorstellung der unwissenden Masse etwas entscheiden. Wenn jene in dem Eintreffen

> kers entnommen ist, lässt sich kaum bezweifeln, und dass er von Karn. herrührt, ist wenigstens wahrscheinlich.

<sup>1)</sup> D106. IV, 62.

<sup>2)</sup> Cic. N. D. I, 2, 5 nach kurzer Schilderung der stoischen und der verwandten Theologie: contra quos Carneades ita multa disseruit, ut excitaret homines non socordes ad veri investigandi cupiditatem.

<sup>3)</sup> Cic. N. D. I, 23, 62 f. vgl. III, 4, 11; dass Cic. hier die akademische Ansicht vortragen will, sagt er selbst, diese werden wir aber immer am Wahrscheinlichsten auf Karneades zurückführen.

## Die Skepsis.

der Vorzeichen und Weissagungen einen Hauptbeweis für das Walten der göttlichen Vorsehung fanden, so bedurfte os der gleich zu erwähnenden ausführlichen Kritik der Divination kaum, um diesen Grund zu entkräften 1). Aber auch der eigentliche Angelpunkt des stoischen-Götterglaubens, die Lehre von der Beseeltheit und Vernünftigkeit des Weltganzen und von der Zweckmässigkeit der Welteinrichtung, wurde von Karneades in Anspruch genommen. Wo zeigt sich denn, fragte er, jene Zweckmässigkeit in der Welt? woher alle Dinge, die dem Menschen Verderben und Gefahr bringen, wenn es wahr ist, dass ein Gott die Welt um des Menschen willen gemacht hat 2)? Oder wenn die Vernunft als das höchste Geschenk der Gottheit gepriesen wird, sehen wir denn nicht, dass die Mehrzahl der Menschen ihre Vernunft nur gebraucht. um schlimmer zu sein als die Thiere? Für diese würde also die Gottheit mit ihrer Gabe schlecht gesorgt haben 3). Ja selbst wenn wir die nächste Schuld von dem Missbrauch der Vernunft dem Menschen zuschleben wollten: warum hat ihm die Gottheit eine Vernunft gegeben, die so gemissbraucht werden konnte 4)? Aber die Stoiker sagen ja selbst, es finde sich nirgends ein Weiser; dieselben lehren, die Thorheit sei das grösste Unglück; wie

- 2) Der Akademiker b. Cic. Acad. II, 38, 120. Dass diese Gründe von Karneades herrühren, sehen wir aus PORFN. de abstin. III, 20, wo dieser das Dasein des Ungeziefers, der Giftpflanzen, der reissenden Thiere u. s. w. gegen die Stoiker geltend macht. Ebendas. bemerkt Karn. gegen die Behauptung Chrysipps, dass das Schwein dazu da sei, um geschlachtet zu werden: nach dieser Annahme würde es eben dadurch seine Bestimmung erfühlen, mithim müsste es auch ihm selbst das Beste sein, geschlachtet zu werden.
- Cic. N. D. 111, 25, 65-70. Wir setzen auch hier voraus, dass die Grundgedanken der Ciceronischen Darsfellung der Schule des Karneades wirklich angehören.
- 4) A. a. O. 31, 76.



<sup>1)</sup> M. s. hierüber Cic. N. D. III, 5, 11 ff.

kann da noch davon die Rede sein, dass für die Menschen, welche demnach sammt und sonders im tiefsten Elend sind, von den Göttern auf's Beste gesorgt sei ')? Doch gesetzt auch, die Götter haben nicht Allen Tugend und Weisheit verleihen können, so hätten sie wenigstens darauf bedacht sein müssen, dass es den Tugendhaften gut gienge. Statt dessen zeigt die Erfahrung in hundert Fällen, dass der rechtschaffene Mann elend umkommt, dass das Verbrechen gelingt und der Verbrecher die Früchte seiner Unthaten ungestört geniessen kann<sup>2</sup>). Wo bleibt da die Wirksamkeit der Vorsehung? Wie aber dem Angeführten zufolge der Thatbestand ein ganz anderer ist, als die Stoiker voraussetzen, so ist auch ihre Erklärung dieses Thatsächlichen durchaus unberechtigt. Wollen wir auch zugeben, dass Zweckmässigkeit in der Einrichtung der Welt sei, dass die Welt das Schönste und Beste sei, was es glebt: warum sollte es undenkbar sein, dass die Natur auch ohne einen Gott, nach physikalischen Gesetzen, diese Welt hervorbrachte? Wollen wir auch den Zusammenhang des Weltganzen anerkennen, warum sollte dieser nicht durch blosse Naturkräfte, ohne eine Weltseele oder eine Gottheit, bewirkt sein können? Wer kann sich rühmen, die Natur und ihre Kräfte so genau zu kennen, dass er die Unmöglichkeit dieser Annahme beweisen könnte 3)? Das Vernünftige, folgert Zeno, ist besser, als. das Unvernünftige, die Welt ist das Beste, also ist die Welt vernünftig. Der Mensch, sagt Sokrates, kann seine Seele nur von der Welt haben, also muss die Welt beseelt sein. Aber wer sagt dir denn, entgegnet der Akademiker 4), dass die Vernunft auch für die Welt das Beste sein muss, wenn sie es für uns ist? Dass die Natur

- 2) Ebd. 32, 80 ff.
- 5) Cic. Acad. II, 38, 120 f. N. D. III, 11, 28.
- 4) Cic. N. D. III, 8, 21 ff. 10, 26. 11, 27.

<sup>1)</sup> Ebd. 32, 79.

heseelt sein muss, um eine Seele zu erzeugen? Was der Mensch nicht hervorbringen konnte, behauptet Chrysipp, 'das kann nur ein höheres Wesen, nur die Gottheit hervorgebracht haben. Auch diesem Schlusse wird von akademischer Seite die gleiche Verwechslung der Standpunkte schuldgegeben, wie dem vorigen. Mag es immerhin ein höheres Wesen, als der Mensch geben, warum soll diess gerade ein menschenähnliches, vernünftiges Wesen, eine Gottheit, warum nicht die Natur sein 1)? Und nicht anders verhält es sich auch mit der Behauptung, dass ebenso, wie jedes Haus zum Bewohnen bestimmt ist, so auch die Welt eine Wohnung der Götter sein müsse. Ganz richtig, liess sich hierauf antworten 2), wenn die Welt ein Haus wäre, aber eben ob sie diess ist, ob sie für einen bestimmten Zweck gebaut, und nicht einfaches, zweckloses Naturprodukt ist, eben das steht in Frage.

Die akademische Skepsis begnügt sich indessen nicht damit, die Beweiskraft der Gründe zu bestreiten, auf welche die Stoiker den Glauben an eine Gottheit gestützt hatten, sie sucht auch den Gottesbegriff selbst als unhaltbar darzustellen. Der Weg, weichen Karneades zu diesem Zweck einschlägt, ist im Wesentlichen derselbe, auf dem sich auch in unserer Zeit die Angriffe gegen die Persönlichkeit Gottes bewegt haben. Wenn sich die gewöhnliche Ansicht unter der Gottheit das unendliche Wesen denkt, welches aber zugleich als ein besonderes Wesen, mit den Eigenschaften einer für sich seienden lebendigen Persönlichkeit vorgestellt wird, so zeigt Karneades, dass die zweite von diesen Bestimmungen der ersten widerspreche, dass es nicht möglich sei, die Bedingungen des konkreten Daseins auf die Gottheit zu übertragen, ohne ihre Unendlichkeit zu beschränken. Wie

2) A. a. O.

<sup>1)</sup> A. a. O. III, 10, 25 f.

wir uns nun auch die Gottheit denken wollen, jedenfalls müssen wir sie als lebendes Wesen denken; jedes lebende Wesen ist aber leidensfähig, jedes ist zusammengesetzt und theilbar, mithin auch zerstörbar '). Jedes lebende Wesen hat ferner nothwendig eine sinnliche Natur an sich, und weit entfernt, der Gottheit die Sinne abzusprechen, müssten wir ihr vielmehr, wie unser Philosoph glaubt, im Interesse der göttlichen Allwissenheit mehr, als nur unsere fünf beilegen. Was aber der Sinnesempfindung fähig ist, das ist auch der Veränderung fähig, denn die Empfindung ist (der Chrysippischen Definition zufolge) eine Veränderung in der Seele; und dasselbe muss auch der Lust und der Unlust fähig sein, da sich eine Empfindung ohne diese nicht denken lässt. Alles Veränderliche ist aber ein Vergängliches, Alles was für Unlust empfänglich ist, ist auch für die Verschlimmerung empfänglich, aus welcher die Unlust entsteht, und ein Solches ist es auch für den Untergang 2). Wie die Sinnesempfindung, so gehört ferner das Begehren des Naturgemässen und das Vermeiden des Naturwidrigen zu den Bedingungen des Lebens; naturwidrig ist aber für jedes Wesen, was die Kraft hat, es zu vernichten, alles Lebendige ist mithin der Vernichtung ausgesetzt 3). Gehen wir weiter vom Begriff des lebendigen zu dem des vernünftigen Wesens fort, so müssten der Gottheit nothwendig zugleich mit der Seligkeit alle Tugenden beigelegt werden. Wie kann man aber, fragt unser Philosoph mit Aristoteles, Gott eine Tugend zuschreiben? Jede Tu-

- 1) Cic. N. D. 111, 12, 29 f. 14, 34.
- CIC. N. D. 111, 13, 32 f. ausführlicher SEXTUS Math. IX, 139-147. Auch hier wird Karneades (§. 140) ausdrücklich genannt, und auch ohne das würde die Uebereinstimmung mit Cicero beweisen, dass wir seine Lehre vor uns haben.
- 3) Cic. a. a. O. Weitere Beweise für die Vergänglichkeit aller lebenden Wesen sind ebdas. angedeutet.

## Die Skepsis.

gend setzt eine Unvollkommenheit voraus, in deren Ueberwindung sie besteht; enthaltsam ist nur der, welcher auch unenthaltsam, ausdauernd nur der, welcher auch weichlich sein könnte, tapfer nur der, dem ein Uebel Gefahr droht, grossherzig nur der, welchen Unfälle treffen können; einem Wesen, für welches die Lust schlechthin keiuen Reiz, der Schmerz und die Beschwerde, die Gefahr und das Unglück schlechthin nichts Furchtbares haben könnte, würden wir keine von jenen Togenden zuschreiben. Ebenso wenig könnten wir die Einsicht einem Wesen beilegen, das nicht für Lust und Unlust empfänglich wäre, denn die Einsicht ist das Wissen um das Gute und Böse und das sittlich Gleichgültige, wie kann man aber davon wissen, wenn man nie Lust und Schmerz erfahren hat, oder wie lässt sich denken, dass ein Wesen, wie man diess von der Gottheit annimmt, nur Lust empfinde, aber keine Unlust, da doch jene nur im Gegensatz zu dieser erkannt wird, und da die Möglichkeit einer Lebensförderung immer auch die einer Lebenshemmung voraussetzt? Nicht anders verhält es sich auch mit der Klugheit (εύβυλία). Klug ist nur, wer immer das Zweckmässige findet. Aber wenn er es finden soll, darf es ihm nicht schon vorher bekannt sein. Die Klugheit kann mitbin nur einem Wesen zukommen, dem Manches verborgen ist. Ein solches Wesen könnte aber nie wissen, ob ihm nicht früher oder später etwas den Untergang bringen werde, es wäre mithin auch für Furcht empfänglich. Ein Wesen aber, das von der Lust versucht und von Schmerzen gestört werden kann, ein Wesen, das mit Gefahren und Beschwerden zu kämpfen hat, ein Wesen, das Unlast und Furcht empfindet, ein solches Wesen, schliesst Karneades, ist endlich und vergänglich; können wir uns daher die Gottheit nicht ohne diese Beschränkungen denken, so ist sie überhaupt undenkbar, der Begriff der Gott-

# Die neuere Akademie. Karneades.

heit hebt sich selbst auf 1). Aber auch schon desshalb kann Gott keine Tugend haben, weil die Tugend über dem ist, der sie hat, über Gott aber kann nichts sein 2). Wie verhält es sich ferner bei Gott mit der Sprache? Dass es ungereimt ist, ihm eine Sprache beizulegen, war leicht zu zeigen; ihn sprachlos (ägwros) zu nennen, scheint aber der allgemeinen Annahme gleichfalls zu widersprechen 3). Ganz abgesehen endlich von allen näheren Bestimmungen ergiebt sich die Undenkbarkeit des Gottesbegriffs, wenn wir fragen, ob die Gottheit begrenzt oder unbegrenzt, ob sie körperlich oder unkörperlich sei. Sie kann nicht unbegrenzt sein, denn das Unbegrenzte ist nothwendig unbewegt, weil es keinen Ort hat, und unbeseelt, weil es vermöge seiner Unendlichkeit kein von der Seele durchdrungenes Ganzes bilden kann, die Gottheit dagegen denken wir uns bewegt und beseelt; sie kann aber auch nicht begrenzt sein, denn alles Begrenzte ist ein Beschränktes. Sie kann ferner nicht unkörperlich sein, denn das Unkörperliche wäre, wie Karneades mit den Stoikern annimmt, ohne Seele, Empfindung und Wirkung; sie kann aber auch kein Körper sein, denn die zusammengesetzten Körper sind der Veränderung und dem Untergang unterworfen, die einfachen (Feuer, Wasser u. s. w.)

5) SEXT. 178 f.

<sup>1)</sup> SERTUS Math. IX, 152-175, wo derselbe Nachweis auch noch an der owopooivn gegeben wird. Kürzer Cic. N. D. 111, 15, 38. Zwar ist in keiner von diesen beiden Darstellungen der Name des Karneades hier wiederholt, aber der Umstand, dass beide Schriftsteller diese Beweise an derselben Stelle einer längeren Ausführung bringen, in der vor und nach Karn. ausdrücklich genannt wird, setzt ausser Zweifel, dass sie ihm angehören.

<sup>2)</sup> SEXT. IX, 176 f. Der Satz sieht etwas sophistisch aus, aber es ist darin die tiefgreifende Frage angedeutet, welche die spätere, namentlich die mittelalterliche Philosophie so viel beschäftigt hat, wie sich die allgemeine Seite des göttlichen Wesens zu der individuellen verhält, ob das Gute und Vernünftige für Gott ein von seinem Willen unabhängiges Gesetz ist, oder nicht.

sind ohne Leben und Vernunft <sup>1</sup>). Lässt sich aber keine der Bestimmungen durchführen, unter denen wir uns die Gottheit denken müssten, so kann das Dasein derselben nicht behauptet werden.

Noch leichteres Spiel hat der Skeptiker natürlich bei der Kritik des polytheistischen Götterglaubens und seiner stoischen Vertheidigung. Unter den Gründen, welche Karneades gegen denselben gebrauchte, werden besonders jene Soriten erwähnt, durch die er zu zeigen suchte, dass es dem Volksglauben an jedem Merkmal zur Unterscheidung des Göttlichen und Ungöttlichen fehle. Wenn Zeus ein Gott ist, sagte er, so muss es auch sein Bruder Poseidon sein, wenn es dieser ist, so müssten auch die Flüsse und Bäche Götter sein; wenn Helios ein Gott ist, müsste anch die Erscheinung des Hellos über der Erde, der Tag, ein Gott sein, dann aber auch der Monat und das Jahr, der Morgen, der Mittag und der Abend u. s. w. ?). Der Polytheismus wird hier dadurch widerlegt, dass die wesentliche Gleichartigkeit des vermeintlich Göttlichen mit dem anerkannt Ungöttlichen nachgewiesen wird. Dass diess übrigens nicht der einzige Beweis des scharfsinnigen Kritikers war, lässt sich voraussetzen 3).

- SEXT. a. a. O. 148-151. 180 f. Auch hier bürgt uns für die Authentie der Darstellung bei Sextus ihre wesentliche Uebereinstimmung mit Cic. N. D. 12, 29-31. 14, 34, der seine Auseinantiersetzung mit den Worten einführt: illa autem, quae Carneades afferebat, guemadmodum dissolvius? Auch Sextus selbst scheint aber nicht blos einzelne seiner Beweise (§. 140), sondern die ganze Reihe derselben von §. 137 an dem Harneades zuzuschreiben, wenn er §. 182 fortfährt: ήρωτηνταε δε και ύπο τῦ Καρνεάδυ και σωριτεκῶς τενες u. s. w.
- SEXT. 182-190, weiter ausgesponnen b. Cic. N. D. III, 17, 43 ff. Auch Sextus bemerkt übrigens 190: και άλλους δή τοιέτους σωgeitas έζωτώσιν οι περί τον Καρνεάδην είς το μή είναι θεές.
- . 5) So gehört vielleicht auch ihm oder seiner Schule die gelehrte Ausführung bei Crc. N. D. III, 21. 53-23, 60, worin die Uneinigkeit der mythischen Ueberlieferungen an der Mehrheit gleich-

Digitized by Google

## Die neuere Akademie. Karneades.

Sehr nachdräcklich hatte Karneades auch die Weissagung angegriffen, auf welche die Stoiker so grossen Werth legten<sup>1</sup>). Er wies nach, dass dieselbe gar keinen eigenthümlichen Stoff habe, dass über Alles, was Gegenstand einer kunstmässigen Beurtheilung ist, die Sachverständigen richtiger urtheilen, als die Wahrsager<sup>2</sup>), dass das Vorherwissen von zufälligen Erfolgen unmöglich sei, von nothwendigen und unvermeidlichen unnütz, ja schädlich sein würde<sup>3</sup>), dass sich keinerlei Causalzusammenhang zwischen der Vorbedeutung und dem bedeuteten Erfolg denken lasse<sup>4</sup>); hielten ihm aber die Stoiker Beispiele eingetroffener Weissagungen entgegen, so erklärte er dieses Eintreffen für zufällig<sup>5</sup>), zugleich aber auch ohne Zweifel einen grossen 'Theil jener Erzählungen für unwahr<sup>6</sup>).

Mit dieser Polemik gegen die Mantik steht bei Karneades vielleicht auch die Vertheidigung der Willensfreiheit in Verbindung. Er widerlegte den stoischen Fatalismus durch die Thatsache der freien Selbstbestimmung, und da sich die Stoiker für ihre Lehre auf das Causalitätsgesetz beriefen, so nahm er auch dieses in Anspruch<sup>7</sup>); natürlich konnte aber seine Absicht dabei nicht die sein, etwas Positives über das Wesen des menschlichen Willens zu behaupten, sondern nur die, den stoischen Lehrsatz zu bestreiten.

Nicht ganz so ausführlich, wie über die bisher be-

namiger Götter nachgewiesen wird. Dass dieselbe aus einer griechischen Schrift geflossen ist, zeigt ihr Inhalt, und Cicero selbst sagt es am Schluss ziemlich deutlich.

20 Digitized by Google

¥

- 1) M. s. ausser dem gleich Folgenden auch Cic. Div. I, 7, 12.
- 2) Cic. Divin. II, 3, 9 ff.
- 5) Ebd. V, 13 ff. Doch ist Karneades hier nicht mehr genannt.
- 4) Ebd. I, 13, 23.
- 5) A. a. O. u. II, 24, 48.
- 6) Vgl. Cic. a. a. O. II, 11, 27 u. ö.
- 7) Cic. De Fato 11, 23. 14, 31.

Die Philosophie der Griechen. III. Theil.

sprochenen Punkte, sind wir über die Gräude unterrichtet, mit denen Karneades die herrschenden sittlichen Grundsätze in Frage stellte, doch kennen wir dieselben hinreichend, um die Richtung seiner Skepsis auch nach dieser Seite hin zu beurtheilen. In der zweiten von den berühmten Reden, welche Karneades im Jahr 156 v. Chr. zu Rom hielt<sup>1</sup>), führte er aus, dass es kein natürliches Recht gebe, sondern alle Gesetze nur positive bürgerliche Einrichtungen, nur um ihrer Sicherheit und ihres Vortheils willen, zum Schutz der Schwachen von den Menschen aufgestellt seien, wie sie denn aus diesem Grunde mit den Völkern und den Umständen wechseln, und dass desshalb Jeder für einen Thoren gehalten werde, welcher die Gerechtigkeit dem alleinigen unbedingten Zweck, dem Vortheil, vorziehe. Zur Begründung dieser Behauptung verwies er theils auf das Beispiel aller mächtigen Völker, wie eben das römische, die sammt und sonders nur durch Ungerechtigkeit gross geworden seien, theils dienten ihm hiezu die mancherlei casuistischen Fragen, wie sie schon die Stoiker aufgeworfen hatten, indem er natürlich in allen diesen Fällen der Meisung war, dass es klüger sei, das nutzbringende Unrecht zu begehen, (z. B. zur Rettung des eigenen Lebens einen Andern zu ermorden), als den Vortheil dem Rechte za opfern, dass daher die Klugheit mit der Gerechtigkeit in einem unversöhnlichen Streit liege?). Dass selbst die strengste Moral dieser Anerkennung der selbstischen Interessen sich nicht ganz entzichen könne, schien ihm das Beispiel seiner stoischen Gegner zu beweisen, denn wenn er diesen mit der Behauptung zusetzte, dass sich ihre An-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> LACTANZ Institt. V, 14 nach CIC. de Rep. III, 4. PLUT. Cato maj. c. 22. QUINTIL. Institt. XII, 1, 4, 4.

<sup>2)</sup> LACT. a. a. O. c. 16. CIC. De Rep. III, 8-12. 14. 17 f. ed. Maj. Fin. II, 18, 59; m. vgl. über jene casuistische Fälle CIC. Off. III, 23, 89 ff.

sicht über das höchste Gut von der peripatetischen nur in den Worten unterscheide '), so kann sich diess nur auf ihre Lehre vom  $\pi_{\ell} a_{\ell} n_{\ell} \mu_{\ell'} \nu_{\ell'} \nu_{\ell'}$  beziehen, in der er eben jene Werthschätzung der äusseren und sinnlichen Güter fand, welche den Peripatetikern von ihnen so sehr verübelt wurde. Ein weiterer Beleg von der Art seiner Angriffe auf die stoische Moral ist die gegen Chrysipp gerichtete Behauptung, dass die Erinnerung an die allgemeine Nothwendigkeit des Todes und anderer Uebel zu unserer Beruhigung nichts beitrage<sup>2</sup>); das unmittelbare sinnliche Gefühl wird der verständigen Reflexion der Stoiker als das Höhere gegenübergestellt.

Aus dieser ganzen Kritik des Dogmatismus konnte nun Karneades, wie natürlich, nur dasselbe Resultat ziehen, wie seine Vorgänger, dass schlechthin kein Wissen möglich sei, dass mithin der VVeise seine Zustimmung durchaus zurückhalten, und eben dadurch sich gegen jeden Irrthum decken müsse<sup>3</sup>), und er hält diese Forderang so streng fest, dass er den Einwurf, wenigstens von der Unmöglichkeit einer festen Ueberzeugung müsse der VVeise fest überzeugt sein, durchaus nicht zugah<sup>4</sup>). Aber wenn schon jene weit entfernt waren, darum allen Vorstellungen den gleichen Werth beizulegen, und ein Handeln und Meinen ohne Gründe zu verlangen, so fasst Karueades ehen diesen Punkt noch bestimmter in's Auge, indem er die Bedingungen und Grade der Wahrschein-

- 1) Cic. Fin. III, 12, 41.
- 2) Cre. Tusc. I, 25, 59.
- 3) Bei CIC. ad Att. XIII, 21 vergleicht er die ἐποχή dem Anhalten des Wagenlenkers oder der gedeckten Stellung des Faustkämpfers, - Wie Arcesilaus, so befolgte auch Karn., im Zusammenhang mit seiner Ansicht, das Verfahren, dass er über jeden Gegenstand, wie dort in Rom über die Gerechtigkeit, für und wider sprach, ohne eine Entscheidung zu geben. CIC. N. D. I, 5, 11 u. A.
- 4) CIG. Acad. II, 9, 28.

20\* Digitized by Google

.

lichkeit festzustellen, und dadurch einen Leitfaden für die Weise der Ueberzeugung, welche seine Lehre allein übrig lässt, zu gewinnen bemüht ist. Mögen wir noch sosehr auf's Wissen verzichten, so bedürfen wir doch einer Anregung und Unterlage für's Handeln, wir bedürfen gewisser Voraussetzungen, von denen unser Streben nach Glückseligkeit ausgeht<sup>1</sup>). Wir müssen daher gewissen Vorstellungen so viel Gewicht beilegen, dass wir uns durch sie bestimmen lassen; nur werden wir uns wohl hüten, sie darum für wahr, für etwas Gewusstes und Begriffenes, zu halten, wir werden auch bei ihnen nicht vergessen, dass selbst unsere wahren Vorstellungen nur so beschaffen sind, wie auch falsche beschaffen sein können, dass ihre Wahrheit nie mit Sicherheit zu erkennen ist, wir werden daher unsere Zustimmung zurückhalten, und ihnen nicht die Wahrheit, sondern nur den Schein der Wahrheit (das alner, galveotae), oder die Wahrscheinlichkeit (έμφασις, πιθανότης) zugestehen 2). Wenn es sich nämlich bei jeder Vorstellung um zweierlei handelt, um ihr Verhältniss zu dem vorgestellten Gegenstand, vermöge dessen sie entweder wahr oder falsch ist, und um ihr Verhältniss zu dem vorstellenden Subjekt, vermöge dessen sie als wahr oder als falsch erscheint, so ist das erstere Verhältniss, aus den früher entwickelten Gründen, unserer Beurtheilung gänzlich entzogen, das zweite dagegen, das Verhältniss der Vorstellung zu uns selbst, fällt in

 SEXT. Math. VII, 166: άπαιτύμενος δε και αυτός [ό Καρνειδης] τι κριτήριον πρός τε την τῦ βίε διεξαγωγήν και πρός την της ευδαιμονίας περίκτησιν δυνάμει άπαναγκάζεται και καθ' αυτόν περί τύτε διατάττεσθαι υ. s. w. Cic. Acad. II, 31, 99 (nach Klitomachus): etenim contra naturam esset si probable nikil esset et se quitur omnis vitae. . eversio. 32, 104: nam cum placeat, eum qui de omnibus rebus contineat se ab assentiendo moveri, tamen et agere aliquid reliquit ejusmodi visa, quibus ad actionem excitemur u. s. w.
 SEXT. und Cic. a. d. a. O.

den Bereich unsers Bewusstseins '). So lange nun eine wahr scheinende Vorstellung nur dunkel und undeutlich ist, wie etwa die Anschauung entfernter Gegenstände, dringt sie uns keine Zustimmung ab, wenn dagegen der Schein der Wahrheit sehr stark wird, so bringt sie eine Ueberzeugung in uns hervor<sup>2</sup>). Diese Ueberzeugung hat aber ebenso, wie die Wahrscheinlichkeit selbst, verschiedene Grade. Der geringste Grad von Wahrscheinlichkeit entsteht dann, wenn eine Vorstellung zwar an und für sich den entschiedenen Eindruck der Wahrheit hervorbringt, ohne dass sie jedoch mit andern Vorstellungen im Zusammenhang stände, der nächst höhere Grad, wenn jener Eindruck durch die Uebereinstimmung aller mit ihr in Verbindung stehenden Vorstellungen bestätigt wird, der dritte und höchste Grad, wenn eine Untersuchung der letzteren auch für sie alle dieselbe Bestätigung ergeben hat. Im ersten Fall heisst die Vorstellung wahrscheinlich  $(\pi \iota \theta \alpha \nu \eta)$ , im zweiten, wahrscheinlich und unwidersprochen (nidavý zad anielonasos), im dritten, wahr-scheinlich unwidersprochen und geprüft (πιθανή και απερίσπασος και περιωδευμένη)<sup>3</sup>). Innerhalb jeder von diesen drei Stufen sind wieder verschiedene Abstufungen der Wahrscheinlichkeit möglich<sup>4</sup>). Die Merkmale, auf welche bei Untersnehung der Wahrscheinlichkeit zu achten 'ist, scheint Karneades im Sinn der aristotelischen Logik im Einzelnen untersucht zu haben<sup>5</sup>). Je nachdem nun eine Frage grössere oder geringere praktische Wichtigkeit hat, oder je nachdem uns auch die Umstände eine genaue Untersuchung erlauben, oder nicht, werden wir uns an

- 4) SEXT. a. a. O. 173. 181.
- 5) M. s. a. a. O. 176 ff. 183

<sup>1)</sup> SEXT. a. a. O. 167-170.

<sup>2)</sup> A. a. O. 171-173.

<sup>3)</sup> A. a. O. 173. 175 - 182. Pyrrh. I, 227. vgl. Cic. Acad. II, 11, 33. 51, 99 f. 32, 104.

den einen oder den andern Grad der Wahrscheinlichkeit halten '); wiewohl aber keiner derselben von der Art ist, dass er jede Möglichkeit des Irrthums ausschlösse, so wird uns dieser Umstand doch die Sicherheit des Handelns nicht rauben, sobald wir uns einmal überzeugt haben, dass nun einmal eine absolute Gewissheit unserer praktischen Voraussetzungen nicht möglich ist<sup>2</sup>), und ebenso wenig werden wir Bedenken tragen, etwas in jener bedingten Weise zu bejahen oder zu verneinen, die nach dem Auseinandergesetzten allein übrig bleibt: wir werden keiner Vorstellung in dem Sinne beistimmen, dass wir sie für wahr, wohl aber vielen in dem, dass wir sie für höchst wahrscheinlich erklären<sup>3</sup>).

Unter die Fragen, über welche wir eine möglichst wahrscheinliche Ueberzeugung zu gewinnen suchen müssen, musste nun Karneades seiner ganzen Richtung nach vor Allem die sittlichen Grundsätze rechnen; eben das Leben und Handeln war es ja, dem seine Lehre von der Wahrscheinlichkeit dienen sollte. Er unterschied in dieser Beziehung sechs, oder beziehungsweise vier verschiedene Ansichten. Wenn nämlich der Gegenstand unsers Begehrens entweder die Lust, oder die Schmerzlosigkeit, oder die Befriedigung der natürlichen Triebe sein kann, so ergeben sich in jeder von diesen drei Beziehungen entgegengesetzte Bestimmungen, je nachdem das höchste Gut in die Erreichung von einem der genannten Zwecke oder in die auf dieselbe gerichtete Thätigkeit gesetzt

- 1) A. a. O. 184 ff.
- 2) A. a. O. 174. Cic. Acad. II, 31, 99 f.
- 3) Cic. a. a. O. 32, 104. 48, 148. Durch diese Erläuterung hebt sich von selbst der Vorwurf der Inconsequenz, welcher dem Karneades b. Cic. Acad. II, 18, 59. 21, 57. 24, 78 desshalb gemacht wird, weil er im Unterschied von Arcesilaus zugegeben habe, dass der Weise bisweilen der Meinung folgen und gewissen Vorstellungen seine Zustimmung geben werde, wie diess a. a. O. 24, 78 im Grunde anerkannt ist.'

#### Die neuere Akademie. Karneades.

wird; da jedoch das Letztere nur von den Stoikern geschehen ist, sofern diese die naturgemässe Thätigkeit oder die Tugend für das höchste Gut halten, so reduciren sich diese sechs möglichen Ansichten in der Wirklichkeit auf vier, die theils in ihrer einfachen Gestalt. theils in ihrer Zusammensetzung alle vorhandenen Vorstellungen über das höchste Gut unter sich begreifen '). Welche von diesen Ansichten den Vorzug verdiene, darüber sprach sich Karneades zwar so skeptisch aus, dass selbst Klitomachus versicherte, seine wahre Meinung nicht zu kennen<sup>2</sup>), und nur versuchsweise, für den Zweck der Widerlegung, soll er den Stoikern die Behauptung entgegengestellt haben, dass das höchste Gut in dem Genusse der Dinge bestehe, welche den ursprünglichen Naturtrieben Befriedigung gewähren<sup>s</sup>). Indessen wird die Sache doch auch wieder so dargestellt, als hätte unser Philosoph eben diese Behauptung in eigenem Namen vorgetragen, und zwar angeblich in dem Sinn, dass er die Befriedigung der Naturtriebe abgesehen von der Tugend als letzten Zwèck bezeichnet hätte<sup>4</sup>); zugleich hören wir aber auch, er habe sich der Meinung des Kallipho zugeneigt, welche von der Ansicht der ältern Akademie nicht

- CIC. Fin V, 6, 16-8, 25, vgl. Tusc. V, 29, 84, ohne Zweifel nach Antiochus. RITTER III, 686 hat die Eintheilung des Karneades, die er sonst wohl kaum so unbedingt der Oberflächlichkeit und Ungenauigkeit beschuldigt haben dürfte, nicht ganz richtig dargestellt.
- 2) Cic. Acad. 11, 45, 139.
- 5) Cic. Acad. II, 42, 131: introducebat etiam Carneades. non quo probaret, sed ut opponeret Stoicis, summum bonum esse frui üs rebus, quas primas natura conciliavisset (oinsiõr). Ebenso Fin V, 7, 20. Tusc. V, 30, 84.
- 4) Cto. Fin. II, 11, 35: ita tres sunt fines expertes honestatis, unus Aristippi vel Epicuri (die Lust) alter Hieronymi (die Schmerzlosigkeit) Carneadis tertius (die Befriedigung der natürlichen Triebe); vgl. ebd. V, 7, 20. 8, 22.

- 311

#### Die Skepsis.

wesentlich verschieden gewesen zu sein scheint<sup>1</sup>); ja noch mehr, es wird ihm der Satz zugeschrieben, dass die Tugend hinreichende Mittel zur Glückseligkeit gewähre, wie es sich auch im Uebrigen mit dem höchsten Gut verhalten möge<sup>2</sup>); und hiemit stimmt recht gut zusammen, was Klitomachus in der Trostschrift an seine Landsleute nach der Zerstörung Karthago's aus dem Munde seines Lehrers mittheilte, um wahrscheinlich zu machen, dass der Weise selbst durch den Untergang seiner Vaterstadt nicht in Kummer gerathe<sup>3</sup>). Fassen wir alle diese Angaben zusammen, so erhalten wir eine Ansicht, die wir des Philosophen nicht unwürdig und seinem Standpunkt ganz angemessen finden werden. Seinen skeptischen Grundsätzen gemäss konnte Karneades keiner von den verschiedenen Meinungen über das Wesen und Ziel der sittlichen Thätigkeit wissenschaftliche Sicherheit zuerkennen, und insofern ist die Angabe des Klitomachus, so weit es sich um eine bestimmte Entscheidung handelte, ohne Zweifel richtig. Aber wie überhaupt die Läugnung des Wissens seiner Meinung nach eine Ueberzeugung aus Wahrscheinlichkeitsgründen nicht ausschliessen sollte,

- 1) CIO. Acad. II, 45, 159: ut Calliphontem sequar cujus quidem sententiam Carneades ita studiose defensitabat, ut cam probare etiam videretur. Hallipho aber, ein sonst unbekannter, wahrscheinlich der akademischen oder peripatetischen Schule angehöriger Philosoph, wird unter die gerechnet, welche die konsstas cum aliqua accessione, oder wie es Fin. V, 8, 21. 25, 73. Tusc. V, 30, 85 heisst, die voluptas cum honestate für das höchste Gut gehalten haben.
- 2) C10. Tusc. V, 29, 83: et quoniam videris hoc velle, ut quaecunque dissentientium philosophorum sententia sit de finibus, tamen virtus satis habeat ad vitam beatam praesidii; quod quidem Curneadem disputare solitum accepimus.
- 3) A. a. O. III, 22, 54. Man bemerke, dass diese Ausführung des Karneades ausdrücklich nur unter den Gesichtspunkt der Ueberzeugung durch Wahrscheinlichkeit gestellt wird; er habe, heisst es, den Satz angegriffen viders fore in aegrüudine sapientem patria capta.

Digitized by Google

### Die neuere Akademie. Karneades.

so gilt diess namentlich auch von den ethischen Ueberzeugangen; und da wurde ihm jene vermittelude Ansicht, welche ihm zugeschrieben wird, nicht blos durch die Tradition der akademischen Schule an die Hand gegeben, sondern sie lag auch an und für sich dem, der die entgegengesetzten Systeme der Lustlehre und des Stoicismus skeptisch vernichtet hatte, als positiver Ueberrest derselben am Nächsten; wobei wir für den Widerspruch, dass die Befriedigung der Naturtriebe hald mit der Tugend, bald ohne dieselbe als das Princip des Karneades bezeichnet wird, wohl nur die ungenaue Darstellung Cicero's verantwortlich zu machen haben; seine eigentliche Meinung kann jedenfalls nur die erste sein. Denp davon musste doch auch Karneades ebenso gut, wie seine Vorgänger und Nachfolger in der Skepsis, überzeugt sein, dass seine Denkweise der sicherste Weg zur Glückseligkeit sei, und das Wort über die Selbstgenügsamkeit der Tugend, welches Cicero von ihm anführt, ist insofern ganz glaublich, und steht mit seiner Auffassung des höchsten Guts in keinem grösseren Widerspruch, als ähnliche Aeusserungen des Aristoteles und selbst des Epikur. Wenn daher dem Karneades bezeugt wird, dass er trotz seines ethischen Skepticismus ein durchaus rechtschaffener Mann gewesen sei 1), so haben wir nicht blos keinen Grund, dieser Aussage über seinen persönlichen Charakter zu misstrauen, sondern wir können derselben auch die Anerkennung seiner philosophischen Consequenz hinzufügen, denn so widerspruchsvoll uns auch eine Ansicht erscheinen mag, welche die Sicherheit des praktischen Verhaltens auf eine Theorie des absoluten Zweifels gründen will, so haben wir doch schon früher gesehen, dass es in der ganzen Richtung der nacharistolischen Skepsis lag, diesen Widerspruch auf sich zu

313

<sup>1)</sup> QUINTIL. Institt. XII, 1, 4, 1.

#### Die Skepsis.

nehmen. Diese Richtung hat sich in Karneades vollendet, und auch die wissenschaftlichen Mängel seiner Theorie haben sich ihm in folgerichtiger Entwicklung derselben ergeben.

Aus demselben Gesichtspunkt werden wir auch der Angabe Glauben schenken dürfen, dass Karneades ebenso, wie die späteren Skeptiker, trotz der scharfen Kritik, welche er über die populäre und die philosophische Theologie ergehen liess, doch das Dasein göttlicher Mächte zu läugnen nicht die Absicht hatte<sup>1</sup>); er verhielt sich auch hierin als ächter Skeptiker: er verzichtete darauf, etwas über die Gottheit zu wissen, aber er liess sich vom praktischen Standpunkt aus den Götterglauben als eine mehr oder weniger probable und nützliche Meinung gefallen.

Alles zusammengenommen werden wir die philosophische Bedeutung des Karneades und der Schule, zn welcher er gehört, nicht so gering anschlagen können, wie diess in neuerer Zeit geschehen ist, wenn der neueren Akademie ein seichter Zweifel schuldgegeben, und die Lehre des Karneades von der Wahrscheinlichkeit nicht ans dem Interesse des Philosophen, sondern nur aus dem des Rhetors hergeleitet wurde<sup>2</sup>). Zu der letzteren Behauptung flegt um so weniger ein Grund vor, je bestimmter Karneades selbst erklärte, dass ihm die Anerkennung einer Ueberzeugung durch Wahrscheinlichkeit um der praktischen Aufgabe und Thätigkeit willen uner-

- 1) Gtc. N. D. III, 17, 44: kace Carmendes ajebat, non ut Doos tolleret, guid enim philosopho minus conveniens? sod ut Stoicos nihil de Dis explicare cominceret. In diesem Sinne versichert der Akademiker bei Cicero fortwährend (z. B. I, 22, 62), er wolle den Götterglauben nicht zerstören, er finde nur die Beweise defür unsureichend. Ebenso SEXTUS Pyrrh. 111, 2: τῷ μὲν βίφ παταπολοεθώντες άδοξάςως φαμὲν είναι θεὺς καὶ σέβομεν θεὺς καὶ προνοεῖν αὐτὲς φαμέν.
- 2) RITTER III, 730. 694.



Die neuere Akad. Karneades u. 5 Nachfolger. 375

lässlich scheine, und je vollständiger er hierin mit der gesammten Richtung, nicht blos der akademischen, sondern auch der Pyrrkonischen und der späteren Skepsis zusammentrifft. Was ihn von Anderen unterscheidet, ist nur die Grüudlichkeit, mit der er die Stufen und Bediugungen der Wahrscheinlichkeit untersucht hat, diese wird man aber doch dem Philosophen am Wenigsten zum Vorwurf machen wollen. Ebensowenig möchten wir die Zweifel seicht neunen, welche das Alterthum in dem weiteren Verlaufe nur sehr unvollständig zu lösen gewusst hat, und welche auch wirklich nicht wenige der eingreifendsten Probleme durch sehr treffende kritische Bemerkungen beleuchten. Wir werden allerdings in der skeptischen Verzichtleistung auf alles Wissen und in der Beschränkung auf eine mehr oder weniger unsichere Meinung ein Zeichen von der Ermattung des wissenschaftlichen Geistes und von dem Erlöschen der philosophischen Produktivität finden müssen, aber wir dürfen darum nicht übersehen, dass die Skepsis der neueren Akademie nicht blos der Richtung entsprach, welche die gesammte Philosophie unter den Griechen in naturgemässem Verlaufe genommen hatte, sondern dass sie auch mit einem Scharfsinn und einer wissenschaftlichen Thätigkeit vertreten wurde, die uns ein wirklich bedeutendes Glied der philosophischen Entwicklung in ihr erkennen lassen.

In Karneades hatte die neuakademische Skepsis ihren Höhepunkt erreicht. Sein Nachfolger Klitomachus ist nur durch die schriftliche Darstellung der Lehren bekannt, welche Karneades aufgestellt hatte<sup>1</sup>); von dessen Schüler Charmidas kennen wir nur eine für die Beurtheilung seines philosophischen Standpunkts ganz unerhebliche Aeusserung<sup>2</sup>). Mag daher auch auf die Angabe

<sup>1)</sup> D10G. IV, 67, vgl. CIC. Acad. 11, 32, 102.

<sup>2)</sup> Cic. De orat. I, 18, 84: Charmidas habe behauptet eos qui rhetores nominabantur et qui dicenti praecepta traderent mhil plane

#### Die Skepsis.

des Polkbus über das Herabsinken der akademischen Schule in leere Spitzfindigkeiten und über die Verachtung, welche sie sich dadurch zugezogen haben soll'), kein grosses Gewicht zu legen sein, so lässt sich doch annehmen, dass dieselbe nach Karneades keinen wesent-

tenere, neque posse quenquam facultatem assequi dicendi, nisi qui philosophorum inventa didicissent. Auch SEXT. Math. II, 20 erwähnt der Polemik des Klitomachus und Charmidas gegen die Rhetoren. Wenn aber RITTEB III, 695 hierauf die Angabe gründet: Charmidas habe die Philosophie empfohlen, weil sie der einsige Weg zur Beredsamkeit sei, und so den Zweck der akademischen Wahrscheinlichkeitslehre offener bekannt, so legt er viel zu viel in eine Aeusserung, die in Wahrheit gar nichts enthält, was nicht auch die Stoiker, namentlich aber Plato, gesagt bätte.

1) Esc. Vatic. XII, 26: nal yao eneivou [row er 'Anadymia] rives βυλόμενοι περί τε τῶν προφανῶς καταληπτῶν είναι δοκέντων xal περί των ακαταλήπτων είς απορίαν άγειν τές προς bazoμένοις τοιαύταις χρώνται παραδοξολογίαις και τοιαίτας εύπορδοι πιθανότητας, ώςε διαπορείν άδύνατον [wahrsch. εί δυνατόν] έςι, τές έν Αθήναις όντας όσφραίη εσθαι τών έψομένων ώων έν Έφέσφ, καί διζάζειν μή πω καθ' δν καιμόν έν Ακαδημία διαλέγονται הנפן דטרשי טע טהנס מאלשי מכי לי סוֹמש אמדמאנוֹעניסט דטרטה לשדוθενται τως λόγως· έξ ών δι ύπερβολήν της παραδοξολογίας είς διαβολήν ήχασι την έλην αίρεσιν, ώσε και τα καλώς απορέμενα παρά τοις άνθρώποις είς άπιςίαν ήχθαι, και χωρίς της idias מֹכָסְצוֹמה אמן דסוֹה שלחוה דסואדסט לעדנדטאמסו לחוסי, שׁכָר דשט שלי ที่ปีเหญ่ง หลุง สอลงและเหญ่ง ไอ้งอง แก่อี่รับกิ่ง ระหมือลง ยังเรอเลง ποιείσθαι δι' ών όνησις τοϊς φιλοσοφάσι, περί δε τας άνωφελεις και παραδόξες εύρεσιολογίας κενοδοξύντες κατατρίβεσι τὺς βίες. Wie wenig diese Aeusserung für einen geschichtlich unbefangenen Bericht gelten kann, zeigt schon der Umstand, dass andernfalls in der Zeit des Karneades, dessen Zeitgenosse Polybius war, und auf den sich die Bemerkung über die Begeisterung der Jugend für die skeptische Lehre wahrscheinlich bezieht, nicht so geringschätzig von der Akademie gesprochen werden konnte; die ganze Darstellung trägt aber auch sosehr die Farbe gegnerischer Uebertreibung, dass wir aus ihr kaum ein treueres Bild von der Akademie gewinnen werden, als etwa von der neuesten deutschen Philosophie aus den Urtheilen der einseitigen Praktiker oder den Diatriben eines berühmten deutschen Geschichtschreibers gegen die »Staatssophisten«.

lichen Fortschritt mehr auf dem von ihm und von Arcesilaus eröffneten Wege gemacht hat. Ja sie hielt sich überhanpt nicht mehr lange in dieser Richtung, vielmehr begann schon ein Menschesalter nach dem Tode ihres berühmtesten Lehrers jener Eklekticismus in ihr einzureissen, dessen gleichzeitige allgemeinere Verbreitung einen neuen Abschnitt in der Geschichte der nacharistotelischen Philosophie bezeichnet.

# Zweiter Abschnitt.

Eklekticismus, erneuerte Skepsis, Vorläufer des Neuplatonismus.

Á. Eklekticismus.

## §. 43.

# Allgemeine Bemerkungen über den Eklekticismus und die ihm gleichzeitige Philosophie.

Die Form der Philosophie, welche um den Anfang unserer Periode hervortrat, hatte sich im Lauf des dritten und zweiten Jahrhunderts in ihren drei Hauptzweigen vollendet. Diese drei Schulen waren bis dahin neben einander hergegangen, indem sich jede in ihrer Reinheit zu erhalten strebte, und gegen die andere, wie gegen die frühere Philosophie, nur eine angreifende oder abwehrende Stellung einnahm. Aber die Natur der Sache bringt es mit sich, dass Geistesrichtungen, die einem verwandten Boden entsprossen sind, nicht zu lange in dieser ausschliessenden Haltung beharren können. Wenn die ersten Begründer einer Schule und ihre unmitfelbaren Schüler im Eifer der selbstthätigen Forschung und Gedankenerzeugung auf das Eigenthümliche ihrer Denkweise alles Gewicht zu legen, und an dem Gegner nur die Abweichungen von dieser ihrer Wahrheit zu sehen pflegen, so werden die Späteren, welche jenes Eigenthümliche nicht mehr mit der gleichen Anstrengung gesucht, und daher auch nicht mit der gleichen Stärke und Einseltigkeit ergriffen haben, auch in den gegnerischen Behauptungen das Gemeinsame und Verwandte leichter erkennen, und andererseits untergeordnete Eigenthümlichkeiten des eigenen Standpunkts leichter aufopferu;

\$18

. . .

## Allgemeiner Charakter des Eklekt. 319

der. Streit der Schulen selbst wird sie nöthigen, durch stärkere Betonung dessen, worin sie mit dem Gegner. zusammentreffen, übertriebene Beschuldigungen und unbedingt verwerfende Urtheile zurückzuweisen, unhaltbare Behauptungen aufzugeben oder zurückzustellen, anstössige Sätze zu mildern, ihren Systemen die schroffsten Spitzen abzubrechen; mancher Einwurf des Gegners wird haften, und indem man ihm durch eine neue Wendung zu entgehen sucht, hat man mit dem Einwurf selbst auch die Voraussetzungen desselben theilweise zugegeben. Es ist daher eine allgemeine und nothwendige Erfahrung, dass sich im Streit der Partheien und Schulen ihre Gegensätze allmählig abstumpfen, dass das Gemeinsame, was ihnen zu Grunde liegt, deutlicher erkannt, eine Vermittlung und Verschmelsung versucht wird, und die Geschichte der philosophischen Schulen bewegt sich mit grosser Regelmässigkeit durch die drei Stadien der ersten rücksichtslosen Behauptung von neuen Standpunkten, ihrer gereifteren systematischen Entwicklung, ihrer eklektischen Umbildung. So lange nun die philosophische Produktivität in einem Volke noch lebendig ist, wird der Fall entweder gar micht, oder nur vorübergehend eintreten, dass seine ganze Wissenschaft von diesem Eklekticismus ergriffen wärde, weil sich bereits neue Richtungen iu ihrem Jugendlaafe versuchen, ehe die nächst voraugehenden entschieden zu altern begonnen haben. Sobald dagegen der wissenschaftliche Geist ermattet, und ein längerer Zeitraum ohne neue Schöpfungen nur durch die Verhandlungen zwischen den vorhandenen Schulen ausgefüllt wird, so wird das ustürliche Ergebniss dieser Verhandlangen, die theilweise Vermischung der streitenden Partheien, im allgemeineren Umfang herortreten, und die gesammte Philosophie wird jene eklektische Haltung anvehmen, die in ihrer allgemeinen Ausbreitung immer das Vorzeichen, entweder einer tiefgreifenden Umwälzung.

oder des gänzlichen Verfalls ist. Eben dieses war aber der Fall, in dem sich die griechische Philosophie in den letzten Jahrhunderten vor Christus befand. Alle die Ur-. sachen, welche die Auflösung der klassischen Bildung überhaupt herbeiführten, hatten auch auf den philosophischen Geist lähmend gewirkt; auf die Umgestaltung der Philosophie, welche das Ende des vierten und den Anfang des dritten Jahrhunderts bezeichnet, folgte Jahrhunderte lang keine neue Systemsbildung, und wenn die nacharistotelischen Systeme an und für sich schon das rein theoretische Interesse am Objekt verloren, und durch ihre Beschräukung auf das Leben und die Zwecke des Subjekts ein Nachlassen des wissenschaftlichen Bestrebens beurkundet hatten, so konnte die lange Stockung der philosophischen Produktion nur dazu dienen, den wissenschaftlichen Sinn noch mehr abzustampfen und die Möglichkeit einer objektiven Wissenschaft überhanpt in Frage zu stellen. Dieser Sachverhalt fand seinen richtigen Ausdruck in dem Skepticismus, welcher den dogmatischen Systemen mit immer bedeutenderem Erfolg entgegentrat. Nur die Rückseite dieses Skepticismus war aber der Eklekticismus, welcher seit dem Anfang des ersten vorchristlichen Jahrhunderts die Skepsis zurückdrängte, und die früher getrennten Richtungen des Denkens verknüpfte. Die Skepsis hatte alle dogmatischen Ansichten zunächst in der Art einander gleichgestallt, dass sie allen gleichmässig die wissenschaftliche Wahrheit absprach. Dieses Weder Noch wird im Eklektieismus zum Sowohl Als Auch; aber auch für diesen Uebergang hatte die Skepsis den Weg gebahnt, denn sie selbst hatte es in der reinen Negation nicht ausgehalten, und desshalb in ihrer Lehre von der Wahrscheinlichkeit wieder eine positive Ueberzeugung als praktisches Postulat aufgestellt. Diese sollte nun freisich nicht mit dem Anspruch auf unumstössliche Gewissheit auftreten: indessen lässt

320

## Allgemeiner Charakter des Eklektic.

sich schon in der Entwicklung der skeptischen Theorie von Pyrrho: zu: Arcesilans und von Arcesilaus zu Karneades eine steigende Werthschätzung der Wahrscheinlichkeitsetkenntniss nicht verkennen; es durfte . nur um einen Schritt weiter gegangen, die skeptische Theorie gegen das praktische Bedürfniss entschiedener zurückgestellt werden '), und das Wahrscheinliche erhielt die Bedoutung des Wahren, die Skepsis schlug wieder in ein dogmatisches Fürwahrhalten um. Abèr doch musste der Zweifel in diesem Dogmatismus noch so weit nachwirken, dass kein einzelnes System als solches für waht anerkannt wurde, isondern das Wahre aus allen. Systemen nach Maassgabe des subjektiven Bedürfniases und Urtheils ausgeschieden werden sollte, Eben dieses war. ja auch das Verfahren der Skeptiker bei der Ausmittlung des Wahracheinlichen gewesen, wie diess schon das eklektische Moralprincip des Karneades zeigt: wie der Skeptiker seinen Zweifel an der Kritik der vorhandenen Ansichten entwickelt, so sucht er auch das Wahrscheinliche zunächst in den vorhandenen Systemen, zwischen deuen er aber sich selbst die Entscheidung vorbehält. Der Skepticismus bildet so die Brücke von dem einseitigen Dogmatismus der stoischen und epikureisohen Philosophie zum Eklekticismus, und es ist in dieser Beziehung nicht für zufällig zu halten, dass es 🐁 gerade die Nachfolger des Karneades waren, von denen diese Denkweise hauptsächlich ausgieng, und dass sie bei ihnen solbst zunächst an den Punkt anknüpft, auf demischen die Stoiker, und Epikureer ihren Dogmatismus and die Akademiker selbst ihre Wahrscheinlichkeitslehre in-letzter Beziehung gestützt hatten, an die Nothwendigkeit, bestimmter Ansiehten für's Leben. Weiterbin wat

1) Wie diess noch von Karneades selbst in seinen späteren Jahren geschehen sein soll; PLUT. an seni s. ger. resp. 13, 1.

÷ .

Die Philosophie der Griechen. III. Theil.

-----

21 Digitized by Google

1. . . .

es jedoch überhaupt der Zustand der damaligen Philosophie und der Streit der philosophischen Schulen, der zuerst die Entstehung und Verbreitung der Skepsis, in der Folge die eklektische Richtung in der Philosophie hervorrief.

· Den bedeatendsten äusseren Anstoss zu dieser Veränderung gab die Beziehung, in welche die griechische Wissenschaft und Bildung zu der römischen Welt trat. Es liegt ausser unserem Plane, die Anfänge der griechischen Philosophie bei den Römern im Einzelnen zu verfolgen, und die Männer aufzuzählen, welche als Freunde und förderer derselben bezeichnet werden; nur so weit dieselben eigene philosophische Bedeutung haben, sind sie theils' schon früher genannt worden, theils werden sie noch zu nonnen soin '). Dagegen dürfen wir die Bedeutung joner Thatsache für die innere Entwicklung der Philosophie selbst nicht unberührt lassen. Mochten nun geborene Römer, wie Cicero und Lucrez, die griechische Wissenschaft für ihre Landsleute bearbeiten, oder mochten sie griechische Philosophen, wie Panätius, Antiochus u. A. den Römern vortragen, im einen, wie im andern Fall war es unvermeidlich, dass sich diese Darstellungen mehr oder weniger durch die Rücksicht auf den Geist und das Bedürfniss der römischen Zuhörer und Leser bestimmen liesson, und selbst die rein griechischen Philosophenschulen in Athen, Rhodus und an anderen Orten konnten sich dieser Rücksicht schon wegen der grossen Anzahl von vornehmen jungen Römern nicht entschlagen, die sie besuchten; denn diese Schüler waren es unfüzlich, von welchen den Lebrern am Meisten Ehre und Vortheil zufloss. Noch höher jedoch, als diese Rücksichten, werden wir den unbewussten Binflass des römischen Geistes nicht blos bei den philosophirenden Römern, sondern

1) Genaueres über diesen Gegenstand s. b. RITTER IV, 79 ff.

Digitized by Google

auch bei den griechischen Philosophen im Römerreich anschlagen müssen; denn wie gross auch die Ueberlegenheit der griechischen Bildung über die römische und die litterarische Abhängigkeit der Eroberer von den Besiegten sein moclite, so lag es doch in der Natur der Sache, dass auch Griechenland von seinen stolzen Schülern geistige Einwirkungen erfuhr, und dass die Klugheit und Willenskraft, welcher Griechenland trotz seiner Wissenschaft unterlegen war, in den Augen der Besiegten im Vergleich mit der blos theoretischen Bildung nicht wenig im Werthe steigen musste. Wenn daher der Römer, von seinem Standpunkt aus geneigt sein musste, auf die wissenschaftliche Consequenz und die theoretische Begründung einer Ansicht weit weniger Gewicht zu legen, als and thre praktische Branchbarkeit, und aus diesem Grunde aus allen Systemen, unbekümmert um den tiefer liegenden Zusammenhang des Einzelnen, das brauchbar Scheinende auszuwählen, so musste der gleiche praktische Eklekticismus auch unter den Griechen Anklang finden, die unter römischen Binflüssen und als Lehrer der römischen Jugend Philosophie trieben. Und da nun diese Einwirkung des römischen Geistes gerade in demselben Zeitpunkt beginnt, in welchem die griechische Philosophie auch durch ihre innere Entwicklung zu einer eklektischen Richtung hingeführt wurde, in der Zeit vor und nach dem Anfang des ersten vorchristlichen Jahrhunderts, so war es natürlich, dass sich diese Richtung aus einem solchen Zusammentreffen von inneren und äusseren Gründen nur um so schnellor und erfolgreicher entwickelte.

Wiewohl aber dieser Eklekticismus zunächst nur als das Erzeugniss einer geschichtlichen Combination ers scheint, durch welche verschiedenartige Standpunkte zu einer in vielen Beziehungen inconsequenten Verbindung zusämmengeführt wurden, so fehlt es ihm doch nicht ganz an einem eigenthümlichen Princip, welches bis dahin noch

21 \* Google

324

nicht in dieser Weise vorhanden gewesen war. Fragen wir nämlich, nach welchem Gesichtspunkt die Lebren der verschiedenen Système ausgewählt werden sollten, so genügte es nicht, sich an dasjenige zu halten, worin alle zusammentrafen, denn hiemit wäre man auf wepige Sätze von unbestimmter Allgemeinheit beschränkt geblieben. Aber auch die praktische Brauchbarkeit der betreffenden Annahme konnte nicht als das letzte Merkmal ihrer Wahrheit betrachtet werden, denn theils war eben die praktische Aufgabe des Menschen und der Weg zu ihrer Lösung ein Hauptgegenstand des Streites, theils führte dieser praktische Standpunkt selbst auf den Menschen zarück, von dem die praktischen Zwecke und Verhältnisse bestimmt werden. Indem vielmehr die Forderung aufgestellt wird, dass der Einzelne aus den verschiedenen Systemen das Wahre für seinen Gebrauch auswähle, so wird ebendamit vorausgesetzt, dass Jeder schou vor der wissenschaftlichen Entscheidung den Maasstab zur Unterscheidung des Wahren und Falschen in sich trage, dass die Wahrheit dem Menschen unmittelbar in seinem Selbstbewusstsein gegeben sei, und eben diese Voraussetzung ist es, worin uns die Eigenthümlichkeit und Bedeuturg dieser eklektischen Philosophie vorzugsweise zu liegen scheint. Zwar hatte schon Plato angenommen, dass die Seele das Bewusstsein der Ideen aus dem früheren Leben in das jetzige mitbringe, und ähnlich hatten die Stoiker von Begriffen gesprochen, die dem Menschen von Natur eingepflanzt seien; aber weder jener noch diese hatten damit ein unmittelbares Wissen im strengen Sinn zu lehren beabsichtigt, dens die Erinnerung an die Idee entsteht mach Plato nur durch Vermittlung aller, jener ethischen und wissenschaftlichen Thätigkeiten, die er als die Vorstufe der wahren Philosophie betrachtet, und die natürlichen Begriffe der Stoiker sind, wie wir früher gezeigt haben, nicht angeborene Ideen, sondern ebensogut,

1 12

wie die wissenschaftlichen Gedanken, nur auf kunstlosere Weise, aus der Erfahrung abgeleitet. Diese beiden Systeme lassen daher das Wissen durch den Verkehr des Subjekts mit dem Objekt vermittelt und bedingt sein. Diese Vermittlung des Wissens hat zuerst die Skepsis geläughet, indem sie, nach der scharfen und treffenden Auseinandersetzung des Karneades, das Verhältniss unserer Vorstellungen zum Vorgestellten für unerkonnbar erklärt, und alle unsere Ueberzeugung ausschliesslich von ihrem Verhältniss zum vorstellenden Subjekt abhängig macht. Kann aber auch dieses zunächst nicht ein Wissen von der Wahrheit, sondern nur den Glauben an die Wahrscheinlichkeit begründen, so tritt doch dieser Glaube für den, der auf's Wissen schlechthin verzichtet hat, an die Stelle des Wissens, und so ergiebt sich als das natürliche Erzeugniss der Skepsis jenes Vertrauen auf dasjenige, was dem Subjekt unmittelbar in seinem Selbstbewusstsein gegeben und vor aller wissenschaftlichen Untersuchung gewiss ist, worin wir bei Cicero und Andern den letzten Halt in dem eklektischen Schwanken zwischen den verschiedenen Systemen erkennen werden 1). Nun werden wir allerdings diesem Princip des unmittelbaren Wissens nur einen sehr bedingten Werth beilegen können, denn was damit behauptet wird, ist im Grunde doch nur dieses, dass dem unphilosophischen Bewusstsein die letzte Entscheidung über die Fragen der Philosophie sustehen solle, und ist auch der allgemeine Gedanke, dass sich jede Wahrheit dem menschlichen Selbstbewusstsein

1) Der Eklekticismus des letzten Jahrhunderts vor Christus steht in dieser Beziehung zu der vorangehenden Skepsis in einem ähnlichen Verhältniss, wie in neuerer Zeit die Philosophie der schottischen Schule zu Hume, und er darf so wenig, wie diese, für eine blosse Reaktion des Dogmatismus gegen den Zweifel gehalten werden, sondern er ist ebensosehr selbst ein Produkt dieses Zweifels.

zu bewähren habe, durchaus begründet, so erscheint doch dieser Gedanke hier in einer schiefen und einseitigen Fassung, und die ganze Voraussetzung eines unmittelbaren Wissens ist unrichtig: eine genauere Beobachtung zeigt, dass sich jene vermeintlich unmittelbaren und augeborenen Ideen gleichfalls durch die mannigfaltigsten Vermittlungen gehildet haben, und dass es nur der Mangel an einem deutlichen wissenschaftlichen Bewusstsein ist, der sie als unmittelbar gegebene erscheinen lässt. Jenes Zurückgehen auf das unmittelbar Gowisse ist insofern zunächst als ein Zeichen des wissenschaftlichen Verfalls, als ein Selbstzeugniss von der Ermattung des Denkens zu betrachten. Zugleich liegt aber darin ein Moment,, welches nicht ohne Bedeutung für den weiteren Gang der philosophischen Entwicklung ist. Indem das Innere des Menschen als der Ort betrachtet wird, wo das ursprüngliche Wissen von den wesentlichstep Wahrheiten seinen Sitz habe, so wird dem stoischen und epikureischen Sensualismus die Behauptung entgegengestellt, dass im Selbstbewusstsein eine eigenthümliche Erkentnissquelle gegeben sei, und wenn auch dieses höhere Wissen ein gegebenes, eine Thatsache der inneren Erfahrung sein soll, wenn dieser Rationalismus insofern wieder in den Empirismus des unmittelbaren Bewusstseins umschlägt, so ist es doch nicht mehr blos die äussere Wahrnehmung, aus der alle Wahrheit hergeleitet wird. Diese Berufung auf das unmittelbar Gewisse kann insofern als eine Reaktion gegen den sensualistischen Empirismus der vorhergehenden Systeme betrachtet werden. Weil es aber bei dem innerlich Gegebenen als solchem bleibt, und die wissenschaftliche Begründung und Entwicklung der allgemeinen Wahrheiten fehlt, so werden diese auch nicht wirklich in ihrem Ursprung aus dem menschlichen Geiste erkannt, sondern sie erscheinen als etwas dem Menschen von einer über ihm stehenden Macht

Gesehenktes, und dadurch bildet das Princip des angeborenen Wissens den Uebergang zu derjenigen Form der Philosophie, welche nur desshalb auf das Selbstbewasstsein zurückgeht, um in ihm die Offenbarung der Gottheit zu empfangen. Wie dann hievon auch der Glaube au äussere Offenbarungen, und die Anlehnung der Philosophie an die positive Religion anknüpft, wird später gezeigt werden.

Wie aber der Eklekticismus nach dieser Seite hin den Keim der Denkweise in sich trägt, welche sich später, im Nouplatonismus, so kräftig entwickelt hat, so hat er andererseits auch den Skepticismus, dem er selbst seine Entstehung grossentheils zu verdanken hat, in sich aufbewahrt. Denn jene Ungenügsamkeit, die es dem Denken nicht gestattet, sich in einem bestimmten System zu befriedigen, hat ihren letzten Grand doch nur darin, dass es den Zweifel an der Wahrheit der dogmatischen Systeme nicht völlig überwunden hat, dass es ihm seine Auerkeunung im Einzelnen nicht versagen kann, wenn es ibn auch im Princip nicht gut heisst. Die Skepsis ist daher nicht blos eine von den Urşachen, welche die Entwicklung des Eklekticismus bedingt haben, sondern dieser bat sie fortwährend als ein Moment seiner selbst in sich, und sein eigenes Thun dient dazu, sie wach zu halten, das eklektische Hin- und Herschwanken zwischen den verschiedenen Systemen ist nichts Anderes, als die Unruhe des skeptischen Deukens, nur gedämpft durch den Glauben an das ursprüngliche Wahrheitsbewusstsein, dessen Aeussernugen aus den mancherlei wissenschaftlichen Theorieen zusammengesucht werden sollen. Je ungründlicher aber der Zweifel durch ein principloses Philosophiren beschwichtigt war, um so weniger liess sich erwarten, dass er für immer verstummen würde; wenn vielmehr der Eklekticismus die Wahrheit, welche in keinem einzelgen System zu finden sein sollte, aus alles

· Systemen zusammenzulesen unternommen hatte, so gehörte nur else mässige Aufmerksamkeit dazu, um zu bemerken, dass die Bruchstücke der verschiedenen Systeme sich gar nicht so unmittelbar vereinigen lassen, dass jeder philosophische Satz seinen bestimmten Sinn eben nur in dem Zusammenhang dieses bestimmten Systems hat, wogegen Sätze aus verschiedenen Systemen ebenso, wie diese selbst, einander ausschliessen, dass der Widerspruch der entgegengesetzten Theorieen ihre Auktorität neutralisirt, und dass der Versuch, die übereinstimmenden Sätze der Philosophen als anerkannte Wahrheit zu Grunde zu legen, an der Thatsache ihrer Nichtübereinstimmung scheitert. Nachdem daher die akademische Skepsis in dem Eklekticismus des ersten vorchristlichen Jahrhunderts erloschen war, so erhob sich der Zweifel seit dem Anfang der christlichen Zeitrechnung in der Schule des Aenesidemus auf's Neue, um sich erst im dritten Jahrhundert zugleich mit allen anderen Theorieen in den Neuplatonismus zu verlieren, und die eigenthümliche Beweisführung dieser neuen Skepsis ist eben die, welche der Vor-gang des Eklekticismus an die Hand gab: die Unmöglichkeit des Wissens wird aus dem Widerspruch der philosophischen Systeme dargethan, die vermeintliche Uebereinstimmung derselben hat sich in die Erkenutniss ihrer Unvereinbarkeit aufgelöst.

So berechtigt jedoch die Erneuerung des Skepticismus im Verhältniss zu dem unkritischen eklektischen Philosophiren erscheint, so konnte er doch nicht mehr die Bedeutung erlangen, die er in der neuakademischen Schule gehabt hatte. Die Ermattung des Denkens, welche wir auch an dieser späteren Skepsis selbst nachweisen können, machte eine positive Ueberzeugung zu sehr zum Bedürfniss, als dass sich Viele dem reinen Zweifel zuzuwenden vermocht hätten. Wenn daher der Glaube an die Wahrheit der bisherigen Systeme erschüttert war, und

## Die Eklektiker des letsten Jahrhunderts v. Chr. 829

wenn auch ihre eklektische Verknüpfung nicht ganz genügen konnte, während doch zur selbständigen Erzengung eines neuen die Kraft fehlte, so hatte diess im Allgemeinen nur die Wirkung, dass sich das Denken mehr und mehr nach einer ansser ihm selbst and der bisherigen Wissenschaft liegenden Erkenntnissquelle umzusehen begann, welche theils in der inneren Offenbarung der Gottheit, theils in der religiösen Ueberlieferung gesucht wurde. Hiemit war dann der Weg betreten, durch dessen entschiedenere Verfolgung der Neuplatonismus in dem folgenden Zeitabschnitt die letzte Epoche der griechischen Philosophie eröffnet.

## §. 44.

Die Eklektiker des letzten Jahrbunderts vor Christus.

Von den philosophischen Schulen, welche sich um den Anfang des ersten vorchristlichen Jahrhunderts noch auf dem Schauplatz der Geschichte behauptet hatten, scheint die epikureische an der wissenschaftlichen Bewegung nur in geringem Maasse theilgenommen zu haben, und wenn sie auch ihren Standpunkt gegen abweichende<sup>17</sup>/. Ansichten mit Lebhaftigkeit vertheidigte<sup>1</sup>), so gestättete<sup>17</sup>. sie doch diesen auf sich selbst so wenig Einfinss, und begnügte sich mit der Lehre ihres Stifters in so hohem Grade, ohne irgend eine erhebliche Fortbildung derselben zu versuehen, dass uns aus ihrer Mitte kein einziger Vertreter der eklektischen Denkweise genannt wird<sup>2</sup>).

- 1) Wir schen diess aus den früher erwähnten Fragmenten des Phädrus und den epikureischen Ausführungen bei Cietno Nat. D I. Fin. I. 8 ff. nebst N. D. I. 33, 93.
- 2) BITTER IV, 89 106 glaubt bei Lucrez mancherlei Abweichungen von dem reinen Epikureismus wahrzunehmen, die er aus dem Einfluss anderer Systeme herleitet. Dieselben sind jedoch achwerlich von Bedeutung. RITTER bemerkt (S. 94), die Natur und ihre Bestandtheile werden von Lucres theils auf eine viel lebendigere, theils auf eine mannigfaltigere Weise geschildert, als

#### 880 . Der Eklekticismus.

# Unter den übrigen sind es vor Allem die Akadomiker, die sich derselben in die Arme geworfen heben. Es ist

die todte und einförmige Physik der Epikureer zu verstatten schien. Dabin gehört es, wenn die Natur als Einheit gedacht werde, die frei über Altes walte, wenn die Sonne als ein We-· . . sen beschrieben werde, welches die Geburten der Erde ausbrüte, wenn die Erde in belebter Darstellung als die Mutter der lebendigen Wesen geschildert werde, wenn Lucrez selbst die Vermuthung, dass die Gestirne lebendige Wesen selen, nicht zurückweine (V. 525 ff.). Des Letztere jedoch kann schon nach V, 123 ff. nicht die Meinung der angeführten Stelle sein; was die übrigen Punkte betrifft, so bemerkt RITTER selbst, die Beschreibungen des Dichters können auch nur bildlich gemeint sein; und ebenso verhält es sich mit der Stelle, die bei einem Epilsureer vielleicht am Meisten auffallen könnte, V, 535 ff., wo Lucrez die epikureische Annahme, dass die Erde von der Luft getragen werde (D106, X, 74) mit der Bemerkung in Schutz nimmt, die Luft werde von der Erde nicht gedrückt, weil diese mit ihr ursprünglich zusammengehöre, wie ja auch uns das Gewicht unserer Glieder nicht zur Last sei. Sosehr diess an die stoische Sympathie des Weltganzen erinnert, so will doch Lucrez davon nichts wissen, wie er ja auch desshalb die Theile der Welt nur Als plan membru bezeichnet, jedenfalls ist dieser Gestanke ohne · Folgen für seine übrige Naturlehre, sondern er lehrt die Einheit der Natur nur in demselben Sinn, wie Epikur, als Gleichbeit der physikalischen und mechanischen Gesetze. Auch die Lehre " " von der freiwilligen Bewägung der Atome (Luch. 11, 152, 251 ff.) 1,..., ist Deilqueisch, und wenn andererseits ein Unterschled von Epikur darin liegen soll, dass Lucrez die Gesetzmässigkeit der Naturerscheinungen fester halte, als jener (8.97), so haben wir . . · 'schon früher die Erklärung Epikurs (b. D100. X, 781.) gehört, welche Aureh sein ganzes System bestätigt wird, dess in den allgemeinen Ursachen unbedingte Nothwendigkeit walte, wenn auch die einzelnen Erscheinungen verschiedene Erklärungen zulassen. Dass Lucrez II, 333 ff. von Epikur abweichend ebenso viele ursprüngliche Figuren der Atome annehme, als es Atome 1 1 giebt (R. S. 101), ist ein entschiedenes Missverständniss, dem die (von R. unrichtig aufgefasste) Stelle II, 477 ff. ausdrücklich widerspricht.' Dass auch die Ethik der römischen Epikureer von der altepikureischen nicht verschieden ist, wäre an den Punkten die Rrittin S. 104 f. anführt, unschwer nachzuweisen, und so werden wir wohl zu der Behauptung berechtigt sein, dass weder Lucrez noch seine epikureischen Landsleute der bekannten Stabilität dieser Schule untreu geworden seien, : .

#### Der Eklekticismus der späteren Akademie.

beroits gezeigt, worden, wie diess mit der Skeppis der neneron Akademie zusammenhängt, und wie diese in sich selbst die Neigung trug, in Eklekticismus umzuschlagen, Dieser Uebergang vollzog sich seit dem Aufang des letzten verghristlighen Jahrhunderts dørch die zwei bekannten skademischen Lehrer Philo und Antiochus 1). Der praktische Gesichtspunkt, unter den Philo?) die gesammte Philosophie stellte 3), musste die skeptische Riebtung seiner Schule bei ihm zurückdrängen, und ihm eine positivere Ueberzeugung zum Bedürfniss machen. War er dahier auch preprünglich der Skepsis zugethan, und konnte er auch fortwährend dem stoischen Kriterium keine Wahrheit zuerkennen, so hören wir doch zugleich, er babe die Dinge an und für sich für erkennbar gehalten, und eine Widerlegung der akademischen Zweifel gewünscht <sup>4</sup>). Dieser Wunsch scheint ihn nun zu der äl-

- Einige jüngere Akademiker, welche um den Anfang der christlichen Zeitrechnung oder etwas früher gelebt baben, werden im folgenden §. erwähnt werden.
- 2) Philo von Larissa, ein Schüler des Hlitomachus, einer der angeschensten Akademiker, der Stifter der sog. vierten Akademie, kam während des Mithridatischen Kriega nach Rom, lehrte bier Philosophie und Rhetorik, erwarb sich als Mensch und als Gelehrter grosse Achtung, und hatte ausser Andern auch den Ciero zum Zuhörer; Cic. Acad. II, 6, 16. De Orat. III, 28, 110. Brut. 89, 506. Tusc. II, 5, 9. PLUT. Cic. e. J. NUMER. D. EUS. praep. ev. XIV, 9. STOS. Ekl. 11, 38.
- 3) Dieser Gesichtspunkt tritt namentlich in der Eintbeilung der Philosophie hervor, welche Sros. Ekl. II, 40 f. aus Philo anführt. Von der Vergleichung des Philosophen mit dem Arst ausgehend stellt dieser vier Theile der gesammten Philosophie auf: 1) der protreptische, welcher theils des Werth der Tugend darlegt, theils ihre Gegner zurückweist, 2) der therspeutische, oder die Lehre von den Gütern und Uebeln, 3) die Darstellung des richtigen Lebens (δ πεφί βίων λύγος), sowohl des öffentlichen, als des Privatlebens, 4) endlich der ύποθεεικού τόπος die Vorschriften für die einselnen Fälle.
- NUMEN. b. EUS. a. a. O.: Philo habe anfangs die Lehre des Klitomachus vertheidigt und die Stbiker hekämpft; ω δέ προϊόντος

tern Akademie zurückgeführt zu haben; wenigstens wird uns berichtet; er habe den Unterschied der ältern und neuern Akademie gehäugnet i). Hiebei scheint Philo nun freifich mehr dem Plato die neuakademische Lehre in den Mund gelegt zu haben, als den Neuäkademikern die Platonische; donu theils wird erst Antiochus als derjenige bezeichnet, der in die alte Akademie zuräckgewandert sel<sup>2</sup>), theils setzt auch die Polemik des Antiochus gegen seinen Lehrer voraus, dass dieser eine Ansicht für die akademische ausgab, weiche jener nicht als solche anerkannte<sup>8</sup>); auch sagt Civero<sup>4</sup>) ausdrücklich, Philo habe

μέν τε, χρύνε έξιτήλε δ. έπο συνηθείας έσης αυτών της έποχης 112 . שו אור אמדם דם מידם במידש ביטבן, א לב דשי המשקעמדשי שידטי **άνέστρεφεν ένάργειά τε και δμολογία, πολλήν δητ' έχων ήδη τήν** Bialetopow wnegenettiges, so oled bre, row they former rugeing . . . iva uy edóxee usta vara Baloiv autos frair gebyeer. Sert Pyrch. Ι, 235: οι δέ περι Φίλωνά φασιν, ύσον μέν έπι το Στωϊκή κριτηρίφ τκτέςι τη καταληπτική φαντασία, ακατάληπτα είναι τά πράγματα δόον δε έπι τη φύσει των πραγμάτων αὐτων καταληπιά. (1) Geo. Acad. I. 4, 13: guanguam Antiochi mugister Philo, magnus

- vir, ut tu existimas ipse, negaret in libris . . duas Academias esse, erroremque corum qui ita putarunt coarguit.
- ..... S) Cic. a. a. O.

284

. 5) Clu. a. a. O. §. 14: est, inquit, ut divis, sed ignorare te non ar-.... bitror quae contra Philonim Antiochus scripserit. Diese Schrift des Antiochus nabm aber die altakademische Ansicht gegen Philo in Schutz, indem sie zugleich läugnete, dass die Skepsis des Arcesilaus und Karneades überhaupt die Lehre der Akademie sei; Crc. Acad. II. 4, 12: Antiochus habe gegen eine Scheift Philo's 11 (ohne Zweifel dieselbe, auf welche sich diese Aeusserung Acad. 1, 4, 14 besieht) ein Buch unter dem Titel Sosus geschrieben, und in demselben Sinne, nach Cicero's Fiktion, sich auch mündlich geänssert. Von dieser angeblichen mündlichen Disputation heisst es nun: sed ea pars, quae contra Philonem erat, praetermit-' tenda est, minus enim acer est adversarius is, qui ista, quae sunt heri defensa, negat Academicos omnino dicere . . ad Arcesilaum Carneademque veniamus. Antiochus muss demnach zwischen der skeptischen Lehre des Arcesilaus und Karneades und der ächtakademischen unterschieden, Philo dagegen diese mit jener identificirt ÷. and the second ۰. 1.10 haben. .

4) Acad. 11, 22, 69 gegen Antiochus: haec insu gune sume defen-

kein Kennzeichen der Wahrheit zugegeben. Aber doch kann er die Lehre des Karneades nicht rein vorgetragen haben, wenn er nicht ohne allen Anlass zu der Ehre gekommen snin soll, der Stifter der vierten Akademie zu heissen, und wenn wir nicht angehmen wollen, Antiochus habe some Behasptung, dass in der skeptischen Schrift seines Lehrers ganz Anderes steht, als was er; von ihm gehört hatte '), völlig aus der Luft gegriffen. Das Wahrscheinlichste ist daher, dass Philo zunächst zwaz die skeptische. Lehre seiner Schule vortrug, dass sich ihm aber im Verfolge, hauptsächlich von der praktischen Seite her, das Bedürfniss einer grösseren Gewisaboit aufdrängte, und ihn veranlasste, den Zweifel selbst problematisch hinzustellen, und die Wahrscheinlichkeit, welche auch Karneades ; für erreichbar, gehalten, hatte, stärken als dieser zu betonen?), wenn er auch fortwährend, der stoir schen Lehte vom Kriterium widersprach3), und eine Sieberheit des Wissens nur suchte, ohne sie als seipen Besitz zu behaupten 4). Long Areas

duntur [die sheptische Ansicht) es didioit apud Philonem tam die ut constaret diutius didicisse neminem et scripsit de his rebus acutissime, et idem haec non acrius accusavit in senectute quum anteu defensitavetat, quamvis enim fuerit acutus, ut fuit, tamen inconstantia levatur auctoritas. quis, inquam, enim iste dies illuxerit, quaero, qui illi ostenderit eam quam multos annos esse negavisset veri et falsi notam?

1) Bei Cio. Acad. 1, 4, 11 f.

.. . .

- 2) Ihm gehört wohl der Satz, welchen Antiochus b. Cic. Acad. II, 11, 34. 12, 57 angreift, dass es zwar ein Augenscheinliches (perspicuum, svaeyds) geben könne, dass sich aber dieses von dem Gewussten (perceptum) noch usterscheide, Haracades wenigstens kann ihn noch nicht aufgestellt haben. Dieser Begrift des Augenscheislichen, das nich kein Wahnes, aber doch mehr als das blos Webrscheinliche wäre, ist für die Mittelstellung des Philo bezeichnend.
  - 3) Nur auf diese ; hezieht sich zuch ursprünglich die Aensserung Cicero's Acad. II, 22.
  - 4) So urtheilt im Wesentlichen auch Burnen IN, 709. . / (i)

Bestimmter hat sich Philo's Schüler Antiochus') von der skeptischen Theorie seiner Vorgänger losgesagt<sup>2</sup>), nachdem er ihr selbst früher längere Zeit ergeben gewesen war<sup>3</sup>). Diese Ansicht schien ihm nicht blos alle Gewisshoit, sondern auch alle Wahrscheinlichkeit aufzuheben, denn wenn sich das Wahre nicht als solches ertennen lasse, so lasse sich auch nicht sagen, dass etwas wahr zu sein scheine); eine solche Zerstörung aller Ueberzeugung widerspricht aber, wie Antiochus glaubt, wicht atlein dem natürlichen Bedürfniss nach Erkenntniss<sup>4</sup>), sondern sie macht auch alles Handeln unmöglich; denn die Auskunft der Skeptiker, dass wir auch ohne Wissen und Beistimmung doch im Handeln der Wahrscheinlichkeit folgen können, liess Antiochus so wenig, als Chrysipp, gelten, theils woil es, nach dem eben Bemerkten, ohne Wahrheit auch keine Wahrscheinlichkeit zebe, theils woil as unmöglich sei, ohno Beistimmung and Ucherzeugung zu handeln, oder andererseits dem Augenscheinlichen, dessen Möglichkeit die Gegner zugaben, nicht heizupflichten<sup>6</sup>). Eben dieses praktische Interesse ist bei unserem Philosophen, wie bei den Stoikern und Epiku-

 Antiochus ans Askalon wurde von Cicero, Varro, Piso in Athen gehört (Cic. Brut 91, 315. Acad. 11, 35, 113. I, 3, 12 f. Fin. V, 3, 7. und darnach PLUT. Cic. c. 4), nach Cic. Acad. II, 2, 4 begleitete er wiederholt den L. Lucuilus, Acad. II, 4, 11 treffen wir ihn in der Gesellschaft vornehmer Römer in Alexandrien, SEXT. Pyrrb. I, 235 und NUMES. b. EUS. pr. ev. XIV, 9, 3 nennen ihn den Stifter der fünften Akademie. Als seine bedeutendsten Anhänger bezeichmet Cic. Acad. 41, 4, 12 seinen Bruder Aristus, den Lehrer des M. Brutus (Acad. 1, 3, 12. Brut. 97, 532. Tuec. V, 8, 21. PLUT. Brut. c. 2), den Ariste und Dio.

2) Den wesentlichen Inhalt seiner Beweisführung gegen die Skepsis gibt Gic. Acad. H. 5. 18 auf Grund der obienerwähnten Schrift des Antlochus gegen Philo; s. a. a. O. 4, 12, 19, 60.

. . .

Digitized by Google

• :

5) Acad. II, 19, 63. 22, 69.

2014) A. a. O. 11, 33, 36, 17, 54, 18, 59, 84,:110, 10, 10

5) A. a. O. 10, 30 f.

6) A. a. O. 8, 94. 10, 53. 12, 57 ff.

reern, der Hauptbeweggrund für seine Opposition gegen die Skeptiker: die Betrachtung der Tugend ist, wie es bei CICERO heisst, der stärkste Beweis für die Möglichkeit des Wissens, denn wie sollte der Tugendhafte seiner Pflichterfüllung ein Opfer bringen, wenn er keine feste Ueberzeugung hätte, wie wäre überhaupt eine Lebensweisheit möglich, wenn der Zweck und die Aufgabe des Lebens unerkennbar wäre ? 1) Doch glaubt er den Gegnern anch auf dem theoretischen Gebiete gewachsen zu sein. Der ganze Streit droht sich hier um die Behauptung, gegen welche Karneades seine Angriffe vorzugsweise gerichtet hatte, dass die wahren Vorstellungen von den falschen specifisch verschieden seien?). Hiegegen hatten nun die Skeptiker zunächst die verschiedenen Fälle von Sinnestäuschungen und ähnlichen Irrihümern gektend gemacht. Das Vorkommen dieser Irsthümer will Antiochus nicht längnen, aber davum sind, wie er glaubt, die Aussprüchle der Sinne noch lange nicht zu verwerfen, sondern nur das folgt, dass die Sinne gesund sein müssen, dass alle Hindernisse der richtigen Beobaehtung zu entfernen, alle Vorsichtsmaassregeln zu befolgen sind, wenn das Zeugniss der Sinne Gültigkeit haben soll3). Ebensormüssen wir, wie Antiochus freilich leicht genug sigt, auch den allgemeinen Begriffen Wahrheit zugestehen, wenn wir nicht die unläugbaren Thatsachen des Denkens und die Möglichkeit von Künsten und Fertigkeiten aufhehen wollen4). Halten uns aber die Shepliker die Einbildungen der Träumenden oder Verrückten entgegen, so antwortet er, diesen allen fehle die Augenscheinlichkeit, welche den wahren Anschauangen und

1) Ebd. 8, 23. 27. 2) S. o., und Crc. Acad. II, 6, 18, 13, 40. 5) A. a. Q. 7. 19 f. 4) A. a. O. 7, 21 f.

Der Eklekticismus.

Begriffen eigen sei 1), und suchen sie uns mit ihrem Sorites: (s. o.) in Verlegenheit zu bringen, so enwiedert Antiochus : aus der Aebalichkeit vieler Dinge folge noch lange night thre Ununterscheidbarkeit, und wenn wir in einzelnen Fällen allerdings unser Urtheil zurückzuhalten gewöchigt seien, so brauchen wir darum doch nicht immer darauf, zu verzichten?). Auch die Skeptiker selbst jedoch können ihre Grundsätze, wie er ihnen nachweist, so wenig durchführen, dass sie sich vielmehr in die auffallendsten Widersprüche verwickeln; oder wäre es kein Widenapruch, zu behaupten, dass sich nichts behaupten hese von der Humöglichkeit einer festen Ueberzeugung überzengt zu sein 23) kann der, welcher keinen Unterschiell up Wahrheit und Irrthum sugiebt, mit Definitionen-and Bintheilungen, überhaupt mit einer logischen Beweisführung streiten, von der er durchaus nicht weiss, oblikhr Walisheit .. zukommit ? 4) - Wie kann , endlich, beides zuglaich helmuptet, wetden :. dass es isilsche Vorstellusgen gebe, und dass swischen wahren und falschen kein Unterschied sei, da doch der erste von diesen Sätzen chen diesen Unterschied, den der zweite läugnet, voraussetzt?5) Man wird wenigstens einen Theil dieser Gründe, wie namentlich den zulefst angeführten, zugeben müssen, dabs es ihnen nicht an Schärfe fehlt, wogsgen andere freilich sehr oberflächlich, und mehr Postulate, als Beweise, za mennen sind. 1

whitwie dem aber sein mag, jedenfalls glaubte sich Au--109 65 A main a · . . . . . . . . . . . . . -117917 - 117 a foresta a se 

" (arg) Avar Ovat, 47/f. 163-51 ffr ar the abole of the late bir if a con-

- 2) A. a. O. 16, 49 f. 17, 54 ff.
- 3) A. a. O. 9, 29. 34, 109. Die besondere Wendung dieses Einwurfs bei Antiochus erscheint unerheblich.

111

Digitized by Google

- 4) A. a. O. 14, 43.
- 5) A. a. O. 14, 44. 34, 111 mit der Bemerkung, diese Einwendung habe den Philo am Meisten in Verlegenheit gesetzt.

tiochus dadurch berechtigt, statt des skeptischen Nichtwissens ein dogmatisches Wissen anzustreben. Um jedoch ein eigenthümliches System selbständig zu erzeugen, war er zu unkräftig; er wandte sich daher zu den vorhandenen Systemen, nur dass er keinem einzelnen derselben ausschliesslich folgen, sondern das Wahre aus allen aufnehmen wollte; und da es nun der Widerspruch der philosophischen Ansichten gewesen war, welcher der Skepsis die grösste Berechtigung zu geben schien, so glaubte Antiochus seine positive Ueberzeugung nicht besser begründen zu können, als durch die Behauptung, dass dieser Widerspruch theils gar nicht stattfinde, theils nur unwesentliche Punkte betreffe, dass dagegen in der Happtsache die bedeutendsten Philosophenschulen übereinstimmen, und nur in den Worten sich unterscheiden. Das akademische und peripatetische System sind seiner Ansicht nach eine und dieselbe Form der Philosophie, die nur verschiedene Namen führt, ihre Verschiedenheit liegt nicht in der Sache, sondern nur im Ausdruck<sup>1</sup>). Nicht anders verhält es sich auch mit den Stoikern: auch sie sollen sich die ganze akademisch-peripatetische Philosophie angeeignet, und nur die Worte verändert haben<sup>2</sup>), oder wenn zugegeben wird, dass Zeno auch in der Sache manches Neue gebracht habe<sup>3</sup>), so soll dieses doch so untergeordneter Art sein, dass die stoische Philosophie trotzdem nur als eine verbesserte Form der akademischen, nicht als ein neues System zu betrachten sei<sup>4</sup>). Antiochus selbst hat so viele stoische Lehren aufgenommen, dass CICERO über ihn artheilt, er wolle zwar ein Akademiker

22 Digitized by Google .

Die Philosophie der Griechen. III. Theil.

<sup>1)</sup> CIC. Acad. I, 4, 17 6, 22. II, 5, 15 Fin. V, 3, 7. 5, 14.

<sup>2)</sup> CIC. Acad. II, 5, 15. Fin. V, 8, 22. 25, 74. N. D. 1, 7, 16.

<sup>5)</sup> Acad. I, 9. 35 ff.

<sup>4)</sup> Ebd. 12, 43: verum esse autem arbitror, ut Antiocho nostro familiari placebat, correctionem veteris Academiae potius quam aliquam novam disciplinam putandam [Stoicorum philosophiam].

12

heissen, sei jedoch mit Ausnahme weniger Pankte, ein reiner Stoiker<sup>4</sup>). Doch sind diese Punkte, wie uns ein Ueberblick über seine Lehre zeigen wird, von solcher Bedentung, 'dass wir ihn in Wahrheit so wenig 'einen Stoiker, als einen Akademiker oder Peripatetiker, sondern trotz der Verwandtschaft seiner Denkweise mit dem Stoicismus nur einen Eklektiker nennen können.

Antiochus theilte die Philosophie in die herkömmlichen drei Theile2); dass er diesen jedoch durchaus uicht den gleichen Werth beilegte, drückte er schon durch ihre Stellung aus, indem er der Ethik, als dem wichtigsten Theile, die erste, der Physik die zweite und der Logik die dritte Stelle anwies<sup>3</sup>). Demgemäss scheint sich auch seine eigene Thätigkeit neben der Widerlegung des Skepticismus vorherrschend der Bthik zugewandt zu haben, welche Cicero in seinem Sinne den wesentlichsten Theil der Philosophie nennen lässt 4). Seine Erkenntnisstheorie, der einzige Theil der Logik, den er behandelt zu haben scheint, hielt sich nach Cicero's Aussage<sup>5</sup>) streng an die Grundsätze des Onrysippus, und dem widerspricht es nicht, dass er auch die platonische Theorie vortrug, denn für das Wesentliche an der letzteren scheint er nur die allgemeinen Bestimmungen gehalten zu haben, worin sie nicht blos mit der peripatetischen, sondern auch mit der stoischen Lehre zusammen-

- 1) Acad. II, 43, 132. 45, 137.
- 2) CIC. Acad. I, 5, 19. Fin. V, 4, 9. Dass diese beiden Darstellungen die Ansichten des Antiochus wiedergeben sollen, sagt Cicero ausdrücklich Acad. I, 4, 14. Fin. V, 3, 8.
- 3) So wenigstens Acad. I, 5 ff., nicht nur in der Aufzählung, sondern auch, und zwar wiederbolt, in der Darstellung der drei Theile.
- 4) Acad. 1, 9, 34.
- 5) Acad. II, 46, 143: numquid horum probat noster Antlochus? ille vero ne majorum quidem suorum, ubi enim aut Xenberatem sequitur . . . aut ipsum Aristotelem . . ? a Chrysippo pedem musquam.

Digitized by Google

traf: duss alles Wissen zwar von der sinnlichen Wahrnehmung ausgehe, an sich selbst jedoch Sache des Verstandes sei<sup>1</sup>), die ideenkehre dagegen liess er fallen<sup>2</sup>), und so konnte ihm, in seinem Vereinigungsbestreben, am Ende auch wohl die stoische Erkenntnisstheorie nur als eine Erweiterung und nähere Bestimmung der Platonisch-Aristotelischen erscheinen<sup>3</sup>), In derselben oberflächlichen Weise weiss Antiochus auch die platonische Metaphysik nicht blos mit der aristotelischen, sondern selbst mit der stoischen zu vereinigen, wenn er, oder Varro in seinem Namen, bei CICERP<sup>4</sup>) die (angeblich identische) Lehre des Plato und Aristoteles so darstellt: Es gebe zwei Naturen, die wirkende und die leidende, die Kraft und den Stoff, heide seien aber nie ohne einander. Was aus beiden zusammengesetzt ist, heisse ein Körper oder eine Qualität<sup>5</sup>). Unter diesen Qualitäten seien die einfachen und die zusammengesetzten zu unterscheiden; jene die vier, oder nach Aristoteles fünf, Urkörper, diese alles Uebrige; von den ersteren seien feuer und Luft die wirkenden, Erde und Wasser die empfangenden und leidenden. Hanen allen liege aber die eigenschaftslose Materie als das Substrat zu Grunde, das unvergänglich, aber in's Unendliche theilbar, in beständigem Wechsel seiner Formen die bestimmten Körper (gualia) hervorbringe. Alle

- 1) Açad. I, 8, 50: terția deinde philosophiae pars . . . sic tractabatur ab utrisque (Plato und Aristoteles): guanquam oriretur a sensibus bainen non esse judicium veritatis în sensibus. mentem volebant reruin esse judicem u. ş. w. Ganz ähnlich spricht aber der Schüler des Antiochus 11, 42 auch über. Zeno.
- 2) Man sieht diess aus Acad. I, 8, 30 vgl. mit 9, 33 und der öben angefährten Aussage Cicero's.
- 3) Vgl. Acad. 1, 11, 42 f.
- 4) Acad. I, 6, 24 ff.

J

- 5) Cic. sagt ausdrücklich: qualitas, ποιότης, und da er bei dieser Gelegenheit das Wort qualitas in die lateinische Sprache einführt,
- muss er bei seinem Vorgänger wirklich ποιότης, night etwa ποιόν, gefunden haben.

diese zusammen bilden die Welt; die ewige Vernunft, welche die Welt beseelt und bewegt, werde die Gottheit oder die Vorsehung, auch wohl die Nothwendigkeit und wegen der Unerforschlichkeit ihrer Wirkungen bisweilen selbst der Zufall genannt. Wer die Grundlehren der älteren Systeme so durchgreifend zu verkennen, Späteres und Früheres so willkührlich durch einander zu wirren wusste, dem konnte der Gegensatz des stoischen Systems gegen das Platonische und Aristotelische nicht mehr besonders bedeutend erscheinen, und so wird denn über die stoische Physik in der mehrerwähnten Darstellung 1) nur gesagt, Zeno habe das fünfte Element des Aristoteles (den Aether) beseitigt, auch habe er sich von den Früheren dadurch unterschieden, dass er nur die Körper für etwas Wirkliches gehalten habe. Wie tief auch schon dieser Eine Unterschied eingreift, scheint der Eklektiker nicht zu ahnen. Dass er auf die specielle Physik nicht eingieng, können wir wohl mit Sicherheit annehmen.

Auch in der Moral bleibt Antiochus seinem eklektischen Charakter getreu. Er geht mit den Stoikern von der Selbstliebe und dem Selbsterhaltungstrieb als dem Grundtrieb der menschlichen Natur aus, und gewinnt von hier aus den stoisch-akademischen Grundsatz des naturgemässen Lebens<sup>2</sup>). Auch das ist noch ebenso gut stoisch, als akademisch, dass das Naturgemässe für jedes Wesen nach seiner eigenthümlichen Natur bestimmt werden soll, dass daher als das höchste Gut für den Menschen das bezeichnet wird: der allseitig vollendeten Menschennatur gemäss zu leben<sup>3</sup>). Doch ist hierin bereits der Punkt angedeutet, an welchem unser Philosoph vom Stoicismus

1) A. a. O. 11, 39.

<sup>2)</sup> Fin. V, 9-11.

A. a. O. 9, 26: vivere ex hominis natura andique perfects et nikil requirente.

abgeht. Während nämlich die Stoiker nur das Vernünftige im Menschen als sein wahres Wesen anerkannt hatten, so bemerkt Antiochus, auch die Sinnlichkeit gehöre mit zur vollständigen Menschennatur, der Mensch bestehe aus Leib und Seele, und haben auch die Güter des edelsten Theils den höchsten Werth, so seien doch die des Leibes darum nicht werthlos, und nicht blos um eines Anderen willen, sondern an und für sich selbst zu begehren 1). Das höchste Gut besteht demnach ihm zufolge in der Vollendung der menschlichen Natur nach Leib und Seele, in der Erwerbung der höchsten geistigen und körperlichen Vollkommenheit<sup>2</sup>), oder nach anderer Darstellung<sup>3</sup>), in dem Besitz aller geistigen, körperlichen und äusseren Güter. Diese Bestandtheile des höchsten Guts sind nun allerdings von ungleichem Werthe : den höchsten Werth haben die geistigen Vorzüge, und unter diesen selbst die sittlichen (voluntariae) einen höheren, als die blossen Naturgaben<sup>4</sup>); wiewohl aber den leiblichen Gütern nur eine untergeordnete Bedeutung zukommt, wäre es doch verkehrt, ihnen alle Bedeutung abzusprechen<sup>5</sup>), und wenn den Stoikern zugegeben ist, dass die Tugend für sich allein zur Glückseligkeit genüge, so sind doch zur höchsten Stufe derselben auch noch andere Dinge nothwendig<sup>6</sup>). Durch, diese Bestimmungen hofft

- 1) Acad. I, 5, 19. Fin. V, 12, 34. 13, 38. 16, 44. 17, 47: Schönheit, Gesundheit, Stärke u. s. f. werden um ihrer selbst willen begehrt; quoniam enim natura suis omnibus expleri partibus vult, hunc statum corporis per se ipsum expetit qui est maxime e natura.
- 2) Fin. V, 13, 37. 16, 44. 17, 47.
- 3) Acad. I, 5, 19. 21 f. in der Schilderung der akademisch-peripatetischen Philosophie.
- 4) Fin. V, 13, 38, 21, 58. 60.
- 5) Fin. V, 24, 72.
- Acad. I, 6, 22: in una virtute esse positam beatam vitam, nec tamen beatissimam nisi adjungerentur et corporis et cetera quae supra dicta sunt ad virtutis usum idonea. II, 43, 134. Fin. V, 27, 81. 24, 71.

341

unser Philosoph zwischen der peripatetischen Schule, welche dem Acusseren seiner Meinung nach zu viel<sup>1</sup>), und der stoischen, welche ihm zu wenig Werth beilegte<sup>2</sup>), die richtige Mitte zu treffen, wie sehr es aber freilich seiner gauzen Darstellung an Schärfe und Festigkeit fehlt, ist nicht zu verkennen.

Dieselbe Bemerkung wiederholt sich im weitern Verlaufe. Wenn Aristoteles dem Wissen, Zeno dem Haudeln einen höheren Werth beigelegt hatte, so stellt Autfochus beide Zwecke neben einander, indem beide auf ursprünglichen Naturtrieben beruhen<sup>3</sup>); wenn die Stoiker die Einheit, die Peripatetiker die Mehrheit der Tugenden behauptet hatten, so entscheidet sich Antiochus dahin, dass zwar alle Tugenden unzertrennlich zusammenhängen, dass sich aber doch jede derselben in einer eigenthümlichen Thätigkeit darstelle<sup>4</sup>), ohne dass mit Plato eine tiefer gehende Begründung ihres Unterschieds versucht wärde; wenn die stoische Schule selbst nicht ganz darüber im Reinen war, ob die Gemeinschaft mit anderen Menschen ein Gut im strengen Sinn, etwas an und für sich Begehrenswerthes sei, oder nicht, so unterscheidet Antiochus, welcher den Werth und die Nothwendigkeit dieses Verhältnisses in vollem Maass anerkennt<sup>5</sup>), zweierlei an und für sich werthvolle Dinge, solche, die unmittelbar einen Bestandtheil des höchsten Guts bilden (die Vorzüge der Seele und des Leibes), und solche, die als

- · 2) Fin. V, 24, 72.
  - Fin. V, 21, 58: actionum autem genera plura ut obscurentur etiam minora majoribus. maximae autam sunt, ... primum consideratio cognitiogue rerum coelestium u. s. w. deinde rerum publicarum administratio... reliquasque virtutes et actiones virtutibus congruentes; vgl. 18, 48. 29, 55. 23. 66.

Digitized by Google

- 4) Fin. V, 23, 66 f.
  - 5) Fin. V, 25, 66 ff. Acad. I, 5, 21.

<sup>. 1)</sup> Fin. V, 5, 12. 25, 75; Aristoteles selbst wird hiebei von seiner Schule getrennt.

**Ohjekt dag. Tagend einen Werth haben; nur in die letztene Klasse stellt er die Freunde, die Angehörigen, das** Vaterland<sup>1</sup>. Auch die Sätze der Stoiker über den Weisen, die Beschneibung desselben als des allein Reichen, als des alleinigen Herrschers u. s. w., den schroffen Gegensatz der Weisen und der Thoren, die Forderung der Apathie hatte Antiochus in seine Sittenlehre aufgenommen<sup>2</sup>), so wenig er auch nach seiner abweichenden Ansicht über das höchste Gut dazu ein Recht hatte; uur um so inconnequenter erscheint es aber, dass er den Satz von der Gleichheit aller Fehler, diesen einfachen Folgesatz der Lehren über den Weisen und Thoren, nicht zugab<sup>3</sup>.

So reichte in der Lehre des Antiochus die Akademie nicht blos ihrer älteren Nebenbuhlerin, der peripatetischen Schule, sondern auch ihrem neueren Hauptgegner, dem Stoicismus die Hand. Bereits war aber auch dieser der Akademie in einigen wesentlichen Punkten entgegengekomme. Während der Streit gegen die staische Lehre von Karneades und seiner Schule noch mit allem Eifer geführt wurde, giengen mit dieser selbst Veränderungen vor, welche sie zwar nicht der neuakademischen Skepsis, wohl aber dem Eklekticismus näher brachten, in welchen diese nach kurzer Zeit umzuschlagen bestimmt war. Gerade der Mann, welcher die Bekanntschaft der Römer mit dem Stoicismus vorzugsweise vermittelt hat, Panätius"), war mehr als irgend ein anderer Philosoph dieser Schule geneigt, auch noch anderen Systemen Einfluss bei sich zu gestatten. Im Geist seiner Zeit, vorzugsweise auf die praktische Seite der Philosophie gerichtet, und auch

1) Fin, V, 23, 68.

.2) Acad. II, 44, 135 f.

<sup>3)</sup> Ebdas. 43, 133.

<sup>4).</sup> Ich bedaure, für das Folgende zan LXNDEN de Panaetio Rhodio (Leyd. 1892) nicht benützen zu können.

in der Form seiner Darstellungen populär ), nahm Panätius zu dem Schulmässigen der stoischen Lehre eine freiere Stellung ein, die es ihm möglich machte, auch anderen Philosophen Anerkennung zu zollen, und namentlich den Plato und einzelne seiner Nachfolger bewunderte er viel zu sehr, als dass er sich ihrer Einwirkung ganz hätte erwehren können?). Wollte er daher auch die allgemeinen Grundsätze seiner Schule nicht aufgeben, so erlaubte er sich doch mancherlei Abweichungen von ihrem Dogma. Er nahm die Zweifel des Boëthus und Zeno von Tarsus gegen die Lehre von der Weltverbrennung wieder auf<sup>3</sup>), und im Zusammenhang damit scheint er auch die Fortdauer nach dem Tode nicht blos mit seiner Schule anf eine gewisse Zeitdauer beschränkt, sondern sogar gänzlich geläugnet zu haben<sup>4</sup>). Weiter wird von ihm berichtet, dass er statt der herkömmlichen acht Theile der

- Cuc. Fin. IV, 28, 79: semperque habuit in ore Platonem, Aristotelem, Xenocratem, Theophrastum, Dicaearchum, ut ipsius scripta declarant. Tusc. I, 32, 79: credamus igitur Panaetio a Platone suo dissentienti? quem enim omnibus locis divinum, quem sapientissimum, quem sanctissimum, quem Homerum philosophorum appellat u. s. w. Von Crantors Schrift über die Betrübniss sagte er (Cuc. Acad. II, 44, 135): man sollte sie wörtlich auswendig lernen.
   S. o. S. 82 f.
- (4) Diess wird durch die Stelle Cic. Tusc. I, 32, 78 wahrscheinlich. Nachdem hier die stoische Lehre von einer beschrächten Fortdauer der Seele abgewiesen ist, fährt Cic. fort: *M. num quid* igitur est causae, quin amicos nostros Stoicos dimittamus, eos dico, qui ajunt animos manere e corporè cum excesserint, sed non semper? *A. istos verb u. s. w. M. bene reprehendis . . . credanus igitur Pansetio a Platone suo dissentienti u. s. w. es behaupte nämlich* quidquid natum sit interire, nasci autem animos und: dolere animos ergo etiam interire. Hätte dieses auch ein orthodoxer Stoiker sagen können, so wird doch Panätius bier unverkennbar von der übrigen Schule unterschieden, und nachdem er den periodischen Weltuntergang aufgegeben hatte, konnte er auch ihre Lehre nicht mehr wohl festhalten, sondern er musste die Unsterblichkeit entweder unbedingt behaupten, oder unbedingt läugnea.

<sup>1)</sup> Cic. Fin. IV, 28, 79. Off. I, 2, 7. II, 10, 35.

Seele, deren nur sechs zählte, indem er das Sprachvermögen zur Bewegungskraft rechnete, die Geschlechtsfortpflanzung aber nicht der Seele, sondern der vegetabilischen Natur zuschrieb'), zwei Annahmen, von denen zwar die erste wohl nicht viel auf sich hätte 2), die zwelte dagegen mit der Unterscheidung der wurn und der gusis einen psychologischen Dualismus voraussetzt, welcher der stoischen Lehrè ursprünglich fremd ist<sup>3</sup>). Panätius folgt hier ebenso, wie in seiner Ansicht von der Unsterblichkeit, der peripatetischen Lehre. An eben diese erinnert in seiner Ethik die Eintheilung der Tugenden in theoretische und praktische<sup>4</sup>). Ob er auch in der Bestimmung des höchsten Guts die stoische Strenge verliess, und sich in der Weise des Antiochus der skademischen und peripatetischen Ansicht näherte, "ist zweifel-" haft<sup>5</sup>), und ebenso mag die Angabe, er habe die Apathie

- Numes. de mat. hom. c. 15 S. 96: Παναίτιος δὲ ὁ φιλόσοφος τὸ μὲν φωνητικὸν τῆς καθ΄ ὁρμὴν κινήσεως μέρος είναι βέλεται, λέγων ὀφθότατα, τὸ δὲ σπερματικὸν ἐ τῆς ψυχῆς μέρος ἀλλὰ τῆς φύσεως.
- 2) BITTER, IIL, 698 sucht wohl zu viel darin.
- 5) Die ächte stoische Psychologie leitet alle Lebensthätigkeiten vom ήγεμονικόν her, und hat bei ihrem Materialiamus gar keinen Anlass sur Unterscheidung der ψυχή und der φύσις, vielmehr soll diene nach der Geburt in jene verwandelt werden; PLUT. Stö. rep. 41. c. not. 46 s. o.
- 4) Dros. VII, 92.
- 5) Zwar behauptet DIOG. VII, 128: ό μέν του Παναίτιος καὶ Ποσυσδοίνιος ἐκ αὐτάρηη λόγουαι τὴκ ἀρετήν ἀλλὰ χρείαν εἶναι φασὶ καὶ ὑγιοίας καὶ ἰσχύος καὶ χορηχίας. Da jedoch diese Angabe hinsichtlich des Posidonius nach SEM. ep. I. 87. S. 337 entschieden felsch ist, so hat ΤΕΣΧΕΜΑΝΗ Gesch. d. Phil. IV, 382 genz Recht mit der Bemerkung, dass wir ihr auch hinsichtlich des Panätius nicht trauen können. Wenn RITTER III, 699 in dem Satze b. SEXT. Math. XI, 75, dess es nicht blos eine naturwidrige, sondern auch eine naturgemässe Lust gebe, eine offenbare Abweichung von dem älteren Stoicismus finden will, so ist diess nach eben dieser Stelle vgl. DIOS. VII, 102 u. A. su bestreiten : die stoische Lebre

des Weisen geläugnet 1),: danahf zupückauführen sein, dess er des Unterschied zwischen der steischen Kehehung über dan Schmerz und ider cypischen Gefühllesigkeit nachdrücklicher hervorhob. Doch lässt sich aus diesen Angaben immerhin vermuthen, dass er die Schroffbeiten der steischen Ethik zu, mildern suchte, und anter verschiedonen Erklärungen ihrer Sätze derjonigen den Vorzug gab, welche ihn mit der gewöhnlichen Ansicht am Wenigsten in Streit brachte. Auf dieses Bestreben weist auch die Richtung, in der er sein berühmtes Werk über die Pflicht, das Vorbild des Ciceronischan, ausführte, denn disses sollte ansdrücklich nicht für die vollendeten Weison, sondere nur für die im Fortschritt zur Weigheit Begriffenes bestimmt sein, und aus diesem Grande, nicht vom sarogoona handeln, sondern nur vom saonage?). Indannen æsthält diess Alles doch keine wirkliche Abweichung von der stoischen Ethik, und auch was uns sonst über die Moral des Panätius berichtet wird, stimmt mit dieser zusammen<sup>3</sup>). Dagegen setzte er sich mit der Lehre

ist nur, dass die Lust ein Adiaphoron sei, dem widerspricht aber die Annahme einer naturgemässen Lust nicht.

1) A. GELL. XII, 5, 10: avalynsis chim atque draftess non meo tantum, inquit, sed quorundam estam ex leadem portion prudentiorum ' hominum sicuti judicio Panaetti . . impredata abjectaque est.

2) Diess ergiebt sich wenigstens aus Cienno's Darstellung Off. III, 5, 13 f. Auch in der Erzählung bei Sanzea ep. 116 G. 99 Bip. will Panätius zunächst nur für die, welche noch nicht weise sind, Vorschriften geben, doch kann man diese Aeusserung nicht als einen Beleg für die Milderung der stoischen Sittenlehre abführen, denn er verbietet hier dem gewöhnlichen Menschen, was er dem Weisen erlauben würde.

5) Bei CLER. ALER. Strom. II, 416 Sylb. Sros. Ekl. H, 414 stellt er die Forderung des naturgemässen Lebens auf, b. Cze. Off. III, 5, 11. 7, 54 erklärt er diess Nützliche für identisch mit dem Guten, b. Sros. Ekl. II, 119 vergleicht er die einzelnen Tugenden mit Schützen, die von verschiedenen Standpunkten aus nach Einem Ziel schlessen. Auch was Cic. Off. H, 14, 51 anführt, streitet nicht mit den stolschen Grundsätzen; ächt Zenonisch ist die Aeusserung Off. H, 17, 60.

#### Der Eklekticismus des Posidonius.

seiner ganzen Schule durch seine früher erwähnten Zweifel an der Mantik in Widerspruch (). Er scheint hier die Kritik des Karneades wieder aufgenommen zu haben ?). So gross aber auch bei der Mehrzahl der Steiker die Werthschätzung der Divination war, so steht dieselbe doch in keinem so nahen Zusammenhang mit ihrem phibsophischen Princip, dass wir den Panätius wegen seiner freisren Ansicht über diesen Punkt des Abfalls von den Grundsätzen seiner Schule beschuldigen dürften, wie. ihn denn auch diese unstreitig als den ihrigen auerkannt hat »). Sein Verhältniss zur Stoa ist daher immerhin einanderes, als das des Antiechus zu der neueren Akademie, er ist in: der Hauptsache dem Stoicismus treu geblieben; aber doch lässt sich in seiner Lehre und in seinem Verhalten gegen die früheren Philosophen die Neigung zu. einer Verständigung mit den Ansichten nicht verkennen, gegen welche der Stoicismus bisher blos eine abwehrende Stellung eingenommen hatte.

Auf demselben Wege, wie den Panätius, treffen wir seinen Schüler Posiponius<sup>4</sup>). Wenn dieser auch bei einigen wichtigen Punkten zur altstoischen Lehre zurückkehrte, die Weltverbrennung zugab<sup>5</sup>), und die abergläu-

- Auch hierüber lauten übrigens die Berichte nicht gans einstimmig. D106. VII, 149 sagt schlechtweg: ανυπόσατον αυτήν [τήν μαντικήν] φησι, dagegen Crc. Divin. J, 3, 6: nec tamen ausas est negare vim esse divinandö, sed dubitare se diak. Ebenso Arad. II, 33, 107. Doch sehen wir aus Div. I, 7, 12, dass er seine Zweifel siemlich bestimmt vortrug, und aus Div. II, 42, 88, dass er wenigstens die astrologische Wahrsagung positiv vorwarf.
- 2) Vgl. Cuc. Divin. 1, 7. 12.
  - 5) Panätius wird durchaus unter den stoischen Auktoritäten aufgeführt, und namentlich Ciezno beseichnet ihn stehend als einen der angeschensten stoischen Lehrer; m. s. Acad. II, 55, 107. Divin. I, 3, 6. Fin. IV, 9, 95. Off. II, 14, 51. 111, 2, 7 f. Leg. 11, 6.
  - M. s. über ihn: BAND Posidonii Rhodii reliquias doctrinae (Leyden 1810).
- 5) Dass diese Lehre ton Posidonius, trots dem Widerspruch Par-

347

bische Theorie der Mantik mit einigen wetteren Gründen und Aanahmen bereicherte '), so folgte er doch nicht blos im Allgemeinen der vermittelnden Richtung seines Lehrers, sondern er erlaubte sich auch im Einzelnen Abweichungen von der philosophischen Ueberlieferung der Schule, die bei folgerichtiger Durchführung fär das Ganze des stoischen Systems sehr hedenklich werden konnten. Wie Panätius ein Bewunderer Plato's gewesen war, so schrieb auch Posidonius einen Commentar über den Timäus <sup>2</sup>), worin er ohne Zweifel die stoische Lehre mit der Platonischen zu vereinigen bemüht war; zugleich wird aber anch seiner Hinneigung zu Aristoteles erwähnt <sup>3</sup>), auch seiner Uebereinstimmung mit Pythagoras legt er Werth bei <sup>4</sup>), und selbst Demokrit wird von ihm unter die Phi-

Lo's (incorrupt. mundi S. 947, C. Hösch.) wirklich anerkannt wurde, ist schon §. 34. gezeigt worden. Ebendaselbst habe ich nachgewiesen, dass die Auflösung der Welt in's Leere, die aus Posidonius erwähnt wird, der stoischen Lehre nicht widerspricht, und wenn er den Zeugnissen zufolge, welche dort beigebracht wurden, den leeren Raum ausser der Welt, von der Annahme seiner Schule abweichend, begrenzt setzte, so ist diess doch eine sehr unwesentliche Differenz.

- Das Nähere b. Cic. Divin. I, 3, 6. 30, 64. 55, 125. II, 15, 35. 21, 47. De fato 3, 5. Diog. VII, 149. Auch der Dämonenglaube wurde von Posid. vertheidigt; nach Macnos. Sat. I, 23. schrieb er περί ήρωων και δαιμώνων.
- SEXT. Math. VII, 93. PLUT. procr. an. 22. GALES de Hipp. et Plat. IV, 7. S. 152 Chart.: βαυμάζων τον άνδρα (Plato) και θείον άποκαλεί u. s. w. Ebd. V, 6, 169 u. A.
- STRABO II, 5, 8chl. πολύ γάρ έςε τὸ αἰπιολογικὸν παρά αὐτῷ καὶ τὸ ἀριφοτελίζο».
- 4) GALES a. a. O. IV, 7. S. 154 V, 6. S. 171. Was PLUT. a. a. O. aus Posidonius anführt, gehört zur Erklärung des Timäus, nicht unmittelbar zu seiner eigenen Ansicht, das Pythagoreische b. Szr. 708 a. a. O., wie die Vergleichung der Stelle Math. IV, 2 ff. zeigt, nicht mehr zu dem Citat aus Posidonius. Auch die Bemerkung b. THEO SETAR. de mus. c. 46, S. 162 Bulliald., dass Tag und Nacht dem Geraden und Ungeraden entsprechen, offenbar gleichfalls dem Commentar zum Timäus entsommen, soll

## Der Eklekticismus des Posidonius.

losophen 'gerechnet <sup>4</sup>), denen ihn frühere Stoiker schen wegen seines Verhältnisses zu Epikur schwerlich beigezählt haben würden <sup>2</sup>). Diese Anlehnung an die verschiedenen früheren Philosophen mochte ihm um so näher liegen, je grösser bei ihm das Uebergewicht der Gelehranmkeit über die selbständige philosophische Forschung gewesen zu sein scheint <sup>3</sup>), und je geneigter er aus diesem Grund war, mehr in die Breite, als in die Tiefe, zu arbeiten <sup>4</sup>). Zugleich scheint aber auch bei ihm, wie bei seinem Zeitgenossen Antiochus, die Opposition gegen die Skepsis das Bestreben erzeugt zu haben, die Einwürfe, welche von dem Widerstreit der philosophischen Systeme hergenommen wurden, durch die Behauptung ihrer wesentlichen Uebereinstimmung zurückzuweisen <sup>5</sup>). Doeh

zunächst nur dasu dienen, den Pletonischen Acusserungen einen physikalischen Sinn unterzulegen, und kann desshalb für eine eigene Anschliessung des Posid. an das Pythagoreische Zahlensystem (RITTER III, 704) nichts beweisen.

- 2) Noch weiter würde dieser Eklekticismus gegangen sein, wenn Posidonius wirklich, wie RITTER III, 702 sagt, die griechische Philosophie aus orientalischer Ueberlieferung abgeleitet hätte. Diess ist jedoch in dieser Allgemeinheit nicht richtig, nur von Demokrit erzählte er nach STRABO XVI, 2, 24. S. 340 Siehenk und SEXT. Math. IX, 363, dass er seine Atomenlehre von dem angeblichen phönizischen Philosophen Mochus entlehnt habe; daraus lässt sich aber nicht auf die philosophische Richtung des Posid, sondern nur auf seine historische Unkritik schliesten, die auch sonst durch Cicero und Strabo reichlich belegt ist.
- 3) STRABO XVI, 2, 10. S. 319 Siebenk. nennt ihn τῶν καθ ἡμῶς գλοσόφων πολυμαθέςατον, GALEN de Hipp. et Plat. VIII, 1. S. 226 Chart. sagt: Ποσειδώνιος ὁ ἐπιςημονικώτατος τῶν Στοιϊκῶν. Weiteres s. b. BARB.
- 4) Diess erhellt auch daraus, dass er die Grenzen der Philosophie gegen die übrigen Wissenschaften noch weniger einzuhalten wusste, als seine Vorgänger, wie er denn nach Sxs. ep. 88 S. 545 alle freien Künste zur Philosophie rechnete, und nach demselben ep. 90. S. 560 ff. selbst die Künste des täglichen Lebens vom Philosophen erfunden glaubte.

5) Darauf deutet die Stelle Dica. VII, 129 hin: denti de autois unte

<sup>1)</sup> Sus. ep. 90 S. 368 Bip.

schoint es nicht, dass er sich in materiolier Beziehung viele Abweichungen vom altstoischen System erlaubte; wenigstens berichten unsere Quellen nur eine einzige von Bedeutung, seine platonisirende Anthropologie. Während die stoische Lehre im Gegensatz zu der Platonisch-Aristotelischen eine Mohrheit seelischer Kräfte längnete, und alle Lebenserscheinungen auf die Eine vernünftige Grundkraft zurückführte, so war Posidoulus der Meinung, aus Einem Princip lassen sich die Thatsachen des Seedenlebens nicht erklären. Er fand es mit Plato undenkbar, dass die Vernunft Ursache des Vernunftwidrigen und Leidenschaftlichen sein sollte 1), er glaubte, der Kampf der Leidenschaften mit der Vernunft sei nur aus einem ursprünglichen Gegensatz der wirkenden Kräfte im Menschen zu begreifen<sup>2</sup>), er zeigte, dass die leidenschaftlichen Gemüthsbewegungen nicht blos von unsern Vorstellungen über Güter und Uebel herrühren können (denn sobald diese Vorstellungen vernünftiger Art seien, erzeugen sie keine leidenschaftliche Bewegung, auch haben sie diese Folge nicht bei Allen in gleicher Weise, und selbst der vorhandene Affekt schliesse eine gleichzeitige entgegengesetzte Vernunftthätigkeit nicht aus) 3), er bemerkte endlich, die Thatsache, dass frische Eindrücke stärker auf das Gemüth wirken, liesse sich unter Voraussetzung der stoischen Theorie nicht erklären, denn unser Urtheil über den Werth der Dinge werde durch die Zeitdauer nicht verändert ). Aus allen diesen Gründen entschied

4) A. a. O. V, 7, 151 f. Einige weitere Gründe übergebe ich. Wenn jedoch Rirran III, 705 den Posidonias sagen lässt: um die Lehre

.200

<sup>[</sup>δια] την διαφωνίαν άφιξασθαι φιλοσοφίας, έπει τῷ λόγο τύτφ προλείψειν όλον τον βίον, ώς και Ποσειδώνιός φησιν in «υζεπε»τρεπτεκοίε.

<sup>1)</sup> GALLER de Hipp. et Plet. (wo dieser Gegenständ sehr ausführlich verhandelt wird) IV, 5. 8. 159 Chart. V, 5, 165 f.

<sup>. . . . . . .</sup> IV, 7, 155 f.

<sup>5)</sup> A. a. Q. IV, 5, 146 f. c. 7, 151. V, 6, 469.

sich Fostdonius für die Platonische Ansicht, dass die Affekte nicht von der vernünstigen Seele, sondern von dem Math und dem Begehrungsvermögen, als zwei eigenthümlichen Kräften, herrähren 1), welche im Unterschied von der Vernunft durch die Beschaffenheit des Körpers bestimmt sein sollten 7); doch wollte er diese drei Kräfte nicht als Theile der Seele, sondern nur als verschiedene Vermögen eines und desselben Wesens betrachtet wissen, dessen Sitz er der herrschenden Meinung seiner Schule gemäss in's Herz'verlegte<sup>19</sup>). Hiemit brachte er dann auch die Aristotelische Lehre von den drei Stufen des Seelenlebens in Verbindung, indem er die Beglerde dem Pflanzenleben, den Muth dem höheren Thierleben zutheilte <sup>9</sup>). Diese Abweichung von der stoisches Ueber-

von den leidenden Gemüthsstimmungen zu begreifen, bedürfe es keiner weitläufigen Gründe und Beweise, so kann ich diess in der Aeusserung b. GALEN V, 178 nicht finden: Posid. erklärt hier nur die Thatsache der Affekte, nicht ihre Orfinde, für etwas unmittelbar Bekunntes.

- 1) GALEN A. a. O. V. 1, 155: Χρύσιππος μέν οὖν... ἀποδαυνύνει πειράται κρίσεις τενὰς εἰναι τῦ λογιςικῦ τὰ πάθη, Ζήνων ở ἐ τὰς κρίσεις αὐτὰς ἀλλὰ τὰς ἐπιγιγνομένας αὐταῖς ουςολάς καὶ κὐσεἰς ἐπάροοις τε καὶ τὰς πτώσεις τῆς ψιηῆς ἐνδμίζεν εἶναι τὰ πάβη. ὑ Ποαειδάνιος ở ἀμφοτέρους δωνιεχθείς ἐπαινεξ. τε ἕμκ καὶ προςίεται τὸ Πλάτωνος δόγμα καὶ ἀντιλίγει τοῖς περὶ τὸγ Χρύσιππον ὅτε κρίσεις εἶναι τὰ πάθη δεικνύων ὅτε ἐπιγιγνόμενα κρίσεοι; ἀλλὰ κυήσεις τινὰς ἐτέρων δυνάμεων ἀλόγων & ὅ Πλάι των ώνρκασον ἐπιθυμητικήν τε καὶ θυμοκιδή. Εἰκά. ἰν, 5, 189 μ. ö.
- A. a. O. V, 5, 166: ώς τῶν παθητικῶν κινήσεων τῆς ψυχῆς ἑπομίνων ἀεί τῆ διαθέσει τῶ σώματος.
- 3) A. a. O. VI, 2; 482: ό δ' Αρισοτέλης το μαι ύ Ποσειδοίνιος εἰδη μέν η μέρη ψυχής ἐκ ἀνομάζισαν, ἀυνάμεις δ' εἰναί φασι μιῶς ἐσίας ἐκ τῆς καρδίας ὁρμωμένης.
- 4) A. a. O. ∇, 6, 170: υσα μέν δυ των ζώων δυεχίνητ' έςὶ καὶ προεπεφυπότα δίλην φυτῶν πέτραις ή τουν ξυίρυσ' τουδνοις, έποθαμία μόνη διοικείσθαι λέγει αύτά, τὰ δ' άλλα τὰ άλογα σύμπαντα ταῖς δυνάμεσιν ἀμφοτόραις χρήσθαι τῆ κ' ἐπόθυμητική παὶ τῆ θυμοδιδεῖ, τὸν ἀνθρωπον δὲ μόνον ταῖς τρισί, πάριληφέναι γὰρ καὶ τὴν λογιςικὴν ἀρχήν.

lieferang hatte nun zwar auf die übrigen Lehren des Posidonius nicht den Einfluss, den man nach seinen eigenen Aeusserungen erwarten könnte; so entschieden er vielmehr die Abhängigkeit der Ethik von der Ansicht über die Affekte anerkannte 1), so wird uns doch aus seiner eigenen Sittenlehre nichts berichtet, was mit der stoischen Moral im Widerspruch stände, denn die Angabe des Diogenes<sup>2</sup>), dass er die Tugend nicht für das einzige Gut und für hinreichend zur Glückseligkeit gehalten habe, haben wir bereits als unwahrscheinlich erkannt, und wenn er der Meinung war, dass manche Dinge selbst sur Erhaltung des Vaterlandes nicht gethan werden dürfea 3), so ist diess jedenfalls nur eine solche Abweichung von dem Cyniamus der ältesten Stoiker, die wir als eine dem Geist des Systems nicht widersprechende Verbesserung betrachten können. Nichts destoweniger dürfen wir die platonisirende Anthropologie unsers Philosophen nicht für eine blos vereinzelte Einmischung fremdartiger Elemente in das stoische System halten, sondern in dieser Anschliessung an Plato und Aristoteles kommt eine geschichtlich nicht unwichtige innere Umbildung des Stoicismus zum Vorschein. Dieses System hatte in seinem theoretischen Theile die Platonisch-Aristotelische Zweiheit von Form und Stoff, Geist und Materie, aufgehoben, und im Zusammenhang damit auch im Menschen jede Mehrheit der geistigen Potenzen geläugnet. Zugleich hatte es aber auf dem praktischen Gebiete eine Zurückziehung des Selbstbewusstseins aus der Aeusserlichkeit gefordert, und einen ethischen Dualismus, begründet, wie ihn weder Plato noch Aristoteles gekannt hatte. Der Widerspruch dieser beiden Bestimmungen macht sich jetzt fühlbar, der moralische Dualismus, welcher die Grund-

Digitized by Google

- 2) VIL, 103. 128.
  - 5) Cic. Off. 1, 45. 159.

<sup>1)</sup> A. a. O. IV, 7, 152. V, 6, 168.

richtung der støischen Philosophie bezeichnet, wirkt auf die theoretische Weltansicht zuräck, und nöthigt die Stolker, auch in dieser, zunächst wenigstens für den mit der Ethik am Uumittelbassten verknüpften anthropologischen Theil derselhen, den Gegensatz der Principien wieder einzuführen; - denn dass es nicht sowohl die Platonische Trichotamie von Vernunft, Muth und Begierde, als vielmehr die zweitheilige Unterscheidung des Vernünftigen und des Unvernüuftigen in der menschlichen Seele ist, an der es dem Posidonius liegt, lässt sich unschwer bemerken '). Unser Philosoph selbst hat diesen Zusammenhang klar angedeutet, wenn er an seiner Lehre von den Affekten und ihrem Verhältniss zur Vernunft als ihren Hauptnutzen das rühmt, dass sie uns lehre, den Unterschied des Göttlichen und Vernänftigen in uns von dem Ungöttlichen, Unvernühftigen und Thierischen zu erkennen, und nar jenem, nicht diesem zu følgen 2). Hiemk ist nicht blos der psychologische Dualismus, welcher bei Posidonius den eigentlichen Kern der platonisirenden Trichotomie bildet, deatlich ausgesprochen, sondern es ist zugleich auch gesagt, dass dieser Dualismus dem Philosophen hauptsächlich desshalb nothwendig scheint, weil er die anthropologische Voraussetzung des ethischen Ge-

- 1) Dieser Dualismus spricht sich, ausser mehreren von der oben angeführten und noch anzuführenden Stellen, auch in der Notis bei PLUT. fragm. I, 6. (ed. Hutten) aus, dass Posid. alle menschlichen Thätigkeiten und Zustände in wogena, owwarena, owwaren na neol woghe und wogene neol souna getheilt habe.
- 2) B. GALEN V, 6, 168: 10 dy tor madoir altior, suries the te άνομολογίας και το κακοδαίμονος βίε, το μή κατά πων έπεσθαι דע בי עידע למוע סיי שיאדע דב. לאדו אמו דאי טעטע שייקוא בעסיτι τῷ τὸν ὅλον κόσμον διοικέντι, τῷ δὲ χείρονι καὶ ζωώδει ποτέ συνεκκλίνοντας φέρεσθαι, οι δε τύτο παριδόντες έτε έν τέτοις אַגאדושיט מוֹדוֹמי דשי המאשי, אד פי דסוֹה הבט דאָר ביטמועםνίας και όμολογίας δρωσδοξύσεν, έ γαρ βλέπυσεν ότι πρώτόν έςεν έν αύτη το κατά μηδέν άγεσθαι ύπο το άλόγο τε και κακοδαίμονος και άθευ της ψυχής. Vgl, S. 169. Digitized

oogle

Die Philosophie der Griechen. III. Theil.

gensatzes von Sinnlichkeit und Vernanft ist. Den ersten Anfang dieses anthropologischen Dualismus konnten wir schoh bei Panätius in der Unterscheidung der wurn und der puors bemerken, in seiner weitern Entwicklung bei Esiktet und Antonin worden wir tiefer anten eine von den Erscheinungen finden, welche den Uebergang der Stoa-zam-Neuplatonismus verbereiten. Die Psychologie des Posidonius erweist sich so als ein Glied eines grösseren geschichtlichen Zusammenhangs; dass sie für die weitere Entwicklung der stoischen Lehre nicht ohne Bedeutung war, lässt sich auch aus der Angabe des GALEnys 1) abnehmen; er habe unter den Stoikern seiner Zeit keinen getroffen, der auf die Bedenken des Posidonius gegen die altstoische Theorie zu antworten gewusst hätte. in – In der peripatetischen Schule, die uns noch übrig ist, war die philosophische Thätigkeit während unsers Zeitabschnitts Allem nach geringer, als in der stoischen und akademischen. Das Wenige, was wir von ihren Lehren aus dieser Zeit wissen, dient dem Urtheil Clorne's 2), welcher ihr Mangel an Schärfe vorwirft, zur Bestätigung. Der Nachfolger des Kritolaus, Dioponus aus Tyrus, entfornte sich ähnlich, wie früher Hieronymus, von der Lehre des Aristoteles, indem er das höchste Gut in die Tugend, verbunden mit Schmerzlosigkeit, setzte 3). Von dem angeschenen Peripatetiker STASEAS aus Neapel wird uns berichtet, er habe auf die äusseren Schicksale, Göter und Uebel übermässigen Werth gelegt 4). KRATIPPUS, der Lehrer des jüngers Cicero, gleichfalls einer der ersten Peripatetiker jener Zeit 5), gab den Stolkern ihre Ansicht

5) CIC. Off. 1, 1. ad Div. XII, 16. De Divin. 1, 3, 5. Tim. 0.1.

Digitized by Google

1.1.1

<sup>4)</sup> A. a. O. IV, 5, Schl. S. 147.

<sup>2)</sup> Fin. III, 12, 41: contentio, qua tructata a Peripateticis mollius (est enim eorum consuetudo dicendi non sutis acuta propter ignorationem thalecticae) u. s. w.

<sup>3)</sup> Cic. Fin. V, 5, 14. II, 6, 19. Acad. H, 42, 151.

<sup>4)</sup> Cic. Fin. V, 25, 75. vgl. De Orat. I, 22, 104f.

# Eklekticismus der Peripatetiker. IIsel Kösus. 355

über die Weissagung wenigstens theilweise zu, indem er nach Dicharchs Vorgang zwar die übrigen Arten der Weissagung verwarf, aber die durch Träume und in der Ekstase erfolgende in Schutz nahm; er meinte nämlich, der tröhere Theil der Seele könne in diesen Zuständen ans dem Körper heraustreten, und sich mit dem göttlichen Geist verbinden 1). Ausser diesen dürftigen Notizen, die uns eben keine sehr hohe Meinung von dem Stande der damaligen peripatetischen Philosophie beizubringen geeignet sind, wird uns aus dieser Schule nur von den gelehrten Bestrebungen erzählt, durch welche sich um's J. 70 v. Chr. und später Tyrannio und Andronicus aus Rhodus, die Herausgeber und Etklärer des Aristoteles, zur Zeit Julius Cäsars der Ausleger Aristotelischer Schriften, Boëthus aus Sidon, nebst dem Mathematiker Sosigenes, unter August und Tiber Nikolaus von Damaskus auszeichneten<sup>2</sup>). Doch ist uns noch Eine Urkunde erhalten, aus welcher sich abnehmen lässt, dass der Eklekticismus jener Zeit auch der peripatetischen Schule nicht fremd war, die pseudoaristotelische Schrift Περί Κόσμε. Zwar sind wir über die Abfassungszeit dieser Schrift, an deren Aechtheit nicht zu denken ist 3), nicht genauer unterrichtet; da sie aber um die Mitte des zweiten Jahrhunderts nach Christus von Apulejus über-

<sup>1)</sup> Cic. Divin. I, 3, 5. 32, 70 f.

M. s. über diese Männer und Andere von derselben Schule. FABRIC. Biblioth. gr. III, c. 11. ZUMET über den Bestand der philos. Schulen in Athen. Abh. d. Berl. Akad. 1842, S. 93 f. BRANDUS über die griech. Ausleger d. Aristotel. Organons, ebdas. 1833, S. 273 f. Von Nikolaus erwähnt POBPH. b. STOB Ekl. I, 842 eine Asusserung über die Theile der Seele, worin er der Vorstellung, als ob sie quantitativ zusammengesetzt wäre, widerspricht, und die Theile auf Hräfte surückführt.

<sup>5)</sup> Dem Rettungsversuch, welchen noch WEBSE in seiner Uebersetsung v. J. 1839 gemacht hat, het schon Osans in der Abhandlung über die Schrift I. K. Beitr. z. griech. und röm. Litteraburgesch. I, 145 ff. seine Blössen nachgewiesen.

setzt wurde '), während sie andererseits weder dem Cicero, noch einem von seinen griechischen Gewährsmännern bekannt gewesen zu sein scheint <sup>2</sup>), und da sie sich nicht blos durch einige Einzelheiten <sup>3</sup>), sondern auch durch ihren ganzen Inhalt in die Periode des Eklekticismus stellt, so werden wir sie mit der grössten Wahrscheinlichkeit dem letzten Jahrhundert vor, oder dem ersten nach dem Anfang unserer Zeitrechnung zuweisen; sollte aber auch die letztere Annahme mehr für sich haben, so wird es doch die sachliche Verwandtschaft mit den bisher besprochenen Bestrebungen rechtfertigen, wenn wir Ihrer schon hier erwähnen <sup>4</sup>). Dass ihr Verfasser ein Pe-

- 1) M. s. hierüber, und überhaupt über die äussere Bezeugung der Schrift, OSANN a. a. O. 148 ff. Die Annahme von STARE (Arist. u. d. Römern S. 163 ff.), dass die Bearbeitung des Apulejus die Urschrift, das griechische Werk die Uebersetzung sei, scheint nur durch HILDEBBAND (Apuleji Opp. I, XLIV ff.) und SPENGEL (in dem Heidelberger Programm v. J. 1842: de Aristotelis libro dec. hist. anim. et incerto auctore libri *II. K.* S. 10 ff.) hinreichend widerlegt. Wenn jedoch der Letztere auf die Benützung unserer Schrift bei JUSTIN coh. ad Gr. Gewicht legt, ist hiegegen der unsichere Ursprung dieses Buchs geltend zu machen.
- 2) Wenigstens würde sich Cicero sonst kaum enthalten haben, sie an Stellen, wie N. D. I, 13, 33. Acad. I, 6 f. zu benützen, wie sich denn überhaupt diese Darstellung der vermeintlich Aristotelischen Physik jener Zeit sowohl durch ihre Uebersichtlichkeit, als durch ihren Eklekticismus empfehlen musste.
- 3) S. OSANN S. 185 f.
- 4) Eine genauere Bestimmung über die Abfassung der Schrift II. K. liesse sich vielleicht mittelst der geographischen Bestimmungen in derselben gewinnen, wenn man diese mit denen der sonst bekannten Geographen vergleicht. Ich muss es Sachkundigeren überlassen, darüber zu entscheiden, will aber doch auf Einiges aufmerksam machen. C. 5. 393, b, 18. wird die Breite der bewohnten Erde auf fast 40,000, ihre Länge auf 70,000 Stadien angegeben. Diese Angabe folgt hinsichtlich der Breite der Berechnung des Eratosthenes, welche für diese 38,000 Stadien ergab (STRABO I, 4, 2. S. 108), während sie STABO (II, 5; 9: S. 308) zu nicht ganz 50,000 Stadien berechnet, für die Länge bezeichnet Strabo 70,000 als die gewöhnliche Annahme. S. 593, a, 26

#### Eklekticismus der Peripatetiker. Negl Koops. 357

ripatetiker sein will, wird schon durch den Namen des Aristoteles, den sie an der Stirne trägt, wahrscheinlich <sup>1</sup>), und ihr Inhalt erhebt diese Vermuthung zur Gewissheit, denn ist auch die Weltanschauung, welche sie vorträgt, vom Geist des Aristoteles weit entfernt, und in hohem Grade mit fremdartigen Elementen versetzt, so sind doch ihre Grundzüge dem Aristotelischen System entnommen, und sie steht mit diesem selbst in einem noch engeren

nennt die Schrift II. K. auf der Nordseite des westlichen Mittelmeers drei Meere, das sardische, gallische und adriatische; STRABO II, 5, 19. S. 326 ist auch hier genauer. Hat wohl der Verfasser, der doch auch nach S. 393, b, 18 die Geographen zu Rathe gezogen hat, vor Strabo geschrieben? und ist vielleicht Posidonius die Quelle seiner Erdbeschreibung? Dass S. 393, b, 14 Taprobane, wie bei STRABO II, 5, 32. S. 346, ebenso gross, als Britannien, genannt wird, würde dem nicht widersprechen, da Strabo seine Angabe auch einem seiner Vorgänger entnommen haben kann.

<sup>1)</sup> Zwar erklärt sich OSANN S. 191 sehr entschieden gegen die Annahme, dass unsere Schrift dem Aristoteles absichtlich unterschoben sei. Allein der einzige Grund, den er anführt, »dass in der Darstellungsweise der Schrift der Contrast mit der Aristotelischen so grell hervortrete, dass nur ein mit Aristoteles gänzlich unbekannter Mann, oder ein Thor den Wahn hätte hegen können, es werde die Schrift für eine Aristotelische angesehen werden« dieser Grund würde viel zu viel beweisen. Wie viele unterschobene Werke giebt es nicht, denen wir die Unterschiebung auf den ersten Blick ansehen! Daraus folgt aber nicht, dass sie keine Unterschiebungen, sondern nur, dass sie ungeschickte Unterschiebungen sind. Im vorliegenden Fall war ja aber die Unterschiebung nicht einmal plump genug, um nicht bis in die neuere Zeit herab Unzählige, selbst Philosophen und Kritiker, wie WEISSE, zu täuschen. Dagegen zeigt ausser der Dedikation K. 1 Schl., welche mit Osann S. 246 f. von dem übrigen Werke su trennen immerhin ein Gewaltstreich ist, auch die Vermeidung jeder ausdrücklichen Beziehung auf Späteres, dass der Verfasser seine Schrift für ein Werk des Aristoteles gehalten wissen will; ja die Stelle c. 6. 398, b, 10 setzt den Bestand des Perserreichs noch voraus. Durch den Mund des Aristoteles seine Ansichten aussprechen zu lassen, musste aber doch immer einem Peripatetiker mehr, als Anderen, nahe liegen.

Verwandtschaftsverhältniss, als z. B. die Lehre eines Antiochus mit dem Platonischen. Lässt der Verfasser auch, im Geist jener Zeit, die metaphysischen Grundlagen der Aristotelischen Lehre unberücksichtigt, so schliesst sich dagegen seine Vorstellung vom Weltganzen und seinem Verhältniss zur Gottheit zunächst an Aristoteles an. Wie dieser die Gesammtheit der Dinge in zwei grosse Gebiete getheilt hatte, das Diesseits und das Jenseits, die Welt der elementarischen Gegensätze der Unvollkommenheit und des Wechsels, und die vollkommene und wandellose ätherische Welt, so wird auch in der Schrift Περί Κόσμε die Unreinheit und Wandelbarkeit unserer Welt im Gegensatz zu den himmlischen Sphären stark betont <sup>1</sup>), eine mit der Entfernung vom äussersten Himmel steigende Abnahme der Vollkommenheit behauptet 2), und der Unterschied des Aethers, aus dem die himmlischen Körper bestehen, von den vier Elementen, mit sichtbarer Polemik gegen die Stoiker, hervorgehoben 3). Während ferper das göttliche Wesen, der stoischen Lehre zufolge, die ganze Welt, bis auf das Hässlichste und Geringste hinaus, durchdringen sollte, so findet unser Verfasser diese Vorstellung der göttlichen Majestät durchaus unwürdig, und erklärt sich statt dessen aufs Bestimmteste für die

Digitized by Google

<sup>1)</sup> C. 3. 392, a, 4. c. 6, 397. b, 30 ff. 400, a, 5 f. 21 ff.

<sup>2)</sup> C. 6. 397, b, 27 ff.

<sup>5)</sup> C. 2, 392, a, 5. 29 ff. c. 3. 392, b, 35; vgl. unsern 2. Thl. S. 463 f. Auch OSANN S. 168. 203 f. giebt zu, dass die Ausicht der Schrift II. K. über den Aether Aristotelisch ist, um so mehr ist aber zu verwundern, dass er glauben konnte, dieselbe Ansicht könne auch Chrysipp vorgetragen haben, da doch unsere Schrift S. 392, a, 5. 31 ausdrücklich gegen die stoisebe Identificirung des Aethers mit dem Fouer (Droc. VII, 137 u. A. s. o.) auftritt, und da wir auch aus Cac. Acad. I, 11, 39 sehen, dass dieses einer der bekanatesten Streitpunkte swischen den Stoikern und Peripatetikern war. Die Frage ist auch wirklich nicht unwichtig, denn an der Unterscheidung des Aethers von den vier Elementen hängt für Aristoteles der Gegenaatz des Diesseits und Jenseits.

Aristotelische Annehme, dass Gett, von aller Berührung mit dem Irdinohen entfornt, an den äussersten Grenzen der Welt seinen Sitz habe, und von hier aus, ahne sich, selbst zu hewegen, durch eine einfache Wirkung die Bewegung des Weltganzen, so mannigfaltig sie sich auch in der Welt gestelten mag, hervorbringe <sup>1</sup>). Auch darin zeigt, sich endlich der Verfasser als Peripatetiker, dass er die Ewigkeit der Welt, gleichfalls eine Unterscheidungslahre dieser Schule gegen den Stoicismus, ausdrücklieb vertheidigt <sup>2</sup>); Se wenig aber die Schrift hiersach von einem Stoiker, oder gar von einem Haupte der stoischen Schule, wie Chrysipp <sup>3</sup>), verfasst sein kann, so be-

- 1) Es gehört hieher das ganze sechste Hapitel. Auch hier ist die Polemik gegen den Stoicismus unverkennbar (m. rgl. S. 397, by 16 ff. 398, a, 1 ff. b, 4-22. 400, b, 6 ff.), und die Annahme (Osans 207), dass die Abweichung von demselben nur eine Accommodation an die Volksreligion sei, durchaus unzulässig; von der Volksreligion handelt es sich hier gar nicht, sondern von der Aristotelischen Theologie, wollte sich aber Chrysipp an die Volksreligion anlehnen, so wissen wir bereits, dass er diess ohne Widersprüche gegen die Grundbestimmungen seines Systems zu thun wusste.
- 2) C. 4, Schl. c. 5, Anf. Ebd. 397, a, 8-17.
- 3) Dem Chrysippus wird die Schrift II. K. von OSANN in der mehrerwähnten Abhandlung beigelegt; ich werde jedoch hier um so weniger nöthig haben, seine Gründe im Einzelnen zu prüfen, da diess ausser SPENGEL a. a. O. S. 12 ff. auch von F. GIESELER (Ueber den Verfasser des Buchs von der Welt. Zeitschr. f. Alterthumsw. 1838, Nr. 146 ff.) in eingehender Weise geschehen ist, und da das Verhältniss der hier entwickelten philosophischen Ansicht zu der Chrysippischen, welches die genannten Gelehrten weuiger erschöpfend behandelt haben, durch unsere obigen Erörterungen hinreichend aufgeklärt sein wird. Scheinbarer lautet die Vermuthung, welche schon von einigen Aelteren, und neuerer Zeit von J. L. IDELBE (Aristot. Meteorol. II, 286) ausgesprochen worden ist, dass Posidonius der Verfasser unseres Werks sei, aber doch wird auch ihr von SPENGEL S. 17, wie schon früher von BABE Posid. reb. 237 f., mit Recht widersprochen, denn so gross war der Eklekticismus des Posidonius entfernt nicht, dass er die Grundlagen der stoischen Weltansicht

### Dér Bklektieismus.

deutend tritt doch in ihr das Bestreben hervor, die stoische Lehre mit der Aristotelischen zu verbinden, und eben die Bestimmungen, denen eine unbedingte Anerkennung verweigert worden ist, theilweise in sie aufzunehmen. Abgeschen von den kosmologischen, astronomischen und meteorologischen Einzelheiten, welche Osann geltend macht 7, lässt sich dieses Bestreben auch an den Lehren von allgemeiner Bedeutung nachweisen. Gleich am Anfang der kosmologischen Darstellung 2) treffen wir zwei stofsche Definitionen des xosuos. An einem spätern Orte wird im Geist und nach dem Vorgang des stoischen Systems ausgeführt, wie es eben der Gegensatz unter den Elementen und Theilen der Welt sei, auf dem die Einheit und Erhaltung des Ganzen beruhe 3), diese Einheit selbst wird mit dem stoischen Begriff der Sympathie bezeichnet 4), und damit uns seine Uebereinstimmung mit den

1 1 3 1

Digitized by Google

in dem Umfang hätte verlassen können, wie die Schrift *II. K.*, auch war das gleichnamige Werk des Posidonius nach Drog. VII, 142 ohne Zweifel von grösserem Umfang, als das unsrige. Auf was sich die Annahme von BRANDIS (Gr. röm. Phil. I, 152) gründet, dass unser Buch unter den ersten Ptolemäern geschrieben sei, weiss ich nicht.

<sup>1)</sup> S. 208 ff. Doch geht OSANN auch hier zu weit, wenn er aus der theilweisen Uebereinstimmung unserer Schrift mit den Auszügen aus Chrysippus Werk II. Koous, welche Stos. Ekl. I, 596 giebt, auf die Identität beider Werke schliesst. Dieser Schluss ist um so weniger zulässig, da jene Uebereinstimmung keine wörtliche, und da andererseits die Gleichförmigkeit der stoischen Schule in ihren Definitionen und Formeln bekannt ist. Nur das ist wahrscheinlich, dass der Verfasser eine stoische Schrift, sei es nun des Chrysipp oder eines Andern benützt hat; auf Posidonius führt uns die Vorliebe für geographische Beschreibung (m. vgl. über Posid. als Geographen BARE Posid. 87 ff.), und namentlich die ausführliche Behandlung der Meere: Posidonius schrieb ein geographisches Werk II. wineans (STRABO II, 2. Anf.), und mag diesen Gegenstand auch in seiner Schrift II. noous, an die wir hier zunächst denken, besprochen haben.'

<sup>&</sup>quot;2) C. 2. Anf. vgl. c. 5. 396, b, 23.

<sup>&#</sup>x27;"'\$) C. 5. ''

<sup>4)</sup> C. 4, Schl.: at Two #addin outornes.

Stofkern nicht entgehe, "hat der Verfasser nicht unterlassen, die grosse Auktorität dieser Schule, den Heraklit, ausdrücklich als Zeugen für sich anzuführen 1). Am Auffallendsten ist jedoch die Annäherung an den Stoicismus in der Theologie. Wird auch der stoische Pantheismus als soleher, die Verbreitung der göttlichen Substanz durch die Weit, zurückgewiesen, so will sich doch der Verfasser seine Sätze ganz gerne gefallen lassen, sobald sie statt des göttlichen Wesens auf die göttliche Kraft bezogen werden 2), und er lehrt demnach, dass sich die von der Gottheit ausgehende Wirkung zunächst zwar nur auf die äusserste Sphäre der Welt, weiterhin jedoch von dieser auf die inneren Sphären erstrecke, und so durch das Ganze fortpflanze<sup>3</sup>). Gott ist daher das Gesetz des Ganzen 4), von ihm geht die Ordnung der Welt aus, vermöge deren sie sich in den verschiedenen Gattungen von Wesen mittelst ihrer eigenthümlichen Besaamung gliedert 6), und in Folge dieser seiner allwaltenden Wirkung führt Gott die mancherlei Namen, deren Aufzählung und Erklärung in der Schrift II. K. das Gepräge des ächtesten Stoicismus trägt. Der Name, die Prädikate und die Herkunft, des Zeus werden hier ganz im stolschen Sinn erklärt, die arayan, die eiuaquern, die nengouuern, die Nemeste, die Adrasteia, die Moiren werden mittelst stoischer Etymologieen auf ihn gedeutet, es werden zur Bestätigung der philosophischen Lehren Dichtersprüche, in der Weise des

- 4) C. 6. 400, b. 8: νόμος γαρ ήμῶν ἰσοκλινής ὁ θεός. Der Begriff des νόμος für die Weltordnung ist vorzugeweise stoisch.
- 5) C. 6. 400, b, 31 ff. Auch diese Darstellung erinnert an Stoisches, an die Lehre von den λόγοι σπερματικαί.

<sup>1)</sup> C. 5, 396, b, 15 vgl. c. 6, Schl.

<sup>2)</sup> G. 6. 397, b. 16: διο καί των παλαινίν είπειν τινές προήγθησαν ότι πάντα ταυτά έζο θεών πλέα τὰ και δι ἀφθαλμών ινδαλλάμενα ήμιν και δι ἀκοῆς και πάσης αἰσθήσεως, τῆ μέν θεία δυνάμει πρέποντα καταβαλλόμενοι λόγον ἐ μὴν τῆ γε ἐσία.

<sup>3)</sup> C. 6. 398, b, 6 ff. 20 ff. vgl. 396, b, 24 ff.

Chavaippus, eingestreut (); Man sieht deutlich, der Vorfamor, will zwar die peripatetische Lehre festhalten, aber er will mit ihr auch von der steischen alles, was dieser Vereinigung nicht allzusehr widerstrebt, verbinden, "Dass auch Plato mit seinen Sätzen übereinstimme. wird am Schluss der Schrift durch die rühmende Anführung einer Stelle ans den Gesetzen (IV, 715, E) angedentet; an eben diesen erinnert es, wenn Gott nicht blas als der Allmächtige und Ewige, sondern auch als das Urbild der Schöuheit gepriesen wird 2). Natürlich war aber dieser,, wie jeder Eklekticismus nur durch Abschwächung des streng philosophischen Interesse's und der philosophischen Bestimmtheit möglich, und so sehen wir denn in der Schrift II. K. neben der wohlfeilen Gelehrsamkeit, die sie besonders c. 2-4, ausbreitet, das populär theologische Element dem eigentlich philosophischen gegenüber entschieden im Uebergewicht. In den Erörterungen über die Jenseitigkeit des göttlichen Wesens nimmt diese Beligioşität sogar eine mystische Färbung an, wepn es die Würde und die Erhabenheit Gottes über jede Berührung mit der Welt. ist, welche den Hauptgrund gegen die Immanenz des göttlichen Wesens abgiebt. Wir sehen hier, wie der Eklekticismus den Uebergang von der reinen Philosophie zu. der religiösen Spekulation der Neuplatoniker und ihrer Vorgänger, vermittelte. Indem, man den Weg der strengeren Fouschung verliess, und nur diejenigen Ergebnisse der Spekulation festhielt, welche sich dem allgemeinen Bewusstsein als wahr und nützlich empfohlen, so musste nothwendig an die Stelle der Metaphysik die Theologie treten, in der die Mehrzahl der Menschen ihr theoretisches Bedürfniss befriedigt; und wenn nun dieser Theo-

- : :1) C. 72
  - 2) C. 6. 399, by 19: Tavita 200 nal nept 345 deuvoriotas duvápes μεν δντοτ μηγορατώτα, שלאלפר δε ευπρεπετάτα ζωή δε άθανάτα, in any of day to a
    - apern de xparise u. s. ₩.

302

.

. i

logie, an gleicher Zeit die Aristetelische Lehre von der Jenseitigkeit Gottes und die steische Idee der Alles bestimmenden göttlichen Macht zu Grunde gelegt wurde, so ergab sich für sie von selbst jene Beziehung alles, Irdischen auf die jenseitige absolute Macht, durch welche, der aristotelische Deismus in die Mystik eines dynamischen Pantheismus umschlug.

So trafen die drei wissenschaftlich bedeutendsten Philosophenschulen im letzten Jahrhundert vor Christus in einem mehr oder weniger entschiedenen Eklektioismus zusammen. Um so leichter musste sich diese Denkweise Solchen empfehlen, denen es von Hause aus mehr um die praktischen Früchte der philosophischen Studien, als um strenge Wissenschaft zu thun war. Den besten Beleg hiefür bietet Cicero.

Zwar liegt das wissenschaftliche Verdienst dieses, Mannes weniger in selbständiger philosophischer Gedankenerzeugung, als in der Gewandtheit und dem Eifer, mit dem er die Lehren der griechischen Denker für seine, Landsleute bearbeitet, und in dem römischen Bildungskreis, verbreitet hat, aber die Richtung, in der diess geschah,, ist für seine ganze Zeit bezeichnend, und wenn auch sein. geschichtlicher Einfluss in der Wissenschaft des obrist--lichen Abendlands, bis in die neuere Zeit herab, ungleich stärker, als in der späteren griechischen und griechischrömischen Philosophie, hervortritt, so war er doch auch für diese nicht so unbedeutend, dass seine philosophische Ansicht hier übergangen werden könnte. Diese Ansicht wird sich im Allgemeinen als ein auf Skepsis gegründeter Eklekticismus bezeichnen lassen. Bringt es auch die Form seiner Darstellung mit sich, dass er in der Regel die verschiedenen Standpunkte (grossentheils nach griechischen Mustern), sich entwickeln lässt, ohne seine eigene Meinung ausdrücklich als solche vorzutragen, so können wir dieselbe doch in den meisten Fällen ziemlich

sicher ausmitteln. Da lässt uns denn schon eben diese Gewohnheit, das Für und Wider ohne Schlussentscheidung zusammenzustellen, eine wesentlich skeptische Ansicht erkennen; denn woher rührt dieses Verfahren, welches nicht mit der indirekten Gedankenentwicklung der platonischen Dialogen, oder mit der sokratischen Gesprächführung, von der es Cicero selbst ableitet '), sondern nur mit den Wechselreden des Karneades zusammenzustellen ist?) - woher anders rührt es, als daher, dass der Philosoph durch keine Ansicht befriedigt ist, dass er an jedem gegebenen System das Eine oder das Andere auszusetzen hat? Cicero bekennt sich daher auch ausdrücklich zur neueren Akademie<sup>3</sup>), und entwickelt in eigenem Namen die Gründe, mit denen sie die Möglichkeit des Wissens bestritten hatte<sup>4</sup>). Für ihn selbst scheint einer der Hauptgründe, wenn nicht der Hauptgrund eines Zweifels in der Uneinigkeit der Philosophen über die wichtigsten Fragen zu liegen; wenigstens hat er diesen Punkt nicht allein mit Vorliebe verfolgt<sup>5</sup>), sondern er bemerkt auch ausdrücklich, dass er ihm weit grösseres Gewicht beilege, als Allem, was über die Sinnestäuschungen und die Unmöglichkeit fester Begriffsbestimmung von den Akademikern gesagt worden war<sup>6</sup>). Der Skepticis-

- 1) Tusc. I, 4, 8. V, 4, 11. N. D. I, 5, 41.
- Vgl. Tusc. V, 4, 11: quem morem cum Carneades acutissime copiosissimeque tenuisset, fecimus et alias saepe et nuper in Tusculano, ut ad eam consuetudinem disputaremus.
  - 5) Acad. II, 20. N. D. I, 5, 12.
- 4) Acad. 11, 20 ff. Auf eine genauere Auseinandersetzung dieser Gründe glaube ich hier nicht eingehen zu sollen, da sie nicht für originell zu halten sind, und desshalb in der Hauptsache ...schon §. 42 angeführt warden.
- A. A. O. 33, 107. c. 36 ff. N. D. I, 1, 1. 6, 13. vgl. III, 15, 59.
   Acad. II, 48, 147: posthac tameu, cum haec quaerennus, potius de dissensionibus tantis summorum virorum disseramus, de obscuritate
   naturate deque errore tot philosophorum, qui de bonis contruringue

364

- 12 - 2

mus ist daher bei ihm nicht sowohl die Frucht einer selbständigen kritischen Reflexion, als die Folge der Unentschiedenheit, in welche ihn der VViderstreit der philosophischen Auctoritäten versetzt, er ist nur die Rückseite seines Eklekticismus, nur ein Zeichen derselben Abhängigkeit von seinen griechischen Vorgängern, welche sich in diesem ausspricht: sofern sich die Philosophen vereinigen lassen, wird das Gemeinsame aus ihren Systemen zusammengestellt, sofern sie sich widerstreiten, wird auf ein Wissen über die streitigen Punkte verzichtet, weil sich die Auctoritäten gegenseitig neutralisiren.

Schon hierin liegt es, dass der Zweifel bei Cicero weit nicht die durchgreifende Bedeutung haben kann, die er in der neueren Akademie gehabt hatte, und so sehen wir ihn denn auch wirklich seine Skepsis in doppelter Hinsicht beschränken: sofern er theils überhaupt der Wahrscheinlichkeitserkenntniss einen grösseren Werth beilegt, als die Akademiker, theils namentlich für gewisse Theile der Philosophie von seinen skeptischen Grandsätzen so gut wie keinen Gebrauch macht. Liegt es auch noch innerhalb des akademischen Princips, wenn er auf den Einwurf, dass die Skepsis alles Handeln unmöglich mache, mit Karneades antwortet, zum Handelp sei keine volle Gewissheit, sondern nur eine überwiggende Wahrscheinlichkeit erforderlich 1), so können wir doch nicht mehr dasselbe von der Erklärung sagen, die er über den Zweck seiner disputatorischen Methode abgiebt. Dieses Verfahren soll ihm dazu dienen, durch eine Präfung der verschiedenen Ansichten diejenige ausfindig

rebus tantopere discrepant, ut cum plus uno verum esse non possit, jacere necesse sui tot tam nobiles disciplinas, quam de oculorum sensuumque religuorum mendaciis et de sorite aut pseudomeno, quas plagas ipsi contra se Stoici texuerunt.

1) Acad. II, 31. c. 33, 105. 108. N. D. I, 5, 12.

· Digitized by Google

wortung, wie wir gleich finden werden, des Schwankens nicht erwehren; aber doch sicht man bald, dass er hier dem Zweifel lange nicht die Berechtigung zugesteht, wie in dem rein theoretischen Gebiete. Was er bei Gelegenbeit seiner Erörterungen über die Gesetze sagt, dass er die neuakademischen Zweifel hiebei nicht weiter zu berücksichtigen gedenke '), das scheint er sich überhaupt für seine Moralphilosophie zur Regel gemacht zu haben, denn in keiner der hergehörigen Schriften wird auf die Bedenken Rücksicht genommen, welche Cicero selbst früher erhoben hat, sondern nachdem der Zweifel in den akademischen Untersuchungen Raum gehabt hat, sich wenigstens oberflächlich auszusprechen, so wird in den moralischen Schriften in durchaus dogmatischem Ton, wenn auch ohne ganz sichere Haltung, vom höchsten Gut und den Pflichten gehandelt, und im Zusammenhang damit sehen wir unsern Philosophen auch über die Gottheit und die menschliche Seele Ueherzeugungen aussprechen, die offenbar nicht blos die Bedeutung unsicherer Vermathungen für ihn haben, wenn er gleich bei denselben auf absolute Sicherheit des Wissens verzichtet. Diese zuversichtlichere Behandlung der praktischen Fragen hat aber: bej Cicero um so mehr zu bedeuten, je ausschliesslicher sich, seiner Ansicht nach, die gauze Aufgabe der Philosophie in ihnen zusammenfasst. Giebt er auch zu, dass das Wissen an und für sich Werth habe, ja dass es den reinsten und höchsten Genuss gewähre<sup>2</sup>), und dehnt er auch dieses Zugeständniss ausdrücklich mit auf die Physik aus<sup>3</sup>), so erscheint ihm doch nicht die Er-

- 2) Fin. I, 7, 25. Tusc. V, 24 f. N. D. II, 1, 3 vgl. d. folg. Anm.
- 5) Acad. II, 41, 127. Tusc. V, 5, 9. 24, 69. Fin. IV, 5, 12. Fragmaus dem Hortensius b. Augustin. de trip. XIV, 9.

Legg. 1, 13, 39: perturbatricom autem harum omnium rerum Academiam hanc ub Arcesila et Carneade recentem exoremus ut sileatnam si invaserit in haec. . pimias edet ruinas. quam quidem ego placare cupio, submovere non audso.

kennthiss als solche, sondern ihre Einwirkung aufs Leben als der letzte Zweck der philosophischen Untersuchung. Das Wissen vollendet sich nur im Handeln, dieses hat daher höheren Werth, als jenes '); die Unterauchung über das höchste Gut ist die wichtigste und für die ganze Philosophie entscheidende<sup>2</sup>); die beste Philosophie ist die des Sokrates, welche sich nicht um Dinge bekümmert, die über unsern Gesichtskreis hinaustiegen, und von der Unsicherheit des menschlichen Wissens überzengt, sich ganz den sittNchen Aufgaben zuwendet<sup>3</sup>). Der eigentliche Zweck der Philosophie fässt sich also trotz der Beschränktheit unseres Erkennens erreichen: wir wissen nichts absolut gewiss, aber wir wissen doeh das Wichtigste so gewiss, als wir es zu wissen brauchen; der Skepticismus ist hier nur die Unterlage füh eine Denkweise, welche sich bei dem praktisch Nützlichen beruhigt, und eben weil diese Richtung auf's Praktische dem Sinn des Römers und des Geschäftsmanns am Meisten zusagte, war wohl Cicere auch empfänglicher für die Lehre des Karneades, als er es sonst gewesen sein würde : weil ihm die rein theoretischen Untersuchungen: zum Voraus werthios und transcendent erscheinen, 80 lässt er sich auch den wissenschaftlichen Beweis ihrer Unmöglichkeit gefallen, sobald dagegen seine praktischen Interessen vom Zweifel berührt werden, tritt er den Rückzug an, und giebt sich lieber bei einem schlechten Ausweg zufrieden, als dass er die unerlässlichen Folgerungen aus seinen eigenen skeptischen Behauptungen zugäbe.

Fragt man nun, woher wir unsere positiven Ueberzeugungen schöpfen sollen, so haben wir bereits die Er-

Die Philosophie der Griechen. III. Theil-

<sup>1)</sup> Off. 1, 43, 153 vgl. c. 9, 28. c. 21, 71.

<sup>2)</sup> Fin. V, 6, 15: hoc [summo bono] enim constituto in philosophia constituta sunt omnia U. 8. w.

<sup>3)</sup> Acad. I, 4, 15 vgl. m. Fin. II, 1, 1. Tusc. V, 4, 10.

klärung vernommen, dass sich das VVahrscheinliche am Besten durch Vergleichung und Prüfung der verschiedenen Ansichten finden lasse: das Positive zu, Cicero's Zweifeln ist jener Eklekticksmus, den wir sogleich noch weiter kennen zu lernen Gelegenheit inden werden '). Aber um awischen den entgegengesetzten Meinungen zu entscheiden, müssen wir: den Maaastab der Entscheidung in Händen haben, und da nun die philosophische Untersuchnug ehen in jener Prüfung der vorschiedenen Ansichten hestehen soll, so muss dieser Maasstab schon vor jeder wissenschaftlichen Untersuchung gegeben sein. Als unmittelbar gegeben erscheint nun ein Deppeltes: dus Zeugnias der Sinne und das Zeugnias des Rewusstseins: Auch das erstere wird von Cicero, trots der vielan Klagen über die Sinnestäuschungen, nicht verschmäht; er findet, dass es gegen die Natur wäre, dass es alles Leben und Handeln unmöglich machen müsste, wenn man keine Ueberzeugung annehmen (probare, nicht assentiri) wollte, und dass unter dem, was sich uns mit der höchsten Wahracheinlichkeit aufdrängt, die sinnliche Gewissheit eine der ersten Stellen einnehme<sup>2</sup>); er gebraucht aus diesem Grunde den sinulichen Angenschein als Rei-

- 1) Hier gentige es daher an den charakteristischen Acusserungen Off. III, 4, 20; nobje autem nostru Academia magnam licepting dat, ut quodcunque maxime probabile occurrat id nostro jure licest defendere. Tusc. V, 11, 53: nos in diem vivimus; quodcunque nostros animos probabilitate percussit id dicimus; itaque soli sumas ideri.
- 2) Acad. II, 31: tale visum nullum esse, ut perceptio consequences, ut autem probatio, multa. etenim contra naturam esset si probabile nubil esset et seguitur omnis vitae. eversio. itaque et sensibus probunda unulta suut u. 3. w. quaccunque res sum [supientets] isto attinget, ut sit visum illud probabile neque ulla re impeditum, (vgl. Karneades) movebitur. non enim est e saxo seulptus aut e robore dolatus. habet corpus, habet animum: movetur mente, moustur sensibus: ut ei multa vera videantur u. 4. w. neque nos contra sensus aliter dicinus, ac Stoici u. s. f.

spiel der höchsten Gewissheit'), und er selbst heruft sich in aflen seinen Schriften mit Vorliebe auf die Erfahrung und die geschichtlichen Thatsachen. Das Hauptgewicht musste er jedoch, seiner ganzen Richtung nach, auf die andere Seite, auf das Zeugniss unseres Inneren legen, denn nicht die äussere, sondern die sittliche Welt ist es, der sein Interesse angehört, und in seiner Sittenlehre selbst schliesst er sich durchaas an diejenigen Philesophen an, welche die Unabhängigkeit vom Acussern und die Regrachaft üher die Sinnlichkeit zu ihrem Wahlspruch gemacht haben. Alle unsere Ueberzeugung beruht daher nach Ciesro in letzter Beziehung auf der unmittelbaren inneven Gowisshoit, auf dem natürlichen Wahrheitsgefühl oder dem angeborenen Wissen, und es wird diese Annicht, welche in der späteren, namentlich der christlichen? Philosophie so bedeutenden Einfluss gewonnen hat, won thm aneust mit Bestimmtheit ausgesprochen; dennywar finn anch Plato und Aristoteles, Zeno und Epikur mit verwandten Lehren vorangegangen, so werden doch unsere früheren Untersuchungen gezeigt haben, dass keiner von diesen ein angeborenes Wissen im strengen Sinn gelehrt hat: die Erinnerung an die Ideen muss nach Plato durch methodisches Studium geweckt und ihr inhalt festgestellt werden, zu den unbeweisbaren Principien erheben wir uns nach Aristoteles auf dem wissenschaftlichen Wege der Induktion, selbst die  $\pi \rho \delta \lambda \eta \psi s$ Epikurs und die zotrai ërrotat der Stojker sind nur aus der Erfahrung abstrahirt. Hier dagegen wird ein aller Erfahrung und Wissenschaft vorangehendes Wissen um die wichtigsten Wahrheiten behauptet. Die Keime der Sittlichkeit sind uns angeboren, würden sie sich ungestört entwickeln, so wäre die Wissenschaft entbehrlich; nur durch die Verkrümmung dieser natürlichen Anlage

1) A. a. O. c. 37, 119.

24 \* Google

entsteht das Bedürfniss einer küpstlichen Bildung zur Tugend'). Das Rechtsbewusstsein ist dem Menschen von Natur eingepflanzt, erst in der Folge bildet sich ein Hang zum Bösen, der es verdunkelt<sup>2</sup>). Die Natur hat unserem Geiste nicht blos eine sittliche Aolage, sondern auch die sittlichen Grundbegriffe selbst vor aller Unterweisung als ursprüngliche Mitgift verlichen, nur die Entwicklung dieser angeborenen Begriffe ist es, die uns obliegt<sup>3</sup>); unmittelbar mit der Vernnnft sind auch die Triebe gegeben, welche den Menschen zur sittlichen Gymeinschaft mit Andern und zur Erforsehung der Wahrheit hinzlehen<sup>4</sup>). Das Wesen der sittlichen Thätigkeit lässt sich daher nicht allein aus der Anschanung ausgezeichneter Menschen, sondern aus dem allgemeinen Bewusstsein mit grösserer Sicherbeit abnehmen, als aus jeder Begriffsbestimmung, und je näher der Einzelse woch der Natar steht, um so reiner wird er diese in sich abspiegeln: wir lernen von den Kindern, was der Natur ge-

- 1) Tuse. III, 1, 2: sunt enim ingeniis nostris semina innata virtutum ; quae si adolescere liceret, ipsa nos ad beatam vitam nature perduoeret; nur die Depravation des natürlichen Bewusstseins durch üble Gewöhnung und falsche Meinungen mache eine Lehre und Wissenschaft nöthig.
- 2) Legg. I, 13, 53: atque hoc in omni hac disputatione sic intelligivolo, jus quod dicam natura esse, tantam autem esse corruptelam malae consuetudinis, ut ab ea tanquam igniculi exstinguantur a natura dati exorianturque et confirmentur vitia contraria.
- 5) Fin. V, 21, 59: [natura homini] dedit talem mentem, quae omnem virtutem accipere posset, ingenuitque sine doctrina notitiss parvas rerum maximarum et quasi instituit docere et indusit in ea quae inerant tunquam elementa virtutis. sed virtutem ipsam inchoavit, nihil amplius. itaque nostrum est (quod nostrum dico, artis est), ad ea principia quae acceptmus consequentia exquirere, quoad sit id quod volumus effectum.
- 4) Fin. II, 14, 46: eademque ratio fecit hominem hominum appetentem u. s. w. . . eadem natura cupiditatem ingenuit hominis veri inveniendi u. s. f. Weitere Belege für diese Sätze sind leicht su finden.

mäss ist<sup>4</sup>). Anf dem gleichen Grande raht der Glaube an die Gottheit: vermöge der Gottverwandtschaft des menschlichen Geistes ist das Gottesbewusstsein unmittelbar mit dem Selbstbewusstsein gegeben; der Mensch darf sich nur seines eigenen Ursprungs erinnern, um zu seinem Schöpfer geführt zu werden<sup>2</sup>). Die Natur selbst belehrt uns daher über das Dasein Gottes<sup>5</sup>), and der stärkste Beweis für diese Wahrheit ist ihre allgemeine Anerkennung; denn das, worin Alle ohne Verabredung übereinstimmen, muss immer als Ausspruch der Natur gelten<sup>4</sup>). Anch die Unsterblichkeit der Seele soll zu diesen angeborenen Wahrheiten gehören, von denen wir

- A. a. O. 14, 45: [honestum] quale sit non tam definitione qua sum usus intelligi potest. quam communi ovarium judicio atque optimi cujuague studios atque factis. Ueber denselben Gegenstand ebd. V, 22, 61: indicant pueri in quibus ut in speculis natura cernitur.
- 2) Legg. I, 8, 24: animum . esse ingeneratum a Deo: ex quo vere vel agnatio nobis cum coelestibus vel genus vel stirps appellari petast. itaque ex tot generibus nullum est animal praeter hominem quod habeat notitiam aliquam Dei. ipsisque in hominibus nulla gens est neque tam immansueta neque tam fera, quae non, etiamsi ignoret qualem habere Deum deceut, tamen habendum sciat. ex quo efficitur illud ut is agnoscas Deum, qui unde ortus sit quasi recordetur ac noscat.
- 3) Tusc. 1, 16, 36: Deos esse natura opinamur; vgl. N. D. I, 1, 2.
- 4) Tusc. I, 13, 30: firmissimum hoc afferri videtur, cur Deos esse credamus, quod nulla gens tam fera, neme omnium tam sit immanis, cujus mentem non imbuerit Deorum opinio. multi de Diis pruva sentiunt; id enim vitioso more fieri solet (man bemerke auch hier die Unterscheidung von mos und natura): omnes tamen esse vim et naturam divinam arbitrantur. nec vero id collocutio hominum aut consensus effecit: non institutis opinio est confirmata non legibus. omni autem in re consensio omnium gentium lex naturae putanda est (vgl. §. 35: omnium consensus naturae vox est). M. s. auch die vorletzte Anm. Wenn Cicero seinem Akademiker diesen Beweis aus dem consensus gentium, welcher sowohl dem Epikureer als dem Stoiker in den Mund gelegt war (N. D. I, 16, 43 f. II, 2, 5), in Anspruch nehmen lässt (N. D. I, 23, 62. III, 40, 95), was die Stellen der andern Schriften ausser Zweifel stellen, dass Cotta

uns aus der allgemeinen Unbereinstämmung überzongen<sup>1</sup>), und ebenso scheint Gigero die Freiheit des Willens einfach als innere Thatsache vorauszusetzen<sup>2</sup>). Es wird hier also, mit Einem Wort, sowohl die Philosophie, als die Sittlichkeit auf das unmittelhare Bewusstaein gegründet, dieses ist der feste Punkt, von welchem die Prüfung der philosophischen Ausichten ausgeht, und zu dem sie zurückkehrt.

Die materiellen Ergehnisse der Ciceronischen Philosophie haben wenig Eigenthümliches, und können desshalb hier nur kurz berührt werden. Von den philosophisoben Hauptwissenschaften wird die Dialektik nur in der schon erwähnten skeptischen Weise berücksichtigt. Aus dem Gebiete der Physik sind en nur theologische und psychologische Untersuchungen, welche für Cicere einen Werth haben; anderweitige Fragen, wie die über die Vier- oder die Fünfzahl der Grundstoffe, über das stoffliche und das wirkende Princip, und Achuliches, werden nur in flüchtiger geschichtlicher Berichterstattung oder in skeptischer Vergleichung der verschiedenen Ansichten berührt. Die Hauptsache ist unserem Philosophen die Ethik. Wir beginnen daher mit dieser.

Cicero entwickelt seine sittlichen Grundsätze, wie seine ganze philosophische Ansicht, an der Kritik der viergleichzeitigen Theorien, der epikareischen, steischen, akademischen und peripatetischen. Von diesen vier Systemen tritt er nur dem ersten mit Bestimmtheit entgegen. Die epikureische Lustlehre scheint ihm der natürlichen Bestimmung und den natürlichen Bedürfnissen des Menschen, den Thatsachen des sittlichen Bewusstseins und der sittlichen Erfahrung so auffallend zu widerspre-

iber diesen Pankt nicht seine Meinung aussprücht; selbst das verksmile N. D. 1, 1; 2 ist für diese eigentlich su unsicher.

and the second second

Digitized by Google

.

· 3) De fato e. 14.

\$74

chen 1), dass wir aicht nöthig haben warden, abf das Einzelnie der Bemerkungen nähet sinzugzhen, die er ihr im zweiten Buch der Schrift de Finibus und an andern Orten; durchschnittlich mehr im Tone des Reducrs, als in dem strengeren des Philosophen, entgegensetzt. Dagegen laaten seine Urtheile über die drei andern Ansichtes keineswege gleichmässig. Schon über das gegenseitige Veshältniss derselben kommt er nicht ganz mit sich in's Reine. Denn bleibt er auch hinsichtlich den Akademiker und Peripatetiker der Behauptung seines Lehrers Antidehus tren, dass diese zwei Schulen, wie überhaupt, so simulatlich in ihrer Sittealehre zusammenstimmen, und dass sich die weichlichere Moral eines Theophrast and spätsrer Peripatetiker von der akademischen nicht weiter entfernen, als von der altaristetalischen 2), so schwankt er doch datübler, ob er den Unterschied der Stoiher von diesen zwei Schulen für wesentlich oder für unwesentlich, för eine Abweichung in der Sache oder in den Worten orkfären soll. Einerseits behauptet er wiederkolt in eigenem Namen und mit aller Bestimmheit, Zene habbig in der Sache mit seinen Vorgängern ganz einig, uur die Ausdrücke verändert3), andererseifs weles er doch din ziemlich langes Verzeichniss der Punkte aufzustelles, viorin sich die statsche Moral von der akademischperipatétisches unterscheidet\*), und von diesem Gegensate, wie wit gleich schen werden, mit voller Anerkennung-seiner Bedeutung zu sprechen. Es ist gewiss die schleichtegte Auskunft, wenn Cicero diesen Widenspruch damit entschuldigt, dass er als Akademiker der jeweili-

- Acad. I. 6, 22. Fin. V, 5, 7 f. 5, 42. vgt. 25, 175. Tusc. IV, 3,
   V, 30, 85. Off. 111, 4, 20.
- 3) Fiz. 111, 3, 10 f. IV, 20-26. V. 8, 22. 25, 74. 29, 88. Off I, 2, 6. Tusc. V, 11, 34.
- 4) Acad. I, 10.

875

Digitized by Google

. . . .

· · · · ·

<sup>1)</sup> Fin. I, 7, 23 f. II, 14 u. A.

#### Der Eklektioismus.

gen Wahrscheinlichheit ohne Rücksicht auf Consequenz zu folgen das Recht habe1). Aber auch für sich selbst wolss er bei dieser Erörterung keinen ganz festen Standpunkt zu finden. So weit freilich die beiderseitigen Behäuptungen übereinstimmen, in dem allgemeinen Grandsatz des naturgemässen Lebens und in der unheilingten Werthschätzung der Tugend, ist er seiner Sache ganz sicher<sup>2</sup>); sobald dagegen die Wege auseinandergeben, weiss er nicht mehr, welchem er folgen soll. Die Erhabenheit, die Folgerichtigkeit und die Strenge der stoischen Sittenlehre erregt seine Bewunderung; es enscheint ihm großsartiger, die Tugend für genügend zur Glückseligkeit zu halten, zwischen dem Guten und dem Nützlichen nicht zu unterscheiden, als der entgegengesetnten Ansicht der Peripatetiker beizupflichten<sup>3</sup>); er findst ihre Zulassung der Affekte weichlich, ihre sittlichen Gründsätze bedenklich, denn was seiner Natur nach fehlerkaft sei, wie die Affekte, das dürfe man nicht blos beschränken, noch weniger als ein Hülfsmittel der Tugend pflegen, sondern nur ausrötten 4); er wirft ihnen den Widerspruch vor, dass sie Güter annehmen, die der Glückselige entbehren, Uebel, die er ertragen könne, dass sie von der Glückseligkeit des Togendhaften als solchen noch eine höchste Glückseligkeit, von dem vollendeten Leben ein mehr als vollendetes unterscheiden<sup>5</sup>). Er will daher seinerseits lieher der grösseren Denkweise folgen; er will den Weisen unter allen Umständen, auch im Stier des Phalaris, glücklich sprechen<sup>6</sup>), er will selbst die bekann-

- 1) Tusc. V, 11, 32 s. o.
- 2) Acad. I, 6, 22. Fin. 1V, 10 u. A.
- Tusci V, 1, 1. 25, 71: Off. III, 4, 20. M. vgl. zu dem Folgenden RITTER IV, 134 ff. 157 ff.
- 4) Tusc. IV, 18 ff. Off. I, 25, 88. vgl. Acad. J, 10, 35. 38.
- 5) Fin. V, 27 f. Tusc. V, 8-12. 15 f.
- 6) Tusc. V, 26

. . . .

Digitized by Google

ten atdischen Paradoxa manigatens vorsuchetweise unf sich mehmen 1). (Unterstachten wir jedoch, diesen Stotetanine gedaust, so zeigt sich, dess ar unsbrem/Philosophen gar nicht so fest sicht, als man nach dipasn Acassenen. gon glanben könnte. Ein Weltmann, wie Cicero, knog sich: nicht: verborgen, dass die stoischen Anforderungen für die Menschus, so wie sie einmal and, viel zu hoch sied, dass der stoische Weise in der Wirkliphkeit nicht gefanden wird3), dass sieh die stoische Moral nicht in's tägliche Laben übertragen lägst?); er kann unmöglich zugebon, dass alle. Weisen gleich glückselig, alle Upweisen sohliechthin siend sind, dass zwischen der verstocktastau Schlechtigkoit und dem leichtesten Vergehen hein Werthunterschied stattfindet<sup>4</sup>). Er glaubt aber auch zeigen zu könnön, dass dieser Rigerismus wissenschaftlich nicht. genochtfertigt noi, ja dass er den eigenen Voraussotzungender Stoiker widerspreche; denn wenn der erste Grundsats der des naturgemässen Lebens sei, ad gehöre andom, was der mehschlichen Natur gomäss ist, auch des sinnliche Wohlbefinden, es gehöre dazu anch die Gesundheit; die Freiheit von Schmersen, die vogetrühte Gemätltsstimmung; nicht einmal die Last sei schlechthin zu verachten. Nicht das heisse naturgemäns leben, dass man sich winder Nater losreisse, sondern dass man sie plege und erhälte<sup>5</sup>). Diese Gründe ziehen unsern Eklektiher su stank auf die Seite der Peripatetiker, dass er sich wohl auch geradezu für einen der Unvigen orklärt <sup>6</sup>). Das Wahre ist aber schliesslich doch nur is dem Bekenstniss ausgesprochen, dass ihn baid die Betrachsung seiner eigenen

- 3) Fin. 1V, 9, 21.
- 4) Fin. IV, 9, 21. 19, 55. 28, 77 f. vgl. Off. I, 8, 27.
- 5) Fin. 1V, 11-15. Senect. 14, 46. Tusc. II, 13, 30,
- 6) Im vierten Buch de Finibus wird die peripatetische Ansicht von Cicero vorgetragen.

a agentia a construction

Digitized by Google

. . . .

<sup>1)</sup> Paradoxa.

<sup>2)</sup> Amic. V, '18 vgl. Off. 111, 4, 16.

und der aftgemein mensehlfeten Schrödehl zu der beneren. bete der Gedanke an die Erhabenheit der Tugend au der streugeren Ansicht hinziche !); wohei er sich über sein Schwanken durch die Ueberzengung ittösten mechten dass doeb diese Differenzanf das praktische Veshaltenskrinen wezentlichen Einflüss üben werde, da zuch bei den periphtetischen Ansielle der Tugend, jedenfalls ein angleich höherer Werth beigelegt worde, als allein Anderni?).

By dürfte schwer sein, in diesen Sätzen ein eigenthumliebes Princip, und überhaupt in der Ciceronisoben Stotenfehre eine andere Eigenthämbichkeit, als die des Eklektikers and Popularphitosophen an endecking denn aneto das, wovauf Rirtano) Gewicht legt, dass beifCiero das Ehrenvolte (konestum) an die Stelle des Schöhen (union) tretes, und idass or im Zusammenhany damit dem Rubai einen grössoron Werth beilege, als die Griechen; +++ auch dienes ist theils nur eine Verschiedenkeit des Syntchgebrauche, welche auf den Inhalt des Moralprinzips:lieinen Riddes hat; theils nor ein Zugeständniss ab des römiseinen Volksgeise, das bei dem Mangel an einer wissenschaftlieben Begrändung höshstebs anr als ein weiterer Beweis von der Unsteherheits des Offeruhlischen: Philosophireak in Betracht kommen kindar Um ad weniger werden wirmhier auf des Einzeine des Ciceronischen Pflichton und Stantslehre einzugehen Anlass huben. Se weffend auch manche von seinen Bemerhungen äber diebe Gegenstände sein mögen, so will sich doch zu wentg Zusmmenhang derselben mit einem sbildsophischen Princip zeigen, um ihnen eine Bedeutung für die Geschichte der Philosophie beizulegen. Dagegen müssen wir Cicero's Ansichten über die Gottheit und über das Wesen der Seele noch kurz berühren. The state of the state

- 1) Tusc. V, 1, 5. P
- . (2) Officially Spiritum of the contract of the state of the state of the second stat

1 1 10 1

3) IV, 162 ff.

Digitized by Google

The second state of the second s

1. 1. 1951.01

### Cicero. Glanbel an die Gottheit.

· · · · Dan : Glabbe: air reine Getöbeit/ sebeisit: « unnenom . Philosophenshight libs durch das unmisibilitare Révussioniti vob dem with diess berbits wissen, senders such durch das sittliche und politische intereise gefordert zu une) den. Mit der Beligion, glaubt er, würde die Treuel und die Gerechtigkeit und alles menschliche Genieinleben untergehen '). Aber auch die fibrigen Beweise für des Diesein Gottes werden nicht schlechthin von ihm verschmähte und namestlich der teleologische Beweis wird trets der. alfademischen Kritik, die ihn auch in geiner etsischen Forto friffb2), mit veller. Ueberzeugung vorgetingen?); Was das Weiss der Gottheit betrifft, so ist es Cicaro ohne Zweifel Ernst mit der Erklärung, die er seinent Akademiker in den Mund legt, dass sich darüber nishin. mit vollkeminener Sicherheit beitimmen lanne\*); spitten aber das Wahtscheinliche ausgenittelt swerden solt, glaubter nicht bles die Bielieis Gottes vorausestzen. zu därfen<sup>s</sup>)a sendern auch seine Geistigkeit<sup>o</sup>), die er aber freilieli nicht ganz streng fasst, wenn er die Möglielikitit; offen Janets, will!), dass der göttliche Geist mit bem Staikern als Luft: oder Feuer, oder dass er stit Aristotekie. (bo wie er diesen verstanden bat\*) als ätherischas Wesen gedacht werde; in dem Traume Scipio's wird, gleichfalls

- 1) N. D. I; 2, 4 vgl- II, 61, 153. Daher N. D. III, 2, 5. Lagg. II, 7, 15 die Aeusserungen über die politische Nothwendigkeit der Religion.
  - 2) N. D. III, 10, 24. 11, 27.
  - 50, Divis: 11, 72, 148. Tunc. A 28 f.
  - 4) N. D. & 21, 60 f. vgl. III, 40, 95.
  - 5) Tuse. I. 23. 27. Legg. I, 7, 22. Soma. Scip. (Rep. VI, 17) 3, 8 u. ö.
  - Tusc. J. 27: nec vero Deus ipse qui intelligitur a nobie alio modo intelligi potest, nisi mene soluta quaedum et libera, segregata ab
  - preni conversione mortali, omnia sentiens et movens ipsague praedita motu sempiterno. Rep. VI, 17, 8. Leg. II, 4, 10 v. A.
  - 7) Tusc. I, 26, 65 vgl. c. 29.
- 8) Fuse. I. 10, 12. N. D. I. 15, 55. Acad. 1, 7, 22.

#### · Der Eklehticismus.

dem missverstandenen Artstoteles gemäss, idet änsterste Himmel sellist für den höchsten Goth enklärt h. Indensen hatte diese nähere Bestimmung der Vorstellung von der Gattheit für Cicero selbst wohl schwerlich vielen Werth. Ungleich wichtiger ist ihm der Vorsehungsglaube, wenn er ihn gleich von seinem Akademiker ebenfalls bezweifelti lässt<sup>2</sup>); da er die Religion vorzugeweise aus dem praktischen Gesichtspunkt betrachtet, so fasst sich ihm in dem Glauben an eine göttliche Weltregierung die ganze Bedeutung derselben zusammen<sup>1</sup>); als dus Abbild der göttlichen weltregierenden Weisheit wird das Rechtsund Sittengesetz betrachtet<sup>4</sup>). Zur Volksreligion war auf diesem Standpunkt wur ein negatives oder änsserliches Verhältniss möglich, wenigstens wenn man den Gewaltsamkeiten der stoischen Orthodoxie nicht zu folgen wusste; wehn daher Cicero die bestehende Religion und selbst die bestehende Superstition im Staate aufreekt erhalten wissen will, so geht er doch dabei durchaus not vom politischen Gesichtspunkt aus<sup>5</sup>); er für seine Person nmeht nicht blos keinen Versuch, den Polytheimnus und seine Mythen in stoischer Weise zu rechtfeftigen; soudern or seigt auch durch manche Acusserungen, und

1) Rep. VI, 17, 4.

· .

- 2) N. D. III, 10. 25-39 Wenn RETTER IV, 147. 150 aus diesen Steflen herausliest, dass Cicero die Vorsehung bezweiße und das Natürliche und Göttliche sich entgegensetze, dass er auf der einen Seite einen naturlosen Gott, auf der andern eine gottlose Natur habe, so kann ich nicht beistimmen, denn nichts berechtigt uns, Angesichts so vieler entgegengesetzten Erklärungen (wie gleich N. D. III, 40) Cicero's eigene Ansicht mit der hier vorgetragenen zu identificiren.
- 5) Viele Stellen, in denen Cicero von der Vorsehung handelt, sind bei KÜHNER Cic. in philos. merits (Hamb. 1825) S. 199 angeführt; ich verweise hier nur auf Tusc. 1, 49, 118. N. D. 1, 2, 3. Legg. 1, 7. III, 1, 5.
- 4) Legg. II, 4, 8.
- 5) N. D. III, 2, 5. Legg. II, 7 f. 13, 51. Divin. 11, 12, 88. 35, 70: 72, 148.

# Cicero. Ansieht von der menschlichen Natur. 201

,

vor Allem durch die scharfe Kritik, welche er im dritten Buch de nature Dearum über den volksthümlichen Götterglauben, und im zweiten Buch de divinatione über die Mantik ergehen lässt, wie ferne er nelbst der Volksreligton steht. Die Ehrfurcht vor der Gottheit, welche sich mit einer richtigen Naturansicht verträgt, soll gefördert, die bestehende Religion soll zum Besten des Gemeinwesens orhniten, der Aberglaube dagegen soll mit der Wurzel ausgerottet werden <sup>1</sup>), diess ist mit zwei Worten das theologische Glaubensbekenntniss Cicero's.

Mit dem Glauben an die Guttheit hängt nun nach Cicero's Ausicht, wie schon gezeigt wurde, die Ueberzeugung von der Würde der menschlichen Natur aufs Engste zusammen. Auch diese Ueberzeugung heftet sich ihm vigleich mehr an die innere Erfahrung und das sittliche Selbsthewusstsein, als an eine philosophische Theorie über: das ;Wesen der Seele. Wonn wir die Fülle unsurer Anlagen, die Erhabenheit unserer Bestimmung, den hehes Vorzag, welchen uns die Vernauft verleiht, in's Auge fansen, so worden wir uns unserer höheren Natur und Abatammung bewusst 3). Demgemäss betrachtet Cicere die Seele, an die stoische und Platonische Lehre anknül pfeud, als einen Ausfluss der Gottheit, als ein Wesen von überirdischer Abkunft 3), ohne dass er sich doch bemühte, diese Vorstellung genauer auszuführen, und udmentlich das Verhältniss zwischen jener überirdischen Abstammung der Seele und der materiellen des Leibes zu bestimmen. Wie er aber über das Wesen Gottes un-

Digitized by Google

÷

<sup>1)</sup> Divin. 11, 72, 148 f.

<sup>2)</sup> Legg. I, 7 f. 22 f. Rep. VI, 17, 8.

<sup>3)</sup> Tusc. I, 27: animorum nulla in terris origo inveniri potest u. s. w. Ebd. 25, 60. Legg. I, 8. 24: exstitisse quandam maturitatem serendi generis humani, quod sparsum in terras atque satum divino auctum sit animorum munere. cumque alia quibus cohaerent homines e mortali genere sumserint, quae fragilia essent et caduca, animum tamen esse ingeneratum a Deo. Vgl. Senect. 21, 77.

BSR Ber Eklekticismus.

atcher ist, so ändsert er sich auch soliwankend über das Weslow der Scole, and wenn auch seine Neigung unverkonnhar dahin geht, sie für eine immaterielle; oder doch für eine von jedem irdischen Stoff verschiedene Substauz an erklären 1), so will er doch anch die Möglichkeit, dass sie aus Luft oder Feuer bestehe; hicht schlechtbin zurückweisen; nur die gröbere Stofflichkeit des Körpers spriéht crithe unhedingt ab 2). Die Unsterblichkoit der Sache wortheidigt for ausfährlich, thethe aus dem uamitttelbaren Bewussteein und der allgemeinen Uebeicinstinmhug:3), scheils mit den Platonischen Boweisen-4); wenn er danablen die Todesfursht anch för den Fall zu hesohwichtigen sucht, dass die Seelen im Tode untergehen.5); so ist diess yur die Vorsicht des Akademiters and sies praktischen Manus, der die sittliche Wirkung seiner Reden von allen theoretischen Voraussetzungen möglichet unsbhängig machen möchte. Wie die Unsterblichkeit, antsucht Cjaero auch die Willensfreiheit im gewöhntichen Sjøve za bewolsen, ohne dass doch aus der läckenhaft überlieferten Schrift, welche er diesem Gegenstand-gemidmet met "), nie e achständige psychologische Ferschung herrorgiengel.

Diese Züge wenden genügen, um die Stellung, weloht wir Ciebro angewiesen haben, zu rechtfebtigen, und ihn als den eigentlichsten Vertreter des philosophischen Eklekticismus in dem letzten Jahrhundert vor dem An-

1. 1 1) Tusc. I, 27. 29, 70.

- Tusc. I, 25, 60: non est certe nec cordis nec sanguinis nec cerebri nec atomorum. anima sit animus ignisve nescio; nec me pudot, ut istos, fateri, me nescire quod nesciam. Ebd. 26, 65. 29, 70.
- <sup>11</sup> 5) Tusc. I, 12 ff. Amic. c. 4. Senect. c. 21 ff.
- 4) Tusc. I, 22 ff. Rep. VI, 17, 8, Senect. 21, 78
- 5) Tusc. I, 34 ff. Ep. ad Div. V, 16.

### Dic-Schule: der Sezsier.

fang missener Zeitnachening: 2ni den ekuniter (?). With wer nig er inder mit dister Weine, des Philomophitens: unter stinen Zeit- und Wilkogienenen allein danit / länst nich schen ansi weinen Schniften nicht abnehmen, in denen en snine eklektischen Lehnen gewiss nicht ohne geschichtliche Werzehlunung:: ninem Varse und Biset in der Natur der legte und mehl abgenehin deves / lag es. in der Natur der Saute und im der Richtung des römischen Geisten, dase eine Amsicht, welche die theoretischen Differensen gev gen das sittlicher Streben zurückstehlte, von jeinem Basötius und Antioches vorgetragen / empfängliche Zuhörer foden Ginersicht ausstarh, zeigt sine Eischeinung, welche den Ginersischen Zeit nach zunöchstestehend him noch zu erwähnen ist, die Schule der Streben eine der eine mehlen eine Schulen ist, die Schule der Streber in eine Amsich in der Solge nicht ausstarh, zeigt sine Eischeinung, welche dem Ginersischen Zeit nach zunöchstestehend him noch zu

Diene Schule fand bei ihtem) ersten Anftreten: leht haften Anklang<sup>(2)</sup>). Ihre Lehne batte aber allerdings an wenig Lögenthömliches, als ildes eine längere Bater för sie zu enwarten wah, und so wartes ganz abtürlich, das sie schop mit der zweiten/Generation: widder ansstadt Die Sittensprüchte des Sexting, das Einzige, wiss uns aus stiner. Philosophie überliefent ist Aj, gehen hicht über gine

Р.

in the second second

 Ausführlicher handelt von der Ciceronischen Philosophie Kürwas in der sebon erwähnten Schrift und Rurner Gesch. d. Phil. IV, 106-176. Mir schlen diese Ausführlichkeit auch nach dem was von Rurren S. 174 f. bemerkt wird, zu dem Plan des vorliegenden Werks in keinem richtigen Verhältniss zu stehen.

Sec. A sec.

- 2) Ihr Stifter Q. Sextius lebte zur Zeit Cäsars, welcher ihm die Würde eines Senators anbot (SEN. ep. 98, S. 10 Bip. vgl. PLUT. prof. in virt. 5), und Augusts. Als seine Schüler werden genannt: sein gleichnamiger Sohn, Cornelius Celsus, Papirius Fabianus, und Sotion aus Alexandrien, ein Lehrer Senece's; s. RIT-TER IV, 177. RITTER und PARLIER hist phif. gr. rom. S. 433. Nach SEN. ep. 59, S. 178 schrieb Sextius is grischich ber Spräche.
- 3) Stan upir. 1882. MW, 22: Sectionum 2000a. et Rymani. robarie acata inter initia sua, cum magno impeta cospisese, sustincta est. ...
- 4) Dass er sich auch mit Physik beschäftigt habe, lässt, sieh durch

populäre Moral hinaus; weiche sich zunfichst an die stoischesanschillesste er schildert die Erhabenheit der Tugend, sine sie doch für etwas dem Menschen Unerreichhares auszugeben 1), er versichert mit den Steikern, dass der Weise ebenso mächtig sei, als Jupiter 2), er ermahnt zw rastlosem Tugendstreben, zur Enthaltsamlicht, zur unansgesetzten sittlichen Wachsamkeit 3); diese Vorschriften sind aber doch so wenig neu, dass man nicht sicht, was die Schule des Sextius, wenn die sich hierauf beschränkte, Unterscheidendes gehabt hat. Dasselbe gilt von des Aussprüchen Sotion's hei Sreskos 4). Nur als ein Beweis von der Zurückzichung ans der strengeren Wiesenschaft ist diese Moralphilosophie and der Beifall, welchen sielsich zu erwerben wusste, bemerkenswerth. Wie es aber diesem populären, nur auf das praktische Redürfniss eingerichteten Philosophiren immer an der systematischen Consequent fehitt vo scheint auch Sextias und seine Schule einer eklektischen Richtung gefolgt zu selw; wenigstens berichtet SERECA 4), dass er sich durch die Verwerfung der thierischen Nahrung dem Pythageras näherte, und wenn er auch hiebei noch nicht von den pythagoreischen: Lehren über die Seelenwanderung und die Beseeltheit der Natur, sondern nur von der praktischen Forderung einer möglichst einfachen Lebensweise ausgieng, so schen wir doch an diesem Beispiel, wie die Ueberspannung des ethischen Dualismus von Vernunft und Sinnlichkeit eine Annäherung des Stolcismus an Sy-

die unwahrscheinliche Erzählung b. PLIR. b. nat. XVIII, 58. 3. nicht beweisen.

1) Sxn. ep. 64, S. 189.

2) Sun, ep. 73, 272.

· 5) A. a. O. ep. 59, 178. De ira III, 56.

4) Sorm. 14, 10. 20, 55. 84, 6 - 8. 108, 59. 115, 25, sämmtlich aus Sotions Schrift asei epijs.

Digitized by Google

#### Eklekticismus der zwei ersten Jahrbunderte n. Chr. 365

steme erzeugen konnte, deren Metaphysik von der seinigen durchaus verschieden war. Sotion war auch der Lehre von der Seelenwanderung geneigt<sup>1</sup>), und so kommt bet ihm der eklektische Charakter dieser Popularphilosophie noch bestimmter zum Vorschein.

#### §. 45.

Der Eklekticismus und die Popularphilosophie in den zwei ersten Jahr-

hunderten nach Christus. Die Stoiker und Cypiker.

Die eklektische Richtung, welche die Philosophie. seit ihrer Verpflanzung auf römischen Boden eingeschlagen hatte, erhielt sich auch während der zwei ersten Jahrhunderte nach dem Anfang usserer Zeitrechnung. Zwar hekannten sich weit die meisten von den Philosophen, die uns aus diesem Zeitraum bekannt sind, zu einer von den vier Schulen, der akademischen, peripatetischen, stoischen und epikureischen. Nur für diese vier Schulen waren auch die philosophischen Lehrstühle bestimmt, welche von den Antoninen zu Athen errichtet wurden 2). Indessen lässt sich bei vielen von jenen Männern das Bestreben nach Verschmelzung der verschiedenen Standpunkte nicht verkennen, und auch diejenigen, welche sich entschiedener an ein bestimmtes System anschliessen, treffen mit den erklärten Eklektikern wenigstens darin zusammen, dass sie ebenso, wie diese, für die rein wissenschaftlichen Fragen wenig Sinn haben, und nur in dem praktisch Nützlichen den eigentlichen Zweck und Kern der Philosophie suchen. Nur eine andere. Wirkung derselben Ursache ist aber auch die empirische Gelehrsamkeit, in welche die Philosophie, schon

. .

۰.

<sup>1)</sup> A. a. O.

<sup>2)</sup> M. s. die Nachweisungen b. RITTER IV, 70, besonders aber ZUMPT über den Bestand der philos. Schulen in Athen. Abh. d. Berl. Akad. 1842. Hist, phil. Klasse S. 47 ff. Ebd. S. 44 über die Anstellung von Philosophen in Rom.

Die Philosophie der Griechen, III. Theil.

seit dem Beginn der eklektischen Periode, vielfach übergeht: durch das Zurücktreten des spekulativen Interesses, welches den Stoff zusammengehalten und beherrscht hatte, fallen die Elemente der bisherigen Wissenschaft auseinander, der wissenschaftliche Mittelpunkt geht verloren, und es bleibt einerseits nur eine unverarbeitete Gelehrsamkeit, audererseits eine ungründliche Richtung auf die Früchte der Philosophie übrig.

Wenden wir uns zu den einzelnen Schulen, so hat die epikureische fortwährend so wenig wissenschaft-Hehe Bedeutung, dass uns aus ihrer Geschichte im Laufe von zwei Jahrhunderten ausser einigen Namen so gut wie gar nichts überliefert ist. Wir können annehmen, dass von dieser Seite kein Versuch gemacht wurde, über die Ueberlieferung der Schule hinauszukommen. Ungleich kräftiger war das wissenschaftliche Leben, jetzt wie früher, bei den Stoikern. Die Mänher, über deren Leistungen wir uns noch aus ihren Schriften oder aus den Bruchstücken ihrer Schriften ein Urtheil bilden können, ein Seneca, Musenius, Cornutus, Epiktet 1), Antonin, beweisen, dass sich eine achtungswerthe philosophische Thätigkeit in dieser Schule erhalten hatte. Aber der Sinn für theoretische Spekulation ist auch bei ihnen so garing, dass sie die dialektischen und naturwissenschaftlichen Untersuchungen der Früheren theils ganz vernachlässigen, theils nur als überlieferten Stoff, ohne eigene Forschung, aufnehmen; ihr ganzes Interesse gehört der Ethik und der mit ihr in Verbindung stehenden Theologie an; auch diese Zweige bearbeiten sie aber nicht selbständig, und die Abweichungen von der Lehre ihrer Schule, welche sie sich theilweise erlauben, lassen uns nur eine

ι.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Epiktet hat swar bekanntlich selbst niehts geschrieben, da wir aber allen Grund haben, die Aufseichnungen Arrians für getreu eu hakten, so werde ich diese auch fernor einfach unter Epiktets Namen anführen.

Die Stoiker der zwei ersten Jahrhunderte n. Chr. 397

Abstumpfung des consequenteren Stoicismus und eine Annäherung an andere Ansichten erkennen.

Von den genannten fünf Männern gehören die drei ersten mit ihrer Thätigkeit der Mitte des ersten Jahrhunderts nach Christus, der Zeit des Claudius, Nero und Vespasian an; aus dem halben Jahrhundert, und wenn wir die Schule der Sextier abrechnen, aus dem Jahrhundert, welches diesem Zeitpunkt voraugieng, ist uns so wenig von römischen Philosophen bekannt, dass wir annehmen müssen, die wissenschaftliche Thätigkeit, in der ungünstigen Zeit nach Cäsars Ermordung in's Stocken gerathen, habe nur allmählig wieder einigen Aufschwung genommen. Die schulmässige Lehräberlieferung freilich wurde nie unterbrochen, und die philosophischen Studien überhaupt konnten in der grossen Bildungsepoche des Augusteischen Zeitalters nicht brach liegen; aber es scheint fast, nachdem der nächste Zweck, für den früher ein Römer Philosophie zu treiben pflegte, die Ausbildung zum Redner und Staatsmann, durch die monarchische Regierangsform an Werth verloren hatte, so habe es einiger Zeit bedarft, bis wieder ein allgemeineres Interesse für diese Wissenschaft erwacht war. Wollen wir nur den Charakter des römischen Stoicismus um die Mitte des ersten Jahrhunderts kennen lernen, so werden wir uns an Seneca und Musopius halten müssen. Depn die Schrift des Cornntus über die Götter ist nur das Werk des Grammatikers, welcher die Lehre seiner Schule ohne selbsthätige Verarbeitung nach älteren Quellen wiedergiebt, und in diesem Sinn ist sie von uns schon früher benützt worden, als philosophische Leistung betrachtet ist sie werthios. Aber auch von jenen beiden zeigt keiner wissenschaftliche Eigenthümlichkeit genug, um für mehr, als für den Ausleger einer gegebenen Lebre gelten zu können, und auch hiebei sind sie nicht sehr tief eingedrungen.

## Der Eklekticismus.

.... Was zuerst den SENECA betrifft, so bildet den wesentlichen philosophischen Inhalt seiner Schriften die Moral; über naturwissenschaftliche Fragen hat er zwar geschrieben 1), aber diese Schrift beschäftigt sich durchaus mit empirischem Detail ohne philosophische Bedeutung. Jene Moral selbst aber entfernt sich, abgesehen von den Uebertreibungen, zu denen ihn sein selbstgefälliges deklamatorisches Pathos nicht selten verleitet 2), in keinem erheblichen Punkte von den allgemeinen Grundsätzen der stoischen Schule, nur dass er die Schroffheit dieser Grundsätze im Geiste, des späteren Stoicismus zu mildern bemüht ist 3). Er erklärt mit den Stoikern, es gebe kein Gut, als die Tugend 4), er weiss die Befriedigung, welche sie ihrem Besitzer gewährt, die Unabhängigkeit von allen äusseren Schicksalen, die Unverletzbarkeit des Weisen, mit glänzenden, selbst grellen Farben zu schildern 5), er ist überzeugt, dass der rechtschaffene Mann in nichts hinter der Gottheit zurückstehe, ja dass er sie noch übertreffe, weil seine Unabhängigkeit nicht eine Gabe der Natur, sondern ein Werk seines Willens sei 9, er verlangt von dem Menschen nicht blos Mässigung, sondern unbedingte Ausrottung der Affekte 7), er trägt kein Bedenken, die stoischen Sätze von der Gleichheit aller Tugen-

- 1) Die sieben Bücher der quaestiones naturales.
  - 2) Beispiele davon, die sich leicht vermehren liessen, s. b. Rrrrzs IV, 152-
- 3) Zu den Zügen, in denen sich Seneca's gemässigte Denkweise auspricht, gehört auch die Anerkennung, welche er dem Epikur zollt; er spricht nicht nur von dem persönlichen Charakter dieses Gegners und mehrerer seiner Schüler mit hober Achtung (s. §. 39), sondern er eignet sich auch in seinen Briefen vielfach Aussprüche Epikurs an.
- ' 4) ep. 71. 74. ep. 76 S. 262. 264 u. o.
- 5) De prov. c. 2. c. 5 f. de const. c. 2 f. c. 5.7 u. A.
- 6) De prov. c. 1, S. 221. c. 6, 237. ep. 75, S. 242. ep. 55, S. 155.

Digitized by Google

7) De ira I. B. ep. 116.

·• ,

den und der absoluten Fehlerhaftigkeit des Unweisen, die Behauptung, dass Alles dem Weisen gehöre und ähnliche Paradoxen vorzutragen 1). Aber doch lässt sich bei ihm die Neigung nicht verkennen, diese Zugeständnisse an seine Schule durch eine weitherzige Auslegung wieder zu beschränken, eine Vermittlung mit der gewöhnlichen Meinung zu finden, zwischen dem Hofmann und dem Stoiker zu unterhandeln. So schön er auch von der Bedürfnisslosigkeit des Weisen zu deklamiren weiss, er selbst verhält sich zum äusseren Besitz mehr wie ein reicher Mann, als wie ein Philosoph, oder wenigstens mehr wie ein Peripatetiker, als wie ein Stoiker; er meint, das Glück könne für seine Gaben keinen besseren Verwalter finden, als den Weisen, erst der Reichthum gebe Gelegenheit, eine Reihe von Tugenden zu entfalten, die äusseren Güter fügen doch noch Einiges zu der Heiterkeit hinzu, die aus der Tugend entspringe u. s. w. 2). Ebenso steht es mit der Tapferkeit: es lautet grossartig genug, wenn wir unsern Philosophen das Schicksal zum Kampf herausfordern, wenn wir ihn die Erhabenheit des Anblicks rühmen hören, welchen der Weise, mit dem Unglück ringend, den Göttern darbiete 3); aber dieser Ton stimmt sich nur allzusehr in's Kleine und Weichliche um, wenn die unglaublichen Beschwerden einer kleinen Seereise beschrieben werden 4), oder wenn der höfische Grundsatz eingeschärft wird, dass man zu den Beleidigungen, welche sich Höherstehende erlauben, eine gute Miene machen müsse <sup>5</sup>). Seneca hilft sich wohl über solche Widersprüche mit dem Geständniss weg, er selbst sei

- 2) vit. be. c. 21 f.
- 3) ep. 64. De prov. c. 2, S 223.
- 4) ep 53, S. 154.
- 5) De ira II, 33 vgl. ep. 14 S. 41 anderwärts (z. B. De'ira III, 14) wird freilich wieder ganz anders deklamirt.

<sup>1)</sup> ep. 66 S. 198. ep. 71, 230. De benef. IV, 26 f. VII, 3.

kein Weiser, sondern pur auf dem Wege zur Weisheit '), aber seine Zugeständnisse an die menschliche Schwachheit haben sich nicht blos auf seine Person, oder auf die Masse der Menschen, sondern ausdrücklich mit auf den Weisen bezogen. Jenes stolze Vertrauen auf die Allmacht des sittlichen Willens und der Einsicht, diese Wurzel der stoischen Ethik, ist bei Seneca tief erschüttert. Die Erfahrung hat den scharfbeobachtenden Weltmann überzeugt, und diese Ueberzeugung war freilich in dem damaligen Rom doppelt nahe gelegt, dass die menschliche Natur nicht die Kraft hat, dem sittlichen Ideal zu entsprechen. Die Menschen sind schlecht, sie sind chedem schlecht gewesen, und sie werden es auch in Zukunft sein, die Klagen über den Untergang der guten alten Zeit werden sich immer erneuern, in Wahrheit aber werden zwar die herrschenden Laster vielleicht wechseln, die Lasterbaftigkeit selbst wird zu herrschen nie aufhören 2); wir alle haben gefehlt, die Binen leichter, die Anderen schwerer, die Einen so, die Anderen anders, und wir werden auch fehlen, so lange die Welt steht, so dass selbst die vollendetste Sittlichkeit immer nur auf Umwegen und durch Irrgänge erreicht wird <sup>3</sup>); ja so unmöglich scheint upserem Philosophen eine fehlerfreie Entwicklung der Menschheit, dass er annimmt, wenn auch nach der Welterneurung ein schuldloses Geschlecht die neue Erde bevölkere, so werde seine Unschuld doeb nur

- 1) vit. be. c. 17. -
- 2) banef. 1, 10.
- 3) De clement. I, 6, Schl. Die angeführten Aeusserungen Seneca's stimmen oft fast wörtlich mit denen des Apostels Paulus über die allgemeine Sündhaftigkeit zusammen – beiläufig bemerkt, ein Beweis dafür, dass auch die Lehre des Apostels zunächst den erfahrungsmässigen Zuständen einer bestimmten Zeit entpommen ist, und dass zwei gleichzeitige Schriftsteller in keinerlei unmittellerem Zusammenhang zu stehen brauchen, um in manchen Sätzen bis auf die Worte kinaus zusammenzutreffen.

von kurzer Daueri sein können \*). Natürlich können an ein ab schwaches Wesen, wie der Meusch hienach ist. nicht die strengsten Ausprüche gemacht worden; jeder Mensch ist mit Schwächen behaftet, die keine Weisheit überwinden kann 2), und soll diess auch zunächst auf von gewissen Temperamentseigenschaften, von gewissen natürlichen Regungen gesagt sein, welche Seneca noch nicht für eigentliche Fehler gehalten wissen will »), so wird doch die sittliche Anforderung auch ganz allgemein dabin ermänsigt, dass wir den Göttern følgen sollen, so weit es die menschliche Schwäche gestattet 4). Anderwärts stellt dann Seneca die Sache freilich auch wieder so dar, als ob nichts leichter wäre, als das natur- und vernunftmässige Leben, als ob es einzig und alleis as Wallen läge, nicht am Können 5), aber diese Huidigung, welche der Philosoph seiner Schule und sich selbst bringt, wird uns die Abweichung der angeführten Aeusserungen vom Geiste des arsprünglichen Stoicismus nicht verbergen können. Eine verwandte Abweichung ist es, wenn sich Seneca trotz seiner Lehren über die Glückseligkeit des Weisen und über die göttliche Vorschung durch die Betrachtung der menschlichen Leiden zu der Klage fortreissen lässt 6), dass das ganze Leben eine Qual, dass in den Stürmen desselben der Tod der einzige Zufluchtsort sei, und damit hängt zusammen, dass der Gegensatz zwischen Leib und Geist von ihm in einer Schroffheit gefasst wird, welche dem Platonischen Dualismus viel

- 1) qu. nat. VII, 30. Sohl. Hiemit hängt auch Seneca's Widerspruch gegen die Annahme eines geldenen Zeitalters (ep. 90 s. o. §. 35) zusemmen.
- 2) ep. 11. ep. 57 S. 166.
- 3) ep. 57: non est his timer sed naturally affectio inexpugnabilis rationi. Vgl. De ira I, 16. II, 2 f.
- 4) benef. I, 10, 6. 127.
- 5) ep. 44, Schl. ep. 116, Schl.
- 6) Consol. ad Polyb. c. 28 vgl. nat. qu. press. 8. 153 sp. 109, S. 34.

näher steht, als dem Materialismus der älteren Stoa <sup>1</sup>). Es ist diess freilich zunächst nur in rednorischer Weise gesagt, aber ein consequenter Stoiker wärde sich diese Aeusserung kaum erlandt haben.

Dass Seneca auch in seinen religiösen Ansichten von der herrschenden Richtung der stoischen Schule abweicht, und sich der aufgeklärteren Denkweise des Panätins anschliesst, ist schon früher (§. 35) gezeigt worden, und hiemit steht es in Verbindung, wenn er die stoische Teleologie durch den Grundsatz, dass Atles aus seinen natürlichen Ursachen zu erklären sei<sup>2</sup>), in ihre Schranken zurückführt. Doch will er die teleologische Weltbetrachtung selbst nicht aufgeben<sup>3</sup>), nur dass sie sich nieht auf die einzelnen Dinge und Erfolge, sondern blos auf das Ganze der Welteinrichtung und ihrer Gesetze beziehen soll<sup>4</sup>). Wir werden auch hierin den Philosophen erken-

1) up. 65, S. 196 ep. 102, S. 34 cons. ad Potyb. c. 27. Wir werden später noch auf diesen Punkt surückkommen.

2) M. vgl. ausser den quaest. nat. (z. B. c. VI, 3), namentlich auch die Stelle de ira II, 27, welche zugleich in Verbindung mit früher angeführten (qu. nat. procem. und II, 45) Seneca's Vorstellung von der Gottheit ausspricht: Dis immorsales, qui nec volant obesse nec possunt. natura enim illis mitts et placida est, tam longe remota ab aliena injuria quam a sua. dementes itaque et ignari veritatis illis imputant saevitiant maris, immodicos imbres, pertinaciam hiemis: cum interim nikit horain, quae nobis nocent presuntee, ad nos proprie dirigatur. non enim nos causa munto sumus hiemes aestatemque referendi. suas ista leges habent, quibus divina exercentur. nimis nos suspicimus, si digni nobis videmur, propter quos tanta moveantur.

- Man sieht diess namentlich aus der Schrift de providentia (s.
   §. 35), auch die ebenangeführte Stelle schliesst übrigene mit den Worten: minil ergo horum in nostram injuriam fet, imma contra, nihil non ad salutem.
  - 4) qu. nat. II, 46: (Jupiter) singulis non adest, sed signam et um et causam dedit omnibus. Dieser Satz ist immer noch verschieden von dem Ausspruch des Stoikers b. Cic. N. D. II, 66, 167: magna Dis curant, parva negligunt, denn unter die magne wurden hier, mis den Ausspruch des trock Einzelding completet.

Digitized by Google

32 5 wie der Zusammunhang zeigt, auch Einzeldinge geröchnet.

nen, welcher sich durch die Lehre seiner Schule nicht hindern lässt, die Dinge mit dem Auge des gebildeten Weltmanns zu betrachten.

Von diesem Standpunkt aus musste nun dem Seneca an den Lehren und Vorschriften, welche eine unmittelbare Anwendung auf's Leben finden, ungleich mehr liegen; als an der rein theoretischen Untersuchung, und wenn schon in der ursprünglichen Richtung des Stoicismus ein Uebergewicht des praktischen Interesse's über das theoretische begründet war, so musste sich dieses bei ihm in dem Maasse verstärken, dass er Manches von dem, was der ältere Stoicismus zu den wesentlichen Bestandtheilen der wahren Philosophie gerechnet hatte, für unnütz und entbehrlich ansah. Mag er sich daher auch der spifzfindigen dialektischen Erörterungen, in denen sich die Stoiker theilweise gefielen, nicht ganz enthalten '), so spricht er doch zagleich die Ueberzeugung aus, dass diese Dinge mehr eine wissenschaftliche Spielerei seien, als eine ernsthafte und nützliche Beschäftigung?), ja er sagt geradezu, sie schaden mehr, als sie nützen, sie machen den Sinn klein und schwächlich<sup>3</sup>). Dass er sie doch nicht ganz vermieden hat, kann nach diesem nur

- So untersucht er ep. 106 die Frage, ob das Gute ein Körper sei, ep. 113 die Behauptung, dass die Tugenden lebesdige Wesen seien, ep. 117 den Satz, dass die Weisheit ein Gut sei, das Weisesein keines.
- 2) ep. 106: quite 'scire magis juvat, quam prodest . . . latrancalis' ludimus, in supervacancis subtilitas teritur. non faciunt bonos ista sed doctos u. e. w. ep. 113, Anf. hac subtilitate effectivus . . ut exercere ingenium inter irrita videamur et disputationibus mili profuturis otium terere. Ebd. S. 83. ep. 117, S. 106: obsecro vos, cur tam necessariam curam majoribus melioribusque debitam in re nescio an falsa certe inutili terimus? u. e. w.
  - 3) ep. 117, vor dem eben Angeführten: die physikalischen Untersuchungen erheben das Gemüth, haec vero de quibus paulo ante dicebam minuunt et deprimunt, nec, ut putas, executat sed extenuant.

als Inconsequenz erscheinen. Grossen Werth legt er, im Sinn seiner Schule, der Physik bei, wie er ihr auch is seinen Schriften grösseren Raum gewidmet hat; er rühmt ihr nach, dass sie dem Geiste die Erbabenheit der Gegenstände mittheile, mit denen sie sich abgiebt'); in dem Vorwort zu seinem naturwissenschaftlichen Werke geht er sogar zu der Behauptung fort, die Physik sei um ebenso viel höher, als die Ethik, um wie viel ihr Gegenstand, das Göttliche, höher ist als das Menschliche, mit dem es die Ethik zu thun hat, sie führe uns aus dem Dupkel der Erde zum Licht des Himmels, es verlohnte sich nicht zu leben, wenn wir von diesen Untersuchungen ausgeschlossen sein müssten, die Tugend selbst sei uur desshalb etwas Grosses, weil sie uns zur Erkenntniss und Gemeinschaft Gottes fähig mache, abgesehen davon erhebe sie uns zwar über das Aeussere, aber noch nicht über uns selbst u. s. w. Indessen bemerkt man bald, dass diese Deklamationen nicht so ganz wörtlich zu nehmen sind, und mehr eine vorübergehende Stimmung, als die eigentliche Meinung des Philosophen aussprechen. Die eben angeführte Lobpreisung der Physik selbst nimmt zum Schlusse die Wendung, sie hauptsächlich von Seiten ihres praktischen Nutzens zu empfehlen, weil erst die Kenntniss des Himmels uns lehre, das Irdische gering zu achten; anderwärts rechnet Seneca auch die Forschung, welche wir ihn kaum erst so hoch über Alles andere stellen hörten, zu den Aussenwerken der Weisheit<sup>2</sup>); er will nicht blos den gelehrten Kram

- A. e. O. de Deorum natura quaeramus, de siderum alimento, de his tam variis stellarum discursibus u. s. w. ista jam a formatione morum recesserunt: sed levant animum et ad ipsarum quas tractant rerum magnitudinem attollunt.
- 2) ep. 117, S. 105: omnua ista (das dislektische) eirce sepientiam non in ipsa sunt, at nobis in ipsa commorandum est; etiams: aliguid e trag ari libet amplos habet illa spatiosanyue seccesus. De Deorum natura guaeramus U. E. W.

**394** <sup>^</sup>

#### Stoiker, Musonius Bufus.

der Grammatiker und das Detail der Geschichtschreibung als einen unnützen und hinderlichen Ballast beseitigt wissen 1), sondern auch von der Spekulation eines Zeno und Parmenides und von den Untersuchungen der Skeptiker, welche einen Chrysipp so ernstlich beschäftigt. hatten, behauptet er, sie seien mehr als überflüssig, sie können der Wahrheit nur schaden<sup>2</sup>), die Weisheit sei eine einfache Sache, und nur unsere Unmässigkeit sei es, welche der Philosophie ihre grosse Ausdehnung gegeben habe<sup>3</sup>); das Richtige sei nur diess, dass wir alles Wissen sofort für unser Handeln fruchtbar zn machen suchen<sup>4</sup>). Nur für die praktische Philosophie findet daher Seneca auch grössere Ausführlichkeit nothwendig, indem er die Unenthehrlichkeit der speciellen Moral gegen Aristo darthut<sup>6</sup>). Dieser Standpunkt ist offenbar nicht mehr der des ursprünglichen Stofeismus: der systematische Ausbau der Philosophie ist dem Stoiker so gut wie dem Eklektiker zu viel geworden, jener, wie dieser, will sich auf das zunächst Liegende, auf das unmittelbare praktische Bedürfniss beschränken.

Noch stärker ausgeprägt finden wir diese Eigenthümlichkeit bei Seneca's jüngerem Zeitgenossen, dem gefeierten stoischen Moralphilosophen Musonius Rufus<sup>6</sup>).

- 2) sp. 88, Schl.
  - 3) ep. 106, Schl.: apertior res est, sapere, immo simplicior. paucis opus est ad mentem bonam litteris. sed nos ut cetera in supervacuum diffundimus, ita philosophiam ipsam. quemadmodum omnium rerum sic litterarum quoque intemperantia laboramus: non vitae, sed scholae discimus.
- 4) ep. 89, S. 556.
  - 5) ep. 94 vgl. 95.
  - 6) M. s. über ihn, ausser RITTER, die Abhandlung von Mosse in den Studien v. DAUS und CREUSER VI, 74 ff.

brevit. vit. c. 13. ep. 88, 348: have tam multa, tam magna... supervacua ex animo tollenda sunt. non dabit se in has angustias virtus .. expellantur omnia: totum pectus illi vacet. plus scire velle, quam sit satis, intemperantiae genus est u. s. w.

Zwar hat auch er die Dialektik nicht ganz vernachlässigt; wenigstens erzählt EPIKTET'), dass er ihn zur Genauigkeit darin anhielt; ebenso sehen wir ihn die stoische Physik in ihren Grundzügen voraussetzen'), und ihr namentlich in der Theologie') und der Psychologie') folgen, ohne dass in beiden Beziehungen bestimmte Spuren einer abweichenden Ansicht zum Vorschein kämen').

- 1) Diss. I, 7, 32.
- 2) Ein Fragment b. STOB. Serm. 108, 60 enthält die Lehre von dem Wechsel aller Dinge, der göttlichen wie der irdischen, von dem Uebergang der Elemente in einander, und von der Unabänderlichkeit dieses Verlaufs. Dieses Fragment trägt ebenso, wie mehrere andere, die Ueberschrift: Pέφσ ἐκ τῶν Ἐπικτήτε περί φιλίας. Dass damit eine dem Epiktet (d. h. einem verlorenen Absehnftt von Arrians Dissertationen) entnommene Anführung einer mündlichen Aeusserung von Missonius Rufus bezeichnet werden soll, hat Schweisenäusen zu Epiktet III, 195 wahrscheinlich gemacht.
- 5) B. STOB. Serm. 67, 20. 75, 15 werden Vorstellungen und Mythen der Volksreligion in stoischer Art zum Beweis verwendet, ebd. 79, 51 S. 105 f. wird von Zeus und dem Gesetze des Zeus gesprochen, und 85, 20, Schl. werden die gottesdienstlichen Pflichten des Menschen gegen die Götter erwähnt. 17, 43. S. 309 findet sich die stoische Lehre, dass sich die Götter von den Dünsten nähran.
- 4) Sron. Serm. 17, 43 wird gelegentlich die Verwandtschaft des Menschen mit den Göttern (worüber auch ebd. 40, 9 zu vgl.) erwähnt, zugleich aber die Heraklitisch-stoische Vorstellung von der stofflichen Beschaffenheit der Seele ausgesprochen, wornach sie aus warmen Dünsten bestebt, und von der Ausdünstung des Bluts erhalten wird.
- 5) Dahin könnte man rechnen, dass b. Sros. Serm. 67, 20. S. 6 Here u. s. w. θεοί καθ' ο νομίζονται παθ' άνθρώποις μεγάλοι heissen, weniger die Anschliessung an den Mythus des Platonischen Gastmahls ebd. S. 4, und die Bemerkung Sros. Serm. ed. Gaisf. Append. S. 420, dass die Götter ohne Beweis erkennen; doch ist selbst jenes nicht im Widerspruch mit der stoischen Lehre. Ebenso wenig widerspricht ihr, dass ebd. 79, 51. S. 106 die Vernunft frei von allem Zwange genannt wird, denn anch der Determinist könnte sich so ausdrücken, und wenn an derselben Stelle der Sitz des ήγεμονικον oder der Vernunft

Ausser solchen gelegenheitlichen Aeusserungen enthalten jedoch die zahlreichen Fragmente des Masonius, welche Stobäus aufbewahrt hat'), durchaus nur moralische Reflexionen. Können wir nun schon bieraus schliessen, dass Musonius der Philosophie ein vorherrschend praktisches Ziel steckte, so spricht auch er selbst diess oft und bestimmt aus. Die Philosophie ist der einzige Weg zur Tugend?), und es ist aus diesem Grunde für Jedermann, selbst für das weibliche Geschlecht, Beschäftigung mit der Philosophie nothwendig<sup>3</sup>), ebense ist aber auch umgekehrt die Tugend der einzige Zweck und Inhalt der Philosophie: Philosophiren heisst, die Grundsätze eines pflichtmässigen Verhaltens kennen lernen und ausüben 4). Ein Philosoph und ein rechtschaffener Mann ist daher gleichbedeutend<sup>5</sup>), Tugend und Philosophie sind nur verschiedene Bezeichnungen für die gleiche Sache. Wonn aber Sokrates und Plato diesen Satz so verstanden hatten, dass die Tugend nur die Frucht eines gründlichen Wissens sein sollte, so schliesst Musonins umgekehrt in der Weise der Cyniker, dass die wahre Philosophie ohne viel Wissen durch sittliche Anstrengung zu erreichen sei. Die Philosophie bedarf weniger Lehren, sie kann die

in den Kopf verlegt zu werden scheint, so war auch dieres schon früher von einem Theil der Schule geschehen.

- 1) Es sind deren nicht weniger als 41, zum Theil von ziemlichem Umfang.
- 2) STOB. Serm. 48, 67, S. 289. Append. S. 418.
- 5) A. a. O. S. 415 f. 425 f. vgl. Serm. 48, 67.
- 4) A. a. O. Append. S. 419: φιλοσοφία καλοκάγαθίας ές ν έπιτήδευσις και έδεν έτερον. Ebd. S. 425: ζητείν και σκοπείν όπως βιώσονται καλώς, όπερ το φιλοσοφείν έςι. Serm 67, 20, Schl. ού
- γάς δή φιλομοφαίν έτερον τι φαίνεται ον ή το ά πρέπει και ά προσήκει λόγω μεν άναζητεϊν έργω δε πράττειν.

5) Serm. 79, 51 S. 106: το δέ γε είναι άγαθον τοῦ φιλόαοφον είναι ταὐτόν ἐς. Aebnlich 48, 67, S. 289 f.: der, gute Fürst sei nothwendig Philosoph und der Philosoph eigne sich nothwendig zum Fürsten.

Digitized by Google

. . . . . . . .

Theoreme entbehren, auf welche sich die Sophisten etwas einbilden, das Nothwendige und Nützliche lässt sich wohl auch bei der Schaufel und dem Pflug lernen<sup>1</sup>); die Tugend ist weit mehr Sache der Uebung, als des Unterrichts, and muss dieser auch der Zeit nach der Ausübung vorangehen, so ist doch jene das angleich Wichtigere und Wirksamere, zumal unter den Menschen, wie sie erfahrungsgemäss sind, denn die lasterhaften Gewohnheiten, deuen wir alle fröhnen, lassen sich nur durch entgegengesetzte Gowöhnung überwinden?). Wer mit diesen Grundsätzen an die Philosophie gieng, der mochte wohl vielleicht ganz schöne Vorschriften ertheilen, aber eine tiefere wissenschaftliche Begründung und eine streng durchgeführte Folgerichtigkeit liess sich nicht von ihm erwarten. Wenn wir daher auch in den meisten von den Brachstücken unsers Philosophen die Reinheit der Gesinning and die Richtigkeit des sittlichen Urtheils anzuerkennen nicht umhin können, so können wir sie doch in wissenschaftlicher Boziehung nicht ebenso hoch stelion. Das Meiste darin ist nur eine Anwendung der stoischen Grundsätze, welche mitunter so tief in's Einzelne geht, dass der Philosoph selbst Vorschriften über den Haar- und Bartwuchs nicht zu gering findet<sup>3</sup>); in einzelpen Punkten werden diese Grundsätze überspannt, Musonius geht über die Grenzen des Stoicismus hinaus, und nähert sich der cynischen Einfachheit, einmal sogar der neupythagoreischen Ascese; in anderen Fällen stosst ihn aber auch die Härte des rücksichtslesen Stofcismus zu-

5) Serm. 6. 62 vgl. 79,-51, Schl.

A. a. O. 56, 18, S. 361. Mus. führt hier aus, dass für den Philosophen das Leben des Landmanns am Besten passe. Vgl. auch ebd. Append. S. 419.

Serm. 29, 78. Append. S. 385 ff. 427. Daher b. PLUT. de coh. ira, der Grundsatz: δείν ἀεὶ θεραπενομένες βιῶν τὸς σώζεσθαι μέλλοντας.

## Stoiker: Musonius Rufus.

rück, und er sucht sich mit der herrschenden Sitte mehr im Einklang zu halten. Von dem Grundsatz aus, dass sich der Mensch von allem Acusseren und auch von anderen Menschen möglichst unabhängig machen müsse"), legt Musonius den grössten Werth auf die Befreiung von allen künstlichen Bedürfnissen; er verlangt nicht blos. dass wir uns innorlich in jede Lage zu finden wissen"), sondern er will uns auch in Nahrang, Kleidung und häuslicher Einrichtung so viel als möglich auf den Naturzustand zurückführen<sup>3</sup>), ja er geht so weit, dass er mit Sextius und den Neupythagereern von allem Fleischgenuss abräth, weil dieser für den Menschen nicht naturgemäss sei, und weil er auch, wie er meint, träbe Dänste erzeuge, welehe die Seele verdunkeln und die Denkkvaft schwächen ). Auf der andern Seite kann er es aber doch nicht gut heissen, wenn manche Stoiker die Unabhängigkeit des Weisen so weit trieben, dass sie selbst von der Ehe abmahnten; vielmehr ist er ein warmer Lobredver einer so naturgemässen und in sittlicher Besichung so wohlthätigen Gemeinschaft, und giebt für sie sehr reine und gesunde Vorschriften<sup>5</sup>). Noch entschiedener widersetzt er sich den unsittlichen Abwegen, weiche die älteren Steiker nicht unbedingt ausgeschlossen hatten, indem er alle Unzucht, in und ausser der Ehe <sup>6</sup>), und ehenso die im Alterthum so verbroitete, solbst von Plato und Aristoteles gebilligte Sitte der Abtreibung und Aussetzung von Kindern<sup>7</sup>), bekämpft. Die milde Gesinnung, welche ihn hierin leitet, spricht sich auch in

4) STOB. Serm. 17, 43.

6) Ebd. 6, 61.

......

<sup>1)</sup> STOB. Ekl. II, 356. EPIRT. Diss. I, 9, 29.

<sup>2)</sup> EPIKT. Diss. I, 1, 26 f. STOB. Serm. 7, 33.

<sup>5)</sup> STOB. Serm. 1, 84. 18, 38. 85, 20. 94, 23

<sup>5)</sup> Ebd. 67, 20. 69, 25. 70, 14.

<sup>7)</sup> A. a. O. 75, 15. 84, 21.

dem Satz aus; dass es des Menschen unwürdig sei, sich für Beleidigungen zu rächen, um so mehr, da die meisten Verfehlungen aus Unwissenheit entspringen<sup>1</sup>); weun er jedach mit diesem Grundsatz auch die gerichtliche Klage wegen Verletzungen ausschliessen will, so steht diess mit der bekannten Behauptung der Stoiker, dass der Weise keine Nachsicht üben dürfe, nicht ganz im Einklang. Aber die Strenge der Schule ist es überhaupt nicht, worin Musonius seinen Ruhm sucht.

Ca. An Musonius schliesst sich sein ungleich einflussreicherer Schüler Epiktur an, Auch dieser betrachtet die Philosophie, ebenso wie sein Lehrer, ganz aus dem praktischen Gesichtspunkt. Der nothwendigste Theil der Philosophie ist die Anwendung ihrer Lehren, dieser zunächst steht der Beweis derselben, erst in dritter Reihe kommt die Lehre vom Beweis, die wissenschaftliche Methodik, denn diese ist nur wegen der Beweise, und die Beweise sind our wegen ihrer praktischen Anwendung nöthig<sup>2</sup>); das blosse Wissen der philosophischen Wahrheit dagegen ist ebenso, wie alle unfruchtbare Gelehrsamkeit, völlig werthlos<sup>3</sup>). So nützlich und unentbehrlich daher die Logik auch sein mag, um uns vor Täuschungen zu bewahren, und so nothwendig Genauigkeit und Gründlichkeit auch in ihr ist<sup>4</sup>), so wenig ist sie doeb Selbstaweek : nicht darauf kommt es an, dass wir den Chrysipp zu erklären wissen, sondern darauf, dass wir den Willen der, Natur kennen und befolgen, dass wir in unserem Thun and Lassen das Richtige treffen 5); Philosophires

- 1) A. a. O. 19, 16., 20, 61
- 2) EPIRT. Manuale c. 52 Schweigh. (51 Upt) vgl. Diss. II, 47, 15. 29 ff. III, 2.

Digitized by Google

- 5) Diss. II, 19 u. A.
- 4) Diss. II, 25. I, 7. c. 17.
- 5) Diss. I, 4, 5 ff. II, 17, 27. 34. III, 9. c. 21.

beisst lernen, was zu begehren und zu meiden ist<sup>4</sup>). Die Dialektik ist daher blosses Mittel für den alleinigen unbedingten Zweck, für die Tugend<sup>2</sup>), die Kunst der Rede vollends nur ein untergeordnetes Hülfsmittel, welches mit der Philosophie als solcher gar nichts zu schaffen hat3), und die beste Dialektik ist die Sokratische, welche sich immer auf den moralischen Zustand der Mitunterredner bezieht, um diese auf den rechten Weg zu führen<sup>4</sup>). Diesen Grundsätzen gemäss scheint sich auch Epiktet mit dialektischen Fragen als solchen entweder gar nicht, oder nur in ganz untergeordneter Weise beschäftigt zu haben; wenigstens euthalten die schriftlichen Denkmale seiner Lehre keine einzige logische oder dialektische Erörterung. Selbst die Zurückweisung der Skepsis macht ihm geringen Kummer: er erklärt es für die grösste Verstocktheit, augenscheinliche Dinge zu läugnen, er meint, er habe nicht Zeit, sich mit solchen Einwendungen herumzuschlagen, er für seine Person habe noch nie einen Besen ergriffen, wenn er ein Brod nehmen wollte, er findet, dass es die Skeptiker ebenso machen, dass sie gleichfalls den Bissen in den Mund stecken, und nicht in die Augen<sup>6</sup>), er hält ihnen höchstens den alten Einwurf entgegen, dass sie die Möglichkeit des Wissens nicht läuguen können, ohne seine Unmöglichkeit zu behaupten<sup>6</sup>). Von der eigentlichen Bedeutung der Skepsis und von der Nothwendigkeit ihrer wissenschaftlichen Widerlegung hat er keine Ahnung. Ebenso wenig haben die naturwissenschaftlichen Untersuchungen für ihn ein Interesse, vielmehr stimmt er ausdrücklich mit dem Satze des Sokrates überein, dass die Untersuchung über die

- 4) U; 12.
- 5) I, 5. 27, 45 ff. II, 20, 28.
- 6) I, 27, 19. II, 20, 1 ff.

Die Philosophie der Griechen. III. Theil-

26 Google

<sup>1)</sup> A. a. O. III, 14, 10.

<sup>2)</sup> Man. a. a. O. Diss. 1, 7. 1 f.

<sup>3)</sup> Diss. I, 8. II, 23.

Gründe des Seins unser Erkenntnissvermögen überstetge, und keinenfalls einen praktischen Werth hätte 1). Setzt er daher auch im Allgemeinen die stoische Weltansicht vpraus, so bat er doch nicht allein keine eigenen Untersuchungen in diesem Gebiete angestellt, sondern auch in der Lehre seiner Schule sind es nur wenige, mit der Moral enger zusammenliängende Punkte, die seine Aufmerksamkeit auf sich ziehen. Er beweist das Walten der Vorsekung aus der Einheit, der Ordnung und dem Zusammenhang des Weltganzen?), er erklärt auch das vermeintliche Uebel in der Welt für ein blos scheinbares \*), er will selbst den volksthümlichen Götterginnben und die hergebrachte Gottesverehrung, mit Einschluss der Mantik geachtet wissen, theils weil wirklich in dem Laaf der Gestirne, den Früchten der Erde u. s. w. göttliche Wirkungen und Wohlthaten anzuerkennen seien, theils und besonders, weil er von der Bezweißung der Volksreligion sittlich nachtheilige Folgen befürchtet<sup>4</sup>); namentlich aber dringt er darauf, dass sich der Mensch seiner Gottverwandtschaft bewusst worde, dass er sich als einen Sohn Gottes, als einen Theil und Ausfluss der Gottheit betrachte, um aus diesem Gedanken das Gefühl seiner Würde und seiner sittlichen Verpflichtung, die brüderliche Liebe zu

- 4) Fragm. 175 b. Sron. Serm. 80, 14. Im Anfang dieses Fragments (τί μοι μίλει, φησί u. s. w.) möchte ich das φησί am Liebetan daraus erklären, dass die ganze Stelle ursprünglich eine Erläuterung der Sokratischen Lehre von der Nothwendigkeit der Selbsterkenntniss und der Entbehrlichkeit der Physik ist.
- , 2) Diss. I, 14. Man. 51, 1.
  - Man. 27: ώσπες σχοπός πρός τὸ κποτιχεῖν οὐ τίθεται ἕτος έδὶ κακἕ φύσις ἐν χόσμω γινεται.
  - 4) Diss. II, 20, 32 ff. c. 7. Man. 31, 5. c. 32. Epiktets freiere Auffassung der Volksreligion beweist ausser den Stehlen Diss. III, 13, 15. I, 22, 16. I, 19, 6 namentlich der Umstand, dass er von dem Positiven derselben nur selten und vorübergehend Gebrauch macht; gewöhnlich redet er nur im Allgemeinen von dem Göttern oder Gottheit, oder auch von Zous.

402

seinen Mitmenschen und das Bewusstsein seines Weltbürgerthums zu schöpfen 1), und in demselben Sinne verwendet er, nach der Art seiner Schule, auch die Vorstellung vom Dämen, indem er unter diesem eben nur das Göttliche in Messchen versteht<sup>2</sup>). Dagegen suchen wir genauere anthropologische Untersuchungen vergebens bei ihm; selbst eine Frage, wie die nach der Unsterblichkeit, wird mit einigen flüchtigen Bemerkungen abgethan, aus denen aber dock hervorgeht, dass er, vom stoischen Dogma abweichend, im Tod eine gänzliche Auflösung der Persönlichkeit sah<sup>8</sup>). Auch die Frage nach der Willensfreiheit wird nicht genauer erörtert; indessen hat die Annahme, dans sich Epiktet von dem Determinismus seiner Schule nicht entfernte\*), um so mehr für sich, da er wiederholt einschärft, alle Verfehlungen seien unfreiwillig, eine blosse Folge der unrichtigen Vorstellungen, deun es sei unmöglich, nicht zu begehren, was man für ein Gut hält<sup>5</sup>). Wie dieser Determinismus mit den sittlichen Bedürfnissen und Ermahnungen zu vereinigen ist, wird von unserem Philosophen mirgends angedeutet.

Es lag in der Natur der Sache, dass ein Philosoph, welchem die logischen und physikalischen Untersuchun-

- 1) Diss 1, 3. c. 9. c 12, 26. c. 13, 3. c. 14, 5 ff, II, 8, 11 f.
  - 2) Biss. I, 14, 12 ft.
  - 3) Diss. III, 13, 14: έρχου. ποῦ; εἰς οὐδὲν δεινόν ἀλλ' ὕθεν ἐγένου, εἰς τὰ φίλα καὶ συγγειῆ, εἰς τὰ στοιχεῖα. ὕσον ἦν ἐν οοὶ πυρὸς εἰς πῦρ ἄπείσιν u. s. w. III, 24, 95: τῦτο θἀνατος, μεταβολὴ μαξων, ἀκ εἰς τὸ μαὴ ἂν ἀλλ εἰς τὸ νῶν μή ὄν. ἐκει ἐν ἐσομαι; ἐκ ἐση ἀλλ' ἄλλο τι οὖ νῦν ὁ κόσμος χρείαν ἔχει.
  - Es erbellt diess auch daraus, dass Epiktet den Vorzug des Menschen vor den Thieren nicht in den freien Wilken setzt, sondern in des Bewusstein; s. Dies. 46, 8, 4 ff. 1, 8, 19 f.
  - 5) I, 28, 6. II, 26. III, 3, 2, III, 7, 15. Mit dem Obigen streitet es nicht, wenn Epiktet auch wieder sagt (b. GELL. XIX, 1 — SCHWEIG-HÄUSERS fragm. 180), die Zustimmung sei Sache unsers freien Willens, denn das Gleiche behaupteten die Stoiker überhaupt trotz ihres Determinismus.

26 Google

gen so wenig am Herzen liegen, auch der Ethik keine tiefere wissenschaftliche Begründung geben konnte. Wenn daher Spiktet wiederholt versichert, jeder Mensch habe die Vorstellung des Guten und Schlechten, überhaupt die allgemeinen sittlichen Begriffe und Grundsätze, von Natur, die Philosophie habe diese natürlichen Begriffe nur zu entwickeln, und das Einzelne darunter zu aubsumiren '), wenn er demnach die Sittenlehre in letzter Bezichung auf das unmittelbare sittliche Bewusstsein begründen will, so werden wir hierin nur eine natärliche Folge seiner Beschränkung auf das praktisch Nützliche schen können. Dass jene angeborenen Begriffe nicht ausreichen, dass in der Anwendung derselben auf die besonderen Fälle die täuschende Meinung sich einmische, wird zwar anerkannt, aber da über die allgemeinen Grundsätze selbst, wie Epiktet glaubt, kein Streit ist, so hofft er den Zwiespalt der sittlichen Vorstellungen in der einfachen Sokratischen Weise, von dem allgemein Anerkannten ausgehend, durch kurze dialektische Erörterung zu lösen?); eine systematische Darstellung der Ethik ist nicht nothwendig, und auch für die besonderen Fälle traut unser Philosoph dem unmittelbaren Bewusstsein so viel zu, dass er z. B. versichert, in der individuellen Anlage jedes Einzelnen liege unmittelbar auch das richtige Gefühl davon, was für ihn geziemend und wozu er in der Welt bestimmt sei<sup>3</sup>).

Vyollen wir etwas näher auf den Inhalt von Epiktets Sittenlehre eingehen, so können wir als den Grundzug derselben das Bestreben bezeichnen, den Menschen durch Beschränkung auf sein sittliches Wesen frei und glücklich zu machen, woraus denn die doppelte Forderung her-



<sup>1)</sup> I, 22, 1. 9. II, 11. c. 17, 1-13.

<sup>2)</sup> A. a. O. besonders II, 11 u. II, 12, 5 f.

<sup>5)</sup> Diss. I, 2, 50 ff.

vorgieng, alle äusseren Erfolge mit unbedingter Ergebang zu ertragen, und allen auf das Aeussere gerichteten Begierden und Wünschen zu entsagen. Das ist nach Epiktet der Anfang und die Summe aller Weisheit, dass wir zu unterscheiden wissen, was in unserer Gewalt ist, und was nicht in unserer Gewalt ist<sup>1</sup>), der ist ein geborener Philosoph, welcher schlechthin nichts Anderes begehrt, als frei zu leben, und sich vor keinem Begegwiss zu fürchten<sup>2</sup>). In unserer Gewalt ist aber nur Eines, unser Wille, oder was dasselbe ist, nur der Gebrauch unserer Vorstellungen, alles Uebrige dagegen, wie es auch heissen möge, ist für uns ein Aeusseres, ein solches, das nicht in unserer Gewalt ist<sup>3</sup>). Nur Jenes darf daher einen Werth für uns haben, nur in ihm dürfen wir Güter und Uebel, Glück und Unglück suchen<sup>4</sup>), und wir können es auch, denn alles Aeussere betrifft nicht unser Selbst<sup>5</sup>), umern Willen dagegen, unser eigentliches Wesen, kann nichts Aeusseres, ja nicht die Gottheit könnte ihn zwingen<sup>6</sup>); nur auf dem Willen beruht aber unsere Glückseligkeit, nicht die äusseren Dinge als solche machen uns glücklich oder unglücklich, sondern allein unsere Vorstellungen von den Dingen, und nicht darauf kommt es an. wie sich unsere äussere Lage gestaltet, sondern nur darauf, wie wir unsere Vorstellungen zu beherrschen und zu gebrauchen wissen?). Was dagegen die äusseren Erfolge betrifft, so sollen wir überzeugt sein, dass Alles, was geschieht, im Zusammenhang der Dinge nothwendig,

- 1) Man. 1, 1. 48, 1. Diss. I, 1, 21. 22, 9 f.
- 2) Diss. II, 17, 29 vgl. I, 4, 18.
- 3) S. die vorletzte Anm. und Man. 6. Diss. 1, 25, 1. II, 5, 4. III, 3, 1. 14 ff. u. A.
- 4) S. vor. Anm. u. Man. 19. III, 22, 38 ff. 11, 1, 4. 1, 20, 7 u. A.
- 5) I, 1, 21 ff. c. 18, 17. II, 5, 4. Man. c. 9 u. A.
- 6) I, 1, 23. 17, 27. II, 23, 19. III, 3, 10,
- 7) Man. 5. 16. 20. Diss. I, 1, 7 ff. II, 1, 4. c. 16, 24. III, 3, 18. 26, 54 f. u. A.

,

und insofern an seinem Orte naturgemäss ist, wir sollen einschen, dass wir an jedes Begegniss eine sitzliche Thätigkeit anknüpfen und auch das Unglick als Bildungsmittel verwenden können, wir sollen uns aus diesem Grunde in unser Schicksal unbedingt ergeben, das, was die Gottheit will, für besser halten, als was wir wellen, nnd nur darin unsere absolute Freiheit suchen, dass wir schlechthin nichts anders wollen, als wie es geschicht). Auch die schwersten Erfahrungen werden den Weisen in dieser Stimmung nicht irre machen, nicht alleim sein Vermögen, seinen Leib, seine Gesundheit und sein Leben, auch seine Freunde, seine Angehörigen, sein Vaterland, wird er als ein Aeusseres betrachten, das ihm nur geliehen, nicht geschenkt ist, dessen Verlust sein inneres Wesen nicht berührt<sup>2</sup>); und ebenso wird er durch fremdes Unrecht in seiner Gemüthsruhe nicht gestört werden, er wird nicht erwarten, dass seine Angehörigen fehlerfrei seien3), er wird nicht verlangen, dass ihm aelbst kein Unrecht widerfahre, er wird selbst den grössten Verbrecher nur als einen Unglücklichen und Verblendeten betrachten, dem er nicht zürnen darf, selbst unter den ärgsten Misshandlungen seine Peiniger lieben., wie ein Vater oder eis Bruder\*), denn er findet Alles das, worüber die Meisten ausser sich kommon, in der Natur der Dinge

- Man. 8, 10. 55, 1. Diss. J, 6, 37 ff. 12, 4 ff. 24, 1. II, 5, 24 ff. 6, 10. 10, 4 f. III, 20. IV, 1, 99. 7, 20. Mit diesem Grundsatz hängt auch zusammen, dass Epiktet den Selbstmord, welchen er mit seiner Schule als letzte Zuflucht offen hält, doch nur dann gestatten will, wenn ihn die Umstände unzweideutig fordern. M. s. Diss. I, 25, 29. 29, 28, III, 24, 101.
- 2) Man. 1, 1. c. 3. c. 11. c. 14. Diss. 1, 15. 22, 10. HI, 3, 5 u. A.
- 3) Man. 12, 1. 14 → soch weniger kann natürlich Mitleid über äusseres Unglück Anderer zugegeben werden, wenn Epiktet auch human und inconsequent genug ist, den Ausdruck des Mitgefühls dennoch zu gestatten; Man. 16.
- 4) Diss. I, 18, c. 28. III, 22, 54. Fr. 70 (Sros. Serm. 20, 64).

gegründet. So gewinnt der Menneh hier seine Freiheit, indem er sich mit seinem Wollen und Streben schlechthin anf sich selbet zuväckzicht, alle äusseren Erfolge dagegien als ein unvermeidliches Schicksal mit vollkommenen Ergebung sich aneignet.

Man wird nicht läugnen können, dass diese Grundsätze im Ganzen die stoischen sind, aber man wird auch nicht überschen, dass durch die Moral Epiktets nicht ganz detselbe Geist hindurchgebt, wie durch die des ursprünglichen Stoicismus. Einerseits neigt sich unser Philosoph dem Cyniamus zu, wenn er die theoretische Wissenschaft, wie wir geschon haben, gering schätzt, wenn er die Gleichgöltigkeit gegen das Aeussere so weit treibt, dass der Unterschied des Naturgemässen und Naturwidrigen, des Wünschenswerthen und des Verwerflichen; diese Hauptunterscheidungslehre der stoischen Moral gegen die cynische, seine Bedeutung für ihn verliert'), wenn er es erhaben findet, selbst diejenigen äusseren Güter, welche une das Schicksal ohne unser Zuthun darbietet, zu versohmähen?), wenn er in der Erhebung über die Gomöthebewegunges, bis zur Unempfindlichkeit fartgehen: will<sup>2</sup>), wenn, ar una das Mitleid und die Theilnahme für die Unsrigen verbietet, wenn er glaubt, der vollendete Weise worde sich der Ehe und der Betheiligung am Staatsleben wenigstens in dem gewöhnlichen Zustand der menschliohen Gesellschaft euthalten 4), wenn er sein philosophisches Ideal ausdrücklich unter dem Namen und in der Form des Cynisteus ausführt<sup>5</sup>). Auf der andern Seite herrsoht aber bei Epiktet unstreitig eine weichere und mildere Stimmung, als in der älteren Stoa, der Philosoph

5) III, 22, IV, 8, 30. I, 24, 6.

<sup>1)</sup> M. vgl. hierüber namentlich Dist. II, 5, 24 fl.

<sup>· 2)</sup> Mart. 15.

<sup>3)</sup> Diss. 111, 12, 10 - anders freilich HI, 2, 4.

<sup>4)</sup> Diss. Ill, 22, 67 ff. 83 ff.

stellt sich der unphilosophischen Welt nicht mit jeuem stolzen Selbstvertrauen entgegen, das sie zum Kampf herausfordert, sondern die Ergebung in das Unvermeidliche ist sein erster Grundsatz, er tritt nicht als der zürnende Sittenprediger auf, welcher die Verkehrtheit der Menschen in dem schneidenden Tone jener stoischen Sätze über die Thoren bestraft, sondern als der liebevolle Arzt, der ihre Uebel zwar heilen möchte, der sie aber weniger darum anklagt, als bemitleidet, und er wird in dieser liebreichen und menschenfreundlichen Gesinnung auch seinen eigenen Behauptungen über die Gleichgültigkeit gegen Andere wieder untreu, indem er verlangt, dass wir unsere Pflichten gegen Vaterland und Angehörige erfüllen, dass wir Alles für sie wagen, dass wir an ihrer Besserung arbeiten '). Wir werden später noch auf diese Seite der Epiktetischen Philosophie zurückkommen, wir werden zeigen, wie dieselbe mit Epiktets religiöser Richtung zusammenhängt, und wie sich von bjer aus auch eine Abweichung von der stoischen Anthropelogie und Metaphysik vorbereitet; hier wollten wir nur desshalb darauf hindeuten, um an Epiktets Beispiel darzuthun, wie sehr sich der ursprüngliche Stoicismus im Lauf der Jahrhunderte abgestumpft hat.

Dasselbe Verhältniss zu der Lehre seiner Schule können wir auch bei dem letzten namhaften Vertreter der stoischen Philosophie, bei Markus Aurelius Antoninus wahrnehmen, wie ja auch der Einfluss Epiktets auf die Denkweise dieses Mannes anerkannt ist<sup>2</sup>). Wie Epiktet, so setzt auch Mark Aurel im Allgemeinen die

٠.

<sup>1)</sup> Man. 32, 3 f. Diss. III, 2, 4. Fr. 11 (STOB. Serm. 1, 57).

Mark Aurel selbst bekennt sich I, 7 seiner Selbstbetrachtungen einem seiner Lehrer, dem Stoiker Junius Rusticus, su besonderem Danke dafür verpflichtet, dass er ihn mit den Epiktetischen
 Schriften bekannt gemacht habe.

stoische Lehre voraus, ohne sich doch in allen Pankten ganz streng an sie zu binden, oder mehr als die Ethik und die mit dieser zusammenhängenden Lehren für seinen Gebrauch zu verwenden; er erinnert gerne an den Fluss aller Dinge, an die Hinfälligkeit jedes besonderen Seins, an die ewige Gleichförmigkeit des Weltlaufs und die Wiederkehr aller Erscheinungen in diesem Kreislauf'); er dringt darauf, dass in dem weltlichen Getriebe das Walken der Gottheit und ihrer Vorsehung, das Gesetz und die Ordnung der ewigen Vernunft auerkannt worde<sup>2</sup>); er betrachtet daher die Welt als Ein lebendiges Wesen, das von Einer Seele zusammengehalten ist, als Ein Ganzes, dessen Theile in einem natürlichen Zusammenhang stehen, und durch eine natürliche Sympathie verknüpft sind, in dem auch das scheinbar Zwecklose und Abschreckende noch schön ist<sup>8</sup>); er glaubt in der Weise seiner Schule auch die ausserordentlichen Offenbarungen der Gottkeit durch Weissagungen und Träume nicht läugnen zu dürfen, so wenig er auch darauf Werth zu legen scheint<sup>4</sup>); ganz besonders hebt aber auch er die Lehre von dem göttlichen Wesen und Ursprüng des menschlichen Geistes, von dem Dämon in unserem Innern hervor<sup>5</sup>); dagegen widerspricht er nicht nur dem stoischen Unsterblichkeitsglauben durch die Annahme, dass die Seelen einige Zeit nach der Trennung vom Körper in das Urwesen oder die Weltseele zurüchkehren werden<sup>6</sup>), sondern er erlaubt sich auch, wie wir diese später

<sup>1)</sup> VII, 19. II, 14. IV, 43. V, 23. IX, 19. 28 f.

<sup>2)</sup> II, 3. 11. 16. III, 11. VI, 44 u. A.

<sup>3) 1</sup>V, 40. 1X, 8. 9. XII, 50. III, 2.

<sup>4)</sup> IX, 27. I, 17.

<sup>5)</sup> II, 1. 4. UI, 6. 16. V, 27.

<sup>6)</sup> IV, 21. 14. V, 13. Aus der ersten von diesen Stellen sieht man, dass diese Rückkehr in die Gottheit nicht erst bei'm Weltuntergang erfolgen soll, wie man nach den zwei andern vielleicht glauben möchte.

(\$. 48) finden werden, eine tief eingreifende Altweichung von der stolschen Ansicht über das Verhältniss der Seele zom Körper und über die wirkenden Kräfte in der Welt. wodunch er sich der Platonischen Lehre annähert und die neuplatonische vorbereitet. Indessen ist leicht zu bemerken, dass unser Philesoph auf die theoretischen Ansichten überhaupt kein grosses Gewicht legt, denn nirgends wendet er sich zu derartigen Betrachtungen um ibrer selbst willen, vielmehr dienen sie ihm immen aur als Unterlage für eine sittliche oder religiöse Vorschrift; ebensowonig bemüht er sich irgendwie um die wissenschaftliche Form und Methode, oder um eine genauere Begründung seiner Weltansicht; was er giebt, sind kurze Stansprüche und aphoristische Betrachtungen, in denen es sich durchans nur um die Anwendung philosophischer Lehren auf's Lohen und auf die eigene Person handelt, diese Lohren selbst werden als gegebene Dogmen vorausgesetzt. Wir hatten daher die tadeluden Acusaerusgen über nunütze Vielwisserei ') kaum nöthig, um zu wisach, dass es ihm selbst, wie seinem Vorgänger, durchana nur um das Praktische zu thun ist.

Auch Antonins sittliche Denkweise schlissst sich zunächst an Epiktet an, doch brachte es schen der Gegensatz ihrer Nationalität und ihrer äusseren Lage mit sich, dass die Lebensansicht des römischen Kaisers einen kräftigeren und männlicheren Charakter trägt, und den Zusammenhang des Einselnen mit der menschlichen Gesellschaft nachdrücklicher festhält, als die des phrygischen Freigelassenen. Im Uebrigen erscheint auch bei Mark Anrel als die ethische Grundbestimmung die Zurückziehung des Menschen in sich selbst und die Ergebung in den Willen der Gottheit. Was kümmerst du dich um Fremdes, ruft er dem Menschen zu, ziehe dich in dich selbst zurück,

Digitized by Google

1) 11, 13. c. 2. c. 3, Schl. vgl. 1, 17, Schl.

sur is doinem lunera findest du Rolfe: and Wohlsein, besinné díth : auf dish selbst ; pflege den Dämon in déingh Inseru, löss dein wahres Solbst, deine vernünftige Seeld, von allem dem ab, was ihm nur äusserlich anhädgt; bedeske, dass nichts Acuseres deine Scole berühren kaum dass es nur detue Vorstellungen sind, welche dich heldstigen, erwäge, dass Alles wandelbar und nichtig ist; dass nor in Deinem Innern eine unversiegbare Queile des Glücks strömt, dass die leidenschaftslose Vernunft die einzige Burg ist, in welche sich der Mensch flüchten nuss, wonn er unüberwindlich werden will '). Wer sich so auf sich selbst beschränkt und von allem Acusseren losgemacht hat, in dem ist jeder Wunsch und jede Begierde erlöschen, er ist in jedem Augenblick mit der Begenwart schlechthin zufrieden, er-schickt sich mit unbedingter Ergebung in den Weltlauf, er glaubt, dabs nichts geschicht, als der Wille der Gottheit, dass das, was den-Ganzen frommt und in seiner Natur liegt, auch für jihn selbst das Beste ist, dass dem Menschen nichts begegnen kann, was er nicht zum Stoff für eine vernünftige Thätigkeit mehen könnte 2), er kennt aber auch ander reracits für sich selbst keine höhere Aufgabe, als die, dem Gesetz des Genzen zu folgen, dén Gott in seinem Busen durch strenge Sittlichkeit zu ehren, in jedem Augenblick els Mann (und als Römer, fügt der kaiserliche Philosoph bei) seine Stelle auszufüllen <sup>3</sup>), und dem Eude seines Lebens, ob es nun früher oder später eintrete, mit der ruhigen Heiterkeit entgegenzuschen, welche sich

- 1) II, 13. III, 12. IV, 3. V, 19. VH, 28. 59. VIII, 48. XH, 3 unzählige ähnliche Stellen übergehe ich.
  - 2) X, 1. III, 12. II, 3. IV, 23. VI, 45. X; 6; VIII, 55. Deher der Grundsatz X, 40. vgl. V, 7, dass man die Gottheit um keinen äusseren Erfolg, sondern nur um die Gesionung bitten solle, welche nichts Aeusseres weder begehrt noch fürchtet.
  - 3) II, 5. 6. 13. 16. 17. III, 5. 16. W. A.

. ..

Digitized by Google

einfach in dem Gedanken an das Naturgemässe befriedigt 1). Wie könnte sich aber der Mensch als Theil der Welt fühlen, und dem Weltgesetz untererdnen, ohne sich zugleich auch als Glied der Menuchheit zu betrachten, und in dem Wirken für die Menschheit seine schönste Aufgabe zu finden, und wie könnte er dieses, wenn er nicht auch seinem engeren Vaterland alle die Aufmerksamkeit zawendet, welche seine Stellung von ihm fordert 2)? Nicht einmal die unwürdigen Mitglieder der menschlichen Gesellschaft will Antonin von seiner Liebe ausschliessen. Er erinnert uns, dass es dem Monschen gezieme, auch die Strauchelnden zu lieben, auch der Undabkbaren und feindselig Gesinnten sich anzunehmen, er heisst uns bedenken, dass alle Menschen unsere Verwandte sind, dass in allen derselbe göttliche Geist lebt, dass sie nur desshalb fehlen, weil sie ihr wahres Bestes nicht erhennen, dass unser eigenes Wesen durch keine Handlung eines Andern Schaden leidet; er verlangt daher, dass wir uns durch nichts im Gutesthon irre machen lassen, und dass wir die Fehler der Menschen, statt darüber zu zürnen oder zu erstaunen, nor bemitleiden und verzeihen 3). Es ist bekannt, in welchem Umfang Antonin selbst dieser Vorschrift nachzukommen gewusst hat. Die Härte der stoischen Moral wird durch diese Milde, durch diese edle Menschenliebe, in der wohlthuendsten

- Die Nachweisungen über diese Seite von Antonins Ansichten sind schon §. 35 gegeben worden, ich füge hier nur noch die Stelle IH, 4. bei, wo die Forderung, nur dem eigehen Dämon zu leben, durch den Zusatz: ὑπόταν μὴ τὴν ἀναφορὰν ἐπί τι κοινωφελές ποιξ beschränkt wird.
- 3) VII, 22: δlov ανθρώπε το φιλείν και τές πταίοντας u. s. w. ebd. c. 26. VIII, 8. II, 1. III, 11, Schl. 1V, 5.

<sup>1)</sup> II, 12. 14. 17. III, 3. IX, 5. XI, 3. In der letztern Stelle setzt Antonin die ruhige und selbstbewusste Todesverachtung des Stoikers dem Trotz und dem anspruchsvollen Wesen des christlichen Märtyrerthums entgegen.

Weise gemildert, aber doch schen wir seibst an dieser Lichtseite des späteren Stoieismus, welche Veränderung in der philosophischen Denkweise vor sich gegangen war').

Neben den Männern von der praktischen Richtung eines Seneca und Musonius, eines Epiktet und Mark Aurel, gab es nun ohne Zweifel in der stoischen Schole auch Solche, welche den dialektischen und physikalischen Brörterungen grösseren Werth beilegten, und die gelehrte Ueberlieferung der Schule sorgfältiger pflegten. Schon die vielen Warnungen vor unnützer Gelehrsamkeit und dialektinchen Spitzfindigkeiten, welche uns bei den eben Genaanten begegnen, nöthigen uns zu dieser Annahme<sup>2</sup>); überhaupt lässt sich die Fortdauer der stoischen Schule ohne eine gelehrte Beschäftigung mit ihrer Tradition und mit den Schriften ihrer älteren Lehrer kaum denken. Ein Beispiel dieses gelehrten Stoicismus bietet die früher erwähnte Schrift des Cornutus. Eben diese Schrift kunn uns aber auch überzeugen, wie sehr es auf dieser Seite au philosophischer Produktivität fehlte, und dasselbe ist überhaupt aus dem Umstande zu schliessen, dass uns von keinem einzigen dieser jängeren Stoiker ein philosophischer Satz von einiger Bedeutung, kaum von dem Einen oder dem Andern der Name überliefert ist. Die ganze philosophische Thätigkeit der Schule hatte sich auf die praktische Popularphilosophie geworfen, deren bedeutendste Vertreter wir so eben kennen gelernt haben, ausser dieser war ihr nur die Fortpflanzung und Erklärung der Lehren übrig geblieben, welche die Früheren aufgestellt 5 3 2 4 hatten. . .

Von diesem populären Stoicismus unterscheidet sich der ernenerte Cynismus nur durch die Einseitigkeit

- 1) Ausführlicher handelt über Antonin: Bach de M. A. Antonino Lips. 1826, welche Schrift mir jedoch nicht zu Gebote stand.
- 2) Wie diess RITTER IV, 249. richtig bemerkt. Man vgl. in dieser Beziehung auch Lucian z. B. Symp. 22 ff. Vit. Auct. 20 ff.

und Rücksichtslozigkeit, mit der er die gleiche Richtung yenfolgt hat. Der Stoleismus hatte sich aus dem ursprünglichen Cynismus herausgebildet, indem der cynischen Lehre von der Unabhängigkeit des tugendhaften Willens die Grundlage einer umfassenden wissenschaftlichen Weltbetrachtung gegeben, and sie selbst in Folge dessen mit den Anforderungen der Natur und des menschlichon Lebous in ein angemesseneres Verhältniss gesetzt ward. Wurde diese theoretische Begründung der Sittlichkest vernachlässigt, so trat der Stoicismus wieder auf den Standpunkt des Cynisinus zurück, der Einzelne war anch für seine sittliche Thätigkeit auf sich selbst und sein persönliches Tugendstreben beschränkt, statt die Regeln seines Verhaltens aus der Binsicht in die Natur der Dinge und des Menschen zu schöpfen, musste er sich an sein unmittelbares Bewusstsein, seinen persönlichen Takt und sittlichen Trieb halten, die Philosophie wurde ans einer Wissenschaft und einer wissenschaftlichen Lebensrichtung zu einer subjektiven Virtuosität, einer blossen Charakterbestimmtheit, und es war nicht zu vermeiden, dass sie in dieser einseitig subjektiven Rassung mit der allgemeinen: Sitte und mit den sittlichen Verpflichtungen geges Andere nicht selsen in Streit gerieth. Wir konnten diese Hinseigung des Stoicismus zum Cynismus schot bai den späteren Stoikern, namentlich bei Musonius und Spiktet, bemerken, von welchen der Letztere ja auch auserücklich den wahren Philosophen als Cyniker beschreibt nad bezeichnet. Auf demselben Wege treffen wir die Schule der Sextier, ohne dass sich doch diese, av viel und bekannt ist, Cyniker genannt hatten. Bald nach dem Anfang der christlichen Zeitrechnung taucht aber auch der Name der Cyniker wieder auf, und es sammelt sich unter 'diesem Namen eine zahlreiche Schaar theils von wirklichen, theils von bles angeblichen Philosophen, welche sich mit offener Geringschätzung aller rein wissen-

schaftlichen Thütigkelt, die praktische Befreiung des Menschen von unmöhnigen Bedürfnissen, eiteln Bestrebungen und störenden Gemüthsbewegungen zur einzigen Aafgabe setzen, und welche dabei wehr weit mehr, als die Stoiker, in bostimmt ausgesprochenem, meist auch in Tracht und Lebensweise sich darstellendem Gegensatz gegen die Masse der Menschen und ihre Gewohnheiten, als bevafsmässige Sittenprediger und moralische Aufscher über die Anderen auftreten. Dass sich unter diesem Aushängeschild eine Menge unreiner Elemente versteckte, dass ein grosser, wielleicht der grössere. Theil dieser antiken Bettehnönche durch Aufdringlichkeit, Unverschämtingit, Marktechreierei, durch ein pöbelhaftes und unsittliches Betragen, darch Schmarotzen und trotz des Bettlerlebens anch durch Gewinnsucht den Namen der Philosophie in Verachtung brachte, ist nicht zu läugnen, und schon aus dem einzigen Lucian zu beweisen 1); doch spricht eben dioser anderwärts 2) von dem ächten Cyniker mit hoher Achtung, and in seinem Demonax schildert er einen selchen in des glänzendsten Farben. Auch diese Cymker haben aber wenig wissenschaftliche Bedeutung.

Der Erste, von welchem wir wissen, dass en wieder den Namen eines Cynikers geführt hat, ist Demetrius, der Freund des Seneca und Thrasen Pätus <sup>3</sup>). So sehr aber dieser Mann auch von Seneca bewundert wird <sup>4</sup>), und

1) Z. B. de morte Peregrini; Piscat. 44 f. 48; Symp. 11 f. Fugit. 16.

- 2) Cynicus.
- 3) TAC. An. XVI, 54 f.
- 4) Benef. Vil, 1. nonst er ihn vir med judicio magnus étiume maximis comparatur; ebd. c. 8. sagt er von ihm: quem miké videtur rerum natura nostris tulisse temporibus, ut ostenderet, nec illum a nobis corrumpi neo nos ab illo corrigi posse, virum exactae, licet neget ipse, sopientise u. s. w. Vgl. ep. 62. In einem weniger glänzenden Lichte lässt ihn seine von TACITUS (Hist. IV, 40) getadelte Vertheidigung des elenden P. Celer erscheinen. Suuros Vesp. 13 erwähnt, dass er post damationem (al. dominationem)

Digitized by Google

. ,

16日 11

so stark auch ohne Zweifel seine philosophische Bedürfnisslosigkeit mit der Ueppigkeit der damaligen römischen Welt contrastirte, so können wir doch sein philosophisches Verdienst nicht hoch anschlagen. Er ermahnt seine Schüler, sich nicht um vieles Wissen zu bemühen, sondern wenige Lebensregeln für den praktischen Gebrauch einzuüben, er ist der Ansicht, was zu unserer Besserung und unserer Glückseligkeit diene, sei leicht zu finden, nur dazauf komme es an, dass wir alle zufälligen Begegnisse verachten, dass wir uns von Furcht and Begierde frei machen, dass wir weder vor Gott noch vor Menschen Augst habou, dass wir in dem Tod kein Uebel, sondern vielmehr das Ende vieler Uebel erhlicken, dass wir uns ganz der Tugend weihen, dass wir uns anseres Zusammenhangs mit der menschlichen Gesellschaft bewusst seien, die Welt als anser Hauswesen betrachten, unser Inneres der Gottheit offen legen, dass wir pur das sittlich Gute für nützlich halten, und der Lust keinerlei Werth und Beachtung zugestehen 1); er will auch äussere Unfälle als sittliches Bildungsmittel gutheissen, und sich in allen Fällen unbedingt in den Willen der Gottheit ergeben 2). In diesen Sätzen liegt durchans nichts, was nicht jeder Stoiker sagen konnte, und auch die Geringschätzung des gelehrten Wissens theilt Demetrius weaigstaas mit dem Stoicismus seiner Zeit; das Eigenthümliche seines Cynismus scheint daher nur in der grösseren Schroffheit zu liegen, mit der er seine Grundsätze im Leben ausprägte.

dem Vespasian unstrig begegnet sei, von diesem aber nur durch Verachtung gestraft wurde. Unter dieser damnatio haben wir wohl eine Verweisung aus Rom zu verstehen. Doch verbietet die Chronologie, damit das Auftreten des Demetrius in Korinth b. PHILOSTE. Apoll. IV, 25. in Verbindung zu setzen, das ohnedem in einem äusserst mährchenhaften Zusammenhang vorkommt.

- 1) SEN. benef. VII, 1 f.
- 2) San. provid. c. 5. 5. S. 225, 255 Bip.



# Spätere Cynîker. Oenomaus von Gadara. 417

Etwas stärker tritt die cynische Eigenthümlichkeit bei Oenomaus von Gadara, einem Cyniker aus Hadriaus Zeit '), hervor. Wenn JULIAN diesem Mann vorwirft, er zerstöre in seinen Schriften die Ehrfurcht vor den Göttern, er verachte alle menschliche Vernunft, und trete die Gesetze, welche uns die Natur eingepflanzt hat, mit Füssen 2), seine Tragödien seien über alle Beschreibung schändlich und ungereimt 3), so mag zwar an diesem Urtheil der Abscheu des frommen Kaisers vor dem Verächter der Volksreligion keinen geringen Antheil haben, doch müssen wir immerhin vermuthen, dass sich Oenomaus in ·auffallender Weise von der herrschenden Sitte und Denk-In den ausführlichen Bruchstücken aus weise entfernte. seiner Schrift gegen den Aberglauben 4), die uns Eusz-BIUS aufbewahrt hat 5), treffen wir eine ebenso heftige als freimüthige Polemik gegen die heidnischen Orakel, weiche aber auf keine eigentlich philosophischen Gründe gestützt wird, und im Zusammenhang damit wendet sich Oenomaus auch gegen den stoischen Fatalismus, und preist statt dessen die Willeusfreiheit als das Steuer und die Grundlage des menschlichen Lebens, indem er dieselbe

- 1) In diese Zeit versetzt ihn SYNCELLUS S. 549, B (659 Dind.); die Angabe des SUIDAS u. d. W. Oivouaos, dass er um Weniges älter gewesen sei, als Porphyr, beruht wohl auf einem Irrthum.
- 2) Orat. VII, S. 209 Spanh.
- 3) A. a. O. S. 210 f. Wenn Suidas u. d. W. Awyonn cinen Tra-
- gödienschreiber Oenomaus nennt, der auch Diogenes geheissen, und nach dem Sturz der dreissig Tyrannen in Athen gelebt habe, so scheint dieser Angabe eine verworrene Erinnerung an unsere Stelle zu Grunde zu liegen, da in dieser erst von Tragödien, welche dem Diogenes, oder auch seinem Schüler Philistus (b. Dios. L. VI, 76. 80 Philiskus) zugeschrieben wurden (vgl. Dioo. L. VI, 80), dann von denen des Oenomaus gesprochen wird.
- Der Titel dieser Schrift lautete nach Eus. praep. ev. V, 18, Schl.
   22, 6. VI, 6, Schl. Τποσοπετ cur. Graec. affect. (Paris 1642)
   VI, S. 561: γοήτων φωρά, ungenauer nennt sie JUDIAN VII, 209
   το κατά των χρη5ηρίων.

**27**Google

Die Philosophie der Griechen. III. Theil.

<sup>5)</sup> Pracp. evang. V, c. 19 - 36.

ebensogut, wie unsere Existenz selbst, für eine unwidersprechliche Thatsache des Selbsthewusstseins erklärt <sup>1</sup>). Wir werden in diesen Aeusserungen die Selbständigkeit des Mannes erkennen, der sich trotz seines Cynismus weder von Antisthenes noch von Diogenes abhängig machen will<sup>2</sup>), aber wir werden zugleich nicht übersehen, wie wenig er zu tieferem Eingehen in philosophische Fragen geeignet und geneigt war.

Auch der bekaunte, von Lucian verherrlichte Demowax, ein Zeitgenosse des Hadrian und Antoninus Pius, zeichnet sich weit mehr durch seinen Charakter als durch seine Wissenschaft aus. Von Oenomaus unterscheidet er sich bauptsächlich dadurch, dass er die Schroffheiten der cynischen Denkweise zu mildern, und dieselbe mit dem Leben und seinen Bedürfnissen zu versähnen bemüht ist, im Uebrigen stimmt er mit demselben vielfach überein. Wenn sich schon Oenomaus weder streng an ein bestimmtes System gehalten, noch auch überhaupt um ein systematisches Wissen bemüht hatte, so war Demonax nach der Versicherung Lucians 3) ein solcher Eklektiker, dass sich schwer entscheiden liess, welchem von seinen philosophischen Vorgängern er den Vorzug gab; er selbst gab sich in seiner äussern Erscheinung als Cyniker, ohne doch die gefallsüchtigen Uebertreibungen der Parthei gut zu heissen, wählte sich aber in seinem Wesen mehr die milde und maasshaltende Gesinnung des Sokrates zum Vorbild 4), und war weitherzig genug, neben einem Sokrates und Diogenes auch den Aristipp hochzuschätzen 5). Sein Hauptbestreben war auf die Befreiung

- 4) A. a. O. §. 5-9, vgl. 19. 21. 48.
  - 5) Demon. 62-



<sup>1)</sup> A. a. O. VI, 7, und darnach TERODOBET a. a. O.

<sup>2)</sup> B. JULIAN Orat. VJ, S. 187.

<sup>3)</sup> Demon. §. 5. Wir setzen im Folgenden voraus, dass der Lucianische Demonax zwar eine panegyrische, aber doch zugleich eine in der Hauptaache geschichtliche Schrift ist.

Peripatetiker im ersten und sweiten Jahrhundert. 419

des Menschen von allem Aensseren gerichtet; denn glückselig, sagte er, sei nur der Freie, frei aber sei nur, wer nichts hoffe, und nichts fürchte, indem er von der Vergänglichkeit und Geringfügigkeit alles Menschlichen über zeugt sei 1). Zu den wesentlichen Bedingungen dieser Unabhängigkeit scheint er nun, im Geist des ächten Cynismus, namentlich auch die Befreiung von den Vorurtheilen der Volksreligion gerechnet zu haben, wenigstens erzählt sein Biograph 2), dass er angeklagt wurde, weil er nie opferte, und die eleusinischen Weihen verschmähte, und er selbst giebt sich in seiner Verantwortung durchaus keine Mühe, seine geringe Meinung von dem öffentlichen Kultus zu verbergen. Auch sein Selbstmord in hohem Alter, und seine Gleichgültigkeit gegen seine Bestattunga), lassen uns den Schüler des Antisthenes und Zeno erkennen. Eine wissenschaftliche Bedeutung hat aber Demonax so wentg, als ein Anderer von dieser Richtung, und nur desswegen sind diese Erneuerer des Cynismus nicht obne alles Interesse für die Geschichte der Philosophie. weil sich auch in ihrem Auftreten theils die praktische Genügsamkeit der Zeit und ihre Abwendung von der reipen Wissenschaft, theils die Neigung zum Eklekticismus und zu einer wohlfeilen Zufückziehung auf das unmittelbare Bewusstsein ausspricht.

#### §. 46.

Fortsetzung. Eklekticismus und Popularphilosophie im ersten und zweiten Jahrhundert. Peripatetiker und Akademiker.

Die peripatetische Schule verfolgte, so viel wir wissen, während der zwei Jahrhunderte, mit denen wir es hier zunächst zu thun haben, dieselbe Richtung, in

- 2) Ebd. 11.
- 3) Ebd. 65 f.

<sup>1)</sup> A. a. O. 20.

der wir sie schon um das Ende der vorchristlichen Zeit getroffen haben. Nur scheint sie sich während dieses Zeitabschnitts noch ausschliesslicher, als früher, auf die gelehrte Beschäftigung mit der älteren Philosophie, und namentlich auf die Erklärung der Aristotelischen Schriften zurückgezogen zu haben. Wenigstens ist es fast nur djese, an welche sich uns einige Nachrichten über diese Schule anknüpfen. Die bekannteren Peripatetiker des ersten und zweiten Jahrhunderts '), Alexander von Aegä (der Lehrer Nero's), Aspasius (um 110 n. Chr.), Adrastus aus Aphrodisias (um 130), Herminus 2), Sosigenes 3), Alexander von Damaskus (um 170), Alexander von Aphrodisias und sein Lehrer Aristokles von Messene, sind uns durchaus nur als Verfasser von solchen Schriften bekannt, welche theils der fortlaufenden Erklärung Aristotelischer Werke, theils der Erläuterung oder Vertheidigung des Aristotelischen Systems im Ganzen oder einzelner Aristotelischer Lehren gewidmet sind. Die ganze Richtung der Schule werden wir am Besten aus dem letzten berühmten Vertreter derselben vor ihrer Verbindung mit dem Neuplatonismus, und dem Einzigen, von welchem uus noch Schriften erhalten sind, aus Alexander von Aphro-

- 2) Der Lehrer des Alexander von Aphrodisias, dessen Blüthe wir aber nicht (mit ZUMPT a. a. O. S. 96) um 130 v. Chr. setzen, und den wir überhaupt schwerlich mit dem von LUCIAN Demon. 56 so schlecht prädicirten Aristoteliker Herminus identificiren dürfen, denn da Alexander unter Septim. Severus und Caracalla, zwischen 198 und 211 n. Chr., als Lehrer der Philosophie in Athen angestellt wurde, kann sein Lehrer nicht schon um's Jahr 130 geblüht haben.
- 3) Nach BRANDIS a. a. O. S. 277 gleichfalls ein Lehrer des Alexander Aphrod., mithin von dem Mathematiker aus der Zeit Julius Cäsars zu unterscheiden.

-Digitized by Google

\* 12 -

<sup>1)</sup> M. s. über dieselben, ausser FABRIC. Bibl. gr. T. 111, 272 ff. die früher angeführten Abhandlungen von BRANDIS (über die griech. Ausl. d. Arist. Org. Abh. d. Berl. Akad. 1833, 277 f.) und Zumer (über den Bestand d. philos. Sohulen in Athen, ebd. 1842, S. 96 ff.).

### Spätere Peripatet. Alexander von Aphrodis. 421.

disias, kennen lernen. Dieser tüchtige, von der Folgezeit: durch den Ehrennamen des Auslegers ausgezeichnete Peripatetiker hat sich unstreitig um die Erklärung der Aristotelischen Schriften ein bedeutendes Verdienst erworben'), seine eigenen Schriften wollen aber auch nichtmehr sein, als Erläuterungen und Vertheidigungen der Aristotelischen Lehre. 'In diesem Sinn hat er in seinenzwei Büchern über die Seele und in manchen Stellen der naturwissenschaftlichen Untersuchungen<sup>2</sup>) die Anthropologie und Psychologie seines Meisters ausgeführt, in dem vierten Buch der letztgenannten Schrift manche ethische Fragen, im Gegensatz gegen die Einwendungen der Stoiker, erörtert, ebd. 1, 18 die Nothwendigkeit und Ewigkeit der Welt gegen die Platonikervertheidigt, in der Schrift neol ulgewe die stoische Lehre von der gegenseitigen Durchdringung der Körper bestritten, und in der Abhandlung über das Verhängniss<sup>3</sup>), die peripatetische Behauptung der Willensfreiheit gegen den stoischen Fatalismus vertheidigt. Die Blössen des Gegners werden in dieser Abhandlung mit Gewandtheit und Schärfe aufgezeigt, aber eine gründlicher eindringende Erforschung des menschlichen Willens dürfen wir in ihrnicht suchen, indem Alexander vielmehr auf die prakti-

- 1) M. vgl. hierüber, und gegen RITTERS (IV, 264) geringschätziges Urtheil über Alexander: BRANDIS a. a. O. S. 278, SCHWEGLER d. Metaphysik d. Arist. 1 B. Vorr S. VIII.
- Der volle Titel lautet in der Aldinischen Ausgabe von 1556: guaestiones naturales, de anima, morales, griechisch, φυσικών σχο-. λίων ἀποριών καὶ λύσεων ἀ, β', γ', δ'.
- 3) Π. εἰμαqμέ»ης vgl. De. an. II, f. 159 ff. qu. nat. I, 4. Auszüge aus dieser Schrift giebt ΤΕΧΕΒΜΑΝΝ V, 186 ff., kürzere, RITTER IV, 265 f. Ich glaube mich mit dem im Text Bemerkten um so mehr begnügen zu sollen, da die Schrift keine wesentlich neuen Gedanken enthält, und da sie überdiess durch die Ausgabe von OBELLI (Zür. 1824) mehr, als andere Werke Alexanders, zugänglich gemacht ist.

schen Consequenzen des Fatalismus ein ganz überwiegendes Gewicht legt<sup>1</sup>), und dabei auch die theologischen Gründe nicht vergisst, dass der Fatalismus die Vorsehung und die Gehetserhörung aufhebe?), so zeigt er schon darin, dass ein tieferes Eingehen in die wissenschaftliche Seite der Frage nicht seine Sache ist. Noch deutlicher tritt diess aber in dem Grundsatz hervor, den er wiederholt und nachdrücklich geltend macht, dass die allgemeine Møinung der Menschen, und die angeborenen Vorstellungen, welche sich namentlich in der Sprache ausdrücken, ein hipreichender und unumstösslicher Beweis der Wahrheit seien<sup>3</sup>). Der Peripatetiker zieht sich hier ganz iu derselben Weise auf das unmittelbare Bewusstsein zurück, wie wir diess in der sonstigen Popularphilosophie seit Gicero so oft getroffen haben. Mehr eigenthümliche Ansichten treten bei Alexander in der Erörterung von einjgen Fragen hervor, welche das Wesen der menschlichen Seele und das Verhältniss Gottes und der Welt betreffen. Die ursprüngliche Lehre des Aristoteles hat in beiden Beziehungen manches Unklare, und namentlich die Vorstellung vom voüg und von seinem Verhältniss zu der materiellen Welt und zu den niedrigeren Theilen der menschlichen Seele ist nicht ohne eine mystische Unbestimmtheit. Diese selbst aber hängt mit den Grundbestimmungen des Systems über Form und Materie zusammen, and lässt sich ohne Umbildung derselben schwer entfernen. Indem daher Alexander um eine solche Auffassung der peripatetischen Lehre bemüht ist, durch welche jenes mystische Element so viel, wie möglich, beseitigt, und ein durchaus natürlicher Zusammenhang

<sup>1)</sup> De fato c. 16 ff.

<sup>2)</sup> De fato 17. De an. U. f. 162 med.

<sup>3)</sup> De fato c. 2, Anf. c. 7. c. 8, Anf. vgl. c. 5. 12, Schl. 14, Anf. u. A. De An II, f. 161 med. Doch soll die Sprache selbst nichts Angeborenes sein, sondern nur das Sprachvermögen qu. nat. III, 11.

### Spätere Peripat. Alexander von Aphrodis.

428

der Erscheinnugen hergestellt werden soll, kann er tiefgreffende Abweichungen von der Lehre seines Meisters, so wenig er sich diess auch gestehen will, nicht vermeiden. Hatte Aristoteles zwar ein selbständiges Bestehen der Formen ausser der Materie, mit Ausnahme der absoluten Form, oder des göttlichen Geistes, gelängnet, und die allgemeinen Begriffe nur in den Einzeldingen anerkannt, aber nichtsdestöweniger an der Realität der Formen festgehalten, und die Form der Dinge für ihre Substanz erklärt, so sagt Alexander, die allgemeinen Begriffe existiren als allgemeine nur in dem Verstand, welcher sie ans den Einzeldingen abstrahirt, sobald dieser aufhört, sie zu denken, hören sie auf, zn existiren, abgeschen davon seien die mit der Materie verbundenen Formen nicht von dieser zu trennen '). Diese Untrennbarkeit der Form von der Materie muss um so mehr auch von der Seele gelten, je entschiedener Alexander an der Aristotelischen Bestimmung festhält, dass die Seele nichts Anderes sei, als die Form des organischen Körpers?). Als die Form des Körpers ist die Seele vom Körper selbst nicht zu trennen, die Entstehung und die Beschaffenheit der Seele ist durch den Körper bedingt, und keine Seelenthätigkeit ist ohne eine körperliche Bewegung

- 1) De an. I, 139 b: τῶν γὰψ ἐνύλων εἰδῶν ἀδὲν χωρις ἀν ἢ λόγϣ μόνον, τῷ φθορὰν αὐτῶν εἰναι τὐν ἀκὰ τῆς ὕλης χωρις μόν ... ὅταν μὴ νοῆται τὰ τοιαῦτα εἰδη ἐδὲ ἔςιν αὐτῶν το νῶς, εἰγο ἐν τῷ νοεῖσθαι αὐτοῖς ἡ τἔ νοητοῖς εἰναι ὑπόςαοις. τὰ γὰφ καθόλου καὶ κοινὰ τὴν μὲν ὅπαρξιν ἐν τοῖς καθέκαστά τε καὶ ἐνύλοις ἔχει, νούμενα δὲ χωρίς ὕλης κοινά τε καὶ καθύλου γίνεται, καὶ τότε ἔςι νῶς ὅταν νοῆται, εἰ δὲ μὴ νοοῖτο ἐδὲ ἔςιν ὅτι. ὡςε χωρισθέντα τῦ νοῦντος αὐτὰ νῶ φθείρεται, εἰγε ἐν τῷ νοεῖσθαι τὸ εἶναι αὐτοῖς. ὅμοια δὲ τύτοις καὶ τὰ ἐξ ἀφαιρίσεως, ὁποῖα ἐςι τὰ μαθηματικά. Π, f. 143 b unt.: τὰ μὲν γὰρ ἔνυλα εἰδη ὑπὰ τῦ νῶ νοητὰ γίνεται ὕντα δυνάμει νοητά. χοιρίζων γὰρ αὐτὰ τῆς ὕλης ὁ ͽῦς μεθ ἡ ἐςιν αὐτῆς (l. αὐτοῖς) τὸ εἶναι ἐνεργεία νοητὰ αὐτὸς αὐτὰ ποιεῖ υ. s. ψ.
- 2) A. a. O. I, f. 123. 124 b f.

möglich 1). Werden daher auch mehrere Theile der Seele zngegeben<sup>2</sup>), so wird doch streng an dem Grundsatz festgehalten, dass die höheren Seelenkräfte nicht ohne die niederen sein können, und dass eben hierauf die Einheit der Seele beruhe<sup>3</sup>), und während Aristoteles in seiner Lehre vom rous zwarsos eine Ausnahme von diesem Grundsatz gemacht hatte, so erhält diese Lehre bei Alexander eine Gestalt, bei welcher derselbe gewahrt bleibt, wodurch aber freilich die Aristotelische Theorie unverkennbar verlassen wird. Der Verstand ist nämlich im Menschen zunächst nur als Anlage vorhanden, der volig úlinos xai quaixos, das blos potentielle Denken. Durch die Entwicklung dieser Anlage entsteht die wirkliche Denkthätigkeit, der Verstand als wirksame Eigenschaft, als thätige Kraft, der voüs inlatatos oder voüs and ist ). Dasjenige aber, was die Entwicklung des potentiellen Verstandes bewirkt, was ihn zur Wirklichkeit bringt, wie das Licht die Farben, der vous normixos, ist nach Alexander kein Theil unserer Seele, sondern nur das auf sie einwirkende göttliche Wesen<sup>5</sup>). So wird die mystische Einheit der menschlichen Vernunft mit der göttlichen hier durchbrochen; auf der einen Seite steht der Mensch, auf der andern die auf ihn einwirkende Gottheit. Die menschliche Seele ist daher ein durchans endliches We-

- 3) f. 128 u. 128 b med.
- 4) A. a. O. f. 138 f. II, f. 143 b. In diesen Bestimmungen Alexanders liegt die Quelle für die bekannte Lehre der arabischen und scholastischen Philosophen vom *intellectus acquisitus*.
- 5) 1, f. 139 b. II, f. 143 b f. Z. B. f. 138 med.: απαθής δὲ ῶν (ὁ ποιητικός νῶς) καὶ μὴ μεμιγμένος ὕλη τινὶ καὶ ἄφθαρτός ἐςιν . . τοιῦτον δὲ ῶν δέδεικται ὑπ΄ Αριςοτέλους τὸ πρώτον αἴτιον ὑ καὶ κιρίως ἐςι νῶς u. s. w. f. 144: νῶς ὁ ποιητικὸς ἐκ ῶν μόριον καὶ δύναμής τις τῆς ἡμετέρας ψυχῆς ἀλλ ἔξουθεν γενόμενος ἐν ἡμῖν ὅταν αὐτὸ (das νοητὸν, welches eben der νοῦς ποιητικὸς ist) νοῦμεν.

<sup>1)</sup> Ebd, f. 126. 125 o. II, f. 143 med. nat. qu. II, 3. f. XII b med.

<sup>2) £ 128</sup> ff. IL, f. 146 f.

sen: die Seele der Götter (d. h. wohl der Gestirne) könnte nach Alexander nur im uneigentlichen Sinn (όμωvumes) Seele genannt werden '). In Uebereinstimmung damit verlegt unser Philosoph auch den Sitz der Vernunft, welcher Aristoteles ein körperliches Organ abgesprochen hatte<sup>2</sup>), mit den Stojkern in das Herz<sup>3</sup>), und sagt ganz allein und unbedingt von der menschlichen Seele, was Aristoteles nur von einem Theil derselben gesagt hatte, dass sie mit ihrem Körper vergehe<sup>4</sup>). Das Bestreben, welches sich in diesen Bestimmungen ausspricht, die Erscheinungen unter Entfernung aller transcendenten Elemente auf natürliche Ursachen zurückzuführen, lässt sich auch in der Lehre des Aphrodisiers über die Vorsehung und das Verhältniss Gottes und der Welt wahrnehmen. Alles, was in der Welt geschieht, leitet er mit Aristoteles von der Wirkung her, welche sich von der Gottheit aus zunächst in den Himmel, und von da in verschiedenen Abstufungen in die elementarischen Körper verbreite<sup>5</sup>); dieser ganze Verlauf soll aber durchaus als ein Naturprocess gefasst werden: in jedem der Elemente ist mehr oder woniger van der göttlichen Kraft, je nachdem es durch seine höhere oder tiefere Stelle im Weltgebäude. dem ersten Träger derselben, dem Himmel, näher oder ferner steht, und ebenso ist sie an die aus diesen zusammengesetzten Körper in reichlicherem oder geringerem Maasse vertheilt, sie haben eine vollkommene oder unvollkommene Seele, je nachdem sie aus reineren oder un-

- 1) I, f. 128 unt.
- 2) De an. III, 4. 429, a, 24 s. unsern 2. Th. S. 491 vgl. m. S. 487. 489.
- De an. I, f. 141 unt.; man bemerke hier auch das stoische ήγεμονικόν und das Platonische λογιςικόν statt des Aristotelischen νοῦς.
- 4) A. a. O. I, f. 126. 127 o. qu. nat. IJ, 10
- 5) qu. nat. 11, 3. De an. 11, f. 158 b o.

reineren Stoffen bestehen, und je nachdem ihnen insbesondere mehr oder weniger von dem göttlichsten Elemente, dem feuer, beigemischt ist 1). Iu dieser göttlichen Wirkung besteht das Wesen der Natur<sup>2</sup>); mit der letzteren fällt aber auch die Vorsehung oder das Verhängniss zusammen<sup>3</sup>). So wenig daher Alexander ein Verhängniss im stoischen Sinne zugiebt, ebenso wenig weiss er sich mit dem gewöhnlichen Vorsehungsglauben zu befreunden. Dieser Glaube scheint ihm nicht nur mit der Freiheit des menschlichen Wilfens unvereinbar; denn die freien Haudlungen, zeigt er, könne selbst die Gottheit nicht vorherwissen, da sich auch ihre Macht nicht auf das Unmögliche erstrecke<sup>4</sup>), - sondern er widerspricht auch den richtigen Begriffen von Gott und der Welt. Denn unmöglich fässt sich annehmen, dass das Sterbliche und Geringere der Zweck, die Thätigkeit des Höheren, der Gotthelt, das Mittel, und nur jenem zulieb da sei<sup>5</sup>), ebenso wenig kann man aber auch von der Welt sagen, dass sie za ihrer Einrichtung und Erhaltung einer Vorsehung bedurfe, sondern ihr Dasein und Sosein ist eine Folge ihrer Natur<sup>4</sup>). Will daher Alexander die Vorsehung auch nicht ganz läugnen, so will er sie doch auf die Welt unter dem Monde beschränken, weil nur für diese durch ein ausser ihr selbst Liegendes gesorgt werde, das sie in ihrem Sein and ihrer Ordnung zu erhalten bestimmt sei, darch dle' Planetenweit<sup>7</sup>), and widerspricht er auch der Vor-

- 1) qu. nat. 11, 3.
- 2) qu. nat. a. a. O. De an. a. a. O.: της θείας δυνάμεως της έν τω γεννητώ σώματι έγγινομένης άπο της πρός το θείση [se. σώμα] γειτνιάσεως, ήν και φύαιν καλύμεν.
- 5) De fato b. De an. II, f. 162 unt.: λείπεται άψα την ειμαρμίνην μηθεν άλλο ή την οίκειαν φύσιν είναι εκύσου u. s. w.
- 4) De fato 30.
- 5) qu. nat. 11, 21, f. XVI, b unt. u. folg.
- 6) A. a. O. II, 19.
- 7) A. a. O. u. qu. nat. 1, 25, Schl. Nur im weitern Sinn soll der

stellung, als ob die Vorschung nur eine zafählige Wirkung der Gottheit sei, so will er sie doeb ebenso wenig als einen Baturerfolg gefasst wissen<sup>1</sup>). Man wird diese Ansiehten über die Vorschung im Ganzen nicht unaristotelisch nehnen können, aber doch geben sie auch einen Beleg von dem Naturalismus unsers Philosophen, welcher sich in seiner Ableitung des Seelenlebens ans der elementarischen Zusammensetzung der Körper dem stoischen Matorialismus, und in seiner ganzen Weltansicht dem Standpunkt Stratos des Physikers annähert.

VVir müssen voraussetzen, dass in der peripatetischen Schule jener Periode auch noch andere Abweichungen von der Aristotelischen Denkweise vorkamen, nur istunsere Kenntniss dieser Schule zu dürftig, um dieselben mit einiger Vollständigkeit nachzuweisen. Doch fehlt esuns dafür nicht ganz an Belegen. Ausser manchen minder bedeutenden Einzelheiten; von welchen die griechiischen Commentaren des Aristoteles Nachricht gebon<sup>8</sup>), ist hier namentlich der eigenthümlichen Ansichten zu erwähnen, welche uns von dem Lehrer Alexanders, dem Messenier-Aristokles, überliefert sind. Zwar enthalten die Fragmente, welche uns Euszeitus<sup>8</sup>) aus dieses Pe--

Begriff der Vorschung, der letztern Stelle zufolge, auf des Gauze der Körperwelt angewendet werden.

- 1) A. a. O. II, 21. Am Schluss dieser Erörterung sagt Alex., dass dieser Gegenstaud noch von Niemand befriedigend behändelt worden sei.
- 2) Ausser den eigentlichen Commentaren gehören hieber auch die selbständigen Schriften des ebengenannten Alexander; so setzt z. B. die oben besprochene Erörterung Alexanders über die Vorsebung qu. nat. II, 21 voraus, dass dieser Gegenständ innerfmlb der Schule in verschiedenem Sinn besprochen wurde, und De am 11, f. 154 f. berührt er die Uneinigkeit der Peripatetiker über das erste Naturgemässe.

3) Praep. evang. XI, 3. XIV, 17-21. XV, 14.

Contractor and the second second

۰,

ripatetikers Schrift, nepl gelocoglag mitthelit, trotz ihres Umfangs nicht viel Bedeutendes: Aristokles schildert und bekämpft darin die Lehren anderer Schulen, der Eleaten und der Skeptiker, der Cyrenalker und Epikureer, auch den stoischen Materialismus; das ganze Werk scheint eine vollständige kritische Uchersicht über die Systeme der griechischen Philosophen gewesen zu sein. Doch ist die Art bewerkenswerth, wie sich der Peripatetiker in diesen Brachstücken über Plato äussert, wenn er diesen als einen ächten und vollkommenen Philosophen bezeichnet, welchen nur der Tod an der Vollendung seines Systoms verhindert habe<sup>1</sup>). Hiebei wird offenbar vorausgesetzt., dass die Aristotelische Philosophie nur die Fortsotzung und Vollendung der Platonischen sei, dass mithin beide in der Hauptsache einig seien, und selbst der Hauptstreitpuskt zwischen Aristoteles und Plato, die Idgenlehre, wird ausdrücklich unter den Verdiensten des. Letstern aafgezählt<sup>2</sup>). Wir lernen somit in Aristokles einen von den Peripatetikern kennen, welche im Unterschied von strengeren Aristotelikern, wie Alexander<sup>3</sup>), die wesentliche Uebereinstimmung der Platonischen und Aristotelischen Lehre behaupteten, und wir können aus dem Beispiel eines, so angeschenen peripatetischen Lehrers abnehmen, dass diese unter den Akademikern des zweiten Jahrhunderts verbreitete Annahme auch bei den Peripatetikern vielfach Anklang fand. Derselbe Aristokles weiss aber die peripatetische Lehre auch mit der stoischen auf eine Art zu verbinden, welche uns beweist, dass der Verfasser der Schrift neol zoopov mit dieser



<sup>4)</sup> XI, 5, vgl. XIV, 20, 5.

<sup>3)</sup> A. a. O., wo freilich die Worte: ἔτι δἰ τὴν περὶ τῶν ἰδεῶν [sc. σκέψεν] πρῶτος ἐπεχειρίσας, ὅρίζεσθαι sugleich andeuten, dass Aristokles die platonische Ideenlahre der Verbesserung durch Aristoteles noch bedürftig fand.

<sup>5)</sup> M. vgl. z. B. dessen Commentar au Metaph. I, 9.

## Spätere Peripat. Aristokles der Messenier. 498

Richtung nicht allein stand. In einer merkwürdigen Stelle des Alexander von Aphrodisias<sup>1</sup>) wird uns berichtet: Um den Schwierigkeiten der Aristotelischen Lehre über den von aussen in den Menschen kommenden vorg zu entgehen, habe Aristokles folgende Ansicht aufgestellt. Der göttliche Verstand, habe er gesagt, sei in allen, auch den irdischen Körpern, und wirke beständig in der ihm eigenthümlichen Weise. Von dieser seiner Wirksamkeit in den Dingen stamme nicht allein die Vernauftaulage im Menschen, sondern auch alle Verbindung und Treunung der Stoffe, also überhaupt die ganze Gestaltung der Welt her, sei es nun, dass er diese für sich allein, oder dass er sie in Verbindung mit den Einflüssen der Himmelskörper bewirke, voder dass aus letzterem zunächst die Natur entstehe, und diese in Verbindung mit dem Nus Alles bestimme. Finde nun diese an sich allgemeine Wirksamkeit des Nus in einem bestimmten Körper ein

1) Diese Stelle befindet sich in dem zweiten Buche  $\pi$ .  $\psi v_{I} v_{i}$ s fol, 144 unt. - f. 145 o. Nachdem hier Alexander über den leidenden und den thätigen Verstand im Sinn des Aristoteles gehandelt hat, fährt er, wie unser gedruchter Text lautet, so fort: movou de περί να το θύραθεν παρά 'Αρισοτέλος à διεσωσάμην. Lantes aber diese Worte an und für sich schon seltsam, so wird durch das, was darauf folgt, und namentlich durch fol. 145 o. jeder Zweifel darüber gehoben, dass die Darstellung, welche sie einführen, nicht dem Aristoteles, sondern einem Lehrer des Alexander beigelegt werden soll, aus dessen Munde sie dieser aufgezeichnet hat, wiewohl er selbst ihr nicht beistimmte. Diess vorausgesetzt werden wir nun keinen Widerspruch befürchten dürfen, wenn wir statt 'Apisorshus 'Apison Lius lesen, und dem nach in unserer Stelle eine bisher unbenützte Quelle für die Kenntniss dieses Peripatetikers erkennen. Beide Namen werden auch sonst verwechselt; so bemerkt FABBIC. Bibl. gr. III, 281 aus dem 2ten Buch von Cyrills Schrift gegen Julian eine derartige Verwechslung, und ebenso wird in den Scholien in Arist. von BRANDIS S. 477, a, 31 in der Stelle aus SIMPLICIUS in coel. f. 34, b, fin. Aristoteles der Lehrer Alexanders von Aphrodisias genannt, während die Aldinische Ausgabe den richtigen Namen, Aristokles, hat, s ZUMPT Abh. d. Berl. Akad. 1842, 96.

zu ihrer Aufnehme gesignetes Organ, ite wirke der Nas in diesem Körper als der ihm inwohnende Verstand, und es eutstehe eine individuelle Deakthätigkeit. Diese Empfänglichkeit für die Aufnahme des Nus ist, wie Aristokles glauht, durch ihre stoffliche Zusammensetzung bedingt, und hängt namentlich davon ab, ob ein Körper mehr oder weniger l'ener in sich hat; diejesige körperliche Mischung, welche ein Organ für den thätigen Verstand darbietet, wird der potentielle Verstand genannt, und die Wirkung des thätigen, göttlichen Verstandes auf den potentiellen menschlichen, wodurch dieser zur Aktualität erhohen wird, und das individuelle Denken zu Stande kommt, besteht in nichts Anderem, als darin, dass die Alles durchwaltende Thätigkeit des göttlichen vous in bestimmten Körpern auf besondere Weise sur Erscheinung kommt'). Alærander selbst bemerkt über diese Annahmen seines Lehrers, sie stehen mit der ateischen Lehre in einer bedenklichen Verwandtschaft<sup>2</sup>), und auch wir werden uns die Aehnlichkeit des in der ganzen Kör-. perwelt, und besonders im feurigen Element wirkenden Nus mit der stoischen Weltvernunft, welche zugleich das Urfener ist, nicht verbergen können. Wie der Heraklitische Hylozoismus bei der Entstehung des stoischen Systems durch die Lehre des Aristoteles über den Nus befruchtet wurde, so sehen wir diese Lehre in der peripatetischen Schule selbst in einer Verbindung mit der stoischen Weltauschauung, welche als eine Vorbereitung für die spätere Vereinigung dieser Systeme durch den Neuplatonismus gelten kann, und es tritt so dem dualistischen Naturalismus Alexanders in dem pantheistischen

- 1) A. a. O. f. 144, b med.
- 2) A. b. O. f. 145 o.: מדרואלודנוי בשינה שסבי דלדב בשיבה, דלי ישי שמו פי בטוג קמואלטדמדסה גלימו שוועי שירה, שום בסוג מאל בקוג כסמו בשלברי ער ה. ש.

Digitized by Google

# Spätere Akad. Dereyllides u. Thrasyllus.

seines Lehrers eine eigenthümliche, auch für die spätere Philosophie nicht bedentungslose Lehrfarm zur Seite.

Wie die peripatetische Schule während unsers Zeitabschnitts zu einer eifrigeren Beschäftigung mit den Schriften ihres Stifters zurückgekehrt war, so finden wir dasselbe auch bei der Platonischen. Zwar sind unsere Nachrichten über diese Schule bis gegen das Ende des ersten Jahrhunderts äusserst dürftig; indessen kennen wir doch einige von ihren Anhängern aus diesem Żeitraum, und ausserdem lässt sich aus Plutanch mit Sicherheit abnehmen, dass ihm schon Andere in der Erklärung der Platonischen Schriften vorangegangen waren, denn er erwähnt bei der Besprechung Platonischer Stellen nicht selten früherer Erklärungen ). Das Gleiche folgt auch aus dem Streit über die Ordnung der Platonischen Werke, welche ohne Zweifel bis über den Anfang der christlichen Zeitrechnung hinaufreicht, und aus den Nachrichten über ihre Eintheilung in Tetralogieen durch Dercyllides und Thrasyllus, zwei Gelehrte, von denen der letztere unter Tiber lebte 2). Zu diesen gelehrten Akademikern gehört jener Arius Did ymus, aus welchem Euskbius einige Bruchstücke, rein geschichtlichen Inhalts, mittheilt<sup>3</sup>), dessen Zeitalter übrigens nur nach unsicherer Muthmassung zu bestimmen ist<sup>4</sup>). In dieselbe Klasse

- 1) Z. B. quaest. Plat. 2, 1. qu. 5, 1, 3. qu. 8, 1 f. De an. procr. in Tim. 4, 1. 20, 1. 25, 4. 29, 1. 30, 1. 31, 3; m. vgl. auch De fato c. 7, S. 572, B.
- 2) ALBINI introd, in Plat. c. 6. DIOG. UI, 56. Weitere Nachweisungen über Thrasyllus nnd Dercyllides s. b. HEBMANN Gesch. u. Syst. d. Plat. Phil. I, 560.
- 3) pr. ev. XI, 23, 2. XV, 15. 20. Das erste von diesen Bruchstücken, einer Schrift περί τῶν ἀρεσκόντων Πλάτωνι entnommen, handelt von der Platonischen Ideenlehre, die zwei andern, als deren Quelle die ἘΕπιτομή des Didymus (wohl eine Uebersicht über die Lehren der Philosophen) bezeichnet wird, von den Stoikern.
- 4) Was hierüber vorliegt, het schon Jonsus Script. hist. philos.

werden wir den alexandrinischen Akademiker Eudorus zu stellen haben, welcher wahrscheinlich unter August gelebt<sup>1</sup>), und nicht blos Platonische, sondern auch Aristotelische Schriften commentirt hat<sup>3</sup>); auch über die pythagoreische Lehre hat er geschrieben<sup>3</sup>). Lässt uns nun schon diese vielseitige Beschäftigung mit älteren Philosophen, und namentlich die gleichmässige Bearbeitung des Aristoteles und des Plato vermuthen, dass Eudors Platonismus nicht ganz rein war, so bestätigt sich dieses durch die Angaben des Srosäus<sup>4</sup>) über eine eucyklopädische Schrift dieses Philosophen, worin derselbe, wie gesagt wird, die gesammte Wissenschaft in problematischer Weise, das heisst wohl, in der Art behandelte, phass die einzelnen philosophischen Fragen bestimmt, und

> III, 1, 5 gesammelt, es reicht diess jedoch nicht aus, um die herrschende Annahme, dass Didymus ein Zeitgenosse Cicero's gewesen sei, auch nur zur Wahrscheinlichkeit zu erheben.

- 1) Falls er nämlich mit dem Peripatetiker Eudorus identisch ist, dessen STRABO XVII, 1, 5. S. 490 Siebenk. als seines Zeitgenossen erwähnt. Als Ausleger des Aristoteles mochte er wohl noch für einen Peripatetiker gehalten werden.
- 2) Dass Eudorus den Platonischen Timäus erklärte, scheint ans den Anführungen bei PLUT. de an. procr. 3, 2 16, 1. 8 bervorzu gehen. Seines Commentars zu den Aristotelischen Kategorieen, worin er auch manche Sätze dieser Schrift bestritt, erwähnt SIMPLICIUS in dem seinigen öfters, m. s. die Schol. in Arist v. BRANDIS S. 61, a, 26. 65, a, 43. 66, b, 18. 71, b, 22. 73, b, 18. 74, b, 2. ALEXANDER APHBOD. z. Metaph. I, 6 (S. 44, 23 Bon Schol. in Arist. 552, b. 29) scheint auch einen Commentar des Eudorus über die Metaphysik zu kennen. Aus der Art, wie SIMPL. in cat. 3', f. 3. v', f. 3 (Schol. S. 61. 73, b) den Eudorus mit Andronikus von Rhodus zusammenstellt, schliesst BRANDIS Abb. d. Berl. Akad. v. J. 1833, S. 275, dass er jünger war, als Andronikus. Sonst vgl. man über Eudorus noch Jonsius Scripthist. philos. IH, 2, 4.
- 3) Simet. in phys. f. 39.
- 4) Ekl. 11, 46 ff. Die Schrift des Eudorus hatte den Titel: διαφεσις τῦ κατὰ φιλοσοφίαν λόγου, der Auszug des Stob. aus der selben betrifft die Eintheilung der Ethik.

die Antworten der verschiedenen Philosophen auf dieselhen angegeben wurden '). In der Uebersicht über die Theile der Ethik, welche Stobäus aus dieser Schrift aufgenommen hat, ist mehr stoische, als Platonische Terminologie und Eintheilung zu finden, was immerhin vermuthen lässt, dass sich ihr Verfasser auch in materieller Hinsicht manches Stoische angeeignet haben wird. Doch sind wir hierüber nicht weiter unterrichtet. Noch weniger wissen wir von den Akademikern der Folgezeit. Erst in Plutarch<sup>2</sup>) tritt wieder ein Mann auf, der uns durch zahlreiche Schriften in den Stand setzt, uns über die Geistesrichtung der Platonischen Schule um das Ende des ersten und den Aufang-des zweiten Jahrhunderts nach Christus ein bestimmteres Urtheil zu bilden. Auc!<sup>a</sup> bei ihm können wir jedoch hier nicht lange verweilen, da von denjenigen Eigenthümlichkeiten seiner Denkweise, durch welche er sich unter die Vorläufer des Neuplatonismus stellt, erst später zu sprechen ist; was uns hier beschäftigt, ist zunächst nur die eklektische Stellung, welche er trotz seines Platonismus zu der früheren Philosophie einnimmt,

Plutarch selbst zählt sich unter die Akademiker <sup>3</sup>), und knüpft die Darstellung seiner Ansichten in der Art an die Erklärung Platonischer Stellen <sup>4</sup>), dass er auch da, wo er in Wahrheit von Plato abweicht, doch nur sein

- Der Ausdruck des Stob. ist: βιβλίον ἀξιόπτητον ἐν ῷ πῶσαν ἐπεξελήλυθε προβληματικῶς τὴν ἐπισήμην. Unsere Auffassung dieses Ausdrucks, schon von ΗΕΕΕΕΝ z. d. St. aufgestellt, wird auch durch S. 54 med. bestätigt.
- 2) Plutarch aus Chäronea, um die Mitte des ersten Jahrhunderts geboren, scheint bis um das Jahr 120 n. Chr., oder noch länger gelebt zu haben. Seine Blüthe fällt unter Domitian, Nerva und Trajan.
- 3) qu. conviv. IX, 12, 2. de fac. in luna 6, 1.
- 4) Z. B. in den quaest. Plat.; de animae procr. in Tim. (vgl. 1, 1. 6, 8. 7, 1. 8, 1 u. A.); consol. ad Apoll. 56; de virt. mor. 5 med-Die Philosophie der Griechen. Ill. Theil.

Ausleger sein will '), und auch das offenbar Spätere bei Plato zu finden, weiss 2); selbst bei untergeordneten Punkten wagt er nie einen ausdrücklichen Widerspruch gegen seinen Meister, vielmehr glaubt er sich verpflichtet, seine Sätze um der Auktorität willen auch dann in Schutz zu nehmen, wenn er auf einen genügenden Erweis ihrer Wahrheit verzichten muss 3). Er verhält sich in dieser Beziehung zu Plato nicht anders, als die gleichzeitigen Peripatetiker zu Aristoteles, ja im Wesentlichen nicht anders, als später Plotin, denn wenn er auch nicht Dasselbe in seinem Plato findet, wie Dieser, so macht er sich doch in demselben Umfang von ihm abhängig. Zeigt uns aber schon diese Unselbständigkeit die gleiche Ermattung des philosophischen Geistes, aus welcher der Eklekticismus entsprungen ist, so finden wir auch wirklich Plutarchs Platonismus nicht so rein, als er selbst wohl geglaubt hat. Schon seine Ansicht über den Zweck und die Aufgabe der Philosophie liegt von der Platonischen weit ab. Die Hauptaufgabe dieser Wissenschaft sucht er in der Belehrung über die sittlichen Verhältnisse und Pflichten; die Lehren sind die Hauptsache, welche auf Grösse des Charakters und der Gesinnung hinwicken, die dialektischen Spitzfindigkeiten dagegen und die prunkenden Untersuchungen der Physiker sind von ebenso zweiselhaftem Werth, als die gelehrte Sammlung von Geschichten 4). Es sind diess dieselben Ansich-

- 1) Wie in der Annahme von fünf Welten Def. orac. 34. 37. de Ei ap. Delph. 11.
- 2) So. s. B. de an procr. 23, 2 die zehen Aristotelischen Kategorieen, welche Tim. 37, A angedeutet sein sollen.
- 3) Z. B. qu. conviv. VII, 1, wo eine Vertheidigung der Platonischen Annahme, dass das Getränke nicht in den Magen, sondern in die Lunge komme, mit den bezeichnenden Worten schliesst: τὸ ở ἀληθές ἴσως ἀληπτον ἐν γε τύτοις καὶ ἐκ ἔδει πρὸς φιλόσοφον δόξη τε καὶ ἀννάμει πρῶτον ἕτως ἀπαυθαδίσασθαι περὶ τράγματος ἀδήλε.
- . 4.) De prof. in virt, 7, noch weiter geht die bestrittene Schrift de

ten, welche wir von der Popularphilosophie seit Antiochus und Ciceto, und auch von den Stoikern der späteren Zeit schon so oft vernommen haben. Mit diesen späteren Philosophen trifft Plutarch auch darin zusammen, dass sich seine eigenen philosophischen Untersuchungen, neben einer mystisch gefärbten Metaphysik auf die Ethik beschränken, welche in dieser Isolirung, trotz des Adels, der Milde und der Reinheit seiner Grundsätze, doch nothwendig der wissenschaftlichen Strenge entbehren musste, denn die Dialektik berührt er immer nur im Vorübergehen, ohne tieferes Eindringen, und was er naturwissenschaftliches geschrieben hat, das sind nur Erörterungen von einzelnen Fragen, welche zwar für die Gelehrsamkeit und den Scharfsinn ihres Urhebers, aber nicht für seine philosophische Beschäftigung mit der Natur beweisen kön-Wie aber diese Hintansetzung der theoretischen nen. Wissenschaft immer eine skeptische Stimmung theils erzeugt, theils voraussetzt, so finden wir auch bei Plutarch in einzelnen Aeusserungen eine Neigung zum Zweifel. Sebon in den Naturerscheinungen findet er so Vieles unbegreiflich, dass der Philosoph am Besten thue, bei solchen Untersuchungen sein Urtheil zurückzuhalten '), noch weit schwieriger erscheint ihm aber die Erkenntniss der göttlichen Dinge, und wenn er bedenkt, wie wir selbst von den alltäglichen Erfahrungen so manche nicht zu erklären im Stande sind, so weiss er uns in Beziehung auf ` das, was über uns ist, nur die äusserste Vorsicht anzurathen, da wir als Menschen von dem Göttlichen um nichts besser sprechen können, als der Unmusikalische von der Mu-

Digitizes Google

educ. puer. c. 10. Wie wenig es übrigens Plutarch mit seiner Geringschätzung der Gelehrsamkeit Ernst ist, zeigt seine eigene ausgebreitete Gelehrsamkeit zur Genüge.

<sup>1)</sup> qu. conv. VH, 1; s. o. de primo frig. 23: ταυτα, & Φαβωρίνε, τοϊς εἰρημένοις ὑφ' ἐτέρων παράβαλλε. κὰν μήσε λείπηται τη πί-Φανότητι μήτε ὑπερέχη πολὺ, χαίρειν ἐα τὰς δόξας τὸ ἐπέχειν ἐν ταῦς ἀβήλοις τῦ συγκατμιτίθεσθαι φελοαοφώτερον ήγέμενος.

sik, oder der Laie von der Heilkunde <sup>+</sup>). Eine kräftigere Entwicklung dieses Zweifels war freilich durch Plutarchs ganzen Standpunkt ausgeschlossen, sowohl das praktische als das gelehrte Interesse führte ihn statt zur Skepsis vielmehr zum Eklekticismus.

Unter den Lehren, in deren Behandlung dieser Eklekticismus hervortritt, ist namentlich die Anthropologie und die Ethik hervorzuheben. Plutarch verknüpft hier Aristotelische Bestimmungen nicht immer glücklich mit den Platonischen, an die er sich zunächst hält: neben der zweigliedrigen Unterscheidung der Seele vom Geist 2), und des Vernünftigen von dem Unvernünftigen 3), treffen wir bei ihm nicht blos die dreigliedrige Platonische 4), sondern er bringt damit auch noch die drei Stufen des Seelenlebens bei Aristoteles in Verbindung, und zählt demnach fünf Theile der Seele, das opennizon, das aloonrinor, das enidungrinor, das dunoeides und das Logisinor 5). Noch entschiedener folgt er dem Aristoteles in der Lehre von der ethischen Tugend, in der Bestimmung, dass sie im Einhalten der richtigen Mitte bestehe, in der Abgrenzung ihres Gebiets gegen das Theoretische, in der Unterscheidung der φρόνησις und der σοφία<sup>6</sup>), in dem Satz, dass die Affekte nicht ausgerottet, sondern nur gebildet und gemässigt werden dürfen 7). Anch der Einfluss des Stoicismus lässt sich bei unserem Philosophen nicht verkennen, wie befangen und eifrig er auch dieses System sonst bestreiten mag 8). So ist es offenbar stoisch, wenn er

- 1) De sera num. vind. 4. 14.
- 2) De fac. in luna 28.
- 3) De adulat. et am. 20. de virt. mor. 5.
- 4) De virt. mor. 3 vgl. de an. procr. 26.
- 5) De Ei ap. Delph. 13, Schl. Det. orac. 36 med.
- 6) De virt, mor. 5 f.
- 7) A. a. O. 12.
- 8) De Stoicorum repugn. De comm. not. adv. Stoic. und in vie-

das Verhängniss mit der Weltseele identificirt<sup>1</sup>), oder wenn er trotz seiner Polemik gegen die stoische Weltverbrennung<sup>2</sup>) einen unendlichen Kreislauf des Werdens behauptet, vermöge dessen alle Zustände und Personen der früheren Weltperioden in den spätern völlig unverändert wiederkehren sollen 3). Noch leichter konnte sich die stoische Ethik, unter Milderung ihrer Härten, mit seinem Platonismus verknüpfen, und wirklich steht auch seine sittliche Ansicht mit der eines Epiktet und Mark Aurel in naher Verwandtschaft 4). Wie sehr sich Plutarchs ganze Auffassung der Philosophie der stoischen annähert, ist schon bemerkt worden; ein weiterer wichtiger Vergleichungspunkt, die Verwandtschaft seiner religiösen Ansichten mit der stoischen Religionsphilosophie, wird tiefer unten zur Sprache kommen. Nicht einmal der epikureischen Lehre, die er sosehr verachtet, scheint er allen Zutritt verschlossen zu haben; wenigstens ist es diese, an welche die eigenthümliche Annahme einer Mehrheit von Welten <sup>5</sup>) zunächst erinnert, wogegen die Fünfzahl dieser Welten mit den pythagoreischen Spekalationen zusammenhängt, deren Bedeutung für unsern Philosophen wir später noch kennen zu lernen Gelegenheit haben werden. So ist die eklektische Neigung der Zeit auch Plutarchs Lehren deutlich aufgeprägt.

Plutarch ist ohne Zweifel der bedeutendste unter den Anhängern der Platonischen Philosophie in der ganzen

- 4) M. vgl. z. B. de virt. 1. De tranqu. an. 3. 5. 17. 19 f. consol. ad Apoll. 18. 51. Genaueres über Plutarchs Sittenlehre giebt SCHEMITER de doctr. Plut. thcol. et morali in ILLORNS Zeitschr. f. histor. Theol. VI, 82 ff.
- 5) De def. orac. 24 37. De Ei 11.

len Stellen seiner Schriften, z. B. de virt. mor. 2. 12 consol. ad Apoll. 3. de fato 4 ff. u. A.

<sup>1)</sup> De fato 2.

<sup>2)</sup> Sto. rep. 38 f. c. not. 51, 5 u. ö.

<sup>3)</sup> De fato 5.

Periode zwischen Cicero und dem Aufkommen des Neuplatonismus, wir werden daher von seiner Denkweise auf die seiner Schule zu schliessen berechtigt sein. Es fehlt aber auch ausserdem nicht an Beweisen für die Verbreitung des Eklekticismus in der damaligen Akademie. Von Plutarchs Lehrer Ammonius aus Alexandrien 1) können wir vermuthen, dass er der Geistesrichtung seines Schülers nicht ferne stand 2), wenn auch die Reden, welche ihm dieser in den Mund legt 3), schwerlich für historische Berichte gelten können. Ein halbes Jahrhundert nach-Plutarch treffen wir den philosophirenden Rhetor Maximus von Tyrus<sup>4</sup>) auf derselben Bahn eines eklektischen Platonismus, der sich bereits nicht undeutlich zum Neuplatonismus hinüberneigt, nur ist der philosophische Gehalt seiner gespreizten Deklamationen mit dem der Plutarchischen Schriften nicht zu vergleichen. Ein enthusiastischer Bewunderer Plato's 5) hat Maximus doch nur sehr wenig von der wissenschaftlichen Schärfe des Platonischen Geistes in sich aufgenommen. Wenn er die Wissenschaft als das Höchste preist, so bleibt doch der Begriff der Wissenschaft bei ihm so unbestimmt, dass er

- M. s. über ibn ZUNFT in der mehrerwähnten Abhandlung Abh. d. Berl. Akad. v. J. 1842, S. 69 nach PLUT. qu. conv. IX, 1 in. (vgl. VIII, 5, in.), de Ei ap. Delph. c. 1, Schl. EUNAF. V. Soph. procem. §. 8. Ammonius lehrte unter Nero und Vespasian in, Athen.
- Seiner Behutsamkeit in seinen Behauptungen erwähnt PLUT. qu. conv. IX, 14, 7, denselben Zug haben wir oben bei Plutarch gefunden.
- 3) Wie namentlich De Ei ap. Delph. 17 ff., eine Stelle, auf die wir später noch zurückkommen werden.
- 4) Er lebte unter den Antoninen und bis unter Commodus; e. die praefatio des Davisius zu s. Ausgabe des Maximus (abgedr. in der Ausgabe v. Rutsun).
- 5) M. vgl. statt aller andern Belege Diss. KVII, 1. Schl.: εἰ γάρ τις ἐς τὰς Πλάτωνος φωνὰς ἐματεοών ἐτέρων δεῖκως λάγων ... ὅτος ἐδ ῶν τὸν ὅλιον ἰδος ἀνίσχοντα u. s. w.

#### Spätere Akademiker. Maximus von Tyrus.

mit diesem Namen ganz im Allgemeinen die Herrschaft der Vernunft im Menschen bezeichnen will, und jede Tüchtigkeit in der Gesetzgebang oder Staatsverwaltung gleichfalls Wissenschaft nenut 1); wenn er den Vorrang des theoretischen Lebens vor dem praktischen behanptet 2), und auch die encyklischen Unterrichtsfächer (Musik und Mathematik) in Platonischer Weise als Vorbereitung zur Philosophie empfiehlt 3), so sagt er doch ein andernial auch wieder, die Tugend bestehe nicht blos im Wissen, sondern die Hauptsache sei die Beherrschung der Sinnlichkeit durch das Wissen, die Anwendung der Theorie auf das Handeln 4); wenn er im Sinn der akademischen und peripatetischen Sittenlehre die Werthunterschiede unter den Gütern und die Bedentung der äusseren Güter anerkennt <sup>6</sup>), so hindert ihn diess nicht, an einer andern Stelle 6) dem cynischen Leben den Preis zuzuerkennen, und einen Diogenes in dieser Beziehung wegen seiner grösseren Unabhängigkeit selbst über Sokrates und Plato zu stellen. Auch sonst stimmt er in Manchem mit dem Stoicismus, an dessen spätere Vertreter wir durch diese Aeusserungen zunächst erinnert werden. So sagt er mit den Stoikern, der Tugendhafte könne nicht verletzt werden, dehnt dann aber freilich diesen Satz in unbesonnener Uebertreibung auch auf den Schlechten aus, indem er in diesem Fall, trotz seiner Anerkennung der äusseren Güter, behauptet, das einzige Gut sei die Tugend, da man nun diese weder dem nehmen könne, der sie hat,

- 1) Diss. X11, 5. 7.
- 2) XXII, besonders c. 4 f.
- 3) XXXVII.
- 4) XXXIII, 4 9. vgl. XXI.
- XL, 5 ff. die Vertheidigung der Lust Diss. III. (Ritten IV, 253, wo aber aus Versehen Diss. XXXIII steht) gehört nicht hieher, denn Maximus spricht in dieser nar in fremdem Namen; s. Diss. IV.
- 6) XXXVI, besonders c. 5 f.

Digitized by Google

noch dem, der sie nicht hat, so könne man den Einen so wenig verletzen, als den Andern '). Stoisch ist es, wenn die Homerischen Götter theils auf elementarische. theils auf sittliche Mächte gedeutet werden 2), aus der stoischen Philosophie stammt die Bezeichnung der Welt als Einer gemeinsamen Wohnung von Göttern und Menschen <sup>8</sup>), ebendaher die Rechtfertigung der Vorsehung durch die Bemerkung, dass das Uebel dem Wohlthätigen und Zweckmässigen in der Natur als unvermeidliche Folge anhänge 4); und wenn Maximus mit Plutarch das sittliche Uebel hievon ausnimmt, und im Widerspruch gegen den stoischen Fatalismus auch das göttliche Vorherwissen und die Mantik nur in bedingter Weise auf die menschlichen Handlungen bezogen wissen will 5), so trifft er dafür mit den Aufgeklärteren unter den Stoikern in dem Satze zusammen, dass es unnöthig sei, die Götter um etwas zu bitten, denn äussere Güter solle man nicht von ihnen begehren, geistige müsse Jeder sich selbst erwerben, das wahre Gebet sei nicht eine Bitte um mangelnde Güter, sondern eine Besprechung über die vorhandenen, eine Selbstdarstellung der Tugend 6). Auch die Anschauung des Weltlaufs als einer von Gott ausgehenden und durch die Gegensätze des Endlichen sich hindurch bewegenden Harmonie<sup>7</sup>) ist wesentlich stoisch; noch un-

- 1) XVIII, 5.
- 2) X, 8, Schl. XXXII, 8.
- 3) XIX, 6.
- 4) XLI, 4, wo die Uebel den Funken vom Ambos und dem Russ im Ofen verglichen werden.
- 5) A. a. O. 5. XIX, 3 ff. Ueber Plutarchs Widerspruch gegen den Fatalismus s. §. 48.
- 6.) XI, besonders c. 7. 8.
- 7) XIX, 3, Schl.: ήγε τό πων τέτο άρμον/αν τινά είναι όργάνε μεσιων και τεχνίτην μέν τόν θεόν τήν δε άρμονίαν αύτην άρξαμένην παρ αύτε δι' άέρος ίσσαν και γης και θαλάττης και ζώων και φυτών έμπεσεσαν μετά τέτο είς πολλάς και άνομολος φύσεις

·440

mittelbarer erinnert sie jedoch bei unserem Verfasser an die pseudo-aristotelische Schrift von der Welt, von der es wirklich scheint, dass sie sein nächstes Vorbild gewesen sei. Aristotelisches weiss Maximus auch sonst mit seinem Platonismus zu verbinden, wenn er z. B. in der Lehre von den Theilen der Seele und vom Wesen der Tugend zwischen Plato und Aristoteles keinen Zwiespalt sieht '), oder wenn er in eine Darstellung der Platonischen Lebre von der Gottheit die Aristotelischen Bestimmungen über das potentielle und aktuelle Denken und über die ununterbrochene Denkthätigkeit in Gott, einflicht<sup>2</sup>). Dass mit jenen beiden auch Pythagoras einverstanden sei, wird in dem ersten von diesen Fällen ausdrücklich gesagt; bestimmtere Belege für die Hinneigung des Maximus zu Pythagoreischem werden uns später begegnen. Unser Rhetor hat mithin, ähnlich wie Plutarch, die gesammte Zeitphilosophie für sich benützt, nur von Epikur will er nichts hören <sup>3</sup>). Hat aber schon Plutarch aus den verschiedenartigen Stoffen kein durchaus einheitliches Ganzes zu machen gewusst, so ist bei Maximus nicht einmal das Streben nach wissenschaftlicher Einheit vorhanden; es liegt ihm weit mehr an dem augenblicklichen rednerischen Effekt, als an der Uebereinstimmung seiner Gedanken. Aber als Zeugen für die Verbreitung des Eklekticismus in der akademischen Schule jener Zeit werden wir ihn nichts destoweniger benützen können, und das um so mehr, da auch noch Andere in dieser Beziehung mit ihm übereinstimmen, während andererseits strengere Platoniker aus der zweiten Hälfte des zweiten Jahrhunderts über eben diesen Eklekticismus Klage führen.

- 2) XVII, 8, Sohl.
- 3) X, 4. 8 f.

ovratten tor ér avrais nólepor. M. vgl. hieru und zu c. 4 aus der Schrift n. rospe c. 6. 399, a. 12 ff.

<sup>1)</sup> XXXIII, 5.

ŧ٠. Ein Zeit- und Fachgenosse des Maximus ist der afrikanische Rhetor Apulejus. Auch er ist erklärter Platoniker, aber dabei doch weitherzig genug, um nicht blos in das Platonische System mancherlei spätere Spekulationen einzumischen, sondern auch die pseudo-aristotelische Schrift von der Welt in seiner lateinischen Uebertragung sich anzueignen <sup>1</sup>). Da wir jedoch später noch einmal auf ihn zurückkommen, mag es bier an dieser Andeutung genügen. Von den sonstigen Ueberresten der damaligen Akademie können wir die werthlose Einleitung des Albinus 2), in die Platonischen Gespräche hier übergehen. Merkwürdiger ist ein von Eusze<sup>3</sup>) erhaltenes Bruchstück des Severns 4), worin die Platonische Lehre von der Zusammensetzung der Seele aus der leidensfähigen und der leidenslosen Substanz mit der Bemerkung angegriffen wird, diese Annahme würde die Unvergänglichkeit der Seele aufheben, denn zwei so verschiedenartige Bestandtheile müssten nothwendig ihre naturwidrige Verbindung wieder auflösen. Severus selbst wollte die Seele efnartig gedacht wissen, er beschrieb sie als eine unkörperliche Figur, nach Art der reinen mathematischen Formen 5). Auch die Weltentstehung bestritt er, indem er statt derselben, den Stoikern sich annähernd, nur solche Revolutionen innerhalb der Welt zugab, wie sie der Mythus des Platonischen Politikus enthält 6). Wir sehen hieraus, dass sich wenigstens Einzelne unter den damaligen Platonikern auch eine Kritik der Platonischen Bestimmungen erlaubten. Nur sind unsere Nachrichten über

.1) De mundo Precem. Anf. und Schl.

- 5) JAMBL. b. STOB. Ekl. I, 862. PROBL. in Tim, 11, 186, E. 187, A f.
- 6) PROKL. a. a. O. II, 88, Df. 111, 168, D vgl. V, 304, B.

<sup>2)</sup> Um 150 n. Chr. s. ZUMPT a. a. O. S. 71.

<sup>3)</sup> pr. ev. XIII, 17.

<sup>4)</sup> Das Zeitstter dieses Philosophen ist unsicher, dass er in die zweite Hälfte des zweiten Jahrhunderts gehöre, ist blosse Vermuthung.

Severus sehr lückenhaft. Dagegen besitzen wir noch des Alcinows Abriss der Platonischen Lehre, eine Schrift, deren Alter wir zwar gleichfalls nicht sicher bestimmen können 1), die aber doch aller Wahrscheinlichkeit nach dem leizten Jahrhundert vor Plotin angehört<sup>2</sup>). Wiewohl nun der Verfasser dieser Schrift ältere Darstellungen zum Theil wörtlich abgeschrieben hat 3), so lässt sich doch der Charakter seiner Zeit in seiner sonst ziemlich unbedeutenden Compilation nicht verkennen. Seine Erkenntnisstheorie verbindet stoische und Aristotelische Bestimmungen mit den Platonischen, und leitet auch die Vorstellung aus der Vernunft ab, indem sie im Menschen eine doppelte Vernunft unterscheidet, diejenige, welche dem Stanlichen, und die, welche dem Uebersinnlichen zugewandt ist (c. 4). In der Dialektik (c. 5f.) wird die ganze Aristotelische Logik, mit den Schlussfiguren und den zehen Kategorieen, dem Plato unterschoben. Đie theoretische Philosophie theilt Alcinous (c. 7) unplatonisch genng in die Theologie, die Physik und die Mathematik, ohne doch selbst dieser Eintheilung zu folgen. In derselben unterscheidet er drei Ursachen: die Materie. die Urbilder und das schöpferische Princip oder die Gottheit; die Gottheit wird (ebd.) mehr Aristotelisch, als Platonisch, als der thätige Verstand beschrieben, welcher unbewegt nur sich selbst denkt; ein dreifacher Weg zur Erkenntniss Gottes wird angenommen: der Weg der Bnt-

- 1) FABRIC, Bibl. gr. V, 523 HARL.
- 2) Dass sie älter ist, als Plotin, unterliegt keinem Zweifel, dass sie jünger sei, als Maximus, könnte man aus der auffallenden Uebereinstimmung ihres 29. Kap. mit MAX. XIX, 5 abnehmen, wenn es nicht ebeaso möglich wäre, dass Beide aus einer gemeinsamen Quelle geschöpft haben. Aber in die Zeit des litterarischen Verfalls gehört sie jedenfalls
- 3) Der Anfang des 12. Hap. wird von Eus, pr. ev. XI, 25 aus einer Schrift des Asus Duornus mitgetbeilt.

schränkung, der Analogie und der Erhebung '); die Ideen werden für ewige Gedanken Gottes, zugleich aber auch für Substanzen erklärt, ihr Umfang wird mit Ausschluss der künstlichen oder naturwidrigen Dinge auf die natürlichen Gattungen beschränkt, neben den Ideen sollen dann aber auch noch die der Materie inwohrenden Formen des Aristoteles Raum finden (c. 9. 4). Die Materie wird mit einer dem Verfasser geläufigen Aristotelischen Bezeichnung als dasjenige beschrieben, was weder körperlich, noch unkörperlich, sondern der Möglichkeit nach im Körper sei (c. 8, Schl.). Die Ewigkeit der Welt glaubt Alcinous (c. 14) auch als Platonische Lehre behaupten zu können, und er schliesst daraus richtig, dass auch die Weltseele nicht von Gott geschaffen, sondern gleichfalls ewig sei; nur will es hiemit nicht recht übereinstimmen, dass sie doch von Gott ausgeschmückt und gleichsam aus einem tiefen Schlaf erweckt sein soll, um in der Hinwendung zu Gott die idealen Formen von ihm zu empfangen, dass sich der Verfasser überhaupt von der Vorstellung einer einmaligen göttlichen Weltbildung doch nicht losmachen kann (ebd.). Dass Alcinous Untergötter oder Dämonen annimmt, welchen die Welt unter dem Mond zur Verwaltung übertragen sei, und dass er diese in stoischer Weise als Elementargeister fasst (c. 15), kann bei einem Platoniker dieser, Zeit nicht überraschen. Ebenso ist es dem Eklekticismus jener Zeit angemessen, wenn in die Platonische Ethik die Unterscheidung von zweierlei Tugenden, den des vernünftigen und den des unvernünftigen Theils der Seele, und die Aristotelische Bestimmung der Tugend als μεσότης eingeschwärzt wird (c. 26. 31). Man sieht aus allen diesen Bestimmungen, wie sehr es ihrem Urheber an einem klaren Bewusstsein über die Eigenthümlichkeit der Platonischen Lehre gefehlt hat.

<sup>1)</sup> Bei dem sweiten bat der Verfasser die Stelle der Platonischen Rep. VI, 508, B, bei dem dritten Symp. 308, Eff. im Auge.

Unser 48. 9. wird noch weitere Belege für die Geneigtheit der damaligen Platoniker zu einer eklektischen Erweiterung der Platonischen Lehre beibringen. Dass freilich nicht alle Mitglieder der Schule mit dieser Richtung einverstanden waren, sehen wir aus dem Beispiel des Calvisius Taurus und des Attikus, zweier Platoniker, von welchen der erste um die Mitte und schon vor der Mitte des zweiten Jahrhunderts zu Athen lehrte, der andere um 174 n. Chr. geblüht haben soll<sup>1</sup>). Von Taurus wissen wir, dass er nicht blos gegen die Stoiker, sondern auch über den Unterschied der Platonischen und Aristotelischen Lehre geschrieben hat?), ohne dass uns doch sein Schüler GELLIUS, so häufig er auch seiner Erwähnung thut<sup>3</sup>), etwas Genaueres über den Inhalt seiner Vorträge und Schriften mittheilte. In Attikus lernen wir aus den Bruchstücken der Schrift, worin er der Verknüpfung der aristotelischen Lehre mit der platonischen entgegentrat<sup>4</sup>), einen enthusiastischen Bewunderer Plato's kennen, der um die Reinheit der platonischen Lehre bekümmert die peripatetische mit leidenschaftlicher Befangenheit angreift, und ihr insbesondere die Niedrigkeit ihres sittlichen Standpunkts, die Läugnung der Vorsehung und der Unsterblichkeit vorrückt<sup>5</sup>); von den physikalischen Ansichten des Aristoteles ist es namentlich die Annahme eines fünften Elements und die Ewigkeit der Welt, welche seinen Widerspruch hervorrufen<sup>6</sup>), die letztere um so mehr, da er es hier auch mit einem Theile seiner eige-

- 1) Vgl. ZUMPT. a. a. O. S. 70.
- 2) A. GELL. XII, 5, 5. SUID. u. d. W. Tavoos.
- 3) 1, 9, 8. c. 26. 11, 2. VI, 40. c. 13. VIII, 6. IX, 6, 8. X, 19. XII, 5. XVII, 8. c. 20. XVIII, 10, 3. XIX, 6, 2. XX, 4.
- B. EUS. pr. ev. XI, 1.2. XV, 4-9; ebd. 12 f. In der ersten von diesen Stellen wird das Thema der Schrift durch die Worte bezeichnet: πρός τές δια τών Αριςοτέλες τα Πλάτωνος ύπισχνουμένους.
- 5) XV, 4 f. c. 9, '5. 15 f. c. 12.
- 6) A. a. O. c. 6 f.



nen Partheigenossen zu thun hat. Wie aber diese Schrift die Verbreitung des Eklekticismus, welchen sie bestreitet, mittelbar bestätigt, so steht auch :hr Verfasser aelbst, dieser Eiferer für den reinen Platonismus, keineswegs auf dem unverrückten Standpunkt seines Meisters. Die unbedingte Autarkie der Tugend, welche Attikus der peripatetischen Güterlehre entgegenstellt<sup>1</sup>), ist mehr steisch, als ursprünglich platonisch<sup>2</sup>); noch deutlicher verräth sich jedoch der Standpunkt der späteren Popularphilosophie in dem Satze<sup>3</sup>), dass die Glückseligkeit des Menschen von den Philosophen einstimmig als der letzte Zweck der Philosophie anerkannt werde. Eben dieser einseitig praktische Standpunkt war es ja gewesen, welcher mit der Gleichgültigkeit gegen die wissenschaftliche Consequenz die eklektische Verschmelzung widerstrebender Lehrsätze erzeugt hatte. Nehmen wir dazu noch die wissenschaftliche Schwäche von Gründen, wie diejenigen, wamit Attikus die Lehre von der Ewigkeit der Welt hestreitet: dass nämlich gar nicht Alles, was einen Anfang hat, auch ein Ende haben müsse, weil Gott vermöge seiner Allmacht auch ein solches vor dem Untergang bewahren könne4), so liegt wohl am Tage, dass diese Bestrebungen kaum im Stande sein konnten, dem Umsichgreifen des Eklekticismus einen Riegel vorzuschleben.

Zum Schlusse dieses Abschnitts ist noch eines Manues zu erwähnen, wolcher sich selbst zu keiner bestimmten Sahole gezählt hat, wiewohl er in seinen Ansichten der peripatetischen am Nächsten verwandt ist, des Galenus<sup>5</sup>).

<sup>1)</sup> A. a. O. XV, 4, 9 ff.

<sup>2)</sup> M. s. musern 2. Th. S. 280 f.

<sup>3)</sup> B. Eus. a. a. O. XV, 4, 1. 5, 2.

<sup>. 4)</sup> A. a. O. 6, 8ff.

<sup>. 5)</sup> Claudius Galenus, 131 n. Chr. geboren, lebte bis unter Severus. Ueber sein Leben und seine Sebriften vgl. man die Historia litteraria Galeni vor der Ausgabe von Κöπn, über seine philoso-

Unter die Eklektiker stellt den Galenus ochon der Umstand, dass er sich ausführlich mit der Erklärung platonischer, aristotelischer, theophrastischer und chrysippischer Schriften beschäftigt hat<sup>1</sup>). Nur dem Epikur ist er, wie fast alle diese eklektischen Philosophen, durchaus abgeneigt, wie er ihn auch iu eigenen Schriften bekämpft hat; ebenso erscheint ihm aber auch die Skepsis der neuern Akademie als eine Verirrung, die er mit aller Entschiedenheit bestreitet<sup>2</sup>). Er seinerseits findet den Menschen, trotz der Beschränktheit seines Wissens, doch mit den Mitteln zur Erkenntniss der Wahrheit hipreichend ausgerüstet: die sinnlichen Erscheinungen erkennen wir durch die Sinne, deren Täuschungen sich mit der nöthigen Vorsicht wohl vermeiden lassen, Uebersinuliches mit dem Verstande, und wie die sinuliche Wahrnehmung eine unmittelbare Ueberzeugungskraft (ivageta) mit sich führt, so ist auch der Verstand im Besitze gewisser Wahrheiten, die unmittelbar und vor allem Beweis feststehen, gewisser natürlicher Grundsätze, welche sich durch die allgemeine Uebereinstimmung bewähren; aus diesem Augenscheinlichen wird das Verborgene durch logische Schlussfolgerung erkannt. Das Kennzeichen der Wahrheit ist daher für alles dasjenige, was durch sich selbst klar ist, die unmittelbare Gewissheit, theils die der Sinne, theils die des Verstandes, für das Verborgene die Uebereinstimmung mit jenem<sup>3</sup>). Diese Berufung auf das unmittelbar Gewisse, auf die Sinne und die einstimmige

phischen Ansichten H. SPARSGEL Beitr. z. Gesch. d. Medicin I, 117-195. Dieser Abhandlung sind die folgenden Nachweisungen grösstentheils entnommen.

<sup>1)</sup> GALEN de libr. propr. c. 10. 14-16. S. 46. 48 CHART.

In der Schrift de optima disciplina, gegen Favorin; vgl. de cogn.
 an. morbis c. 6 S. 549 f. u. A.

<sup>5)</sup> de opt discipl. c. 4, med. de opt. secta c. 2, cogn. an morb. c. 6. de Hippocr. et Plat. IX, 7. S. 266.

Meinung der Menschen, dieser Empirismus des innern und äussern Sinns entspricht ganz dem Standpunkt eines Cicero und der späteren eklektischen Popularphilosophie.

Unter den drei Haupttheilen der Philosophie legt Galen der Logik, als dem unentbehrlichen Hülfsmittel jeder wissenschaftlichen Forschung, bedeutenden Werth bei'), wie er überhaupt die Philosophie als das grösste unter den göttlichen Gütern preist?). So hat er auch selbst eine bedeutende Anzahl von logischen Schriften verfasst<sup>s</sup>), was uns jedoch davon übrig ist<sup>4</sup>), lässt uns den Verlust der übrigen nicht bedauern, da er sich darin in materieller Beziehung ebenso an Aristoteles anschliesst, wie er in formeller Hinsicht mit seiner breiten, und in philosophischen Dingen sehr oberflächlichen Geschwätzigkeit hinter ihm zurücksteht. Auch in der Physik und Metaphysik folgt er, schon als Arzt und Naturforscher, vorzugsweise dem Aristoteles, ohne sich doch durchaus an ilm zu binden. Er wiederholt die aristotelische Lehre von den vier Ursachen<sup>5</sup>), vermehrt diese aber durch Hinzufügung der Mittelursache (des di ou) auf fünfo). Als die wichtigste von diesen betrachtet er mit Plato und Aristoteles die Endursache<sup>7</sup>), deren Erkenntniss er so hohen Werth beilegt, dass er in ihr (mit Sokrates, Plato

- De elem. ex Hippocr. I, b. S. 16. quod opt. med. sit qu. philos.
   S. 358. de constit. art. med. c. 8, Schl. de Hippocr. et Plat. IX,
   7, Schl. 8, Anf.
- 2) Protrept. c. 1, Schl.
- 5) De libr. propr. c. 11 f. 15 f.
- 4) Die kleine Schrift de sophismatis. Dass Galen der aristotelischen Logik folgte, lässt sich auch aus seinen vielen Commentaren zu den logischen Schriften des Aristoteles und seiner Schüler (vor. Anm.) abnehmen. Eine logische Schrift Chrysipps hatte er fast noch als Knabe commentirt; später schrieb er gegen die stoische Logik, de libr. propr. c. 11, Schl. c. 16.
- 5) S. unsern 2. Th. S. 409 f.
- 6) De usu part. corp. hum. VI, 13. S. 454.
- 7) A. a. O.

und den Stoikern) die Grundlage der wahren Theologie, dieser die Heilkunst weit überragenden Wissenschaft findet<sup>1</sup>). Er scheint jedoch diese Teleologie in der Weise der späteren Philosophie gefasst zu haben, ohne sich die wichtige aristotelische Lehre von der immanenten Zweekthätigkeit der Natur anzneignen. Im Gegensatz gegen den stoischen Materialismus beweist er, dass die Eigenschaften der Dinge keine Körper seien<sup>2</sup>), gegen die Ansichten der Atomistiker und der älteren Physiologen, und unter diesen auch gegen die stoisch-Heraklitische Annahme Eines Urstoffs, wird die Lehre des Hippokrates und Aristoteles von den vier Elementen vertheidigt<sup>3</sup>). Bedeutender ist seine Abweichung von Aristoteles in der Lehre von der Seele und ihrer Wirksamkeit; gerade hier lauten aber auch seine Aeusserungen so schwankend, dass man wohl sieht, wie sehr es ihm unter dem Widerstreit der Meinungen an einem festen Haltpunkt gefehlt hat. Was die Seele ihrem Wesen nach ist, darüber getrant er sich nicht blos eine bestimmte Behauptung, sonder# auch nicht einmal eine Vermuthung, welche auf Wahrscheinlichkeit Anspruch machte, aufzustellen, indem er jeden sicheren Nachweis hierüber vermisst\*). Die Annahme Plato's, dass die Seele ein unkörperliches Wesen set und ohne den Körper leben könne, scheint ihm bodenklich, denn wodurch sollten sich, fragt er, unkörperliche Substanzen von einander unterscheiden, wie kann ein unkörperliches Wesen über den Körper verbreitet

- 1) Ebd. XVII, 1. S. 702.
- 2) Quod qualitates sint incorporeae.
- 5) De constit. artis med. c. 7 f. De elementis. Werden auch unter den hier bekämpften Ansichten die Stoiker nicht genannt, so ist doch die Heraklitische Lehre vom Urstoff, welche Galen bestreitet (De el. l, 4. S. 11) auch die ihrige. Vgl. auch de Hippoer. et Plat. VIII, 5, wo der Nachweis versucht wird, dass Plato mit Hippokrates hinsichtlich der Elemente ganz einig sei.
  - 4) De foet. form. c. 6. 8. 501.

Die Philosophie der Griechen. III. Theil.

449

sein, wie kann ein solches vom Körper so afficirt werden, wie diess bei der Seele im Wahnsinn, in der Trunkenheit und in ähnlichen Zuständen der Fall ist? 1) Insofern ist Galen geneigt, der peripatetischen Lehre beizupflichten, wornach die Seele die Form ihres Körpers ist?); dieses würde aber freilich auf die Ansicht führen, welche von den Stoikern behanptet und von manchen Peripatetikern getheilt wird, dass die Seele nichts Anderes sei, als die Mischung der körperlichen Stoffe, und von ihrer Ussterblichkeit könnte dann nicht die Rede sein<sup>3</sup>). Galen getraut sich nicht, diesen Punkt zu entscheiden, und ebenso wenig beabsichtigt er, die Unsterblichkeit zu behaupten oder zu läugnen<sup>4</sup>). Nicht anders geht es ihm auch mit der Frage nach der Entstehnug der Seele. Er bekennt unumwunden, dass er hierüber durchans nicht mit sich im Reinen sei. Einerseits findet er in der Bildung des menschlichen Körpers eine Weisheit und Macht, welche er der vernunftlosen Pflanzenseele des Embryo nicht zutrauen kann, andererseits zwingt ihn doch die Achnlichkeit der Kinder mit den Eltern, sie von dieser herzuleiten, und die Annahme damaliger Platoniker, dass die Weltseele die Körper der lebendigen Wesen bilde, scheint ihm fast gottlos, da man jene göttliche Seele nicht in so niedere Geschäfte verwickeln dürfe<sup>5</sup>). Bestimmter erklärt sich Galen für die platonische Lehre von den Theilen der Seele und ihren Sitzen<sup>6</sup>), nur bringt

5) De foet. form. c. 6, S. 304.

8) M. vgl. hierüber ausser der Schrift de Hippocr. et Plat. plac., welche diesen Gegenstand in nicht weniger als neun Büchern mit ermüdender Weitschweifigkeit erörtert: qu, animi mores

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Quod animi mores corp. temp. seq. c. 5. 5. S. 447. 450 f. de loc. aff. 11, 5. S. 421.

<sup>2)</sup> De loc. aff. a. a. O.

<sup>113)</sup> Qu. an. mores u. s. w. c. 3, S. 446. c. 4.

<sup>1.14)</sup> S. O. U. a. a. O. C. 3 Anf.: eyu de ad wie est [adavator to 1937 - Loyisindr] ad wie an estr éxe diativantas.

seine Unsicherheit über das Wesen der Seele auch diese Annahme nothwendig in's Schwanken. Auch darüber will unser Philosoph, wie er sagt, nicht eutscheiden, oh den Pflanzen eine Seele zukomme<sup>1</sup>), anderswo jedoch erklärt er sich mit. Bestimmtheit für die stoische Unterscheidung zwischen der  $\psi_{22}$ , und der  $\psi_{12}$ , Dass er den Gestirnen eine vernünftige Seele beilegt, welche jede irdir sche Vernunft weit übertreffe, und dass er die Vernunft von dort auf die Erde herabströmen lässt<sup>3</sup>), ist eine Vorstellung, die ihm mit vielen von den alten Philosophen gemein ist, wenn er aber an demselben Orte auch die Ansicht äussert, dass diese Vernunft die Erde und die Luft durchdringe, so ist diess offenbar mehr im Simpe des stoischen und platonischen Systems, als in dem des Aristoteles, an welchen er sich sonst zu halten pflegt.

Wir werden uns über das Schwankende und Fragmentarische dieser Bestimmungen um so weniger wundern, wenn wir hören, welchen Werth Galen überhaupt den theoretischen Untersuchungen beilegt. Die Frage nach der Einheit der Welt, die Frage, ob sie entstanden sei oder nicht, und ähnliche, meint er, sei für den praktischen Philosophen werthlos; von dem Dasein der Götter und von dem Walten einer Vorsehung müssen, wir uns freilich zu überzeugen suchen, die Natur der Götter, dagegen brauchen wir nicht zu kennen; ob sie einen Leibs haben, oder keinen, habe auf unser Verhalten keinen Einfluss; ebenso sei es in sittlicher und politischer Beziehung gleichgültig, ob die Welt, durch eine Gottheit, oder ob sie durch eine blindwirkende Ursache gebildet

u. s. w. c. 3. Dass die drei Theile der Seele nicht blos drei Kräfte Einer Substanz, sondern drei verschiedene Substanzen seien, sagt Galen de Hipp. et Plat. VI, 2 u. a. e. O.

- 1) De substant. facult. nat. c. 1, S 4 vgl. comment. in Hippocratis de epidem. libr. VI, Sect. V, 5, S. 518 f.
- 2) De natur. facult. I, 1, wogegen die Stelle de Hippoer. et Plat. VI, 2, S. 183 nichts beweist.
- 3) De usu part. corp. hum. XVII, 4, S. 702.

451

worden sei, wenn nur die Zweckmässigkeit ihrer Einrichtung anerkannt werde. Selbst die Frage, weiche er so weitläufig erörtert hat, nach dem Sitz der Seele, soll nnt'für den Arzt, nicht für den Philosophen von Interesse sein'). Wir bedärfen in der That keines weiteren Beweises, um zu wissen, dass ein Philosoph, welcher den Werth der wissenschaftlichen Untersuchungen so ganz nach ihrem unmittelbar nachweislichen Nutzen abmisst, nicht über einen unsicheren Eklekticismus hinauskommen konnte. Nur wärden wir uns sehr täuschen, wenn wir desshalb selbständige ethische Forschungen von Galen erwatten wollten. Seine zahlreichen Schriften ans diesem Gebiete<sup>2</sup>) sind fär uns alle bis auf zwei<sup>3</sup>) verloren gegangen, was wir aber theils aus dieser, theils aus andern gelegenheitlichen Aeusserangen von seinen sittlichen Ansichten erfahren, enthält nur Nachklänge von älteren Lehren. So treffen wir bei Gelegenheit die peripatetische Eintheilung der Güter in geistige, leibHche und äussere<sup>4</sup>), bei einem andern Anlass die platonische Lehre von den vier Grundtugenden<sup>6</sup>), dann wieder den aristotelischen Satz, dass alle Tugend im Mittelmaass bestehe<sup>6</sup>). Für ansere gegenwärtige Untersuchung hat diese Seite des Galenfschen Philosophirens kein weiteres Interesse. Wir beschliessen daher die Geschichte des Bielekticismus in den ersten Jahrhunderten nach Christus, um uns den gleichzeitigen Skeptikern zuzuwenden.

1) De Hippocr. et Plat. IX, 6, S. 266

13) De propri libre 19: 17. 14 17. 19 11 11 11 11 11 11 11 11 11

1.3), De cognoscendi ainandiague animi mathis. De animi pedeatorum dignotione atque medela.

- 4) Protrept. 11, Anf.
- 5) De Hippocr. et Plat. VII, 1 f. S. 207. 209.
- 6) In Hippoer. de humor. I, 11 Schl.: ἀρεταὶ δὲ πάσαι ἐν μέσω συνίσανται αἰ δὲ κακίαι ἔξω τῦ μέσε. Diese Worte beziehen sich zwar zunächst auf die körperlichen Zustände, aber ihre Fassung

Google

lautet ganz allgemein.

# Verbesserungen und Zusätze.

S. 15 Z. 9 statt Absicht lies Ansicht.

- 18 - 17 st. dienten l. dienen.

- 19 - 21 v. u. ist binter: »Sextue VII, 17« beizufügen: Pullo de mut. nom. c. 10 S. 1064 H. 589 M.

S. 27 Z. 9 v. u. st. unterscheiden 1. unterschieden.

- 41 - 4 v. u. st. ofor i. opdov.

- 45 - 13 st. erstrecken I. erstreckten.

- 83 - 3 st. Unabhängigkeit l. Abhängigkeit.

- 97 - 1 v. u. st. III ]. II.

' - 98 - 12 ist vor VII, 139 einzuschalten: M. AUBEL.

- 118 Anm. 5 ist beizufügen: die Deutung der Herakleischen Arbeiten, welche Cornutus uns mitzutheilen verschmäbt hat, ist wahrscheinlich in der moralischen Erklärung derselben bei HERABLIT Alleg. Homer. c. 33 enthalten, wie denn diese (neuestens von MERLER vollständiger herausgegebene) Schrift überhaupt neben der des Cornutus eine zweite, mit dieser vielfach übereinstimmende, Urkunde der stoischen Mythendeutung bildet. Zur Charakteristik derselben will ich nur noch auf die Erklärung des Homerischen Götterkampfs (c. 52 ff.) verweisen.

S. 120 Z. 5 st. der ist l. ist der.

— 131 — 2 v. u. ist beizufügen: M. vgl. auch Zило b. Рило qu. omn. prob. lib. S. 879 H. 460 М.

S. 142 Z. 4 v. u. ist hinter: »sondern« beizufügen: mit Cober.

- 177 - 2 st. Bethätigung l. Betheiligung.

- 190 2 st. engherzige l. enge.
- 193 2 v. u. st. ältesten l. ächtesten.
- 194 13 st. naturmässige l. naturwüchsige.
- 194 5 v. u. st. übertriebenes l. übertreibendes.
- 195 11 ist hinter »Handeln« nur einzuschalten.
- 197 6 st. diess l. diese.
- 203 11 v. u. st. Verhältniss l. Verhängniss.
- 209 1 v. u. st. gleich bedeutend l. gleich lautend.
- 229 40 v. u. st. verlegt l. verlegt habe.
- 231 14 st. Tüchtigkeit l. Dichtigkeit.
- 253 6 v. u. st. fiat l. fuit.
- 257 14. st. höher l. sicherer.
- - 265 10 st. reine l. rein.
  - 305 5 v. u. st. V, 13 l. 5, 13.
  - 309 11 v. u. st. Logik st. Topik.
  - 324 8 st. Annah me l. Annah men.

S. 327 Z. 5 statt hievon lies hieran.

- 332 - 12 v. u. st. diese l. die.

- 353 - 7 st. steht l. stehe.

- 336 - 12 v. u. st. einen l. einem.

- 541 - 17 vi 4. st. sugegeben L zusugeben

- 356 - 17 st. nur l. mir.

- 362 - 8 v. u. st. empfohlen l. empfahlen.

- 364 - 16 st. eines l. acines.

- 375 - 45 st. entfernan l. entferne.

- 392 - 2 v. u. st. wurden l. werden.

- 425 - 7 st. allein 1. allgemein.

— ebd. — 10 v. u. st. vollkommene oder unvollkommene l. vollkommenere oder unvollkommenere.

Digitized by Goog

S. 427 Z. 6 st. sie auch/l auch sie.

- 427 - 19 st. Commentaren L. Commentatoren.

-429 - 5 v. u. st. in l. su.

- 431 - 46 st. welche l. welcher.

Digitized by Google

1

.

.



