

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

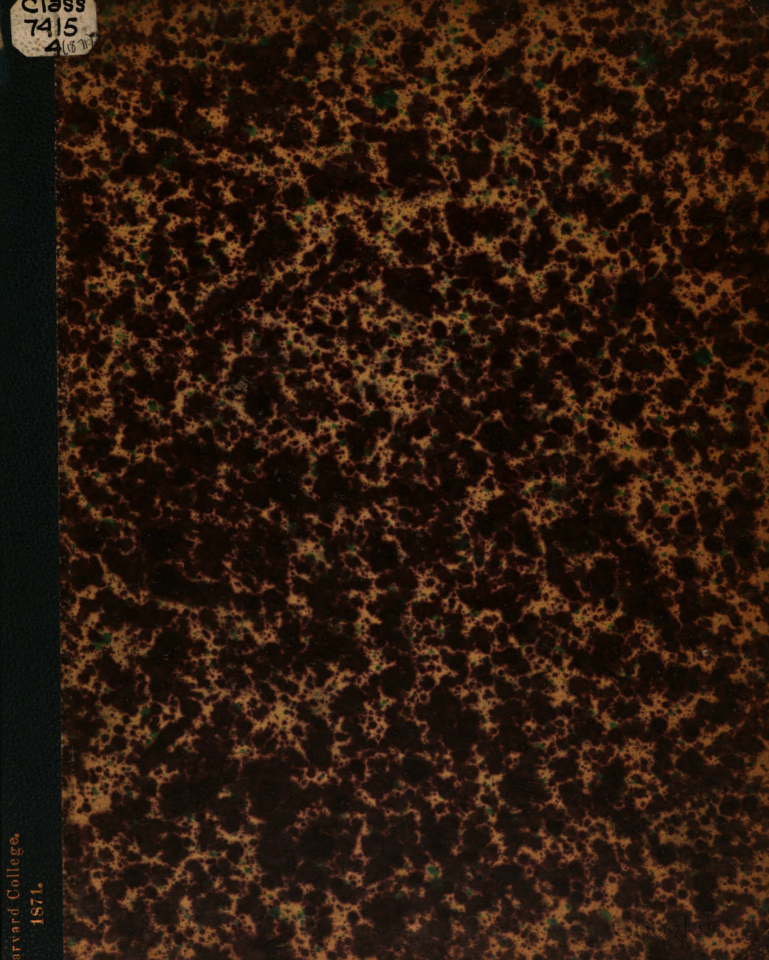
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

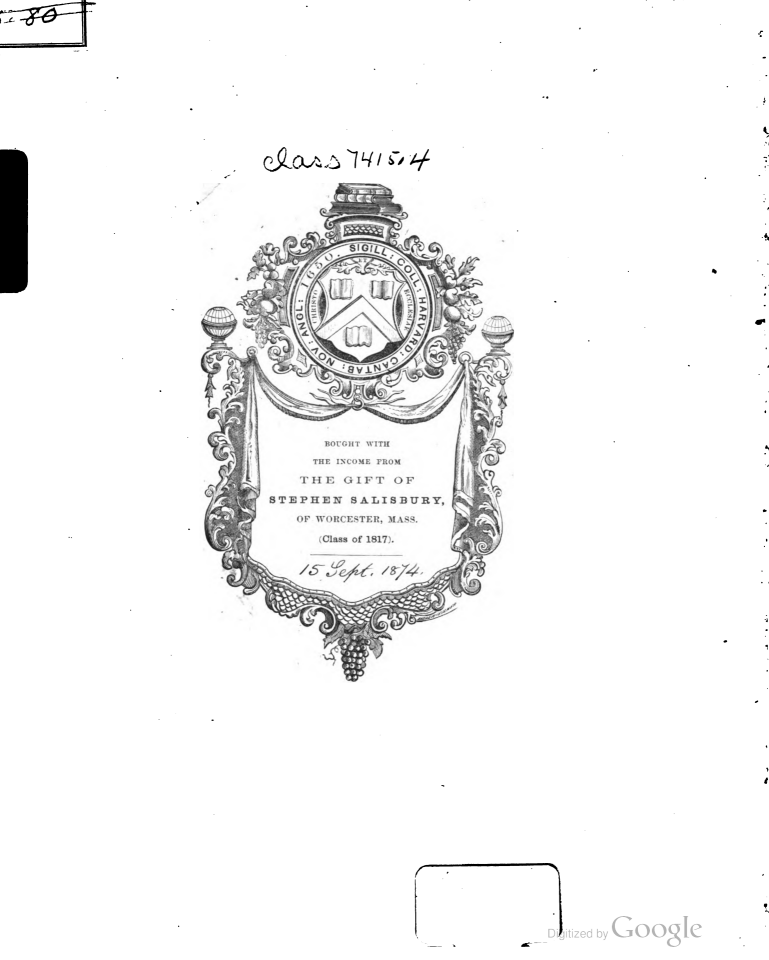
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





. . . .

. ·

,

.

.

Digitized by Google

.

Digitized by Google

# den. 170

P

Э

Die

# Poesie der Orestessage.

# Eine Studie zur Geschichte der Cultur und Dramatik

von

Dr. Ferdinand Hüttemann, Opumafiallehrer in Braunsberg.

Erfter Teil.

e Braunsberg, 1871.

Commiffionsverlag bei A. Martens (Eb. Beter).



4.H26 12273.62.5 Classifier Sept. 15: Balisbury Fund. - *s*i 10

į

Als büfteres Segenstück zu dem erhebenden Bilde ausharrender Gattentreue und Sohnesliebe im Bause des Obuffeus werden bei Homer wiederholt") die grauenhaften Ereigniffe in Agamemnons Familie in Erinnerung gebracht, wo die Shebrecherin Klytämnestra sich mit ihrem Buhlen Aegistus zum Morde des heimkehrenden Gatten verbündet hatte. Sieben Jahre lang herrschten die Verbrecher über Mycene, während der unmündige Orestes, aus seinem Erbe verstoßen, in der Fremde heranwuchs. Aber im achten Rabre trieb ihn die Sehnsucht in sein väterlich Land zurück; er rächte ben schnöbe verratenen Bater und ärntete herrlichen Ruhm unter allen Menschen, dem jungen Telemach ein nachahmungswürdiges Borbilb3). Homer als Epiker gibt nur die Tatsachen nach ihrer äußeren Folge wieder, soweit sie feiner naiven Erzählung zwanglos sich einfügten. Um eine tiefere Ergründung derselben nach Ursache und Wirkung grübelte er nicht weiter nach. Von dem alten Fredelfluche, der nach späterer Sage durch das ganze Geschlecht der Atriben wucherte, wußte er ebenso wenig wie von der Rache ber Eringen, die den Muttermörder Oreftes verfolgte <sup>3</sup>). Das Scepter der Herrschaft, das Hephäftus Kunst gebildet hatte, gab Zeus Aronion dem Götterboten Hermes, und diefer gab es dem roffetummelnden Belops zu tragen. Bon dem aber gieng es in friedlicher Erbfolge auf Atreus, bann auf Thyestes und endlich auf Agamemnon über 1). Auch Sphigeniens Opferung ift der homerischen Boefie noch unbefannt. Bon dem Aufenthalte in Aulis weiß fie nur jene Erscheinung ber Schlange zu erzählen, welche nichts weiter als bie zehnjährige Dauer bes Krieges um Troja bebeutet.

Uebrigens ist bemerkenswert, daß die homerische Erzählung die Berson der Klytämnestra sowol bei Agamemnons Ermordung als bei der Rache des Orestes noch sehr zurücktreten läßt<sup>s</sup>). Aegisthus wird nicht bloß als der Berstührer, dessen Lockungen Klytämnestra lange widerstand<sup>6</sup>), sondern auch als der tättiche Bollstrecker des Mordes bezeichnet<sup>7</sup>). Nur ganz allgemein ist von der Mitschuld des Weides die Rede in den Worten der Athene:<sup>6</sup>) "Er siel durch die List des Aegisthus und seiner Gattin". Bestimmter unterscheidet den Anteil beider Menelaos<sup>6</sup>): "Indef ich umherirrte, töbtete

7) Od. I 36; III 307; IV 524-535. Breller II 453. - 9) Od. III 285. - 9) Od. IV 91-99.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Od. I 32-42; III 262-275; IV 521-535; XI 405-435; XXIV 96, 97; 192-202.

I 293-299; III 195-200. — <sup>3</sup>) Ritich Sagenpoefie 521-522. Prefer Griech. Mythol. 2. Aufl. II G. 453-455.
 II. II 101-108. — <sup>b</sup>) Ritich Sagenpoefie 465. — <sup>b</sup>) Od. III 262.

mir ein Andrer ben Bruder heimlich, unvermutet, burch die Lift ber unheilvollen Gattin". Der Schatten Agamemnons ift dem Odyffeus gegenüber, den er um die treue Gattin beneidet, offenbar bemüht, sein eignes Schicksal gerade von der traurigsten Seite hervorzukehren. Aber dennoch schreibt er der Klytämmestra unmittelbar nur den Mord der Kasandra zu, während er von sich selbst also erzählt <sup>10</sup>): "Aber mir bereitete Aegisthus Tod und Berderben und tödtete mich im Bunde  $(\sigma i \nu)^{11}$  mit der unheilvollen Sattin". Allerdings sagt Agamemnon später <sup>12</sup>): "Auch jene sann eine schmähliche Tat, indem sie den Benahle Mord bereitete" und <sup>13</sup>): "Mein Weib aber ließ nicht einmal am Anblick des Sohnes meine Augen sich stättigen; eher ward ich gar selbst von ihr getödtet".

Wenn man nun aber biese brei Stellen mit einander vergleicht und den herben Mißmut mit in Betracht zieht, welcher in der ganzen Erzählung herrscht, so erkennt man recht wol, wie Agamemnon den tätlichen Anteil seiner treulosen Sattin, gegenüber Benelopes Tugend und Treue, mit stufenmäßiger Steigerung hervorhebt. Wie nun aber diese Erzählung Agamemnons im eilsten Buche durch die Angabe der Ermordung der Kasandra, welche die andern homerischen Sedichte nicht enthalten, sowie durch den lyrischen Ton des Ganzen insofern von besonderem Interesse ist, als sich in ihr der fruchtbare Keim zu der Weiterbildung der Sage in der nachhomerischen Boesse istennen läßt, so sehen wir denssellen Reim in dem von einem Späteren hinzugedichteten vierundzwanzigsten Buche schon in voller Entwickelung begriffen. Hier<sup>16</sup>) sagt Agamemnons Schatten geradezu: "Auf der Heimkehr sann mir Zeus ein trauriges Verderben von den Händen des Aegischus und der unheilvollen Gattin". Weiter<sup>15</sup>) preist er Den Odyssen und har treuen Benelope, indem er sein eigenes Schicksal also betrauert:

> "Glücklicher Sohn des Laertes, erfindungsreicher Odyffeus, Bahrlich du haft dir ein Weib von erhabener Tugend gewonnen! Wie großherzig und edel gefinnt war Penelopeia, Sie des Ikarios Kind! Wie dachte sie stess Odyffeus, Jhres Gemahles so treu! Deshalb lohnt ewiger Nachruhm Ihrem Verdienst, und die Götter verherrlichen unter den Menschen Stets mit holdem Gesang die verständige Penelopeia; Denn nicht Frevel ersann sie, wie dort Tyndareos Tochter, Belche den Gatten erschlug: die lebt in traurigen Liedern Unter den Menschen sort, Schmach häuste sie über der Frauen Zartes Geschlecht, wenn eine davon auch übte der Tugend".

Dem alten Homer lag es gewiß fern, an die weitere Ausbildung eines so düfteren Stoffes zu denken, wie ihn die Atridensage in sich barg. Ihn, den echten Epiker, zog die "strebende, tatlebendige Menschennatur" mächtiger an als die "leidende und büßende" <sup>16</sup>). Er entwarf uns mit Liebe ein breites Gemälde großer und herrlicher Taten und Begebnisse, beren äußere Erscheinung durch sich selbst fesselt und erfreut. Ueber Schuld und Leiden, welche nur insofern ein höheres Interesse gewinnen, als sie geheimnisvollen Tiesen der Menschennatur und ihre inneren Schäden enthüllen, schwebte sein heiterer Genius leichten Fluges hinweg. Orestes steht als Rächer des Baters weithin sichtbar auf lichter Ruhmeshöhe. Der



(Donner.)

<sup>10)</sup> Od. XI 409, 410.

<sup>11)</sup> So heißt ovr 9eg mit Gott im Bunde, mit Gottes Gunft und Billen. Bergl. II. IX 49; IV 439; X 290; XXIV 430.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) XI 433, 34. — <sup>13</sup>) XI 452, 53. — <sup>14</sup>) Od. XXIV 96, 97. — <sup>15</sup>) Od. XXIV 192—202.

<sup>16)</sup> Nitsch Sagenpoefie 439, 442, 457, 459.

Gatten- und besonders der Muttermord dämmern nur wie dunkle Schatten aus unheimlicher Tiefe hervor <sup>17</sup>). Daß mit Aegisthus auch die schuldige Mutter gesallen, das berühren nur flüchtig jene beiden Berse Od. III 309, 10, welche zudem, da sie in einigen Handschriften schlen, nur eine zweiselhafte Geltung beanspruchen dürfen. "Und dann, als er (Orestes) diesen (den Aegisthus) getödtet, veranstaltete er den Argivern einen Leichenschmaus für die schändliche Mutter und den Feigling Aegisthus".

Auch nach homer mochte die epische Boefie, obwol sie sonft alle Stoffe, welche der große Borgänger unentwickelt ließ, so begierig aufgriff, fich nicht gern mit jenem duftern Gegenstande befassen. Soviel wir wiffen, erzählten nur noch bie vooroe des Agias von Trözene, welche die Rücktehr der Atriden behandelten. Agamemnons Ermordung und des Orestes Rache, ohne wesentlich Neues hinzuzufügen. Seitdem aber die Boesie in Lyrit und Drama von des Lebens bunt schimmernder Oberfläche zu seinen gebeimnisvollen Tiefen, von der unbefangenen Freude an Tat und Greigniß zu dem Grufte bentender Betrachtung fich gewendet, da ließ fie den fruchtbaren Reim, welchen die Atridensage enthielt, sich nicht lange mehr entgehen. Nach bem weniger bekannten Lyriker Lanthus war es besonders Stesichorus aus himera um 600 v. Chr., welcher den grausigen Taten des Gatten= und Muttermordes dadurch dichterisches Leben und Intereffe verlieh, daß er sie in einen weiteren Kaufalnerus einzureihen suchte 18). Er führte Riptämnestras Chebruch auf einen Fluch ber Aphrodite zurück, welchen sie gleich ihren Schwestern Helena und Timandra von ihrem Bater Tyndareos geerbt hatte. Bie die Gattenmörderin der Rache des Oreftes, so fiel auch der Muttermörder der Berfolgung der Eringen anheim, vor welcher ihn nur Apollos Bogen und Bfeile schützten. So fand der icon von Besiod 19) bezeugte Boltsglaube, daß der Bäter nicht gefühnte Schuld sich noch an Kindern und Kindeskindern räche, auch auf das Unheil in Agamemnons hause feine Anwendung. Nun wies ichon Bindar in dem eilften pythilchen Siegesliede auf Jybigenias Opferung hin als den möglichen Grund, weshalb Alytämnestras Herz sich von Agamemnon abgewandt hätte <sup>30</sup>). Nach den Kyprien aber hatte Artemis das Opfer Sphigenias verlangt, weil Agamemnon auf der Jagd durch ein übermütiges Wort ihren Zorn gereizt hatte?).

So war ber Weg vorgezeichnet, auf welchem die weiter bildende Bolksdichtung balb rüftig voranschritt, um in der fortlaufenden Reihe von Schuld und Berbrechen Anfang und Ende zu finden. Ueppig wuchernde Lokalsagen geleiteten die suchende von Geschlecht zu Geschlecht, die in der langen Kette fortwirkenden Fluches vom Enkel dis zum fernsten Urahn kein Glied mehr fehlte. Agamemnons unbedachtsamer Uebermut überlieferte den frommen König dem Frevelfluche, den ihm sein Bater Atreus hinterlassen. Hatte jener dem Bruder Thyestes die eigenen geschlachtenen Söhnlein als graussges Sühnemahl vorgeset, so mußte er die eigene Tochter opfern, um den Groll der beleidigten Göttin zu versöhnen, und er selber siel am eigenen Tische bei dem Mahle, das ihm die Tücke der treulosen Sattin und ihres

<sup>18</sup>) Welder Der epische Cytlus. Rhein. Museum I. Supplb. S. 299, 396. Breller Griech. Mythol. II 449, 455. Ritsch Sagenpoesie 463—465, 520—522. Schneidewin Einleitung zu Sopholies Elektra 4—5.

19) Hesiod Opp. 282. Nägelsbach Nachhom. Theologie bes griech. Bolisglaubens Abschn. I §. 22.

20) Schneidewin Einleitung zu Sopholles Elettra 6. — 21) Schneidewin Ueberstächt zu Aejo. Agam. XXVIII.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Ueber ben objectiven Character ber epischen Poesse vol. noch Hegel Aefthetit III 355 ff., besonders 365, 366, 380. Bischer Aesthetik IV b. §. 865—867. Carriere Aesthetik II 520—587, besonders 524. Derselbe: Das Wesen und die Formen der Poesse 146 ff. Bayer Aesthetik II 115: "Der epische Helb hat eine normale, eine mussergistige Existenz; er mag tun, was er will, so ist es im Sinne der allgemeinen Boltsanschanung getan". In diesen Worten ist der richtige Gebante nur auf die Spize getrieben. Der epische Helb hat nur eben deshalb "eine normale, eine mussergistige Existenz, weil er vom Dichter in seinem Wollen und Tun so dargestellt wird, daß er in allem die allgemeine Auschanung des Boltes verlörpert, in dessen Mitte er lebt und wirkt.

Buhlen zur Feier ber heimkehr bereitete. Achtigtichns aber hatte habgier und ehebrecherisches Gelüfte von feinem Bater Thyestes geerbt, der seines Bruders Weid Nerope versührt hatte, um jenem mit ihrer Hilfe Reichtum und Herrschaft zu rauben. Doch der dichtende Bollsgeist war hiermit noch nicht zu einem befriedigenden Abschluß gekommen. Die spätere Sage suchte den Grund für die Berbrechen jenes Bruderpaares weiter in dem fluchwürdigen Ehebunde ihres Baters Belops mit hipodameia, welchen jener durch Betrug und verräterischen Mord erlangt und bestiegelt hatte. Auf Belops endlich war der Fluch von seinem Bater Tantalus übergegangen, welcher, anfangs ein beglückter Tischgenosse ber Götter, später die schwersten Strafen in der Unterwelt zu erleiden hatte<sup>23</sup>).

Allerdings faßt Hesto in der oben citierten Stelle den sorterbenden Fluch gewissermaßen als tnnere Kausalität, indem er sagt: "Wer durch freiwilligen Meineid das Necht verletzt und dadurch unheilbare Schuld auf sich geladen, dessen Geschlecht sinkt nachher immer tiefer hinab; doch des wahrhastigen Mannes Geschlecht erblicht zu immer reicherer Tugend". Das ist dieselbe Anschauung, welche die Göthesche Sphigenie von der sortlausenden Kette der Frevel im Hause der Tantaliden ausspricht:

> "Denn es erzeugt nicht gleich Ein Haus den Halbgott noch das Ungehener; Erst eine Reihe Böser oder Guter Bringt endlich das Entsetzen, bringt die Freude Der Welt hervor".

Aber selbst eine solche tiefere Bebeutung bes Geschlechterfluches, beren ber griechische Bollsglaube sich keineswegs allgemein bewußt war<sup>23</sup>), konnte für sich allein nur eine höchst einseitige Begründung der einzelnen Tat und ihrer Folgen abgeben. Wie Homers Epos seinen Helben als natürliches Produkt eines vielseitig entwickelten Bolkslebens, Taten und Leiden als entsprechende Begebnisse einer gestaltenreichen Gegenwart in ihrer einfachen saktischen Gültigkeit ohne weitere Resterion über Wesenheit und innere Begründung des Einzelnen wiedergab, so ließ die nachhomerische Sage des Menschen Schuld und Strafe mit einer gewissen Raturnotwendigkeit, welche die sittliche Freiheit des Einzelnen band, aus dem Boden seines fluchbeladenen Geschlechtes erwachsen. Die Ate, jene sinnbetörende, verderbliche Macht, die balb als Wirkung dieser ober jener Gottheit<sup>24</sup>), bald als unbestimmtes, unpersönliches Wesen erscheint<sup>25</sup>), einmal sogar Tochter des Zeus genannt wird<sup>35</sup>), sührte im homerischen Epos die Menschen in Schulb

Beus ehrwürdige Lochter, bie Ate, bie alle betöret".

Il. XIX 86, 87. "Aber als jene bie Moira bes Gottes zum Falle verftridte" u. f. w.

"Beus und Moira vielmehr und bie Nachtunholbin Erinps,

Die in ber Bolleversammlung mir fenbeten arge Berblenbung". (Bog.)

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Od. XI 582 ff. Bgl. noch Gruppe Ariabne 667-692. Felbmann Aeschyli Choephori, Sophoclis Euripidisque Electra idem argumentum tractantes inter se comparatae Brgr. Altona 1839 p. 10-17. Befirid de Aeschyli Choephoris deque Electra quum Sophoclis tum Euripidis Lugd. Bat. 1826 p. 29-62.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Homer läßt ein Forterben ber Tugenb bes Baters auf ben Sohn nur mit großer Einschränkung gelten. Bgl. Od. 11 270 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Od. IV 261; XV 233, 234; II. VI 234.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Od. XI 61; XIV 488; Il. XIX 136 ff.

<sup>28)</sup> Il. XIX 90, 91. "Ein Gott ja wirfet in allem,

Bgl. Nägelsbach Hom. Theol. Abschn. I §. 45, 46. Abschn. 6 §. 4. — Ihrem unbestimmten, schwanzlenden Wejen nach ist die Ate zu vergleichen mit der Moira, welcher in einzelnen Fällen auch eine gleiche Wirtsamkeit zugeschrieben wird. — Bgl. Od. III 269.

und Strafe, in der Geschlechtersage ist es specieller die neusrapzos ärn, der Ursuch des Geschlechtes, der unter der Nachkommenschaft fortwuchert, von der Dramatik personifiziert in dem daluw alläorwo, dem Nachegeist, der sortwährend auf neue Opfer lauert. Hier wie dort bleibt die dankle Macht des Schicksals als das unaufgeschloffene Seheinmiß zurück, in welchem die Fäden aller Kausalität am Ende sich boch wieder verlaufen. Noch unzureichender und äußerlicher erscheint das Leiden des Einzelnen begründet, wenn nach herrschendem Boltsglauben selbst die unschuldigen Kinder und Enkel die ungesüchnte Schuld der Bäter blißen mußten<sup>37</sup>).

Der Srieche ber vordramatischen Zeit war mit seinem Leben, seinem Denken und Dichten noch zu sehr in der äußeren Sinnenwelt befangen, als daß er in ein tieferes Berständniß der inneren Menschennatur und des Verhältnisse derselben zur außerstunlichen und göttlichen Welt hätte eindringen können. Die Götter dachte er sich nicht anders als himmlische Meuschen, körperlich wie die auf der Erde, wenn auch unsterblich und größer und gewaltiger an Macht, an Tugenden wie an Leidenschaften. Daher erregte übermäßige Macht und Größe, volltommenes Slück der Meuschen nicht nur den Uebermut dieser, sondern auch ben Neid der Götter, welcher den Unglücklichen in Schuld und Berderben trieb, um das Geschlecht der Sterblichen in dem Bewußtsein untergeordneter und abhängiger Stellung zu erhalten<sup>26</sup>).

So war der Boden der Bolksauschaung und Sage beschaffen, seinem Grundcharakter nach episch, wenn auch schon von lyrischem hauche erwärmt, als ein neues Reis sich hineinsenkte, aus welchem die britte und böchste Gattung der Poesie erwachsen sollte. Die dionpsischen Chorgesänge feierten die Taten und Leiden des Weingottes, welcher mit der Einführung der Rebe zugleich eine neue Kulturperiode entbussaktischer

<sup>27</sup>) Solon 13, 20 (Bergi); Theognis 205; Herobot I 91; VII 184—137; Nägelsbach Nachhom. Theologie I §. 22 u. a.
<sup>28</sup>) Nägelsbach Hom. Theologie Abschu. 1 §. 13. (Neib ber Götter bei Homer). Derselbe Nachhom. Theologie Abschu. 1 §. 31—33. Der berühmte Ausspruch Solons bei Herobot I 32: "O Krösus! bu fragst mich in Betreff ber menschlichen Angelegenheiten; ich aber weiß, daß die Gottheit allzeit neidisch ist und gerne Berwirrung stiftet". Bgl. dazu die Anwendung auf einzelne Fälle in VII 10, 5. "On steheft, wie die übergrößen Wesen Gott mit seinen Blitztrahl trifft und wie er nicht zuläßt, daß steine aregen, das Kleine aber erwecht seine Gifersucht nicht". u. s.

Daher barf man, wenn von dem Epos behauptet wird, daß in ihm das Schickal (Legel Aefth. III 366) ober das Berhängniß (Bischer Aefth. IV b. §. 868 nach J. B. Fr. Richter's Borgange) herriche, bei jenen Bezeichnungen nicht bloß an die Moira, fondern auch an die Ate benten. Beibe Begriffe, unbestimmt und geheimnigvoll wie sie find, entiprangen demfelben Mangel ber griechischen Lebensanschauung, nämlich ber Befangenheit in ber finnlichen Außenwelt, welche den Blict umflorte, wenn er inneres geistiges Weben und Wirten zu erschauen ftrebte. Namentlich aber ließ ber burchgreisenbe Anthropomorphismus ber reichen Mythologie, die jedes allgemeinere, geistig bewegende Brinzip, sowie jegliche Kraft in Ratur und Menschenleben, von ben nieberen Dämonen ber flur und bes Balbes bis zu bem höchften Bens, alsbalb in bie Befchräntigeit einer menfcen. ähnlichen Berjönlichkeit bannte, bem forschenben Inftinkte am Ende immer noch eine Luce zurud, welche burch jene allgemeineren, unpersönlicheren Begriffe auszufüllen man fich gebrungen fühlte. Deshalb tonnen wir, wie vielfach auch bie Moira bei homer mit bem Billen bes Göttertönigs vermischt erscheint, bennoch Belder nicht beipflichten, welcher jene buntele Macht ganz im Billen und Befen bes Zeus möchte aufgeben laffen. (Bgl. Belder Griech. Götterlehre I 183-189. Dr. Binter de Jove Homerico p. 6. Brgrm. Brannsberg 1870.) Denn die 3bee absoluter Göttlichteit, deren wenn auch bunteles Dasein in der griech. Mythologie sich so fruchtbar betätigte, läßt sich nun und nimmer ganz und danemb in die Grenzen menschlich beschränkter Berjönlichteit einengen, aus dem einfachen Grunde, weil jene unenblich, bieje aber endlich ift. (Bgl. Bischer Aesthetit I bie 3bee §. 15-25. Ragelsbach homer. Theol. Abschn. 3, besonders 13, 14, wo in ber Borstellung ber Moira bas Streben bes Menschengeistes ertannt wirb, sein Beburfniß nach monotheistischer Beltanschauung zu befriedigen.) 200 in Geschichtschung und Poeste bie menschenschulichen Götter mit ihren gewachtgamen Eingriffen in bie menschlichen Berhältniffe zurücktraten und einer Betrachtungsweise Platz machten, bie mehr zum Rationalismus ober zur Erkenntniß absoluter, rein geiftiger Göttlichleit hinneigte (Thutybides, Gopholles), ba ichwand in bemfelben Maße auch bas Schickfal, welches bie unerfcopfliche Geftaltenbilbung bes Anthropomorphismus immer noch als letten unbilbfamen Stoff übrig gelaffen.

Begeisterung bezeichnete. Ihr Vortrag in entsprechender Tracht unter Mussil und Tanz mußte bald von seldst zur mimischen Darstellung führen; die Abstammung des Gottes von einer sterblichen Mutter<sup>29</sup>), seine menschlichen Schicksleund von die vielsache Versliechtung seines Mythus mit örtlichen Stammessagen erleichterten den allmählichen Uebergang von dem göttlich-religiösen Stoffe auf die Herven- und Geschlechtersagen; seine Bedeutung endlich als Repräsentant einer umgestaltenden Culturepoche, wo das Neue unter Kampf und Leiden mit dem Alten brach, schrieb dem jungen Drama seine sittlich befreiende Aufgabe vor. Diomysos war ja den Griechen jener menschlich wirkende und leidende Gott, der das Leben der Menschen durch seine begeisternde Gabe zu erhöhter Energie steigerte und Undant und Versolgung für seine Segnungen ärntete. Die bacchischen Chorgesänge als Vorsussen der griechischen Dramatik können wol an die mittelalterlichen Passischiele erinnern, in welchen die ersten Lebensregungen der christlichgermanischen Schauspiel-Dichtung schwierigkeiten des widerstrebenden Stoffes, der entgegenstechne Soch viel mit den Schwierigkeiten von hatte das Drama auf jenem Boden der Geschlechtersage noch viel mit den Schwierigkeiten bes widerstrebenden Stoffes, der entgegenstechnen Lebensauffassung zu kämpfen.

Aeschplus selbst verkündet in der Oreftie als Grundidee seiner Tragödie die Wahrheit, daß der Mensch in seinen Leiden den Lohn ärnte für seine eignen Taten, damit er durch Leid belehrt werde. Im Agamemnon erklärt Klytämnestra, der gemordete Gatte habe die verdiente Strase erlitten sür dasjenige, was er selbst an der Tochter getan<sup>30</sup>). Das sittliche Bewußtsein des Chors spricht sich wiederholt in ähnlichem Sinne aus: "So lange Zeus auf seinem Throne waltet, bleibt als Gesetz bestehen, daß ein jeder leidet für die eigne Tat<sup>31</sup>)." "Dike wägt für Leiden Belehrung zu<sup>32</sup>)." "Zeus — ber zur Besonnenheit bie Menschen lenkt, indem er durch Leid Lehre für sie festgeszt<sup>33</sup>)." In den Choephoren rechtsertigt der Chor die Blutrache mit der uralten Sazung: "dem Fredler seine Strase<sup>34</sup>)." Solche Worte, verglichen mit der Bortschende mit ber uralten Sazung: "dem Fredler seine Schrase<sup>34</sup>)." Solche Worte, verglichen mit der Bortschenden fluches in der Geschlechtersage, beweisen schon einen wesentlichen Fortschritt zu einer mehr innerlichen Aufsassung ber menschlichen Schäckale. Auch steht die trilogische Berbindung, welche Welcher für sänmtliche Aeschvleische Tat, das zweite dem Leid, das dritte der Leichte der Berte oder ber Bertschnung entspricht<sup>25</sup>). Aber die Berbindung von drei Tagödien zu einem Ganzen erinnert zugleich auch wieder an den Geschlechtersluch, der bis ins dritte Slied forterbte<sup>36</sup>). So fällt auch der Chor nach seinem oben

<sup>85</sup>) Welder bie Aeschplische Trilogie 492. "Der erste Anlaß zur trilogischen Anordnung in Satz, Gegensatz und Gleichung, ober Anlaß, Rampf und Schlichtung (*regóracus*, *kriracus*, *xaráoracus*) liegt im Epos, in den Mythen selbst, ja in der Natur des Menschen und in den Gesetzen der Welt".

86) Bgl. ben Schlufgejang ber Choepboren 1034 ff.:

So ward in dem Hauf' dann der Könige nun Dreimaliger Sturm Dreifachem Geschlechte vollendet. Zum ersten begann der entschliche Gräul Mit dem Mahle der Kinder Thyestes'. Dann folgte des Königes Unglücksloos, Wie im Bade zersteischt sant der Achäer Ariegsherrlicher Fürst. Und ein britter erschien jeht, ob man Retter, Ob Berberber ihn nennt? Wo endet sie noch, wo findet sie Ruh, Die besänstigte Macht des Berberbens?

Digitized by Google

<sup>29)</sup> Rlein Geschichte bes Dramas I S. 108.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Agam. 1459 (Franz); <sup>81</sup>) 1494; <sup>82</sup>) 231; <sup>33</sup>) 163; <sup>84</sup>) Choeph. 163.

citierten Ausspruche: "Ein jeder leidet für die eigne Tat" gleich wieder in jene trostlose vordramatische Anschauung zurück:

> "Wer bannet auch aus seinem Haus den Sproß des Fluchs? Er hält umrankt des Stammes Glieder<sup>57</sup>)."

So läßt benn auch der "Agamemnon" die fortlaufende Reihe des Frevelfluchs aus düfterem Hintergrunde hervordämmern und fügt als neues Glied den Gattenmord hinzu. Daran kettet sich in den Choephoren der Muttermord, bis in den Eumeniden endlich Apollo, der heilbringende Sonnengott, und Athene, die Göttin verklärter "reiner Menschlichkeit", dem düstern Fluche ein Ziel segen.

Wollten wir nun die Oreftie als eine Tragöbie gelten lassen, in welcher der Agamemnon den Anfang, die Thoephoren die Mitte, die Eumeniden den Schluß bildeten, so würden wir in mancherlei Bidersprüche und Berlegenheiten geraten. Um hier zunächft nur das Augenfälligste in Betracht zu ziehen, so würde man für die Frage nach der Hauptperson der ganzen Oreftie nicht leicht eine bestimmte und zweisellose Antwort finden<sup>38</sup>).

Oreftes kommt im ersten Stücke gar nicht vor. Kasandra<sup>39</sup>) weist nur auf ihn hin als ihren und Agamemnons Rächer,

> "Der einst mit Muttermord des Baters Mord vergilt, Der flüchtig noch umherirrt fern von diesem Land, Rehrt heim des Fluches Lette schließend seinem Stamm. Geschworen ist von Söttern ja der große Schwur: Heimführen soll ihn einst des Baters Todessturz".

In gleicher Hoffnung nennt gegen Ende der Chor zweimal den Oreftes mit Namen<sup>40</sup>). Zudem liegt zwischen dem ersten und dem zweiten Stücke eine Reihe von Jahren. Oreftes ist während dieser Zeit ein anderer geworden, der Anabe ist zum Manne herangereist. Deshalb kann er unmöglich für die ganze Oreftie als Träger einer *moäzic redeia*, einer in sich abgeschlossenen Handlung gelten, von der man sagen dürfte, daß sie vom Agamemnon dis zu den Eumeniden in einheitlichem Berlauf sich darstelle<sup>41</sup>). Selbst in den Eumeniden ist Orestes schwerlich als Hauptperson anzusehen. Er ist dort nur das passive Objekt, um welches Apollo und die Erinyen streiten. Nach Sustav Freytags Terminologie<sup>43</sup>) würde jener das Spiel darstellen, dies das Gegenspiel.

<sup>89</sup>) Agamemnon 1212—17. — <sup>40</sup>) 1578, 1599.

i

4

<sup>41</sup>) Aristoteles Poetik V §. 4 fagt von ber Tragöbie, fie fei bestrebt, ihre Hanblung möglichst in einen einzigen Sonnenumlauf fallen ober boch nicht weit über eine solche Frist sich ausbehnen zu lassen, während bas Epos sich gar keine Schranken setze. Bgl. Zillgenz Aristoteles und bas beutsche Drama §. 5. Welcker Nescher Leichyl. Trilogie §. 486 sagt: "Der Hauptunterschied liegt barin, baß im Epos unnuterbrochene Folge ist, Aeschulus aber burchaus gruppenweise barstellt". Mit biesen Worten ift aber auch nur eine besondere Eigentümlichkeit gerabe ber Aeschyleischen Trilogie bezeichnet.

42) G. Freytag Technik bes Dramas 91—99.

<sup>57)</sup> Agam. 1496—97. Für die verborbene Lesart der Handschriften xexóλληται γένους προςάψαι scheint mir die Emendation von Franz am besten dem Sinne zu entsprechen: "— γένους προς ἄψει". Achulich H. L. Ahrens: "γένους προς ἄψη".

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) Daß. zu jeder Tragöbie eine bestimmt hervortretende Person gehöre, ist als selbstverständlich in jenen Regeln eingeschlossen, welche Aristoteles im achten Kapitel seiner Boetit aufstellt: "Die Fabel ist ferner eine einheitliche nicht (schon), wie einige meinen, wenn sie sich um eine Berson breht" n. s. w.

Rapp<sup>48</sup>) möchte nun die Trilogie lieber nach der Aptämnestra benannt wissen; denn "Alytämnestra", sagt er, "spielt im ersten Stück die Hauptrolle, im zweiten ist sie das leidende Opfer, und im dritten ist sie noch als Gespenst die eigentliche Triebseber der ganzen Handlung, weil sie die Furien auf Orestes hetzt, obgleich sie der Dichter nur einmal erscheinen läßt. Das Stück muß also Alytämnestra heißen mit gleichem Recht wie Shakespeare's Cäsar diesen Ramen führt, der zuerst Held, dann das Opfer, in den leisten Alten noch als Gespenst der Hauptcharalter des Stückes bleibt".

Nur auf einen Augenblick kann uns dieser Bergleich bestechen. Es ist nicht bloß Cäsars Rachegeist, welcher seinen undankbaren Liebling Brutus versolgte. Es ist zugleich sein gewaltiger Herrschergeist, der auch nach seinem Tode noch in seinem Anhang, in seinem Erben Oktavian sortlebte und über seine republikanischen Gegner triumphierte, weil nur ein starkes Raisertum im Stande war, die Herrscherlast des römischen Weltreichs von der alternden Republik zu übernehmen. Cäsars Geist tritt im fünsten Akte bei Philippi nicht wieder auf, obgleich er im vierten dem Brutus seine Wiederkunst ankündigte. Brutus versichert nur:

> "Der Geift des Cäsar ift zu zweien Malen Mir in der Nacht erschienen; erst zu Sardes Und vorige Nacht hier in Philippi's Ebene".

Aber baburch, daß die Jdee des Gemordeten gerade nach seinem Tode als siegreich sich beweist, daß sein geistiges Fortleben gegen Ende immer mächtiger sich sühlbar macht, gerade dadurch ist er die tragische Hauptperson des Shakespeare'schen Stückes<sup>44</sup>). Eine ganz andere Bewandtniß hat es mit dem Geist der Alhtämnestra in den Eumeniden. Er wirkt nicht wie Cäsars Geist nach dem leiblichen Tode desto sieg= reicher fort, sondern wir sehen und fühlen, wie der unheimlich düstre Schatten des alten Geschlechtersluches vor dem Gott der frohen Tageshelle in nächtige Tiesen verschwindet.

> "Es löset sich der Fluch, mir sagt's das Herz. Die Eumeniden ziehn, ich höre sie, Zum Tartarus und schlagen hinter sich Die ehrnen Thore fernabdonnernd zu. (Göthes Jph. 3. Aufzug gegen Ende.) Die Erde dampft erquickenden Geruch Und ladet mich auf ihren Flächen ein Nach Lebensfreud und großer Tat zu jagen".

Deshalb dürfte Alptämnestra mit noch geringerem Rechte für die Hauptperson der ganzen Trilogie gelten als Orestes, dessen Handlung allein einen tragischen Conslikt der Pflichten in sich birgt, während jene trotz ihrer sophistischen Rechtfertigung immer nur die furchtbare, verdammungswürdige Berbrecherin bleibt. Sophokles und Curipides folgten einem richtigen Gestühle, wenn sie von der Alschyleischen Trilogie gerade das Mittelstückt weiter ansbildeten, in welchem Orestes die Hauptrolle spielt.

44 Bgl. noch Meffala's Borte:

"Mißtraun in guten Ausgang bracht ihn (ben Caffius) um, O haffenswerter Wahn!" u. f. w. Brutus: "O Julius Cäfar! Du bift mächtig noch. Dein Geift geht um: er ist's, ber unfre Schwerter In unfre eignen Eingeweibe kehrt".



<sup>43)</sup> Rapp. Geschichte bes griechischen Schauspiels. 41.

Wenn also bie ganze Oreftie nicht eine in sich abgeschlossene Handlung barstellt, weil jeder ber dei Teile seine besondere Hamptperson mit einer besonderen Handlung hat, so käme es nunnehr darauf an, zu untersuchen, ob etwa jedes einzelne Stück für sich ein ganzes Drama bilde. Das erste Stück nun enthält die Ermordung Agamemnons durch seine ehebrecherisches Weib. Um diese Tat als eine *meäzu redeia*, als eine bramatische Handlung, nach allen Seiten hin zu entsalten, wäre erforderlich, daß sie nicht bloß aus der gegenwärtigen Situation sondern namentlich aus dem Charakter<sup>43</sup>) der Berbrecherin als Gedanke, Entschluß, Aussüchrung, und weiter als unmittelbarer Rückschlag auf die Täterin selbst entwickelt würde. Das geschieht aber im Agamemnon nicht. Klytämnestra tritt auf, den sertigen Eutschluß im Herzen, wo sie ihn sogsältig vor jedem Auge verdirgt. Sie lockt mit erheuchelter Freude des Biederschens den arglosen Satten ins Netz, vollsührt die Tat und triumphiert, da sie vollbracht ist. Aber eine Dichternatur wie Aeschulus fühlte dennoch, ohne Theorie und Regel, daß die unmittelbare Bergegenwärtigung einer verbrecherischen Tat, eines jammervollen Menschologies nur durch Offenbarung der Eausalität jener äußern Begebnisse meichliches Interesse und gesschung zu durch Offenbarung der Kaussellität jener äußern Begebnisse meichliches Interesse und gesschung eine Berzeichung zu duch zu duch sich vollen Fortschrift von der episch wiedererzählenden zur dramatisch entwickelnden Darstellung.

Einmal hat er nach dem Vorgange des Stefichorus Alptämnestra als Haupttäterin in den Vorderarund gestellt und dem Aegistbus nur eine Nebenrolle angewiesen. Abgesehen von der größeren Kraft tragischer Erschütterung, welche durch diefe Wendung erzielt wurde, erkennt man darin auch noch die Absicht des Dichters, die Causalität in den engern Rreis der Familie Agamennons zu bannen und ihre Motivierung, zum Teil wenigstens, in dem Berhältnisse des leidenden Heerfürsten zu seinem Beibe zu suchen, deren Sinn ichon feit Aphigeniens Opferung fich dem Gatten entfremdet hatte. Deshalb verließ er auch den von Stefichorus vorgezeichneten Weg wieder, sobald dieser das ganze Unbeil in undramatischer Weise auf einen Fluch der Aphrodite zurückführte, welcher Riytämnestras Bater Tyndareos in feinen Töchtern bestrafte. Ferner bieten dem Dichter sowol die Nebenpersonen, wie der Bächter und Rasandra, als auch besonders die lyrischen Bartien des Chors Gelegenheit, grelle Schlaglichter auf den ursächlichen Ausammenbana der Tat zu werfen. Nun konnte Asschulus allerdings jenen Mangel an Innerlichkeit und Tiefe, welcher bie vordramatische Lebensauffaffung charakterifierte, noch nicht ganz überwinden. Die Klarheit des fittlichen Bewußtseins, welches die gute und die böse Tat sammt der Frucht des Segens oder Fluches in Charakter und Billen des handelnden Menschen selbft keimen, wachsen und reifen sieht, ringt in der Oreftie noch mit der düftern Schicksalesidee altgriechischer Zeit. Aber gewiß mußte jedes ahnungsvolle Wort, das aus dem Hause der Atriden ertönte, mächtig die empfängliche Bruft der Hörer durchschauern, da ihnen die Bühne zum ersten Male die Geheimnisse jener fernen Sagenwelt im Tageslichte lebendiger Gegenwart enthüllte. Gleich im Anfange verraten die gebeimtuenden Reden des Wächters uns die gestörte Ordnung des Hauses und erweden dunkle Befürchtungen.

> "Und wenn ich dann wohl singen oder pfeifen will, Das Zaubermittel, das des Schlafes Geister bannt:

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>) Aristoteles Poetif VI §. 9: "Das wichtigste ist ber bargestellte Berlauf ber hanblungen; benn bie Tragöbie ist nachahmende Darstellung nicht von Menschen, sonbern von Handlung und Leben". §. 16. "Das zweite sind die Charaktere  $(\tilde{\eta} \Im \eta)$ ; benn sie ist die nachahmende Darstellung einer Handlung und gerade beshalb auch der handelnden Personen". §. 17: "Es ist aber Charakter nur dasjenige, was eine Willensrichtung offenbart". (kort de  $\tilde{\eta} \Im o_5$  suev ro rotovrov o dylod riv rovalgeste ortola ric.)

## Da wein' ich seufzend über dieses Hauses 2008,

Das nicht wie vormals ohne Fehl verwaltet wird." (D.)<sup>46</sup>)

Belannt mit dem Gräuel, der während der Abwesenheit des Herrn im Hause sich eingenistet, tann er der langersehnten Heimlehr des siegreichen Heersührers nur mit Wehnut und düsterer Ahnung entgegensehn.

"O möcht' ich denn des Heimgekehrten liebe Hand, Des Hausgebieters, faffen hier mit dieser Hand! Bom Andern schweig ich; mir verschließt ein goldnes Band Den Mund. Das Hans hier spräche selbst am lautesten, Wär ihm ein Laut verliehen. Gerne red' ich wol Mit Kundigen; vor Untundigen bin ich selber stumm". (D.)<sup>47</sup>)

Dann lenkt der Chor argivischer Greise unsern Blick in die ferne Bergangenheit, auf das männerumbuhlte Weib und Paris Frevel am Gastrecht. Ueber ihn sandte Zeus, der ja selbst das Geschrei der armen Bögel erhört, wenn sie die geraubte Brut bejammern, die alles rächende Erinys. Gespannt auf den Ausgang des Heerzuges ist sein herz von düstrer Sorge umwöllt, da es immer wieder zu dem Vorzeichen und dem Opfer in Aulis zurücktehrt, welches in glücklichem Erfolge Unheil verhieß. Die beiden Abler, welche die trächtige Häsin zersteischen, riefen den Zorn der Artemis auf den Feldherrn und das heer herab. Die Bindstille aber, die deshalb die Schiffe im Hasen zurückhielt, ward nur gehoben durch neuen Frevel, durch das Opfer zehigeniens.

> "Ein verrucht unheiliges Opfer, Welches gebäre den Streit, scheulos zu vertilgen den Gatten. Fürchterlich harrt ja des einst heimkehrenden, Tückisch im Haus insgeheim um das Kind fortglühend, die Rachsucht, Solches verkündete Kalchas zugleich mit unendlichem Glücke, So von den Bögeln des Weges dem Königshausse verhängt ward. Diesem entsprechend Hebe den klagenden Ruf! Doch siegreich walte das Gute". (D.)<sup>45</sup>)

Der Chor weiß feinen ahnungschweren Mut nur an dem gerechten und mächtigen Zeus aufzurichten; benn

"Keinen weiß ich anszulpähn, Keinen als Zeus, auf den ich die Richtige Bürde der Sorge Werfen mag mit Zuversicht". (D.)<sup>49</sup>) "Denn zur Weischeit leitet uns Zeus und heiligt als Gesetz, Daß in Leiden Lehre wohnt. Auch in Träumen wallt ja vor das Herz Schuldbemußt Seelenangst, und es keimt Wider Willen wetser Sinn.

Huld der Gottheit ift es, die gewaltig Hoch am Weltenruder tront". (D.)<sup>50</sup>)

46) Agam. 16-19. - 47) 34-39. - 48) 141-148. - 49) 152-155. - 50) 163-170.

Digitized by Google

In den folgenden Bersen schlichert er die schwüle Angst, welche die Bindstülle und der unselige Seherspruch über dem Heere ausgebreitet. Dann stellt er in ergreisender Weise jenen rührenden Conflict dar, den die widerstirebenden Pflichten des Heersührers und Baters in der bedrängten Brust Agameunons hervorriesen.

"Und als den Fürsten nun Kalchas ein anderes Mittel,

Schmerzlicher als des bittern

Sturmes Verzug, Artemis Jorn meldend, enthüllt, daß sie den Stab Bild in den Grund stießen und laut weinten, die Söhne des Atreus:

Da sprach er also der ält're Heerfürst:

"Ein hartes Loos ift es, nicht zu folgen, Ein hartes soll ich schlachten

Mein Kind, des Hauses Kleinod

Und beim Altar Die Baterhand bier

Ruchlos in's Herzblut der Tochter tauchen!

Was bleibt da frei von Leid?

Ueb' ich Berrat am Heere?

Täusch' ich bie Rampfgenoffen?

Daß sie das windstillende Sühnopfer, das jungfräuliche Blut

Fordern in zornglühender Gier,

Recht ift's: führ' es zum Heile!"

Jest, als er aufnahm das Joch des Zwanges,

Und Sinneswandlung im Busen hauchte

Gottlose schnöd unheilige,

Ergriff er tolklühn das kede Bagniß" u. f. w. (D.)51)

Gerade biefe Stelle ift besonders geeignet, uns über den eigentümlichen Charafter der Aefchyleischen Dramatit zu belehren. Der Dichter erkannte wol, daß unter allem, was die Sage über Taten und Leiden der Atriden erzählte, gerade Iphigeniens Opferung das wirtsamste tragische Motiv für das schanrige Schickal Agamenmons enthalte. Deshalb hat er es auch nicht unterlassen, jene nach seiner Weise ans der Bergangenheit in die Gegenwart der Handlung hereinzuheben. Aber bei der Gestalt und dem Umsange, wie er seinen Stoff einmal ans der erzählenden Geschlechtersage aufgegriffen, konnte er das kann anders als auf jene lyrisch betrachtende Weise. Dadurch läßt er, anstatt das epische Begebniß seltsst aus seiner abgeschlossen vorligenen Bestimmtheit und Ruhe in den bewegten Fluß lebendiger Handlung zu bringen, umr unfre Gedanken reflectierend über den Jusammenhang dahinlaufen, in welchem dasselbe mit Bergangenheit und Jusunst stebet. So entsteht für die Handlung nur eine Scheinbewegung, jener optischen Täuschung nicht unähnlich, welche ruhende Gegenstände an dem som som scheichen Bagen vorübereilen läßt.

Wit biefem Mangel hängt ein anderer zufammen. Um eine tragische Handlung zu entwickeln, sind nämlich vor allem zwei widerstrettende Gewalten erforderlich, welche im Kampse gegen einander ihre Kraft erproben und sich gegenseitig dis zur gesteigerten Energie leidenschaftlicher Tat, dis in die Tiefen erschütternden Unglücks treiben. Diese Regel ergibt sich schon aus jener Aeschyleischen Grundidee, welche der Tat das Leiden, dem dear das rados gegenüberstellt. Auf der Bühne kommen jene Gegensätze durch

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) 186-205.

Spiel und Gegenspiel zur Anschauung. Nun darf man nur einen Blick auf die Entstehungsgeschichte des griechischen Schauspiels werfen, um es natürlich zu finden, daß je älter die Tragödie, um fo mächtiger und wefentlicher die Chorgefänge im Bergleich zu dem Dialog und den einzelnen Rollen sein mußten. Die bramatische Darstellung trat nur ganz allmählich aus der Lyrit des Chores hervor. Und wenn gerade dem Aeschplus das Berdienft zugeschrieben wird, den Chor beschränkt und ftatt eines zwei Schauspieler feftgesetzt zu haben, fo tann es nicht Bunder nehmen, wenn auch bei ihm die beiden hauptrollen, besonders aber die eine, noch nicht ganz vom Chor abgelöft waren. Wie feine trilogisch verbundenen Tragödien sich verhalten wie Tat, Leib, Lehre, ober nach Belder wie Sat, Gegensatz, Schlichtung, so kommen dem entsprechend Spiel und Gegenspiel nicht sowol in demselben Stücke gegen einander, als vielmehr in den verschiedenen nach einander zur Geltung. Dadurch nun, daß die einzelnen Stücke jene unentwickelte Gestalt haben, vermöge deren fie bald als Teile eines größeren Ganzen, bald als vollständige Tragödie für sich angesehen werden können, entsteht in denfelben ein merkwürdiger Umtausch von Spiel und Gegenspiel. In der Oreftie als Ganzem stellen die Choephoren das Gegenspiel des Agamemnon dar. Betrachtet man dagegen die Choephoren für sich, so ift in dieser Tragödie Klytämnestra, der Spieler des ersten Stückes, zur Rolle des Gegenspielers herabgesunken. So bildet die uns erhaltene Aeschpleische Trilogie eine Berbindung von Teiltragödien, in welcher die zweite das Spiel der ersten als Gegenspiel herübernimmt, aber eine neue Hauptperson als Spieler einführt. Diese rächt den leidenden Helden des ersten Stuckes, so daß deffen Recht noch nach feinem Tode sich als siegreich beweist. Also vollzieht sich in dem Mittelstücke ein vollftändiger Umtausch, insofern auch das unterdrückte Gegenspiel des erften Stückes hier als Spiel zu neuer stärkerer Geltung sich emporringt, zwar nicht in derselben, aber doch in nah verwandter Geftalt. Der gemordete Bater lebt nämlich wieder auf in dem rächenden Sohne.

In der Schlußtragödie wiederholt sich derselbe Umtausch, da hier der Chor der Erinyen als Dar= fteller des Spiels das Recht der Alytämneftra, Apollo als Gegenspieler das Recht des Oreftes (und weiterhin des Agamemnon) vertritt. So wäre der Kreislauf vollendet: Sviel und Gegenspiel haben ihre erste Stelle wieder eingenommen und die Schlichtung wird dadurch herbeigeführt, daß an die Stelle der menschlichen Personen die entsprechenden göttlichen Gewalten treten, die den Streit nicht mit materiellen Machtmitteln, sondern mit geiftigen Baffen austämpfen und durch die unparteiische Rechtsentscheidung des Areopags und "die heilige Macht holder Ueberredung", "welche aus Athenes zaubervollem Munde fpricht<sup>20</sup>)", zum allversöhnenden Ziele führen. Nun könnte aber der Agamemnon für sich wieder in ein ähnliches Berhältniß zu einem weitern Anfangsftude treten, deffen Grundzüge in jenen oben citierten lprischen Reflexionen des Chors enthalten sind. Bie in Bezug auf die Choephoren das Spiel, so würde er dann zu jenem neuen Stücke, welches die Opferung Iphigeniens als Kern der Handlung enthielte, das Gegenspiel darstellen. Seinem Gegenspieler Agamemnon würde aber hier die Hauptrolle des Spiels zufallen. So weift der Agamemnon auf eine Handlung hin, welche vor dem Beginne des Stückes liegt, und darin beruht auch eben der Grund, daß gerade die Titelrolle, was die Entwickelung des Conflictes und die Motivierung der Rataftrophe anlangt, noch ganz vom Chore absorbiert wird, während dem tragischen Belben selbft nur der jähe Sturz von der Höhe seines Glückes und Ruhmes in den schaurigen Abgrund feines Schicksals übrig bleibt.

Dahingegen tritt das Spiel in der Person der Alptämnestra schon mehr in sester und concreter Gestalt hervor. Aber anstatt die unreine Leidenschaft der Berbrecherin in ihrem allmählichen Werden und

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>) Eumeniden 830, 31; 911-916.

Wachsen, ben Entschutz zum Gattenmorde in seiner ganzen Entwicklung vor Augen zu schen, hören wir nur den Schall liftiger Heuchelreden, hinter denen der dereits fertige Mordplan lauert. Erft nach vollbrachter Tat enthällt sie ohne Schen und Scham ihre schaubererregende Berbrechernatur, indem sie sich selbst als Gattenmörderin bekennt und eine sophistische Rechtsertigung versucht <sup>58</sup>). Bis dahin muß, abgesehen von jenen ganz allgemeinen Andentungen, welche der Wächter im Anfange gab, auch zur Vervollständigung ihrer Rolle der Chor anshelfen. Er weist mit düsterer Uhnung hin auf Iphigeniens Opferung und die sortsglüchende Rachsucht der titatischen Herrin. Der verhängnisvolle Ehebruch des Paris und der Helena gemahnt an das ähnliche heimlich lauernde Verbrecherin und dem Ehrgeiz der Fürsten geopferten Laubestinder gereizt ist <sup>56</sup>), konnte das treulose Weich zum Morde des rechtmäßigen Gatten und Gebieters nur ermutigen.

So wird die Erwartung der Zuschauer ahnungsvoll angeregt, und Rlytämnestras Tat gewinnt badurch, ebenso wie Agamennuons Schicksal, den Schein einer bramatisch sich entwickelnden Handlung. Deshalb findet Rlein<sup>56</sup>) selbst in der langen Erzählung des Herolds dramatische Bewegung. "Dieser über der Scene schwebende Druck ist das Tragische, das Dramatische ist das gedantenschwere, betrachtungstiese Vorgesühl, das in den voraufgegangenen Chorgesängen in gewitterschwälen Wolken niederhieng und nun in des Herolds Bericht von Trojas Fall und den Mühfalen der Heimfahrt sich entladet. Das macht die Scene bramatisch bewegt trotz Erzählung, ja läßt sie als ein Fortschrittsmoment der Handlung erscheinen, da die Erwartung jetzt in Gestalt der Ersüllung, in einer ganz neuen Gestalt also, sich enthällt, zu welcher sie stillst als zugeständen ist winnen unsern Beweis einer Scheinbewegung nicht entfräften, da sie ja selbst das Zugeständung enthalten, daß nicht die Handlung es ist, die voranschreitet, sondern nur die Erwartung bes unbeteiligten Betrachters.

Wenn nun aber die durch Reflexion hereingehobene Vergangenheit den Mangel an Caufalität erseten muß, die vor unfern Augen sich entwickeln sollte, so ist damit der Kreis einer in sich abgeschlossenen Hannes, handlung einmal durchbrochen, und der Dichter schweist alsbald auf dieselben freieren Bahnen hinaus, auf welchen die Geschlechtersage den ursächlichen Zusammenhang zwischen den einzelnen Erscheinungen suchte, den sie Geschlechtersage den ursächlichen Vermochte. Nägelsbach<sup>57</sup>) und Dronke<sup>56</sup>) beziehen schweicht die Erscheinung der Abler, welche die trächtige Häsin zersteichten, auf das Mahl des Atrens, wegen dessen und, die Beschützer geschnet, dem Hause vermochte. Dägelsbach<sup>57</sup>) und Dronke<sup>56</sup>) beziehen schwertt Schneidewin <sup>59</sup>): "Sind die Abler Zeichen des Jornes der Artemis, so liegt ber Grund ihres Jornes gegen das lönigliche Brückerpaar in der Zeichen des Jornes der Artemis, so liegt ber Grund ihres Jornes gegen abs lönigliche Brückerpaar in der Zeichen des Jornes der Artemis, so liegt ber Grund ihres Jornes gegen abs lönigliche Brückerpaar in der Zeichen des Jornes der Artemis, so verscheutei ist. Weines, das Mahl der Aller und, was das Bilb vorbedeutet, ist ihr zuwider, die verschlugenden Abler und die Atriden". Allerbings ist das Borzeichen zunächt nur ein Hilb beisen, war der Sieg verheißen, aber es wird ein grausamer Sieg sein, welcher die Göttin Artemis erzürut, die holde Beschützerin alles jungen Ledens,

- 58) 142-144; vgl. 733-736; 742-745.
- 54) 377-394; bgl. 645-704.
- 55) 403-439; sgi. 737-742.
- <sup>56</sup>) Klein Geschichte bes Dramas I 266.
- <sup>57</sup>) De religionibus Orestiam continentibus. Erlangae 1843 p. 20.
- <sup>56</sup>) Jahns Jahrb. IV Supplementband G. 21.
- 59) Ausgabe bes Agam. Uebersicht XXIX.

"die liebreichen Sinnes die zurten Sprößlinge der wilden Löwen und die bruftliebenden Jungen in Wald und Feld behütet" <sup>60</sup>). Man erinnert sich dabei an das furchtbare Drohwort Agamemnons:

"Reiner davon entfliehe nun grausem Berderben,

Reiner nun unserm Arm! auch nicht im Schoße das Ruäblein,

Welches die Schwangere trägt, auch das nicht! Alles zugleich mm

Sterbe, was Ilios uährt, ohn' Erbarmen gerafft und vernichtet". (B.)<sup>61</sup>)

In diefem Sinne verheißt die Erscheinung der Abler zwar Glück, birgt aber zugleich den Tadel grausamen Uebermuts in sich (deszie udv, næráµoµoa dé<sup>63</sup>) und prophezeit ein böses Verhängniß in gutem Ersolge (siv µeyálois dyadois µógouµa<sup>63</sup>) da "ein göttlicher Groll noch vorher treffen wird das Heer der Atriden, das wie blankes Gediß Troja bezwingend umfängt<sup>(164</sup>). Aber gewiß versinnbilden die beiden Abler zugleich auch die erbarmungslose Leidenschaftlichkeit des ganzen Atridengeschlechtes, welche im Mahle des Atrens am gräßlichsten sich offendart hatte und nun "weiter gedären sollte, was seinen Stamme gleiche<sup>(165</sup>). Mit den letzteren Worten ist auch schon jene tiefere Deutung berührt, durch welche Aeschulus nach Hespiods Weise den Geschlechtersluch ebensowol als den altüberlieferten Glauben an den Neid der Götter und das "unersättliche Weh, das aus übergroßem Glück dem Menschen erblühe<sup>(165</sup>), mit dem natürlichen Zusammenhange der Dinge und mit seiner hohen zue von der göttlichen Gerechtigkeit in Einstlang zu bringen sucht.

"Die gottlose Tat der Menschen selbst ist es, die weiter gediert, was seinem Stamme gleicht; denn ein gerechtes Haus blüht immersort in gutem Kindersegen. Doch gern gediert alter Uebernut in einem bösen Geschlecht der Menschen neu wuchernden Uebernut, früher oder später, wann die rechte Stunde der Gedurt erscheint; und sieh, ein Dämon ist es, undezwingdar, undessiegt, unheilig, des schwarzen Hausssluchs trotzige Wuth, gleichend seinen Eltern. Aber Dike glänzt unter berustem Dach und ehrt den Frommen; die goldgestickte Pracht, die frecher Hände Frevel besleckt, slieht sie mit abgewandtem Blick und eilt zu dem reinen Heerd, nicht ehrend die Macht des Reichtums, die mit falschen Preises Gepräge gleißt. Und alles lenkt sie zum Ziele"<sup>67</sup>).

Hiernach erkennt man in ben übertriebenen Ehrenbezeugungen, mit denen Klytämnestra den Gatten fiberhäuft, die tückische Absicht, den Sieger auf dem höchsten Sipfel seines Glückes und Ruhmes zu einem Uebermute zu verleiten, welcher den Neid der Götter erwecken soll. Und als der Chor ihn wirklich nach langem Biberstreben den heuchlerischen Schmeichelworten seines Weibes nachgeben und, wenn auch unbeschuht, über die purpurnen Prachtbeden in das verhängnisvolle Haus eingehen sieht, da wird er von angstvoller Ahnung besallen. Er fühlt es wol, daß der arglose König in das Retz gegangen, welches das Uebermaß des Slückes dem Sterblichen zu stellen pflegt<sup>68</sup>). "Denn merke wol, mit der Gesundheit überreicher Fülle wohnt die Krankheit, die verhaßte Nachbarin, unter einem Dach, und gerade das Slück der günstigen Fahrt treibt den Mann auf verborgene Klippen. Und wenn dann die Besorgniß für der reichen Schätze Rettung das Eine weg mit weisem Maße wirft, dann versinkt nicht ganz das haus, seuss und gesegnete Früchte ber jährigen Furchen früllen noch des Schiff. Und ble reichliche Sabe von Zeus und gesegnete Früchte ber jährigen Furchen früllen noch des Hungers Not<sup>469</sup>.

Diefer tröftende Gedanke an eine mögliche Abwehr des Unglücks schlägt gleich in dem Folgenden um in die trübe Betrachtung, daß unabwendbar das Leid ift, wo einmal die rechte Stunde versäumt ward.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup>) Agam. 132-135. - <sup>61</sup>) II. VI 57-60. - <sup>62</sup>) Agam. 138. - <sup>63</sup>) 145-146. - <sup>64</sup>) 126-127.

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup>) 703-704. - <sup>66</sup>) 701-702. - <sup>67</sup>) 703-720. - <sup>68</sup>)  $\mathfrak{B}_{gl}$ . 913-964. - <sup>69</sup>) 937-950.

Eine dunkele Mordahnung schwebte dem Chor vor der Seele, da er an Jyhigeniens Opfertod dachte und an das viele vor Troja vergoffene Lebensblut, jene Fluchsaat, aus welcher Agamemnons unentrinnbares Schicksal emporwuchs.

"Doch das dunkele Todesblut, das vor den Füßen des Mannes einmal im Staube zerrann, wer riefe es wol in's Leben zurück mit Zauberspruch? Wehrte nicht bem Meister ber Kunst (Astlepios). wieder aufzuweden die Todten, des Zeus verhütende Vorsicht? Und schlöffe nicht der Loofe Gesetz jedes Loos nach der Götter Willen fest in seine Schranken ein, so göffe vorschnell sich mein herz nun über meine Runge aus. So aber murrt es bumbf im Dunkel, unmutsvoll und ohne Hoffnung, daß es zur rechten Zeit das Rechte noch entwirren werde, wenn hell des Sinnes Flamme erwacht "")". Ein deutlicheres Zeugniß über die Lebensanschauung des Aeschylus, wie sie zwischen dem epischen und rein dramatischen Standpunkte die Mitte hält, können wir wol nicht verlangen. Der Dichter widerspricht der seit Homer gangbaren Anficht, als wenn übergroßes Glück der Sterblichen den Reid und die Mißgumft der Götter erwecke, und boch erschrickt er vor dem allzuglänzenden Menschenloose und rät, lieber freiwillig vorweg einen Teil zur Abwehr des Schickals zu opfern. Wie oft wiederholt er es, daß der Mensch für die eigenen Frevel leide, und boch gelingt es ihm nicht, die Helben seiner Dramen ganz aus ihrer dunkeln epischen Naturnotwendigkeit emporzuheben und als frei handelnde, sittliche Bersönlichkeiten darzuftellen 71). Das lag einmal zu tief begründet in dem überlieferten Stoffe, wie in der ganzen griechischen Lebensanschauung. Hat doch unsern Schiller Bewunderung der Antike noch zu dem anachronistischen Bersuche verleitet, durch feine Braut von Meffina die Schicklaßidee felbst in die moderne Tragödie einzuführen 72).

70) 951—964. Die unbestimmte Ahnung bes Herzens gleicht ber Glut, die unter ber Asche verborgen glimmt, und bas klar begriffene Wort des Berstandes bricht durch das dunkle Gestühl hindurch wie die Flamme, die aus halb erloschenen Kohlen wieder entsacht wird. Sonst wird der Ausdruck ζωπνρουμένας φρενός in dem Sinne von beunruhigender Seelenangst erklärt.

Der Dichter fetzt eine natürliche gottgeheiligte Orbnung ber Dinge voraus, vermöge welcher biefe, in ihrem eignen Befen für sich abgeschloffen, zugleich einander beschrönten, indem jedes fein eigentilmliches Gebiet gegen Ueberschreitungen absperrt.

Wenn ich mich für biese meine Auffassung ber Stelle auf Klausen Theol. Aesch. p. 38 beruse, wo über ben Begriff ber  $\mu o \bar{\iota} \rho \alpha$  gehandelt wird, so will ich damit keineswegs gesagt haben, daß ich gleichfalls mit dem Verfasser bas Aeschhleische Schicksang in der den Dingen und Verhältnissen innewohnenden Natur möchte aufgeben lassen. Wie an der angeführten Stelle der Begriff  $\mu o \bar{\iota} \rho \alpha$  auf die besondern Eigenschaften der Einzeldinge bezogen wird, so bezeichnet auch ary bald die eingelne Sinnverblendung, Sünde, Schuld, bald den Fluchdämon, welcher die Menschen betört, um sie in Sünde und Schuld zu treiben. In ersterem Sinne "wird Orestes einst heimkehren, um die Kette jener Frevel zu beschließen".

κάτεισιν ἄτας τάσδε θριγκώσων δόμοις. Agam. 1215.

Dagegen erscheint die Ate als personisizierte Fluchmacht in jenen Worten des Chors: "Gewaltsam treibt die schnöde Beitho, das unwiderstehliche betörende Kind der Ate".

βιαται δ ά τάλαινα Πειθώ,

προβουλόπαις αφερτος Άτας. Agam. 364-365.

<sup>71</sup>) Nägelsbach sucht nachzuweisen, baß bas Fatum nur die Gestalt ber Verhältnisse bestimme, welche die Vorbedingungen ber Tragödie abgeben. In den Kreis der Handlung selbst trete es nicht ein und belasse den handelnden Versonen ihre volle Freiheit. (De religionidus Orestiam continentidus p. 4—7). Da nun aber Aeschulus die bramatische Entwickelung in Reflexionen über jene Vorbedingungen der tragsischen Handlung aufgehen läßt, so kann Nägelsbachs Beweis die Versonen des Dichters nicht von der Herrschaft des Schickslas befreien.

72) Daß Schiller im Ballenstein baffelbe beabstichtigte, beweisen feine eigenen Worte :

"Sie" (bie Kunft) "fieht ben Menschen in bes Lebens Drang,

Und wälzt bie größ're hälfte feiner Schulb

Den unglüchfeligen Gestirnen zu". (Prolog zum Ballenstein).

Da ums nun ber Dichter die innere Entwicklung ber Unglückstat nicht in gegenwärtiger Darstellung schanen, sondern nur aus den lyrischen Resserienen dritter Personen ersahren läßt, so winnte er uns ja doch das äußere Ereignis wenigstens vor Augen führen. Aber abgesehen davon, das dem Griechen ber Andlic eines Mordes auf der Bühne widerstwebte, kann eine Tragsdie durch die bloße Darstellung eines äußern Vorganges nur sehr wenig gewinnen. Nur die rohe Schaulust des Böbels mag "an gesessen Königen und prächtigen Triumphwagen", die unter Lärm und Gepolter über die Bühne ziehen, mehr Frende haben als an einer kunstvoll entwickelten Handlung.

Einem Dichter wie Aeschufus konnte es nicht entgehen, daß ein höheres, geistiges Interesse uncht sowol an dem äußern Borgange selbst als vielmehr an dessen innern Motiven hange, wenn ihm auch die bramatische Bergegenwärtigung derselben noch nicht vollkommen gelang. Gerade dadurch, daß er die graussige Latastrophe hinter die Scene verlegte, gewann er Gelegenheit, im Angenblicke ber Tat noch einmal den ursächlichen Zusammenhang derselben dis zur fernen Ahnenzeit hinauf in einer Scene zu entrollen, in welcher seine eigenartige Dramatik ihre größte Wirtsamkeit entwickelt. Die gottbegeissterte Aasandra sieht weiter und heller als die dumkle Ahnung des Chors. Alar schaut sie die ehebrecherische Buhlschaft des Aegisthus und der Alptämmestra; sie erkennt den Sündensluch, ben der Bater Thyestes auf den Sohn Negisthus vererbt hat. Die blutigen Frevel des Geschlechtes steigen vor dem Seherblick aus der Racht der Bergangenheit hervor. Da gesellt sich das gräßliche Gericht des Baters Atreus zu dem saufen Rachesang von uralter Saat des Fluches (newsacexos ärn<sup>73</sup>) erschallt von drinnen dumpfer Todesschlag und Jammerruf. Doch nicht ungerächt werden die Götter den Rönig und Apollos Priesterin fterben lassen; denn dereinst ein Sproß des Stammes, der die Mutter töbtet und den Bater rächt. "Dann striebt das Weib zur Nache sür das Weib und für den Mann der Unheilsmann"<sup>74</sup>).

Die Opferung Jphigeniens wird von der Prophetin nicht als Motiv des Mordes erwähnt. Ihrem weitschauenden Seherblick ist Agamennons Ermordung nur ein Ring in der langen Kette der Frevel, welche sich von den Bätern dis zum Sohn und Enkel durch das gottverhaßte Geschlecht hindurchzieht und ihr

"Die innere Welt, sein Mitrolosmus ift

Der tiefe Schacht, aus bem fie ewig quellen".



<sup>&</sup>quot;Das eigentliche Schickal tut noch zu wenig und ber eigene Fehler bes Helben" (Wallensteins) "noch zu viel zu seinem Unglück. Mich tröstet hier aber einigermaßen bas Beispiel bes Macbeth, wo bas Schickal ebenfalls weit weniger Schulb hat als ber Mensch, baß er zu Grunde geht". Brief an Göthe 28. Okt. 1796.

<sup>&</sup>quot;Da ber Hauptcharakter eigentlich retarbierend ift, so tun die Umftände eigentlich alles zur Krise, und dies wirb, wie ich denke, ben tragischen Eindruck sehr erhöhen". Brief an Göthe 2. Okt. 1797.

Böthe hatte fich (Bilhelm Meister's Lehrjahre V 7) in ähnlichem Sinne ansgesprochen:

<sup>&</sup>quot;So vereinigte man sich auch barüber, daß das Schicklal, das die Menschen ohne ihr Zutun durch unzusammenhängende äußere Umstände zu einer unvorhergesehenen Lataftrophe hindrängt, nur im Drama statthabe".

Aber Schiller wurde gegen die eigene Absicht von seinem Genius geleitet, und gerade dasjenige, was der Dichter als den Fehler seines Dramas bedauern möchte, ift sein Borzug geworden. Wenn Wallenstein es liebt, sich selbst zuweilen in den mystischen Aberglauben seiner Zeit zu versenken, durch welchen er seine Feldherrnperson in einen geheimnisvollen Nimbus eingehüllt sah, so gehört das eben zu den Besonderheiten seines Tharakters und tut der bramatischen Entwickelung keinen Eintrag. Wallenstein selbst ist sich wol bewußt, woher des Menschen Taten und Gedanken stammen:

Deshalb scheint uns Dr. Rölting im Ballenstein boch mehr Schickfalsibee zu finden, als wirklich barin ist (vgl. von bemselben: "Ueber ben Charakter bes Schickfals in Schillers Tragöbien Brogr. ber großen Stadtschule zu Bismar 1870").

<sup>78) 1124-25. 74)</sup> Bgl. 1002-1262.

Ende noch nicht zu finden weiß. So schaut ihr Seherblich die Tat in demselden weiten Zusammenhange, welcher die Geschlechterfage verbindet, und die *nowraexos ärn*, der *dakarwe alkaorwe*, der Fluch- und Rachegeist des Hauses bleibt am Ende doch die bewegende Araft der Orestie. Aber zugleich wird auch schon Apollo durch die Ermordung seiner Priesterin in die Haublung mitverwickelt, um nach und nach als Betämpfer jener dunkeln Naturmacht eingessührt zu werden. Und wenn Alytämnestra nach vollbrachter Tat sich selbst durch schen und Scham den Fluchgeist des Hauses neunt, der den Sohn "des entsetzlichen Gastwirts Atrens", "den Mann für die Anaben geopfert"<sup>75</sup>), wenn sie auch fernerhin entschlossen ist, den Frevel, Gewalttat durch Gewalttat zu verteidigen<sup>70</sup>), so sührt Orestes in den Choephoren sich gleich unter frommem Gebete als Wertzeug der richtenden Götter ein<sup>77</sup>).

Aber auch er tritt aleich von Anfang mit dem festen Entschlusse zur Tat auf, wodurch die bramatische Entwickelung von vornherein abgeschnitten wird. Es würde also auch für die Choephoren nichts Andres übrig bleiben, als daß wie im Agamemnon so auch bier ber Chor und die Rebenbersonen einträten, um bie Rolle ber hauptperson zu ergänzen. Doch ftellt fich ein bemerkenswerter Unterschied von dem ersten Stücke beraus, welcher um fo nachdrücklicher bervorgehoben werden muß, als gerade er ichon ben Rern enthält, aus dem Sopholles und Euripides die bewegtere Dramatik jener Tragödien entwickelten, in benen sie denfelben Stoff behandelten. Chor und Nebenpersonen sind nämlich in den Choephoren von Anfang an stärker bei der Haupthandlung beteiligt als im Agamemnon. Der Chor der triegsgefangenen Frauen bat ein ähnliches Schickal zu beklagen wie die Kinder des Hauses. Auch er seufzt ja unter bem Drucke ber unrechtmäßigen Gebieter; aber das Loos ber armen Atridenkinder ift noch bejammernswerter als sein eigenes. Die Stlavinnen find von einem fremden Feinde aus heimat und Baterhaus fortgeschleppt; jenen ward von der eigenen Mutter der Bater gemordet, das väterliche Erbteil geraubt. Deshalb löft fich das heimweh der treuen Dienerinnen auf in Mitleid mit dem verstoßenen Geschwisterpaare, in Trauer um das Unglud des Herricherhauses. Elektra und Orestes aber sind durch die Bande des Blutes kann inniger verbunden als durch die Gleichbeit des Schicklals. Charakters und Strebens. So summieren fich der Chor und Elektra mit Orestes leichter zu einer idealen Hauptperson, in welcher jene beiden das bewegte Gemüt, dieser die ftarre Entschlossenheit des Willens und die äußere Tat repräsentiert. Elektra mit dem Chore entwidelt eine dramatisch fortschreitende Handlung, welche schon mehr ist als bloße Scheinbewegung. Dieses gilt besonders von dem Anfange des Stückes bis Bers 295, wo Orestes sich als Abgefandten Apollos einführt.

Bon Grauen erfüllt über das Traumgespenst, das Klytämmestra aus dem nächtlichen Schlase aufschreckte, tritt der Chor der Sklavinnen aus dem Königsschlosse hervor. Das stille Weh über des Hausses Fluch ist wieder zu lautem Jammer erwacht, da neues Unheil bevorsteht; aufs neue grollen die Tobten in ihren Gräbern, Rache drohend den Mördern. Darum sandte den Chor "das gottverhaßte Weib", Sühnopfer auszugießen am Grabe Agamemnons, "ein Liebesdienst liebelos, zur Wehr des Wehes. Doch mir graut's auszusprechen solch' ein Wort" (das Sühnegebet). "Denn wo gibt es Sühne für das Blut, das einmal hin zur Erde strömte? O weh, du allbeweinter Heerd, o weh, du untergrabenes Haus. Sounenlose Finsterniß, ein Graun den Menschen, hüllt ein das Haus, wo getödtet sind die Gebieter. Die heilige Scheu, die unbestigt und unbekämpst vormals des Bolkes Ohr und Sinn erfüllte, ist nun

77) Choephoren 1-21.

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup>) 1409—1414; 1430—1437; 1496—1499 vgl. bie Borte bes Acgifibus 1510—1548.

<sup>76) 1355-57; 1368-69;</sup> vgl. Acgifthus 1559 ff.

entsschen. Wer fürchtet noch? das Glück ist's, das unter den Menschen gilt als Gott und höher noch als Gott. Doch des Rechtes Wage späht hier plözlich aus, die hell stehen in des Glückes Glauz; dort aber im Dämmerdunkel (wartet,) wuchert fort ein langsam reisend Weh, und jene verschlingt schaurige Nacht<sup>78</sup>). Das Blut, das einmal die Mutter Erde trank, geraun zum Rachemal, das nie gerrinnt. Des Fluches Weh zersleischt den Sünder, daß er an nie heilender Wunde krankt. Und wer das heilige Ehbett frech entweiht, für den gibts keine Sühne, und alle Flüsse, firömten sie auf einer Bahn, den Mord zu waschen von der blutbeslecken hand, sie strömten all umsonst daher. Mir aber, — zwiesachen Zwang ja legten mir die Götter auf; denn aus der Eltern hause führten sie mich unter's Stlavenjoch, mein Loos ist's, die gerechte, wie die ungerechte Tat zu loben an den hen herren meines Lebens, wenn sie dahmreißt die Gewalttat, den bittern haß bezwingend in der Brust. Und ich weine ins Gewand verhällt ob der Gebieter unseligen Geschick, erstarrend in geheimen Trauern".

Es ift ein tragischer Conflict, ber hier die Bruft der Dienerinnen erschüttert; sie sind ratlos, ob sie sich unterwürfig flügen und dem Gebote der verruchten Herrin gehorchen, oder ob sie der Stimme des Herzens folgen und das Gegenteil von dem erstehen sollen, was jene ihnen andeschlen. Da erscheint Elektra mit der Opferspende, und der Anblick der Bejammernswerten zerstreut alle Zweisel des Chores. Auf ihre unsichere Frage, unter welchen Gebeten sie das Leichenopfer darbringen solle, antwortet er nunmehr seft und bestimmt, sie solle heil erslehen sür alle, die den Aegistus halsen, sür sich wie für Orestes; für die Mörder aber einen Rächer, der ihnen den Mord mit Mord vergilt. Diesen Rat befolgend bittet Elektra den unterirdischen Hermes, er möge ihr Gebet zu den Gottheiten in der Unterwelt hinübertragen, auf daß sie als Rächer wachen über das Blut des Baters. Sie sleht zur Erde, die alles erzeugt und von dem, was sie groß gezogen, wieder neuen Lebensteim aufnimmt<sup>79</sup>);

> <sup>78</sup>) φοπὰ δ' ἐπισκοπεί δίκας, ταχεῖα τοὺς μὲν ἐν φάει, τὰ δ' ἐν μεταιχμίφ σκότου (μένει) χρονίζοντ' ἄχη βρύει<sup>.</sup> τοὺς δ' ἅκρατος ἔχει νύξ. (53—57).

Es möge gestattet sein, einen neuen Erklärungsversuch dieser bunkeln Stelle zu wagen. Der Gegensatz besteht hier nicht etwa zwischen ben verschiedenen Strafen verschiedener Frevel, sonbern dem Glückesglanz der Frevler steht einerseits gegensticher das Dämmerbunkel, in welchem die Rache langsam lanernd groß wächst, andrerseits die schartige Nacht, welche jene einhüllt, wenn sie plötzlich die Rache, die langsam gereist ist, ersaßt hat. So ergibt sich ein großer Gegensatz: rode per einhüllt, wenn sie plötzlich die Rache, die langsam gereist ist, ersaßt hat. So ergibt sich ein großer Gegensatz: rode per einhüllt, wenn sie plötzlich die Rache, die langsam gereist ist, ersaßt hat. So ergibt sich ein großer Gegensatz: rode per einhüllt, wenn sie plötzlich die Rache, die langsam gereist ist, ersaßt hat. So ergibt sich ein großer Gegensatz: rode per einhüllt, wenn sie plötzlich die Rache, die langsam gereist ist, ersaßt hat. So ergibt sich ein großer Gegensatz: rode per einhüllt, wenn sie plötzlich die Rache, die langsam gereist werde, welche und rodes de nicht verschiedene, sondern bieselben Freuler, nur in verschiedenen Lebenslagen, sich selbst entgegensesetzt und rodes de nicht verschieden außer jenem großen noch zwei mitteninne liegende kleinere Gegensätze, welche durch ein den beiden Außengliedern gemeinsames Mittelglied nach Art einer stetigen Proportion verbunden sted. Der Sinn des Ganzen wäre demnach solgender: Der Begriff von Recht und Unrecht wird bei den nicht unmittelbar beteiligten Menschen (hier etwa bei den Untertanen) verwirrt, weil se nach ihm den Bert der handlungen bemessen. Sie beten allzugern das Glück (den Erfolg) an als Gott, indem se nach ihm den Bert ber handlungen bemessen. Aber in den Beteiligten, den Mörbern und den Kindern des Gemordeten, läßt die waltende Dite für ihren Bergeltungsplan die natürlichen Triebe still und mächtig wachsen und wirken, in jenen das bösse Gewissen, in die Fater.

<sup>79</sup>) Bgl. die schon oben citierte Stelle B. 58 und 59: "Das Blut, das einmal die Mutter Erde trank, gerann zum Rachemal, das nie zerrinnt".



fie sieht zum Bater, daß er den Orestes dem hause wieder zuführe, wo im Erwerde seiner Arbeit nun Mörder und Gebrecher schwelgen, während die ächten Erben in Bann und Anechtschaft leben. Dem Orestes verleihe er glückliche Heimschr ins Baterhaus, ihr selbst weisere Zucht und Sitte, als die Mutter hat; den Feinden aber einen Rächer, der ihren Mord vergelte mit gerechtem Mord. "Und Heil und Segen send uns selbst empor, Du mit den Göttern und der Erde und dem Recht, das Sieg verleiht"<sup>80</sup>)? Die letzten Worte deuten auf die Idee der Orestie, daß die Götter den Naturtrieb (die Blutrache) zum menschlich-stittlichen Rechte erheben und heiligen, wenn er mit der göttlichen Gerechtigteit in Einklang steht. Der Thor begleitet dann Elettras Weicheguß mit einem Alageliede und spricht zum Schlusse nach Alugen die Mörder geschlossen aus dem Rächer in trästigen Worten aus<sup>8</sup>.). So ist der Bund gegen die Mörder geschlossen auf des Lamennons, unter der Weiche Defers, welches nach Aluziannesstras Absschlichsen Rachegeist bannen sollte. Da erblickt Elettra eine abgeschnittene Locke und frische Fußspuren an dem Leichenhügel. Daß sie diese Baters und in dem Geschlichte ihrer Berlassen tann, liegt in der ahnungsvollen Situation am Grade des Baters und in dem Geschlichte ihrer Berlassen tann, liegt ihr nur das Bild des fernen Bruders als Stern der Rettung vor der Seele schubet, hinreichend begründet.

Bie der Ertrinkende nach dem Strohhalm, so greift ihre rührende Hoffnungsangst nach dem Unbedeutenden. Sophokles wußte diese schöne Stelle nach ihrer psychologischen Bahrheit zu würdigen und zart und sinnig weiter auszubilden<sup>58</sup>), während Euripides die Illusion eines geängsteten Gemütes mit herzloser Sophistik als ungereimt bekrittelk<sup>55</sup>). Elektra setligt erschrickt alsbalb vor der Leerheit solchen Hoffnungswahnes, indem sie ausruft: "Doch Angst und Sinnbetörung stehen vor meinem Geistt<sup>454</sup>). Und als der erschnte Retter erschienen, vermag sie das Uebermaß solchen Glückes nicht zu fallen, und ihr Sinn, "der auf- und abwogt in des Herzens Angst<sup>455</sup>), glaubt dem Wort des eignen Bruders nicht, der nun leibhastig vor ihr steht, den kurz zuvor noch in der abgeschnittenen Locke und in der Spur des Fußes ihr ahnend Herz erlannt hatte. Orestes muß noch äußere Erkennungszeichen zu Hilfe nehmen, um das ängstliche Mißtrauen der unglücklichen Schwester zu überwinden.

Bis dahin ift alles bramatisches Leben und Bewegung. Da nun aber Erwartung und Binnsch ber Elektra und des Chors erfüllt, der gottgesandte Rächer erschienen ift, so hat die Handlung bereits ihren Höhepunkt erreicht, von wo sie, nachdem den Entschluß noch die Tat gekrönt, rasch abwärts ihrem Ende zueilen sollte. Statt dessen fängt sie erst eigentlich an, indem jetzt erst die Hauptperson in den Borbergrund tritt. Wol wäre nun das bramatische Leben, welches den Geist der Elektra und des Chors vom zweiselnden Gedanken dis zur sesten Entschlossen, welches bein Geist der Elektra und des Chors vom zweiselnden Gedanken dis zur sesten, um den Racheakt aus seinem eigenen Charakter und Willen als sittlich-freie Menschentat zu entwickeln.

Das beweisen die Worte des Orestes selbst: "Und trau' ich nicht ihm" (dem Spruch des Gottes), "dennoch muß die Tat geschehen; denn vielfacher Antrieb trifft da in eins zusammen, des Gottes Auftrag und des Baters großes Leid; zu dem bedrängt mich die Not der Armut: ich kann's nicht leiden, daß die reichsten Bürger auf der Erde, die Troja niederwarfen mit hehrem Heldenmut, zwei Weibern schmählich

<sup>82</sup>) Soph. Elektra 892—919 bef. B. 908 (Schneidemin).

<sup>88</sup>) Eurip. Elektra 527—535 (Musgrave). Aristoteles gebenkt jener Aeschphleischen Stelle, ohne etwas Tabelnswertes barin zu finden. Boet. 16.

<sup>80) 75-143. - 81) 144-154.</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>) Agam. 201. — <sup>85</sup>) Bgl. 183.

sollen unterlegen sein<sup>(186</sup>). Gleichwol steht ber Entschluß des Orestes von vornherein sest; sein Wille ist gebunden durch das strenge Gebot und Drohwort Apollos. Eine Person aber, die Ueberzeugung und Willen, Selbstständigkeit und Charakter einer höheren Autorität zum Opfer gebracht hat, würde durchaus undramatisch sein. Noch eher wäre Klytämnestra als dramatische Person zu verwenden. Zwar treten beide mit dem fertigen Entschluße ber Tat vor uns hin; beide handeln gewissermaßen als Wertzeug, diese der newsaaxos ärn, des daiµwv alaorwe, jener des Apollo. Aber Entschluß und Tat der Alytämnestra bringt man schon leichter in Zusammenhang mit ihrer ursprünglichen Situation als Chebrecherin, und den Fluchgeist des Hauses, in dessen Dienste zu handeln sie selbst behauptet, hat die Verruchte in ihre eigne Seele aufgenommen.

> "Mein sei dies Werk, so ruft ihr laut. Doch saget nicht mehr, Daß ich noch das Weib Agamemnons sei. Nein, gleichend ber Gattin des Todten hier, Hat der alte, der grimmige Rachegeist Des entsetzlichen Gastwirts Atreus hier Den abgestraft Und den Mann für die Knaben geopfert"<sup>87</sup>).

Dagegen fteht Apollo bem Oreftes mehr als fremde Macht gegenüber, die den Gehorfam bes Handelnden von Anfang durch Drohungen<sup>88</sup>) erzwungen hat. Der Dichter wollte an Stelle des natürlichen Prinzips ber Blutrache ein höheres, fittliches feten, um dem endlos rafenden Fluche der epischen Geschlechterfage in der Tragödie einen versöhnenden Abschluß zu geben. Indem er jedoch so nach einer Seite bin den epischen Stoff zu bramatisieren suchte, wurde die Hauptperson des Mittelstuckes selbst nur noch undrama= tischer. Denn beftrebt, die Tat ber Bergeltung von der Matel perfönlicher Leidenschaft rein zu bewahren. beraubte er jene zugleich ihrer menschlichen, individuellen Motive und schnitt dem Oreftes die zu einem Drama erforderliche, "von vorne anfangende innere Caufalität"89) vorweg ab. Denn auch sittliche Prinzipien können als bramatische Motive nur insofern zur Geltung kommen, als sie in der Menschennatur als innere, tatbewegende Kräfte wirken, gleich ben natürlichen Gefühlen und Leidenschaften 90). Wher der Dichter, welcher in der Promethee den Kampf der Titanen mit den olympischen Göttern, in ber Oreftie das Ringen des rohen Raturtriebes mit der erleuchteten Vernunft und freien Sittlichkeit zum poetischen Bilbe gestaltete, fab jene großen Gegensätze noch zu schroff und unvermittelt einander gegenüber, um beide zugleich als innewohnende Kräfte der Menschennatur zu begreifen, welche einzeln ober vereint diefelbe aufrühren und zu einer Handlung bewegen, die das eigenste Brodukt des Handelnden ist. Aefchplus gieng noch bem "Werben der Gesellschaft""), bem Entwidelungsgange menschlicher Cultur nach, während die vollendete Dramatik das Werden der handlung aus dem fertigen Charakter der Persönlichkeit zu verfolgen hat. Er zeigte uns in Agamemnon gleichsam den Menschen in seinem natürlichen Buchs, mit seiner natürlichen herben Frucht. In den Choephoren schnitt er den wilden Schößling ab, um das Reis des göttlichen Willens hineinzusenken. Doch es war vielmehr ein Zweig mit ichon reifender

91) Bernharby Griech. Lit. II 2, 192.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup>) Choeph. 288—294. — <sup>87</sup>) Agam. 1430—1437. — <sup>88</sup>) Choeph. 259—287.

<sup>89)</sup> Bifcher Mefth. IV b §. 866.

<sup>90)</sup> E. v. Hartmann Aphorismen über das Drama. Deutsche Bierteljahrsschrift Nro. 129. Separat-Abbruck.

Frucht, zu ber Saft und Trieb des Stammes nicht mehr gelangte. Aber im richtigen Gefühle, daß der willenlose Gehorsam gegen ein äußeres wenn auch höheres Gesetz nicht gentige, um eine sittliche Tat ins Dasein zu rufen, welche, weil sie frei war, mit ihren Folgen auf das Haupt des Handelnden zurücksällt, sieß er Apollos Gebot, obwol es gerade der edlere Lebensnerv der Handlung sein sollte, doch bald wieder zurücktreten. Statt dessen wirkte die jammervolle Ermordung des Baters, das eigene Unglück und das Huglück des ganzen Hauses, die empörenden Frevel der unnatürlichen Mutter und des Feiglings Legistus in den Klagen des Chors und der Elektra mit voller Kraft auf Orestes ein, die der Entschluß aus dem eigenen Innern wiedergeboren war als mächtiges Verlangen nach Rache und Gerechtigkeit.

Die ersten Worte, mit denen Elektra den wiedergefundenen Bruder begrüßt, sprechen die Hoffnung aus, welche sie auf ihn gesetzt, die Aufgabe, die sie sie sie sie eignen Sinn und Herzen ohne Orakelspruch ihm stellt:

> "Du banger Sorge liebstes Pfand dem Baterhaus, Beweinte Hoffnung auf der Rettung letztes Reis! Durch Mut gewinnst du wiederum dein Ahnenhaus. O süßes Auge! dir gebührt vierfacher Teil An mir: des Baters Name kommt dir zu von mir, Und dein gehört die Liebe, die der Mutter erst Gebührte, — denn ich haffe sie mit vollem Recht — Dein auch der Schwester Liebe, die geopfert ward; Und treuer Bruder bist du, Licht in meiner Nacht! O stehe Kraft nur, stehe dir Gerechtigkeit Aur Seite, sammt dem britten allergrößten Zeus"<sup>93</sup>): (D.)

Oreftes antwortet mit einem entsprechenden Gebete an Zeus und bringt die Untat der Mutter und das Elend der verstoßenen Kinder in lebendige Erinnerung. Möge der höchste Gott, "der Beschützer väterlicher Rechte"<sup>98</sup>), nicht verdorren lassen den Königsstamm, damit die fromme Opferslamme nicht erlösche auf seinem Altare:

"So hilf! mit fleiner Mühe richtest du empor

Das Haus, das jetzt gar tief dahingesunken fcheint"<sup>94</sup>).

Die Mahnung bes Chors zur Vorsicht beantwortet Orestes mit einem vertrauensvollen Hinweise auf den machtvollen Spruch Apollos, der ihn nicht verraten werde. Aber von dem strengen Gebote des Gottes wendet er sich alsbald den natürlichen Motiven zu, die im gegenwärtigen Anblick des Elends und der Verworfenheit aus dem Munde Elektras und des Chors gewaltig auf ihn eindringen. Der Chor erklärt, daß Zeus die Blutrache geheiligt habe, die "dem Pfade des Nechts nachfolge".

> "O gewaltige Schickslämächte, mit Zeus Bollendet es so, Wie das Recht mitwandelnd den Pfad zeigt. ""Für feindliches Wort sei schuldes Wort Vollgültiger Lohn""! ruft Dike, die Schuld Einfordernd, mit mächtiger Stimme.

Digitized by Google

<sup>92) 225-235. - 98)</sup> C. O. Müller Eumeniben 189. - 94) 252-253.

Als Buße gesett! Für Taten das Leid !!.

So gebeut uralte Gesittung"<sup>95</sup>).

Orestes erwiedert in einer Anwandlung hoffnungsloser Verzweiflung, daß dem Todten im Grabe doch einmal nichts mehr Heil schaffen könne:

"O Bater, Weh-Bater, was tann ich fagen, was tun dir, das Licht dir brächte von fern in deine Gruft, erhellend dein Grabesbunkel? Doch lieblicher Troft heißt ja die ehrende Klage allen Atriden-Ahnen in gleicher Weise<sup>196</sup>). Aber der Chor sucht den sinkenden Mut des Orestes wieder emporzurichten, damit er mit frischer Energie den Racheplan verfolge:

> "D Kind, des Abgeschiednen Geist bewältigt niemals Bermalmenden Feuers Jahn; Spät noch zeigt er den Ingrimm. Den Entseelten feiert Wehruf, Und am Licht erscheint der Mörder. Der gerechte Laut des Jammers Um die Bäter späht, im Sturme Hervorbrausend, der Rache Bfad aus"<sup>97</sup>). (D.)

In diefen Worten findet die Blutrache eine psychologische Erklärung, wie fie eines bramatischen Dichters würdig ist. Der Gemordete wirkt geistig fort nach seinem Tode; seine Kinder treibt die Trauer um ihn zu haß und Rache gegen die Mörder, diese überantwortet ihr böses Gewissen der gerechten Strase. So rächt sich die Tat selbst am Täter. Orestes und Elektra rusen sich noch einmal das Schicksal des Baters und den Frevel der Mörder lebendig vor die Seele. Der Chor greift mit stärkendem Zuspruch ein, dis der Kinder Rlage um den todten Bater sich zum Rachegebete steigert, in welches zum Schlusse alle mächtig einstimmen:

"Und dieser Chor allzumal auch hallt darein:

O hör uns, fleig' an's Licht empor,

ω πάτερ αινόπατερ, τί σοι

Wider die Feind' ein Beistand "")! (F.)

Aber nun erschrickt der Chor selbst vor dem furchtbaren Entschlusse, ber gerade unter seiner besondern

<sup>96</sup>) 296—304. <sup>96</sup>) 805—311.

φάμενος η τί δέξας τύχοιμ αν Εχαθεν οὐρίσας, Ενθα σ' Εχουσιν εὐναί, σχότφ φάος ἀντίμοιρον; χάριτες δ' όμοίως χέχληνται γόος εὐχλεὴς προσθοδόμοις Άτρείδαις.

Ganz abweichend übersetzt Franz, welcher das Fragezeichen nach Edval und hinter avriµouqov einen Punkt setzt. Dropsen corrigiert im Berse 311 xéxApvrau: "Nein es verschließt zugleich sich" u. s. Donners Uebersetzung bleibt stür die Berse 310-311 bunkel. Diese letzteren scheint der Scholiast richtig verstanden zu schaben. "owwerde role nogoGodówous Argeidaus & yoos eduders schudws xéxApvrau." vgl. Hermann adn. ad Choeph. 314.

<sup>97</sup>) 312-319. - <sup>99</sup>) 437-439.

Mitwirtung auf natürlichem Wege zur Reife gediehen. Ein Schander ergreift ihn vor dem "lange lauernden Schickfal", vor dem "eingebornen Fluch des Geschlechtes" und dem "nie endenden Jammer". Und dennoch, — "nur im Hause selbst gibts Heilung für die Krankheit, nicht von andern auswärts, nein von ihm selbst durch wilden Blutftreit. So lautet das Lied der Götter unter der Erde. Drum, o felige Götter des Erdengrunds, sendet Erhörung diesem Gebete, verhelfet den Kindern gnädig zum Siege"<sup>99</sup>).

Dann läßt der Chor das Geschwischerpaar ungestört zu dem Geiste des Gemordeten beten um Kraft und Hülfe. Nach den lyrisch bewegten Partien schreitet der Dialog in jambischen Trimetern ruhig und sicher dahin. Wie zu Ansang das göttliche Gebot, so stählt jest das lebendige Bewußtsein des eigenen Rechts und der feindlichen Missen Missen Rechts und ber feindlichen Missen Missen Rechts und fordert auf zur Tat "des Dämons Hülfe erprobend" <sup>100</sup>). An diese Worte schließt sich des Orestes Frage, was denn die Mörderin noch so spälfe erprobend" <sup>100</sup>). An diese Worte schließt sich des Blutschuld zu suchen. So findet die aussührliche Erzählung des Traumes ihre passendste. Orestes beutet densselben als Vorzeichen, das seinem Plane glücklichen Erfolg verheißt:

> "So stehe hier zur Erd' ich und zur Bätergruft, Daß mir Bollendung bürge dieses Traumgesicht. Und also deut' ich's, daß es sich erfüllen muß; Denn wenn, demselben Schooß entsprungen sowie ich, Der Drach' auf meine Bindeln haftig ward gelegt, Wenn er die Bruft umgähnte, die mich einst genährt, Bluttlumpen aussog in der linden Muttermilch, Daß sie vor Angst aussellend schrie in ihrem Weh: Dann muß sie wahrlich sterben, die solch' grause Brutt Ernährt, der Drache, der sie mordet, der bin ich."<sup>101</sup>).

Der ganze Zusammenhang leitet darauf hin, in dem Traume eine Kundgebung des Dämons zu finden, ben der Thor vorhin genannt hat. Wie aber in Apollo die göttliche Gerechtigkeit, so erscheint in jenem Dämon die Blutrache personifiziert, welche aus dem bösen Gewissen des Mörders und der Trauer der Angehörigen um den teuern Todten ihre Nahrung zieht <sup>102</sup>). Blutrache und göttliche Gerechtigkeit haben einen Bund geschlossen, da beide zu demselben Ziele treiben. Gleichsam als sollte dieses Bündniß noch besonders hervorgehoben werden, beruft sich Orestes bei den Anordnungen zur Vollsührung der Rachetat wieder auf Apollos Orakelspruch <sup>105</sup>).

Um die Beftrafung Alytämnestras zu rechtfertigen, gedenkt ber Chor des Unheils, welches die verberbliche Leidenschaft des Weibes nach der Erzählung der Sage angestiftet. Ein ärgerer Frevel aber als ber Mord Agamennons ward nimmer von des Weibes Bosheit gewagt. Wie die andern alle, so wird auch dieses Verbrechen von der Strafe des unerdittlichen Rechtes ereilt werden:

> "Doch Dike ohn' Erbarmen ftößt Jus Herz grad' hinein die bittre Schneide Und tritt zu Boden in den Staub Nieder freche Bosheit bald, Die ohne Scheu Des Zeus Gebot frevelhaft entheiligt.

99) 440-457. - 100) 489-492. - 101) 519-529. - 102) vgl. 437-439 u. vor. S. - 108) 538.

Denn Dik steht auf festem Grund, Das Richtbeil schärft Aisa ihr, die Schmiedin; Jum Baterhause führt das Kind, Des blut'gen Morbes alte Schuld Zu rächen, einst Die hehre, tieffinnige Nacht-Erinys<sup>(104</sup>).

Unter solchem Rachesange schreitet Dreftes zur Ausführung. Er läßt sich im Baterhause als einen Fremden anmelden, der neue Botschaft bringe. Alytämnestra tritt hervor und vernimmt aus seinem Munde die erdichtete Nachricht vom Lobe des Sohnes. Der unerwartete Schlag des Schichals macht für den Augenblick einen erschütternden Eindruck auf die Berbrecherin, obwol er ihr nur zum Borteil gereichen tann. Die eingeborne Mutterliebe, die bereits von wüfter Leidenschaft ganz ertöbtet ichien, leuchtet noch einmal empor wie eine verlöschende Flamme. Mit Grausen erfullt fie der Fluch des hauses, ber nach langer Zeit wieder zu neuer Wut erwacht scheint und fernher schon mit Tod und Berberben sich ankündigt. Wenn er gar ben unschuldigen Orestes erspäht hat, "ber gerettet ichien aus bes Berderbens Sumpf", wie läßt sich da noch Heil erwarten für die Schuldigen, welche mitten in dem "argen Taumelrausch des Hauses"105) stehn. Aber der Freveltrotz gewinnt wieder die Oberhand und vermag den innern Triumph über den Tod des gefürchteten Rächers kaum zu verbergen. So kommt bei den Borkehrungen zur Rachetat, ähnlich wie weiter unten im Augenblicke ber Ansführung <sup>106</sup>), das Tragische des Conflictes, welcher Mutter und Sohn mit tödtlicher Feindschaft wider einander treibt, lebendig zum Bewußtsein. Zugleich aber verurteilt jene fich felber, indem fie die fanftere Regung des Herzens, die letzte Mahnung des Gewiffens frevelhaft erftickt 107). Wie grell sticht ihre Unnatur von der treuherzigen Einfalt der alten Amme ab. welche die Kindheit des Orestes mit zärtlicher Sorgfalt gewartet hat.

"Jch Unselige!

Wie hat von alten Zeiten her so vieles Leid, Das über Atreus' hohes Haus mit schwerem Schlag Eindrach, das Herz im Busen mir geängstiget! Doch nimmermehr ersuhr ich solchen Kummer noch. Ich harrt' in allen Leiden sonst geduldig aus. Doch daß Orestes, meiner Seele Luft und Leid, Den ich vom Mutterschooße nahm und auferzog, Mit all den Nachtunruhen, wenn er jammernd schrie, Und all der vielen Mühe, die ich nun umsonst Ertrug — — ein unvernünstig Kind ist gleich dem Thier, Man muß es aufzieh'n mit Verstand — wie anders auch? —

105) Die Emenbation von Franz βαπχείας παπής für παλής (669) ift jehr ansprechend. — 108) 864.

<sup>107</sup>) Weber Wiffowas (de Aeschyli Choeph. et de Soph. El. comment. p. 17 Progr. Leobschütz 1835) noch Weftricks (l. c. p. 102) Auffassung ber besprochenen Stelle kann mich ganz befriedigen. Ersterer behauptet, Klytämnestras Freude über ben Tob bes Sohnes werde burch kein Zeichen mütterlicher Liebe gemilbert. Letzterer hebt die königliche Bürche ber Berbrecherin hervor, welche sie trotz ber überraschenben Nachricht die Pflicht ber Gastlichkeit keinen Augenblick vergessen lasse. Sie zeige weber übermüttige Freude, die sie sie seinehr im Herzen verberge, noch auch eine zu große erheuchelte Trauer.

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup>) 612-623.

Deim nicht zu figen weiß ja solch ein Wickellind, : Ob Durft, ob Hunger, oder welch' Berlattgen sonft Es plagt; der lieine Magen ist beim Kinde Herr. Da mußt ich oft erraten, und oft riet ich schl, Bie's geht, und wusch dem Kinde dann die Windeln rein, Und Wäscherin und Amme hatten ein Geschäft. Ich ließ zu diesem Doppelamt mich gern herbei Und nahm Orestes aus des Baters Händen auf. Run muß ich Aermste hören, daß der Theure starb, Muß hin zum Manne gehen, der dies Haus entweiht Und frohen Sinnes dieses Wort vernehmen wird<sup>408</sup>). (D.)

Bereitwillig gesellt die gute Alte sich dem Bunde der Rächer bei, und so sehen wir hier ebenso wie bei dem Chore, wie die Dienerin das sittliche Rechtsbewußtsein, welches die angemaßten Herrscher mit Füßen getreten, noch still und treu im Herzen hegt. In dem folgenden Gesange bittet der Chor zumeist den Bater der Olympischen Götter Zeus um seinen Beistand.

> "Gib, daß Heil meine Herr'n finden, die Nach Weisheit treu forschenden Sinnes schaun! Wenn gerecht mein Gebet Tönet zu Dir, Zeus! dann walt' es also" <sup>109</sup>)!

Freudig wird ber echte Sprößling des Hauses, wann Zeus ihn hoch erhoben, den Dant der Bergeltung boppelt und breifach ihm spenden. Und so sollen denn auch bie Götter des Hauses, die des Glückes Schatz im verborgenen Winkel hüten, das Gebet anhören und fühnen helfen das Blut der längst Getödteten burch gerechten Rachemord (neosgarois dixais). "Aber dann möge auch der Mord nicht weiter im Hause wüten"110). Dem Chore drängt sich angesichts der ungeheuern Tat eine dunkle Befürchtung auf, es möchte selbst bie gerechte Blutrache neue Schulb und neue Strafe weden. Will Blut wieder Blut, ohne Heil und Rettung, dann findet auch Dreftes feine Gnade. In diefer Angft wendet sich ber Chor an Apollo, ber ja durch feinen Orakelfpruch den Racheplan heiligte. "Er, ber in ber großen Höhle wohnt, oft der Menschen Auge umhüllt mit dunklem Spruch, doch mit dem Tage Licht und Klarhelt bringt, — er möge in gleicher Weise verleihen, daß gläcklich auferstehe bas Haus des Mannes und daß es der Freiheit ftrahlend Licht mit frohem Auge anschane aus der finstern Nacht ""). Auch Bermes, "der bie Tat beschleunigt und Heil gewährt, wenn er will, ber schlaue Gott, möge allgerecht helfen zu dem Berte""). "Und wir Franen werden Opferfülle zur Sühnefeier bes haufes begehn am Tage bes Heils, bie Weise des Magegefangs zugleich anstimmend der Stadt. Das wol anzuordnen sei mein Gewinn, und der Fluch weicht dann von den Freunden "118). So nimmt der Chor schon im voraus bie Pflicht wahr, welche ihm nach vollbrachter Tat obliegen foll: er will durch gewiffenhafte Beachtung jedes frommen Branches die Entfühnung des Hauses vollenden helfen. Dann ruft er, alle zweifelnde Angst betäubend, dem Bollfireder der Rache noch im letzten Angenblicke in wuchtigen Rhythmen Mut zu "bei bem Liebesbienst graunvollen gornes", ben er ben Tobten wie den Lebenden zu leiften im Begriff steht,

<sup>106) 715-737. - 109) 756-759. - 110) 775;</sup> vgl. 47; 66; 72-74; 312-314; 400-404.

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup>) 775-779. - <sup>119</sup>) 780-788. - <sup>119</sup>) 786-792.

"brinnen anrichtend ein blutiges Verderben und den Anstister des Unheils vernichtend"<sup>114</sup>). Dann, als der Chor den Aegisthus freudetaumelnd ob der Nachricht vom Tode des Orestes in das Netz laufen sieht, da bricht er in einen wahren Gebetssturm aus für den Sieg des Rächers, "der endlich allein, der göttliche Held, mit zweien aufnimmt den gewaltigen Kampf. Gott führ ihn zum Siege"<sup>115</sup>).

Aus dem Palaste erschallt der Wehruf des fallenden Negischus. Scheu zieht sich der Chor zurück; das Handeln ist nicht seine Sache. Aber auch der Hülferuf des heraustretenden Dieners verhallt an tauben Ohren; die bösen Herren sind im Unglück schnell verlassen und allein. Nur Klytämnestra ruft nach Wassen zum Kampse auf Leben und Lod. Sie sühlt wol, daß ihr Schicksal mit dem ihres Buhlen unlösbar verknüpft ist. Doch dem rächenden Sohne gegenüber erlahmt bald ihr Widerstand, und sie appelliert an die heilige Pflicht der Sohnesliebe.

Das gibt bem Dichter eine paffende Gelegenheit den göttlichen Anteil an der Tat, den die menschlichen Motive schon ganz zu überwuchern drohten, noch in den letzten Augenblicken wieder zur Geltung zu bringen. Dahin gehört jene mildere Regung kindlicher Pietät, welche in Orestes erwacht und erst durch Pylades' Hinweis auf das strenge Gebot Apollos erstickt wird.

> Klytämnestra. "Halt ein, o Sohn! und scheue diese Brust, o Kind! Die Brust, an der du einst so fanst entschlummert dist, Mit beinen Lippen saugend linde Muttermilch. Orestes. Bylades, was tu' ich? soll der Mutter Mord ich scheu'n? Bylades. Wo blieben denn die andern Gottverheißungen Des Pythotempels? Wo der eig'nen Schwüre Krast? Laß alles seind dir lieber als die Götter sein "116).

Dahin gehören auch jene kurzen Wechselreden<sup>117</sup>) zwischen Orestes und Klytämnestra, in denen letztere gerichtet wird und jener sich ausbrücklich dagegen verwahrt, daß er die grause Lat aus eignem Antrieb und Willen vollstühre.

> "Selbst bist du deine Mörderin, ich bin es nicht"<sup>118</sup>). "Des Baters Schicksal fendet dir das Todesloos"<sup>119</sup>).

Aber ber Gegensatz persönlicher Leidenschaft und parteiloser Gerechtigkeit, des blinden Naturtriedes und des göttlichen Gesetzes ist einmal in die Handlung eingeführt und hat nun eine Tat zur Reife gebracht, von der man nicht recht weiß, ist sie Gottes= oder Menschen=Werk, soll sie Apollo oder Orestes zugerechnet werden. So hat sich ein neuer Conslict entsponnen, welcher in den Eumeniden geschlichtet werden soll.

Die Erinzen heften sich gleich nach vollbrachter Tat an des Orestes Sohlen; den blinden Rachegöttinnen gilt er nur als Muttermörder, nicht als Bollstrecker göttlicher Gerechtigkeit. Selbst die Entstühnung in Apollos Tempel schützt nicht vor ihrer Versolgung. Jener alte Spruch der Bäter <sup>126</sup>), mit welchem der Chor in den Choephoren zur grausen Vergeltung antrieb, kehrt sich nunmehr gegen ihn selber. Doch Apollo gibt seinen Schützling nicht preis, und der Conslict gestaltet sich zu einem Streite zwischen dem Bertreter der göttlichen Gerechtigkeit, welche durch Leid zur Lehre und Versöhnung führt, und den Göttinnen des natürlichen Rachetriebes, der keine Vergebung kennt. Aber beide, das göttliche wie das natürliche Prinzip, haben ihre Verechtigung. Das eine darf auch im Siege das andere nicht einseitig unterbrücken.

<sup>114) 793—804.</sup> Die Borte "Evdo.9ev gowiav ärav rt.9eis" lauten ominös. — 115) 824—835.

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup>) 867—870. — <sup>117</sup>) 871—898. — <sup>119</sup>) 892. — <sup>119</sup>) 895. — <sup>120</sup>) Cheeph. 296—304; vgl. oben S. 23, 24.

Diefe Wahrheit wird symbolisch anertannt durch die gleiche Stimmengahl des Uredpag, welchem der Dicher badurch, daß er ihn sogar über jenen bedeutsamen Streit ber alten und der istngern Sötter sein parteiloses, weises Urteil sprechen läßt, die helligste Welche erteilt. Die endgültige Entscheidung fällt Athene, die Schutzgöttin und zugleich das geistige Urbild jener Stadt, in welcher die meuschliche Natur mit ihren eingebornen Trieben nicht abgetödtet und vernichtet, sondern vom Lichte der Bernunkt zu ebler Sittlichtelt vertlärt erscheint. Da wäten die natürlichen Triebe nicht mehr als blinde Leibenschaften mit Tod und Berstörung, nein, sie schaffen als wirtsame Kräfte im Dienste freier Vernunft, Weisheit und Sitte nit lebensvoller Energie das Gute. Die rächenden Eringen sind zu sogenenden Euweniden geworden, die nur der entmenschen Bosheit und Unnatur surchtbar bleiben.

Chorführerin: "Bas aber soll ich segnend diesem Land erstehn?

Athene: Daß alles, was zum Ziele schönen Sieges führt, Jhm werde, was die Erde, was des Meeres Tau Gebiert, und was der Himmel; daß Windhauche frisch Jm Sonnenglanze segnend durch die Fluren ziehn; Daß meines Volkes Heerden und Gefilde rings In reicher Fülle wolgedeich'n ohn' Unterlaß, Und süßer Hoffnung Saaten blüch'n im Mutterschooß. Die Frevler aber schaffe schonungslos hinaus; Denn gleich dem treuen Gärtner mag ich's gerne schn, Wenn, underschut von diesen, blücht der Guten Stamm"<sup>131</sup>). (D.)

Ueberschaut man nun die ganze Orestie, so erscheint sie, wenn auch nicht als eine einheitliche Tragödie im eigentlichen Sinne, so doch als ein ideales Ganze. In diesem ist aber weder Orest noch auch, wie Rapp will, Alytämnestra, sondern nur Apollo die ideale Hauptperson, dem gegenüber die rowiraqoos ärn oder der daluwe áláorwe oder die Erinyen, alles nur verschiedene Namen für denselben Begriff, das Gegenspiel darstellen. Apollo, der Gott des segensvollen Himmelslichtes, wird im Agamemnon zum Rampse herausgefordert, in den Choephoren nimmt er die Fehde auf durch Orestes, er besiegt nach neu entbranntem Streite die Macht des Fluches in den Eumeniden, indem er den Bollstreder seines Auftrages vor der Berfolgung jener errettet.

Also auch in der Oreftie verleugnet Aeschulus noch nicht jene Eigenart seiner Dramatik, die nicht sowol menschliche Charaktere in ihren Handlungen als vielmehr allgemeine göttliche und natürliche Mächte in ihren Birkungen darzustellen liebte, obgleich gerade diese fpäteste Schöpfung des Dichters schon einen wesentlichen Fortschritt zur Individualisierung der handelnden Personen bekundet. In diesem ibealen Charakter seiner Dichtungsart liegt es auch begründet, daß er nicht nur Götter, sondern auch bloße Personissicationen geistiger Begriffe in die Handlung einführt, wie Aratos und Bia im geselssen Prometheus. Aber hoch erhaben über den Gegensätzen, die sich im Leben bekämpfen, tront Zeus in ewiger Siegesruhe, der Bändiger des Titanentrohes<sup>128</sup>), der mächtige Hort aller gesellschaftlichen und sittlichen Ordnung<sup>128</sup>),



<sup>&</sup>lt;sup>121</sup>) Eum. 848 ff. — <sup>122</sup>) Ag. 156—159.

<sup>125)</sup> Ag. 43; "Zevs ayogados". Eum. 914; vgl. Dr. B. Steusloff, Zeus und die Gottheit bei Aefchplus. S. 20 ff. Progr. Liffa 1867.

ber Befchilther bes Geschlechtsberbandes 124), der mit Dern ben Ehebund geheiligt 125). Der Unneunbard 186) maltet mufichtbar 127) von fern, und "ordnend wendet feine Allmacht alle Dinge mubelos auf und nieber" 1287]. Daß die namengebende Person ber Oreftie im britten Teile mehr und mehr zu einem bloß passiven Streitwhiecte zwifchen Apollo und den Eringen herabfant, erflärt fich gleichfalls aus dem bezeichneten Charafter ber Meschpleischen Dramatik. Besonders war es aber wieder jener Mangel an rein innerer Caufalität, welcher an ber Handlung des Oreftes haftete und die Löfung des Conflictes aus den Greuzen seiner eigenen Berfon beraus auf ein allgemeineres Gebiet hinüberspielte. Dennoch müffen wir uns gegen Gruppes Auffaffung verwahren, wonach Apollo als unnatürlicher Anwalt eines geiftigen Selbftmorbes erscheinen würde. Gruppe 129) sucht nämlich zu beweifen, bag "bie Scheu, die Oreftes wirklich vor feiner Tat empfindet, seinen Sehorsam gegen Gott nur noch an Wert erhöhe". Aber wenn schon der alte Homer jede fittliche Tugend als ein Wilfen und Rönnen ansah 130), fo mußte es um fo mehr ber bramatischen Zeit und ihrer geläuterten Anschauung von dem Selbstbeftimmungsrechte der freien Bersönlichkeit fern liegen, einen blinden Gehorfam als besonders wert- und verdienstvoll anzuseben, welcher die ganze Selbstftändigkeit des Charakters opfert, um gegen die warnende Stimme des eigenen Herzens das Unnatürliche und Unmenschliche zu vollbringen. Indem Dreftes schwankt, ift er in feiner Berson gerichtet: indem er tut, was seiner Bietät gegen die Mutter widerstrebt, überantwortet er sich selbst den Eringen, die feine Berfündigung gegen die Natur ungerächt laffen 131).

So liegt in dem Schwanken des Oreftes ein echt dramatisches Motiv, insofern es den Conflict, welchen die älteren und jüngeren Götter unter sich auskämpfen, zugleich in Person und Handlung des tragischen Helden hineinträgt. Aber Apollo beschützt in ihm nur die Sache des Rechtes, nicht die Verleugnung der eigenen Natur<sup>132</sup>). Denn da das Volk nichts getan hatte, die Ermordung des rechtmäßigen Königs zu verhüten oder zu rächen, da kein Gerichtshof bestand, die Mörder zu richten, so blieb Orestes allein als des Baters Rächer und Retter des Hauses übrig.

Ebensowenig möchten wir Gruppe beipflichten, wenn er behauptet 138), daß die Aeschyleische Alhtämnestra kein böses Gewissen habe. Wenn auch die "stolze Heldin" gleich nach dem Morde sich selbst furchtlos

124) "Zed's vervytwee". H. 206; (Dinb.) vgl. Dr. E. Buchholz. Die stittliche Beltanschannung bes Phubaros und Aeschiefte §. 16. — 125) Eum. 205.

126) Ag. 149 ff.; vgl. bazu Göthes Fauft I Teil.

"Wer barf ihn nennen Und wer bekennen: Ich glaub' ihn?

Ich habe keinen Namen Dafür. Gefühl ift alles; Name ift Schall und Rauch, Umnebelnd Himmelsglut".

127) Aa. 644. - 128) Eum. 607-608. - 129) Gruppe Ariabne 705.

130) Rambohr, jur homerischen Ethil. Progr. Lüneburg 1865.

<sup>131</sup>) Als Mächte, die jede Unnatur wehren ober rächen, offenbaren sich die Erinven wol am deutlichsten in jener Stelle der Ilas XIX 418, wo sie dem Lanthos, dem redenden Roß des Achilleus, die Sprache hemmen.

"ως άρα φωνήσαντος Έρινύες έσχεθον αύδήν".

"Jener" (Lauthos) "sprach's, und die Macht ber Erinpen hemmite ben Laut ihm".

183) Bgl. Nägelsbach, de religionibus Orestiam continentibus p. 7. — 188) Agamemnon 1304 ff.

als Täterin bekennt <sup>194</sup>), so merken wir doch ihrem Verbrechermute eine gezwungene Steigerung an, und bald gibt sich ihre Unruhe schon dadurch zu erkennen, daß sie trotz ihres Tyrannenstolzes sich herabläßt, ihre Tat der Mißbilligung des Chors gegenüber sophistisch zu rechtsertigen <sup>185</sup>). Dann sucht die Verbrecherin, von unheimlichem Schauder vor der eigenen Bluttat ergriffen, die Verantwortung von sich ab auf den "dreisfach gemästeten Dämon des Geschlechtes" zu wenden, "der von blutlechzender Gier genährt wird im Mutterschooße; und eh noch das alte Weh' aufhört, ist neu schon der Mord da "<sup>136</sup>). Noch gewaltiger bricht ihre erwachte Sewissengen in den Worten durch:

> "Bei dem Dämon gelob' ich des Pleisthenesstamms Mit Schwur, selbst dies Unerträgliche bin Ich zu tragen bereit; nur möge sofort Er verlassen bas Haus und ein andres Geschlecht Aufreiben mit stets fortzeugendem Mord. Und hätt' ich der Hab' Auch spärlichen Teil, ganz mir genügt's, wenn Nur des Wechselgemord's Wahnsinn aus dem Haus mir gebannt bleibt"<sup>137</sup>). (F.)

Auch in jenem gräßlichen Traume ber Gattenmörderin offenbarte sich ja die Wirtung des bösen Gewissens<sup>185</sup>), von dem der verstockte Berbrecher reuelos geängstet wird.

So sehen wir denn, wie Aeschylus trotz seiner noch unentwickelten Runst schon dem hohen Ziele vollendeter Dramatik zusteuerte, wie er das Schicksal seiner Helden zum Teile wenigstens als ein Gericht darzustellen bemüht war, welches diese durch den unmittelbaren Rückschlag freier Menschentat an sich selbst vollziehen.

(Ende des ersten Teiles).

"\*" Die oben citierte Abhandlung von Beftrick tam erft am 4. Juni b. J. in meine Hände, so baß bieselbe nur noch bei ber Revision dieses ersten Teiles meiner Arbeit konnte verglichen werben. Nach langen vergeblichen Bemühungen meinerseits, das schon seltene Wertchen auf buchhändlerischem Wege zu erwerben, wandte sich Herr Professor Weißbrodt von hier, dem ich außerdem zu großem Danke verpflichtet bin für die freundschaftliche Gefälligkeit, mit welcher er mir seine schätzenswerte Privatdibiliothet zur Verfligung stellte, an den meinen Lesern burch seine klassischen Berle gewiß schon bekannten herrn Professor Dr. Suringar in Leyden. herr Suringar bot mir alsbalb das nur leihweise erbetene Buch mit dankenswertester Liberalität zum Geschenke an.

herr J. Trunt zu Offenburg in Baben übersandte mir schon vor längerer Zeit auf meine Bitte seine schätzbare Abhandlung "Ueber Euripides und Göthes Iphigenie", welche ich im Versolge meiner Arbeit mit Ruten zu vergleichen gedenke.

Den genannten herren, sowie ben Verwaltungen ber Bibliotheten bes Königlichen Gymnasiums und bes Röniglichen Lyceums bierselbst für bas mir erzeigte Wolwollen meinen verbinblichsten Dant.

#### Dr. Hüttemann.

Berichtigungen. S. 5 3. 3. v. u. lies "gejchlachteten" für "gejchlachteneu". S. 9 Anm. 38 3. 1 lies "hervortretende Hauptperson" für "hervortretende Person". S. 22 3. 8 v. u. lies "im Agamemnon" für "in Agamemnon". S. 24 Anm. 96 3. 2 v. u. lies "ομως" für ομως.

<sup>134</sup>) Gruppe ebenbasi. — <sup>136</sup>) Agamemnon 1345 ff.; 1365 ff. — <sup>136</sup>) Ag. 1410 ff.; bgl. 1430 ff.
 <sup>137</sup>) Ag. 1500 ff.; bgl. 1586 ff. — <sup>138</sup>) Bgl. S. 25.

Gebrudt bei C. A. Depne in Braunsberg.



Die

# Poesie der Orestessage.

## Eine Studie zur Geschichte der Cultur und Pramatik

von

Dr. Ferdinand Süttemann, Symnaftallehrer in Braunsberg.

Bweiter Teil.

Braunsberg, 1872.

Commiffionsverlag bei A. Martens (Eb. Peter).





## 

.

•

.

Digitized by Google

## Die Poesie der Prestessage.

### Eine Studie zur Seschichte der Sultur und Dramatik.

### Zweiter Teil.

Reschulus hatte im Agamemnon wiederholt<sup>1</sup>) auf Orestes als den zukünftigen Rächer hingewiesen und so der Handlung des Mittelstücks den Boden vorbereitet. Es war der Boden übermenschlichen Berhängnisse, auf welchem der Racheplan als das eigentlichste Produkt göttlichen Willens emporwuchs, um nur hinterher und nebendei noch von menschlichen Gesühlen und Leidenschaften betaut zu werden. Die Sophokleische Elektra weist gleich zu Aufang einen doppelten Unterschied auf, so daß sie sowol durch äußere Abrundung die trilogische Verbindung mit einem Anfangsstücke, als auch durch psychologische Motivierung den Charakter einer Schickslastragödie von vornherein von sich abwehrt.

Zwar erklärt Abolf Schöll<sup>3</sup>), ohne seine Behauptung durch anderweitige Zeugnisse des Altertums hinreichend stützen zu können, die Angade des Suidas<sup>3</sup>) "Und gerade er" (Sophokles) "brachte es auf, Drama gegen Drama in den Wettlampf zu führen, nicht Tetralogie" für ein Autoschediasma, eine durch die "verarmte Ueberlieferung" veranlaßte, leere Annahme eines Grammatikers, und sucht dagegen, hauptsächlich auf inneren Gründen sußend<sup>4</sup>), auch für die Sophokleische und Euripideische Dramatik die Notwendigkeit einer trilogischen, bez. tetralogischen Berbindung zu beweisen. Klein<sup>5</sup>) aber spricht von "Mischlingscharakteren" Sophokleischer Tragit und nennt den Sophokles selbst einen Dedipus, "der seine Mutter, die einfache Aleschelicher Tragit, verkennend, sich in ein Labyrinth psychologischer Räthsel verstrickte und mit der eigenen Mutter ein tragisches Geschlecht erzeugte: Blendlinge von Berhängniß und freier Selbstbestimmung, — — Blendlinge von seelenvollster Inwerkichkeit und blinden Spielpuppen, regiert an den Lenkscher".

Beiden Ansichten scheint mir nur die Wahrheit zu Grunde zu liegen, daß die griechische Dramatik bei dem epischen Grundcharakter ihrer Stoffe und der fatalistischen Lebensanschauung des hellenischen



<sup>1)</sup> I. XI. S. 9.

<sup>3)</sup> Gründlicher Unterricht über bie Letralogie des attischen Theaters und die Compositionsweise des Sopholies S. 29 ff.

<sup>3)</sup> Suidas s. v. Sophocles: "Καὶ αὐτὸς ἦοξε τοῦ δρᾶμα πρὸς δρᾶμα ἀγωνίζες θαι, ἀλλὰ μὴ τετραλογίαν".

<sup>4)</sup> In Bezug auf Eleftra 209 ff. — 5) Geschichte bes Dramas I, S. 347.

Heidentums nie ganz die Richtung überwinden konnte, welche die ursprüngliche Anlage ihrer Entwicklung einmal gegeben .

Während die Choephoren ohne Weiteres von Oreftes selbst als dem vielverheißenen und lange erwarteten Retter eröffnet werden, führt in dem Sopholleischen Drama der alte Pädagog, der einst den rechtmäßigen Erben Agamemnons aus den Händen der Mörder errettet und ihn in der Fremde auferzogen, den Helden mit einer Anrede ein, welche in gehaltvoller Kürze einen klaren Durchblic eröffnet durch die voraufgehende Erziehung des Rächers, die ganze rein menschliche Entwickelungsgeschichte des Racheplans.

"Rind deffen, der vor Troja einft das geer geführt,

Sohn Agamemnons, endlich ift es dir vergönnt

Bu finann wer Rugen, was bein stera fo beis ersehnt:

Dein altes Argos, beiner Bunfche Ziel ift ba".

Ĵ.

In dem Hinweise auf die Wiese, wo Jo, Kes Ingchos Lepher, von der Bremse verfolgt ward, darf man wol eine Anspielung auf die schwere Schuld des Chebruchs erkennen, welche von Hera, der gewaltigen Hüterin des Chebundes, deren "berühmter Tempel" zur Linken sichtbar ist, mit so unerdittlicher Strenge verfolgt ward, mochte auch Zeus selber der Verführer sein. Die "Agora Lykeios" Apollons, "des Gottes, der den Wolf tödtet", weil er in die Hürden friedlicher Lämmer einbricht, erinnert an das göttliche Rächeramt, dem der Feigling Aegischus versallen ist, weil er, einem Wolfe gleich, mit tücklichen Mordgebanken in Agamennons Haus sich eingeschlichen, den Völkerhirten getödtet hat und nun die wehrlosen Waisen wie das verlassen Volk

- "Und wo wir angelangt,

Bedenk, bu siehst Mykene, die goldreiche Stadt, Das jammerreiche Haus der Pelopiden dort, Bon wo nach beines Baters blut'gem Tod ich einst Dich nehmend aus dem Arm der lieben Schwester fort Getragen und gerettet und erzogen dich

Bum Manne, ber des Baters Mord zu rächen bentt"7).

So ruft der Pädagog alle die menschlich-natürlichen wie sittlich religiösen Beweggründe noch einmal wach, mit denen er auf das empfängliche Gemüt des Knaben und Jünglings eingewirkt hatte, um den gewaltigen Entschluß aus dessen eigenem innersten Wesen organisch zu entwickeln. Wir sehen, wie die ganze Erziehung des jungen Königssohnes darauf berechnet gewesen, daß er derjenige würde, als welcher

<sup>6</sup>) Für bie trilogifche Berbindung noch: Rapp, Gejchläte bes griech. Schanspiels S. 49. Gegen die trilog. Berb. der Soph. wie der Enrip. Tragsbien: Welcher, die Aefchyl. Trilogie S. 510. Griech. Tragödien I, S. 85. C. Fr. hermann, Quaest. Oedip. p. 38. Derf. Jahrb. f. w. Arit. 1843 8b. 2 S. 84S. Böch, Ind. lat. hib. 1841/42. Bernhardy, Grundriß der Griech. Lit. II 2, S. 299, 306. G. Freytag, Technit des Dramas 126—127. Franz Rademacher, Quaest. de tril. trag. graecorum. Dissert. Regim. 1866 p. 47—48. Ferb. Commer, De prolog. Eurip. caussa ac ratione. Dissert. phil. Bonnae 1864. Herm. Schrader: Jur Witrbigung des deus ex machina ber griech. Trag. Rhein. Museum XXII p. 544—564; XXIII 103—126. Rlein a. a. O. I, 319. Daß die brei thebanischen Tragödien schlechight gewürdigt". Innsbruck, Wagner 1871. An benjelben Tragödien hat Leop. Schmidt Schölls Theorie widerlegt in der symb. phil. Bonn. in honorem Frid. Ritschelii collecta 227—251. Namentlich wird bort 252—255 die Setbständigteit der Sopholleischen Eleftra durch eine Bergleichung mit den Mejchwleischen Choephoren dargetan. <sup>7</sup>) Be. 18-22 (Schneiderwin).



er auftritt: ber Rächer und Erretter seines Hauses. Deshalb spricht sich benn auch in ber Antwort bes Orestes bas volle Gefühl selbständiger Persönlichkeit aus, welche weder von dem Pädagogen, noch auch von Apollo sich als willenloses Wertzeug gebrauchen läßt. Jenen belobt er als seinen und bes Hauses treuen Diener, auf dessen wolmeinenden Rat er auch tünftig gerne hören will. Dann gibt er ihm seine Antweisungen und Beschle im Bewußtsein, daß er ber rechtmäßige Gebieter ist, dem, wie der mändig gewordene Telemach von sich aussagt, "die Gewalt zusonmt in dem Hause". Bon Apollo aber hat der Sophokleische Orestes nicht erst, wie der Aeschleiche, den streuen Beschl empfangen, um willenlos zu gehorchen, sondern er hat Apollo nur um Rat gefragt, wie er den aus sich gefaßten Entschluß am besten zur Aussführung bringe<sup>8</sup>), um durch die Antwort des Orakels zugleich seinem Plane die höhere Weihe geben zu lasse. So ist von dem Sophokleischen Orestes jeder äußere Zwang abgestreist; seine Haudung, von aller fremben Zufälligkeit gereinigt, bleibt die Frucht des persönlichen, freien Willens, mit "rein innerer Caulalität" aus der geschliche Weschleichen hervorgewachsen").

Benngleich wir nun schon einen boppelten Unterschied zwischen ber Elektra des Sopholles und ben Choephoren bes Assaylus ertannt und barin einen ebenso vielfachen Fortschritt von der trilogisch verbundenen Schicklaßtragöble zum pfpchologisch entwickelnden Einzelbrama ertannt haben, so burfen wir boch auch bie Achulichteit mit der Alfcmeischen Dramatit nicht verbennen, welche jene Buntte, von anderer Seite betrachtet, wieder in sich einschließen. Bie in dem Neschpleischen, so erscheint nämlich auch in dem Sopholleischen Orestes gleich von feinem ersten Auftreten an die Tat, welche bas Drama in werbender Bewegung an uns vorüber führen follte, eine ichon fest beschlaffene, innerlich bereits fertige Sache. Sa, der Sophofleische Oreftes behauptet isgar eine ftrengere, von Anfang bis zu Ende unbeweglichere Entschiedenheit, als der Hauptperson der Choephoren zuerfannt werden tann, da biefe, ebe sie zum Handeln schreitet, sich in Gemeinschaft mit Beltra und dem Chor noch erst burch läugere Betrachtungen über die Fredel der Mörber und die Schmach des Baufes in ihrem Entschluffe befestigen, im letzten entscheidenden Augenblicke aber die mildere Regung tindlicher Bietät burch den Urteilsspruch des firenge richtenden Vorstandes und durch nachbrückliche Erinnerung an Apollos Gebot erstiden mußte. Alfo würde, von diefer Seite betrachtet, ber Gopholleifche Oreftes undramatischer fein als ber Aefchpleifche 10). Jener erinnert durch seine starre Entschlesseit eber an die Acfchyleische Klytämmestra. Bie, ihre furchtbare Berbrechernatur, fo fcneidet feine fittliche Strenge, welche in Rolge feiner Erziehung und Bildung fein ganzes Befen beherricht, jeden Gedanten an eine Aenderung des einmel gefaßten Entschlußjes, aber auch jedes Wachstum des handelnden Pathos, jede geiftige Tathewegung ab. Indem aber Sopholles durch die besprochene Einführung feines Helben deffen geiftigen Standpunkt flar und bestimmt bezeichnete, hat er auch ichon barauf verzichtet, nach Aeschyleischer Beise 11) die fehlende wirkliche Tathewegung durch eine Scheinbewegung zu ersetzen; er hat den Orestes für sein Drama als handelnde Hauptperson aufgegeben. Statt seiner wählte er die Elektra, welche ja schon bei seinem großen Borgänger neben Oreftes so bedeutend in den Bordergrund trat. Und so führt gerade jene angedeutete Aehnlichkeit mit Meschylus einen neuen wesentlichen Unterschied herbei; burch jenen fcheinbaren Rudschritt erzielt ber Dichter einen bebeutenderen Fortfcbritt, indem er die bramatifche Bewegung, welche bei Alfchplus noch zwischen Oreftes und Elettra geteilt war und deshalb weder bei dieser noch bei jener ganz und rein bervortrat. auf bie eine Elektra übertrug.

\*) Bgl. Bs. 32-37. - \*) Riein a. a. D. I, G. 376 behauptet, aber beweift nicht bas Gegenteil.

10) Bgl. II. I, S. 28, 30. - 11) Bgt. II. I, S. 18, 15.

1\*

Es treffen aber mehrere Gründe zusammen, um die Elektra zur Rolle der handelnden Hauptverson geeigneter erscheinen zu lassen als ben Orestes. Sie hatte nach wie vor Agamemnons Ermorbung mit ben Berbrechern zusammen gewohnt. Jeder Tag, jebe Stunde führte ihr bas ichnöbe Berhältnis ber blutbesledten Ehebrecher, die Schmach des Hauses, ihr eigenes unwürdiges Elend lebendig vor die Seele und wedte immer nen die endlose Alage um den gemordeten Bater, die Schnsucht nach dem fernen Bruder als der einzigen und letten hoffnung bes hauses, das ungeftume Verlangen nach Rache und Gerechtigkeit. Jener bis zu töbtlichem Haffe sich steigernde Abscheu gegen die ruchlose Mutter, jene riesengroß wachsende Leidenschaft, welche lieber dem sicheren Berderben sich in die Arme skürzen, als den einmal mit ganzer Seelentraft ergriffenen Rachegedanten aufgeben möchte, entspricht aber an fich ichon eber ber gefühlsftarten instinktiven Natur des Weides als der fühleren Besonnenbeit des Mannes. So tritt der Klotämnestra. iener furchtbaren Berbrecherin, welche bie arge Leibenschaft von Untreue und Ebebruch bis zur schlimmften Consequenz des Gattenmorbes, zu Mordgebanten gegen die eigenen Rinder getrieben, gerade Elettra als der paffendste Gegensatz gegenlüber, da in ihr eine gleiche Gewalt der Leidenschaft im Dienste weiblicher Rucht und Sitte, im Rampfe für Recht und Gerechtigkeit von Stufe zu Stufe bis zu jener jähen Höhe hinanstürmt, wo die vaterliebende Tochter nicht mehr zurückschaubert vor dem Morde der fluchwürdigen Mutter. Wol glauben wir eines Dämons Stimme zu hören, die uns das Blut in den Abern erstarren macht, wenn die zarte Jungfran selbst bas Mordbeil ergreifen möchte gegen den Mörder des Baters 12), wenn die Tochter auf den Angstichrei der Mutter, der aus dem Junern des Palastes schallt, da die Gattenmörberin unter den rächenden Streichen des Sohnes fällt, mit graufer Härte erwiedern kann: "Triff noch einmal, wenn bu tannft"15). Diefes Dämonische in ber erregbaren Ratur des Beibes, welches auch noch in Shakspeares Lady Macbeth sowie in ber Kriemhild bes beutschen Nibelungenliedes feine bestätigenden Belege hat, war bei der Aefcyleischen Alytämneftra noch in epischer Beise durch ben "alten grimmigen Rachegeist" bes Geschlechtes personifiziert, welcher "wie eine fremde Macht" über bie Ehebrecherin tam, ihre ruchlosen Entschluffe bestimmte und am Ende, wie die Berbrecherin felbst fagt, ganz ihre Gestalt annahm 14). Dagegen hat es Sopholles verstanden, dieses Dämonische in echt dramatischer Beife aus der menschlichen Bruft erwachsen, aus dem Abgrund von Elektras Seele mit immer furchtbarerer Gewalt hervorbrechen zu laffen 15). Bu biefem Zwede hat der Dichter das Gegenspiel, welches bei feinem Borgänger noch so wenig entwidelt ift, zur vollsten Geltung gebracht. Und zwar hat Sopholles nicht blos die Berbrecherin Alptämnestra mehr in den Bordergrund gerückt, sondern er hat auch in der Berson ber Chrysothemis, welche die rechtschaffene aber bem Drucke ber Berhältniffe sich fügende Mittelmäßigkeit vertritt, noch ein anderes dem Aefchylus unbekanntes Element in sein Drama. eingeführt, um durch ben neuen Gegenfatz dem Charafter ber handelnden Hauptperson mehr Licht, ihrer leidenschaftlichen Energie einen frischen Stachel zu geben.

<sup>15</sup>) Bgl. Rötjcher, "bas Dämonische in ber bramatischen Boefle" in beffen bramaturgischen und äfthetischen Abhandlungen, gesammelt und herausgegeben von Emilie Schröber S. 87. Leipzig, Otto Bigand 1864.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) 286. 959 ff., 1019, 1020. - <sup>18</sup>) 286. 1415.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Bgl. LI. I, S. 22, 81. Bischer, Aefth. IVb. §. 866: "Es kommt über ben epischen Helben wie eine frember Macht; ben Achilles warnt eine innere Stimme, seinen Zorn im Ausbruche zurückzuhalten: es ift Athene, bie ihn an ber blonden Lode faßt; so werden die inneren Motive selbst zu Begebnissen, und find es nicht Götter, in benen das Subjektive selbst objektiv erscheint, so find es Umstände, allgemeine Lebensmächte, moralische Rotwendigkeiten, die wie Naturnotwendigkeit auf das Innere wirken, Infinkte". Bgl. II. I 190-200.

Auch ber Chor hat in Sopholles Clettra eine wesentlich andere Stellung eingenommen, wie fie der höheren Entwickelung seiner Dramatik entspricht. Wir zeigten schon 16), daß der Chor der Choephoren nicht sowol einen selbständigen Charakter ausweise, der von den handelnden Versonen sich beutlich abhübe, als vielmehr im Berein mit Clettra dazu diene, die Hauptperson Orestes nach ihrer innerlichen Seite zu ergänzen. Dagegen hat sich der Chor in Sopholles' Elektra von der handelnden Hauptperson genugsam abgelöst, um die unabhängige Fülle ihres Charakterbildes in keiner Weise zu beeinträchtigen. Er ist mehr der Seite des Gegenspiels, nämlich der Chrysothemis zugenähert worden, aber auch von dieser weit genug entfernt geblieben, um seine eigene Selbständigkeit zu bewahren. Es sünd nicht kriegsgefangene Stlavinnen, welche schon durch ihre dem Lose der unterdrückten Kinder des Hauses verwandte Lage gegen die unrechtmäßigen Herrscher erdittert wären, sondern es sünd eble Frauen aus dem Lande, welche seits von den Berbrechen im herrscherhause nicht so nahe berührt werden und daher eher geeignet erscheinen, die Rolle des umparteilischen Bermittlers zwischen den Gegenstähen zu übernehmen und die Stimme bes von keiner Leidenschaft getrübten öffentlichen Gewissens auszusprechen. Und wenn nun der Thor die

beiden Schwestern wiederholt <sup>17</sup>) zu besonnener, leidenschaftsloser Mitteilung und Beratung über den beiderseitigen Standpunkt ermahnt, und dann dennoch dem edlen Pathos der Elektra mehr und mehr seine Billigung und sogar bewundernde Anerkennung zuwendet <sup>18</sup>), so kann er damit nur den unbeteiligten Buschauern selbst als Dolmetsch ihrer eigenen sittlichen Gestühle und Sympathien dienen <sup>19</sup>).

Rlein mag Recht behalten, wenn er fagt: "(Allein) auch in ber Behandlung des Thors bei Sopholies scheint uns ein Reim zu deffen schließlicher Auflösung, mithin auch ein erster Reim zum Berfall ber ariechischen Tragobie felbft, zu liegen"20). Auch bürfte es taum bem entwidelten Charafter des modernen Dramas entsprechen, wenn Cholevius verlangt: "Die Bertretung des Bolles ift ja jett das allgemeinste und mächtigste Brincip der Beit; so gebe auch die Tragodie dem sittlich-religiosen Bollsgeiste seinen Bertreter in dem Chor, welcher (mit Begel zu sprechen) bas unbewegliche Gleichmaß bes Lebens gegen die furchtbaren Collifionen sichere, au benen bie entgegengesete Energie alles individuellen Hanbelns führt"21). Aber Rleins Urteil, welches ben Aefchpleischen Thor auf Kosten des Sophokleischen erheben möchte, muß auf das richtige Maß zurückgeführt werben, wenn er behauptet, daß letzterer "auf die Rolle eines ästhetischen Beschwichtigers und Dämpfers, eines bloß temperierenden Aunfimittels, eines gleichsam etbijch=mufikalischen Taktangebers" beschränkt bleibe 22). Ich möchte benselben Bergleich auf bie Dramatik bes Aeschulus anwenden, in welcher der Thor nach Art eines Rapellmeisters, dessen Rapelle nicht ausreichend besetzt ist, sich genötigt siebt, nicht bloß taktierend, sondern zugleich spielend einzugreifen, was für die reine Harmonie des Ganzen gewiß nicht von Borteil sein kann. Wenn bagegen Sopholles die Rollen so zu verteilen wußte, daß nicht zwei zusammenfielen, so steht sein Chor doch nicht undeteiligt außerhalb der Handlung, wie Alein sich vorstellt. Diefer "Tattangeber" ift vielmehr die mitfühlende und bentende Seele des ganzen Concerts ber Handelnden, welche die Diffonanzen der Einzelftimmen in eine harmonie zu vereinigen und aufzu-

21) Rarl Leo Cholevins, Geschichte ber beutschen Poefie nach ihren autiken Elementen II S. 582-588.

22) A. a. D. I S. 324.

7

<sup>16)</sup> T. I G. 19. - 17) 288. 368 ff., 990-999. - 18) 465-466, 1015-1016, 1058 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Daß ber Chor aber tropbem boch noch mehr für bie Hanblung bleibt als "ber ibealisterte Zuschauer" (A. B. Schlegel Borl. über Dramat. Kunst und Lit. I S. 77), ober als "ein künstlerischer Auszug aus ber empirischen Menge ber Zuschaner" (Bischer Aesth. IVb. 1411), wird weiter unten gezeigt werden. Bgl. Reinkens "Aristoteles über Kunst, besonbers über Tragsbie" (Wien, Braumüller 1870) S. 264 ff.

<sup>20)</sup> A. a. D. I 325.

tösen sucht. Wird denn der Chor der Sophokleischen Elektra, indem er den Schrei weiblicher Leidenschaft nach Rache und Gerechtigkeit weise zu dämpfen und von allem störenden Mißton zu reinigen sucht, nicht selbst innerlich ergriffen und von Begeisterung hingerissen für die erhabene Reinheit der Jungfrau, die unwandelbare Treue, die opferfreudige Liebe der Tochter und Schwester, welche lieber ihr junges sürstliches Leben in Jammer und Elend vertrauern, ihr Herzblut versprissen möchte, als auch nur den leisleften Schatten einer Gemeinschaft mit den Verbrechern auf das weiße Kleid ihrer Wahrheit und Tugend fallen zu lassen? Ja, sobald jener Taktangeber der reinen klangreichen Stimmung ebler Leidenschaft sich recht versichert hat, da hebt er, selbst begeistert, höher seinen Taktierstod empor, auf daß in dem hehren Liebeund Rachepäan die Stimme ängstlich berechnender Mittelmäßigkeit verstumme, nicht achtend, ob am Ende darüber eine zartere Saite sanster Frauennatur mit schrillem Ton zerspringe.

Bie nun bei Sophokles die verschiedenen Rollen in Spiel und Gegenspiel zu größerer Selbständigkeit ausgebildet find, so greifen dieselben auch schärfer in einander, so daß dieselben Teile, welche in der Acschpleischen Trilogie als Triebkedern dreier zusammenhängenden, für sich unvollständig entwickelten Handlungen auseinanderlagen, hier vielmehr als Glieder eines ausgebildeten Einzeldramas in regem Wettftreit ineinandergreifen. Es lassen fich bentlich brei Entwickelungsftufen der Handlung unterscheiden, welche mit ebenso vielen Alten des modernen Dramas dürfen verglichen werden. Bon diesen enthält der erste Teil, welcher bis zum Auftreten der Autämneftra28) reicht, die Exposition und die erste Steigerung bes Spiels gegen den übermächtigen Druck des Gegenspiels, der zweite Teil, welcher die Berse 516 bis 1098 umfaßt, die zweite Steigerung bis zum offenen doppelten Conflikte, in welchem das Spiel in Elektra der Klytämnestra gegenüber von der materiellen Uebermacht des Gegenspiels sich unterdrückt fühlt, dagegen ber Chrysothemis gegenüber seinen geistigen Gieg feiert. So enthält ber zweite Teil einerseits ben Höhepunkt bes triumphierenden Gegenspiels und bereitet anderseits zugleich schon die Beripetie, den Umschlag vor, welcher im Anfang des britten Teiles durch die Bereinigung der beiden Geschwifter sich vollzieht, um dann rasch der Katastrophe zuzudrängen in der Ermordung des Berbrecherpaares. Rechnen wir den Brolog ab, so gehört im ersten wie im zweiten Teile das Spiel der Hauptperson Elektra ganz allein, im britten Alte kommt Oreftes hinzu wie die Lat zum gereiften Entschluffe.

Auf letzterem Umstande, daß die Nebenperson Orestes der Hauptperson Elektra am Ende die äußere Bollstreckung des Rachewerkes abnimmt, sußt nun Kleins tadelndes Urteil über die Anlage des Sopho-Heischen Dramas, mit welchem Schöll<sup>24</sup>) dem Wesen nach übereinstimmt. Der Verfasser der Geschichte des Dramas sindet dei Aeschylus "Causalitäts-Tragit und vorzugsweise Aktions-Tragit", bei Sophokles dagegen "seelenmalerisch sein motivierte Situations- und Charakter-Tragik, deren dramatische Scheinbewegung in einem tragisch-logischen Cirkel verlause"<sup>35</sup>).

Diefer Frrtum scheint aber aus der verkehrten Anschauung entsprungen zu fein, daß nur da von einer dramatischen Bewegung die Rede sein könne, wo dem Willensentschlusse auch die Tat, dem Borsatze die Ausführung, dem Plane das Gelingen entspreche. Alein legt der äußeren Seite der Handlung auf Kosten der inneren eine zu große Bedeutung bei. Wenn auch die bramatische Dichtung jene nicht vernachlässigen darf, so muß sie dennoch in demselben Maße als sie die ideale Welt im Gegensatz zur

Digitized by Google

<sup>23)</sup> Bs. 516. — 24) A. a. D. S. 209 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) I S. 375. Ich hatte das Wort "Scheinbewegung" im ersten Teile meiner Abhandlung schon auf die Acschief leische Dramatik angewandt, ehe ich wußte, daß Klein diese Bezeichnung zur Charakteristik der bramatischen Anlage der Sopholleischen Elektra gebraucht habe.

zwistligen Wirklichkeit hervorkehrt, auf die psychologische Entwickelung innerer Geistestat ein größeres Gewicht legen als auf das äußere Gelingen<sup>36</sup>). Darauf beruht ja eben die Aunstform der Tragödie, daß ber augenblickliche wirkliche Erfolg dem willenskräftigen Streben nicht immer entspricht, darauf beruht sogar meistens, z. B. in der Antigone und im Dedip. auf Col., die tragische Katharsis, daß der von Furcht und Mitleid ergriffene Zuschauer seine verschnende Beruhigung darin findet, daß er den tragischen Helben in seinem physischen Untergange geistig überwinden sieht<sup>27</sup>).

Wenn Mephistopheles, jener beschränkte Geist der Verneinung aller ibealen Bahrheit, der nur an Sinnlichkeit und Materie glaubt, der fich mir "die vollen frischen Bangen lobt", im Anblide ber irdifchen Bernichtung Gretchens ichabenfroh ausruft: "Gie ift gerichtet", fo behält dagegen boch jene Stimme von oben bas lette entscheidende Bort, welche im Anblicke ber geiftigen Biedergeburt und Verflärung aus dem boheren Geisterreiche tröstend herniederhallt: "Sie ift gerettet". Mithin ift der materielle Erfolg, welcher bie ausharrende Tugend und Treue, den festen Willen und Entschluß der Elektra burch ihre Bereinigung mit dem todtgeglaubten Bruder, durch den Triumph über ihre Feinde belohnt, was die dramatische Bewegung der Tragödie angeht, kein wefentliches Erforderniß. Wenn nun Reinkens<sup>28</sup>), gestützt auf Ariftoteles 29), gegen Bahlen 30) die Notwendigkeit des masos d. i. der leidvollen Tat behanptet, fo muß allerbings, unbeschabet meiner vorhin entwickelten Anficht zugestanden werden, daß der Willensentfchluß, um fich als bramatische Handlung auszugestalten, nicht ohne äußere prattifiche Folgen bleiben bürfe. Aber einerseits lag ichon darin, daß Elettra alle Versuchungen und Drohungen ftandhaft zurückwies, um alle Gemeinschaft mit den Berbrechern von sich abzuwehren und durch ihre Trauer und Tränen bie ftrafende Stimme bes bojen Gewiffens in ben Mördern immer wieder wachzurufen, eine auch nach außen wirksame Tatbewegung, anderseits hätte es bem wirklichen Fortschritte der Handlung, der Bollständigkeit ber bramatischen Entwickelung sicherlich keinen Eintrag getan, wenn bie vaterliebende Tochter für ihre standhafte Tugend und Treue statt der Befreiung durch den Bruder den Tod durch ihre Feinde gefunden hätte. Elektra wäre bann vielleicht, bas Uebermaß ihres Haffes und ihrer Liebe burch ihr tragisches Ende fühnend, im Tode als das verflärte Vorbild jener Göthefchen Iphigenie erschienen, deren "reine Menschlichkeit" allein die heiligende Macht besaß, das Haus von dem alten Fluche unmenschlicher Frevel zu erlösen. Inwiefern aber gerade jener Abschutz, den Sophofles, der vorliegenden Gestalt der Sage sich anbequemend, seinem Drama gab, für den ästhetischen und culturhistorischen Standpunkt seiner Dramatif charakteristisch ist, barüber kann süglich erst bann geurteilt werden, wenn die Tatbewegung der Heldin im Einzelnen verfolat und dadurch zugleich ihr Charafter flar gelegt ift.

١

28) A. a. D. S. 44 Anm. - 29) Boet. c. 14 no. 7 (Sujemibi). - 30) Beitr. II, 11.

9

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Bgl. Reinkens a. a. D. S. 170: "Jebe menschliche Tätigkeit hat für bas Subjekt berselben ihre unbedingte Wertbestimmung in der Willensentschließung und -Energie und in deren Beschäffenheit".

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Bgl. Reinkens a. a. O. befonders 333-339. Nach Bernaus (Grundzüge ber verlorenen Abhandlung des Aristoteles über die Birkung der Tragsdie 1857) hätte Aristoteles den Begriff Ratharsis von rein pathologischem Gesichtspunkte aus gesaßt und darunter nichts Anderes verstanden als eine den gesstigen Kraukheitsstoff ausstoßende (ärztliche) Cur. Bernaus' Gegner, unter ihnen besonders Spengel (Ueber xá Jagous των παθημάτων, ein Beitrag zur Poetik des Aristoteles. Aus den Abhandlungen der t. bahr. Atademie d. B. I Rl. IX Bd. I Abt. München 1859, Separat-Abbrud), heben besonders die moralische Bedeutung der Katharsis hervor. Sämmtliche mannigsach auseinandergehenden Ansichten der Reueren und Reuessen, welche einzeln durchzugehen hier nicht in meiner Absicht liegen kann, sind von Reinkens a. a. D. S. 117-166 einer eingehenden und scharfen Kritit unterworfen.

In bem Wehrufe, ber von den Toren des Königshauses ertönt<sup>81</sup>), ahnt Orestes gleich die Stimme ber unglücklichen Elektra, ein Beweis wie lebendig sein verlangend Herz der teuern, noch unbekannten Schwester entgegenschlägt. Aber die ernste Mahnung des Pädagogen weiß es zu verhüten, daß er die ftrengere Pflicht über der zarten Bruderliebe aus den Augen verliere. So wird es ungesucht motiviert, daß der seit entschlossen von dem Schauplatze der Handlung verschwindet, damit die fortschreitende pfychologische Entwickelung derselben vor allen fremden und ftörenden Elementen bewahrt bleibe, bis sie auf dem eigenen felbstigebahnten Wege auf dem Punkte angelangt ist, auf welchem Orestes nach den Worten des Pädagogen ichon gleich zu Anfang der Tragödie stebt, auf dem Bunkte nämlich,

"Bo nichts mehr zu bedenken, sondern reif die Tat"<sup>32</sup>).

Der Alagegesang, mit welchem Elektra die Bühne betritt, gewährt uns gleich einen vollen Einblick in Situation und Tharakter der Heldin. Lebhaft empfindet sie das Unwürdige und Trostlose ihrer Lage, da sie zusammenwohnen muß mit ihrer unnatürlichen Mutter und beren Buhlen Alegischus, den ehebrecherischen Mördern ihres Baters, dem außer ihr niemand im Hause ein trauerndes Andenken weiht. Uber aus dem Gesühle ihres Elends hebt sich alsbald der bewußte Wille empor, gleich der Nachtigall, die unablässig den Itys bejammert, nimmer abzulassen von der Trauer um den teuern Todten und unermüblich vor allen laut ihr Klagelied zu erneuern. Daran schließt sich weiter ein Gebet an das ganze Haus des Habes und der Persehone, an den unterirdischen Hermes und die Göttin des Fluchs, sammt den Eringen, den ehrwürdigen Kindern der Götter, um Gerechtigkeit und Rache:

> "Ihr schaut, wen frevelud ein Mörder erschlug, Wem Ehebruch stahl sein heiliges Recht: O kommet, o helfet, o rächet den Mord, Der den Bater uns nahm, Und führet auch mir den Bruder zurück; Allein widersteht' ich dem Oruck nicht mehr Des wuchtvoll lastenden Elends"<sup>33</sup>).

Schon in diesem kurzen Alageliebe erkennen wir eine lebendige bramatische Bewegung. Ein willensstarter Charakter schreitet aus der traurigen Betrachtung seiner Lage energisch voran zum Vorsate ausharrender Treue, weiter zum Gebete um gerechte Bergeltung und lenkt schließlich schon ein in den geraden Weg zum Ziele durch das ausgesprochene Berlangen nach dem fernen Bruder. So ist die Bahn, in welcher die Handlung verlaufen wird, schon in allgemeinen Zügen vorgezeichnet.

Der folgende Wechselgesang, den der Chor mit Elektra anstimmt, dient nun zunächst dazu, jene vorerst nur in allgemeinen Strichen angedeuteten Züge weiter auszuführen, zugleich aber auch den weiteren Fortschritt geistiger Tatbewegung zu fördern. Der wolgemeinte Versuch des Chors, Elektras Trauer und Alage zu beschwichtigen, damit sie nicht ihre eigene Person größeren Sefahren preisgebe, sibt gerade die entgegengesetzte Wirkung, indem die Helbin alle selbstisschrie Rückstächt auf ihr persönliches Wol und Wehe mit sittlicher Entrüssung von sich weist. Hat nun aber in dieser längeren lyrischen Partie ihre eble Leiden schaft, ihr mächtiges Gesucht für Recht und Gerechtigkeit den Sieg davongetragen über die Furcht drohender Gesahr, so beweist sie in dem folgenden Dialoge, daß es nicht bloß eine schnell verrauchende Erregung des reizbaren Herzens war, die sie erfüllt und nur auf Augenblicke über die



<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) \$86. 80-81. - <sup>32</sup>) 22. - <sup>33</sup>) 86-120.

Schmäche weißlicher Natur emporgehoben hätte, sondern daß es ihre innerste, charakterseite Gesinnung ist, welche auch vor der kühleren Ueberlegung des besonnenen Verstandes sich behauptet. Wol gesteht Elektra, nachdem sie ihren Jammer vor den Freundinnen rückhaltlos ausgeströmt, daß sie erröten müsse, wenn sie ihnen mit ungeberdiger Alage zur Last gesallen sei. Aber es ist keine Reue über die selbsterlannte Maßlosigsteit der Leidenschaft, welche sie etwa bei dem wiederlehrenden Gleichgewicht ruhiger Bessinnung ergriffe, es ist vielmehr nichts anderes als jene keusche Scham, die ein edles Herz empfindet, wenn es das innerste heiligtum seiner Gesühle, seiner Seelentrauer vor fremden Blicken enthüllt sieht. Das beweißt ihre überzeugende Rechtsertigung durch den Hinweis auf die Rucholigsteit der ehebrecherischen Rörder, welche täglich vor ihren Augen ihren empörenden Frevel mit frechem Hoch ernenern, schändend bes Baters haus und Bett und Königstron<sup>84</sup>). Daß aber der Chor schon seit der Elektra nach seinem stitlichen Bewußtsein innerlich Recht geben muß, und daß keineswegs ein Tadel maßloser Leitna nach seinem stitlichen Bewußtsein innerlich Bechtgeren Gesahr aus seinen Bes das und Beit vor eigener Gesahr aus seinsenses ein Tadel maßloser Leitna nach seinem stitlichen Bewußtsein innerlich vor eigener Gesahr aus seinen Beschwichtigungsversuchen schnigstochter und auch ein wenig Furcht vor eigener Gesahr aus seinen Beschwichtigungsversuchen schnigstochter und auch ein wenig Furcht vor eigener Gesahr aus seinen Beschwichtigungsversuchen schnigstochter und auch ein wenig Furcht vor eigener Gesahr aus seinen Beschwichtigungsversuchen schnigstochter und auch ein wenig Furcht vor eigener Gesahr aus seinen Beichwichtigungsversuchen schnigstochter und auch ein wenig furcht vor eigener Gesahr aus seinen Beidersteinen durch die Rücksicht behreichen Ruchen erklennen, in welchen er, seinen Bieberspruch durch die Rücksicht behreichner Rucheit entschnicht hertläubersein erklennen, in welchen er, seinen Bieberspruch durch die R

"Traf ich in meinem Wort das Rechte nicht, so siege du, wir folgen dir"<sup>85</sup>). Und später, da der Chor durch Elektra versichert ist, daß von dem abwesenden Aegisthus für den Augenblick nichts zu fürchten sei, da atmet auch er freier auf und wendet sich mit neuem Mute ihren Reden zu. Daraus erkennt man zur Genüge, daß der Thor durch keine sittlichen Bedenken beunruhigt wird, daß er nur in Aegisthus die materielle Macht, nicht aber in Klytämnestra, der machtlosen Verbrecherin, das Anschen und die Würde der Mutter fürchtet.

Die Frage bes Chors nach Oreftes gibt bann ber Elektra Beranlassung, sich selbst über ihre Hoffnung Rechenschaft zu geben. Der ferne Bruder steht mit der vereinsamten Schwester durch heimliche Botschaft in Verbindung. Er hat versprochen, daß er kommen werbe, aber er hält die harrende lange hin. Nichts desto weniger hält sie die Hoffnung auf ihn als den einzigen Rettungsanker mit ausdauerndem Mute sest. Diese fünf Verse (319-323) ebenso wie jene vorhergehenden ähnlichen Inhalts (293-306) sind als vervollständigende Striche zu dem gezeichneten Situationsbilde in doppelter Hinsch vermöge welcher diese in dem Folgenden das Traumgeschle der Mutter, noch ehe sie dassen Berbindung bringt, lassen welcher diese in dem Folgenden das Traumgeschle der Dichter das Geschwisterpaar, obwol Elektra die jugleich die geistigen Fäden blicken, durch welche der Dichter das Geschwisterpaar, obwol Elektra die Hauptperson bleibt, im Versolgen eines Zieles als Träger einer Handlung zu verbinden gesucht hat. Eine ähnliche, wenn auch nicht so augenfällige Bedeutung hatten schwei zu verbinden gesucht bei beschwister.

Sobald nun die Heldin dem fernen Bruder, dem erhofften Retter des Hauses, dem rechtmäßigen Erben Agamemnons von neuem ihre ausharrende Treue, wie lange er auch fäumen möge, den verbrecherischen blutbefleckten Usurpatoren aber, wie sehr dieselben sie auch bedrängen und bedrohen, unversöhnliche Feindschaft und tödtlichen Haß geschworen, tritt ihr in der minder edeln Chrysothemis die Versuchung in leibhaftiger Gestalt entgegen. Die Stimme der Versuchung ist aber um so eindringlicher, als sie ja aus dem Munde der liebenden Schwester spricht, welche für das persönliche Wol und Webe



<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>) 88. 254 ff. - <sup>85</sup>) 251-253; 88gl. 233-235. - <sup>86</sup>) 409 ff.

ihrer unglücklichen Clettra aufrichtig besorgt ist; sie ist um so versührerischer als Chrysothemis keineswegs bie innere Gesinnung ber Schwester, welche sie ja selbst zu teilen bekennt, sondern nur deren leidenschaftliche und undesonnene Acußerung angreift. Und bennoch ist der Standpunkt der Chrysothemiss nicht über die gemeine Mittelmäßigkeit und berechnende Selbstsucht gewöhnlicher Menschlichklicht erhaben. Ihre nüchterne Lebensklugheit hat kein Verschnende Selbstsucht gewöhnlicher Menschlichklicht erhaben. Ihre nüchterne Lebensklugheit hat kein Verschnende sie hohe Ivealität der Schwester, welche lieber Mangel und Entbehrung, ja den Lod selbst erdulden, als das Andenken des teuern Lodten und ihre eigene Tugend verunehren will durch eine, wenn auch nur äußerliche und schenkene, Gemeinschaft mit den blut- und schnbebessekeren. Eine solche Alltagsnatur, wie sie Chrysothemis darstellt, begreist es nimmer, wie jemand die kostarsteite sebensgüter wie dürre Spren in den Wind blasen kann, bloß um seiner hohen Ivee, welche den Lebenstrieb seines ebleren Selbst, seiner geistigen Eristenz ausmacht, nicht untreu zu werden, und sollte auch jeder praktische Ruten und Erfolg außerhalb des Areises menschlicher Berechnung liegen.

> El. "Und leb' ich nicht? zwar elend, aber mir genügt's. Denn wehe tu' ich denen, und erweise so Dem Todten Ehre, wenn es dort noch Freude gibt <sup>27</sup>). Du bift die Hafferin, die nur mit Worten haßt, Bift mit der Tat des Baters Mördern beigesellt. Ich aber möchte nimmer, böt' auch jemand mir ? Die Gaben, deren Fülle Dich so üppig macht, Mich jenen fügen; bleide Du am reichen Tisch Und schwelge lustig in des Lebens Uedersluß. Mein einzig Labsal sei, daß ich dem eignen Selbst Nicht wehe tu'<sup>28</sup>): so mag ich Deine Ehre nicht, Und wärft Du weise, würdest Du sie selbst verschmähn. Des besten Baters Tochter Winntest heißen Du, Run heiß' ihr Kind, daß alle schecht Dich nennen, weil Am Bater und an Frennden Du Berrat gestbt"<sup>29</sup>).

37) Bgl. jn Nefch. Choeph. Ll. I S. 24 Anm. 96.

<sup>8)</sup> 88. 363-364 Έμοι γας έστω τουμέ μη λυπείν μόνον βόσχημα. Un biejer Stelle haben bie Seransgeber sich in ben verschiebenstien Emendationen und Erklärungsweisen versucht, obgleich ichon ber Scholiaft auf die einzige natürliche und finnentsprechende Auffassing hätte hinsuftern können. Diejer erklärt: "Τουτο μόνον έμε βοσκέτω, το μή λυπείν έμε αυτήν, ei τοις govevou του πατζος πείθεσθαι αναγκασθήσομαι". Schneibewin bemerkt bazu Folgendes: "Dann würde Elektra mit Bezug auf 355 λυπώ de τούτους das als ihr einziges Labsal bezeichnen, nicht sich selbs untreu zu werden und durch und Unterlassien ihrer Psticht sich eine Geltra entspricht. So ist nur sonster bestelle vielle nur sonster bestelle nur sonsterien bereicht, zumal Elektra so fie dem Erklärer selbst nicht genügte, indem er fortfährt: "Allein biefer Gedanke wäre untlar ansgebrückt, zumal Elektra so oft von wirklicher λύπη, die sie zu ertragen habe, redet und eben 354 erklärt hat ζην κακωζι". Andere Erklärungen, die von den Schlässten werden, sind ebenso wie die möglichen Lesarten, welche Schnw. aus benjetben vermutet (τουμε μή λήγειν γώουν (!) und πατέξα μή λυπείν μόνου) kaum ber Rede wert. Auch Schnws. Bermntung τούμε μή λήγειν γώων tann sich sich mit bem joksnen Gedanken meffen, welchen die überlieferte Lesart jeder unbefangenen Auffassign star und beutlich entgegenhält.

<sup>39</sup>) **86. 354**-368.



Dagegen hat für den materialistischen Sinn der Chrysothemis nur das Wert und Geltung, was man mit Augen sehen und mit händen greifen tann; für die gottliche Welt der Ibeale fehlt ihr der Geift und Berz erfüllende Glaube, wie deutlich auch die Botschaft in ihre Ohren tont. Gewiß würde auch sie unbedenklich das Gute wählen, wenn man es ihr nur recht bequem entgegentrüge, so daß sie nur die Hand darnach auszustrecken brauchte. Sobald fie durch Elektra über die günstige Vorbedeutung jenes Traumgesichtes aufgeklärt ift, von welchem die Mutter geängstet ward, da erfüllt sie unweigerlich die Bitten der Schwester, die Opferspende nicht in dem Sinne barzubringen, in welchem ihr die Mutter befohlen, sondern vielmehr im Dreftes einen Retter und Rächer gegen die Feinde zu erflehen. Aber die Freundinnen müffen erft hoch und heilig beschworen sein, daß nur ja bie Mutter nichts davon erfahre. Mit geheimen Bunfchen und Gebeten find solche paffiven Naturen leicht bei der Hand. Aber jebe opferwillige Tätigteit, jebe Bloßstellung der eigenen lieben Berfönlichteit ift ihnen ein Gränel. Ihnen ergebt's wie ben vornehmen Bombejanern, denen es in der Schlacht bei Bharsalus boch zu wilb bergieng, ba Cafars rauhe Rriegstnechte ihre Säbelhiebe fo rückfichtslos auf die glatten Gesichter der feinen Weichlinge Unter bem Scheine weiser Mäßigung und besonnener Lebenstlugheit gebrauchen fie ihr richteten. materielles Unvermögen als willtommenen Deckmantel für ihre moralifche Ohnmacht 40). Abre Opportunitäts-Bolitit bält es wader mit ber guten Sache, fo lange fie des Sieges und ber eigenen Sicherheit gewiß find. Aber sobald "bas Recht Schaben bringt", mögen fie es nicht mehr loben 41). Wer sollte ba nicht von ganzem Herzen Blettras Antwort beiftimmen: ",Rach folchem Grundsatz will ich leben nimmermehr" 43).

Eine solche Klugheit mag in des praktischen Lebens mangelhafter Gerechtigkeit zu Zeiten recht gut fahren, für den idealen Helben der Tragsbie taugt sie ebenso wenig wie für die großen Zwecke der sittlichen Weltordnung<sup>48</sup>). Mögen Chrysothemis und ihres Gleichen sich auch noch so weise dünken<sup>44</sup>), bennoch erfaßt eine Elektra von der Höche ihres idealen Standpunktes die letzten Ziele der veredelten Menschheit klarer und sicherer mit ihrem weitschauenden Geistesauge, als jene sich träumen, wenngleich sie blind erscheint für das schmeichelnde Blumental wie für den gähnenden Abgrund zu ihren Füßen. Sie handelt ohne Rücksicht auf die eigene Geschr und den nächsten praktischen Erfolg<sup>45</sup>), in dem gläubigen Bewußtsein, daß jedes Opfer unverloren blebt, welches auf dem Altare der göttlichen Jee niedergelegt wird<sup>46</sup>). Thrysothemis dagegen ist bei all' ihrer vermeintlichen Klugheit mit geistiger Blindheit geschlagen. Sie dient dem Verbrechen, ohne es schlicht zu wissen oder zu wollen. So hat Elektra Recht, wenn sie der Schwesster vorwirft:

40) Chrys. — Ja hätt ich nur die Kraft,

Sie follten sehen, wie gefinnt ich ihnen bin. Run aber ftreich' ich in ber Not die Segel klug, Den Schein vermeidend, wo ich boch nicht schaben kann. So aber wollt' ich, daß du gleichfalls handeltest.

Das wahre Recht gleicht freilich meinen Worten nicht,

Nein, beinem Sinne; boch wenn frei ich leben foll,

Muß ich in allem fill gehorchen ber Gewalt. Bs. 334-340. Bergl. 400 und 992 ff. 41) 1042. - 42) 1043.

43) El. "Geh' nur! von bir wird nimmermehr bas heil erblühn".

44) Bgl. noch B6. 372, 394 ff., 1031, 1032, 1036, 1040, 1056-1057.

- 45) El. "Den Bater rächend laß uns fallen, wenn es gilt". 399.
- 46) Bgl. ben Chorgefang 1058-1096.

2\*

Du bift die Hafferin, die nur mit Worten haßt, Bift mit der Tat des Baters Mördern zugesellt 47).

Obwol Chrysothemis felbst um die gludliche Heintehr des Bruders, um Rache des Frevels und Errettung des Hauses gebetet hatte, obwol ihrer ebenso leicht erregbaren als zaghaft in ihre Richtiakeit zurückfinkenden Hoffnung bei dem Anblicke der Haarlocke am Grabe des Baters gleich das Antlitz des geliebten Bruders aufleuchtete 48): fo durfte fie dennoch, als der Ersehnte endlich erschienen, nicht teilnehmen an bem Glücke ber Biederbereinigung. Sie hat ihr Anrecht auf ben Siegestriumph der unterdrückten Jugend, den Elektra durch ihre opferwillige Treue, ihren tatbereiten Mut für sich allein verdient hat, durch ängstlichen Kleinmut und engherzige Selbstlucht verwirkt. Sie ist spurlos verschwunden, aus den Angen, aus dem Sinn, während die bervische Gestalt der Schwester selbst ohne den materiellen Erfolg leuchten würde im Ruhme ber Nachwelt. So reicht ihr benn auch der Chor noch vor bem Erscheinen des Bruders, gerade in dem Augenblide, ba ihre Bedrängniß am größten, ihre Seelengröße am berrlichsten erschien, die geistige Siegespalme in dem Chorgesange 1058-1096. Angesichts der engherzigen Selbstsucht ber Chrysothemis, welche, nachdem ihr durch die erdichtete Nachricht vom Tode bes Bruders alle Hoffnung auf ftarte Hülfe von angen genommen ift, gleich wieder in ihre fleinlich berechnende Opportunitäts-Politik verfiel und alle Bitten ber Schwefter, nunmehr mit ihr fich zu vereinen zur fühnen Tat der Rache und Errettung, kalt zurückwies, flagt der Chor die menschliche Schwäche an, bie fich fo oft von dem Bolt der Bögel in den Luften muffe beschämen laffen burch gartliche Elternliebe.

> "Doch beim zuckenden Blitz bes Zeus Und bei Themis, der Himmlischen, Lange säumt nicht die Strafe. Fama, die durch die Erde dringt, Traurige Kunde ruf hinab Nun den Atriden in die Gruft. Antistrophe a.

Daß immerfort tranket das Hans am alten Leid, Aber der Kinder Doppelfireit Rimmer zu trautem Schwefterbund Friedlich und fanft sich einen will".

Mit besto größerer Bewunderung und Liebe wendet fich ber Chor Elektras helbenmütiger Tugend zu:

"Siehe, verlaffen weint Elektra, Hülflos schwankend im Sturm des Wehs, Gleich der flagenden Nachtigall Stets den Bater bejammernd; Achtet gering den bittern Tod, Schiede so gern vom holden Licht, Bannend den Doppelfluch im Haus:<sup>49</sup>) Herrlichte Tochter des edlen Baters!"

Aber unterbrückt von der materiellen Uebermacht des Berbrechens behält fie die Gewißheit des geiftigen Sieges zum Troft in des Unglücks Jammer. Eben weil fie durch ihre Tugend die Bosheit

49) Ueber ben Ausbrud διπλην Έρινύν vgl. Seubac Theologumenorum Soph. particula p. 18. Regimonti 1865.



<sup>47) 357—388. — 48) 900</sup> ff.

herausgefordert hat, zu ihrer Bernichtung sich zu waffnen, rettet sie bie Ehre des Hauses und den Ruhm ihres Namens.

### Strophe b.

"Kind, der Edelgefinnte Will im Unglück hüten blank der Ehre Schild, Retten seines Namens Glanz: So haft gewählt tränenvoll du des Lebens Los auch, <sup>50</sup>) Die Bosheit gegen dich bewaffnend, werbend um den Doppelpreis, Der weisen und") besten Tochter Namen".

Antistrophe b.

"Ach obsiegtest bu noch Deinem Feind' burch Macht und Reichtum, aus der Not Hebend dich hoch empor! Denn leben sah ich dich hier unterdrückt vom Elend; Doch bliebest du im Unglück stets den heiligsten der Pflichten treu Des höchten Lohns wert vor Sottes Ange". <sup>51</sup>)

Hier erscheint Elektra, obwol materiell im tiefften Elend, geistig doch auf der höchsten Höchsten Huhmes, auf welche die Stimme des sittlichen Bewußtseins aller Eblen sie emporhebt. Rein und siedenlos stralt ihre Tugend durch die Not der härtesten Prüsungen geläntert wie das Gold im Feuer. Berloren in Betrachtung ihrer erhabenen Gesinnung, ihres hehren Zieles, zu rächen den Bater und zu retten die Ehre des Hauss, vergessen wir mit dem Chore gern das Blut und die Gräuelscenen des bevorstehenden Rampses, die auch dem ebelsten Helben nicht erspart bleiden, sobald einmal die Wassen gegen einander gerichtet sind. Denn auch in der idealen Welt der dramatischen Dichtung bleiden es am Ende Menschen mit Fleisch und Bein, die einander belämpsen, nicht in unblutigen Geisterschlachten, sondern mit Tod und Vernichtung. Und gerade die Tragödie zeigt uns ja, wie die erhabensten Ihren Weg in's praktische Leben selben anders nehmen als über Blut und Leichen.

In ber citierten Antifirophe b. konnte sich ber Chor trotz ber Trosilosigkeit ber äußeren Berhältnisse bennoch nicht ben innigen Bunsch versagen, daß seine bewunderte Heldin hienieden noch obsiegen möge über ihre Feinde. So belebt sich nen die Hoffnung, weil, was man noch wünschen kann, auch noch möglich schen muß\*\*); und mit feiner Lunst wird rasch der Uebergang zu dem Umschlag des Schicksals vollzogen, welcher die folgende glückliche Entwickelung herbeissicht. Orestes erscheint mit dem Aschenkruge, und bald hält Elektra statt der kläglichen Leichenreste den lieben Bruder selbst lebendig und leibhastig in den Armen. Ihre standhaste Treue, ihre rührende Trauer um beide tenern Todten wird auf einmal belohnt durch die seligste Freude des Wiederschens, da sie so underhofft sich mit dem vereinigt sieht, der ihr nun alles in einem ist, so Bater wie Mutter, Bruder und Schwester.

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Auf ben einzelnen gesperrt gebrudten Gilben ruht ber Berston.

<sup>\*\*)</sup> Bu beachten ift bie entsprechenbe Form bes Bunfches Lons, welche bie Möglichteit einfchließt.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>) In bem Berje: "ώς xai συ πάγχλαυτον alwva χοινον είλου" fieht πάγχλαυτον präbicativ. So wird die Schwierigkeit beseitigt, welche Schneibewin in der Stelle findet, indem er meint, das traurige Los, welches Elektra sich erkoren, könne unmöglich als Gemeingut aller bezeichnet werden, wie es durch χοινός geschebe. Bunders und Hamachers (Studien zu Sophokles Bb. I) Auffaffung ("illaetabile fatum commune" scil. mors. W. "das allbeweinte allbeschiedene Schattental" H.) scheint mir weniger in den Zusammenhang zu passen. – <sup>51</sup>) Bs. 1058–1098.

Eleftra. "So bist bu denn endlich auf Lang erschntem Bfade, Liebster, mir erschienen? Sieh' an nun meine Not und nicht — Dreftes. Bas tannft bu fürchten? Elektra. Raube mir die Luft nicht, Dein liebes Antlitz immer anzuschauen. Orestes. Bersucht es jemand, fühlen follt er meinen Rorn. Eleftra. Berfprichft bu? Orestes. Jo schwör es. Frauen, vernahmt ihr den lieblichen Laut? ich hofft' es nimmer. Elektra. Barg ich sonft ftumm bes Nammers Groll im Busen obne Troft, ohne Hoffnung, --Hab ich dich nun, du erschienest Mit dem trauten Bruderantlitz: Selbft im Leid tonnt' ich's nimmermehr vergeffen" 52).

Bu ber rührenden Erkennungssscene zwischen Bruder und Schwester soll bald die bittere Begegnung zwischen Mutter und Sohn in schaurigen Contrast treten, und der zärtliche Wettstreit der Geschwisterliebe ist der letzte liebliche Lichtblick vor dem wilden Blutstreit der Rache und des Haffes. Auf die wiederholte Mahnung des Bruders kehrt auch Elektra in den folgenden Trimetern aus ihrem ungestümen Freudensturme zu ruhigerer Besonnenheit zurück und erklärt ihm in allem zu folgen und zu helsen bei dem großen Werke. Dann aber schneidet der Pädagog, der unterdessen drinnen alles auf das beste vorbereitet hat, mit sanstem Verweise alle weiteren Reden ab und drängt zur Tat. Elektra führt nun die Männer in's Haus, Apollos Huld und Hülfe erslehend für ihr Beginnen. Das erinnert noch einmal an die göttliche Weiche, mit welcher das Orakel den Racheplan gesegnet.

Der turze Gesang des Thores aber hebt die allgemeine sittliche Bebeutung der blutigen Tat hervor, die sich drinnen nun vollziehen soll.

Strophe.

"Sehet, wie bort rückt heran Unwidersttehlich Ares, Blut schnaubend wild. Des Fluches Hunde brangen eben in das Haus Hinter des frevlen Mordes Spur jagend, da

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>) Bs. 1283—1287. Die wahrscheinlich burch eine Eutstellung bes Textes ober eine Lück etwas bunken Worte Bs. 1282 ff. habe ich abweichend von ber gewöhnlichen Erklärungsweise, welche Bv. 1283 und 1284 nur auf die erdichtete Nachricht vom Tobe bes Brubers bezieht (eben als ich jenes hörte, barg ich 2c.), aufgesaßt, wie es mir am natürlichsten und bem ganzen Jusammenhange am angemeffensten schleren beschlichen ist. Ju  $\lambda \lambda vov \sigma \alpha$  in Bs. 1283 wäre etwa  $\tau \alpha$ Blück, welches ihr jeht durch die Bereinigung mit dem Bruder beschliches ju ergänzen. Also: "Früher hatte ich niemanden, vor dem ich meinen Groll und Jammer über des Hauss ober Achnliches zu ergänzen. Also: "Früher hatte ich niemanden, vor dem ich meinen Groll und Jammer über bes Hauss Bruder auf die Erschliches zu ergänzen. Also: meinen Leiden. Schon die Erinnerung, daß ich nur einmal lein liebes Bruberantlich angeschaut, würde mir in allem neuen Elend ein immer erquickendes Labsal bleiben". Elektra weiß ihre Freude über die Bereinigung mit dem Bruder troch feiner wiederholten Warnung nicht schuber zu mäßigen. Sie muß nun einmal ihr übervolles her, wor bem Lenern ausjchütten, "da fie nun enblich einmal ihren Mund frei fühlt". Bgl. Bs. 1256.

Entrinnt keiner mehr: Bald bringt an's helle Tageslicht, Bas dunkel wie ein Traumbild dem Herzen vorgeschwebt. Antistrophe. Denn in das Haus führet ein Gott Nun mit geheimer Lift den Bluträcher ein; In seines Baters alten reichen Herrschersch Ziehet er ein, zum Mord das Schwert frisch geschärft; Der Sohn Majas hüllt Die Ange Lift in Dunkelheit Und leitet ihn zum Riele; länger säumt er nicht"<sup>105</sup>).

Elettra eilt aus bem Pataste, um das Tor zu bewachen, damit Aegischus nicht unversehens die Rachevollftrecker überrasche. Bon drinnen erschallt zweimaliger Hälferuf der Alytäumestra. Aber ihr Buhle Aegisthus weilt ferne, und andere Freunde hat die ehebrecherische Gattenmörberin nicht.

Nun erft, ba bie Geängstete sich machtlos und verlassen sieht, ba sie jeden Bersuch gewaltsamen Widerstandes als vergeblich erkennen muß, fieht sie um Erbarmen:

"O Rind, e Rind erbarm'

Dich mein, die dich geboren".

Elektra antwortet mit unerbittlicher Strenge:

"Aber du haft nicht

Des Sohnes, haft des Baters nimmer dich erbarmt".

Von unheimlichem Grausen aber muffen wir durchschauert werben, wenn wir die Tochter den Angstruf der sterbenden Mutter

"Beh mir, ermordet!"

mit ftarrer Härte erwiedern bören:

"Triff noch einmal, wenn du tannst".

Aber der Dichter hat es verstanden, den Zuschauer durch den raschen Fortgang der Handlung so in Spannung und Atem zu halten, daß er taum Zeit behält, eines mitleidigen Sefühls, welches die Teilnahme für das Seschwisterpaar beeinträchtigen könnte, sich recht bewußt zu werden. Indem Elektra auf den wiederholten Angstruf der Mutter, da sie den zweiten Todesstreich empfängt, antwortet:

"Wär's Aegisthus nur zumal"<sup>14</sup>) (nämlich "gemorbet" oder "getroffen")!

wird unfre gespannte Aufmerksamkeit gleich auf die Gesahr hingerichtet, welche in dem noch lebenden Negisthus droht. So wird unfre Teilnahme für die beiden Helden der Handlung von neuem angeregt (Moment der letzten Spannung 55), da jenem buhlerischen Feigling,

<sup>53</sup>) B8. 1384—1397. 3ch hielt es für nötig an ben gesperrt gebruckten Stellen bie malerische Auftösung ber Länge in ber Uebersetzung so gut nachzuchmen, als es in ber beutschen Sprache möglich ift. Es find zu biesem Zwede Silben gewählt, bie entweber wegen bes geringen logischen und metrischen Gewichtes (hinter — Unwider- u. s. w.) ober wegen ber bequemen Zusammenziehung (Sehet — rückt u. s. w.) von selbst ichen leichter und rafcher fortgelesen werben.

54) Ich sehe keinen Grund mit Schneidewin von ber handschriftlich überlieserten Lesart: "et rad AdrloBo Fouov" abzuweichen und bafür die Herrmannsche Conjektur — " — rouv" anzunehmen, da mir die "sartastische Hindeutung auf ihren verbrecherischen Bund" (Schneidewin) hier nicht mehr angebracht scheint.

55) Bgl. G. Freytag a. a. D. S. 116.



#### "Dem ganzen Wicht,

Der Weiberbündniß sich zu seinen Rämpfen sucht 56)".

wol jeder den bittersten Tod gönnt.

·• ;

Rur wenige ernste Worte werden dann noch der vollbrachten schauerlichen Tat gewidmet. Wie schon vorher<sup>57</sup>), so versäumt es auch hier der Ehor nicht, die allgemeine, geistig-sittliche Bedeutung derselben hervorzuheben. Es ist der Fluch der bösen Tat, der sich erstüllt. Die Todten sind wieder auferstanden aus ihren Gräbern, die vorlängst Gemordeten leben wieder auf in ihren Kindern, sie treiben das Blut der Bergeltung ein von den Mördern<sup>56</sup>).

Aber da Orestes mit seinen beiden Begleitern erscheint, "die Hand blutrauchend von Ares Opfer", da weiß der Chor, von augenblicklichem Schauder ergriffen, nicht, was er sagen, ob er jubeln oder jammern, die Tat loben oder tadeln soll <sup>59</sup>). Doch Orestes, der im Gegensate zu dem Aeschpleischen Helden auch nach vollzogenem Rachewerke dieselbe ruhige Besonnenheit bewahrt, zerstreut rasch alle äugstlichen Strupel, indem er auf seine göttliche Sendung sich berust und Elektras Frage "Wie steht es brinnen?" kaltblüttig beantwortet,

#### "Im Hause gut,

Wenn anders gut Apollos Götterweisung war".

In diesen Worten spricht Orestes nur seinen zweisellosen Glauben an die absolute Gerechtigkeit seiner Tat aus. Anders kann die Stelle nach dem ganzen Zusammenhange nicht verstanden werden. War doch der Sophokleische Orestes eben deshald seinem göttlichen Rächeramte so vollkommen gewachsen, weil er dassellebe, wie wir schon im Ansange sahen, durch Erziehung, Sinnesart und Charakter als seinen heiligsten Lebensberuf lebendig in sich fühlte, ehe noch Apollos Orakelspruch ihm die höhere Weihe erteilte. Um so fester mag denn auch Elektra, vom frischen Mutterblut umraucht, auf ihrem strengen Sinne beharren, da sie das Beispiel des einzigen Bruders vor Augen sieht, den sie in der Nacht des Unheils und Verbrechens wie einen lichten Gott ersehrte.

Wenn sie nun dennoch fragt:

"Sie starb, die Unglüchfelige?" 60)

59) Bgl. B6. 301-302 und 1242-1244. - 57) Bgl. oben G. 16. - 59) 1419-1421.

59) Anch hier muß ich bie hanbschriftliche Lesart Ovid Exco Léyeev (Bs. 1423) gegen Ersurdts Conjektur Péyeev, welche Schneidewin aufgenommen hat, verteibigen.

60) Wie eine genaue Bergleichung fämmtlicher Stellen ergibt, findet fich das Abjektiv τάλας in der Elektra nur im bedaueruben Sinne gebraucht. Elektra nennt sich selbst in Betrachtung ihres Unglticks τάλαινα in den Bersen 674, 788, 807, 812, 883, 1108, 1115, 1138, 1142, 1209, 1284. Orest die Elektra 1209; Elektra die Chrysothemis, als dies nach Elektras Meinung einer trügerischen Hossinung sich hingibt, in Bs. 879, 887, 924. Chrysothemis sich selbst 902, 926, 930. Elektra nennt den Orest τάλας, da sie ihn gestorben glaubt 1141, in gleichem Sinne gebraucht der Thor das Wort von Orestes 245. Derselbe nennt 1413 das Geschlecht seiner Herricher yevea τάλαινα, da der neue Mord es zu vernichten droht. Riptämnestra nennt sich selbst so, da sie gemordet wird.

Außer ber in Rebe stehenben Stelle gebraucht Elektra bie Bezeichnung ralauva nur noch einmal von ber Alptämnestra, nämlich in Bs. 273. Aber auch bort brückt das Wort nur schmerzliches Bebauern aus über die unglückselige Verworfenheit ber Mutter, ber die Tochter ben holben Mutternamen nicht mehr geben zu bürfen glaubt. Tabel und Abschen liegt dagegen ausgebrückt in "h d' ale rliuw", "bie also Freche" Bs. 275.

Auch aus ben übrigen Tragöbien bes Sopholles läßt sich nicht nachweisen, daß der Dichter das Beiwort  $\tau \alpha \lambda \alpha_S$ in anderm als bedauernden Sinne gebraucht habe. Der besprochenen Stelle El. 273 sehr ähnlich ist Trach. 791—792, wo Hollos zu feiner Mutter Dejanira sagt:



so weiß der kalt entschlossenen Rächer und Retter des Hauses die flüchtige Regung menschlichen Mitleids, welche sich in diesen Worten ausspricht, eben so rasch im Keime zu ersticken, wie jenen Gewissenssstrupel, der den Chor einen Augenblick beunruhigte.

Orestes. - "Fürchte nimmermehr,

Das mütterliche Bosheit dir noch Schmach antut".

Und wenn nun auch drei folgende Berse, von denen, wie das symmetrische Berhältniß zur Strophe fordert, die beiden ersten wol dem Orestes, der dritte der Elektra zusiel, verloren gegangen sind, so werden auch diese schwerlich eine andere Stimmung ausgedrückt haben<sup>61</sup>).

Das Rahen des Aegistus schneidet alle müßige Betrachtung des Geschehenen ab. Die brohende Gesahr zwingt zu gesteigerter Tattraft. Die Handlung, an welcher sich Elektra dadurch beteiligt, daß sie wiederum am Tore Wache hält und den Aegistus durch ihre doppelsinnigen Reden in's Netz lockt, geht mit frischer Spannung ihrem Ende zu. Orestes spricht, ehe er den Aegistus tödtet, noch einmal seine zweifellose Ueberzeugung von der Gerechtigkeit seines blutigen Gerichtes aus, indem er sagt:

> "το δυσπάζευνου λέχτρου ένδατούμενος σοῦ τῆς ταλαίνης" (scil. Δηιανείζας). "Antlagend jenes unheilvolle Ehebett Bon dir ber Ungläckselgen". —

Drei Berje vorher nannte Hpllos mit dem schmerzlichsten Bedauern seinen unglucklichen Bater  $\tau \alpha \lambda \alpha \varsigma$ . Anch in 88. 1084 ebenbas. Eoexev  $\eta$   $\tau \alpha \lambda \alpha \nu \alpha$   $\delta \iota \alpha \beta \delta (\varphi \varsigma v \delta \sigma \sigma \varsigma$  wird man, wenn man ben Zusammenhang recht betrachtet (in B8. 1081 und 1075 nennt herakles sich selbst  $\tau \alpha \lambda \alpha \varsigma$ ), viel passenber schmerzliche Wehllage ("bie jammervolle, verzehrende Krankheit"), als Abscheu ausgedrückt finden, in welchem letzteren Sinne Ellendt lex. Soph. s. v.  $\tau \alpha \lambda \alpha \varsigma$  no. 2 die Stelle saft. Wenn nun selbst der Chor, welcher ja den schuldlosen, unglücklichen Freuw der Dejanira kannte, von bieser bieselben Worte gebrancht wie Elektra an unserer Stelle von der Klytämnestra " $\tau \delta \vartheta \eta x ev \eta$   $\tau \alpha \lambda \alpha \iota \alpha \alpha$ ", so kann bieses wol als ein sehr passens geing für unsere Aufgassing der in Rede stelle gelten, und die Worte des Chors in dem unmittelbar solgenden Berje " $\tau \alpha \lambda \alpha \iota v$   $\delta \lambda \delta \vartheta \varrho \iota \alpha$ ", o arme (betlagenswerte) Berderbenstisterin" können nur dazu dienen, aufflärendes Licht auf jene Stellen zu werfen, die noch zweiselbast erschennen könnten.

So ift benn bie Donnersche Uebersetzung unserer Stelle: "Sie ftarb, bie Unheilvolle", wenig geeignet, uns von ber Gefühlsbewegung ber Elektra bie richtige Borstellung zu geben. Trotz ihrer ftarren Sittenstrenge hat Elektra boch kein Herz von Stein. Wenn sie auch ebenso gut wie Orestes keinen Augenblick Reue empfindet über ihren töbtlichen Haß gegen bie Mutter, über die vollbrachte Rachetat, so ist sie boch keineswegs unempfindlich für das tragische Schickslaufes, bas zu seiner Wiederaufrichtung den bittern Muttermord verlangte. Es ist boch ein herber Tropfen, der ihr da in ben süchen Relch wiedergewonnener Bruderliebe fällt, und ein milder Klang weicher Wehmut ringt sich, als ihr leidenschaftliches Berlangen nach Rache und Errettung seine Erfüllung vor sich sieht, aus ihrer Seele empor in ben Borten: "rédrazer  $\eta$  talaura;"

In ben Mund des talt entichloffenen Oreftes, dem fie 3. B. Rosenberg in feiner Ueberfetzung zuteilt, paffen fie aber eben beshalb nicht.

61) Den ungefähren Inhalt ber ausgefallenen Berje bürfte etwa folgender Berjuch treffen:

Ος. Δίκη κρατεῖ, κρατεῖ! <sup>\*</sup>Εξδει το μῖσος, ἡ δόμους ἀπώλεσευ. <sup>\*</sup>Ελ. Πάρεστ' ἄρωγος, δῶμ' ἀνορθώσειν χερί. Dr. "Das Recht fiegt, es fiegt: Şin ift bas Scheusal, so bas haus zerrüttete". El. "Und nah ber Retter, aufzurichten sein Geschlecht".

3



"O gälte nur für alle dieses schnelle Recht, Benn jemand gegen das Gesetztu sündigen wagt:

Der Tob; dann würden bald der Frevler wenig fein" 63).

Benn nun aber Weftrick<sup>65</sup>), Klein<sup>64</sup>) und Rapp<sup>65</sup>) ben Dichter darin tadeln, daß er die Aeschyleische Anordnung umgekehrt habe und den Aegisthus nach der Klytämneftra fallen lasse, weil "durch den Muttermord ichon die größte tragische Kraft erschöpft sei" (Beftrick), Aegisthus aber "ein zu niedriges Opfer fei, um die Tragödie zu beschließen" (Rapp), und an dieser Stelle "teine tragische Birkung mehr hervorrufen tönne" (Rlein), so muß ich mich dagegen vollständig zu Schmalfelbs 66) Auffaffung bekennen, welcher, Beftrid widerlegend, fagt: "Es ist entsetzlich, wenn ber Sohn die Mutter erschlägt, wie in ber vorletten Scene Dreftes tut, aber nur moralisch, nicht auch physisch entsetlich. Die physische Birtung ber Tat trat erft bann ein, als, wie dies eben in der letzten Scene geschah, die Leiche ber erschlagenen Königin und Mutter auf der Bühne gezeigt wurde. Dagegen die erst durch die Reslexion mögliche Wirkung derselben Tat konnte sich gar nicht bis zu dem Bunkte, wo sie Mark und Bein erschütternd wirkt, äußern. Denn noch lebt Aegisthus. 3m Augenblicke ist er nicht zur Stelle, aber er kann sofort erscheinen und kann und muß die Tat rächen; er muß ja für Klytämnestra einstehen, weil er damit für sein eigenes Leben tämpft, und hat, wenigstens scheinbar, auch die Macht dazu. Diese Reflerionen mußten alle Gedanken über bas Schreckliche bes Muttermordes um fo mehr in den Hintergrund brängen, als Aegisthus wirklich sogleich nach der Tat erschien. Bas aber, fragen wir nun, ist moralisch und physisch furchtbarer und entsetlicher, als wenn der einftige Berführer der Gemahlin seines naben Berwandten und Königs, mit ihr dann sein Mörder, mit und durch sie Beherrscher seines Reiches, beinabe anch Mörder seines einzigen Sohnes und rechtmäßigen Tronerben, dessen Rächeramt er allein noch zu fürchten hatte, gerade in dem Augenblicke, in welchem er ben gefürchteten Rächer tobt vor seinen Füßen zu sehen und damit gleichsam den Triumph der Hölle proclamieren zu können meint, selbst die Sulle von ber Leiche hinwegzieht, um zu feben, daß alle feine Berbrechen und Untaten vergeblich waren und ihm nichts mehr übrig bleibt, als widerstandslos den Todesstreich von dem zu empfangen, den er mit feinem Bater hatte morden wollen? Diese Wendung der Dinge ist furchtbar, das Furchtbarfte im ganzen Stude beshalb, weil fie zeigt, wie bie bis babin scheinbar vorhandene physische Allmacht des Bösen den oft langfam, aber immer sicher wirkenden moralischen Mächten zuletzt stets unterliegt. Am entseslichften wirkt biefe letzte Wendung der Dinge erst oder besonders dadurch, daß ber moralisch erschütternde Untergang des Aegisthus mit der physischen Erschütterung, welche die Erscheinung und Enthüllung der Leiche der Alptämnestra jett erft bervorbringen tonnte, zusammenfällt".

Bu diefer geistvollen Ausführung, welche ich wörtlich angeführt habe, um mich dem eiteln Bemühen zu überheben, in andern Worten dasselbe zu wiederholen, was schon so schön und zutreffend gesagt ift, möchte ich nur noch Folgendes hinzufügen: Diese Steigerung des Furchtbaren ruft doch zugleich eine Gegenwirtung gegen jene moralische Erschütterung herdor, durch welche der Muttermord auf Kosten der Teilnahme für die Helden der Handlung die Seelen der Zuschauer bis in ihre innersten Tiefen

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>) \$8\$. 1505-1508.

<sup>63)</sup> De Aeschyli Choephoris deque Electra cum Sophoclis tum Euripidis. p. 141. Lugd. Bat. 1826.

<sup>64)</sup> A. a. D. I S. 381. - 65) A. a. D. S. 72.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup>) Einige Bemerkungen zur Elektra des Sophokles mit einem Seitenblid auf Shakspeares Hamlet. S. 3-4 Prgr. Eisleben 1868.

hätte erregen müffen, wenn denselben Zeit belassen wäre, sich diesem Eindrucke ganz und ungestört hinzugeben. So aber wird die Gewalt des erschütternden Eindrucks paralysiert durch gesteigerte Sympathie für die handelnden Hauptpersonen und durch das Geschl der Ruhe und Befriedigung, welches der endliche Sieg des unterdrückten Rechts über gewalttätige Bosheit und Riedertracht erweckt.

Bie weise hat aber der Dichter gehandelt, indem er seine Tragödie noch vor der tätlichen Bollftreckung jenes zweiten Blutgerichtes beschloß. So wird der Sieg des Rechts und der Tugend, welcher schon jenes bittere Opfer des Muttermordes gesordert hatte, durch kein unwürdiges Schlachtopfer mehr entweiht. Die Handlung schließt nicht mit Tod und Verwesung, sondern mit Tat und Leben, und der Chor darf ohne Leichenklage den endgültigen Siegestriumph von Atreus' Geschlecht feiern, welches nun durch diesen tatkräftigen Mut\*) sich emporgerungen zur Freiheit.

Und so bleiden die den Muttermord rächenden Erinyen durch die dramatische Entwickelung, welche Sophofles der Sage gegeben, vollständig ausgeschlossen. Keine Aussicht auf eine noch über die Grenzen des Stückes hinaus sich weiterspinnende Berwicklung und endliche höhere Lösung eröffnet sich.

Das Sophokleische Einzelbrama hätte also bie ideale Schickals- oder vielmehr Göttertragik der Neschyleischen Trilogie in eine psychologische Entwicklung menschlicher Charaktere aufgelöst. Die Dramatik des großen Vorgängers stellte eine dreisach verbundene Rette von Tat, Leid und Lehre, Schuld, Buße und Sühne dar, welche auf überirdischem Gebiete anknüpfte, dann sich niedersenkend, das irdische Menschenleben berührte, um zuletzt doch wieder in jenen höheren Regionen, woher sie gekommen, ihr Ziel und Ende zu suchen. Des Sophokles Kunst hat ein Glied herausgenommen und daraus einen Ring zu schmieden gesucht, der mit seinem erweiterten Umfange eine natürlich entwickelte menschliche Handlung umspannen und in sich selbst so Ansang wie Ende finden sollte.

Indem nun aber der jüngere Dichter die idealen über den menschlichen Handlungen und Schicksalen schwebenden Mächte des Aleschylus in die geistig-sittliche Persönlichkeit der Handelnden selbst aufzulösen suchte, liefen seine Helden Gesahr, durch eine Fdealität, die über irdisches Maß hinausragt, ihre reine Menschlichkeit einzubüßen. Wenn das Geschwisterpaar am Ende mit Siegestriumph sein allerdings gerechtes, aber nichts desto weniger schauerliches Rachewert beschließt, so können wir uns trotz der feinen Aunst, mit welcher der Dichter unsern Sinn von dem moralisch Furchtbaren, was dem Muttermorde immer anhaftet, durch die gesteigerte Spannung rasch sortschreitender Handlung und erhöhte Teilnahme für die handelnden Versonen abzulenken gesucht hat, eines Geschils ängstlicher Beklommenheit nicht ganz erwehren. Das es aber bei dem hellenischen Zuschauer nicht viel anders gewesen, das zu beweisen, dürften wol schon die Erinyen genügen, welche nach der griechischen Bollssage ebensowol wie nach Aleschylus und Euripides selbst dem gottgesandten Muttermörder keine Aube ließen.

Was besonders die Sophokleische Elektra angeht, so kann ich freilich Kleins Urteile keineswegs beipflichten, wenn er, nach seiner Gewohnheit einseitig übertreibend, sagt: "Ismene, Chrysothemis, Tekmessa, Dejanira, das waren seine" (des Sophokles) "eigentlichen Mächen- und Frauenideale, die Schooßkinder seiner erotischen Seele; nicht die Elektras und nicht die Antigones". — Ich glande den Charakter der Elektra gegenüber der Mittelmäßigkeit einer Chrysothemis in dem Borhergehenden genugsam hervorgehoben zu haben, um gegen ein solches Urteil noch viele Worte verlieren zu dürfen. Aber dennoch ist es nicht ganz unbegründet, wenn der geistreiche Versaffer der Geschichte des Dramas in "dem

\*) Wol zu beachten ist in bem Schlußverse ber Ausbruck " $\tau \tilde{y} \ \nu \tilde{v} \nu \ \delta \rho \mu \tilde{y}$ ", welcher vorzugsweise bie subjektive. Seite ber Tat, ben moralischen Mut und die entschlossene, sich selbst befreiende Tatkast hervorkehrt. 3\* heroischen Trotzgebahren" ber Elektra "einen flüchtigen Refler aus der Aeschpleischen Tragik" findet, "ber jene Gebilde gleichsam medusenhaft berührte und in gewissen Situationen marmorn anhaucht" <sup>67</sup>).

Es ift wahr, wenn die Sophokleische Elektra durch ihre standhafte Tugend und Treue, durch ihre rührende Trauer um den gemordeten Bater, um den todtgeglaubten Bruder, durch ihre tiefinnige Schwessterliebe, welche sich in der herrlichen Erkennungsscene so mächtig und so lieblich offenbart, unsere wärmste Zuneigung gewinnen könnte, so bekundet dagegen jener starre Gerechtigkeitssinn, jene rigoristische Sittenstrenge, welche sie gegen die eigene Mutter betätigt, wenn auch das eine wie das andere nur verschiedene, gleich notwendige Ausslüsse dersellten Seelenstärke waren, eine zu herbe Hoheit, die allerdings Ehrstucht gebietet, aber doch zu wenig in der Sprache verwandter Menschlichkeit zu unserm Herzen spricht. Während der Orestes des Sophokles im Ansange wie am Ende als der vermenschlichte Apollo auftritt, der in der höchsten Not erscheint, mit göttlicher Willenstrasst gerüftet, um die unterdrückte Unschulch zu erretten und die Sünder zu bestrasen, so gestaltet die vaterliebende Tochter sich mehr und mehr zur hehren Personsschlaus für gener furchtbar strengen Göttin des Rechts und der Rache, von welcher Aleschults so schultes sons zur

> "Doch Dike ohn' Erbarmen ftößt Jn's Herz grad' hinein die bittre Schneide Und tritt zu Boden in den Staub Nieder freche Bosheit bald, Die ohne Scheu Des Zeus Gebot frevelhaft entheiligt. Denn Dike steht auf festem Grund, Das Richtbeil schärft Aisa ihr, die Schmiediu; Zum Baterhause führt den Sohn, Des blut'gen Mordes alte Schuld Zu rächen, einst die hehre tiefsinn'ge Racht-Erinys"<sup>68</sup>).

Ein ewiger Stein des Anftoßes bleibt den Beurteilern jene schon zweimal berührte Stelle, wo die Tochter auf den Angstischreiche vom ersten Todesstreiche getroffenen Mutter mit grausiger Kälte erwiedert: "Triff noch einmal, wenn du kannst".

Die Berehrer Sophokleischer Poesie haben nun den Dichter auf verschiedene Beise, wenn nicht ganz zu rechtfertigen, so doch zu entschuldigen gesucht. So behauptet A. Brouwer<sup>60</sup>), Elektra habe bis zum letzten entscheidenden Augenblicke gar nicht an die Ermordung der Mutter gedacht. Erst da der Bruder sie anseure, breche sie, gleichsam von seinem Geiste angeweht und von derselben Sinneserregung ergriffen, bei dem Angstruf der Mutter wie von leidenschaftlicher But fortgerissen (",veluti rabie abrepta"), in jene Worte aus:

"Triff noch einmal, wenn du tannft".

Wäre das richtig, so hätte sich Elektra durch eine augenblickliche leidenschaftliche Erregung hinreißen lassen zu tun, was ihrer eigentlichen Gesinnung und Absicht widerspräche und ihr eben deshalb nachher Reueschmerz verursachen müßte.

Die haupthelbin der Sophokleischen Tragödie wäre mit derselben pspchologischen Consequenz wie der Aeschyleische Orestes in ihrer eigenen Verson gerichtet und somit den rächenden Eringen ebenso

67) A. a. D. S. 307. - 89) Agam. 612-623; vgl. Ll. 1 S. 25-26. - 89) Op. I p. 157 nach Beftrid a. a. D. p. 161.

sicher verfallen wie jener. Da nun aber, wie wir schon oben sahen, jene Strafgeister durch den Ausgang des Dramas vollständig ausgeschlossen bleiden, so würde Brouwer, indem er die Handlungsweise der Elektra zu entschuldigen sucht, den Dichter selbst eines argen Fehlers zeihen, eines Fehlers in der psychologischen Entwicklung der Handlung und ihrer subjektiven Folgen, worin gerade Sophokles eine so bewunderungswürdige Kunst und Feinheit zu bewähren pslegt.

Dagegen gerät Westrick, indem er Brouwer durch eine sorgfältige Bergleichung sämmtlicher Stellen im allgemeinen richtig widerlegt, auf einen andern Frweg. Er meint nämlich, Elektra halte es für überslüffig, mit der Chrysothemis über die Ermordung der Mutter zu reden, weil dieses ja ein Leichtes sei, wenn sie nur für das schwierigere Bagniß, den Aegisthus zu tödten, die furchtsame Schwester gewinnen könne. Eine solche Auffassung, welche den Muttermord als eine von der Elektra längst ersehnte, klar bedachte und sest beschlossen erscheinen läßt, würde allerdings eine unerträgliche, unweibliche Hörte in den Charakter der Tochter hineintragen. Sie würde außerdem alle psychologische Entwickelung des gewaltigen Entschlusse, allen dramatischen Fortschritt der Handlung leugnen müssen, um, wenn auch auf anderem Wege, auf jene Ansicht Kleins hinauszulaufen, welche schon oben<sup>70</sup>) widerlegt wurde.

Sanz entgegengesetzt folgert Schmalfeld aus jenem Wortftreit zwischen Mutter und Tochter<sup>71</sup>): "daß der Gedanke an das Rächeramt des Oreftes nicht von Elektra ausgegangen, sondern derselbe von Klytämnestra erst als Grund und Zweck der Rettung des Bruders untergeschoben ist, aber eben darum auch in der Elektra Seele Burzel faßte, als ihr Elend unabsehbar sein zu wollen schien". Schmalfeld schließt aus derselben Stelle: "daß sie für ihre Person teine Mordgedanken hatte". Späterhin fasse Elektra den Entschluß, den Negistus, nicht auch die Mutter zu tödten, zu deren Untergange sie erst dann mitwirke, als sie ersahren, daß die Sötter ihren Tod beschloffen hätten. Man dürfe annehmen, daß Elektra bis dahin gegen die Mutter noch gar keine Mordgedanken gehabt, daß sie sich überhaupt noch gar keine bestimmte Meinung über die Art ihrer Erlösung gebildet habe. — Auch diese Aussand noch gar keine bestimmte wermengt, ist nicht geeignet, uns über den geistigen Anteil, welchen Elektra an dem Muttermorbe hatte, richtig zu belehren.

Bas zunächft bie erste gesperrt gedruckte Behauptung angeht, so ist dieselbe falsch, wenn damit gemeint sein soll, daß erst in Folge jenes Wortstreites zwischen Mutter und Tochter, aus welcher der Berfasser seinen Schluß zieht, der Gedanke an das Rächeramt des Orestes in der Elektra Seele Wurzel gesaßt habe. Um hier noch zu schweigen von den Stellen Vs. 111—120 und 167—172, wo gleichwol Orest von der Elektra in solchem Zusammenhange erwähnt wird, welcher den Gedanken an sein Rächeramt kaum ausschließen läßt, so sagt jene in den Versen 303—306 geradezu, daß sie schwack. Aber indem er immer zaudere zu erscheinen, vernichte er alle ihre Hoffnungen. Doch es ist ja möglich, daß Schmalselb gerade nicht hat sagen wollen, daß erst in jenem Bortwechsel Klytämnestra der Tochter, die von ber Trauer um den gemordeten Bater und von der Sehnsucht nach dem fernen Bruder nimmer lassen wollte, den Gedanken an das Rächeramt untergeschoben habe, sondern daß sie bieses auch schwer sie vor der Schwalfelb gerade nicht an das Rächeramt untergeschoben habe, sondern daß sein Bruder nimmer lassen wollte, den Gedanken an das Rächeramt untergeschoben habe, sondern daß sie bieses auch schwer sie vor ber Trauer um den gemordeten Bater und von der Sehnsucht nach dem fernen Bruder nimmer lassen Reden, welche vor der Erössnung der bramatischen Habel, sondern daß sie bieses auch schwei sie schwalselb gerade nacht an das Rächeramt untergeschoben habe, sondern daß sie bieses auch schwei sie läum sollte, ben Gedanken an das Rächeramt untergeschoben habe, sondern daß sie bieses auch schwei sie schwalselb gerade habe. Dann hätte schwalselb jedoch passens auf die Berssel 293 ff. berusen, wo Elektra dem Chor erzählt, sobald die

<sup>70</sup>) S. 8. - <sup>71</sup>) A. a. D. S. 23-24.

Mutter von ber Ankunft des Orestes höre, werde sie stutzig in ihrem Uebermute und schelte sie, rasend vor But:

"Bift nicht du mir daran schuld? Ift das nicht bein Wert, die du aus den Händen mir Gestohlen haft Orestes und ihn wol verwahrt?"

Bie nun aber ber Helb eines Dramas in der Zeit, die vor dem Beginne der Handlung liegt, gesonnen gewesen, das tann uns wenig tümmern. Wir nehmen ihn so, wie er auf der Bühne vor uns erscheint und Billensentschluß und Tat aus sich entwickelt. Uber beide Stellen, sowol jene, aus welcher Schmalfeld feine Folgerung zieht, als auch biefe lette von mir angeführte, bleiben insofern böchft beachtenswert, als fie beweisen, wie die ehebrecherische Gattenmörderin und unnatürliche Mutter von dem Richterspruche ihres eigenen bölen Gewissens zum Tobe burch bes eignen Sohnes Hand verurteilt wird. Die verstodte Verbrecherin ift sich bessen klar bewußt, daß ihr nimmer Gnade und Bergebung zu Teil werden kann, weil sie ja, unfähig der Reue und Besserung, die Frucht ihrer Sünde umklammert. -- Die Alefchleische Klytämnestra ward aufgeschredt durch jenen grauenhaften Traum von dem Drachen, der, an ihrer Bruft ruhend, mit der Muttermilch ihr das Blut auslog. Für das Sophokleische Ungeheuer waren solche Schreden nicht angebracht. Sie durfte nur träumen, Agamemnon fei wieder emporgestiegen an das Licht und habe sein altes Scepter auf den Heerd gepflanzt, und dieses fei ergrünt als äftereicher Baum, ber bas ganze Mysenäerland überschattete. Diefer Traum konnte zunächtt keinen andern Sinn haben, als den, daß Agamemnons Scepter in der hand seiner rechtmäßigen Erben die Shre des Herrscherhauses wieder emporrichten und in Glück und Frieden das Land regieren Aber der Triumph des Rechts, das Wol des Bolkes, das Glück ihrer Kinder galt der werde. ebebrecherischen Gattenmörderin, der gewalttätigen Tyrannin 72), der unnatürlichen Mutter schon als völlig gleichbedeutend mit eigenem Unheil und Tod. Zwischen ihr und Orestes, dem Sohne bes gemordeten Gatten und Königs, dem rechtmäßigen Erben des Herrschertrones tann nur ein Rampf auf Leben und Tob entscheiden; fie weiß es und will es nicht anders.

So hat also bie feine Kunst bes Dichters von Anfang an barauf Bedacht genommen, den Muttermord, den er aus dem überlieferten Sagenstoffe einmal nicht beseitigen konnte, so darzustellen, daß er nicht bloß durch göttliches Orakel geboten, sondern vor allem durch die menschlichen Charaktere und Verhältnisse unabweisbar gefordert schien.

Was nun aber ferner jene auseinandergehenden Ansichten über Elektras Rachegedanken angeht, so hat Westrick<sup>78</sup>) gegen Brouwer überzeugend genug bewiesen, daß diese beide Verbrecher nicht von einander trennten. Aber aus den von W. angeführten Stellen geht nicht minder klar hervor, daß der Mordplan gegen die Mutter aus dem tiefsten Abgrunde des in Haß und Liebe wogenden Herzens, wo er schon lange halb unbewußt lauerte, nur langsam und allmählich sich emporrang, bis er im Uebermute unverhofften Glückes, da Elektra den todtgeglaubten Bruder, den triumphierenden Feinden zum Trotz, voll Jugendkraft und Siegeshoffnung vor sich schaut, die hemmenden Schranken kindlicher Pietät vollends darniederwarf und in nachter, schauerlicher Gestalt in ihr Bewußtsein trat<sup>74</sup>).

Elektra bittet anfangs die Götter nur allgemein um Gerechtigkeit für denjenigen,

"Den frevelnd ein Mörder erschlug, Bem Gebruch stahl sein heiliges Recht",

72) Bgl. Be. 597-598. - 73) l. c. 162-166. - 74) Bgl. oben S. 6.

24

um Rache für bie Ermordung des Baters <sup>75</sup>), um Rücklehr des fernen Bruders als Hülfe und Troft in ihres Leidens Not.

Ebenso sagt Elettra, nachdem sie dem Chor den Frevelübermut des Berbrecherpaares geschildert hat: 78)

"Ich aber hoffend, kommen werd' Oreftes bald,

Ein Ende dem zu machen, schwind in Trauer hin".

Wenn nun Oreftes in solchem Zusammenhange genannt wird, so ersieht man allerdings, daß Elektra ähnlich wie Alhtämnestra die Ankunft des Bruders und die Bestrafung der Verbrecher in einem Gedanken zu vereinigen gewohnt ift. Aber eine bestimmte Vorstellung von der Vollstreckung der Rache sindet man in diesen Worten noch nicht ausgedrückt. Auch jener Vers:

"So laß uns fallen, wenn's bes Baters Rache gilt" 77)

nötigt nach dem ganzen Zusammenhange noch nicht an Weiteres zu benten als an jenen passiven Biderstand, durch welchen Elektra mit standhafter Treue und Trauer alle Gemeinschaft mit dem lasterhaften Berbrechen von fich abwehrt und den Mördern alle Tage neue Unruh und Gewiffenspein bereitet 78). Erft allmählich tancht ber Racheplan in bestimmterer, zur Tat brängender Gestalt aus dem Abgrund ihrer troftlosen Trauer empor, nachdem ihre Tugend und Treue frech herausgefordert ist durch den schamlosen Freveltrot ber verstockten Berbrecherin, welche sogar ben reinen Lichtgott Apollo als Helfer und Genoffen in ihren ichwarzen Sündenschmutz herabzurufen sich vermißt, durch die lieblose Unnatur ber Rabenmutter, welche in bem, was fie andeutet und verschweigt, beutlich genug Tod und Berderben auf die eignen tugendhaften Kinder herabsleht 79) und die boshafte Freude ihres verhärteten Herzens taum zu verbergen und zu mäßigen weiß bei der unverhofften Nachricht vom Tode des einzigen Sohnes. Ja dieses verruchte Weib, das über dem Grabe des getödteten Mannes mit dem feigen Buhlen schwärmt in ihrer Sündenluft und ben Mord bes edlen Gatten und Königs vor der Tochter und dem Bolke frech als ihr eigenstes Wert zu bekennen und mit herzloser Sophistik zu rechtfertigen wagt, 80) macht boch einen ganz andern Eindruck als jene furchtbare Heroine des Aeschulus, welche nach vollbrachtem Gatten= morbe felbft erfchrad vor ber vernichtenden Macht ihrer verbrecherischen Leidenschaft, vor dem "Fluchdämon des Geschlechtes, der in ihre Seele gesahren". Diese durfte noch im Anblick des rächenden Sohnes, des vollftredenden Richtbeils das Schicksal anklagen wegen des forterbenden Unheils im Atridenhause, wegen ber eigenen Berbrechen, beren Früchte ihr boch verbittert wurden durch den teuern blutigen Preis, mit bem fie erkauft und gesichert werden mußten 82). 3hr konnte ber Chor felbst bas Beugniß geben, baß gerade die tödtliche Kränkung ihrer Mutterrechte durch Sphigeniens Opferung angefangen hatte, die Liebe zu dem Gatten in feindseligen haß zu verkehren 83). Deshalb konnte fich in ihrer Bruft bei der Nachricht vom Tobe bes Sohnes noch einmal ein letter tragischer Conflikt erheben zwischen ber alten, noch nicht ganz erftorbenen Mutterliebe und ber argen Consequenz bes Berbrechens, zwischen ichmerzlichem Weh über das Unalud bes Rindes und selbstjüchtiger Freude über die eigene Sicherheit<sup>84</sup>).

In gewaltiger Berbrechergröße fteigt die Aeschpleische Klytämnestra aus der gräuelvollen Frevelnacht ber Bergangenheit empor als der alte Fluch und Rachegeist des Geschlechtes, das sich selbst zerfleischte



<sup>&</sup>lt;sup>75</sup>) Bs. 110 ff. Bgl. 126-127, 205-212, 244-250. - <sup>76</sup>) Bgl. 283-804.

<sup>77) 399. - 76)</sup> Bgl. oben G. 12. - 79) Bgl. 634-659. - 80) 516-577.

<sup>81)</sup> Ag. 1430-1437, L1. I G. 22. - 82) Choeph. 877. - 83) Bgl. Ag. 141-148, L1. I G. 12.

<sup>84)</sup> Ag. 662-670, XI. I S. 26.

im Uebermute seiner wilden Naturkraft. Ein Schreckensschauer durchrieselt unsere Glieder und zugleich brängt weiche Wehmut die Träne in unser Auge, wenn wir die trozige Titanenkraft jener gewaltigen Hervengestalten sich selbst vernichten sehen im Uebermaße ihrer ungebändigten Leidenschaft, welche den "dreisach gemästeten Dämon" immer von neuem an das Licht des Tages lockt, um ihn mit frischem Blute zu nähren. Und wenn Orestes die sanstere Regung kindlicher Pietät im Hinblick auf sein unerbittlich strenges Richteranut gewaltsam erstickt, wenn er bennoch die Brust durchbohrt,

"an der er einst so sanft entschlummert ist,

Mit seinen Lippen saugend linde Muttermilch", 95)

so sagt uns ein inneres Gefühl, daß gleich nach vergoffenem Mutterblute die Erinhen Gewalt haben müssen über jenes zwiespältige Herz, in welchem die Pflicht des Richters und des Sohnes noch unvermittelt einander gegenüberstehen.

Dagegen ift die empörende Berworfenheit der Sophokleischen Klytämnestra ebenso darauf angelegt, jede Regung menschlichen Erbarmens im Keime zu ersticken, wie die ungebrochene Willenseinheit des Sophokleischen Orestes, der keinen Conslikt der Pflichten kennt, die rächenden Erinzen vorweg ausschließt. Sie pocht frech auf die selbsteigene Berantwortlichkeit ihrer Tat<sup>86</sup>) und auf die durch den Tod des Sohnes neu besestigte Macht ihres sündhaften Glückes<sup>87</sup>). Ihr unmütterlicher Sinn ist so offenkundig und bekannt, daß sogar der fremde Bote die Nachricht von dem Unglück ihres Kindes ihr als willkommene Freudenbotschaft überbringen darf.

Bad. "Heil bir, o Herrin, frohe Botschaft bring' ich bir

Von einem Freunde; dem Aegisthus gilt sie auch" 88).

Wie begierig ist sie auf den ausführlichen Bericht über den jammervollen Tod bes einzigen Sohnes<sup>89</sup>), um den Triumph ihrer Bosheit ganz auszukosten; und ihr elender Versuch, sich mit den Forderungen des äußeren Anstandes durch jenes matte Wörtchen heuchlerischen Bedauerns leichthin abzusinden <sup>90</sup>), ist

<sup>85</sup>) Bgl. Ll. I S. 28. — <sup>86</sup>) El. Bs. 527. — <sup>87</sup>) Bgl. Bs. 773 ff. — <sup>88</sup>) 666—667. — <sup>89</sup>) 675, 678—679.

80) 766-769, 770-771. Bgl. bie Berje 804-807, wo Elettra ju bem Chore jagt: "Deint ihr wol, bag fie ben Dob bes Gobnes betrauere und beflage? Rein, lachend gieng fie von bannen". Beftrict (l. c. p. 114), Biffowa (De Choephoris Aeschyli et Sophoclis Electra Commentatio p. 13, 16, Brgr. Leobichut 1835), Rofenberg (in ben Anmerlungen au feiner Uebersetzung ber Elettra bes Sopholles S. 68-69), Schneibewin (in ber Einleitung zur Elettra S. 20, vgl. Anm. ju B8. 774) meinen, Riptämneftra tonne wirklich bie Stimme ber Natur nicht ganz erftiden, eine Auffaffung, welche weber au bem Blane bes Gangen noch ju bem fonftigen Gebahren ber Berbrecherin paßt. Schneibewin bebt übrigens fein eigenes Urteil wieber auf, wenn er in ber Anm. ju Bs. 766 fagt: "Rivt. bemüht fich, vor den Augen ber Welt den Ausbruch ihrer Freude uber bas unverhoffte Glud zu mäßigen". Schwend (bie fieben Tragöbien bes Sopholles S. 19) läuft Gefahr, fich in einen abnlichen Biberfpruch zu vermideln. Benn berfelbe a. a. D. S. 6 ff. barzutun fucht, Ript. fei urfprünglich ebel, nicht burch niebrige Gefinnung gefallen, sondern zuerft von bem Gatten berb verletzt worben in bem heiligen Muttergefühle, da ihre Tochter Iphigenie geopfert ward, fo paßt diefes wol eher auf die Aefchyleische als auf die Sopholleische Klytämneftra. Allerdings fucht letztere ber ftrenge richtenden Elektra gegenüber ben Gattenmord als gerechte Rache für bas geschlachtete Rind barzuftellen. Aber, felbst abgefeben von ber vernichtenden Biderlegung, welche fie von ber eigenen Lochter erfahren muß, ift ibre Rechtfertigung, wenn man bie anderweitigen Offenbarungen ihres Sinnes und Charafters in Betracht zieht, nur geeignet, ben Einbruch verlogener Sophifierei zu machen. Unreine Leibenfchaft ift ber eigentliche und wahre Beweggrund gewejen, welcher fie mit ber fluchvollen Consequenz bes Berbrechens bis zum Gattenmorbe getrieben, und erft nachträglich fuchte fie in ber Opferung 3phigeniens einen Borwand, welcher ichon burch bie feinhselige Unnatur, bie fie gegen Oreftes und Elektra jur Schau trug, Lügen gestraft wurbe.

Meiner Auffaffung , ähnlich ift bie Heigls (Ueber bie Antigone und bie Elektra bes Sopholles S. 80 und 94, Paffau 1828) und Kleins a. a. O. S. 377. nur geeignet, die sittliche Entrüftung über die schamlose Verbrecherin noch zu steigern. So konnte der Appell an die Sohnespflicht, der Hinweis auf ihre Mutterwürde:

"O Kind, o Kind erbarm'

Dich mein, die dich geboren",

wol die bittere Antwort Eleftras herausfordern:

"Aber du haft nicht des Sohnes,

Haft des Baters nimmer dich erbarmt".

Und bennoch, mag auch des Dichters Kunft es vortrefflich verstanden haben, unsere sittliche Entrüstung gegen die ehebrecherische Gattenmörderin, die unnatürliche Mutter von Stufe zu Stufe zu steigern, in dem Augenblicke, da bei dem ersten Todesstreiche des rächenden Sohnes ihr Angstruf aus dem Palaste erschallt und Elektra mit starrer Härte erwiedert:

"Triff noch einmal, wenn du tannst",

in demselben Augenblicke erwacht in uns die Stimme der mitleidigen Natur und spottet aller folgerechten Logif unerbittlicher Gerechtigkeit. Das verruchte Weib ist uns wieder Mutter, deren Unnatur hinter der erbarmungslosen Unkindlichkeit der Tochter zurücktritt. Und gerade die außerordentliche Sorgfalt und Kunst, welche der Dichter angewandt hat, um erst jene schauerliche Stelle zu motivieren und dann rasch darüber hinweg zu leiten, darf uns als Beweis gelten, daß er das Bedenkliche derselben selbst geschlicht habe. Es würde sich demnach fragen, weshalb Sophokles der Sache nicht lieber eine andere Wendung gegeben, welche unser sittliches Gesühl minder verletzt hätte. Um aber für diese Frage die richtige Antwort zu sinden, müssen wir zunächst einen andern Mangel besprechen, welcher ber dramatischen Anlage unserer Tragödie anklebt.

Wir haben eben gesehen, wie Sophofles den Orestes als Hauptperson aufgab, damit seine von Ansang an in sich fertige Entschlossenheit die geistige Tatbewegung der Elektra, welche uns der Dichter mit seiner psychologischer Aunst aus Situation und Charakter seiner Heldin entwickelt, durch nichts Starres und Unbewegliches störe. Daher mußte Orestes gleich nach dem Prologe, in welchem er mit dem Pädagogen seinen unabänderlichen Racheplan aussprach, zurücktreten, daher mußte er im Verlaufe der Handlung sogar als todt gelten, damit der Charakter ber Heldin durch Leiden und Prüsungen gestählt, zur vollsten Selbständigkeit willensstarken Entschlusse sich emporrichte.

Bugleich hat der Dichter den direkten Einfluß Apollos, welcher bei Aeschoplus durch seinen unabänderlichen Ratschluß und Billen Taten und Schicksale der Menschen mit göttlicher Macht zum Ziele lenkte, dis auf den allergeringsten Grad abgeschwächt, damit die Freiheit des handelnden Menschen auf keine Beise beeinträchtigt werde.

Aber dafür hat nun Oreftes ber Elektra gegenüber eine, wenn nicht gleiche, so doch ähnliche Stellung eingenommen wie in den Choephoren Apollo zu Orestes. Bie dort Orestes aus dem Gebote und dem verheißenen Beistand Apollos Antrieb und Araft zum Handeln gewinnt, so schöpft hier Elektra aus der Horfnung auf den Bruder, um bessen Gesinnung und Racheplan sie weiß, Trost und Stärke, um auszuharren in ihrem Glauben an gerechte Bergeltung, in ihrem passiven Biderstande gegen die herrschende Gewalt des Verbrechens. Orestes schaut wie ein höherer Richter abseits dem geistigen Rampfe zu, in welchem weibliche Tugendstärke, obwol unterdrückt von der materiellen Macht, doch über die sittliche Ohnmacht wie über die sittliche Verworfenheit des Weibes, die eine repräsentiert in der Chrysothemis, die andere in der Alytämnestra, den Sieg erringt, um dann, als die Heldin auch die letzte schwere Probe glorreich bestanden, als der gottgesandte Rächer und Erretter Lohn und Strafe zu vollziehen.

4



Obgleich Elektra im mittlern Hauptteile des Dramas möglichst frei und selbständig von Stufe zu Stufe voranschreitet bis zum willensträftigen Entschlusse, so muß bennoch das Weib gegen Ende mehr und mehr zurücktreten vor der handelnden Tatkraft des Mannes; und wenn jene, nachdem sie den Tod des fernen Bruders ersahren, den sie als Gegenstand ihrer liebenden Sehnsucht und tröstenden Hoffnung ganz in ihr Herz eingeschlossen hatte, nun selbst mutig die männliche Pflicht des Handelns ergreisen will, so tritt ihr nach der Wiedererkennung der todtgeglaubte mit der vollsten Freiheit unabhängiger Persönlichkeit gegenüber, um Gesahr und Verantwortlichkeit der Rachetat von der geliebten Schwester auf sich altein zu nehmen.

Freilich könnte man sagen, Elektra habe dem Bruder badurch vorgearbeitet, daß sie in dem Chore die Stimmen des Bolkes vollends für ihn gewonnen; auch beteiligt sie sich ja insofern selbst handelnd an dem Werke, als sie am Tore Wache hält, damit Aegistus die Rachevollstrecker nicht überrasche; aber im ganzen ist das Gelingen oder Mißlingen des Anschlages von ihrer Mitwirkung zu wenig abhängig, als daß es zugleich als ihre Tat angesehen werden könnte. Und da sucht denn der Dichter noch in letzter Stunde durch das schauerliche Wort:

"Triff noch einmal, wenn Du tannst"

ber hauptperson wenigstens ihren geiftigen Anteil an ber Tat zu retten.

Aber so hat er doch nur den einen Fehler durch den andern abgeschwächt, ohne jenen ganz beseitigen zu können. Der Dualismus zwischen der innern und äußern Seite der Handlung, zwischen psychologischer Entwicklung und tätlicher Bollstreckung ist im Drama geblieben; und so kommt es, daß allerdings der erste Anfang, nämlich der Brolog, und das Ende der Tragödie sich gut entsprechen, aber beide zu dem mittlern Hauptteile, welcher die eigentliche psychologische Entwicklung und dramatische Bewegung enthält, fich eher verhalten wie äußere Anfäte als wie Glieder eines innerlich zusammen= hängenden organischen Ganzen. Jener doppelte Mangel war denn auch der Grund, weshalb ber Genius hellenischer Dichtung sich noch nicht bei jener poetischen Bearbeitung ber Sage beruhigen fonnte; dasselbe war es, was den jüngern Euripides antrieb, eine neue dichterische Gestaltung der letzten Gräuel des Atridenhauses zu versuchen. Es war in der Tat nicht bloße Kunsteitelkeit, welche sich etwa darin gefallen hätte, Bhantasie und Schaulust der Menge durch eine neue Bendung der Fabel zu reizen und zu überraschen 91). Es war vielmehr der weiterbildende Culturgeift feiner Zeit und feines Bolkes, welcher in der Bruft bes wahren Dichters seinen Brennpunkt findet, um durch ihn den alten Stoff mit neuer Triebkraft zu erfüllen, bis dessen ideelle Ausgestaltung durch alle Grade erschöpft ist. Und fo bürfen wir benn auch in ber Euripibeischen Elektra nach ber einen oder andern Seite einen wirklichen Fortschritt der Geistescultur und Dramatik erkennen, ohne dieselbe deshalb der Sopho= fleischen Tragödie an absolutem dichterischen Worte vorziehen oder auch nur gleichsehen zu müssen.

Hatte sich Sophokles durch das Bestreben, die bewegte Innerlichkeit der menschlichen Handlung bervorzukehren, zu einer Trennung der geistigen Tatbewegung und äußern Ausführung verleiten lassen,



<sup>&</sup>lt;sup>91</sup>) Diefe unwürdige Abssicht legt Fr. v. Ranmer bem Dichter unter, wenn er meint, Euripides habe nicht mit feinen großen Borgängern wetteisern, sondern nur dartun wollen, man könne die Aufgabe noch anders fassen und lösen. Unnötig und unangemeffen zugleich ist es, wenn Westrick (S. 121) die etwanigen Mängel der Euripideischen Dichtung daburch zu entschuldigen socht, daß er sagt, es sei ihm von seinen Borgängern schon vieles vorweggenommen. A. W. v. Schlegels Behanptung aber, Euripides habe nicht mehr nötig gehabt, nach Aeschulus und Sopholles noch eine Elestra zu schreiben, ist wel schon durch die obige Besprechung der Sopholleischen Elestra hinreichend widerlegt. Bgl. Borles. I 162.

so sehen wir dagegen den Euripides bemüht, diesen neuen Dualismus in der bramatischen Entwicklung auszugleichen. Er läßt sein Drama durch den mytenischen Rinderhirten eröffnen, dem der ränkevolle Aegisthus die Elektra zum Weibe gegeben, um sie durch einen unwürdigen Schebund unschädlich zu machen. Dieser gibt den Zuschauern die notwendigen Borausssezungen der Tragödie an die Hand, um dann mehr und mehr hinter den handelnden Hauptpersonen zurückzutreten, dis er noch vor der Mitte des Stückes ganz verschwindet. Dagegen bleibt Orestes, der bald nach Elektra auftritt, von Ansang bis zu Ende in gleicher Weise in die Handlung verslochten, ohne jedoch die Schwester zurückzubrängen, welcher ihr gebührender Anteil an der Tat und deren Folgen unvertürzt gewahrt bleibt. Er sucht mit seinem Freunde Bylades die Schwester auf, um sie mit sich zum Morde zu vereinen und von ihr zu erfahren, wie es drinnen stehe Sophostleich er "von des Gottes Mysterien kommt"<sup>169</sup>), wo ihm der Rachemord geboten war, so ist er dennoch untlar in seinem Plane und schwesten in seinem Entschlusse auf dieses Ziel hin ausgebildeten Charakter entwickelt ist. Deshalb forscht er, noch unerkannt, erst die Schwester aus, was sie wol von dem Bruder erwarte, wenn er heim käme; er sucht in ihrer Gesiunung für seine Unentschlossien einen Hauter erwarte, wenn er heim käme; er sucht in ihrer Gesiunung für seine Unentschlossien einen Salt, für sein handeln eine Richtschnur zu finden.

Or. "Bas fagt Oreftes benn bazu, wenn heim er täme?"

El. "Du fragst? Ein töricht Wort; denn jest ift nicht die Beit".

Or. "Doch wenn er täme? Tödtet' er die Mörder wol"?

El. "Er täte, was die Feind' am Bater einft getan".

Or. "Und könnteft Du mit ihm die Mutter tödten wol"?

El. "O! mit demselben Beil, das einft den Bater traf".

Dr. "Steht also fest dein Sinn, den ich ihm künden soll"?

El. "Auf meinem Grab die Mutter schlachtend, ftürb' ich gern"<sup>94</sup>).

Die Schilderung, welche nun die Euripideische Elektra von der schamlosen Bosheit der Mutter und ihres Buhlen entwirft, überdietet alles, was wir bei Aeschylus und Sophokles lesen. Des Baters Leichnam ward von den Mördern frech hinausgeworfen auf die Straße. Sie selbst aber, "Kastors des hohen Berwandten Braut, eh' er zu den Göttern gieng", ward aus dem königlichen Haus des Baters verstoßen in eines Bauern Hütte. Sie muß sich selbst das Basser aus dem Flusse tragen und harte Mägdearbeit tun, während ihre Gespielinnen zu frohem Fest und Reigen gehn. Sie muß sich selbst die schlechten Kleider weben, während die Mutter im Brunk der Phrygerbeute auf dem Trone sit, von assatischen Stlavinnen bedient, die ber Bater hergebracht, sich schwäcken mit Ibäer-Mänteln und goldnen Spangen, die Agamemnon, dessen Blut noch an den Wänden kiebt, auf siegreichem Heereszug erbeutet.

"Er aber selbst, der ihn erschlug,

Fährt in des Baters Wagen triumphierend aus, Den Herrscherstab, mit dem die Griechen er gelenkt, Frohlockend schwingend in der blutbefleckten Faust. Agamemnons Hügel, ach! an Grabesspenden arm, Trankopfer nicht, kein Myrtenzweig ward ihm zu Teil, Sein Scheiterhaufen blieb des Leichenschmucks beraubt. Weintrunken aber springt der Mutter Mann umher,

<sup>92</sup>) B\$. 100 (corp. p. gr. ed. Schaefer). — <sup>93</sup>) B\$. 87. — <sup>94</sup>) B\$. 275-282.

Der herrliche, so sagt man, auf ber Todtengruft Und wirft mit Steinen nach des Baters Marmormal. Und solche Reden wagt der Freche gegen uns: Wo bleibt dein Sohn Oreft? er eilt ja wacker her, Dein Grad zu schützen; also höhnt er, fern von ihm. Orum, Fremdling, bitt' ich flehend, tu' ihm solches kund: Nach Hülfe ruft viel Jammer aus der Schwester hier: Die Hände, Lippen und dies kummervolle Herz Und dies geschorne Haupt und er, der ihn gezeugt. O Schande, wenn ganz Phrygien der Bater zwang, Und er den einen Mann nicht schlägt im Einzeltampf, In seiner Jugend Kraft, des bestjern Baters Sohn<sup>(195)</sup>.

Nach ber Erkennungssscene zeigt Orestes wol guten Willen, ben Acgisthus zu töbten, aber er ist ratlos, wie er dem durch seine Herrschermacht gedeckten beikommen soll. Da erscheint denn der Schwester Beistand um so wesentlicher, als nach des greisen Pädagogen Worten "ihm kein andrer Freund in seinem Ungläck blieb<sup>(1)</sup><sup>56</sup>). Und als der Sohn trotz der Götterweisung vor dem Morde der Mutter zurückschaudert<sup>57</sup>), da greist die Tochter mit Nachbruck in den stockenden Gang der Handlung ein: sie erklärt, daß sie diesen Teil des Rachewertes auf sich selber nehmen wolle<sup>58</sup>). Auch läßt sie's nicht beim bloßen Wort bewenden. Sie ist es, die mit weiblicher List Klytämnestra in's Netz lockt<sup>59</sup>); und da in Orestes bei dem Andlick der Mutter, "die ihn geboren und genährt"<sup>100</sup>), noch einmal die tindliche Pietät erwacht, da er sogar des Phöbus Orakelspruch, "der ihm zur Untat riet, zum Muttermord"<sup>101</sup>), als unvernünstig schilt, da er nicht folgen will "dem Fluch und Rachegeist, der gewaltsam Gestalt geborgt"<sup>102</sup>), da ist es wiederum der leidenschaftliche Rachedurft der Schwester, der gewaltsam den sich sterwachen, und sie hilft, selbst mit ansassen, der zichten hand des Bruders das Mordbeil Bert zu überwachen, und sie hilft, selbst mit ansassen, der zitternden hand des Bruders das Mordbeil schwester zu überwachen, und sie hilft, selbst mit ansassen, der zitternden hand des Bruders das Mordbeil schweingen auf die jammernde Mutter.

So hat Euripides beiden Geschwistern von Anfang bis zu Ende ihren tätigen Anteil an der Handlung gewahrt, und

"Wie gemeinsam die Tat, so gemeinsam der Lohn"108).

Allerdings würde so ber Tragödie besser ber Titel "Elektra und Orestes" oder "die Geschwister" anstehen, weil beide vereint die Träger der Handlung sind. Anderseits sehrt bei Euripides jener Alschyleische Fehler, den Sophokles durch die dramatische Anlage seiner Tragödie überwunden hatte, in anderer Gestalt wieder. Und zwar ist es hier gerade Elektra, die durch ihre von Ansang sertige, starre Entschlossische Und zwar ist es hier gerade Elektra, die durch ihre von Ansang sertige, starre schtschlossische Unsider des Orestes aber, die sich ja doch schon durch Apollos Orakelspruch gebunden

<sup>95</sup>) 886. 302-340. - 96) 609. - 97) 650. - 98) 651.

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup>) Eleftra weiß recht gut, daß die Mutter auf die erdichtete Botschaft ihrer Niederkunst voll froher Neugier herbeieilen werbe; denn so wähnt jene ihr Ziel, durch einen unwürdigen Chebund die Tochter sammt den Enkeln zu erniedrigen und unschädlich zu machen, vollends erreicht. (Bgl. B8. 660-663.) Das scheint Rapp, welcher gerade gegen diese Erfindung des Dichters seinen scheften Tabel richtet (a. a. O. 136), nicht erkannt zu haben.

 $<sup>^{100}</sup>$ ) 86. 975. -  $^{101}$ ) 979. -  $^{102}$ ) 985. -  $^{103}$ ) 1314.

fühlt, kann uns keineswegs einen genügenden Ersatz geben für jene stetig wachsende Energie drama= tischen Lebens, welche eines Sophokles wunderbare Kunst im wechselnden Sturm von Kampf und Leiden, Bersuchung und Gefahr, wildem Unglücksjammer und süßestem Freudenrausche aus der unergründlichen Seelentiefe seiner Elektra zu entwickeln wußte.

Den Euripideischen Chor gegen die Vorwürfe Schlegels, Bernhardy's, Kleins u. a. zu verteidigen, tann ich mich um so weniger veranlaßt fühlen, als derselbe in der Tat für die dramatische Entwicklung der Handlung so unwesentlich ist, daß man kaum in die Lage kommt, bei einer bezüglichen Besprechung seines Anteils gedenken zu müssen.

Die über menschliches Maß hinausragende Ibealität der Sophokleischen Charaktere war nicht weniger als jener Mangel in der bramatischen Verwendung der Personen geeignet, den jüngern Dichter zu reizen, auch nach dieser Seite hin eine neue, fruchtbare Bearbeitung des schon zweimal behandelten Stoffes zu versuchen. Euripides hatte ja in den Schulen der Philosophen ebensowol wie in dem bewegten öffentlichen Leben und Treiben, welches er als unbeteiligter Zuschauer zu beobachten liebte, reiche Gelegenheit gesunden, den Menschen zu studieren, wie er in Wirklichkeit zu sein pflegt. So suchte er den starren Rechtsssinn, die herbe Sittenstrenge, welche bei seinem Vorgänger die Kinder gegen die eigene Mutter betätigten, dadurch zu mildern und zu vermenschlichen, daß er den äußern Berhältnissen einräumte. Der Euripidesschaft eine größere Macht über das Wollen und Handeln seiner Personen einräumte. Der Euripideische Orestes wird durch Apollos Orakelspruch, durch die eigne und der Schwester Not und Gesahr widerwillig zu dem blutigen Rachewerke, zu dem graussen Muttermorde getrieben, gegen den seine Menschlichteit und tindliche Pietät sich vergebens sträubt. Hier ist jener tragsische Constilit, welcher in dem Aeschweiss nur einmal plötlich hervorbrach, um ebenso rasch durch ben strengen Hinweis auf Apollos Gebot unterdrücht zu werden, zu bewegtem bramatischem Leben entwickelt.

Wenn aber die Euripideische Elektra eine noch sestere Entschiedenheit betätigt, vermöge deren sie ihres letzten grausigen Zieles von Anfang an sich klar bewußt ist, so wird sie dagegen in ihrem Wollen und Handeln von anderen natürlicheren Motiven geleitet, als dieses bei Sophokles der Fall war. Es ist nicht mehr bloß jener heilige Zorn über die Bosheit der Mörder und Ehebrecher, jener verzehrende Schmerz über den Tod des Baters und die Schande des Herrscherhauss, jener hehre selbstlose Eiser für Recht und Gerechtigkeit, sondern zugleich persönliche Erditterung und glühender Rachedurst gegen die eigenen Feinde, welche Elektras Ehre tödtlich getränkt haben durch einen erzwungenen, unwürdigen Ehebund <sup>104</sup>). So wird ihr Charakter der niederen Sphäre gewöhnlicher Menschlichkeit näher gerückt und bem Begriffe des Alltagsverstandes faßbarer gemacht.

Auf diese Weise mußten allerdings die Menschen, wie sie Euripides darstellte, auf den Abel und die sittliche Reinheit der idealen Sophokleischen Helden verzichten. Die zweiselnde Reslexion des philosophischen Dichters konnte die herbe Strenge der Sage nicht mehr als rein göttliche Gerechtigkeit anerkennen, welche bei Alschulus der sansten Stimme menschlichen Erbarmens gehorsames Schweigen auferlegte, bei Sophokles ganz in Gesinnung und Willen seiner erhabenen Charaktere aufgegangen war. Euripides stellte den Muttermord, wenn auch objektiv als verdiente gottverhängte Strafe des Verbrechens, so doch subjektiv als eine Tat ausschreitender menschlicher Leidenschaft dar, welche über das dem menschlichen Herzen eingeschriebene Sittengeset eine dämonische Macht zu erringen sucht. Jene kommt durch die

<sup>104)</sup> Bgl. Bs. 247. "3ch ward vermählt, o Freund, burch töbtlichen Ebebund".

erregbare Natur des Weides, dieses durch die fühlere Besonnenheit des Mannes zum Ausdruct. Indem nun Euripides wieder wie Aeschylus den Aegisthus zuerst und dann die Alytämnestra tödten läßt, stellt er die menschliche Leidenschaft in ihrer wachsenden Furchtbarkeit dar, wie sie gleich einem verheerenden Feuer immer wilder um sich greift. Der subjektive Dichter fand den Aeschyleischen "dreisach gemästeten Dämon des Geschlechtes, der von blutlechzender Gier genährt wird", in der eigenen Brust des Menschen wohnen, und die Blutrache erkannte er als den rohen Naturtrieb des sinnlichen, "tierischen Teiles" im menschlichen Wesen, "welcher die Erde und die Staaten zu Grunde richten würde", wenn nicht die Götter die eblere geistige Hälfte über jenen als Herrscher geset hätten, ihn zu bändigen durch Geset, und Sitte <sup>105</sup>).

Wenn nun aber Apollo selbst den Muttermord angeordnet hatte, so scheint ja der reine Lichtgott, den Aeschplus als Bekämpfer der finsteren Rachegöttinnen darstellte, selbst den rohen unsittlichen Naturtried der Blutrache zu heiligen. Das sittliche Bewußtsein des besonneneren Mannes sträubt sich mit Gewalt, einen solchen Widerspruch in dem göttlichen Wesen anzuerkennen. Orestes zweiselt an der Wahrhaftigkeit des "unvernünstigen Orakelspruchs" <sup>106</sup>).

"Ein böfer Geift betrog mit Gottes Namen uns" 107).

Anders die sinnlichere Natur des Weibes. Gern glaubt sie an das, was ihrer Leidenschaft schmeichelt. Sie mag nicht prüfen und wägen. Ihr gilt als Gott, was sich den Namen Gottes beilegt, als heilig,

<sup>105</sup>) Bgl. Dr. 519—520. Hil. 203 ff. Haffe, Ursprung, Gegensatz und Rampf bes Bösen im Menschen. Entwickelt aus ber physischen Lehre bes Euripides und nachgewiesen an einigen Charakteren seiner Dramen. Prg. Magdeburg 1859 und 1870. — <sup>106</sup>) Bs. 977.

107) Bgl. bazu ben Ansipruch ber Diosturen Bs. 1255:

"- Selbst weise, gab Apoll' unweisen Spruch".

Diese Worte scheinen also ihren Tabel nicht sowol gegen das eigentliche und wahre Wesen ber Gottheit, als vielmehr gegen jein belphisches Orakel zu richten, welches das Borrecht beanspruchte, des Gottes Rat und Willen den Menschen untrüglich zu offenbaren. Bgl. Bs. 402—403, wo Orestes sagt:

"— Nur Lorias Drakel sind

Bahrhaftig; Menschen-Prophezeiung acht ich nichts".

Ja, im Oreftes B8. 411-412 ichent sich Menelaos nicht, felbst Apollos Spruch nach ben ewigen, bem Menschen eingebornen Ibeen bes Guten und Bahren zu tritistieren, während ber von unflaren Zweiseln hin- und herbewegte Oreftes meint, ben Göttern müffe man willenlos gehorchen, wie ein Stlave seinem Herrn.

Men. "So wußt' er" (Apollo) "mahrlich nicht, was gut ift, was gerecht".

Dr. "Den Göttern fröhnen wir, wie anch bie Götter finb".

Unter vielen andern Stellen, welche den Aberglauben ber Orakel und Bogelzeichen verurteilen und auf die Stimme erleuchteter Bernunft und reinen Herzens als die untrüglichste Gottes-Offenbarung verweisen, verdienen als besonders charakteriftisch angeführt zu werben jene Berje in der Helena 753 ff.

Bote. — "Bahrlich Sehersprliche find,

Ich hab's erfahren, nichtig und ber Lügen voll: Nie kommt von Opferstammen ein gesunder Rat Noch aus der Bögel Stimmen; Torheit ift's fürwahr, Zu glauben, daß den Menschen das Gestügel hilft.

Was geh'n wir auch Orakeln nach? die Götter ehrt Mit Opfern und Gebet, und laßt die Seherkunft. Als Lug und eitle Lockung ward erfunden das, Und Flammenbeutung machte nie den Trägen reich. Der befte Seher bleibt Vernunft und kluger Sinn". was von der äußeren Beihe der Religion umgeben ift; unfehlbar und untrüglich find ihr die Sprüche, die von dem geheimnißvollen Dreifuß ertönen.

"Wie wenn Apollo fehlt, wer soll denn weise sein?"<sup>108</sup>)

"Ein böser Geist auf heilgem Dreifuß? nimmer mehr"<sup>109</sup>).

So streiten eine reinere Gottesahnung und irdisch vergröberte Religion, lichte Geistesoffenbarung und trüber Formelglauben wider einander. Die Unvernunft der Leidenschaft siegt, aber im Anblick ihres Opfers sint sie ohnmächtig in sich zurück wie eine verlöschende Flamme. Die vollbrachte Tat lehrt dem Täter unverhüllt ihr surchtbares Medusen-Antlitz zu, und die Wasse, welche der Mörder auf sein blutiges Opfer schwang, zersleischt erbarmungslos sein eignes Herz. Reine Siegesfreude findet Platz neben den Gewiffensqualen, welche die Brusst des Sünders erfüllen. Das dem Herzen eingeschriebene ewige und unveräußerliche Sittengest ist verletzt, der Gott beleidigt, der im menschlichen Bussen und sein richtender Zorn läßt sich nicht beschwichtigen durch Berufung auf überlieferte Satzungen und äußere Gebote.

Nochmals klagt Oreft den Apollo an, "der das Rachelied fang"<sup>110</sup>) und die Schwefter, die ihn, den nicht wollenden, zur grausen Tat getrieben<sup>111</sup>). Aber auch in ihr ist die Schwefter, die ihn, den fummt, die vorhin ihr Gewissen übertäubte, und heiliger ist nun ihre Gesinnung. Sie bekennt sich reumütig als die eigentliche Urheberin des Muttermordes<sup>112</sup>), und wenn der Bruder sich anklagt, daß er zuerst das Schwert gezückt habe auf die Mutter, so sucht die Schwester ihm einen Teil der drückenden Schuld durch das Geständniß abzunehmen, daß sie ihm zugeredet und mit an's Schwert gesät habe<sup>119</sup>).

Bie die Geschwister vereint die Tat verübt, so sind sie auch bereit, gemeinsam Schuld und Strafe zu tragen. Der Wettsttreit geschwisterlicher Liebe kann schon als halbe Sühne für das Werk der Rache und des Haffes gelten, die innere Heiligung der Sünder hat begonnen. Elektra, die mit dem raschen Ungestüm weiblicher Leidenschaft die erste war bei der Sünde, ist nun auch die erste bei dem Werke der Entstühnung. Wenn die verstockte Bosheit der Mutter und ihres Buhlen ihr unschuldiges Opfer im Tode noch beschimpste und über Agamemnons Grabe triumphierte, so weihen die reuigen Kinder tief erschüttert der schuldigen Mutter eine fromme Todtenklage, und Elektra opfert über der Leiche ihren Haß, indem sie schlicht den Leyten Liebesdienst ihr erweist, um die großen Leiden des Hauss zu beschließen.

El. "Sieh! liebevoll und liebelos

Hüll' ich dich in's Todtenkleid:

Sei es dem Hause des Unheils Ende" 114).

So ist denn der Titanentrotz des Lantalidenhauses zuletzt in eine Berirrung menschlicher Leidenschaft ausgelaufen, und die Schuldigen fangen an, reuevoll den Weg werktätiger Genugtnung zu betreten.

> Chor. "So ift's! Gar treffend sprach uns von ber Sehertunst Der Greis; benn wer ber Götter Hulb bewahrt, ber ift Sich felbst ber sicherste Prophet im eignen haus".

Bote übersetzt ben letzten Bers:

— "αἰρίστην μαντιχὴν ἔχοι δόμοις"

zwar nicht wörtlich aber boch finnentsprechenb:

"Ihm fpricht ben besten Seherspruch sein eigen Berg".

108) 284. 978. - 109) 986. - 110) 1199. - 111) 1210. - 112) 1190. - 115) 1230. - 114) 1289-1241.



Aber das Blut des Muttermordes, welches an Herz und Händen der Kinder klebt, wird nicht so leichthin abgespült. Die innere Heiligung und Entsühnung erfordert eine längere Zeit der Reue und Buße, als die abschließenden Schranken des Dramas noch umspannen könnten. Anderseits darf das Drama, um als vollständige Handlung zu gelten, nicht mitten in der Gestaltung eines neuen seelischen Zustandes der handelnden Bersonen resultatlos abbrechen.

Einer solchen doppelten Nötigung suchte die Eigenart Aeschpleischer Dramatik durch die Verbindung von drei Teiltragödien zu einem idealen Ganzen zu genügen; Sophokles gieng ihr durch eine einseitige und über menschliches Maß hinausragende Erhabenheit seiner Charaktere aus dem Wege; Euripides, welcher den Menschen nahm, wie er zu sein pflegt, sich selbst widersprechend in Vernunft und Leidenschaft, Erkenntniß und Handeln, Tat und Reue, sah sich genötigt, zum Gewaltmittel des deus ex machina zu greisen <sup>115</sup>).

Es ist dieses jene plötliche Erscheinung eines überirdischen Wesens, das die neue Verwicklung, in welche sich die menschliche Ohnmacht nach soviel Kampf und Leiden am Ende doch wieder verstrickt sieht, durch die Allmacht göttlicher Entscheidung entwirrt oder vielmehr zerreißt und Frieden und Versöhnung, wenn auch nicht immer gleich mitbringt, so doch tröstend in Aussicht stellt.

Die Dioskuren sind dazu für unsere Tragödie umso geeigneter, insofern sie als Brüder der getödteten Klytämnestra durch deren Verbrechen und Strafe indirekt selbst berührt sind. Indem gerade sie den reuigen Kindern Gnade und Vergebung verheißen, scheinen sich beide feindlichen Parteien über dem Grabe des gefallenen Opfers die Hand der Versöhnung zu reichen. So ist es wol nicht ohne Bedeutung, wenn sie betonen, daß sie, die Brüder der Klytämnestra, herbeigeeilt seien, da sie sahen, wie die Schwester durch den Sohn gemordet ward:

> "Agamemnons Kind, nun höre! benn es rufen dich Zeus Söhne, beiner Mutter Zwillingsbrüderpaar, Ich Kaftor und mein Bruder Bolydeukes hier. Als wir die Schwester aus dem wilden Meeressturm Serettet, kamen wir nach Argos, da wir sahn Die Schwester hingewürgt, die deine Mutter ist. Gerecht ist ihre Strafe, doch nicht deine Tat, Und Phöbus, Phöbus — doch ich schweige, denn er ist Mein Herr. Selbst weise, gab er dir unweisen Spruch. Nun muß man fügen sich der Not und tun darnach, Was jest mit Zeus das Schicksal über dich bestimmt"<sup>116</sup>).

Orestes soll die Schwefter seinem Freunde Phlades vermählen, er selbst soll vor der Versolgung der Erinzen nach Uthen fliehen und das ehrwürdige Holzdild der Pallas umklammern, welche die wilden Rachegeister mit dem Gorgoschilde abwehren wird. Dort wird dann auf dem Areshügel, wo die Götter selbst über Ares Blutschuld einst zu Gericht saßen und seitdem der heiligste und ehrwürdigste Gerichtshof besteht, Recht gesprochen werden über seine Blutschuld.

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup>) Bgl. Ferd. Commer, De prologorum Euripideorum causa ac ratione Bonnae 1864. Schraber, Zur Witrbigung bes deus ex machina ber griechischen Tragödie. Rhein. Mus. XII 544—564; XXIII 103—126. Wie jener von den Prologen bes Euripides, so such bies ex machina nachzuweisen, daß er als Ersatz für die fehlende trilog. Wendung diene. — <sup>116</sup>) Bs. 1247 ff.

"Denn wie zum Mord der Mutter ich getrieben ihn, So will ich ihm versöhnen auch die Bürgerschaft". Nun ruft Orestes staunend aus: "O Lorias, Prophete, gabst du also doch Ourch dein Orakel wahren und nicht falschen Spruch? Und Furcht erfüllte mich, daß böser Geister Ruf

Ich hörte, wähnend zu vernehmen deinen Rat.

Doch endet's wol nun, ich gehorche beinem Spruch" 181).

So wären freilich alle feindlichen Anschläge tückischer Bosheit durch ble waltende Macht des Gottes vereitelt: Die vertriebenen Kinder Agamemnons werden siegreich wieder in die Heimat einziehen, der rechtmäßige Erbe wird seines Baters Königstron besteigen, eine würdige Verbindung sichert beiden Geschwistern, den Ränten ihrer Feinde zum Trotz, eine würdige Nachtommenschaft, und da Aegistus und Klytämnestra keinen Rächer zurücklassen, so schelben Beschluch die Saat des Fluches vollends ausgerottet; eine neue hoffnungsreiche Zukunft erblüht dem Seschlechte. Uber dassir hat auch der Gott selbst am Ende den pythischen Orakelspruch, der den Muttermord beschlen, burch eig'ne allerhöchste Entschelbung als das bestätigt, wofür er sich ausgab, als göttliche Offendarung. Die sittliche Freiheit des Menschen wäre also doch blindem Gehorsam zum Opfer gesallen? Das Rämpsen und Ringen vernänstigen Menschengeistes gegen die finnlich vergröberte Göttervorstellung des heidentuns, gegen die starre Sazung alter Ueberlieferung hätte nur dazu gedient, dem geisterberrichenden Aberglauben einen neuen Triumph zu bereiten? — Wol beugt sich die kurzsichtige Schwachheit der Menschen Alley leicht vor ber augenblicklichen Uebermacht des äußeren Erfolges, den ber Chor am Ende dies dies wie der meisten Euripideischen Tragödien, zum Teil, wie in den Phönissen und in der Taurischen Iphigenie, mit benschen Borten, andetet:

> "O nimm', hochheilige Söttin des Siegs, Mein Leben in Hut Und laß nicht ab es zu krönen".

Aber ber Widerstand, ben der vernünftige Mensch im Gesühle seiner sittlichen Freiheit und Pflicht äußerer Nötigung und religiösem Seisteszwange entgegensetze, kehrt, dieses Mal niedergeschlagen, ein ander Mal in verjüngter Gestalt wieder, und ber Zweisel, dem Gewalt den Mund geschlossen, wühlt im Stillen geschäftig weiter. Wenn die Sötter schon selbst vom Himmel auf die Erde hernledersteigen mußten, um dem grübelnden Vorwitz des menschlichen Verstandes durch ihren Machtspruch ein Ziel zu setzen und den wantenden Bau der Heidenreligion durch persönliche und sichtbare Gegenwart zu stützen, so waren solche äußeren Notmittel der beste Beweis, daß der alte Glaube seine Seist und Gemüt beherrschende Kraft schon verloren hatte. — Nachdem der Dichter einmal in die Tiesen nachzuspüren, sonnte er sich bei jener gewaltsamen Lösung ebenso wenig beruhigen wie Orestes bei dem Machtwort äußerer Lossprechung. Vor diesem pflegt das Gewissen nur auf Augenblicke zu verstummen, um bald wieder so lange seine firasende Stimme zu erheben, bis rechte Ertenntniß der Tat, verbunden mit wahrer Reue und innerer Buße, die Schuld gelöscht, und die franke Seele in der Betrachtung eines reinen

181) Bgl. St. 1630. ff.

5\*

Digitized by Google

Herzens und Wandels den tröftenden Glauben an das Heil, welches mit göttlicher Gnade im Menschen selbst der Menschheit erblüht, wiedergefunden und zu neuem Lebensmute sich emporgerichtet hat.

So führt uns denn Euripides seinen Helden zum dritten Male in seiner Tamischen Iphigenie vor, welche das Borbild unser Göthe'schen Dichtung geworden ist.

Bon den Furien der Gewilfensangst noch immer nicht befreit, sucht der arme Seide wiederum die Bedingung feiner Entfühnung und Seelenruhe nicht in der eignen Bruft, sondern in fremden Landen, nicht in dem lebendigen Menschen, sondern in einem todten Gögenbilde von Holz. Dreftes hat von Apollo bie Weisung erhalten, das Bild ber Artemis aus Tauris herbeizuholen. Dann werde er von ben Rachegeistern ber gemorbeten Mutter befreit werden. Dem Dratel folgend kommt er mit feinem treuen Freunde Bulades nach Tauris. Dort werden beide ergriffen und sollen nach altem barbarischem Brauche ber Göttin Artemis geopfert werden, welcher Sphigenie, Agamemnons Tochter, bie in Aulis zum Schlachtopfer bestimmt, aber durch Diana in einer Bolke dem Beil des Opferpriefters entrückt war, als Briefterin dient. Nachdem die gegenseitige Erfennung zwischen Bruder und Schwester berbeigeführt ift, haben die drei Griechen einen klugen Blan ersonnen, wie sie die Barbaren mit schlauer Lüge überliften und mit dem geraubten Götterbilde entflieben wollen. Schon haben fie mit ihrem Raube fich glücklich auf bas Schiff gerettet, bem Gelingen bes Planes scheint nichts mehr im Bege zu stehen, - ba fträubt sich denn doch sowol das sittliche Gefühl des Menschen wie der ästhetische Kunstfinn des Dichters gegen einen Ausgang, welcher alle Idealität ber dramatischen Handlung vernichten müßte, weil er die endgültige Lösung lediglich auf menschliche Lift und Lüge zurückführen würde. Deshalb müffen die Götter im letzten Augenblicke einen widrigen Wind schicken, welcher bas absegelnde Schiff wieder an das feind= liche Gestade zurücktreibt, damit die ränkevolle Menschenklugheit ihrer Ohnmacht inne werde gegenüber bem mächtigeren Willen ber Gottheit.

Athene, die Schutzpatronin hellenischer Geistesüberlegenheit, erscheint, um den wol begründeten Zorn des betrogenen Scythenkönigs durch die kategorische Erklärung zu dämpfen, also habe es göttlicher Wille einmal bestimmt, daß jenes Bildniß der Artemis nach Griechenland gebracht werde als Preis für des Oreftes Entsühnung. Damit ist die Sache abgetan, die Griechen sind durch ihre göttliche Gönnerin errettet, der Barbarenkönig darf nicht murren, der Stimme menschlicher Vernunft und Sittlichkeit, welche doch wol eine andere Lösung fordern dürfte, wird durch den Machtspruch der Göttlin Schweigen geboten.

Allerdings mochte ber Hellene und speciell ber Uthener, ber vom Bewußtsein der Borzüge seines Bolkes, seines Stammes erfüllt war, eine stolze Befriedigung empfinden, wenn er als besonders begünstigter Liebling der Götter dargestellt wurde, dem gegenüber der rohe Barbar absolut rechtlos sei. In seinen Augen mochte eine Handlung, welche durch die Zwischenkunst der vollstümlichen Göttin aus ihrer Besonderheit zu nationaler Bedeutung erweitert wurde, schon deshalb nicht der Idealität und inneren Notwendigseit entbehren. Für den hellenischen Geist fand ja das Allgemeine seine Begrenzung in dem Nationalen, über dessen Schanken seine Idean von Humanität und Sittlichseit kaum hinausreichten. Aber dennoch war ein so übermütiger Nationalitäts-Dünkel, wie ihn der Schluß der Taurischen Iphigenie des Euripides zur Schau trägt, einem Homer und Alschylus noch vollends fremd. Derselbe durfte in einer Zeit, in welcher gebildete Griechen, und unter ihnen namentlich Euripides selbst, ihren Abfall von althellenischem Geist und Slauben immer offenbarer befundeten, wol als ein bedenkliches Symptom jener nahenden Krankheit und inneren Zersezung gelten, welche alsbalb die gesunde Bollkraft jenes Klassischen Schluft Bolkes zu untergraben anfieng. Wenn wir nun erst von der Höche unseren christlich-modernen Cultur jenen deus ex machina betrachten, so schen uns die Handlung durch benselben weber an ibealem Gehalt noch an Einheit psychologischer Entwicklung etwas gewonnen zu haben. Es ist als ob in ein Glas Baffer ein Tropfen Deles gegoffen wäre, welcher unvermischt oben schwimmt. Die obige Betrachtung ber "Eleftra" und des "Oreftes" hat uns gezeigt, wie Euripides mit gutem Erfolge Rampf und Schuld in die Seele der handelnden Bersonen zu legen suchte. Daß er die endgültige Sühne nicht auch ebendaselbst zu finden wußte, das bedingt ben inneren Widerspruch seiner Dramatik, welcher die handlung zwischen ber reinen Caufalität psychologischer Entwicklung und ber Laune bes Bufalls, zwischen bem Sittengesetz ber menschlichen Bernunft und ber sonveränen Billfur ber Beidengötter bin und ber zerrt. Wenn ber Dichter es in den Schulen ber Sophisten gelernt hatte, das menschliche Seelenleben mit feinem Fühlen, Denten und Bollen nach Urt einer chemischen Analpse burch bie manniafaltiaften Broceffe zu zerlegen und im Einzelnen zu untersuchen, fo fehlte ihm bagegen die glaubensvolle Idee, welche ben rohen Stoff mit höherem Geiftesleben erfüllt und einheitlich gestaltet, und die widerftreitenden Leidenschaften und bunten Schickale ber Sterblichen durch jene poetische Gerechtigkeit versöhnt, mit welcher nur ein harmonisch gestimmtes Dichtergemut die menschlichen Dinge zu behandeln weiß. So mußte ber Runft bes Euripides trots dreimal erneuten Versuches eine äftbetisch wie sittlich befriedigende Ausgestaltung ber Oreftessage mißlingen. Da halfen weber bie dii ex machina, welche ber Dichter am Schluffe vom himmel herab in die menschliche handlung fallen ließ, noch auch die längeren Brologe zu Anfang feiner Tragöhien, in denen er die Fäden der Handlung erst mit offenbarer Absicht glatt zusammenfaßt, um sie dann im weiteren Berlaufe des Stückes besto wirrer burch einander geben zu laffen.

Mit einem solchen Prologe läßt er auch seine Jphigenie sich bem Publikum recht umständlich vorstellen als Tochter Agamemnons und der Alytämnestra, deren beider Stammbaum sie aussührlich ausweist. Sie erzählt dann weiter, daß ihr königlicher Bater die Flotte der Griechen in Aulis versammelte, um den Achäern einen reichen Siegeskranz, seinem Bruder Menelaos Rache für das verletzte Gastrecht, sür den Raub seines Beides zu erkämpfen. Aber da Bindstille die Absahrt verzögerte, so verlündete der Seher Ralchas, nur durch das Opfer von Agamemnons Tochter Jphigenie könne die dem Heerspührer zürnende Göttin Artemis besänstigt und glückliche Fahrt erkauft werden. Und der ränkevolle Odysseu unternahm es, die nichts ahnende Jungfrau durch die rosige Aussicht auf ihre Vermählung mit dem Helbenjüngling Achilles ins Lager zu locken. "Aber nach Aulis gekommen ward ich Unglückliche ergriffen, zum flammenden Altare geführt, und schon war der Mordsstrahl über mich gezückt". So spricht die Euripideische Sphigenie nicht ohne Bitterkeit, da sie der arglistigen Behandlung gedenkt, welche sie von ihren eignen Landsleuten, ja von dem leiblichen Bater erfahren. Aber sie ward von Artemis in einer Wolke nach Tauris entrückt, wo Thoas ein Barbar herrscht über ein Barbaren-Bolt. Dort muß se als Priesterin der Artemis jeden Herlenen opfern, der an das unwirtliche Gestade verschlagen wird.

"So war schon längst die Sitte", fügt sie sich selbst entschuldigend hinzu. "Und ich weihe nur bas Opfer; denn die gräßliche Bluttat vollbringen andere in dem Heiligtum". Weiter erzählt Jphigenie das beängstigende Traumbild, welches ihr den Einsturz ihres väterlichen Palastes zeigte. Nur eine Säule blieb stehen, aus deren Knaufe blondes Haar herabhieng und menschliche Stimme erscholl. Sie aber besprengte die Säule mit Basser, wie zum Tode sie weihend. "Das war Orestes; denn Säulen des Hauses sind die Söhne". Auch er wird nun gestorben sein; "denn verfallen ist alles, was von Basser aus meiner Hand besprengt wird".

Nur der letzte Teil dieses Monologs steht mit der Handlung in einem inneren Zusammenhange. Jene ahnungsvolle Vorbedeutung wirkt spannend, rührend und überraschend zugleich, weil Iphigeniens trübe Seelenstimmung einen trostloseren Schluß daraus zieht, als durch die spätere glückliche Wendung der Dinge gerechtfertigt wird. Da nun aber Jphigenie auch die letzte Hoffnung ihres verlaffenen Lebens durch den Tod ihres Bruders vernichtet glaubt, so verbittert und verhärtet sich ihr von Unglück zusammengezogenes Herz nur noch mehr. Als ihr der Rinderhirt die Kunde von der Gefangennahme zweier Griechen, — Orest und Phlades sind es — überbringt, da bricht der düstere Groll ihrer Seele, die an Göttern wie an Menschen zu verzweiseln beginnt, unverhalten hervor:<sup>182</sup>)

> O armes Herz, wie warft bu gegen Fremde sonft So milbe, gabeft weichem Mitleib gerne Raum, Der Stammverwandtschaft weih'test bu ber Träne Boll, So oft ein Mann aus Hellas fiel in deine Hand. Nun aber nach dem Traum, der mich verbittert hat, Weil nimmermehr Orestes schaut der Sonne Licht, Wird man mich grausam finden, wer auch immer nabt. Und wahr bleibt dieses, ja, ihr Frauen ich erfuhr's: 133) Unglückliche find benen, die beglückt fie febn, Beil felbft vom Glud geschlagen, nimmer hold gefinnt. Doch nimmer tam ein Windeshauch von Zeus gesandt, Rein Schiff, das durch die Symplegaden-Felsen ber Mir Helena brächte, die so elend mich gemacht, Und Menelaos, baß sie bußten mir bafür. Ein ander Aulis schüf' ich hier für jenes dort, Wo mich die Danaiden zwangen unter's Beil. Der Sterke gleich: der Priefter war mein Bater felbft. Web' mir, daß solchen Leid's ich stets gedenken muß! Wie streckt' ich boch nach seinem Kinn die Hände aus, Hielt weinend fest umklammert meines Baters Anie Und jammert' also: "Bater, wie vermählft bu mich So bösem Eb'bund: meine Mutter singt babeim, Da bu mich töbteft, mit ihr finget Argos' Bolt Froh feiernd mir den Brautgesang, das Haus erschallt Bon Flötenton, indeg mich morbet beine Sand. Der Hades war Achilles, der Belide nicht, Den du mir zum Gemahl gelobt. Mit arger Lift Haft du mich hier zur blut'gen Hochzeit hergelockt. Und ich, in zarte Schleier bräutlich eingehüllt Das Antlitz, faßte diesen Bruder bei der hand, Der tobt nun ift, und brückte keinen Schwesterkuß

183) \$5. 322-868.

133) Außer ber von L. Dinborf vorgeschlagenen Berbefferung ήσθόμην für ήχθόμην find keine Aenderungen ber handschriftlich Uberlieferten Lesart nötig. Bothe ändert ohne Not zu viel, indem er übersetzt:

"Und o, wenn bies wahr würde, Frau'n, wie freut' ich mich — Denn nimmer find Unglückliche ben Glücklichen,

Die fo ihr gutes Glad verbienen, bolb gefinnt!"

Auf seinen Mund aus Scham, ba in bes Gatten Haus Bu gehn ich wähnte, sparte manche Bärtlichkeit Mir auf, als kehrt' ich in die Heimat noch einmal. Mein armer Bruder, welchem Unheil, welcher Sucht Des väterlichen Stolzes fielft zum Opfer bu. Die Göttin felbft - fpipfind'ge Belsheit nenn' ich das, Wenn fie den Menschen, deffen hand mit Blut befleckt, Wer Wöchnerinnen oder Leichen angerührt, Als fei er unrein, fern von ben Altären hält, Indeß fie felbst ein Menschen mordend Opfer liebt. Bie wäre Leto, die des Zeus Geliebte war, Die Mutter solcher Unvernunft? Auch glaub' ich nicht, Daß unser Urahn Tantalus die Götter einft An seinem Tisch bewirtet mit des Sohnes Fleisch. Doch bies Geschlecht, bem felbft gefällt ber Menschenmord, Das bichtet auch bem Gott die eignen Laster an; Denn boje tann, fo glaub' ich, teine Gottheit sein".

Unferm Göthe war es vorbehalten, seine Jphigenie zu jenem weiblichen Seelenadel, zu jener freien Höhe idealer Lebensauffaffung emporzuheben, zu welcher die Euripideische aus der dunkeln Tiefe verbitternden Unglücks nur ohnmächtig emporschaute. Der deutsche Dichter war berusen, die Handlung von aller epischen Aeußerlichkeit, von Willstür des Zusalls und heidnischer Götterlaune gereinigt, zu einem freien Erzeugnisse chriftlich=stittlichen Menschengeistes zu gestalten, auf welchem Wege allein eine wahrhafte Sühne der Schuld, eine endgültige Lösung des Fluches mit Hülfe der göttlichen Inade vollzogen werden konnte 184).

Aus bem Selbstgespräche, mit welchem Göthe seine Jphigenie einführt, bleibt alles entsernt, was bemselben den Charafter eines außerhalb der Handlung stehenden Prologes geben könnte. So läßt der Dichter seine Heldin ihre eignen und ihres Hauses Schicksale erst später in einem Zwiegespräche mit Thoas berichten, an welcher Stelle die Erzählung einen innerlich notwendigen organischen Teil der Handlung bildet. Und wie ganz anders tritt uns die Göthe'sche Jphigenie gegenüber, verglichen mit der Euripideischen. Kein Wort bitterer Anklage kommt aus dem Munde der sansten Jungfrau, der vaterliebenden Tochter. Mit weicher Behmut und sehnendem Verlangen schaut sie hinüber nach dem sonnigen Lande ihrer Geburt, nach den Hallen des Baterhauses,



<sup>&</sup>lt;sup>134</sup>) Es liegt nicht in der Absicht meiner Arbeit, eine nach allen Seiten hin erschöpfende Behandlung der Göthe'schen Iphigenie zu geben oder die Parallele zu dem gleichnamigen Drama des griechischen Dichters dis in alle Einzelnheiten zu verfolgen. Ich verweise in dieser Beziehung auf die vergleichenden Betrachtungen von Gottfried Hermann in seiner Einleitung zur Ausgabe der Euripideischen Iphigenie, auf die Spezialschriften von Pudor, Rinne, Otto Iahn, Dünzer, Trunk (Beilage zu dem Programm des Gymnasiums zu Offenburg 1865 und 1868). Sachtundigen Lesen gegenüber darf ich wol in diesem Teile meiner Arbeit mit den Citaten, welche allzu leicht den frischen Fluß der Darstellung hemmen, sparsamer sein, da jene auch ohne dieses werden zu benrteilen wissen, wie weit ich, meinen eignen Weg versolgend, die Belehrungen und Anstichten ber Genannten und anderer namhasten Literarhistoriker genutzt habe.

# "wo die Sonne Zuerst den Himmel vor ihr aufschloß, wo Sich Mitgebor'ne spielend seft und sester Mit sansten Banden an einander knüpften".

Wol empfindet sie in ihrem tiefen Heimweh schmerzlich bas harte Los des Weides, das nur zum Dulden geboren scheint, während der Mann, der zu Hause und im Kriege herrscht, sich selbst seines Schicksal schaft. Da tritt echte Weiblichkeit und tiefe Heimatsliede in Widerstreit mit der ernsten Pflicht der Priesterin, und mit reuiger Beschämung bekennt sie der Göttin ihre Gedankensünde, daß sie ihr mit ftillem Widerwillen diene. Die Härte des eignen Baters hat die holde Jartheit ihres Wesens so wenig verkümmert, daß sie in dem rührenden Gebete, mit dem sie ihr Seldstgespräch beschließt, des "göttergleichen Agamemnon, welcher der Göttin sein Liebstes zum Altare brachte", seiner Gattin, der Lochter Elektra und des Sohnes, seiner "schönen Schätze", nur mit liebevoller Bewunderung, frommem Segenswunsche und sührer Sehnsucht gedenken kann.

So verschieden von der verbitterten, in ihrem Glauben, Hoffen und Lieben geknickten Griechin tritt uns die holbe Unschuld und milbe Frauenwürde der beutschen Sphigenie entgegen, welche auch im weiteren Berlaufe ber Handlung der Anftifter des allgemeinen wie ihres besonderen Unglucks mit keinem böfen Worte gedenkt. Wo ein so segenvolles Besen das Amt der Priefterin versieht, da kann selbstverständlich von blutigen Menschenopfern keine Rebe sein. Gie selbft in ihrer einfachen Bescheidenheit mag ber hoben Berdienfte, welche fie fich um Verbreitung der Menschlichkeit und Gesittung im Barbarenlande erworben, nicht gebenken. Auch paßt die Erwähnung des "grausamen Gebrauches", den Jphigeniens beilbringende Nähe abgeschafft hat, besser in den Mund des dankbaren Scythen und in den zweiten Auftritt, wo jene buftere Erinnerung fich dunkel abhebt von dem lieblichen lichten Bilbe, welches uns der erste Auftritt vorgezaubert hat. Dieselbe bereitet hier ahnungsvoll auf die Verwicklung vor, die ichon gegen Ende besselben Auftrittes fich ankündigt und in dem folgenden beginnt. Uber aus dem ersten Auftritte nehmen wir ein beruhigendes Borgefühl endlicher Versöhnung mit, welches uns sicher dahin geleitet über ben vultanischen Boden bes Dramas, unter bem Gräuel und Frevelfluch gleich halb erstickten Titanen zu lauern scheinen. Und mag auch das alte grausame Schicksal in erneuter Gestalt die Handelnden bebrohen, mögen die Wogen ftarker Seelenfturme um das haupt ber heldin zusammenschlagen, mit ber Gefahr wächft die gläubige Zuversicht, daß vor einer solchen "Heiligen" die Schatten der Hölle verschwinden müffen, wie die Nebel der Nacht vor der Morgensonne. So hat unser Dichter durch den einleitenden Monolog seiner Sphigenie, obwol derselbe nur etwa halb so lang ist als jener, der das griechische Drama eröffnete, boch ichon foviel für die handlung gewonnen, daß wir in demfelben den Reim zu der ganzen Entwidlung ertennen, wie dieselbe fich nunmehr mit innerer Notwendigkeit ergeben muß.

Umgekehrt verdarb jener Euripideische Prolog die Möglichkeit eines versöhnenden Abschlusses gleich von Anfang, so daß der einmal eingeschlagene Weg schließlich zu keinem andern Ziele führen konnte als zu dem, welches der deus ex machina, der gewaltsame Knotenlöser, setzte.

Ein anderer wesentlicher Unterschied springt gleich im zweiten Auftritte in die Augen, und der liegt in der durchaus veränderten Stellung, welche die Scythen in der deutschen Dichtung eingenommen haben. Sie sind nicht bloß äußerlich durch edlere Gestalten vertreten, sondern haben auch an der Handlung einen tieferen geistigen Anteil gewonnen. Für die beiden bloß Bericht erstattenden Personen des scythischen Rinderhirten und des Boten hat der deutsche Dichter in der neu geschaffenen Rolle des Arkas, des Feldherrn und Vertrauten des Königs, einen würdigeren Ersat gefunden. Aus dem Munde des edlen I

1

Biedermannes spricht die Stimme des ganzen Schthenvolkes, welches durch ihn den schuldigen Zoll frommer Verehrung und beglückten Dankes zu den Füßen der gottgesandten Priesterin niederlegt, von deren Wesen

"Auf tausende herab ein Balsam träufelt".

Sie hat den reichen Geistessfegen einer milderen Gesittung über das raube Land ausgegoffen, wodurch sie dem Bolke

"Des neuen Glückes ew'ge Quelle wird

Und an dem unwirtbaren Todesufer

Den Fremden Heil und Rettung zubereitet".

So hat die hellenische Jungfrau ans dem rohen Naturzustande des nordischen Barbaren den goldenen Kern echter Menschlichkeit herausgeschält, auf welchem das wahre Bild der Gottheit in reiner, edler Prägung leuchtet.

Der Deutsche aber mag mit stiller Freude in diesen klaren Geistesspiegel schaun, wo ihm in der treuherzigen Offenheit und in dem edlen Biederssinn des Scythen der eigne Nationalcharakter wolbekannt und traut entgegenblickt.

Thoas selbst, der Scythen-König, ift noch durch besondere Bande, welche zarte Neigung gewoben, mit der Handlung auf's innigste verlnüpft. Seit dem letzten siegreichen Kriege, in welchem sein einziger Sohn gefallen, der Kinder wie der Gattin beraubt, fühlt er sich vereinsamt auf der öden Höhe seines Trones. Daher "hat seine Seele sest den Bunsch ergriffen", diejenige als holde Gesährtin seines Lebens zu besitzen, die durch ihren unvergleichlichen Seelenadel und die sanste Macht ihres Wessens schon lange die wahrste Rönigin im Lande war. Aber in der Göthe'schen Iphigenie sind hohe Idealität mit naturfrischer, anmutiger Menschlichsteit unzertrennlich verbunden. Sie bleibt das echte Kind ihres Boltes, die tiefe Sehnsucht nach der schönen, lieben Heimat im treuen Herzen. Standhaft widersteht sie eer schlichen Ueberredungstanst vollemenden Artas, sowie des Scythentönigs persönlichem Antrage, der so einsach und aufrichtig aus dem edlen Herzen des Helben spricht. Agamemnons Tochter such ausweichend Schutz hinter dem düstern Geheimnisse ihrer Abtunst. So wird die Erzählung der grausseichend Schutz Hinter dem düstern Geheimnisse ihrer Abtunst. So wird die Erzählung der grausseichend Schutz Hinter dem düstern Geheimnisse ihrer Abtunst. So wird die Erzählung der grausseichend Schutz Hinter dem düstern Geheimnisse von dem gepreßten Herzen losringt, auf die ungesuchtesse Beise Utridenhauss, welche sich hier nur schwer von dem gepreßten Herzen losringt, auf die ungesuchtesse Beise herbeigessicht.

4

Aber das gesunde Urteil des Scythenkönigs läßt sich durch das surchtbare Unheil, von welchem das haus seiner Geliebten von Geschlecht zu Geschlechte versolgt ward, im Glauben an ihre reine Tugend nicht beirren. Er sammt seinem Bolke hat die Sitten veredelnde Macht und begläckende Nähe dieser "Heiligen" zu lebendig empfunden, um in ihr den forterbenden Fluch eines bösen Verhängnisse zu fürchten. So hält er, ohne sich durch abergländische Vornrteile schreden zu lassen, klaren und sicheren Sinnes die Hand beren seit, beren Wesen und Wirken nichts als heil und Segen verheißt. Er solgt dem Juge seines reinen Herzens, durch welches allein, wie die Priesterin ja selbst bezeugt, die Götter zu uns reden. Aber "es überbraust der Sturm die zarte Stimme", da Iphigenie, ihrem inneren Beruse treu, seinem erneuten Antrage noch immer widersteht. Der trosslos Sut fei gesacht der Rohheit jenes alten blutgierigen Götzendienkes wieder anheimfallen zu müssens zugebrachtes Sut sei, bessen, den die fremde Jungfrau über sein Land und Boll ergossen, ein äußeres zugebrachtes Sut sei, bessen zwei Fremde in den Hutgierigen Götzendung mit jener gesichert werden müsse. Man hat grade zwei Fremde in den Hothen am Gestade verstedt gesunden. Mit ihnen — Orest und Bylades sind es, von deren Nähe Iphigenie noch teine Ahnung hat — sollten die Menschenopfer wieder beginnen. Aber bei fromme

Priefterin spricht in dem Gebete, mit welchem fie den Aft beschließt, ihr glaubensvolles Bertrauen auf die huldreiche Macht der Göttin aus, welche unschuldig Verfolgte auch fernerhin erretten werde.

Der zweite und britte Aufzug gehören den Hellenen ganz allein. Hier waren einerseits die Schicksale der griechischen Helden seit Trojas Belagerung und Untergang, insbesondere die jüngsten Gräuel des Atridenhausses mitzuteilen und hierdurch zugleich die Erkennung der Geschwister herbeizuführen; anderseits war die Sewissenagst des Muttermörders, seine beginnende Entsühnung und innere Beruhigung darzustellen. Eine solche doppelte Aufgabe war schwierig genug, um die Runst des größten Dramatilers herauszustordern. Göthes Genius scheint dieselbe mit erhabener Götterruhe leicht und sicher zu lösen.

Junächst also galt es, bie Erzählung vergangener Begebenheiten statt in epischer Continuität und Ruhe in braunatischer Stusenfolge zu entwickeln. Nun ließ der deutsche Dichter nicht wie Euripides den Bericht in turzen Fragen und Antworten, welche dort von Bers zu Bers zwischen Iphigenie und Orestes abwechseln, gleichsam zerhacken, sondern er ließ die Enthüllungen in läugeren und lärzeren Absätzen erfolgen, zwischen denen das Sessühl der Beteiligten Raum behielt, sich in wärdevoller Weise zu sammeln. Mit feiner Kunst ist ferner die Mitteilung auf die beiden Alte und auf Pplades und Orestes verteilt. Als Iphigenie durch die Nachricht von der jammervollen Ermordung des Baters, zu welcher sie schickster durch ihr eignes Schicksal willenlos den ersten Grund gelegt haben soll, in tiesster Seele erschüttert ist, da führt der Dichter durch den Schluß des Altes eine passen saufe herbei, in welcher sich die heftig augeschlagenen Saiten des Gemätes austlingen und beruchigen lönnen.

In dem folgenden Aufzuge wendet sich Iphigenie an Orestes selbst, um von ihm den Schluß der trauxigen Erzählung zu vernehmen.

Diese Berteilung des Berichtes unter die beiden Freunde gibt nicht nur mehr Leben und bramatische Bewegung, sondern sie ist auch noch in anderer Beziehung von einer tieferen Bedeutung. Bunächst war Pplades weit eher geeignet, die Mitteilung zu eröffnen als Orestes, dem seine Gewissensangst die dazu nötige Ruhe raubte. Aber als die grausen Enthüllungen die an den Muttermord gekommen waren, da geziemte es sich, daß Orestes selbst das Bekenntniß seiner Tat übernahm, um dadurch nicht nur die gegenseitige Erkennung auf natürliche und ungezwungene Beise herbeizussühren, sondern auch seine eigne Entspühnung und Herzensberuhigung vorzubereiten. Wol ringt sich das Bekenntniß schwerer Schulb schwerzlich und mühevoll aus der gepreßten Brust hervor, aber wenn erst der Mund gesprochen, stühlt sich das Herz auch bald erleichtert, gleich als ob es einen Teil seiner Lasst au den Bertrauten seiner Leiden abgegeben hätte; und wenn der Büßende sieht, daß eine reine Seele den Fluch seiner Sünde nicht sürchtet, au seinem Heil nicht verzweiselt, so richtet er selbst sich leichter auf zu neuem Lebensmute, zur Hoffnung auf Bergebung und Entsühnung.

Die gegenseitige Erkennung hängt bei Euripides zuletzt von einem glücklichen Zusall ab. Jphigenie verspricht einen von den beiden gefangenen Griechen zu retten, wenn er ihr einen Brief an einen ihrer Angehörigen besorge. Aber sie besinnt sich, daß bei der gesahrvollen Seefahrt das Blatt gar leicht durch einen Schiffbruch verloren gehen könne, während der Bote selbst noch sein nacktes Leben rette. Deshalb findet sie es ratsam, ihn mit dem Inhalt bekannt zu machen, damit er in solchem Falle die Botschaft mündlich ausrichten könne. Dadurch erkennt Orestes die taurische Priesterin als Iphigenien, die in Aulis zum Opferaltar geführt ward. Er selbst muß aber noch manche äußeren Beweismittel zu Hülfe rusen, num von der Schwester als Bruder anerkannt zu werden. So verdindet sich das Frostige mit dem Busschliegen. — Ganz anders bei Göthe. Hier ergibt sich die Erkennung mit innerer Notwendigkeit funfenmäßig aus dem Gange der Handlung und dem Charakter der Versonen. Die herzen schuegen

einander ichon lebhaft entgegen bei ", der süffen Stimme, dem vielwillsommnen Ton ber Muttersprache in einem fremben Lande". Aber wie Sphigenie, mur von ber außerften Not gebrängt, bem Scythenfönige bas duntle Geheimniß ihrer Ablunft enthüllte, fo hindert jest biefelbe Scheu auf beiden Seiten eine voreilige Ertennung. Die Briefterin weiß sich durch die Seiligkeit ihrer Stellung gegen vorwitzige Reugier zu schitzen. Der fluge Bylades aber hat eine Fabel ersonnen, welche das Los der beiden Freunde so darstellt, daß es nicht sowol Abscheu als vielmehr Mitleid erwecken muß. Iphigenie muß an dem Schickal ihrer Landslente um fo beralicheren Anteil nehmen, als fie vernimmt, daß die Unalikklichen von einem Fluche verfolgt werden, der zwar nicht fo gräßlich, aber boch dem ähnlich ift, welcher in ihrem eignen Geschlechte forterbte. Das gegenseitige Intereffe berührt fich im Berlaufe der Mitteilungen über bie Schickfale der griechischen Helden vor Troja, über Agamemnons Rückfehr und Tod immer inniger. Und als der Bseudo-Laodamas endlich tief erschüttert von dem Muttermorde und den Gewissensgenalen des ungludlichen Dreftes erzählt, da bedarf es für Iphigenie nur noch eines Wortes, um in dem Hellenen, der "in seinem gleichen Fall es fühlt, was er, der arme Flüchtling, leidet", den teuern Bruder selbft zu ertennen, dem ihr herz ichon lauge ahnungsvoll entgegenschlug. Und Dreftes neunt feinen wahren Ramen, weil er "nicht leiden tann, daß die große Seele durch ein falfches Bort betrogen werde". So betätigt er zugleich feine biedere Bahrhaftigkeit, die nicht nur "ben lobt, der tapfer ist und grab", fondern auch felbft alle Lift und Lüge verschmäht und ihn als würdigen Bruder der makellofen Briefterin ebenbürtig zur Seite stellt. Er gewinnt dadurch die Schwester und verdient sich felbst die Entsühnung, gleichwie am Schlusse Rybigeniens ungefälichte Seelenkarbeit den Groll des Scythenkönigs entwaffnet und Frieden und Versöhnung ftiftet. So feiert in dem Bruder ebensowol wie ipäter in der Schwefter die echte Idealität der Gefinnung ihren Triumph über die nüchterne Lebensklugheit, deren Moral mit den realen Verhältniffen glaubt rechnen zu müffen.

Eine andere gewiß nicht minder ichwierige Aufgabe war es, bie Gewiffensangst und die Entfühnung bes Oreftes bramatisch darzuftellen. Wir saben schon im ersten Teile, wie jene bei Aeschylus, dem Altmeister hellenischer Tragit, in den Eringen als selbständige Wesen auf die Bühne traten, um den Schuldigen in sichtbarer Gestalt zu ängstigen und zu verfolgen. Letztere aber ward auf allegorische Beise zur Anschauung gebracht durch einen förmlichen Broceß, den Apollo für Oreftes und die Erinyen für Alytämnestra vor dem Areopag unter Vorsitz der Athene aussochten. Das war dem Gestalten bildenden Genius des alten hellenentums gemäß, welcher alle geiftigen Begriffe in perfönliche Befen, alle inneren Borgange in außere Greigniffe umzusehen liebte, um fie feiner finnlichen Auffassung der Dinge gerecht zu machen. Aber wir sahen auch, wie die fortschreitende Bilbung und mit ihr die dramatische Dichtung icon zu Aelcoulus' Reit anfiena, über biefen von dem Evos ererbten Standpunkt binauszuschreiten. Die maßvolle harmonie Sopholleifcher Runft gieng dem Conflitt mit althellenischem Geift und Glauben, in welchen ein solcher Fortschritt zu verwickeln brohte, mit besonnener Weisheit aus dem Wege. Bei bem jüngeren Euripides trat icon ber Widerspruch in rationalistischen Grübeleien zu Tage, welche häufig genug in untünftlerische Bolemit ausarteten. Göthe, beffen bichterischer Seberblick in jeglicher Form ben geiftigen Gehalt zu erschauen vermochte, hat es verstanden, aus den antiken Borftellungen und Bildern das ewig Wahre hervorzutehren, ebenso wie er aus der nationalen Beschränktheit des Scythen und Bellenen ben reinen Menschen berauszuschälen wußte.

Eurlpides konnte die Erinyen, an welche er selbst nicht glaubte, bei seinem Orestes doch nicht ganz entbehren. Aber er machte sie zu Ausgeburten des Wahnsinns, mit dem der Muttermörder geschlagen war. So oft dieser von einem Anfall seiner Krankheit ergriffen ward, daun sah er "die Höllendrachen

6\*

Digitized by Google

mit grausen Rattern auf sich einstürmen. Und eine, Mord und Feuer aus dem Rachen schnaubend, rudert mit Schwingen auf ihn los. Eine Steinlast auf den Mörder schwingend, droht sie ihm den Tod; und er sucht ihr vergebens zu entrinnen. In Wirklichkeit aber waren solche Sestalten nicht zu sehn". 185)

Der Oreftes des deutschen Dichters ist nicht durch Krankheit oder Wahnstinn gestraft. Es ist nur das quälende Bewußtsein seiner Tat, das ihn darniederdrückt und ihm mit "Schwindel die schwere Stirn" umwölkt. Bor dem Auge seines Geistes "sprudelt ihm die Quelle des Mutterblutes entgegen, ewig ihn besteckend und seinen schlüpfrigen Pfad besprengend". So "nimmt er das Amt der Furien auf sich", indeß von den Rachegeistern selbst "sich keine in den heilgen Hain wagt". Auf solche Weise erhebt Göthe die antike Anschauung zur christlich-modernen, ohne weder die eine noch die andere zu verletzen.

Der Todesmut des Euripideischen Orestes ist nichts als verzweiselnde Ergebung in sein Schicksal, bem er erst dann sich fügt, als er alle Auswege zur Flucht versperrt sieht. Dagegen sehnt der Göthe'sche Büßer den Tod herbei als willsommene Erlösung von den Gewissensqualen, die seine Seele peinigen, als fällige Zahlung einer Schuld, die den Schuldner so lange drückt, die sie ganz gelöscht ist. Er will nicht leben, wenn er nicht handeln kann. Wenn den "unterirdischen Höllenhunden" sein Leben einmal verfallen ist, so ist er gern bereit hinadzusteigen in das dunkle Schattenreich, wo ihn sammt den Furien seiner Gewissensangt "ein gleich' Geschick binden mag in ewig matte Nacht;" denn

"Der Erbe schöner grüner Teppich soll

Rein Tummelplatz für Larven sein".

Doch läßt sich der schwermütige Orestes von seinem Freunde noch gern an die goldnen, hoffnungsreichen Knabenjahre erinnern. Er denkt sich noch mit Lust in jene schöne Zeit zurück, in welcher er mit Pplades tatendurstig durch Berg und Täler dem Wilbe nachrannte oder mit ihm Abends an dem Meere saß, wo

> "Die Welt so weit, so offen vor uns lag; Da suhr wol einer manchmal nach dem Schwert, Und künst'ge Taten drangen wie die Sterne Rings um uns her unzählig aus der Nacht".

Wem aber solche Tatenlust noch liebevoll den Busen schwellt, in dem kann der Keim des Heils noch nicht erstorben sein.

Wir sahen schon oben, wie Oreftes durch das reuige Bekenntniß seiner Schuld und seine rückhaltlose Wahrhaftigkeit nicht nur die Erkennung der Schwester herbeisührt, sondern auch seine Entsühnung und die gemeinsame Befreiung verdienen und vorbereiten hilft. Iphigenie empfängt den teuern Bruder wie ein hohes Gnadengeschent aus den Händen der Götter. Eine maßvolle Ruhe, welche der heiligen Würde der Priesterin wol ansteht, bewahrt ihr im Glück wie im Unglück die sanste Harmonie ihres Wesens. Sie ist keine Elektra, die, in ihrer Liebe ebenso letdenschaftlich wie in ihrem Haß, dem erkannten Bruder in ungestümem Freudenrausche in die Arme siel und ihren hellen Jubel kaum dämpfen ließ durch die Warnung vor der Gesahr, die sie selchlechtes durch Frieden und Versohnung zu beschließen.

Aber, wie wir zum Teil schon oben zu sehen Gelegenheit hatten, stürmte die Freude des Wiederjehens auch nicht so plözlich auf Iphigenien ein. Brach doch schon bei all' dem Unglück, das sie

185) Jphig. auf Tauris Bs. 257 ff.

Digitized by Google

vernommen, die Rachricht, daß Dreftes und Elektra leben, wie ein holder Lichtstrahl erhellend in das Dunkel ihres Schicksaks:

"Goldne Sonne, leihe mir Die schönften Stralen, lege fie zum Dank Vor Jovis Tron! denn ich bin arm und stumm".

Für die ehebrecherische Gattenmörberin fürchtete bie heilige Priesterin nichts. "Sie rettet weber Hoffnung weder Furcht"; den Tod hat sie verdient. Daß sie aber nicht "reuig wätend selbst ihr Blut vergoß", daß der Sohn sie morden mußte, das war freilich eine furchtbare Botschaft, welche ihr frommes Herz tief erschütterte. Doch gilt ihr Mitleid nicht sowol der schuldigen Mutter, die ihre gerechte Strafe litt, als vielmehr dem ungläckseligen Bruder, den nun das Bewußtsein seiner grausen Tat nirgends Ruhe finden läßt. Wenn nun die gottgesandte Priesterin schon das untwirtliche Land ihrer Berbannung von dem graussamen Gebrauche der Menschenopfer zu befreien und den Segen milder Gestittung über ein fremdes Barbarenvolk auszugießen sucht, so konnte sie voch gewiß keinen Augenblick ihres heiligkten Berusses und schnlichten Bunsches vergessen, das eigne Geschlecht von dem forterbenden Fluche ber Blutschuld zu erlösen. Das Bewußtsein dieses Berusses war es ja, was ihr Krast und Stärke verlieh, den lockenden Anträgen wie der sinstern Drohung des Scythenkönigs standhaft zu widerstehen. Und nun, da die lang ersehnte Erstüllung ihrer frommen Wänsche, zugleich aber auch ihre eigne hohe Aufgabe so riesengroß vor ihren Augen steht, — da ist es doch wol sehr gerechtsertigt, daß ein heiliger Ernst bie Freude ihres Herzens mäßigt, daß sie nicht in hellen Jubel ausbricht, sondern mit ehrfurchtsvollem Dank und inbrünstigem Gebet sich vor der Macht und Hulb der Götter neigt:

> "O laßt das lang' erwartete, Noch kaum gedachte Glück nicht wie den Schatten Des abgeschied'nen Freundes eitel mir Und dreifach schmerzlicher vorüber gehn!"<sup>136</sup>)

Bur Entsühnung und inneren Beruhigung des lieben unglückseligen Bruders bedurfte Jphigenie wol noch des Beistandes göttlicher Gnade, den ihr Gebet erflehte. Durch das Selbstbekenntniß der Schulb ist die Gewissensqual noch einmal doppelt heftig erneut und droht nunmehr den Geist mit Wahnsinn zu umnachten. Der Muttermörder glaubt aus der Ferne "das gräßliche Gelächter der Immerwachen" zu vernehmen, welche schon rings um den heiligen Hain auf ihre Beute lauern. Der holde Zuspruch der reinen Jungfrau bläst nur die Asche von den Kohlen, die ihm auf der Seele brennen. Er will die Schwefter nicht erkennen, deren nahverwandte "Stimme ihm entsetlich das Innerste in seinen Tiefen wendet". Flehte nicht einst die Mutter ihn mit ähnlichen Rlängen vergebens um Erbarmen? Und als er die lang' Verlorene wiedergefunden, da ist es als ob der alte Fluchgeist des Geschlechtes ihn noch einmal mit ehernen Krallen packte, ihn heftig schüttelnd und sein Inneres zerreißend, eh' er seine Beute lassen muß. Iphigeniens Auge, das voll Mitleid und kummervoller Sorge auf dem armen ruht, erinnert ihn an den letzten jammervollen Blick, mit dem Klytämnesstra zu dem Muttermörder auffah. Der Gedanke, daß nun die Furien ihr letztes gräßlichse Schauspiel sich bereiten, das die liebevolle



<sup>136)</sup> Weber (Göthes Iphigenie und Schillers Tell S. 86 ff.) übersieht alle jene von mir angeführten Gründe, welche Iphigeniens Benehmen in der Erkennungsscene vollständig rechtfertigen. Er findet dasselbe "unnatürlich" und weiß nur Unerhebliches zur "Entschulchgung" dieses vermeintlichen Fehlers vorzubringen.

Schwefter gezwungen den Dolch schwingen werbe auf des Bruders Brust, überwältigt die Kraft feines Körpers wie seines Geistes. Oreftes sinkt ermattet und bewußtlos nieder. —

Traumähnlich ift sein Erwachen. Er dünkt sich im früllen Schattenreiche, wo die entstühnten Glieder bes Geschlechtes, die zwieträchtigen Brüder Atreus und Thyestes, wo Agamemnon und Alytämnestra versöhnt und friedlich mit einander wandeln. — Jphigeniens heilbringende Nähe gibt ihm sein Bewußtsein wieder. Wie wenn im Gewittersturm "die Götter unter Donnerstümmen und Windesbrausen bald der Menschen grausendes Erwarten in Segen auslössen", so atmet die Seele des Büßers nach letzter wilder Sewissensqual lindernde Erquickung im milden Tau der göttlichen Inade. In den Armen der reinen Schwester, des wackern Freundes süchlt sich Orestes wieder ausgerichtet zum Glauben an menschliche Tugend und göttliche Serechtigkeit, zur Liebe zum Leben und seinen köstlichen Süttern, deren voller, ungetrückter Genuß nur durch persönliche Tüchtigkeit erworben und durch eigne Schuld verborben wird.

So hat der deutsche Dichter seine schwierigste Aufgade, die Buße und Entsühnung des Schuldbeladenen, dramatisch zu veranschaulichen, ohne den inneren Borgang zu veräußerlichen und sinnlich zu vergröbern, ohne gerichtlichen Prozeß, ohne den Machtspruch einer sichtbaren Sottheit mit unerreichbarer Runst gelöst.

Der vierte und fünfte Aufzug sind der Befreiung der Griechen aus dem fremden Lande gewidmet. Die Tugend soll ihre Probe bestehen, Inade und Segen sollen sich auch nach außen hin praktisch bewähren. Pylades, dieser zweite Odyssen, dem Orestes selbst ihn vergleicht, der echte Repräsentant des natürlichen Griechentums, das auch unehrliche Mittel nicht verschmähte, wo es galt durch die Ueberlegenheit hellenischen Geistes Barbaren zu übervorteilen, hat eine schlaue List ersonnen, um den Scythen das Götterbild sammt der Priesterin zu entwenden. Da entspinnt sich in Iphigeniens Bruft ein ergreisender Constitt zwischen heiligem Pflichtgefühl und beschränkter Selbstssucht, zwischen gättlicher Bahrheit und eitler Menschenlüge. Da ist es, als ob auch sie sie son dem blutbesteckten Hause im stillen Heiligtum der jungfräulichen Götten ihr reines Herz gehütet, nicht ganz verschont bleiben solle von dem alten Fluchgeist der Sage, der schadenfroh auf Tod und Verderben lauert:

> "O daß in meinem Busen nicht zuletzt Ein Widerwillen keime, der Titanen, Der alten Götter Haß auf euch, Olympier, nicht auch die zarte Bruft 1 Mit Geierklauen fasse! Rettet mich, Und rettet euer Bild in meiner Seele".

Dann schaut sie in dem herrlichen Parcenliede noch einmal mit schauderndem Entsetzen auf den furchtbaren Abgrund des Verderbens zurück, in welchen das berühmteste Herrschergeschlecht des Hellenenvolkes sich selbst durch vermessen Uebermut und forterbenden Frevelssluch hinabstürzte. So schließt der vierte Aufzug mit ahnungsvoller Spannung.

Uber die fromme Tugend des reinen Herzens, in welchem die Gottheit selbst ihren geistigen Tron aufgeschlagen, soll nicht zu Schanden werden, wenn sie erst in der Stunde der Versuchung die Feuerprobe bestanden. Im fünften Aufzuge siegt Iphigeniens Wahrhaftigkeit nach schwerem Seelenkampse über die versührerische Macht der Lüge, welche ihr sammt dem Bruder und dem Freunde eine leichte Rettung und glückliche Heimkehr verheißt. Sie bekennt dem Schthenkönige den heimlichen Betrug, mit dem griechische Lift ihn schlau zu hintergehen denkt. So rettet sie der Götter Bild "in ihrer Seele", und die Sühne bleibt frei von neuer Sünde. Was nun auch kommen mag, Iphigenie ist sich selbst, ist der



Wahrheit treu geblieben, die nunmehr wieder mit der heiligen Macht holder Ueberredung aus ihrem Munde spricht und mit sanfter Gewalt den widerstrebenden Sinn des Scythenkönigs bändigt. Anfangs will Thoas unmutsvoll sein Ohr verschließen ihren Worten, gegen welche "der Zorn in seinem Busen sich unwillig wehrt wie Feuer gegen Wasser":

> "Ou glaubst, es höre Der rohe Schthe, der Barbar, die Stimme Der Wahrheit und der Menschlichkeit, die Atreus, Der Grieche, nicht vernahm?"

Aber Iphigenie erwiedert:

"Es hört sie jeder, Geboren unter jedem Himmel, dem Des Lebens Quelle durch den Busen rein Und ungehindert fließt". —

So reißt die reine Jungfrau die alten Schranken daxnieder, welche die Nationen feindlich ans einander schieden und Bildung und Gesittung zum ausschließlichen Eigentum eines bevorzugten Bolkes machten; und sie, nicht mehr der Hellenen, soudern der veredelten Menschheit Priesterin, vertändet jene goldene Grundwahrheit christlicher Humanität, die alle Menschen, die reinen Herzens sind, als Brüder, als gleichberechtigte Kinder eines göttlichen Baters anerkennt.

Indeffen hat die Runde von dem liftigen Plane der Griechen sich verbreitet. Das Bolt der Scythen ist empört, und Orestes sindet Gelegenheit, sich nicht bloß als aufrichtig und gerade, sondern auch als tapfer und tüchtig zu bewähren. Mit der Umsicht und Entschlossenkeit des Feldhervn ordnet er für den drohenden Rampf das Nötige an und fordert selbst den Besten aus den Eblen des Scythenheeres vor sein Schwert, um zu streiten nicht nur für die eigne Freiheit, sondern auch für Recht und Sicherheit der Freinden an dem unwirtlichen Gestade. Aber die heilige Priesterin verbietet den gewaltsamen Urteilsspruch des Schwertes. Rein Blut soll den friedlichen Segensbund besteren. Nur das alte Götterbild hält noch zwieträchtig die Parteien anseinander. Da erkennt endlich Orestes, welches, indem es die Schwefter nach Sriechenland zu holen gebot, nicht das todte Bilb Dianens, sondern des Orestes Schwefter Icht genland zu holen gebot, nicht das todte Bilb Dianens, sondern des Orestes Schwefter Icht bei Geliechtes zu sühnen bestimmt war:

> "Gleich einem heil'gen Bilde, Daran ver Stadt unwandelbar Geschick Durch ein geheimes Götterwort gebannt ift, Nahm sie <sup>187</sup>) dich weg, die Schützerin des Hauses, Bewahrte dich in einer heil'gen Stille

Bum Segen beines Bruders und ber Deinen".

So die einzelnen Büge ber alten Sage sinnig zum Gauzen verwebend, scheidet bas beutsche Drama nur jenes äußerliche Beiwert der hellenischen Dichtung aus, welches wie ein künftlich eingesetztes Glied die Einheit des lebensvollen Organismus ftörte, und, von stofflichem Ballast befreit, tritt die ideale handlung als die lichte liebliche Tochter sittlich freien Menschengeistes, dem sich die göttliche Gnade

187) Die Göttin Diana.



vermählt hat, vor unfre Seele. — Der fromme Glaube an die sühnende Heilfraft reinen Herzens, an die alles überwindende Macht der Wahrheit und das ewige Walten göttlicher Serechtigkeit und Gnade soll sich als wirtsam erweisen. Bald löset sich die kalte Rinde, welche der Unmut um das edle Herz des Scythenkönigs legte, da er sich um seine holdeste Lebenshoffnung betrogen sah; und wenn er ansangs noch halb unwillig ausruft: "So geht", so spricht nach der dank- und liebevollen Ansprache Iphigeniens, die ewige Gastsfreundschaft zwischen Scythen und Hellenen verheißt, jenes kurze treuherzige "Lebt wol" seine tiefe Rührung bessen als viele Worte<sup>138</sup>). Thoas hinterläßt den Eindruck eines Mannes, der sich von seinem edeln Freunde und geistigen Woltäter grade in dem Augenblicke trennen muß, da ihm eben erst das volle Verständniß für dessen und Wesen aufgegangen. Sewaltsam, mit verhaltenem Schmerze, reißt er sich los; doch treu hält er das schöne Bild in der Erinnerung sest als tröstendes Unterpfand einer dauernden geistigen Berbindung.

Indem nun der Schthenkönig auf eine leibliche Bereinigung mit der Hellenentochter verzichten mußte, bamit er erkännte, daß nicht die Form seinen Sinn gefangen halten, sondern der Geist, der aus ihr spricht, sein Herz veredeln, seine Sitten bilden sollte: hielt der Dichter durch dieses Beispiel sich selbst und seiner Zeit einen Spiegel vor, in welchem auch wir uns noch beschauen dürfen, um unser wahres Ziel zu erkennen und uns vor Abwegen zu hüten. Auch das deutsche Bolk sollt sollte einst zu antiker Rumst und Poesse entbrennen wie zu einer holden Braut. Aber dennoch durfte es nicht dieselbe heitere Welt, die einem andern Himmel und längst entschwundenen Zeiten angehört, durch gewaltsamen Zauber auf seinen Boden verpflanzen, in seiner veränderten Gegenwart künstlich wieder beleben wollen. Der Deutsche sollte vielmehr, im Unblick fremder Schönheit begeistert, die eigne entwickelu lernen. Er sollte in der eigentümlichen Gestalt hellenischer Rumst und Poesie den allgemein menschlichen, den ewig gültigen Gehalt erkennen, um aus der selbstischaffenden Kraft des eignen Wesens im Christentum die höchste Blüte menschlicher Bildung und Gestutung zu entwickeln.

Und diese Aufgabe, welche die Göthe'sche Jphigenie der chriftlich-deutschen Geistes-Cultur stellt, daß sie mit der heidnisch-hellenischen in ungebrochenem Zusammenhange stetiger Entwicklung verbleibe, daß sie die fruchtbaren Bildungselemente der fernsten Zeiten und Bölker mit liebevollem Fleiße sammle und nutze, ohne die moderne Bildungsstuse, die nationale Eigenart, unverständig und charakterlos zu verleugnen, diese Aufgabe hat die Göthe'sche Dichtung, wie wir sahen, für ihren Teil zugleich auf's herrlichste gelöst 189).

Und so bürfte man wol die deutsche Jphigenie ein culturhistorisches Schauspiel im wahrsten Sinne nennen. Dasselbe ist aber eben deshald umso eher geeignet, uns die geistige Bildungsgeschichte der Menschheit in ihrem stetigen Fortschritte von der Bergangenheit zur Gegenwart dis zum ahnungsvollen Einblick in eine hoffnungsreiche Zukunst zu zeigen, weil es grade die ideelle Ausgestaltung jenes Sagenstoffes ihrem Ziel und Ende entgegensührt, welchen mythische Ueberlieferung und dichtender

<sup>188)</sup> Diefer Schluß ift es besonders, gegen welchen die einseitige Beurteilung von G. Herrmann ihren schärfften Tadel richtet.

<sup>&</sup>lt;sup>139</sup>) Nach Rinne (Göthe's Iphigenie auf Tauris S. 86 ff.) und J. Schmidt (Geschichte ber beutschen Literatur im 19. Jahrhundert S. 82 und 83), hätte Göthe in ber Wahl seines Stoffies einen Fehlgriff getau, welcher sich nach J. Schmidts Meinung sogar "jeden Augenblic burch griechische Glaubenssätze, burch griechische Borstellungen, griechische Rebewendungen" in ftörender Weise geltend macht. Solche Urteile, benen übrigens die von O. Jahn, Pudor, Rosentranz u. a. schon leicht die Bage halten, können uns nicht beirren. Was aber Trunt a. a. O. II. Tl. S. 43 in dem Göthe'schen Drama vermißt, daß es uns "national und kulturhistorisch nahe stehen müsse, daß ber Dichter aus seiner Zeit und für seine Zeit dichten solle" — gerade diese Auforderung finden wir in demselben auf's beste erstüllt.

Bolksmund aus dem alten Urzustande der Menschheit, aus der dunkeln Zeit wilder Leidenschaften und titanischen Uebermutes hinüberrettete, um ihn dem künftlerisch schaffenden Genius der Dichtung zur stussenmäßigen Entwicklung zu übergeben.

Auch in neuester Zeit hat man noch nicht geruht, ben endlosen Faden weiter zu spinnen. Die Heimkehr der Geretteten in's Baterhaus, die Bereinigung mit der andern Schwester Elektra war ja noch übrig gelassen. G. Ronrad (Prinz Georg)<sup>140</sup>) stellte nun die Elektra, von Sophokles ebensowol wie von Euripides abweichend, dar als eine sanste, milde Frauennatur, die an der unglückseligen Tat des Bruders keinen Anteil hatte.

"Ich hab' ihn nicht zum Muttermord getrieben, Doch konnte ich die Wahrheit nicht verhehlen, Als ungestüm, verzweifelnd, er mich fragte, Mir Wort für Wort das Schreckliche entriß".

Sie genießt mit Myron, dem schlichten Landmanne, der durch "alle Bürde edler Menschlichkeit" geadelt ist, eines still zufriedenen ehelichen Glückes, indeß "Negisth und Alytämnestra sie durch diese Ehe zu erniedrigen glaubten". Nachdem Orestes die Mörder des Baters getödtet, trennte er die Schwester von dem Geliebten.

"Und einfam, doch im königlichen Glanze,

Bertrauerte ich meine schöne Jugend

In dem Balaft, des teuern Freundes denfend".

Und da er nun wieder heimkehrt aus dem fernen Scythenlande, tommt er hergeeilt

Ppl. "wilde Rachsucht in bem Herzen;

Er gürnt ben Liebenden, bie den Befehl

Des Herrschers nicht befolgten, sich aufs uen

Bereinten in der ländlich stillen Hutte".

Dr.

— "benn dies Band, Das mit bem niedern Landmann fie vereint,

Geziemt ber Königstochter nicht, bie fich

Der Abfunft von den Göttern rühmt".

Doch der eble Pylades, der selbst einst nach der Hand der Schwefter seines Freundes strebte, übernimmt hier das Amt des Mittlers und Bersöhners. Er opfert seine eigene Neigung, um nicht einen Bund zu trennen, der zwei Liebende zu stillem Glück vereinigt hat. Jphigenie gibt endlich durch "ihre sanste Ueberredungsgabe" die Entscheidung, und der versöhnte Orestes verehrt mit den Schwestern "die Macht des Eros, des Herrschers aller Seelen", und die Sprache des Herzens, "durch welches allein die Menschen sich den Himmlischen nahen können". Und

"— eine beff're längst ersehnte Beit

Beginnt mit diefer weihevollen Stunde".

Ueber das Motiv zu dieser Dichtung werden wir von dem Berfasser selbst in einem turzen Borworte belehrt, wo es unter anderm heißt: "Für uns ift Elektra nicht bloß die Schwester Jphigeniens, sondern auch die Schwester der Göthe'schen Jphigenie — — ... Darum muß sie auch anders handeln als in

140) Elektra. Schauspiel in einem Aufzuge. Dramatische Berke Bb. I, S. 307.



bem griechischen Trauerspiel". Das folgt nun freilich nicht so unbedingt. Warum sollte benn Elektra, bie ben Gattenmord und Ehebruch ber Mutter mit eignen Augen angeschen, die selbst von ben Mördern bes Baters mit ränkevoller Tücke versolgt ward, — warum sollte sie, die des Lebens Bitterkeit schon auf tausendsache Weise erfahren, nicht ganz anders geartet sein als Iphigenie, welche von der jungfräulichen Göttin wunderbar vom Opfertode errettet und in der Stille des heiligen Haines, fern von der sluch= beladenen Stätte jener blutigen Frevel, zum Segen der Ihrigen bewahrt ward? Aber abgeschen davon durste der Versaffer schon durch die schöne Ibee seiner lieblichen Dichtung sich berechtigt sublen, dieselbe "gewissermaßen als eine Fortsetung der Göthe'schen Iphigenie" zu betrachten und sie als solche "dem beutschen Dichterfürsten, dem größten Genius zu widmen". Denn wie dort über nationale Beschränktheit, so triumphiert hier "die Bürde ebler Menschlichkeit" über die Borurteile hoher Geburt und bevorzugten Standes.

Anders führte Hermann Allmers seine Elektra vor. Während Orestes mit dem Freunde an Tauris' Küste die eigne und des Geschlechtes Entsühnung suchte, fand die einsame Schwester keine Ruhe mehr in den blutbesleckten Hallen des Baterhauses. Sie floh fort, das alte verhängnißvolle Mordbeil mit sich nehmend,

"Auf daß es ruh' in Delphis Heiligtume,

Ein mahnend ernstes Zeugniß blut'ger Sühne".

Aber der Priester trägt Bedenken, die Gabe dem allsehenden Gott des Lichtes zu übergeben; denn was der uns in das Leben sendet,

"Das tann wol hart und schwer uns drücken, doch

Rlar ift's und offen und von solcher Art,

Daß unf'rer Einsicht es gerecht erscheint".

Auf seinen Rat übergibt Elektra baher bie unheilvolle Waffe den Mören, ben "unenträtselbaren" Göttinnen bunkeln Berhängnisse. Bon Rhölos, einem entflohenen Begleiter des Orestes, erfährt sie dann, daß der einzige Bruder sammt Pylades, ihrem still erwählten Geliebten, im Scythenlande von der Priesterin der Artemis geopfert sei. Da endlich verwandelt sich alle Liebe ihres sonst sansten her zusens, das bei dem "Muttermorde an den Götterspruch betäubt sich anklammerte und krampschaft zuckend im Busen sich zusammenzog", in bittre Galle. Rache schwört sie dem König und dem Bolt der Scythen, Rache der dreimal verstluchten Artemispriesterin, die mit ihren eignen Händen hinzuwürgen, ihre Wonne sein soll. In einem an das Göthe'sche Parcenlied erinnernden chorähnlichen Gesange flucht sie dann ben Göttern, die

> "In fröhlicher Festlust Rächeln hernieder Wie auf ein Schauspiel, Wenn mit den ehernen Stampfenden Tritten Uns das schreckliche Schicksal zermalmt".

"Aber", so fährt sie fort,

"ich fluche wol Nichtigen Wefen, Machtlofen Schemen, Die felber ein Spielball Andrer Gewalten". Dann erscheint die gerettete Jphigenie, um mit Orestes und Pylades dem delphischen Apollo ein Dankopfer darzubringen. Sie sucht, selbst unerkannt, die Unbekannte in der Berzweislung ihres Jammers zu tröften und emporzurichten. Und schon ist Elektra im Begriffe, ihr krankes Herz ganz dem Segen ihres himmlischen Wortes hinzugeben,

# "Das milde wie ein weiches Balfamöl

### Die Wunden ihres Busens tühle".

Plötzlich erblickt Rhökos Iphigenien und entbeckt dieselbe seiner Gebieterin als jene scychssiche Priesterin, bie den Orestes und Pylades am Opferaltar geschlachtet habe. Da lodert in Elektra neu die düstere Flamme des Hasse und der Rache auf. Sie ergreift das unheilvolle Beil und dringt, wiederholt von dem sansten Zuspruch der Schwefter, welche sie nunmehr erkannt hat, und von des eignen Herzens dunkler Ahnung zurückgehalten, und wiederum sich aufraffend, auf Iphigenien ein. Da, im letzten entscheidenden Augenblicke, erscheinen Orestes und Pylades. Der Bruder stellt sich schwefter, indeß Pylades der Seliebten das Beil entreißt und die ohnmächtig zusammenbrechende in seinen Armen auffängt.

Ganz ähnlich wie Oreftes in der Göthe'schen Jphigenie wähnt Elettra, da fie aus ihrer Betäubung allmählich erwacht und wie träumend umherblickt, sich in den Hades versetzt, wo sie in hoher Freude sich mit dem Bruder Orestes und dem treuen Bylades wieder vereint sieht. Aber noch einmal versetzt fie ber Anblick Sphigeniens, ber vermeintlichen Mörderin ihrer Lieben, in rasende But; und erft unter ben befänftigenden Rlängen bes religiöfen Gefanges, ben ber Chor ber Briefter zur Eröffnung ber heiligen Opferhandlung anstimmt, erwacht sie zu vollem Bewußtsein. Sie sieht sich mit dem "trauten Bylades, bem vielgeliebten Bruder, mit der lang' verlorenen theuren Schwester" wieder zu Lieb' und Lebensluft vereint und alle umstralt von dem Morgensonnenglanze neuen Glückes. — Alles das ift mit bramatischer Lebendigkeit, in würdevoller, Mangreicher Sprache bargestellt, und wenn man in Anlage und Diktion die Nachahmung der Göthe'schen Sphigenie deutlich durchfühlt, auf welche einmal sogar burch ben Mund des Pylades geradezu hingewiesen wird, so kann das der Dichtung am wenigsten zum Borwurfe gereichen. — Beniger Beifall dürfte indeh der antitisierende Aufputz verdienen, den sich die handlung durch den Chor der Briefter zu geben sucht. Damit hängt dann auch der Fehler zusammen, daß Elektras Seele nicht sowol burch die segenvolle Heiltraft gesundet, die aus dem reinen Herzen Iphigeniens auf sie einströmt, als vielmehr durch die religiöse Wirtung, welche feierliche Opferhandlung und heiliger Gesang an weihevoller Stätte ausüben. Die Priester Apollos, die der Handlung ebenso fern ftehen wie den Schickfalen des Atridenhauses, müffen vollbringen, was der Schwester mißlang.

Der Dichter aber scheint die antik-hellenische Auffassung, nach welcher Apollo den Muttermord, wie er ihn angestistet, so auch endgültig zu sühnen hatte, in abgeschwächter Form wieder zur Geltung bringen zu wollen. Dieser Absicht entsprechend ist auch die altheidnische Schickslaße durch die sonderbare Rolle, die das alte, den dunkeln Mören geweihte Beil in dem Drama spielt, in einer Beise wieder hervorkehrt, welche beinahe an unsre modernen Schickslaßtragödien erinnert. So setzt sich die Dichtung in Biderspruch mit sich selbst und mit ihrem erhabenen Borbilbe, welchem die Konrad'sche Clektra geistig näher steht, ohne viel Nachahmung zur Schau zu tragen.

Beide Dichtungen aber geben beredtes Zeugniß, daß die Göthe'sche Jphigenie mehr als eine bloße Aunstftubie nach antikem Muster ift, daß sie vielmehr in den Herzen der Gebildeten unserer Nation nahverwandte Saiten angeschlagen und eine Aufgabe ergriffen hat, mit der sich unsre Dichtung noch immer gern zu schaffen macht.

# Ueberficht ber hanptpunkte.

#### Erfter Beil.

1. Die Borbereitung ber Dreftessage für die bramatische Behandlung. S. 3-7. Somer. 3-5. Die voorot bes Agias von Trogene. Die Lyriter Lanthus, Stefichorus von himera, Bindar. Die Ryprien. 5. Bollsbichtung

und Localfagen. Der Geschlechtssfluch (πεωταρχος *ärη*, δαίμων άλάστως). Liefere Auffaffung beffelben bei heftob. 5-7. Ueberleitung zum Drama burch bie Dionyfischen Chorgesänge. 7-8. 2. Die trilogisch verbundene Schickslasstragödie des Aeschluss. S. 8-31. a) Die Dreftie als Eine Tragsbie betrachtet; ihre Grundidee; Frage nach der hauptperson. 8-11. b) Die brei Teiltragsbien: Agamemnon: 11-19. Fortschritte von der epischen Erzählung zur bramatischen Darstellung. 11-13. Mängel in der Anlage. Dramatische Scheinberegung. Spiel und Segenspiel. 13-15. Gang der haublung. Riviemnestra im Dienste des Saufum alaorwo. 15-19. Die Choephoren. 19-28. Aufang einer wirklichen bramatischen Bewegung. Traum-gespenst — Opfer — haarlode — Orestes. 19-21. Orestes im Dienste Apollos. Das göttliche Gebot und bas natürliche Princip ber Blutrache. 21-26. Borbereitungen zur Tat. Klytämnestra und die Amme. 26-27. Ahnungsvolle Unruhe des Chors. Constitt der Pflichten. Die Erinven. 27-28. Die Eumeniben. Die Berfohnung des göttlichen und bes natürlichen Princips. 28-29.

3. Refultat. Die Oreftie ein ideales Ganze. Ibealer Charafter ber Aeschpleischen Dramatif. Mangelhafte Individualisierung der handelnden Personen. Mangel an rein innerer Causalität. Allegorische Darstellung der Essung. Aufänge einer pfpchologifchen Motivierung. 29-31.

#### Zweiter Feil.

## Das pshoologisch entwidelnde Einzeldrama. A. Bei den Griechen:

1. Sapholles' Elektra. 3-28. a) Ueberblid bes Ganzen. 3-9. Fortichritte ber Dramatik: 1) Psychologische Motivierung. 4-5. 2) Wirkliche bramatische Bewegung. 5-9. 3) Abrundung ber Handlung nach Anfang (4) und Ende zu (8 u. 9; vgl. 18, 19 u. 21). b) Die Handlung und bie Charaktere im Einzelnen verfolgt und beurteilt. 10-21. c) Resultat. Doppetter Mangel: 1) Die übermenschliche Ibealität und berbe Strenge der Charaktere, insbesondere der Elektra. (Die Stelle: "Triff noch einmal, wenn du kannst".) 22-27. 2) Der Dualismus ber Handlung. 28.

2. Euripides. a) Glettra. 28-35. Fortschritt: Beseitigung bes Dualismus. 28-30. Rückaritt: Abschwächung ber dramatischen Bewegung. 30-31. Fortschritt: Vermenschlichung ber Charaltere und natürliche Motivierung der Handlung. (Die Macht ber dußeren Verhältniffe und ber personlichen Leibenschaft. Ausgebildeter Constitt ber Pflichten. Das Bewußtstein stitlicher Freiheit und ber Geisteszwang ererbter Auschaung und Sahung, philosophischer Stepticismus und ber alte Glaube.) 31-33. Rückoritt: Wie die Charaltere ber Ibealität, so ermangelt die Handlung ber Abrundung nach Aufang (Prolog, 29; vgl. 39) und Ende zu (deus ex machina, 34-35). b) Dreftes. Der Conflikt spielt im Innern als Zweifel und Reuchomerz weiter, ohne zu einer befriedigenden Essung zu gelangen. Reue Berwicklung. Apollo selbst als deus ex machina. 35-38. c) Die IPhigenie auf Lauris. Fehlende Ibealität ber handlung und ber Charaftere, namentlich ber Iphigenie. Rein äußerliche, gewaltsame Lösung burch die Göttin Athene. 38-41. B. Die deutschen Bearbeitungen der Dreftessage:

.

1. Göthes Iphigenie. Der einleitenbe Monolog, verglichen mit bem Enripibeischen Prologe. Ibealer Charafter ber hauptperson (41-42), verbunden mit antprechender Menschlickteit (48). Stellung und Charafter ber Scythen. 42-43. Die bramatisterte Erzählung ber letzten Schickale bes Atribenhauses. 44. Die Erlennung. 44-45. Iphigeniens Benehmen bei derselben. 46-47. Der Göthe'sche Orestes verglichen mit bem Euripibeischen. 45-46. Seine Entstüchung. 47-48. Conflikt in Iphigeniens Bruft. Bersuchung und Sieg. 48-49. Der anthere Conflikt und feine friedliche Lösung. 49-50. Cultur-hiftor. Bedeutung ber Eichen Ibugenie. 50-51.

2. Die Eleftra von G. Ronrab, 51-52, und 3. bie von S. Allmers. 52-53. Das Berhältniß beiber Dichtungen ju G.'s 3phigenie.

#### Berichtigungen zum zweiten Teile.

S. 4 Anm. 6 3. 3 b. o. lies 834 für 843; ebenbaj. loct. für lat. S. 5 3. 15 b. u. Berflandes für Borflandes. S. 8 3. 16 b. o. in einander greifen für ineinandergreifen. S. 11 3. 16 b. o. ift mit "Das Rechte" — burch eine neue Beile ber Anfang eines neuen Berfes zu bezeichnen. S. 14 3. 13 b. o. erscheint für erschien. S. 16 3. 4 b. u. "rückt" war gesperrt, dagegen S. 17 3. 8 "Schwert frijch" und 3. 9 "Sohn Majas" nicht gesperrt zu bruden. S. 19 Anm. 61 avog9wowv für avog9wozer. S. 22 3. 4 v. u. war hinter "laffen" ein Romma ju fegen.

#### Gebrudt bei C. M. Beyne in Braunsberg.

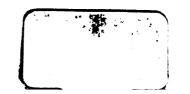
• . . . •

.

Digitized by Google



Digitized by Google



Digitized by Google

