N BUBER DIE REDE,
1917 IE LEHRE UND
DAS LIED

BL

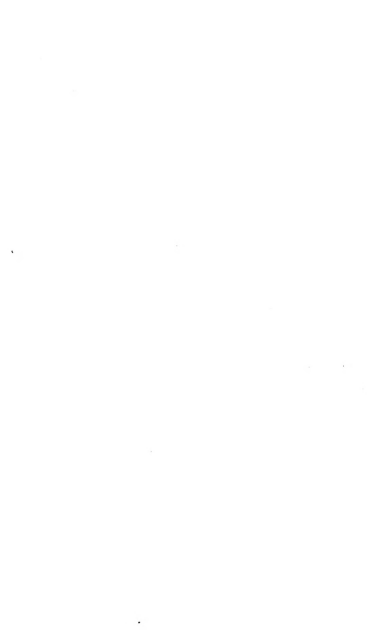


181.3 885r

> BOOK 181.3.885R c.1 BUBER # DIE REDE DIE LEHRE UND DAS LIED



3 9153 00063531









Martin Buber

## Die Rede, die Lehre und das Lied

Drei Beispiele

Leipzig / im Insel-Werlag
1917





Die hier vereinigten Geleitworte dreier Bücher — der "Ekstatischen Konsessionen" (1909), der "Reden und Gleichnisse des TschuangeTse" (1910) und der Neuausgabe von Schiesners Übertragung des "Kaleswala" (1914) — behandeln drei Erscheinungen des Wortes: den seiner Absicht nach zum Misslingen verzurteilten Versuch einer redenden Mitteilung des zusinnerst Erlebten, das "Bekenntnis"; den Aufstieg zur Verkündung des im Erlebnis Erschlossenen als des einen Notwendigen, zur Lehre; und das Ertönen des Seelengrundes im magisch gebundenen Lied. Das Erlebnis, das sich solcherart äußert, ist wesenhaft das

gleiche: jenes, von dem in dem ersten der drei Auffate als von dem Sinswerden der Seele gesprochen wird. Mur seine Aukerung ist durchaus verschieden. In der Rede will es sich als einen persönlich erfahrenen Inhalt berichten und verfehlt daher die Aussprache vollkommen; in der Sehre fagt es wohl noch Erfahrenes aus, aber erhoben in die Sphäre des absoluten "Wegs", und daher mahrhaftig; im Lied ist es sich überhaupt nicht Gegenstand, nur wirkende Kraft: die geeinte Scele singt sich aus und weiß nichts von ihrer Ginheit, es ist ihr genug, mit deren Macht die Welt zu beschwös ren und zu bezwingen. Mur in der Rede tragt die Außerung noch die Spuren des Erlebniffes; die Cehre hat es gang in Offenbarung, das Lied es gang in Magie umgeschmolzen.

Quas in dem Auffatz "Etstase und Bekenntnis" vom Erlebnis der Sinheit gesagt ist, erscheint mir heute unzulänglich. Für eine zulänglichere Formuslierung verweise ich auf das fünfte Gespräch des "Dasniel" (1913), das von der Sinheit handelt. Ich habe aber geglaubt, diese Unsertigkeit und andere nicht

durch Bearbeitung mindern zu dürfen, weil ich es für unrecht halte, das Werden in seinen Arkunden als Material zu benutzen, für recht, es als etwas Abgelöstes und Entrücktes zu ehren. Die drei Aufsätze sind Gelegenzheiten und sollen diesen ihren Charakter bewahren; der Zusammenhang eines geistigen Aufbaus, in dem sie stehen, mag in ihnen, wie sie sind, wohl auch fremdem Auge sichtbar werden.



Elftase und Belenntnis



Unser menschliches Lebensgetriebe, das alles einläßt, das ganze Licht und die ganze Musik, alle Tollheiten des Gedankens und alle Varianten des Schmerzes, die Fülle des Bedächtniffes und die Fülle der Ermartung, ift nur einem verschloffen: der Sinheit. In jedem Blid blingeln heimlich taufend Blide mit, die sich ihm nicht verschwistern wollen, jedes schone reine Staunen wird von taufend Erinnerungen verwirrt, und noch in das stillste Leid zischeln tausend Fragen. Das Getriebe ist appig und larg, es häuft den Aberfluß und versagt das Ilmfangen, es baut einen Wirbel von Gegenständen und einen Wirbel von Gefühlen, Wirbel= wand zu Wirbelmand, daß es gegeneinander und übereinander fliegt, und läßt une hindurchgeben, diesen unseren Weg lang, ohne Sinheit. Das Getriebe läßt mich die Dinge haben und die Ideen dazu, nur nicht

die Einheit: Welt oder Ich, gleichviel. Ich, die Welt, wir — nein, ich Welt bin das Entrückte, das nicht zu Fassende, nicht zu Erlebende. Ich gebe dem Bündel einen Namen und sage Welt zu ihm, aber der Name ist keine Einheit, die erlebt wird. Ich gebe dem Bündel ein Subsekt und sage Ich zu ihm, aber das Subsekt ist keine Einheit, die erlebt wird. Name und Subsekt sind des Getriebes, und mein ist die Hand, die sich ausstreckt — ins Leere.

Aber das ift der Gottessinn des Menschenlebens, daß das Getriebe eben doch nur das Außen ist zu einem unbekannten und allerlebendigsten Innen und daß dieses Innen sich nur der Erkenutnis, die eine Tochter des Getriebes ist, nicht aber der schwingenden und sich befreienden Seele zum Erlebnis versagen kann. Die Seele, die sich ganz gespannt hat, das Getriebe zu spreugen und ihm zu entrinnen, diese ist es, die die Gnade der Einheit empfängt. Sie mag einem lieben Menschen begegnen oder der Landschaft eines wilden Steinhaufens — an diesem Menschen, an diesem Steinhaufen entzündet sich die Gnade, und die Seele

erlebt nicht mehr ein Einzelnes, um das tausend andere Einzelne schwirren, nicht den Druck einer Hand oder den Blick der Felsen, sondern sie erlebt die Einheit, die Welt: sich selber. Alle ihre Kräfte spielen, alle Kräfte geeint und als eines gefühlt, und mitten unter den Kräften lebt und strahlt der geliebte Mensch, der geschaute Stein: sie erlebt die Einheit des Ich, und in ihr die Einheit von Ich und Welt; nicht mehr einen Inhalt, sondern das, was unendlich mehr ist als aller Inhalt.

Alnd doch ist auch dies der Seele noch nicht eine ganze Freiheit. Sie hat es nicht aus sich, sondern von dem Anderen empfangen, und das Andere ist in der hand des Getriebes. So kann irgendein Vorgang des Getriebes — ein Gedanke, der das Gesicht des Geliebten, eine Wolke, die das Gesicht des Felsens verwandelt — Macht über sie gewinnen und ihre Sinheit verderben, daß sie wieder verlassen und gesknechtet steht im Wirbel der Gesühle und der Gegensstände. And auch in dem reinen Augenblick selbst kann es erscheinen wie ein Zerreißen, wie ein Hervorschauen, und

statt der Sinheit sind zwei Welten, und der Abgrund, und die schwankste aller Brücken darüber; oder das Chaos, das Gewimmel der Finsternis, das keine Sinheit kennt.

Allein co gibt ein Erlebnis, das aus der Seele selber in ihr wachst, ohne Berührung und ohne hemmung, in nadter Sigenheit. Es wird und vollendet fich jenscits des Betriebes, vom Anderen frei, dem Anderen unzugänglich. Es braucht keine Nahrung, und kein Bift kann es erreichen. Die Seele, die in ihm fteht, steht in sich selber, bat sich selber, erlebt sich selber schrankenlos. Nicht mehr, weil sie sich gang an ein Ding der Welt hingegeben, sich gang in einem Ding der Welt gesammelt hat, erlebt sie sich als die Ginbeit, sondern weil sie sich gang in sich eingefentt bat, gang auf ihren Grund getaucht ift, Kern und Schale, Sonne und Auge, Becher und Trank zugleich. Diefes allerinnerlichste Erlebnis ift es, das die Briechen Etstafis, das ift Binaustreten, nannten.

Wenn wirklich die Religion, wie man sagt, sich "entwickelt" hat, so kann man als ein wesentliches

Stadium dieses Vorganges die Wandlung ansehen, die sich in der Auffassung Gottes vollzogen hat. Zuerst scheint der Mensch mit dem Namen Gottes vorwnehmlich das erklärt zu haben, was er an der Welt nicht verstand, dann aber immer öfter das, was der Mensch an sich nicht verstand. So wurde die Ekstasse — das, was der Mensch an sich am wenigsten verstehen konnte — zu Gottes höchster Gabe.

Jenes Phänomen, das man nach einem optischen Begriff als Projektion bezeichnen kann, das Hinausstellen eines Inverlichen, zeigt sich in seiner reinsten Gestalt an der Ekstase, die, weil sie das Innerlichste ist, am weitesten hinausgestellt wird. Der Gläubige des christlichen Zeitalters kann sie nur an den Polen seines Kosmos lokalisieren: er muß sie Gott zuschreisben oder dem Teusel. Noch Jeanne de Cambry schreibt an ihren Beichtvater: "Ich bin genötigt, Such die innere Not bekannt zu machen, worin ich mich seit Suerm letzten Zuspruch besunden habe, da Ihr mich noch immer im Zweisel lasset, ob es Gott oder der Teusel sei, der mich regiert. Ist es der Teusel,

jo ift all mein Gehet, worin ich mich nunmehr siebenunddreißig Jahre geübt habe, nichts nutze." Aber
nicht bloß sene Zeiten, die das Leben zwischen Göttliches und Teuflisches aufteilten, weil sie die Macht
und Weite des Menschlichen nicht kannten, haben die
Innerlichkeit der Ekstase nicht erfaßt: es gibt fast
keinen Ekstatiker, der nicht sein Icherleben als Gotterleben gedeutet hätte (und wie sehr man Gott auch
zu verinnerlichen suchte, ganz ins Ich als dessen Einheit hat ihn kaum einer genommen). Das scheint mir
im Wesen des Erlebnisses begründet zu sein.

Im Erleben der Ekstase selbst weist noch nichts nach innen oder außen. Der die Einheit von Ich und Welt. Denn — so heißt es in den Apanischaden — so wie einer, von einem geliebten Weibe umschlungen, kein Bewußtsein hat von dem, was außen oder innen ist, so auch hat der Geist, von dem Arselbst umschlungen, kein Bewußtsein von dem, was außen oder innen ist. Aber der Mensch kann nicht umhin, auch noch das Subsektinste, Freiste, nachdem es gelebt worden ist, in die

Kette des Getriebes einzustellen und dem, mas zeit= und fessellos wie die Ewigkeit durch die Seele fuhr, eine Pleine Vergangenheit, die Urfache, und eine Pleine Zukunft, die Wirkung, anzuschmieden. de eigener und gelöfter aber das Erlebnis ift, um fo fchwerer muß es fein, es in den Kreis des Anderen, Gebundenen, einzustellen, um jo natürlicher und unwiderlegbarer, es einem 3uzuschreiben, der über der Welt und außer aller Bindung ift. Der Mensch, der in den Funktionen seiner Körperhaftigkeit und Unfreiheit einherstapft Tag um Tag, empfangt in der Elftafe eine Offenbarung seiner Freiheit. Er, der nur differenziertes Erleben fennt - Erleben cines Sinnes, des Denkens, des Willens, miteinander vertnupft, aber doch ge= schieden und in dieser Scheidung bewußt -, erfährt ein undifferenziertes Erleben: das Erleben des Ich. Über ihn, der immer nur Sinzelnes von sich empfindet und weiß, Begrenztes, Bedingtes, gerat das Wetter einer Bewalt, eines Aberschwangs, einer Unendlichkeit, in der auch seine ursprünglichste Sicherheit, die Schranke zwischen ibm und dem Anderen, untergegangen ift. Er kann dieses Erlebnis nicht dem allgemeinen Gezischehen aufladen; er wagt nicht, es auf sein armes Ich zu legen, von dem er nicht ahnt, daß es das Weltich trägt; so hängt er es an Gott. Und was er von Gott meint, fühlt und träumt, geht wieder in seine Ekstasen ein, schüttet sich in einem Schauer von Bildern und Klängen über sie aus und schafft um das Erlebnis der Sinheit ein vielgestaltiges Mysterium.

Die elementare Vorstellung darin ist die einer — mehr oder minder körperhaft gedachten — Vereinigung mit Gott. Ekstasis ist nrsprünglich: Eingehen in den Gott, Enthusiasmos: Erfülltsein vom Gotte. Essen des Gottes, Einatmen des göttlichen Feuerhauchs, Liebeszeinung mit dem Gott (diese Grundsorm ist aller späzteren Mystik eigen geblieben), Neugezeugtwerden, Wiedergeburt durch den Gott, Aufsahrt der Seele zum Gotte, in den Gott, sind Gestalten dieser Vorstellung. Paulus weiß nicht, ob seine Seele in dem Leibe oder außer dem Leibe war, und Has Gaon weist eine Meinung der Menge zurück, wenn er von dem Adepten, der die zehn Stufen überwunden hat, sagt: "Dann

öffnet sich der Himmel vor ihm — nicht daß er in ihn aufstiege, sondern es geschieht etwas in seinem Herzen, wodurch er in das Schauen der göttlichen Dinge eintritt." Und wie weit auch der Weg ist, der von diesem zu den Platonikern, zu den Susis, zu den deutschen Gottessreunden führt, auch bei ihnen lebt immer noch der Gott, mit dem die Ekstase vereinigt. Nur in indischen Urworten — und vielleicht hernach noch von Sinzelnen in seltener Rede — wird das Ich verkündigt, das eins mit dem All und die Sinzheit ist.

Von allen Erlebnissen, von denen man, um ihre Unvergleichbarkeit zu kennzeichnen, sagt, sie könnten nicht mitgeteilt werden, ist die Ekstase allein ihrem Wesen nach das Unaussprechliche. Sie ist es, weil der Mensch, der sie erlebt, eine Sinheit geworden ist, in die keine Zweiheit mehr hineinreicht.

Das, was in der Efftase erlebt wird (weun wirklich von einem Was geredet werden darf), ist die Einheit des Ich. Aber um als Einheit erlebt zu werden, muß das Ich eine Sinheit geworden sein. Aur der voll= kommen Geeinte kann die Sinheit empfangen. Nun ift er tein Bundel mehr, er ist ein Feuer. Nun sind der Inhalt seiner Erfahrung und das Subjekt feiner Erfahrung, nun sind Welt und 3ch gusammenge= flossen. Nun sind alle Kräfte zusammengeschwungen zu einer Gewalt, sind alle Funken zusammengelodert ju einer Flamme. Nun ift er dem Getriebe entruckt, entrückt ins ftillfte, sprachloseste Simmelreich - entrudt auch der Sprache, die das Betriebe fich einft in der Muhfal schuf zu seiner Botenmagd und die, feitdem sie lebt, ewig nach dem Ginen, Unmöglichen verlangt: ihren Guß zu feten auf den Nacken des Betriebes und gang Gedicht zu werden - Wahrheit, Reinheit, Gedicht. "Aun fpricht" - fo heißt es bei Meifter Edhart -"die Braut im Hohenliede: Ich habe überstiegen alle Berge und all meine Vermögen, bis an die dunkle Kraft des Vaters. Da hörte ich ohne Laut, da sah ich ohne Licht, da roch ich ohne Bewegen, da schmedte ich das, was nicht war, da spurte ich das, was nicht bestand. Dann wurde mein Berg grundlos, meine Seele lieblos, mein Geift formlos und meine Natur wesenlos. Nun vernehmet, was sie meint! Daß sie spricht, sie habe überstiegen alle Berge, damit meint sie ein Überschreiten aller Rede, die sie irgend üben kann aus ihrem Vermögen, — bis an die dunkle Krast des Vaters, wo alle Rede endet."

So gang über die Vielheit des Ich, über das Spiel der Sinne und des Dentens gehoben, ift der Ekstatiker auch von der Sprache geschieden, die ihm nicht folgen kann. Sie ift als eine Speicherung von Zeichen für die Affektionen und Note des Menschenleibes entstanden; sie ift gewachsen, indem fie Zeichen bildete für die empfindbaren Dinge in Nähe und Ferne des Menschenleibes; sie ift der werdenden Menschensecle nachgegangen auf immer beimlicheren Wegen und hat Mamen geformt, gelotet, ziseliert für die trotigsten Künfte und für die wildesten Mysterien der tausend= fältigen; sie hat den Olymp des Menschengeistes er= fturmt, nein, sie hat den Olymp des Menschengeistes gemacht, indem sie Bildwort auf Bildwort türmte, bis auch noch die hochste Aufgipfelung des Gedankens

im Worte stand; und solches tut sie und wird sie tun; aber sie kann immer nur von einem empfangen, einem Genüge tun: der zeichenzeugenden Vielheit des Ich. Niemals wird sie in das Reich der Ekstase eingehen, welches das Reich der Einheit ist.

Sprache ist Erkenntnio: Erkenntnio der Nahe oder der Ferne, der Empfindung oder der Idee, und Erkenntnio ist das Werk des Getriebes, in ihren größten Wundern ein gigantisches Koordinatensystem des Geistes. Aber das Erleben der Ekstase ist kein Erkennen.

Das ist der Sinn dessen, was wir in dem Buche des Hierotheos (des Syrers Stefan bar Sudaili?) lesen — desselben Hierotheos, soweit wir urteilen dürsen, von dem es in den areopagitischen Schriften heißt, er habe das Göttliche nicht bloß erfahren, sondern auch erlitten, ob μονον μαθων άλλα και παθων τα θεια —:

"Mir scheint es recht, 'ohne Worte zu sagen und ohne Erkenntnis zu verstehen das, was über Worten und Erkenntnis ist: dieses meine ich nichts anderes zu sein als das geheime Schweigen und die mystische Ruhe, die das Bewustsein vernichtet und die Formen

auflöst. Suche denn, im Schweigen und im Geheimnis, jene vollkommene und ursprüngliche Vereinigung mit dem wesenhaften Urgut."

Aber nicht bloß seiner früheren Vielheit gegenüber ift, der die Ekstase erlebt, eine Sinheit geworden. Seine Cinheit ift nicht relativ, nicht vom Anderen begrengt, fie ift grenzenlos, denn sie ift die Sinheit von Ich und Welt. Seine Cinheit ift Cinfamteit, die absolute Cinfamteit: die Sinsamkeit dessen, der ohne Grenzen ift. Er hat das Andere, die Anderen mit in sich, in seiner Sinheit: als Welt; aber er hat außer fich teine Anderen mehr, er hat teine Gemeinschaft mehr mit ihnen, teine Bemeinsamkeit. Die Sprache aber ift eine Funktion der Gemeinschaft, und sie kann nichts als Gemeinsamkeit jagen. Auch das Derfonlichste muß sie irgendwie in das gemeinsame Erlebnis der Menschen überführen, irgendwic aus diefem gurechtmischen, um es auszusprechen. Die Elftase steht jenseits des gemeinsamen Erlebniffes. Sie ift die Cinheit, sie ift die Cinfamteit, sie ift die Cingigteit: die nicht überführt werden fann. Sie ift der Abgrund, den tein Sentblei mift: das Unfagbare.

In jener Stelle des großen Parifer Zauberbuches, die den Apathanatismos, die Weisung an den Mysten zur höchsten Weihe, der Neugeburt zur Unsterblichfeit, enthält, wird ihm gesagt: " . . . Seben wirft du aber, wie die Götter dich anbliden und gegen dich heranfturmen. Du aber lege sogleich den Zeigefinger auf den Mund und sprich: Schweigen, Schweigen, Schweigen - Symbolon des lebendigen, unvergang= lichen Gottes - beschütze mich, Schweigen! . . . Wenn du nun die obere Welt rein und einsam erschauft und keinen der Götter oder Engel heranstürmen, bereite dich zu horen lirachen gewaltigen Donners, daß du erschüttert wirft. Du aber fprich wiederum: Schweigen. Gebet: Ich bin ein Stern, der mit euch die Bahn wandelt und aufleuchtet aus der Tiefe."

Das Schweigen ist unser schützendes Symbolon gegen die Götter und Engel des Getriebes: unsere hut wider seine Irrgänge, unsere Reinigung wider seine Unreinheit. Wir schweigen das Erlebnis, und es ist ein Stern, der die Bahn wandelt. Wir reden es, und es ist hingeworfen unter die Tritte des Marktes.

Wir sind dem herrn stille, da macht er Wohnung bei uns; wir sagen herr, herr, da haben wir ihn verloren. Aber so gerade ist es mit uns: wir mussen
reden. Und unsere Rede wölbt einen himmel über
uns, über uns und die anderen einen himmel: Dichtung,
Liebe, Zukunft. Aber eines ist nicht unter diesem
himmel; das eine, das not tut.

Das Bewuftsein stellte die Ststase hinaus in der Prosektion; der Wille stellt sie zum andernmal hinaus in dem Versuch, das Unsagbare zu sagen. Auch das innerlichste Stlebnis bleibt vor dem Triebe zur Verzüngerung nicht bewahrt. Ich glaube an die Ststasen, die nie ein Laut berührte, wie an ein unsichtbares Heiligtum der Menschheit: die Dokumente derer, die in Worten mündeten, liegen vor mir. Hier sind Menschen, die ihre Sinsamkeit, die höchste, die absolute, nicht ertrugen, die aus dem Unendlichen, das sie erlebt hatten, mitten ins Sindliche stiegen, aus der Sinheit mitten in die wimmelnde Vielheit. Sobald sie sprachen, sobald sie — wie es der Rede Vorspiel zu sein pflegt — zu sich sprachen, waren sie schon an der Kette, in den

Grenzen; der Anbegrenzte spricht auch nicht zu sich, in sich, weil auch in ihm keine Grenzen sind: keine Wielheit, keine Zweiheit, kein Du im Ich mehr. Sozbald sie reden, sind sie schon der Sprache verfallen, die allem gewachsen ist, nur nicht dem Grund des Erlebens, der Sinheit. Sobald sie sagen, sagen sie schon das Andere.

Co gibt freilich ein allerftillstes Sprechen, das nur Dasein mitteilen, nicht beschreiben will. Co ist so hoch und still, als sei es gar nicht in der Sprache, sondern wie ein heben der Lider im Schweigen. Co übt keine Elntreue, denn es sagt nur aus, daß etwas ist.

Dieser kundige Redner und Kirchenmann, Bernhard von Clairvaux, halt einmal plözlich mitten in der Predigt inne und sagt dann leise, nicht prahlend und auch nicht demütig, es ist kein Kunstgriff, sondern die Erinnerung hat ihn überkommen und die Rede zerbrach in seinem Munde: Fateor et mihi adventasse verbum: Ich bekenne, daß auch mir das Wort genaht ist. Sodann spricht er weiter, etwas lauter wohl, aber doch die wieder Einlaß verlangende Kunst mit schlichter

Seele bezwingend: wie er fühlte, daß es da war, wie er sich entsinnt, daß es dagemesen ift, wie er geahnt hatte, daß co fommen würde, und wie er doch Kommen und Gehen nicht empfand. Wie es durch keinen Sinn eintreten Connte, das Unsinnliche, wie es nicht aus ihm felbft ftammen konnte, das Vollkommene. "Wenn ich hinausschaute, fand ich es jenseits alles meines Außen; wenn ich hineinsah, war es meinem Innerften innerlicher. Ilnd ich erkannte, daß es wahr ift, was ich gelesen hatte: daß wir in ihm leben, une bewegen und sind; aber der ift gluckselig, in dem es ist, der von ihm lebt, der durch es bewegt wird." -Ich glaube ihm sein Bekennen. Ich fühle, daß er einft, als er noch nicht wie heute reden konnte, Stunden hatte, da auch er das Göttliche erlitt. Ind all die gewandte Zierlichkeit seines Redens ift mir dadurch erkauft, daß er jo von seiner Stunde berichtet, daß er das Wort nicht den Worten zum Frage hinwirft, sondern für das Wort mit seinem Schweigen zeugt wie ein Märtyrer mit seinem Blute.

Von diesem Sprechen führen viele Stufen zu jenem

Erzählen von Gott und seinen Gaben, das nicht erzschrickt und nicht umkehrt, sondern sagt und sagt. Es ist nicht weniger redlich, seine Sprache klingt nirgends gesprungen, wir wissen, doß es nicht lügt, sondern Gezmeintes bekennt. Aber die Stille sehlt ihm, und wo keine Stille ist, da ist die Stimme der Notwendigkeit wie eine Stimme der Willkür zu hören.

Schon das Phänomen der Projektion selbst — daß einer, der sein Ich erlebt hat, sich und anderen verkunz det, er habe Gott erlebt — muß manchem als Willzkür erscheinen: dem Gottlosen als die Willkür eines überstüssigen Theismus (oder unreinen Pantheismus), dem Frommen als die Willkür der Überhebung und Blasphemie. "Und wenn sie", sagt Jeremy Taylor, der ein viel zu seiner Geist war, um sich zu empören, statt zu verstehen, "Entzückungen leiden über die Lasten und die Stüze der Vernunft hinaus, leiden sie, sie wissen nicht was, und nennen es, wie es ihnen beliebt (they susser they know not what, and call it what they please)." Und doch ist da in Wahrheit keine Willzkür, sondern Not und Notwendigkeit.

Willkürlicher noch muß an der Konfession des Elsstatikers der Inhalt erscheinen, vor allen dem, der nicht an der eigenen Seele die Tragödie ersahren hat, die aus dem Zusammentressen des Triebes nach Veräusserung des Innerlichsten und Persönlichsten mit der gegebenen Menschensprache entsteht: den Kampf des Irrationalen mit dem Rationalen, der ohne Sieg und Niederlage endet, in einem beschriebenen Blatt Papier, das dem sehenden Auge das Siegel eines großen Leisdens zeigt.

Bossuet, ein Geist geringerer Ordnung als Taylor und ein Liebhaber der Logik (solange das Dogma durch sie nicht gekränkt wird), will die Ekstatiker mit dem Witz der Ausdeckung eines Widerspruchs versnichten. Sie sagen, so rust et aus, die Betrachtung schließe nicht allein alle Bilder im Gedächtnis und alle Spuren im Gehirn aus, sondern auch sede Idee und sede geistige Erscheinung; und während sie das sagen, sind sie gezwungen, es niederzureißen, nicht allein hinsichtlich der geistigen Erscheinungen und Ideen, sondern auch hinsichtlich der geistigen Erscheinungen und Ideen, sondern auch hinsichtlich der körperhaften Bilder selber,

da ja die Bücher, in denen sie sie ausschließen, davou erfüllt sind.

In der Tat, ein Widerspruch ift aufgedeckt. Aber was kann er für die Beurteilung von Menschen besteuten, die ihr Leben in der Pein eines ungeheuern Widerspruchs verbringen: des Widerspruchs zwischen dem Erlebnis und dem Getriebe, aus dem sie emporstiegen und in das sie wieder hinabstürzen Mal für Mal? Das ist der Widerspruch zwischen der Ekstase, die nicht in das Gedächtnis eingeht, und dem Verlangen, sie für das Gedächtnis zu retten, im Bild, in der Rede, in der Konfession.

Ja, es ist wahr: der Ekstatiker kann das Unsage bare nicht sagen. Er sagt das Andere, Bilder, Träume, Gesichte; die Sinheit nicht. Er redet, er muß reden, weil das Wort in ihm brennt. Der nicht zu den Menschen redete, hat zu sich geredet; er war heiliger, weil er nach außen einsam blieb; aber vielleicht blieb er einsam, weil es ihn nicht so schlug und stieß, Botschaft zu den anderen zu tragen, die unmögliche Botschaft?

Er lügt nicht, der in Bildern, Traumen, Gesichten pon der Cinheit redet, von der Cinheit stammelt. Geftalten und Klange, die, aus seinem Gottgefühl geboren, um das Urerlebnis freiften, sind in seinem Bedächtnis geblieben: rings um den treibenden Brand, der allein als Spur des Erlebniffes felber in ihm lebt; vielleicht mischen sich, aus dunklen Sphären seiner Seele tauchend, andere Gestalten und Klänge darein, von denen er nicht weiß, woher sie kommen, und nach denen er greift, um fich selber zu verstehen. Denn er veriteht sich nicht; und doch ist in ihm das Verlangen erwacht, das in der Elitafe erloschen mar: sich zu verstehen. Er fagt die Bestalten und Klange, und mertt, daß er nicht das Erlebnis fagt, nicht den Grund, nicht die Cinbeit, und mochte innehalten und kann nicht, und fühlt die Unsagbarkeit wie ein Tor mit sieben Schlössern, an dem er ruttelt, und weiß, daß es nie aufgeben wird, und darf nicht ablassen. Denn das Wort brennt in ihm. Die Ekstase ist gestorben, hinterrude ermordet von der Zeit, die nicht will, daß man ihrer spotte; aber sterbend hat sie das Wort in ihn geworfen, und das Wort brennt in ihm. Und er redet, redet, er kann nicht schweigen, es treibt ihn die Flamme im Worte, er weiß, daß er es nicht sagen kann, und versucht es doch immer und immer, bis seine Seele erschöpft ist zum Tode und das Wort ihn verläßt. Dies ist die exaltatio dessen, der in das Getriebe zurückgekehrt ist und sich mit ihm nicht absinden kann; dies ist seine Erhebung, die Erhebung eines Redenden: der Erhebung des Dichters verwandt, geringer als sie im Besitz, gezwaltiger im Dasein. Dies ist die Spannung zum Sagen des Unsagbaren, eine Arbeit am Unmöglichen, eine Schöpfung im Dunkel. Ihr Werk, die Konfession, trägt ihr Zeichen.

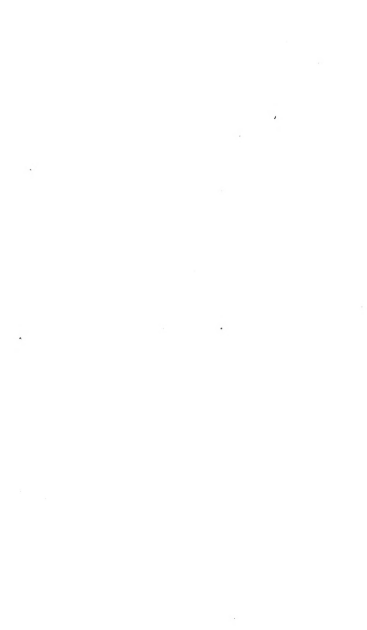
And doch ist das Sagenwollen des Ekstatiers nicht bloß Ohnmacht und Stammeln: auch Macht und Melodie. Er will der spurlosen Ekstase ein Gedächtnis schaffen, das Zeitlose in die Zeit hinüberretten — er will die Sinheit ohne Wielheit zur Sinheit aller Wielheit machen. Der Gedanke an den großen Mythos erwacht, der durch die Zeiten der Menschheit geht:

von der Cinheit, die zur Wielheit wird, weil sie schauen und geschaut werden, erkennen und erkannt werden, lieben und geliebt werden will, und, felber Cinheit bleibend, sich als Dielheit umfaßt; von dem Ich, das ein Du zeugt; von dem Urselbst, das sich gur Welt, von der Bottheit, die sich zum Gotte mandelt. Ift der Mythos, den Veden und Apanischaden, Midrasch und Kabbala, Dlaton und Tesus Pundeten, nicht das Sinnbild deffen, mas der Ekftatiker erlebt? Saben die Meifter aller Zeiten, die ihn schufen und immer wieder neu schufen, nicht aus ihrem Erlebnis geschöpft? Denn auch sie haben die Sinheit erfahren; und auch sie sind aus der Sinheit in die Dielheit gegangen. Aber wie ihre Efftase nicht das Bereinbrechen eines Unerhörten mar, das die Scele überwältigt, sondern Cinsammlung und tiefftes Quellen und eine Vertraut: beit mit dem Grunde, jo lag auf ihnen das Wort nicht wie ein treibender Brand: es lag auf ihnen wie die hand eines Vaters. Und so lenkte es sie, das Erlebnis einzutun - nicht als Ereignis in das Betriebe, nicht als Bericht in die Kunde der Zeit, sondern es einzutun in die Tat ihres Lebens, es einzuwirken in ihr Werk, daraus neu zu dichten den uralten Mythos, und es so hinzusetzen nicht als ein Ding zu den Dingen der Erde, sondern als einen Ztern zu den Sternen des Himmels.

Aber ist der Mythos ein Phantasma? Ist er nicht eine Offenbarung der letzten Wirklichkeit des Seins? Ist nicht das Erlebnis des Ekstatikers ein Sinnbild des Arerlebnisses des Weltgeistes? Ist nicht beides ein Erlebnis?

Wir horden in uns hinein — und wissen nicht, welches Meeres Rauschen wir hören.

Die Lehre von Tao



Über den Theorien von Rassen und Kulturen ist in unserer Zeit das alte Wissen vernachlässigt worden, daß der Orient eine natürliche, in seinen Werten und Werken geäußerte Sinheit bildet: daß über seinen Volksgliedern sich eine Gemeinsamkeit erhebt, die ihn von Schicksal und Schöpfung des Abendlandes in unbedingter Klarheit sondert. Die genetische Erklärung dafür, die hier nicht darzulegen ist, hat ihre Begrünzdung natürlicherweise an den verschiedenen Bedingungen nicht bloß im Raume, sondern auch in der Zeit, da sa die im Geistigen bestimmende Spoche des Orients einem andern Menschheitsmoment zugehört als die des Abendlandes.

Hier ift die Sinheit des Orients nur andeutend 3u erweisen an einer Erscheinung, die freilich unter allen die wesentliche ist: an der Erscheinung der Lehre.

In seinem Urzustande ist der morgenländische Geist, was aller Geist im Urzustande ist: Magie. Das ist sein Wesen, daß er der mit tausendfältiger Drohung einstürmenden Ungebundenheit der Natur mit seiner Gebundenheit entgegentritt, der bindende, das ist mazgische Gewalt innewohnt. Geregeltes Wort, geordnete Bewegung, Zauberspruch und Zaubergeste zwingen das dämonische Sement in Regel und Ordnung. Alle primitive Technik und alle primitive Organisation sind Magie; Werkzeug und Wehr, Sprache und Spiel, Brauch und Bund entspringen magischer Absicht und dienen in ihrer Urzeit magischem Sinn, aus dem sich ihr Sigenleben erft allmählich herauslöst und verselbzständigt.

Diese Herauslösung und Verselbständigung vollzieht sich im Orient sehr viel langsamer als im Abendlande. Im Abendlande hat das Magische nur in der Volkozreligiosität, in der sich die undifferenzierte Ganzheit des Lebens bewahrt hat, lebendige Vauer; auf allen andern Gebieten ist die Lösung schnell und vollständig. Im Orient ist sie langsam und unvollständig: an den

Produkten der Scheidung haftet noch lange der magische Charakter. So verharrt 3. B. die Kunst des Orients vielfach auch nach Erlangung der bildnerischen Freiheit und Macht noch in der magischen Intention, wogegen ihr im Abendlande die Erreichung dieser Höhe das Sigenrecht und den Sigenzweck verleiht.

Unter den drei Grundmächten, in denen sich der weisende Geist des Morgenlandes (von dem gestaltenden Geist sehe ich hier ab) aufbaut und von denen der Okzident nur zwei — sie seien Wissenschaft und Geset genannt — schöpferisch besitzt, ist es die dritte — sie sei die Lehre genannt —, die sich vom magischen Urboden am vollständigsten zu lösen vermag.

So scheint mir zum Verständnis des Orients nötig, diese Grundmächte in aller Deutlichkeit voneinander abzuheben.

Die "Wissenschaft" umfaßt alle Kunde von einem Sein, irdischem und himmlischem, die niemals und nirsgends voneinander geschieden sind, sondern sich zur Welt des Seins zusammenschließen, die der Gegenstand der Wissenschaft ist.

Das "Gesch" umsaßt alles Gebot eines Sollens, menschlichen und göttlichen, die niemals und nirgends voneinander geschieden sind, sondern sich zur Welt des Sollens zusammenschließen, die der Gegenstand des Gesetzes ist.

Wissenschaft und Gesetz gehören stete zueinander, so daß das Sein sich am Sollen bewährt, das Sollen am Sein sich begründet. Der wachsende Zwiespalt zwischen Sein und Sollen, Wissenschaft und Gesetz, der die Seelengeschichte des Okzidents charakterisiert, ist dem Orient fremd.

Bu Wissenschaft und Gesetz tritt als die dritte Grundmacht des morgenländischen Geiftes die Lehre.

Die Lehre umfaßt keine Gegenstände, sie hat nur einen Gegenstand, sich selber: das Sine, das not tut. Sie steht senseits von Sein und Sollen, von Kunde und Gebot; sie weiß nur eins zu sagen: das Notwenz dige, das verwirklicht wird im wahrhaften Leben. Das Notwendige ist keineswegs ein Sein und der Kunde zugänglich; es wird nicht vorgesunden, weder auf Erden noch im Himmel, sondern besessen und gez

lebt. Das wahrhafte Leben ist keineswegs ein Sollen und dem Gebote untertan; es wird nicht übernommen, weder von Menschen noch von Gott, sondern es kann nur aus sich selbst erfüllt werden und ist ganz und gar nichts andres als Erfüllung. Wissenschaft steht auf der Zweiheit von Wirklichkeit und Erkenntnis; Gesetz steht auf der Zweiheit von Forderung und Tat; die Lehre steht ganz und gar auf der Sinheit des Sinen, das not tut.

Man darf immerhin den Sinn, den die Worte Sein und Sollen in Wissenschaft und Gesetz haben, von Grund aus umwandeln und das Notwendige als ein Sein bezeichnen, das keiner Kunde zugänglich ist, das wahrhafte Leben als ein Sollen, das keinem Gebote untertan ist, und die Lehre sodann als eine Synthese von Sein und Sollen. Aber man darf, wenn man es tut, diese Rede, die für Wissenschaft und Gesetz ein Widersinn ist, nicht dadurch eitel und zunichte und präsentabel machen, daß man Kunde und Gebot durch eine "innere" Kunde, durch ein "inneres" Gebot ersetzt, mit denen die Lehre zu schaffen habe. Diese Phrasen

hergebrachten gläubig-aufflärerischen Rhetorik sind nichts als wirrer Trug. Der dialektische Gegen= fat von Innen und Außen kann nur zur symbolischen Verdeutlichung des Erlebniffes dienen, nicht aber dagu, die Lehre in ihrer Art von den andern Grundmachten des Geistes abzuheben. Nicht das ift das Sigentum= liche der Lehre, daß sie sich mit der Innerlichkeit be= faßte oder von ihr Maß und Recht empfinge; es ware unsinnia, Wissenschaft und Gesetz um die gar nicht von der außeren zu sondernde "innere Kunde", um das gar nicht von dem äußern zu sondernde "innere Gebot" schmälern zu wollen. Dielmehr ift dies das Sigen= tumliche der Lehre, daß sie nicht auf Vielfaches und Cinzelnes, fondern auf das Gine geht und daß fie da= her weder ein Glauben noch ein Sandeln fordert, die beide in der Vielheit und Gingelheit murgeln, daß sie überhaupt nichts fordert, sondern sich verkundet.

Dieser wesenhafte Unterschied der Lehre von Wissensichaft und Gesetz dokumentiert sich auch im historischen. Die Lehre bildet sich unabhängig von Wissenschaft und Gesetz, bie sie in einem zentralen Menschenleben

ihre reine Erfüllung sindet. Erft im Niedergang, der bald nach dieser Erfüllung beginnt, vermischt sich die Lehre mit Elementen der Wissenschaft und des Gesetzes. Aus solcher Vermischung entsteht eine Religion: ein Produkt des Verfalls, der Kontamination und Zerssetzung, in dem Kunde, Gebot und das Notwendige zu einem widerspruchsvollen und wirksamen Ganzen verschweißt sind. Nun wird so Glauben wie Handeln gefordert: das Eine ist entschwunden.

Lehre und Religion, beide sind nicht Teilmächte, wie Wissenschaft und Gesetz, sondern repräsentieren die Ganzheit des Lebens. Aber in der Lehre sind alle Gegensätze der Ganzheit in dem Sinen aufgehoben wie die sieben Farben im weißen Licht; in der Relizgion sind sie zur Gemeinschaft verbunden wie die sieben Farben im Regenbogen. Die Magie, die Wissenschaft und Gesetz umrandete, die Lehre aber nicht anrühren konnte, ergreist Besitz von der Religion. Ihre bindende Gewalt bindet die auseinanderstrebenden Semente zum schillernden Zauberwirbel, der die Zeiten beherrscht.

3wischen der Lehre und der Religion, von der einen gur

andern führend, stehen Gleichnis und Mythos. Beide schließen sich an das zentrale Menschenleben, in dem die Lehre ihre reinste Erfüllung gefunden hat: das Gleichnis als das Wort dieses Menschen selber, der Mythos als der Niederschlag seines Lebens in dem Bewußtsein der Zeit. Demgemäß scheint das Gleichenis noch ganz auf der Seite der Lehre, der Mythos schon ganz auf der Seite der Religion zu stehen. Dennoch tragen beide die Vermittlung in sich. Dies ist aus dem Wesen der Lehre zu verstehen, wenn sie in ihrem Verhältnis zu den Menschen betrachtet wird.

Die Lehre hat nur einen Gegenstand: das Notwensdige. Es wird verwirklicht im wahrhaften Leben. Dom Menschen aus gesehen, bedeutet diese Verwirklichung nichts anderes als die Sinheit. Das ist aber nicht, wie es scheinen mag, eine abstrakte Vestimmung, sonsdern die allerlebendigste. Denn die Sinheit, die gemeint ist, ist ja nicht die zusammensassende Sinheit einer Welt oder einer Erkenntnis, nicht die gesetzte Sinheit eines Gottes oder des Geistes oder des Seins oder irgendeines gedachten oder gefühlten oder gewollten

Dinges, sondern sie ist die Sinheit dieses Menschens lebens und dieser Menschenseele, die sich in sich selber erfüllt, deines Lebens und deiner Seele Sinheit, du von der Lehre Ergriffener. Das wahrhafte Leben ist das geeinte Leben.

Es gibt aber, wie es zweierlei Gute und zweierlei Weisheit gibt, elementare und gewonnene, so auch zweierlei Ginheit im Menschen, an der sich die Lehre als deren Weihung bewähren und verwirklichen kann: die Sinheit der Sinfaltigen und die Sinheit der Sins= gewordenen. In der Zeit ihrer Bildung spricht die Lehre nur zu den Sinsgewordenen. Aber sowie der zentrale Mensch erscheint, deffen gewonnene Ginheit die Reinheit und die ichlichte Kraft der elementaren bat, muß er die Cinfaltigen suchen, feine armen Bruder im Beifte, daß ihre tiefe Cinheit, die all ihre Sunden und Narrheiten im Schofe hegt, fich über Sunde und Narrheit heilige. Und er spricht zu ihnen in der Sprache, die sie vernehmen konnen: im Gleichnis. Und wenn er ftirbt, ist ihnen sein Leben zum Gleichnis geworden. Ein Leben aber, das zum Bleichnis murde, heißt Mythos. Das Gleichnis ist die Sinstellung des Absoluten in die Welt der Dinge. Der Mythos ist die Sinstellung der Dinge in die Welt des Absoluten.

Auch schon solange die Lehre nur zu den Ginoge= wordenen spricht, kann sie des Gleichnisses nicht entraten. Denn die nackte Sinheit ift ftumm. Mur aus den Dingen, Vorgangen und Beziehungen kann fie Sprache gewinnen: es gibt keine Menschensprache jen= seits der Dinge, der Vorgange und der Beziehungen. Sowie die Lehre zu den Dingen kommt, kommt fie gum Gleichnis. Solange jedoch die Lehre nur zu den Ginsgewordenen spricht, ift das Gleichnis nur ein Glas, durch das man das Licht von einem Farbensaum um= rahmt schaut. Aber sobald die Dehre durch ihren gentralen Menschen zu den Sinfältigen zu reden beginnt, wird das Gleichnis zum Prisma. So leitet die Erfüllung zur Aufhebung hinuber, und im Bleichnis des Meiftere ruht schon keimend aller Riten Rausch und aller Dogmen Wahnsinn.

Und hinwieder wird auch das Leben des zentralen Menschen nicht im Spiegelglas, sondern im Prisma

aufgefangen: es wird muthisiert. Mythos heißt nicht: die Geftirne auf die Erde herabbringen und in Menschengestalt auf ihr wandeln laffen, sondern die beseli= gende Menschengestalt wird in ihm gum himmel erho= ben, und Mond und Sonne, Orion und die Plejaden dienen nur dazu, sie zu schmücken. Mythos ist auch nicht ein Ding von dort und ehedem, sondern eine Funktion von heut und allezeit, von diefer Stadt, in der ich schreibe, und allen Orten des Menschen. Gine ewige Funttion der Beele: die Cinftellung des Erleb= ten in den bald mehr triebhaft, bald mehr gedanken: haft, aber auch vom Dumpfften noch irgendwie empfundenen Weltprozeß, in die Magie des Daseins. Je ítarter die Spannung und Intensitat des Erlebens, je großer die erlebte Geftalt, das erlebte Ereignis, defto zwingender die mythenbildende Gewalt. Wo die hochite Bestalt, der Beld und Beiland, das erhabenfte Creignis, fein dargelebtes Leben, und die machtigfte Spannung, die der erschütterten Ginfaltigen, gusammentreffen, entsteht der Mythos, der alle Zukunft zwingt. So geht der Weg zur Aufhebung weiter, denn im Mythos des Heilands ruht schon keimend das Bestenntus zum kleinen Wunder und der Mißbrauch der Wahrheit von Heil und Srlösung.

Die Aufhebung vollzieht sich in der Religion, und sie vollendet sich in der perpetuierten Gewalttat, die sich Religion nennt und die Religiosität in Fesseln hält. Immer wieder erwacht in den Seelen der Religiösen die Indrunst nach der Freiheit: nach der Lehre; immer wieder wird Resormation, wird Wiederdringung, Erneuung der Lehre gewagt; immer wieder muß sie mislingen, muß die glühende Bewegung statt in der Lehre in einer Mischung von Wissenschaft und Gesen, der sogenannten geläuterten Religion münden. Denn die Lehre kann nicht wiedergedracht, nicht erneut werden. Ewig die eine, muß sie doch ewig von neuem beginnen. In dieser Bahn vollzieht sich die Geschichte der höchsten Erscheinung morgenländischen Geistes.

2

Daß aber die Lehre ewig von neuem beginnt, das ist keineswegs etwa so zu verstehen, als ob' sie ein Inhalt wäre, der verschiedene Formen annimmt, wie

die es meinen, die die Wege der Lehre durchforschen und vergleichen, um das Gemeinsame zu ermitteln. Der Gegensatz von Inhalt und Form erscheint hier ale ein dialettischer Begensan, der die Beschichte nicht Plart, sondern trubt, geradeso wie er die Kunstanschauung nicht flärt, sondern trubt. Der Logos des Johannesevan: geliums, das bedeutsamerweise der sprachlichen Welt entnommene Symbol des Irdaseins, ist wie ein Wahrzeichen gegen die Abergriffe dieser Dialektik aufgerich= tet. "Das Wort" ist "im Anfang", weil es die Ginheit ift, die dialektisch gerlegt wird. Cben deswegen ist es der Mittler: weil es zu den Produkten der Berlegung, etwa zu Gottheit und Menschheit, die Cinheit stellt, die sie verbundet, die ursprungliche, ger= ichiedene und fleischgeworden die Elemente wieder versöhnende Sinheit. "Das Wort" ist damit der Genosse jedes Menschenwortes, das ja auch nicht ein Inhalt ist, der eine Form angenommen hat, sondern eine Einheit, die in Inhalt und Form zerlegt wird, — eine Berlegung, die die Geschichte des Menschenwortes und die Geschichte jedes einzelnen Menschenwortes nicht flärt, sondern trübt, und deren Recht daher nicht über den Bezirk der begrifflichen Sinordnung hinauslangen darf. Sbenso verhält es sich mit der Lehre.

Die Lehre verkundet, mas sie ift: die Sinheit als das Notwendige. Dies ift aber keineswege ein Inhalt, der verschiedene Formen annimmt. Wenn wir jeden Weg der Lehre in Inhalt und Form zerlegen, erhalten wir als den "Inhalt" nicht die Sinheit, sondern die Rede von dem himmelreich und der Gotteskindschaft. oder die Rede von der Leidenverlösung und dem beili= gen Dfad, oder die Rede von Tao und dem Nichttun. Das kann nicht anders fein; denn die Sinheit mar eben mehr als der Inhalt Jesu oder Buddhas oder Lao: Ties, mehr als das, mas fie aussprechen wollten, fie war der Sinn und der Grund diefer Menschen. Sie war mehr als der Inhalt ihres Wortes, sie war dieses Wortes Leben und dieses Wort selbst in seiner Einheit. Daber ift das Grundverhaltnis, mit dem wir es bier zu tun haben, nicht das von Inhalt und Form, sondern, wie noch darzulegen sein wird, das von Lehre und Gleichnis.

Man hat versucht, die Ginheit nun doch wieder zu einem Inhalt, zu einem "gemeinsamen" Inhalt zu machen, indem man fie aus der Ginheit des mahrhaften Lebens zur Sinheit Gottes oder des Geiftes oder des Seins machte, die den Wegen der Lehre gemeinsam sei, - etwa nach der Analogie des modernen Monismus, der einc in irgendeiner Weise beschaffene "Sinheit des Seins" statusert. Es ist aber der Lehre durchaus nicht wesent= lich, sich um das Wesen Gottes als eines Seienden zu bekummern. Bei Buddha ist dies ja ganz offenbar; aber auch schon in den Upanischaden ist doch nicht das die Bedeutung der Lehre vom Atman, daß damit eine Aussage über die Sinheit des Seins gemacht wurde, sondern daß, mas man Sein nennt, nichts anderes ift als die Einheit des Selbft und daß alfo dem Beeinten die Welt als Sein, als Cinheit, als sein Selbst entgegen= tritt. Cbenso ift es dem Urchriftentum nicht um die Cinheit Gottes zu tun, sondern um die Wesensgleich: heit des geeinten Menschen mit Gott; auch hier ist das Seiende gewissermaßen nur um des Notwendigen willen da. Und das gleiche gilt von der Tao-Lehre, wo alles, was von der "Bahn" der Welt gesagt wird, auf die Bahn des Vollendeten hinweist und in ihr seine Bewährung und Erfüllung erhält.

Cs muß einem heutigen Abendlander allerdings ichwer werden, dies gang zu realisieren, insbesondere dem philosophisch Geschulten, dem das Notwendige etwa das sub specie aeterni gesehene Sein, die Sinheit etwa der Att des Zusammensehens in der Erkenntnis ift. Der heutige Abendlander subsumiert, mas nicht zu fubsu= mieren ift. Die Lehre bekummert fich um das Sein cbensowenig, wie sie sich um das Sollen bekummert, sondern allein um die Wirklichkeit des mahrhaften Lebens, die primar und unsubsumierbar ift. Es ift ibr daher auch nicht von der Scheidung zwischen Subjekt und Obiekt aus beizukommen, fo daß man die Sinheit wohl nicht mehr ins Objekt, dafür aber ins Subjekt verlegte; fondern diese Scheidung ift für den Menschen der Lehre entweder überhaupt nicht da oder sie ist ihm nur die reine Formel für jenen vielgeftaltigen dia= lektischen Gegensatz, auf deffen Aufhebung die Lehre errichtet ift.

Der Weg der Lehre ist demgemäß nicht der zur Ausbildung einer Erkenntnis, sondern der zur reinen Erfüllung in einem zentralen Menschenleben. Das ist an den drei Erscheinungen der Lehre, die uns in hinzlänglicher Dokumentation überliesert sind, mit größerer oder geringerer Klarheit zu gewahren.

Diese drei Erscheinungen sind: die chinesische TaoLehre, die indische Erlösungslehre, die jüdisch-urchristliche Lehre vom Reiche Gottes. Auch dieser Erscheinungen Dokumentation reicht nicht hin, um ihren Weg
ganz zu überschauen. So wissen wir von der werdenden
jüdisch-urchristlichen Lehre einiges von den Lebensgemeinschaften, die sie trugen — von den (anscheinend
von den Redaktoren des Kanons absichtlich oder unabsichtlich missverstandenen) Rechabiten (Jerem. 35) bis zu
den Essäern, auf deren uralte Tradition sicherlich trots
aller Übertreibungen mit Recht hingewiesen wird —
aber sehr wenig von den Worten dieses sozusagen unterirdischen Judentums, die wir nur dürftig aus späten
Quellen erschließen oder erahnen können. Hinwieder sind

uns in den Schriften der Tao-Lehre Sprüche der "Alten" überliefert, die uns die lange Vorexistenz der Lehre verbürgen, und diese wird auch durch Äußerungen von gegnerischer Seite bestätigt; aber von den Lebensformen, in denen sie sich fortpslanzt, haben wir nur ganz unzulängliche Nachricht. Nicht einmal das indische Schrifttum, von allen das unvergleichlich größte, bietet eine vollständige Anschauung des Zusammenbangs.

Immerhin genügt das Material um zu zeigen, wie sich die Lehre unabhängig von Wissenschaft und Gesetz bildet und wie sie sich im zentralen Menschen erfüllt, der Wissenschaft und Gesetz ohne Kamps, lediglich durch die Lehre und das Leben überwindet. So überzwindet Buddha die vedische Wissenschaft mit der Aushebung der "Ansicht", die dem Vollendeten nicht zustehe, im "Pfad", und das brahmanische Gesetz mit der Aushebung der Kasten im Orden. So überzwindet LaozTse die offizielle Weisheit durch die Lehre vom "Nichtsein", die offizielle Tugend durch die Lehre vom "Nichtsein", die offizielle Tugend durch die Lehre vom "Nichttun".

Und auch dies konnen wir an den Erscheinungen

der Lehre seben, daß der zentrale Mensch der Lehre Lein neues Clement zubringt, sondern sie erfüllt. "Ich bin nicht gekommen aufzulösen, sondern zu erfüllen." So saat auch Sao-Die von sich, er habe nur das Unerkannte der Vorzeit, die Ahnung des Sinen, die im Wort des Volkes ruht, ju erfüllen. Er führt etwa den Spruch an: "Gewalttätige erreichen nicht ihren natürlichen Tod" und fügt hinzu: "Was die andern lehren, lehre ich auch: ich will daraus einen Vatergrund der Lehre machen." Dies entspricht den Worten der Bergpredigt: "Ich aber fage euch"; denn Gewalt ist ichon an sich für Lao-Die das Tote, das Leblose in der Welt, weil sie das Taolose ift. Erfüllen bedeutet hier wie dort: ein Überliefertes aus dem Bedingten ine Unbedingte heben.

Der zentrale Mensch bringt der Lehre kein neues Clement zu, sondern erfüllt sie; das heißt: er hebt sie zugleich aus dem Unerkannten ins Erkannte und aus dem Bedingten ins Unbedingte.

In ihrer hochsten Wahrheit erweist sich diese Unbedingtheit des Erfüllenden, welche die Welt der Be-

dinaten wider ibn fest, erweift fich diefe feine Kraft der Erfüllung in seinem Leben. In unvergleichbar hoherem Make noch als vom groken Berricher, vom groken Künstler und vom großen Dhilosophen gilt von ihm, daß alles Zerstreute, Flüchtige und Fragmentgrische in ihm zur Cinheit zusammenwächst; sein Leben ift diese Cinheit. Der Berricher hat seine Völkergeftaltung, der Künftler hat sein Werk, der Philosoph hat seine Ideologie; der Erfüllende hat nichts als sein Leben. Seine Worte sind Stude dieses Lebens, jedes Vollftreder und Urheber, jedes vom Schicksal eingesprochen und vom Schickfal aufgefangen, das heer der Stimmen durch diesen Menschenleib ins Endaültige mandelnd, die schwache Regung vieler Toten in ihm zur Macht ge= bunden, er das Kreuzesholz der Lehre, Erfüllung und Aufhebung, Beil und Untergang. Darum gibt es Logia, die kein Zweifel anzutaften vermag und die sich, durch die Geschlechter schreitend, auch ohne Schrift unvermischt erhalten fraft der Schicksalsprägung und der elementaren Cinzigkeit der erfüllenden Rede. Denn der Erfüllende, der aus allem gebunden ist und doch aus dem Nichts

kommt, ift der einzigste Mensch. Obgleich alles Suchen ihn begehrte und alle Einkehr ihn ahnte, wird er, wenn er erscheint, von wenigen erkannt, und diese wenigen sind wohl gar nicht von denen, die ihn ahnten und begehrten: so groß ist seine Einzigkeit, — so unsoriginell, so unscheinbar, so ganz und gar die letzte Schtheit des Menschentums.

Am sichtbarsten ist dies an Jesus, an dem das Zeugnis, wie es scheint, durch den Tod, das einzige Absolute, das der Mensch herzugeben hat, vollendet worden ist. Ihm zunächst steht Buddha. LaozTses Leben bietet sich am wenigsten dar. Das liegt daran, daß es eben das Leben seiner Lehre, ein verborgenes Leben war. In dem kargen Bericht des Geschichtschreibers ist alles darüber gesagt; von seinem Leben: "Seine Lehre war die Verborgenheit des Selbst: namenlos zu werden war das, wonach er strebte"; und von seinem Tode: "Niemand weiß, wo er geendet hat: LaozTse war ein verborgener Weiser."

Wie das Leben Lao-Tses, so ist auch seine Lehre die verborgenste, denn sie ist die gleichnisloseste.

Die nackte Sinheit ist stumm. Sowie die Sinheit aus Grund und Ziel eines ausgesonderten, in das wortlose Wunder versunkenen Menschentums zur Lehre wird, sowie sich in diesem Manne das Wort bewegt - in der Stunde der Stille, vor Jag, wo noch fein Du ift als das Ich und die einsame Rede im Dunkel den Abgrund hinüber und herüber mißt -, ift die Ginheit schon vom Gleichnis berührt. Der Mensch redet seine Worte, wie der Logos die Menschen redet: sie sind nicht mehr die reine Ginheit, - es ift schon die Dielheit, das Gleichnis darin. Aber wie die Vielheit der Menschen, solange sie Kinder sind, noch an die Sinheit gebunden ift und das Gleichnis nur so auf ihnen ruht wie das Lächeln auf ihren Lippen, so ift die Rede des Ausgesonderten in der Stunde der Stille nur erft vom Gleichnis berührt wie von einem Lächeln. Und wie die Vielheit der Menschen, wenn sie erwachsen und selber Kinder zeugen sollen, sich von der Einheit löst und das Gleichnis so in ihnen strömt wie das Blut in ihren Adern, so ist die Rede des Erfüllenden, wenn er zu den Menschen geht, vom Gleichnis durchflossen wie vom Blute.

Wie aber zwischen Kindheit und Mannheit die Zeit der Jugend fteht, das ift die Tragodie, die sich unmert: lich verfohnt, bis jie verschwunden ift, jo iteht zwischen Cinfamteit und Dredigt die Zeit des Abergangs, die sich freilich nicht unmerklich verfohnt, sondern sich ent= Scheidet. Buddha nennt sie die Zeit der Versuchung. Er spricht jum Versucher: "Nicht eber werde ich, o Bofer, ins Nirmana eingehen, bis nicht dieser mein unfträflicher Wandel gediehen fein wird und gur Blute gekommen, weithin verbreitet, bei vielen zu finden, reich entfaltet, jo daß er von den Menschen ichon geoffenbart ift." In diefer Zeit ift das Gleichnis nicht mehr das Lächeln, noch nicht das Blut; es ist noch auf dem Beifte, ichon in dem Beifte, - wie der Traum. Wie die Jugend im Traum fteht, jo fteht der Übergang im Traum. Darum ist das Wort der Cinfamteit der Schrei, und das Wort der Predigt

die Erzählung, aber das Wort des Übergangs ist das Bild.

Es gibt jedoch ein Leben, in dem der Übergang nicht von der Sinsamkeit zur Predigt führt, sondern von der Sinsamkeit der Frage zur Sinsamkeit der Fülle, von der Sinsamkeit des Abgrunds zur Sinsamkeit des Meeres. Das ist das verborgene Leben.

Ich glaube, daß dieser Mensch wie die andern verssucht wird. And wie die andern geht er nicht ins Nirwana ein, aber er geht auch nicht zu den Menschen; er geht in die Verborgenheit. Die Verborgenheit soll ihm seine Kinder gebären. "Der seine helle kennt, sich in sein Dunkel büllt", so nennt ihn Laos Tse.

Was ift diesem Menschen die Predigt? "Der himmel redet nicht und weiß doch Antwort zu finden." Was ist ihm die Mannheit? "Der seine Mannheit liebt, an seiner Weibheit hält, der ist das Strombett aller Welt."

Dieser Mensch redet nicht zu sich und nicht zu den Menschen, sondern in die Verborgenheit. Wiewohl er selbst nicht auf dem Wege zu den Menschen ist, so ist doch sein Wort notwendigerweise auf dem Wege zum Gleichnie; er ist nicht im Übergang, aber sein Wort ist das Wort des Übergangs geblieben: das Bild. Seine Rede ist nicht eine volle Gleichnisrede wie die Buddhas oder Jesu, sondern eine Bilderrede. Sie gleicht einem Jüngling, der sich noch nicht von der Sinheit zum Gleichnis gelöst hat wie der Mann, der nicht mehr an die Sinheit gebunden ist wie das Kind. Aber das wäre ein Jüngling, wie wir ihn etwa in Hölderlins Gedichten ahnen: der nicht das über sich hinausstrebende des Traums und der Tragödie hat, sondern nur die seherische Fülle der Jugend, ins Unbedingte und Swige gekehrt, wo der Traum zur Mantik und die Tragödie zum Mysterium geworden ist.

Verborgenheit ist die Geschichte von Lao-Tses Rede. Mag die Predigt von Benares, mag die Bergpredigt noch so mythisiert sein, — daß dem Mythos eine große Wahrheit zugrunde lag, ist unverkennbar. In Lao-Tses Leben ist nichts, was diesem entspräche. Seiner Rede, dem Buche, merkt man überall an, daß es gar nicht das war, was wir Rede nennen, sondern nur

wie das Rauschen des Meeres aus seiner Fülle, wenn ein leichter Wind es berührt. In dem fargen Bericht des Geschichtschreibers ift auch dies mitgeteilt oder dargeftellt. Lao-Die geht in feine lette Verborgenheit: er verläßt das Land, in dem er gewohnt hat. Er erreicht den Grenapaß. Der Befehlshaber des Grenapasses spricht zu ihm: "Ich sebe, daß du in die Derborgenheit gehft. Wolle doch ein Buch für mich schreiben, ebe du gehft." Darauf schreibt Lao-Tfe ein Buch in zwei Abteilungen, das ift das Buch von Jao und der Tugend, in fünftausend und etlichen Worten. Sodann geht er. Und unmittelbar daran Schließt sich in dem Bericht, was ich früher anführte: "Niemand weiß, wo er geendet hat." Nachricht oder Sinnbild, gleichviel: dies ift die Wahrheit über Lao-Tles Rede. "Die es miffen, reden es nicht; die es reden, wissen es nicht", heißt es in seinem Buche. Seine Rede ift nur wie das Rauschen des Meeres aus feiner Fülle.

Die Lehre Lao-Tfes ift bildhaft, aber gleichnislos, wofern wir an das vollftandige Bleichnis denten, das

vom Bilde zur Erzählung wurde. So übergab er sie der Zeit. Hunderte von Jahren vergingen darüber, da kam die Lehre an einen, der — sicherlich, wie alle großen Dichter, vieles Volkogleichnis in sich sammelnd — ihr Gleichnis dichtete. Dieser hieß Tschuang:Tse.

Nicht also wie in der Lehre Jesu und Buddhas ist das Gleichnis in der Tao-Lehre das unmittelbare, im zentralen Menschen erwachsene Wort der Erfüllung, sondern es ist die Dichtung eines, dem die Lehre schon in ihrer Erfüllung übergeben war.

Zerfallen ist die Erscheinung der TaosLehre in das erste Wort, das der nackten Sinheit so nahe steht wie kein anderes Wort der Menschenwelt, und in das zweite Wort, in dem die Sinheit so reiche und zärtzliche Gewandung trägt wie in keinem andern Wort der Lehre, sondern allein in den großen Gedichten der Menschenwelt.

Beide aber zusammen erst geben uns die vollkommene Gestalt der Lehre in ihrer reinsten Erscheinung: wie sie Zao, "die Bahn", Grund und Sinn des geeinten Menschenlebens, als den Allgrund und Allsinn verkundet.

Ischuang=Ife lebte in der zweiten Balfte des vier= ten und in der ersten des dritten Jahrhunderts v. Chr., also etwa 250 Jahre nach Lao-Tse. Während aber jener andere Apostel, der seinen Meister nicht leiblich kannte, Daulus, die Lehre Jesu von der Sinheit des wahrhaften Lebens zersetzte und in einen ewigen Gegensatz von Geist und Natur — den man nicht auf: heben, dem man nur entfliehen konne - verkehrte, war Tschuang=Tse in Wahrheit ein Sendbote seiner Lehre: ihr Sendbote zu den Dingen der Welt. Denn daß er ihr Gleichnis dichtete, das ist ja nicht so zu verstehen, als hatte er sie an den Dingen "erklart" oder auf die Dinge "angewendet". Vielmehr trägt das Bleichnis die Sinheit der Lehre in alle Welt hinein, lo dak, wie sie zuvor das All in sich umbegte, nun es ihrer voll erscheint, und tein Ding ift so gering, daß sie sich weigerte, es zu füllen. Wer solcherart die Lehre nicht eifernd verbreitet, sondern sie in dem Wesen offenbart, der gewährt jedem, die Lehre nun auch in sich zu entdeden und zu beleben.

Solch ein Apostolat ist still und einsam, wie die Mei= iterschaft, der es dient, ftill und einsam war. Es wohnt nitt mehr wie jene in der Verborgenheit, aber es ift durch feine Pflicht und durch feinen 3wed mit den Menschen verbunden. Der Geschichtschreiber teilt uns faft nichts anderes aus TschuangeTses Leben mit als dies, daß er arm war und die Amter, die ihm angeboten wurden, mit den Worten ablehnte: "Ich werde nie ein Amt annehmen. So werde ich frei bleiben, mir felbft zu folgen." Dasselbe geht aus den in seinen Büchern verstreuten, offenbar von Schülerhand herrührenden Lebensnachrichten hervor. Und nichts anderes besagt der Bericht über sein Sterben. Er verbietet, ihm ein Begrabnis zu geben: "Erde und himmel mir Sarg und Gruft, Sonne und Mond mir die zwei runden Beilebilder, die Sterne mein Geschmeide, die un= endlichen Dinge mein Trauergeleit, - ift nicht alles beisammen? Was könntet ihr noch dazufügen?"

Se ist nicht verwunderlich, daß die Welt der Best dingten sich wider ihn erhob. Seine Zeit, die unter der herrschaft der konfuzianischen Weisheit von der

sittlichen Sinrichtung des Lebens nach Pflicht und 3weck stand, nannte Tschuange: Die einen Nuglosen. In Gleichnissen wie das vom nuglosen Baum hat er der Zeit seine Antwort gegeben. Die Menschen kennen den Nugen des Nuglosen nicht. Den sie den Zweckelosen nennen, ist Taos Zweck.

Er trat der öffentlichen Meinung, die das Gefet seiner Zeit war, entgegen, nicht in hinsicht auf irgend= einen Inhalt, sondern grundfätlich. Wer seinem Für= sten oder Eltern schmeichelt, sagte er, wer ihnen blind zustimmt und sie grundlos preist, wird von der Menge unkindlich und treulos genannt; nicht aber, wer der Menge felbft schmeichelt, ihr blind zustimmt, sie grundlos preift, mer feine haltung und feinen Ausdruck darauf rich= tet, ihre Gunft zu gewinnen. Er aber kannte die Leerheit der Menge und sprach sie aus; er mußte, daß nur der fie gewinnt, der fich ihr auferlegt, und fagt es: "Ein Mann ftiehlt einen Beutel und wird beftraft. Ein andrer ftiehlt einen Staat und wird ein Fürft." 2Ind auch das wußte er, daß die Lehre von Tao sich der Menge nicht auferlegen kann. Denn die Lehre bringt ja nichts an die Menschen heran, sondern sie sagt einem jezden, daß er die Sinheit habe, wenn er sie in sich entzdecke und belebe. Es ist aber mit den Menschen so:
"Alle streben zu ergreisen, was sie noch nicht wissen, keiner strebt zu ergreisen, was er weiß." Das Große ist der Menge unzugänglich, weil es das Sinsache ist. Große Musik, sagt Tschuang-Tse, empfängt die Menge nicht, über Gassenhauer subelt sie; so werden vollzkommene Worte nicht gehört, dieweil gemeine Worte die Herrschaft haben; zwei tönerne Schellen töten den Glockenklang. "So ist die Welt verirrt; sich weiß den rechten Psac; aber wie kann ich sie leiten?"

Und so erschöpft sich das Apostolat im Gleichnis, das nicht eisert, sondern in sich verharrt, sichtbar und doch verborgen. Die Welt, sagt TschuangeTse, steht wider die Bahn, und die Bahn steht wider die Welt; die Bahn kann die Welt nicht anerkennen, und die Welt kann die Bahn nicht anerkennen; "darum ist die Tugend der Weisen verborgen, mögen sie auch nicht in den Bergen und in den Wäldern hausen; verborgen, auch wenn sie nichts verbergen". So fand das

Apostolat Tschuang-Tses seine Mündung darin, worin die Meisterschaft Lao-Tses ihren Lauf gehabt hatte: in der Verborgenheit.

6

Das Wort "Tao" bedeutet den Weg, die Bahn; da es aber auch den Sinn von "Rede" hat, ift es zus weilen mit "Logos" wiedergegeben worden. Es ist bei LaosTse und seinen Jüngern, wo immer es metas phorisch entwickelt wird, an die erste dieser Bedeutungen geknüpst. Doch ist seine sprachliche Atmosphäre der des heraklitischen Logos in der Tat verwandt, schon darin, daß beide ein dynamisches Prinzip des Mensschenlebens ins Transzendente versetzen, aber im Grunde nichts anderes meinen als das Menschenleben selber, das aller Transzendenz Träger und Wirklichkeit ist. Von Tao will ich das hier darlegen.

Man hat Tao im Abendlande zumeift als einen Versuch der Welterklärung aufgefaßt; bemerkenswer-

<sup>1</sup> Die Zitate ohne besondere Bezeichnung sind Tichuang = Tse, die mit (L) bezeichneten Laos Tse entnommen.

termeise fiel die Welterflarung, die man darin erblicte, itets mit den Neigungen der jeweiligen Reitphilo: sophie zusammen; so galt Tao erft als die Natur, so= dann ale die Vernunft, und neuerdinge foll es gar die Energie fein. Diefen Deutungen gegenüber muß darauf hingewiesen werden, daß Tao überhaupt keine Welterklarung meint, sondern dies, daß der gange Sinn des Seins in der Ginheit des mahrhaften Lebens ruht, nur in ihr erfahren wird, daß er eben diese Cinheit, ale das Absolute gefaßt, ift. Will man von der Cinheit des mahrhaften Lebens absehen und das betrachten, was ihr "zugrunde liegt", jo bleibt nichts übrig ale das Unerkennbare, von dem nichts weiter auszusagen ift, als daß es das Unerkennbare ift. Die Cinheit ift der einzige Weg, es zu verwirklichen und in solcher Wirklichkeit zu erleben. Das Unerkennbare ift natürlicherweise weder die Natur noch die Vernunft noch die Energie, fondern eben das Unerkennbare, dem tein Bild gureicht, weil "in ihm die Bilder find". Das Erlebte aber ift wieder weder die Natur noch die Vernunft noch die Energie, sondern die Sinheit

der Bahn, die Sinheit des wahrhaften Menschenwes ges, die der Geeinte in der Welt und in sedem Ding wiedersindet: die Bahn als die Sinheit der Welt, als die Sinheit sedes Dinges.

Es darf aber die Unerkennbarkeit des Tao nicht fo aufgefaßt werden, wie man von der Unerkennbarkeit irgendeines Dringips religiöser oder philosophischer Welterklärung redet, um dann doch darüber auszusa= gen. Auch das, mas der Name "Zao" aussagt, wird nicht von dem Unerkennbaren ausgesagt: "der Name, der genannt werden kann, ist nicht der ewige Name" (L). Will man Jao nicht als das Notwendige betrachten, deffen Wirklichkeit im geeinten Leben erfahren wird, sondern als ein an sich Seiendes, so findet man nichts zum Betrachten: "Tao kann kein Dasein haben." Co kann nicht erforscht, nicht dargelegt werden. Nicht bloß kann keine Wahrheit darüber ausgesagt werden, fondern es kann überhaupt nicht Begenstand einer Aussage sein. Was darüber ausgesagt wird, ift weder wahr noch falsch. "Wie kann Tao so verdunkelt sein, daß ctwas , Wahres' oder etwas , Falsches' daran er=

scheint? . . . Tao ift verdunkelt, weil wir es nicht fassen konnen." Wenn es also scheint, Tao sei zu irgendeiner Zeit mehr da als zu irgendeiner andern, so ist dies keine Wirklichkeit, sondern nur wie das Sinken und Steigen der Tone in der Musit, "es gehort zum Spiel". Wir können es in keinem Sein auffinden. Wenn wir es in himmel und Erde, im Raum und in der Zeit suchen, jo ift es nicht da, sondern himmel und Erde, Raum und Zeit find in ihm allein begründet. Und wenn wir es in "dem Beheimnis der Wesenheit Gottes" suchen, so ist es nicht da, sondern Gott ist in ihm allein be= Und dennoch "kann es durch das Suchen gefunden werden" (L): im geeinten Leben. Da wird es nicht erkannt und gewußt, sondern besessen, gelebt und getan. "Nur wer mit Schweigen es erlangt und mit dem Wefen es vollendet, der hat es", heißt es in den Buchern des Lieh-Tfe. Und er hat es nicht als sein eigen, sondern als den Sinn der Welt. seiner Sinheit schaut er die Sinheit in der Welt: die Cinheit des mannlichen und des weiblichen Elements, die nicht für sich, sondern nur aneinander bestehen; die

Einheit der Gegensätze, die nicht für sich, sondern nur durcheinander bestehen; die Einheit der Dingc, die nicht für sich, sondern nur miteinander bestehen. Diese Einzheit ist das Tao in der Welt. Wenn in einem von Tschuange Tse erzählten Gespräche Laoe Tse zu Kunge Fur Tse sagt: "Daß der himmel hoch ist, daß die Erde breit ist, daß Sonne und Mond kreisen, daß die Dinge gedeihen, das ist ihr Tao", so wird dieser Ausspruch erst durch einen alten Vers, den Laoe Tse in seinem Buche anführt, ganz verständlich. Er lautet:

"Himmel Kriegte Sinheit, damit Glaft, Erde Sinheit, damit Auh und Raft, Geister Sinheit, damit den Verstand, Väche Sinheit, damit vollen Rand, Alle Wesen Sinheit, damit Leben, Fürst und König Sinheit, um der Welt das rechte Maß zu geber.."

So macht die Einheit jedes Dinges in sich selbst die Art und das Wesen dieses Dinges aus, das ist das Tao dieses Dinges, dieses Dinges Bahn und Ganzheit. "Kein Ding kann Tao erzeugen, und doch hat

jedes Ding Tao in sich und erzeugt es ewig von neuem." Das bedeutet: jedes Ding offenbart Tao durch den Weg seines Daseins, durch sein Leben; denn Tao ist die Sinheit in der Wandlung, die Sinheit, die fich. wie an der Vielheit der Dinge, so an der Vielheit der aufeinanderfolgenden Momente im Leben jedes Dinges bewährt. Darum ift nicht der Mensch, deffen Weg ohne Wandlungen verläuft, die vollkommene Offenbarung Taos, fondern der Menich, der mit der ftarkften Wandlung die reinfte Ginheit vereint. Es gibt zwei Arten von Leben. Das eine ift das bloke Sinleben, die Abnutzung bis zum Verloschen; das andere ift die ewige Wandlung und deren Sinheit im Geifte. Wer in seinem Leben sich nicht verzehren läßt, sondern sich unablässig erneut und gerade dadurch, in der Wandlung und durch fie, sein Selbft behauptet - das ja nicht ein starres Sein, sondern eben Weg, Tao ift -, der gewinnt die ewige Wandlung und Selbstbehauptung. Denn hier wie immer in der Tao-Lehre: Bewuftsein wirkt Sein, Geift wirkt Wirklichkeit. Und wie im Qusammenhang der Lebensmomente eines Dinges, fo be=

währt sich Tao im Zusammenhang der Lebenomomente der Welt, im Kommen und Beben aller Dinge, in der Sinheit der ewigen Allwandlung. So heißt es in den Büchern des Lieh-Tfe: "Was teinen Urquell hat und beständig zeugt, ift Jao. Aus Leben zu Leben deshalb. obgleich endend, nicht verderbend, das ift Ewigfeit . . . Was einen Urquell hat und beständig ftirbt, ift ebenfalls Tao. Aus Tod zu Tod deshalb, obaleich nie endend, doch sich selbst verderbend, auch das ift Emig= keit." Tod ist Losbindung, ist Albergang zu neuer Gestalt, ift ein Augenblid des Schlafe und der Ginkehr zwischen zwei Weltenleben. Alles ift Werden und Wandlung in dem "großen Baus" der Ewigkeit. Wie in dem Dasein des Dinges Scheidung und Sammlung, Wandlung und Ginheit aufeinander folgen, so folgen im Dasein der Welt Leben und Tod aufeinander, que sammen erst Tao, als die Sinheit in der Wandlung, bemährend. Diefes emige Tao, das die Verneinung alles scheinhaften Seins ift, wird auch das Nichtsein genannt. Geburt ift nicht Anfang, Tod ift nicht Ende, Dafein in Raum und Zeit ift ohne Schranke und Stillstand; Geburt und Tod sind nur Singang und Auszgang durch "das unsichtbare Tor des himmels, welches Nichtsein heißt. Dieses ist der Wohnsitz des Vollenzdeten".

Auch hier wird der Vollendete, der Beeinte als der bezeichnet, der Jao unmittelbar erlebt und erfährt. Er schaut die Sinheit in der Welt. Das ift aber nicht fo zu verftehen, als mare die Welt ein geschloffenes Ding aufer ihm, deffen Cinheit er durchdringe. Dielmehr ift die Sinheit der Welt nur eine Spiegelung feiner Sinheit; denn die Welt ift nichts Fremdes, sondern eins mit dem Geeinten. "himmel und Erde und ich tamen qu= sammen ins Dasein, und ich und alle Dinge sind eins." Da aber die Sinheit der Welt nur für den Vollendeten besteht, so ist es in Wahrheit seine Cinheit, die Cinheit in die Welt sett. Das geht auch aus dem Wesen Taos hervor, wie es in den Dingen erscheint. Tao ist die Bahn der Dinge, ihre Art, ihre eigentumliche Ordnung, ihre Cinheit; aber als folche exiftiert es in den Dingen nur potentiell; wirkend wird es erft in ihrer Berührung mit andern: "Wären Metall und Stein

ohne Tao, sie würden keinen Schall geben. Sie haben die Gewalt des Schalles, aber er kommt aus ihnen nicht, wenn sie nicht geschlagen werden. So ist es mit allen Dingen." Dabei ift das Bewuftsein immer nicht auf Seite des Empfangenden, fondern auf Seite des Bebenden; "Zao wird übermittelt, aber nicht empfangen". And wie das Tao der Dinge erft durch ihre Berührung mit andern Dingen lebendig und offenbar wird, so wird das Tao der Welt erft durch ihre unbewußte Berührung mit dem bewußten Sein des Beeinten lebendig und offenbar. Dies wird von Tschuange Tie jo ausgedrückt, daß der Vollendete die beiden Urelemente der Natur, das positive und das negative, Vang und Vin, die die Ureinheit des Seins zerscheiden, perfohnt und in Sinklang bringt. Und in einem fpaten taoiftischen Traktat, der in diefem Dunkte auf einer allau beschrantt gefaßten - Aberlieferung gu fußen scheint, dem "Buch von der Reinheit und der Ruhe", heißt es: "Wenn der Mensch in der Reinheit und der Ruhe verharrt, tehren himmel und Erde gurud", das ift: jur Cinheit, jum ungeschiedenen Dasein, ju Tao.

Auch in dem späten, entarteten Schrifttum (der ganze spätere Taoismus ist nichts als wachsende Entartung) wird also der Geeinte noch als der Gebende aufgessäßt. Wir dürsen sagen: der Geeinte ist für die Taoschere der Schaffende: denn alles Schaffen bedeutet, von dieser Lehre aus angesehen, nichts andres als: das Tao der Welt, das Tao der Dinge hervorrusen, die ruhende Sinheit lebendig und offenbar machen.

Es fei zusammenzufassen versucht:

Tao in sich ist das Anerkennbare, das Unwigbare. "Das mahre Tao erklärt sich nicht." S ist nicht vorzustellen; es ist nicht zu denken, es hat kein Bild, kein Wort, kein Maß. "Taos Richtmaß ist sein Selbst" (L).

Tao erscheint im Werden der Welt als die urssprüngliche Ungeschiedenheit, als das Urdasein, dem alle Clementeentsprangen, als "aller Wesen Mutter"(L), als der "Talgeist", der alles trägt. "Der Talgeist ist unsterblich; er heißt das tiese Weibliche. Des tiesen Weiblichen Pforte, die heißt himmels und der Erde Wurzel" (L).

Tao erscheint im Sein der Welt als die tonftante

Alngeschiedenheit: als der einheitliche Wandel der Welt, als ihre Ordnung. "Se hat seine Bewegung und seine Wahrheit, aber es hat weder Handlung noch Gestalt." Se ist "ewig ohne Tun und doch ohne Nichttun" (L.). Se "beharrt und wandelt sich nicht" (L.).

Tao erscheint in den Dingen als die persönliche Ungeschiedenheit: als die eigentümliche Art und Kraft der Dinge. Es gibt kein Ding, in dem nicht das ganze Tao wäre, als dieses Dinges Selbst. Aber auch hier ist Tao ewig ohne Tun und doch ohne Nichttun. Das Selbst der Dinge hat sein Leben in der Weise, in der die Dinge den Dingen antworten.

Tao erscheint im Menschen als die zielhafte Ungezichiedenheit: als das Einigende, das alle Abirrung vom Lebensgrunde überwindet, als das Ganzmachende, das alle Zersonderung und Brüchigkeit heilt, als das Entjühnende, das von aller Entzweiung erlöst. "Wer in der Sünde ist, Tao vermag ihn zu entsühnen" (L).

Als die zielhafte Ungeschiedenheit hat Tao seine eigene Erfüllung zum Ziel. Es will sich verwirklichen. Im Menschen kann Tao so reine Sinheit werden, wie

es in der Welt, in den Dingen nicht werden kann. Der Mensch, in dem Tao reine Sinheit wird, ist der Vollendete. In ihm erscheint Tao nicht mehr, sondern ist.

Der Vollendete ist in sich beschlossen, allgesichert, aus Tao geeinigt, die Welt einigend, ein Schaffender, "Gotztes Genosse": der Genosse der allschöpferischen Ewigzteit. Der Vollendete hat Ewigkeit. Nur der Vollendete hat Ewigkeit. durch die Dinge, bis er im Vollendeten zur Ewigkeit aufblüht.

Dies bedeutet das Wort Lao-Tses: "Ersteige die Höhe der Entäußerung, umfange den Argrund der Ruhe. Die unzählbaren Wesen erheben sich alle. Daran erstenne ich ihre Rückehr. Wenn die Wesen sich entsfaltet haben, in der Entsaltung kehrt sedes zu seiner Wurzel zurück. Zur Wurzel zurückgekehrt sein heißt ruhen. Ruhen heißt die Bestimmung erfüllt haben. Die Bestimmung erfüllt haben heißt ewig sein."

Tao verwirklicht sich im wahrhaften Leben des Volle endeten. In seiner reinen Sinheit wird es aus Erscheis nung zu unmittelbarer Wirklichkeit. Das Unerkennbare und das geeinte Menschenleben, das Erfte und das Letzte berühren sich. Im Vollendeten kehrt Tao von seiner Weltwanderung durch die Erscheinung zu sich selber zustüd. Es wird Erfüllung, wird die Ewigkeit.

7

Was aber ist das geeinte Menschenleben in seinem Verhältnis zu den Dingen? Wie lebt der Vollendete in der Welt? Welche Gestalt nimmt bei ihm das Erztennen an, das Kommen der Dinge zum Menschen? Welche das Tun, das Kommen des Menschen zu den Dingen?

Die Tao-Lehre antwortet darauf mit einer großen Verneinung alles dessen, was von den Menschen Erkennen und Tun genannt wird.

Was von den Menschen Erkennen genannt wird, beruht auf der Zerschiedenheit der Sinne und der Geisteszkräfte. Was von den Menschen Tun genannt wird, beruht auf der Zerschiedenheit der Absichten und der Handlungen. Jeder Sinn nimmt anderes auf, sede Geisteskraft bearbeitet es anders, alle taumeln sie durchs

einander in der Unendlichkeit: das nennen die Menschen Erkennen. Jede Absicht zerrt am Gefüge, jede Handlung greist in die Ordnung ein, alle wirren sie durcheinander in die Unendlichkeit: das nennen die Menschen Tun.

Was von den Menschen Stennen genannt wird, ist tein Erkennen. Im dies zu erweisen, hat Tschuangs Tse schier alle die Gründe vereinigt, die je der Menschensgeist ersann, um sich selber in Frage zu stellen.

So gibt keine Wahrnehmung, weil die Dinge sich unablässig ändern.

So gibt keine Erkenntnis im Raum, weil und nicht absolute, sondern nur relative Ausdehnung zugänglich ist. Alle Größe besteht nur im Verhältnis; "unterm himmel ist nichts, was größer wäre als die Spige eines Grashalms". Wir können und unserem Maße nicht entschwingen; die Grille versteht den Flug des Riesenvogels nicht.

So gibt keine Erkenntnis in der Zeit, weil für uns auch die Dauer nur als Verhältniswert besteht. "Kein Wesen erreicht ein höheres Alter als das Kind, das in der Wiege starb." Wir können uns unserm Maße nicht

entschwingen; ein Morgenpilz kennt den Wechsel von Tag und Nacht nicht, eine Schmetterlingspuppe kennt den Wechsel von Frühling und Herbst nicht.

Es gibt keine Gewißheit des Lebens, denn wir haben kein Kriterium, an dem wir entscheiden könnten, welches das eigentliche und das bestimmende Leben ist, das Wachen oder der Traum. Jeder Zustand hält sich für den eigentlichen.

Es gibt keine Gewißheit der Werte, denn wir haben kein Richtmaß, an dem wir entscheiden könnten, was schön und was häßlich, was gut und was bose ist. Jedes Wesen nennt sich gut und sein Gegenteil bose.

Sprache ift unzulänglich.

All dies bedeutet für TichuangeTse nur eins: daß das, was von den Menschen Erkennen genannt wird, kein Erkennen ist. In der Geschiedenheit gibt es kein Erkennen. Nur der Angeschiedene erkennt, denn nur in wem keine Scheidung ist, der ist von der Welt nicht geschieden, und nur wer von der Welt nicht geschieden ist, kann sie erkennen. Nicht im Gegenübersteben, in

der Dialektik von Subjekt und Objekt: nur in der Einheit mit dem All gibt eo Erkenntnis. Die Einheit ist die Erkenntnis.

Diese Erkenntnis wird durch nichts in Frage gestellt, denn sie umfaßt das Ganze: sie überwindet die Relation in der Unbedingtheit des Allumfangens. Sie nimmt sedes Gegensatzpaar als eine Polarität an, ohne die Gegensätze festlegen zu wollen, und sie schließt alle Polaritäten in ihrer Sinheit ein; sie "versöhnt das Ja mit dem Nein im Lichte".

Diese Erkenntnis ist ohne Sucht und ohne Suchen. Sie ist bei sich selbst. "Nicht ausgehend zur Tür, kennt man die Welt; nicht ausblickend durchs Fenster, sieht man des himmels Weg" (L). Sie ist ohne Wissenswahn. Sie hat die Dinge, sie weiß sie nicht. Sie vollzieht sich nicht durch Sinne und Geisteskräfte, sondern durch die Ganzheit des Wesens. Sie läßt die Sinne gewähren, aber nur wie spielende Kinder; denn alles, was sie ihr zutragen, ist nur eine bunte, spielende, ungewisse Spiegezlung ihrer eigenen Wahrheit. Sie läßt die Geisteskräfte gewähren, aber nur wie Tänzer, die ihre Musik zum

Bilde machen, ungetreu und unftet und gestaltenreich nach Tanzerart. Die "Musik des himmele", das Spielen der Sinheit auf der Vielheit unserer Natur ("wie der Wind auf den Öffnungen der Baume spielt"), ist hier zur Musik der Seele geworden.

Diese Erkenntnis ist nicht Wissen, sondern Sein. Weil sie die Dinge in ihrer Sinheit besitzt, steht sie ihnen niemals gegenüber; und wenn sie sie betrachtet, betrachtet sie sie von ihnen aus, sedes Ding von ihm aus; aber nicht aus seiner Erscheinung, sondern aus dem Wesen dieses Dinges, aus der Sinheit dieses Dinges, die sie in ihrer Sinheit besitzt. Diese Erkenntnis ist sedes Ding, das sie betrachtet; und so hebt sie sedes Ding, das sie betrachtet, aus der Erscheinung zum Bein.

Diese Erkenntnis umfängt alle Dinge in ihrem Sein, das ist in ihrer Liebe. Sie ist die allumfangende Liebe, die alle Gegensätze aufhebt.

Diese Erkenntnis ist die Tat. Die Tat ist das ewige Richtmaß, das ewige Kriterium, das Absolute, das Sprachlose, das Unwandelbare. Die Erkenntnis des Vollendeten ift nicht in feinem Denten, fondern in feinem Inn.

Was von den Menschen Tun genannt wird, ist kein Tun.

So ift nicht ein Wirken des ganzen Wesens, sondern ein hineintappen einzelner Absichten in Taos Bewebc, das Singreisen einzelner handlungen in Art und Ordenung der Dinge. So ist in den Iweden verstrickt.

Insofern sie es billigen, wird es von den Menschen Tugend genannt. Was von den Menschen Tugend genannt wird, ist keine Tugend. Es erschöpft sich in "Menschenliebe" und "Gerechtigkeit".

Was von den Menschen Menschenliebe und Gerechtigfeit genannt wird, hat nichts gemein mit der Liebe des Vollendeten.

So ist verkehrt, weil es als Sollen auftritt, als Gesgenstand des Gebotes. Liebe aber kann nicht geboten werden. Gebotene Liebe wirkt nur Abel und Kummer; sie steht im Widerstreit mit der natürlichen Güte des Menschenherzens, sie trübt seine Reinheit und verstört seine Unmittelbarkeit. Darum verbringen, die so predigen,

ihre Tage damit, über die Bosheit der Welt zu klagen. Sie verletzen die Ganzheit und Wahrhaftigkeit der Dinge und wecken den Zweisel und die Entzweiung. Absichtsliche Menschenliebe und absichtliche Gerechtigkeit sind nicht in der Natur des Menschen begründet; sie sind überstüssig und lästig wie überzählige Finger oder andere Auswüchse. Darum spricht LaozTse zu Kunge FuzTse: "Wie Stechstliegen einen die ganze Nacht wachz halten, so plagt mich dieses Gerede von Menschenliebe und Gerechtigkeit. Strebe danach, die Welt zu ihrer ursprünglichen Sinfalt zurückzubringen."

Aber noch in einem andern Sinn haben "Menschenliebe und Gerechtigkeit" nichts gemein mit der Liebe des
Vollendeten. Sie beruhen darauf, daß der Mensch den
andern Menschen gegenüberstehe und sie nun "liebevoll"
und "gerecht" behandle. Die Liebe des Vollendeten
aber, der seder Mensch nachstreben kann, beruht auf
der Einheit mit allen Dingen. Darum spricht Laos-Tse
zu Kung-Fu-Tse: "Für die vollkommenen Männer der
Urzeit war Menschenliebe nur ein Durchgangsplat und
Gerechtigkeit nur eine Nachtherberge auf dem Wege

ins Reich der Ungeschiedenheit, wo sie sich von den Gestilden des Gleichmuts nährten und in den Gärten der Pflichtlosigkeit wohnten."

Wie das wahre Erkennen von Laos Tse, der es von der Menschensprache aus ansieht, "Nichterkennen" genannt wird ("Wer licht in Tao, ist wie voll Nacht"), so wird das wahre Tun, das Tun des Vollendeten, von ihm "Nichttun" genannt. "Der Vollendete tut das Nichttun" (L). "Die Ruhe des Weisen ist nicht, was die Welt Ruhe nennt: sie ist das Werk seiner inneren Tat."

Dieses Tun, das "Nichttun", ist ein Wirken des ganzen Wesens. In das Leben der Dinge eingreisen heißt sie und sich schädigen. Ruhen aber heißt wirken, die eigne Seele reinigen heißt die Welt reinigen, sich in sich sammeln heißt hilfreich sein, sich Tao ergeben heißt die Schöpfung erneuern. Der sich auserlegt, hat die kleine offenbare Macht; der sich nicht auserlegt, hat die große heimliche Macht. Der nicht "tut", wirkt. Der in vollkommener Sintracht ist, den umgibt die empfangende Liebe der Welt. "Ich sie wie ein Leichnam, dieweil

meine Drachengewalt sich ringsum offenbart, in tiefem Schweigen, dieweil meine Donnerstimme erschallt, und die Mächte des himmels antworten seder Wandlung meines Willens, und unter dem nachgiebigen Sinfluß des Nichttuns reifen und gedeihen alle Dinge."

Diefes Tun, das "Nichttun", ift ein Wirken aus gesammelter Sinheit. In immer neuem Gleichnis fagt es Tichnang=Tfe, daß jeder das Rechte tut, der fich in seinem Jun zur Sinheit sammelt. Wer auf eines gefammelt ift, deffen Wille wird reines Konnen, reines Wirken: denn wenn im Wollenden feine Scheidung ift. ift zwischen ihm und dem Bewollten - dem Bein - teine Scheidung mehr; das Gewollte wird Sein. Der Adel der Wesen liegt in ihrer Fahigkeit, sich auf eines gu fammeln. Um diefer Ginheit willen heißt es bei LaosTfc: "Wer in sich hat der Tugend Fülle, gleicht dem neugeborenen Kinde." Der Beeinte ift wie ein Kind, das den gangen Jag ichreit und nicht heiser wird, aus Gin= klang der Krafte, den gangen Tag die Fauft geschloffen halt, aus gesammelter Tugend, den ganzen Tag ein Ding anftarrt, aus unzerschiedener Aufmerksamkeit, das sich

bewegt, ruht, sich anpaßt, ohne es zu wissen, und senseits aller Trübung in einem himmlischen Lichte lebt.

Diefes Tun, das "Nichttun", fteht im Ginklang mit dem Wesen und der Bestimmung aller Dinge, das ift mit Jao. "Der Vollendete hat, wie himmel und Erde, teine Menschenliebe." Er fteht den Wesen nicht gegen= über, sondern umfaßt sie. Darum ift feine Liebe gang frei und unbeschränkt, bangt nicht vom Gebaren der Menschen ab und kennt keine Wahl; sie ist die unbedingte Liebe. "Gute - ich behandle sie gut, Nichtgute - auch sie behandle ich gut: die Tugend ist gut. Betreue - ich behandle sie getreu, Nichtgetreue - auch sie behandle ich getreu: die Tugend ist treu" (L). Lind weil er teine "Menschenliebe" bat, greift der Vollendete nicht in das Leben der Wesen ein, er erlegt ihnen nichts auf, sondern er "verhilft allen Wesen zu ihrer Freiheit" (L): er führt durch feine Cinheit auch fie gur Cinheit, er macht ihr Wesen und ihre Beftimmung frei, er erlöft Tao in ihnen.

Wie die natürliche Tugend, die Tugend jedes Dinges in seinem "Nichtsein" besteht: darin, daß es in seinen Grenzen, in seiner Alrbeschaffenheit ruht, so besteht die höchste Augend, die Augend des Vollendeten, in seinem "Nichttun": in seinem Wirken aus ungeschiedener, gegenssahloser, umfriedeter Sinheit. "Seine Ausgänge schließt er, macht zu seine Pforten, er bricht seine Schärse, streut aus seine Fülle, macht milde sein Glänzen, wird eine Staube. Das heißt tieses Sinswerden"(L).

8

Einheit allein ift mahre Macht. Darum ift der Geeinte der mahre Berricher.

Das Verhältnis des Herrschers zum Reich ift Taos höchste Kundgebung im Zusammenleben der Wesen.

Das Reich, die Gemeinschaft der Wesen, ist nicht etwas Künstliches und Willkürliches, sondern etwas Eingeborenes und Selbstbestimmtes. "Das Reich ist ein geistiges Gefäß und kann nicht gemacht werden. Wer es macht, zerstört es" (L).

Darum ift das, was von den Menschen Regieren genannt wird, tein Regieren, sondern ein Zerftören. Wer in das natürliche Leben des Reiches eingreift, wer es

von außen lenten, meistern und bestimmen will, der vernichtet es, der verliert es. Wer das natürliche Leben des Reiches behütet und entfaltet, wer ihm nicht Befehl und Imana auferlegt, sondern sich darein versentt. seiner heimlichen Botschaft lauscht und sie ans Licht und ans Werk bringt, der beherricht es in Wahrheit. Er tut das Nichttun: er greift nicht ein, sondern behütet und entfaltet, mas werden will. In des Reiches Not und Trieb offenbart sich ihm Taos Wille. Er Schließt seinen Willen daran, er wird Taos Werkzeug, und alle Dinge andern sich von selbst. Er kennt keine Bewalt, und doch folgen alle Wesen dem Winke seiner Sand. Er übt weder Lohn noch Strafe, und doch ge= ichieht, was er geschehen machen will. "Ich bin ohne Tun," spricht der Vollendete, "und das Volk andert sich von selbst; ich liebe die Rube, und das Volk wird von selbst rechtschaffen; ich bin ohne Beschäftigkeit, und das Volk wird von selber reich; ich bin ohne Begierden, und das Volt wird von selber einfach" (L).

Regieren heißt sich der natürlichen Ordnung der Erscheinungen einfügen. Das kann aber nur, wer die Sinheit gefunden hat und aus ihr die Sinheit jedes Dinges in sich selbst und die Sinheit der Dinge miteinander schaut. Wer die Unterschiede los wird und sich dem Unendlichen verbindet, wer die Dinge wie sich dem Urdasein wiedergibt, beides, sich und die Welt, zusammen entläßt, zur Reinheit bringt, aus der Knechtschaft der Gewalt und des Getriebes erlöst, der regiert die Welt.

Das Reich ist entartet, es ist der Gewalttat der Oberigkeit verfallen. So nuß aus ihr befreit werden. Dies ist das Ziel des wahren Herrschero.

Was ist die Gewalttat der Obrigkeit? Der Zwang der falschen Macht. "Je mehr Verbote und Beschränkungen das Reich hat, desto mehr verarmt das Volk;
je mehr Wassen das Volk hat, desto mehr wird das
Land beunruhigt; je mehr Künstlichkeit und List das
Volk hat, desto ungeheuerlichere Dinge kommen aus;
je mehr Gesetze und Verordnungen kundgemacht werden, desto mehr Räuber und Diebe gibt es" (L). Die
Obrigkeit ist der Parasit, der dem Volke die Lebenskrast entzieht. "Das Volk hungert, weil seine Obrigkrit zuwiel Abgaben verzehrt. Deshalb hungert es. Das

Dolk ist schwer zu regieren, weil seine Obrigkeit allzu geschäftig ist. Deshalb ist es schwer zu regieren. Das Volk achtet den Tod gering, weil es umsonst nach Lesbensfülle verlangt. Deshalb achtet es den Tod gering" (L). Der wahre herrscher besteit das Volk von der Gewalttat der Obrigkeit, indem er statt der Macht das "Nichttun" walten läßt. Er übt seinen umgestaltenden Einfluß auf alle Wesen, und doch weiß keines davon, denn er beeinflußt sie in Übereinstimmung mit ihrer Urbeschaffenheit. Er macht, daß Menschen und Dinge sich aus sich selber freuen. Er nimmt all ihr Leid auf sich. "Tragen des Landes Not und Pein, das heißt des Reiches König sein" (L).

In dem entarteten Reich ift es so, daß es keinem gewährt ift, seine Angelegenheiten nach eigner Sinsicht zu führen, sondern seder steht unter der Botmäßigkeit der Vielheit. Der wahre herrscher besreit den Sinzelnen von dieser Botmäßigkeit; er entmengt die Menge und läßt seden frei das Seine verwalten und die Gemeinsichaft das Gemeinsame. All dies aber tut er in der Weise des Nichttuns, und das Volk merkt nicht, daß

es einen Herrscher hat; es spricht: "Wir sind von selbst so geworden."

Der wahre Herrscher steht als der Vollendete senseite von Menschenliebe und Gerechtigkeit. Wohl ist der weise Fürst zu loben, der sedem das Seine gibt und gerecht ist; noch höher ist der tugendreiche zu schätzen, der in Gemeinschaft mit allen steht und Liebe übt; aber das Reich, das geistige Gefäß, auf Erden zu erfüllen vermag nur der geistige Fürst, der die Vollendung schafft: Cinzheit mit Himmel und Erde, Freiheit von allen Binzdungen, die Tao widerstreiten, Erlösung der Dinge zu ihrer Alrbeschaffenheit, zu ihrer Tugend.

Der wahre Herrscher ist Taos Vollstrecker auf Erden. Darum heißt es: "Tao ist groß, der Himmel ist groß, die Erde ist groß, auch der König ist groß" (L).

Das Epos des Zauberers



 $oldsymbol{\kappa}$ alewala, das finnische Epos, ist die Schöpfung eines Volkes und das Werk eines Sinzelnen. Unter seinen Liedern ist nicht eines, das nicht vorher in dem tonenden Gedachtnis des Volkes fein Leben gehabt hätte. Aber keines der Lieder ist so gesungen worden, wie es im Epos aufgezeichnet steht: nicht etwa, daß Ungesungenes eingeschoben ware - nur menige per= bindende Verse sind hinzugekommen -, nein, uralt ift das Lied in feinen Studen, aber in feiner Bangheit ift es neu. Denn dem Laulaja, dem finnischen Volks sanger, sind der Ders und die Weise heiliges, unverruckbares Urgeset; das Wort aber ist sein Bereich, seiner Macht anheimgegeben; Recht und Beruf ist ihm, es zu wandeln — es zu härten und zu fänftigen, 3u erhohen und zu verdeutlichen. So singt jeder Laulaja das Lied aller und fein eigenes, ja mancher ändert es zu mehreren Malen und sagt zu verschiedenen Zeizten Verschiedenes. Darum hört jener Einzelne, der davon träumt, die Schöpfung des Volkes zum Werke zu sormen, Elias Lönnrot, im sinnischen Lande umherziehend sedes Lied in vielfacher Gestalt; er sammelt die Gestalten, er wählt für seden Vers die schönste, für seden Vorgang die vollständigste, er verbindet das Mannigfaltige, er baut wahrhaft das Lied aller auf. Und aus den so aufgebauten Liedern errichtet er das Spos.

Auch der Laulaja verknüpft Lieder zu Liedergruppen, jeder anders, und auch dies tut mancher zu verschiezdenen Zeiten in verschiedener Weise; aber die Kraft, die mit den Worten zu schalten wußte, wird plump und schwer, wenn sie statt Wort an Wort, Lied an Lied zu reihen strebt. Wohl trägt der Sänger senen Zusammenhang des Mythos, der die epische Rune hervorbrachte, dunkel oder dämmerhast in seinem Sinn; aber er vermag nicht, ihn in einem Zusammenhang der Lieder zu realisieren. Jener Sinzelne aber, der gesammelt hat, hat die Kunde der Verschmelzung. Kein Dichter, weil

ohne Selbständigkeit, kein Gelehrter, weil ohne Distanz, ein Laulaja seinem Gemüt und seiner Begabung nach, ist er den Sängern des Volkes überlegen an Weite und Sinheitlichkeit des Wissens; er kennt den Volkez gesang wie keiner vor ihm, und seiner Kenntnis ist die Weihe der synthetischen Funktion verliehen. So versschmilzt er die Lieder zum Spos.

Daß er es konnte, das ist freilich aus seinen Fähig: Leiten allein nicht zu verstehen; Fähigkeiten sind uns fruchtbar ohne einen Glauben. Lönnrot hatte einen Glauben, dem seine Kräfte dienten und der sie fruchts bar machte: den Glauben an das ursprüngliche Spos, das eine Sinheit war wie der Mythos, den es sang, und das dann in all die Lieder zersiel — die Lieder, die nun selbständig weiter wuchsen, wucherten, sich wans delten, bis sie in seine Hand kamen, der nun versuchen wollte, die alte Dichtung wiederherzustellen, erweitert um all das, um das sie an Wesentlichem, Lebenauss sprechendem, Schicksalgestaltendem die singenden Gesichlechter erweitert hatten. Sin Trugglaube, von der Forschung unserer Zeit aus gesehen; aber im Reich

des Wirkens gilt nur die Kraft des Glaubens, nicht seine Probabilität. Connrot glaubte an das alte Spos wie Kolumbus an den Weg nach Indien; so öffneten sich ihm die neuen Länder.

2

Mehr als von irgendeinem Volk gilt es vom finni: ichen, daß das Singen alter ift als das Reden. Gine andere, heiligere Sprache hat der finnische Dichter Zachris Topelius den Gesang genannt; aber er ist mehr als das: er ist die Ursprache. Im Singen außert der Mensch von je sein Verhältnis zu den Gewalten, den Bangheiten des Lebens; im Reden außert er fein Verhältnis zu den Dingen, das später, mittelbarer ist als jenes. Der Bejang ift die elementare Bemeinschaft, die urzeitliche feindlich-friedliche Vertraulichkeit mit der Natur, deren Bergichlag seinen Rhythmus erzogen hat; die Rede ist die erworbene Sonderung, das große Unterscheiden, die Weisheit der Orientierung, die Kunft der Diftanz. Der Gefang ist Magie, die Rede Kausa= lität. Singen ift die Ausübung einer eingeborenen

Freiheit, Reden die Erfüllung eines unentbehrlichen Dertrags. So ruht in der Seele des sinnischen Vauern, der noch den Elementen nahe ist, der Gesang auf dem Grunde, aber quellend und ewig bereit; die Rede liegt dicht unter der Fläche, aber stockend und unlustig. Dem Wortkargen erwachen die Lippen im Liede, der Schwerfällige wird leicht und überlegen, sobald er zu singen beginnt.

Und die finnische Sprache selber: sie scheint nicht für die Rede, scheint zuerst für den Gesang geschaffen; ihre Worte enden meist auf Wokale und selten stoßen mehrere Konsonanten zu einem spröden Laut zusammen; eine der wohllautendsten und gesügsten des Erdbodens hat sie Jakob Grimm genannt, und der große sinnische Forscher Porthan (1739—1804) sagt von ihr, ihr Geist sei dem Streben der Wolksfänger sonderlich günftig.

Ju Porthans Zeiten war der tiefe Quell noch uns verschüttet. Alle Vorgänge des perfönlichen und öffents lichen Lebens, Tätigkeit und Muße, Festfreude und einsames Leid riefen die tausendfältige Rune. Der Freund, der um den toten Vertrauten trauert, und der Feind, der über den Verhaften spottet, der Hirt, der seinem knappen Leben nachsinnt, und der lager, der von der Beute traumt, die Frau, der die Che grausam mar, und das Madchen, deffen Liebster in der Ferne weilt, sie alle singen, althergebrachten, vom Erlebnis umgeschmolzenen Besang. Des Festmahle hochste Freude ift das Lied; es gibt dem Zechen seine Weihe; nach den Gefangen ist die hochzeitofeier gegliedert. Wenn eine Reise= gesellschaft, wie co vornehmlich im Winter Brauch und Bedürfnis ift, zu Kauf und Verkauf aus den oberen Begirken in die Städte und auf die Markte gieht, bei der Ausfahrt schon verbunden oder auf dem Wege zusammengeströmt, singt sie in allen Herbergen und macht die berühmten Runen der Beimat im weiten Cande bekannt. Und die Frauen singen, wie einst die Frauen von Lesbos, beim Mahlen des Kornes: ihre "Mühlenlieder" - von der Liebe und von der Not des Frauenlebens. Bekanntes wird gefungen, aber auch neues, und beides ift eins; denn der Sanger selbst Scheidet nicht, was ihm sein Sinn besiehlt, von dem, was er als Kind übernommen hat. Auch der Berufene, der Laue

laja nicht, der sich aus der singenden Menge erhebt als der Sendbote der dauernden, von Geschlecht zu Beschlecht gehenden Dichtung und über der flüchtigen Welle den großen feierlichen Zusammenhang trägt. Cin Bauer wie die anderen, nicht durch Stand, sondern durch Wiffen por ihnen ausgezeichnet; seiner Sprache kundig, daß er über all ihre Köftlichkeit gebieten kann und, um frei zu fein, nicht aus dem Bann des Ge= settes zu schreiten braucht; im schriftlosen Bedachtnis die Fülle überlieferten Gesanges fassend, den er in der Jugend dem Vater und den alten Meistern ablauschte; ehrfürchtig gegen die Tradition und doch auch, fast ohne es zu merken, unabhängig von ihr; des guten Verses sicherer Kenner und Verwalter, ohne um Regeln zu wiffen: fo erhalt der Laulaja das Erbe der Vorgeit, vor allem die epische Rune lebendig. Er tragt fie, jumeift beim Festgelage, nach uralter Sitte vor: er mahlt sich einen Belfer, der in der Mitte des Derfes einfällt, ihn mitsingt und sodann allein wiederholt, oft mit Cinfugung eines befraftigenden Wortchens, dieweil der Laulaja sich auf den nächsten Vers

besinnt. So sitzen sie einander gegenüber, knie an knie und Hände in Händen, die Köpfe sacht einander zubewegend, und singen, nach einer einsachen, gleiche mäßigen Melodie, deren Sinfalt und Liebreiz so groß sind, daß sie ewig nur vertraut, nicht gewohnt wirkt, zum Spiel der Kantele, der fünfsaitigen Harse, von der erzählt wird, der mythische Arsanger Wäsnämösnen, der Heros der epischen Rune, habe sie aus dem Holz der Maserbirke und den Haaren einer Jungsrau gesichaffen: die Lieder von den Taten der Arzeit.

Aber co gibt noch eine andere Rune, die nicht unftet ist wie die lyrische, sondern als eine heilige Überlieserung gehütet wird, die aber auch nicht öffent-lich und allgemeinsam ist wie die epische, sondern in großem Geheimnis von dem Wissenden dem Jünger, vorzugsweise dem Sohne, kundgegeben wird. Es ist dies die Zauberrune. Wie kaum in einem anderen Volk wurzelte im sinnischen der Glaube an die Wundermacht des Wortes: des heimlichen urgegebenen Wortes; es ist der aller Magie zugrunde liegende Glaube an die Macht des Gebundenen über das Ungebundene,

des strengen Wiffens über die wimmelnde Gefahr. Das Wort ift der herr der Clemente: mer es besitzt. kann ichaffen und vernichten, kann alles Übel bannen und den Gottern felber feinen Willen auferlegen. Er singt seine Feinde zu Stein und wilde Tiere in Ketten; er totet den Tcost und giebt ihm seine Kleider aus; Kalma, der Tod, ift fein Waffengefahrte. Er kennt den Arsprung aller Dinge und so werden alle Dinge ihm untertan; denn jedes ichweifende Wejen wird zuschanden an dem Wiffenden, der ihm feinen Ursprung entgegenspricht. Wenn er zu singen beginnt, "zerfließen die Berge wie Butter, die Felsen wie Fleisch der Schweine, die blauen Wälder wie Bonig, vom Biere ichwellen die Seen, die Tiefen werden erhaben, die Boben sinken zu Tale". In der Efftasc spricht er fein Wort, unter gewaltsamen Bewegungen, mit einer neuen Stimme; da wird er gum haltig, gum Damon, und sein Tun ift damonisch, bandigend, überwältigend. Darum ruft er, wenn er ans Werk geht, jeine "Natur" an, fie moge unter dem Steine erwachen, die selber hart wie Stein sei, und fahrt fort: "Natur des Ahnen, der Ahnin, Natur der Mutter, des Vaters, Natur meiner Voreltern aller, gefelle dich zu der meinen, umbull mich mit feurigem Bemde, betleid mich mit flammendem Delze, daß ich die Abel verwirre, die Erdunholde beschäme." War der Zusammenhang mit den Ahnen in der lyrischen Rune unbewußt und musikalisch, in der epischen betrachtend und dichterisch, so ist er in der magischen handelnd und damonisch. Sie ist der leidenschaftlichste Ausdruck der Tradition. Darum wird fie auch nie einem Fremden ungekurgt mitgeteilt; sie mochte sonst ihre Kraft verlieren: wenn ein Tietaja, ein Zauberer, nach langem Widerftreben sich bereit erklärt, einem Sammler seine Runen mit zuteilen, fo läßt er eine Stelle meg oder verandert fie; wenn dem Spruch drei Worte fehlen, kann er dem Fremden nicht nuten, feine Kraft bleibt bei feinem Since the second Cigner.

Die neuere Forschung hat die Frage erörtert, ob die Zauberrune alter sei als die epische. Wie immer sich das historische entscheiden mag: in beiden, in der, die nur erzählen, und in der, die umgestalten will, ja

in dem gangen finnischen Volksgesang außert sich ein Volt mit der ungeteilten Kraft feiner Inftinkte, aus der letten Ursprunglichkeit seines naturlichen Daseins und aus der gefühlgewordenen Verbundenheit seiner Beschlechtofolge. Der Laulaja umschließt in seiner Rune das mythische Gedachtnis der Ahnen, der Tietaja in seiner der Ahnen magische Gewalt. So lebt das mythische, unhistorische Bedachtnis mitten im geschicht= lichen Bewuftsein, so lebt die magische, unangepafte Bewalt mitten in der naturkundigen 3medweicheit einer neuen Zeit fort. Auch über das Alter der Runendichtung überhaupt sind fehr verschiedene Ansichten geltend gemacht worden: die einen ließen sie in der Zeit der Völkerwanderung, andere in der Zeit der Wikinger, andere in den letten Jahrhunderten des Mittelalters entstehen. Bleichviel: im entscheidenden Sinn ift sie so alt wie das Volt, das fie geboren bat, mochte es sie auch, wie Wainamoinens Mutter ihr Kind, fiebenhundert Jahre im Schofe tragen.

Der bedeutendite unter den Laulajat, die für Lonnrot auf feinen Sammelfahrten die Lieder fangen, aus denen er das finnische Epos aufbaute, der achtzigiahrige Arhippa Derttunen von Latwajarwi in Ruffifch-Karelen, führte all sein Wissen auf seinen Vater gurud, "den großen Jimana", der ein weit großerer Sanger gemefen sei als er. Er erzählte Lönnrot, wie er als Kind den Dater jum abendlichen Fischfang begleitete und wie da Jiwana Sand in Sand mit einem Befahrten beim Reisigfeuer Nächte durchsang, ohne eine Rune zu wieder= holen: "Ich war damals ein fleiner Knabe und lauschte, jo erlernte ich die wichtigften Lieder. Aber viele da= von habe ich schon vergeffen. Keiner meiner Sohne wird nach meinem Tode in folder Art ein Sanger bleiben, wie ich nach meinem Vater. Man kummert sich nicht mehr jo jehr um den alten Gesang wie in meiner Kindheit, als er das Größte mar somohl bei der Arbeit, wie auch wenn man sich zur Mußezeit im Dorfe versammelte. Wohl hort man noch den und senen bei Zusammen= fünften singen, sonderlich wenn sie etwas zu trinken bekommen haben, aber selten ein Lied, das einigen Wert hätte. Statt dessen singen die Jungen nur ihre eigenen unanständigen Weisen, mit denen ich meine Lippen nicht beslecken möchte. Ach, wenn semand in sener Zeit, so wie Ihr nun, Lieder gesucht hätte, er wäre nicht in zwei Wochen damit fertig worden, die allein niederzuschreiben, die mein Vater wußte.

Das schwermütige Gefühl der schwindenden Rune, das in diesen Worten des alten Laulasa spricht, hängt in einer bedeutsamen Weise mit dem Grundgefühl der Sammlergenerationen zusammen, aus der Lönnrot herzvorging. Dies ist sa aller nationalen Romantik eigen, daß sie die Schöpfung der Gewalten, deren natürliche Existenz im Leben des Volkes abzusterben beginnt, zu retten strebt, nicht unmittelbar, denn eine Einwirkung auf das triebhaste Volksleben ist ihr versagt, sondern durch Überführung in das Reich des ordnenden und erhaltenden Bewustseins. Aber wie das Bewustsein in der Welt gemeiniglich auf Kosten der Vitalität zustande kommt, so ist auch, was in die Sammlung eingeht, an Krast und Wahrheit des Daseins nicht

mehr das gleiche wie damals, als es wild muchs, den Kennern unbekannt oder verächtlich, Troft und Wonne den ftillen Bauernherzen. Gine blauweiße Madonna des Luca über einer haustur ift vom Atem all der Kindergeschlechter, die auf der Schwelle ipielten, beis lig angehaucht, und man fühlt sich ihr seltsam ergeben, wie sie so herunterschaut und alles weiß ohne zu wiffen; aber die Robbiawande des Bargello find ein toter Schatz. Sammlungen des Volksgefanges sind Berbarien. Co fei denn, daß das ordnende und erhaltende Bewußtsein von jener einzigen Art ist, die nicht auf Kosten der Vitalität, sondern mit ihr wird und machft: daß es ein schöpferisches Bewuftsein ift. Der Romantiker, der die volkstumliche Gewalt nur liebt, wird manches Schone dem allgemeinen Gedacht= nis bewahren, aber keine lebendige Bangheit stiften, die die Gangheit des gesungenen Sanges zu pertreten vermochte; der Romantiker, der selbst ein Teil jener Bewalt ift, wird fie in ein neues Leben cinfeten. Solcher Art ift Clias Connrots Werk gewesen. Die Kraft der finnischen Rune schlug in ihm noch einmal

in breiterer Flamme als je zuvor auf; in einer Flamme, die die ganze riesenhafte tausendfach gesormte Materie ergriff und zu einem großen Erzbilde verschmolz.

Auch por Connrot find Runen gesammelt, geordnet, ja auch schon nach dem Inhalt aneinander gereiht worden. Ohne ihn gabe es sicherlich würdige Sammlungen finnischer Volkslieder, aber nicht den Organismus des Kalewala. In ihm vereinigten sich die Kombinations= versuche der Forscher und die der Volksfanger selber. Er hatte die Klarheit des Forschers und die Kühnheit des Laulaja; und er hatte den Glauben eines schop: ferischen Menschen. Was er wagte, tann man unwissenschaftlich nennen, weil er Lieder verschiedener Berkunft, verschiedenen Zusammenhanges, verschiedener Battung durcheinander mischte; man tann es untunft= lerisch nennen, weil er Motive verflocht, die einander widersprachen, Geftalten zusammengoß, die einander unähnlich waren, Verse verlotete, die widereinander schrien; und alle die Derschiedenartigkeit, all der Widerspruch, sie sind noch im Epos drin, aufdring= lich, unversöhnbar. Und dennoch: es ist lebende Subjtang, es ist wirkende Ginheit, es ist werkgewordene Schöpfung.

4

Als der arme Dorffcneider Connrot an einem April: tag des Jahres 1802 sein viertes Kind mit der Nachbars= frau zur Taufe fandte, geriet die auf dem meiten Weg in ein Schneegestöber und hatte, als sie das Riel erreichte, den mitgegebenen Namen vergeffen; fo mußte der Daftor den Kalender nachschlagen und taufte den Knaben Clias. In diesem Zeichen ftand Clias Lönnrots Kindheit; sie war preisgegeben. In der arm= seligen hütte wurde das Mehl mit Flechten und Fichtenrinde gemischt; und wenn auch dieses Brot ausging, hungerte man. Als vollends der Krieg über das Land fam, mußten die Kinder betteln geben; das tat der fechsjährige Clias fo, daß er ftumm an den Turen stand und wartete. Auf einer folchen Wanders schaft tam er einigen ruffischen Soldaten in die Quere; denen war der ichene Junge gerade recht fur ihren grolenden Spaß: fie pacten ibn und marfen ibn in einen

Brunnen. All das brachte dem Knaben weder Schaden noch Bitterkeit; wenn er lief oder schwamm, vergaß er den hunger; und gelangs ihm einmal nicht, dann las er in den drei Buchern, die im hause maren, Bibel, Gejangbuch, Katechismus, und da gelang es doch. Für eine Zeit kam der Zehnjährige in die Schule, um das geheimnisvolle Schwedisch zu erlernen; bald mußte er nach haus gurud und dem Dater bei der Arbeit helfen. Wieder erwirkte er es, daß er zur Schule kam, diesmal in die hauptftadt; da er feine Bucher batte, jaß er, mahrend ein Kamerad zu Mittag aß, mit deffen Buch auf der Treppe und spürte den Winterfrost nicht. Drei Jahre lang half er fich durch, indem er dem Universitätodiener für etliche Pfennige allerlei Arbeit leistete; dann trieb ihn die Not zum zweitenmal nach hause gurud. Endlich nahm sich ein Dfarrgehilfe des jungen Elias an; auf feinen Rat 30g der Siebzehufährige nach altem Brauch wie einft Luther von haus ju haus, feine tiefe Schuchternheit gewaltiam überwindend, sang Dialmen und sammelte Korn ein, worque 3u Hause Brot gebacken wurde; damit verseben, wurde er in ein Gymnasium gebracht. Als der Brotvorrat zu schwinden begann, bekam Elias eine Stelle in einer Apotheke; tagsüber hatte er keinen freien Augenblick, aber in den Nächten lernte er so eifrig, daß er mit zwanzig Jahren die Hochschule beziehen konnte. Die studentische Korporation, in die er einzutreten wünschte — sie seiert setzt ihr Jahressest an Lönnrots Geburtstag —, wollte ihn erst nicht aufnehmen, weil er während seiner Schulzeit niedrige Arbeit getan hatte.

Sechs Jahre später, im Sommer 1828, tritt der Magister Lönnrot, der die Medizin zu seinem Fache studium gemacht hat, seine erste Sammelsahrt an, zu Fuß, seine Ersparnisse im Betrag von hundert Papier-rubeln in der Tasche, als Bauer gekleidet, einen dereben Stock in der Hand, die Tabakspfeise im Mundwinkel, den Ranzen auf dem Rücken, die Flinte über der Schulter, im knopfloch ein Band, daran eine Flöte hängt. Er gibt sich für einen Bauernsohn aus, der seine Verwandten in Karelen besuchen will; doch widersährt es ihm zuweilen, daß er für einen Landestreicher, sa sogar für einen Räuber angesehen wird.

Zumeift wird er fehr gaftfrei aufgenommen. Wenn er in einem Dorfe ankommt und mehrere Leute sich um ihn versammeln, spielt er auf seiner Flote und lockt noch andere herbei; dann fühlt er sich, wie er in seinem Tagebuch niederschreibt, "wie ein zweiter Orpheus oder, um es vaterlandischer zu fagen, wie cin neuer Wainamoinen". Ift das Spiel gu Ende, erfragt er von den Buhorern die Namen der jangeskundigen Bauern des Dorfes und sucht fie auf. Da gieht er nun ein heft von den unlängft erschienenen Volks: liedersammlungen ans der Tasche und lieft daraus vor; die Bauern fennen bereits, was er lieft, wenn auch oft in anderer Fassung, sie horchen erstaunt und angeregt und kommen bald felbit ins Singen. Nicht immer gerat es; vornehmlich die Zauberer bringen es fertig, fogar dem Branntwein zu widerstehen. Aber allmählich tommt ein reicher Ertrag zusammen, mit deffen Deröffentlichung bald darauf begonnen wird: "Kantele" heißt die Sammlung.

Eine zweite Fahrt wird durch die Nachricht unterbrochen, daß in Belfingfore die Cholera herricht;

Sonnrot fehrt gurud, pflegt die Kranken, wird felbit angesteckt, überwindet die Krantheit und besteht fein Doktorexamen. Auf einer darauf folgenden Sammlerreise haben ihn die Bauern im Verdacht, er fei einer der Brunnenvergifter, die die Cholera ins Land gebracht haben. Kurze Zeit danach läßt er sich als Arzt nieder, in einem entlegenen und wirtichaftlich unergiebigen Di= ftrift, den er gewählt hat, um dem Gesanggebiet nabe ju fein. Bei feiner Ankunft ift in der Begend eine hungersenche ausgebrochen, die er einen Winter lang bekampft, wieder mit einer Unterbrechung, da er felbst fast dem Tode verfällt. Gine neue Fahrt folgt, die nicht nur vielfältiges Material bringt, sondern auch den ersten großen, zugleich keimhaften und entscheis denden Versuch zeitigt, die Lieder zu einer epischen Cinheit gusammenguschließen: Ende 1833 schreibt Lonnrot die "Liedersammlung von Quainamoinen" nieder, etwa fünftausend Verse in sechzehn Runen. Zwei Tabre ipater, 1835, ift daraus das Kalewala in seiner erften gedruckten Fassung geworden, das "alte Kalewala", mehr als 12000 Verse in 32 Runen. Die Fahrten

mehren sich; Mitarbeiter erstehen, die das Land durchziehen und dem Schöpfer des Volksepos ihre Ernte zubringen; aus all dem Stoff gestaltet er das endgülztige Werk, das 1849 erscheint, nahezu 23000 Verse in 50 Runen. Hier erst sind durch Aufnahme neuen lyrischen und magischen Materials die drei Stimmen des Volksgesangs, das epische Gedicht, das Lied und der Zauberspruch in Wahrheit zu einem Chor verbunzden, und aus der in unabsehbarer Fülle spülenden Flut der Rune ist eine Gestalt, eine Einheit emporgestiegen.

Hunderttausend Varianten der Kalewalalieder ruhen in den Sammlungen der Finnischen Literaturgesellschaft. Welch eine Welt! And doch steht das einige Spoosihnen gegenüber wie die schmole und auserwählte Wirklichkeit dem überreichen Chaos der Potentialität. Daß der sinnische Volksgesang sich so zu einem — nicht minder als er lebendigen — Werke verengerte und obsektivierte, ist Elias Lönntots Tat, aus seiner Abstammung, aus seinem Lebensgang, aus seiner Seelensart geboren: aus dem in ihm sich vollendenden Mythos der Finnen. Denn der große Laulasa singt nicht bloße

das mythische Dafein, er ift ein Stud von ibm; und Elias Connrot war der lette der großen Laulafat.

Connrot hatte sowohl zwischen den beiden Kalemalafassungen als auch später Sammlungen von Volksliedern, von Sprichwörtern, von Rätseln, von Zauberrunen
(diese erschien 1880, vier Jahre vor seinem Tode)
veröffentlicht, die für die sinnische Volkskunde grundlegende Bedeutung haben; aber groß und eines Werkes
Meister war er nut das eine Mal, als er nach seiner
Laulajanatur schaffen durste.

5

Daß er die Seele eines Laulaja hatte und daß er ein Nachgeborener war, in dem der Sinn des Volks: jängers, der Glaube an die Areinheit des nationalen Mythos, Bewußtsein und Wille wurde, daraus ist Lönnrots Methode in der Gestaltung des Kalewala zu verstehen; eine Methode, die wir als den einzigen uns nach Material und nach Mitteilungen des Bezarbeiters bekannten Weg der Entstehung eines Volkszepos lückenlos überschauen können.

Mag Lönnrot auch die erste Anregung zu seiner epsschen Konzeption von Äußerungen und Versuchen einiger für Ossian begeisterten, von herder bestimmten, durch die homerfrage tiesbewegten Männer empfanzen haben; mögen ihm sodann die von den Laulasat selbst herrührenden Liederverknüpfungen, die er aus seinen Fahrten kennenlernte, einen unmittelbaren Antrieb gegeben haben: was ihn zuinnerst lenkte und lehrte, war der Glaube an die ursprüngliche Einheit.

Schon Porthan hatte durch die Zusammenschiebung der Varianten den siktiven "Urtext" eines Liedes wiedersherzustellen gesucht, aber er tat es als Philologe, ohne zureichendes Verständnis für das flutende Leben des Gesanges, dem der Gott in jeder Stunde nahe ist und von dessen Wandlungen jede ihr eigenes Recht hat. Dieses Verständnis hatte Lönnrot. Darum vermeinte er nicht, einen ursprünglichen Text wiederherstellen zu können, sondern er wollte eine Einheit bilden, die der Einheit des alten Epos, an das er glaubte, nicht gliche, sondern entspräche; die das alte Epos gleiche som als Kristallisationskern, von dem vielfältigen Lied

der Jahrhunderte umschlossen, in sich truge; und die solchermaßen das ganze Leben des finnischen Wolkes darftellte.

Sönnrot wußte, daß dies nur durch einen Akt der Willkur, der Ujurpation vollbracht werden konnte; aber dieser Akt war eben von je dem Caulaja eigen gewesen, und indem Sönnrot usurpierte, ordnete er sich ein. Das sprach er in der Sinleitung zum neuen Kalezwala dadurch aus, daß er die Worte des wagestroben Seminkäinen im Spos:

Ich erhob mich selbst zum Sänger,
Schuf mich selbst zum Zanbersprecher
auf sich anwandte.

Diese scheinbare Willkur ist in Wahrheit Vollstrek. Fung und Vollendung. Die neue sinnische Forschung hat gezeigt, daß die epische und die magische Rune in verschiedenen Gegenden entstanden sind und auf ihren Wanderungen mannigsache Verbindungen einz gingen; in Finnisch-Karelen verschmelzen die Verbinzdungen zu neuen Gesängen, die eine neue Art episch-magischer Vichtung konstituieren; in Russisch-Karelen

endlich reihen fich die Befange um einzelne herrschende Dersonen und Motive, verknüpfen sich zu Buflen; Ruffifch-Karelen ift das Sammelgebiet Elias Connrots, der das guflifche Material gum Cpos verichmols. "Es gab nur eine Beit und nur eine Begend, deren Bejangeart einem Manne die Möglichkeit darbot, das Kalewalaepos zujammenzujtellen" (Kaarle Krohn). Womit nun freilich die ipegifische Beniglität dieses Mannes als das unmittelbare und entichcidende Agens ausgeiprochen ift, da ja mit ihm nicht nur die Tätigkeit des letten Kombinierens, sondern auch die nicht minder bedeutsame des Wählens hinzutritt, die recht eigentlich ein Drivilegium des Genies ift. Die Laulgiat verknüpften Motive und Lieder ju guflischen Gebilden; fie flochten zur Schmückung eines Gesangs Stücke aus andern ein: ja, sie ersannen auch selbst mohl, mo es not tat, verbindende Verfe. Aber Connrot mar der erfte und eingige, der das Mannigfaltige besaf und das Gine aus ihm bestimmte.

Baim Steinthal sprach einmal von der immanenten Sinheit, die das Spos, ehe Connrot es heraushob. in den Liedern selbst hatte, ohne daß semand von ihr mußte. Aber das war nur eine dynamische Sinheit, die Sinheit gemeinsamen Werdens. Ind wohl mag eine Ureinheit sich in ihr kundgegeben haben, aber diese war eine Sinheit vor dem Liede: die elementare Sinheit des mythenbildenden Wolkstriebs und seines Bildersspiels.

6

Wenn irgendeiner Dichtung, kommt dem Kalewala der Name eines Volksepos zu: von des Volkes Itzträumen geboren, im breiten Leben der Volkszeiten erwachsen, empfing es die Vildung und den Zusammenshang von einem, der aus Blutund Schicksal dertragenden, wesenerhaltenden Volksschichten gekommen war. Aber noch durch etwas anderes, Besonderes, ist das Kalewala das sinnische Volksepos: daß es die beiden Elemente des volkstümlichen Mythos, das imaginative und das aktive, die im alten Volksgesang sich gesondert als die epische und die magische Rune äußerten und allmählich erst unbeständige Verbindungen eingingen;

endgültig in der gleichsam urkundlichen Form des Werkes vereinigte und so der Einheit des lebendigen Mythos einen einheitlichen Ausdruck schuf.

Der sinnische Mythos ist seiner ganzen Art nach em magischer: nicht des Gottes, sondern des Menschen Macht ist sein eigentümlicher Gehalt. Die sinnischen Götter sind vage Gebilde, ohne Sigenwillen, ohne Gemeinschaft, ohne eine Geschichte; alles, was von ihnen ausgesagt wird, fließt aus dem Wesen der magischen Handlung, die sie regiert. Sie sind nicht Verweser des Jornes und der Gnade, denen der Mensch als Vitteller naht, sondern Bündel von Kräften, die der Magier in Bewegung sett; sie sind sendlinge und Werkzeuge dessen, der sie anrust; Jauber und Gegenzauber schleudern widereinander den Gott, den Wahllosen, wie ein Wursgeschoß, hinüber und herüber.

Freilich sollen sa auch die Heroen des Spos, Wäinäsmöinen, der Weltschmied, ursprünglich Götter sein, jener ein Gott des Wassers, dieser der Luft; und ihnen ist sa all dies eigen: Wille, Gemeinschaft, Geschichte. Aber was von ihnen erzählt

wird, das wird von ihnen eben nicht als Göttern, sondern als zaubermächtigen Menschen erzählt. Von der einstigen göttlichen Natur Wäsnämöinens reden nur versprengte Spuren, von der Ilmarinens kaum mehr als sein Name. Erst durch die Vermenschlichung haben sie eine Geschichte gewonnen, mit der sie jetzt all den Götterschemen gegenüberstehen wie das Gezeugte dem Gedachten.

And diese Geschichte des Beros ift auch wieder nichts anderes, als eine Kette magischen Geschehens. Die Macht der Dinge und die Abermacht des Zauberers — das ist der Gegenstand der epischen Rune. Darum bat sie auch keine rechte Kontinuität, sie verläuft episcodisch, explosiv: das Leben des Zauberers sind seine Machtäußerungen, die nicht eigentlich aufeinanderfolgen, von denen sede für sich steht als ein Ring, sede den Weltprozeß neu beginnend und beschließend. Denn das Reich der Magie ist keine Welt der Absolge und des ursächlichen Zusammenhanges aller Dorgänge; das Wirkende und das Bewirkte sind seine Pole, zwischen ihnen die zuckende Tat, um sie das brandende Nichts.

Die wesentliche Sat aber in der finnischen Magie ist das Wort. Der finnische Zauberer ift der Runensprecher. der Runensanger. Durch das Wort werden im Epos Tierscharen, Wälder, Sterne erzeugt, Gewalten aus dem Waffer, aus der Wolke, aus der Erdtiefe berufen, Wunden geschlagen und geheilt, Menschen getotet und ins Leben gurudgebracht, der Froft ausgesandt und bezwungen, der Boden fruchtbar gemacht und dem Samenforn göttliche Kraft verlieben. Wainamoinen fehlen drei Worte, um ein Boot zu pollenden; er sucht jie vergebens in der Unterwelt und zwingt endlich dei. Urriesen Wipunen, in deffen Bauche fie ruben, fie ihm auszuliefern. So maltet in allem Sein das ichopferische Wort. Wie der agyptische Gott die Dinge als innere Worte in seinem Leibe trägt und sie schafft, indem er fie als Laute zum Munde hinauswirft, fo schafft der finnische Zauberer die Dinge, die er fingt.

Aus dem Glauben an die schöpferische Macht der Rune ist der sinnische Volkogesang zu erfassen. Das Zanberlied ist das Dokument dieser Macht, das epische Lied der Bericht von ihr und ihre Verherrlichung. In

ihm feiert der Gesang sich selber, indem er seine Macht erzählt. Aber erst durch die Aufnahme der Zauberrune wird der Akt vollkommen. Die Laulasat pflegen die Zauberrunen nur anzudeuten; Lönnrot erst hat sie wirk-lich in die epische Rune eingeführt.

Durch die Vereinigung der beiden Arten stellt das Kalewala den sinnischen Mythos des Zauberers dar, vollendet es den sinnischen Volksgesang, wird es zum Spos des schöpferischen Wortes.

Ich, sagt der Laulasa zuweilen, statt den Namen des Helden zu nennen, und erzählt die Tat, als habe er sie getan. In dieser nasven Kundgebung lebt der tiefe Sinn des Kalewala wie die Magie des Kindes in seinem Lächeln.

## Inhalt

| Vorwort                  |  |     |     |  | 5  |
|--------------------------|--|-----|-----|--|----|
| Ekstase und Bekenntnis . |  | • . | . • |  | () |
| Die Lehre von Tao        |  |     |     |  | 35 |
| Das Epos des Zauberers   |  |     |     |  | 95 |

Sedrudt in der WeißeFraktur in der Spamerichen Buchdruderei in Leipzig. Drudleitung und Einbandichrift von E. R. Weiß

## Ekstatische Konfessionen

Gesammelt

#### Martín Buber

Geheftet 6 M., in halbpergament 8 M. 80 Pf. (Eugen Diederich & Verlag, Jena)

# Die Reden und Gleichnisse des Tschuang=Tse

Deutsche Auswahl
von
Martin Buber

3weite Auflage. In Pappband M. 5.—
(Infel Derlag zu Leipzig)

### Kalewala

Das National=Epos der Finnen Übertragung von Anton Schiefner

Bearbeitet und herausgegeben

Martin Buber

Seh. 12 M., geb. 16 M., Luxusausgabe 40 M.

(Verlag von Georg Müller, Munchen)







