

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

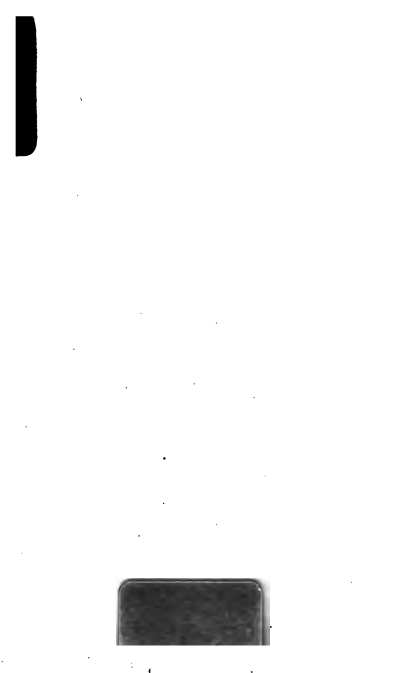
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





. . . • ` 

· . · . . 

### **∄i**t

.

.....

- 4

÷.,,

# Theologie der Thatsachen

wider die

### Theologie der Rhetorik.

Bekenntnis und Abwehr

von

#### Aug. Frdr. Chrn. Vilmar,

Dr. phil., ord. Professor der Theologie zu Marburg. Confistorialrath, Ritter des furfürftl. heffischen Wilhelmsordens.

2

3 weite Anflage.

Marburg.

Elwert'iche Universitäts=Buchhandlung.

1 8 5 6.

141. m. 58.



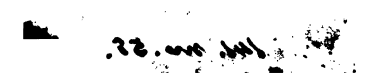
\*

•

\*

•

ç



## Juhalt.

.

-

÷.

.

.

|       | Einleitung.     |        |        |      |      |         |   |   |   |   | Seite      |
|-------|-----------------|--------|--------|------|------|---------|---|---|---|---|------------|
| I.    | Die Theologie   | , ihre | Meif   | er u | nd S | Jünger  | • | • | • |   | 5          |
| II.   | Bißenschaft     | •      | •      | •    | •    |         | • | • | • | • | 13         |
| III.  | Literatur und   | Erege  | je der | heil | igen | Schrift |   |   | • | • | 26         |
| IV.   | Systematische   | Theolu | ogie   | •    |      | •       |   | • |   | • | 41         |
| V.    | Kirche .        | •      | •      |      | •    | •       | • | • | • | • | 5 <b>6</b> |
| VI.   | Sacramente      | •      | •      |      |      | •       | • | • |   | • | 77         |
| VII.  | Befenninis      | •      | •      | •    | •    | •       | • | • |   | • | 84         |
| VIII. | Rirchenzucht    | •      | •      | •    | •    | •       | • | • | • | • | <b>89</b>  |
| IX.   | Geiftliches An  | t      | •      |      |      | •       |   | • | • | • | 100        |
| X.    | Homiletif       | •      | •      | •    |      |         |   |   |   |   | 115        |
| XI.   | Pastoraltheolog | gie    | •      | •    | •    | •       | • | • | • | • | 123        |

.

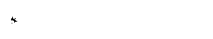
q



•

•

\*





\*

· ·

2118 ich einft, vor acht und dreißig Jahren, am Fuße bes akademischen Ratheders faß, des Willens, "Theologie zu ftudieren", machte keins der vielen Worte, welche ich von jenem Katheber vernahm, einen ftarkeren - im Anfange erschreckenden, balb verlockenden - Eindruck auf mich, als bie Erinnerung, mit welcher ein Lehrer ber Dogmatik gar manche Abschnitte biefer Disciplin zu begleiten und zu schließen pflegte: "in futuram oblivionem, meine Berrn !" Es waren bas vor= zugsweise bie Abschnitte vom Glauben, von der Rechtfertigung burch ben Glauben, von ber Berson Christi, von ben Sacramenten und von ben Gnadengaben bes heiligen Geistes. Damit war es also nichts; nur für bie Keber und bas Bapier, bochftens für das Gramen zum Lernen und Wiedervergeßen bestimmte Worte und Formeln, Schemata und Schemen waren alle biefe Dinge, höchstens bazu gut genug, um eine theologische chria aphthoniana daraus und darnach anzufertigen. Aber mit ben andern Dingen, welche jene Dogmatik enthielt, war es nicht anders bestellt, wenn auch der Beijag »in futuram oblivionem« fie nicht begleitete: bag ein Gott fei, wurde uns nicht offenbar, fondern bunkel und immer dunkler in dieser Dogmatik, bie "Unfterblichkeit" wurde uns mehr als zweifelhaft, die Sündenvergebung vergeblich - ein modus loquendi für bas "sittliche Streben" — und das Opfer auf Golgatha zu nichte gemacht. Waren jene Dinge Worte und Formeln, warum nicht auch diefe? Bon ben Seelen, welche bemnächft auf unfere

ŝ

Seelen gelegt werben follten, bamit wir für ihre Seligkeit ein= ftehen follten vor dem Herzog unferer Seligkeit, war keine Rebe.

Getreulich habe ich alle jene Dinge gelernt, die in futuram oblivionem gelehrten, wie die andern, doch beide nicht in futuram oblivionem. Ich suchte nach Gewisheit, nach einem festen Boden, auf dem ich in der Welt stehen und von welchem aus ich mit fester Hand die Welt anfaßen konnte, und so schlug ich geduldig mehrere Jahre lang Blatt für Blatt in meiner geschriebenen und in gar mancher gedruckten Dogmatik um und wieder um, vorwärts, wieder zurück und abermals vorwärts, um zwischen biesen Blättern die Speise des Lebens zu finden, wie Eulenspiegels Esel Blatt um Blatt in seinem Folianten unermüdet umschlug, um zwischen den Blättern die gehofften Haferkörner zu entbecken.

3ch fand bieje Speife des Lebens nicht; aber Gewisheit -ja, bie fand ich. Die Theologie, wie fie war, bestand nur im Blattumschlagen; barüber blieb mir kein Zweifel. 3ch unterließ bas Blattumschlagen und unterließ es, nach Worten ju suchen. Die Worte gewährten feine Gewisheit und feine Nahrung des Lebens. 3ch verwarf bie Worte und - Sachen hatte bie Theologie nicht. In diefem Nichts liegt auch eine Gewisheit. Ich habe fie kennen gelernt; bie Theologie ber Worte brangte mich unaufhaltfam biefer Gewisheit entgegen, und fiel "wie mürber Zunder" ab, als ich zu biefer Gewisheit des Richts gelangt war, für welche es mir nicht eingefallen wäre, bie Theologie der Ungewisheit, die Worte, wieder einzutauschen ---Lumpen für bas Königsgewand bes Kürften biefer 2Belt, Schuldispute für ein Berscherwort, Rechenpfennige und Land= farten für bie Berrlichkeiten diefer Belt und die Berschaft über ihre Reiche weit und breit. Bie follte mir diefer Tausch ju Sinne gekommen fein? 3ch verachtete die Theologie ber ungewissen Worte von Grund des Herzens und diese Berachtung hat mich nicht wieder verlaßen. Aber die Gewisheit bes Nichts verließ mich, verließ mich bald; an ihr lernte ich erkennen, daß es in der That eine Gewisheit, daß es noch eine audere Gewisheit gebe, als die Gewisheit des Nichts und bes Teufels: eine Gewisheit des lebendigen, persönlichen, gegenwärtigen, im Fleische erschienenen barmherzigen Gottes, eine Gewisheit der ewigen Seligkeit. Zudem nahm dieser barmherzige Gott eben damals Sein zweischneidiges Schwert zur Hand, und schnitt zu wiederholten Malen kurz nach ein= ander mir zwischen Mark und Bein und Seel und Geist hin= burch, also daß ich der Lebendigkeit und Rräftigkeit und unzweiselkaften Gewisheit Seines Wortes inne ward.

Hente, nach fast vierzig Jahren, stehe ich selbst auf Dem theologischen Ratheder, und sehe von diesem Ratheder und von meinem Schreibtisch aus hinein in daffelbe Zimmer, in welchem mir einft bie Theologie der futura oblivio verfündigt wurde: ich erkenne die Stätte, wo ber Lehrer ftand, und bie Stelle wo ich felbst geseßen habe. Nicht ohne tiefe Bewegung ichaue ich burch bie Fenfter jenes Zimmers: Bift Du, fragen mich jene Räume, bift Du im Stande, eine Theologie zu lehren, bie nicht in futuram oblivionem ift, wie jene es sein sollte und für Viele auch war? eine Theologie, welche nicht bloß in Worten, Formeln und Schematismen besteht? eine Theologie, von welcher sich dereinst nicht mit Verachtung abgewendet wird? Bift Du, am Abend des Lebens, ohne Dein Zuthun und wider Deinen Willen an biese Lehrstätte gesetzt, im Stande, eine Theologie zu lehren, welche das gibt, was Du einst umsonst gesucht, auf langen Umwegen und Irrwegen gesucht, und zwar · gefunden, aber nicht in ber akademischen Theologie noch durch bie akademische Theologie gefunden haft? eine Theologie der unzweifelhaften göttlichen Gewisheit, zur Seelenpflege und jur Speise bes ewigen Lebens benen mitgegeben, welche hören,

7.

damit sie gleiche Gewisheit, gleiches Brod des Lebens hinaustragen können zu den Seclen, welche ihnen dereinst werden anvertraut werden?

Ueberflüßig find bieje Fragen weber für mich noch für irgend einen im theologischen Lehramt Stehenden; eben fo wenig, ja noch weit weniger überflüßig, als fie es vor vierzig Jahren gewesen wären, wo nicht leicht jemand barauf verfallen fein würde, fich biefelben vorzulegen. Wol ift es in diesen vierzig Jahren anders und beger geworben in gar manchem Betracht: ansehnliche Strecken des öden Feldes der Theologie find wieder faatengrun geworden, und bie zerftreuten Gebeine auf dem Kirchengefilde haben sich wieder gesammelt und mit Abern und lebendigem Fleisch sich überzogen. Die Theologie ber Worte von damals ift aber bennoch nicht nur noch immer vorhanden, fondern fie ift in weit höherer Ausbildung und mit weit größerer Verführungsfunft noch heute vorhanden. Aus der noch halb kindischen Theologie der Buchstaben und Worte vor vierzig bis funfzig Jahren, aus ber elementaren Theologie ber Abecedarier, Bocabulisten und Grammatisten jener Zeit ift eine Theologie ber Rhetorik erwachsen, fich felbst und Andere teuschend, gleich jener, aber mit weit größerer Runft teuschend; jene hatte gar oft kein Behl, daß sie nichts wiße und nichts zu geben vermöge: biefe weiß alles und vermag Alles zu geben, benn fie ift Digenschaft und gibt Bigenschaft, - ein Wort, welches bamals fast nur noch in dem einfachen römischen Sinn von scientia, doctrina, ars gebraucht wurde, und feine fonderlichen Ansprüche in sich schloß, während es heut zu Tage bas Bannwort auf fast allen Gebieten bes menschlichen Lebens, auf vielen, und vorzugsweise auf dem Gebiete ber Theologie, ein Fluchwort geworden ist. Die Theologie der Rhetorik hat übrigens bieses ihr Bannwort erst von einer andern Theologie geborgt: von der Theologie der Dialektik und der Naturkunde,

bie man geradezu als die Theologie des Abfalls bezeichnen kann. Mit diefer Theologie der Dialektik und Physik habe ich es für jeht nicht zu thun, wol aber wird das von der= felben entlehnte Bannwort "Wißenschaft", durch welches die Theologie der Rhetorik erst geworden ist was sie ist, mehr als einmal Gegenstand der Betrachtung werden müßen.

Wie ich mir jene Fragen beantworte, und wie ich dieselben thatsächlich zu lösen versuchen will, so viel dieß am Eingange des Greisenalters noch möglich ist, davon sollen diese Blätter Rechenschaft geben; daß sie zu gleicher Zeit eine Abwehr gegen Angriffe enthalten, welche die Theologie der Rhetorik noch aus einem früheren Kreiße meiner Thätigkeit gegen mich gerichtet hat, wird sich bei den einzelnen Abschnitten ausweisen.

#### I. Die Theologie, ihre Meister und Jünger.

Niemand hat allein für sich die Theologie; wer sie hat, hat sie nur mit Aubern und für Andere. Eine weltliche Wißen= schaft kann der Inhaber verselben auch wol für sich besigen: der Bibliophile kann seine Bücher und die Excerpte aus denselben hüten und, wie ein Drache den Schaß, vor fremdem Auge, geschweige denn vor fremder Benuzung, sorgfältig bewahren; der Philosoph kann seine Esoterika für sich und wenige Vertraute behalten, und darf in Zorn entbrennen, wenn man sie ihm publiciert; der Eine wie der Andere bleibt dennoch ein Mann der Wißenschaft, vielleicht ein angeschener, und nicht mit Unrecht. Ein Theolog, welcher seine Theologie für sich behält, allein für sich hat, ist ein Wiederspruch mit sich selbst; er ift kein Theolog, er hat keine Theologie; denn die Theologie. ,

und wäre sie nur ein Wißen von Gott, ist der unbedingteste Gegensatz des Egoismus, des abgeschloßenen Fürsichseins, der Esoterik. Das Wißen von Gott, welches sich Theologie nennt, ist zugleich ein Reden von Gott. Und das Reden von Gott geht hinaus in die Welt, in das Leben der Menschen.

Die Theologie bient dem wirklichen Leben, dem wirklichen Leben in dieser Welt und in ber Emigkeit, und jeder Blick, welchen der Theolog neben dem wirklichen Leben vorbei thut, ift ein falfcher Blick, ein Augenverdrehen, ein Schielen; jeder Tritt, welchen die Theologie neben das wirkliche Leben thut, ift ein Kehltritt, welcher zum Kalle und endlich unfehlbar zum Berschellen führt, falls er wiederholt wird. Die Theologie theilt mit was sie hat, ganz und unverfürzt, kann nicht leben ohne diese Mitteilung ihres ganzen und vollen Inhalts, und lebt wiederum felbst von der Rückwirkung biefer Mitteilung, von dem Empfangen ber Empfangenden, aber bieg alles barum, weil dieser Inhalt für die Empfangenden die Lebensluft, die unentbehrliche Nahrung ift, nicht anders wie Luft und Sonnen= licht und Brob, und weil kein Mensch auf Erben leben kann, ber nicht bas empfienge, was von der Theologie ausgehet.

Wer nicht bas tiefe Bedürfnis hat, zu lehren und mitzuteilen in unbeschränkter Fülle, und nicht bas sichere Wißen, daß diesem seinem Bedürfnis ein eben so tiefes und ein völlig allgemeines Bedürfnis des Empfangens entspricht, schon der ist kein Theolog.

Das Bedürfnis des Empfangens aber besteht in dem Hunger und Durst nach dem Worte Gottes, nach der Gewisheit des ewigen Lebens, nach der Gewisheit der Seligkeit. Gegeben und empfangen werden foll in der Theologie das Wort Gottes, die Gewisheit, die unzweiselhafte, die unangreisbare Gewisheit bes ewigen Lebens, der Seligkeit. Die Theologie hat das Hirtenamt zu üben in der Weise, daß sie das heranwachsende

,

Geschlecht anleite, wie dasselbe zu einem Geschlecht treuer Hirten werden könne, welche die Schafe zusammenzuhalten, ihnen nachzugehen, sie zu suchen und wiederzussinden im Stande und bereit sind; sie hat Hirten zu erziehen, welchen diese rastlose und mühevolle Arbeit des Hütens, Weichens und Suchens der Schafe zur andern Natur gemacht worden ist, so daß ihnen das Herz wehe thut, wenn sie nicht von früh bis spät der ganzen Heerde und jedes einzelnen Gliedes derselben pslegen, die ihr Leben in dieser Sorge verzehren, und deren Sorge erst mit dem letzten Lebenshauche erlischt.

Wer nicht ausschließlich sein Augenmerk darauf gerichtet hat, Paftoren zu erziehen, der ist kein Lehrer der Theologie.

Daß den künftigen Hirten auch Waffen müßen in die Hand gegeben werden, die Diebe und Mörder und den Wolf von der Heerde abzuwehren, und daß unter diesen Waffen insbesondere in unserer Zeit auch solche sein müßen, welche gegen die "Wißenschaft" dienen, versteht sich von selbst und soll im Verfolg noch mehr als einmal berührt werden; aber wenn der künstige Hirte nicht ersährt, wer der Wolf ist, wer die Diebe und Mörder sind, wozu dann die Waffen ? Wenn der künstige Hinftige hirte nicht einmal Schafe zu hüten und zu weiden angewiesen wird und lernt, oder sogar nicht weiß, daß er Schafe zu hüten haben, daß er ein Hirte sein wird, wozu dann Baffen? Dann sind sie ihm nur ein Spielwert, aber ein gefährliches.

Und noch immer gibt es Biele, fehr viele unter ben Jüngern ber Theologie, welche nicht wißen, und in dem ganzen Verlaufe ihrer theologischen Studienzeit nicht inne werden, daß sie Hirten werden und eine Heerde weiden follen, für welche sie mit ihrem Leben einzustehen haben. Von Allem ist die Rede in den theologischen Hörstälen, und häufig und wiederholt von Allem, aber nur selten und flüchtig von dem furchtbaren Ernste, mit welchem das bevorstehende wirkliche Leben jene

•

Jünglinge, Besucher dieser Sale, andlicken wird. Ja es gibt theologische Auditorien, in welchen noch niemals ein Wort von diesem Ernste des Weltgerichts geredet worden ist, mit welchem das Pfarramt dem Jünger der Theologie in die Augen schauet.

Sie sollen nicht banausisch gebildet werden, sagt man, diese Jünglinge der theologischen Zukunft, man will sie "nicht zu früh zu Praktikern bilden", man fürchtet, wie schon im 17. Jarhundert gesürchtet wurde, "sie möchten sich auf die Postillen legen" und am Ende gar beim Dormi secure anlangen. Woll Ihr bildet sie nicht banausisch, aber rhetorisch, nicht zu Praktikern, aber zu Vocabulisten und Grammatisten, nicht zu Praktikern, aber zu Bocabulisten und Grammatisten, nicht zu Postillenreitern, aber zu Heftreitern, nicht zu Müßig= gängern auf den Bänken des Auditoriums, aber zu Müßigsängern im Amt, weil sie nie gelernt haben, daß es im Amte Arbeit, und harte Arbeit gibt.

hat unfere theologische Jugend im Ganzen Freude an ihrem Studium und an der mit demselben verbundenen Arbeit, wie sie der Jünger der Naturwißenschaften, und zum Theil in hohem Grade, wie sie der Mediciner noch jest gröstenteils hat und der Jurist wenigstens bis vor Kurzem hatte?

Ber will es versuchen, bieje Frage zu bejahen ?

Und warum, wenn dieselbe verneint werden muß, warum haben fie jene Freude nicht? Die kurze Antwort ist die: weil ihr Studium ihnen kein ernsthaftes Biel, ja überhaupt gar kein Biel vor Augen hält. Aufgaben für das Leben gestellt zu bekommen, Thaten zu thun, verlangt jeder Jüngling gesunden Leibes und gesunder Seele; wer stellt unsern theologischen Jünglingen Aufgaben für das Leben? wer zeigt ihnen Thaten?

Wer zeigt ihnen, daß die Kirche Jesu Christi die Serscherin in der Welt der Geister ist? wer zeigt ihnen, daß diese Her= schaft von den Dienern der Kirche, und von diesen allein, und zwar ohne alle äußerliche Wittel, nur durch das demutige

aber ehern unbeugsame und baburch machtige Wort Gottes, nur burch bas unscheinbare aber weltüberwindende Sacrament ausgeübt werbe? wer zeigt ihnen in unserer Beit, in welcher bie Stützen weltlicher Art, auf bie wir uns eintausend Jahre lang gelehnt haben, morsch geworden find und den fichern Einfturg brohen, in welcher bas Grbe unferer Bater an naturlicher Rucht, Ordnung und Sitte augenscheinlich auf die letzte Neige geht und in wenig Menschenaltern völlig ausgeschöpft fein wird, in unferer Beit, welche auf bas Ende unferes Bolfes, und zwar auf ein Ende mit Schrecken, unzweifelhaft hinweist wer zeigt ihnen in biefer Beit, baß fie, fie allein mit bem lebendigen Worte Gottes im Bergen und im Munde biesen Berfall aufhalten können, und daß fie, wenn berfelbe bennoch eintritt, unversehrt aus dem allgemeinen Ruin hervorgehen und auf ben Trümmern ber gegenwärtigen Ordnung ber weltlichen Dinge mit unbewegtem herzen und festem Blide als Sammler eines neuen Bolfes fteben follen ? Ber zeigt ihnen, daß fie, fie allein die eherne Mauer fein können, von welcher ber Prophet (Jerem. 15, 20) spricht, und wodurch fie dieß fein können? Wer zeigt ihnen, daß niemand als sie, fähig sei bie Beifter au prüfen und au unterscheiden, bag bieg aber nicht allein ihre Fähigfeit, sondern auch ihre Pflicht und ihr Recht fei, ihre Pflicht und ihr Recht, in die ihnen anbefohlenen Seelen mit fräftigem geiftigem Arme hineinzureichen und bie Seelen und bie Beifter mit ber Gewalt bes allmächtigen Gottes zu regieren? Wer zeigt ihnen, daß niemand im Stande fei, jeder Erscheinung der Welt auf den Grund zu feben, ob fie mit Chriftus gehe ober 36m zuwiderlaufe, als fie, eben sie, alfo auch niemand bas Bestehen ober ben Untergang der zeitlichen Bustände, den Lauf und das Ende der Welt zu beurteilen vermöge als wieder nur fie?. Und wer zeigt ihnen, auf welche Beije, burch welche Seelenstellung, burch welche

Uebungen, durch welche Arbeiten, durch welche Mühen und Kämpfe jene Geisterprüfung und Geisterscheidung, diese Einsicht in die Ereignisse der Welt, dieses sichere Urteil über den Gang und das Ende ber zeitlichen Dinge erlangt werde?

Wer zeigt ihnen, in welche Tiefen ber Seele hinabgestiegen werben müße, um die Seelen zu heilen vom ewigen Verderben? wer bereitet sie vor auf das Grauen, hineinzublicken in eine tiefe, aber finstere und kalte Seele, aus deren Grunde die funkelnden Augen des Drachen, der alten Schlange, hervor= leuchten? und wer leitet sie an, nicht allein das Grauen zu bestiegen, sondern auch sesten Auges hinab zu blicken, und wiederum, nicht nur hinabzublicken, sondern mit der eigenen Seele hinabzusteigen in jene finstre Seele, und mit dem Feinde Auge in Auge, Seele an Seele zu ringen und ihn zu überwinden?

Wer zeigt dieß alles den Jüngern der Theologie? wer lehrt sie dieß? Geschähe es, würden diese Aufgaben gezeigt und würde die Lösung derselben gelehrt, so möchte die Zal berer, welche sich der Theologie widmen, vielleicht abnehmen, aber der Rest eine Freude an dem fünstigen Beruse sinden, wie so leicht keine anderen Berussjünger.

Sehen wir ja boch, baß, wo in ber neueren Zeit die Thatfachen des kirchlichen Lebens, selbst in ihrer dermalen noch unvollkommenen Form, den Studierenden in angemeßener Weise nahe gelegt werden, eine Theilnahme für das theologische Studium und ein Eifer in der Behandlung dieser thatsächlichen Fragen erweckt worden ist, wovon wir seit mehr als drei Generationen nichts mehr gewußt haben.

Und eine Einführung in diese Aufgaben, von denen hier nur einige wenige der hervorragendsten beispielsweise genannt, nicht beschrieben, geschweige denn genauer bezeichnet werden konnten, eine Unterweisung in der Behandlung, eine Anleitung zur Erledigung derselben sollte eine banaufische Bildung genannt werden dürfen? Eine sorgfältige Vorbereitung auf das Verständnis und eine Vorübung auf die Lösungsarbeit dieser Aufgaben dürfte man vorzeitige (vielleicht gar: rohe) Praktik, Vostlillenreiterei und Begünstigung der Unthätigkeit nennen?

Glaube man doch ja nicht, daß dieß alles lediglich "Baftoraltheologie" sei, und somit in bem Semester, in welchem biefelbe gehört wird, füglich abgemacht werden könne; um diefe Fragen nur an ihren außersten Enden faßen zu lernen, biefen Aufgaben nur äußerlich nabe treten zu können, dazu gehört eine fehr lange und fehr eindringende Beschäftigung mit bem Borte Gottes; freilich aber reichen dazu vereinzelte Collegien über biesen und jenen vereinzelten Theil der heiligen Schrift nicht aus, am wenigsten, wenn biefelben nach Art ber Bocabulisten und Grammatisten gelesen werden. Dazu gehört eine lange und eindringende Beschäftigung mit ber Geschichte und ben Ordnungen ber chriftlichen Kirche, also auch mit ben achtzehnhundertfährigen Erfahrungen ber chriftlichen Rirche in Lehre und Leben, was wir Dogmatik und Ethik zu nennen pflegen. Es follen biefe Disciplinen ben Jüngern ber Theologie nicht erlaßen, es follen eher noch die Forderungen an dieselben in Beziehung auf diese Disciplinen verschärft werden, aber bas ift unbedingt zu fordern, bag innerhalb biefer Disciplinen bas Auge des Lehrers unverwandt auf die bezeichneten Biele gerichtet bleibe, und bag bie Blide ber Buhörer mit Energie diesen Zielen zugewendet werden.

Damit aber dieses geschehen könne, müßen die Lehrer eben nicht bloß Lehrer, die Buhörer nicht bloß Buhörer und Schüler, die ersteren müßen Meister sein, damit die andern Jünger sein können. Diese Meister müßen alles das, wovon so eben die Rede war, selbst erlebt und ersahren, sie müßen die Kämpfe felbst bestanden, die Arbeiten selbst gethan, die Aufgaben selbst

gelöft haben, und in diese ihre Erlebniffe, in diese ihre Erfahrungen, und bamit ich es furz fage, in die ewige Gottes= fraft des persönlich naben und unmittelbar gegenwärtigen herrn Jejus Chriftus, bes Erlofers, ber auferftanden ift und bem Tode die Macht genommen hat, müßen die Meister ihre Jünger einführen, einführen durch die Kraft des heiligen Geiftes. Diefe Meister mußen erfüllt fein von ber Berantwortlichkeit, bie sie für bie Seelen ihrer Junger nicht allein, sondern für bie vielen Taufend, für die vielen Millionen Seelen tragen, welche biefen Jungern werden anvertrauet werden - und auch die kleinste Universität legt in dieser Weise immer viele hunderttausende von Seelen auf die Seelen ihrer theologischen Lehrer. Auch find die warhaften Meister von dieser Verantwortlichkeit in ber That tief burchbrungen, weil sie wißen, baß fie bereinft, nicht figurlich, sondern wirklich, vor bas Angesicht bes herrn Jeju Christi werden gestellt werden, um bort nicht tropisch, sondern buchstäblich Rechenschaft abzulegen von ihrem haushalte, von ber Sorge für die Seelen, welche bem herrn Chriftus angehören, und bie Er, als sein Gigentum, von den handen der hirten und hirtenführer fordern wird.

Diejenige Theologie nun, welche die Notwendigkeit diefer Meisterschaft nicht zugestehet, welche diese Berantwortlichkeit nicht, oder nur sigurlich, oder nur "mit Beschränkungen" anerkennt, welche jene Aufgaben nicht für Aufgaben, sondern für willkürliche auf Ansichten ruhende Probleme hält, diejenige Theologie, welche von einem Jesus Christus weiß, welcher gewesen, aber nicht von einem Jesus Christus, welcher noch heute persönlich gegenwärtig und nahe **ift**, diejenige Theologie, welche die Auferstehung des Herrn Christi lehrt, ohne dabei das Fortwirken dieser Thatsache für den gegenwärtigen Augenblick zu faßen und faßbar zu machen, diejenige Theologie endlich, welche eine Lehre vom heiligen Geist, aber nicht den heiligen Geist kennt und bekennt — diese Theologie ist die Theologie der Rhetorik.

Esoterisch, nicht für das Bolk bestimt, theoretisch, nicht in der Prazis anwendbar noch für dieselbe bestimt, Erlebnisse vermeidend und Erfahrungen scheuend, vielleicht weder die einen noch die andern anerkennend, der wirklichen Welt mithin fremd und nur in der Discussion heimisch, dem wirklichen Leben ausweichend und nur der Literatur vertraut steht sie auf allen Punkten der Theologie der Thatsachen, von welcher ich ausgegangen bin, gegenüber.

Betrachten wir die eine und die andere nunmehr theils in ihren allgemeinen, theils in den einzelnen, in dem Bisherigen zum Theil schon angedeuteten Erscheinungen und Aenßerungen.

#### II. Wißenschaft.

Die Theologie geht aus — ober foll ausgehen — von dem Ganzen, Vollen, Gewiffen, von der vollen Persönlichkeit des lebendigen Gottes, und geht hin — oder soll hingehen in das Ganze, in die volle Persönlichkeit des Menschen. Nicht von einzelnen Thaten und Offenbarungen Gottes geht sie aus, sondern von der ewigen, vollen und ganzen Persönlichkeit Gottes; nicht von Worten und Wundern und einzelnen Erweisungen des ewigen Gottessohns geht sie aus, sondern von der lebendigen Person des Gottmenschen in ihrer Ganzbeit und Ungebrochenheit; und eben so ist ihr Ziel nicht das Einzelne am Menschen, nicht sein Leik, nicht seine Seele, nicht seingelne an Menschen, nicht sein Leik, sondern oder sein Denken, sein Fühlen oder sein Weisen, sondern der ganze Mensch in feiner lebendigen Einheit. Sie ift zu vergleichen bem unerschöpflichen Bagervorrat im Gebirge, aus beffen un= ergründlichen geheimen Brunnenkammern tausende von Quellen hervorbrechen auf tiefftem innerm Naturdrange, und hinabgehen in bie Thäler und Ebenen, dahinftrömend als Bache und Fluge, zu Seen sich sammelnd und in machtigen Sprudeln aufsteigend. bis ber geheimnisvolle Bug nach ber Sohe, nach ben Bergen aus denen sie gekommen, nach dem Ursprung ihres Lebens, fie auflöft in Rebel, Wolken und Regen, fo bag fie bann wieder niederträufen auf die Bergeshäupter, aus benen fie einst als Quellen hervorgegangen find. Dieselbe Kraft Gottes, welche aus bem Ganzen Seiner Schöpfung, ber Creatur bes Dagers, biese Quellen und Ströme hervorbrechen läßt und auf Seinen Wegen die Creatur wieder zu ihrem Ursprung zuruckführt, bieselbe Rraft des lebendigen Gottes läßt auch aus dem verborgenen Quell Seines Besens, Seiner emigen Kraft und Bottheit, die Ströme seiner Offenbarung ausgehen unter bie Beschlechter ber Menschen, daß biese Geschlechter nicht allein follen schöpfen aus biesen Quellen und fich baben in biesen Strömen, während fie sonft einem andern Glement angehören, fondern daß sie sich eintauchen sollen ganz und gar, daß sie leben sollen mit ihrem ganzen Sein in biefen Quellen und Strömen des göttlichen Lebens, wie der Fisch in der Creatur bes Waßers fein ganzes Leben, fein einziges Dasein hat. Er, ber Unergründliche, ber ba war, ber ba ift und ber ba kommt, nimmt diese Ströme Seines Lebens auch wieder zurud, in ihren Ursprung, in Sich selbst, aber auf Seinen Begen, die Er allein kennt, die Er allein bahnt, auf denen Er allein führt; zu ber Zeit, wenn Er die Todten auferwecken, einen neuen himmel und eine neue Erbe gründen, und bas neue Jerufalem aufrichten wird, in welchem ber Auferstandene Selbst Leuchte, Licht und Sonne ift.

Uns ift babei nichts Anderes zu thun übrig, auch nichts Anderes nühlich, als dieser Ströme des göttlichen Lebens mit unserm ganzen Dasein inne zu werden und dieselben zu genießen, ihre Tiese und Breite so weit unsere Kräfte reichen, zu ermeßen, und uns und Andere zu hüten und dagegen zu schützen, daß wir nicht diesen Lebensströmen, den Bedingungen unseres Daseins, entrißen, und dem Verschmachtungstode am dürren Strande preis gegeben werden.

Das "Wißen", welches in der Theologie Statt findet, beruhet deshalb durchaus auf dem Leben in dem Ganzen biefer göttlichen Offenbarungen, durchaus auf dem Erleben, auf der Erfahrung dieses Ganzen: der Theil entwickelt sich als Glied aus dem Ganzen, und wird nicht erst als Theil, als Glied aus der Beobachtung der übrigen Glieder erraten und erschloßen, geschweige denn, daß das Ganze erst aus den einzelnen Theilen zusammengesett oder auch nur, daß dessen Ganzheit lediglich aus der vollständigen Beobachtung und Kenntnis der einzelnen Theile gefolgert und erkannt würde.

Dieß ist vielmehr die Operation der Wißenschaft, mit welcher die Theologie nichts zu thun hat, und deren Name ihr nur in sehr uneigentlichem, für die Theologie gefährlichem, ja verderblichem Sinne beigelegt wird. Die Naturkunde kennt den Omell des Naturlebens, den Quell der Organisation der Naturkörper nicht; darum ist es ihre Aufgabe, daß sie, anstatt sich, wie früher geschehen, himmelansteigenden und sich selbst überstürzenden Speculationen über das Naturganze und dessen Wesen hinzugeben, die einzelnen Thatsachen mit meßerscharfer Accuratesse beobachte, Resultat an Resultat, wenn auch vorerst nur mussich, aneinander reihe, und aus diesen Resultaten zu neuen Beobachtungen mit neuen Resultaten vorschreite. Dieses klare, unzweiselhafte Erkennen der Thatsachen im Einzelnen und diese Methode des Erforschens der Einzelheiten, um daraus zu Theilen, wenn es sein kann zu Gliebern, wo möglich zu einem Ganzen ber Erkenntnis zu gelangen, nennt man im mobernen Sinne Wißenschaft, und es trifft diese Bezeichnung. genau nur auf die Naturkunde mit Einschluß der Mathematik und der Medicin, so wie seit der neuesten Zeit auf die Sprachkunde zu. Die Jurisprudenz ist dagegen an sich so wenig eine Wißenschaft im modernen Sinne, wie die Theologie: auch sie ist ursprünglich ausgegangen von einem Ganzen, von dem Nechtssime des römischen Bolkes als einer in sich einigen Bolkspersönlichkeit, und verträgt und bedarf, so wenig wie die Theologie in ihrer Art, ein Zurückconstruieren des Ganzen aus dem Einzelnen, ein Zusammenstellen einer Einheit aus einer unendlichen Bielheit von Einzelheiten nicht.

Diefen Begriff ber Wißenschaft in feiner vollen Geltung auf die Theologie anzuwenden, ift Sache ber Atheologie, b. h. ber Theologie ber Dialektif und ber Naturkunde, ber Theologie bes Abfalls, wie benn auch Strauß in feinem hinfichtlich ber Form und Methobe richtigen, hinfichtlich bes Stoffes überaus albernen Buche (Glaubenslehre, 1840), fodann Feuerbach und nach ihnen Andere mit geringerem Talent diesen Begriff in . der Theologie consequent angewendet haben; das Resultat fann kein anderes fein, als daß bei vollftandiger und folge= richtiger Anwendung dieses Begriffes die Theologie für den= jenigen, welcher dieses Begriffes fich bedient, fich auflöft: bie Theile und Glieder ber Theologie haben nur Existenz im Bu= fammenhange mit bem Ganzen des göttlichen Lebens, bem fie angehören, außerhalb deffelben, als bloße Theile die der Bu= fammenfegung bedürftig ober fahig fein follen, find biefelben nichtsbedeutend, nichtig, sich felbst widersprechend, eben weil ihnen jene Bedürftigkeit oder Kähigkeit ber Reconstruierung ihrem Wefen nach abgeht.

Durch bieje Vorgange belehrt, hatte diejenige Theologie,

welche noch an ihr Dafein glaubt oder boch an bemfelben festhält, ober wenigstens an demfelben festhalten zu können meint, den Begriff ber Wißenschaft aus ihrem Bereiche entfernen Aber nichts weniger. Sie hat die Worte gar zu lieb, sollen. und eben seit der Strauß-Feuerbachischen Utheologie ift in der Theologie ber Rhetorit der Begriff, oder eigentlich nur bas Bort, "Bigenschaft" zu einer Art von Stichwort geworben. Den Begriff hat sie nicht, diese Theologie, denn wenn sie ben Begriff hatte, fo wurde fie benfelben auch mit logifcher Unerbittlichkeit zur Anwendung bringen. Das Wefen ber rhetorischen Theologie, und bas, wodurch sie fich auf den ersten Blick von ber Theologie ichon der Dialettif, geschweige benn ber Geometrie und Aftronomie, unterscheidet, ift Inconsequenz; fie braucht das Wort, so weit es ihr aut dünkt; sie wendet hier ben Begriff an, bort, an nachster Stelle, laßt fie ihn fallen; heute verwendet fie Wort und Begriff gegen den einen Geguer. morgen, ja im nächsten Augenblicke verleugnet sie beides gegen bie andern. Schultheologie ist sie, so gut wie die Theologie ber Naturkunde und ber Dialektik, aber fie gehört gleich letterer zum Trivium, und bezeichnet fich eben durch biefe Inconsequenz als eine Schultheologie niedrigerer Klaffe als die dialektische Theologie; denn richtige Definitionen und confequente Schlüße machen mußte man im Trivium gelernt haben, wenn man in das Quadrivium vorrücken wollte.

"An ber Hand ber Wißenschaft" fände die rhetorische Theologie gar zu gern etwas Neues, machte gern neue Ent bedungen, gewänne "neue Einblicke", oder gelangte auf das Wenigste zu einer überschaulicheren Systematik. Der Kigel dieses Reues-Findens, der Ligel dieser Entdeckungen ist es, von dem die Theologie der Rhetorik unaufhörlich geplagt wird, und den sie doch nicht befriedigen kann. Sie hat in ihrem Areiße keinen Neptun herausrechnen können, wie Leverrier den

2\*\*

feinigen herausgerechnet hat, und wird es nimmermehr können; nicht einmal einen winzigen Blanetoiden hat fie gefunden, und fie wird keinen finden. Das Gebiet der biblischen Literatur hat fie fich herausgesucht, um auf bemselben ihre "Entdectungen" zu machen; es ift aber bei Vocabuliftenweisheit und Grammatiftenfünsten geblieben: bei ber Unterscheidung von paulinischem und petrinischem Sprachgebrauch, bei bem Widerstreit bes Jehovisten gegen ben Elohisten, bei ber Umstellung bes Ranges. bes Zeitalters u. f. w. ber biblischen Bucher : heute Matthaus voran, und bas Evangelium der Hebräer, morgen Lucas, am britten Tage ein Urevangelium, am vierten Marcus; heute Deuteronomium ganz vorn, morgen ganz hinten, heute bas Richterbuch vorn, morgen hinten bin zu ftellen, die Bfalmen svazieren zu fahren von David bis auf die Makkabaer, und von ben Makkabäern wieder zurück zu David, zu Debora, zu Moseh u. f. w. u. f. w., bas find bie Resultate biefer "Bigenschaft" ber rhetorischen Theologie, die Resultate ihrer "Entbedungen". Daß bergleichen Operationen in gemiffem, freilich fehr untergeordnetem, Sinne berechtigt find, daß fie gemiffen Feinden Gottes gegenüber für notwendig gehalten werden müßen, fällt mir nicht im Entfernteften ein, zu leugnen, aber diese Dinge für theologische Wißenschaft auszugeben, bas ift lacherlich; von dem Standpunkte ber Wißenschaft angesehen, nehmen sich jene Operationen mit den biblischen Büchern nicht anders aus, als bas Gebaren unruhiger Weiber, welche von vier zu vier Wochen das ganze Ameublement ihrer Wohnung umquartieren, um allezeit etwas "Neues" zu haben, und, wenn fie in diefer Wohnung die möglichen Combinationen erschöpft haben, eine andere Wohnung suchen, nur um bas Bergnügen bes Umquartierens ihres hausrats auf eine neue Weise zu genießen. Die Theologen der Rhetorik scheinen nicht zu wißen, wie unbeschreiblich lächerlich fie mit biefen ihren

Grammatistenkunften, die sie sie in der Bibel spielen laßen, den Leuten der wirklichen Wißenschaft, den Naturforschern, vor allem den Botanikern und Aftronomen, den Medicinern und fogar den Philologen, wenigstens denen die aus guter Schule sind, vorkommen.

Gehen wir — ich wiederhole es — mit dem Maßstabe ber Wißenschaft, ober, wie man fich rhetorisch gern ausbruckt "an ber hand ber Wißenschaft" an die heilige Schrift, b. h. mit der Voraussezung, daß das göttliche Leben der Welt aus ben Einzelheiten ber Schrift erst gefunden werben muße, und zwar gefunden lediglich nach den Regeln der Lexicologie, der Grammatik und Kritik, so können wir ehrlicher und consequenter Beise nur dahin kommen, bas göttliche Leben ganzlich wegzu= leugnen; aus ber menschlichen Composition biefer Bücher, zu welcher dann wieder Sprachgebrauch, Wortbedeutung, Syntax, Formenlehre gehören, construiere ich bas göttliche Leben nimmer= mehr heraus, wenn ich nicht bas volle, machtige Wehen bes Geiftes Gottes zum Voraus in biesen heiligen Schriften, und zwar in ihrer Totalität, empfunden habe -- eben so wenig, wie ber Anatom auf seinem Theater bas Cadaver zu einem lebendigen Menschen reconstruieren kann, wiewol er alle Theile beffelben genauer fieht und zu bemonstrieren im Stande ift, als bieß im Leben möglich war. Der psychische Mensch vernimmt nichts vom Geiste Gottes. — So lange die rhetorische Theo= logie rhetorisch bleibt, und in ber angegebenen Beise mit bem Begriff Bigenschaft ein wenigstens weibisches wo nicht findisches Wortspiel treibt, wird sie ihre nachste Verwandtschaft mit ber Atheologie nicht verleugnen können; was will fie dem atheo= logischen Gamin entgegnen, wenn biefer frech genug ift, bie Beiffagungen bes Propheten Jefaiah von der ewigen Erlöfung und Seligkeit mit den Propheceiungen aus dem Kaffefatz gut vergleichen, wenn aber zugleich fie felbit lehrt, daß bie prophetische

.

Bedeutung und Geltung bes zweiten Theiles bes Jesaiah von ber Frage über die Zeit des Ursprungs deffelben abhängig, diese letztere aber in hohem Grade zweiselhaft sei ? Höchstens wird sie entgegnen können, daß Jener unpassende Ausdrücke gebraucht habe, benn auf den "Ausdruck" zu sehen, das ist ja die eigenste Aufgabe der Rhetorik; in der Sache ist sie, wenn auch nicht eingeständlich, eines Sinnes mit dem Lästerer.

Die Theologie foll wißen, daß fie nichts Neues au finden. nichts neues zu entbeden habe, daß vielmehr ihre Aufgabe nur die fei, bas in ber heiligen Schrift niedergelegte, von ber Kirche aufgenommene Seligkeitsgut zu bewahren und fo an bie künftigen Diener der Rirche ju überliefern, daß biefelben in ben vollftändigen, unverfürzten, fichern, handhablichen und möglichst leichten Besitz jenes Gutes gelangen. Allerdinas ailt es hier, immer baffelbe vorzutragen und zu lehren, und bas ift für bie Rhetoriker langweilig, zuweilen auch Gegenstand ber Verachtung, wenn sie sehen, wie manche orthodoze Blatt= töpfe (und daß es folche gegeben habe und noch gebe, bin ich weit entfernt in Abrede zu stellen) mit unerschütterlicher Albern= heit Jahr aus Jahr ein ihre Trivialitäten auftischen. Dieje "Langweiligkeit" scheint gar oft zu mancherlei Ausschreitungen Anlaß gegeben zu haben, indem es in der Theologie leider schon lange Zeit eine verderbliche Mobe geworden ift, bie Tüchtigkeit eines theologischen Docenten, zumal eines angehenden, allein nach der Bal und bem Gewicht ber von ihm angestellten und veröffentlichten "Forschungen" — woraus freilich mitunter Bal und Gewicht von Buchern geworden ift zu bemeßen, während doch von einem theologischen Docenten zunächst Treue und Erfahrung, oder boch Erfahrungs= fähigkeit, im christlichen Leben, sodann aber nicht eine Summe von Forschungen, fondern von Renutniffen, verbunden mit geiftiger Afribie, gefordert werden muß. So ftrebte, und

1

jagte oft förmlich, Alles nach neuen Entbedungen, nicht etwa nur auf bem hiftorischen Gebiet, wo boch mit einem gemiffen Recht von Forschungen und Entbedungen bie Rebe sein kann, fondern auch auf dem dogmatischen Gebiete, und wo es keine felbständigen neuen Entdeckungen gab und geben konnte, ba gab es neue schöne Formen und neue schöne Worte in reichster Bielen wird es noch wol erinnerlich sein, baß als Külle. Base feinen Hutterus redivivus berausgab, Dieses Buch nicht allein von den Atheologen, wie Röhr, mit dem lauteften Gefcbrei bes Abscheues bewillkommnet, fondern auch von vielen begern Theologen, und zwar auch folchen, welche Docenten weder waren noch werben wollten, mit großem Widerwillen "als eine Zwangsjade für felbständige Untersuchungen" aufgenommen wurde, und in der That erkenne ich, abgesehn von manchen andern Vorzügen bes genannten Buches, so wie von Nachteilen die es gebracht haben mag, das als ein unleugbares großes Verdienst an, baß es in ziemlich weiten Kreißen jenen schönen neuen Formen und neuen schönen Worten Baum und Bebiß angelegt hat.

Alles, was auf das wirkliche Leben Einfluß zu äußern, das wirkliche Leben zu regeln bestimmt ist, verträgt nur sehr schwer oder gar nicht stete sachliche, sogar nicht ganz leicht bloß formelle Neuerungen. So ist es mit der Theologie und der Jurisprudenz. Der Nachteil, in welchem diese Disciplinen stehen, daß sie nicht, wie die Naturwißenschaften und deren verwandte Disciplinen mit stets neuen Untersuchungen und den Ergebnissen derselben ihre Diener erfreuen, und daß mithin die Lehrer der Theologie und der Jurisprudenz "nicht in der Lage sind" in jeder Woche ihre Zuhörer wenn auch nicht mit neuen Entdectungen, doch mit neuen Versuch oder Experimenten zu überraschen, wird den Vorzug aufgewogen, daß von biesen beiden Disciplinen die Regelung und Feststellung des

,

rhetorischen Theologie nicht nur als bloße Bhrafe, fondern auch um ihres Befens felbst willen zusage. Die Rhetorit hat naturgemäß als Grenzgebiet ber Dialeftik das Sic et Non. bas Streiten Pro und Contra, indes allezeit bas unentschiedene Streiten, nicht bas auf dem Wege der Dialettit aufgehobene ober vermittelte Streiten, bas Ja und Nein zu gleicher Beit, je nach Bolgefallen, Neigung, Bebürfnis — fei es auch bas Bedürfnis bes Rigels -, Laune ober Borteil, Parteirudficht ober Berfonanfehen angewendet, zu ihrem ganz besondern Gigentum. Sie ift ihrer Natur nach ein rhetor, ein causidicus, zuweilen auch ein declamator in foro, ber, unbeteiligt bei der Sache, heute au diefer Bartei, morgen zu jener fteht, beute bieje Sache, morgen bie gerade entgegengesetste mit allen möglichen Gründen versicht, welcher lediglich an der Verhandlung ein Intereffe hat, während das Resultat ihm gleichgültig ift. Der Richter hat das Intereffe, das Recht, ber Rhetor, seine Berhandlung. zugleich feine im Augenblick verfochtene Sache geltend zu machen. In die Tiefe bringt der Rhetor nicht ein, das erlaubt ihm feine Natur nicht - fein Gebiet ift Die Oberfläche ber Dinge; ber Ernst ift nicht feine Sache - ihm ift es um ein, wenn es fein tann geistreiches, Spiel zu thun; feine Berson fest er niemals ein, allezeit aber alle feine Worte, fein Berg kommt niemals, feine Bunge ift allezeit in Bewegung; er bient keiner Partei ausschließlich, benn sein Beruf ist es, allen Parteien zu bienen. Nur in einem Falle wird auch er Partei : wenn ihm angemutet wird, ftatt Sic et Non entweder Sic ober Non zu sprechen, ober gar, wenn von ihm geforbert wirb, in Sachen bes Chriftentums Sic zu fagen und bas Non zu verwerfen, wenn Beiten kommen ober Personen auftreten, welche eine Entschiedenheit fordern oder nur geltend machen. Wie dem Advocaten der Richter innerlich zuwider ift, weil der Richter ben Berhandlungen eine Ende macht, und bie Abvocaten=

.1

persönlichkeit an der Richterpersönlichkeit sich zu brechen genötigt ist, so sind dem Rhetor solche Personen und Zustände innerlich zuwider, und wenn er auf das Aeußerste gedrängt wird, als rhetorischer Theolog ein endgültiges Wort in Beziehung auf das Christentum auszusprechen, so lautet dasselbe ein für allemal Non.

Wer an die ewige Seligkeit denkt, geht nicht von der Unbefangenheit und Voraussezungslosigkeit aus, sondern ift in ber ewigen Seligkeit bei dem Berrn und Beiland gesus Chriftus befangen und fest die ewige Seligkeit, ihm erworben burch diesen Heiland am Rreuze, voraus. Die dialektische Theologie erklart bieg für einen Cirkel, die rhetorische für eine Redensart (eine "Ansicht"), welche ad separatum zu verweisen, in bie großen von ihr, der rhetorischen Theologie, zwischen Gott und dem Teufel geführten Friedensunterhandlungen aber nicht mit aufzunehmen sei. Denn diese Friedensunterhandlungen beziehen fich nicht auf den Besitz der Seligkeit, sondern auf bie Formeln des Redens über die Seligfeit, wobei bas gaben ber Seligkeit, die Thatsache, vorerft füglich außer Frage bleiben Es handelt sich nur darum, die beiden friegführenden fann. Mächte bahin zu vermögen, daß sie, Gott auf ber einen und ber Fürst biefer Welt auf ber andern Seite, fich berselben Formeln über Wahrheit, Glauben und Seligkeit bedienen, und von ihren äußersten Forderungen beiderseits selbst abstehen, auch ber äußersten Rechten und ber äußersten Linken, biesen eigentlichen Friedensstörern und Wißenschaftsverwüstern, Befehl erteilen, dieje außersten Forderungen nicht mehr geltend zu machen, ja nicht ferner von benfelben zu reden: ift bas Reden hinweggethan, das Sinwegthun der Sache findet fich, meint die Rhetorik, schon von selbst. Auf diesen Triumph ihrer rhetorischen Wißenschaft hofft die Theologie der Rhetorik bis auf biefen Tag, und niemand tann biefe hoffnung von ihr

۲

nehmen. Wer weiß, auf diesem Wege wird ja auch noch ber Tenfel selig, ohne daß er etwas davon gewahr wird!

Eine etwas veränderte Wendung könnte die Sache nehmen, wenn die rhetorische Theologie zu der Ueberzeugung gelangte, daß Gott und Teusel selbst nur Worte und Formeln, Begriffe, Gegenstände der Wißenschaft, seien. Dann wird jener Friedensschluß nicht mehr von den im Kriege begriffenen Mächten, unter Vermittlung der Wißenschaft, pactiert, sondern von der Wißenschaft selbst dictiert, und damit hört denn die rhetorische Theologie auf, sie selbst zu sein: sie rückt vor in die höhere Klasse, in die Dialektik.

Doch nein! fie hört nicht auf, fie ftirbt nicht aus. Wie wäre bas möglich, ba bas einzige Unsterbliche in der Welt die "Wißenschaft" (sonst auch "Intelligenz" genannt, als Wißenschaft des Erwerds) ist! Sie ergänzt sich sofort wieder, ihre Klasse wird sofort wieder besetzt aus der Schule der Vocabulisten und Grammatisten.

Difficile est satiram non scribere. Es war nicht wol möglich, an diesem allgemeinen Capitel ber Wißenschaft vorüber zu gehen, wiewol alles hier Angebeutete bei Betrachtung des Einzelnen in schärfern Zügen und festen, oft nur allzu derben Gestalten sich wiederum vor Augen stellt. Ich gehe zur Betrachtung dieses Einzelnen über.

#### III. Literatur und Eregese der heiligen Schrift.

Unter den Philologen geht die begründete Klage, es sei kein Interesse mehr für die Philologie vorhanden, selbst nicht unter den eigenen Jüngern der Philologie, z. B. den künstigen Gymnastallehrern, und die Philologen vom Fache schieben diese unleugbar vorhandene Theilnahmlofigteit gegen ihre Wißenschaft ber überhand nehmenden materialistischen und realistischen Richtung der heutigen Welt zu. Es mag bieses Streben nebenbei eine Ursache, oder vielmehr eine Beranlaßung ber Vernachläßigung ber Philologie fein, die eigentliche Urfache aber liegt in den Philologen felbst und in der Behandlungsweise, welche dieselben ber Philologie feit langer Beit haben zu Theil werden laßen. Es ift wahr, die Philologie liegt, wenn fie nicht ichon wirklich tobt ift, in ben letten Bugen; ihr Mörber aber ift niemand anders, als ber Alexandrinismus ber Bhilologen. Seit länger als breißig Jahren werben nicht mehr bie Schriftsteller gelesen, sonbern es wird uber bie Schriftsteller gelefen, und es herscht biefer Berwüftungsfrieg gegen bie Renntnis ber Alten nicht allein in ben philo= logischen Collegien ber Universitäten, sonbern auch in ben philologischen Seminarien, ja sogar auf ben Gymnasien. Bo noch ber Text ber Autoren gelesen wird, ba bilbet er boch nur bie Nebenpartie ber Vorlesung ober ber Lehrstunde: bie Haupt= fache besteht in fritischen Grörterungen, in archäologischen und zumal literarhistorischen Excursen, und in einer oft maßlos minutiösen Grammatik. Die Seele des Autors berührt sich nicht mehr mit ber Seele bes Lehrers — sogar nicht einmal burch bas Medium ber Sprache, benn bie Fähigkeit bes Lateinsprechens ober wenigstens bie Luft baran hat felbft bei ben Philologen in auffallender Beise abgenommen - und fo kommt benn auch bie Seele bes Buhörers und Schülers in fast gar keinen Contact mehr mit ber Seele des Altertums. Der Stoff ber Alten ift ber heutigen Bhilologenwelt fast ganzlich abhanden gekommen, ganzlich aber das Leben, welches in biejem Stoffe verborgen liegt und mit bemfelben verwachfen ift. Es wird auch Andern die Erfahrung zu ganden gekommen fein, die ich während meiner fast zwanzigjährigen Theilnahme

an der Centralbehörbe hiefigen Landes für bie prattischen Examina der Candidaten des Symnafiallehramts und als Bymnasialbirector häufig gemacht habe: über platonische Bhiles fophie hatten bie Candidaten Collegia gehört und wußten barüber prompte Rechenschaft zu geben, von Blato gelesen aber hatten fie Nichts, ober kaum einen ber leichteften Dialoge: über homer wußten fie, was in ber griechischen Literargeschichte vorgekommen war, gelesen hatten sie von homer nach ber Schulzeit Nichts, und innerhalb der lettern faum einige Rhapsobleen; von dem reichen poetischen Leben des alten Sängers und von der Runft, daffelbe für die Seelen der Jugend fruchtbar zu machen, verstanden fie nicht bas Gerinaste, aber Fragmente verlorener Schriften verstanden fie zu fammeln. Daß nicht alle Bhilologen Alexandriner geworden find, vers fteht fich von felbst: ich nenne als zwei der ehrenwerteften und befannteften Ausnahmen Eduard Bunber und Nägelsbach; bie aufgestellte Regel aber wird eben um biefer Ausnahmen willen einer Anfechtung nicht unterworfen fein.

Mutato nomine de te fabula narratur. Die Rhetorik, ber Alexandrinismus ist auch in die Theologie eingebrochen und führt in der Literatur und Exegese jest ein fast unumschränktes Regiment. Auch die Beßern, ja die Besten, machen der alexandrinischen Rhetorik in diesen Fächern Concessionen über Concessionen. Das Ende dieses Zweiges der Theologie wird kein anderes sein, als das Ende der Philologie.

Die biblische Literaturgeschichte, die Einleitungswißenschaft, wie man sie jest nennt und über deren Begriff und Umfang man noch immer resultatlos streitet, hat in den letten Jahr= zehenden einen Umfang und eine Bedeutung gewonnen, welche alle übrigen theologischen Disciplinen zu überflügeln und der eigentlichen Bibelkenntnis, wie sie der Theolog bedarf, welcher aus der heiligen Schrift die Speise des Lebens für seine Gemeinde zu schöpfen hat, den letzten noch übrig gebliebenen spärlichen Raum völlig zu entziehen droht. "Wer die Einleitung gehörig durchgearbetet hat, kann der Exegese fast gänzlich entraten" ist ein gewöhnliches Axiom der jungen Theologen geworden, und ein nicht ganz unrichtiges, denn ein großer Theil des in der Einleitung behandelten Stoffes kehrt in den eregetischen Vorlesungen, nur in ausgedehnterer Form und bis in das Minutiöse specialissert, wieder. Nicht selten nimmt die Einleitung in das Buch der h. Schrift, welches erklärt werden soll, fast die Hälfte der ganzen Vorlesungszeit weg; ja ich habe, schon vor einer Reihe von Jahren, ein von einem sehr angesehenen Universitätslehrer herrührendes Heft über den Römerbrief gesehen, in welchem die Einleitung volle drei Vertel der ganzen Vorlesung aussüllte.

Ein großer Theil der biblischen Literaturgeschichte, jest sogar der bei weitem gröfte, ift den Angriffen auf die Authentie ber biblischen Bücher und ber Verteidigung berselben gegen biese Angriffe gewidmet. Die Atheologie wird zu jenen An= griffen burch ihre innerste Natur, welche bem Worte Gottes von Grund aus widerspricht, gedrängt, und daß die Theologie gegen bieje Angriffe bie Baffen ergreift und Festungen ju erbauen sucht, ift ebenwol natürlich und notwendig, aber der Schade, welcher ber Theologie burch biefes Eingehen auf bie Angriffe ber Teinde des Wortes erwächst, ist demungeachtet fehr groß, und überwiegt nicht felten ben Vorteil. Auf diesem Wege wird die Rebe Gottes zu uns je mehr und mehr in ben Hintergrund gedrängt, und bie Reben ber Menschen unter= einander über bas Wort Gottes, oft ber haber ber Meuschen. über Gottes Wort, werden in ben Vordergrund geschoben. 2Bo aber nun nicht einmal ein Berg für Gottes Wort vorhanden ift, ba ift bie Literaturwißenschaft ein willkommenes Behikel, von dem Worte Gottes abzukommen, und fich in menschlichen

Worten, Gebanken und Rünften ausschließlich zu ergeben. Ueber Grammatik bes neutestamentlichen Sprachibioms, über Sprachgebrauch, Berhältnis ber Schriften und Schriftfteller zu einander, Begriffserörterungen, Chronologie, biftorischen Beziehungen, Beweisen und Gegenbeweisen aus ber altfirchlichen Literatur wird ber Inhalt ber göttlichen Schriften oft gang vergeßen, für die Lernenden nicht felten völlig obliteriert, fo. baß biefelben, wenn fie auch bie Schrift wirklich lefen (mas bei ben Theologen mindeftens binfichtlich bes neuen Teftamentes noch nicht ganz und wenigstens nicht überall außer Uebung gekommen, aber nach meinen Erfahrungen ftart im Abnehmen begriffen ift), die heiligen Bücher einzig und allein aus bem Besichtspuntte ber biblischen Literaturmigenschaft, mit Rudlicht auf die allgemeine und specielle Kritik, ben Sprachgebrauch ber einzelnen Schriftsteller u. f. w. lefen, und ts ben Beften erst nach Jahren gelingt, bie h. Schrift felbst und allein au sich reden au lagen. Das ift Rhetorik, bas ift Alexandrinismus in der Theologie, und von fehr gefährlicher Art, denn diefe Art ber Rhetorik ist auch ben Besten nur allau nahe an bas Leben heran gerückt. Auf diefe Weise wird durch unser eigenes Berfahren die theologische Jugend wider unfere Absicht und unfern Willen, aber notwendig angeleitet, die heilige Schrift primär als ein menschliches, und erft fecundär als ein göttliches Buch anzusehen; damit aber haben die Rhetoriker von Profession gewonnenes Spiel gegen uns.

Es muß ein Bannwort gefunden werden, durch welches jenen Angriffen, die von Seiten der Rhetorik, mehr noch der •Dialektik und der Theologie der Physica gegen die heilige Schrift gerichtet werden, mit einem Male und von Grund aus begegnet wird, so daß die auf die Einleitungswißenschaft verwendete Gelehrsamkeit zwar nicht überslüßig gemacht, aber wie sie das soll in den zweiten Grad hinabgerückt wird, während fie jest den ersten Rang behauptet. Darauf muß die Aufmerkfamkeit aller Theologen, die nicht zu den Rhetoren, Bocabulisten und Grammatisten gehören, unausgesest gerichtet sein; muß es gefunden werden, dieses Bannwort, oder vielmehr diese Bannthatsache, so wird es auch, bei fortwährender strenger Richtung der Fachgelehrten auf diesen Punkt hin, ohne Zweifel aefunden werden. Was einstweilen zu thun ist, und jedenfalls

auch alsdann zu thun fein wird, wenn bas Bannwort gefunden

fein wird, will ich nachher angeben. Die Exegese leidet burchgängig an dem schweren Fehler ber Zerftückelung, sowol im Ganzen, wie im Einzelnen. Am Ganzen: die Studierenden hören felten mehr als brei bis vier exegetische Vorlesungen je über bas alte und neue Testament; wie oft ift es vorgekommen, daß nur zwei eregetische Collegia über bas alte Teftament gehört worden find, und in nicht wenigen Fallen ift es sogar bei einem einzigen Collegium ge= blieben. Im alten Teftament wird dieser Mangel außerft felten durch Privatlectüre nachgeholt und bie ganze Kenntnis gar manches Theologen vom alten Testament erstreckt sich nicht weiter als auf einige Capitel im Jefaiah und etwa vierzig Pfalmen. Woher foll bei so dürftiger Kenntnis ein nur erträgliches Verständnis des alten Teftaments kommen? woher vollends Eindringen in den Sinn ber göttlichen Ordnung des alten Bundes im Ganzen? woher Liebe zum alten Testament und nun gar Ehrfurcht vor demfelben? Aber ein folches fum= marisches Verfahren ift eben im Sinn ber Rhetoriker : nur exempelsweise foll dieses und jenes Stud bes A. T. gelesen werben, "als Proben an benen man genug habe"; im Uebrigen genugt für fie ein encyclopabiftisches Biffen, "es fei benn daß ber Gine ober Andere orientaliftifche Specialstudien treiben wollte". Daß biefer, aus Widerwillen gegen bie Sache und aus Bevorzugung ber Rubriken hervorgegangenen Unfittte,

biesem alerandrinischen Unfug nicht von Seiten berer gewehrt wird, welche begere Ginficht haben, ift ein ichwerer Borwurf gegen unfere jetige Theologie, welcher auf Einverständnis mit ber Theologie ber Rhetorit, wenigstens auf Connivenz gegen Diefelbe hinausgeht. Verhältnismäßig ift die Renntnis bes neuen Teftaments nicht beger; was nicht in ben Collegien an Exegefe gehört wird, wird zwar zum Theil, früherhin zum bei weitem gröften Theil, burch Privatlectüre nachgeholt, aber bieje ift im hohen Grade curforisch und lediglich auf bas eilige nachlesen einiger Commentare beschränkt. Und diese Renntnis wird nicht verbegert durch "wißenschaftliche" eregetische Arbeiten von großer Ausführlichkeit, ju welchen bie Studierenden in theologischen Instituten und Societäten angehalten ober an= gewiesen werden. Darüber vertiefen sich die Lernenden nicht in bas Lernen, fondern unzeitiger Beife in bas Lehren, ge= wöhnen fich mit bedenklicher Pracocitat baran, bie Schrift in "wißenschaftlicher" Beise zu anatomieren, fich über bieselbe zu ftellen, und zuletzt vielleicht gar, ihre Elaborate als Summe aller ihrer Arbeit an ber heiligen Schrift, als bequeme Rubefiffen, zu betrachten. Gine Anweisung zur vollftandigen Lesung ber heiligen Schrift als einer nicht blog floskelmäßig fo ge= nannten sondern wirklichen heiligen Schrift, als des Wortes Gottes, wird nicht gegeben und nicht verlangt. Daher kommen denn ichon bei den theologischen Candidatenprüfungen Refultate von Schriftkenntnis zum Vorschein, welche den oben erwähnten bei ben philologischen Candidatenprüfungen zu Tage tretenden Refultaten vollkommen gleich find. Die Literatur= geschichte foll in beiden Källen alle Schaben beden, alle Mängel Den Schaben an der Seele aber, welchen bie ausaleichen. Theologen bei diefer Behandlung ber heiligen Schrift , leiden, macht feine Literaturgeschichte gut, und wenn man, wie ich zu wiederholten Malen, erlebt hat, bag Candidaten und Pfarrer

fich nicht schämen, auf ber Ranzel - übrigens nicht aus bewufter geschweige ausgesprochner Gottesfeindichaft, fondern aus purer Rhetorik - vom alten Testament in verachtenden Redensarten, von dem Gefetz Gottes mit birecter Schmähung, von bem Gott und herrn des alten Bundes mit unzweideutiger Lästerung zu reden, so ift man vollkommen berechtigt, einen Rluch gegen die biblische Unterweisung zu richten, welche folche Diener ber Rirche auf ben Universitäten erhalten haben, eben fo aber auch gegen die Nachläßigkeit der Rirchenbehörden, welche eine folche Unterweifung bulden, übersehen, und an deren Ergänzung und Correctur im Vorbereitungsdienst oder Amt ber Bfarrer nicht denken. Um fo mehr ift jener Fluch gerecht= fertigt, wenn jener Unfug, wie bas vorgekommen ift, gerade von denen, welche bemfelben zuvorzukommen oder ihn zu ahnden ben Beruf hatten, bamit beschönigt wird: "es fei bas freilich eine nicht ganz angemeßene, aber boch herkömmliche Beije, bas Verhältnis des alten Teftaments zum neuen zu bezeichnen, und es fei ja bie "angebliche Läfterung" boch "nur" gegen bas alte Teftament gerichtet gewesen, auch werde man bem rhetorischen Schmuck boch etwas zu Gute halten". Das heißt bie Rirche zwiefach und breifach burch Rhetorentunfte schänden. hierher gehört ein Mosiszorn, welcher bie Tafeln zerschlägt, und den Leviten zuruft: ger zu mir! Ja, breifacher Fluch biefen gottesläfternben rhetorischen Seelenvertäufern! breifacher Fluch: von bem verleiteten um feine Seele betrogenen Schuler, von ber burch biefen geärgerten Gemeinde und von ber ganzen burch einen folchen Diener geschändeten Rirche!

Die Exegese im Einzelnen ist ihrem weit überwiegenden Bestande nach volltommen alexandrinisch: sie ist wesentlich sondernd, nicht verbindend, mussivisch zusammensetzend, nicht aus dem Ganzen einer Gottesoffenbarung herans das Einzelne entwickelnd, vor. allem auf die Worte und sogenannten "Begriffe" gerichtet, wie fich benn auch die Begern und Besten fo weit von diefer alexandrinischen Rhetorit haben einnehmen laßen. daß fie die Gottesworte Glaube, Licht, Leben u. dgl. unbefangen als "Begriffe" bezeichnen, und was schlimmer ift, analpfieren, anftatt in benfelben zuvörderft göttliche Buftanbe, Thatsachen, zur Anerkennung zu bringen. Die Eregese ber Rhetoriker aber ift ganz und gar philologisch und literarisch. und zwar nach bem Maßstabe berjenigen Bhilologie, welche im Eingange bieses Abschnittes characterisiert worden ift, berjenigen, die ihren eigenen Tod herbeigeführt hat; Wörter und Beariffe fteben nicht nur im Vorderarunde, sondern berichen ganz allein, und von göttlichen Thatsachen ift nicht bie Rebe; mit Anftrengung wird bahin gestrebt, einen paulinischen, einen johanneischen Lehrbegriff im Ganzen oder von diesem und jenem Gegenstande zusammen zu bringen, fo bag ein füngerer Theolog, welcher feiner Zeit fast nur alexandrinische Eregese gehört hatte, einft als seine eigene Anschauung bas alte Sprüchlein gegen mich vorbrachte, es seien ihm Paulus, Johannes und Betrus als Brofefforen der Theologie erschienen. Und in der That, es treten nur zu oft die Ansichten der Eregeten in völlig gleichen Rang mit ben "Unfichten" ber Apostel, und lettere mußen sich noch bazu nicht felten von ben ersteren corrigieren lagen; bag bier Gottes Wort vorliege und auszulegen fei, ift ichon im Bewuftfein ber Buhörer ganzlich Von ber göttlichen Logik wißen bie Rhetoren ein vernichtet. für allemal nichts, und ber Ausbruck sogar, "göttliche Logik" ift ihnen nicht allein fremd, fondern volltommen lacherlich: bafür müßen sich benn bie beiligen Apostel ben Rufammenhang ihrer eignen Gottesgebanten von ber menschlichen Logit, ober richtiger nach dem Schematismus ber alexandrinischen Reitgebanken vorbemonftrieren laken - ein noch viel wunderlicheres Beginnen, als wenn, wie bie mobernen alexandrinischen Bhilo= logen thun, ben Reden des Demosthenes moderne, nach Massgabe der popularisierten Kantischen oder wol eher der Wolsischen Philosophie (die in diesen Dingen noch weit mehr herscht als

man gewöhnlich annimmt) fabricierte Dispositionen untergeschoben werden. Könnte Demosthenes wiederkommen, wie würde er lachen! Der Meister der Apostel und Herzog unserer Selig= keit aber kann und wird wiederkommen: "da wird das Lachen werden theur!"

Es ift eine "wißenschaftliche" Discuffion, welche burch ein eregetisches Collegium der theologischen Rhetoren eröffnet zu werden pflegt, in welcher Gründe und Gegengründe abgewogen, Meinungen gehört und verworfen, Anfichten aufgestellt und widerlegt, und alle, ober boch bie vornehmften, "wißenschaftlichen Autoritäten" zum Worte gelaßen werden. Nur eine Auctorität kommt regelmäßig nicht zum Worte: das Wort Gottes felbft; über daffelbe wird genug und übergenug gesprochen, aber nicht mit bemselben. Und boch follte bas bie erfte Aufgabe eines Eregeten fein und er follte es fich jur Pflicht machen, Diefelbe feinen Buhörern wiederum zur erften Aufgabe zu stellen: zuerst bie Stude ber heiligen Schrift mit Sammlung und Stille ber Seele zu lesen, und wiederum und wiederum und abermals zu lefen, ohne einem menschlichen Worte, auch nicht bem eigenen, ein Dazwischenreden zu verftatten; nach und nach gewinnt das göttliche Wort Leben und Sprache, während es im Anfange tobt erschien, und fängt in fehr unfigurlichem Sinne — an, mit uns, zu uns, in uns hinein zu reden, und zeigt uns, daß es nicht eine Rede sei, aus einzelnen Worten zusammengesett, fondern eine göttliche That, daß es bas Wort fei, zugleich Licht und Leben, aus welchem helle und immer hellere Stralen auf alles Einzelne Ift es boch schon auf bem weltlichen Gebiete ber fallen. Philologie nicht anders (und ich berufe mich hiermit auf alle,

freilich jest nicht mehr zahlreiche, Bhilologen, welche noch an bem Altertum ihre Freude haben): wer an ben Producten ber alten Literatur, zumal ber Poefie, und zwar eben an ben schwierigsten, Bindar, Nefchylus, Aristophanes, Genuß haben will, ber gehe an fie, ohne alle Grflarungen, ohne Commen= tare und Scholien, und leje fie brei vier und mehr Mal ernstlich burch, trop aller Schwierigkeiten ber Sprache und bes Stoffes, auch, wenn es nicht anders fein tann, biefe lettern vorerst überspringend; nach und nach gewinnt bas Ganze ber Broduction ein überraschendes Leben und Berftändnis und ge= währt einen Genuß, ber burch bie nachfolgende Benugung ber Commentare wol geschwächt, niemals aber erhöhet werden Dieses Verfahren ist freilich auch in ber Bhilologie Łann. gänzlich antialegandrinisch, und demnach allerdings nicht mehr zeitgemäß, es ift veraltet und "überwunden". Es gehört baffelbe nämlich bem 15. und 16. Jarhundert an, und war ber Grund ber großen Freude, welche bamals bie Bhilologen am klassischen Altertum, Luther aber an der beiligen Schrift fanden.

Sind nun manche Schäben dieser alexandrinischen Bibelbehandlung, welche uns von der Theologie der Rhetorik aufgenötigt worden ist, nicht sofort zu heilen, und ist es noch weniger möglich, uns dieses ganzen Alexandrinismus sofort völlig zu entledigen, so gibt es immerhin Mittel, dieser zer= streuenden, von den göttlichen Thatsachen ablenkenden und aus dem Dienst des Wortes in den Wörterdienst sich begebenden Disciplin mit Erfolg entgegen zu wirken.

Bu biefen Mitteln kann ich bie biblische Theologie nicht ober boch nur in beschränkter Weise rechnen. Gern ift ber= felben, welche sich seit einiger Zeit eine regelmäßige Stelle unter ben akademischen Borlesungen errungen hat, zuzugestehen, baß sie ber Berslüchtigung bes theologischen Wißens in philo= fophische Abstractionen heilsam entgegen gewirkt hat; aber fie ruhet boch wieder, allerdings mehr oder minder, auf 286. ftractionen, welche aus dem göttlichen Worte gezogen find, trägt also bas Gepräge ber jeweiligen Eregese, und, ba bie biblische Theologie nicht wie Dogmatik und Ethik an die Gesammterfahrung ber chriftlichen Rirche gebunden ift, fogar bas Gepräge ber Subjectivität bes jeweiligen Lehrers als unzerftörbaren Charakter, als einen Theil ihres Befens, mit Notwenbigkeit an fich. Sie kann recht gut, aber fie kann auch eben so wol recht schlimm fein. Und in den meisten Källen, schon seit Sebastian Frank, welcher wol bie erfte biblische Theologie produciert hat (Güldin Arch. 1538), trägt fie das Gepräge der Unentschiedenheit an sich: die für diese Disciplin allerdings in Anspruch zu nehmende Objectivität führt, da man selbst nicht "vermitteln" will, um nicht subjectiv zu erscheinen, die Erfahrung ber Rirche aber nicht vermitteln laßen kann, um nicht "wißenschaftliche" oder kirchliche Theologie zu lehren, leicht dahin, die Sätze der heiligen Schrift "unvermittelt" b. h. eigentlich: als Biderspruche, neben ein= ander ftehen ju lagen. Und das ift benn eben wieder nichts als die allerschlechtefte Subjectivität. Dürfte man eine Vor= aussezung als sicher betrachten: daß die biblische Theologie auf einer klaren, scharfen und fichern Ginsicht in ben hiftorischen Gang ber göttlichen Dekonomie beruhte, fo würde sich immerhin manches Ersprießliche von ihr für die heilung ber Schäden unferer dermaligen Bibelfunde erwarten lagen. Gerade hteran aber fehlt es in unferer, fich hiftorisch nennenden aber wesentlich rhetorischen Zeit noch allzusehr, als daß wir diese Boraus= fegung mit in den Inhalt ber biblischen Theologie (als Grundlage ihres Syftems) aufzunehmen magen bürften.

Es muß barauf gehalten, ja gebrungen werden, baß auf ber Universität bie alte, freilich längst verloren gegangene

Specialkenntnis des Inhalts der ganzen beiligen Schrift wieder erworben werde. Die Grundlage zu biefer fichern, in allen Einzelheiten festen Renntnis ber Schrift wurde zwar in den Familien und in den Schulen gelegt, aber boch nicht mehr als die Grundlage; die Hauptfache wurde in der That auf ber Universität erworben: ich erinnere nur baran, was noch in unsere eigenen Erlebniffe hineinreicht, baß sämmtliche dicta probantia im hebräischen und griechischen Grundtert, außerdem aber wenigstens zwanzig bis breißig Bfalmen, acht bis zehn Capitel aus Jesaiah, bie ersten brei Capitel ber Genefis und zalreiche Abschnitte bes Neuen Testamentes (die Berapredigt. bie Capitel 14—17 aus bem Evangelium Johannis, Römer 5—8 und Anderes) in den Grundsprachen auswendig gelernt Schlage man biesen "Mechanismus" nicht allzu wurden. gering an und suche barin nicht etwa eine neue Art von Rhetorik, wohin bieje Prazis freilich burch leidigen Misbrauch ausarten kann : bas Wort Gottes ift lebendig und fraftig, fo lange es reines Wort Gottes, ohne Ruthat, ift. Sch habe einen, vor einiger Zeit in hobem Alter verftorbenen Geiftlichen gefannt, welcher alles bieg und noch etwas mehr gelernt hatte und leiftete: weit mehr als achtaig Jahr alt, führte er jeben Pfalm, ben man ihm hebraisch anfieng sofort burch eine ganze Reihe von Verfen aus bem Gebächtnis burch. Diefer Mann war ein rober Rationalift, zu ben ärgften Ausbruchen unver= ftändiger Christusschmähung jeden Augenblick geneigt und be= reit; so wie es aber gelang, ihm einen hebraischen ober ariechischen Text, etwa bie Anfangsworte eines Pfalms, ent= gegen an werfen, ftand er vor biefem Gotteswort alsbald, oft ehrerbietig, ftill, recitierte ben Pfalm und ließ von allen Feindseligkeiten gegen Gottes Wort und von bem Rühmen ber "Bernunft" für ben Augenblick ganzlich ab. Bar bas Mechanismus ober Gottes Geist ber in Gottes Wort ift?

Bare es nun möglich, bag jüngere Docenten, ergriffen von ber Macht bes Gottesworts und burchdrungen von dem tiefen Bedürfnis, biejes Gotteswort um ber eigenen Seligfeit willen sich zu einem festen und jeden Augenblick gegenwärtigen Gigentum zu machen, durch ihr Beispiel, richtiger: durch ihr Beugnis, und burch eigens angestellte Uebungen bieje Art von Bibelkenntnis wieder erweckten und verbreiteten, fo würde biefer, ben Jüngern ber Theologie und ber Kirche geleistete Dienst ohne Frage in hohen Anschlag kommen. Dieses Festftehn in dem Worte Gottes, wäre es auch vorerft nur ein äußerliches Feststehen, gewährt einen Schild gegen die Angriffe ber auflösenden Bibelfritif, wie nichts anderes, benn bas 20ort Gottes, welches wir zu unferem ganzen und vollen Eigentum machen, ichutt fich ichon felbit, ohne unfer Buthun, zudem aber auch unfer eigenes Berz, und - man halte bas Folgende boch ja nicht für ein Baraboxon - icharft ben Berftand. Auf biefem Bege, wird er anders mit Ernft und Ergebung gegen bas Wort Gottes länger verfolgt, entwickelt sich ohne Frage nicht nur sehr bald ein innerliches Feststehen im Gottes worte, sondern wird auch mit der Reit eben fenes vorher er= wähnte, für jett noch vermiste allgemeine Bannwort gegen bie zerftörende biblifche Literaturmißenschaft gefunden werden : ein kommendes Geschlecht wird fo innerlich fest in dem Worte Gottes und so tief und völlig burchströmt werben von bem Ganzen bes göttlichen Lebens welches in ber Schrift vorhanden ift, daß daffelbe die Angriffe auf die Peripherie dieses Lebens nicht wie jest nur aus ber Beripherie, im Einzelnen, fondern aus dem Centrum des göttlichen Lebensquells im Ganzen und mit Einem Schlage wird zurüchwerfen können. — Wir Aelteren werben in bieses gelobte Land nicht hinein gelangen, fonbern es nur von ferne sehen, benn wir haben allesamt mit

am Saberwaßer gestanden.

**3**9

Daneben aber muß versucht werden, ob es nicht möglich ift, eine Lesung ber ganzen beiligen Schrift, ohne Ausschluß eines einzigen Studes, zur regelmäßigen Aufgabe während ber Studienzeit unferer theologischen Jugend zu machen. Natürlich ift es nicht möglich -- wenigstens zur Zeit nicht -- biefe Lefung mit hinzunahme bes gesamten gelehrten Apparates ber "wißenschaftlichen" Eregese zu bewerkstelligen. Das ift aber auch nicht die Aufgabe biefer Lefung. 3hre Aufgabe ift vielmehr bie, ben Strom ber göttlichen Thaten einmal in einem und bemselben Zuge, ungehemmt und ungetheilt, burch bie Seelen ber fünftigen Birten fo hindurchzuführen, daß fie fur bas hirtenamt und beffen Aufgaben geweckt, bag ihnen bie Thatsachen der göttlichen Offenbarung in ihrem Zusammenhange unter fich und mit ber gegenwärtigen Beit wie mit ber Butunft ber Kirche, also zur Verständigung über ihre fünftige Stellung als Hirten, zur Anschauung gebracht werben, und daß fie an ber Herrlichkeit Gottes, an ber Kraft Seines Bortes und an bem Frieden Seines Geiftes Freude gewinnen lernen, fo, baß fie diese Freude, famt dem Frieden, der Kraft und ber Herrlich= feit unseres herrn Jesu Christi wieder in die Gemeinde über= zutragen sich gebrungen fühlen und ftark genug wißen. Dazu ift ein fehr geringer gelehrter Apparat erforderlich, und für bas alte Testament 3. B. reicht schon so ziemlich bie biblische Archaologie, wie fie gewöhnlich gelesen und von ben Meiften auch zeitig im theologischen Cursus gehört wird, als Voraus= fetung für biefe Bibellefung aus. Gelingt biefer Berfuch, fo wird berfelbe von kaum geringerem, vielleicht von bedeutenderm Erfolge sein, als der furz vorher gemachte Vorschlag.

Beides zusammen aber würde eine Thatsache sein, gegen= über der Rhetorik; eine That des Wortes, gegenüber den Worten über die Wörter. Es würde hiermit einmal wieder etwas erlebt, nicht bloß etwas gelernt; die theologische Jugend würde hiermit einmal über die Grenzen der "Wißenschaft" hinaus in die ihr zugewiesene Bukunst, in die Wirklichkeit ihres Lebens, zugleich aber auch in sich selbst hinein gewiesen, und die theologischen Lehrer würden die ihnen in ihrer jezigen Lage, auf dem Strohlager der "Wißenschaft", sast gänzlich abgeschnittene Gelegenheit wieder erhalten, als Zeugen und Meister, nicht bloß als Lehrer, sich zu bewähren, und statt der Schüler und Zuhörer sich Jünger zu erziehen.

Den Rhetorikern werden schon diese Borschläge nicht viel anders vorkommen, als wenn der Wald von Birnam sich bewegte, und sie werden nicht anstehen, diese ganz unregelmäßige Bewegung der Dinge als einen wilden Wald, eine Öhn äranros, in den Kopf des Schreibers dieser Blätter zu verlegen. Das würde mir denn das gewisseste Beichen sein, daß wirklich in nicht allzu ferner Zeit der Wald von Birnam sich gegen den Macbeth der Rhetorik in Bewegung sehen würde.

## IV. Shftematische Theologie.

Schon diese Ueberschrift ist ein Rhetorismus, wenigstens wenn System in dem jest üblichen Sinne, nicht in der eigentlichen und alten Bedeutung von sossyyma gebraucht wird. Dogmatif und Ethik, nur willkürlich "aus wißenschaftlichem Bedürfnis" getrennt und gegen diese Trennung noch immer nicht etwa nur im Leben, sondern sogar in den Büchern sich sträubend, sind nichts anderes, als eine Zusammenstellung der bisherigen Erfahrungen der Kirche von den Thaten Gottes in Jesu Christo. Die Lehre, als der Ausdruck der Thatsachen der Erlösung ist nur in so fern gesund, als sie ein wahrhafter

Ausdruck diefer Thatsachen ift, und gehört bem Leben ber Kirche an; durch ihre Lehre antwortet die Kirche dem Gerrn auf seine Thaten, oder vielmehr auf seine Fragen an die Rirche, ob fie diefe feine Erweisungen ewiger Erbarmung verstanden, angenommen, in bas eigene Leben verwebt, und somit bas Wort feiner Geduld bewahrt habe. An und für sich find beshalb Dogmatik und Ethik nichts anderes als Bekentniffe ber Rirche, nicht Ergebniffe ber Erfahrungen, geschmeige benn ber Speculation eines Einzelnen in ber Rirche. Diefer Stand= punkt ift indes schon seit einem Jahrhundert und länger verlagen worden; unter bem Einfluße ber allgemeinen Berruttung bes menschlichen Geiftes, welcher von bem wirflichen Leben fich ab und einem Scheinleben ber Gelehrfamkeit fich zuwendete. find auch die bezeichneten theologischen Disciplinen aus Reugniffen von den Erlebniffen und Erfahrungen ber Rirche au "Bigenschaften", aus Betenntniffen zu Buchern, ans Refultaten firchlichen Lebens zu ben Darftellungen von Ginfällen eines Einzelnen geworden, und haben fich von dem firchlichen Leben gänzlich zurückgezogen, ja demselben sogar mit Absicht und theilweise nicht ohne Gereiztheit entgegengeset.

Diefer Zustand kann ohne die schwerfte Versündigung an dem Leben der Kirche von den akademischen Theologen nicht aufrecht erhalten werden, und wenn auch in den beiden letzten Jahrzehenden Manches geschehen ist, was eine Verbeßerung dieser heillosen Verwüstung in der Kirche hoffen läßt, so sehlt voch an einer wirklichen Verbeßerung noch sehr viel. Die wichtigsten Lehren, vielmehr Thatsachen, sind, auf ein Minimum zusammengeschrumpft, in dieser kläglichen Krüppelgestalt, die sie wichtigten noch immer vorhanden; andere sind in der bedenklichsten haben noch immer vorhanden; andere sind in der bedenklichsten Beise verzerrt, und über alles das wehet durch beibe Disciplinen namentlich durch die Dogmatik, der fröstelnde Hauch

1

bes Zweifels. Es ist eben alles zur sogenanten "Lehre" b. h, zu menschlicher Ansicht von ben Thatsachen der Offen= barung geworden, und diese "Lehre", weit verschieden von dem λόγος της ύπομονης χριστοῦ, ja gerade das Gegenteil von aller ύπομονη, kann ihrer Natur nach nicht anders als variabel, kann nur wesentlich zweiselmutig sein.

Wer diesen Zustand der noch immer andauernden Krüppelhaftigkeit unserer systematischen Theologie, ihre Abwendung vom wirklichen Leben, ihre noch immer vorwaltende Subjectivität und ihren Charakter des Zweiselmuts leugnet, den betrachte ich als in diesen Gebrechen selbst befangen. Ihn meine ich, wenn ich hier und in der Folge von einem Dogmatiker oder Ethiker ber Rhetorik spreche, denn ihm gelten die Worte mehr als die Sachen, vielleicht alles.

Ber bie beilige Schrift an und in fich, zugleich aber auch an der Belt, zumal den innern und äußern Begebenheiten und Ruftanden der Belt feit den letten 60-70 Jahren erlebt und erfahren hat, ber staunt billig, in so mancher dogmatischen Bor= lefung, ja in manchem dogmatischen Lehrbuch, noch immer die dürf= tige Behandlung zu finden, welche ber Lehre von ber Schöpfung von bem Ebenbilbe Gottes, von ber Erbfünde, von bem Urfprung bes Böfen, von dem Teufel, von den Gnadenwirfungen, von der Rirche, von den Sacramenten, von den letten Dingen in ber Blütezeit des Rationalismus, in der Glorienperiode der Boca= buliften und Grammatisten, zu Theil wurde. Auch Vorgänger wie Martensen, beffen Sprache eine gemiffe Berwandschaft mit der Sprache der Rhetoriker hat, fo daß sich dieselben nicht mit beren "Unverständlichfeit" entschnlbigen könneu, in beffen Vortrage aber endlich einmal die verschrumpften Glieder gleichmäßig auszudehnen angefangen haben und ber fich franke Leib der Lehre wenigstens ben Anschein ber Gesundheit, gewis die beginnende Genesung, zeigt, haben noch keine

Aenberung auf bem Gebiete ber bogmatischen Rhetorik hervorgebracht. Es ift allerdings von jenen Dingen nichts zu sagen, wenn man nichts bavon erlebt hat, und bessen wehrt sich eben die Rhetorik auf das Aeußerste; sie möchte wol von diesen Dingen wißen und lehren, aber unter der Voraussehung, daß ihr dieselben fern bleiben, daß sie nur aus der Vogelperspective ober wenigstens aus einem gesicherten Versted sich diese Sachen betrachten kann; hinten in der Türkei können die Völker auf einander schlagen, nur nicht in nächster Näche; der Lärm verwirrt dem Rhetoriker seine Constructionen und übertäubt seine schwen keben. Um auffallendsten zeigt sich dies in der Lehre von der Kirche und von den Sacramenten nebst dem geistlichen Amt, wovon ich nachher noch besonders zu sprechen habe.

Aber auch in den andern vorher genannten Lehrstücken ift die ber lebendigen Erfahrung abgeneigte, ju bürftiger, bünner, zweifelnder Darftellung führende und die Seelen ber Hörer verwirrende wo nicht vergiftende Haltung der rhetorischen Dogmatik auffallend genug. Benn z. B. in ber Schöpfung8= lehre auch bie Lehrfätze bes Glaubens mitgetheilt werden, fo werden sie boch nur mitgetheilt, nicht bekannt, und an ben unfichern, unter Umftanden verlegenen, Mienen und Worten bes Docenten sieht und hört man deutlich genug: "es ift doch noch zu bedenken, ob alles fo ift, wie ich es vortrage", wenn nicht, mas häufig genug noch immer ber Kall ift, die Rweifel hinter bem vereinzelten furchtfam babingestellten Glaubensfaße her in Scharen ausgeschüttet werden. Deutlich genug zeigt ober verftedt fich, ober zeigt fich im Berfteden, bie Erinnerung, welche man gern einflößen möchte: "Glaubt bas alles indes nicht zu fest, am Ende ift doch die ganze Erzälung ber Genefis Mythus!" Anftatt mit fühner, freier Stirn - fuhn burch Gottes Rraft und frei burch bas Bigen von Gottes Barheit - bie ersten Worte ber Genesis tategorisch als bas erfte

6

und einzige, weltbildende und weltbezwingende Wort der Auctorität und des Friedens hinzustellen, welches mit dem Schall von tausend Donnern durch alle Jartausende hintönt, und hundertfach in der Geschichte der Offenbarung, verglichen mit der Weischeit und Geschichte der Heidenwelt widerhallt und sich bestätigt sindet — anstatt dessen wird eine kuble, an sich resultatlose, auch als resultatlos zum Voraus angekündigte, bialektische Exposition über die Schöpfung aus Richts gegeben; wäre sie indes wirklich bialektisch und nicht bloß rhetorisch, so mürde sie nicht resultatlos sein den Process alsbald auf das Gebiet der Naturbetrachtung überführen, und der ganzen Schöpfungslehre der Schrift schnell ein Ende machen.

Aehnlich, wie mit der Lehre von ber Schöpfung verfährt bie Rhetorik mit ter Eschatologie, um welche die neuere Dogmatik fich wieder zu bekummern anfängt, und welche also auch ber Rhetorik, die ja überall mitreben und mitraten muß, niemals aber mitbeten und mitthaten kann noch will, nicht fern geblieben ift. Die Reigung ber bogmatischen Neuzeit gilt wieder einmal der Apokatastasis und ber Lehre von der ewigen Verdammnis. Die übergöttliche, schauerliche Tiefe ber ersten Lehre ift ber Rhetorik zu tief; biefe wird noch mit einigen Rebensarten abgefertigt; aber wenn die ewige Verdammnis könnte — mit Worten — weggeschafft werden, das entspräche fcon eher des Beichheit und der Furcht von feder Definitive, burch welche sich bie Rhetorik auszeichnet. Das wird bann nach ber Länge versucht - und es ift zu beklagen, daß sogar Martensens Dogmatik in biesem Bunkte mit der rhetorischen Dialektik wiewol nur leife kokettiert - um zuleht zu gestehen "daß wir boch nichts wißen". Das hätte man ohne Frage fürzer haben können: entweder gurud in die Erfahrung von ber Sünde, und biefe fagt mir, bag ber Unterschied zwischen Gott und Widergott, den ich kennen gelernt habe aus ber

Schrift und durch diese in den Gründen meiner eigenen Seele, ein ewiger ist, welcher dereinst auch, wenn er überhaupt wirklich ist, für alle Creatur erkennbar heraustreten muß: dann, wann Gott dereinst das Schreckliche des Schrecklichen thun wird, daß er aufhört zu strafen. Darum glaube ich an ein ewiges Leben und fürchte mich vor der ewigen Ver= dammnis, will auch, daß alle sich vor dersewigen Ver= dammnis, will auch, daß alle sich vor derseleben sürchten, denen es darum zu thun ist, selig zu werden. Ober, wenn man ja nicht zur Erkenntnis der Sünde zurück will, so gehe man vorwärts zur Dialektik, welche in diesem Fall ebenen Weges und schnell zum Pantheismus führt. Damit ist man der Ewigkeit der Höllenstrafen ein für allemal ledig.

Ober wie sieht es aus mit ben andern bedenklichen Lehren. 3. B. mit der Lehre vom Teufel ? Unfere Rhetoriker lachen zwar nicht mehr über den Teufel, wie die Bocabulisten und Grammatisten vor vierzig Jahren thaten und so weit fie noch vorhanden find auch jest, gleich ben Naturweisen, noch immer thun. Die Rhetoriker und die Dogmatiker unter ihnen zum Voraus, besitzen allerdings nicht die aller Belehrung unzu= gängliche Dummdreiftigkeit ber Bocabuliften, denen ihre Bocabeln bie Welt sind: im Gefühl ihrer Schwäche schließen sie sich unter Umftanden, jeboch wolverstanden nur bis auf einen ge= wiffen Grad, an Andere, zumal an einen "in der Wißenschaft herschend gewordenen Ton" an, horchen ab, sprechen nach und ahmen nach; nun ift aber bie Lehre vom Teufel gewiffermaßen in ber Wißenschaft rehabilitiert worden, und manche diefer Rhetoren — bie Besten unter ihnen — haben erst im Jahre bes Bölferfrühlings, 1848, bas Lachen, aber gründlich, verlernt, indem sie bamals auf Zustände in der Menschenwelt gestoßen find, an welchen ihre ganze bisherige Gutmutigkeits= pipchologie zu Schanden wurde: "bie Gesichter, bie Augen und Mienen, hörte ich damals einen Rhetoriker fagen, find

1

offenbar nicht mehr rein menschlich; zu ihrer Erklärung reicht weder bie politische Aufregung noch der Brantwein aus." Das Lachen also ift verschwunden, die verlegenen Mienen aber, wenn vom Teufel die Rebe ift, oder gar fie felbft an biefes Capitel notgedrungen gelangen, find eben fo und in noch etwas mehr edigen Bugen vorhanden, als etwa bei ber Schöpfungsgeschichte: die Mienen fagen genau daffelbe aus, was fromme Frauen aus bem Bolke zu fagen pflegen, wenn bie fluchenden Ghegatten ben Teufel citieren : "laß mir ben Mann weg." Alfo bie Existenz bes Teufels kommt wieber zum Borfchein, aber nur als eine Eriftenz ber Flostel, ber Bhraje; fame bie Existenz bes Teufes wirklich wieder in ber christ= lichen Lehrunterweisung ber hirten und Lehrer zum Vorschein, fo mußte fie als eine Existenz bes Schredens und Entsegens zum Vorschein kommen; benn, beiläufig gesagt, die Lehre vom Teufel ift wie die von der ewigen Verdammnis nicht ein Artikel bes Glaubens und bes Troftes, fondern bes Bigens und ber Furcht. Dazu gehört aber etwas mehr, als in die, allerdings vom Teufel geheten, Demokratengesichter von 1848 gesehen zu haben. Es kommt hier barauf an, wenn man recht lehren und die Seelen recht behuten will, des Teufels Zähnefletschen aus ber Tiefe gesehen (mit leiblichen Augen gesehen; ich meine das ganz unfigürlich), und feine Kraft an einer armen Seele empfunden, fein Laftern, insbesondere fein Bohnlachen aus dem Abgrund gehört zu haben. Wer kann nun hiervon zeugen? wer fann mit einer folchen Erfahrung, zu= gleich ben Sieg bes Gefreuzigten auf bie Lippen und in ben Augen, als rechter Lehrer an Christi Statt, auftreten? Wer lehrt mit dem Teufel kämpfen ? wer lehrt, fich gegen ihn zu verwahren? ihn zu überwinden? Davon schweigt die heutige Dogmatik, diefer Thatsachen ganzlich entleert, burchaus. Und teuflische Bersuchungen im Gebet - wer kennt bie noch?

1

Unfere heutige Dogmatik so wenig wie unfere heutige Ethik weiß mehr etwas bavon, und bie fünftigen Birten geben in biefem, für bie Seelforge vor fast allen andern Lebrvunkten ber Satanalogie wichtigen und in der Anwendung oft vor= kommenden Erfahrungsstück ganz ununterwiesen, blank wie - Beiden, von der Universität - in das Amt. 3ch habe ein= mal, schon vor Jahren, von ber Ranzel mit mistonender aber aus tiefstem Bergen kommenden Stimme die laute Apostrophe gehört: "Könnt ihr benn beten, beten von felbst und wann "ihr wollt? 3hr könnts nicht, nein! Warum könnt ihrs nicht? "Der Satan leidets nicht, ja ber Satan; ber Teufel "verwehrts euch!" Bas fagst bu, werteste Theologie ber Rhetorik, zu dieser Anrede? Nicht wahr, bas nenne ich mir boch eine "unrhetorische Floskel"? Mir jedoch klang jene mistonente Stimme bamals und klingt mir nachhallend noch jetzt gleich der Stimme der Harfen, die ba ift wie die Stimme ftarker Donner und wie die Stimme großer Baker. Es war eine Apostrophe bes jungften Gerichts an die Gemeinde. Und bie Gemeinde (eine Stadtgemeinde) verstand bieje Stimme. Ich erwähne biesen Bug hauptfächlich um berer willen unter ben Rhetoren, welche burch ihre Weisheit ju Narren geworben find, bamit fie, wenn es möglich ift, begreifen, baß es in ber wirklichen Welt, auf ben Kanzeln, in ben Gemeinden, ganz anders aussteht, als sie unter ihren Büchern und in ihrem oft abgeschmackten und nichtswürdigen Verkehr in ber Schattenwelt ber Wißenschaft und Bildung findischer Beife meinen.

Indes nicht nur in den mehr bedenklichen Partieen der Dogmatik, wie ich sie oben aufgeführt habe, sondern in ganz planen, gewöhnlichen, einfachen Lehrstücken ist die Entfernung der Rhetorik von den Thatsachen und das Verlaufen in hohle Redensarten und bedenkliche, Zweisel erregende Lehrnormen zu bemerken. So hat sich die Theologie der Rhetorik zwar wieder zu der Lehre von der Rechtfertigung burch ben Glauben gewendet, welche einft in ber Dogmatik ber Grammatiften au Rull geworden ja zum Spott herabgesunken war, - nicht bavon zu reden, daß die Theologie der Dialettif famt Atheologie und Antitheologie sich diefer Lehre eigens zu bemächtigen gefucht hat um aus derfelben ihr "nicht was wir glauben, fondern wie wir glauben, ift bas Rechte", ihr biabolisches Aushölen ber Menschenseelen zu conftruiren und als "Wefen bes Brotestantismus" zu rechtfertigen. Sie hat sich zwar zu bieser Lehre wiederum bekannt, und fpielt biese Melodie wieder, wie es verlangt wird, staccato, pizzicato und im vollen Strich, aber eine göttliche Melodie, eine göttliche Musik ift es nicht -es ist die seelenlose Harmonistik der heutigen Modemusik, es fehlt die Erfahrung von diefer Lehre, es fehlt die Bedingung biefer Erfahrung, welche einst in Luther und durch ihn in Melanchthon fo mächtig war : bas tiefe, unbezwingliche Sehnen nach zweifelloser Gewisheit der Seligkeit. Dieß kann sogar in manchen fonft guten Buchern fcmeralich vermift werden. Aber nicht allein bas. Es fehlt ber Darftellung biefer Lehre fast überall bas Substrat, bag dieselbe nur bann sich anzueignen, ja nur äußerlich zu verstehen möglich ift, wenn fie als die Spipe aller andern, notwendig vorausgehenden, Erfahrungen (Lehren) ber Kirche gefaßt wird. Alles, was in ben Lehren von Gott bem Bater und von ber Schöpfung, von Bott bem Sohne, beffen wahrer Gottheit und wahrer Menschbeit, von der Gottheit des heiligen Geiftes, von der Erbfunde bie Kirche erfahren, burchlebt und bekannt hatte und hat, muß nacherfahren, nachgelebt, nach und mit befannt werden, fo baß bie Rechtfertigung burch ben Glauben als eine neue, bie Spipe aller biefer Erfahrungen bildende und aus denfelben mit der Notwendigkeit nicht einer Schlußfolge, sondern einer Thatfache fich ergebende Beilserfahrung erscheint. Das geschieht aber

3

nicht, so erscheint sie in unserer landläufigen, hierin mehr als zu viel rhetorischen Theologie nicht, und so kommt es denn, daß die Katholiken bis auf diesen Tag diese Kernlehre unserer Kirche als einen willkürlich gemachten, aus dem Zusammenhang des kirchlichen Rebens losgetrennten Lehrsatz, wo nicht gar als eine scholastische Spitzsindigkeit betrachten und behandeln, "welcher sich mit der Lehre von der Kirche, wie dieselbe jest bei uns ausgebildet werde, schlechthin nicht vertrage". Und was wollen wir den Gegnern antworten, wenn wir selbst diese Lehre so lehrsatzuchten und behandeln, mittelt", jedenfalls ihrer Eigenschaft als Thatsache entkleidet und von allen andern Thatsachen der kirchlichen Lebensersahrung abgelöst, in unserer Theologie behandeln?

In der Ethik berscht die Rhetorik noch in weit boberem Grabe, als in der Dogmatik, und es scheint, als muße sich erst die Dogmatik vollständig aus dem alten Bocabulisten - jent Rhetoren - Buft herausarbeiten, ebe die Ethik, boch langfam, ihr nachfolgen tönne. Bon der gewis lächerlichen, oft über alles Maß jämmerlichen Specialmoral des weiland Rationalismus die man gründlich abgeworfen, ift man nunmehr zu lauter 215= stractionen gelangt - eine Specialmoral existiert kaum noch. Da hat denn die Rhetorit ein weites Feld, und fie pflügt es weidlich, balb vorwärts bann ruckwärts. Rebensarten vollauf, Ich hebe nur zwei Lehrstücke aber — gar feine Thatsachen. aus, während ich eben so gut zwanzig ausheben könnte, in welchen alle ober fast alle Thatfachen des göttlichen, chriftlichen, firchlichen Lebens zu fehlen, die allgemeinen Formeln aber in fast unglaublicher Beife, wie Sünerbarm im ungebauten fetten Gartenlande zu wuchern pflegen.

Bunachft bie Lehre vom Gesetze. Abgesehen bavon, daß bie Rhetorik an sich nichts vom Gesetz wißen kanu, weil sie, träte sie ernstlich an den "Begriff": Gesetz heran, sie eine Enticheidung, aut Sic aut Non, erleben mußte, was fie nicht mag oder als Rhetorik vielmehr nicht kann, so fehlt es ber jezigen Ethif fast burchweg an einer gründlichen Erörterung bes usus politicus des Gesetzes. Darin aber ift die Lehre von ber weltlichen Berschaft, von ber Obrigkeit (vom "Staate") und von beren Berhältnis zur Rirche und umgekehrt, beschloßen, und laft fich bieje Lehre bei einer aus Erfahrung geschöpften Ginficht in ben usus politicus nicht allein mit gröfter Klarheit, fondern auch mit gröfter Fruchtbarkeit behandeln, während iogar die Ethik von Harles nur wenig Ersprießliches über bies, in unfrer Beit und ichon längft - feit ber erften französischen Revolution — hochwichtig gewordene Lehrstück beibringt. Auch ber usus paedagogicus bes Gesetes, welcher aleichfalls zum vollftändigen Ausbau der Lehre vom Berhältnis bes sogenannten "Staates" zur Rirche gehört, kommt meist sebr bürftig weg, und pflegt auf die Lehre von ber Obrigkeit fast gar feine Anwendung ju finden, wiewol boch ichon bie A. C. Var. im 18. Artikel mit Bestimtheit barauf hinweift. Es ift mahr, biefe Dinge find unfrem Verständnis erft in ber neueren Reit vollftändig aufgeschloßen worden, warum aber werden fie nun nicht, ba wir, eben aus dem Kreiße unferer Erlebniffe. Thatsachen in Fulle vor uns haben, an der hand bieser Kacta, welche uns in die h. Schrift alten Teftamentes zurudführen, als Thatfachen bes chriftlichen Lebens, ben fünftigen geiftlichen Rührern des Bolkes, die wir fo oft unficher haben hin und ber schwanken sehen, zum fichern Begweiser, und zur Correction ber katholischen Borstellung von biesen Dingen gründlich bebandelt?

Sodann das Lehrstück vom Gebete. Darüber kann ein für alle mal Keiner mitreben, welcher nicht das Gebet als seiner Seele und seines Geistes unentbehrliche Speise, als seines Wesens Lebensluft kennen gelernt und Gebetserfahrungen

3\*

gemacht hat. Rläglich ift es, wie bie Rhetorifer in Rebensarten, welche gelind gefagt, ftets verworren, oft finnlos mutgen genannt werden, vom Gebete zu sprechen pflegen. Aft aber bie Uebung im Gebete noch fo neu in ber wiedererwachten evangelischen Chriftenheit, die Erfahrung vom Gebetstampf und von ber Gebetserhörung noch fo felten, bag auch Lehrer begerer Art, die warlich sonft keine Rhetoriker find, in diefem hochwichtigen Lehrstück fich nicht viel anders anstellen, als wären fie auch Rhetoriker? Stehen wir noch auf Lavaters Stand= puntte, welcher in feiner herzlichen, aber nicht nur subjectiven fondern gang individualistischen Frömmigkeit mit ber Brieftafche in ber Hand Land und Sand burchzog, um fich die Falle aufzuzeichnen, in welchen eine Gebetserhörung vorgekommen So fehlt ganz oder fast ganz die Lehre von der Gebetswar? aucht, die in einer, dem wirklichen christlichen Leben wirklich bienenden Ethik nicht ausführlich und eindringlich genug ent= widelt werden fann. An bieß Cavitel werden nun bie Rhetorifer überhaupt nicht herangehen, benn ein rechter Rhetorifer hält bie Gebetszucht für eitel Bortgeplärre und ift flugs mit ben Bocabeln aus Matth. 6, 7 flg. bei ber Band. Ja es ift ben Rhetorifern, gleich ben Seften ber Rohlbrüggianer und ber Baptisten, die Gebetszucht ein Sklavenjoch, und sie wehren fich bagegen, als mit ber "Wandlung ber fittlichen Verhältniffe" nicht mehr verträglich, in heftiger Erbitterung. Die Beßern unter ihnen aber finden boch bedenflich, wenn - zweifeln ob - können fich nicht überzeugen, bag - baß, ob, wenn bie Gebetszucht für unfere Beit bes "verinnerlichten" Chriften= tums, ber "Bertiefung" in das chriftliche Leben, und insbesondere für Grammatistenkinder, Vocabulistenhäuser und Rhetorenfamilien gefordert werden follte, fich fordern laße, gefordert werden burfe. Und nun bie Lehre von der Kraft tes Gebets und von ber Gebetserhörung - wie follte au

÷ 1

dieser sich ein rhetorischer Theolog verstehen können? Da würden ja die Worte ipso facto zu Thaten, und das ift -ein Widerspruch in der Rhetorik. Es muß aber wieder gelernt und gelehrt werden, daß wir in aller buchstäblichen Wirklichkeit mit Gott, mit Christus umgehen können - und ehe wir bieß nicht gelernt haben, mögen wir boch ja nicht versuchen, die Lehre vom chriftlichen Leben, die Ethit, ju lehren, wir möchten sonft Schaden nehmen an unserer Seele -, baß wir mit ibm reben können und Er mit uns, wie ein Mann mit seinem Freunde redet, und dabei boch wißen und fühlen, baß wir mit Dem reben, ber warhaftig Gott ift, ber Stärkfte unter ben Starken, Weltschöpfer und Weltrichter, beffen Name aber anch ift Treu und Barhaftig, und beffen Amt bas Amt eines barmherzigen hohenpriefters ift, ber Mitleid haben fann mit unferer Krankheit. Es muß wieder gelehrt, gelernt und erfahren werben, bag, wie und warum der Berr unfer Gott bem beiligen Geiste ber aus uns zum himmel ruft, entgegenkommt, daß aus diesem Grunde auch bas Gebet in andere Seelen mit unwiderstehlicher Birkfamteit bineinreicht, daß ber Bestand ber weltlichen Dinge, zumal ber weltlichen Berschaft, ber Throne und ber Ordnung bes öffentlichen Lebens, von Gott bem herru allein um des Gebets der Glaubigen willen gefichert werde. Eben fo muß wieder - leider aus bem Staube ber Vergeßenheit - bie gewaltige Lehre von dem Gebetstampfe hervorgeholt werden; wie der herr uns widersteht, uns qu= rudwirft, und wie wir Ihn befto fefter fagen, je ftarter Gr uns zurückbrängt, besto unaufhaltfamer mit aller Anstrengung bes Leibes und bes Beistes auf ihn eingehen, je harter Er uns niederbrückt, um in biesem Ringen zu erfahren, was ber Erzvater, sicherlich nicht figurlich, sicherlich auch nicht bloß innerlich, erfuhr, daß durch bas Ringen der Feind fich iu ben treueften Fround, ber Biderftreber in ben Segner wunderbar

<sup>-</sup>

und seliglich verwandle. — Sind das Phantasmen? Bissionen? Ueberzückungen? theosophische Anmaßungen? oder sind das nicht vielmehr Zeugnisse des mächtigen Stroms des ewigen Lebens, welcher seit achtzehnhundert Jahren die Christenheit, welcher zweitausend Jahre lang vor der Zukunst des Herrn im Fleisch das Volk der Propheten und Patriarchen durchströmt hat, und endlich einmünden wird in den lautern Strom des lebendigen Waßers, welcher ausgeht von dem Stuhl Gottes und des Lammes? — Wer davon zu zeugen weiß, der komme und lehre die Lehre vom christlichen Leben.

Die ehemals hochbeliebten und gangbaren Bhrafen von ber "Freiheit der Wißenschaft" find ziemlich überall, felbft im Gebiete ber rhetorischen Theologie in Abgang gekommen, und es werben bieselben nur angewendet, wenn Tenbengen zu vers folgen find, etwas Bestimtes 3. B. gegen eine Berfon, gegen bie Ordnung bes Kirchenregimentes, erreicht werden foll. 3m vollen Ernfte und in bem vollen Umfange feines Begriffes wird bas Wort "Wißenschaftsfreiheit" nur von ben bohn= lachenden Glaubens = und Rirchenzerftörern, nach Bedürfnis auch von ben hohnlachenden Staatszerftörern und Thronftürgern gebraucht; diejenigen unter den rhetorischen Theologen, welche fich diefes Ausdruckes noch ohne Unterschied bedienen, wißen nicht was fie sprechen, und gelten bei den übrigen Rhetoren ziemlich ohne Umstände für Binsel. Man ordnet sich jest wieder der Kirche unter, b. h. man verfündigt, eine firchliche. Theologie lehren zu wollen, und macht für feine Dogmatik und Ethik ben Anspruch, es solle biejelbe für "kirchlich" ge= halten werden. Aber von ben Anfündigungen und Ansprüchen zu der Wirklichkeit, von den Worten zu ben Thaten, ift nicht etwa nur ein großer Schritt, sondern ein weiter Weg. Bu einer wirklich kirchlichen Dogmatik wird erfordert, daß biefelbe fich in jedem Bunkte ihrer Ausführung in ertennbarer Beise

als Darlequng ber Erfahrungen ber Rirche, an benen bie Berfon des Lehrers fich felbft unbeschränkt betheiligt, darftellt. Der Dogmatiker hat biefe Erfahrungen ber Kirche als bie einzigen Quellen aus welchen ihm nachst ber heiligen Schrift au schöpfen erlaubt ift, unzweideutig au tennzeichnen, und durch feine ganze Exposition die Ueberzeugung zu begründen, daß für uns, zunächst für bie Jünger ber Theologie, nichts anderes zu thun fei, als bieje Erfahrungen nachzuleben, nachzuerfahren, und unser eigenes Denken und Wißen an biesen Erfahrungen zu corrigieren, daß es auch nicht zuläßig sei, nur Einzelnes aus biejen Erlebniffen ber Rirche als Maßstab unferer Grlebniffe aufzunehmen, Anderes bei Seite liegen zu lagen ober zu verwerfen: bie Erfahrungen ber Rirche find ein Bauges, welches ohne bie ichwerste Schadigung bes geiftigen Lebens ber chriftlichen Individuen nicht zertrennt werden barf. Dieß follte ein Jeber, abgesehen von ben in ben Befenntniffen ber alten Rirche niedergelegten Thatsachen, ichon aus der Augsburgischen Confession lernen, welche eben in ihrer Einheit und Ganzheit, aus ber ich so zu fagen nicht eine Zeile beraus= brechen barf, ohne bas Ganze zu zerftören, wenigstens häßlich zu verunstalten, unvergleichlich ift.

Dagegen erscheint nun unsere systematische Theologie, oft noch bazu sich ganz unbefangen also ankündigend, als "selbständige Forschung", und die ganze Dogmatik erscheint nicht als Unterordnung unter ein Höheres, sondern als Gleichstellung einer Menge von Meinungen, Ansichten, Forschungen, eigener und fremder; die Auctoritäten der Theologen überwiegen bei Weitem die Auctorität der kirchlichen Bekenntnisse, und die Aussührung gar mancher Lehrstücke gleicht einer juristischen Dissertation über eine controverse Lehre, so dicht folgen Allegationen auf Allegationen — wodurch sogar noch der Dogmatik ihr Charakter als Dogmatik geraubt und sie im bie Dogmengeschichte herabgebrückt wird. Die kirchlichen Bekenntniffe aber, welche bem Leben angehören, sollen bem Theologen nicht Bücher sein, denen er gleich andern Büchern, zuerst kritisch entgegen zu treten hätte, sondern es machen dieselben einen recht derben Anspruch an unser Leben, den, daß wir unsere Lehre und unsere Wirksamkeit streng durch sie bestimmen laßen. Dazu gehört erstens Resignation, und zweitens, um sich hinein zu leben in oder vielmehr unter die Bekenntnisse, eine etwas längere und härtere Arbeit, als man anzunehmen gewöhnlich geneigt ist.

So foll es sein; die Thatsachen sollen herschen über die Worte, die Reden und die eigenen Einfälle und Gedanken, herschen, so lange wir noch etwas von einer Airche wißen, in welcher der Weg zur Seligkeit gewiesen wird, so lange wir noch eine Kirche wollen. Das aber steht in der Theologie der Rhetorik noch immer in Frage; das Wort erkennen sie an, den Namen acceptieren sie, aber auch das Factum und die Sache?

## V. Rirche.

Rein Artikel ber christlichen Lehre und des christlichen Lebens ist in der neuesten Beit mit mehr Eiser und mit mehr Fruchtbarkeit discutiert worden als der Artikel von der Kirche ja es ist derselbe in dem Gebiete der evangelischen Theologie noch niemals in nur annähernd, nur ähnlich bedeutender Weise erörtert worden wie jetzt — aber gegen keinen Artikel regt sich auch mit so scharfem Nachdrucke die Abneigung und der Wider= wille der Rhetoriker, wie gegen diesen.

Alle biejenigen, welche jest in der evangelischen Rirche bie Lehre von ber Kirche fich ju Bergen genommen und biefelbe zum Gegenstande ihrer Forfchung in ber "Wißenschaft" ober ihrer Thätigkeit im Leben gemacht haben, gehen bei aller noch Statt findenden Verschiedenheit in der Auffaßung diefer Lehre bavon aus, daß fie, wie fie ihrer Seligkeit in Jefn Chrifto gewis find, fo auch wollen, bag biefelbe Seligkeit auch Alten, bie nach ihnen kommen, mit gleicher, unzweifelhafter Gewisheit zu Theil werbe. Die Möglichkeit ber Fortpflanzung biefer Gewisheit ber Seligkeit durch Christus seben sie in ber Rirche. Da aber die Seligkeit von Chriftus gegeben ift, fo kann die Gewisheit derfelben auch nur durch Christus fortgepflanzt werben, und fie mußen mithin von bem Begriffe einer Gemeinschaft, welche allezeit etwas Subjectives und erft Folge ber von Chriftus gegebenen Pflanzung und von 3hm gewollten Fortpflanzung ber Seligkeitsgewisheit ift, zu dem Begriffe einer Anftalt, als des die Gemeinschaft erft erzeugenden Objectiven, fortichreiten. Irre ich nicht gang, fo ift die Berhandlung über die Lehre von ber Kirche gegenwärtig auf dem Punkte angelangt, daß die theologische Welt dieser lettern Thatsache inne zu werden und fich zu bemächtigen im Begriffe steht; man fängt an, zu den zwei notwendigen Seligkeitsmitteln, reine Lehre und Sacrament, ein brittes, Diefe beiden umschließendes (und, wenn das Apostolische Symbolum objective Barheit zur Seligkeit enthält, nicht minder notwendiges): die Erhaltung ber reinen Lehre und bes rechten Sakramentes, hinzuzufügen, mithin Ordnungen, eine Anstalt, anzuers kennen, durch welche jene Erhaltung in vollefter Buverläßigkeit gesichert wird. Daß wir hiermit nicht aus unfern evangelischen Bekenntniffen, namentlich nicht aus ber Augsburgischen Confeffion heraustreten, wie die Rhetoriker ichreien, welche neuers dings bis zu dem freilich abgeschmackten Frevel vorgeschritten.

find, bie Lehre von ber Kirche als einer nur unfichtbaren Kirche für eine notwendige Confequenz der Lehre von der Rechtfertigung burch den Glauben auszugeben, wie bie Ratholiten triumphieren und Manche von uns vorschnell einzugesteben bereit gewesen find, sondern eben recht mitten in die Augsburaische Confession uns bineinstellen, wurde leicht zu zeigen fein, wenn es hier am Orte ware, barauf einzugehen. Go viel aber ift allerdings richtig, daß diefer Lehrpunkt ober beger biese Thatsache der Kirche eine von den Thatsachen des chrifts lichen Lebens ift, welche von ber Christenheit noch erft zu erleben find, alfo feine Gemeinschaft und fein Befenntnis einer Gemeinschaft vorhanden ift und vorhanden fein tann, worin diefe Thatfache bereits erschöpfend vorhanden und in aller Bollständigkeit beponiert wäre. Auch die katholische Rirche tann bieg von fich mit Richten behaupten, denn mare in ihr wirklich jenes Depositum niedergelegt, fo hatte fie ichon bas Schisma von ber orientalischen Rirche überwinden mußen, und noch mehr, so hätte sie nicht burch bie Reformation vermocht werben können, fich auf fich felbft zu befinnen, mas boch wol von jedem nicht ganz und gar in sich selbst verrannten Ratho. liken als eine Folge der Reformation wird zugegeben werden. Und mehr als dieß Zugeständnis verlangen wir vor ber hand uícht.

Genug, wir sollen jest etwas erleben, etwas erfahren, was bis dahin noch nicht erlebt und erfahren ift, das ift die unverkennbare Signatur der Zeit in Beziehung auf die Gemeinschaft der Christenheit, zunächst der evangelischen Kirche; es ringt fich eine neue Geburt aus dem Mutterschoße der Christenheit aus Kraft der ewigen Erbarmung los, und, wie das nicht anders möglich ist, mit heftigen Schmerzen ringt sie sich los für diejenigen, in welchen das ewige Erbarmen Gestalt gewonnen hat; eben so, wie die Thatsache der wahren Gottheit

ľ

bes Sohnes und ber wahren Gottheit bes heiligen Geistes, ber wahren Menschheit des Sohnes Gottes und ber Aneignung bes von 3hm gespendeten Heiles unter ben heftigsten Schmerzen ber zeitlichen Christenheit, und wie die Kreuzigung und Aufs erstehung des Herrn, als die Thatsache, aus welcher alle andern als aus ihrer gemeinschaftlichen Quelle fließen, mit den heftigsten Schmerzen der heiligen Apostel (Ev. 30h. 16, 21. 22) in die Wirklichkeit dieser Welt, in die Ersahrung hinaus getreten ist.

Diefer mit Schmerzen verbundenen Erfahrung aber ift bie Theologie ber Rhetorif ihrer Natur nach von Grund aus abgeneigt; fie fuhlt es burch, bag es bier nicht mehr gelte, Worte machen, sondern feine ganze Person einsegen; bag es hier nicht mehr gelte, mit Buchern, fonbern mit bem Leben fich verftandigen; nicht, behaglich bocieren, fondern fich von dem Geifte Gottes, welcher wie ein Sturmwind burch bie Welt wehet, anwehen, erfüllen, lehren und in bie Schule führen lagen. Die mundfertigften Rhetorifer bezeichnen mit einer Unverschämts beit, welche nur von ihrem Unverstande übertroffen wird, bie Erörterung ber Lehre von ber Kirche, wie biefelbe jest heraustritt, als "Friedensftörung", womit fie für fich allerdings Recht haben, benn ihr Friede, diefer faule Mönchsfriede, foll allerdings gestört werden. Undere, nicht minder mundfertig aber weniger friedfertig, fcreien überlaut von "tatholisierenden Tendenzen", welche in biefen Fragen von der Rirche und um die Kirche verborgen oder zu Tage liegen follen. Diefe letteren, Böbelredner von Naturs wenden fich mit ihrem Gefchrei an den Böbel; die Tiefe der Fragen zu ermeßen unfähig aber auch gar nicht Willens, heißen fie biefelben nur willtommen, weil sie ihnen Anlaß geben, ihrer Luft zu ganten, zu schreien, zu verläumden und zu lügen, den Bügel mit voller Gerzensluft schießen zu laßen. Es ift bas auch eine Rhetorit, wenn wich mir eine Rhetorit ber theologischen Sanscülotten und Jacobiner, eine Rhetorik der Gaße und ber Fischbude. Wieder Andere würden "bie wißenschaftliche Discuffion" nicht scheuen, wenn man nur biefe Discuffion ben Berufenen, b. h. ben Männern bes Rathebers und ber Bücherwelt allein überlaßen wollte; für fie ift bas ber Anftoß, baß so viele "Unberufene", b. h. bie Pfarrer, fich fo lebhaft bei diefer Angelegenheit beteiligen, baß biefe "Unberufenen" Conferenzen halten, eine über bie andere, und bamit "bie ruhige Entwicklung ber Wißenschaft" auf plumpe Art überflügeln, den "ftillen Gang der Forschung" zu beunruhigen und ungeburlich beschleunigen zu wollen fich erbreiften. Die Guten begreifen nicht, daß bieje Dinge an fich dem Katheber nur in zweiter ober gar britter Inftanz zu= gehören, von ber "Wißenschaft" gar nicht erfaßt, geschweige benn erledigt werben können, und bag es fomit biegmal an ibnen ift, bie Rolle der Unberufenen zu fpielen. Die Guten können fich nicht vorstellen, bag bie Behandlung jener Fragen anders vor fich gehen könne, als wenn nicht zuvor einige Dutend Bucher, und zwar vor allem bie von ihnen geschriebenen, gelesen worden; und boch kann eben in den lettern nichts hierher Gehöriges stehen, wenn ja in Buchern überhaupt etwas barüber zu finden mare, weil ben Rhetorifern unter allen Gaben keine weniger zu Theil geworden ift, als bie ber Brophetie. Noch Andere endlich, die Rindlichsten unter Allen, meinen biefen Fragen burch bie "Union" ans bem Wege geben ober wol gar, bieselben burch bas gebachte Machwert erledigen ju können. Daß das "Gemeinsame" zwischen ber lutherischen und ber reformierten Kirche in diese Fragen gar nicht einschlage. daß vielmehr bie Erörterung diefer Fragen genau an bem Punkte beginne, wo bie Gemeinfamkeit zwischen ben Lutheranern und Reformierten aufhört, feben diefe findlichen Gemüter nicht ein. denn sie haben nur ihre Freude an dem Wort "Union"

und an deffen rhetorischer Ausschmächung - alles andere ift ihnen gleichgültig, ift für fie nicht vorhanden. Damit foll übrigens nicht gesagt fein, baß es unter ben Unionisten nicht Manche, wol gar Biele, gebe, welche weiter feben, als bieje Rindlichen : fie begreifen, daß bie Union ein untrügliches Mittel fei, alle Bestimtheit bes chriftlichen Glaubens und Lebens aufzulöfen, mithin bie Rirche in eine Rebeanstalt und Disputier= gesellschaft, jedenfalls in ein theologisches Aubitorium zu verwandeln, wohin ihr ganzes Streben gerichtet ift; eine Kirche mit festftehendem, unerschutterlichem Betenntnis, mit einem träftigen, feelenzwingenden Glaubensinhalt, mit nachbrucklichen Ansprüchen an bas wirfliche Leben, ift Gegenstand ihres Widerwillens, für Biele unter ihnen geradezu Gegenstand ihres haßes. Gerade bie Frage übrigens, welche in den neueren Erörterungen über bie Kirche bereits in den Borbergrund zu treten beginnt, nach ber Universalität ber Rirche, und von welcher ben Worten nach bie Unionisten gleichfalls ausgehen, ift ihnen in ber Sache ganz besonders widerlich, ja genan genommen völlig unfaßbar; man uniert in Nahau und Hanau, in ber Bfalz, in Baben und Breußen, in Anhalt und Balbed, und bringt es nicht weiter, will es auch nicht weiter bringen, als zu Separatfirchlein mit wenig Bekenntnis aber mit viel Disput, mit wenig geiftlichem Leben aber mit viel weltlichem Regieren, mit wenig Kraft aber mit viel Bhrasen. Daß bie Union eine universelle Rirche nicht nur nicht herstellen, fondern unmöglich auch nur anbahnen könne, beweift bem, welcher an Thatsachen zu lernen fich gewöhnt hat, schon der Umstand, daß bie Unionen fich in gleicher Beife ausfchließend und abftogend gegen Lutheraner wie gegen wirklich Reformierte verhalten, also die Spaltung der Kirche nur um ein Glied vermehren; aber versuche es boch einer, nur bie Schweizer, geschweige benn bie Hollander, ober vollends gar bie schottijden. Independenten für die Union zu gewinnen! Doch, das will man wol auch eigentlich nicht, sondern gerade bas Gegenteil: bas Lirchenbewustfein abschwächen, wo thunlich nullisicieren, bie Gesamttirche, wo noch Spuren berfelben vorhanden find, fprengen, bie fünftige Bildung einer wahren Gesamtfirche als eines Inftitutes Chrifti bes herrn burch Aufrichtung zalreicher Lirchlein menschlicher Willfür verhindern, das will die Union, bas wollen bie Rhetorifer. Sage man boch nicht: "bie Rhetorifer wollen bas alles eigentlich nicht, fie feben nur nicht ein. daß es die notwendige Folge ihres Redens ift". Es gehört mehr Rurglichtigkeit und geiftige Stumpfheit als ich ben Mitaliedern ber preußischen Generalspnode von 1846 zuschreiben barf, bazu, nicht zu begreifen, bag mit bem bamals versuchten neuen Generalbekenntnis und mit der General-Ordinations= formel iener Synobe diefelbe fich ganz und gar auf den Boben ber Deutschlatholiken ftellte, welche bie Erfahrungen ber Rirche ans beren Geschichte: auszulöschen und ben Wachstum an Erfahrungen als unmöglich ju leugnen unternahmen. Und haben wir nicht noch in neuefter Beit eine ber bezeichnenbften Bhrasen der theologischen Rhetorik gehört, dahin lautend "es gelte jett, ben Lutheranern die Augsburgische Confession aus ben Händen zu winden"? Und nun gar - bamit boch ein Rame genannt werde — nun gar Bunsen, Bunsen, ber Rhetorifer par excellence? Er hat boch deutlich genug gesagt, baß bie Auflöfung ber Rirche Biel feiner unioniftischen Reben fei. Es ift nur aut, daß Bunsen eben ein Rhetoriker und nichts weiter ift; zwar liebäugelt er reichlich mit ber Dialektik und sogar mit bem Quabrivium, boch wird er bahin nicht porruden, weil es ibm dazu an aller Befähigung zu mangeln scheint. Er wird bleiben was er ist: Primus in Rhetorica.

Aus dem Bisherigen schon ergibt sich, daß die Rhetoriker nicht nur ein Mehr an Erfahrungen von der Kirche, als bis dahin vorhanden ist, anzuerkennen und anzunehmen nicht geneigt find, sondern daß sie auch die Kirche wie sie jest beschaffen und in ziemlichem Umfange zu neuem Leben erwacht ist, mit ungünstigem, ja seindseligent Auge betrachten, ja theilweise mit bitterem Haße versolgen. Es wird jest mit Entschiedenheit und Energie geltend gemacht, daß in der Kirche Thatsachen vorhanden sind und sich vollziehen, welche jeder Auslösung und Umkleidung in Worte unbedingten Widerstand entgegensezen. Das aber ist es, was die Theologie der Rhetorik unter allen Umständen unerträglich sindet.

Daß ber heilige Geift in ber Kirche wesentlich vorhanden ift. burch Bort und Sacrament nicht allein wirkt, sondern burch Bort und Sacrament gegeben wird - ichon diefer Sat, welcher fich in der Rirche von felbft verfteben follte, bleibt von der rhetorischen Theologie nicht unangesochten, und wenn fie benselben auch bekennt, so glaubt fie boch nicht baran. Die Nachgiebigern unter ben Rhetorikern geben zu, daß der heilige Geift burch Wort und Sacrament wirke, leugnen aber, daß er burch Wort und Sacrament gegeben werbe; bie Nachgiebigsten bekennen auch bieses Lettere, glauben aber fo wenig baran, wie jene baran glauben, bag ber heilige Geift burch Wort und Sacrament wirke; für Beibe ift der heilige Geift nur eine Formel, um gemiffe Erscheinungen im menschlichen Gemute, eigentlich nur Stimmungen ber Seele, zu bezeichnen. Bu ber Anerkennung bes Dafeins eines wirklichen Befens, einer Berfon, von welcher Die Kräfte bes ewigen Lebens ausftrömen, welche, Selbst Geift, ben ihr verwandten menschlichen Geift erft zu feinem wahren Leben als Beift erwedt, durch welche allein wir es vermögen, fräftig und erhörlich zu beten, welche, Urheberin biefes unferes Gebetes, auch auf unfer Gebet hin kommt, wann und wohin fle gerufen wird, welche bie Gemeinschaft ber Heiligen bewirkt, und zugleich die sichtbare Kirche mit Uper pådagogischen Aufgabe in Thätigkeit und Wirksamkeit erhält das alles find Dinge, denen die rhetorische Theologie objective Wirklichkeit nicht zugestehet; es sind ihr das alles ein für allemal Redensarten, mehr oder minder passende Formeln. Daß wir Andern nicht allein an einen heiligen Geist glauben etwa wie an einen Fernen, Jenseitigen — sondern von dem heiligen Geist wißen, als einem Nahen, Diesseitigen, Gegenwärtigen, und ihn kennen als den persönlichen Tröster und Lebendigmacher — das halten die Rhetoriker sür Teuschungen, wenigstens für Selbstteuschungen, für Einbildungen und Extravaganzen.

Das ist benn auch bem Schreiber blefer Blätter widerfahren, indem der Professor und Oberconsüstorialrat Richter zu Berlin in seinem "Gutachten, die neuesten Vorgänge in der evangelischen Kirche des Lurfürstentums Heffen betreffend" einen "bochverehrten theologischen Freund" zu Hülfe gerusen hat, um (S. 40 f. des Gutachtens) denselben auch "theologisch" zu ver= nichten, wie fr. Richter sich einbildet, ihn juristisch vernichtet zu haben. Dieser "Hochverehrte" zerpflückt mit nicht geringer rhetorischer Kunst ein von mir im Jahr 1851 in meiner bamaligen Eigenschaft als Superintendenturverweser erlaßenes, ben Consirmanden= Unterricht betreffendes Ausschreiden"), in

1

<sup>\*)</sup> In bemfelben tam folgende Stelle vor : "Das Gigentumliche ber "Pfarr=Christenlehre, burch welches fich diefelbe von jedem eigentlichen "Unterrichte und von jeder andern außerhalb des Pfarramtes ertheilten "Unterweisung wesentlich unterscheidet, ift eine Firchliche, ihrer Natur "nach zunächft und direct eine Billensbestimmung erzielende Unter= "weisung und firchliche Uebung. Es ift fest im Sinne zu behalten, "daß das Endziel derselben nicht nur nicht die Erwerbung von Kenntniffen, "sondern auch nicht einmal die Erwertung von sogenannten guten Borfähren "und Entichlüßen zum Behuse des am Altare abzulegenden Gelübbes, ober "biese Gelübbe selbst, überhaupt nicht dasjenige sei, was das Kind am "Matare barbringe, sondern das, was ihm bafelbft gegeben werde,

welchem ihm, wie ich gern glaube, "bas theologisch höchst Un= angemeßene", "bas theologisch Unangemeßene und baher nicht recht Aufzulösende des Ausbrucks" in Beziehung auf die Mit= teilung des heiligen Geistes bei der Einsegnung der Confirmanden zum höchsten Anstoß gereicht. Allerdings laßen sich Thatsachen

"mithin querft bie Banbauffegung als bas Siegel eines fur bas "Rind wirtfamen Gebetes um ben beiligen Geift, und zweitens "bie Bulafung jum Gacrament Des Altars. Ueber die Bedeutung ber "ersteren gibt die Rirchenordnung vom Jahr 1566 (Bl. 138-141) genügende "allgemeine Andeutungen, bie lettere fteht, als die eigentliche hauptfache "ber Confirmation, in bem Bewuftfein des größeren Theiles unferes Bolfes "zur Beit noch vollkommen feft. Die Aufgabe fur uns, die Bfarrer, ift "mithin außer dem, daß wir, wenn wir den heiligen Geift durch Gebet "und Sandauflegung mittheilen wollen, ihn felbft befigen mugen!, die, daß "wir den Rindern die bestimte und unverrudbare Richtung des Billens "geben mußen, fich den heiligen Geift mittheilen zu lagen und somit in "ben Gehorsam der Rirche fich an begeben. Gie ift ferner die, daß wir "ihnen Chriftum ben herrn, welcher zum erftenmale in der Rinder Geift, "Seele und Leib felbst gegenwärtig fein will burch bas Sacrament Seines "Leibes und Blutes, nicht fo fehr lehren, als zeigen und bringen, damit "fie, ftatt Chriftum eigenwillig vom himmel herab oder aus der Tiefe "hervorzuholen, zu einem ftillen und nuchternen, aber tief verlangenden "und sehnlich begehrenden Barten auf den herrn zugerichtet werden, welcher "am Altare ihnen nahe fommt und eigen wird, wie vorher noch niemals "und außerhalb des Sacraments nirgends". Um biefer Stelle willen zieht mich or. Richter vor fein und feines "hochverehrten theologifchen Freundes" Bericht (gludlicherweise nur ein rhetorifches), beffen Urteil unbedingt verdammend "als untirchlich und unprotestantisch" ausfällt, wie bei der ausgezeichneten Unbefangenheit, Absichtslosigfeit und Unparteilichkeit, fo wie bei der hervorleuchtenden juriftischen Einsicht, mit welcher das ganze Butachten orn. Richters abgefaßt ift, nicht anders zu erwarten war. Die Rhetoriter haben fonft uns, die wir fest innerhalb ber Rirche, deren Thatfachen und Betenntniffen ftehen, und nicht felten eben mich, der Reterrichterei beschuldigt. Benn fie jest daffelbe thun, deffen fie uns beschuldigten, fo versteht es fich bei ihnen allezeit von selbst, daß ihnen erlaubt ist, was uns verboten ift; das gehört zur Rhetorif.

3\*\*

nicht recht in Worte b. h. in die herkömmlichen Formeln der rhetorischen Theologie "auflösen", und find eben barum biefer Art von Theologie gewis "unangemegen". Gludlicher Beije ift nämlich nnsere bessische Rirche noch nicht aller Tradition firchlicher Ordnungen beraubt, und fo wird benn noch heutiges Lages bie Einsegnung ber Confirmanden, wie wenigstens feit bem Jahre 1539, burch handauflegung mit der Formel voll= zogen : "Rimm bin den heiligen Geift, Schutz und Schirm "vor allem Argen, Starke und Sulfe zu allem Guten, von "ber gnädigen hand Gottes bes Baters, bes Sohnes und bes "beiligen Geiftes", eine Formel, welche übrigens früherhin in fast allen evangelischen Landesfirchen üblich war. Nun ift es rhetorisch allerdings nicht zu umgehen, ben Act ber Handauflegung für eine immerhin löbliche, aber an sich leere Ceremonie, bie Formel für eine Bhrafe zu erflären, wie benn bas auch von Hrn. Richter S. 39-40 fühnlich geschieht; berfelbe ift fo gutig, meinem Ausschreiben, welches "bie Bandauflegung besonders betont" fo viel zuzugestehen "es habe biefe Betonung in ber Ausbrucksweise ber Gesethe allerdings eine äußerliche Berechtigung", verwahrt fich aber sofort bagegen, bag etwa ein weiterer, (über bie "Ausbrucksweise", bie Phrase, hinausgehender) Gebrauch von den Kirchenordnungen gemacht werden wolle, daß mithin die Kirchenordnung mehr als eine äußerliche, ceremoniale, daß sie nicht etwa eine innerliche, sachliche Berechtigung gewähre. Schon dieses eine Beispiel fann genügen, um zu zeigen, mit welcher rudfichtslofen Recheit bie Rhetorit bie Thatsachen ber Rirche in Rebensarten aufzu= losen sucht. Wir, die wir unsere alte Kirchenordnung achteu und ehren, weil wir meinen, daß fie uns überall in bas wirks liche kirchliche Leben einführe und zu wirkfamen handlungen, nicht zu oben Ceremonien und leeren Redensarten anweise, bie wir bagegen bie Bhrasen aus tieffter Seele verachten, und vor

bem Gebanken zurückschrecken, daß es sich irgendwo an präceptiven Stellen der Kirchenordnung um bloße "Ausdrucksweisen" und lediglich "äußerliche Berechtigungen" handeln könne, sind freilich ganz andrer Meinung als Hr. Richter und halten eine Auslösung der von der Kirchenordnung gebotenen Handlungen in Bhrasen, wollten wir diese Auslösung uns gestatten, sür Unverschämtheit, wo nicht für Frechheit; auf Rhetoriker findet dieß selbverständlich keine Anwendung.

Aber ber "hochverehrte theologische Freund" bes Gerrn Richter gibt uns noch weitere, febr willkommene Beiträge zur Charakterisierung des Berfahrens, welches die theologische Rhetorit in der Kirche einschlägt. 3ch febe bavon ab, mas ber "Bochverehrte" über die von mir behauptete Eigentümlichfeit des Confirmandenunterrichts fagt, ba der "hochverehrte" augenscheinlich von dem Unterschiede zwischen Schulunterricht und kirchlicher Unterweisung nichts versteht, weil er, wie nicht anders ju vermuten ift, einen bem wirklichen Leben völlig fremden Standpunkt einnimmt, fo wie bavon, daß er mir ganz freundlich rhetorisch unterschiebt, ich habe die notitia als Eigenschaft des: Glaubens für etwas ganz Unwesentliches erklärt, ja die Unterweisung im Worte Gottes ausgeschloßen. In der That eine Ehrlichkeit, wie sie gang vom Rhetoriker erwartet werben tann, bem es nur um Zuspitzung feiner Bbrafe zu thun ift, und welcher sich um die Thatsachen z. B. um die Rleiniakeit nicht zu fümmern braucht, daß eben daffelbe Ausschreiben sogar bestimte Anweisungen für die Unterweisung im Worte Gottes gibt, abgesehen von den anderweitigen von mir bazumal erlaßenen Vorschriften, burch welche bas Maß ber zum Confirmandenunterrichte mitzubringenden Schulkenntniffe bestimt worden ist. Darnach sich umzusehen - wer könnte bas von dem "hochverehrten" verlangen? Das hatte ja nach Parteilichkeit ausgesehen, und sogar zu einer Lossprechung bes

Incriminierten führen können; hier galt es aber eine unparsteische Berurteilung als "unkirchlich und unprotestantisch".

Aber nun bie Sandauflegung! Der "hochverehrte" ichwantt, als Rhetoriker, ob er mir bie Ansicht von ber Confirmation als einem Sacrament, also fatholifierende Tendenzen, unterichieben foll, ober nicht; S. 40 werbe ich bavon in rhetorischen Gnaben, nämlich mit einigen Refervationen, losgesprochen, S. 41 und 42 aber wird mit der gebürenden Unparteilichkeit. von welcher bie schließliche Verurteilung gefordert wird, die Lossprechung, indes wieder mit einigen Refervationen nach ber anderen Seite bin, zurückgenommen - es muß ja boch am Schluße mit gutem rhetorischem Anschein aus Grn. Richters unfehl= barem firchenrichterlichen Munde heißen: unprotestantifch!---Dieje Burudnahme gründet fich nun barauf, bag ich gefagt habe, es folle bem Rinde bie handauflegung gegeben werden. Dieg "fieht faft aus" als hatte ich mir "bie Band= auflegung als etwas bem elementum visibile s. terrestre im Sacramente Analoges gedacht". Aus welchem Worte hat ber "Hochverehrte", welcher dießmal nur als Bocabulift und Grammatift agiert, dieß mein "Denken" geschloßen ? Aus bem Wort "Bandauflegung" ober aus bem Worte "geben"? Das Eine - verzeihe mir der "Hochverehrte" - ift eben fo kindisch vocabuliftisch wie bas Andere, benn unfere Rirchenordnung schreibt nun einmal die Handauflegung, welche bem Confir= manden von dem Confirmator appliciert, oder gewährt, oder gegeben, genug, von bem Confirmanden empfangen wird, vor, und ber Vorwurf bes Ratholisierens trifft also nicht mich, fondern unfere fämtlichen heffischen Rirchenordnungen (von 1539, von 1566, von 1573, von 1657), welche, bie eine wie die andere die Handauflegung vorschreiben. Richt ein Wort mehr als die Kirchenordnungen vorschreiben, habe ich gesagt; vielleicht offenbart uns der "bochverehrte theologische Freund"

bes Herrn Richter auch noch, was die Verfaßer der Kirchenordnungen bei ihrer Vorschrift gedacht haben, und weist ihnen nach, daß sie auf katholischen ungangbaren Wegen gewandelt haben. Doch würde diese Art von Gerechtigkeit eine rhetorische Ungerechtigkeit sein: rhetorisch gerecht ist nur meine Verurteilung.

Und nun vollends "bie Handauflegung als das Siegel eines für bas Rind wirkfamen Gebetes um ben beiligen Geift"! Diefer "theologisch unangemeßene und deshalb nicht recht aufzulöfende Ausbrud" bekommt übrigens im Anfange, gleich ber Handauflegung felbst, die Absolution (S. '42), indem Hrn. Richters zum Gericht berufener Freund fagt: "Berbinden wir "bloß "Siegel des Gebets" fo könnte die Meinung fein, bas "Gebet ober bie Fürbitte erhielte "burch bie handauflegung-"gleichfam feinen Abschluß, feine Bollendung, was allerdings "gefagt werben tann, inwiefern bei Segenswünschen und Für-"bitten bie Handauflegung als Ausbruck ber Beziehung auf "eine bestimmte Verson vorkommt, wodurch bas Objeft ber-"felben gleichfam fixirt wird. Gegen eine folche Deutung ware "vielleicht rhetorisch bie Einwendung einer nicht ganz glud-"lichen Metapher, aber sachlich fein Einwurf zu erheben". Aber es ift in meinem Ausschreiben gesagt: eines wirksamen Bebets, und baburch wird bie schon vollzogene Lossprechung fofort wieder rückgängig gemacht: es soll also von der Hande auflegung bie Birtfamkeit bes Bebets abhängen, und bies ift katholisch (S. 42), ja hyperkatholisch (S. 43).

Das ift nun nichts anderes, als die allgemeine und allbekannte liebenswürdige rhetorische Kunst, Jemanden etwas sagen zu laßen, was er nicht gesagt hat; sie wird diesmal an mir geübt. Daß von der Haudanssegung die Wirksamkeit des Gebetes abhänge, habe ich nicht gesagt; ich habe nicht einmal gesagt, daß von der Handaussegung die Mitteilung des heiligen Geistes abhänge, wiewol ich dieß nach der h. Schrift und

nach ben Worten ber Rirchenordnung von 1566 (Bl. 139b und 140a wo bie Stellen aus ber h. Schrift und aus Augustin angeführt werben, zum Beweise, bag ber Gebrauch ber Sandauflegung aus welcher bie Gaben bes b. Geiftes fließen, in der "Prophetischen und Apostolischen Rirche" DDT= handen gewesen und eben jo in unserer Rirche beibehalten worden sei) sehr wol hatte sagen können-Aber ich babe allerdings von einem für das Rind wirksamen Gebete. nicht von einem Gebete überhaupt, also nicht einem möglicherweife auch unwirkfamen, möglicherweife auch zweifelnden, mog= licherweise auch in leeren Worten bestehenden, mithin unerhörlichen und vergeblichen Gebete gesprochen, vielmehr von einem Gebete durch welches, eben weil es wirkfam ift, der heilige Geift dem Kinde verliehen wird. Confirmator und Bemeinde, habe ich gewollt und will ich noch, follen wirkfam für bie Rinder um ben beiligen Geift beten, und barum follen fie (foll vor allem ber Confirmator, an welchen allein meine Ansprache und Mahnung für biesmal gerichtet war) felbft bes heiligen Geistes voll fein, welcher allein ber Geift bes Gebetes ift, welcher allein bas Gebet in uns wirkt und traftig macht, welcher burch baffelbe fich felbit mitteilt und feine Gaben ohne Berzug, unverfürzt und in aller Mächtigkeit und Rraftig= feit zur Gewinnung des ewigen Lebens auf diejenigen ausgießt, für welche aus feiner Rraft beraus Rurbitte geschieht. Diefes, nach unferer Kirchenordnung für alle zu confirmierenden Rinder insgemein zu sprechende Gebet wird nun in feiner Wirksamkeit durch die Handaussegung jedem einzelnen Kinde besonders zugeeignet, und biefe Rueignung habe ich bas Siegel eines für das Rind wirkfamen Gebetes um ben heiligen Beift genannt. Und bas habe ich mit vollem Recht und Sug nach. Maßgabe und nach den Worten unferer Kirchenordnung gethan. Denn fo fagt die Rirchenordnung von 1566 (S. 152b);

"Bnd wie bu vns zugefagt haft, was wir dich im Ramen beines. "lieben Sohns bitten, das wölleft bu vns geben, So verleihe "auch inen welchen wir ist in beinem Namen die Bend "vfflegen, vnd sie damit beiner gnedigen handt, und beines "beiligen Genftes, bes Genftes aller fterd und hilff, an rechtem "Chriftlichen leben vertröften, bas fie nicht zweifeln, bu wölleft "almege ob inen halten mit beiner Göttlichen handt, fie au "fcugen vor allem argen u. f. w." Und bie Rirchenordnungen von 1573 und 1657 (wo bas Gebet, weniger richtig als 1566, erft nach der Confirmationsbandlung zu sprechen verordnet wird, während es nach ber RD. von 1566 derfelben vorhergehen foll) fagen in ber Gebetsvermahnung: "Geliebten im "herrn, ihr habt gehört, wie diese Kinder ben waren Chrift-"lichen Glauben öffentlich befant, barben bie zeit ihres lebens "beftendiglich zu bleiben, Gott und feiner lieben Rirche und "Gemeine allen schuldigen Gehorfam zu leisten fich verpflichtet "haben, barauf ihnen auch mit aufflegung ber Sande ber Gnade "und Bepftandts des heiligen Geiftes Bertröftung und Bufage "geschehen ift"; im Gebete aber wörtlich wie 1566, nur daß, ber veränderten Anordnung gemäß, es heißt : "- in deinem Namen die Sande aufgeleget, und fie bamit beiner gnabigen hand und beines heiligen Geistes - - vertröftet haben". Dieje Bertröftung und Bufage bes heiligen Geiftes, als welche wir bie handauflegung anzusehen burch unfere Rirchenordnung angewiesen find, habe ich als eine gewisse, un= zweifelhafte, bleibende (weil sie eine gottliche ift: "welchen wir jest in beinem Namen bie Bend ufflegen") ein Siegel bes für die Rinder wirkfamen Gebetes um ben heiligen Beift genannt, und, ich wiederhole es, mit ber vollften Berechtigung und der vollften Klarheit des Ausdruckes genannt. Daß ich die handauflegung im Sinne unserer alten Rirchenordnung betrachte und von den Bfarrern habe betrachtet wißen

wollen, also mit Ausschließung bes facramentalen Charafters, welcher berfelben beigelegt werden könnte, habe ich in dem Ausschreiben burch namentliche Verweisung auf die Rirchenordnung von 1566 mit Angabe der Blattzalen gefagt. Diefen Umftand aber findet der "hochverehrte theologische Freund" bes Brn. Richter für gut, zu verschweigen. Das ift bie Ruverläßigkeit und Ehrlichkeit ber theologischen Rhetorik. Aluchtig zu lefen, halb zu lefen, einzelne Borte aus bem Gangen berauszuangeln und dann willfürlich umzudeuten, Thaffachen zu unterschlagen, ift meine Sache nicht; ich überlaße bas bem "Bochverehrten" und allen übrigen Rhetorikern; ich habe meine Rirchenordnung vollftändig und fehr genau gelesen, und weiß auf bas Bestimtefte, was fie fagt und will, was fie mir ju fagen und zu thun vorschreibt. Darnach richte ich mich, nicht nach ben luftigen Einfällen und unklaren Reben bes erften beften Rhetorenjunglings. 3hm und feinen Genogen überlaße ich es auch, in Metaphern, gludlichen oder nicht ganz glud= lichen, ju reden, auch die Versiegelung der h. Schrift lediglich als Metapher zu betrachten. Für mich ift fie feine Metapher, fondern eine Thatfache. Für mich ift auch bie burch bie Band= auflegung geschehende actuelle, gewiffe und bleibende Bufage bes heiligen Beistes, die in der Handaussegung liegende individuelle, gewiffe und bleibende Zueignung ber Gebetstraft bes h. Geiftes, welche ich, diefe Ausbrude zusammenfagend, nach Anleitung ber h. Schrift ein Siegel genannt habe, keine Metapher, feine Ceremonie, fondern eine Thatfache.

Ober meint etwa ber Rhetoriker, es könne die Handauflegung auch zu einem andern, als einem wirksamen Gebete hinzutreten? es könne ein anderes, als ein wirksames Gebet einem Individuum zugeeignet werden? Leicht wäre es, wollte ich rhetorisch versahren, dem "Hochverehrten" zu beweisen, daß er dieß meine, denn er läßt sich "das Siegel des Gebets" zur Not gefallen, nicht aber bas "Siegel eines wirkfamen Gebets". Dann müßte ich freilich auch sagen, daß er eine gebetsschändende Albernheit zu Tage gefördert habe. Laßen wir bas. Es ziemt sich für mich nicht, auch nur einen einzigen Schritt auf dem Rhetorenwege zu gehen.

Wie übel es in der theologischen Rhetorik um die Kenntnis ber firchlichen Ordnungen, namentlich hinsichtlich ber Birkfam= feit bes Gebetes, bestellt fei, ift ichon aus bem Bisherigen mehr als zu flar. Uber des Brn. Richter "hochverehrter theologischer Freund" erläßt uns auch noch weitere Belege für diefen flaglichen Buftand nicht. Er nennt meine an bie Bfarrer gerichtete Grinnerung, daß bieselben selbst den heiligen Geift besiten müßten, wenn fie ben h. Geift durch Gebet und Sandauflegung mitteilen wollen, und bag fie den Kindern die bestimmte und unverrudbare Richtung des Willens zu geben hatten, fich den b. Geift mitteilen zu lagen und somit in ben Gehorsam ber Rirche fich zu begeben, "ein Gewebe von, foll man fagen Aus-"drücken oder Vorstellungen? welche, theologisch beurtheilt, "als höchft ungeschickt oder irrig betrachtet werden muffen". Das eben ift es : dem "hochverehrten" find das alles "Ausbrude und Vorstellungen", und weil er Thatsachen nicht fennt ober kennen will (wol eigentlich: nicht zu erkennen und zu faßen vermag) so ift ihm bas ein höchft ungeschicktes und irrriges Gewebe von folchen Ausdrücken und Borftellungen.

Alfo weiß die theologische Rhetorik nicht, daß der heilige Geist, welcher in mir ruft und fleht, durch meinen Geist und meinen Mund anbetet, bittet und fürbittet, daß dieser heilige Geist auf dieß mein Flehen, Rufen und Fürbitten, welches Sein Rufen, Sein Flehen, Sein Fürbitten ist, durch die allmächtige Kraft des dreieinigen Gottes dahin geht und kommt, wohin ich ihn ruse? Daß Er zu denen kommt mit Sündenerkenntnis, mit Glauben, mit Trost, mit großer Gewischeit, Su

¥.

welche ich flebe und bitte? - Ja wol, will ich den beiligen Beift jemanden mitgeteilt wißen, fo muß ich felbft ben beiligen Beift bes Gebets, des zitternden aber getroften, des in dem Bewuftfein meiner Unwürdigkeit fchmerglichen aber in ber Ge= wisheit ber Gottesnähe und Erhörung feligen Gebetes befigen. Das weiß Jeber, welcher bie Erhörung einer folchen Fürbitte einmal, nur einmal, erfahren hat; wer bieje Erfahrung oft gemacht hat, mithin — was ihm nicht erlaßen wird — gleich Jakob bem Batriarchen hat ringen müßen, ber weiß das nicht nur, sondern der hat Gott von Angesicht gesehen und seine Seele ift genesen. Vermöge biefer Erfahrung wißen wir benn auch - nicht als Lehre, benn bieje kennen wir langft, aber als Erlebnis - bag wir, wir arme franke ichmache Menichen ben heiligen Geift nicht fenden können, auch nicht ju fenden nötig haben, weil Er zuvor von dem Bater und bem Sohne ausgegangen und gesendet worden ift, daß aber ber heilige Beift, biefer Gefendete, Diefer Birkliche, Borhandene, Nabe. Allgegenwärtige wirklich, thatsächlich und persönlich komme. wann und wohin wir ihn rufen. Diefes Grlebnis, diefe Er= fahrung foll jeder Bfarrer nicht einmal, fondern zu ungezälten Malen, jedenfalls aber bei jeder Confirmation machen.

Davon weiß die theologische Rhetorik nichts; sie lieft Buchstaben, Worte und Phrasen zusammen; beten kann fie nicht und vom Gebete weiß sie nichts. Hätte ser "theologische Freund" Hrn. Richters nur einmal jene Erfahrung gemacht, es müßte ihn sein Gewißen erinnert haben, ob nicht meine Worte diesen Sinn, und nur diesen Sinn haben könnten, welcher eben von mir bezeichnet worden ist, ehe er zu irgend einer weitern Erörterung oder Ausdeutung derselben geschritten wäre. Aber nicht also. Weil er von allen diesen Dingen nichts weiß noch versteht noch erfahren hat — und auch in dem Augenblicke, wo er dies liest, wenn ihm ja diese Blätter zu Gesicht kommen, wird er meine obige Auseinandersezung für Selbstteuschung, für Einbildung, für Extravaganz, wird er sie von neuem für ein höchst ungeschicktes Gewebe von irrigen Ausdrücken und untheologischen Vorstellungen erklären — weil ihm insbesondere alle und jede Erfahrung des geistlichen Hirtenlebens abgeht, schämt er sich nicht, mir Gotteslästerungen unterzuschieben: als hätte ich gesagt, die Pfarrer hätten den heiligen Geist auszusenden, die Pfarrer sollten sich anmaßen, aus eigener Kraft die Wunder Gottes zu wirken, der heilige Geist sei etwas Stoffartiges, wovon mechanisch ein Theil auf Andere übertragen werden könne! 1 !

Darauf habe ich nur ein Wort ber Antwort: es heißt **Pfui!** und eine kurze Erklärung: lehrt dieser Mann, der ein Theolog sein soll, so, wie er hier thut, auch überhaupt von der Kanzel oder dem Katheder, und nicht bloß in diesem Falle, um mich auf Herrn Richters Anrusen als "unkirchlich und unprotestantisch" verurteilen zu können, so ist er ein Gewißensverwirrer.

Daß hiernach dieser "Hochverehrte" nicht verstehen kann, was das heiße "es sollen die Pfarrer den Kindern die bez stimmte und unverrückare Richtung des Willens geben, sich den heiligen Geist mitteilen zu laßen", daß er vielmehr gegen diesenSatz sogar die Concordienformel zu Hülferuft, um mich des melanchthonischen Synergismus ja des baaren Pelagianismus anzuklagen, ist leicht begreislich, und verdient dies weiter keine Erörterung. Freilich hätte auch ein rhetorischer Theolog wol begreisen können, daß eine Richt ung des Willens nicht identisch sentiens; vielleicht sogar, daß die "Richtung" des Willens, welche von mir verlangt wird, im wesentlichen nichts anderes sein könne als das Nichtwiderstreben gegen die Gaben des heiligen Geistes. Was jedoch die rhetorische Theologie wiss

es muß bei ihnen stehen geblieben werden. Die Gemeinde fammelt fich nur um eine feststehende, unbewegliche Thatfache, und wenn nach einer jet wieder allgemeiner geworbenen, auch von der rhetorischen Theologie wenn gleich widerwillig zugestandenen Annahme, das Chriftentum eben baburch Christentum ift, daß es Thatsache, nicht Lehre ift, nach einer weitern, schon weniger bereitwillig, indes boch zur Not von ben Rhetoren wenigstens ben Worten nach acceptierten Annahme bas Sacrament "ber andere Pol ift, um welchen fich bie Schaaren ber Gläubigen gleich ben Sternenheeren in gleichmäßiger Schwingung bewegen", fo wird das Sacrament nicht anders, als bas Chriftentum felbft, zu beffen Erhaltung baffelbe eingeständlich unentbehrlich ift, aufzufagen fein; fein Wefen wird, wie das des Chriftentums überhaupt, welches in ber Thatsache, daß das Wort Fleisch geworden, besteht und feststeht, eine Thatsache fein, und zwar eine gewisse und unzweifelhafte Thatfache.

Gewiffe, unzweifelhafte, unveränderliche Thatfachen aber find allein in Gott und Gottes Thaten zu suchen und vor= handen; ber Bille, bie Gedanken bes Menschen find keine Thatfachen und die Thaten des Menschen welche aus Menschen= willen und Menschengebanken, aus ben beweglichen Menschen= feelen und dem Menschensein überhaupt hervorgehen, sind Wollen wir bie Gemeinden und in den Ge= veränderlich. meinden die Kirche zusammenhalten, so müßen wir vom Sacrament jebe Einmischung menschlichen Willens und menschlichen Sinnes, jede Einmischung menschlicher Gedanken und Thätigkeiten ausscheiden und unbedingt fern halten; wollen wir die Gemeinden und in den Gemeinden die Rirche zerftreuen. fo müßen wir bas Sacrament mit menschlichem Sinn und Willen. mit menschlichen Thatiakeiten, Gebanken und Empfindungen. wenn auch noch fo leife und in noch fo fleinen Gaben vermischen.

Į

Wer barum auf den Thatsachen im Sacrament fest stehn will, der muß im Sacrament anerkennen, daß Gott in demselben etwas gibt, denn in den Gaben Gottes zu unserer Seligkeit vermögen wir allein Gottes Thaten zu faßen — es gibt für uns keine andern Thaten Gottes als Seine Gaben zu unserer Erlösung von Sünde und Tod. Diesen Gaben Gottes im Sacrament gegenüber haben wir uns, wie auch der Gabe des Wortes gegenüber, lediglich empfangend, nicht in irgend einer Weise mitwirkend, zu verhalten.

So weit find bie Sacramente dem Worte gleich, boch ichon mit ber Ausnahme, daß ich das Wort Gottes zu meinem Worte machen, d. h. daffelbe fortpflanzen, von demfelben Mit bem Sacramente verhält es fich anders; zeugen kann. es wird in ber Beise, wie bas Bort, nicht mein Gigentum; es ift weit ausschließlicher eine eigene That Gottes, als bas Wort. Dazu kommt indes weiter, daß das Wort durch den Geift, von oben, auf den Menschen wirkt; bas Sacrament bagegen ift eine leibliche That Gottes an dem Menschen: baffelbe wirkt von unten, burch bie Leiblichkeit, auf die ganze Persönlichkeit des Menschen nach Leib und Geist (oder, wie man will, nach Geift, Seel und Leib) zur Erlöfung bes ganzen Menschen an Geift und Leib. Darum unterscheiden wir zwischen Wort und Sacrament, zwischen der unzweifelhaften Thatsache der Wortverfündigung und Wortwirksamkeit und der gleich unzweifelhaften Thatsache des Sacraments und der Sacramentswirksamkeit.

Diese nicht bloß graduelle sondern specifische Verschiedenheit des Sacraments vom Worte, diese leibliche That Gottes, welcher wir in gleich unbedingter Weise Objectivität, Gewissheit und Unwandelbarkeit zuschreiben, wie der That des Wortes, ist schon längst denen welche aus der weltlichen Weisheit herkommen, ein Anstoß gewesen, und an diesem 1

Anftoße hat fich der erfte Reim unferer rhetorischen Theologie entwickelt. Das Wort Gottes ift ben Worten ber Menschen äußerlich ähnlich, also werben bie, in welchen ber Reiz vorhanden ift, Gott zu versuchen, von ihrer Augenluft gelockt, bas Wort Gottes dem Menschenwort auch innerlich ähnlich au faßen: als ein Wort ohne That; berfelbe Reiz fest fich nun auch fort, bem Sacrament gegenüber, und ba in bem Sacrament auch bas Wort vorhanden ift, fo wird ber weitere Bersuch gemacht, vom Worte aus dem Sacramente mit der Augenluft nahe zu kommen, der Versuch, auch das Sacrament in bas Wort umzusehen und das somit rein ausgeschmolzene ber Leiblichkeit entkleidete facramentliche Wort vielleicht zulest ber gleichen Behandlung zu unterziehen, ber sich bas Wort an fich hat unterziehen müßen. Dieser Versuch muß fo lange scheitern, als die Leiblichkeit ber That Gottes noch feststeht; barum gilt bas Streben ber menschlichen Augenluft vor allem ber Entfernung ber göttlichen Leiblichkeit aus bem Sacrament, b. h. ber Entkleidung ber geheimnisvollen That Gottes wo nicht ihres ganzen Geheimnisses, boch bes größten Theiles beffelben.

Wir Andern versuchen uns nicht an dieser That Gottes, sondern laßen sie unangerührt, unerklärt, ihres Geheimnisses unentkleidet als Thatsache stehen und ordnen uns derselben, wie sie vor uns steht, unbedingt unter, des Glaubens, daß die Thaten Gottes, sollen sie zu unserer Seligkeit dienen, angenommen werden müßen, so wie sie gegeben werden, und schon der Versuch einer Erklärung geheimnisreichen Thaten Gottes, in sofern Er selbst durch Sein Wort uns das Geheimnis nicht zum Voraus aufgeschloßen hat, schon eine Einmischung menschlicher Gedanken und Thätigkeiten in die That Gottes enthalte, welche Einmischung wir von vorn herein als unzuläßig und die Kirche notwendig zerstreuend abgewiesen haben.

Sind uns nun bie Sacramente in diesem Sinne Thaten, in diefem Sinne Gaben Gottes, dann können fie nicht Symbole und Bilder anderer Thaten und Gaben Gottes sein, benn Bilder und Symbole find nicht Thaten, fondern höchstens Berbeißungen; viel weniger find fie Versicherungen vorangegangener. mitfolgender oder nachfolgender Thaten Gottes; in diefem Fall würde ganz augenscheinlich, im ersten mehr versteckt, ber Unterschied zwischen Wort und Sacrament aufgehoben, bas Sacrament in bas Wort umgekleidet, bem Sacrament feine Eigenschaft als leibliche That Gottes entzogen. Das Sacrament würde fogar in biefem Falle aufhören, eine That Gottes zu fein: es wurde wol nur noch eine menschliche That sein können, an welche bann Gott burch Sein Wort gewiffe Thaten Seiner erlösenben Barmherzigkeit gebunden hatte, und könnte allerhöchstens, wenn schon nicht ganz consequent, nur noch von einem grabuellen Unterschiede zwischen Wort und Sacrament bie Rebe fein. Um allerwenigsten barf bie Begreiflichkeit ober Unbegreiflichkeit der göttlichen That im Sacramente - ber leiblichen Gegenwart Christi im heiligen Abendmal - zum Maßstabe unserer Unterordnung unter die göttlichen Thatsachen gemacht, und auf diese Weise erft, vermöge ber angenommenen Unbegreiflichkeit, Die Eigenschaft bes Sacraments als eines Symbols ober einer Versicherung gefunden, ober bieser Fund burch jene Annahme gestützt werden. Hiermit wird von menschlichen Gedanken unmittelbar eingegriffen in Gottes That, es werben Menschengebanken über Gottesthaten, es wird ber Mensch über Gott erhoben, eben so wie damit, daß ich etwa ben Weg Gottes burch bie Leiblichkeit in die Geiftigkeit nicht als einen Gottesweg anerkennen wollte.

Wer es ernft nimmt mit dieser Auffaßung des Sacraments als eines Symbols oder einer Versicherung — und ich bin nicht der Meinung, alle welche dieß thun, von vorn herein ŧ

und unbesehen, zumal ungeprüft und unerprobt unter die rhetorischen Theologen zu rechnen — ber versuche fich einmal mit dieser Auffaßung im wirklichen Leben, worauf mir, ich wiederhole es, Alles ankommt, weil ich weiß, daß der Theolog nicht finnen und speculieren, sondern Seelen felig machen foll. Er versuche fich mit dieser Auffaßung der Taufe an den Baptisten, mit diefer Auffaßung des Abendmals an den Theosophen. Ift es ihm in ber That ernft mit seiner Auffaßung und ist er fähig und mutig genug, nicht allein consequent zu benten, fondern auch fich in die Anschauungen diefer Andern hinein zu versegen, fo wird er fehr bald inne werben, daß er mit ben Baptisten bort, mit den Theosophen hier auf völlig gleichem Boden steht, an Consequenz und Tiefe ber Auffaßung aber von ben Ginen wie von ben Andern bei Beitem übertroffen wird. Gewährt die Laufe die Wiedergeburt nicht, so ift es unausweichlich, Bekehrung und Wiedergeburt zusammenfallen und die Taufe erst als Versicherung (Versiegelung) ber Wiedergeburt= Bekehrung, berselben nachfolgend, eintreten zu lagen. Ift im beiligen Abendmal nicht eine von dem Worte specifisch ver= schiedene leibliche That, die leibliche Gegenwart Christi, sondern nur ein gesteigertes Wort Gottes vorhanden (Christus auch außerhalb des Abendmals mir eben fo, in derselben Beife, wenn auch nicht in demselben Grade, gegenwärtig, wie im Abendmal), so ift es unausweichlich, bei ber ungemeinen 3n= tensität, mit welcher wahrhafte Theosophen der unmittelbaren geistigen Gegenwart Christi inne find, von ber fle fich völlig umfloßen und bis in die feinsten Bewegungen ber Seele durch= brungen wißen, unter Voraussetzung derselben das heilige Abendmal nur als eine Stärfung ber Schwachen am Geiste, ber Unwiedergeborenen zu fagen, mabrend es boch eine Speife bes emigen Lebens für bie Biebergeborenen ift.

Wer unter jenen Bedingungen biese Versuche anstellt und

٤.

burchführt, bem hilft bann — ich vertraue barauf, benn ich habe es selbst an mir und Andern erfahren — der Geist Gottes zu der Einsicht, daß er angefangen habe auf den Wegen der Redeweischeit, vielleicht schon auf den höheren Pfaden der stolzeren Weltweischeit zu wandeln, und daß ihm nichts übrig bleibe, wenn er anders nicht Baptist oder Theosoph werden will, als zu den göttlichen Thatsachen zurückzustehren. Alsdann wird er vielleicht auch inne werden, daß mit seiner Auffaßung der Sacramente es unmöglich ist, herzumwendende, entscheidende Lebenserfahrungen an den Sacramenten zu machen und eine Gemeinde um das Sacrament zu sammeln, welche der Welt und dem Teufel trogt.

Solche Proben in der Gemeinde, in der Rirche felbft anzuftellen, in bas wirkliche Leben hineinzufteigen und fich an bemfelben zu versuchen, sich von demfelben zurechtjeten und corrigieren, die Consequenzen, die Möglichkeiten und Unmöglich= feiten des "Syftems", bie Gefahren für bie Seligkeit, bie Zweifel welche wie Geier an den Seelen fregen, und bie Versuchungen welche wie Bölfe an ihnen reißen, fich von ber Wirklichkeit vorhalten zu lagen, ift nun ein Gegenstand ber entschiedenen Abneigung berjenigen Theologie, welche ich die rhetorische nenne. Bielen unter ben Anhängern berselben wird ber so eben von mir gethane Vorschlag als eine plumpe argumentatio ad hominem erscheinen: fie wollen nur burch "wißenschaftliche" Argumente d. h. burch Worte, benen fie wieder andere Worte entgegen segen, bekämpft, und, wie fie vorgeben, widerlegt fein; ein Wortfampf kommt aber niemals zu Ende. Andere werden fich vor ben turbis scheuen, vor bem Disput mit Baptisten und Theosophen, und ihren Freunden dringend abraten, in folche turbas fich zu begeben, burch welche ihnen ihre schönen in ben Sand gezeichneten Cirkel könnten verwischt werden. Beide, fo weit fie noch menschliche Ehrlichkeit haben, wollen unabläßig, mit Lessing, nach der Wahrheit laufen, aber sie niemals erreichen. Fehlt es an jener Ehrlichkeit — nun, so ist dieser Vorschlag samt seinen Prämissen eine willkommene Veranlaßung, den Proponenten als Lutheraner, Neulutheraner, Hyperlutheraner, Katholiken, Hyperkatholiken, alles in einem Atem, zu verschreien. Wie es beliebt, meine Herren! Vielleicht thäte nunmehr auch: "Baptist!" "Theosoph!" eine noch besere Wirfung bei dem süßen Pobel, als jene Schmeichelreden. Es käme auf den Versuch an. Die Meisten werden Vorschlag und Prämissen gänzlich ignorieren. Auch gut. Ignoriert doch der liebe Sott Selbst so Vieles und so Viele.

## VII. Bekenntnis.

Die im Vorhergehenden schon mehrmals berührte Stellung ber rhetorischen Theologie zum kirchlichen Bekenntnis gehört überhaupt zu den schlimmsten Schäden derselben. Das Bekenntnis gehört der Gemeinde, nicht der Theologie, wenigstens nicht der von der Gemeinde sich absondernden Theologie, an, ist ein abschließendes Resultat des von der Kirche im Ganzen Erlebten und Ersahrenen, und hat seine erhaltende und stärkende Zeugniskraft in der Gemeinde nur durch seine Ganzheit und Ungebrochenheit — was, wie leicht einzuschen ist, auf die Bekenntnisse der evangelischen Kirche, zumal auf die Augsburgische Confession in ganz gleicher Weise Anwendung findet, wie auf das Nicenum oder das Apostolicum. Nun aber kann es die rhetorische Theologie nicht lassen, unaufhörlich an dem Bekenntniss zu bröckeln und zu balancieren, dasselbe somet in ben Augen ber noch Unerfahrenen zu einem Stuckwert und zu einem der freien Dispositionsbefugnis des theologischen Individuums anheimgestellten Complex von beliebigen Lehrfägen Da wäre es denn boch beger, bas Bekenntnis zu machen. ganzlich, zu beseitigen, geradezu zu verwerfen, als in einer folchen Beije mit Abbrechen und Schaukeln zu behandeln. Theologische Probleme lagen bas Balancieren und Bröckeln zu — fordern sogar daffelbe geradezu heraus — nicht aber firchliche Bekenntniffe, auf welchen bas firchliche Leben, nicht etwa bloß die firchliche Lehre, ruhet. Damit wird Unsicherheit, Ungewisheit, Zweifel in bas Leben der Kirche hinein= geworfen, und somit das lettere unaufhaltsam von innen heraus angefreßen und zerftört. Unsicherheit und Zweifel find schlechthin unverträglich schon mit dem individuellen religiösen Leben, welches vielmehr nur bann ein wirkliches Leben - ein feliges Leben, ein emiges Leben - ift, wenn in bemselben fich auch nicht ein einziger Riß, geschweige benn eine Spalte ober aar eine Lücke findet: für das kirchliche Leben find fie ber gewiffe und schnell eilende Tob. Denn im individuellen Leben tonnen, wenn auch nur unter gemiffen Boraussegungen - bei Neophyten — bie anfänglichen Ungewisheiten und Zweifel ausgeheilt werden; im firchlichen Leben ift bieg nicht möglich. In dem Leben der Kirche, der es gar nicht gegeben ift noch gegeben fein tann, mit fich felbft um bereits von ihr felbft Erlebtes und Erfahrenes zu ringen, wie dem Individuum (welchem eben Erlebnis und Erfahrung noch fehlen), fregen Ungewisheit und Zweifel immer weiter, gleich Arebsgeschwüren, und alles was von menschlicher Seite gegen bie einmal eingerißenen Ungewisheiten und Zweifel angewendet wird, bient nicht zur Heilung sondern nur zur Beschleunigung bes Krankbeitsproceffes, zur Beschleunigung ber Verwefung bes Rirchenförpers: Wer also auch nur von der Seite der, selbst von manchen Beßern nur zu oft mit tadelnswerter Geringschätzung, wenigstens Gleichgültigkeit, angesehenen Bekenntnisse Zweifel in die Kirche wirft, der ladet eine unerträgliche Verantwortung auf sein Haupt. Er ist Schuld an dem Verderben der Seelen, welche im Zweisel, zuletzt im Unglauben, untergehen. Allerdings ist es möglich, daß der Herr durch einen Wetterstral seines Gerichtes die kranke Rirche mittels einer heftigen Erschütterung heilt, durch einen gewaltigen Ruck die Riße, Spalten und Lücken wieder zusammenschließen läßt — die Haub des Herrn ist nicht verfürzt, auch nicht in diesem Stück; aber darauf hin nur nachsschichtig sein wollen gegen die Zweisel, geschweige denn sie begünstigen oder gar hervorrussen — das würde doch heißen, auf Gottes Gnade hin vermeßenlich sündigen.

Und wie klein sind wir gegen die Zeiten in welchen, gegen die Personen durch welche jene Bekenntnisse gestellt wurden ! Wem es möglich gewesen ist, nur einmal mit einem einzigen, selbst flüchtigen, Blick, die großartige Festigkeit und Sicherheit, die erhabene Ruhe der Augsdurgischen Confession zu betrachten, welche, selbst sicher in der Gewischeit der ewigen Seligkeit, dieselbe unwandelbare Gewischeit, dieselbe Festigkeit und Ruhe auch den nachkommenden Geschlechtern mitteilen will und mitzuteilen allein besähigt ist, wer nur einmal einen leisen hauch der kräftigen Gebirgsluft gesühlt hat, welche von diesem mächtigen Glaubensberge her wehet, der versucht nicht mehr, seine Gedanken der Ungewischeit, Halbheit und Unreise jener Festigkeit und Ruhe gegenüber geltend zu machen, nicht mehr, das eitle und kindische Blasen seines Mundes gegen jenen Gottesodem zu richten, um demselben etwa einen andern Weg zu weisen.

Daß das vorher Gesagte auch auf das Halbieren der Bekenntniffe und das Zusammenschweißen derselben seine un= mittelbare Anwendung finde, versteht sich leicht von selbst. Halbe Bekenntnisse — wie, wenn ich aus der Augsburgischen Confession zwar die Gewisheit und Festigkeit des vierten Artifels annehme, diefelbe Gewisheit und Festigkeit aber. welche im neunten, zehnten, zwölften Artikel in ganz gleicher Beise vorhanden ift, binsichtlich dieser Artikel ausschließe find gar keine Bekenntnisse, benn sie find zerbröckelte und unfichere Bekenntnisse. Sie öffnen der Ungewisheit, dem Schwanken, und zuletzt ber Luge Thur und Thor. Zusammengeschweißte Bekenntniffe aber, d. h. ein angeblicher Rirchenorganismus, vermöge deffen zwei oder mehrere auf ganz verschiedenen, ja entgegengesetten Boraussehungen und Grund= lagen beruhende Bekenntniffe in einem und demfelben Rirchen= förper Berechtigung haben follen — etwa nach der Wahl und Willfür ber zeitigen Hirten - find nicht zulett, sondern gleich von vorn herein Luge. Bon beiden Erscheinungen geben bie Unionen, von ber ersteren gibt auch in ber neuesten Beit bas Seitens ber "Deutschreformierten" und beren Genoßen gegen bie niederheffische Rirche angewendete Verfahren leider Beweises genug\*). Auf biesem Wege, wird nicht, wie man, in thörigter

<sup>\*)</sup> Bie gedankenlos professionierte Galbierer und Busammenschweißer mit den Befenntniffen umgehen, davon gibt ein fast lacherliches Beispiel fr. Richter in feinem "Gutachten" S. 24. Derfelbe will mir bort das Recht absprechen, die Pfarrer, welche den heffischen Ratechismus als Grundlage des Confirmandenunterrichts firchenordnungsmäßig zu gebrauchen haben, zum Behufe ihrer eigenen Inftruierung auf den Gebrauch bes großen lutherischen Ratechismus und ber Erflarung Speners zum fleinen luth. Ratechismus ju verweisen. Der heffische Ratechismus ift aber eben nichts anderes als ber fleine lutherifche Ratechismus, mit einigen geringen Buthaten, aber mit feiner einzigen Menderung ber Lehre (wenn nicht eine folde Aenderung absichtlich und tendenzmäßig binein interpretiert wird). Das Befenntnis foll hiernach in bem Grade halbiert werben, bag bie Bfarrer ben großen Ratechismus Luthers und Speners Erflärung zum fleinen Ratechismus auch nicht einmal lefen durfen (benn vom Lefen war nur bie Rebe, nicht vom Einführen in ben Unterricht). Go lange bie fünf Sauptftude Luthers fest fteben für ben firchlichen Gebrauch, wie bas bei uns ber

Redeweisheit befangen, meint, "ber Protestantismus" gestärkt, es wird vielmehr die evangelische Kirche — ich fürchte, unheil= bar — geschwächt; dieser Weg führt mit unabweisbarer Consequenz zu einem kirchlichen Rationalismus, welcher weit ärger ist und weit gesährlicher wirkt, als der alte doctrinelle Rationalismus vulgaris; — dieser Weg führt nicht zur Ver= einigung sondern unvermeiblich zu dem haltlosesten Auseinander= fallen, nicht allein des jetzt schon Getrennten, sondern auch des jetzt noch in sich Einigen. Wenn auf diesem Wege sich uns die Ratholiken mit ihrem höhnenden Triumphgeschrei: "Selbstaussofigung des Protestantismus"! entgegenstellen, so ist schwer abzusehen, wie ihnen auszuweichen oder nur was ihnen zu antworten sein möchte.

Fall ift, und ftünden fie auch wirklich nur in entstellter Form fest, fo lange werden auch bie zu denfelben gehörigen Erklärungen nicht allein gebraucht werben burfen, fondern gebraucht werben mugen. Da ift es boch consequenter, ben heffischen Ratechismus - wie einige Genogen ber "Deutschreformierten", wenn auch wider Gefet und Ordnung gethan haben aus bem Unterricht gang ju verbannen, und ihn nur bei der Confirmation, wo beffen Recitierung freilich nicht umgangen werben tann, als memo= riertes Lippenwert paradieren ju lagen. Dag übrigens die ganze Argu= mentation bes orn. Richter, burch welche er bie beffifche Rirche ju einer folchen machen will, in welcher nur bas reformierte Element berechtigt fei, eine haltlofe fei, ift in meinem Bebenten über bas Gutachten ber hiefigen theologischen Facultät (Ev. R. 3. Febr. 1856.) nachgewiesen. Der frechen Lugen bes Dr. Schwart in Salle (Bur Geschichte der neueften Theologie S. 404.) als habe ich einen aller Scheu und Rudficht baaren, ber gefcichtlichen Barbeit gerade ins Geficht fchlagenden unerhörten Berfuch gemacht, burch Gewalt und Unwarheit ben Befenntnisftand eines gangen Landes zu alterieren u. f. w. foll bier nur im Borbeigehen gebacht fein.

## VIII. Rirchenzucht.

In ben feindseligsten Gegensatz pflegt fich bie rhetorische Theologie mit ber Rirchenzucht zu fegen, und ba wir fast ein Jarbundert lang, hier und ba noch länger als ein Jarhundert, gar keine Kirchenzucht gehabt haben, weil ganz unberechtigte weltliche Erlaße und Verordnungen bald diesen bald fenen Act ber kirchlichen Disciplin untersagten und die Rirche fich in ihren feigen Beamten unter bas weltliche Joch, oft nur allau willig, bringen ließ, fo ift bas Wort Rirchenzucht aller= bings für die jezige und zum Theil schon für die nächst= vorhergegangene Generation ein leeres Wort geworben, aut für den Dienst der Bhrasentheologie. Selbst Personen bes geiftlichen Amtes, welche sonft nichts mit ber rhetorischen Theologie zu schaffen haben, wißen mit ber Kirchenzucht im Leben nichts anzufangen und find, ben Rhetoren bierin ganz gleich, gegen die Wiedererweckung der Rirchenzucht eingenommen. Uebrigens ift die Kirchenzucht nicht allein in demselben, sondern theilweise in noch höherem Grade als in der evangelischen Rirche auch in der katholischen Rirche erstorben, und die Wieder= gewinnung berfelben bietet bort taum geringere Schwierigkeiten bar, als bei uns, abgesehen bavon, daß dieselbe dort allezeit principmäßig lager gewesen und lagen gehandhabt worden ift. als bier.

In diesem Punkte stehen nun die Rhetoriker unter den Theologen ganz und gar auf Seite der Welt und machen mit derselben gemeinschaftlich Sache gegen die Kirche. Da hören wir denn die abenteuerlichsten Behauptungen, wie z. B. daß das Amt der Schlüßel der ganzen Kirche und nicht bloß dem geistlichen Amte überwiesen sei\*), daß die evangelische Kirche gar

F \*\*

<sup>\*)</sup> Bie 3. B. fr. Richter S. 33. seines "Gutachtens" mit breifter Berufung auf ben Anhang zu ben Schmalk. Artikeln do potestate

feinen Rirchenbanntenne, ober daß wenigstens ber große Bann\*) als etwas völlig Abgestorbenes und ganzlich ungultig Gewordenes zu betrachten sei, oder daß es "wider alle protestantische Brincipien laufe, Die Sünden im großen Bann für den unbekehrten Todesfall des Grommunicierten auf die Ewigkeit und bas jüngste Gericht in Gottes Namen zu behalten", wie alles dieß noch in neuerer, ja neuester Reit von namhaften Universitäten aus dem Munde "rechtgläubiger" Lehrer die junge Theologenwelt mitbrachte, alles im directeften und ungebürlichsten Widerspruch mit ber Augsburgischen Confession und beren Apologie, und was die vorgebliche desuetudo betrifft, im directesten Widerspruch mit ber Brazis weniastens einzelner Länder und Landestheile, 3. B. Rurhöffens, wo, wenigstens im Niederfürstentum, der fleine Bann niemals aus ber Uebung gekommen ift, und ich, als ich im Jahre 1851 bie Verwaltung ber Superintendentur an der Diemel und Schwalm übernahm, ben großen Bann in vollster Uebung antraf. De berfelbe fich in ungewöhnlicher (und für mich felbft unerwarteter) Beise, damals hauptsächlich in feiner Anwendung gegen die bie firchliche Trauung verschmähenden Civilehepaare, wirffam

\*) Es versteht sich hier und überall, wo ich ben großen Bann ber evangelischen Kirche erwähne, daß berselbe allezeit ausschließlich durch das Wort, mit gänzlicher Remotion jeglicher weltlichen Gewalt, auch des Anrufens des weltlichen Arms zur Aufrechthaltung desselben, gehandhabt werden soll und von mir gehandhabt worden ist.

•

episcoporum behauptet, wobei er, ficherlich nicht aus Unkenntnis, welche unverzeihlich wäre, sondern aus verzeihlicher Absicht nicht nur den Sinn jenes Anhangs, sondern auch Art. V, XI, XII, XXVIII der Augeburgischen Consession und die dazu gehörigen Erörterungen der Apologie, welche das wörtliche Gegenteil seiner Aeußerung besagen, übersteht. Es gehört das mit zu seiner großen Unbefangenheit, Unparteilichkeit und undestehtichen Gerechtigkeit. Beide Seiten erwägen, wurde parteilich und ungerecht gewessen sein, weil daraus meine Berurteilung nicht hätte folgen können.

bewies, fo wurde ich von allen Seiten, von Bfarrern, Rirchen= älteften und einzelnen Gemeindegliedern angegangen, biefes - Zuchtmittel auch gegen bie übrigen offenbaren Sünden und Auflehnungen wider Gottes Wort und bie Ordnung Seiner Kirche auzuwenden, so daß ich nicht selten zur Geduld und zum langfamen Vorschreiten burch Unwendung ber niedern Disciplinarmittel habe ermahnen und Anweisung ertheilen müßen. Die von mir (zunächft nur gegen ein einzelnes firch= liches Aergernis) angewendeten Stufen ber Disciplin finden fich in einem Ausschreiben des Consistoriums zu Kassel vom 22. Mai 1855 für deffen damaligen Baftoralbezirk, welches fr. Richter in feinem Gutachten S. 59-64 hat abbrucken laffen; das Confistorium hat diefe Stufen aus meiner Brazis nach vorausgegangener Communication mit mir adoptiert, wie ich meinerseits ein schon von dem Consistorium prapariertes Ausschreiben unter bem 26. September 1851, die Bulagung zu bem Patenamte betreffend, (Richter S. 59.) adoptiert hatte, als ich bie Verwaltung ber Diöcese Raffel übernahm, oder wie ich bie Anordnung über das firchliche Begräbnis (Alla. Kirchenbl. 1852. S. 383. Richter S. 54.) von bem Superintendenten an der Kulda und Werra (zu Allendorf) adoptierte, welche beide lettern Anordnungen bem allgemeinen Bunsche der Pfarrer und Presbyterien fo wie der kirchlich gesinnten Mitglieder der Gemeinden eben fo entgegen tamen, wie bie vorher bezeichneten Verfügungen. 3ch führe biefe Thatsachen barum an, bamit man baran ermeße, was von Neußerungen zu halten ift, wie bie bes orn. Richter S. 64 bes Butachtens, worin fich übrigens bie Gesamtstimme ber Rhetorit im Chorus mit ber Stimme ber kirchenfeindlichen Welt ausfpricht: "bag bie Bucht im engern Verstande in Verfall, oft in "Bergeßenheit gerathen, ift ein schwerer Verluft. Aber fie von "oben durch Befehle herzustellen, fo lange nicht das erwachte

"Leben ber Gemeinden entgegenkommt, bleibt zum höchften "bebenklich, weil fie baburch in ber Gefahr fteht, bei ben Ginen "ein bloß gesehliches Wert zu werden, bei den Andern die Ent-"fremdung von der Kirche zu vollenden. Diefer Sat ift nicht "bloß ben Bfarrern, sondern auch den Consistorien zur Be-"obachtung empfohlen". Diese "Empfehlung" ift nicht überall wol angebracht, entschieden übel im Niederfürstentum Beffen; follte sie, wie nach dem Zusammenhang nicht anders ange= nommen werden fann, wirklich in nachfter Beziehung auf Rur= heffen ausgesprochen fein, so ist fie eine Ungeschicktheit, baber erklärlich, daß sich Hr. Richter nicht die Mühe hat nehmen mögen, sich nach den in dem hiesigem Lande wirklich vor= handenen Thatsachen umzusehen. Die Thatsachen aber find bie, daß den gebachten Anordnungen bei uns (in ganz Niederheffen, in Hersfeld und Schmalkalben) wirklich bas erwachte Leben ber Gemeinden entgegen tam. 3ch fann hiervon felbft nicht einmal bie Stadt Kassel ganz ausnehmen. Wer so abfprechend urteilen will, wie Serr Richter, ohne ju wißen, worüber er urteilt, ber wird billig als ein ganzlich incom= petenter Richter verworfen, und man lacht ihm wol noch bazu ins Geficht.

Der eben citierte Satz bes Hrn. Richter enthält aber noch andere, allgemeine Irrtümer neben diesem besondern, und nicht minder arge als dieser — allesamt aus dem kleinen Umstande hervorgegangen, daß die Rhetorik sich um das wirkliche Leben und die wirklichen Bedürsnisse und Ordnungen der Kirche nicht bekümmert, vielmehr dieselben auf ihrem Studierzimmer oder in den Salons der Welt vornehm ignorieren zu dürfen glaubt. Woher soll das Erwachen des Lebens der Gemeinden kommen? Etwa bloß von der Predigt? Damit ist bie Rhetorik im allerschlimmsten Irrtum. Die Predigt kann erwecken, das ist nicht zu leugnen, und das reine Wort

,

Gottes in ber Bredigt erwedt gewis, früher ober fpater, je nachdem es dem heiligen Geift gefällt, die Berzen aufzuthun. Aber die Bredigt erwedt nicht immer, theils und in den meisten Källen, weil biefelbe nicht rechter Art ift, namentlich Gottes Bort nicht rein genug (um nicht zu fagen: nicht ganz rein) enthält und nicht mit bem haec dixit Dominus ausgestattet erscheint, theils weil der heilige Geist oft lange verzieht, ebe er nur ein einziges Berg aufthut, und während biefer Bartezeit sich oft bie schlimmften Aergernisse einschleichen, welche nachher burch feine Predigt weggeschafft werden können. Gerabe bie wolhabendsten, außerlich und scheinbar ehrbarften Bauerborfer find nicht felten an biefem Uebel frank, weit mehr trank, als arme Tagelöhnerdörfer. Da muß zur Erweckung ein anderes Wort Gottes gebraucht werden, als das Wort ber Bredigt, und es ift einer ber häßlichsten Alecten in unferer jetigen rhetorischen Theologie, bag man, im schreienden Widerfpruch mit unfern Bekenntniffen, nur bas Wort ber Predigt "Wort Gottes" nennen, das Strafen aber durch den Bann, bas Behalten ber Sünden in Gottes Namen, was boch auch nur durch Gottes Wort vollzogen wird, nur als menschliche Handlung gelten lagen will. Das ift eine Verfurzung bes Wortes Gottes, welche zur empfindlichsten Buchtigung aufruft, und welche Gott ber herr an den Berfürzern ohne alle Frage am jüngsten Tage rachen wird. Denn es ift burch diefe Berfürzung eine ungalbare Schar von Seelen verloren gegangen, welche, zum Theil warscheinlich ganz leicht, durch Anwendung bes Wortes Gottes in ber potestas jurisdictionis ecclesiastica hatten gerettet werden können. Und wem die Gabe bes Wortes Gottes in ber Predigt nicht in ausreichendem Maße gegeben ift, bem ift oft gerade bie Gabe des Wortes Gottes zum Strafamt in ausgezeichneter Beise verliehen. Um allerwenigsten aber darf das Oberhirtenamt, wenn es nicht an bem ewigen

Berderben der auf seine Seelen gelegten Seelen schuldig werden will, zuwarten, bis bas Leben ber Gemeinden etwa "von felbst", wie man in schändlich gotteslästerlicher Weise wol zu fagen pflegt, erwacht. In feine Band ift bas Strafamt (in ben meisten Landeskirchen mit Recht ausschließlich) gelegt, und bieses Oberhirtenamt muß wißen, daß von ihm die Erweckung ber Gemeinden ausgehen foll, oder ber herr wird den Birten famt ber heerde zerscheitern; es muß wißen, wo es burch bas Strafamt zu erwecken habe, und fich burch fo flaue, allem Firchlichen Leben und aller Amtspflicht hohn sprechende Redens= arten, wie sie in den oben aus Brn. Richters Munde citierten Aussprüchen vorkommen, nicht irre machen lagen. Solche Redensarten zu Tage fördern, heißt dem Hirtenamt und zumal bem Oberhirtenamt Nachläßigkeit anempfehlen, Faulheit prebigen, Prosopolepsie anraten; bas heißt, den Tod in den Gemeinden nicht sehen, weil man felbst todt ift, oder ben Tod in den Gemeinden nicht sehen wollen, weil man den Tob will. Daß hin und wieder Ginige aus dem Wort Gottes ein gesetzliches Werk machen — hat dafür etwa das Ober= hirtenamt einzustehen? einzustehen für ben Misbrauch, welcher ohne fein Wißen burch einzelne Unverständige und Neophyten von dem Worte Gottes gemacht wird? Weiß aber bas Ober= hirtenamt von neophytischem Misbrauch des Strafwortes Gottes zur Gesetzesgerechtigkeit, fo mußte es elend und zum Rluche ber Träger beffelben verwaltet werden, wenn diefem Misbrauch nicht mit ganz leichten Mitteln gesteuert werden follte. Dber foll fich bas Oberhirtenamt etwa bavor fürchten, baß bei Einigen die Anwendung bes Wortes Bottes zum Strafamt dazu biene, ihre Entfremdung von der Rirche zu vollenden ? Das wäre boch eine, auch weltlich niederträchtige, Brosopolepsie. Rennt denn die rhetorische Theologie ober bas rbetorisierende Kirchenrecht wol das Wort des heiligen Apostels

Paulus, daß er mit seinem Gotteswort den Ginen ein Geruch des Lebens zum Leben, den Andern ein Geruch des Lodes zum Tode sei? Freilich, kennen wird die Rhetorik dieses Wort wol, denn als Rhetorik kennt sie alle Worte; aber dieser Spruch des Apostels ist einer von denen, welchen die Rhetorik, die theologische wie die kirchenrechtliche, ein sür allemal nicht versteht. Mit dem Augenblick, wo sie ihn verstünde, würde sie aufhören Rhetorik zu sein und eine Theologie der Thatsachen werden. Wo Gottes Wort als Gottes Wort verkündigt wird, da gibt es eine Scheidung, und zwar eine definitive.

Ich erwähnte fo eben, bag bas Wort Gottes, auf ber Ranzel gepredigt, nicht das einzige Wort Gottes sei, um neben bie Predigt des Gotteswortes von der Kanzel das durch ausbrücklichen Befehl des herrn zum Strafamt bestimte Gotteswort zu stellen. Aber es gibt auch noch mehr Formen, in welchen bas Wort Gottes in ben Gemeinden neben ber Ranzels predigt von Seiten der Evangelisten und hirten verfündigt und geltend gemacht werden muß, wenn bas Hirtenamt feine Schuldigkeit thun will. Dabin gehört vor allem die Einpflanzung des Wortes Gottes in die Familie, und eine Form wiederum bieser Einpflanzung ift bas sogenannte Brauteramen. Dieses Inftitut erregt herrn Richters höchstes Misbebagen: es gebe fich, fagt er, in bem baffelbe von neuem einschärfenden. von mir erlaßenen Ausschreiben ein ftarres Drängen nach ber äußern Ordnung kund, welches in einem Kalle offenbar in unevangelische Uebertreibung ausgeartet sei. Er will, anstatt ber geforderten Recitation des Ratechismus, eine "freie Unterredung" des Bfarrers mit ben Brautleuten. Die soll mir fchon gang recht fein, wenn ich nur bes versichert bin, daß ber Inhalt des Ratechismus bei den fünftigen Gheleuten noch fest fteht. Das aber ift die Frage, und boch kann ohne dies

٠

grundlegende Minimum christlicher Renntnis von einer Familie, welche Glied einer Gemeinde, und von einer Gemeinde, welche Blied ber heiligen allgemeinen chriftlichen Rirche fein foll, nicht im Entfernteften bie Rebe fein. Das Wort Gottes muß wenigstens in feinen allgemeinsten und elementarsten Studen ben Bliedern ber Gemeinde, vorab ben hausvätern und hausmuttern, wörtlich gegenwärtig sein und jeden Augenblick wörtlich zu Bebote ftehen, ober fie fallen aus bem Wort Gottes, aus ber Gemeinde, aus der Kirche heraus; bie Anknupfung des Ber= ftandniffes zwischen bem Hirten und ben Gliedern ber Beerde fann auf nichts Andrem ruhen, als auf solchen einfachen, aber (wenigstens im Gedächtnis) unwandelbar feststehenden Worten Gottes. Die einzelne Predigt wird vergeßen; das einfache Wort Gottes im Ratechismus, fteht es einmal fest und wird für deffen Festhaltung rechtzeitig und in einer burch lange kirchliche Er= fahrung erprobten Beije geforgt, wird nicht vergegen. Als folche einfache Worte hat die driftliche Rirche von Alters her und die evangelische Rirche von ihrem Anfange an Diejenigen Stücke bezeichnet, welche wir Ratechismus nennen. Diese Stücke werden freilich in den Schule gelernt, reichen aber weit über die Schule hinaus, weit in das Leben, reichen bis in die Todesstunde hinein. Wer barum (wie fr. Richter) fürchtet, es werbe ba= burch, daß auf das Feststehen biefer Stude gehalten wird, aus der Kirche ein Stück Schule gemacht, der weiß nicht was er redet, kennt wenigstens das wirkliche Leben in ber Rirche mit seinen Bedürfnissen ganz und gar nicht. Es find eben firchliche Lehrstücke und nicht Schulftucke. Die Berachtung bes Ratechismus, welche sich auch hier zeigt (benn ich habe ähnliche Reben, wie die bes herrn Richter, von Bilbungsmenschen gar mannigfach gehört), ift nicht viel beger als bie Misachtung bes Wortes Gottes im Strafamt, von welcher vorher bie Rebe war, und in einem Puntte noch schlimmer,

٠

benn sie zerstört bie Familien als christliche Familien auf bas Allergewiffeste und bas Allergrundlichfte. - Wer nun, wie ich, breißig Jahre lang die Erfahrung gemacht hatte, daß einzeln felbst in Landgemeinden, fast ganz allgemein in ben Stadtgemeinden und beinahe ausnahmslos in ben "gebildeten" Ständen von benjenigen, welche vier bis fünf Jahre aus ber Schule waren, das Unfer Bater nicht mehr ohne Anftog berge fagt werden konnte, alfo ein Erlöschen aller Gebetszucht bereits eingetreten war und ein ganzliches Vergegen bes Gebets in ben fünftigen Kamilien mit unzweifelhafter Sicherheit vorausgesagt werden mußte - daß bie Glaubensartikel kaum noch in einzelnen abgerißenen Sähen aus bunkler Erinnerung auftauchten und bie zehn Gebote wenigstens als zehn schlechterbings nicht aus bem Gebächtnis herzuftellen waren, ber mußte es als eine ber ernfteften Bfiichten anertennen, diefer beillofen und in ihrem Erfolg vernichtenden Verwüftung der Kirche burch Bieberherstellung wenigstens einer noch vorhandenen auf die Heilung diefer tödtlichen Schäden zielenden Ordnung zu fteuern. Es war ein Ruf an die Hirten, ob fie noch Ginficht, Willen und Rraft hatten, bie fich zerftreuenden Seerden zu sammeln, an die Heerden, ob sie noch sich sammeln lagen wollten. Verhallt diefer Ruf ungehört - fo weiß ich, welches Beichen hiermit gegeben ift, bag mich aber bas Wort bes allmächtigen Gottes (Ezechiel 33, 9) becken wird. Wie wenig übrigens bie Anordnung des Brautezamens eine "unevangelische Uebertreibung" ift, wie Grn. Richter in feinem Beltfinne bunkt, welcher hierbei ohne Zweifel die Banquiers, Fabricanten, Dekonomen, Officiere, und was sonst jetzt bie "gebildete Welt" ausmacht, im Sinne gehabt hat, könnte er inne werden, wenn es ihm wirklich um Ermittlung von Thatsachen und nicht um Redensarken (bier zumeist um Erreichung meiner Berurteilung als "unkirchlich und unprotestantisch") zu thun wäre, sobald

ъ

er fich nur bei einem unferer treuen Pfarrer (und beren haben wir in helfen Gott fei Dank gar manche) zur Anhörung eines Brauteramens einfinden wollte; mich hat diese Anhörung erbaut und ich habe daraus selbst gelernt; ob freilich Rhetoriker fich baran erbauen würden ift eine andere, ob fie baraus lernen würden, wieder eine andere Frage. Es find bas Thatfachen, und bie scheuet man. Und daß biese Ordnungen der Predigt bes göttlichen Worts außer ber Ranzel, Dieje Inftitute, wirklich mehr leisten als die Panzelpredigt, könnte aus der, mir in den letten fechs Jahren wiederholt entgegen getretenen Erfahrung entnommen werden: in Gemeinden, in welchen fünfzig Jahre lang sehr gering zur Kanzelpredigt begabte und sonft keines= weas tadelfreie Bfarrer gestanden hatten, welche nachher burch feindselige ober schwache Rationalisten waren abgelöft worden. war aus ber noch nach ben alten Ordnungen ftreng normierten Thätigkeit jener ersten Bfarrer - einer von ihnen hatte wirklich fast nichts gethan, als das Brauteramen ftreng nach der Vop schrift gehalten — die aus dem Brauteramen stammende Renntnis bas Einzige, was übrig geblieben war und dem Rationalismus beinahe vierzig Jahre lang Widerstand geleistet hatte. — Doch — Erfahrungen? was Erfahrungen! Worte. Formeln, Redensarten! Und vor allem ber notwendige Schlußfatz "unkirchlich und unprotestantisch"!

Gerade diese letztere Art Kirchenzucht nebst noch manchen andern hier füglich zu übergehenden Gattungen berselben hat nun diejenige Schicht unserer Gesellschaft, welche sich die gebildete nennt, vorzugsweise nötig. Christlich gebildet ist fie, die Masse in das Auge gesaßt, unvergleichbar weniger als irgend eine der andern Gesellschaftsschichten. Schon dieser Umstand, sodann aber auch der, daß nur auf diesem Wege, der Bindung der Familien an den Katechismus, die Verständigung zwischen den Gebildeten und Ungebildeten, das Ausfüllen ber tiefen Kluft zwischen vornehmem Christentum und Christentum für das gemeine Bolt — ein Unterschied, an welchem unsere gebildete Welt eben so wie die Rhetoriker mit fast widerchristlicher Zähigkeit selt aben so wie die Rhetoriker mit fast widerchristlicher Zähigkeit selthält — gelingen, nur auf diesem Wege einer ben Einen wie den Audern mit denselben Elementarstücken bes Gottesworts, mit dem Ratechismus, behandelnden Disciplin jener Riß wieder geheilt werden kann, macht es dem Hirtenamt zur strengsten Pflicht, zunächst mit dieser Disciplin gleichmäßig, ohne alles Ansehen von Vornehm oder Gering, Gebildet oder Ungebildet, vorzuschreiten. Oder wißt ihr, Rhetoren, eine andere Disciplin, welche etwa unserer Zeit mehr angemeßen wäre und doch dasselbe leistete? Eine Antwort darauf wird kein Rhetoriker zu geben wagen. Sie wißen keine andere Disciplin, sie wollen überhaupt keine Disciplin, gar keine.

herr Richter nämlich sagt also (S. 64 bes Gutachtens): "Die alten Kirchenordnungen sind, wo sie nicht aufgehoben, "noch als Theile des gesetzlichen Materials anzusehen. Aber "in der zwischen ihnen und der Gegenwart inneliegenden Zeit "ist eine Wandlung der sittlichen Zustände, der Lebensverhältnisse "und der Vorstellungen vorgegangen, welche bei der Erneuerung "der in ihnen enthaltenen Bestimmungen nicht außer Acht ge-"laßen werden darf, wenn nicht bloß äußere Gesetzlichkeit "gefördert werden, sondern ein wahrhafter Fortschritt im Wieder-"aufhau der Kirche geschehen soll".

Herr Richter ist kein Theolog, kein Geistlicher. Wäre er das, ich würde ihm fagen, er sei ein Verräter an der Kirche. So aber sind die eben allegierten Sätze Reden eines rhetorisierenden Kirchenrechstlehrers, welchem die Erfahrung des wirklichen kirchlichen Lebens gänzlich abgeht, also geistlich genommen nur wenig imputationsfähig. Sehr imputationsfähig würde jedoch Hr. Richter mit seinen Ausgerungen sein, wenn er als Mitglied des Oberkirchenrats in der That einige, wenn schon start

6\*

bestillierte und zum Niederlegen auf dem grünen Tisch appretierte Erfahrungen vom wirklichen firchlichen Leben gemacht batte. und seine zur Schau getragene Ignoranz bes wirklichen Lebens in ber Kirche nicht auf bem Mangel, sondern auf ber Berleugnung von Erfahrungen beruhete. Alsdann wären biefe Neußerungen frivol. Die "Wandlung ber sittlichen Auftände" besteht barin, daß bie gebildete Welt vom Chriftentum abgefallen ift, bie "Wandlung der Lebensverhältniffe" barin, baß Gebildete und Ungebildete, Bornehme und Geringe, Reiche und Urme fich von einander abgesondert haben, wie es feit bem Untergange des Römerreiches nicht wieder geschehen ift; bie "Wandlung ber Vorstellungen" barin, bag bie Bhrafe bericht ftatt ber Thatsache. Das find Reichen des Untergangs. Bringen wir diefe Zeichen bei ber Berwaltung bes Rirchenamts, bei ber Regierung ber Kirche mit in Rechnung, so verwickeln wir Kirchenamt und Kirche, so viel an uns ift, mit in ben Untergang. Die Kirche hat fich biefer Bandlung entgegenauftellen; mit aller Rudfichtslofigfeit und Unbedingtheit burd bie Rucht, welche fie mittels des Wortes Gottes ausübt. Nur badurch wird fie bleiben; die jetzige Belt wird untergeben, wenn fie fich nicht durch bie Bucht ber Kirche will umwenden laßen.

## IX. Geifliches Amt.

Schon in dem Vorhergehenden, und eben zulet noch, ist in die Besprechung der Kirche mit ihrer Zucht, und der . einander contradictorisch entgegenstehenden Auffaßung von Kirche und Kirchenzucht Seitens der Theologie der Thatsachen und ber Theologie ber Rhetorik, die Hinweisung auf die nicht minder einander widersprechende Auffaßung des geistlichen Amtes Seitens dieser beiden Lager der Gottesgelehrtheit verwoben worden.

Noch viel widriger, als die Lehre von der Kirche, wie diefelbe jest auffommt, ift der rhetorischen Theologie die Lehre vom geistlichen Amt, wie dieselbe jest endlich wieder nicht bloß gelehrt sondern geübt wird. Der Abscheu gegen dieselbe ist so groß, daß die rhetorischen Theologen und deren Genoßen (Richter Gutachten S. 34) in blindem Aerger sich zu der, bekanntlich aller Geschichte widersprechenden Behauptung verleiten laßen, es sei die Reformation nicht durch das geistliche Amt eingeführt worden, wogegen doch sogar die Vorrede zur A. C. symbolischen Widerspruch einlegt.

Wie überall in der Kirche und in deren Lehre und Lehrbarstellung, soll es anders recht zugehen, nicht von dem mühfam zusammengelesenen Einzelnen, sondern von dem Ganzen, nicht von dem leeren Gefäß, sondern von der Fülle des Inhalts, nicht von dem Unsichern und Zweiselhaften, sondern von dem Gewissen und Unwandelbaren, nicht von dem Suchen sondern von dem Gefundenhaben ausgegangen werden muß, so ist es vor allen andern Dingen in der Lehre vom geistlichen Amt notwendig.

Das geistliche Amt wird nicht einmal annähernd anders verstanden, als mittels der Erfahrung. Wer in einer Gemeinde oder in einer größeren Anzal von Gemeinden gestanden hat mit der Aufgabe, dieser Gemeinde oder diesen Gemeinden ein Hitte zu sein — wer gesehen hat, welche Zweisel hier zu lösen, welche Anweisungen zu geben, welche Warnungen zu erteilen, welche Drohungen zu verfündigen, welche Kämpfe zu schlichten, welche Ansechtungen zurüczuschlagen, welche Verjuchungen zu bestiegen sind — welche tiese Blindheit zu heilen.

welche Unruhe zu ftillen, welcher hunger und Durft nach bem Worte bes Lebens zu befriedigen, welche Gewisheit des Troftes zu gewähren, welche Zuverläßigkeit der Sündenvergebung ju geben ift - wer von diefem allem feine Seele hat durchzittert oft mit der tiefsten Erschütterung burchbebt gefühlt - ber weiß mit der unzweifelhafteften einfachsten Gewisheit, bag er nur auf eine Quelle ber Lösung bieser Zweifel und Rämpfe, auf eine Quelle diefer Siege über Belt, Sünde, Tod und Teufel, und zwar unmittelbar auf diese eine Quelle zurückzugehen hat. Von ihm, von seiner Seele, fordern alle biefe -vielleicht viele tausend - Seelen das Leben und bie Selfakeit. fordern fie - er kann fich das nicht verhehlen - mit Recht. Woher dieses Recht? woher bie, diesem Recht entsprechende Macht? aus ber Gemeinde selbst, welche jene Anforderungen ftellt? aus ber Gemeinde, welche felbft ein ungeftumes Meer von vielerlei Meinungen, einander burchfreuzenden Gedanften, von weltlichen Sorgen, Zweifeln und Biderspruchen wider Gottes Wort ift? Diese Frage legt fich ber, welchem jene Not ber Seelen wie eine hochgehende Brandungswoge beängftigend an bas Berg hinaufgestiegen ift, nicht einmal vor, diefer Gebanke kommt ihm nicht, kann ihm nicht kommen. Jene eine Quelle ift Chriftus der Berr Selbit, der ihn, den wenn auch noch fo fchmachen, in Sunden felbft verftrickten und an Sunden franken armen Menschen an Seiner Statt in bas Amt bes Wortes und Sacramentes geseht hat, welches Amt birect und unmittelbar Sein Amt ift, nur Sein Amt in unmittelbarfter Beife fein kann, weil allein von biefem Amte bie Bahrheit ausgeht, der Weg gewiesen wird, das Licht hinableuchtet in bie Gemeinde. Bare diefes Amt nicht unmittelbar bes Berrn Chrifti Amt, Sein directes Mandat, Sein Befehl, das Amt würde ben Träger erdrücken oder ber Träger würde bas Amt von fich werfen.

5

Versiehet sich die Gemeinde felbst mit diesem Amt? die Gemeinde, in qua vere credentibus admixti sunt mali et impil? wird die Zahl der Gottlosen und offenbaren Sünder in der Kirche von den sanctis, vere credentibus und obedientibus mit diesem Amt versehen? oder versieht sich endlich wenigstens die communio sanctorum et vere credentium mit demselben? ges biert sie es aus sich selbst, damit es "in ihrem Auftrag" an ihr selbst ausgeübt werde?

Die Antwort, aus dem Vorhergehenden deutlich hervor= leuchtend, ift fehr einfach, einfach, sobald sie aus der lebendigen Erfahrung und nicht aus der todten Theorie geschöpft wird. Die meisten - fast alle - jener oben beispielsweise genannten Bedürfniffe ber Gemeinde find eben nicht Bedürfniffe ber malt et impii, sondern theils vorzugsweise theils ausschließlich der vere credentes, fo lange biefelben noch bieffeits bes Barabiefes find, und eine weit langere Reibe abnlicher, fast nur im Preiße ber vere credentes vorkommender und demfelben fogar ausschließlich angehöriger Bedürfnisse ließe sich aufzälen. Ober handelt das siebente Capitel des Römerbriefs nicht von dem innern Leben ber Bekehrten, ber vere credentes et obedientes? --Das Bedürfnis foll wol aus sich felbst die Mittel zur Deckung feiner felbst erzeugen ? aus dem hunger foll wol die Sättigung, aus bem Durft beffen Löschung, aus ben Anfechtungen beren Ueberwindung hervorgeben?

Das Einzige, was einen Pfarrer — nicht allein in schwerer Beit (von welcher Hr. Richter S. 32 bes mehrangeführten Gutachtens die wunderlichsten, um nicht zu sagen unverständigsten Reden führt), sondern zu jeder Beit, denn jede Zeit ist dem geistlichen Amt gegenüber eine schwere Zeit — aufrecht erhält, zum Pfarrer macht und mit der Wirksamkeit ausstattet, ohne welche er ein Redner wie Demosthenes sein und zulest ben Schilb wegwerfen würde, ist das, daß er "mit St. Haulo, "allen Aposteln und Propheten tröglich sagen muß Haec dixit "Dominus, das hat Gott selbs gesagt. Et tterum Ich bin ein "Apostel und Prophet Jesu Christi gewest in dieser Predigt. "Wer solches nicht rhümen kann von seiner Predigt, der lasse "vas predigen anstehen, denn er leugt gewislich und lästert "Gott". (Luther wider Hans Worft Jen. A. 7, 429b).

Diefer Gewisheit tröften wir uns, biefer Buverfichtlichkeit rühmen wir uns in aller unserer Schwachheit. Aber wir können bas nur, wenn wir unfer Amt allein und ohne allen Mittelsmann, sei derselbe welcher er wolle, auf Christus Nur aus biefer Gewisheit, aus biefer Selbst zurückführen. Sicherheit, daß das Amt birect von Chriftus vertreten wird, welcher unmittelbar hinter der Ausübung deffelben fteht, in berfelben wirkfam ift und Selbst berfelben vorausgeht, fließt für uns die unbedingte Unbeugfamkeit in den Stürmen ber Belt und in den Anfechtungen, welche auch die Glaubigen und Beiligen erleiden, fließt für uns die ganzliche Furchtlofig= feit und Abwesenheit alles Ansehens ber Berson, fließt für uns die Kraft, die Gemeinde nicht allein burch Wort und Sacrament zu fammeln aus dem neuen Heidentum, aus dem Abfall, fondern auch burch Wort und Sacrament und Schlußelamt zusammen zu halten, bie Rraft, ber Sünde mit einem einzigen Worte bas haupt zu spalten, die Kraft, auch in eine Seele in welche der boje Feind die Nacht des Wahnfinns gefenkt hat, hineinzusteigen und burch bie tiefe Finfternis ben Lichtstral: Christus kommt! zu werfen, daß die tropigen Kniee bes Rasenden sich beugen und bie wilden Käufte sich zum Gebete falten, zum etsten Mal seit Jahrzehenden - ja bie Rraft, in eine Seele hineinzusteigen, in welcher ber Altfeind felbft seine Bohnftätte aufgeschlagen bat, und bort mit bem hohnsprechenden Riefen bes Abgrunds Stirn gegen Stirn und Auge gegen Auge zu tampfen. Das alles tann bie Gemeinde

nicht, auch nicht die Gemeinde der Heiligen, also kann sie auch dazu nicht Macht, Auftrag, Mandat und Kraft verleihen. Zumal vermag sie nicht in des Teusels zornige Augen zu sehen, denn was von den letzten Zeiten geweissatt ist, daß wo es möglich wäre, die Auserwählten verführt würden, das gilt mit weit schärferem Nachdrucke von der einzelnen Erscheinung des Teusels in dieser Welt: vor ihr stiebt die Gemeinde auseinander wie Schneeslocken, nicht verführt, aber erschreckt bis in den Tod. Nur wir erschrecken nicht und fürchten uns nicht, hat uns vor des Teusels ödes Schlangenauge, vor seinen lästernden und hohnlachenden Mund und vor sein im Höllenzorn zuckendes Angesicht gestellt.

Aber wir haben insbesondere noch eine Rraft vermöge unseres Amtes (nicht als Charisma), die wir vorzugsweise in ber Gemeinde ber Gehorfamen, Glaubigen und Seiligen anzuwenden haben. Das ift die Rraft ber geiftlichen Müchternheit und Besonnenheit. Eine ber gewöhnlichsten und zugleich ge fahrlichsten Anfechtungen ber warhaft Glaubigen ift die, ihren Glauben selbst wieder ber Augenluft preis zu geben, oder platt und ungenügend zwar, aber befto verständlicher ausgedrückt, in Extravaganzen (Gefühligkeiten, Neugierigkeiten, theosophische Grubeleien u. f. m.) zu verfallen, und Gott zu versuchen, vel ea temeritate, ut quaerant experiri, quomodo cum Diabolo animam miseram obsidente curiose possint colloqui. In folchen Fällen ftart zu fein, fich nicht von diefer unechten aber allerbings wunderbar ftarten Glut erwärmen zu lagen, fondern falt zu bleiben und fest, und bie Seele, welche ichon auf bie Binne bes Tempels entführt worben ift, ruhig wieder bort herab zu holen, die Treppe hernieder, Stufe für Stufe zu leiten — bas ift eine ber schwersten Aufgaben bes Amtes, und wem bieje einmal nahe getreten ift und wer fie gelöft hat, ber weiß, daß weder diese Aufgabe, noch, und weit weniger, die Kraft zu deren Lösung, geschweige denn die Lösung selbst, aus der Gemeinde oder irgend einer Mitwirkung derselben komme, sondern von Christus ganz allein und völlig unmittelbar, durch Sein Amt\*).

Anftatt ber zuversichtlichen Sicherheit, mit welcher wir, auf Thatsachen fußend, in der Lehre vom geiftlichen Umte fteben, fehen wir nun die Theologie der Rhetorik, welcher bas Amt aus ber Gemeinde kommt, in der gröften Unsicherheit. Mit Thatsachen, wie etwa bie so eben beispielsweise genannten find, fich auseinanderzuseten, scheint dieselbe auch nicht einmal je versucht zu haben: sie bewegt sich in lauter Abstractionen und, oft ganz unfruchtbaren ja leeren, Theorieen. Von diesem Vorwurfe wird insbesondere auch Höflings befanntes Buch (Grundfätze der luth. Kirchenvf.) mit so großem Nachdrucke getroffen, daß man daffelbe, ohne dem Verstorbenen Unrecht zu thun, ein verworrenes Buch nennen fann. Diese Verworrenheit, an welcher übrigens bas gebachte Buch nichts weniger als allein leidet — indem vielmehr bie meiften Auslagungen über die Lehre vom Amt, welche von rhetorischer Seite stammen, noch weit verworrener sind - rührt nun zunächst von den eingewurzelten Theorieen von der unsichtbaren Rirche her, an welchen bie evangelische Lehre, nicht aber an und für sich bas evangelische Grundbekenntnis, die A. Conf. famt Apologie, trankt. Will man fich bie Muhe nehmen, über ben, auf den erften Blick allerdings einen gemiffen Anftoß gebenden Artikel VII ber A. C., burch welchen bie pabagogische Aufgabe ber Rirche wo nicht beseitigt, doch ungebürlich in den Hintergrund ge-

.

<sup>\*)</sup> Dağ in allen vorstehend angeführten Beilpielen eben nur Amtsthätigkeiten, nicht Charismen angeführt worden sind, wird dem Erfahrenen auch ohne diese meine Bemerkung deutlich sein; ich halte jedoch nicht für überslüßig, auf diesen Unterschied hier machdrücklicht hinzuweisen.

schoben scheint, hinauszugehen, und neben bemselben auch Art. VIII, XII, XIII, XV mit ben bazu gehörigen Erörterungen ber Apologie gebürend zu berücksichtigen, fo wird fich ergeben, baß biejenige abstracte Lehre von der unsichtbaren Rirche, welche man als Lehre ber evangelischen Rirche aufzustellen pflegt, in ber A. C. feinen Grund hat. Damit fällt bann ichon bie Lehre von dem Hervorgehen des geiftlichen Amtes aus der Gemeinde; aber wenn man auch jene Borftellung von ber alleinigen Berechtigung ber unsichtbaren Rirche gelten laßt, fo kommen bennoch bie feltsamsten Sate beraus, wenn man in ber unsichtbaren Rirche das besondere Amt leugnet, weil hier bie Berwaltung ber Gnadenmittel allen gemein fei, und in ber fichtbaren Rirche bennoch ein besonderes Amt, "um ber Ordnung willen" wie man gewöhnlich sagt, als berechtigt d. h. als zweckmäßig annimmt, Säte, welche sich schon in der Theorie, auf bem eigenen Boden ber Rhetorik, mit Leichtigkeit wider-Denn wenn 3. B. ber göttlichen Ordnung nach legen laßen. ein besonderes Amt in ber unsichtbaren Rirche nicht eriftieren, baffelbe aber, nachträglich von Menschen (etwa unter Zulagung Gottes) eingesetzt, in der fichtbaren Rirche nicht foll entbebrt werben können, fo ift die Schlußfolge unvermeiblich, bag bie ursprüngliche Ordnung Gottes für bie Erdenwelt nicht aus. reichend und ber nachbegerung burch Menschenhand bedürftig fei. Und wie foll es möglich fein, bergleichen Dinge nur scheinbar aus der heiligen Schrift zu rechtfertigen!

Wenn aber sogar ganz oberstächliche und kindische Vorstellungen geltend gemacht werden wollen, wie z. B. daß ja doch alle Christen berufen seien, zu aller Zeit und an allerlei Orten Gottes Wort und Werk zu verkündigen, was sich ganz von selbst versteht (indem die Prophetie nach Ausweis des N. T. neben dem geistlichen Amte hergeht und von demselben verschieden ist), mit der hier vorliegenden Frage aber wich was Mindeste zu thun hat —: daß das geistliche Amt gar kein Amt der Kraft und der That sei, sondern nur ein Amt des Predigens (wodurch die Kirche sich in ein theologisches Auditorium moderner Art, die Gemeinde in ein Publicum verwandeln würde, den apostolischen Gaben und Vorschriften, den Bekenntnissen der evangelischen Rirche und den sämtlichen geschichtlichen Zeugnissen ins Angesicht widersprechend) — oder gar, daß das geistliche Amt eigentlich nichts anderes sei als ein freiwilliger Dienst in der innern Mission, wodurch sogar die Gemeinde aufgelöst werden würde, aus welcher doch nach der Theorie das Amt hervorgehen soll — und Mehreres der Art, so reichen diese Kindereien nicht einmal an die Rhetorik heran, sondern gehören in die Rlasse der Abecedarier, sollen auch hier nicht weiter in Anschlag kommen.

Jene Theorieen ber Rhetorik, felbst unsicher, schwankenb, fich felbst widersprechend, machen biejenigen, welche in ihren Dienst fich begeben, auf bie bedauerlichste Beije unficher, fcwankeub, und aller Zweifel voll. Ein Amt aber, welches mit Unsicherheit und Zweifeln ausgeübt wird, ift nicht Chrifti Amt, ift fein Amt zur Geligkeit, fonbern ein Amt bes Fluches und ber Verdamnis, benn ber Kern alles Fluches und aller Verbamnis ift bie Ungewisheit und der Zweifel, wie diejenigen Rhetoriker, welche jetzt gern Melanchthon zum Seiligen und zum alleinigen Rirchenvater ber Reformation machen möchten, von eben diefem Melanchthon lernen könnten, wenn es ihnen barum zu thun wäre, wirklich etwas zu lernen und nicht vielmehr, firchenzerstörerische Tenbengen zu verfolgen. Diener jener Theorieen find bei der sonft löblichsten christlichen Gefinnung und bem ernsteften menschlichen Billen allezeit in Un= gewisheit ob sie in concreten Källen göttliche Drohungen auszusprechen und geltend zu machen hatten, ob fie Gottes Gerichte für besondere Buftande in ber Gemeinde verfündigen burften,

ob fie ben Beruf befäßen, bie Gemeinde um fich zu fammeln, ob fie mit Erfolg fegnen könnten, ob fie bie Sundenvergebung mitzuteilen oder bloß zu verfündigen hätten u. f. w., und Biele unter ihnen, welche an sich bas Charisma ber Gewalt über die Geister (ein everynua duvauswv) besigen, werden burch biefe Unsicherheit fogar in ber Anwendung diefer Gabe aeichwächt. Wenn fie nun aber Drohungen und Gerichte verfundigen, ber Gemeinde rufen, Segen fprechen, absolvieren, und bieg nur mit bem leifesten Gebanken baran thun, ob fie bas Recht ober bie Macht bazu haben, ober auch nur, woher fie ihr Recht und ihre Macht zu leiten haben, ob daher oder borther, fo find bieje Dinge fast allesamt unfräftig, gewis aber allesamt, ohne Ausnahme, bem, ber fie handhabt, zum Gericht -er fängt notwendig an, das Wort an die Stelle der That zu fepen, er fängt an Bhrasen zu machen, er schreitet fort zur Beuchelei und endiat mit der Luge. Wol dem, welcher in Beiten zurechtgesett und auf feinem Irrmege umgewendet wird, wie es einem fonft redlichen Zweifler meiner Betanntschaft einft widerfuhr: er wurde als Geiftlicher an das Todbett eines fchweren Sünders gerufen, welcher in ber Betehrung begriffen war, und Vergebung ber Sünden begehrte. Noch im Dienfte ber Theorie von bem Amte welches aus ber Gemeinde tomme. folglich auch ber, bag er bie Sundenvergebuug nur zu verfündigen habe, befangen, begann er feine "Bertundigung". Aber ber Kranke rief ihm entgegen: "Die Verkündigung tenne ich längft, und ift mir von Andern noch fürzlich oftmals vorgehalten worden; ich will nicht bie Sünden mit allen andern Sünden vergeben haben, ich will meine Sünden vergeben haben; ich will wißen, ob Sie Recht und Macht haben, mit Diese Sünden zu vergeben". Damit, fagte er, feien ihm bie Schuppen von den Augen gefallen, und er habe basmal und feitdem allezeit die Vergebung ber Sünden nicht verfündigt,

1

jondern im Namen des Herrn Christi ertheilt. Oder wie es einem Andern gieng, welcher auch noch der Theorie vom Amt aus der Gemeinde diente, sich aber doch, im gehorsamen Dienste seiner Agende, daran hielt, daß er die Sündenvergebung zu ertheilen habe: diesem kommt im Vorlesen der Absolution der allerdings bei jener Theorie nicht wol abzuweisende Gedanke, daß ja somit die Gemeinde sich selbst die Sündenvergebung ertheile, dieß aber ein unlösbarer Widerspruch sei. Er stockt im Lesen und hält zu nicht geringem Schrecken der Gemeinde lange inne — aber für immer geheilt von der Theorie kehrt er in seine Wohnung zurück.

Die consequentesten aber freilich auch leichtfertigsten Theoretiker kommen dahin, zu meinen, daß sie, deren Amt aus ber Gemeinde ftamme, mit demfelben auch an das "chriftliche Reitbewustfein" gebunden feien, und nun ift nur noch ein Schritt zu der widerchriftlichen Rohheit, den Zustand (bas Bewuftsein, die Meinungen) ber Einzelgemeinde als Norm für bas geiftliche Amt und beffen Verwaltung zu betrachten. Bevor bie Begeren zu biefer leichtfertigen, aber unvermeidlichen Confe= quenz gelangen, wogen in ihnen bie Beitgebanten und bie ewigen Gedanken, die Gewisheiten und die Ungewisheiten, Menschen= macht und Gottesmacht, Menschenrecht und Gottesrecht, gleich bem unsteten Fluge von Bögelscharen auf und ab, und biefes Bogen und Schwanken versetzt fie oft in den mitleidswürdigsten Buftand, bis fie bann, um biefer einem menschlich feften Charafter auf die Dauer unerträglichen Schwantungen befinitiv los zu werden, sich in die Consequenz der Accommodation an bas Zeitbewustfein oder an das augenblickliche Gemeindebe= muftfein burch einen Tobessprung fluchten.

Wie man bas Hervorgehen des Amtes aus der Gemeinde aus dem Neuen Testamente und aus den Bekenntnissen der evangelischen Kirche rechtfertigen könnte, würde schlechthin

unbegreiflich fein, wenn nicht die Furcht vor ben unbeugfamen Thatsachen und die Liebe zu den biegsamen Worten fo Bieles erflärte. Das uagnrevein, Banrilein und didaonein welches Matth. 28, 18-20 bem Apostolat verliehen wird, ist boch eben bas, was bas geistliche Amt noch heute zu verrichten hat. und foll bauern bis zur Vollenbung bes alwy; bie Rhetorifer felbst aber verstehen boch wenigstens an biefer Stelle ben alwu nicht von der Apostelzeit. Daraus folgt aber, wenn nicht der verkehrte Wille den Verstand auf Nebenwege führt, daß nicht allein bie Apostel, fondern biejenigen, welche ihnen nachfolgen, die That Christi des herrn: das µa9n7evein, woraus alle andern Handlungen des geiftlichen Amtes folgen, in welchem fie famtlich wie im Mutterschoße verschloßen liegen, an Seiner Statt und in Seinem Namen zu wiederholen haben bis an bas Ende ber Tage. Auszuweichen ift biefer Confequenz ohne bie frausesten Nebensprünge, welche sich felbst richten, nur auf einem ber beiden Wege : entweder hat Chriftus fich vorgestellt. er werde mit bem Tode des letten Apostels zur ouvrebeia rou alwvos wiederkehren - bann war er ein falfcher Chriftus, nicht Davids und nicht Gottes Sohn; ober es mußte, nach irvingianischer Vorstellung, der Apostolat fortbauern. Dann hat sich der Herr Christus in seinen Aposteln (vielmehr ge nauer: in ber Wirksamkeit des heiligen Geistes) geirrt, und er ift wiederum nicht ber rechte Chriftus.

Wo möglich noch unbegreiflicher ist es, wie man ben unzweideutigen Worten der A. Confession gegenüber (Art. V. im deutschen Originaltezt, Art. XXVIII), und der umständlichen und eindringlichen Erörterungen der Apologie nicht achtend, die Einsetzung des geistlichen Amtes als unmittelbar göttlichen Ursprungs, das Amt als unmittelbare göttliche Potestät, um mittelbar göttliches Mandat hat in Abrede stellen oder nur anzweiseln können. Wenn im Art. XXVIII der A. C. die

\$

ŧ

Mitteilung des heiligen Geiftes, welche ber herr noch Joh. 20 ben Aposteln verleihet, und fein Befehl Marc. 16 ohne Beiteres auf die Botestät der Bischöfe und Bfarrer angewendet wird (wie dieß noch jet in unfern Kirchenordnungen Rechtens ift) fo gehört Albernheit, Verkehrtheit und tendenzios bofer Wille zugleich bazu, um zu leugnen, bag bas geiftliche Amt in ber Rirche bas Nachfolgeramt ber Apostel und eben fo berufen fei, wie die Apostel berufen waren, die Thaten bes Serrn - bas Evangelium zu predigen, die Sacramente zu reichen, die Sünden zu behalten und zu vergeben - in der Welt zu deren Grlöfung zu wiederholen. Ja sogar ber ordo ecclesiasticus, ber boch vom ministerium ecclesiasticum zu unterscheiden ift (er ift bas consequens, bas ministerium bas antecedens) wird von Melanchthon in der Variata zu Art. XIV ber Gemeinde ent= zogen, indem er bas rite vocatum esse dadurch erflärt : »sicut et Paulus praecipit Tito, ut in civitatibus Presbyteros constituat,« und bie Apologie läßt fich ju Art. XIII ju ber Er= Aarung herbei, daß der ordo, als Dienst am Wort und Sacrament, auch ein Sacrament genannt werden könne, benn ber ordo habe Zweierlei, was zum Sacrament gehöre: gottliches Mandat und göttliche Verheißung; deshalb könne benn auch bie handauflegung ein Sacrament genannt werben. Wie man gegen diefe symbolischen Bestimmungen und Aussprüche ben Anhang zu ben Schmalkalber Artikeln de potestate et jurisdictione episcoporum anführen könne, ift, wenn man nicht Absichtlichkeit annehmen will, nicht anders als aus Nachläßig= feit und Leichtfertigkeit zu erklären; biefer Anhang handelt von nichts Anderm, als von den Stufen des geiftlichen Amtes, von welchen mit Recht behauptet wird, daß fie humani juris feien, und daß die Ordination, durch einen Pfarrer in seiner Rirche vollzogen, jure divino rata fei; baß alfo, wo die Kirche mit ihrem Amt sei, da auch die Mahl und Ordination der Geistlichen eine rechtmäßige sei, und folglich bie Kirche an bie Ordination ihrer Diener durch die damaligen dem Evangelium feindsfeligen Bischöfe nicht gebunden sein dürfe. Bon einem Ursprunge des geistlichen Amtes aus der Gemeinde enthält dieser Anhang nicht nur nichts, sondern im Eingange (Evangelium tribuit his, qui praesunt Ecclesils, mandatum docendi Evangelii, remittendi peccata, administrandi Sacramenta, praeterea jurisdictionem, videlicet excommunicandi eos qui rel.) geräde das Gegenteil, und vom Ursprunge des ordo aus der Gemeinde, mit Uebergehung des Amtes in der Gemeinde, nichts weiter als — die Wahl der Geistlichen, deren Bestätigung durch den Bischof vorbehalten bleibt\*). Da handelt es sich aber nicht um geistliches Amt, und um den ordo nur in zweiter Stelle, insofern nämlich durch die Wahl die Erteilung des

<sup>\*)</sup> Die praceptive (jymbolische) Stelle Diefes zweiten Anhangs zu den Somalfalder Artifeln ift ber Schluß beffelben : Cum igitur Episcopi u. f. w. ; alles Borausgehende ift Begründung, was einem Rirchenrechtslehrer wie orn. Richter nicht hatte entgeben follen. Roch weniger burfte einem Solchen entgehen, daß in der ganzen Darftellung dieses Anhangs die Ecclesia nebft ben Bfarrern und bas Pfarramt felbft ben Episcopis ents gegengeset, bie ordinatio alfo, welche ber ecclesia vindiciert wird, nicht ber ecclesia ohne bas hirtenamt, fondern bem hirtenamt in diefer ecclesia im Gegensatz gegen die Usurpation der Ordination Seitens der Bischöfe zugeeignet wird. Die von frn. Richter in bem britten Theil feines Gut= achtens bemährte ausgezeichnete juriftifche Befahigung, in welcher ber Scharffinn taum weniger ju bewundern ift als die Unparteilichteit, ift auch hier nicht zu vertennen. Ber bie Anertennung eines Unrechts baburch ju beweifen unternimmt, daß von ben Beteiligten gegen bas geschehene Unrecht Proteft erhoben worden ift, wie bas fr. Richter S. 76 feines Gutachtens mit einer furiftifchen Unbefangenheit thut, die man findlich nennen fann, ber ift vollfommen befähigt, mit dem Anhange an den Schmalfalder Artifeln auf die leichtfertigfte Art fettig zu werden. Buweilen follte man meinen, bas überaus naive Gutachten bes orn. Richter fei von meiblicher hand verfaßt; fur bie hand eines Mannes ift es allzu naiv, un= befangen und unbarteiifc.

ordo bedingt wird, denn daß "Ursprung des geistlichen Amtes aus der Gemeinde" und "Wahl eines einzelnen Pfarrers durch die Gemeinde" eins und daffelbe sei, wird doch wol selbst der phrasenhafteste und ansichtenvolleste Rhetoriker nicht behaupten; das wäre eine Behauptung, kaum eines Rudimentarius und Abecedarius würdig.

Daß in neuerer Beit ber geiftliche Stand auch bas geiftliche Amt, burch welches er ift, was er ift, mit allen Befugniffen welche bemfelben zustehen und allen Bflichten welche baffelbe auferlegt, und bie bem Stande zukommenden Rechte, namentlich bie Selbständigkeit auf dem firchlichen Gebiete, wieder in Anspruch nimmt, bas erregt vor allem ben gorn ber Belt : ben jenseitigen Gott, ben fernen längst gestorbenen Chriftus, bas Bhantasma bes beiligen Geiftes laft fie fich gefallen; sobald aber bieser Gott diesseitig werden, der todte Chriftus sich als lebendig und gegenwärtig barftellen und sogar in ber wirklichen Welt regieren, ber phantaftische heilige Geift fehr merklich in bie Realität einrücken und über biefe Realität richten will - ba treten bie Mächte bes Fleisches auf: bie Maffen des Böbels aller Stände erheben ein einstimmiges unarticuliertes Butgeschrei, und die Sanscülottes ber Salons, ber Tabagieen und ber Theologie rufen Tag für Tag bem fußen Böbel zu: hierarchie - Pfaffenherschaft - Ratholifieren -Bapfttum - Tridentinum - tiefes Mittelalter - Dicke Finfter= nis - Geistesknechtschaft - Inquisition - Scheiterhaufen! -Und fofort beginnt burch Machrufen biefer Wörter vieltaufend= ftimmiges Charivari.

Schon ber erste diefer Rufe gehört nur dem Bobel an.

Je lauter aber ber Pöbel schreit, um so mehr befähigt sich der geistliche Sand, diejenigen Functionen zu übernehmen, die ihm entrißen sind, die ihm aber nicht allein nach göttlichem Rechte, wornach die Welt des Fleisches nicht viel fragt, sondern

١

auch nach menschlichem Rechte, wornach zu fragen sie boch leicht veranlaßt werden könnte, zustehen, nämlich nach dem Rechte der Augsburgischen Confession (in der Vorrede, im 14. und 15. so wie im 28. Artikel), woraus leicht eine dereinstige Revision unseres dermaligen Kirchenrechtes folgen möchte. Ginstweilen danken wir den Sanscülotten und dem Pöbel für das erhobene Geschrei, und wünschen, daß dasselbe vorerst noch einige Zeit fortbauern möge, damit jene Besähigung gedeckt durch diesen Korybantenlärm Zeit und Veranlaßung habe, zur Reife zu gedeihen.

## X. Homiletik.

Die Homiletik ber Universitäten nicht allein, sondern auch bie Predigtweise, wie fie bei uns noch überwiegend berschend ift, trägt noch immer ben Charafter einer überwiegend rhetorischen Relt; einer Beit, in welcher nicht nur als unerfchütterliches Axiom festftand, daß die Predigt ber alleinige Inhalt des Gottesdienstes sei, sondern in welcher auch die afthetische Darftellung, somit die Rhetorik im eigentlichsten Verstande, die ausschließliche Norm ber Homiletit und ber Brediat war. Dem Stoffe ftand man fern, und zog benfelben nur von außen her in seinen Bereich; von einer Gemeinde, welche man vor fich haben muße, wußte man nichts, sonbern nur von einem Bublicum, und von einer "Wirkung" auf biefes "zuhörende Bublicum" wußte man nur in so fern, als man sich stritt, ob man "burch ben Kopf auf bas Herz, ober burch bas Berz auf ben Ropf wirken folle", wie ich bas noch felbst erlebt habe. Der Erfolg war, daß weder für das "herz" noch für ben "Kopf", aber wol an den Herzen vorbei und über die Köpfe hinweg, zuweilen für die Schnupftücher, gewis aber und allezeit das "Publicum" zur Kirche hinaus gepredigt wurde.

Dieje Beit ift noch nicht ganglich überwunden; bie rhetorische Theologie, welche allerdings wieder darauf hält, daß "biblisch" gepredigt werden muße, stellt boch noch immer in erster Linie die alte, wenn ichon hin und wieder etwas mobificierte Forderung auf, daß bie Bredigt ein Kunftproduct sein muße, und gibt für das Disponieren noch immer Regeln, welche nicht allein aus ber Kantischen, sondern sogar noch aus ber Wolfischen Formelphilosophie ftammen - wo nicht gar hin und wieder in der Homiletit sogar Begelsche Rategorieen Daher benn bas Zugeknöpfte, Steife, Trockene, spuken. Hölzerne, Gedrechfelte, was unfere Candidaten von ben Universitäten auf bie Ranzeln mitbringen, bas ihnen oft gar ernft= lich und mit leider nur ju gutem Erfolge eingeprägte Vermeiden aller "Entschiedenheit", was, wie ich mehr als einmal mich überzeugt habe, zu einem ganz offenbaren 3a und Nein in einer und derfelben Bredigt führen tann, zu einem verftedten Ja und Nein, mithin zu ganzlicher Ohnmacht und Leere ber Predigt führen muß; baber bas Flaue und Dünne ber Darftellung, weil vor den "Bildern" des alten Teftaments, vor ben "Spigen und Eden" gewarnt worden ift, baher endlich bie Sprache, welche bem Bolke seit langer Beit eine ganglich unverständliche geworden ift, fo bag mit Jug behauptet werden fann, bas Bolf würde fich an einer lateinischen Liturgie voll= kommen so gut wo nicht beger erbauen, als an vielen unserer mobernen, die Sprache ber Ratheber, Bucher und Salons redenden beutschen Predigten. Dazu fehlt es bann an aller Bibelkenntnis; die herkömmlichen Citate kommen zwar wol in ben Predigten vor, aber nur zu oft find biefe Citate gerade bie allgemeinsten Stellen, während bie concreteren, birect ein=

schlagenden, mitunter gestißentlich gemieden, mitunter gar nicht gefannt werben, und bie Geschichte ber heiligen Schrift, als unbekannt ober als "allzu bekannt" wie mir einft ein Candidat als Entgegnung auf meinen Ladel seiner aller Geschichte entbehrenden Predigt ganz treuberzig sagte, vorbei gelaßen wird. Bon folchen Predigten, auch denen die in bester Meinung gehalten werden, läßt fich taum noch fagen, baß fie Gottes Wort wären, ja taum, daß fie Gottes Wort enthielten. Jebenfalls find biese Predigten wie eigens dazu eingerichtet, daß bas Bolf Gottes Wort aus benjelben nicht foll kennen lernen. Wenn auch über die Verikopen gepredigt wird, so verlauft boch die Auslegung derfelben fo fehr außerhalb der Anschauungsweise und Ausbrucksweise ber heiligen Schrift, daß man reines Menschenwort, und nicht mehr bas Wort ber Offenbarung zu hören bekommt: Schrift mit Schrift auszulegen, diese Runft ift ungemein felten und wird von ben Universitäten fast niemals Dagegen wird in den Predigten ein läftiger mitgebracht. Fleiß auf die Exegese b. h. die biblische Literatur verwendet. in Bredigten über Texte aus ben Briefen an die Corinther habe ich ganze Biertelftunden über bie Buftande ber Gemeinde von Corinth, in einer Predigt über einen Text aus ber erften hälfte des Römerbriefs eine noch längere Abhandlung über die Disposition biefer ersten Halfte, in einer Bredigt über Joh. 14, 6 eine Exposition über die "von Johannes gebrauchten allgemeinen Begriffe" Bahrheit und Leben mit angehört, welche kein Ende finden zu können schien. Alles dieß von Männern ber besten Meinung, unter ihnen von einigen, welche wirklich gläubig waren. Dazu kommt bann bas leidige Streben, welches übrigens nicht blog von ber rhetorischen Theologie, fondern von dem "gebildeten Bublicum" hervorgerufen, ja gefordert und begünstigt wird, allezeit etwas "Neues" zu fagen: eine Biederkehr ber schlagenden Stellen ber h. Schrift von

Predigt zu Predigt, aus welcher das chriftliche Volk ehedem einen großen Theil seiner Bibelkenntnis schöpfte und welche ihm allein das Verständnis der Predigt vermittelte, in welcher es auch von schwachen Pfarrern allezeit Gottes Wort gepredigt erhielt — eine solche Wiederkehr und Repetition wird von der rhetorischen Theologie als trivial und geschmacklos verboten, und von dem "Publicum", selbst dem "gläubigen", für unerträglich langweilig erklärt.

Ber Homiletik lehren und Evangelisten erziehen will, ber muß ben Mut haben, an die Spipe seiner Lehre ben Satz ju ftellen: bie Predigt muß ein Zeugnis sein, und zwar ein durch Gebet vermitteltes Zeugnis. Dazu gehört, daß ber Prediger Chriftum eine Gestalt in ber Rebe gewinnen laße, wie Er im Denken und Bollen, im Leben eine Gestalt gewinnen foll, und dazu wieder, daß in dem Prediger Chriftus eine Gestalt gewonnen habe, sei es auch vorerst noch eine bunkle - nur eine wirkliche Gestalt: bag ber Prediger etwas von Chriftus bem herrn, bem Gefreuzigten und Aufs erstandenen, erfahren, nicht bloß gehört, gelernt und sich anempfunden habe. Das "Ich bin dein und bu bift mein, uns foll der Keind nicht scheiden" muß der Grundton jeder evangelischen Bredigt sein; jede Bredigt foll, wo nicht gang und gar, boch wenigstens an einer Stelle, bas ganz, wahr und tief empfundene Heil in Christo enthalten: einmal wenigstens in jeder Bredigt, wo nicht in jeder ganzen Bredigt, foll ber Prediger in demfelben Buftande geiftlich sein, in welchem der wahre Dichter weltlich fich befindet, wenn er dichtet: baß feine ganze Seele von einem Gegenstande erfüllt ift.

Wenn dieß an die Spitze der Homiletik gestellt, dieß von allen geistlichen Auctoritäten, zumal von der Ephoren, von allen erfahrenen Pfarrern, deren Obhut, Fürsorge oder Ein= wirkung irgendwie ein Gandidat des Pfarramts unterzogen ift, auf bas Eindringlichste gelehrt und eingeschärft, und bann Anweisung ertheilt wird, auf welche Weise man zu der Fähigkeit jenes Zeugnisses gelange — bann muß aufhören bas doctrinäre und moralisierende, schematisierende und rhetorifierende Predigen, an welchem unsere jüngere theologische Welt noch über Gebür krank liegt, und welches in manchen Schichten einen fast bedenklichen Charakter anzunehmen scheint: man bildet sich ein, Christentum zu predigen, und predigt— Wörter, Phrasen, gleich als wären sie aus einer biblischen Concordauz nach dem Alphabet zusammengelesen.

Das ist benn auch ber Punkt, an welchem sich unsere evangelische Predigt von der katholischen Kanzelberedsamkett bestimt scheidet, ein Unterschied, auf den nicht mit aller Entschiedenheit hingewiesen zu haben, vielen Homileten unserer Tage zum herben Borwurf gemacht werden muß. Dem katholischen Priester ist es verwehrt, ein Zeugnis abzulegen, verwehrt durch seine ganze Stellung in seiner Kirche und zu seiner Kirche; er kann nur zweierlei: demonstrieren und moralissen, Beides aber meist mit weit größerer Birtuosität als wir. Auch ist es eben unsere Aufgabe, nicht zu demonstrieren und nicht zu moralissen.

Das ift aber sobann auch ber Punkt, an welchem sich bereinst noch ohne Frage ein großes Erlebnis in unserer Kirche anknüpfen wird, welches bann auch mit siegender Macht in bie katholische Kirche eindringen muß. Wird bas geistliche Amt wieder in seiner wahren Gestalt, als unmittelbares göttliches Mandat ersäßt und geltend gemacht sein, so wird sich son ben Pietisten bereits aufgeworfene Frage knüpfen, ob nicht jeder Pfarrer ein Bekehrter sein müße? Und biese Frage wird alsdann, aber auch alsdann erst, wenn die Lehre vom Amt als einer directen und unbedingten Mandatsvollstrectung Christie wieder fest bei uns steht, vollständig beantwortet werden können, damit aber die ganze Lehre vom geistlichen Amt und vom geistlichen Stand eine Umgestaltung erfahren, und zwar nicht allein in der evangelischen Kirche. Dieses neue Erlebnis muß in unserer Mitte ein Licht anzünden, bei welchem wir das Angesicht des zu seiner Wiederkunft sich rüstenden herrn so beutlich sehen, wie es die Christenheit bis daher noch nicht geschen hat, und eben darum wird dieses Licht wie ein Bligz stral von uns aus durch die ganze occidentalische Kirche leuchten. Dieses Erlebnis werden wir machen, nicht die katholische Kirche, welche überhaupt alles, was im Leben der Christenheit noch zu erleben ist, durch uns erleben wird.

Noch follte es fich von felbst verstehen, aber es versteht fich leider nicht von felbft, daß in der homiletik auch die Charismen für die Bredigt aus der h. Schrift und der Grfahrung ber Kirche heraus charakterisiert und unterschieden würden — es pflegt gemeiniglich nur von "natürlichen Anlagen". und oft noch dazu äußerst oberflächlich, bie Rede zu fein; es fehlt bazu freilich benjenigen Homiletifern, welche rhetorifche Theologen find, an allem Boben ber Thatsachen und ber Ge-Es follte auch nachdrücklicher und umftändlicher fahruna. bavon bie Rebe sein, bag ber Prediger fich als geiftlichen Mittelpunkt ber Gemeinde, bag er fich als im Amte ber Sündenvergebung ftehend, bag er fich als Ausleger ber Bebeimniffe Gottes, zumal ber Sacramente fühlen und wißen, baß er mithin nicht über etwas reben, fondern bag er etwas geben, baß er lebendiges Brod, Seelenspeife, geben muße. Es follte auch bavon in ber entschiedensten Beise bie Rebe fein, oder vielmehr nicht die Rede sein, sondern ein ftartes und herzburchdringendes Zeugnis davon abgelegt werden, daß vor allem von der Prediat der Geruch des Lebens zum Leben und der Geruch des Lodes zum Lode ausgebe, ausgeben

t

müße; daß, so lange die Bhrase, auch die christlichst klingende, pon der Kanzel vernommen werde, die Welt einen Widerspruch nicht erheben werde, daß aber der Widerspruch, daß der Haß der Welt notwendig sei, und dieß — die Scheidung nur durch die Predigt vom gekreuzigten Christus, wie dieselbe den Juden ein Aergernis und den Heiden eine Thorheit ist, erreicht werden könne. Eine solche Scheidung durch eine weltlich thörichte Predigt zu bewirken, sei jedes rechten Predigers Pflicht, und nur daran werde der rechte Prediger erkannt. — Alle diese Dinge, als Thatsachen, passen

Beklagt aber kann werden, daß nicht — so weit ich mich umzusehen Gelegenheit gehabt habe, von fast allen homiletischen Kathedern herab und in den meisten Predigerseminaren Deutschlands — den Anfängern eine gehörige Anweisung gegeben wird, wie sie, denen die Erschrung naturgemäß abgeht, es möglich machen sollen, ein Zeugnis, als den Charakter der Predigt, in ihren Predigten niederzulegen? wie sie sich dagegen zu schützen haben, daß sie nicht ihre Schranken überspringen, Fremdes, ihnen noch nicht Gehöriges, anrühren, eingebildete, anempfundene Zeugnisse producieren und damit am Ende sich in christliche Bhrasen, in fromme Unwarheiten und zulegt in gestfliche Lügen hineinreden.

Es gibt hier nur ein Mittel, so viel ich weiß, die Aufänger vor dieser sehr großen Gefahr zu bewahren. Sie müßen sich an den objectiven Thatbestand der Zeugnisse unmittelbar anschließen d. h. historisch predigen. Man laße sie zunächst nur die einfachen Geschichten des alten Testaments, und zwar in der allereinfachsten Weise, auslegen oder selbst nur erzälen — und es ist kein geringer Ruhm, eine Geschichte bes alten Testaments im rechten Stil von der Kanzel zu erzälen; daran lernen sie nicht nach menschlicher Logik wol aber nach göttlicher Logik disponieren, zusammenhängend, nicht

im Sinne irgend einer menschlichen Philosophie ober Hiftorit. benken, an Thatsachen sich zurechtfinden und in Thatsachen fich hineinleben. Eines solchen Stoffes muß auch ber ausgehende Studierende und angehende Canbibat vollkommen mächtig fein. Aber weffen er nicht mächtig ift, und was ihm boch gerade für den Anfang empfohlen wird, das find bie fogenannten "leichten Texte", wie benn 3. B. Stellen aus bem hohenpriefterlichen Bebet des herrn, oder die acht Seligfeiten. oder Stellen aus ben Paftoralbriefen 3. B. 1. Tim. 4. 8 als folche "Candidatenterte" von unverständigen Rhetorikern noch heute wie vor vierzig Jahren empfohlen werden, an welchen bie Junglinge, weil biefelben weit über ihren Erfahrungstreiß binausgehen, nichts anderes lernen, als Phrasen machen. 36 weiß von febr Bielen, welche eben an folcher Rraftuberschätung. an leichtfinniger, vorzeitiger Behandlung schwieriger Brediate gegenstände als fabe Schwäger zu Grunde gegangen find. wiewol sie nach Naturanlage und Gesinnung nicht für biefe Urt geiftigen Verberbens bestimt ichienen. 3ch bante es einem, in unferm Lande viel genannten und als plumper Rationalit nicht ganz mit Unrecht verachteten Kirchenbeamten - bemfelben, von welchem schon einmal in biesen Blättern bie Rebe war - baß er mich auf biesen Bunkt zeitig aufmerklam und mir an Jesaiah 49, 15 nachdrücklich begreiflich machte, bak folche scheinbar leichte Texte "für ein Candidatchen nicht paßten und viel zu schwer wären". Mir hat die Barnung geholfen, und bas fei dem Warner im Grabe verdankt. Möchte fie auch Anderen helfen! Rötig ift fie noch in gleichem Grabe wie vor fünf und breißig Jahren.

## XI. Pastoraltheologie.

Die Anweisung zur Führung bes geiftlichen Amtes, wie fie auf ben Universitäten gegeben zu werben pflegte und noch gröftenteils gegeben zu werden pflegt, muß ich schon barum im Ganzen zu ber Theologie ber Worte und Rebensarten rechnen, weil biejenigen, welche biefes "Collegium lefen" meift von dem Gegenstande selbst äußerst wenig oder gar nichts verstehen, wenn fie gleich mit ber "einschlagenden Literatur" auf bas Bollftändigste und Genaueste bekannt find. Die beste Baftoraltheologie pflegt noch heut zu Tage barin zu bestehen, bag bie äußeren Amtsverrichtungen bes Pfarrers, wie diefelben burch bie specielle Rirchengesetzgebung geregelt find, vollftändig und wenn es hoch kommt, mit Beziehung auf das allgemeine ober besondere Rirchenrecht, bargestellt werben, fobann in -Bucherweisheit. Aber es gab auch Collegia über Pastoral= theologie, welche bem Docenten nur Veranlaßung zur Erzälung von Anekoten, ben Zuhörern zum Lachen und zum Spott gaben, und andere voll so überschwenglicher, hohler, thörichter Phrasen und überhaupt von so fader, trivialer, ja alberner Beschaffenheit, daß fräftigere Gemuter mit Biberwillen gegen bas geiftliche Amt erfüllt wurden und bem Anhören folcher Erbärmlichkeiten lieber ganz entfagten. Und ganz find selbst bieje traurigen Erscheinungen heut zu Tage nicht ausgestorben. Richt einmal Claus Harms, ber boch eine braftische Arznei hatte fein können, hat in manchen Kreißen nur eine merkliche Wirtung hervorgebracht. Indes, Bücher können bier überhaupt nicht eigentlich wirken, fondern nur anregen; bie Wirfung muß von einer Verson und ber mündlichen Darstellung ber innern und außern Erfahrungen berfelben ausgeben - wenn irgendwo in ber Theologie, fo ift hier Meisterschaft und Jüngerschaft unbedingt notwendig.

Ich hebe nur einige wenige, nicht einmal der wichtigften, fondern der nächftliegenden Punkte und zwar diejenigen hervor, deren Mängel mir theils früher theils später am auffallendsten im wirklichen Leben entgegen getreten sind.

213 Grundlage einer wirklich gedeihlichen Paftoraltheologie wäre eine Einrichtung nicht bloß nuglich, fondern nötig, welche fich auf ben Universitäten freilich nicht findet noch finden tann, fo lange beren jetige Organisation entweder überhaupt ober für bie Theologen nicht geändert wird. 3ch meine bie, daß bie Theologen an ber akademischen Freiheit, so weit bieselbe Ungebundenheit ift, Theil zu nehmen verhindert würden. Bas fann auch bie ernstefte Unterweisung im Gebete und in ber Gebetszucht, bie eindringlichste Anweisung zur Burudhaltung, Nüchternheit und Enthaltsamkeit, beren ber Bfarrer bebarf, oder zur Meditationu. f. w. helfen, wenn eben an bem Morgen, wo biese Unterweisung und Anweisung ertheilt wird, die Buhörer vom Commers oder vom Duell kommen? wenn fie in ihrem bermaligen Leben bas Gegenteil von aller Rüchternheit und Enthaltsamkeit sehen, und zwar so nahe um sich sehen, baß fie biesem Gegenteil in ber That nicht überall - 3. B. nicht bem in unferer Reit mehr als jemals seelenverberblichen Lurus ber Studentenwelt - ausweichen tonnen? Und daß bieß Nichtausweichenkönnen volle Wahrheit ift, wird jeder bestätigen müßen, welcher bas Leben zumal auf mittlern und fleinen Bas hilft es, ihnen bas Wefen bes Universitäten kennt. firchlichen Lebens darstellen und an bas Berz legen, wenn in ihren Umgebungen ihnen bas birecte Widerspiel alles firchlichen Lebens als berechtigt entgegentritt, und niemand barnach fragt, ob fie nur einmal Sonntags die Kirche besuchen und ob fie bas heilige Abendmal genießen? - Daß, was auf dem Bege einer allgemeinen wol zu ben Hoffnungslofigkeiten gehörenden Einrichtung nicht au erreichen fteht, von ben Brofefforen ber

Theologie durch eine ihren Studierenden zugewendete geistlich e Hut und Pflege ersetzt werden möge, wird gleichfalls wol zu den frommen Wünschen gehören, so lange die theologischen Facultäten sich nicht als Kirchenglieder sühlen, so lange deren Professoren lieber Lehrer als Meister sein wollen und deshalb durch jene geistliche Obhut sich ihre "freie Stellung" zu den Studierenden und, was die Rhetorister betrifft, zur "Wißen= schaft" zu verderben fürchten.

Bas in der jehigen Bastoraltheologie noch in auffallender Beije fehlt, ift bie Anweisung zur Gebetszucht, welche ber Bfarrer gegen fich felbit und gegen feine Gemeinde zu üben bat. In früheren Zeiten fehlte biese Anweisung in ber Pastorals theologie nicht, wie 3. B. aus Rambachs Homiletik zu ersehen ift. Daß ber Pfarrer täglich wenigstens einmal eine geistliche Sabbathsfeier, wie Rambach bas nennt, halte, ift unerlaßlich: täglich einmal muß ber Lauf ber gewöhnlichen, immerhin auch geiftlichen Geschäfte und Gedanten, auf bie Dauer von wenigstens einer Stunde ganglich gehemmt werben; täglich einmal muß bie Seele des Hirten, welcher die Seelen ber ihm Anvertraueten auf feiner Seele liegen hat, völlig ftill werden, fo daß fie mit Rug fagen tann: Rebe, Berr, bein Rnecht höret; täglich einmal muß ein Gespräch zwischen ber Seele und ihrem Heiland in Frage und Antwort, Bitte und Erhörung, Rlage und Troft, Lob und Friedensgruß hin und her gehen; täglich einmal muß die Seele hören: "3ch komme balb" und täglich antworten : "Ja komm Herr Jesu". Dieß muß in ber Pastoraltheologie gelehrt, es müßte das in berfelben aber auch in feinen ersten Anfängen geubt werden, benn ohne zeitige Uebung gelingt es im Amte, unter ben oft überwältigend auf den Neuling eindringenden, geschäftlichen gerftreuungen, nur schwer und spät ober gar nicht, biesen festesten Boben bes Amtes zu gewinnen, auf welchem unfere Großväter, ja theilweise unsere Bäter noch standen. Das Brevierbeten ber katholischen Priester kann todtes Lippenwerk sein und ist es ost, aber eine unbezweiselt richtige Grundlage liegt dem Gebote des Brevierbetens unter; greisen wir diese Grundlage auf, wir, die wir die Werkgerechtigkeit überwunden haben: wir besigen die Fähigkeit, aber auch die Verpflichtung dazu.

Eben so soll nun auch eine Anweisung ertheilt werben. wie ber Bfarrer in feiner Gemeinde bie Gebetszucht üben foll ein Gegenstand, auf welchen ichon in früheren Abschnitten bingedeutet worden ift: wann und wie, und wann nicht "aus bem Herzen" gebetet werden foll; wann bie Bfalmen, und welche, wann bas Unfer Bater und bas Crebo und ber Detalog gebetet werden follen: wann besondere Fürbitte und Dankfagung, wann bas Gebet ber Buße eintreten foll; wie bas Gebet des Berrn mit Anwendung auf die besondern Buftande bes Betenden anzuwenden, wie die Aufmerkfamkeit und Sammlung im Gebete zu erzielen sei und so ferner. "Dag man dieg von einem rechten Bfarrer beger lerne als von allen Brofefforen in ber Welt aufammen" wie mir öfters entgeanet worden ift. gebe ich zwar theilweise zu, nur schließt dieß nicht aus, daß es boch auch von ben Professoren, freilich im Amt erfahrenen, von Bergen glaubigen und im Glauben fest ftebenden, gelehrt werben könne, wäre es auch nur in ben ersten Rubimenten.

Ferner ist es in der Passtoraltheologie nötig, eine scharfe Signatur der Beit sowol im Allgemeinen als im Besondern mitzuteilen. Wenn unsere theologischen Jünger die Fackeln zu tragen haben, welche dort dem wiederkommenden Herrn Christus voran, hier dem Antichrist ins Angesicht leuchten sollen, so müßen wir ihnen diese Fackeln auch anzünden. Es handelt sich alls darum, die geistigen Beitströmungen in ihrem Verhältnisse zum Predigtamte, zur Kirche, zu der Zukunst des Herrn, aber auch zu ber äußeren, näheren, weltlichen Jutunst auf das Bestimmteste zu charakterisieren und die Aufgaben, welche der Diener am Worte diesen Strömungen gegenüber zu lösen hat, mit unerbittlicher Schärfe vorzeichnen: Genuß- und

Luruswelt, Industrie (bie f. g. "Intelligenz"), Materialismus, Bauperismus und Communismus, Revolution und "Omnipotena bes Staates", Literatur, Geniecultus, Runft und Wißenschaft, bazu bie (überall nur aus Vernachläßigung bes geiftlichen Amtes auf ber einen, burch Berkennung und Nichtachtung beffelben auf ber anderen Seite enstandenen) Beftrebungen ber innern Miffion, mußen in unfern Lagen Gegenftanbe ber accuratesten Darftellung ber Baftoraltheologie fein. Bier gilt es nun, nachzuweisen und mit nachdrucklicher Gewißensschärfung zu lehren, bag bas Wort Gottes bisher mit Eingehen in alle jene weltlichen Bestrebungen, mit weltlicher Beisheit und im Bertrauen auf weltliche Stuten fei verfundigt worden; daß bie Sände, welche Lag und Nacht hatten arbeiten follen, um bie Seelen aus der Tiefe ju ziehen, fich bem zeitlichen Erwerb, bem Spiel und Beitvertreib zugewendet und jene Machte ber Belt hereingezogen haben in die Rirche; daß die Bergen, welche in heißer Liebe und berglichem Erbarmen hatten brennen follen, von bem Feuer irdischer Leidenschaft und bem Rauch irdischer Bedanken find erfüllt, ober baß fie talt gewesen find wie Steine, und haben bie Scharen ber weltlichen Bersuchungen und Lufte, welche in die Gemeinde einbrachen, gleichgültig und empfindungslos über sich hingeben laßen ohne ein Wort, geschweige benn eine That ber Gegenwehr. hier gilt es nun, zu zeigen, bag und wie jeder biefer Richtungen ber Welt begegnet und wie fie - nicht burch Andere, nach welchen auszu= schauen eine Schande für bas geiftliche Amt ware, fondern burch bie Träger biefes geiftlichen Amtes felbit befämpft und besiegt, bie gottgegebenen Glemente berfelben aber zum Dienfte ber Rirche verwendet werden können.

Hier gilt es, zu zeigen, welche unabläßige und welche schwere Arbeit an den Seelen einem Seelforger obliegt, und daß er nicht mit wolmeinendem Predigen, geschweige denn mit weltlichem Zureden, auch nicht durch das Beispiel, wol aber durch die Kraft des heiligen Geistes welche in seinem Amte und burch diefes in seiner Verson ruht, durch den Geruch des Lebens zum Leben und bes Todes zum Tode ber von ihm ausgeht, die rettende That der Scheidung zu bewirken, auf der einen Seite die Gemeinde mitten aus der Welt zu sammeln und auf der andern die Verstockung zu bewirken habe. Hier gilt es endlich, zu zeigen, welche lange und schwere Arbeit darauf verwendet werden muß, wenige Dinge des Glaubens und der Zucht, einfache Institutionen, diese aber mit solchem Nachbruck in die Gemüter und in das Leben der Mitwelt einzuprägen, daß die nächsten Generationen mit Notwendigkeit an dieselben gebunden bleiben und, statt wieder zurückzusinken und sonit das Vorbild des Reiches Juda als schlimmeres Nachbild mit schlimmerem Untergang zu wiederholen, auf diesen Institutionen sußen.

Aber von der rhetorischen Theologie muß man freilich bas alles nicht verlangen. Sie weiß nichts von Arbeit an ben Seelen, sondern halt nur die Bucherarbeit für Arbeit, nur ben literarischen Verkehr für Thätigkeit, bas bequeme Stubenleben für Beschäftigung - bas Leben unter Bapieren die nicht wider= fprechen und unter Büchern, bie feinen Troft wider ben emigen Tob mit lauten Schmerzensschreien fordern - und vollftanbige Literaturkenntnis für Erfahrung. hier jedoch kann nur bie eigene, mit Schmerzen gemachte Lebenserfahrung in Anfchlag tommen, bie vollausgereifte, an ben ungaligen Eden und Spigen bes wirklichen Lebens vielfach geprüfte Erfahrung. Und biefe Erfahrung muß wiederum geprüft worden fein an der Erfahrung aller Erfahrungen und der Thatfache aller Thatfachen: bag Chriftus Jefus gekommen ift in bie Belt, bie Sunder felig zu machen, unter welchen ich ber vornehmfte bin. Das muß das Anfangswort und das Endwort aller Pastoraltheologie fein; es sei auch als mein Bekenntnis bas Endwort biefer Blätter.

A. . \*

## Nachwort zu dieser zweiten Auflage.

Wenn die mir bis baber bekannt gewordenen Besprechungen meiner Schrift (abgesehen von einer wolwollenden Anzeige in ber Allgemeinen Zeitung vom 15. Juni d. J. Nr. 167, Beilage, find es die Anzeigen in der Allgemeinen Rirchenzeitung Nr. 77. 78, 17. u. 18. Mai b. J., im Literarischen Central= blatt Nr. 27 vom 5. Juli und bie beiden in der Protestantischen Rirchenzeitung Nr. 25. 26. 27. b. J. erschienenen Recenfionen von A. Schweizer und Schwarz) mir zu irgend einer Mobification des in derfelben enthaltenen Stoffes oder nur zu einer Erläuterung ber Darftellung beffelben Anlaß gegeben hatten, fo würde ich folche Abanderungen oder Erlauterungen an biefer Stelle niederlegen, auch, wenn ich ja geirrt hätte und burch jene Beurteilungen eines Irrthums ware überführt worben, ben= felben ohne Anftand bekennen und nach Rraften verbegern. Es ift bas nicht geschehen, und fo haben biefe Beilen nur ben Bwed, ju erklären, bag mir burch bie gebachten Besprechungen jene Veranlaßung in feiner Sinficht fei gegeben worden. Auf ein Verständnis von ber Seite, auf welcher bie Protestantische Rirchenzeitung fteht, habe ich begreiflicher Beije nicht rechnen tonnen, aber auch bie beiden andern Blätter haben mir gezeigt, baß zwischen fo entgegengesetten Standpunkten, wie ber Stand= punkt ber in benfelben aufgetretenen Beurteiler und ber meinige ift, ein Verständnis unmöglich, ein Verkehr taum statthaft fei. Wenn es bahin gekommen ift, bie Vorbereitung auf bas geift= liche Amt, wie ich sie verlange, eine Dreffur zu nennen

.`

ober als solche zu behandeln, so werden sofort alle Berührungi punkte ganzlich durchschnitten. habe ich durch mein Schriftche bie Unvereinbarkeit der rhetorischen Theologie mit dem gesunden Leben der Kirche nur um etwas mehr, als bisher aeschehen, aufgebeckt, und so scheint es nach jenen vier Beurteilungen, so ift ber Zweck beffelben erreicht. Daß die Herren Beurteiler den Erfahrungen welche ich gemacht habe, fern geblieben find und daß sie diefelben im hohen Grade unbequem finden, glaube ich gern; daß sie ähnliche und noch weit reichere Erfahrungen in ber Zukunft ihres Lebens machen, und nicht wie jest, bei leeren Worten und hohlen Formeln fteben bleiben mögen, wünsche ich ihnen aus aufrichtigem Berzen; aber wie man einem Bierzigjährigen nicht zumuten tann, er folle fünf= undzwanzig Jahr alt sein, so mögen fie mir nicht zumuten, auf ihren Standpunkt herab zu treten. Bielleicht laßen fich Mehrere, für welche und in deren Sinn ich geschrieben habe. eine folche Zumutung eben fo wenig gefallen. Die Invectiven welche mir babei zu Theil geworden find, verzeihe ich gern, zumal, da ich dergleichen Dinge reichlich gewohnt bin und bas "laßt ihn bezemen" 2c. endlich habe verstehen lernen. Berrn Schwarz habe ich noch zu banten, bag er mich neben Bengstenberg, Stahl und Rliefoth gestellt und sogar für ein noch "widerwärtigeres Exemplar Diefer Gattung" erflärt hat. Rusammen mit biefen Männern verläftert zu werden, ift mir. ber ich gern "widerwärtiger" als sie, aber weitaus ihnen nicht aleich sein will, Ehre und Freude.

Marburg, Anfangs Juli 1856.

V.

**...** 

## Nachwort 31 dieser 3weiten Auflage.

Wenn bie mir bis baber bekannt gewordenen Besprechungen meiner Schrift (abgesehen von einer wolwollenden Anzeige in ber Allgemeinen Zeitung vom 15. Juni b. J. Nr. 167, Beilage, find es die Anzeigen in der Allgemeinen Rirchenzeitung nr. 77. 78, 17. u. 18. Mai b. J., im Literarischen Central= blatt Nr. 27 vom 5. Juli und die beiden in der Protestantischen Rirchenzeitung Rr. 25. 26. 27. b. J. erschienenen Recensionen von A. Schweizer und Schwarz) mir zu irgend einer Mobis fication des in derfelben enthaltenen Stoffes ober nur zu einer Erläuterung ber Darstellung beffelben Anlaß gegeben hatten, fo murbe ich folche Abanderungen oder Erläuterungen an biefer Stelle niederlegen, auch, wenn ich ja geirrt hatte und burch jene Beurteilungen eines Irrtums ware überführt worben, ben= felben ohne Anftand bekennen und nach Rraften verbegern. Es ift das nicht geschehen, und fo haben diese Reilen nur ben 3weck, zu erklären, daß mir burch bie gebachten Besprechungen jene Veranlaßung in keiner hinsicht fei gegeben worden. Auf ein Verständnis von ber Seite, auf welcher bie Protestantische Rirchenzeitung fteht, habe ich begreiflicher Beije nicht rechnen können, aber auch die beiden andern Blätter haben mir gezeigt, baß zwischen fo entgegengesetten Standpunkten, wie ber Standpunkt ber in benfelben aufgetretenen Beurteiler und ber meinige ift, ein Verständnis unmöglich, ein Verkehr kaum statthaft fei. Wenn es bahin gekommen ift, bie Vorbereitung auf bas geift= liche Umt, wie ich fie verlange, eine Dreffur zu nennen

oder als solche zu behandeln, so werden sofort alle Berührungs= puntte ganglich burchschnitten. habe ich burch mein Schriftchen die Unvereinbarkeit der rhetorischen Theologie mit dem gefunden Leben der Kirche nur um etwas mehr, als bisher geschehen, aufgedeckt, und so scheint es nach jenen vier Be= urteilungen, so ift der Zweck desselben erreicht. Daß bie herren Beurteiler den Erfahrungen welche ich gemacht habe, fern geblieben find und baß fie diefelben im hohen Grade unbequem finden, glaube ich gern; daß sie ähnliche und noch weit reichere Erfahrungen in ber Rufunft ihres Lebens machen, und nicht wie jest, bei leeren Worten und hohlen Formeln fteben bleiben mögen, wünsche ich ihnen aus aufrichtigem Bergen; aber wie man einem Bierzigiährigen nicht zumuten kann, er folle fünf= undzwanzig Jahr alt fein, fo mögen fie mir nicht zumuten, auf ihren Standpunkt herab zu treten. Vielleicht laßen sich Mehrere, für welche und in beren Sinn ich geschrieben babe, eine solche Zumutung eben so wenig gefallen. Die Invectiven welche mir babei zu Theil geworben find, verzeihe ich gern, zumal, ba ich dergleichen Dinge reichlich gewohnt bin und bas "laßt ihn bezemen" :c. endlich habe verstehen lernen. herrn Schwarz habe ich noch zu banten, bag er mich neben Hengstenberg, Stahl und Kliefoth gestellt und fogar für ein noch "widerwärtigeres Exemplar biefer Gattung" erklärt hat. Rufammen mit biefen Männern verläftert zu werben, ift mir, ber ich gern "widerwärtiger" als fie, aber weitaus ihnen nicht gleich fein will, Ehre und Freude.

Marburg, Anfangs Juli 1856.

V.

• . . • . •

. . • . **\***.

. . 1

: .

