

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

## Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

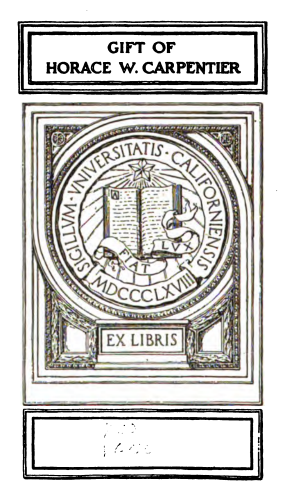
## **About Google Book Search**

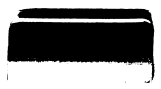
Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

 $\frac{\theta}{\theta} = \frac{\theta}{\theta^{0}}$ 

T.

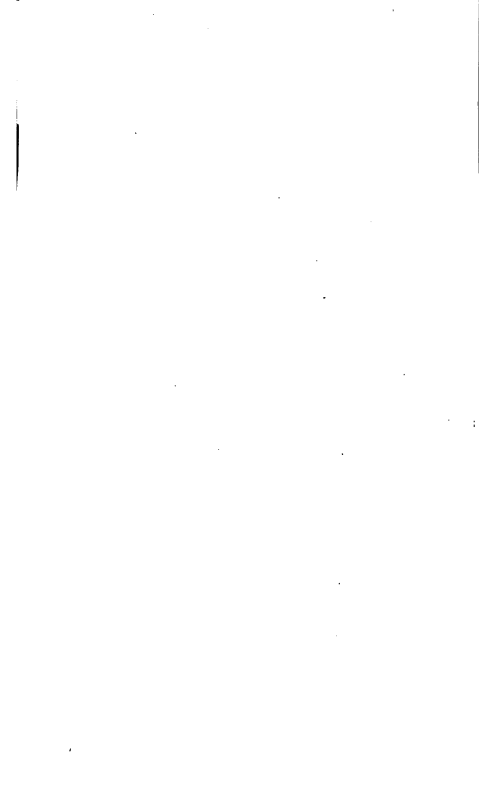


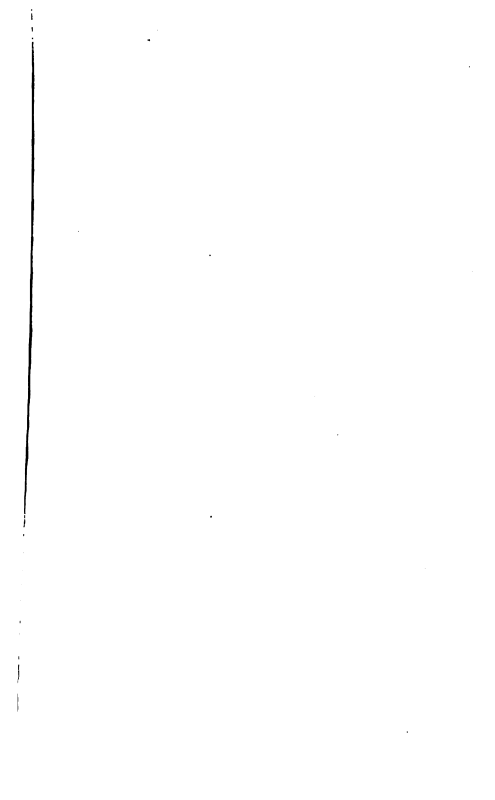




. . • • .

.





. ŋ 1 L 5 5 . Ŀ. l, ļ ł

# EKÂVALÎ

#### OF

## **VIDYÂDHARA**

## WITH THE COMMENTABY, TABALA, OF MALLINATHA

**AND** 

WITH A ORITICAL NOTICE OF MANUSCRIPTS, INTRODUCTION AND CRITICAL AND EXPLANATORY NOTES

BY

## KAMALÂS'ANKARA PRÂNAS'ANKARA TRIVEDÎ, B. A.

FELLOW OF THE UNIVERSITY OF BOMBAY, PRINCIPAL, GUJABAT TRAINING COLLEGE (FORMERLY PROPESSOR OF ORIENTAL LANGUAGES, SÂMALADÂS COLLEGE, BHÀVARAGAR, AND ACTING PROFESSOR OF ORIENTAL LANGUAGES, ELPHINSTONE AND DECOAR COLLEGES).

FIRST EDITION.

•

800 Copies

(Registered for copy-right under Act XXV. of 1867).

## Bombay.

GOVERNMENT CENTRAL BOOK DEPOT.

## 1903.

[All rights reserved].

#### Price 14 Rupees

Bombay Sanskrit Series No. 63.

## PRINTED AT THE "TATVA-VIVECHAKA" PRESS,

٠

## BOMBAY.

 $\frac{1}{2} = \frac{1}{2} = \frac{1}$ 

, ·

;

## श्रीविद्याधरकृतैकावली

## श्रीमहिनाथकृततरलाख्यटीकया समेता

त्रिवेद्युपपदधारिणा

प्राणशंकरसूनुना कमलाशंकरेण संशोधिता

स्वनिर्मिताङ्ग्छमाषाभूमिकाटिप्पणीम्यां च समुपेता ।

सा च

मुम्बापुरीस्थराजकीयप्रन्थचाळाधिकारिणा

शाके १८२४ वत्सरे १९०३ झिस्ताब्दे

प्राकाश्यं नीता ।

प्रथमा भावतिः।

मूल्यं १४ रूपकाः।

453477

' तस्वविवेचका 'स्य मुद्रणयन्त्राक्ये मुद्रिता ।

٠

## CONTENTS.

| Critical Notice of t<br>Ekâvalî and Tar |       | nuscript | ts of | I      | II.—VII.                |
|-----------------------------------------|-------|----------|-------|--------|-------------------------|
| Introduction                            | •••   | •••      | •••   | IX     | XXXI.                   |
| Note by Dr. R. G.                       | Bhând | lârkar.  | XXX   | 111,-2 | XXXVII.                 |
| Works consulted for the Introduction    |       |          |       |        |                         |
| and the Engli                           | sh N  | otes of  | the   | •      |                         |
| Ekâvalî                                 | •••   | •••      | •••   | IX     | LXLII.                  |
| Unmesha I                               | •••   | •••      | •••   | •••    | १—५३                    |
| Unmesha II                              | •••   | •••      | •••   | •••    | 98                      |
| Unmesha III.                            | •••   | •••      | •••   | •••    | ૮१-૧ર૧                  |
| Unmesha IV.                             | •••   | •••      | •••   | •••    | <b>{</b> ₹0 <b>{</b> 8₹ |
| Unmesha V.                              | •••   | ****     | •••   | •••    | १४४-१५०                 |
| <b>Unmesha</b> VL                       | •••   | •••      | •••   | •••    | <b>१</b> ५१-१८ <b>२</b> |
| Unmesha VII.                            | •••   |          | •••   |        | <b>१८४-१९४</b>          |
| Unmesha VIII.                           |       |          | •••   | •••    | १९५-३३७                 |
| English Notes                           |       |          |       |        | 339-714                 |
| ON                                      |       |          | •••   | •••    |                         |
| Unmesha I.                              | •••   | •••      | •••   | 339    | -381                    |
| Unmesha II.                             | •••   | •••      | •••   | 382    | -412                    |
| Unmesha III.                            | •••   |          | •••   | 413    | -465                    |
| Unmesha IV.                             | •••   | •••      |       | 466    | -471                    |
| Unmesha V.                              |       | •••      | •••   | 472    | -483                    |
| Unmesha VI.                             |       |          |       |        | -507                    |
| Unmesha VII                             |       |          |       |        | -525                    |
| Unmesha VII                             |       | •••      |       |        | -714                    |
|                                         |       | •••      | •••   |        |                         |

CONTENTS.

| APPENDIX 1.                                                                            | •••            | •••    | •••      | •••      | •••          | <b>7</b> 15–744 |
|----------------------------------------------------------------------------------------|----------------|--------|----------|----------|--------------|-----------------|
| Readings                                                                               | of <b>T'</b> c | ompare | d with   | the      |              |                 |
| text                                                                                   | •••            | •••    | •••      |          | 715-         | -739            |
| Readings of                                                                            | of S' co       | mpared | l with   | the      |              |                 |
| text                                                                                   | •••            | •••    | •••      | •••      | 740-         | -744            |
| Appendix 2.                                                                            |                |        |          |          |              |                 |
| An alphabetical list of the Kârikâs and<br>the Verses occurring in the Ekâvalî 745-754 |                |        |          |          |              |                 |
| Appendix 3.                                                                            |                |        |          |          |              |                 |
| Names of<br>proper 1<br>in the H<br>Appendix 4.                                        | ames .         | worth  | noting   | occurr   | ing          | 755             |
| Quotations                                                                             | in the         | Ekâval | î, arrra | nged alp | ph <b>a-</b> |                 |
| betically                                                                              | ····           | •••    | •••      | •••      | •••          | 756-758         |
| APPENDIX 5.                                                                            |                |        |          |          |              |                 |
| Names of Tarala,                                                                       |                | -      |          |          |              | <b>7</b> 59–760 |
| APPENDIX 6.                                                                            |                |        |          |          |              |                 |
| Quotations in the Tarala, arranged alpha-                                              |                |        |          |          |              |                 |
| betically                                                                              | 7              | •••    | •••      | •••      | •••          | 761-772         |
| Addenda and                                                                            | d <i>Corr</i>  | igenda | •••      | •••      | •••          | 773-780         |

.

•

## CRITICAL NOTICE

#### OF

THE MANUSCRIPTS OF EKÂVALÎ AND TARALA.

The present edition of Vidyådhara's Ekâvalî is based upon the following manuscripts :---

(1) This is a transcript of a manuscript of the Ekâvalî and Tarala, caused to be made by Dr. Bhâṇḍârkar and deposited in the Deccan College Library. The manuscript belongs to Govind S'âstrî Nirantar of Nâsik. It bears No. 133 in the list of Sanskrit manuscripts, published by Dr. Bhâṇḍârkar in 1893. The manuscript is thus described there :--

पत्रावि ११९, Folio 119; पद्भवः १३, lines 18; झसरावि ५२, letters 52, सकः २०१६, S'aka 1786, कत्तौ, विद्यापरः, टीकाकारः महिनायः ।

The transcript is very elegantly written and contains 120 leaves with generally 12 lines on each page and 65 letters in each line. It is generally correct, but there are omissions of entire lines and even series of lines in many places in the commentary Tarala and the reader is in most places misled; as the vacant space, marking heads of omitted letters (like ---) shews that three or four letters only are dropped, while we find a long omission. This manuscript generally agrees with the commentary Tarala of Mallinåtha. It bears date S'aka 1826. It is complete. It is designated D.

(2) A manuscript from Conjeveram, received for collation through my friend, Prof. S. Rådhåkrishna, B. A., F. M. U., Principal, Mahârâjâ's College, Pudukotâ. It is in Grantha characters on plain palm-leaf which is now in an injured condition. It was written by Tidavûr Tirumalâcângar and the copying was finished on the fourteenth day of Bhådrapada of the year Brava. The codex contains 67 leaves, and a page has 8 lines. The first four leaves appear to have been inserted at a later time, replacing two of the old leaves. The fifth and sixth leaves are injured and broken. The manuscript was in the possession of the late Mr. Virâtâcârya<sup>,</sup> a great Pandit of Conjeveram, and is now in his grandson's possession. It is a very correct manuscript and appears to be old. It is designated C.

(3). A manuscript in charge of the Oriental Library of Madras. It has 105 pages with 25 lines on a page and 24 letters in each line. It is in Devanågarî characters and appears clearly to be a transcript of a manuscript for the library. It is not quite correct. It is designated M.

(4) A manuscript in charge of the Oriental Library of Mysore. It is a transcript of a Grantha manuscript, pages 54, containing the first six Unmeshas and of an Andhra manuscript containing the last two Unmeshas. A copy of these two manuscripts was secured through my friend Mr. A. Mahâdeva S'âstrî B. A., Curator of the Oriental Library of Mysore. It is incorrect in some places and has many omissions. It is designated G.

(5) A copy of a manuscript in charge of the Library of Mahârâjâ's Sanskrit College, Trivandrum, secured through my friend T. Ganapati S'âstrî. It is a very correct manuscript in Dravida Grantha characters. It contains 168 pages with 8 lines on each page and 26 letters in each line. It is a palm-leaf manuscript and appears to be more than a hundred years old. It is designated T.

(6) A copy of a manuscript in charge of the Tanjore Palace Library, received through my friend Mr. A. Subrahmanyam S'Astriar of Kumbhakonum. It is a correct manuscript in Telugu characters. It contains 60 palm-leaves with 9 lines on each page.

As it was received after a greater portion of the text was printed off, its *Varæ Lectiones* are given in Appendix I. The manuscript is designated T'.

(7) A manuscript received through my friend, Pandit Govindadâs of Benares. It belongs, he informs me, to Pandit Balmukund Karmakande of Gâyaghat, Benares. It is a correct and complete manuscript in Nâgarî characters. It contains 98 pages, and is found to resemble mostly D. As it was received after the text was printed off, its readings are given in an Appendix. It is designated S'. The opening page of the Ms. has 'it unitalitation of the manuscript's and the second s

v

The text of the commentary, Tarala, is based upon two manuscripts, one, a transcript of a manuscript in charge of the Deccan College Library of which the history has already been given and which is designated D., and the other, a copy of a manuscript secured through my friend T. Ganapati S'astri, Principal, Maharajâ's Sanskrit College, Trivandrum. This is a very correct manuscript and had it not been secured, it would have been very hard to settle the text of the commentary; since there are many omissions in manuscript D. as has already been remarked. Regarding the manuscript T., Ganapati S'âstri wrote to me as under :—

' क्षिषा अवान् वर्धते वद् अवद्यें चिराव नवा मृग्वनाणा सा 'तरला 'स्वा एकावलीटीका पठनपाठनप्रचारामावादेष्वपि प्रदेशेषु हुर्तमा अर्णिप्रायाप्यलुप्तासरा दरिष्ठुद्धा सममा च नन करं पूर्वेषुः प्राप्तवती । अननाक् च नन संतोषः परित्रमेः ने सफलः संवृत्त इति ।

तरलमातृका तावदेतत्रगरान्तःपातिनि 'करमन' नामकमाने रूब्धा तारूपचा-लिका इविडमन्यलिपिनबी डपद्यतवबाया। तथ पचापि ९४ प्रतिपत्रं पङ्क्तवः १६ प्रतिपद्भि व्यक्षराणि ६४। '

Having read in Dr. Aufrecht's Catalogus Catalogorum that there was a manuscript of Tarala in the Berlin Library, I requested the manager of the library to send it to me for collation. To satisfy him that the manuscript would be used with due care I was obliged to send him a recommendatory note from Dr. Mac Donald, the Registrar of the University of Bombay, and the manuscript was then lent to me through the University. It was, however, found that it was a mere fragment of 6 pages with 12 lines on each. It proceeds up to रोइयोरेकरेकचा° page 10, line 10.

It has on a cartridge paper sewn with it the following :--

'॥ डा. जी. ब्वूलर ) ( ब्राझ. सं. ) १८-

1878, 32 Mallinathakair's Taralam 6 foll, incomplete.

## ॥ तरल्र्मूलम्---मझिनायः---भपूर्ण---६-१२-०

Manuscript or Fol. 823.

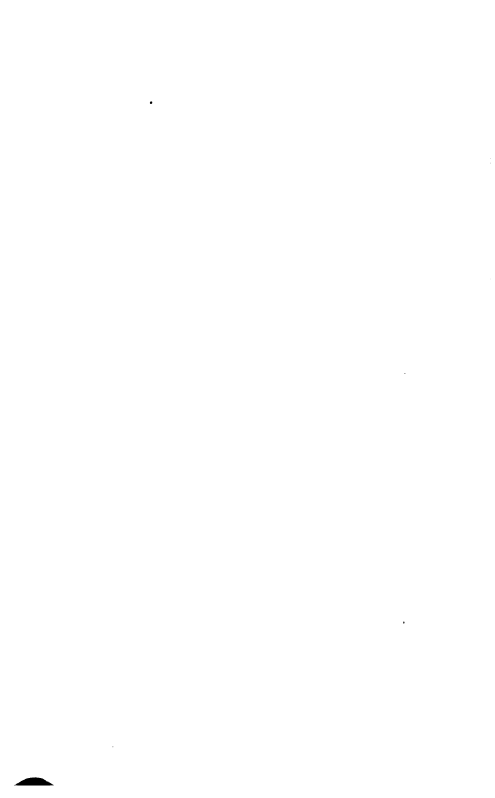
aoo. 10458.'

On the next page.

'वरलः

200'

The manuscript is designated B.



The Ekavali : Its Contents----- The Ekavali of Vidyadhara is a work on poetics on the lines of Mammata's Kâvyabrakâs'a. It is divided into eight Unmeshas or Chapters. The first Unmeska opens with an invocatory verse to God S'iva, and discusses the question whether salutation, one of the three forms of auspiciousness which should, according to Dandin, introduce a poetic work ('आधीर्नमस्किवा वस्तुनिर्देशो बापि तन्मुखन्'), is resorted to in the beginning of a work as a subordinate ordinance or as a principal ordinance, and if as a subordinate ordinance, whether it assists the main action directly or indirectly ( whether it is संनिपत्वोपकारकाङ्ग or आरानुपकारकाङ्ग ), and if as a principal ordinance, whether it is a rite which is regularly prescribed and the omission of which at the time prescribed causes sin (whether it is a freefeld), or whether it is a rite which must be performed when a certain event occurs (whether it is a नैमित्तिकविधि), or whether it is a rite to be performed with a certain object in view (whether it is a analysis). It goes on to decide that salutation is a principal ordinance and has the unimpeded completion of the work as the object in view (i. e., it is a काम्यविधि), shews the purposes that poetry serves, gives the essential requisites in a person who wishes to be a poet and proves that Dhvani or suggested sense is the soul of poetry. The views of the Abhavavadins (Those who do not believe in the existence of Dhvani) like

Bhamaha and others, are refuted at great length. They are shewn to be either Antarbhavavadins (Those who hold that Dhvani is comprehended under Gunas and Alankaras ) like Bhâmaha and Rudrata, or those who maintain that Dhvani is not different from Anumana (Inference) like Mahimabhatta, the author of Vyaktiviveka, or the Mimánsakas of the Bhatta School and the Prabhakaras, the Abhihitanvayavadins and the Anvitabhidhanavddins as they are called, or Dirghavyaparavadins like Bhatta Lollata who hold that the expressive power of words reaches very far like that of arrows. After having rebutted the views of those who hold the non-existence of Dhvani, the first Unmeska proceeds to refute the other two views about Dhvani, viz., that it does exist but that it is not within the power of words to define it, and that it can be arrived at by the process of Implication (Lakshand). In the first Unmesha, Vidyddhara seems mostly to have drawn upon Anandavardhana's Dhvanydloka\*. The second Unmesha treats of the three powers, Expression, Implication, and Suggestion (अगिधा, लसणा, and व्यज्जमा) and the three corresponding senses of words, expressed, implied, and suggested ( quea, equ, and eager a). In the treatment of Lakshand the author admits like the Vedántins and some Naiyayikast sessen and server, which is not admitted by Mammata. The third Unmesha classifies Dhvani, or ex-

х

<sup>\*</sup> Vide notes, pp. 352, 358, 359, 373, 374.

<sup>†</sup> They call it भागलकाणा. Vide notes, p. 397.

cellent poetry, in which the suggested sense excels the expressed sense, deals with its divisions and sub-divisions, explains the different theories of Rasa (poetic sentiment), and treats of Bhava, Rasabhasa, Bhavabhasa, Bhavas'anti. Bhâvodaya, Bhávasandhi, and Bhávas'avalya, which with Rasa are the eight varieties of Asamlakshyakramavyangya sort of poetry. The fourth Unmesha takes up the second kind of poetry, Gunibhatavyngya as it is called, in which the suggested sense is not more charming than the expressed sense. The fifth Unmesha treats of Gunas, defines them, distinguishes between them and Alankâras, attacks the theories of Bhattodbhata, Bhoja, and Vámana about Gunas and Alankåras, classifies Gunas according to Mammata, attacks their classification into ten according to Bhoja, Vámana and Dandin and concludes with the treatment of Rttis. The sixth Unmesha deals with principal Doshas, Avimrishtavidheyans'a, Prakramabhanga, Audchyavachana, Váchyávachana, and Arthapaunarukiya. The last two Unmeshas treat of the figures of speech, S'abdálankáras and Arthâlankáras respectively. In the classification and treatment of figures, Vidyadhara mostly follows Rájânaka Ruyyaka, the author of Alankárasarvasva.

The Ekávali and the Kávyaprakás'a—It will be seen from the above that the Ekávali embraces the same subjects that are dealt with in the Kávyaprakás'a and that the Unmeshas of the former correspond in regard to their subject-matter to the Ullásas of the latter. The agreement is as under :—

| Ekâvali, | Unmeshas, | Kâvyaprak <b>â</b> s'a, Ullásas. |
|----------|-----------|----------------------------------|
| I        |           | I and 5 (latter part)            |
| 2        |           | 2 and 3                          |
| 3        |           | 4                                |
| 4        |           | 5                                |
| 5        |           | 8                                |
| 6        |           | 7                                |
| 7        |           | 9                                |
| 8        |           | İO                               |

Though embracing the same subjects as the Kavyaprakas'a, it is simpler than it and may be read with advantage by the student who wishes to master the harder work of Mammata.

The Divisions of Unmeshas :----Each Unmesha is divided into three parts, the Kárikás in verses, which classify and define the technical terms in poetics, the Vritti or the explanation of the Kárikás in prose and the Udáharanas or instances given to illustrate the Kárikás. They are all the production of Vidyádhara.

xii.

the latter glorify Nañjarājan<sup>®</sup>. The latest work of this nature brought to our notice by Dr. R. G. Bhåndårkar in his Report on the Search for Sanskrit Manuscripts during the year 1887-88 and subsequent years up to 1890-91 is Alankåramañjushå by Purohita Devas'ankara Náhânâbhâi, who was a native of Ránera (Rånder near Surat) and lived at Urahpatiana (probably Olpåd in the Surat District). The instances in this work sing the glory of the Peshwas, Mådhavaråo the First and his uncle Raghunâtharâv.

Works that quote the Ekâvall The Ekâvall is quoted by Mallinâtha in his commentaries on Meghadúta, † Kirdtârjuniya, ‡ and Sis'updlavadha§, in Rasârņavasudhâkara, a work

• I have not seen the work, but the following colophon of it was sent to me by my friend Prof. S. Rådhåkrishna Aiyar of Pudukotâ:----

इति श्रीपरमश्चिमावतारशिवयमदेशिकचरणार्यवन्सन्भानमहिमसमासादितनिःसहायदैनन्दिनप्रवन्ध-निर्माणवाद्यसिकनिस्तिकविद्तस्ववित्यसनिग्नसरससाहित्यसंपरायप्रवर्चकनरसिंहरूविविर्धचेते व झंराज्यब-चोन्नूचचेऽस्रकारखाले दोषनिरूपणगुणनिरूपणं नाम पञ्चमी विलाहाः ॥

1 " सदृशं सदृशानुभवादात्र स्पर्येत तत् स्परणम्" इति विद्यापरः ।'. Vide Kirâtârjuniya, Canto IV., Verse 88, also Canto 18, verse 44 'धनुरुपपदं वेदमिस्यत्र धनुरुपपदनं वेदखन्दस्य न तु संज्ञिनस्तदर्थस्पोति संज्ञायाः संक्रिप्यानावादवाच्यवचनं दोधनाहुरा-संकारिकाः । तदुन्हम् — 'पदेवावाच्यवचनमवाच्यवचनं हि तत्' इति ।' Vide English notes, pp. 500-501.

§ 'जात्र दिष्ण्यसन्दपूर्वकत्वं करिए सन्दर्स्येव न तु संज्ञिनस्तस्तदर्थस्येति सन्दपरस्य कशिए-सन्दस्यार्थगतन्वनाप्रयोज्यस्य प्रयोगादवाच्यवचनाख्यदोषमाहुः । " यदेवावाच्यवचनमबाच्यवचन दि तत् " इति । Vide Cento I., Verne 42.

С

on poetics by S'ingabhupdla, king of Venkaţagiri, who was called Sarvajña on account of his great scholarship and who flourished about the end of the fourteenth<sup>\*</sup> century, in Chitramimámsú† and Kuvalayânandaţ by Appayya Dikshita, in

• Vide Report on a Search for Sanskrit and Tâmil Manuscripts for the year 1896-97 by Prof. M. Seshagiri S'âstrf, M. A., pp. 7-10. The *Ekâvalt* is given in the list of works and authors referred to in the *Rasár navasudhâkara* on p. 10 as under:---

### एकावली-विद्याधरः.

Singama Nâyadu is described as having flourished about 1380 A. C. and as being called *Sarvajna* on account of his vast learning and as being a great patron of learning. The author of *Rasárṇawasudhákara* was the grandson of Singama N. and son of Anapota N. and may therefore he taken to have lived about the end of the fourteenth century. The following is given as the colophon of the Ms. of *Rasárṇawasudhákara*, noticed by Prof. S'eshagiri:--

इति श्रीमण्डलाधीथरश्रीव्यनपोतनरेन्द्रनन्दनवलभुजवलभीमश्रीशिङ्गभूपालवराचिते रसाणंबसुधा-करनाम्नि नाव्यालकारशाचे भावकोस्रासो नाम तृतीयास्नासः । Vide p. 98.

† 'अथ परिणामस्य व्यक्र्यतायां किमुदाइरणम् ।

" नरसिंह धरानाथ के क्यं तव वर्णने । आपि राजानमाक्रम्य यशो यस्य विषृम्भते ॥ "

इति विद्याधरेणोदाहतम् ।' &c. Vide English notes, pp. 454-55.

The verses 'आयुदांन हांस्यरस्य---' ( Vide p. 76 ) and 'द्विमांव: पुष्पकेतोविंतुभ-विटपिनां पौनहत्तयम्---' ( Vide p. 76 ) are quoted in Chitramimánisá as instances respectively of strikingness even where there is शुद्धारोपलसण्य ( 'आयुदांन---' इन्यादी शुद्धारोपलसणास्यलेऽपि वैचित्रयदर्शनात् ) and of विषय and विषयिन् in रूपक being in different cases. Vide English notes, pp 407-08.

t The verses 'अन्तर्विण्योखिलेकी निवसति----' ( Vide p. 299 ) and

xiv

## Rasagangådhara and Chitramimánisäkhandana by Pandit Jagannåtha<sup>\*</sup>, and in Alankârakaustubha by Vis'ves'vara<sup>†</sup>.

Vidyâdhara — The Ekâvalt and Kelirahasya are the two works ascribed to Vidyâdhara in Dr. Aufrecht's Catalogus Catalogorum. Having learnt that a manuscript of Kelirahasya was in the Library of the Royal Asiatic Society of Bengal, I applied to the Secretary of the Society for a loan of it and he was kind enough to comply with my request-I have found that it is a work on love. It opens with invoca. tory stanzas to God of Love.<sup>‡</sup> It is divided into eighteen Parichchhedas. It seems to be a compendium of a larger work, Ratirahasya frequently quoted by Mallinâtha, on the subject by Kokkoka§. The following is the colophon of the work :—

नुन्दनांद्वसमसरसद्दिः----' ( Vide p. 321 ) are given in the Kuvalayánanda as instances of the figures सार and बन्मीलित respectively. ( Vide English notes p. 700 ).

• Vide Rasagangedhara on verses 'द्विभांब: पुष्पकेतो:------' and ' नर-सिंह भरानाथ के वयं तन वर्णने------' pp. 250 and 254 respectively. Vide English notes, pp. 408 and 454-55.

† Vidy adhara's instance of परिणामध्यनि, ' नरसिंह महीपाल के वयं तव वर्णने-' is criticized. Vide आलंकारकोस्तुम, p. 163. Vide English notes, p. 456.

1 The following is the opening stanza:---

येनाकारि प्रसभमचिरादर्भनारीश्वरत्वं दग्धेनापि त्रिपुरजयिनो ब्योग्तिषा चासुषेण । इन्दोगित्रं स जयति सुदां वामवामप्रचारो देवः श्रीमानु भवरसभुजौ देवतं चित्तजन्मा ॥

§ The following verse in the beginning of the work shows this :-

## : ' एत च्छूरिय विद्याधरकविषिरचिते केलिस्हर्स्य समाप्तन् । '.

The manuscripts of the Ekâvall collated by me have either 'जीनहानाइंग्यरस्य करोपियाधारस्य कृती' &c. or 'इति पियाधाकृती' &c. No manuscript calls him वैद्यापियाधार. The two Vidyâdharas may not therefore be the same poet.

The age in which the poet lived can be settled approximately from the internal evidence the work affords. As stated before, the illustrative stanzas are all composed to glorify king Nrisimha or Narasimha, king of Kalinga or Utkala<sup>\*</sup>.

> कोकोकनाम्ना कृतिना डतोऽय श्रीवेण्यदत्तस्य कुतूबलेन । वित्लेक्यतां कामकत्यसु धीरेः प्रदीपकल्पो वच्च्यां निगुम्फः ॥

. The colophons of the different Parishchhedas are as under .---

इति कक्कोल (कोकोक !) ज्ती जास्यभिकारः प्रथमः धरिस्डेदः । इति कक्कोलज्ज्ती चन्द्राभि-कारो द्वितीयः । इति कक्कोलकृते रतिप्रकारो घष्टः !

• Our earliest glimpses at Orissa disclose an unexplored maritime kingdom stretching from the mouth of the Ganges to the mouth of the Krishnå. It was a long narrow strip of coast every where shut out from the Indian Continent by a wide *terra incognita* of mountains and forests. Under the name of Kalinga it appears in the list of countries so frequently reproduced in Sanskrit writings and generally in one stereotyped order, coming immediately after Lower Bengal, as if adjoining it, in the same way as the Lower Provinces of Bengal are invariably placed after the northern ones. It formed one of the five outlying kingdoms (Anga, Vanga, Suhma and Pundra) of ancient India with its capital situated about half way down the coast and still surviving in the present city of Kalingapatnam. We soon however become coascious

xvi



It is therefore certain that the poet Vidyådhara flourished in the reign of this king; for no poet can eulogize a king in such magniloquent terms unless he were his patron. The question therefore turns upon the settlement of the age of king Narasimha. In the long list of kings of Orissa given by Mr. Robert Sewell in his 'Sketch of the Dynasties of Southern India 'Appendix VII., pp. 64 to 69, eight kings bearing the name Narasimha are mentioned as under :-

| Narasingh Deva    | В. С. 421—30б.   |
|-------------------|------------------|
| Narsinh Kesari    | A. D. 1013-1024. |
| Languliya Narsinh | A. D. 1237-1282. |
| Kesari Narsinh    | A. D. 1282-1307. |
| Pratab Narsinh    | A. D. 1307-1327. |
| Kapil Narsinh     | A. D. 1329-1330. |
| Narsinh Jana      | A. D. 1549-1550. |
| Narsinh Deva      | A. D. 1628-1653. |

of the territory being divided into two parts. The name Kalinga is spplied more distinctively to the delta of the Godávarî, while the delta of the Mahânadî on the north gradually stands out as a separate country. 'Oriesa' by Sir W. W. Hunter, Vol. I., pp. 170-1.

"The northern kingdom that thus looms hazily forth on the horizon of history was known as Odra or *Utkala*. The orthodox insist that it means the Glorious Country. Lexicographers suggest that it may only be the Land of the Bird-killers and an admirable student of the modern Aryan tongues interprets it as the Outlying Strip." "Orissa" by Sir W. W. Hunter, Vol. I., p. 172. The Outlying Strip is explained in a feot-note on p. 82 as meaning 'lying beyond the Gangetic Valley' from Utkala=katila=cut off.

8

The copper-plate inscriptions of Nrisimha-deva IV. and Nrisimha-deva II. of Orissa published in the Journal of the Asiatic Society of Bengal, Vol. LXIV., Part I., 1895 and Vol. LXV., Part I., 1896, are the latest source of information regarding kings of Utkala<sup>\*</sup>. The grants of Nrisimhadeva IV. are dated, Sunday, 13th tithi of the bright half of Chaitra in the year S'aka 1305 corresponding to March 6th, 1384 A. D. and Tuesday, 11th tithi of the bright half of the Vich4 month in the year S'aka 1316 answering to 23rd November 1395 A. D.† Nrisimha-deva II.'s grant‡ mentioned above is dated Monday, 6th tithi of the bright half of the Simha month in the S'aka year 1217, equivalent to 6th August 1296 A. D., in the 17th year of his reign. Another grant of the same king is mentioned as dated 1218 S'aka.§

• These inscriptions were brought to my notice by Prof. K.B. Pâțhak of the Deccan College.

† Vide The Journal of the Asiatic Society of Bengal, Vol. LXIV., Part I., 1895, pp. 132 and 183.

‡ ' अस्ति सप्तद शोत्तरद्वाद शरात श्व कवल रे जुर्द शभुवनाधिपन्यादिवी इदावली विराजमानः श्रीवीर-नरसिंद देवमद्वीपतिः स्वराज्य स्पेक त्रिंशन्य द्वेभिलिख्यमाने सिंद शुक्र पहचां सोमवारे &c.' Vide The Journal of the Asiatic Society of Bengal, Vol. LXIV., Part I., 1896, pp. 254 and 280. एक विंशन्य हु is to be considered as 17th year; for, in giving regnal years, 1, 6, and the years ending in 0 and 6 except are not taken into account as being inauspicious. Vide Dr. R. G. Bhândârkar's Note after the Introduction.

§ Vide The Journal of the Asiatic Society of Bengal, Vol. LXV., Part I., 1896, p. 232.

xviii

The following is the table of kings constructed from these inscriptions :--

Years of reign.

| चोडगङ्ग           | 70                     |
|-------------------|------------------------|
| कामानेष           | 10                     |
| राषव              | 15                     |
| राजराज            | 25                     |
| व्यनङ्गरीमदेव I.  | 10                     |
| राजराज II.        | 17                     |
| * अनङ्गभीमदेव II. | 34                     |
| नरसिंहदेव I.      | 33                     |
| • मानुदेव I.      | 18                     |
| नरसिंहदेव II.     | <b>34</b> ·            |
| मानुदेव II.       | 24                     |
| नरसिंहदेव III.    | 24                     |
| भानुदेव III.      | 26                     |
| नरसिंहदेव IV.     | reigning in 1397 A. D. |

Calculating from the earliest of these inscriptions, viz., that of Narasimha-deva II. dated 1217 S'aka, which is mentioned as the 17th year of his reign, and taking the periods of the reigns of kings, we get the following dates for the four Narasimhas, mentioned in the inscriptions :--

• The grants of Narasimha-deva II. ascribe 34 and 18 years of reign to अनुबुनीमदेव II. and भानुदेव I. respectively; while the grants of Narasimha-deva IV. give 38 and 17 years as the periods of the reigns of these kings.

Narasimha-deva I. 1229 A. D. to 1262 A. D. Narasimha-deva II. 1280 A. D. ,, 1314 ,, Narasimha-deva III. 1338 ,, ,, 1362 ,, Narasimha-deva IV. 1388 ,, He was reigning in 1397 A.D.\*

• The date of the accession to the throne of **ALMON** is in all these inscriptions put down as **Azjaulau-Aulanawan**: or Saka 1064 corresponding to 1142 A. D. In only one inscription, siz., that of Narasimha-desa IV. of the year 1895 A. D. **Azj** is changed to **Zaj**. The date of Chodaganga's accession is given Saka 999 and if we add to it 70, the period of his reign, we get 1069 instead of S'aka 1064 as the date of Kámárnava's accession to the throne. The periods of the reigns of kings are almost the same in all inscriptions. If we calculate dates from the year of Kámárnava's accession, 1142 A. D., we get dates for Narasimha II, and Narasimha IV. which are quite at variance with those which are put down as years of their grants. The dates are not therefore accurate.

The year 1296 A. D. which was the 17th year of the reign of Narasinha II. is taken as a basis in the above dates of the four Narasinhas. But according to this calculation the year 1884 A. D. cannot be the sixth year of the reign of Narasinha-deva IV. If, on the other hand, we start from the year 1884 A. D. and calculate dates, we get 1879 as the year of the accession of Narasinha IV. and 1271 A. D. as that of Narasinha II. which cannot make the year 1296 as the 17th year of his reign. Thus the dates are not accurate. For further elucidation of the point see the Note sent to me by Dr. R. G. Bhândârkar, intended by him as supplementary to his remarks on the Ekâvalî contained in his Report quoted in the Introduction.

XX

As Vidyádhara has mentioned the poet Harihara and king Arjana<sup>•</sup> who flourished in the beginning of the thirteenth century, † the first two Narasimhas of the list of Mr. Robert Sewell are out of the question. They are excluded also by Vidyádhara's mention of S'rtharsha‡ who lived in the 12th century,§ and Kâvyaprakâs'akâra¶ who flourished in the latter part of the 11th or the beginning of the

📲 त्रियमद्भूतां हरिहरो लेभेऽर्जुनक्ष्माभुजः' p. 19.

t 'It will be seen that Vidyådhara mentions Harihara in the above (i. e., in 'frangal gitsi ensymptotic'). The prince Arjuna, from whom he got amazing wealth, must have been the ruler of Mâlwâ of that name whose earliest and latest known dates are 1211 A. D. and 1216 A. D. Harihara, a Jain poet named Madanaktrii and Somes'vara, the author of the Kiriikaumudi and Surathotsana, were contemporaries and the last wrote Surathotsava while Vastupála was alive. Vastupála died in 1298 Vikrama, i. e., 1242 A. D. So that all these authors flourished during the early decades of the 18th century.' Vide Dr. R. G. Bhândârkar's Report on the search for Sanskrit Manuscripts during the years 1887-88, 1888-89, 1889-90 and 1890-91, p. LXVI.

## ‡ करवा कान्यमवाप विश्वमहितां कीर्त्ति कविग्रामणीः श्रीहर्षः-----' Vide pp. 18-19.

§ According to Wilson he succeeded his father Kalasa in 1113 A. D.

¶ He is mentioned and quoted on p. 78 'वक्तुवे।द्वस्यकाकूनां-----' and his views on व्ययंखेष are given on p. 262, ' शब्दपरिवर्त्तनसाईष्णुत्वनधंक्षेपस्य विषय शति पुनः काष्य्वप्रकाशस्य सिद्धान्तः । '. D

13th century,\* and by his quoting Bilhanat who is placed in the latter part of the 11th century.<sup>‡</sup> As the Ekávalt is quoted in the Rasdrnavasudhákara whose author, S'ingabhúpála, is shewn to have lived in the fourteenth century and is commented upon by Mallinátha who is taken to have flourished about the end of the fourteenth century,<sup>§</sup> it is evident that Vidyádhara could not have been the protégé of the last two Nrisimhas mentioned by Mr. Robert Sewell, or Nrisimha IV, of inscriptions. Nor could he have sung the glory of Kapil Narsinh who ruled only for one year. Thus there remain only three Narasimhas, Languliya Narsinh (1237-1282), Kesari Narsinh (1282-1307), and Pratab Narsinh (1307-1327), of Mr. Sewell or the first three Nrisimhas of inscriptions to be considered. As Narasimha, the patron of Vidyádhara,

 Mammaia quotes Abhinasaguptáchârya who 'wrote between 993– 1015' as Dr. Aufrecht says in his Catalogus Catalogorum and is commented upon by Mánikyachandra who composed his Sanketa in 1160.
 Vide Vámanâchárya's Introduction to Kâsyaprakâs'a.

† 'it-gu-gaaliganu un fin-.....' (p. 11) is from Bilhana's Karnasundars. Vide English notes, pp. 844-45.

‡ Vide Durgâprasâda's Introduction to Karņasundari, Kâvyamâlă Series.

§ Vide Dr. Bhåndårkar's Report on the Search for Sanskrit Manuscripts during 1887-1890, p. LXIX., Prof. K. B. Påthak's Introduction to the *Meghadûta*, pp. 11-12, and my Introduction to the *Bhatți-kāvya*, pp. XXIV.-XXVIII,

xxii

is described by his protégé as qualitanante (One who has crushed the pride of Hammira), it is evident that Narasimha was a contemporary of Hammira. There were three kings of the name of Hammira and the Hammira referred to by Vidyádhara is 'the hero of the Hammira Mahâkâvya of Nayachandrasûri and is represented to have begun to reign in 1339 of Vikrama Samvat, i. e., 1283 A. D. It was this Hammira who defended the fortress of Ranthambhor ( Ranastambhapûra) with bravery against Alla-ud-din Khilji for more than a year and fell at last when it was taken in the year 1031 A.D. .....As the Chohan prince is represented by Nayachandra as having attempted the conquest of Southern countries, he was probably the Hammira alluded to by Vidyadhara.' Thus neither Languliya Narsinh of Mr. Sewell nor Nrisimha I. of inscriptions could have been the patron of Vidyådhara. These considerations make it clear that Vidyådhara must have flourished in the reign of either of the two remaining Narasimhas, Kesari Narsinh (1282-1307) or Pratab Narsinh (1307-1327) of Mr. Sewell, or Nrisimha II. of inscriptions, and that the Ekavalt was composed in the beginning of the fourteenth century.

• 'इम्मीरमानमईन खेलवि खङ्गस्तवारिनारीषु' Vide p. 257, 'इम्मीरमानमर्दन मक्त-स्तेजो विभानमुं जयति ।' Vide p. 260, 'इम्मीरखितिपालचेतसि परं मालिन्यमुन्मालितम् ।' Vide p. 176, and 'निजचरणसविधनिपतनपरमापे पुर एव बीक्य इम्मीरम्---'Vide p. 177.

† Dr. Bhândârkar's «Report on the Search for Sanskrit Manuscripts during the years 1887-1890', pp. LXVII. and LXVIII.

Mallindtha and his works:——The commentary Tarala (Central Gem) of the Ekdvall (One-stringed necklace) is from the pen of the celebrated Mallinátha, the well-known commentator of the five Mahâkdvyas and the Bhaiti-kâvya. It is a very valuable commentary, very useful to students, as it is written in simple language and free from the intricacies of other commentaries. The following are the works and commentaries of Mallindtha, that have as yet come to be known to me :—

> र्णुवंद्यहीका—संत्रीवनी. कुमारसंभवदीका—संत्रीवनी. नेपर्वृत्तटीका—संत्रीवनी. किरातार्जुमीवदीका—घण्टापय. दिशुपालवधदीका—सर्वेकपा. नेपधीवटीका—जीवानु. महिकाव्वदीका °—सर्वपयीमा. एकावलीटीका—तरल. बल्बवार्सिकदीका†—सिद्धास्त्रम.

\* The *Bhittikåeya* has been published with this commentary by me in the Bombay Sanskrit Series, Nos. LVI. and LVII.

† This commentary is mentioned in the Tarala, 'तदेतत् सम्पग् विवेषितम-स्माभिस्तन्ववासिसकदीकायां वाजपेयाधिकरणे '। Vide p. 152, and in the Ratnápaṇa, a commentary on Vidyánátha's Pratâparudrayas'obhúshaṇa, by Kumárapálasvâmin, Mallinátha's son, 'तदुक्त' तातपदिरेकावसीसरके तन्ववासिकम्पाख्याने सिद्धाञ्चने च--'स्वार्थत्याने समानेऽपि सह तेनान्यलकणा। वने-यमजहत्स्यायां जहन्दरायां तु तं विना ॥'.

xxiv

## स्वरमस्तरीपरिमल<sup>●</sup> सार्किकरसाटीका—निष्कण्टिका प्रचस्तपारभाष्यदीका† रघुवीरचरित‡

Dr. Aufrecht assigns अमरपर्वपारिजान, अमरकोश्वरीका, to Mallindtha. He places it first in the list of works composed by Mallindtha. But he is wrong in attributing the authorship of the commentary to the same Mallindtha. The place of deposit of a manuscript of this work mentioned by him is Government Oriental Library, Madras. I secured a true

• The commentary is mentioned in the Tarala, 'तदेतत् सम्पक् प्रपश्चितम-स्मामि: स्वरमञ्जरीपरिमलटीकायाम् L Vide p. 59.

† This commentary is mentioned in Nishkanțikâ, 'दिक्कालसाधन-प्रपन्नस्त अस्मत्भणीतप्रधास्तपादमाच्यटीकायां द्रष्टम्पः ।'.

<sup>‡</sup> This work is mentioned in Dr. Aufrecht's Catalogus Catalogorum. The following verse is mentioned in the *Tarala* with the following prefatory remark:——

' पतदेव मैत्रीराय्येति चाख्यायते । यथास्मर्दायक्षोके चन्द्रोदयवर्णने----

निशाकरकरस्पर्शालिक्षया निर्वृतात्मना । अमी स्तम्भादयों भावा व्यव्यन्ते रज्यमानया ॥'

Vide pp. 22-23. This shews that Mallindtha has composed a poetic work (probably URERG) in which weaked is described. My friend T. Ganapati S'astri of Trivandrum wrote to me that he had secured a few pages of the Ms. of URRERG and was in search of the whole manuscript.

copy of the manuscript from Madras and on reading the introductory verses of it, found the author of the commentary to be very probably another Mallindtha.<sup>•</sup> He is very probably the same Mallindtha that is mentioned as the son of Narasimha Bhatta, born in the Vatsa family, and grandfather of Narahari who was known as Sarasvatitirtha after he renounced the world and who was the author of the commentary Bdlachittdnuratijant on Kávyaprakás'a. (Vide Vâmanáchárya's Introduction to Kávyaprakás'a). Mallinátha had two sons, Peddayárya and Kumárasvámin. The elder son was as learned as his father, as his younger brother informs us in the introductory verses to his commentary Ratnépaşa on Pratáparudrayas'obhashaṣa.<sup>†</sup>

xxvi

The following account of Mallindiha was supplied to me by my friend T. Ganapati S'dstrî, Principal, Mahârâjâ's Sanskrit College, Trivandrum, and may be taken for what it is worth. It is taken from 'AragaRay' in three Series of Kanarese Readers edited by Messrs Puțțanna, B.A., and M. B. S'rinivâsa Iyangar, M. A., of the Mysore service.

• 'Mallinâtha was known as Pedda Bhatta and is in some Telugu and Kanarese provinces understood by that nickname. The name in both these vernaculars indicates 'an ignoramus or a clodpoll,' thus casting some light on Malli's early life. There are evidences to prove that he began studentship in his far advanced years of about thirties at Varanasi. After he had acquired wonderful talents in all the branches of Sanskrit literature, the title of Bhatta was conferred upon him and even to this day in the Province of Mysore and other Telugu tracts he is best remembered by the pet name of Pedda Bhatta.

As to his nativity the Readers ascribe Devapura, an Agrahâra in the North. It is hard to identify the insignificant village and probably very few remembrances are left in the minds of people of the North. Others ascribe some-

• Prof. K. B. Påthak informs me that this story occurs in the Kanarese work, bathásangraha. He considers days, daug or de to be identical with the elder son of Mallindtha on the analogy of suy, suya, and sugarding. Prof. Aufrecht, however, identifies days with ulterna, Vide Prof. Aufrecht's Catalogus Catalogorum, Vol. L, p. 434.

XXVII

where near Rajmundry to be his birth-place. His father was known as *Devavarman*, a profound scholar and a model Vaidik.'

The account then goes on to state at great length how all the efforts of the father to educate him bore very little fruit, how his father advised him to conduct himself in his fatherin-law's house, that he should preserve silence on any questions put to him and if pressed to answer, he should inquire 'Is the book complete?', how he became the butt of his brother-in-law's ridicule by asking the question, 'Is the book complete ' even when a blank book was placed into his hands to read, how, on being pressed by his wife to learn, he went to Kas'î, how his teacher set him, to make him understand his position, near the fort-gate, carving for him on the ground a big-lettered मों गनः शिवाब, so that all passers-by might ridicule him, how the teacher left instructions to his wife to use Nimoil ( निम्बतेल ) instead of Ghee to mix with food and asked her to inform him when Malli felt and said the food tasted bitter, how days rolled on before he learnt the alphabet without feeling that the food mixed with Nim-oil tasted bitter, how after he had mastered the alphabet, he complained to his master's wife that the food tasted bitter, how the teacher on learning this improvement in his pupil, tried his best to teach him all the branches of learning, how he was permitted to return to his native place, blessed by his teacher, how he surprised his brothers-in-law by his learning and how he vanquished all his opponents by his learned disquisitions.

### xxviii

The next question that deserves to be settled is the meaning of the word कोल पर्त, कोल पत, or कोला पत found associated with महिनाय. It is not easy to settle whether Koláchala was his native place or was occupied by him in his later life for settlement. Tradition has it that the village was owned by a mighty Zamindâr in the 14th or 15th century. As the Zamindâr was a great patron of learning, learned scholars from the north flocked there, and Mallimátha may have been one of them, an unequeries of the Court of Zamindâr.

The following information was received by me from S. Vaidyanâtha S'astrt of S'ringeri Matha in his letter dated 4th September 1901:—

'I translate below the Telugu sentences contained in my Rajmandry friend's letter for your information :--

"There are two gentlemen who are natives of Bellary and who are the descendants of Mallinatha Suri. One of them is named Kolachalam Venkat Raw, now practising as a firstgrade Pleader in the District Court at Kadappa. The other gentleman is his own younger brother named Kolachalam S'rinivasa Raw who is practising as 2nd Grade Pleader in the District Munsiff's Court, Kadappa. This gentleman is a great Telugu pandit and poet and has composed several dramas in Telugu which have been printed and introduced as F. A. texts in the Madras University. I am addressing

\* Kolacharla was the name found in the Mas. of Sarrapathina collated by me for the Bombay Sanskrit Series.

these two gentlemen to-day for the required information. You may also write to them yourself. They are likely to possess some records regarding their famous ancestor. More in my next.'

I addressed both the brothers and received the following reply, dated 6th October 1901, from the younger brother, Kolachalam S'rinivâsa :--

'I received your letter and the reminder. I have been trying my best to collect the information you require. I have written letters to different places where the members of our family live. Mallinatha is not a Jain name. Mallinatha is a local name for God S'iva. Kolachala is the name of a village. It is also called Kolacharla. Some of our ancestors are known as Malli or Malliah. More in my next.'

No more information, however, has as yet been received from S'ringeri Matha or Bellary.

The appendices containing verses in the *Ekâvalt* and the *Tarala* alphabetically arranged and quotations in the text and the commentary arranged in an alphabetical order, with foot-notes shewing from what works the quotations, where known, are derived, will, it is presumed, be highly useful to students and scholars.

The English notes prepared by me are explanatory and critical and are made as exhaustive as possible to enable the student of rhetoric to understand higher works on the subject. Definitions of figures of speech and their instances quoted

XXX

from Udbhata's Kåvyålankårasårasangraha, Bhâmaha's Kåvyålankåra, old and unpublished works on the subject, will, it is believed, be read with interest by students. Bhâmaha is an old Ålankårika\* and I have a mind to publish his work as found in the manuscript with me in an Appendix to my edition of Vidyåndtha's Pratâparudrayas'obhûshana which I am preparing for the Bombay Sanskrit Series.

Gujarat Training College, Ahmedâbâd. 16th December 1902.

K. P. TRIVEDÎ.

\* ' पूर्वेम्पो भामहादिम्पः सादरं विहितास्त्रालः ।' Vide Vidyanatha's Prataparudrayas'obhûshana and ' इड हि तावद्वानहमहोद्र्रटप्रमृतयश्चिरन्तनालंकारकाराः' Vide Alankûrasarvasva, p. 8.



# NOTE BY DR. R. G. BHÂŅŅÂRKAR.

In view of the inscriptions brought to the notice of Mr. K. P. Trivedi by Mr. K. B. Pathak and others which Mr. Pathak has not mentioned, the remarks made by me on the date of the Ekâvalî in my Report on the search for Mss. during 1887-91 require to be supplemented, though the conclusion at which I arrived from the internal evidence as to the approximate time when the author of the work flourished remains not only perfectly unshaken but is remarkably confirmed; and the inscriptions do not yield much in elucidation of the point discussed that was not known before.

The list of the princes who ruled over Orissa given by Sir W. W. Hunter and Mr. Sewell is based on the chronicle of the Jagannâtha Temple and like other productions of the kind contains a great deal that has no surer foundation than fancy or imagination, mixed especially in the later portion with much that is historically true. It should therefore be accepted with caution, and confirmatory evidence of a more reliable nature should be resorted to where available. Such evidence we have in the case of the Ganga dynasty which ruled over the country, and with which alone we are here concerned. Seven copperplate inscriptions of princes of this family have hitherto been discovered, three of Chodaganga, two of Narasimha II and two of Narasimha IV. The year of Chodaganga's accession is given as 999 S'aka and xxxiv

l

### NOTES.

the dates of his three copperplate grants are 1003 S'., 1040 S'. and 1075 S'. The dates of the grants of Narasimha II are 1217 S'. which was the regnal year represented by the figure 21, and 1218 S'. and those of the inscriptions of Narasimha IV are 1305 S'. which as a regnal year was represented by the figure 8, and 1316 S'. represented by the figure 22. In representing a regnal year by a figure, r, 6 and a figure ending in 6, as well as a figure ending in zero except 10, were, we are told by Babu Manmohan in another paper\* of his omitted as inauspicious. Thus the figure 8 represented the sixth year of the reign of Narasimha IV, 1 and 6 being dropped, and the figure 22 the eighteenth year, 1, 6, 16 and 20 being dropped. Thus 1305 S. was the sixth year of his reign and 1316 S'. the eighteenth. If 1305 S,' was the sixth year, 1316 S'. ought to be the seventeenth instead of the eighteenth. But this difference is probably due to the fact that a new number was given to the regnal year in the month of Bhadrapada, so that in Chaitra, 1316 S'aka was represented by the number 17 as 1305 S'aka was by 6 and in Margasirsha the month named in the grant of 1314 S. by the number 18. Thus 1217 S'. which as a regnal year of Narasimha II is represented by the figure 21, was the seventeenth year of his reign.

The grants also give the genealbgy of the dynasty with the duration of the reigns of the princes. This is given by

<sup>\*</sup> Uryd Inscriptions of the 15th and 16th conturies Jour. A. S. of Bengal Vol. LXII. Part I. No. I. 1893.

#### NOTES.

Babu Manmohan Chakravarti in his paper on the grants of Narasimha IV. and need not here be repeated. The genealogy is certainly reliable but the years of the duration of the reigns as certainly not. For, in the first place, in the grants of 1217 S'., of 1305 S'. and 1316 S'. the year of accession of Kamarnava the successor of Chodaganga is given as 1064 S'. If the latter got possession of the throne in 999 S'. and his son in 1064 S'., he could not have reigned for 70 years as he is represented to have done but only 65.

Again if we calculate by adding to S'aka 1064 which is the date of the accession of Kâmârnava, the number of years for which the reigns of the succeeding princes lasted, we have the following dates for the accession of the last seven princes :—

| Narasimha I.       | 1174          | S′. | Duration | 33            | years.    |
|--------------------|---------------|-----|----------|---------------|-----------|
| Vîrabhânudeva I.   | 1207          | S′. | ,,       | 17            | ,,        |
| Narasimhadeva IL   | 1224          | Ş'. | ,,,      | 34            | 99        |
| Virabhânudeva II.  | <b>1</b> ,258 | s⁄. | ,,       | 24            | ,,        |
| Narasimhadeva III. | 1282          | s′. | ,,       | <del>24</del> | <b>39</b> |
| Bhânudeva III.     | 1306          | S′. | "        | 26            | ,,        |
| Narasimha IV.      | 1332          | s′. |          |               |           |

But from the contemporary evidence of their own plates 1217 S' was the 17th year of the reign of Narasimha II. and 1316 S' the 18th year of the reign of Narasimha IV. Therefore either the date of the accession of Kâmârnava, 1064 S'. for which we have no contemporary evidence is wrong or the durations of the reigns or both. NOTES.

## xxxvi

Now, if 1316 S'. was the 18th year of the reign of Nara, simha IV. he must have come to the throne in 1299 S'-Calculating backwards by subtracting the years of the duration of each reign, we get the following dates for the accession of the seven princes :—

| Narasimhadeva I.            | 1141 S.          |
|-----------------------------|------------------|
| Virabhânudeva I.            | 1174 S'.         |
| Narasimhadeva II.           | 1191 S <b>'.</b> |
| Virabhânudeva II.           | 1225 S'.         |
| Nara <b>s</b> imhadeva III. | 1249 S'.         |
| Bhânudeva III.              | 1273 S'.         |
| Narasimhadeva IV.           | 1299 S'.         |

But according to one of the grants of Narasimhadeva II. 1217 S'. was the 17th year of his reign and therefore he must have come to the throne in 1201 S'. while according to our calculation he got possession of it in 1192 *i.e.* eleven years earlier. Now since we started from a date vouched for by a contemporary document and thus come to a conclusion opposed to another contemporary document, the years of the duration of each reign given in the plates must be wrong. The date of Narasimha II. occurring in his earlier grant is found on computation to correspond to Monday the 6th August, 1296 A. D. and those of Narasimha IV. Sunday 6th March A.D. 1384 and to Tuesday, 23rd November, 1395 A.D.

Now from all this what we get for our present purpose is no more than what we got from Sir W. W. Hunter's list, *viz.*, that about the end of the thirteenth century of the Christian Era which is the period in which from the internal evidence the Ekâvalî was composed and the king panegyrised lived, there was a Narasimha who ruled over Orissa. The date of his accession is 1201 S'. *i.e.* 1279 or 1280 A. D. while in the list he is represented as having acceded to the throne in 1282 A. D. There is a difference of two years only which can be accounted for in a variety of ways. If the period for which he is spoken of as having reigned is to be regarded as correct, he held power till 1314 A. D., while according to the list he ruled over the country till 1307 A. D.

That Narasimha II. was the Narasimha of the Ekâvalî is rendered highly probable, or I might say, certain by the fact that in the inscriptions of Narasimha IV. he is in one place called काशिय: or "favourite of poets" and in another काश्विमुद्रपन्न: "the Moon that made the night lilies in the shape of poets expand." This description applies to the hero of the Ekâvalî, both because he was chosen for his panegyric by Vidyådhara and because he must have patronized him and others like him.

P

• • · · · • . .

# WORKS CONSULTED FOR THE INTRODUC-TION AND THE ENGLISH NOTES

# OF THE EKAVALÎ.

----

Abhijnanas'akuntala with Arthadyotanika of Raghavabhatta. Alankârakaustubha by Vis'ves'vara (N. S. Press). Alankârasarvasva by Râjânaka Ruyyaka (N. S. Press). Alankarasarasangraha of Udbhata with the Laghu Vritti of Pratîhârendurâja ( A Ms., Deccan College Library ). Alankårasarvasvasanjivani of Chakravartin (A Ms.). Alankâravimars'inî by Jayaratha ( N. S. Press ). Amarakosha (Bombay edition). Amarapadapârijāta (A Ms.). Amarus'ataka (N. S. Press). (Dr.) Aufrecht's Catalogus Catalogorum. Åpodevi Mimamsånyåyaprakås'a by Åpadeva (Benares edition). Bålaråmâyana by Råjas'ekhara (Calcutta edition 1884). Chitramîmâmsâ by Appyya Dikshita (N. S. Press). Chitramîmâmsåkhandana by Pandit Jagannâtha (N. S. Fress). Das'artipa of Dhanajjaya with the commentary of Dhanika (Calcutta edition of 1878). Dhvanyâloka by Ânandavardhana with the commentary Lochana by Abhinavagupta (N. S. Press). Kamalâkarî, a commentary on Kâvyaprakâs'a by Kamalâkara (Benares edition). Karnasundari by Bilhana ( N. S. Press ).

- Kâvyapradîpa by Govinda with the Commentary Prabhâ by Vaidyanâtha (N. S. Press').
- Kåvyaprakás'a by Mammata (Vâmanåchárya's edition).
- Kâvyâdars'a by Daņdin ( Premachandra's Calcutta edition of S'aka 1803).
- Kåvyålankåra by Bhamaha (A Ms.)
- Kâvyâlankâra by Rudrata with the commentary of Namisâdhu (N. S. Press).
- Kåvyålankårasútra of Våmana (N. S. Press).

Kelirahasya by Vaidya Vidyådhara (A Ms. in charge of the Royal Asiatic Society of Calcutta ).

Kirâtârjunîya of Bhâravi with the Ghanțâpatha of Mallinâtha. Kumârasambhava of Kâlidâsa with the Sañjívinî of Mallinâtha.

Kuvalayananda of Appayya Dikshita (The Poona edition).

Mahânâțaka of Hanumat (Calcutta edition).

Målatîmådhava of Bhavabhûti (Bombay Sanskrit Series). Mahåbhårata.

Mahâbhâshya of Patañjali (Benares edition).

Meghadûta of Kâlidâsa with the Sanjîvinî of Mallinâtha (Prof. K. B. Pâthaka's edition).

Mitåksharå of Vijnånes'vara ( N. S. Press ).

- Mîmâmsâdars'ana of Jaimini with the Bhâshya of S'abarasvâmin (Calcutta edition).
- Muktåvalt of Vis'vanåtha Pañchånana (Bombay edition of S'aka 1808).
- Naishadha of S'ri Harsha with the Jîvâtu of Mallinâtha (A Ms., Deccan College Library).



Nåtyas'åstra of Bharata (N. S. Press).

Nyâyadars'ana of Gautama with Vâtsyâyana's Bhåshya (Calcutta edition ).

Nyâyakosha (S'astrî Bhîmâchârya's 2nd edition).

Orissa by Dr. W. W. Hunter ( Elph. Coll. Library ).

- Pratâparudrayas'obhûshana of Vidyânâtha with the commentary Ratnâpana of Kumârasvâmin (A Ms.).
- Rasagangådhara of Pandit Jagannâtha with the commentary of Någes'a Bhatta (N. S. Press ).

Report on the Search for Sanskrit Manuscripts for 1896-97 by Prof. M. S'eshagiri.

Sarasvatikanthåbharana of Bhoja (Benares edition).

Sarvadarsanasangraha of Madhavacharya ( Calcutta edition ).

Såhityadarpana of Vis'vanåtha (Calcutta edition).

Sâhityakaumudî by Vidyâbhûshana ( N. S. Press ).

Setubandha of Pravarasena (N. S. Press).

- Siddhântachandrodaya, a commentary on Tarkasangraha (Benares edition).
- Siddhantakaumudi of Bhattoji Dikshita.

Surathotsava of Somadeva (N. S. Press).

S'is'upâlavadha of Mågha with the Sarvankashâ of Mallinâtha ( N. S. Press ).

S'ivamahimastotra of Pushpadanta.

Gł

Sketch of the Dynasties of Southern India by Mr. Robert Sewell (Elphinstone College Library).

Tantravârtika of Kumârila ( Published in the ' Pandit ' ).

Tarkasangraha of Annam Bhatta.

- Târkikarakshê of Varadarâja with the commentary Nishkanțikâ of Mallinâtha (A Ms. in the Deccan College Library).
- Udyota of Någesa on Kåvyapradipa (Prof. Chandorkar's edition).
- Upanishads (Bombay edition).

Uttaråråmacharita of Bhavabhûti.

Vairågyas'ataka of Bhartrihari.

Vågbhatålankåra by Vågbhata (N. S. Press).

Vedântasâra of Sadânanda ( Col. Jacob's edition ).

Venisamhara of Narayana ( Calcutta edition ).

Vikramorvas'î of Kâlidâsa.

Vrittavartika of Appayya Dikshita (N. S. Press).

Yas'astilaka Champu (N. S. Press ).

N. B.—On page 537 L. 11 and L. 16 read पत्र तुल्व मुखस्य for पत्र तुल्व मुखमस्य.

XLii.

oriente de California. California

# স্থ্য

# श्रीविद्याधरकृतैकावली

श्रीमलिनाथकृततरलाख्यटीकया समेता ।

अथ प्रथमोन्मेषः।

प्रालेयाचलकन्यकाकुचतटीपत्रावलीशिल्पिनः प्रेङ्गद्वांलविलोचनानलशिखानिर्ष्पीतचेतोभुवः । देवस्येन्दुविभूषणस्य सुँचिरं पादारविन्दद्वयं युष्मान्पातु सुरासुरेश्वरशिरोरत्नांशुकिञ्जल्कितम्॥

> अभे कुत्वा प्रियसहचरीमन्तिकं संप्रयान्तीं व्रीडामारादवनतमुखीमन्दिकॉमादरेण । लोलापाक्नां प्रणवनधुरं लोचनान्तेन पदय-जन्तस्तुच्यत्रवनु मगवानन्दिकावल्लभो नैंः ॥ १ ॥ अभ्याकडः कॅपरे पितुरमरधुर्नी हेलवा गाहमानः कर्षन् हर्षासिरेकात् कॅनककमलिनीर्षण्डमुहण्डवृत्त्या । मैन्दर्मग्नं करात्रं कणिपतिधिरसि स्वैरमाधाय तोयं मुखन् सिञ्जनधस्तात् प्रमयपतिधिरीर्गति बालो गणेज्ञः ॥ २ ॥

१ मेक्सरकाला T., G., O., M., T'. २ `निष्ठणूत' C. ३ हविरं T., G., O., M., T'. ४ °मग्निकावल्लभो व: D., B. ५ °मधुरां D. ६ व: D., B. ७ कपदाँ... नीहमान: D., क...दें नितुरमरधु....नीहमान: B. ८ करकम° D., B. ९ °ख़ण्ड° D., B १० व्यन्तमेंग्न: K. १२ जिञ्जून् माति D, B.

# **प**कावल्यां तरळान्वितायां

स्वीबीर्नस्यं गुजपरिमलेमोंदबन्ती दिगन्ता-नस्खुरण्डैरमृतकिरणेरैन्दवी लेखिकेव । सालंकारा सुललितपदा साधुवृत्ता सभावा माता निर्खं मम भगवती मारती सप्रिधत्ताम् ॥ ३ ॥ वार्णी काणभुजीमजीगजदवोंसासीब वैवैासिकी-मन्सस्तन्वमरंस्त पत्रगगदीगुम्फेषु चाजागरीत् । दाचानाचँकल्द्रहस्वनखिलं बधाक्षपादस्फुरां लोकेऽभूषाहुँपज्ञमेव विदुवां सौजन्वजन्वं वद्याः ॥ ४ ॥ महिनायकविः सोऽबमेकावल्यामलंछतौ । दीकारलं निवभाति तरलं नप्रम नामतः ॥ ५ ॥ एकावली गुजवतीबमलंकिवापि बद्देशसादजनि कोशगृहेषु गुप्ता । देनोईलेन तरलेन समेख धन्यैः कण्डेषु चाधा हरवेषु च धाँबतां सा ॥ ६ ॥

धास्नारम्ने शिष्टाचारं प्रमाणवन् प्रारिप्तितस्वाविभ्रपरिसमाप्तितंप्रशवाविच्छेदलस-णफलकामनवा विशिटेर्टदेवताप्रसादमाशास्ते । प्रालेयेत्वादिना श्लोकेन । वैशिटयं चेह देवतावा वेदैकवेद्यस्वात् । इटस्वं चेटार्यवितरणताच्छील्वात् । तेश्वानवं मगवतः परमेश्वरस्व सर्वोपास्वस्वं प्रतिपादवता सुरासुरेत्वादिविधेषणेन सूच्यते । अन्वया सर्वोपास्यस्वभन्नोम् । तेन जगस्त्यापकत्वमस्य ध्वनितम् । प्रालेयेत्वादिविधेषणेन सूच्यते । अन्वया सर्वोपास्यस्वभन्नोम् । तेन जगस्त्यापकत्वमस्य ध्वनितम् । प्रालेयेत्वादिविधेषणेन सूच्यते । अन्वया सर्वोपास्यस्वभन्नोम् । तेन जगस्त्याप्रकत्वमस्य ध्वनितम् । प्रालेयेत्वादिविधेषणेन सूच्यते । अन्वया सर्वोपास्यस्वभन्नोम् । तेन जगस्त्याप् कत्वमस्य ध्वनितम् । प्रालेयेत्वादिविधेषणेनास्व देव्या सह संभोगधृन्नारं प्रतिपादवता जगस्त्वंहर्म्तस्व प्वतितम् इति देवतावाः सर्वोत्क्रटताध्व-पत्तंहारकत्वं प्रतिपादयता जगस्त्वंहर्म्तस्व विरोधस्वावभासमानस्य भगवतोऽस्यनुतमहिन-तया परिहतस्वेन विरोधामात्तोऽलंकारः प्रेयमार्थे । ' सामासत्वे विरोधस्व विरोधामा-सता मता ' इति तक्रभणात् । स च ध्वन्वते न सु वोर्थ्वत इति दश्वति । दितीवार्थं सु

्र

१ रेखिकेन K. २ "दवाझासीच D., B. १ वैयांसकी" D., B. ४ "माकल्लयइ" D., B. ५ "दादुपक्रमं च D., B. ६" नोक्वलेन K. ७ श्रीयताम् D. ८ अप्ररिचित" D., B. ९ D. omits इष्ट. १० K. omits तत्. ११ "भङ्गप्रसङ्गत् B. १२ K. omits काम. १३ K. omits प्रथमार्थ. १४ वाच्य D., B.

नतु वसस्कारात्मकं येत् कर्म तत् कि शास्त्रस्याङ्गमिति प्रथमत पव कियते प्रधानमिति वा। अङ्गतयाङ्गीकियमाणमपि संनिपत्यो-

रत्नांशुकिञ्जस्कितं पादारविन्द्द्वयमिति समस्तवस्तुविर्षवं सावववरूपकं वाण्यनेव । मन्वत् स्ववमेव इर्शविष्यति । प्रलवाशगतं प्रालेवं हिमन् । 'तुपारस्तु-हिनं हिनं प्रालेवं निहिकी ' इत्यमरः । 'ततः धागतम् ' इत्यख्यप्रस्ववे 'केकवनिष-कुमलवानां वाहेरिवः' इतीवाहेग्रे गुण आहिङ्गद्धिः । प्रालेवाचलकम्वका पार्वती तत्वाः कुमलवानां वाहेरिवः' इतीवाहेग्रे गुण आहिङ्गद्धिः । प्रालेवाचलकम्वका पार्वती तत्वाः कुमलवानां वाहेरिवः' इतीवाहेग्रे गुण आहिङ्गद्धिः । प्रालेवाचलकम्वका पार्वती तत्वाः कुमतटीपचावलीनां द्विण्पिनो निर्मातुः । एतेनास्व निस्वकामुकत्वमुक्तम् । प्रेट्-खन्स्वा होत्वावनानवा मौलवित्येचनावलस्व सिखवा क्वालवा निष्पीतचेतोभुवो निर्हम्भकानस्व । एतेन नित्ववैरार्ग्वनस्वोक्तम् । विरोधेस्तु विरस्त एव । मुचिर-निति सैर्वहेल्वर्यः । सुद्यव्यसानर्थ्वात् । रत्नांशुनिः किस्त्रल्कितं संवातकिस्नल्कम् । ' वहस्व संव्यातं तारकाहिभ्य इतच् '। ईद्वरू हेवस्य पाहारविन्इद्वयं द्रुष्मान् सुचिरं पात्विति संवन्धः । पाहावेवारविन्द् इति रूपकं रत्नांशूनां किस्त्रेल्कतत्वेन रूपणाझि-द्वात् । सुवयननव्यम् ॥

नतु किमिदं प्रन्याहै सर्वेऽपि प्रन्यकर्त्तारः प्रस्तुतमुपेस्थाप्रस्तुतं नगस्कारोदिकमाचर-नित । तत्रनुपपन्नम् । 'वाजपेयस्तिष्ठतु शरद्वर्ण्यतान् ' इतिवरसांगत्यादिस्थभिप्रेस्थ प्रस्वन-विष्ठते नमस्कारात्मकमित्वादिना नमस्काराचरणप्रवृत्त्यमायप्रसङ्कादि-त्वन्तेन संदैर्जेण । असांगस्थनभिध्यें इन्सुं तावदिकल्पवति । नमस्कारात्मकमिति । नमस्कारपडणमाधीर्वस्तुनिर्देश्ववोर्रस्थुपलसणम् । तथा चायमर्यः । वदेतर्थ्छाक्षात्तन नुष्ठीवनानमोर्द्धीर्ननस्किवादस्तुनिर्देशानामन्यतमास्नकं मङ्गलकर्म तत् किं प्रयाजाहि-वह प्रीगनुष्ठवं धाक्षस्थाङ्गर्भुत शरद्वसन्तादिनियतकालानुष्ठेयवाजपेयज्योतिष्टोमाहि-वत् प्रीगनुष्ठवं धाक्षस्थाङ्गर्भुत शरद्वसन्तादिनियतकालानुष्ठेयवाजपेयज्योतिष्टोमाहि-वत्त् प्रीगनुष्ठवं धाक्षस्थाङ्गर्भुत शरद्वसन्तादिनियतकालानुष्ठेयवाजपेयज्योतिष्टोमाहि-वत्त् प्रीगनुष्ठवं धाक्षस्थार्म्रभूत शरद्वसन्तादिनियतकालानुष्ठेयवाजपेयज्योतिष्टोमाहि-वत्त् प्रीगनुष्ठिवं प्राक्षस्थार्थसार्थनं किचिन् प्रधानकर्मेति । तत्राद्यं द्वेथा विकल्पयति । अङ्गतयोति । दिविधान्देव्रानि । कामिषित् संनिपत्योपकारकाणि यया करण्यारी-

१ D. omits यत् and G. has कर्म यह. १ 'तया किय' D. १ 'किकाल्कितपा' D., B. ४ 'विषयक K. ९ मिहिका बाथ D., B. ६ K. omits पार्वती. ७ कारू' K. < K. drops अस्य. ९ अस्य विरो' K. १० छदे' K. ११ किकाल्केन K. १२ नमस्कारमा' K. ११ K. drops घंदभेंग. १४ 'मभिव्यक D., B. १९ B. drops अभी १६ 'तद्रग्यादा' D., B. १७ 'वंस्तुनिर्देशनमस्काराणा' D., B. १८ K. drops कि. १९ प्रयाजादेवदनुष्ठेयकारू D., B. ३० D., and B. drop डत. २१ तत्काल्युद्धाने-यतार्थद्यध्वनं K. २१ दिश्वविधा' K.

# **एकावल्यां तरलान्वितायां**

पकारकत्वेनेदमैभिमतमारादुपकारकत्वेन वा । नादिमेंः पक्षः । द्वारा-भावात् । शास्त्रप्रतिवन्धकदुरितोच्छेद एव द्वारमिति चेन्न । उच्छे-द्यस्य संदेहास्पर्दत्वेनोच्छेदकानुष्ठानाभावप्रसङ्गात् । नापरः । अळौकिकस्य नमस्कारस्य ळौकिकशास्त्रकर्माङ्गतानुपपत्तेर्प्राहक-

रनिर्वर्त्तनद्वारा साक्षाइपकारकाणि द्रव्यदेवताहीनि । कानिचिहाराँद्पकारकाणि वया फलोपकारीणि प्रवाजाहीनि । तथैतन्मदुलाचरणं शास्त्रस्व कर्रणशरीरनिर्वर्त्त-नातुं इच्यदेवतादिवत् वर्दा फलोपकार्यतुं प्रयाजादिवदित्थर्यः । संनिपत्य संनिक्रच्या-व्येवैधानत इति यावत् । आराद् द्राइघवधीनत इति यावत् । तत्राद्यं द्रपयति । भेरदिम इति । तत्र हेतुमाह । द्वाराभाषादिति । उपकारो हि द्वारं स चात्र कि करण शरीरनिवै सी मैमन्यो वा । नायः । शास्त्र शरित्य शब्दार्थेकनिर्वर्त्त्यस्वात । न हितीवः । अन्यस्यामुपलम्भादिस्वर्थः । द्वारमाघद्वते । शास्त्रप्रतिविन्धकेति । तद्-च्छेदमन्तरेण शास्त्रग्रारीरस्यानिइत्तेरिति भावः । परिहरति । नेति । कुत इत्यत भाह। उच्छेद्यस्योति । प्रतिबन्धेकत्रीतानां कार्येकसमधिगम्बतया इतानीं तद् निश्ववे तृत्रच्छेतार्थे नमस्कारप्रवृत्तिरेव न संगच्छत इति मुले कठार इत्यर्थः । एवं संनिपस्योपकारकेर्पसं द्र्यविस्वारादुपकारकेप्सं द्र्यवति । नापर इति । का तथा-नपपत्तिरित्वनीह । अलेकिकस्येति । विधिप्राप्तस्यस्यर्थः । शार्केनिर्माणं तु रागतः प्राप्तं न विधिप्राप्तमित्वारायेन विश्विनष्टि । स्त्रीकिकेति । स्त्रीकिकालीकिकयोर्ग्नेड्रि-भावाभावे हेलुमाह । ग्राहकेति । गृहाति स्वधेषत्वेन स्वीकरोति स्वसंनिधिपठितमिति माहकं प्रकरणम् । प्रधानवाक्यनक्रापेशमित्यर्थः । यथा समिहादिवाक्यसापेशं दर्श-पूर्णमासदाक्यम् । तरुक्तम् । 'प्रधानवाक्यनङ्गोक्तचाकाङ्घं प्रकारणं मतम् ' इति । तेन त्रहणं स्व/कारस्तरभावात । अडुनक्रिभावप्रयोजकस्य प्रकरणप्रेपाठकस्य प्रकरणासं-

 $2^{\circ}$ माभेहित° T. २ नादिमपक्षः C. ३ द्वारत्व° C. ४ थ्सदत्वे डच्छेद° T., T'., G., C., M. ५ °कमाँ इत्सा° D. °ज्ञास्ताक्वता° M. ६ °द्वारास्योपकार° D., B. ७ काविभित्त्वारा° D., B. ८ K. omit करण. ९ °ज्ञास्त्राद्वा D., B. १० संनिकृष्यापूर्वव्यव° K. ११ व्यवधानात् K. १२ नादिरिति K. १३ 'निष्ट्रींसर° K. १४ 'प्रतिबन्धेति K. १५ प्रतिबन्धदु° K. १६ 'पकारपक्ष K. १७ K. omits अप. १८ D. and B. omit इति. १९ अली-किकस्य विधि° B, २० 'विरूपणं K. २१ 'रत्राक्राद्वे K. २१ प्रकरणपाटस्य K. ब्रहणामाचात् । अय प्रधानं तैर्हि नित्यमिदं नैमित्तिकं काम्यं या । नार्द्यः। अहरहः संध्यामुपासीतेत्यादिषदस्य नित्यत्वे प्रमाणाभाषात्। अस्तु वा तथापि संध्यावन्दनादेरिवास्यापि व्रन्थारम्भे करणीय-त्वानुपपत्तेः । न द्वितीयः । उपरागे स्नायादितिवन्नमस्कार्र प्रति प्रन्थस्य निमित्तत्वेनासंकीर्त्तनात् । संमाचारबळादेवमुन्नीयत इति

भवेनासंभवादिस्वर्यः । न च लौकिकस्य शास्त्रनिर्मार्णकर्मणः किचित् प्रकाणं ना-मास्ति । तत्माइनइत्स्य नमस्कारस्यानड्विनं शास्तारम्भं प्रति नाराष्ट्रपकारकत्वप्रस्या-धापीस्वर्यः । एवनङ्गपक्षं प्रतिक्रिप्य प्रधानपक्षं प्रतिक्षेपुनुपारत्ते । अथ प्रधानमि-ति । तरेतर रुपयितुं केथा विकल्पयति । निस्यमिस्यादिना । कॅल्पान्तरं तु खपुब्प-कल्पत्याइनाशहूनीयमेवेति भावः । तत्राद्यं दूषयाति । नाद्य इति । कुत इस्यत माह । अहरहरित्यादिना । आदिशब्दात् 'वावज्जीवैर्मप्रिहोत्रं जुहोति ' इत्यादिसंप्रहः । अहरहरित्यादि वीप्ता । यावज्जीवादिश्वेतिहि निस्वत्वे प्रमाणं तस्याभावादित्येर्थः । ननु वन्निमित्तफलसंबन्धान्तरेण विहितं तनित्यं नमस्कारादी च तयोरभावादस्तु नित्वत्वनित्वाद्यङ्क्याभ्युपेत्ववादेन परिहरति । अस्तु वेति । नित्वत्वे च धासार-म्रे रनुष्ठेयं न स्वात् । संध्यावन्दनींहिवदेवानुष्ठीयते चे नियमे तु धास्तारम्भे । सस्माम नित्वमित्वर्यः । नैमित्तिकपक्षं दूपयति । न द्वितीय इति । कुत इत्याग्रङ्क्य कि-मत्र शाखारम्म एव निमित्तमम्बद्देति देथा विकल्प्यायं दुषयति । उपराग इति । वयोपरागस्य झानं प्रति निनित्तत्वमुक्तं तथा नमस्कीरं प्रति बाखारम्भेस्य निनिर्त्त-स्वप्रतिपाहकवच्चनाभावादिस्वर्थः । ननु शास्त्रारम्भं निभित्तीक्रस्यानुष्ठानदर्श्वनात् तनिमित्तकैसं समाचारादेवोनीयत इति शङ्ते । समाचारबलादिति । सस्यमा-चारोजेबस्य च नैमित्तिकान्तरस्य सर्देशे हेष्टीन्तवलादेवमुझेव्यामः । तदेव नास्ती-

१ G. omits it. २ T. adds वा after नैमिकिकं. १ नादिमः T., न प्रथमः G. M. and O. omit नादाः. ४ °सीतोतिवद° T., G., M. ५ समयाचार° G. ६ °निर्मा-जस्य K. ७ दाईि निभित्तमित्यादिना K. ८ पद्यान्तरं B. ९ अहरहः संध्येति D., B. १० °होन्नपार्रप्रहः । अह° K. ११ °मुतिक्ष K. ११ °भावान् K. १३ °ऽनुष्ठेयतया D., B. १४ °वन्दनवदेवा° D., B. १९ °नुष्ठीयते नियमेन झाझारम्भे° D., B. १६ नमस्कारस्य K. १० झास्त्रारम्भे K. १८ निमित्तता° D., B. १९ °मित्तकत्वमाचारा° D., B. २० सद्वावेन D., B. २१ तद्रदृष्टा° B. चेन्न । नैमित्तिकं कर्म संमाचारवळादन्यदुत्रेयं किमपि नास्तीति इष्टान्ताभाषात् । न तृतीयः । पुत्रादिकामनौया अधिकारिविद्येष-

स्वधामाणिकीबं कल्पनेति परिहरति। नेति। न इष्टान्तामावाहित्वन्ववः। इष्टान्ता-गवि हेतुमाइ । नैमित्तिकमिति । किमप्याचारबलाव्झेयं नैमित्तिकमन्यन्नास्तीति हेतोईटान्तामावः । तत्मावाजमस्कारस्यापि माचाराज्ञैमित्तिकस्वमुजेतुं स्वक्वत इत्य-र्थः । कि च शासारम्भस्य निभित्तत्वे ' निमित्तान्तरं नैमित्तिकम् ' इति न्यायेन आतेटैबामिव निमित्तानन्तर्वेण नमस्तारस्व शाखारम्भोत्तरकालमनुष्ठानापत्ती या-गनुष्ठानानुपपसिः । नापि द्वितीयः । अन्वनिमिर्सेकस्य द्वास्तारम्भेऽनुष्ठानासंमवा-हिति। कि च कि र तजिमित्तं प्रसिद्धनप्रसिद्धं वा। नाधाः। अनुपलम्मात्। न हितीयः। अतिप्रसङ्घात् । तस्मात्र नैमित्तिकस्वं युज्यते । नापि काम्यस्वनित्वाह । न तृतीय इति । क्रत इत्याग्रहस्य कि ज्योतिटोमादिवच्छूतफलसंबन्धात् काम्यत्वं रात्रि-समवगर्यवाहिकफलसंबन्धाहा विश्वजिल्लावेन सर्वसाधारणस्वर्गफलसंबन्धाहा न-मस्कार्थदेवतामहिमपर्यालोचनर्या स्वेच्छाप्राप्तफलसंबन्धीहा सामर्थ्यप्राप्तवस्किचि-स्कलसंबन्धाहा। नाचाः । असंगवात् । येत्रं विधिरेव मुग्यस्तत्र का फलस्त्विहाङ्का । अत्र हव न हितीयः । असति विधावर्यवारस्वासति माने सीमाविवार्वरूनवेकाश्चे का प्रत्वाद्या तुर्वगैम्बे फले। न तृतीवः । स्वर्गार्थस्व कर्मणो मन्यारम्भेऽनुहानानुपप्सेः । अत एव न तुरीय इत्याह । पुत्रादीति । पुत्रादिफलार्यस्य नगस्कारस्य शासारम्भ जनडानासंभव इत्त्वर्यः । अवनाग्रवः । कर्माण तैरिर्थ्ववृद्दिरधिकारः । सोऽत्त्वास्ती-स्वधिकारी । स चौंर्यात् समर्थो विद्वान् झास्रेणापर्बुरुस्त अत्थवंविद्येषण केस्वावार्थित्वं नानानुडेबकर्मसाध्वफलकामना । फलं चाच युतनार्थवादिकं साधारणं वा व संभ-वतीत्युक्तम् । किंगु ननस्कार्वदेवतावा निरद्भग्राझक्तिकतवा वो वत् कामवते पुणादि-कनन्बद्रा तत्सर्वे फलनिति पक्षोऽवशिष्टः । सोऽपि शाखारम्नेऽनुडानासंभवद्र्यणमा-

१ समाचारबस्तदेवमुझेयमिति दृष्टा° T., समयाचार° G., न समाचारबस्तादन्यदुवेयं नास्तीति दृष्टा° D., B. २ कामनावत्त् G. ३ कातेष्ठधादिवझिमि° D., B. ४ 'निमित्तस्य K. ९ D. omits कि. ९ K. omits तस्मात्. अ सर्वस्वसाधा° K. ८ 'लेभित्तस्य पूर्वस्वेच्छा° D., B. ९ 'ग्रजापि यत्किच्चित्करूसंबन्धादा सामर्थ्यप्राप्तकलसंबन्धाद्वा K. १० तत्र D. ११ 'वदवकात्ते D., B. १२ तदबगम्यकले D. १३ दार्ळा तुदि K. १४ चार्थी K. १५ 'विद्येषणकः नामा° D., B, १६ K. omits तृ. णैमावेन प्रन्थारम्मे नमस्कारेकरणानुपपत्तेः । प्रतिवन्धकोच्छेई-कामनैवाधिकारिविशेषणत्वर्मस्तिवति चेत्र । प्रतिवन्धकसंदेहे त्वं-विकारिसंदेह इति नमस्काराचरणप्रवृत्त्यभावप्रसङ्गात् । अत्रोच्यते । काम्यमेवेदं कर्म । प्रन्थसमाप्तिकामनैवाधिकारिविशेषर्णम् । तत्र न काचिदँनुपपत्तिरिति नीतिनेत्राचार्याः ॥

साजावतिष्ठत इति पञ्चमपसमाग्रद्गते । प्रतिबन्धकोच्छेदेति । सर्वेनियमेन शा-सारम्मे नमस्कारकरणाम्वयागुपपत्त्वा तत्यातिवन्धकोच्छेद एव फलमिति सामर्थ्यक स्पिवफलसंबन्धार् काम्वलसिद्धिरित्वर्थः । परिहरति । नेति । कुत इत्यत माह । प्रतिबन्धकेति । प्रतिबन्धकादृष्टरव कार्वेकसमाधिमम्बतवा संप्रति संदिग्धलात्तदु-चेदकानुष्ठाने पासिकवैफल्वयद्वाकैलिते प्रवृत्तिरेष न स्वादित्वर्यः । अधिकारि-संदेष्ट् इति । अधिकारिविधेषणभूतावाः प्रतिवन्धकोच्छेदकामनावा उच्छेव्यसंदेदे संदेद्दद् इति । अधिकारिविधेषणभूतावाः प्रतिवन्धकोच्छेदकामनावा उच्छेव्यसंदेदे संदेद्दद् इति । अधिकारिविधेषणभूतावाः प्रतिवन्धकोच्छेदकामनावा उच्छेव्यसंदेदे संदेद्दद् तदिधिष्टोऽधिकार्वपि संदिग्ध इस्वर्यः । इवं पूर्वपसे प्राप्ते सिद्धान्तं प्रतिजा-नीते । अत्रोच्यत इति । किर्भनेचाच्यत इस्वाकाङ्शावां काम्यत्वमित्वाह. का-म्यग्रेचेति । एवकारो नित्वनैमित्तिकपश्वच्युरासार्यः । तया च तत्तर्थकोक्तरोपोद्दो-प्रवकारोडवर्सिप्रदादादरण्यइदितमेवेति भावः । काम्यत्वे किमवाधिकारिविधेष-पर्वकारोडवर्सिप्रदाहतत्वादरण्यहदितमेवेति भावः । काम्यत्वे किमवाधिकारिविधेष-पर्वकारोडवर्सिप्रमाह्रत्वाक्तद्वान्धर्य्यहेद्तमेवेति भावः । काम्यस्य वर्णमप्त्वीकारपराष्टतत्वादरण्यहदितमेवेति भावः । काम्यस्य किमवाधिकारिविदेय पर्यकारोडवर्सिप्रयत्वाहारप्रवहत्वनिरासार्यः । तया च तत्यपञ्चममनेर्द्वकारपरिवर्ण्य पर्वनामिति भावः । नन्वत्राप्यधिकारिसंदेहादप्रवृत्तिरिर्त्युक्तं तत्राह । तेत्रीति । नी-तिनेवाचार्योर्क्तः परिहारोऽत्र प्राहा । विस्तरभयाजास्नाभिः प्रपश्चित्तं इति भावः ।

1

१ 'विद्वेषणत्वे D., B.; 'विद्वेषणमावेव T., C. १ नमस्कारस्य D., B.; नमस्कारणा-नुप' T. १ 'च्छे इकं विनेवा' D, B.; प्रतिबञ्धोच्छेद' T., T'., G., M., C. ¥ C, and M. drop अस्त. 4 D. and B. drop तु. ६ C., T. and T'. insert अस्तु after विद्वेषणम्. • काचिदुप' D., B.; कदाविदनुप' T. ८ C. and M. omit नीति'; 'नेत्राचारा: M., C. ९ 'कलाङ्केने K., 'कुलिने B. १० K. omits किमवोच्यत इत्याकाङ्खायां. ११ तत्यक्षो' K. ११ 'विशेषणं प्रतिबन्ध' K. १३ 'खमान्नीति K. १४ 'कारो विद्विष्ट' D. १५ 'प्रपञ्चनमपि इयाकृतिसिति मावः K. १६ K. omits इत्युक्तं. १७ खच चेति K., B. १८ 'योंकगरिहारो' K. १९ प्राय्वयत इति D., B.

अयं च प्रन्थकारः स्वयं मगवतसन्द्रचूडामणेः प्रणामेन कळय-च्रपि क्वतार्थतोमात्मनो व्याख्यातृश्रोतृणामपि निर्विघ्नव्याख्यानश्र-

इरम्बानुसंधेयम् । लोके चोरच्यात्राहिसंदेहेऽपि संभावनामाबेण तन्निवारणकारण-सामग्रीसंपादनहर्शनाहिँहापि प्रतिबन्धकसं रेहेऽपि र संमावनयैव तुच्छेरकामनाया मविरोधारधिकारिविद्येषणसिद्धी तरुच्छेर्राया प्रवृत्तिरुपण्यत एवति न पाक्षिकवै-फल्यग्रद्धापि सर्वप्रायवित्तपटृत्तिवत् । मत एवोक्तगाचार्वैः । 'तत्सहेहेऽपि तहपा-हानस्व न्याध्यत्वाहन्ययानुपस्थितपरिपन्थिभिः पार्थिवैद्धिरह्य्यपत्तवो नाद्विवेरन् ' इति । न च शाबरशाङ्करभाष्यातावक्वतेऽपि नमस्कारे निर्विन्नसमाप्तिसंग्रहाबाविच्छेत-इर्गनात किरणावलीकारम्बर्बारी कृतेऽप्यसमाप्तिर्श्वनाचानाभासः कार्बः । ' विश्व-ज्ञतानदेहाच चिवेदीदिव्यचसुपे । श्रेवःप्राप्तिनिमित्ताव नमः सोमार्थधारिणे ॥ ' इत्याहिमहपाइम्अतिसमाचारदर्शनाच्छबरशङ्करादिमिरैपि कृत एव नमस्कारः कि तु मन्ये न लिखितः । लेखनस्वातन्नस्वात् । इति कार्बादवसेवम् । अयापि तेथां विध्वनावर इति साहसिकानां प्रलेपिः । क्रचिव्समाप्तिस्तु क्रिवावेगुण्वातु । अवैगुण्येऽप्रच्छेराप्रावल्यादैविरोधस्तस्या एव प्रचितावास्तुरच्छेरकत्वसंभवात् । अग्नचित्रानां कठारधारापातानां सारहारुच्छेरासामध्येंऽपि तेषानेव प्रचितानां तच्छि-तासामध्येवर्शनात् । व चेदं निर्मूलमनुष्ठानम् होलाकादिवदाचारमूलस्वात् । 'आचाराब स्मृति ज्ञात्वा स्मृतेव अतिकल्पनम् ' इति संतोष्टव्यमित्यलं प्रसन्तानुप्रसत्तवा ॥

नैम्वेवमम्बस्य प्रन्थकारस्य स्वयं नमस्काराकरणाइकृतार्थस्य युष्मान् पात्मिति मरपरित्राणाग्वंसनमसंगतनिस्वत आह । अयं चोते । कल्वमपि प्राप्नुवत्रभीस्वर्यः । निर्विष्नव्याख्यानश्चर्वजमेव संपत्तस्याः समासाइनं प्राप्तिस्तरसमुचितस्व चाधिषस्त-दिषयत्वं तस्सैमैर्यस्वं वा । आधीरिच्छा तस्याः प्रकाग्चनं वाचा निवेइनम् । सांमुख्य-मात्रिमुख्यममुप्रहप्रावण्यमिति यावत् । एतरेव चाणं चेति वस्यति । तच स्वैयन्यसं-

१ कृतिमाल्मनो G., कृतिमाख्यातृ° C., M.; D. omits आत्मनः. २ 'संदेहेऽपि झाङ्कितानिष्टगरिहारसामग्री' K. १ 'दिहात्रापि D., B. ४ 'बन्धकसंदेहे तदुच्छेद' K. ५ तदुच्छेदादर्धप्रवृत्ति' D., B. ६ K. omits आपि. ७ 'स्यान्याय्य' D., B. ८ पार्थे' D., B. ९ 'द्यानीस्थासः D., and B. १० D. drops अति. ११ तेवामपि वि' D., B. १२ प्रवादः K. ११ प्रावल्या चस्या K. १४ चेदानी D. १९ तथेव' D., B. १९ 'अवणे अवणसंवत्तस्याः K. १९ समुचितेति पाठे तत्सपर्थत्वम् D., B. १८ K. drops स्व.

C

वणसंपत्समासादनं समुचिताशीःप्रकाशनद्वारा परमेश्वरस्य सां-मुख्यं दर्शयंत्राह । युष्मानिति । व्याख्यातृभोतॄन् । एषामेवात्रं संबोधनयोग्यत्वात् संबोधनप्रधार्नेत्याच युष्मदर्थस्य । अभिलषित-फलवितरणप्रवणत्वमंत्र त्राणमभिमतम् । एतस्य च प्रत्यूदँशमनेनैव सिद्धिः । तचाभिमतदेवतानमस्कारजर्म्मना परमपुण्येन मवति ।

प्रवाबाविच्छेरलाभास्मकमिति तरारांसनं संगतमेवेस्वर्यः । नन् तयापि स्वमन्यच्या-स्वान्न ओतून् पाल्विति प्रयोज्वं न तु युष्मानित्या च इक्व त एव युष्मण्छ ब्देन विव-शिता इत्याइ । व्याख्यातृभोतृनिति । ननु कथमेषामप्रकृतानां युष्मच्छव्येन परामई इस्वार्शहेंक्वाइ। एषामेथेति। व्याख्यानअवणसिद्ध्याशंसीयाः व्याख्यात-त्रोतृणामेवाप्रकृतानामपि संबोधनसामर्थ्यमित्वर्थः । नन्वामान् प्रष्टः कोविशरानाचटे भवान् बदेषां कर्य गुष्मदर्यतेत्वनुयोगे संबोधेनयोग्यत्वमुच्यत हेत्वेयवाह । संबोध-नप्रधानत्वात् युष्मदर्थस्येति । संबोधनमाभिमुख्यकरणं तदेव व्यन्मच्छव्यार्थ इति वक्तस्तेनेषां परामर्श इस्वर्थः । ननु पातेस्नाणार्थस्तात् भाणस्व च अवहेस्वेपाता-नकत्वाइ यहेनूनां चेहानुपलम्भावसंगावितं चाणं किमाशास्यते कि स्वेषां यहनिनतं वदितरणमेवाशास्यतामित्याशङ्क्याह । अभिलुषितेति । तरमार्वमीकणां तदितर-वनेव बाजमिति गावः । ननु हेवताप्रणामस्य प्रतिबन्धकोच्छेदः फलमित्युक्तं प्राक् संग्रीत संप्रवायाविच्छेरः फलेल्वेनोच्यत इति पूर्वापरविरोध इत्याग्रङ्क्य नेत्वाह । पतस्य चेति । एतस्याभिमतलाभस्य प्रस्यूहग्रान्तिनान्तरीयकस्वात् तस्फलस्वोक्तिर-विक्वेति भाषः। मनु नमस्कारकर्मणः शणविध्वंसिनः कयं कालान्तरभाविफलसाध-कसं सनाह । तचीति । क्षणिकस्वेऽपि तत्त्वन्यापूर्वस्य अुतार्यापत्तिगम्यस्य फल-मोगविनाइवस्य फलजनकस्वमिति न काचिइनुपपत्तिरिस्वर्यः । तस्माइस्माकमपि

१. °व्याख्याश्रवणसंपादनरूपसमुचिताचीः प्रकाशन° T.; °व्याख्याश्रवणसंपात्वनरूपा शी+ समुचितधीप्रकाझन° T'., M., C. २ दर्श्वयति O. ३ T. drops अत्र. ४. °ग्राधाल्पाच C., M., G., T'. ६ °प्रवणत्वममृतादपि संमतम् C. ६ C., G., T'., and T. drop च. ७ प्रत्यूदृश्रज्ञमनेनेव T'. ८ °जन्येन T. ९ परपुण्येन G., T'. १० इत्यत आह K. ११ °द्वंसाम्यां D. १२ संनोध्यत्वमु° K. १३ °च्यते तत्राह K. १४ °प्रधानस्वाहिति K. १९ °द्देत्पादान्वत्मकत्वा° D., B. १६ तदभावे भीरूणां D. १० फलमुच्यत° K. 2

किं चात्र कामिनोऽपि कामरिपोरिति विरोधो ध्वम्यते । तेन ळोको-त्तरं चरितमस्य झातुं न शक्यत इति वस्तु । तेन चान्नुतकपेण मध्यनिवेशितेन शृङ्गाररौद्रयोर्नैरन्तर्यक्रतंविशेषपरिहारः । देव्यां देवस्य रतेरुपनिबन्धात् संमोगात्मा शृङ्गारः । देवताविषया रति-

देवतानमस्कारस्यावदवकर्त्तम्यत्यैव कृतत्वात्रप्रस्तुताचर्रंगं होष इति भावः । इत्यं नमस्त्रारस्य कर्त्तम्यतां प्रतिपाच संप्रति श्लोकतात्पर्ये विविनक्ति कि चात्रेत्याहिना पाणिनिप्रमुचीरित्यतः प्राक्तमॅत्रंदर्भेण । बिरोधो ध्वन्यते व्यज्यत इत्यर्थः । विरो-धस्वरूपनाइ । कामिनोऽपि कामरिपोरिति । कानिन इति वृक्तरोपलक्षणं का-मरिपोरिति रीडोपलसणम् । तया च प्रालेवेस्वाविविधेषणप्रवप्रतिपाविताभ्यां पत्रा-बलीनिर्माणकामग्रहनाभ्यां शुद्राररीहयोरेकदेकचावस्यानकृतो विरोधो ध्वम्यत इस्वर्थः। मन् तेत्रस्तिमिरबोरिव कयमनवोरेकपावस्थानमिरबाधङ्क्व देवस्वालौकिकमहिन-स्वातुपपचत इत्याधयेनाइ। तेन लोकोत्तरमिति। वस्तु ध्वन्यत इत्यनुपृङ्गः। ततः किमैत आइ । तेन चेति । अद्भृतकपेणेति । लैकिकपुरुषेष्वसंगावितस्वाहिति भावः । मध्यनिवेधितेन मध्वे स्यापितेन । शुद्रुतररीद्रापेक्षया चास्य माध्यस्थ्यम् । नैर-न्तर्वनेकचानयोयौंगपद्यन् । अयमेथ सनाधिः । लोर्के कयोचित् कल्हायमानवोरेकः कोऽपि समयों माध्वस्थ्वमवलम्ब्व विरोधं समाधत्ते । एवनस्व महिमाप्र्यलीकिको माध्यस्थ्यमाश्चित्त्व सुद्राररीष्ट्रवोरपि विरोधं श्वमवति । विरोधनिवर्त्तनादेवास्व माध्य-स्थ्यव्यपरेशः । मलौकिकमहिमत्वार्ण् न किचिरसंगावितमस्तीति पिण्डितार्थः । तेन विरोधानासालंकारोऽपि ध्वन्यत इति सिद्धम् । ननु धुङ्गाररीड्रयोरविरोध इत्युक्तं कभाष गुज़ारो विवसितः संभोगो विप्रलम्भो वेस्वेपेसायानाइ । देव्यामिति । संभो-गात्मकत्वे हेतुमाह। रतेव्येनिबन्धादिति । अत्र रतिश्वस्त्रेन पत्रावलीनिर्माणीहि-कीडामिधीयते न तु रत्यास्यः स्यावीभावः । तत्य विप्रैलम्भेऽपि संभवात् । सय न केवर्ल रोष्ट्रग्रहारकोर्थ्वननाष्ट्रसथ्वनिरेव कि तु कवेईवताविषवावा रतेरपि ध्वननाज्ञा-

१ इन विरोधं परिहरता T., O., G., M.; कृतविरोधं परिहरता T. २ देव्या G., M., T. ३ अवरणदोध : K. ४ प्राक्तनेन सं<sup>0</sup> D. ९ प्रतीताभ्यां K. ६ ततः किस K. असवयर्थं: K. ८ यथा K. ९ D. drops अपि. १० वा अत आह K. १९ रसेड्पेति K. १२ 'निमांणादिना K. १३ प्रलयेअपि D.

रिति मावस । तथाविधमक्तिभन्तामरविधुरान्तःकरणतयैव नम-स्कृतेः कृतत्वात् । अन्यथोपहासादाषपि नमस्कारः संभवति । यथा

बिन्दुद्दन्द्वतरक्निताग्रसरणिः कर्त्ता शिरोबिन्दुकं कर्मेति क्रमशिक्षितान्वयंकला ये केऽपि तेभ्योऽझॅलिः ।

ये तु ग्रन्थसहस्रशाणकषणत्रुटचत्कल्ङ्केगिरा-मुल्लेखैः कवयन्ति बिल्हणकविस्तेष्वेव संन-ह्यति॥ २॥

वभ्वनिवेत्वाइ । देवताविषयेति । रतिरिइ कवीनां राजदेवतावार्वविषयेव्यती-प्यितवस्तुष्त्विव विषवसौन्दर्वजन्मा कविदनिरतिविद्येषः । भावझोति । भन्वत इति द्येषः । रतिसदावे विप्रतिपत्रं प्रति प्रमाणनाइ । तथाविधेति । भक्तिः पूज्वदेवताद्यै पिवादिष्त्विद प्रेमातिद्यवः । ग्रद्धा तचैद विधासः । तव भक्तेस्तया-विधसं पूर्वोक्तरतिरूपत्वम् । कुतत्त्वात् कृतस्वानुमामादिस्वर्यः । प्रवोगस्तु विमता नयस्कृतिः पूर्वोक्तरतिरूपत्वम् । कृतत्त्वात् कृतस्वानुमामादिस्वर्यः । प्रवोगस्तु विमता नयस्कृतिः पूर्वोक्तरतिरूपत्वक्ति ग्रह्यात्त् कृतस्वानुमामादिस्वर्यः । प्रवोगस्तु विमता नयस्कृतिः पूर्वोक्तरतिरूपमक्तिग्रद्धातिद्यवपूर्विका कृता विहितक्रिवास्वात् संभ्वा-वन्दनवदिति । ग्रदाप्रहणं इटान्तार्थं रत्वरेवाच सिपाधविषितस्वात् । साभ्यानदी-कारे बाधकैं तर्कमाइ । अन्ययेति । अतस्पूर्वकत्वे स्वीपहासिकनमस्कारवहनुप-कारवस्वाइफलमनुडानं भवेत् विपरीतफलं वा स्वौत् । उक्तं च । 'ध्रुवं कर्त्तुः श्रद्धाविपुरननित्वाराव हि नर्खाः ' इति । औपहासिकनमस्कारमुहाहरति । यथेति । विन्युद्यन्तं विसर्यः । दूर्शसिष्टवीत्वाद्ये स्वार्थांश्वर्यात्वक्तं कर्ण्यादर्यनाक्रलं विवतीत्वादी विराविन्युकस्व कर्यस्वर्यनीनाव सर्वच तयार्थ्तंभ्रयः । तया च पयः पिवति मुक्तं होभत

१ 'बन्भुरा' I'. २ अन्यथा प्रशासादावांपे T. १ 'न्ययगिरो C., M., G.; 'न्ययकथा I'. ३ तेभ्यो नमः T., C., G., I'. ५ 'पूर्वे कृता D. ६ वाधकतर्क' K. • कुर्यात् K. < मखः K. ९ इव' K. १० तथालोकः K.

परमेश्वरः पुनरिष्ट न परमझिमतेदेवतमपि तु समुचितमपि भवाति । निक्तिलभुवननिर्माणकर्मठस्य भगवतः श्रीकण्ठस्य प्रन्थ-निर्माणावसरे नमस्कर्ज्तुमुचितत्वात् । किं चात्र वाक्यार्थीभूतत्वा-द्विभान्तिघेामत्वेन प्राधान्यमुपेयुषो भावभ्वनेर्वस्त्वलंकाररर्स-

इत्यारो पबसः कर्मूलं मुसत्व कर्मलं च स्वाहित्यर्थः । इत्वनेन क्रमेण सिसितः डपाँखाबैठपहिष्टो बोऽर्म्बः पहसंसुंगः पहार्थसंसगों वा स एव कला विद्या वेषां ते तयोक्ता अव्युत्पन्ना इत्वर्यः । तेश्वोऽच्चलिर्नमस्कार इत्वर्यः । मन्यसहसाण्वेव शाणास्तेषु कषणेन सुव्यत्कलद्वेर्भदवहोषेर्वहुमन्याभ्यासदिशुद्धारस्वयः । व्युत्पन्ना एव ने लेक्ष्यं नाष्ड्रत्पना इति झोकतीश्वर्यम् । तेभ्योऽख्नलिरित्यम्बुत्पननस्कार डपहासार्यः । परमार्यतत्तेषामनमस्कार्वत्वीदिति । इह न केवलमिन्तुभूषणस्वेष्टत्ववि-बिष्टत्वाभ्यामेवोपास्यत्वमपि त्वौचित्याइपीत्याइ । परमेश्वरः पुनरिति । भौचि-स्वे हेतुमाइ । निश्चिलेति । निर्माणधक्तिकार्गस्व ताद्कधक्तिमहेवताबा एव नमस्कर्भुमुचितत्वादित्वर्यः । कर्मणि घटकः समर्थः कर्मठः । 'कर्मधेरेस्त कर्मठः' इस्बनरः । " कर्मणि घटोऽठच् " इत्यठच्प्रस्ययः । " नस्तच्चिते " इति टिलोपः । ब्ययेह पूर्वोक्तनावाहिष्वनीनामुपपत्तिपूर्वकमुपस्कैर्विोपस्कारकमावेनाङ्गङ्गीभविसंक-रनाइ । किं चात्रेत्याहिना सूचित एवेत्वन्तेन । अब भावः पूर्वोक्तो रत्वाख्यः । वस्त्वलंकाररसाम पूर्वोक्ता एव देवताया अलैकिकमहिमस्वं विरोधाभासः शुद्रार-रोड्री च तेर्षा ध्वनिभिः सह भावध्वनेरस्त्येव संकर इति संबन्धः । अद्राद्गीभाव-लमण इति होषः।तत्र हेतुनाह। उपस्कार्येति। तत्र भावध्वनेरुपस्कार्यस्वाइक्रिस-मन्येषां मूर्पस्कारकस्वार् जुन्समिति विवेकः । तम भावभ्वनेरुपस्कार्यस्वे हेतुमाह । प्राधान्यमुऐयुष रति । प्राधान्वे कारणनाह । विश्वान्तिधामत्वेनेति । पर्व-

१ °मतं देव° C, १ D. drops मवति. ३ °करणा ° T., C., G., M. ४ °थॅ मूत ° G. ९ °मान रेज O. ९ O. drops रस. • स्वोपाप्याये ° K. < ° K. drops यः ९ पद-संसर्गों वा K. १० लक्ष्या K. ११ झोकार्थः K. १२ °दितीदं D. १३ °ज्ञाकिकमस्य K. १४ ताहरूज्ञाकिदेवताया. १५ कमैझीलस्तु K. १६ °मुपकार्योपकारक ° K, १० °मावेन संकर इत्याह K. १८ K. drops तु. ष्वनिमिः सहास्त्येवोपस्कार्योपस्कारकभावेन संकर इतित्रिवि-भोऽपि' सूचित एव भ्वनिः ॥

पाणिनिप्रमुखैस्तैस्तैः सर्वशास्त्रविशारदैः । इह तावत् त्रिधा शास्त्रमभ्यधीयत तत्र च॥३॥ शब्दप्रधानं वेदाख्यं प्रभुसंमितमुच्यते । ईषर्त्यांठान्यथापाठे प्रत्यवायस्य दर्शनात् ॥४॥

वसानभूमित्त्वेनेत्वर्यः । तत्रापि इतुमाह । वाक्यार्थीभूतत्वादिति । इति श्लोकं व्यास्वाव संप्रति प्रेशावतां प्ररोचनार्ये स्वप्तर्न्यपतिपाद्यमर्ये प्रतिज्ञातुमारौ तदु-पत्रोगितवोपदेग्रनैविश्वं तावदाह । पाणिनीत्यादिश्लोकचतुष्टयेन । ग्रासना-च्छासमुपदेग्नः कर्त्तम्बाकर्त्तव्यवोधकं पौरुषेयमपौरुषेवं वा वाक्यम् । तदुक्तम् ।

> 'प्रवृत्तिर्वा निवृत्तिर्वा निस्वेन कृतकेन वा । पुंसां बेनोपरित्र्येत तच्छास्त्रमभिधीयते ॥'

इति । सण्छास्रं विधा प्रभुसंमितं मिर्वसंमितं काम्सासंमितं चेति । किमेधां लसजमित्वपेक्षावामेकैकद्यो निरूपवति । तत्र चेति । तत्र त्रयाणां मध्ये बद्देशस्व बासं देदे प्रभुसंमितं राजनुल्वमित्वर्यः । ऐतेदेवेपोपपादवमस्व लक्षणमाह । द्दाब्द्-प्रधानमिति । वर्षे शब्दमधानं सासं तत् प्रभुसंमितामित्वर्यः । वया प्रभुर्षा-इमाचेज पुरुषं प्रवर्त्तवति निवर्त्तवति विपक्षे इण्डवाते चैवं वेरोऽपि विधिर्धे-देनैव पुंसां प्रवृत्तिनिवृत्तिदेतुर्विपक्षे प्रस्थवावं चापादवति । सब्दप्रधानमित्व-वेनार्यस्व प्राधान्यमावनिषेधः । स्वरूपनिषेधे दूर्यनम्प्रजपितवद्यवर्त्तकत्वापौर्त्तात् ।

१ T. drops आपे. १ सूच्य एव C. ३ ईषदण्यन्ययाभावे पाठस्य बुरितं यतः T., C., G., M. ४ वाक्यार्थभूत° K. ५ प्रेक्वावन्मनः परोचनार्थ K. ६ स्वम्रन्थे प्रति° K. ७ पुंछो K. ८ सुहत्वंतितं D. ९ चेल्यर्थः K. १० कान्यत्र म्युखंभितादीनि कियन्ति तेवां रूबणात्तीत्याद्यङ्कस्य तान्येकैकशो K. ११ D. drops तत्. १२ तदेवो° K. १३ K. drops यत्र. १४ K. drops विधि. १५ °निवेधेऽत्र मत्त° K. १६ °मवर्त्तकत्वात् K.

22

# इतिहासादिकं शास्तं मित्रसंमितमुच्यते । अस्यार्थवादरूपत्वात् कथ्यतेऽर्थप्रघानता॥५॥

श्वव्याण विधिप्रत्ववीपलसितं वाक्यं तस्य प्राधान्यं प्रवसंकत्वस् । ननु पुरुष-प्रवृत्तिकपां भावनां विदधानः प्रत्यव एव प्रवर्षकः तस्य प्रेरणार्थे विधानात् तत् कयं वाक्यं प्रवर्त्तकमिति चेरहो पेलवभांहि पाण्डित्यमायुष्मतो बेन प्रत्ववः प्रवर्त्तक इत्वाकलवता स च विशिष्ट इति नाकलितम् । तराकलने वाक्यमेव प्रवर्त्तकामि-त्वापि कि नाकलवेः । तथाहि । न हि भावचेदित्कुक्ते केवित् प्रवर्त्तते कि त्विर-यनेनैवं भावबेहिति । तथा सत्वंधण्यविशिष्टभावनामिधायी प्रत्ववः प्रवर्त्तक इति वाक्यमेव प्रवर्त्तकमित्त्वुक्तं भवति । तरुक्तमाचार्वेः कारिकावाम् ।

> ' किमाद्यपेसितैः पूर्णः समयंः प्रस्ववो विधौ । तेन प्रवर्त्तकं वाक्वं साक्षेऽस्मित् चोरनोच्यते ॥ '

इति । तत्सुष्ट्रक्तं वाक्यमेव प्रवर्त्तकमिति । तत्र परमेवेदं शब्दप्रधानमिति । शब्द-प्रधान्धे हेतुमाह । ई्षदिति । पत्र्यते इति पाठो वेदः तस्यान्वैयापाठेऽन्ययो-बारणेऽपि वतो दुरितमन्वयानुष्ठानेऽननुष्ठाने वा प्रस्ववाब इति किनु वक्तव्यव् । अध्ययनविधेः फलवद्द्यांवयोधपैर्यवसितत्वादिति । तस्नाच्छब्दप्रधानं तत्तः प्रमु-संनितं वेदाख्यं शास्तनित्वर्यः ॥

भय मिषसंमितनाइ । इतिहास्रोति । तस्व लमणं सोपपत्तिकनाइ । अस्योति । मर्यप्रधानं ग्रास्तं निषसंमितनित्वार्यः । अर्थायों वाक्यायों न पहार्यस्तस्वाप्रवर्त्तक-त्वात् । प्रोधान्वं च प्रवर्त्तकत्वमेव । मर्यप्राधान्वे हेतुनाइ । अर्थवाहरूप-त्वादिति । इतिहासादयो ने वेदवदेवं कुर्वादिति विधिवलेन पुरुषं प्रवर्त्तवन्ति कि तु पूर्वपुरुषेचरितवर्णनोन्नेस्तेन सुदृहिव कुक्तिनिरमुनीव प्रवर्त्तवन्तीलीर्यप्रा. भाग्यनित्वर्यः ॥

१ 'हासपुराणारि T., O., G., M. २ सुह्रत्संमित' T., C., G. १ 'मिष्यते T., C., M. ४ कविदपि K. ५ किंथिटने' K. ६ K. omits अभ्ययापाठे. ७ 'धर्यन्तस्थ' K. e D. drops अर्थ:. ९ प्रवर्षकलं च प्राधान्यम् K. १० न तदेवं कुर्या' D. ११ 'पुरुषा' D. १२ 'वर्णन' D. ११ 'स्पर्यः । प्रधानतेति प्राधान्यमित्यर्थः K.

# ध्वनिप्रधानं काव्यं तु कान्तासंमितमीरितम् । शब्दार्थौ गुणतां नीत्वा व्यखनप्रवणं यतः ॥६॥ एष विद्याधरस्तेषु कान्तासंमितलक्षणम् । करोमि नरसिंहस्य चाटुस्लोकानुदाहरन् ॥७॥

मय कान्तासंमितं तत्वसणं चाह। ध्यनीति । धनिप्रधानं शास कान्तासंमित-मिति लेमणं तथ कावैमनित्वयंः । धानिलमाणं तु पश्चते । प्राधान्यं तु प्रवर्त्तकस्य-मेव । तस्व कान्तासंमितत्वमुपपाक्यति । शाब्दार्थाचिति । श्रेब्हार्थाविह वाण्य-वाचकी लक्ष्यलसको च तबोर्गुणखमुपसर्जनत्वं तथ ध्वनिजननमात्रोपसीणत्वात्। व्यक्तनमवणं ध्वनिमधानम् । तर्वनर्थः । वया काम्सा कटासवीसर्णनन्दरासमधुर-माबणाहिमिः पुरुषं रज्जबन्ती व्यञ्चनव्यापारेणैव सुर्वे कारबति एवं काव्यकलापि श्वव्यायों मवशक्तिमूलबा व्यस्तनवृत्त्वा सहरवहरवाह्नादिकवा चमत्स्कुर्यती रामा-विवइत्तितव्वं कॅनेन न रांवणादिवदिति' अनवन्ती सरसतामापाद्य पुंसः कर्त्तव्वे प्रवर्त्तवति निवर्त्तवति चाकर्त्तव्वाहिति कान्तासंनितनिरं शास्तानितीत्यमुपरेशत-वं विविच्च तेचे नृतीयनिरूपणं स्वमेन्यकृत्वमिति प्रतिजानीते । एष इति । एष विधाधरो विधाधरास्वः । अँहमिति द्येषः । करोमीरवुसमपुरुषप्रयोगान्। 'स्थानि-म्बपि ' इति वचनारप्रयोगः । तेष्ट्रिति । तेषु शास्त्रेषु तम्मेश्वे इस्वर्यः । कान्ता-संगितलमाणं काम्यलमाणमित्यर्थः ! एतेन काव्यलभणं विषयः । तज्ज्ञानं प्रयो-जनम् । तकाः साध्यसाधनमावः संबन्धः । 'र्तकिज्ञासुरधिकारीति स्वैमन्यस्यानु-बन्धयतुष्टबं सूचितम् । पुण्वश्लोकचरितनिबन्धनात् प्रबर्न्धप्रतिष्ठां मैरेवाइ । नरसिंहस्वोति ॥

१ करोति C., T., G. २ 'संगितं तल्लक' K. ३ काष्याख्यामे' K. ४ ध्वनिरूंश्यते D. १ झण्डार्थावेव D. ६ 'मेक्षण' K. ७ शाव्द K. ८ K. omits जनेन. ९ D. inserts वर्तितच्यं after न. २० D. inserts प after इति. ११ D. drops तप. १२ स्वयं मण्यकृत् D. १३ K. drops विपाधर: १४ सोऽइमिति D. १५ मध्ये K. १६ जिद्यास्' K. १९ D. drops स्व. १८ प्रवलप्राति' K. १९ मण्यान भाइ K.

# पकावल्यां तरळान्वितायां

स्वीवीर्नस्वं गुणपरिमलैमेंदिवन्ती दिगन्ता-नस्तुइण्डैरमृतकिर्भित्दवी लेखिकेव । सालंकारा सुललितपदा साधुवृत्ता सभावा माता नित्त्वं मम भगवती भारती सत्रिधत्ताम् ॥ ३ ॥ बार्णी काणभुजीमजीगणदवाँसासीच वैवैासिकी-मन्तस्तन्वमर्श्स्त पत्रगगवीगुम्फेषु चाजागरीत् । दाचामार्चेकलद्रइस्वमखिलं वयाक्षपादस्फुरां लोकेऽमूधार्नुपत्नमेव विदुषां सौजन्वजन्वं वद्याः ॥ ४ ॥ महिनायकविः सोऽवमेकावल्यामलंकुतौ । टीकारत्नं निवभ्राति तरलं नग्रम नामतः ॥ ५ ॥ प्रकावली गुणवतीवमलंकिवापि बद्देशसादजानि कोशगृहेषु गुप्ता । देनोईलेन तरलेन समेल्व धन्वैः कण्ठेषु चाघ दृद्वेषु च धाँर्वतां सा ॥ ६ ॥

धास्तारम्ने शिष्टाचारं प्रमाणयन् प्रारिप्तिसस्याविभ्रपरिसमाग्निसंप्रशयाविच्छेदलस-णफलकामनया विशिटेप्टेंदेवताप्रसादमाश्वास्ते । प्रालेयेस्वादिना श्लोकेन । देशिष्टयं चेह देवतावा वेदैकवेद्यस्वात् । इटस्वं चेटार्यवितरणताच्छील्यात् । तेश्वोमवं मगवतः परमेश्वरस्य सर्वोपास्वस्वं प्रतिपादयता सुरासुरेत्यादिविशेषणेन सूच्यते । अन्वया सर्वोपास्यस्वमङ्ग्रीत् । तेन जगस्त्यापकस्वमस्य अनितम् । प्रालेयेस्वादिविशेषणेन सूच्यते । अन्वया सर्वोपास्यस्वमङ्गीत् । तेन जगस्त्यापकस्वमस्य अनितम् । प्रालेयेस्वादिविशेषणेन स्ट्य्यते । अन्वया देव्या सह संभोगशृङ्गारं प्रतिपादयता जगज्जनकत्वं प्रेद्धदित्स्वादिना तन्मूलभूतकामी-पसंहारकत्वं प्रतिपादयता जगस्तंइर्फ्तुस्वं च द्योत्यत इति देवतावाः सर्वोस्क्रप्टताध्व-निः । कामिस्वक्रीमहरस्वयोरेकदैकच विरोधस्वावभासमानस्व भगवतोऽत्य्युत्तमहिन-तया परिहतस्वेन विरोधामात्तोऽलंकारः प्रेयमार्थे । ' मामासस्वे विरोधस्य विरोधामा-सता मता ' इति तक्कभणाल् । स च ध्वन्यते न कु वीर्म्यत इति दक्ति वक्ष्यति । दितीवार्थे द्र

ঽ

१ रेखिकेन K. २ °दवाझासीच D., B. ३ वैयांसकी° D., B. ४ °माकलयइ° D., B. ५ °दादुपक्रमं च D., B. ६° नोक्वलेन K. ७ धीयताम् D. ८ आरिप्सित° D., B. ९ D. omits इष्ट. १० K. omits तत्. ११ °मक्रप्रसङ्गात् B. १२ K. omits काम. १३ K. omits प्रथमार्थ. १४ वाच्य D., B.

नतु बमस्कारात्मकं येत् कर्म तत् कि शासस्याङ्गमिति प्रयमत यव कियते प्रधानमिति वा। अङ्गतयोङ्गीकियमाणमपि संनिपत्यो-

रत्नांशुकिआदिकतं पादारविन्द्द्वयगिति समस्तवस्तुविर्षवं सावववरूपकं वाण्यनेव । अन्यत् स्ववनेव इर्शविष्यति । प्रल्याहागतं प्रालेवं हिमम् । 'तुषारस्तु-हिनं हिनं प्रालेवं निहिको ' इत्यनरः । 'ततः आगतम् ' इत्यप्प्रत्यवे 'केकवनिव-डुपलवानां वादेरिवः' इतीवादेशे गुण आहित्रुद्धिः । प्रालेवाचलकन्वका पैर्विती तस्याः कुण्तदीपणावलीनां शिल्पिनो निर्मातुः । एतेनास्व निष्यकामुकत्वमुक्तम् । प्रेट्-खम्स्वा होतावनानवा मौलविलोचनावलस्व शिखवा ज्वालवा निष्पीतचेतोस्या निर्दग्पद्धानस्व । एतेन निर्ध्वतेरार्ग्यनस्वोक्तम् । विरोधेस्तु विरस्त एव । मुचिर-निर्ति सेवेदेस्वर्यः । सुग्रव्यसामर्थ्वा र । रत्नांशुनिः किर्झाल्कतं संज्ञातकिझल्कम् । 'नदस्व संज्ञातं तारकादिभ्व इतच् '। ईद्दरू देवस्व पाहारविन्दद्वयं उप्पान् सुचिरं पाल्वति संवन्धः । पाहावेवारविन्द इति रूपकं रत्नांशूमां किन्नेल्कित्वन्दन रूपणान्नि-द्वान्य । ग्रावावारविन्द इति रूपकं रत्नांशूमां किन्नेल्कत्त्वन रूपणान्नि-द्वान्य संज्ञातं तारकादिभ्य इतच् '। ईद्वरू देवस्य पाहारविन्दद्वयं उप्पान् सुचिरं

ननु किनिदं प्रन्याहै सर्वेऽपि प्रन्यक्षत्तारः प्रस्तुतमुपेस्थाप्रस्तुतं नमस्कारोहिकमाचर-नित । वहनुपपन्नम् । ' वाजपेयस्तिष्ठतु शरदर्ण्यताम् ' इतिवरसांगच्याहित्यभिप्रेस्य प्रस्वन-विष्ठते नमस्कारात्मकमित्वादिना नमस्काराचरणप्रवृत्त्यभावप्रसङ्कादि-स्वन्सेन संदैभेज । असांगस्यमभिष्यें इन्फुं तावदिकल्पवति । नमस्कारात्मकनिति । नमस्कारप्रहणमाधीर्वस्तुनिर्देशवोरेप्द्रेपलक्षणम् । तया चायमयंः । वदेतर्च्छाव्यादान-नुडीबनानमोधीर्नमस्किवावस्तुनिर्देशवोरेप्द्रेपलक्षणम् । तया चायमयंः । वदेतर्च्छाव्यादान-नुडीबनानमोधीर्नमस्किवावस्तुनिर्देशवोरेप्द्रेपलक्षणम् । तया चायमयंः । वदेतर्च्छाव्यादान-नुडीबनानमोधीर्नमस्किवावस्तुनिर्देशवोरीप्द्रेपलक्षणम् । तथा चायमयंः । वदेतर्च्छाव्यादान-वत् प्रौगनुष्ठेवं शाव्यस्वाहर्भुत शरदयन्तादिनियसकालानुष्ठेयवाजपेयज्योतिष्टोमाहि-वत् प्रौगनुष्ठेवं शाव्यस्याहर्भुत शरदयन्तादिनियसकालानुष्ठेयवाजपेयज्योतिष्टोमाहि-वत्त् क्षकौलनिवतं पुरुषार्यसाधनं किथित् प्रधानकर्मेति । तत्राद्यं देधा विकल्पयति । व्यञ्जतयोति । दिविधोन्यद्वतनि । कानिचित् संनिपस्योपकारकाणि यया करण्यारी-

१ D. omits यत् and G. has कर्म यत. १ 'तया किय' D. १ 'किस्कल्कितपा' D., B. ४ 'विषयक K. ९ मिहिका चाथ D., B. ६ K. omits पार्वती. ७ फारु' K. < K. drops अस्य. ९ अस्य विरो' K. १० सदे' K. १६ किस्कल्केन K. १२ नमस्कारमा' K. १३ K. drops संदर्भेण. १४ 'मिल्यक D., B. १६ B. drops अमे १६ 'तद्रव्यादा' D., B. १७ 'र्वस्तुनिर्देशनमस्काराणा' D., B. १८ K. drops कि. १९ प्रयाजप्रदेवदनुष्ठेयशास्त्र' D., B. २० D., and B. drop डत. २१ तत्काल्युइपनि-यतार्थस्थन K. ११ दिभाविधा' K.

पकारकत्वेनेदमेभिमतमारादुपकारकत्वेन था। नादिमेंः पक्षः। द्वारा-भावात् । द्वास्त्रप्रतिवन्धकदुरितोच्छेद एव द्वारमिति चेन्न । उच्छे-द्यस्य संदेहास्पर्दत्वेनोच्छेदकानुष्ठानाभावप्रसङ्गात् । नापरः । अछौकिकस्य नमस्कारस्य छौकिकद्वास्त्रकर्माङ्गतानुपपत्तेर्प्राहक-

रनिर्वर्त्तनद्वारा सार्क्षाव्यकारकाणि इव्यदेवताहीनि । कानिचिहाराँद्यकारकाणि वया फलोपकारीणि प्रयाजाहीनि । तचैतन्मदुलाचरणं शास्त्रस्व कर्रणशरीरनिर्वर्त्त-नाडुं इच्यदेवतादिवत् वर्द्ता फलोपकार्यदुं प्रवाजादिवदित्वर्यः । संनिपत्य संनिक्रप्या-व्येवैधानत इति वावत् । माराद् दूराइघवधीनत इति वावन् । तत्राद्यं दूषवति । ने दिम इति । तन हेतुमाह । द्वाराभावादिति । उपकारो हि द्वारं स चान कि करण शरीरनिर्वर्त्तनिमन्यो वा । नाधः । शास्त शरीरस्य शब्दार्थैकनिर्वर्त्त्वस्वातः । न दितीयः । अन्यस्यानुपलम्भादित्वर्थः । द्वारमाग्रङ्कते । शास्त्रप्रतिर्धन्धकेति । तड्-च्छेरमन्तरेण धास्त्रधरीरस्यानिवृत्तेरिति भावः । परिहरति । नेति । कुत इत्यत आह । उच्छेद्यस्योति । प्रतिबन्धेकत्रितानां कार्येकसमधिगम्बतया इतानीं तर् निश्वये तृष्छेहार्थे नमस्कारप्रवृत्तिरेव न संगच्छत इति मुले कठार इत्यर्थः । एवं संनिपस्योपकारकेर्पसं दूषयिस्वारातुपकारकेपसं दूषयति । नापर इति । का तत्रा-नुपपसिरिस्वनेहि । अलेकिकस्येति । विधिप्राप्तस्येस्वर्थः । श्रास्त्रीनर्माणं नु रागतः प्राप्तं न विधिप्राप्तमित्वाश्वयेन विश्विनदि । लौकिकेसि । लौकिकालीकिकयोरक्रींड्रि-भावामावे हेतुमाह । प्राष्ट्रकेति । गृह्वाति स्वधेषत्वेन स्वीकरोति स्वसंनिधिपठितमिति शाहकं प्रकरणम् । प्रधानवाक्यनक्रापेक्षमित्त्वर्थः । यथा समिहादिवाक्यसापेक्षं दर्ध-पूर्णमासवास्वम् । तरुक्तम् । 'प्रधानवाक्यमङ्गोक्त्त्याकाद्वं प्रकरणं मतम् ' इति । तेन वहणं स्वंकारस्तरभावात । अङ्गाङ्गिगवप्रयोज्यकस्य प्रकरणप्रेपाटकस्य प्रकरणासं-

१ °माभेहित° T. २ नादिमपक्षः C. ३ द्वारत्त° C. ४ 'स्पदत्ते उच्छेद' T., T'., G., C., M. ५ 'कमां इत्स्वा' D. 'ज्ञास्त्राङ्गता' M. ६ 'ढ्वारास्योपकार' D., B. ७ कानिभित्त्वारा' D., B. ८ K. omit करण. ९ 'क्वास्त्राद्वा D., B. १० सैनिकृष्यापूर्वव्यव' K. ११ व्यवधानात् K. १२ नादिरिति K. १३ 'निष्ट्रेलिर' K. १४ 'प्रतिबन्धेति K. १५ प्रतिबन्धदु' K. १६ 'पकारपक्ष K. १७ K. omits अप. १८ D. and B. omit इति. १९ आले-किकस्य विधि' B. २० 'निरूपणं K. २१ 'दनावृत्रव्रि' K. २२ प्रकरणपाटस्य K. प्रहणाभाषात् । अथ प्रधानं तैर्हि नित्यमिदं नैमित्तिकं काम्यं वा । नार्द्यः। अहरहः संप्यामुपासीतेत्यादिवदस्य नित्यत्वे प्रमाणाभाषात्। अस्तु वा तथापि संप्यावन्दनादेरिवास्यापि प्रन्थारम्भे करणीय-त्वानुपपत्तेः । न द्वितीयः । उपरागे स्नायादितिवन्नमस्कारं प्रति प्रन्थस्य निमित्तत्वेनासंकीर्त्तनात् । संमाचारबळादेवमुन्नीयत इति

भवेनासंभवाहित्यर्थः । न च लौकिकस्य शास्त्रनिर्मार्णकर्मणः किचित्र प्रकाणं ना-मास्ति । तस्मादनबुस्य नमस्कारस्यानङ्गिनं शास्तारम्मं प्रति नाराहुपकारकत्वप्रस्या-धापीत्वर्यः । एवनकृपसं प्रतिसिप्य प्रधानपसं प्रतिसेमुनुपारने । अध प्रधानमि-ति । तरेतर् रुपयितं पेधा विकल्पयति । नित्यमित्यादिना । कल्पान्तरं तु खपुष्प-कल्पत्वावनाग्रङ्गीवमेवेति भावः । तत्राद्यं दूषवाति । नाद्य इति । कुत इत्यत भाह । अहरहरित्वादिना । आदिशव्हात् 'वावज्जीवैर्मप्रिहोत्रं जुहोति ' इत्यादिसंप्रहः । झहरहरिस्वादि वीप्सा । यावज्जीवादिश्वेतिहि निस्वस्वे प्रमाणं तस्याभावादिस्वेर्यः। नन् वनिमित्तफलसंबन्धान्तरेण विहितं तनित्यं नमस्कारादी च तयोरभावादस्त नित्वत्वनित्वाश्चङ्क्याश्चुपेत्यवाहेन परिहरति । अस्तु चेति । निरवत्वे च शासार-म्रेड्नुहेवं न स्वात् । संध्यावन्दनीहिवदेवानुष्ठीयते धे नियमे तु धास्तारम्भे । तस्मान्न नित्वनित्वर्यः । नैनित्तिकपक्षं क्रुपयति । न द्वितीय इति । कुत इत्याग्रह्न्य कि-मत्र शास्तारम्म एव निमित्तमन्धदेति देथा विकल्प्याद्यं दृषयति । उपराग इति । वयोपरागस्य जानं प्रति निमित्तत्वमुक्तं तथा नमस्क्रीरं प्रति शाखारम्भस्य निमिर्त्त-स्वयतिपादकवचनामावादित्यर्थः । मनु शास्तारम्भं निमित्तीकृत्वानुष्टामदर्शमानु तमिमित्तकैर्दं समाचारादेवोत्रीयत इति शङ्ते । समाचारबलादिति । सध्यमा-पारोजेबस्य च नैमित्तिकान्तरस्य सर्देवि हेर्टान्सबलादेवमुझेव्यामः । तदेव नास्ती-

१ G. omits it. २ T. adds वा after नैमिलिकं. १ नादिम: T., न प्रथम: G. M. and C. omit नादा:. ४ °सीतोतिवद° T., G., M. ९ समयाचार° G. ६ °निर्मा-जस्य K. • वाई निमित्तमिस्यादिना K. ८ पद्यान्तरं B. ९ अहरद्दः संध्येति D., B. १० °होनपारिग्रहः । अह° K. ११ °मुतिक्ष K. ११ °मावान् K. १३ °ऽनुष्ठेयतया D., B. १४ °वन्दनवदेवा° D., B. १९ °नुष्ठीयते नियमेन झाझारम्भे D., B. १६ नमस्कारस्य K. १० झाखारम्भे K. १८ विमित्तता° D., B. १९ °मित्तकत्वमाचारा° D., B. २० सद्वावेव D., B. २१ तद्वद्दृष्टा° B.

#### चेन्न । नैमिचिकं कर्म संमाचारवळादन्यदुन्नेयं किमपि नास्तीति इष्टाम्ताभाषात् । न तृतीयः । पुत्रादिकामनौया अधिकारिविशेष-

स्वप्रामाणिकीब कल्पनेति परिइरति। नेति। न इष्टान्ताशावादित्वन्ववः। इष्टान्ता-भावे हेतुमाह । नैमित्तिकमिति । किमप्याचारबलावुमेयं नैमित्तिकमन्यन्नास्तीति डेतोईप्टान्तामावः । तदभावाजमस्कारस्यापि नाचाराज्ञैमित्तिकत्वमुज्जेतुं ग्राक्वत इत्य-र्थः । कि च शास्तारम्भस्य निमित्तत्वे ' निमित्तान्तरं नैमित्तिकम् ' इति न्यावेन आतेटैयागिव निमित्तानन्तर्वेण नमस्कारस्व शास्तारम्भोत्तरकालमनुष्ठानापत्ती प्रा-गनुष्ठानानुपपसिः । नापि द्वितीयः । अन्यनिमिर्त्तेकस्य द्याखारम्भेऽनुष्ठानासंभवा-दिति । कि च कि<sup>1</sup> तजिनित्तं प्रसिद्धनप्रसिद्धं वा । नाद्यः । अनुपलम्भात् । न दितीयः । अतिमसङ्घात् । तस्मात्र नैमित्तिकस्वं द्रुड्यते । नापि काम्यस्वमित्वाह । म तृतीय इति । कुत इत्याशहक्य कि उयोतिटोमादिवच्छूतफलसंबन्धात् काम्यत्वं रात्रि-समवदार्यवादिकफलसंबन्धादा विश्वजिल्ल्यायेन सर्वसाधारणस्वर्गफलसंबन्धादा न-नस्कार्यदेवतामहिमपर्यालोचनर्या स्वेच्छाप्राप्तफलसंबन्धीहा सामर्थ्यप्राप्तवस्किचि-रफलसंबन्धाद्वा। नाबाः । असंभवात् । येर्चं विधिरेव मुग्यस्तत्र का फलस्त्रतिश्रद्वा । मत एव न हितीयः । असति विधावर्यवादस्यासति मामे सीमाविवादवदनवेकासे का मरबाद्या तुर्वगेम्ये फले। न तृतीवः । स्वर्गार्थस्य कर्मणो मन्यारम्भेऽनुष्ठानानुपपत्तेः । अत एव न तुरीय इत्वाह । पुत्रादीति । पुवादिफलार्यस्य नगस्कारस्य द्याबारम्भे मनुष्ठानासंभव इत्वर्यः । अवनाशवः । कर्मनि तैद्र्ध्यबुद्विरधिकारः । सोऽस्यास्ती-स्यधिकारी । स चौंर्यात समर्थो विद्वान शास्त्रेणापर्वुरस्त मेत्येपंविशेषणके स्वावार्यित्वं नामानुडेवक्रर्मसाध्वफलकामना । फलं चात्र श्रुतमार्यवादिकं साधारणं वा न संभ-वतीरबुक्तम् । कि तु नमस्कार्वदेवताया निरङ्क्षाझक्तिकतया वो वत् कामवते पुत्रादि-कमन्यदा तस्तर्वे कलमिति पक्षोऽवशिष्टः । सोऽपि शाखारम्मेऽनुहानासंभववूषणमा-

१ समाचारबलादेवमुझेयमिति दृष्टा° T., समयाचार° G., न समाचारवलादन्यदुवेयं नास्तीति दृष्टा° D., B. २ कामनावत्त् G. ३ जातेष्ट्रधादिवझिमि° D., B. ४ 'निमित्तस्य K. ९ D. omits (क. ६ K. omits तस्मात्. ७ सर्वस्वसाधा° K. ८ 'लोबनात् पूर्वस्वेच्छा ' D., B. ९ 'ग्रजावि यत्तिद्धित्वत्मरूसंबन्धादा सामर्थ्यप्राप्तफलसंबन्धाद्वा K. ९० तम D. ११ 'वदवकाज्ञे D., B. १२ तदवगम्यफले D. १३ दार्ट्यज्ञिदि K. १४ चार्थी K. १९ 'विदेवकाज्ञे D., B. १६ K. omits तु. णोमावेन प्रन्थारम्भे नमस्कारेकरणानुपपत्तेः । प्रतिबन्धकोच्छेदं-कामनैवाधिकारिविशेषणत्वर्मस्तिवति चेन्न । प्रतिबन्धकसंदेहे त्वं-धिकारिसंदेह इति नमस्काराचरणप्रवृत्त्यभावप्रसङ्गात् । अत्रोच्यते । काम्यमेवेदं कर्म । प्रन्थसमाप्तिकामनैवाधिकारिविशेषर्णम् । तत्र न काचिदंनुपपत्तिरिति नीतिनेत्राचार्याः ॥

सामावतिष्ठत इति पत्रमपसमाशङ्कते । प्रतिबन्धकोच्छेदेति । सर्वेनियमेन शा-सारम्मे नमस्कारकरणान्वयानुपपस्वा तथ्यसिवन्धकोच्छेद एव फलमिति सामर्थ्यक स्पितफलसंबन्धात् काम्वलसिद्धिरित्यर्यः । परिहरति । नेति । कुत इत्यत माइ । प्रतिबन्धकेति । प्रतिबन्धकादृष्टस्व कार्वेकसमाधिमम्बतवा संप्रति संदिग्धलान्तदृ-च्छेदकानुष्ठाने पासिकवैफल्वश्वक्वार्कृतिते प्रवृत्तिरेव न स्वादित्वर्यः । अधिकारि-संदेष्ट् इति । मधिकारिविधेपण्यूतावाः प्रतिबन्धकोच्छेदकामनाया उच्छेचसंरेदे संदेष्ट् इति । मधिकारिविधेपण्यूतावाः प्रतिबन्धकोच्छेदकामनाया उच्छेचसंरेदे संदेक्कत् तदिशिष्टोऽधिकार्वपि संदिग्ध इत्वर्यः । इवं पूर्वपक्षे प्राप्ते सिद्धान्तं प्रतिमा-नीते । सत्रोच्यत इति । किर्मवेशव्यत इत्याकाङ्शायां काम्यत्वनित्वाह, । का-मयमेवेति । एवकारो नित्यनैमित्तिकपक्षच्छुरासार्यः । तया च तत्तर्थनेक्षोत्तरोषोद्दो-प्रयमेवेति । एवकारो नित्यनैमित्तिकपक्षच्छुरासार्यः । तया च तत्तर्थनेक्षोत्तरोषोद्दो-पर्यस्विकाङ्काव्दा इरत्व । किर्मवेशिक्यति भावः । काम्यत्व किमवाधिकारिविद्येय-वर्षत्विकाक्क्तावां प्रतिबन्धकोच्छेरकामनेवेरयाह । प्रन्धसमाासिर्कामनैवेति । एवकारोऽवर्शिष्टविकल्पचतुष्टयनिरासार्यः । तया च तत्यपञ्चनमनेर्द्धकार्यनेयि । पर्वनासित मावः । नन्वत्राप्यधिकारिसंदेहात्प्रवृत्तिरियाह । प्रन्धसमाासिर्के ग्रनिते । नी-तिनेवाचार्योर्त्तः परिहारोऽव प्रायाः । विस्तरात्याज्ञास्मानिः प्रविर्धि इति भावः ।

१ 'विद्वेषणते D., B.; 'विद्वेषणमावेन T., O. २ नमस्कारस्य D., B.; नमस्कारणा-नुप' T. १ 'च्छेदकं विनेग' D, B.; प्रतिमञ्धोच्छेद' T., T'., G., M., O. Y O. and M. drop अस्तु. 4 D. and B. drop तु. ६ C., T. and T'. insert अस्तु after विद्वेषणम्. • काचिदुप' D., B.; कदाविदनुन' T. ८ O. and M. omit नीति'; 'नेत्राचारा: M., O. ९ 'कत्वद्धेते K., 'कुलिते B. १० K. omits किमधोच्यत इत्याकाङ्खायां. ११ तस्यक्षे' K. ११ 'विद्येषणं प्रतिबन्ध' K. ११ 'खमाग्नीति K. १४ 'कारो विद्विष्ट' D. १५ 'प्रयच्चनमपि इथाकृतिश्रिति मावः K. १६ K. omits इत्युक्तं. १० तच चिति K., B. १८ 'योंक्तारिहारो' K. १९ प्रवच्चयत इत्येक. १० . १९ . .

अयं च प्रन्थकारः स्वयं भगवतश्चन्द्रचूडामणेः प्रणामेन कळव-बपि इतार्थतोमात्मनो व्याख्यातृश्रोतृणामपि निर्विघ्नव्याच्यानथ-

इश्मबानुसंधेयम् । लोके चोरच्याप्राहिसंदेहेऽपि संमावनायाचे तजिवारणकारण-साममीसंपाइनइर्शनाहिद्दापि प्रतिबन्धकसंदेहेऽपि संमावनयैव तहुच्छेएकामनावा मविरोधादधिकारिविशेषणसिद्धौ ततुच्छेरांर्या प्रवृत्तिरुपचत एवति न पालिकवै-फल्यशद्धापि सर्वप्रायचित्तप्रवृत्तिवत् । मत एवोक्तमाचार्वेः । 'तत्संरेहेऽपि' तरुपा-रानस्वँ न्याय्वत्वाइन्ययामुपस्थितपरिपन्थिाः पार्थिवैद्धिरइष्ट्रयपत्रवो नाद्रिवेरत् ? इति । न च शावरशाङ्करमाच्यादावकृतेऽपि नमस्कारे निर्विन्नसमाप्तिसंप्रदायाविच्छेद-रर्शनात् किरणावलीकारम्वर्थादै कृतेऽप्वसमाप्तिर्द्याचानौभ्वासः कार्यः । 'विशु-द्धनात् किरणावलीकारम्वर्थाद्य कृतेऽपि नमस्कारे निर्विन्नसमाप्तिसंप्रदायाविच्छेद-रर्शनात् किरणावलीकारम्वर्थाद्य कृतेऽपि नमस्कारे निर्विन्नसमाप्तिसंप्रदायाविच्छेद-रर्शनात् किरणावलीकारम्वर्थाद्य कृतेऽप्वसमाप्तिर्द्याचानौभ्वासः कार्यः । 'विशु-द्धतानदेहाव विवेदीदिव्यच्धुचे । श्रेवःप्राप्तिमिमित्ताव नमः सोमार्थधारिमे ॥ ? इत्यादिमद्दपादप्रभृतिसमाचारदर्शनाच्छवरधङ्कराहिनिर्मर्थि कृत एव नमस्कारः कि तु मन्ये न लिखितः । लेखनस्वातन्वत्वात् । इति कार्वादवस्वम् । भयापि तेर्था विध्वनादर इति साहसिकानां प्रलेपिः । क्रचिरसमाप्तिस्तु क्रियावेगुण्यात् । अवैगुण्येऽप्युच्छेद्यप्राबल्यादेविरोधस्तस्या एव प्रचितावास्तदुच्छेदकलससंभवात् । अपचितानां कुठारधारापातानां सारहरुच्छेरासामर्थ्वेऽपि तेषामेव प्रचितानां तच्छि-तासामर्थ्वर्शनात् । न चेरं निर्मूलमनुष्ठानम् होलाकादिवदाचारमूलत्वात् । 'माचाराच स्तृति ज्ञात्वा स्पृतेव श्रुतिकल्पनम् ' इति संतोष्टप्यमित्यर्ल प्रत्तकान्यप्रसत्त्वा ॥

मैम्वेवमप्यस्य मन्धकारस्य स्वयं नमस्काराकरणादकृतार्थस्य युष्मान् पात्विति वरपरित्राणाशंसनमसंगतनिस्वत झाइ । अयं चोति । कल्वप्रपि प्राप्नुवन्नशेस्यर्थः । निर्विष्नप्र्याख्यानश्चर्वजमेव संपत्तस्याः समासाहनं प्राप्तिस्तरसमुचितर्सं चाधिषस्त-द्विषयत्वं तस्सैमैर्यस्वं वा । आशीरिच्छा तस्याः प्रकाशनं वाचा निवेहनम् । सांमुख्य-माभिमुख्यमनुप्रहपावण्यमिति यावन् । एत्तरेव जाणं चेति वस्थति । तच स्वम्ययसं-

१ कृतिमात्मनो G., कृतिमाख्यातृ° C., M.; D. omits आत्मनः. २ 'संदेहेऽपि इाङ्कितानिष्टगरिहारसामग्री° K. १ 'दिहामापि D., B. ४ 'ब=धकसंदेहे तदुच्छेद' K. ५ तदुच्छेदादर्थप्रवृत्ति° D., B. ६ K. omits आपि. ७ 'स्यान्याय्य' D., B. ८ पार्थि' D., B. ९ 'चानीस्वासः D., and B. १० D. drops अति. ११ तेषामपि वि' D., B. १२ प्रवादः K. ११ प्रावल्यात्तस्या K. १४ चेदानीं D. १५ तथेव' D., B. १९ 'प्रवणे अवणसंपत्तस्याः K. १० समुचितेति पाठे तत्सपर्थत्वम् D., B. १८ K. drops स्य.

í

चेणसंपत्समासादनं समुचिताशीःप्रकाशनद्वारा परमेश्वरस्य सां-मुर्ख्यं दर्शयंश्वाह । युष्मानिति । व्याख्यातृभोतॄन् । एषामेषात्रं संबोधनयोग्यत्वात् संबोधनप्रधार्नत्वाच युष्मदर्थस्य । अभिलषित-फलवितरणप्रवणत्वमंत्र त्राणमभिमतम् । एतस्य च प्रत्यूदॅशमनेनैव सिद्धिः । तचाभिमतदेवतानमस्कारजन्मंना परमपुण्येन भवति ।

प्रवाबाविच्छेदलाभास्मकमिति तदाइांसनं संगतमेवेस्वर्यः । ननु तथापि स्वमन्थव्या-बबानुत्रोतुन् पारिवति प्रयोज्वं न तु युष्मानित्याश्चरूक्य त एव युष्मच्छब्देन विद-शिता इत्याह । ज्याख्यातृभोतृनिति । ननु कथनेषानप्रकृतानां गुष्मच्छाद्वेन परामई इत्यार्श्वहंक्याह । एषामेवेति । व्याख्यानश्रवणसिद्धधार्श्वतेया व्याख्यात-त्रोतूणामेवाप्रकृतानामपि संबोधनसामर्थ्वमित्यर्थः । नन्वाम्रान् पृष्टः कोविहारानाचटे भवान् वदेशां कर्य गुष्मवर्यतेत्वनुयोगे संबोधेनयोग्यत्वमुख्यत हेत्वजाह । संबोध-नप्रधेनित्वात् युष्मदर्श्वस्येति । संबोधनमाभिमुख्यकरणं तदेव व्यव्मच्छव्हार्य इति वक्तस्तेनेषां परामर्श इस्वर्थः । ननु पातेस्ताणार्थस्तान् पाणस्व च भवहेसेपाहा-नकत्वाइबहेनूनां चेहानुपलम्भाइसंगावितं चार्ण किमाधास्यते कि त्वेषां यहमिमतं वदितरणमेवाशास्यतामित्याशङ्क्याह । अभिलुषितेति । तदमौर्वभीरूणां तद्वितर-षमेव बाजमिति गावः । ननु हेवताप्रणामस्य प्रतिबन्धकोच्छेदः फलमित्युक्तं प्राव्ह संप्रति संप्रदायाविच्छेदः फलेल्वेनोच्यत इति पूर्वापरविरोध इत्याग्रह्क्य नेत्वाह । **एतस्य चे**ति । एतस्याभिमतलाभस्य प्रत्यूहग्रान्तिनान्तरीयकत्वात् तस्फलत्वोक्तिर-विरुत्तेति भावः। ननु ननस्कारकर्मणः सणविश्वंसिनः कयं कालान्तरभाविफलसाध-बर्स सनाह । तच्चेति । शणिकस्वेऽपि तत्त्वन्यापूर्वस्य अुतार्यापत्तिगम्यस्य फल-भोगविनाइवस्य फलजनकस्वमिति न काचिइनुपपत्तिरित्वर्यः । तस्मादस्माकमपि

१. °व्याख्याश्रवणसंपादनरूपसमुचिताझीः प्रकाशन° T.; °ग्याख्याश्रवणसंपास्तरूपा झी-समुचितधीप्रकाशन° T'., M., C. २ दर्शयति O. ३ T. drops अच. ४ °प्राधाः याच C, M., G., T'. ६ °प्रवणत्वममृतादपि संमतम् C. ६ C., G., T'., and T. drop च. ७ मस्यूहप्रज्ञमनेनेव T'. ८ °जन्येन T. ९ परपुण्येन G., T'. १० इत्यत आह K. १२ °द्वंसाम्पां D. १२ संवोध्यत्वमु° K. १३ °च्यते तत्राह K. १४ °प्रधानस्वाहिति K. १९ °हेत्पादावात्मकस्वा° D., B. १६ तदमांवे भीरूणां D. १७ फलमुच्यत° K. 2 किं चात्र कामिनोऽपि कामरिपोरिति विरोधो ध्वम्यते । तेन छोको-त्तरं चरितमस्य झातुं न शक्यत इति वस्तु । तेन चाद्धतकपेण मध्यनिवेशितेन शृङ्गाररौद्रयोर्नैरन्तर्यछर्तविशेषपरिहारः । देव्यां देवस्य रतेरुपनिवन्धात् संमोगात्मा शृङ्गारः । देवताविषया रति-

देवतानयस्कारस्वावदवकर्त्तव्यस्वेव कृतत्वानप्रस्तुताचर्त्यं दोष इति भावः । इत्यं नमस्त्रारस्य कर्त्तम्यतां प्रतिपाद्य संप्रति श्लोकतात्पर्वे विविनकि कि चात्रेत्वाहिना पाणिनिप्रमुखीरित्वतः प्राक्तनर्वेवर्गेण । विरोधो अन्वते व्यज्यत इत्वर्थः । विरो-धस्वरूपमार । कामिनोऽपि कामरिपोरिति । कामिन इति वृज्नरोपल्शणं का-मरिपोरिति रौडोपलसणम् । तथा च प्रालेवेस्वादिविधेषणइवप्रतिपादिशाभ्वां पत्रा-बलीनिर्माणकामदहनाभ्यां शुद्धाररी हवोरेकदेकचावस्थानकृतो विरोधी ध्वन्वत इत्वर्थः। नन् ते अस्तिमिरबोरिव कयननवारेकपावस्थानमित्वाधङ्क्व देवस्वास्त्रीकिकनहिन-स्वाद्रपपचत इत्याद्यवेगाह। तेन लोकोत्तरमिति। बस्तु अन्यत इत्यनुपङ्गः। ततः किर्मत माह । तेन चेति । अन्द्रतक्रपेणेति । लैकिकपुरुषेष्वसंगावितत्वाहिति मावः । मध्वनिवेधितेन मध्वे स्यापितेन । गुद्राररीद्रापेशवा आस्व माध्यस्थ्वम् । नैर-म्तर्वमेकचानयोयौँगपद्यम् । अयमेंच समाधिः । लोके कयोचित् कल्हायमानवोरेकः कोऽपि समयों माध्यस्थ्यमवलम्ब्य विरोधं समाधत्ते । एवमस्य महिमाप्यलीकिको माध्यस्थ्यमाश्चित्त्व शुद्राररीष्ट्रवीरपि विरोधं शमबति । विरोधनिवर्त्तनाहेवास्व माध्य-स्थवष्यपरेशः । अलीकिकमहिमत्वारण न किचिरसंगावितमत्तीति पिण्डितार्थः । तेन विरोधानासालंकारोऽपि ध्वन्बत इति सिद्धम् । ननु बृङ्गाररौड्रयोरविरोध इत्युक्तं कभाष गुज़ारो विवसितः संभोगो विप्रलम्भो वेर्स्वपेसावानाइ । हेव्यामिति । संभो-गात्मकत्वे हेतुमाह। रतेव्येनिबन्धादिति । अत्र रतिग्रब्देन पत्रावलीनिर्माणेहि-कीडामिधीबते न तु रत्वास्वः स्याबीगावः । तत्व विधेलम्मेऽपि संभवात् । मय न केवर्ल रोड्रग्रद्वारवीर्थननाड्रसम्पनिरेव कि तु कवेईवताविषवाबा रतेरपि ध्वननाडा-

१ इन विरोध परिहरता T., C., G., M.; कूतविरोध परिहरता T'. २ देम्पा G., M., T'. ३ 'चरणदोध : K. ४ प्राक्तनेन सं' D. ९ प्रतीताभ्यां K. ६ ततः क्रिम् K. ७ अवयर्थ: K. ८ यथा K. ९ D. drops अपि. १० वा अत आह K. १९ रतेड्पेति K. १२ 'निमांणादिना K. १३ प्रत्येअपि D.

रिति भावमा । तथाविभमक्तिअन्तामरविधुरान्तःकरणतयैव नम-स्कृतेः कृतत्वात् । अन्यथोपहासादावापि नमस्कारः संभवति । यथा

बिन्दुद्दन्द्वतरक्निताग्रसरणिः कर्त्ता शिरोबिन्दुकं कर्मेति क्रमशिक्षितान्वयैकला ये केऽपि तेम्योऽअँलिः ।

ये तु ग्रन्थसहस्रशाणकषणत्रुटचत्कलङ्केगिरा-मुल्लेखैः कवयन्ति बिल्हणकविस्तेष्वेव संन-ह्यति॥ २ ॥

वध्यविषेत्रवाइ । देवताविषयेति । रतिरिइ कवीनां राजदेवताचार्यविषयेष्वभ्वभी-पियतवस्तुष्वित्र विषवसीम्दर्वजन्मा कथिशभिरतिथिष्ठेषः । भाषस्वेति । अन्यत इति सेषः । रतिसदावे विप्रतिपत्रं प्रति प्रमाणमाइ । तथाविधेति । मक्तिः पूज्यदेवताशै पित्राविष्वित्र प्रेमातिश्चवः । अद्धा तत्रैव विध्वासः । तत्र भक्तेस्तया-विषस् पूर्वोक्तरतिरूपत्वम् । कुतत्स्वात् कृतस्वानुमामादिस्वर्यः । प्रयोगस्तु विमता मयस्कृतिः पूर्वोक्तरतिरूपत्वम् । कुतत्स्वात् कृतस्वानुमामादिस्वर्यः । प्रयोगस्तु विमता मयस्कृतिः पूर्वोक्तरतिरूपत्वम् । कुतत्स्वात् कृतस्वानुमामादिस्वर्यः । प्रयोगस्तु विमता मयस्कृतिः पूर्वोक्तरतिरूपभक्तिश्वद्धातिश्वयपुर्विका कृता विहितक्रियास्तात् संध्वा-वन्दनवदिति । अद्याप्रहणं दृष्टान्तार्यं रतेरेवाच सिपाधविषितस्वात् । साध्यानद्दी-कारे वार्धकं तर्कमाइ । झन्ययेति । अतस्पूर्वकत्से स्वीपहासिकनमस्कारवहनुप-कारकस्वाइफलमनुद्धानं भवेत् विपरीतफलं वा स्थौत् । उक्तं च । 'ध्रुवं कर्ज्तुः अद्याविधुरमनिष्वाराव हि नर्शाः' इति । भौपहासिकनमस्कारमुराहरति । यथेति । विन्युद्दम् विसर्याः । द्वैससिष्ठतीत्वावै सविधर्यस्व कर्जृत्वर्श्वमाज्जलं विवतीत्वाक्षी विरोविन्युकस्य कर्मस्वर्श्विनाच सर्वत्र तयार्थ्वभनः । तथा च पयः पिवति मुखं ग्रीगत

१ 'वन्भुरा' 1'. १ अन्यथा प्रहासादावपि T. १ 'व्ययगिरो C., M., G.; 'व्ययकथा 1'. ह तेभ्वो नमः T., C., G., T'. ५ 'पूर्व कृता D. १ वाधकतर्क' K. ● कुर्याद् K. ८ मसाः K. ९ इव' K. १० तथालोक्तः K.

परमेश्वरः पुनरिह न परमझिमतंदेवतमपि तु समुचितमपि भवौते । निक्षिलभुवननिर्माणकर्मठस्य भगवतः श्रीकण्ठस्य व्रन्थ-निर्माणावसरे नमस्कर्त्तुमुचितत्वात् । किं चात्र वाक्यार्थीभूतत्वा-द्विभान्तिघेामत्वेन प्राधान्यमुपेयुषो भावभ्वनेर्वस्त्वलंकाररर्स-

इत्यादी पबसः कर्मूत्वं मुलत्व कर्मत्वं च स्वादित्यर्थः । इत्वनेन क्रमेण शिसितः डपाँखाबैठपतिष्टो बोऽर्म्ववः पहसंसर्भः पहार्यसंसर्गो वा स एव कला विद्या वेषां ते तयोक्ता अव्युत्पना इत्वर्यः । तेभ्वोऽस्नुलिर्नमस्कार इत्वर्यः । मन्यसहस्राण्येव धाणासोय कापणेन मुव्यत्कलेद्वेभंदवहोपैर्वहुपन्या श्वासरि गुज्रारस्वयः । व्युत्पना एव ने लक्ष्य नाव्यत्वज्ञा इति झोकतीथ्वर्यम् । तेभ्योऽञ्चलिरित्यव्युत्वज्ञनमस्कार डपहासार्यः । परमार्यतत्तेषामनमस्कार्वत्वीहिति । इह न केवलमिन्दुमूषणस्वेष्टत्ववि-शिष्टत्वाभ्यानेवोपात्त्यत्वनपि त्वौचित्त्वाइपीत्वाइ । परमेश्वर: पुनरिति । औचि-स्वे हेनुमाइ । निस्तिलेति । निर्माणधक्तिकामेस्व ताइक्धक्तिमेहेवताका एव नमस्कर्भुमुचितत्वाहित्वर्यः । कर्मणि घटकः समर्यः कर्मठः । 'कर्मधूरेत्तु कर्मठः' इस्बनरः। " कर्मणि घटोऽठच्" इत्यटच्प्रस्ययः। " नस्तज्जिते " इति टिलोपः । अयेह पूर्वोक्तनावादिध्वनीनामुपपत्तिपूर्वकमुपस्कैर्थिोपस्कारकमावेनाद्वाद्वीभविसंक-रमाह । कि चात्रेरवाहिना सूचित एवेखन्तेन । अब भावः पूर्वोक्तो रखाख्यः । वस्त्वलंकाररसाम पूर्वोक्ता एव देवताया मलौकिकमहिमत्वं विरोधानासः शुद्रार-रोडो च तेर्षा ध्वनिभिः सह मावध्वनेरस्त्येव संकर इति संबन्धः । अद्राद्गीभाव-लसण इति शेषः।तत्र हेतुमाह। उपस्कार्येति। तत्र भावध्वमेरुपस्कार्यस्वाइक्रिस्व-मन्येषां नूर्पस्कारकस्वाइज्रान्तमिति विवेकः । तत्र भावध्वनेरुपस्कार्यस्ते हेनुमाह । प्राधान्यमुपेयुष रति । प्राधान्वे कारणनाह । विश्वान्तिधामत्वेनेति । पर्व-

१ °मतं देव° C, १ D. drops मवति. ३ °करणा° T., C., G., M. ४ °धॅभूत° G. ९ °मानत्वेन O. ९ O. drops रस. • स्वोपाध्यायै° K. < <sup>6</sup>K. drops यः ९ पद-संसर्गो वा K. १० लक्ष्या K. ११ स्रोकार्थः K. १२ °दितीदं D. १३ °द्याक्तिकमस्य K. १४ ताटक्द्यक्तिदेवताया. १५ कमैझीलस्तु K. १६ °मुपकार्योपकारक° K. १० °मावेन संकर इत्याह K. १८ K. drops तु. भ्वनिमिः सद्दास्त्येवोपस्कार्योपस्कारकभावेन संकर इतित्रिवि-भोऽपि' सूंचित एव भ्वनिः ॥

पाणिनिप्रमुखैस्तैस्तैः सर्वशास्त्रविशारदैः । इह तावत् त्रिधा शास्त्रमभ्यधीयत तत्र च ॥३॥ शब्दप्रधानं वेदाख्यं प्रभुसंमितमुच्यते । ईषत्पाठान्यथापाठे प्रत्यवायस्य दर्शनात् ॥४॥

वसानभूमित्वेनेत्वर्थः । तवापि हेतुमाह । वाक्यॉर्थीभूतत्वादिति । इति श्लेकं व्यास्वाव संप्रति प्रेशावतां प्ररोपेनायं स्वप्रन्थंप्रतिपाद्यमयं प्रतिज्ञातुमारौ तरु-पबोगितबोपहेग्रवैविश्वं तावराह । पाणिनीत्यारिश्लोकचतुष्टयेन । शासना-च्छाबमुपरेग्नः कर्त्तब्वाकर्त्तव्यवोधकं पौरुषेयमपौरुषेयं वा वाक्यम् । तरुक्तम् ।

> 'प्रवृत्तिर्वा निवृत्तिर्वा निस्थेन कृतकेन वा । पुंसां वेनोपदिइयेत तच्छास्त्रमानिर्धायते ॥'

इति । तच्छास्तं विधा प्रभुसंमितं मिर्श्वसंमितं काम्सासंमितं चेति । किमेधां लक्षणमित्व्येक्षायामेकैकद्यो निरूपयति । तत्र चेति । तत्र त्रयाणां मध्ये वहेदाख्यं द्वासं तेत् प्रभुसंमितं राजनुल्यमित्यर्यः । ऐतेदेवेपेपपादयनस्व लक्षणमाह । द्वास्ट्-प्रधानमिति । वर्षे द्यस्प्रधानं द्यासं तत् प्रभुसंमितामित्यर्यः । यथा प्रभुर्वा-द्रमाचेण पुरुषं प्रवर्त्तयति निवर्त्तयाति विपक्षे दण्डयति चैवं वेद्योऽपि विधिर्धे-देवेते पुंसां प्रवृत्तिनिवृत्तिदेतुर्विपक्षे प्रत्यवावं चापादयति । द्यस्प्रधानमित्थ-वेनार्यस्व प्राधान्यमाचनिषेधः । स्वरूपनिषेधे त्रेन्मत्तप्रलपितवद्यवर्त्तकत्वापौर्त्तान् ।

१ T. drops आप. १ सूच्य एव C. ३ ईषदण्यन्ययाभावे पाठस्य दुरितं यतः T., C., G., M. ४ वाक्यार्थभूत° K. ९ प्रेक्षावन्मनःपरोचनार्थ K. ६ स्वम्रन्थे प्रति° K. ७ कुंघो K. ८ सुहत्संगितं D. ९ चेल्यर्थः K. १० काण्यत्र म्युसंमितादीनि कियन्ति तेषां स्वणानीन्याद्यस्वय तान्येकैकशो K. ११ D. drops तत्. ११ तदेवो° K. १३ K. drops यत्र. १४ K. drops विभि. १९ °निषेधेऽत्र मत्त° K. १६ °मवर्त्तकस्वात् K.

## इतिहासीदिकं शास्तं मित्रसंमितमुच्यते । अस्यार्थवादरूपत्वात् कथ्यतेऽर्थप्रघानता॥५॥

शब्दमात्र विधिप्रस्ववोपलक्षितं वाक्सं तस्व प्राधान्वं प्रवत्तंकत्वम् । ननु पुरुष-प्रवृत्तिकर्षां भावनां विदधानः प्रस्वव एव प्रवत्तंकः तस्व प्रेरणार्थे विधानात् तत् कथं वाक्यं प्रवत्तंकमिति चेरहो पेलवप्रांहि पाण्डित्यमायुष्मतो बेन प्रत्ववः प्रवर्त्तक इत्याकलयता स च विशिष्ट इति नाकलितम् । तदाकलने वाक्यमेव प्रवर्त्तकमि-स्वापि कि नाकलवेः । तथाहि । न हि भाववेदित्खुक्ते केमित् प्रवर्त्तते कि त्विह-मनेनैषं भावयेदिति । तथा सत्यंशचयविशिष्टभावनाभिधायी प्रत्ववः प्रवर्त्तक इति वाक्यमेव प्रवर्त्तकमित्धुक्तं भवति । तदुक्तमाचार्वैः कारिकायाम् ।

> ' किमाद्यपेक्षितैः पूर्णः समर्थः प्रस्वयो विधौ । तेन प्रवर्त्तकं वाक्यं झाक्षेऽस्मिम् चोढ्नोच्यते ॥ '

इति । तत्सुष्ट्रक्तं वाक्यमेव प्रवर्त्तकमिति । तत्र परमेवेदं शब्दप्रधानमिति । शब्द-भाधान्ये हेतुमाह । ई्रवदिति । पव्यते इति पाठो वेदः तस्यार्न्ययापाठेऽन्ययो-बारणेऽपि वतो दुरितमन्ययानुष्ठानेऽननुष्ठाने वा प्रत्यवाब इति किनु वक्तव्यत् । अध्ययगविधेः फलवद्द्यांवगोधपैर्यवतितत्वाहिति । तस्माच्छब्दप्रधानं ततः प्रभु-दंगितं वेदाख्यं शाक्षमित्यर्यः ॥

भय मिषसंमितमाइ । इतिहास्रोति । तत्व लसणं स्रोपपत्तिकमाइ । अस्योति । भर्यप्रधानं शासां निषसंमितनित्त्वयारं । अर्थायों वाक्यायों न पदार्यस्तस्वाप्रवर्त्तक-त्तान् । प्रौधान्वं च प्रवर्त्तकत्वमेव । अर्थप्राधान्वे हेतुमाइ । अर्थवाहरूप-त्वादिति । इतिहासादयो ने वेदवदेवं कुर्बाहिति विधिवलेन पुरुषं प्रवर्त्तवन्ति कि तु पूर्वपुरुषेचरितवर्णनोनुसेन सुदृदिव कुक्तिभिर्मुनीव प्रवर्त्तवन्त्रीस्वैर्यप्रा. भान्वनित्वर्यः ॥

१ 'झासपुराणाहि T., C., G., M. २ सुहत्तंमित' T., C., G. ३ 'मिध्यते T., C., M. ४ कविदपि K. ५ किंथिदने ' K. ६ K. omits अन्ययापाठे. ७ 'पर्यन्तव्य' K. e D. drops अर्थ:. ९ प्रवर्षकर्त्तं च प्राधान्यम् K. १० न तदेवं कुर्या' D. ११ 'पुरुषा' D. १२ 'वर्णन' D. ११ 'त्यर्थ: । प्रधानतेति प्राधान्यमित्वार्थ: K.

## ध्वनिप्रधानं काव्यं तु कान्तासंमितमीरितम् । शब्दार्थौ गुणतां नीत्वा व्यखनप्रवणं यतः ॥६॥ एष विद्याधरस्तेषु कान्तासंमितलक्षणम् । कंरोमि नरसिंहस्य चाटुखोकानुदाहरन् ॥७॥

मय कान्तासंगितं तक्क्षणं चाह। ध्यनीति । धनिप्रधानं शास कान्तासंगित-मिति लेमाणं तथ काज्वमित्वर्यः । आमिल्साणं तु वश्यते । प्राधान्यं तु प्रवर्त्तकरव-मेव । तस्य कान्तासंमितत्वमुपपादवति । इाव्हार्थाविति । इव्हार्याविद्द वाच्य-वाचको लक्ष्वलभको च तबोर्गुणत्वमुपसर्जनत्वं तच ध्वनिजननमाचोपसीणत्वात्। व्यक्तनप्रवणं ध्वनिप्रधानम् । तद्वमर्थः । यथा कान्ता कटासवीसर्णमन्द्रहासम्धुर-गावणाहिभिः पुरुषं रखवन्ती व्यखनच्यापारेणैव सुर्वे कारवति एवं काच्यकलापि बम्झायों मयसक्तिमूलया व्यज्जनवृत्त्वा सहरयहरयाह्यादिकवा चमस्कुर्यंती रामा-हिरहत्तित्वचं जनेन न रार्वणाहिरहिति' अनवन्ती सरसतामापाद्य पुंसः कत्तेव्वे प्रवर्त्तबाति निवर्त्तवाती चाकर्त्तव्वाहिति कान्तासंमितमिहं शास्त्रमितीत्यमुपरेशव-बं विविच्च तेचे तृतीयनिरूपणं स्वजेन्यकृत्वमिति प्रतिजानीते । एष इति । एष विधाधरी विधाधरास्यः । अँहनिति शेषः । करोमीत्युत्तमपुरुषप्रयोगान्। 'स्यानि-म्बपि ' इति वचनारप्रयोगः । तेष्टिवाते । तेषु शास्त्रेषु तम्मेध्ये इत्यर्थः । कान्ता-संनितलभणं काष्यलभणनित्यर्थः ! एतेन काष्यलभणं विषयः । तज्ज्ञानं प्रयो-जनम् । तकोः साध्यसाधनभावः संबन्धः । 'र्तक्तिज्ञासुरधिकारीति स्वैभन्यस्यानु-बन्धचतुरुवं सुचितन् । पुण्वश्लोकचरितनिबन्धनात् प्रबर्न्धप्रतिष्ठां नेरेवाइ । नरसिंहस्वोत ॥

१ करोति C., T., G. २ °संगितं तझस्र K. ३ काष्याख्यामे K. ३ ध्वनिरूंश्यते D. ९ झब्दार्यावेष D. ६ °मेशण K. ७ द्वाब्द् K. ८ K. omits जनेन. ९ D. inserts बर्तितच्यं after न. ९० D. inserts च after इति. ११ D. drops तच. १२ स्वयं मन्चकृत् D. ११ K. drops विदाधरः. १४ दोऽहमिति D. १९ मध्ये K. ११ विद्यासु K. २९ D. drops हव. १८ प्रवस्तप्रति K. १९ मन्यान आह K.

# अन्तरेण नरसिंहभूपंतिं नेतरोऽस्ति मम वाङ्मयोचितः । चन्द्रचूडमपहाय जाह्ववी-वारि वोढुमपरः क ईश्वरः ॥ ८ ॥ विश्वोल्लङ्घनजाङ्घिकीं वितनुते कीर्चिं विघत्ते श्रियं हेलाधिकृतयक्षराजविभवां चिन्ताकरं हन्त्यघम् ।

एकावल्यां तरलाम्वितायां

नतु रघुरामाहीन् पुरातनान् पुरुषधौरेवानुपेक्ष्य किमित्याधुनिकं पुरुषमधिकरो-बीत्याग्रज्ञ्क्याह । अन्तरेणेति । पुरातनत्वमप्रयोजकम् । गुर्णनधित्वप्रयोजक-गरिमादिना तु नर्रासहो रामाहीनतिग्रेत्त इति भावः । अचेम्वरनरसिंहवोर्निरपेक्षे वाक्यद्ववे बिम्बप्रतिबिम्धभावेन वाङ्ग्मयज्ञाह्वदीवारिरूपत्तमानधर्मानिर्देग्राम् इटाक्तालकारः ॥

ननु 'काष्वालापांध वर्षवेर 'इति काष्यालाप एव निषिद्ध इति कुतः काष्यनि-गांणावकाशः कुतस्तरां तझ्काणप्रणयनप्रसक्तिः कुतस्तनां मै नरसिंहचाट्र्सहरणवार्त्ते-स्वार्ग्येङ्क्वाह । चिश्वोल्डिङ्कनेति । जर्ह्वया चरतीति जाहिकी जङ्घाला शीध्रगा-निनीति वावत् । 'जङ्घालोऽतिजवस्तुल्यौ जङ्घाकारिकजाङ्घिकौ ' इस्वनरः "चरति " इति ठक् । "टिड्डूाणप्र्--" इर्स्यादिना ङीप् । विश्वच्यापिनीस्वर्यः । चिन्ताकर्रे-माधिजनकमधं पापं इन्ति पुण्यश्लोर्कगुणवर्णनादिस्वर्यः । रसास् झृझ्तरासीन् । चेतसः परिस्पन्दीनपहन्तीति परिस्पन्दापदं विक्षेपहरनिस्वर्यः । ' जन्त्वेष्यापे दूस्वते " इत्वपिद्यब्दाड्रुप्रस्थयः । अत्र सेर्वत्र कवेर्ययायोगं सष्ठदयानां चेति द्येषः । पूर्वेचा-वनर्यः प्रतिपादितः ।

१ 'अूपतेर्मे' C., G. २ गुणराधिमान् नरसिंहे D. ३ K. drops च. ४ 'वार्चेति । तवाह K.. ५ K. omits जङ्ख्या चरतीति. ६ '' टिब्रुाण "इति डीप् D. • 'करणमा' D. < D. drops गुण. ९ परिस्पन्धन मप' K. १० K. omits सर्वत्र.

## दुग्वे स्वादुतरान् रसान् वितैरति स्फारं कैलाकौशलं काव्यं निर्वृतिमावहत्यपि परिस्पंन्दापहं चेतसः ॥ ९ ॥

कवयत इति कविस्तस्य कर्म काव्यं तचार्थाद्वर्णनात्मकम् । यदुक्तम् ।

'पॅरिवडुइ विण्णाणं संभाविज्जइ जसो विसर्पंग्ति गुणौं।

सुर्ज्य सुपुरुर्स चरिमं ' कि ' ते केण ' इरन्ति कैंग्वालवा ' ॥ 'काव्य वद्यसेऽर्धकते—' इत्यादि च । तरेवननेकन्नेयःसाधनतया काव्य न हेर्येष्ट् । निषेधो मुद्राराक्षसाध्यसस्काव्यविषयतया व्यवस्यापनीवः । अन्यथा रानाबणादीनामापि हेवस्वप्रसंगादिति भावः ॥

एवं कान्तासंगितोपदेशस्य स्वरूपं प्रामाण्यं च निरूप्य 'संप्रति तम काव्यग्रब्दस्य प्रवृत्तिनिमित्तं सूचयत्रिर्वेचनमाह । क्वययत ईश्यादिना । कवयते वर्णयतीति कविः कवयिता । कव वर्णन इति धातोरौणादिक इकारप्रस्ययः । तस्य कर्म काव्यमिति ब्राह्मणादित्वात् व्यञ्प्रस्यवः । ननु कविकर्मणः काव्यस्वे सैर्द्यार्थनादी-नामपि काव्यस्वप्रसङ्ग इत्याग्रङ्क्र्वाह । तच्चोत्ति । तर्च कर्मार्थात् सैंत्पर्यटमादी-नामपि काव्यस्वप्रसङ्ग इत्याग्रङ्क्व्वाह । तच्चोत्ति । तर्च कर्मार्थात् सैंत्पर्यटमादी-काव्यक्रब्द्र वर्णनार्थग्रक्तिकत्वलक्षणाद्वर्णनात्मकमेव लभ्यत इति नाति-ध्वाप्तिरिर्व्याः । एतेन वर्णनात्मा संदर्भविग्रेषः काव्यमिति लक्षणं तरेव प्रवृत्ति-निमित्तं च काव्यग्रह्तस्येस्युक्तं अवति । अत्र च संमतिमाह । यदुक्त्तिमिति

१ बितरते G. २ कियाको ° D. ३ वरिस्पन्दाबई ' T., G. ४ परषवद्धइं D. ५ संमाविताइ D. ६ बिवय्यंति D. • गुणा: D. ८ सुचइ D. ९ सुपुत्र K. १० 'चारेष्य' D. १२ कि जं D. १२ D. drops ज. १३ कठालावा D. १४ बिगेयम् K. १५ तत्र संपति K. १६ इत्यादि D. १७ तत्यतनादिना ' K १८ इत्यत आह K. १९ D. omits ज. २० K, drops झामध्यांत 3 शाणोत्कीर्णमिवोर्ज्बलयुति पदं बन्धो ऽर्धनारीश्वर-श्ठाघालङ्गनजाङ्गिको दिवि लतोद्रिन्नेव चार्थोद्रति: ।

किंश्वित्पीडितचन्द्रमण्डलगलत्पीयूषह्यो रसः तत् किश्चित् कविकर्म मर्मे न पुनर्वाग्-

डिण्डिमाडॅम्बरः॥ १०॥ कृत्वा काव्यमवाप विश्वमहितां कीर्त्ति कवि-

#### म्रामणीः

' ग्राणस्मुनिकर्षः कपः ' इत्वमरः । तैषोस्क्रीर्णमुत्तेवितन् । डज्वलयुति ग्राणोक्रीइ-मणिकल्पनिर्स्वयंः । बन्धः परसंपटना । अर्थेन नारी सां चासावीश्वरव तस्व म्लापा संघटेनासौभाग्वं तज्ञद्वने जाहिकः ग्रीप्रगामी अर्थनारीसंघटनवरुक्षियम इत्वर्यः । " पैरति " इति ठक् । दिष्ठुद्विज्ञा लता विगुद्धता । अर्थोप्ततिर्यस्तुरणम् । किथ्रित्-पीडितनीर्षेत्पीडितमन्वया विरसं मवेदिति भावः । इरवस्व प्रिवो इद्यः । " इरवस्व प्रियः " इति वत्प्रस्यवः । वषेते गुणास्तदेव किंषित् किमपि लोकोत्तरं कविकर्म काघ्वं मर्म रहस्वमन्वया कर्षकोलाइल इत्यर्थः ॥

मय विश्वोझहनेति श्लोके वन् काम्वस्वानेकग्रेवस्करस्वनुक्तं तर् इटान्तैर्घ्वनक्ति । क्रुत्वेति । किं बहुना चतुर्वर्गचिन्तामणिरिवं कविता नाम । तस्नात् काव्वं कर्त्तच्वं व्यॉक्वातम्वं चेति मावः ॥

१ शाप्येतीणं° D. २ 'मिहोब्नल' G. ३ किंचिड्रॉगित' D. ४ नर्म T., G.; स्वस C. ५ 'खिपिडमादुरबर: D. ६ णिकष इन्य' D. ● 'त्रोत्तीमं' D. < 'मिति भाष: D. ९ स K. १० संघटन' K. ११ जङ्ख्या " परति". D. १२ किंपिड्रॉगेल' D. १३ 'घलिण्पीडित' D. १४ K. inserts ओतम्बं after कर्त्तम्यं.

# श्रीहर्षः श्रियमद्भुतां हरिहरो छेमेऽर्जुन-क्ष्मांभुजः।

मृत्योस्वासमपाचकार मलयक्ष्मामण्डलाखण्डल-स्तत् किञ्चिन्न विलोक्यते न किल यत् काव्यात् समुन्मीलति ॥ ११ ॥

## प्रतिभा बहुशास्तदर्शिता बहुघा काव्यविदां च शिक्षया। मुंहुरम्यसनं मनीषिभिः

#### कथितं कारणमस्य संभवे ॥ १२ ॥

शब्दार्थगुणालंकाराः प्रतिमान्त्यनयेति प्रतिमा शक्तिः यया

वदेवं पन्यारम्भं समर्थ्य संपति न सेर्वसुल्मं काष्यनिर्माणं कि तु केषांभिदेद सुद्धतिनानियं विद्येति दर्धवितुं बहुत्पत्तिसामधीनाइ । प्रतिभेति । श्लोकं स्वयनेद व्यापटे । द्याटट्रार्थेत्वादि । प्रतिभान्ति स्फुरन्तीत्वर्धः । <sup>5</sup>प्रतिमेति । "व्यातमोप-सर्गे " इत्वङ्ग्रस्ववः । "अकर्त्तारे च कारके संज्ञायाद् " इति करणार्थता । सन्तिः कवित्तवीर्यकदः संस्कारविशेष इति काट्यप्रकादाः । तत्तवार्व कि प्रमाज-मित्वाधङ्क्ष कार्वलिङ्गानुमानमाह । यया धिनेति । सर्वा काष्यकिवा प्रक्तिविशेष-पूर्विका किर्वत्तिनात् स्फोटोहितर् शत्त्वभावे कार्यमेव न स्वान् मैन्ग्रावस्कोटव-

१ मेंचे C. २ ध्मामृतः D., T. ३ शीलनं C. ४ बहुर' G. ५ च सुलम K. ६ K. drops प्रतिभेति. ७ K. drops प्रत्ययः, ८ वीजः K. ९ प्रकारो K. १० कार्यनात् D. ११ स्कोटादिकार्यवत् D. ११ अग्नावस्कोट° D. विना कांब्यं कर्लुमेव न क्षेमते कविः क्रुँवन् वा दास्यें स्पदं भवति । अकवितैव वरं कुकवितायाः । कुकविता दि कायानपेत-मनस्कं मरणम् । बहुशास्त्रदार्शता ब्युत्पत्तिः । सर्वपथीनाः बलु क-वयो भवन्ति । प्रतिभायाः प्रागुपादानं ब्युत्पत्त्यपेक्षया प्राधान्य-धोर्तनाय ब्युत्पत्तिमान्द्याविर्भूतदोषापाकरणाय प्रभविष्णुत्वात्

हिति प्रमाणतर्काभ्यां शक्तिसिद्धिरिस्यर्थः । अयापि शक्तयनद्वीकारे होषमाह । कुर्चन् होति । कुकाव्यकरणहिति भावः । मन्वभावार् भावोऽतिरिच्यत इति न्यायात् कुकाच्यकर्णमपि श्रेय इत्याराङ्क्याह । अकवितैचेति । कुत इत्यत माइ। कुकविता हीति । काबानपेतननस्कं मरणं जीवन्मरणमित्वर्यः । कुजी-वनाइजीवनमिव कुकवित्वाहकवित्वमेव वरम् । स्वतुक्तन्यायस्तु गुणविषय इत्या-शयः । तत्मात् सिद्धं प्रतिभापि कारणमन्यया सर्वोऽपि कवधेहिति । बहुशास्त-इर्धितेय्यस्य व्याख्यानं व्युत्पत्तिरिति । संगतिमह इत्वर्यः । सास्त्रमहणं सोक-स्याप्युपलक्षणम् । चैगुण्योइतस्य लोकचरितस्यैवातिविचित्रस्य नानारसस्यं प्रावे-णाच वैर्ण्यत्वात् । तथा च लोकव्यवहारवेहवेहातिहासपुराणकलाहिसकल-विद्याकौश्चलमप्येमें कारणमिस्वर्थः । तत्रोपपत्तिमाह । सर्वपधीना इति । सर्वान् पथः पूर्वोक्तलोकवेदादिमार्गान् व्याग्नवन्तीति सर्वपथीनाः सर्वदेदिन इत्खर्थः । झन्यया काव्यनिर्माणस्य तुष्कारत्वाहिति भावः । "तत्सर्वादेः पथ्यङ्गकर्मपत्रपात्रं व्यामोति " इति खप्रस्ययः । श्लोके प्रतिभावा ब्युत्पत्तेः प्रागुपाहाने कारणनाह । प्रतिभाया इति । प्राधान्ये हेतुमाह । व्युत्पत्तिमान्धेति । न झञ्जुत्पत्तिहोतं प्रतिभेवाप्रतिभाहोषं व्युत्पत्तिस्तिरोधेतिं प्रभवति । अतः प्रतिभायाः प्राधान्यमि-स्वस्याः प्रागुपादानं युक्तमित्यर्थः । बहुधा बहुधास्त्रद्धितेत्यन्वयः । बहुनां शास्त्राणां

20

१ कर्जु काष्यमेव D. २ समेत D., शक्यते C.; D. G., and C. drop कविः. १ रून्वा हा° C. ४ हासा° G., C. ५ °मनस्कमरणं T. ६ °ध्वननाय T., G., C., M. • भावो त्रिच्यिते D. ८ °करणमेव K. ९ कायानपेतेति जीवन्म° K. १० °रसस्पैव K. ११ वर्ण्यमानन्वात् D. १२ °व्यवहारवद्वेद° D. १३ °वेदाङ्गशास्त्रेति° D. १४° कीशलमत्र K. १५ प्रतीताया D. १६ तिरोधातुमाष्टे K.

प्रतिमाबाः । काव्यं कर्त्तुं विदन्ति विन्दते इति काव्यविदः कवयः सद्वदयाद्य वेत्तिविन्दत्योरावृत्त्यां प्रहणात् परिस्फुरतः प्रक्वैतिश्ठे-षस्य महिम्नाभिर्धीयन्ते । तेषां हिं शिक्षया काव्यकर्रणविचारयो-

बहुधा बहुग्रो दर्श्वनं व्युत्पत्तिरित्वर्यः । अयाभ्यासाख्यकारणनिरूपणाँय व्याचटे । काव्यविदामित्याहि । काव्यविरः कवयः सहत्याभानिधीयन्त इति संबन्धः । ननु कैयं काव्यविच्छब्दस्यैकस्योभयार्थत्वनित्यार्शद्वायां ययैतत्तया व्यत्पार्व्यति । कार्व्यं कर्त्ते विदन्ति विन्द्त इति काव्यविद राते । अवायं विवेकः । काव्यं कर्म्न विहन्ति जानन्तीति व्युत्पच्या काव्यविदः कवय उच्यन्ते । विद ज्ञान इति धातोः किए । अय काष्यं विन्त्ते विचारयन्तीति ब्युत्पत्त्या तु काष्य-विरः कोव्यपरीक्षकाः सहृदयाः कथ्यन्ते । विर विचारण इति धातोः किर् । ननु तयाप्वेकोचारणे कयमेकस्यानेकार्याभिधायकत्वं तत्राह । परिस्फरत इति रें। काव्यविदामित्य रिक्पोः केर्नुवाचिनोरुभवत्रेकार्यस्वात् प्रक्वतेर्विच्छव्दत्य ज्ञानविचारवोः श्लिष्टस्वादवं प्रकृतिश्लेषः । तत्व महिम्नेति । इहार्यद्रयस्यापि प्रा-करण्यिकस्वेनैकच निवन्तुमज्ञक्वस्वादेकोचारणेऽप्युभयत्राभिधाया निरङ्कत्रस्वाहि-व्यर्यः । ननु श्लेषस्य किर्मर्भ परिस्कोरकमत माह । वेस्तिविन्दृत्योरिति । विद ज्ञाने विद विचारणे इत्यनयोर्धात्वोर्विदविदेति द्विरावृत्त्वा महणे एक एवा-बर्मयद्वेडप्वावर्त्त इत्येकत्वानुसंधानाच्छ्रिष्ठता स्कुरत्येवेत्वर्यः । नैर्नु भिन्नार्या-विमौ थेति अन्नावेवेति कयमयं श्लेषः । यत्रैकस्यानेकार्यस्वं तत्रैव श्लेषव्यवहारा-विति चेत् सत्यम्। सार्डवाहेकत्वाध्यवसायारहोष ईत्यलंकारसर्वस्वकारः। र्षं काव्यविदामित्यन प्रातिपहिकोंर्थे व्याख्याय विभक्तया योजयनभ्यसन-

१ किन्दन्ति वा T., G., C. २ °रावृत्त्याधंग्र<sup>°</sup> T., G. ३ प्ररुत<sup>°</sup> G. ४ विधीग<sup>°</sup> C., M. ९ T., G., and C. omit दि. ६ °विचारकरणये।<sup>°</sup> T. ७ °पणाय काच्यविदामित्यादि ब्याचटे D. < D. inserts काच्यमित्यादि after काच्यविदामित्यादि. ९ K. drops कर्य. १० °त्याशङ्क्य K. ११ K. drops काच्य. १२ °रतः प्रकृतिश्लेषस्थेति K. १३ वाक्यणिकेनै K. १४ किप्रसुपः D. १५ कर्त्तच्यवाचिनः D. १६ तत्र इते<sup>°</sup> D. १९ प्राकरणिकेनै D. १८ किपुत तत् स्कोरक D. १९ नाभिज्ञा K. २० K. omits धातू. २१ K. drops इस्यलंकारस वर्त्वकारः. २२ °पदिकार्ये D.

रविच्छेदेन परिशीलनमभ्यासः । अववरतमभ्यस्यतामेवे कवीनां वाक्यानि पाकमासादयस्ति । पाकस्तु रैसोवितशब्दार्थनिवन्ध-नम् । अवणसुधास्यस्दिनी पदब्युत्पत्तिः पाक इत्यंन्ये। पदानां परिवृत्तिवैमुख्यं पाक इत्यंपरे॥

शब्दार्थौ वपुरस्य तत्र विबुषैरात्माभ्यघायि ध्वनि-श्रार्वाकैरिव कैश्विदस्य न पुनः सत्तापि संभाब्यते ।

कर्तुं लक्षणमक्षमैरयमनिर्वाच्यः परैरुच्यते भाक्तोऽन्यैः समुदीर्यतेऽस्य हि ततो ब्रूमः स्वरूपं वयम् ॥ १३ ॥

धन्दार्थमाह। तेषाभिति। काष्यविदामित्वर्थः। कर्त्तरि पडीवर्ष् । शिशवा एवं कुँर्वा-देवं विचारवेदित्युपदेधेन तथैव काष्यत्व करणं विचारणं च परिधीलनं तदेवाभ्यसन-नित्वर्थः। अभ्यासस्य प्रवोजननाह। अनयरतमिति । पाकश्रव्दार्थनाह । पाक-स्त्विति । रसाः कृद्रारादवः । तेषां मृदुद्धतादिभेदभिन्नत्वादुचितश्रव्दार्थगुर्म्पतात्त-इवञ्चनसमर्था सेती सा पददृत्तिः कर्णामृतदार्पणी भवति । अतो स्सार्सवादोष्टित-इवञ्चनसमर्था सेती सा पददृत्तिः कर्णामृतदार्पणी भवति । अतो स्सार्सवादोष्ट्वत-इवञ्चनसमर्था सेती सा पददृत्तिः कर्णामृतदार्पणी भवति । अतो स्सार्सवादोष्टित-इवज्वनसमर्था सेती सा पददृत्तिः कर्णामृतदार्पणी भवति । अतो स्सार्सवाद्येचित-इवज्वनसम्पत्तिः पाकः स चाभ्याससाध्य इति सफलोऽभ्यास इत्वर्यः । अवं च पाकः कालिहासादिग्रवन्धेषु प्रसिद्ध एव । नतान्तरमाह । पद्यानामिति । परिवृत्ति-वेयुक्त्वं विनिनवासहिज्युत्वम् । इतदेव नैत्रीघट्यति चेव्ववायते । वयास्यसैव-न्त्रोके चम्द्रोइवदर्थने ।

१ G. and C. insert हि after पत. २ स्सोदित C. ३ इत्येके G., T. ४ पदा-न्तरपरिवृत्ति G., T., C., M. ५ इत्यन्ये T. ६ घन्नी प्रया K. ७ प्रयोजयेदित्युपदेशने K. ≤ ेयुम्फना तज्ञ D. ९ सा सा पद K. १० रसोषित K. १९ कि स्थायंत D. श्वष्दार्थवपुस्तावत् काव्यं वपुषि चे केनाप्यारमना अवितव्य-मात्मा च ष्वनिरेव तस्ये चामावं मन्यमाना लोकायतिका इव

> निशाकरकरस्पर्श्वात्रिशवा निर्वृतास्मना । अमी स्तम्भाववो भावा व्यवस्ते रज्यमालवा ॥

व्यत्र निधाहियस्स्थाने क्षपादिवसम्बरप्रक्षेपे परामां परस्परमैत्रीअङ्गः । तहेवं वक्तिव्दुरपत्र्वश्वासा विलिताः काष्ण्योत्पत्ती कारणं न त्वेकैकैनिति प्रतिनेत्वादि-श्लोकार्यः।

अयेई ध्वनिनिद्धपणं प्रथमोन्मेबार्यः । न चासंदिग्धनप्रबोजनं च निद्धपणमई-तीति संदेश्वीयं प्रबोधनं च दर्शबन् अनिनिकपणं प्रतिजानीते । शब्दार्था-विति । मस्य काष्यस्य । तत्र वयुषि । मस्य ध्वनेः । सत्तापि न संगाय्वते अप्राना-जिकत्वाचार्वक्रियत इत्वर्थः । स्माणनिति । सुणालंकारघ्यावर्षेकं धर्मनित्वर्थः । अनिर्वाच्यः सहरबहरवैकसंरेणो स तु निर्वक्तुं सक्यः । माक्त भौपचारिकः । तवो विप्रतिपत्तिसत्तावात् । अस्य ध्वनेः स्वरूपं वयं सिद्धान्तिनो झ्मः । तद-वनर्यः । सब्दार्यसरीरं काव्यं तत्र ध्वनिरात्मेति सिद्धान्तः । तत्र वैश्वा पूर्वपैक्षः । त्रच ध्वनिरेव नास्तीति प्रथमः । अस्स्वनिर्वाच्य इति दितीवः । निर्वाच्यो माक्त इति त्रतीयः । एतत्पसचयनिरासेन ध्वनिकारसिज्ञान्तावलम्बाह् ध्वनिरूपस्वरूपं वमाणलसणाभ्यां निरूपयान इति । नन्वेतावता किनव प्रयोजनमुक्तं कि वा संदेह-कारणनित्वाद्यङ्क्य वयैवं तथा श्लोकं व्याचडे । द्याव्य्यार्थेति । ततः किनत भाह । वैयुषि चेति । मन्वयास्व निरात्मकत्वे वस्वमाणगुपालंकारजावनग्रेष-मपि सवसरीरमण्डनमापचेतेति भावः । तद्यांत्मैव निरूप्ततां कि ध्वनिसाधमेने-खत माह । आत्मा च ध्वतिरेवेति । मतः काष्वकान्ताइारीरस्व अवितति-बिरेव ध्वनिसाधनस्व प्रबोजनमिति प्रयमपाहार्यः । द्वितीवतृतीवाभ्वां तु संदेहका-रवं बाहिविप्रतिपत्तिः प्रतिपाद्यत इति व्याचटे । तस्य चेस्वादिना । एवं विधा वाहिवित्रतिपत्तिमूपन्वस्व तवाबपक्षप्रतिहोपेंम्पक्षिप्व पक्षानुवाहपूर्वकं प्रतिकागीते ।

१ T. and C. drop च. २ तस्यामार्ग C. ३ चैकैक° K. ४ अग्रे व्यनि° D. ९ व्यवसंकश्मं<sup>0</sup> K. ६ द्वेशा D. ७ पूर्वः प्रतः K. ८ बपुपक्षिति K. ९ अप्रस्मा चेसि K. १० 'छेपं त्रतिषे (सि) व्य D.

केचन नास्ति ष्वनिरित्याचक्षते । अपरे तुं वाग्गो वरतामवतारयितु-मैर्यं न शक्यत इति ब्रुवते । अन्ये तु भाकमेनं भाषन्ते । तैदेवमुपस्थितासु तिस्नृषु विमतिषु समयमपेक्षमाणस्य शब्दस्या-र्थबोषकत्वमिति न विचारितरमणीया वाच्याद्वर्थतिरिच्यमानता प्रतीयमानस्येति मन्वानानभाववादिनः प्रति प्रथमं वदामः । नजु ष्वनिर्नास्तीति प्रतिज्ञाविरोधः । ष्वनिरित्यनेन विधिर्नास्ती-त्यनेन च निषेधस्तयोम्ध परस्परविरुद्धयोरेकस्मिन् धर्मिणि तिमिरा-तपयोरिव सद्दानवस्थानदुःस्थयोरेव निवारितत्वात् । न चात्र विरोधर्परिद्दारप्रयोजकयोः देशकाल्योरन्यतरस्याप्युपादानमस्ति

तदेवभिस्यादिना चदाम इस्यम्तेन । विमतिषु विप्रतिपत्तिष्विस्वर्यः । मनाव-वाहिमां मतमनुवरुति । समयमिति । समयः संकेतः । इति ग्रव्हो हेस्वर्यं । समयमपेक्ष्यैव ग्रव्हस्य बोधकस्वात् तमन्तरेण न कथिर्द्याः प्रतीयते । बस्तु प्रती-वते समासोक्तिपर्यायोक्तयारी सोऽपि बयासंगवं अहत्वाज्रहस्या वाँ कयाचि-क्रतण्या प्रतीयमानो वार्ध्योपस्कारकः सन् न वाच्यार् ध्वातिरिच्यत इस्वमाव एव ध्वनेरिति भामह्तप्रमृतयो मन्यन्ते र्थदेतरनूदा तावनिरस्यति । नन्दिति । ध्वनि-गांस्तीति ध्वनि पक्षीक्रस्य तस्य नास्तिताप्रतिज्ञाने प्रतिज्ञाच्यांवात इस्यर्यः । व्यापातमाविष्करगोति । ध्वनिरिति । स एवास्ति नास्ति चेति व्यापात इस्यर्यः । नेन्वेकास्मित्रपि धार्मणि घटारौ देशनेरात् कालमेराहा मार्वाभौवौ व्यवस्थितावुप-लभ्येते तद्दरिहाप्यविरोध इत्याँग्रङ्क्याह । न चान्नेति । नास्ति 'र्मे संभवति ध्वनेः क्वापि कराप्यनङ्गीकारादिति भावः । तनुपाहाननिषेधस्य प्रसक्तिमाह । येनेति । येन देश्वकात्मोपारानेनेत्वर्याः । विरोधसमाधानार्ये प्रसक्तस्यायं निषेध इत्यर्यः ।

१ अपरे च गोच<sup>°</sup> D., अपरे वाग्गोच<sup>°</sup> T. २ °रायेतुं न श<sup>°</sup> T. ३ एवमु<sup>°</sup> C. ४ वाच्यादति<sup>°</sup> T. ५ निर्धारितन्वात् D. ६ विरोधप्रयोजक<sup>°</sup> D., <sup>°</sup>परिहारयोजक<sup>°</sup> O. ७ K. drops वा. ८ वाक्योप<sup>°</sup> D. ९ तन्मतं ताबन्निरस्यत इत्यर्थः । निरस्यति । K. १० प्रतिज्ञापदच्याघा<sup>°</sup> D. ११ नैकस्मि<sup>°</sup> K. १२ भावाभावावुप<sup>•</sup> K. १३ इत्यत आह K. १४ K. omits न संभवति. येन विरोधः समाधीयेते । किं च प्रतीतः प्रतिविष्यते भ्वनिरप्र-तीतो वा । आचेप्रपि कविज्ञास्ति कचिदापे नार्स्तीति वा । प्रथमे सिद्धसाधनम् । अस्माभिरापि भ्वेनेः काचित्कनिषेधप्रतियोगित्व-स्याम्युपगतत्वात् । न द्वितीयः । प्रतीतस्य सार्वत्रिकनिषेधप्रति योगित्वे ज्याघातात् । अप्रतीतस्रोन्न । प्रतियोगिप्रतीतेः प्रतिषेधं प्रति कारणत्वात् । अय रूष्यसत्ताक एव भ्वनिस्तयापि यदि न करोति काष्यस्य कामनीयकं र्तीद्वे किमनेनाजागरूस्तनायमानेन ।

अयापि निषेधे रोपान्सरं प्रस्तोति । कि खेति । तथ प्रतीतिपसं हेथा विकल्प-कति । आद्येऽपीति । कि कौषिस्को निषेधः सार्वविको वेस्वर्यः । क्रापिस्क-वर्त रूपकति । प्रथम इति । सिखसाधनस्वे हेतुमाइ । अस्मामिरेपीति । अनिवादिनानपि प्रावेण चिवैधमारौ ज्वस्वनावाज्युपगनादिस्वैयंः । सार्वविक-पत्तं द्यवति । म द्वितीय इति । कुत इस्वत आह । प्रतीतस्योति । वय प्रती-वते तवापि निषेधे प्रतीतिविरोधः मनिषेधे निषेधस्व सार्वविकस्वनम् इस्वर्यः । मप्रतीतनिषेधपक्षनाग्रङ्कते । अप्रतीतम्बेदिति । प्रतिस्थित । वय प्रती-वते तवापि निषेधे प्रतीतिविरोधः मनिषेधे निषेधस्व सार्वविकस्वनम् इस्वर्यः । मप्रतीतनिषेधपक्षनाग्रङ्कते । अप्रतीतम्बेदिति । प्रतिषिध्वत इत्वनुवर्त्तते । वरि-इसति । नेति । कुत इस्वत माह । प्रतियोगीति । अनुज्वधाकडस्व निवेजुन-सक्वस्वात् दर्म्वद्वतावलम्वनेनान्तर्भाववादी लब्धावकाग्रः प्रस्ववतिष्ठते । अधेति । मस्स्वेव ध्वनिरित्वर्यः । तर्दि निर्विवैदिपरन इत्याग्रङ्क्व प्वनेषारुताहेनुत्वहेतुना जुनानंकारान्दर्भावं साधविष्वव् हेतोरम्वतरासिद्धि तावन् परिहर्त्तुनाइ । तथा-पति । सन्नावेऽपीस्वर्यः । जुनालंकारान्दर्भूत एव विग्रेयः कृत इत्याग्रह्व्व कि ध्वते । सन्नाइताहेनुत्वन्नन्निक्रियो न्या न वा । नेति धेने वाधकं तर्कनाह । यदीति ।

१ समार्थमते T., C., G., M. २ T omits अपि. ३ कषिदप्यस्ति C. ४ नास्ति ना C. ९ ज्वनी D. ६ 'प्रतियोगिकत्वस्यापा' D. ७ 'स्तदापि U., G., M.; 'स्तदा T. ८ तत् T. ९ प्रतीतपक्षं K १० किं च झावि' D. ११ अस्मामिरिति K. १२ चित्र-स्पद्धदी K. १३ 'दिति माकः K. १४ इड्रादि' K. १५ विर्विवदमावयोरिन्या' D. १६ पद्धनाधकम्प्रह K.

<sup>4</sup> 

#### रकावस्यां तरछान्वितायां

उतस्वित् करोति तर्दि गुणालंकारान्तर्भूत एव । तथाविधस्य च नामान्तरकरेणे नैपुणं कियन्नाम । अत्रानुमानमापि । ध्वनिर्गुणा-लंकारेभ्यो न व्यतिरिच्यते । चाठतादेतुत्वात् । यदेभ्यो व्यतिरि-च्यते न तचाठतादेतुः । अविमृष्टविधेयांशादिदोषवत् । चाठता-देतुम्ब ध्वनिः । ततो न व्यतिरिच्यते तेभ्य इति । ननु गुणालंकारै-व्यतिरिका अपि रीतयो वृत्तयश्च यथा चाठतादेतवस्तयैव ध्वनि-रपि भवतीति चेदुच्यते तन्न विचारानुगुणम् । गुणातिकमेणोपजात-

वदि चाइताहेनुर्न स्याइ्यां स्याहिति तर्फः । अय वैयथ्वेभीस्था चाहताहेनुस्वम-द्रीक्रियते तर्हि सिखं नः समीहितनिस्याइ । उत्त स्विदिति । तेँहिं पार्यक्यवायो-गुक्तिः परिहासहेतुरित्याइ । तथाविधस्येति । र्नुणाद्यन्तर्भूतस्येरवर्थः । नैपुजं बेदुच्यम् । कियन्नाम न किंचिरित्यर्थः । एवं चाहताहेतुस्वहेतोरम्यतरासिद्धि परिहस्व पद्मावयवप्रयोगाकढं करोति । अत्रे स्याहिना । चाहताहेतुस्वहतोरम्यतरासिद्धि परिहस्व पद्मावयवप्रयोगाकढं करोति । अत्रे स्याहिना । चाहताहेतुस्वहतेरस्यन्ययोगाकत-स्वाहिस्वर्थः । बम्नाइताहेतुः स तेभ्यो न व्यतिस्वित्यते ययोपमाहिरिस्यन्वयोत्तहरणस्य स्कुटन्वाइयतिरेक्तेदाहरर्णमेवाइ । यदेभ्य इति । अविम्ट्रष्टेति । 'वपुर्विरूपा-सनलक्ष्य जन्मता ' इत्यव विधेवं जैन्मनोऽठक्ष्यैत्वं समासे ग्रैभीभूतत्वान्न पराष्ट्रच्यत इस्यविष्टविधेयांधेरीवस्तद्वारित्यर्थः । ३पनयमाइ । चाठताहेतुस्वेति । निगमन-नाइ । तत इति । वैदर्भ्यादिरीतिषु केधिक्याहिवृत्तिषु च गुणालंकारव्यतिरिक्ता-सूक्तहेतोर्घ्यभिचारं शङ्कते । नन्दिति । प्रष्टते योजयति । तथैवेति । तियादि-बद् ध्वनिरापि गुणालंकागातिरिक्त एव चाहताहेतुर्भवत्तित्वर्यः । इति चेदुच्यते इत्युच्यते चेहित्यन्वयः । परिहतति । तर्फ्त विच्चारानुगुणामिति । न वुक्ति-सहमित्वर्थः । कृत इत्याग्रङ्क्य न हि पक्षे पक्षमुत्त्ये वा व्यभित्रारः औरानापि

१ G. omits च; तु T. २ 'करणेनेपु' T., C., G. ३ 'कारेम्यो व्यति' T. भवतिति T., C., M. ५ 'पजायमान' T, G. ६ स्यादिति तकः । द्वितीये दोषमाह । डतरिबदिति K ७ तथापि D. ८ गुणान्तर्भूतस्प्रेन्पर्थः K ९ किञ्चन इन्य' D १० K. drops काव्य'. ११ 'द्दरणमाह K. १२ 'विधेयस्य K १३ 'जन्मालक्ष्यत्रस्य K. १४ गुणभूत' D. १९ विधेयांशाख्यदोष' K. १६ सजाति K. १७ तासाम' K. महिमानः कथमपि ने भवन्ति रीतयः। वृत्तयस्तौधदलंकारान्त-भूता एव परुषमघुरमध्यमीर्थनिरूपणाव दीसमसुणमध्यमवर्णा-रब्धानां तासामनुप्रासजातिरूपतयाभ्युपगमात् । जातिस्तु जाति-

त्वेवास्तर्भावादिस्वभिष्रेस्व रीतीनां तावहुजंध्वस्तर्भावमाह । गुणेति । कुणाः श्लेष-त्रसाहार्यः रीतवो वैदर्भार्यः । ताम उपविधेवविधिष्टपर्रणनालिकास्ततः प्राप्ता-प्राप्तविकेन मुणानानेव रीतिध्ववतारहेतुत्वाहुणात्मिका एव रीतवी न तेंतोऽतिरि-कत्वकपा इति न तासु हेतीर्थ्वभिचार इत्वर्थः । इत्तीनां स्वलंकारेष्यन्तर्भावनाह । मूखय इति । कास्ता वृत्तवः केषु वालंकरिष्यग्तर्भूताः कयं वेश्वाकाङ्शावां रसोचितवर्थसंहर्मास्मिका इत्तवः । अत एव तासामनुपासनामनि सब्झालंकारेऽ-म्हर्मात इत्याह । पूर्वचेति । अवार्या रसास्तर्भे रीह्रवीभस्ती परुषे सुझारकरुणे मधरावन्त्रे मध्वमाः । वद्यपि तेव्दपीधन्परुषौ धीमस्तमयानकावीधम्मधुरा हात्या-दुतकान्ता इति मेहोऽस्ति तथापि युद्धमेहवैलशण्वनावविवसर्वा सर्वेषां मध्वन-स्वोन्तिः । तेषां निरूपणाव प्रतिपादनावेस्वर्यः । दीप्ताः परुषाः मसुणा मधुरा मध्यमान्तु पूर्ववत् । तैर्वजैरीरब्धानामित्वनेन रसोचित्तवर्णसंदमों वृत्तिरित सामा-म्यनसम्मुक्तम् । तदिश्वेषाः कैश्विक्यादवः । तथा हि । अतिसृकुमग्रार्थसंदर्भा केश्विकी । असिप्रौडार्यसंदर्भा स्वारभटी । ईषन्मृदर्यसंदर्भा भारती । ईषस्त्रौडार्य-संदर्भा साखती । साथ वर्णावृत्तिनिवतात्मकतवानुप्रासमेहा एवेत्वाह । तासा-सिति । वैन्वर्यात्रिता वृत्तवः कथं सब्दालंकारेऽन्तेर्भवेबुरिस्ववेहि । सम्युएग-मादिति । भर्यापेसत्वेऽपि वेर्णावृत्तिप्राधान्वाच्छब्शलंकारतार्रमाभिरभ्युपगन्यतः इस्वर्यः । वद्यासामनुवासजातिकपता तैर्धनंत्रारनिष्ठजातिकर्पस्वं नालंकारस्वमिति कतोऽनंकाराम्तर्भाव इत्यां ग्रेड्क्याह । जातिस्टिवति । जातिव्यक्त्योस्ताहात्म्या-दिवि' नावः । तरेवं हेतोरष्यनिचाराष् अनेर्गुजालंकाराग्तर्भावः सिद्ध इति सोष-

१ G. and M omit न. १ वृत्तयः पुनरतं T., G., M. ३ मध्यमन्तनि T. C., M., G. ४ तम्प्रतिरि K. ९ तत पत D. १ परुषमध्यमिति K. ७ K. omits तत्र. ८ विषययेवेषां म D. ९ तेरेव वर्णे K. १० नन्दर्धनिष्ठा वृ K. ११ कारेष्यन्त D. ११ भ्यत आह K. १३ वर्णानां वृत्ति D. १४ कारत्नम D. १९ तस्पालंका K. १६ ज्याजिन्द्र K. १९ इत्पत आह K. ९८ D. drops हाते आवः. मतो नातिरिच्यते' । तस्मादभिधांव्यापारवैविज्यानन्त्यावादत्व-विधायिनः संमवतोऽपि सामान्यलक्षवेनैव परिग्रहीतत्वाविरन्तनैः पृथक्त्वेनाप्रदर्शितस्य गुणालंकारयोरन्यतरस्य कस्यविद् ध्ववि-रिति पारिमाषिकं नामान्तरं विधाय यदेतविरतिरायतर्कताटद्वित-दोमुषीकत्वमात्मनस्ताण्डवयितुमुद्युद्धते अवर्ननस्तत्र को वेद

हासमप्रसंहरति । तस्मादित्वादिना इति चेतुच्यत हव्यन्तेन । कस्यचि-दिति । अर्थस्य प्रतीयनानस्वेति होषः । पारिंगापिकं जात्वाहिप्रवृत्तिनिनित्तव्रन्वं डित्याहिवत् केवलसाङ्केतिकनिस्वर्थः । ननुँ पारिभाषिकत्वे को हेर्नुस्तचाह । ग्रणालंकारयोरम्यतरस्येति । तबोग्न्तर्भृतस्वेस्वर्यः । तथा चोपमाहिवरसंकार-स्वावाग्तरजातिमतः पारिभाषिकसंज्ञाकरणमज्ञानकीरणकमेवेति भावः । तहस्त-भीवे हेतुमाइ । चिरन्तनेरिति । भामहाविभिरित्वर्यः । तेवानपृथक्ररणे हेतुमाइ । साम्राम्येति । सामान्यतभणमाइ । चाठत्वविधायिन इति । मन्दभिधायाः प्रकृतार्थे नियम्गणाइसणावास मुख्यार्थवाधमन्तरेणाप्रवृत्तेर्घ्वचनीष्यापारे च भवतामकाइण्यार् गरवन्तरस्य चासंभवारनाप्रातसत्ताकस्य ध्वनेरन्तर्भावाभिधानन-निक्तिकचित्रत्वनामावनित्वासङ्क्वाइ। संभेचतोऽपीति। ननु संतर एव कुत इत्युक्तं तथाह । अमिश्वेति । इह तावदर्थामीर्रेप्रतीतेईरपह्नवस्थार् व्यापारम-सरेजाप्रतीतेर्च्यापीरीन्तरखल्पनाबां गौरवाजनिकल्पेर्नतो वरं धर्मकल्पनेति न्या-बाहनिधावा एव तात्पर्वान्सरकल्पनं वरनिस्वनिप्रायः । तार्टक्रुः कर्णभूषणं तर्केण सार्टक्रिता संजाततारका तर्कालंकृतेत्वर्थः । चेमुची प्रज्ञा वेषां तेषां भावस्तत्त्वं हार्किकस्वमिस्वर्थः । ताण्डवबितुं ताण्डववत् कर्त्तुं नर्त्तवितुं प्रकटबितुमिति बाबन् । ताण्डवद्यव्यात् मस्वन्तात् । "तस्करोति " इति जिचि तुम्ब्य्रस्ववः ।

१ C., G. and M. insert समुदायश्व समुदायिग्यो नान्यः after 'रिच्यते. १ 'भिस्तप-ध्यापा' C., G., M. ३ 'मुज्जूम्भन्ते G. ४ D. omits भवन्तः. ९ D. drops इति. ६ K. drops डिन्यादिवत्. ७ K. drops नमु: ८ दोषस्त' D. ९ 'जातयो मताः K. १० 'ज्ञानकरणक' K. ११ 'ध्यस्तन' D. ११ संभवेऽधीति D. १३ ध्यभि-धवेति K. १४ 'मतिभाया दुर' D. १९ ब्यापारकल्पनागौरवात्' D. १६ 'कल्पनतो K. १० ताट द्वं K.

२८

कि निमित्तमिति चेतुच्यते तत् किमत्रापि न डूमः । गुणेषु तावच ज्यनेरन्तर्माचो रसधर्मत्यात्तेषाम् । न द्वि धैर्मे धर्मिणोञ्न्तर्मायः । नाप्यर्ङकारेषु । बाच्यमात्रविभाग्तेषु त्र्हेषादिषु स्पभिचारात् । मनु यत्रार्ङकारेषु न ध्वनेः प्रतीतिस्तत्र मा सूदग्तर्मावः । यत्र तुं

गाविष्ठवद्धागत् "विण्नतीर्लुक्" इति मतुपी लुक्। तत्रोति । तथोव्योगे कि निमित्तं को वेदेखन्ववः । मूडचेटितानामचिन्त्वहेर्नुकत्वाहिति जावः । इति चेह-च्यते इस्तुच्यते चेहित्स्म्यिः । अय पृयग्भाववादी साहंकारं प्रतिज्ञामीते । तर्श्व किमिति । मनापि बक्तं सर्वनत एवेति मावः । तत्र रसवस्रवलंकारात्मना ।विवि-भरवापि अनेर्गुजान्तर्भावं तांतनिरस्वति । रेग्रिपिवति । राणान्तर्भावे हेतुमाइ । रसेति । ततः किमत माह । न हीति । भारमनि शौर्थारव इव काध्वात्मनि रसे माधर्बाइबो गुणाः समवाबदृत्त्वा वर्त्तन्ते इति गुणोन्मेचे वश्यति । अतो रसधर्मेषु मुखेषु धर्मिणो रसभ्वनेनीम्तर्मावः संभवति । संभवे बालनोऽपि शौर्बादिष्वम्तर्भाव-इसक इस्वर्यः । एवं गुणानां रसधर्मस्वादेव न तेषु वस्स्वलंकारध्वम्बोरप्यम्तर्भीवः । अन्तर्भावे वा घटस्व पटधमेष्यन्तर्भाव इस्वमुसंधेवम् । अयालंकारेष्यन्तर्भावं वार-बारी । नाप्यलंकारेचिति । अम्तर्भाव इत्यनुवर्त्तते । ननु सनासात्त्वादी वस्तु-धानेर्धीपकरूपकारावमंकारधाने रसवराही रेसेप्यनेमान्तर्भावात विविधोऽप्यसंद्या-रान्दर्ग्त एवेति अध्यमनम्तर्भाव इत्याशहरूव म्लेपाहिषु तावद्वाच्यमापविश्वान्तत्वेन अतितन्धस्तेवामावासाम्तर्भाववात्तांपीत्वाह । खाख्यमाचेति । स्वैभिचारोडवा-विस्तर्थः । झाविग्रहणाचित्राहिसंग्रेहः । म्लेपेऽपि म्लिष्टबोरीपम्वं गम्बते बद्धपि तयापि तत्वाधमेश्रेर्देवस्य वैवक्षिकत्वेनातत्त्वामुतीबमेदस्वेत्रेम्मतेऽनक्रीकाराद्रद्वन-क्र्वतां च प्रतिभागावेण वाध्यतवेव स्थितत्वावभावोक्तिः । मनु वच नास्ति तच

१ किमिन्यामे° M. १ भर्मभर्मिणो° D. ३ T. drops क्षेपारिषु. ¥ D. inserts संभवति after तु. ५ °हेतुन्वा° K. ६ 'दिन्यर्थ: D. • तर्हि कि° K. ८ राफा इति भाषः D. ९ K. drops तावत्. १० शुणेष्वपशिति K. ११ रसादिष्यने° K. ११ व्यामि-भारामभाषादि° D. १३ प्राइ इन्यर्थ: K. १४ °द्वये D. १५ °कलेन सम्पन्ने मन्ता तृती° K. १६ °मेदस्यैव तन्म° K. १९ कष्ठ्यताया एव K.

समासोच्यादिषु स्फुटैब प्रतीतिः प्रतीयमानस्यं तत्र तदन्तर्भावा न मङ्गर इति यत् पुनरलंकारकोटिनिविष्टत्वं वस्तुभ्वनेवरमावयन् भामहादयस्तदपि विवारविधरम् । व्यक्रयस्य प्राधाम्यं व्यति-र्वपसर्जनत्वे पूनः प्रसिद्धाः समासोत्त्वादयोऽसंकागस्ततस्तेषु कॅयद्वारमन्तर्मावोऽस्य भवतु । येदेमिरेव रूपकदीपकर्तुस्ययोगि-तादिष्वँलंकारेषु पुनवपमालंकारः प्रतीयमानो बाष्यस्योपस्कुब्त इत्यलंकारम्वनेग्प्यलंकारस्वं शङ्चितं तदपि नं विचारसद्दिष्णु । तत्रापि गुणीभूनव्यङ्ग्यत्यवोषमायाः स्थितत्वात् । रसवत्प्रेय-ना मूखव लेस्ति बस्तुम्बहर्ग्वं सनासोक्तवाही तवान्तर्गाव इति भामहायुक्तमु-सावबति । मन्दिस्वादिना सामहादय इत्यन्तेन । न महूर इति वत् पुनवरत्रा-ववनित्वेकवाक्वतवान्तवः । सत्वनप्रधान्यदृष्टार्यां तत्र व्यह्रग्यस्य वाच्योपेरेकार-अत्येगालकारत्वमुक्तं प्राधाम्बद्धावां तु म्बग्मादितवाच्यस्य वेव्यिकस्येतिलङ्गिन स्तत्व धानिश्वमास्यितस्व स्ववमलंकार्वस्व काध्यास्मनः कृतोऽनंकारस्वमिति परि-इरति । तद्यपीति । कुत इस्पत आह । डयक्र्य्यस्येति । ध्वनेः सेता नालं-काराम्तर्भाषोऽन्तर्भवतच न श्वनित्वनपाधान्वाहित्वेवधेवनिति भावः । मा स्तु वस्तुध्वनेरम्तर्गाबोऽलंकारध्वनिस्स्वलंकार एवेति तैरेवोक्तं तैईपि दूषवितुनुद्वाटवादि । थेदेभिरेवेति । भामहाहिभिरेवेस्वर्थः । अम्बर्भावे हेतुनाह । बाड्यस्योप-स्कुठत इति । इति शब्दो हेर्स्वेचें । वाष्वालंकारस्वोपस्कारकस्वाहित्वर्थः । " इमा प्रतिवले " इति कर्मनि सेवे पडी । रूपवति । तद्पि नेति । कुत इत्वा-ग्रह्त्वव तवापि पूर्वोक्तामेव क्रुक्तिमवतारवति । तत्रापीति । तेर्पापि कपका-

4

१ G inserts तस्य after प्रतीयमानस्य १ पुनरूपस<sup>6</sup> M. ३ समासोक्त्यादयः प्रसिद्धा अर्ल<sup>6</sup> G. १ <sup>6</sup>स्तेषु तस्य कथेकारमन्तभांगे भवतु T. कथमलंकारेष्वस्यान्तर्भावो भवतु G., कथमलंकारस्यान्तर्भावो भवतु , M. ९ यदभिभेयरूपक<sup>6</sup> T. ६ <sup>6</sup>दीपकापह्यतितुल्प<sup>6</sup> O, G, M. • T, O, G., and M. drop अलंकारेषु. ८ तदपि विचारासंहिष्यु T. ९ <sup>6</sup>तयोपमा<sup>6</sup> T, O, G. १० <sup>6</sup>द्यतास्ति D. ११ <sup>6</sup>पस्कार्यत्वेमा<sup>6</sup> D. ११ वाषक<sup>6</sup> D. १३ <sup>6</sup>कवा<sup>6</sup> D. १४ K drops स्वतः १९ <sup>6</sup>स्वविरोध इति D. १६ <sup>6</sup>क्रमपि K. १९ बहेसिस्तित K. १८ इन्यर्थः D, १९ D. drops अप्र9.

ऊर्डस्थिसमाहिताभिधांनेष्वलंकारेष्यपि रसमावरसामासमावा-मासमावप्रशमानामक्करवमेथे । किं चैषमम्तर्भावाभिषानं न संग-ष्छते । रसादीनामात्मत्वे प्रतिपत्नानामलंकारत्वशङ्काया अपि दूरानिरस्तत्वात् । किं च ध्वनिर्गुणालंकारेभ्यो न व्यतिरिख्यते चारुत्वहेतुत्वादिति यञ्जवञ्चिरम्यधायि तदपि दुर्रेभिधानम् । ध्वने-र्ष्वम्योत्मतया चारुत्वहेतुत्वादिति हेतोः सिद्धिपद्धत्यनर्घ्यांसः । प्रवं त्रिविधस्यापि ध्वनेरलंकारत्वं तावत् प्रत्यादिष्टम् ॥

शवष्वप्राधान्वदद्यावानेतालंकारस्वं प्राधान्वदद्यावां स्तलंकावंत्वनेवेति नाम्सर्भाव इस्वयंः । ननु रसत्रदायालंकारेषु रसादिभ्वनेरन्तर्भावः सिख इस्याग्रहरूवाइ । रस-वदिति । रसो गुणीभूतो रखवानलंकारः । भावस्तु गुणीभूतः प्रेवान् । इवं रैसा-भासो मावामास कर्षस्वी । मात्रमग्रसः सर्माहित इति । अङ्गल्वमुपसर्धनत्वन् । ततः किनिस्वत आह । रर्सादीनामिति । अचापि रसादीनानङ्गल्वादेवालंकारत्वं प्राधान्वदधार्या तु तेषामपि भ्वनित्वाइलंकार्यत्वनेव । तनुक्तमऌंकारस्वर्दस्वसं-जीविन्याम् । रसादेरलंकारस्वं समातनं न भवति प्राधान्यदद्यायानलंकार्यत्वास् ? इठि । पूर्ववाद्युपन्वस्तमनुमानं चाम्ध्यासिज्या दूपवति । कि खेल्यादिना । जाव्-ताहेकोरसिखत्वदे हेतुमाह । ध्यनेध्यंन्यारमतयोति । भ्वनित्तादित्वर्यः । अव-नाद्यवः । भ्वनिरात्मा काष्यस्वेत्युक्तमात्मा चालंकार्य एवस्यविवादम्। तथा च भ्वनि-त्वस्थालंकार्यत्यात्वनाभावात्तस्य चालंकारत्वविरोधिस्वान्ते तत्विष्ट्यो तद्यापन्वस्व चाह्रताहेतुस्वर्स्यापि निवृत्तिरिति ध्यापकविरुद्योपलब्धेरसिद्धो हेतुरित्वर्यः । ईन्व-र्णायानावमुपसंहगति । एद्यसिति ।

९ भानादिष्ठतं C., G., M. २ भावाभासभावशान्तिभावोदयभावसंधिभावशवलतान<sup>0</sup> C.; G and M. have the same reading, but G. drops भावाभास and M. भावशान्ति. ३ °ब्रूत्वमेवं न संगच्छते D. ४ न विचारचतुरहाम् D. ५ °ध्वन्यान्मकतया T., G. M. ६ °ध्यासात् D ● भावाभासा रसाभासो वा K. ८ °द्दितं प्रन्यब्रुम्व° D. ९ किमत आह K ३० एव भाते । युक्तिमाह । रसादीनामब्रुन्वादेव D. ११ °विरोधात् K. ११ हेन्द्रवस्थापीति D. १३ अनन्तनांबमुप° K. यत् पुनरनुमानतो नातिरिच्यते ध्वनिरित्याचष्ट महिमभष्ट-स्तदपि पलालायमानम् । अनुमानस्य चोङ्गं ज्याप्तिः । अनयां विना-नुमानैमपि कयंकारमांत्मानमासादयितुमीशिष्यते । अथ क पद-माह नास्ति ज्याप्तिरिति । तर्हि तामेव ज्याप्तिमनुमानवादिनो वद-वादवतरन्तीमाकर्णयितुमुत्कण्ठाभौरमन्थरा नः भवणसीमानः । साध्यसामान्येन साधनसामान्यस्याविनाभावो हिं ज्याप्तिः । प्रइते ध्वनिः साध्यसामान्यं राज्यौर्यी च साधनसार्मान्यं तत्र च ध्वने-रनुपंछण्धिर्वा द्दाज्यार्थयोस्तादात्म्यं वा तदुत्पत्तिर्धा सांधिका ।

वाच्यवाचकवोः प्रतीयमानं प्रतिलिङ्गस्वात् व्यक्षनस्वानुमानेम्तिर्भाव इति व्यक्ति-विवेककारः । तन्मतं रूपवितुमनुभाषते । यत् पुनरिति । रूपवति । तद्पीति । पलालावमानं पलावपावं निःसारामिस्वर्यः । निष्कलो धाम्वतृणकाण्डः पलैलिम् । 'पलालोऽब्री स निष्फलः' इस्वमरः । कुत इस्वाग्रङ्कव व्यास्वभावादिस्वनिप्रे-स्वाह । अनुमानस्योति । परोऽप्वभिमन्यमान आसिपति । अध्य क इति । अस्ति चेषुच्यतां गुन्धूपानहे व्यनिस्वाह सिद्धीम्ती । तद्वीति । सिम्राम्वेव व्याप्तिलमण-पूर्वकं पराभिमते व्याप्वस्वापके विविनकि । साध्यसामान्येनेति । एवं पर्रा-भिमतम्वाप्यम्वापके विविनकि । साध्यसामान्य्येनेति । एवं पर्रा-भिमतम्वाप्यम्वापके विविनकि । साध्यसामान्येनेति । एवं पर्रा-भिमतम्वाप्यम्वापके विविच्य तयोर्ध्वाप्तिप्रवोजकानावार् म्वाह्यमौर्वमभिष्यङ्कः घार्खांसिद्धानि प्रवोजकानि तावदिकल्पवति । तत्र खेति । मनुपलब्धिस्ताझस्म्वं सतुत्पत्तिवेति पीणीह प्रवोजकानि । तत्र व्यामात्रवोगैम्वगनकभावो वया ज्ञाना-भावहेवाश्राप्ववेस्तवानुपलब्धिः प्रवोजिका । वत्र धैर्मिणोर्वया धिन्नपास्ववृक्षस्ववो-स्तत्र ताझस्म्वम् । वत्र कार्यकारण्वोर्वया धूमाप्र्वोस्तव तदुरपत्तिः । तत्रानुव-

.१ दि जीवितं म्या<sup>2</sup> T. C. G, M. २ अनया च विना<sup>6</sup> C., G, M., ३ °नुमानमान्मा-नमापि T., O., G. ४ कथंकारमासा<sup>6</sup> T., C., G. ५ °मरणमन्धरअवणसीमानः C., G., M. ६ O. omits दि. • शब्दार्थेन T. ८ °सामान्यतेम्पत्र T. ९ °त्लव्षिचं तयोश्व राब्दा<sup>2</sup> C., G., M. १० साष्यं गमयेत् T., C., G., M. १९ °मानेऽन्तभां<sup>2</sup> K. १२ K. omits प्रसन्नम्. १३ K. omits सिद्धान्ती. १४ K. drops पराभिमत. १९ म्यान्यमार्व प्रष्टुं शा<sup>2</sup> D. १६ शाजान्तरसि<sup>2</sup> D. १० धर्मधर्मिणोः D. न तावद्युपठव्धिः साध्यं बेजियतीति शक्यतेऽभिधातुममावरूप साम्यैकसाधनाय प्रगरूमैमानत्वात्तस्याः । यथात्र न कुम्मः । उप-सम्मैबोग्यस्य तस्यातुपरूम्धेरिति । प्रकृते त्वन्यतरासिस्रो हेतुः । न हि वयं ध्वन्युपरूम्मेन ध्वन्यमावं साधयामः । ध्वन्युपरुम्मेन ष्वनेरेवास्मामिः साध्यमानत्वात् । नापि शब्दार्थयोरतुपरुम्मेन । न हि कुम्मोतुपर्कम्भः स्तम्मामावं साधयितुमीहे । नापि तादा-त्म्वम् । तादात्म्यं ह्यां वृक्षः शिंशपात्वात् या या शिंशपा स स दृक्षः यथा संप्रतिपद्यः शिंशपा चेयं तस्माइक्ष इतिवद्भविष्यति ।

स्वेधेव साध्वानुपलव्धिः साधनानुपलव्धिवेति हैविध्वे चातुर्विर्ध्यमित्वानिप्रेत्वाह । प्रवनेरिति । वदेवं चनुर्था विश्वल्प्याद्यं तृपन्नति । न तावदिति । अनुपलव्धिः साध्वानुपलव्धिः साध्वं च ध्वनिः । तत्वास्तदवीधकत्ते हेनुमाह । अभावकरोति । साध्वानुपलव्धिः साध्वं च ध्वनिः । तत्वास्तदवीधकत्ते हेनुमाह । अभावकरोति । साध्वानुपलव्धिः साध्वानावं बोधवति न तु साध्यं बोग्वानुपलव्धेरमवैकविषच-स्वाहित्वर्यः । जव इटान्तमाह । वद्यात्रेति । वद्यध्वनुपलव्धेः प्रमाणान्तरत्वं प्रमा-पद्यदकारित्वं वेति दवी मतित्तयापि विग्नतिषत्रं प्रति लिर्क्रतया वोधवात्ये सर्वतं-प्रविषचेराविरोधः । तर्हि ववमप्वनावमेव ध्वनेः साधवान इति पूर्वापरविस्मारिणः मह्या परिहरति । प्रकुते स्थिति । मकृते तथा चेदन्यतरासिन्नो हेतुरित्वर्यः । कुत इत्यावहस्वात्मानिरनद्गीकारादित्वाह । न हीति । अनुपलव्धिविरुद्वावानुपलव्धी वायत्वां कुतोऽनुपलव्धेत्रीवितमित्वसिन्नो हेतुरित्वर्यः । अय साधनानुपलव्धिपसं प्रविद्विपति । नाद्याः । मनुपलब्धेरभावमाचगोचरत्वात् धूयानुपलव्धिदिन्द्वात्वान्य वरनावो वा । नाद्यः । मनुपलब्धेरभावमाचगोचरत्वात् धूयानुपलव्धर्भ्वप्रं प्राप्ते वर्वत्राचे । न हितीव इत्वाह । न हि कुरुस्त्वर्यः । वचापि कि ध्वनिः साध्व वरनावो वा । नाद्यः । मनुपलब्धेरभावमाचगोचरत्वात् धूयानुपलव्धर्भ्वप्र्वति प्राप्ते प्रवद्वारि । न हितीव इत्वाह । न हि कुरुस्त्रेति ग्रेप्य तातात्प्र्व्वासिद्वि-प्रवद्वार्य्ययिति । कुत इत्याग्वर्क्वयद्यात्र स्वात्यात्व्यात्यात्वात्त्वान्यत्वतिद्वि-वादारस्व्यं हीति । इतिवदत्वात्वन्वयः। वदि ग्रुउस्टार्याय्त्वया्यात्वात्वात्वान्वन्वात्वात्वात्याय्वर्यः हीति । वात्वात्त्वात्त्वात्त्वन्वयः। वदि ग्रिक्यतीय्त्वात्वान्त्वात्त्वात्वात्वात्वात्वाः विद्यान्वत्ति स्वात्वात्वात्त्वात्वात्वात्व्वत्वति । वादारस्व्यं हीति । इत्तिवदािक्वतीत्व्वत्वय्व्वत्वयः। वदि ग्रिक्तरार्यात्वात्वात्वान्याल्यत्ति । तादारस्व्यं हीति । इत्तिवदािक्वतीत्वत्व्वायः विदि ग्रिक्तरार्वयार्वत्वात्वान्यत्वात्वात्य्व्वति ।

१ साण्यमवनोध° T., O., G., M. २ प्रगल्भ्यमान° G., M. ३ °योग्यस्तस्या° T. ४ **कुष्मधमाः T., O., G., M. ५ नापि तादाम्यम् । न हि वृक्षोऽयं शिश्यपा° T. ६ वृक्षोऽयं 0., G., M. ७ °नुपल्यन्धिः सा° K. ८ °विष्यममि° K. ९ भन्नितया D. 5** 

साध्यसाधनयोस्तादात्म्यंव्यवस्थितयोरेव गम्यगमकभावद्र्यानात्। यद्यपि यो यो वृक्षः स स शिंशपेति नास्ति व्यांतिम्बन्दन-चम्पकादौ व्यभिचारात् तथापि वृक्षोऽयं शिंशपात्वात् या था शिंशपा स स वृक्ष इत्यंस्त्येव व्याप्तिः। यद्यपि वृक्षाः धि-र्धापात्वं व्यभिचरन्तो व्यल्जेक्यन्त तथापि शिंशपा वृक्षेत्वं व्यभि-चरन्ती न व्यलेक्यतेति वृक्षं गमयति। तर्था प्रकृते ने घटते । न दि शब्दोऽर्थों वा गमकत्वेन योऽभ्युपगम्यते तस्य प्रतीयमाने-न साध्येन सई गम्यगमकभावस्तादात्म्येन व्यवस्थितः। प्रत्युतें शब्दार्थन्यकारेणैव तस्य प्रवर्त्तमानत्वात्। तर्हि चेरमा तदुत्पत्ति-

भविष्यत्येवं भविष्यतीत्वर्याः । कोऽवं निवन इत्यादाइस्वय तथा रर्धनादित्याह । साध्यसाधनयोरिति । ननु तत्रापि वृक्षत्वस्व धिंधपात्येन व्याप्तिर्मास्तात्व्य-ग्रहस्य मा भूत् धिंद्यपात्पत्त्व 'तुं वृक्षत्वेनास्तीत्व्याह । यद्यपि यो य इति । उन-वत्र 'दैर्धनादर्धने एव प्रमाणमित्त्वोई । यद्यपि खुक्षा इति । प्रकृते ठु भैवमित्वाह । तथा प्रकृत इति । अवटमानतानेव प्रकटयति । न द्दीति । वया धिद्यपात्त्वं वृक्षतादात्वन्वेन वृक्षत्वं गमवति न तथा धब्दोऽयों वा साधनाभिर्मतः साध्वानि-नतं प्रसीवमानं तत्तादारूवेन गमवति न तथा धब्दोऽयों वा साधनाभिर्मतः साध्वानि-नतं प्रसीवमानं तत्तादारूवेन गमवति न तथा धब्दोऽयों वा साधनाभिर्मतः साध्वानि-मतं प्रसीवमानं तत्तादारूवेन गमवति न तथा धब्दोऽयों वा साधनाभिर्मतः साध्वानि-मतं प्रसीवमानं तत्तादारूवेन गमवति व्यङ्ग्वव्यञ्जकवोत्सादाराल्य्वेऽतिप्रसन्नात् । वत्तदार्थान्यक्कारेणेति । त्वप्रत्वायर्भमाषापक्षीणतवा धब्दार्यातुपसर्वनीकृत्व तस्य प्रतीवमानस्य प्राधान्येन स्फुरणादित्वर्यः । एवं पक्षान्तरप्रतिक्षेपेभें तकुत्वत्तिपक्षं परिधिनाटि । तद्दीति । तां च पराचटे । सा चेति । अप्रतिष्ठाकारणमाह ।

१ °स्तादान्मयम् । ब्यव° T. २ नास्ति कालाखानादौँ व्यभि° D. ३ इत्येवं व्या° T., इत्येव ब्या° C., इत्येव च व्या° G. ४ शिशपां व्य° D. ५ वृक्षं व्य° D. ६ प्रकृते तु D., तथापि C. • नैवं D. < T. drops सह. ९ C. inserts तथापि before तादान्मयेन. १० T. inserts तस्य after प्रत्युत. ११ D. drops चरमा. ११ D. drops तु. १३ व्यभिचारदर्शनादर्शनमेव D. १४ प्रमाणम् । इह तथा प्रकृत इति K. १५ साधनाभिमत D. १६ प्रत्यायक° K. १० °प्रतिकोपादुन्प° K.

रेव परिशिष्यते । सौपि विचार्यमाणा न प्रतिष्ठामधिष्ठास्यति । यतस्ततुत्पचेरिदमुदाहरणम् । वह्निमानयं प्रदेशो धूमवत्त्वादिति । धूमो हि बह्रेरात्मज इति क्वैत्वात्मनो जनकमेनमनुमापयितुमीष्टे । न च प्रस्तुते शब्दार्ययोरनुमानवादिना छिङ्गत्वेनाङ्गीक्वतयोः प्रतीयमानाज्जौयमानत्वमनुर्मेतम् । आत्मजन्मनः प्राचि काळे स्व-सामग्रीसंनिधानादेव तयोराविर्मावदर्शनात् ॥

अथ अभिहिंतानामेव पदार्थानामन्वय इति मॅन्यानान् यत इति । मास्मजस्तं कार्यस्तम् । ननु तपास्तु प्रकृतेऽपीस्वाश्वरूक्वाइ । न च प्रस्तुत इति । मास्मजन्मनः प्राचि काले स्वोत्पत्तेः प्रागिरवर्यः । न हि ततः प्रागु-रामस्व तस्कार्यस्तं घटत इति भावः । तदेवं श्वड्रार्थवोर्ध्वनेभ व्याप्तिप्रवोजक-वोस्ताशल्प्वतुक्ष्पचोरसंर्भवेन व्याप्र्वभावामानुमानपंशः प्रतिष्ठां लभत इति स्पि-तम् । ननु इर्श्वनान्तरेऽन्तरेणापि ताहास्म्यतदुत्पत्ती केवलमन्वयध्वतिरेकाभ्यानेव म्याप्रवधारणं कृत्तिकोदवरोहिण्यासक्तिवदिति चेम्र । वच्च श्वड्रार्थौ तच ध्वनिः । वय प्र्वनिर्म न तत्र श्वड्रार्थाविति व्याप्र्यभावात् । अध्वरूग्वे व्यन्तिचाराहिति । तस्मात् सिद्धं न श्वड्रार्थवोः प्रतीवमानं प्रति लिक्नुस्वमिति ॥

नन्तनिधेवातिरिक्तं प्रतीवमानमेव नास्ति वर्षेप्वस्ति तैवैभिधेवमेवेति मीमांसकाः । तपापि केचिदनिहितान्त्रवदादिनः केचिदन्वितानिधानवादिनस्तत्र तौर्वताद्यान् समाइष्ट इत्त्वाह । अधेति । नैर्ट्वाविकान् न्यावदेदिनो मीमांसकानिस्वर्यः । तेपापि माद्यम् प्रामाकराम् वेत्वाकास्सावां तेष्वद्राद्यानाह । अभिद्वितान्ध्य-वोदिन इति । ननु तेषां कयं तथास्त्रमत साह । अभिद्वितानौमैवेति ।

१ सा T., सा च Com. २ कवा साधनकमेनमनुमापयितुमीष्टे C., कवात्मनो जनकमेद वर्द्रि साधयात D. ३ भानाब्ज्ञानन्व D. ४ नुमित D. ५ प्राक्काले M. ६ हितानाम-न्वय D. • मन्यमानान G., M. ८ भवेनाच्याप्तेनांनुमान D. ९ पक्षे D. १० न ष्वानिः K. ११ यदस्ति D. १२ तदप्प D. १३ तत्रादावाद्यान् वदाम K. १४ नैप्यायिकानन्न न्या D. १९ अत्र माद्यान् K. १६ व्ह्यार्थां माद्यानित्याह K. १७ झभिहितानानिति D.

#### एकावल्यां तरछान्चितायां

प्रतीयमानं प्रति विवद्मानानभिष्ठिताम्ययघादिनो नैय्योथिकान् वदामः । नैन्वानस्त्याद्वधभिचारार्षं विशेषान्ध्रेषाय न प्रम-वंति संकेत इति सामान्यकपाः पदार्थाः संकेतविषयाः । तत्रं संकेतः पदेष्षेष । संकेतिर्तानि च पदानि पदार्थानभिद्धति ।

तेषां कृत्र विवारस्तमाह । प्रतीयमानं प्रतीति । ध्वनि प्रतीस्वर्यः । नम्वलं न्याबविहाममे ह्या बल्गनैरित्याग्रङ्क्य कि तैर्यान्तरस्य प्रतीतिरेवापद्मयते अभि-धेवत्वं वा तत्याप्यास्यीवते हेति हिधा विकल्प्य नाद्यः । सकलसहरवहरव-संवाहिनस्तस्य दुरपद्ववस्यात् । द्वितीये तु कि वाक्यानिधेयस्यं पदानिधेयस्यं वा । माधाः । लक्षणावाहिनां तेथामपसिद्धान्तापातातः । हितीवे तु स्वरूपनिर्द्रपणपूर्वक-नाह । नेन्वित्यादिना का नाम वः प्रत्याद्दीत्वन्तेन । तत्र पहानां संकेतविषवं तावद्विविनक्ति । सामान्यक्रपा रति । माकृष्यधिकरणन्वावादित्वर्यः । मनु व्यक्तिष्वेव संकेतः किं न स्वात तवाह । विद्योषेति । विशेषा व्यक्तवः । आश्लेषः कोडीकारः । न प्रभवति न शक्तोति । संकेतः संकेतप्रहः । हेर्स्वर्थ इति शब्दः । अशक्ती हेतुद्रयमाह । आनन्त्याद्वयसिचाराधीति । व्यक्तिसंकेत-पसे तासां वैलसण्यात प्रतिपिण्डं संकेतप्रेहेप्रसंगः स चायस्यः वैकाल्यवर्सिनां तेवामानम्त्यात् । वैलसण्यादेव गोपिण्डान्तरवर्त्रगोपिण्डेष्वपि गोश्वव्यप्रवृत्तिप्रसंगम् । तरमात्रानम्यव्यभिचाराभ्यां व्यक्तिसंकेतानुपपत्तेः सामीम्येच्वेव संकेतः व्यक्त-बस्ताझेपलभ्वा इस्वर्थः । कुत्रैवां संकेत इत्याकाङ्सायां वर्णानामनर्थकत्वात् वाक्ववाक्यार्थयोरनियतत्वाच परिश्वेषात् परेष्वेव संकेत इत्याह । तेत्रीते । संकेतफलगाइ । संकेतितानि चेति । अस्वयामर्थ इति संकेतिर्तानि गृहीत-

3Ę

१ नैप्पायिकादीन D., G., M. १ D. drops ननु. ३ म्यभिचाराद्वा M. ४ प्रवहात C. १ ते संकेन्यन्ते पदेषु T.; ते च संकेन्यन्ते पदेषु O., G.; ते च संकेम्यन्ते पदेषु च M. १ संकेतितानि तानि च T., C., M. ७ K. drops हाते द्विधा विकल्प्य. ८ निरूपणापूर्व D. ९ नेन्यादिना D. १० हाते राब्दो हेन्व्यें D. ११ संकेतप्रन्ययः D. १२ कालवर्त्तिनां K. १३ व्यदेवागोपि K. १४ सामान्ये च संकेतः D. १५ दे चेति K. १६ D. omits संकेतितानि.

अमिहितानां च पेदार्थानां तेषामाकाक्झेंसिंनिधियोग्यतावधाः-दग्योन्यमन्ववे आतेऽननुभूतपूर्वः कोऽप्यैभूतपूर्वः पदानभिधेयो विशिष्टरूपो वाक्यार्थः परिस्फुरति । विशिष्टे च वाक्यार्थे नास्ति

तंगतिकानीस्वर्यः । ततः किनत आह । अभिदितानां चोति । भर्येकत्पादिति न्यावादिति गावः । तनम्तरेणापरिपूरणनाका रूसा । संनिधिरव्यवधानेनोचारणत् । केम्बता सानर्थ्वे प्रमाणवाधविरह इति वावत् । झन्ववः संसर्गः । झननुभूतपूर्वः मगाणान्तरागोचरः । अभूतपूर्वः प्रागसिद्धः । कोऽपीति पदार्थसंसर्गरूप इत्वर्थः । स्रोऽपि पदार्थ एव देत्याग्ररूक्याइ । पद्ानाभिधेय इति । तत्र देतुनाह । विद्यि-इरूप इति । अनेकपदार्थानुरक्तस्वरूपः स्कुरतीत्यर्थः । वर्रीहुर्मद्रपादाः ।

'पहार्थेरनुरक्तोऽसौ वाक्यार्थः संव्रतीवते ' इति ।

एतरेवास्य वैशिष्टयगविशिष्टस्तु पशर्य इति आवः । विशिष्टस्यापशर्यत्वे रेतुमाइ । चित्तिष्टे चेति । इति शब्सो हेल्यर्थे । मसंकेतितार्यवोधकत्त्वे वा सर्वे पदं सर्वस्वार्यस्य बोधकं स्वार् । वाक्यार्थस्तु न संकेतापेक्ष इति आवः । तर्हि वाक्यार्थे कि 'कारणमिति चेत् पहार्या एवति झूमः । तया दि । क्योतिष्टोमारिवाक्यस्यैः पदैः स्वाभिधेवसानाम्यापर्ववसानासकाङ्क्षासंनि-पियोग्वतावललब्जेव्हवाक्यताँग्ववस्थापितकारणस्वाविद्यक्तिबुक्ता निवतम्यक्ती-राविपदिः स्वार्थाभिधानद्वारा तत्संवन्धितवित्तपरवार्या स्वयन्त्री नाविष्टव्हान्तियुक्ता निवतम्यक्ती-राविपदिः स्वार्थाभिधानद्वारा तत्संवन्धितवित्तपर्वार्या स्वयन्त्री त्वाक्यन्व्रक्तीय्वान्ध्रात्र्यंत्रे प्रवर्णत्वार्यसंविद्यार्थसंवर्त्तवत्त्वत्तार्था रिवत्वमवाक्यव्यु पूर्वपूर्वपर्वदत्त्मरणेऽपि वाक्यार्यसंवेदनवर्द्यानास्त्रसंधीयमानैः पदार्थे-रीर्वतमवाक्येषु पूर्वपूर्वपरवित्मरणेऽपि वाक्यार्यसंवेदनवर्द्यानाइनुसंधीयमानैः पदार्थे-रीर्वतमवाक्र्ये द्वर्त्ताधिकरणसिद्धान्तसिद्धोऽर्यः । वयाहुः । 'तस्नाए परैरमिहितैः पदार्थेर्लझण्या वाक्यार्थः प्रतिपाद्यते ' इति । तदेतत् पद्रार्था-नामन्यये जाते द्याक्यार्थः परित्रिप्र्यत्यनेन सूच्लितम् । अस्तु

१ तेषां पदार्थानामाका° D. २ °योग्यतासंनिधि° C., M., G. ३ कोऽप्यपूर्वः T., G.; M. omits कोऽप्यमूतपूर्वः . ३ परिशिष्यत इति विशि ° D. ५ नेत्याइ K. ६ यथाहु° D. ▶ °स्तस्थापित° K. ८ स्कुरती° instead of परिस्कुराति° K. पदानां संकेत इति । यत्र स्वस्वपदार्थमात्रामिधानाय आगरूक-ब्यापाराण्यपि पदानि स्वैः स्वैः पदार्थेरारब्धमपि न वाक्यार्थ-मभिधातुमीदाते तत्रार्थान्तरमूतो ध्वनिरमिधामवगाहिष्यत इति का नाम वः प्रत्याद्या॥

भारोद्द जयाय कुञ्जरमित्यादि वाक्यं प्रेयोकारं प्रत्यझी-करोति प्रथमम् । चैरममनेनास्माद्वाक्याद्यमधोंऽधिगत इति तद्मिमुखार्जुसरणरूपया चेष्टयानुमिनोति । इयं प्रवृत्तिर्था-वधारणपूर्विका प्रवृत्तित्यात् संप्रतिपन्नप्रवृत्तिवदिति । यद्य-प्रस्तुते किमाबातं तत्राह । यत्रेति । संनिकृटवाक्यार्यानिधानासमर्यानां परानां विप्रकृटघ्वन्वनिधानं कैमुखन्वाबनिरस्तनित्यर्थः । वाक्यार्यर्स्व संनिकृटस्वे हेतु-नाँह । स्वैः स्वैः पदार्थेर्रारच्ध इति । तत्संसर्गरूपत्वान् तशास्थराष्यप-देशः । ध्वनेर्विप्रकृर्टले हेतुमाह । अर्थान्तरभूत इति ॥

तदेवमनिहितान्ववाहिनः समाधावान्वितानिधानवाहिनोऽपि समाधत्ते । आरोह जयाँय कुञ्जरसित्व्याहिना स्वीकारवैयर्थ्यापत्तेरित्वन्तेन संहेनेंभ । प्रयमं तावन् तन्मतेन ष्णुत्पत्तिप्रकारमाह । आरोहेति । प्रवोक्तारम् आरोहेत्वेतदाक्व-प्रवोक्तारमुत्तमवृद्धमित्वर्थः । प्रत्यक्षीकरोति वयावोगं त्रोवेण चक्षुषा चेत्वर्यः । वाल इत्वागामी सर्वव कर्त्ता । वालोऽवे<sup>२</sup> ष्णुत्पित्सुः । ततः किमत भाह । चैरस-सिति । प्रत्वक्षीकरणानन्तरमित्वर्यः । अनेन मध्यमवृद्धेन । अस्मादाक्वावारोहेति वाक्वान् । अवमर्यः कुञ्जरारोहणरूपः । इत्वनुमिनोतीत्वा्वयः । अनुनापैकं लिङ्ग-माह । तद्तिमुद्धोति । कुञ्जरात्रिमुत्त्वेगमनरूपवेत्वर्यः । अत्त प्रवोगं दर्धवति । इयं प्रवृत्तिदिति । कुञ्जरारोहणचेटेत्वर्यः । व्यर्थावधारणेति । एतद्दाक्वार्य-ज्ञानपूर्विका । प्रवृत्तितात् ए रुद्धाक्यश्वरणानन्तरप्रवृत्तित्वान् । वा वद्याक्वश्वमा

१ °रभिधेयताम° T., G. १ प्रयोक्तारमर्थ च M.; प्रयोक्तारमर्थ G. १ परमनेन ° D. ४ °खाभिसरण° O. ५ °वाक्यार्यासम° K. ६ वाक्यार्यसंनि ° D. ● °तुमाचष्ट D. ८ पदार्थे-रिति D. ९ °प्रकष्टस्य हेतु ° D. १० अवाय इन्यादिना K. ११ संग्रहेण K. १२ K. drops अत्र. १३ पर्रामिति D. १४ अनुमापकलिङ्ग्र K. १५ °खागमनमेवेत्यर्थः K.

Ś

मुमर्यमस्माद्वाक्यान्नाझासीत् तद्दि कथं तैव्भिमुखं चेष्टत इत्यर्था-पत्त्या पुनरखण्डस्य वाक्यार्थस्य तार्देशमेव वाक्यं वौचक-मिति तेयोर्वाक्यवाक्यार्थयोर्वाच्यवाचकमावल्झेणसंबन्धमवधार-यति । ततस्तत्र व्युत्पत्तिमासादयति बालः । अनन्तरमवरोद्द

मर्न्तरा सा तर्द्यज्ञानपूर्विका वया गवाँनवनादिवाक्वश्ववणानन्तरा नदीया प्रवृत्ति-रिति सामान्वतो व्याप्तिः । न वदेवं न तदेवं वया घटादिप्रवृत्तिरिति व्यतिरेकी वा । अर्न्वया वयाग्नुवसाध्यहेस्वभ्युपगमे सिद्धसाधनस्त्रादिरोषप्रसन्नाहिति । ततः किमत आह । यद्यसुमर्थामिति । आरोहेति वाक्यार्थनिस्यर्थः । अर्थापत्त्वा संबन्धनवधार-वतीस्वन्ववः । अर्थापत्त्वान्वयानुपपत्तिरूपयेत्वर्यः । आखण्डस्य निर्विभौगस्वैकस्वे-व्यर्थः । तादृद्यमस्रण्डमेवेत्वर्थः । एतेन विग्रमाणकं संबन्धावधारणनित्सुक्तं भवति । वयाद्युः श्लोक्वेद्वयम् ।

> ' शब्दवृद्धानिधेवांभ प्रस्वक्षेणाच पदवति । श्रोतुम प्रतिपन्नत्वमनुमानेन चेडवा ॥ अन्वयानुपपस्वा च डुद्धा शक्ति इवाश्रिता-मर्यापस्वैव डुध्वेत संबेन्धं चिप्रमाणकम् ॥'

इति । पदवद्वाक्यमपि बैश्चिकमेवेति गुरूणां मतम् । वयाहरतहि्दः ।

' वाक्येनैब हि बाक्यार्थः सासादेवाभिधीयते । उपलसणतवास्य संबन्धप्रहसंभवः ॥ वाक्यं गोपदयुक्तं यत् तत् साझाहिसेंमन्वितम् । वाक्यार्थं वेदेतीस्येवं व्युत्पत्तिः सुकौरेव हि ॥' इति ।

फलितनाइ । ततस्तत्रेति । तदेवं प्रवृत्तिवाक्ये व्युत्पत्तिप्रकारननिधाय निवृ-

१ कयं वाभिमुखं M. २ ताहगेव D. ३ D. inserts पदवत् before वाचकम. ४ पदपदार्थयोरिव वाक्यार्थयोर्वाच्य° D. ५ लक्षणं T.६ °नन्तरप्रवृत्तिः D. ७ गवादिवाक्य° K. ८ K. drops अन्यथा. ९ साधनन्वानैकान्तिकत्वादि° K. १० निर्मागस्येत्यर्थः D. ११ D. drops झोकद्वयम्. १२ प्रसिद्धं K. १३ K. inserts वाचकमपि after वाक्यमपि. साम्रादिमदन्वितम् D. १९ वदतीत्येव K. कुजराजातस्ते जय इत्यादिप्रयोगे तेस्य तस्य शब्दस्य ते तमर्थ-मवगच्छतीत्यम्बयव्यतिरेकाभ्यां प्रदृत्तिनिमित्तस्यं वाक्यस्यैव प्रयोगयोग्यता यस्मात् तस्मात्तद्वाक्यान्तर्वत्तिनामेव पदानांमि-तरेतरमाकार्ङ्भासंनिधियोग्यतावशादम्वितैः पदार्थैरन्वयं गता-नामेव संकेतविषँयत्वमिति विशेषणविशेष्यभाषापन्नः इत्युद्देश-

क्तिवाक्वेऽप्यतिविद्याति । आनस्तरमिति । आविद्यकाहामानय गां वधानेत्वाहि-वाक्यसंग्रहः । सत् एव तस्व तस्वेति वीप्सा च । श्रहरत्वेति वाक्यस्वेत्वर्थः । मारोहेत्वाहिमवृत्तिवाव्यवरवरोहेत्वाहि निवृत्तिवाक्येऽपि अवणामन्तरमेव निवृत्तिकप-मध्यमवृद्धचेटावास्तदर्थावधारणपूर्वकत्वामुमानद्वारा वाच्यवाचकभावं प्रतिप्रधते वाल इस्वर्यः । एवं वाक्येव्युत्पत्तिप्रकारमुत्तवा पदव्युत्पत्तिप्रकारमाइ । इत्यन्वय-डयतिरेकाश्र्याग्रित्वाहि । पहानां संकेतविषबत्वनिम्बन्तवः । अभिहितान्वव-पनारेत्नाइ । अन्वितैरिति । मन्ववे हेतुनाइ । आकाङझेति । ननु संकेत-काले मुक्तकानानाकाङ्क्सारबः कुत इत्याग्रङ्क्याइ । खाक्यान्तेंवैचिनामे-वेति । तत्रापि हेतनाह । साक्यस्यैवेति । एवकारः केवलपरम्बावस्वर्थः । बस्माहाक्यमेव प्रयोगाहें में केवलं पहं तत्माहित्यर्थः । वाक्यदेवेव प्रयोगयोग्वत्वे हेतुनाइ । प्रेयूचिनिमित्तस्येति । तत्त्वेव तन्निमित्तत्वे प्रमाणमाह । अन्ध-यव्यतिरेकाभ्यामिति । 'तेंदेव दर्शवति । इतीति । 'होते पूर्वों इतारोइ-णाहिप्रवत्तिनिवत्तिष वाक्यस्वैवान्त्वच्यतिरेकाभ्यां निमित्तत्वदर्शनात् तहन्त-वर्त्तिनानेव पहानानाकाङशाहिवद्याहन्वितानिधाविनानेव संकेतविषवत्वनित्वर्यः । अत एव वाक्वायोंऽपि कार्यान्वितपदार्थसार्य एवेत्वाह । इतीति । इति हेतोः । पहार्यसार्थ एव बाक्वार्य इस्यन्ववः । क्षयं सनप्रधानानां नियोऽन्वत्सत्तवाह ।

१ तस्य सब्दस्य G. १ तमर्थ' G. १ प्रष्टुत्तिनिष्टृत्तिनिमित्तस्य G., M., T. ४ 'मिमित्तस्य वाक्यस्य T., G. ५ 'प्रदानामेन M. ६ 'योग्पतासंनिध' M. ७ 'विषयन्वमेयमिति D. ८ 'वधारणद्वारापूर्वक' K. ९ 'प्रवृत्तिप्र' K. ९० 'ट्रेत्तीना' K. ११ D. inserts तु after न. ११ वाक्यार्यस्पेव K. ११ प्रदृत्तिनिष्टृत्तिमिधित्तत्स्वेति K. १४ तामेव दत्त्रं' K. १५ K. omits इति.

#### प्रथमोस्मेषः ।

;

विशिष्टः पदार्थसार्थ एव वाक्यार्थः । अन्वितानामेव पदार्थानां विशिष्टंत्यमित्यमिद्धानैरन्विताभिधानबादिझिरिद्दाप्यमिधानं वि-वेयस् । यत्र संकेतनिकेतनीक्षेतविशिष्टर्दंपवाक्यार्थामिधा-विनो वाक्यस्य स्ववाच्यानतिरिकासंकेतिताविशेषंभूतपदार्था-

विशेषणविशेष्यमावापन्न इति । किनन विशेषणं कि वा विशेष्वं तनाइ । कृत्यहेराविशिष्ट रति । कृतिः प्रयत्नः । उहिदयत रत्युहेशो विषयः । कृते-होशः करवहेशः कृतिविषवः कृतिसाध्वं कार्वनिति बावत् । बहिशिष्टस्तवन्वितस्ततु-परक इस्वर्यः । शाब्दआयं विद्येषणमावः कार्यस्थेति न प्राधान्यमुङः पुरुषपुक्ति-विषबत्वेन सस्वैव वास्तवप्राधान्वाहिति । नन् पहार्याः कार्वान्विता न त तडिशिटा रत्वाधडस्याह । अस्तितानामेचेति । तर्ग्नितत्वमेव तदिशिष्टत्वमित्वर्थः । अस्त मसुते किमायातमत आह । इत्यभिदधानैरिति । मम्बनिहिता एव पहार्या भवन्तिरं च वास्वस्वैवाभिधेयं वहाम इत्याहाइत्वय विशिष्टार्थानिधाविनो बाब्बस्व सार्यसंनिकृष्टपदार्याभिधानेऽव्यसमर्यस्व कुतो वित्रकृष्टार्याम्तराभिधानबङ्घपीति गरिहरति । यच्चेस्वादिना वचनीयतामिस्वम्तेन । वाक्वार्थस्व वाक्वाभिधेवस्वे हेनुमाह। संकेतनिकेतनीकृतेति। संकेतनिकेतनीकृतः संकेतविषबीकृतः संके-तित इति बावत स चासौ विशिष्टरूपवाक्वार्थम तर्गभेधायिन इत्वर्थः । वाक्वस्व परार्याभिधाने प्रसक्तिमाइ । स्वयाच्यानैतिरिक्तेति । तर्हि परार्थवाक्वार्यवामेंह-म्वनहारः कथमत माह। अधिशोषभूतोते । भविधिष्टः पहार्थः स एव विधिष्टो गक्नाये इति स्वक्रपेणाभिन्नोऽपि विशिष्टाकारेण भिन्न इस्वविरोधः । तर्हि किंमिति पहायों वाक्येन नाभिधीयते इत्याहेङक्वाह । असंकेतितेति । विश्विह एष वाक्वस्व संकोतो नीविशिष्टः । अविशिष्टम पहार्य इति न तस्वामिषायकं वाक्यनिस्वर्यः । एतवृक्तं भवति । संकेताभावमावेण परमार्थतः स्वाभिवपक्षर्या-

१ विशेष्टन्वादिम्याभे° D. २ संकेतितविशिष्ट° T. १ T. omits रूप. ४ स्ववाच्यातिरिक्ता° T., C., G., M. ५ विशेषरूपपदार्था° T., C., G., M. ६ इतिसिद्ध K. ७ भावः न कार्यस्ये° K. ८ स्ववाच्यानसिरिक्तस्वोति K. ९ किमिाते न पदार्थो वाक्येनाभिधीयते D. १० झ्याद्ध K. ११ नोऽविशिष्टे D.

6

भिषोनेऽपि न सामर्थ्य तत्रार्थान्तरमूतः प्रतीवमानः सर्थमिन वतरिष्यति वचनीयताम् । यदि पुनः सोऽयमिषोरिव दीर्वदीर्घो ज्वापार इति मन्दानाः शन्दभवणसमनन्तरं याचतोऽर्थस्यं प्रति-मानं तावर्त्यमिधेव ज्यापारः प्रगस्मत इत्थमिदधति । इत्थमपि-दृधा विकत्येनम् । संप्रत्यमिषिधर्णयिषति वः कुपित एवं नरसिंह-नर्रपतिः । कि च विमुञ्चत कान्दिशीकतामनुप्रविशत मामिति च कथयत्ययमित्यादावकिळभूपाळगतत्वेनोछसतां त्रांसभ्वासादीना-मपि वाख्यत्वप्रसङ्गात् । अपि च यदि न ज्यापारान्तरममिधातः इवीकियते तर्दि इतं लक्षणया । दीर्धदीर्घामिधाज्यापारेजैव लक्ष्यस्याप्यर्थस्य प्रतीत्वे तस्याः स्वीकारवैयर्थ्यापत्तेः । अपि च

मिधानासनर्घस्व वाक्यस्व कुतोऽत्वम्तनिज्ञासंकेतितार्थान्वरानिधानसानर्थ्वनिति । भयः व्रतीवनानस्व प्रकाराम्तरेन वाक्वानिधेवत्वनास्तद्वते । यदि पुनरिति । तदाप सोपदासं परिहरति । इत्थामपीति । मचातिप्रसन्नदोषनाद्द । संप्रतीत्वादि । अभिषिचेजविषति अभिवेजविद्यनिष्छति सेनवानिद्यान्निष्छतीत्वर्यः । 'वद्य सेनवानिगननगरी तदनिवेजनम् ' इत्वनरः । अनिपूर्गत् सेनासव्यात् " सरवाप-पास—" इति ज्वन्साद सनि लद् । " उपसर्गात् सुनोति " इत्वनुदुनौ " स्थादि-ष्वभ्वात्रिगननगरी तदनिवेजनम् ' इत्वनरः । अनिपूर्गत् सेनासव्यात् " सरवाप-पास—" इति ज्वन्साद सनि लद् । " उपसर्गात् सुनोति " इत्वनुदुनौ " स्थादि-ष्वभ्वासेन चाश्वासस्व " इति धात्वभ्वाससकारवीः वत्वत् । " झादेग्रस्वववोः" इति सेनैः पत्वम् । कान्दिग्रीको भवहुतः । जासादीनामपीति । असंकेतिताना-नपीति सेवः । अन्वया रीर्घव्यापारवादिनानिद्यात्तरिति । कि च किर्नेनिधातो व्यापारान्तरनेव नेष्यते व्यञ्जनम्वापार एव देति दिधौ विकल्प्वाये स्थाणपि इत्त-कलाज्ञलिः स्वादित्वाह । आपि चेति । दितीवे दूषणनाह । आपि चे नास्तीति ।

१ भिभाने न सामर्थ्य T., 'धाने यदि न सामर्थ्य G., C., M. १ T. omits प्रतीयमानः. १ 'धंसंप्रतिमानं C., M. ४ तावस्यभिधाच्यापारः T. ९ करूपनम् D. ९ 'स्यभिषेनयति C., G., M. • पद T., C., G., M. ८ 'भूपतिः T. ९ चासादीमानचि Com. १० कसनीयस्य T., C., G., M. ११ प्रतीम्यास्याः C., G., M. १९ G. omits आप प. ११ सस्य K. १४ K. drops किन्. १९ K. drops द्विमा विकारम्य. १९ अपि च बादि नास्तीति K. नोदित वदि स्वक्त्स्यब्यक्षकमाव इत्युच्यते ताईं च्युतसंस्कृति-त्रमुँकाणां दोषाणां नित्यत्वं श्रुतिकदुप्रभृतीनां त्वैनित्यत्वभिति विमानकरणस्य कैमर्थ्यं प्रसज्वते । अपि च यदि प्रतीयमानोऽयों नामविष्यत् तर्दि काव्यान्तर्निविष्टस्यासभ्यस्युतिद्देतोः पदार्था-म्तरान्वयविरद्दिणः पद्स्य देयत्वं न समपत्स्यत । अपि च र्याद

भ्युतसंस्कृति चलते कम्पतीस्वारी शब्दशास्त्रविरुद्धं परम् । निस्वस्वं सर्परा रोष-स्वनसाधुस्तर्स्व निर्वारणाणावात् । एतचानुकरणार्हेन्वच । तपुक्तं काव्यप्रकाशो । 'मनुकरणे नु सर्वेषां रोषाणानम्वेपुटतैव ' इति । तया माघकाष्वे । 'त्रजति क तात वसति ' इति वालगापितानुकरणे नीरेफः प्रैवीगः । मुतिकटु परुवाशरं परं तस्वनिस्वरोपस्वं कराचितुजस्वारः । अत एव 'रोहारी रसे व्यक्न्वे कटुल्वं गुणः ' इति काव्यप्रकाशकारः । एतदुक्तं भवति । वदि व्यञ्जनौष्वापारो नेष्यते प्रेर्तुन-रावि काव्यप्रकाशकारः । एतदुक्तं भवति । वदि व्यञ्जनौष्वापारो नेष्यते प्रेर्तुन-रावि काव्यप्रकाशकारः । एतदुक्तं भवति । वदि व्यञ्जनौष्वापारो नेष्यते प्रेर्तुन-रावि काव्यप्रकाशकारः । एतदुक्तं भवति । वदि व्यञ्जनौष्वापारो नेष्यते प्रेर्तुन-रावि काव्यप्रकाशकारः । एतदुक्तं भवति । वदि व्यञ्चनौष्वापारो नेष्यते प्रेर्तुन-रावि काव्यप्रकाशकार्या देवा त्राव्यक्तं करुर्त्वं तुणः । च्युतसंस्कारादिकं तु सर्वेष रोष इति व्यञ्चनैकाश्ववो विभागो न स्वात् । निराश्ववकल्पनापत्तेः । रसर्वे म्वर्ग्व एव न वाच्य इति वश्वते । कैमर्थ्वे देवर्ध्वनिर्स्वर्यः । मजैव तर्कान्तरामा । भपि खेति' । अस्तप्र्यस्मृतिहेतोरिति । अमक्रलव्रीडाण्डगुप्र्याच्यक्त्रकतवा वि-विप्रसाय्यन्त्रीस्तस्वर्यः । वेर्या ।

> ' मनिप्रेतपदावासः कहा नः संमविष्यति । नीचसाधनमेतेषां परोस्सर्गेक्षेत्रीविनाम ॥'

इस्वम्झिलनपि किचित् कहाचिनुपादेवं स्थान् । 'स्वैंस्या भवन्तु कुहराज-हताः सष्टस्वाः' इत्वादावनाङ्गल्यादिष्वझेकं स्वस्थादिपदं तद्दषुरासार्ये विग्नि-नटि । पेर्वदार्थीन्तराज्ययविरहिण इति । पद्यते गम्बतेऽनेनेति पदं प्रकर-

१ यदि नास्ति O., G., M. १ ° u मृतीनां निग्यत्व T., M.; ° प्रमृतीनां दोषाणां निग्यत्व C., G. १ खानिन्य ° C., G. ४ कैमर्थक्य D., T. ९ संपत्स्यते T., G., M. ९ यदि ष D. ९ च्युतसंस्कृतिः K. ८ ° नुकरणादेत्न्यच K. ९ K. drops आपि. १० नीरेफ-प्रवेगः D. १९ व्यक्कनच्या ° D. ११ नेष्यते तदा शुद्धारादि ° D. ११ रसस्तु D. १४ D. १ जावनम् D. १६ D. inserts यथा before स्वस्था. १९ °व्यक्क-कर्म K. १८ पदार्थान्व वेति D. विद्यमानेअपे विरुद्धधर्माभ्यासे कारणमेदे' वाच्यव्यक्ष्यवोर्मेदो नाम्युपेयते तर्हि कचिदपि न भैवितव्यं मेदेन । तत्र वाच्यव्यक्-ग्ययोः स्वरूपमेदो यथा ।

दिङ्मातन्नाः कनकशिवरी सप्तयः स्नप्तसप्तेः । चिन्तारत्नं दिविचरतवः भीर्नुसिद्दक्षितीम्द्र । अद्याप्येतत् सकळमछ्था नार्थिसादिस्यपार्थ-स्तेनायं ते वितरणकळाकौद्राखेनावळेपः ॥

अत्र निन्दा बाच्या प्रतीयमाना चै स्तुतिस्तॅयोध स्वरूपत एव

पद् । तथा च प्राकराणिकार्थांन्वेयविरहिण इत्स्वर्थः । अवनर्थः । इह वणीसंहार-कलस्व कौरववभस्व काष्मायत्वार्श् तरन्ववेन स्वस्थपश्वाच्यविराकुलत्वातिरिक्त-कौरवस्वर्गगननानामुल्यय्नञ्चकतत् स्वस्थपहं नावका-युदवपरनेवेति जुक्तमस्वोपा-देवत्वम् । एवं ब्रीडाञ्चगुप्सयोरप्युदाहाय्वंम्ँ । तर्कस्तु र्यदि पदं न व्यञ्चकं स्वादस-वार्यच्वञ्चकमपि न स्वात् । तद्वप्रञ्जकमिग्वदेवं स्वात् । न चेष्टा-पत्तिः । होवस्वोक्तिविरोधादिति । एवं ध्वनिस्वरूपे विप्रतिपद्यनानं प्रति तर्क-वतुष्टवमुक्तम् । अस्वातुमाद्यं प्रमाणमुन्मेषान्ते वश्ववति । मय 'भेहे विप्रतिपद्य-मानं प्रत्वाह । अपि चेति । वाच्यव्यङ्ग्ये मिथो भिन्ने । विरुद्धधर्मबोगिस्वात् । 'वंदेवं 'तेदेवम् । वया वटपटादि । इति प्रवोगं ननसि निधाय साध्यानद्गीकारेऽतिप्रसन्नं तर्क-माइ । द्यदि विद्यमानेऽपीति । घटपटादिनेदानामपि तदेकसाध्यत्वात् तत्स्वेकचाप्र-बोजकत्वे सर्ववापि तथास्वादिति । भय देस्वसिद्धिपरिहाराव विरुद्धधर्मध्वोगिध्वात्त साधनान्तरोपम्वासव्याजेन प्रपञ्चवति तञ्चेत्वादिना । स्वरूप्यभेदो यथेति । स्वरूपनेदादेदो वयेत्वर्थः । दिरू्मातङ्गा 'ईति । अच दिङ्मातङ्गादिकनप्रवच्छ-तत्से वितरणं किवदिति निन्दया ततोऽन्यत् सर्वे इत्तनेवति स्तुतिप्रतीतेर्व्यां अ-स्तुतिवेरः । अत्र वाच्यव्यङ्ग्ये विविनक्ति । अञ्च निन्देति । ततः किन्त माइ ।

D. inserts च after कारणभेदे २ संभवितम्यं O., G., M. १ T. drops च.
 D., T., and C. drop च. ५ °यांन्तरविर° K. ६ काम्यार्थत्वादन्यज्ञान्वयेन D.
 \* हार्ग्यमिति D. < K. omits यदि. ९ K. drops भेदे. १० यदुक्तसाधनं D.</li>
 १२ तदुक्तसाम्यं D. १२ इत्यादि K.

प्रथमोन्मेषः।

मिस्नत्वं वाख्यप्रतीत्येनन्तरमाविनी व्यक्ग्यप्रतीतिरिति कालमेदा-दप्यपवोर्मेदः । आश्रयमेदाद्वेदो यथा । इाब्दमात्रमाभवो वाख्यस्य इग्विैकदेशतदर्थवर्णसंघंटनाश्च प्रतीयमानस्य । शब्दार्थशास्त्रज्ञान-मात्रं कारणं वाच्यस्य प्रकेरणादिसेध्रीचीनप्रतिमातिशयस्तनायं च तत् प्रतीयमानस्येत्यनयोः कारणमेदादपि भेदः । बुर्धवोखृचि-द्वदादिमिः पदैर्व्यपदिस्यते वाच्यज्ञः सद्ददयविदग्धप्रतिमानवंदादि-मिस्तत्प्रतीयमानज्ञ इति । वाच्यस्यावबोधः प्रतीतिमात्रमभि

तयो झोति । स्वकपत एव परस्परविरुद्धस्तुतिनिन्दात्मकस्वादेव भिन्नत्वमित्त्वर्थः । मतो वाच्यव्यव्ह्रग्यात्मनापि भेद इति द्येषः । परदोषोद्धाटनं निन्दा । तहुणानु-वादः स्तुतिः । अय प्रतीतिपौर्वापर्व्यादण्यनयोर्भेद इत्याह । व्याच्येति । आश्च-यभेदादि्रव्यादि । इह प्रतिपार्ध्यप्रतिपत्तेः प्रतिपादकायत्तत्वात् प्रतिपादक-मुपचाराद्याग्यवद्यव्हेनोच्यते । तेत्र वाच्यप्रतिपत्तेः सद्देर्देसापेक्षत्वात् सद्देत्ते विदे एवति धब्दमात्रमाश्वयो वाच्यस्वेत्युक्तम् । व्यव्ह्र्ग्यस्य तु संकेतानपेक्षितया केरलप्रकरणादिवद्याचयौर्यागं द्यव्दार्याच्याभयत्वतं दर्धनवलादध्यवसीयत इत्यर्थः । तेत्र 'क्रिवेत च्वेन् ' इत्यादिवक्ष्यमाणोदाहरणे द्यव्याश्वयं 'कस्सवण होइ ' इत्य-षार्यांग्रयं च व्यक्तीकारिव्यामः । वर्णायत्तं तु मधुरोद्धतादिरचनागीचरं नर्थोद्धत-मधुरोद्धतादि रसव्यव्ह्य्यम् । एवं संघटनाश्रयमपि मधुरोद्धतादिरचनागीचरं नर्थोद्धत-नर्धायद्यह्य्यमेवेति द्रष्टव्यम् । कारणभेदादप्यनयोर्भेई इत्याह । दावद्येति । स्वद्यााखं व्याकरणं ततोऽन्यत् सर्वमर्यद्याखम् । तदिति द्यव्दार्यद्यास्वज्ञानमित्त्वर्यः । स्रु क्रोत्रदाह राद्याक्ष्यत्वत् सर्वमर्यद्यास्यम् । तदिति द्यव्यार्यक्षास्वज्ञानमित्वर्यः । स्वर्धाक्षं व्याकरणं ततोऽन्यत् सर्वनर्यद्यास्य तदित् द्याद्यार्थभाक्षज्ञानमित्वर्यः । सुधेत्वादि । प्रतिपत्तिपत्तिमाख्याक्रपकार्यभेदाख्य भेद इत्याह । दाच्यद्याद्वदीध

९ 'प्रतीत्पनुभाविनी C., G., M. २ शब्दतदर्थ' D. ३ 'संघटना च C., G., M.
 शकरणसध्री' M. ५ 'सधीचीनं प्रति' T., C., M. ६ बुधबोधबोद्धृ' G., C, M.
 ७ 'क्दादिभिः पदैस्तु प्रती' G. ८ वाच्छदस्वेति D. ९ 'प्रतीतेः K. १० अत्र च K.
 १९ संकेत सापे' D. १२ संकेतश्वास्य D. १३ शब्देनैवेति D. १४ 'यायोगशब्दा' K.
 १९ अत्र K. १६ 'विरोध इ' K.

भीषते प्रतीयमानस्य तु चनत्कार इति । वाज्यस्यं संवन्धमंत्रिभाम-मिदंभति अतीयमानस्यं पुनः परामर्धमिति कार्यमेदादण्यवयो-मेदः । विषयमेदेन मेदो वधा ।

कस्स बें ज होइ रोसो दहूज पिमाप सम्वजं महर ।

सममरपदुमर्ग्धायिणि वारिमवामे सहसु पण्डिम् ॥

कस्स वें कस्य वा अनीर्थ्याछोरपि वारिअवामे महेवना-नङ्गीकौरिणि सहस्वेदानीमुपाछम्मपरम्परामिति भावः । अत्र काचित् स्वैरिणी केनचितुपपतिना बण्डिताधरा तेंदुपपतिसचिषि

ईरेंबारि । स्वप्रतिपारकसंबन्धसमास्वारूपकीर्वनेशच नेर इस्वार । वार्ड्यस्य संबन्धमभिधामिस्वारि । परामर्शमनिरधातीत्वनुषद्रेणालवः । कार्वनेशदेरं निगनवति । इति कार्यभेदादपीति । विषयमेदेनेति । डरेदवनेरेनेस्वर्यः । कस्स वेस्वारि ।

> बस्य वा न नवति रोपो हट्ट्रा प्रियायाः सत्रणनथरम् । सथनरपद्यांग्रीविभि वीरितवाने सहस्वेदानीम् ॥

मर्यार्थवम्बद्दग्वस्वरवुवाइरणं इष्टम्बन् । भव नेर्फुः रोपो भवतीति वक्तम्वे केस्वेति सामान्वनिर्देग्नस्वाभिपावनाइ । अनीच्योळोरपीति । ईर्म्वालोः किनु वक्तम्वनिति मादः । मैंचे प्रसिद्धपदार्यनाइ । बीरीति । महत्वनेति । सभनरं पत्रं ना गृहा-जेति वचननिस्वर्यः । सहेः सकर्नकस्वादिवक्तितकर्नकारकं दर्शवति । उपाल्ठस्मेति । मेर्थे पाण्यम्बरूग्ववोर्वियवनिभागं कर्ज्यु प्रकरणं तावशाह । अत्र काखिदिति । यह-

N

१ वाच्यसंब<sup>°</sup> T. २ संबन्धमामिदधति T., G., M. ३ ममिदधते G. ३ प्रतीयमानस्य तु पुन<sup>°</sup> G., M. ५ परामशं इति T., O., G., M. ६ च ज D. ७ सम्ममर<sup>°</sup> D., T., C., G., M. ८ °पाइरि T. ९ इण्ड्रि D., पण्जिम् T. १० च D. ११ मम वचना<sup>°</sup> C., G. M. ११ °द्वीकारकारिणि T. ११ तमुपपति<sup>°</sup> T., O., G., M. १४ द्वाति K. १९ कार्ये भेदा<sup>°</sup> D. १६ वाच्यसंब<sup>°</sup> D. १७ °पादिणि K. १८ निवारित<sup>°</sup> K. १९ आर्याश्रयस्य म्प<sup>°</sup> D. २० मस्तृंगोपो K. ११ कस्य केति K. २१ अग्रसिद्ध<sup>°</sup> D. २३ वारिकेपादिति D, २४ K. drops अप.

निमितवाति प्रियतमे तमनवलौकमानैयेव कयापि विद्ग्धया सस्या तद्पराधप्रच्छादनायेदमसिधीयते । इद्द सहस्येदानीमिति वार्ष्य स्वैरिणीविषयम् । जनपराधत्वमस्या इति व्यक्ग्यं पुनः प्रियतम-विषयम् । सद्दस्वेत्यपि च तद्विषयम् । बह्वमेन सुतरामुपर्क्षभ्यमाना-यामस्यां तद्वयछीकर्दाद्वितेति पुनरविनयगोपनेन तँत्प्रस्यायनं प्राति-वेशिकविषयम् । प्रियाया इति पदोपादानात् सौमाग्यातिशय-मतिपादनं तद्विनयोपालम्मसंभूतप्रमोदसपत्नीविषयम् । अत एव सद्दस्वेति प्रियतमविषयं च । प्रकटापराधप्रच्छादनेन स्ववैदग्ध्यप्र-काद्यनं तदस्यविदग्धर्जनविषयम् । उपछक्त्यमाणोपमोगचिहा पुनरिवं न त्वया कर्जन्येति प्रच्छाकासुकविषयम् । इत्थं मयैवा-पद्धतमेतचे भवतीभिरित्यपरस्वाविषयमित्यमित्यनयोर्विषयमेदाद्वेद्वः ।

भरबण्डनमननलोकमानियेग ततः प्रागेत्रीनानवैतेव्वर्थः । भेर्षेत वाच्यस्य विषयनाइ । इहेति । स्वैरिणीकुदिदवेरतुष्पत इस्वर्थः । सर्वत्र पात्र विषयग्रद्य उद्देदयपरः । अयेइ व्यङ्ग्वं तदिषयं च प्रपञ्चवति । सनपराधस्यमित्वारिगे । सद्दस्वेस्यपि च तद्विषयमिति । उपालम्मं सहस्वेति वाच्याजिरपराधेवननुपालभ्वेति व्यञ्चते । तथ विवतनविषयनित्वर्थः । तद्व-यळीकैंद्दाद्वितेति । तर्वपाधोट्यस्वोऽयनिति हेतोरिस्वर्थः । तट्यत्वावनं तस्य विवस्य विधासोत्पारणमित्वर्थः । सौभाग्वं भेर्भु-र्वाह्रभ्यम् । विद्यत्वनेशदेरं निगनवति । दृश्यमयोरिति । अणानपराधर्त्वाहि-प्रतीतेः वेदलार्ययत्वात्वन्वत्वर्था भाष्यनेवेरं व्यङ्ग्यनिति इष्ट्यम् ॥

१ फिन्तवति T. १ तन्मुखमन T., O., G. ३ लोकयन्न्येव T., G., M.; लोक-ग्रंन्येव O. ४ भुपालम्प G., M. ९ न तड्य T. ६ शह्राते O., G., M. ७ प्रयायन C., G. ८ C., G., M. omit जन. ९ न पुनेरवमियं त्या कर्त्त T., G., M. १७ विषयमुन्द्रं मये O. ११ भहुतं न भव T., M. १२ भनवलोकमानयैव D. १३ भगानव्येव D. १४ तघ D. १९ भिन्यादि D. १६ भ्याद्वेति K. १० भर्त्त्वा K. १४ भगानव्येव D. येऽपि' सद्ददयसंवेद्यमनास्येयमेव भ्वनिमास्यातवन्तस्तेऽपि न परीक्यवादिनः । सामान्यतो विद्येपता भ्वनिरुक्षणस्यास्माभिः प्रदर्शितत्वात् । तथापि यदि तस्यानास्येयत्वं तदा सर्वेप्यपि बस्तुषु तदतिप्रसज्यमानमनिर्वार्यं स्यात् । अधानयांतिझयोत्त्या छो-कोत्तरत्वमस्य निर्करण्यते तदा सिद्धं नः समीहितम् ॥

अध भक्तेरुपचारादागतोऽयमिति थे भाकमभिर्द्धते त एवं प्रष्ठव्याः । भक्तिर्ध्वकेश्चेति न तत्त्वान्तरमिति यद्यभिर्सधिस्तदा

तदेवनिवता प्रबन्धेन ध्वनिरेव नास्तीति प्रथमपूर्वपक्षं प्रतिक्षिप्वेहानी-मस्स्वनिर्वाच्च इति दितीवपक्षं प्रस्वाचटे । येऽपीति । सहरवा विरम्धा-स्तेवामप्यनुभवैकसमधिंगम्यो न तुं केनापि लक्षणतो निर्वक्तं द्यव्यत हाते बाहिनोऽपि न विष्टृदववीहिन इत्वर्थः । कुत इत्वत आह । सामा-स्यत इति । स्वरूपसिद्धी लक्षणस्वापि सिद्धप्रावस्वात् । प्रदर्शितत्वादिति सिद्धस्वीक्तिः । पस्तुतस्त्वनन्तरोग्नेषे भविष्यतीति भाषः । तथाप्यनिर्वाच्यत्व दिश्व-सेयौपि तथात्वन्सिद्धी लक्षणस्वापि सिद्धप्रावस्वात् । प्रदर्शितत्वादिति सिद्धस्वीक्तिः । पत्तुतस्त्वनन्तरोग्नेषे भविष्यतीति भाषः । तथाप्यनिर्वाच्यत्व दिश्व-हेवौपि तथात्वनित्यतिप्रसङ्गवाधकमाह । तथापीति । अथानिर्वाच्यत्वानिधानं ध्वतिः प्रश्वंसौंपरं न वास्तवं तेहिं न कश्विहावयोर्विवाइ इत्याह । अधीति । आति-धवोक्तयासंबन्धे संबन्धरूपयेत्वर्थाः । अनिर्वाच्यत्वासंबन्धेऽपि तत्संबन्धोक्तेः ॥

भय भाको भ्वनिसित तृतीयां विप्रतिपर्ति विषटवितुं भाक्तपदनिकृक्तिपूर्वमुद्धा-टबति । अथ भक्तेरिति । उपचारादारोपादिस्पर्यः । बयाहुः । 'भिल्रत्नेन प्रतीवमा-नथोरैक्वारोपणमुपचारः बया गौर्वाहीकः' इति । न तत्त्वान्सरं नार्थाम्तरमिस्वर्यः । तदेतदृष्वितुं विकल्पबति । तद्देति । किमिदं व्यक्तेर्मक्तवाभिन्नत्वं नाम तर्भाद्यस्व्यं विवक्षितं तझक्षणेर्ध्वमात्रं वा तर्धुपुरुक्षितस्वमात्रं वेति विकल्पार्थः । तत्र साहारम्यं नाम

१ ये तु T. २ विशेषतक्षास्माभिर्ध्वनिलम्रणस्य प्र° D. ३ वस्तुषु प्रसञ्य° D. ४ भनिर्वार्य D.; भनिवार्यमाणं M. ५ अधानया न्वतिशयोक्तया C., G., M.; अधानयार्थशत्त्या T. ६ रूप्यते G. • व्यक्तिमभिदधति D. ८ दिधाते C., M. ९ रसमधिगम्यं K. १० K. omits तु. ११ वादिन्वमिन्य° D. १२ स्यातिषसङ्ग्रवाधक° K. १३ प्रशंसा K. १४ D. drops तर्दि. १५ तादान्ग्यं D. १६ व्हणकन्वमात्रं D. १० K. drops तदुपस्वीतत्वमात्रं वा.

अकिम्बचीः कि तादात्म्यमुत मेकिर्म्यकेश्वेष्ठप्रकृत्वकार्य वा। न अभगगमः। उमनोरप्यमनोः परस्परविषदानां मर्माणान्यसम्बद्धाः-बात्। तथा हि मुक्यार्थतावाय तर्संभावमय चत्वं मकेः वक्त बोह स्यो-विवेसिस्यानुसंभागप्रयुत्तर्वं तु व्यक्तेः । तत् कृतस्तैयोस्ताहात्म्य-घहाकसहावतारः । कि च भेदसिखयेऽसमानमप्यस्ति । अकिष्यकी मियो मित्रे। सित्राधर्मयोगित्वात्। यद्भित्रधर्मयोगि तन्मियो सित्रम्। बन्ध घटबटादि । न हितीयः । वर्ष्यमाणदृषण्यण्यप्रस्तत्वात । तथा हि। समीणस्य केवलम्यतिरेकित्वादेवं किछानुमानरचना । व्यक्ति-रितरेप्र्यो भिद्यते । मक्तिमस्वात् । वत् पुनरितरेम्यो न भिद्यते न के कारणलन् । असाधारणधर्मी सवाणं क्या गन्धः प्रयिष्माः । काराणित्कं व्यावर्श्त-बनुपत्माणं बधा काकाहिकं मृहाहेरिति । तथ तारात्म्वपसं त्यवति । म प्रधम इति । तत्र हेत्रयाह । परस्परेति । तमेव व्यनसिः । तथाँ हीति । सिंहो देवहत्त हत्वन हेवहत्ते सिंहत्वासंग्राहाधानुसंधानम्। मारियासात् सार्यवारिसंग्राः रक्तवो-सम्मारिकादिकारम् काकादिसंबरः । इतपुत्रारोग्मेचे व्यक्तीकारियते । अय प्रयोगेम-वार । कि खेति । मय विरुद्ध प्रमेखेवस्थेकत्वात्रा विदियुद्ध तथाप ने शगही-बरे बरबराहिनेरोऽदि विसीवेतेति तर्क इति नावः । स्थापवर्ध र्यवति । व हितीय दति । तरेव रूपमं वजुनाह । तथा हि लक्षणस्थेत्मादि । असाधा-रवर्षन्ताइचतिरेक्वेव तसाणनित्तुक्तत्वादिति आवः । प्रवोधनाह । झ्यक्तिरिति । व्याप्रविष्यंतहारी वा लक्षणस्त्रं प्रयोजननिस्त्रनिमेव्याइ । इत्तरेन्यी भिदात रति । अवरसाव्येन नसातिरिकापरिषदः । मन्नवानावाद्यतिरेकणाइ । यस पू-

१ बकिम्यस्त्रोकं° D. १ °वोद्यध्याभिर्धानमपुत्तनं C., G., M. १ °स्थनयो° C., G., M. १ परमानस्वयसस्तत्वाद् T. ९ लक्ष्यस्य G. ६ तद्वेकान्तानं K. ७ तथा दीम्पादे D. ९ °वारिणति K. ९ प्रयोगयाद् D. १० संधानस्वीति K. १९ तवानस्यार्थ इत्यभि° K. 7

#### पकाक्त्यां तरंडान्वितायां

तज्ञकिमत् । वयामिवादि । तथा च सत्वमिवैकंस्ले व्वनौ अक्तेस्-भावाद् भागासिको हेतुः । व्यकेरितरेम्यो भिवत्वे साध्येऽस्व हेतोरितराभिंत्रे विवेचकत्वमात्रं लक्षयति कुरालादौ कढेऽपि कंचित्रतत्वाहिरुद्धत्वमपि । अनेन हि विवेचकत्वादिमात्रं लस्यते न तु किंचिद् व्यज्यते । न तृतीयः । विवक्तितान्यपरवाच्ये व्वनौ मन्त्यु-पल्लितत्वामावादुपल्लसणत्वाञ्युपगमेऽपि भक्तिव्यक्त्योरमिवत्या-

मरिति । तरेतर् आगासिज्या रूपवति । तथा च सतीति । हिविधो हि ध्वनिरिधामूलो लग्तमामूलवेति । उभवनिइ पग्तः । तपाये भक्तवभावादागासिज्जे हेनुरिस्वर्यः । रूपणान्तरमाह । व्यक्तेरिति । क्रचलाहौ साध्याभावं वक्तुं साध्यं तावहाह । इतरेभ्यो भिन्नत्वे साध्य इति । अस्य हेतोरिति । भक्तिनस्वहेतीरि-र्ग्वर्यः । इतरान्निन्न इति । इतरभेरकपत्ताध्वरिहिणीस्वर्यः । तत्र हिनाह । विवेच-कत्त्वमात्रं लक्षयतीति । कर्मणि कुचल इत्वाही हर्ममहण्कपाववर्णार्यातंभवासिकड-लक्तवमात्रं लक्षयतीति । कर्मणि कुचल इत्वाही हर्ममहण्कपाववर्णार्यातंभवासिकड-लक्तवमात्रं लक्षयतीति । कर्मणि कुचल इत्वाही हर्ममहण्डपायवर्णार्यातंभवासिकड-लक्तवमात्रं लक्तवर्यतीति । कर्मणि कुचल इत्वाही हर्ममहण्डपायवर्णार्यात्तेभवासिकड-लक्तवमा विवेचकत्त्वनापपरे व्यञ्जकत्त्वात्त्वप्रस्ति हर्ममहण्डपायवर्णार्यात्तेभवासिकड-लक्तवमा विवेचकत्त्वनापरे व्यञ्जकत्त्वात्त्वप्रस्त्रकर्पत्वप्रिति । म तृतीय इति । प्रविक्य-बावरेव वर्त्तनानत्त्वाहित्वर्यः । भयोपलसणपत्तं प्रतिक्षिपति । म तृतीय इति । तत्र हेतुगाह । विद्यक्तिति । विवक्तितान्वपरवाच्यध्वनेरभिधामूलत्वेन अक्तरेवाना-वात् ततुपलक्तित्तवाभायेन ततुपलक्तित्त्वप्रि प्रवित्ति न संतरेवाना-वात् ततुपलक्तित्त्वाभायेन ततुपलक्तित्वाच्यध्वनी तचापि कि नक्तेः कादाणित्कमुच्चते नो ना । नो चेन्नोपलसणस्वतिदिः । काद्यापित्क्तिवा भित्वद्विद्वप्ति न स्वत्ति नावः । स्व व्यत्ति चेद्वाधः । लक्तपार्मूलथ्वनी तचापि कि नक्तेः कादाणित्कमुच्चते ना ना । डपल्डसणिनेति । तद्विनागावित्वस्त्वप्रित्तत्वा भित्वद्वनिति नावः। क्रय र्व्वपगाह । उपल्डसण्ठपोनेति । तद्विनागावित्वस्त्वरिन्निल्लं विद्यतिनिति नावः। क्रय

े १ 'गिथायकमूले M., O. ; 'गिथामूले G. १ 'रागिजविवे' T. ३ O. and M. insert तस्य after स्तूढेऽपि. ४ झाचिन्कला' M. ६ T., O., G. and M. drop आपि. ६ D. drops आस्ति. ७ 'मूले ज्यनी D. ८ दूक्यति K. ९ उपलक्षणेम विनेवेति D. संगवाच । उपढक्षणेने विनाप्युपछक्षणीयंस्य सिंदेश्वं । पतेन यत्र कुन्तैकेन मक्तावन्तर्भावितो व्वनिस्तदपि प्रत्यास्यातम् । वत्तु गुजविशिष्टपदरवनात्मिकाया रीतेः काव्यात्मत्वममानि वामनेन तदापि न साधु । माधुर्यादिगुणानतिकैमणात् तस्याः । कि बादुमानमपि ध्वनिसाधने ढग्धप्रसरमेव । तथा हि ।

मवाम्यरमविदेशॆन निरस्वति । एतेनेति । नाक्तपक्षनिरासेनेस्वर्थः । ननु सिथ्वनु नान-अतिः वयापि क्रथं काव्यालगासिद्धिरस्व वरन्वेरम्य एवालगभ्यभावीस्वासङ्कय व्रन्नतं दूसवितुननुनायते । य'तु गुणेति । 'रीतिराला काव्यस्य ' इति सूणासिति नावः । तेर्दूषवते । तद्यपि न साध्विति । तत्र हेनुनाइ । माधुर्यादीति । नुपविधिटावीः पररचनावा आत्मसे केवलावा मनालस्वाह प्राप्ताप्राप्तविके केव गुणानानेवात्मस्ते स्वरधनविरोधः सूचतारस्त्रे । काव्यधोनावाः कर्त्तारी वुधे इत्युपस्तारकस्वेवोक्तानानुपस्तार्वस्वविरोधाह । उपस्तार्ववाल्यति नावः । स्रदि पुनः सोऽवनिषोरितेत्वादिना अनिसाधनाव प्रागुक्ततर्कचतुटवस्वात-नुपाद्यं प्रेमेणं संगति कण्टकद्योधनानिरद्वयं प्रवर्त्तत इत्वाइ । कि चानु-मानस्वपीति । तत्र पसं निर्दिशति । क्रियेतेल्यादिना एतह्याक्यसिन त्व्याद्यं प्रेमेणं संगति कण्टकद्योधनानिरद्वयं प्रदर्त्तत इत्वाइ । कि चानु-मानस्वपीति । तत्र पसं निर्दिशति । क्रियेतेल्यादिना एतह्याक्यसिन त्वाद्यन्त्वा । सार्थं निर्दिशति । एतह्याक्येति । मत्र साधुविनक्तिचिन्ता सुवन-विनाग्यविचारः क्रिवेत चेत् तेदा या नलाभिधाना व्यक्तिर्मूत्तिः प्रयनानिधेवा प्रयनं परिराणनीवा वा व्यक्तिः स्वायत्तीकर्श्तं स्रयां विलासिनिस्तावइह प्रयूतनना-नमन्त्रं परं पराष्ट्रं साधविनं स्वायत्तीकर्श्तं सनेति वाच्यार्यः । साधु सम्वक् विन-तिद्विक्ता विनक्तित्वारः क्रिवेत चेत् त्वा त्या सा प्रया व्यक्तिः प्रयता विनकि-त्वाद्यन्ता विनक्तियारः क्रिवेत चेत् त्वा त्या सा प्रया व्यक्तिः प्रयना विनकि-तिद्वाक्ता विनक्तित्वारः क्रिवेत चेत् त्वा वत्त सा या प्रया व्यक्तिः प्रयत्वा विनकि

१ 'संभव एव T. २ उपलस्वलनेन D. ३ 'लक्षणीयसिद्धे' T. १ संसिद्धे' G. ५ T. drops प. ६ कुश्वाकोन D. ७ 'तिकामिलात् T., C., G.; 'तिकान्तलात् M. ८ गुणसाधने C., M. ९ कथं काल्पात्मा स पद' K. १० बरिवति K. १९ दूष्पाति K. १२ 'विशिष्टामा (पवामा D. १३ D. drops सूत्रकारस्प. १४ गुणा धर्म इन्यु' D. प्रमालमदा कण्टक' K. १६ K. omits तदा.

#### पकावल्यां तरळान्वितायां

### किवेत चेत् साधुविभकिचिम्ता व्यक्तिस्तदा सा प्रथमामिषेवा । सा स्वौजसां सावयितुं विळासै-

स्तावत् समानामपर्वं बहु स्वात् #

इत्येतहाक्यमेतहाक्यवाच्यातिरिकार्यप्रकाशकम् । बंक्य-त्वातः । यचहाप्यं तत्तहाच्यातिरिकार्यप्रकाशकम् । यथा कालि-दासाहिवाक्यम् । वाक्यं चेदम् । तस्मादेतद्वाक्यवाच्यात्तिरिकार्थ-प्रकाशकम् । पर्यायवाक्येऔकान्तिकमिति चेन्न । तस्यापि प्रस्को-टिनिषिष्ठत्यात् । तस्मादस्ति ध्वानिः । अयं च वस्त्वर्लकाररसादि-रनिधेवा विचार्या । वा स्वीमतां सु भी जम् इत्वेतेयां प्रत्ववामां वितालेः प्रवीमेस्तायसङ्घेकं मावपरं सुबन्धं परं क्रोस्वाहिकं साथवितं निष्मारवितं समेख्याम्तिरम् । तत्वकात्रकार्यं परो सामाम्यतो नाच्यातिरिकार्यप्रैकारक-त्वांशः । साध्वविपर्ववोपस्थापकत्रवाणानावाज्ञ वैधिः । नापि सिँग्रसाध्वता परेवां वित्रतिपत्तेः । अवित्रतिपत्तौ वा शिग्रं नः समीहितम् । इटानौऽपि स्ववाच्यार्वप्रकाशनेनेवेतद्राच्यातिरिन्तार्यप्रकाशकत्वात् न साध्ववेकस्वन् । दिनतं नते न स्वयाच्यातिरिक्तार्यप्रकाशकं वाच्यनात्रीपक्षीणशक्तकत्वात् उद्योतिहोना-हिवाक्यवस्ति बाधः मतिपसी वेंति चेत्र । पुंवाक्यत्वाहिति हेतीविंवसितत्वात् । तर्धनैकॉन्तिकस्वनिति शहते । पर्यायोत्ति । सनानार्थे वाक्यं पर्वाक्याक्यं तथ तद्यविदिकार्यप्रवीतिगांस्वीति पश्चित्रराग्रवः । परिहरति । तस्यापीति । तस्त-मार्गार्थस्य राष्ट्राम्बीधनित्वात्वात् राषाध्वयांग्रिराम्बावागविरोयात्र पत एव व्यतिपार

: & D., C., G., and M. omit the parties from वाक्यस्यान to भवाझवाद २: भवासकवनिदेश: D. ३ साच्यनाथ: D. ४ सिदसाधनता K. ५ तर्ह व्यभिवार इति व शहूते K. ६ जुल्पशक्तितात् K.

### रूपतवा भवंभ त्रैविभ्यमतिवर्श्वते । वस्तुभ्वनिरढंकारम्वनिः रैसादिम्वनिश्चेति ॥

इति श्रीमहामाहेश्वरस्य कवैर्विद्याधरस्य कृतावेकार्वछीनाम्र्यछं-

कारशासे ध्वनिव्यवस्थापनं नाम प्रथम उन्मेषः ॥

इति गापः। परमप्रकृतनुपसंहरति । तस्मादि्ति । अयैमं पिमवते । अर्थं विति । विक्रे पिम दर्घनवि । बस्तुभ्वनिरित्वादि । इतिग्रव्यः प्रकारे ॥

इति श्रीपदवार्क्यप्रमाणपारावार्रपारीणश्रीमद्दीपाष्वावकोस्मचलमझिनॉयसूरिविरचि-तावामेकावलीन्यास्थावां तर्रलाख्याबां ध्वनिव्यवस्वाप्तं प्रथम उन्मेवः ॥ १ ॥

१ T. dsops मन्द्र. २ ररण्मि" T. १ इति विवाध्यरकृता" D. ४ एकावरुवलं" B. 'वैद्यापति" T., C., G.; 'वेंद्यापतिमानम्थ" M. ९ K. emits जी. १ प्रमाण-पायसरीम D. ७ महिमायमहसूरि" D. < D. omits सरलाव्यवार्था. शन्दार्थयोरेव काव्यत्वमतस्तैयोरेव स्वरूपं निरूपयन्नाह । यः संकेतितमर्थं साक्षाहूते स वाचकः शब्दः । संकेतितश्चतुर्घा जात्यादिर्जातिरेव वा भवति ॥१॥

भय दितीय उम्मेच:

ननु घ्वनिनिकपणानम्तरं ग्रव्हार्यनिकपणस्व का गतिरित्वाचेङ्क्व संजनवलाह । शब्दार्थयोरेखेति । ध्वनेः काष्वात्मत्वात् तजिकपणानन्तरं तच्छरीरभूत-ग्रव्हार्थनिकपणं संगतमेवेत्वर्थः । बहादुः ।

' ग्रम्यायों मूर्त्तिराख्याती जीवितं व्यङ्ग्बवेभवम् '। इति । इह विविधः ग्रम्सो वाचको लक्षको म्वझक्रम् । मयोंऽपि विविधो वाच्यो लक्ष्यो व्यङ्ग्यम् । तया तहत्तवोऽव्यभिधालकाणव्यझनाख्या-स्तिस इति विभाग सिद्धवन् इत्वेत्तरवोस्तम्मूलन्वाद्याच्य्येवाचको तावव्रक्षवति । य इत्वादि । तर्वाप्वयंज्ञानस्व ग्रम्स्तानपूर्वकत्वात् पूर्वे ग्रम्स्निकपणम् । संके-तितं गृहीतसंवन्धनित्वयं: । संबन्धम वाच्यवाचकवोः ग्रन्तिरेव । सा चोमव-वर्त्तिन्वेकैव वाच्यनिष्ठा वाच्यग्रन्तिर्वाचकनिष्ठा वाचकभ्रस्तिरिति चोभवया व्यपदिद्यते । वयाहुः कारिकावानाचार्याः ।

' शक्तिरेव हिं संबन्धो भेदमात्वा न विद्यते '।

इति । दूते प्रतिपारवतीस्वर्धः । भन्वया ईम्वेऽभिवरनासंभवात्वसण-गसंभवि स्वात् । 'साक्षात् प्रस्वभतुल्ववोः' इति प्रस्वभाष्यर्थत्वेऽसाङ्गस्वारसंभ-वनाग्रङ्क्व स्ववमेवान्वया व्याण्डे । साझ्गाद्ध्यवधानेनेति । मुक्ववृत्वेस्वर्यः । तेन लभणाहिष्यावृत्तिरिस्वर्यः । तेन संकेतितार्यप्रतिपारकः ग्रब्दो वाण्यकः सामा-दर्यप्रतिपार्रकः ग्रब्दो वाण्यक इति लभणद्वम् । अन्वया संकेतितसाझात्परवो-देवेनैव लभणाहिष्युदासेऽन्यतर्ववर्थ्वासिति । अग्वितामिधानवादे लक्ष्यार्येऽपि संकेत

£:'

१ 'स्वनयोरेव D. 'स्तयोः स्वरूप T. १ 'त्याझड्डां D. १ यथाड्डः D. ४ 'कथोति K. ५ बाच्यवाचकनावं लक्ष' D. ६ तन्नार्थ' D. ७ व K. ८ क्षेत्रेरमि' K. ९ 'भिषा इना' D. १० 'पादको वेति K.

साक्षादव्यवधानेन । जाल्यादिर्जातिगुणकियाद्रव्यरूपः १ यद्यव्यर्धक्रियाकारितया व्यक्तेरेव प्रवृत्तिनिवृत्तियोग्यता तथापि म्यकीतामानन्त्याहर्थभिचाराध प्रतिव्यक्ति न शक्यते संकेतः इष्यतः इति तविरासार्थं साक्षात् पहनिति वेसेऽपि तावतेव लसणाहेराप व्युहासात् संकेतितपृष्वेवर्थ्वं तर्वस्थमेवेति लसण्डवपश्रमेव रोणवन्ते तदिरः । द्याब्द-प्रकोगानवत्र चेटाच्युहासः । संकेतार्यावधारणं विनां तदाचकत्वकपत्वानवधारणान् तदिगावः कृतः संगरे संकेतितअत्रुधेरवादिना । तत्र संकेतितग्रब्वे भ्या-स्वावः । आवित्रव्यार्थमाहः । जात्यादिर्जातिगुणकियाद्वव्यक्तप्र इति 🕅 नीः मुझ्मकति दिस्य इति चोहाहर्त्तव्वस् । नन्नर्यक्रियाकारितया पुरुषप्रवृत्ति-बाग्वां व्वक्तिमुप्रेश्वान्वय किमिति संकेतः कियते इति बङ्गामन्य विराचटे । यद्यपीत्वाहि । व्यक्तिसंकेतपत्रे किं सर्वासु व्यक्तिपु संकेतः कतिप्रवासु वेति देशा विकल्प्याचे रूपणगाह । आजन्त्यादिति । दितीवेऽप्याह । ज्यमिचा-राविति । कतिपवसंकेते असंकेतिते नवि गोष्वपहारी न स्वात स्वाचेइसंके-तितत्वाविद्येपाहम्वाहाववि स्वाहिति म्वभित्तारः इस्वयः । कि च ध्वक्तिसंकेते सर्वच व्यक्तिंत्विव व्यवहारः स्वाम त् अतिर्गुणः किया द्रव्यमिति विभाग इति इत्रवान्तरसम्बबार्यवकारः । प्रतिब्यक्तीति । कतिपवासु वेति शेषः । इति-मन्त्री हेल्वये । जातिरेव विषवः संकेतस्त्रेरवण जात्वाविर्धातिरेव वा विषय इति पडनीबड् । संग्रे इबोरपि व्यक्तिप्रभावतिभटतबोक्तबोरेकस्वैदावतार्रणावोगाहिति व्यक्तिप्रशाबीगाखेतीर्जात्वाहिः संकेतत्व विषयो वदा जातिरेव विषय इत्वर्थः । वर्षं जारवादिर्विषव इति वैवाकरणाः । ययाह भगवान् महामाप्यवृत्तरः ।

"मौर जुझ्रमती डिस्प इत्याक्षे चतुरुवी घव्यानां प्रवृत्तिः । ' इति । तथा मवादिग्रव्यानां आतौ संकेतः । गुझ्रादीनां गुणे । पाकादीनां क्रिया-बान् । डिस्पादीनां इत्वे । गुणादवोऽपि आतिवदेकरूपा एव मणिमुकुरादिन्न मुखानिवाग्रवमेदाहिज्ञतवोपरूम्बस्त इति जुक्तनेवां संकेतविषयव्यमिति मावः ज

१ 'कियागुणहच्य' T., C., M. 'गुणहच्याक्रिया' G. १ D. drops आपि. १ K. drops कि. ४ व्यक्तिम्बवहार: K. ५ जातिगुणकियाइव्यमिति K. ६ संकेतितस्ये' D. • 'कतरणा' K. ८ 'अछर्तात्यादी K.

न्हुंगिति जातिरेव विषयः संदेतस्य ॥ मुरूपं तमर्थमाहुः साक्षाद्यत्रांस्य संकेतः । व्यापारोऽपि च मुख्योऽभिषीयतेऽस्यामिषा-रूपः ॥ २ ॥

अनुवाचानामर्थानां विश्वेयार्थपरत्वं तात्पर्यमिति व्यापारान्तरं परेरझ्युपगतम् । यथा

हिमजरकगीकिकाहिषु प्रत्याववं प्रश्वकषिद्धतवा तुरपद्रपनेसवां गुणासैनानगुरूष-विनित्तनन्तरेज संज्ञेतविषवत्वे व्यक्तिपक्षोक्तरोवापतिरित्ववच्या भीगांतकमतन वतम्बते । जातिरेख द्वाते । जवादिशज्यानां नोत्वाहिजातिर्विषयः । बुझाहिश्रव्यानां गुझलाहिमासिः । प्रचल्ताहीनां पाकर्जाहिः । डिल्यादी च वैद्येविजनवेर्वे प्रत्यहं नरिमायवेदतः बरीस्तेरकज्यनॉयां डिल्यासावपि जातिरेव निषय इति मागः ॥

जुक्यार्था तुवपत्ता विष्वादिगरनमा पत्रमा पालम जोपवी णितवा पूर्वे सत्य वाच्या वेस्वैन मुब्बव्यप रे हा गाह । मुक्य मित्यादि । संकेतितार्थ एव मुक्यार्थ इत्यर्थः । संवीगादि मिर भिधेष्वाधाने वाज्य व्याप्त केतितार्थ मा जानियां प मत्रावति । ध्यापारो ऽवि चेरवादि । संकेतितार्थमा परः छड्द्य्या वारिभां व रव मुख्य इत्याव्या वत इत्यर्थः । एषा प वोने पूर्वित्रा कडिपूर्विका पेति हिविमा । वया प्रमार्थको विर्वन्ध्यः पत्रितं पद्वत्या स्वयेति । इतत् महिप्रत्याक्रो प्रमान ग प्रत्यणि था ॥

अव भुव्यवस्तायात् तत्यावं तास्पर्वायवं व्यापाराम्सरमाइ । अनुवाधामामि-स्वादि । श्वेताभ्वकं पुनर्वचनमनुवारः । अर्थः प्रवोजनं तवावाधाप्तस्वार्यस्व शास्तंयन्भितवा विधाननिति तार्स्प्रवर् । प्राप्तानुवारस्व तरेव तात्वर्वत् । वया क्या खरोतीत्वम वाक्वाम्सरप्राप्तहोनादुवारस्य होने रथिसंवस्थविधानार्थलं तरेव सात्यर्वन् । तरिं संघरे किनिति मोक्तम् । तवार । परेरप्रयुपगतमिति । व सर्वसंप्रतिवजनित्वर्यः । अत एवोकं कैविष्ट् ।

१ संकेतितस्य D. १ साखादवापि G. १ पचनादिषु K. अ पाकन्यादि K. ९ वते K. ६ कल्पनात K. ७ रुढिपूर्विका योगपूर्विका D. ८ D. omits पतितं. ९ सार्वक D. ' उमां स पश्यनुज़ुनैव चक्षुणा प्रचक्रमे वक्तुमतुज्झितकमः' इत्यत्रे दर्शनस्य चक्षुःकरणेकत्वाव्यंमिचाराचदुर्पादानं तद्विग्रे-षणार्थे तदेव चात्र विधेयं तत्परत्वमेव तात्पर्यम् ॥

'तात्पर्थोऽपि व्वक्र्यार्थ एव'

इति । स्ववं त्वञ्युपगमसिद्धान्तन्याया रनुमन्यते इति न ष्ट्रयगुक्तं संमहे । उसाइरति । यथा उमामित्यारि । सवानुवाधविधेवे विविनक्ति । इत्यंत्रीते । तरुपारानं तरनुवादः । अनुवाधस्य चक्षुषः प्रमाणान्तरप्राप्तिमाह । चश्चुःकरणकत्वोति । वहर्ष्यं तवजुषैवेति व्याप्र्या ध्वाप्तमित्वर्यः । अनुवारस्व प्रयोजनमाह । तद्वित्रो-पणार्थं मिति । क्रूजनेत्वार्जवविशेषणार्थमित्वर्यः । ननु विधानार्यमनुवासे व विश्वेषणार्थं तत्राह । तदे चेति । तदिशेषणमार्जवमेवात्र विधेवं विश्वेष्यस्य पशुषः प्राप्तत्यात् । यया लोहितोष्णीपा ऋत्विज्ञः प्रचरन्तीत्यत्र लोहितोष्णीपत्वांभिति नावः । अन्तु । त्रार्थं किमायातं तवाह । तत्परत्वमेवेति । तत्परस्वं तत्प-वंवसित्तत्यं वदेव तात्पर्वनित्वर्यः । एतदुक्तं अवति । पदार्थज्ञानानन्तरं तेषामाका-ङ्वादिवद्यादन्ववे परार्थातिरिक्तो वाक्यार्यक्रपो विधेपात्मा तात्पर्वार्यो यहल्प्रस् समुक्क्सति तद् तात्पर्यात्वर्यं व्यापारान्तरमस्त्येव । अत एव

' पदार्यांवगमेर्यमनन्तरभाविनी समन्त्रवशक्तिस्तात्पर्यम् '

इत्यलंकारसर्वस्वसंजीविनीकारोऽपि । एतेन तात्पर्यार्थस्य कचित् व्यञ्जकत्वमपीटमित्यवसेबस् । अत एव तात्पर्वे निरूप्योक्तं काव्यप्रकाशे । 'सर्वेषां प्रावशोऽयांनां व्यञ्जकत्वमपीष्यते'

इति तात्पर्यम्॥

१ इन्यनास्या दशंनस्य D. १ चक्कुकरणत्वा<sup>°</sup> T., G., O. ३ <sup>°</sup>व्यभिचारादात्तु<sup>°</sup> O., M. ४ <sup>°</sup>पादानं तत्तद्विरो<sup>°</sup> T. ५ <sup>°</sup>चेन्यादि K. ६ <sup>°</sup>विशेषणार्यन्तमि<sup>°</sup> D. • <sup>°</sup>मिन्यर्थः K. ८ तात्पर्यं कि<sup>°</sup> D. ९ <sup>°</sup>बगमनसम<sup>°</sup> D. १० <sup>°</sup>न्यझकत्वमपीत्यवसेयम् K. 8

## संयोगादिभिरभिधा ज्ञृङ्कलिता यत्र कुण्ठतामेति। अर्थान्तरावगमने व्यजनमेव क्षमं तत्र ॥ ३ ॥

यदाद तत्रमेवान् भर्चृहरिः।

'संयोगो विप्रयोगम्ब साहचर्यं विरोभिता। अर्थः प्रकरणं लिङ्गं दाब्दस्याम्यस्य सन्निधिः ॥ सामर्थ्यमौचिती देशः कालो ब्यक्तिः स्वरादयः। शब्दार्थस्यानवच्छेदे विशेषस्मृतिद्देतवः॥' इंति।

तत्र संयोगेन यथा । शङ्कचकधरो हरिरित्युक्ते कृष्ण प्वा-भिर्घां नियम्यते । विप्रयोगेण यथा । विना रॉमं सीता दण्डका रण्यमैविद्यदिति दाद्यरथौ । साहचर्येण यथा । रामल्रक्ष्मणाविति तंत्रैव । विरोधेन यथा । रामार्जुनगतिस्तयोरिति भार्गवकार्चवी रंयोः । अर्थेन यथा । स्थाणुं भज भवभञ्जनायेति ईरे । प्रक रणेन यथा । सर्वं जानाति देव इति युष्मदर्थे । लिङ्गेन यथा । कुपितो मकरघ्वज इति कुसुमायुधे । द्यान्तरसांनिध्येन यथा ।

त्रदेवमनिधां निरूप्य तम्मूलं व्यञ्जनं निरूपयति । संयोगादिभिरिति । संयोगादवो वश्यमाणाः पदार्यनिश्वयहेतवः । घृद्धलिता प्रकृतार्थे नियन्तिता । एवकारो व्यापारान्तरव्यावृत्त्वर्यः । तचोदाहरणे व्यक्तीकरिष्यते । संयोगादीनाम-निधानिवामकत्वे वृद्धसंगतिमाइ । यद्दाहेति । संयोगः संश्लेषः । विप्रयोगो विश्लेषः । अर्थः प्रयोजनम् । लिङ्गं चिद्रम् । व्यक्तिः स्तीपुंनपुंसकम् । स्प डरात्तारिः । दिना राममिति । दाग्ररियसंयोगिम्धा सीतवे विप्रयोगोऽपि

१ भगवान् T., G. १ G. omits इति. १ "ममिभानं T. ४ रामः T., G., C. ५ सीतां T., G., C., M. ६ "रण्यमाविशत् T., C., G., M. • C., G., M. omit तत्रैव. ८ हरे: D. ९ तन्मूलम्यज्जनं K. १० संयोगिन्याः D. १९ सीताया D.

देवस्य शृङ्गारिण इति तत्रैव । सामर्थ्येन यया । मधुना मत्तः कोकिल इति वसन्ते । औचित्येन यथा । पातु वो दयितामुज-मिति सांमुक्ये । देरोन राजधानीप्रमुखेन यथा । भात्यत्र पर-मेश्वर इति राजनि । काल्ठेन यथा । चित्रभावुर्धिमातीति दिवा दिवाकरे नकं तु वह्यौ । ब्यक्तिः स्नीपुंनपुंसकरूपा । तया यथा । मित्रं दृद्यतामिति वयस्ये मित्रो दृद्यतामिति मयूक्षमालिनि । स्वरस्तु वेद एव न काव्येऽर्थविरोषावगमाय । आदिशब्दादमिन-यादिपरिग्रहः । तत्राभिनयेन यथा ।

' ईंडेक्चित्ता सदा वेदया प्रतायैंवं छेता विटैः ।

सिद्धे कार्ये पुनस्तस्यै दत्त्रमेतन्न काञ्चनम् ॥' अपदेदोन यथा ।

' इतः स दैत्यः प्राप्तभीनेत एवाईति क्षयम् '।

निर्देशेन यथा।

तेनैव न्याय्य दाती रामधाव्यस्य विप्रवोगाहाधारयिपरस्वनिभय इत्यर्थः । कुपित इति । कोपचिद्रस्याचेतने ध्वज्रमेरेऽसंमवाहिति भावः । स्वरस्तु वेद् इति । इन्द्रसञ्चरित्यम पूर्वपरप्रकृतिस्वरेण बहुव्रीह्मर्थनिभवः । हादधाहीनत्वेत्यम द्वारध-खब्दस्य संबवास्वरेण इन्द्रार्थनिभवः । महीनराध्रस्य मध्योदात्तत्वेनाहर्यणार्थ-स्वनिभव इत्साहि । तदेतन् सम्यक् प्रपश्चितमस्माभिः स्वरमञ्जरीपरिमल्डी-कावाष् । अभिनवोऽर्यध्यक्तित्तं पेष्टा । तमुदाहरति । ईर्ह्यक्चित्तीत । अनेवं कैवेति प्रकारविद्येषसंदेहे करतलप्रमार्जनचेष्टया निःस्वीकरणकरपोऽर्थो गम्बते । अभिनवादीत्त्वादिधादेहे करतलप्रमार्जनचेष्टया निःस्वीकरणकरपोऽर्थो गम्बते । अभिनवादीत्त्वादिग्रद्वेनापदेग्वनिर्देग्वां प्रेष्टाभित्त्वाद्ययेनाह । अपदे होनेति । इप-देधेनेत्वर्थः । इत इति सर्वनामपरामृटार्थसंदेहे नेत इति कयनं निभव इति ।

१ ईटक् किन्ता T., C., G., M. १ विटैः इता G., C., M. ३ भ्यज्ञका D. ? ईट्रग्र्व्वोत K. ५ त्नैव<sup>0</sup> K. ६ भूतेति K. ७ थोः संप्रद्द इ<sup>0</sup> K.

मर्चृदारिके दिष्टया वर्धसे यद्त्रैव कोऽपि कस्या अपि वर्शत इति मामक्रेलिविलासेन स्थातवत्यः।

इत्यं संयोगादिभिरभिधायां नियमितायां यदनेकार्थस्यं शब्द-स्यार्थान्तरमपि यत्र कचन प्रतीतिगोचरीमवति तत्र ब्यर्ज्जना-ष्यापार एव प्रगल्मते। यथा

> ′ आच्छादितायतदिगम्बरमुखकैर्गा-माकम्य संस्थितमुदप्रविद्याल्डशृङ्गम् । मूर्ग्नि स्फुरत्तुद्दिनदीधितिकोटिमेन-मुद्रीस्य को सुँषि न विस्मयते र्नगेद्यम् ॥'

क्षंत्र तावच २छेषः । केवंळंप्रोकरणिकगतत्वेन केवंळाप्राकरणि-कगतत्वेन च तस्य मावात् । नाभिषा । प्राकरणिनिर्यमितायास्तस्या अप्राकरणिकेंामिधाने सामर्थ्यामावात् । न तात्पर्यम् । सिद्धानां साध्यार्थपरेत्वं तौर्त्पर्यमुख्यते तदुपाच एव संभवति यथा ' डमां

निर्देशोऽकुल्यादिना प्रदर्शनस् । कोऽपीति । किंश्वच्यः परायृष्टार्थसंदेहे । माध-बस्व मालतीसेंखीनानकुलीनिर्देशेन स्वयमेवेति निम्बयः । एवं संबोगादिपदार्थं व्याक्वाव वादवार्यमाह । इत्थामिति<sup>१८</sup> । उदाइरति । आच्छादितेति । अव परि-शेषप्रमाणेन व्यञ्जनं साधवति । अत्र ताद्यदिस्थादिना तुरपह्रव एवेस्वन्तेन । प्रसक्तं तावद् प्रतिषेधाति । न ऋरेष इति । स्वमते केवलप्रकृतवोः केवलामक-तवीर्या म्लेपो न सु प्रकृतायकृतवोरित्यलंकारोन्मेषे वस्थति । अतो न श्लेषाय-

१ भुबुली T., G. १ 'विन्यासे' G., C. ३ 'नाख्यातवस्यः G., M. ४ 'दनेकार्यशब्दस्य D. ५ म्यखनम्या' T., C., G. ६ संश्रित' D., च स्थित' G., C. • न भुवि D. ८ गिरीशम् T., G., M. ९ तत्र M. १० D. omits केवल. ११ ततः प्राकर' C., M. ११ तस्याभावात् D. १३ 'राणिकगताया' D. १४ 'कराणिकताभि' G. १५ 'परत्वात् ता' D. १६ T. drops डच्यते. १० मालतीशंसिनाकु D, १८ इत्यमिस्रादि K. १९ झाच्छा-वित्तेत्यादि K. स पश्यनुज्जुनैव चश्चुषा ' इत्येत्र चश्चुषः प्रमाणान्तरते एव सिर्दे दर्शनकरणत्वे विशेषणार्थमुपादानम् । नापि छक्षणा । गर्वादिपदानां मुक्यार्थवाघादिविरदात् । इत्यभिधातात्पर्यछक्षेणारूपव्यापार-त्रितैयातिवैर्त्ती ध्वननद्योतनव्यञ्जनप्रत्यायनावगमनादिव्यपदेर्द्यानि-रूपितंद्यतुर्थो व्यापारो तुरपहव एव । ततम्ब शब्दशक्तिमूछा-तुरणनरूपव्यक्रग्याभिधानस्य ध्वनेर्मदिम्ना नैंगेशं नगेशमिवे-त्येत्रोपमाछंकारः प्रतीयते ॥

शब्दोऽयं लाक्षणिको व्यापारो लक्षणा भवेद्यस्य। एतङ्कषणमस्याः सामान्यं कथ्यते पूर्वम् ॥ ४ ॥

काब इत्वर्थः । ततुपाद्य एव संभवतीति । तन् तात्पर्वमुपात्ते विश्वेषज-विधानार्यमनूदित एव संभवति नान्यत्र । न चौत्रे किचिद्विधातुं कस्यचितृ-वारः संभवतीति भावः । प्रसक्तं प्रतिषिध्यान्यस् पैरिशिनष्टि । ईर्त्यमिधेति । मैनावं प्रयोगः । विमतमर्यान्तरमभिधादित्रित्यातिरिक्तगोचरः । तद्रमावे-भेषावं प्रयोगः । विमतमर्यान्तरमभिधादित्रित्यातिरिक्तगोचरः । तद्रमावे-भेषावं प्रयोगः । विमतमर्यान्तरमभिधादित्रित्यातिरिक्तगोचरः । तद्रमावे-भेषां प्रयोगः । विमतमर्यान्तरमभिधादित्रित्ताति तदुक्तसाधनं च न भवति । वर्यानिधेकसीति व्यविरेकी । न च विश्वेषणासिद्धो हेतुः । अभिधाव्यभावस्व धाषितत्याहिति । नन्वजागलस्तमाथमानस्व 'सिद्धौ किं फलमत आह । तत-मेवि । वाच्यव्यह्ग्ययोर्नगेर्श्वारोपम्यमिह व्यङ्ग्यं तदेव फलमित्सर्याः । इत्यमिधासूल्डव्यङ्ग्यस् ॥

एवं ग्रामेवाचकर्तदेश्ति निरूप्य संग्रति तन्मूलतया लक्ष्यलभकतेद्वति निरूपय-

१ D. drops अत्र. २ प्रमाणान्तर एव G., D. ३ दशंने सिद्धे D. ४ दिगम्बरा-रिपदा<sup>0</sup> T.; गवादिपदार्थानां G. ५ लक्षणानुरूप<sup>0</sup> G. ६ <sup>0</sup>त्रया<sup>0</sup> T., O., M. ७ <sup>0</sup>तिवृत्तिष्वंनि<sup>0</sup> G. ८ व्यपदेशे निरूपित<sup>0</sup> G.; व्यपदेस्य इति चतु<sup>0</sup> T. ९ चतुर्येाऽपि व्या<sup>0</sup> G., C., M. १ गिरीशं गिरीश<sup>0</sup> T. ११ <sup>°</sup> केयुपमा<sup>0</sup> T. ११ न च तत्र K. १३ विश्विनष्टि K. १४ गिषेन्यदि K. १९ D. drops अत्र. १६ यत्त्रसार्घ्य K. १७ सिद्धोक्तिः फर्ल K. १८ नेगेथरयोरी<sup>0</sup> K. १९ D. drops वाच्य. २० <sup>°</sup> तद्धर्त्तार्म<sup>0</sup> D. २९ <sup>°</sup> तद्धर्त्तार्म<sup>0</sup> D.

#### एकावस्यां तरलाम्वितायां

# मुख्यार्थानुपपत्तौ तयोगे रूढितो ऽथवांपि फलात्। अन्यो ऽर्थो यदि लक्ष्यो भवति तदा लक्षणा-भिंमता ॥ ५ ॥

मुक्यस्यार्थस्य बाधस्तेन संबन्धः प्रसिद्धिः प्रयोजनं वा लक्षणा-यामुपयुज्यते । ततम्ब मुक्यार्थस्य बाधे तेनैव संबैन्धे मुर्क्येनार्थेना-

सर्यज्ञानस्व ग्रब्स्ज्ञानपूर्वकस्वात् पूर्वे ग्रब्स्ं निरूपयति । द्राब्द्ोऽयैमिति। स्रभणवार्यप्रसिपास्कः ग्रब्से साक्षणिक इति स्रभणर्यः । स्रभणवेति वाष-कादिष्वावृत्तिः । ननु केवं स्रभणा नाम वयोगाच्छब्स्व साक्षणिकतेस्वाका-ङ्शार्या सामान्यस्रभणं तावत् प्रतिज्ञानीते । एतदि्ति ॥

लसर्णमाइ । मुख्यार्थेस्वादि । मुख्यार्थानुपपत्तिर्वाच्यवाधः । तयोगे मुख्यार्थाविनाभावः । कडितः फलतो वेति विभागोक्तिः । कडिः प्रसिद्धिः । फलं प्रबोजनम् । अन्वोऽयों मुख्यार्थाविनाभूतस्तटाहिर्लश्वः प्रतिपाद्यः । तदे तत्रश्चेजनम् । अन्वोऽयों मुख्यार्थविनाभूतस्तटाहिर्लश्वः प्रतिपाद्यः । तदे तत्रश्चेति । अन्वत्र इति यत् त श्वरुष्यापारो लक्षणेत्वन्वयः । वच्छव्देन लक्ष्यत इत्वप गुणीभूतप्रकृत्वयोंपलक्षणं प्रतिपाहनापरपर्वायं वत् तत् पासृद्वत्वते । तत्रश्चेति । तथ्वत इति यत् त श्वद्यख्यापारो लक्षणेत्वन्वयः । वच्छव्देन स्वत इत्वप गुणीभूतप्रकृत्वयोंपलक्षणं प्रतिपाहनापरपर्वायं वत् तत् पासृद्वते । स इति विधेवलिक्रम् । मुख्यार्थवार्थे तत्त्व वद्यक्षणप्रतिपाहनं सा लक्षणेत्वर्यः । वद्यद्वि । तच्छव्देनापि तदेवोच्चते । तत्व वद्यक्षणप्रतिपाहनं सा लक्षणेत्वर्यः । स इति विधेवलिक्रम् । मुख्यार्थवार्थे तत्त्वं वद्यक्षणपतिपाहनं सालक्षणेत्वर्यः । क्वर्यत्व पित्रद्ये गुनर्य्वा एत्वार्यवार्थे तत्त्वं वद्यक्षिण्यतिपाहनं सालक्षित्वर्याः । स इति विधेवलिक्रम् । मुख्यार्थवार्थे तत्त्वं व्यक्षभण्यतिपाहनं सालक्षणेत्वर्यः । स इति विधेवलिक्रम् । मुख्यार्थवार्थे तत्त्वं व्यक्षभण्यतिपाहनं सालक्षणेत्वर्याः । क्रित्तर्व्यापारात्व पुनर्व्यापारान्तरायोगात् । न दितीयः । ध्वर्यत्व लक्षकत्वत्वे घदरच्वापारो लक्षणेति कयम् । न च संमहे कथिनिभव्य इत्वाद्यकृत्व्यार्यत्वेव लक्षकत्वं संमहे विवक्षितनित्व्याद्यवेनाह । मुख्ययेनार्थेनीति । तर्हि द्यव्य्वापार

ŀ

१ °धव फलतः T. २ °मिहिता T. १ संबन्धेन T. ४ मुख्याधेना° D. ५ 'बमित्यादि K. ६ रुम्रणमानमाह. D.

मुक्योर्थो यह्नैस्यते स आरोपितैः शब्दव्यापारः सान्तरार्थनिष्ठो छक्षणा। तत्र कुशल इत्यादौ रूढितो लक्षणा।गङ्गायां घोष इत्यादौ तु प्रयोजनात्॥

### शब्दो ऽर्पयति परार्थे यद्यात्मानं तदा जहत्स्वार्था।

इति कयं तत्राइ । आरोपित इति । वाच्यधर्मस्य वाचके सेंगारोपात् तया व्यप-इष्ठ इति भावः । नन्वर्यस्यैव लक्षकत्वे कर्यमजहरूवार्यायाः स्वार्योधे वृत्तिविरो-धामावः । केवलसमुदायभेदेन लक्ष्यलक्षकभेदसद्वार्यादीत संक्षेपः । धारोपि-सत्वे हेतुनाह । सान्तरार्थानिष्ठ इति । व्यवहितार्यगोचर इत्यर्यः । धारोपि-सत्वे हेतुनाह । सान्तरार्थानिष्ठ इति । व्यवहितार्यगोचर इत्यर्यः । धारुत्स्य स्वार्य एव मुख्यव्यापारो न व्यवहितेऽर्यान्तरे व्यवहितार्यविषयधावमिति युक्तमारो-पित्तत्यमिति भावः । ननु संमहे कढितोऽयर्वापि फलादिति किमर्ये यतोऽस्य लक्ष-णान्तःपातित्वे त्वेकैकस्य व्यभिचारात् समुदायस्यासंभवाद्यावर्स्यांभावेन वैय-र्थ्याचेत्वाद्यकृत्व्य तदिभागपरमित्यभिप्रेत्य तपुदाहरति । तत्रेत्यादि । कर्मणि कुद्यल इत्यादौ कुद्योपादानरूपावयवार्यांसंभवाद्विकीनि कढितो लक्षणा । धान्यव घोषगतपावित्र स्वाहिज्ञानफलत्यातृ फलतो लक्षणेत्यर्यः ॥

इह रूडितो लसणैकविधैव । फलतो लसणा तु प्रयमं छुद्धा सारोपा साध्यव-साना चेति त्रिधा । तवाद्या जहरादिनेदेन वेधा इतरे तु प्रत्येकं गौणी छुई ा चेति दिविधे इत्येवं फलतो लसणा सप्तविधेति विभागं सिद्धवत्कृत्व क्रनेज-सासां सप्तानामपि लसणो सहरणे दर्शयका ही जहत्त्वार्या लसयति । ट्राडद् इत्यादि । छडरो गङ्गारिशब्दः परार्थे परस्य तटादेधों पाद्यधिकरणस्यादिसिद्धधर्थ माल्मानमर्पयति स्वार्थे हित्वा तटाद्यर्थे प्रवर्त्तयति तदा स्वार्यत्वागात्तहरस्वार्थे त्वन्व-

१ 'मुख्योऽर्वो T. १ यो छ' T., O., G., M. १ आरोपितझब्द' G., C., M. अ बाचके सामान्ये वा तथा K. ५ कथं जहत्स्तार्थायां K. ६ 'थवा फलत इति K. • फलकत्वात् K. < क्रुद्रिति K. ९ लखणायां साप्तविष्यमिति K. त्वरबद्गधारापयसि प्रवीराः पतन्ति ये संयति संमुखीनाः । वसन्ति ते वीर नुसिंह देव दुरासदायां सुरदीधिकायाम् ॥

अत्र सुरदीधिकाशब्दस्य मुक्येऽर्थे स्रोतंसि रिपुनगराधिकरणता त संभवैतीति सुरदीधिकाशब्दो मुंख्यार्थे स्रोतोर्रेपे वाधितस्त-मर्थ हित्वा तदधिकरणतासिद्धयर्थमात्मानमतिशयितशैत्यपाव-तत्वांदिद्योतनाय परिसराय समर्पयति तेनेयं जहत्स्वार्था समा-क्याता। इयमेवाप्रस्तुतप्रशंसादेरलंकारस्य बीर्जम्। इयं तु लक्षण-लक्षेणीति परैरमिधीयते ॥

र्यसंत्रेस्वर्थः । उदाइरति । स्वत्स्नेक्रघारेस्वादि । संमुखस्य दर्घननेषु ते संमु-स्तीना मनिमुखा इत्यर्थः । "वयामुखसंमुखस्य दर्घने सः" इति खप्रस्ववः । वे त्ववा रणेऽभिमेंखा इतास्वेषां ग्राभ्वतिकः स्वैगेवास इति तात्पर्व्वार्थः । कश्व्वे स्रमणं पातवति । अत्रेत्यादि । मुख्यार्थे वाधकमाइ । रिपुनगरेति । वह-स्त्वार्थतां व्यनक्ति । तमर्थे हित्वेति । प्रयोजनमाइ । दीत्नगरेति । वह-स्त्वार्थतां व्यनक्ति । तमर्थे हित्वेति । प्रयोजनमाइ । दीत्न्योति । परिसरघ-स्त्वार्थतां व्यनक्ति । तमर्थे हित्वेति । प्रयोजनमाइ । दीत्न्योति । परिसरघ-स्त्वार्थितां लक्ष्यार्थस्य मुख्यार्थेन स्रोतसाविनाभावः सूचितः । भयात्याः स्वग्नीर्क्वोपयोगमाह । इयमेघेति । सामान्यविधेषकार्थकारणस्वरूपाणामन्यतम-स्याप्रस्तुतस्य कयनात् तेषानेवान्यतमस्य प्रतियोगिनः प्रस्तुतस्य गम्यत्वेऽप्रस्तु-तप्रघंसा । तत्राप्रस्तुतस्याप्रस्नुतत्वादेव कयनमनुपपन्नं सत्त स्वार्यत्वागेन प्रस्तुत्व-मासिपतीति युक्तमस्या जहह्वसणामूलस्वन्ति भावः । आदिद्याद्वानन्वयादिसंप्रइः । ननु काव्यप्रकाद्याकारेणेयं लक्षणतकाणेत्युक्तं न जहदस्तार्थत्याद्यहन्व्याह । इयं त्विति । अस्या एव नामान्तरकरणात्र विरोध देति भावः । परार्थे स्वस-मपंणं स्वत्यागो लक्षणं तेनोपलक्तिता लक्षणा लक्षणलकाणा ॥

१ T. drops स्रोतसि. २ रिपुगणाधिक T., C., M., G. १ T. drops इति. ४ मुख्येऽर्थे T.; 'ख्यार्थस्रो' D. ५ 'रूपेण G. ६ 'पावनतादि' C., M. ७ परार्थाय T., G., C., M. < T. and M. drop समाख्याता. ९ मूलम् G. १० लखितल्खणेति M. ११ 'खन्नाति K. १२ 'भिमुखा रणे K. १३ स्वर्गावस' K. १४ स्वशाखे डपयोग' K. १५ K. drops इति भाषः.

## सा विपरीता यस्यां छक्षयति पर्दं स्ववाच्य-विपरीतम् ॥ ६ ॥

किंमिव नापकृतमनेन । अत्रोपकारिणं प्रस्यपकृतमिति वचनं बाधतं सदुपकृतैमिति छन्नयति । श्वमेव व्याजस्तुतेबींजम् ॥ सिर्दि निजकियायाः कर्त्तुं यस्यां परस्य शाढेदेन । आक्षेपः क्रियते ऽसाव जहत्स्वार्था समाख्याता॥ ७॥

> काव्यालंकारमीमांसातर्कव्याकरणागमाः। प्रविद्यन्ति तवास्यांनीं नरसिंह नैरेश्वर ॥

मत्र स्वार्थमजहत एव कांव्याद्वः स्वप्रवेशरूपकियासिद्धये

अस्य एव विधान्तर्र समयति । स्रोति । स्वार्थस्यागेन तदिरुद्धार्थलमणा विर्प-रीतलमणा साप्यच्या जेहत्त्वार्येत्यर्थः । उदाहरति । किमिवेति । अवापि लमण वीजवति । अत्रोपकारिणमिति । उपकारिणि व्याजस्तुत्या प्रधुक्तीऽपकृत-सद्यः स्वार्थस्यार्गेन तदिपरीतमुपकारमेव लभवतीत्यर्थः । झेत्या आपि स्वद्यास्ना-देवेजनाह । इयमेवेति । यत्र वाण्यवा निन्द्या स्तुतिः स्तुत्या वा निन्दा गन्यते सा म्याजस्तुतिः । तत्र विपरीतार्यप्रतीतिरिरुद्धलभणामूलेति मात्रः ॥

अवहत्त्वायौं लभवति । सिद्धिमिति । थेवे शब्हेन स्वार्यगत्तविवासिखवें स्वार्यापरित्वानेनेव तदिशिष्टनर्यान्तरं लक्ष्यते यया कुन्ताः प्रविधन्तीत्वव कुन्त-प्रवेशाव तद्दन्तः पुरुषा असाव जहत्त्वार्या लक्षणेर्यर्यः । उताहरति । काव्ये-ति । अत्रापि लक्ष्वे लक्षणं संभाववति । अत्र स्वार्थमित्याहि । नन्वत्र स्वार्याप-

१ किं वा M. २ °पर्कतिमेव D. ३ यस्याः M. ४ परस्परं शब्देन D. १ तवास्यानं M. ६ महेश्वर T. ७ काव्यालेकारादयः T. ८ K. omits विपरीतल्खणा. ९ K. inserts विपरीतरूपा before जहन्स्वार्थे. १० अन्नापि K. ११ °पकार<sup>0</sup> K. १२ K. omits यत्र. 9

ŧ\$

तेत्संबन्धिनो बितुषो लसयस्ति माहारम्यद्योतनं तु प्रयोजनम् । इयमेब समासोच्यादेर्बीजम् । इयं पुनब्पादानलसणेति मतान्तरे गीयते ॥

## अंशेनैकेन पुनर्जहाति ने जहाति चान्येन । शब्दः स्वार्थे यदि जहदजहत्स्वार्था समान ख्याता ॥ ८ ॥

रित्वागे स्वार्थोग्रेअभिधा अंग्रान्तरे लभणा चेत्वेकस्वैव ग्रब्स्वैकता इत्तिग्रवात्तिः । मैव होवः । अवापि स्वार्थे हित्वेव तद्विग्रिटार्थान्वरैल्मणत् । कि त्वभिधतः प्रार्थेश्वाच्यस्वैव लभ्वत्वेन तस्वापि स्वीकाराइज्रहत्त्वार्थेति व्वपहेग्रः । गद्भवां बोष इत्वाही तु तहपि नास्ति सा जहत्त्वार्थेति भेद इति संतोटव्वम् । तहेवोः म्पूचवति । तस्संवन्धिनो विदुषो छझ्यन्तीति । तेन स्वार्थेन संवन्धिन-स्तदिधिटानित्वर्यः । इयमेव समासोत्त्त्यादेवीजमिति । प्रस्तुतविग्रेवणसाम्या-स्पत्त्वतस्व गव्यत्वे सनासोक्तिः । वया 'डहारकीर्त्तेहरवं इवावतः ' इत्वम नर्वाधरक्षितत्वोपस्कृतत्वहोहनाहिविग्रेवणनहिन्ना मेहिन्वां गोत्वप्रतीतिः । तव होइनक्रिवासिद्वपर्यं मेहिन्वाः स्वरूपानुपनर्देन गोत्वासेपाह्यहक्तसणामृत्वत्वनिति भावः । इयं पुनरुपादानऌझ्रणेति । डपाहानं स्वार्थापरित्वागस्तेनोपलक्तिता लभणोपाहानलभणेस्वर्यं ॥

इह जहस्स्वार्यामहस्स्वार्या चेति दिधैव बुद्धेति काम्यप्रकाशकारः । सबुक्तम् ।

'स्वसिज्रवे पराक्षेपः परार्थे स्वसमपंणम् ।

उपारानं लक्षणं चेख्नका शुद्धैव सा दिथा ॥ ' इति ।

१ स्वसंबन्धि<sup>o</sup> T., C., G., M. २ वान्येन न जहाति T.; मैनं जहाति चान्येन G. C., M. ३ °थॉन्तरा लक्षणा K. ४ प्रच्याच्य लक्षलेन D. ९ °पस्नुतन<sup>o</sup> D.

.44

#### द्वितीय उन्मेषः ।

यत्कर्णताखप्रभवैः समीरैः प्रतापदीपाः शमिता रिपूणाम् ।

सोऽयं तव न्यकृतदिकरीन्द्र-

ळीळायितो वीर करेणुराजः ॥

भत्र यदेशकालविशिष्ठत्वं वारणेन्द्रस्य पूर्वमासीत्तदेशकाल-विशिष्टत्वमधुना नास्तीति सोऽयमित्यत्र तैत्तांशे जहाति स्वार्थमि-द्रम्तांशे तुं न जहातीति जहदजहत्स्वार्थेयम् ॥

सरन्वयाकरेणाव तृतीवार्माह । अंदोनोति । उत्ताहरति । यत्स्प्रॅंग्तालेति । लस्वे लमाणं बोजवति । यद्देदोत्वादि । इत्न्तांदो तु न जद्दातीति । एतदेश-काल्वैशिष्टयस्व संभवाहिति भावः । अवमाश्चवः । किमिइ लमणेव नास्तीति विषमाख दिधेवेर्स्कुक्तं परेस्त सत्वपि तचैवान्तर्भूतेति विवसवा वा । नाषाः । विषारांसहस्वात् । तथा हि वावता शब्धेन वावनर्यः प्रतीवते तावानेव तस्व स्वार्यो न न्द्रनो नाधिकम । प्रतीवते च सोऽवं वारणेन्द्र इति परचवेणौपाततस्ताव-चमेदन्ताविश्चिष्टं वस्त्विति तावानस्वार्यः । अर्थे तेत्तांशवाने तस्व स्वार्यो न न्द्रनो नाधिकम । प्रतीवते च सोऽवं वारणेन्द्र इति परचवेणौपाततस्ताव-चमेदन्ताविश्चिष्टं वस्त्विति तावानस्वार्यः । अर्थे तेत्तांशवाने व्हत्तवार्याधिष्टं वस्तु लभेवत इत्वाग्ववणीवयेति तथमच नास्ति लमाणा । नापि दित्तीवः । न ताव-दिवं जहस्स्वार्या । एकांश्रेनाणहान्वा नद्रावां घोष इतिवह् परार्यं स्वसनर्पणाना-वाह । नाप्वजहस्त्वार्या । कुन्ताः प्रविद्यन्तीतिवह् स्वसिद्यते परानाक्षेपाल् कि दु स्वार्यस्वैवांशनेरेन हानाहाना-वानुभववैलसण्वाइन्वैवेति सुष्टूकं छुद्धा (जित्विधोति । वेतान्तिनवैतायेपाप्रशाव्य नहावाहवार्यं वर्णवल्ति । कि तुं सांदार्य देवरण्य इत्वच वत्तांग्रवहित्वावाल्यवाहित्वायेपार्याच्या नहावाहवार्यं वर्णवल्ति । कि तुं सीर्य-देवर्या इत्वच वत्तांग्रवहित्वायायात्राच्यान्त्राक्त्वार्यवर्ण्यात्त्वेति स्वर्त्व पेर्यन्ति वरित्वे वर्यानाक्षेत्रात्त

ej3

१ T. inserts यथा before the verse मन्तर्भ°. २ वारणस्य T. ३ तत्तांरोन T., G., C., M. ४ 'मिदन्तांरोन न जहाति T., C., G., M. ५ 'करणतृती' D. ६ तृतीयां विभामाह D. ७ 'तालेन्यादि K. ८ द्विभेन्यु' D. ९ 'त्रयंग सा ततस्तत्तेद' K. १० तम K. ११ तत्तांरादेन्य्र्नो' K. १२ लखितामि' K. १३ पकार्यमा' K. १४ विधेति K. १५ D. drops कि तु. १६ 'मात्राल्या' K. १७ चोभयोपरु' D.

### विषयी विषयश्च यदा सारोपा स्यात्तदा द्विविधा।

आरोप्यमाणारोपविषयौ यदानपहुतस्वरूपौ सामानाधिकरण्येन निर्दिइयेते तदा सारोपा। इयं च द्विविधा गौणी शुद्धा चेति। तत्र गौणी गुणाध्यारोपरूपात् साइझ्यात् प्रवर्त्तते।

यथा

١

क्तितं स्वरूपमाणं लक्ष्यत इत्युक्तवा सदृष्टान्तेन महावैक्विऽपि तर्श्वपदार्यगत-विद्येषत्यागेन स्वरूपत्यागेन चोपैलसितमेकमखण्डं वस्तु जहरजहहवभण्या प्रति-पाद्यत इत्येतावान् विद्येष इत्यलं प्रसक्तानुप्रसक्त्वा । अणायं सक्षणासंसेपः ।

> 'स्वार्थास्वागे समानेऽपि सह तेनान्यलक्षणा । यत्रेयमज्ञहस्त्वार्था जहस्त्वार्था तु तं विना ॥ स्वार्थैकांग्रस्यागाइंग्रान्तरमेव लक्ष्यते यत्र । सा जहरज्जहस्त्वार्था तत्त्वमसीत्यारिविषयदृष्ट्वेवम् ॥ ' इति ।

, एवं चिविधापि शुद्धोक्ता ॥

भय सारोपलैश्वणावा ल्लाणं विभागं चाह । विषयीस्वादि । विषयादिपद्मर्यात् विभेजजेव ल्लाणं म्याचटे । आरोप्यमाणेख्यादि । एतेन साभ्ववसानातो नेद डक्तः । संग्रहे सारोपा दिवेत्कुक्तं कि तहैविभ्वं तवाह । इयं चेलि । तव गौणी गुणतः साहृदयनिभित्ता । वयाभिर्माणवक इति । शुद्धा साहृदयेतर-कार्यकारणभावादिसंबन्धनिभित्ता । वया मात्रुर्घृतनित्त्यादिर्वेति भावः । एतेन सक्षणायाः पृयग्भूता गौणी वृत्तिरिति तान्विकसम्बः परास्त इति देषितम्बन् । बक्ष्यमाणरीत्या लक्षणान्तर्भावाहिति । तत्र गौण्याः प्रवृत्तिनिभित्तमाइ । सन्त गौणीति । गुणतः साहृदवनर्त्याः प्रवृत्तिनिमित्तनिक्तमाइ । सन्त्र गौणीति । गुणतः साहृदवनर्त्याः प्रवृत्तिनिमित्तनिक्तमाइ । सन्त्र

> ' अग्निस्दलसितार्ह्याद्यस्पेक्रस्वाहि गम्यते । तेन माणवके बुद्धिः साहृद्यातुपत्रायते ॥' इति

१ 'बलपेनापि K, १ चोभयोपल' D. ३ सारोपाया स्प्र' D. ४ D. drops विषयादी. ९ विविश्वम् K. ६ 'त्यादिकमिति भावः. K. . K. drops इति वेदितम्प्रम्. ८ 'मस्यां K.

#### द्वितीय उन्मेषः।

औरश्वीस्वरसाभिसाररजनीनिर्माणकर्मान्तिक∹ च्छायाकन्दलितान्धकारकछिकातापिच्छिताशाञ्चलः । जीयादुत्कलभूमिपाल भवतः सन्नो रणप्राङ्गणे शत्रुक्षीणिभृताममर्त्यनगरीयात्रासु कार्चान्तिकः ॥

अत्र रिपुैविषयसुरपुरप्रस्थानोपदंशकारित्वादयो मौद्रॉत्तकर्गुणा उक्ष्यमाणा अपि प्रैवृत्तिनिमित्ततां भजन्ते । ताद्रूप्यप्रतीतिः प्रेयो-

सार्इस्वगिनिचा लक्षितलस्वनेवं न तु मुख्यार्याविनामात्रमूलेस्वर्यः । गौणीतुहाइ-यवे । द्वीरद्श्वीत्वारि । इह वीरश्वीरणिसारिका तस्वाः स्वरसाभिसारः स्वच्छा-निसरणं तर्व्य रजनीनिर्माणे कर्मान्तिकया सुष्टधा छावया स्वभासा कन्दलितानि-स्पारिताभिरन्धकारकलिकाभिस्तापिच्छितास्तापिच्छवन्तस्तमालवन्तः कृताः दवा-गलिता इस्वर्यः । तापिच्छच्चब्सात् " तस्करोति" इति ज्वन्तान् कर्मणि कः । णाविष्ठवद्वावे " विन्मतोर्लुक्" इति मतुपो लुक् । ते आधाञ्चला दिगम्ता येन स वयोक्तः । कार्पान्तिको मौहूर्त्तिकः । इह कार्पान्तिका खट्ग इस्युदाइरणम् । तत्र गौर्था व्युत्पादयति । अत्रेस्यादि । कार्पान्तिकद्याच्रेन लक्ष्यमाणतन्नुपर्वेष-निमित्ता खद्गे लक्षणा गौजलक्षणा । ययाष्टः ।

> 'अभिधेवाविनामूते प्रतीतिर्लक्षणेष्यते । लक्ष्यमाणगुणैर्थोगाडू त्तेरिष्टा तु गौणता ॥ ' इति ।

सा च विषयनिगरणाभावात् सारोपेस्यर्थः । गुर्णाः स्वपरार्थसाधारण्वेन सन्न-भीवाः । सन्वया स्वार्थगतानामर्यान्तरप्रवृत्तिनिमित्तत्वे वैयधिकरण्यत्तेषः । परार्थ-गतानां स्वार्यासंबन्धानां लक्ष्यत्वानुपपत्तिः । साधारण्ये तु नैतद्दोषावकाद्यः इस्वाहुः । ताद्भूप्येति । तेनारोप्यनाणकपेण कपर्वत्ततुपरक्तस्वमिति वावत् । न हु वासस्वम् । विषयनिगरपविरहिण्यारोपे तदसंभवात् । शुद्धसारोपां लक्षयात्ति ।

१ T., C., G. and M. omit the words रिपुविषयसुरपुर. १ मौडूर्तिकगतगुणा G.; बौडूचिंकगता गुणा C., M. १ C., and M. insert रुपाणे after आप. ४ D. bas 'म्रतीतिस्तु मयो'. ५ 'त्रेंक्रणोच्यते K. ६ गुण्झस स्वपदान्याभयेण K. ७ ताडूप्येष रेफ्याणरूपेण D. ८ रूपवज्ञ रत्त्रपटवत्तदुप' D.

जनम् । शुद्धा पुनवपचारवर्ता । सांदृष्येतरकार्यकारपत्वादि-संबन्धान्तरकारिणी वा। यथा

मद्क्षीवक्षोणीपतिपरिषदायोधनमही-

जयाङ्कभीशङ्कावहगुणकिणभेषिलल्जितः ।

भुषो भारं षोदुं भुजगपतिमोगप्रतिमट-

सिलोकीकल्याणं जयति तव दोवत्कलपते ॥

भत्र कल्याणहेतुत्वात् कल्याणम् । अत्रापि ताद्र्प्यप्रतीतिः प्रयो-जनम् । इयमेव रूपकादेवींजम् । उपचारम्र कार्यकारणमावादे-निमित्तस्य पाश्चविष्यात् पश्चधा भवति । कार्वकारणमावे प्रागेवो-

मुद्धेति । अतस्यस्य तस्वेन व्यपदेग्र उपचारः । तद्दती । तद्दता च सार्इसे-तरसंवन्धान्तरनिनित्ता न तु सार्इस्वनिनित्ता । जन्वया गौण्वानतिव्वाप्तेरिस्व-निप्तेच्याइ । साद्दस्येतरेति । जाहिमइणाइस्वनाज्यतादास्व्यादिस्यम्ः । सादु-स्वेतरसंवन्धविग्रेपनिनित्ता पुरुद्धारोपा वया । आवुर्धृतनिर्खादिकनिर्स्वर्थः । स्व-युराहरति । मदेस्वादि । शीवा नत्तः । शीष्ट नद् इति धातोर्निष्ठावाम् "जनुपसर्गात् पुत्रसीवक्रसोझाधाः " इतीटोऽनादतलोपयोर्निपातनान् साधुः । व्याद्ध्य वर्व-विद्वा प्रीर्ववश्रीरित्वर्यः । इद्द कल्वाजं होरिस्वुसहरजम् । तच कल्वाणहेती होस्पि कल्वाणग्राव्यस्य प्रवृत्तिनिनित्तं कार्वकारणनादसंबन्ध इत्याह । अञ्च कल्याणोति । ताद्रृप्यं तद्रूपरक्तस्वनित्कुक्तम् । स्वग्राक्तीपयोगनाह । इयमेयेति । इवं दिविधापि सारोपलक्षणेस्वर्यः । मुखं चन्द्रः नेषानन्दसन्द्र इति चौभवमूलत्वे-नापि रुप्तकन्योत्यानाहिति । कार्वकारणनावादीत्वादिग्रव्याही । डपचारस्य-राणि रर्ववंस्तनिनित्तनुपचारं पर्व्वधा निनत्ति । उपचारस्वेत्वादि । दल्याप्ता-तत्त्वस्य सत्त्वेन व्यपदेग्र इत्कुक्तम् । प्रागेयोत्त्वादि । कल्याणं होरित्वचे-स्वर्यः । भत्रैतक्रुप्रालितानां नित्स्वमङ्गल्यन्त्तीति ज्वङ्ग्वम् । एषम्रुत्तरवापि

१ T., G., C., M. have उपचारक्ष कार्यकारणभावादेनिमित्तस्य पाञ्चविष्यात् पञ्चभा । तत्र कार्यकारणभावेन यथा for साहद्रये .....वा. १ T., C., G., M. drop the words from अत्रापि ताडूप् to प्रागेवोदाहतम्. ३ जयशब्दचिद्वा D. ४ व्यारं च प D. ५ नित्यं D.

दाइतम् । तावय्यें यथा । इन्द्रार्था स्थूणा इन्द्रः । स्वस्वासिभाव-छक्षणसंबन्धे यथा । राजकीयः पुरुषो राजा । अवयवावयवि-भावे यथा । अंग्रहस्त इत्यत्राग्रमात्रेऽवयवे हस्तः । तॉत्कर्म्ये यथा । मतक्षा तक्षा ॥

### विषयिनिर्मार्णे विषये साध्यवसाना द्विधा ख्याता ॥ ९ ॥

द्विधा गौणी शुद्धा चेति । तत्राद्या यथा । अयं पारिजात इत्यत्र वितरणवणत्वादयः पारिजात स्य गुणा वीरनर्रसिंहे छस्यमाणा अपि प्रवृत्तिनिमित्ततां भजन्ते । प्रयोजनं च सर्वयैवाभिन्नत्व-क्रमादिद्यार्यमहत्वानुब्रह्मीवस्वसामध्वतिधवकौधलविधेषा ध्वरूग्वा इति व्रट-व्यम् । र्वप हस्तसगानसारताद्योतगाव इस्ताम एव लभणवा इस्तधव्ययमोगा-इमं चासौ इस्तव्यति समागधिकरणसगासम । अत एव 'इस्तामा ममहस्ता जप-इक्रेर्जूणगुणिनोर्भेसत् ' इति वामनः ॥

मय साध्यवसानाया लग्नणनाइ । विषयीति । वर्ष विषयिणारोप्यनाणेनाम्यादिना विषयस्त्रारोपणाधिष्ठानस्य माजवकाहेर्निगरजनस्वन्तापल्पपः किवते वया घृतमाज-वकवोदिहमाबुरवमग्निरिस्यादि सा लग्नणा साध्यवसानल्भाजेस्वर्थः । विनर्भति । द्विधेल्यादि । अवापि पूर्ववत् साहृत्र्यनिनित्ता गौणी संबन्धान्तरनिनित्ता च । वयावनग्निरिहनाबुरिति चेस्वनुसंधेवन् । संवर्धयैवाभिद्यात्वप्रतीतिरिति । ज्ये पारियात इस्ववेदं सेय्वो न राजाक्यविषवपरामेधी । तेर्दे सारोपत्वप्रसङ्गान् । कि नु तम्रदेवन्तामाणं पराष्ट्रेश्वेत् विषयिणमारोप्यमाणं पारिजातमेव पुरोवर्त्त्व-

१ स्वस्वामियाक्संबन्धे G.; स्वस्वामिसंबन्धे D. २ C. has स्वभावे after 'विभावे. ३ अग्रहस्तमावेऽवयवे इस्तः G., C., M. ४ तान्कार्ये D. ५ T., C., G., M. have अत्र ताह्यूय ('पुष्प M.) प्रतीतिः फल (प्रयाजनं T.)म् । इयमेव रूपकादे ('कादौ T.) बींजम् after तक्यां. ६ पारिजातगुणा G. ७ नृसिंहे T., G. ८ K. omits तत्र. ९ K. omits यत्र. २० विमजते D. २१ सर्वदेवा K. २२ राब्दे D. २३ 'परामर्श: D. २४ तथा K. २५ परामर्शन K.

प्रेतीतिः । अन्त्या यथाः । अयमानम्द् इत्यत्रानम्द् हेतुत्वादानन्दः । इयमेषातिश्वयोक्तेर्वीजम् ॥

# इत्यरमाभिभिदाः सप्त लक्षणायाः प्रदैशिताः । संकरेण त्रिरूपेण संसुष्ट्या चैकरूपया ॥ १०॥

नेशाञ्चनसायेनेहन्तवा विश्विनष्टि । सहिशिष्टविषयी पारिजातो भिनविषवितवा हावाक्य्वेन प्रतीयते । तरिह लक्षणायाः प्रयोजनमित्वर्यः । इक्नयमानन्द इत्य-बान्द्रहनीयम् । केदलमिह सार्इ्यादध्यवसानं तर्षे तु संबन्धान्तराहिति मेदः । अगापि स्वधास्रोपयोगनाइ । इयमेवेति । अध्यवसितप्राधान्ये स्वतिश्वयोक्ति-रिति तक्रैभणाहिति भावः । इयमुभयकपापि साध्यवसानलभजेस्वर्यः । उपसंह-रति । इस्यस्मामिरिति । वरक्तं काव्यप्रकाहो 'लमना तेन पडि़था' इति तत् इतिसिपति । स्रप्तेति । जहस्त्वार्या जहस्त्वार्या जहत्यहत्त्वार्या गौणतासेपा शुद्धसारीपा गौणसाध्यवसाना शुद्धसाध्यवसाना चेत्येवं सप्त भेशः फलतीं लक्ष-वाबाः प्रदर्शिता इस्वर्यः । अस्महहणं विशेषदर्शित्वाभिमानसचनार्यम् । विशेष-थारमानिर्ध्वाबन्धातः प्राक् । अत्र गतुःवां घोषः कुम्ताः प्रविशन्ति तोऽवं देव-इस इति च जहरारबस्तिकः । आतुर्धृतमात्ररेवेर्रमिति च तारोपताध्ववताने हे चेत्वेर्य पद्म सुद्धाः । अग्निर्माणवकोऽयमग्निरिति हे गौण्यी । तत्रोर्मुणयोगाँहेद धुद्धाभ्यः र्षञ्चभ्यो नेदः । धुद्धत्वं तासामगीणत्यमेव । आरोपाध्यवसानाभ्यामेव गौण्वोरम्बोन्वेभेदः । सारोपसाध्यवसानगुद्धयोभ ताभ्यामेवान्योन्यभेदः । जह-रादिग्रज्ञाभ्यस्तु कार्यकारणभावाहिसंबन्धनिवन्धनोपचाराहेह इति न कुत्रापि संवहर-शक्तकेलद्भावकासः ॥

संकरेणेत्वाहि । सप्तानामेकैकस्यामातुर्विध्यादटार्विद्यतिमेदा भवन्तीत्वर्थः । संकलनं मेलनम् । शुद्धभेदैरसंकलितभेदैरित्वर्थः । ध्रष्टार्विद्यत्तेः सप्ताधिक्यात् पद्ध-

42

१ °प्रतिपत्तिः D. २ अन्या D. ३ प्रकीर्तिताः T. ४ विजातीसवि D. ५ न तु K. ६ लखणा <sup>°</sup> K. ७ °मेदा <sup>°</sup> D. ८ पद्मम्योऽपि D. ९ शुद्धत्वं च तासा <sup>°</sup> D. १० तयोरन्योन्य K. ११ <sup>°</sup>भेदात् D. १२ °संबन्धेनोपचारा <sup>°</sup> D. २३ K. drops व्हाण्ड्र,

अस्याः संकलने अ्योन्यमष्टाविंशतिरीरिताः । पञ्चत्रिंशत् समाख्याताः शुद्धेभेदैः समं पुनः ॥ १ १॥ स्वैः प्रभेदैरलंकारैर्ध्वनिभेदेश्च संगता । वितन्वती चमत्कारं संख्यामत्सरिणी मता ॥ १ २॥ बहाडिभावेन संशयेनेकेकल्झकानुप्रवेशेन चै भवन् संकरो न त्रिक्पतामतिवर्ष्त्तते । क्रमेण यथा । आकम्य स्मरवैरिशेखरसरित्पूरैकसिंहासनं राजानं नरसिंह पार्थिव तथाहंकारमारोद्धुरः । त्वत्कीर्त्तिप्रसरो इसत्ययमधौ शकस्य दन्तावरूं व्यालेन्द्रं मुंसलायुधं किमपरं देग्याम्र पञ्चाननम् ॥ अत्राहंकारमारोद्धुरस्त्वत्कीर्त्तिप्रसरो यतस्तत पद्म इस्रतीत्य-नम्रोः सज्ज्यतीययोरक्वाडिमावेन संक्ररः ॥

विद्यदेवाः स्वुरिस्वर्यः । स्वैः प्रेंभेरेर्लश्वणाभेरैरिस्वर्यः । संस्थानस्सरिणी मसंस्थे-स्वर्यः । बनुक्तं संकरेण त्रिरूपेणेति तदिभजते । अङ्गाद्विभावेनेति । आफ्न-रुयेस्वादि । राजानं चन्द्रं नृपं च । 'राजा प्रभौ हुपे चन्द्रे ' इति विश्वः । इन्ता-वस्त्रे हैन्सी । " इन्तशिखास्तंज्ञायाम् " इति नस्वर्थीयो वलच्द्रप्रस्ययः । " वसे " इति हीर्यः । ध्वालेन्द्री अजोन्द्रः शेष इत्यर्थः । देख्याभण्डिकायाः पद्याननं वाहन-सिंइमिस्वर्यः । बः किल सिंहासनाकडो राजविजयी सीऽईकरोति । महंकारम स्तम परात् इसतीति भावः । अभ का लक्षणा कथं चाद्राद्रिभाव इत्याकाह्ना-वामाइ । अत्राष्ट्रंकारेति । महंकारस्य हासहेतुस्वेन तच्छेषतवा वरद्रनित्वर्थः । महंकारहायौरचेतनकीर्त्तिप्रसरेऽसंगवारहंकारणब्देन तच्छेषतवा वरद्रनित्वर्थाः । संक्रेयत्वायोरचेतनकीर्त्तिप्रसरेऽसंगवारहंकारणब्देन तच्छेषतवा वरद्रनित्वर्थाः । संक्रेयत्वायोरचेतनकीर्त्तिप्रसरेऽसंगवारहंकारणब्देन तच्छेषतवा वर्द्रनित्वर्थाः । संक्रेयत्वायोरचेतनकीर्त्तिप्रसरेऽसंगवारहंकारणब्देन तच्छेषतवा वर्द्रनित्वर्थाव्याक्त्र विग्रेषो लक्ष्यते । हासग्रब्देन तन्नेतुः साहृद्यं लैक्ष्यत इत्यनयोरक्तरीत्वाद्वराद्विभावेन संकार इति मावः ॥

- र जुब्हामेदैः G. र T. and D. drop च. १ सहलायुधं D. ४ स्वप्रमेदै° D. ९ K. omita दन्ती. ६ सोऽयं कीर्त्तियसरोऽइंकार? K. ७ साहस्यमिन्य K. 10 यव चिन्तामणिः किं नु कि न्वेयं कल्पपादपः । किं वाँसौ कामधेनुवां न चेत्त्यागः किमीदद्याः ॥ अत्र यद्येष इति विशेष्यं तदा सारोपेयम् । आद्योस्विद्विशेषणं तदा साध्यवसानेत्यन्यतरानवधारणात् संदेद्देनायं संकरः ॥ राकातारकरोंजमण्डल्मद्दः पाण्डित्यवैतण्डिकी कीर्त्विस्ते विद्धाति यद्यपि जगच्छ्वेतं समन्तादपि । चित्रं वीर नुसिंह देव तदपि प्रत्यर्थिनामानना-न्याबिद्वन्ति द्यं शिस्तावलशिस्तारिञ्छोलितापिच्छयोः ॥

संदेइसंकरमुदाइरति । एष इत्यादि । भवापि का लक्षणा कर्य व संदेइ इत्वाकाङ्कायामाह । अत्र यैद्ीिति । इह चिन्तामणिरित्वारौ निरतिद्यवितरण-गुणबोगाह साइदयनिमित्ता गौणी लक्षणेति तावद्दविवादम् । तत्रैष इत्यादिसर्व-माम्रामिदन्ताथिधिष्टराजरूपविद्येष्यनिष्ठस्वे विषयनिगरणामावाद्द्रिर्माणवक इतिवत् सारोपा स्वादिदन्तामात्रनिष्ठस्वे मुँ विषयनिगरणाहवमग्रिरितिवत् साध्यवसामा स्यात् । अत्रान्यतरनिधायकाभावेनेयमियं वेत्येर्कास्मिन् संदेइज्ञार्नविषयद्या संकार्थ-माणस्वाह् संदेहसंकर इत्वर्यः ॥

तृतीयमुदाहरति । राक्केस्वादि । मझचे तारकं तारकेति चाभिधानात् तारकग्रब्दस्य नपुंसकप्रयोगः । इह पाण्डित्यग्रब्देन औचिस्याखावत्म्यातिग्रवो लक्ष्यते तस्य वैतण्डिकी खण्डनेस्यर्थः । स्वपक्षस्यापेनाहीना परपक्षखण्डनवती कया वितण्डा तां वेदेति वैतण्डिकी । "तद्धीते तद्देद" इति ठक् । शिखा-स्यास्तीति शिखावलः शिखी केकीत्यर्थः । "इन्तशिखान् संज्ञायास्" इति वलच् । तस्य शिखा चूडा सैव रिञ्छोलिस्तापिच्छस्तमालस्तयोः रुचमालिङ्गन्ति मलिनीभवन्तीत्यर्थः । धच सारोपसाध्यवसानलक्षणयोरेकलक्षकानुभवेशेन संकर

१ कि वायं D. २ चासौ G., C. ३ नरे त्यागः D. ४ तारकमण्डलस्थितमहः<sup>9</sup> G. ५ <sup>°</sup>न्यालिम्पन्ति रुचां D. ६ यदिति K. ७ D. drops तु. ८ <sup>°</sup>त्यस्मिन् K. ९ K. drops ज्ञान. १० <sup>°</sup>स्थापनईा<sup>°</sup> K. १९ रूपमालिम्पन्ति D. अत्र वैतण्डिकत्वेन कीर्चेरारोपात् सारोपा तावत्पाण्डित्वस्य शुच्चत्वकोडीकारेण प्रवृत्तवात् साध्यवसाना च । समासे स-त्येकपद्वद्वावादिति सद्दासनोपवेशिन्योरनयोरेकऌक्षकानुप्रवेशेन संकरः ॥

र्ह्यवति । अत्रेति । तेत्र सारोपां दर्घयति । वैतण्डिकत्वेनेति । कीत्तिर्वे-त्रण्डिकीति विषयनिगरणं विना कीत्तीं वैतण्डिकत्वारोपात् सारोपेयं लक्षणा गौणीत्वर्यः । साध्यवसानां च दर्शयति । पाणिइत्यस्येति । शुंभत्वस्य विष-वमूतस्य क्रोडीकारो गर्भीकारो निगरणमिति यावत् । तेन तत्र पाण्डित्याध्यद-सानात् साध्यवसानलक्षणेत्यर्यः । तथापि कयमनयोर्भिन्नपरस्ययोः संकर इत्या-श्वहक्वाह । समासे सतीति । इह " तमर्थः पदविधिः " इति समर्थयोः पदयोः समासः सामध्वे च द्विविधं व्यवेक्षालक्षणमेकार्थीभावलक्षणं च । तनायं विमह-वाक्वविषवं दितीयं च समासगोचरम् । तथा च पाण्डित्यवैतण्डिकीति समासे पाण्डित्ययैतण्डिकपृव्योरेकार्थीभावलक्षणसामर्थ्यान् श्रीरनीर्र्यदेकलोलीभावेनैकपद्ये त्वेकेच समासपदे इयोः समावेशादेकल्सकानुप्रवेश्वलसपः संकर इत्यर्थः । नम्वेकपदानुप्रवेश्वेऽपि समासावयवगतयोः कथमेकलक्षकानुप्रवेशस्तत्राह । एक-पदवद्भाधादिति । एकलभकवद्भावादित्वर्यः । अन्वया समासस्य मुख्येक-पद्ते वतिप्रत्यवानुपपत्तेः । संप्रति तु वस्तुतो भिजयोरपि समासपदकोडीकारति-रोहितमेद्योरेकलक्षकवद्दावाद्वतिप्रस्वयोपपत्तिः । अचानुकूलं दृष्टान्तमाह । सहा-सनोपवेशान्योरिति । वयैकस्मिन्नासने सहोपविष्टयोः प्रदेशभेरेऽपि ' प्रदेश-नेहात् समामहेद्यस्यव्यपहेद्यस्तद्वद्विलावयवर्त्तिन्योरप्यवयव्येक्याहेकलसकानुप्रदेश-व्यपतेशो न विरुद्ध हेत्यर्थः ॥

१ °रारोपणात् T., G., C., M. २ प्रवृत्तत्वेन D. ३ सत्यैकपदाादिइ T., C., G., M. ४ व्यत्र K. ९ पाण्डित्यस्य शुभ्जत्वस्य D. ६ K. omits विग्रह. ७ समासविषयम् K. ८ तथा च सति पाण्डित्य<sup>0</sup> D. ९ ईारवदे<sup>0</sup> K. १० व्यपदेस्य<sup>0</sup> K. १९ इति भावः K.

संयुद्धिर्यथा ॥

हिर्मावः षुष्पकेतोषिषुभविटपिनः पौनवत्त्यं विकल्प-सिन्तारत्नस्य वीप्सा तपनतनुभुषो वासवस्य हिवकिः । हैतं देवस्य दैत्याभिपमंथनकठाकोठिकारस्य कुर्व-बानन्दं कोविदानां जगति विजयते भूपतिः श्रीनुसिंहः ॥ इवं सजातीयगौणसारोपाणां संसुधिः । सजातीयग्रुद्धसारोपाणां वधा । आयुर्दानमद्दोत्सवस्य विनतक्षोणीभृतां सूर्चिमान् विश्वासो नयनोत्सवो सृगदशां कीर्तेः प्रकाशेः परः । सानन्दः कठिकाकृतिः सुमनसां धीरश्रियो जीवितं धर्मस्यैवं मद्दोर्द्ययो विजयते वीरः कठिक्नेश्वरः ॥ प्रवमन्यासामपि ठक्षणानां संकरसंसृष्ठी द्रष्ठव्ये । सर्वत्र चात्र

प्रयोजनं व्यङ्गधमेव ॥

संस्टिमुराइरति । द्विभाँच इत्यादि । दिः प्रैयोगो दिर्वचनमिति पसे तस्वैव कपान्सरं दिर्मावः । एवं पीनठत्त्त्वादिग्रब्सं आपि तत्पर्यायाः । इह मदनमन्दासदि-गुंजबीगेन दिर्मायादिग्रब्सानां विषयनिगरणं विना नृसिंहे श्रवोगात् साहद्यनि-जित्ता गौजसारोपा लर्भजाः सर्पा इति सजातीयसंसृटिरित्वाचहे । दुसं सजातीयेति ॥

षुष्ठसारोपाणां संसृष्टिमुसहरति । आयुरित्याहि । भवाबुराहिघब्दानां तज्रेतौ यहि विषयनिगरणं विना साहृद्येतरकार्वकारणमावसंबन्धनिनित्तप्रवृत्तस्वात् युद्ध-सारोपाणां सजातीयानामेव संसृष्टिरिति द्रष्टव्यम् । ननु निष्पयोजनलक्षणामावात् संवैष प्रयोजनं वाच्यांमित्यपेक्षायामाह । स्तर्येज्ञ खेति । पावनत्वाहिज्ञानं प्रयो-जनं तब म्यर्ज्जनम्यापारिकसाध्यमिति भावः ।

१ °दलन° G. २ प्रतापः G., प्रकारः D. ३ कविताडातिः G. ४ वीरः G., C. ९ धर्मसैपेष C., M. ६ महोत्सवी T. ७ °प्रयोगे K. ८ K. omits त्यवंणाः. ९ व्यक्तमा° K.

नजु सप्रयोजनमेव लक्ष्यमस्त्विति चेन्न। ज्ञानविषषोझिन्नत्वेन फलस्याम्युपगमात् । विषयो हि नीलादिः। फलं तुप्राकट्यमि-ष्यते । अतौ न विशिष्ट लक्षणा। किं तुं लक्षिते तटादौ शैत्यपावन-त्वादयो विश्वेषाः स्फुरौन्ति ॥

शब्दं व्यअकमाहुव्यीपारों व्यअनं भवेर्यंस्य । ब्यअनेन्यापारवान् शब्दो व्यअकः । क्षंत्र चार्थस्यापि सहकारित्वम् ॥

तर्हि पावनस्वाहिधर्मविशिष्टमेव तटं लक्ष्यतां किनन्तर्गद्भना व्यञ्जनाख्येन व्यापा-रान्तरेण कल्पनागौरवकलंड्रितेनेति राड्रते । नन्दिति । एवकारो भिन्नक्रमः । प्रैबोजनं लक्ष्यमेवास्त्वित्वन्वयायौँ । परिहरति । नैति | कुत इत्यत आह । हानेति । सर्वत्र ज्ञानस्यान्यो विषयः अन्यत् फलमिस्यविवादमिस्यर्यः । कुत्रेदं इटं तबाह । विषयो हीति । नीलाहिषेँटाहिरित्यर्थः । प्राकव्यं ज्ञातता । सा च ज्ञानंधेन्या ज्ञानानुमापिको विषयनिष्ठी यत्रप्रसाहात क्रांतो घट इति विधिष्ट व्यवहारी जायत इति झांततावादिनः । ततः किमत आह । अत इति । फलस्व विभवातिरेकदर्शनावित्यर्यः । विशिष्ट इति । फलविशिष्ट इत्यर्यः । गन्नावाँ भोष इत्यादी वावनत्वाहितं न विषठतानगोभारः फलतान् प्राकट्यवर् । मन्यया मासम्पत्वापि नीलारिज्ञानगोषात्वप्रसङ्गः । प्रयोजनत्वापि लक्ष्यत्वे तवापि प्रवोजनान्तरावेशावाननवस्था स्थाहिति च तर्क इत्यर्थः । कथं तर्हि फलझानमब मार । कि स्विति । स्कृतम्त व्यसनवृत्त्वा भौतन्त इस्वर्यः । इति छक्षणा ॥ भय अम्म्प्राप्त व्यक्षकं लक्षयति । शुद्धामिति । व्यक्षनाष्ट्रस्यार्थवोधकः धन्दी व्यक्तर्भ इति व्यापटे । व्यक्षमव्यापारवामिति । ननु धवस्त्वार्थवा तिरेकार्श्यनार्थस्येव व्यञ्चकत्वनित्त्याहरूपाह । अन्नेति । इष्ट्यास्तिनूते ध्वन्ने श्वव्यस्वैव प्राधान्यमर्थस्य सहकारित्वमाणमित्यर्थः ॥

१ 'विषयभिज्ञत्वेन G. २ लखिते किं तु T. १ परिस्कुएन्त T., C., G., M. ४ 'टास्या D. ५ व्याप्रायन्तरकल्पना' D. १० प्रयोजनं च हा' D. ११ 'जन्यो D. १२ 'मापको D. ११ 'जन्यो D. १४ 'प्रसादाद्वासते घट' D. १५ 'वृत्त्यायभासन्त' K. १६ म्यझकशब्द K. १७ व्यापार्यस्थापीति K. १८ सहकारित्वमि' D.

### एकावल्या तरळान्वितायां

# वाच्यो छक्ष्यो व्यक्न्यस्तेषामर्थो यथाक्रमं वेद्यः ॥ १३ ॥

तेषां वाचकल्लक्षेकव्यअकानाम् । काव्यप्रकाद्यकारेण पुनरेषामर्थानामपि व्यअकत्वमुकम् । यथा

## " वक्तृबोद्धव्यकाक्त्नां वाक्यवाच्यान्यसंनिधेः ॥ प्रस्तावदेशकालादेर्वैशिष्टयात् प्रतिभाज्जुषाम् । योऽर्थस्यान्यार्थघीहेतुर्व्यापारो व्यक्तिरेव सा ॥"

एवं शब्दान् निरूप्यार्थान् निरूपयति । व्याच्य इति । ननु प्रकृतस्य व्यञ्जर्के-स्यैकवचनोपात्तस्वादन्यस्य चाप्रकृतस्वात् क्षयं तेषामिति बहुवचनेापपत्तिरित्त्या-शङ्कप वार्चैकादीनां प्रयाणामपीइ प्रकृतत्वात् वाच्यादिप्रतियोगित्वेन बुद्धपारो-हाच वाचकादिविवक्षया बहुवचनमिति व्याचटे । तेषामिति ॥

एवं ग्राव्यस्य व्यञ्जकत्वमुक्स्वार्यस्यापि मतान्तरच्याजेमाइ । काव्यप्रकाश-कारेणेति । तरीयं वाक्यमुवाइराति । यक्तित्यादि । वक्ता वक्तृविधेषः । बोद्धव्यो बोधवितव्यः प्रतिपाद्यो जन इत्यर्थः । धन्तर्नतिणिजर्थः प्रायेणायं बुधिधामुः । वया "एकम्रुतिवूरात् संबुद्धौ " इत्यत्र संबुद्धिशब्दे । काकुः स्वरविकारः । वाक्य वाक्यविधेषः । वाच्यं वाच्यार्थविधेषः । अन्यसंनिधि र्जनान्तरसंनिकार्रः । वाक्य प्रकरणम् । देद्यो विविक्तादिः । तथा कालम् । आदिशब्दादभिनयादिसंप्रहः । प्रतेः सहकारिभिर्वेधिष्टधात् सहकारादर्यस्यापि व्यञ्जकत्वप्रस्त्वेवेस्यर्थः । कि त्व शब्दशक्तिमूले ध्वनौ अर्थस्येवार्यशक्तिमूलेऽपि शब्दस्य सहकारित्वनित्वपि इष्टम्बम् । यथा

> तया गतायां परिहासपूर्व सख्यां सखी वेषर्वती बभाषे । धार्ये व्रजामोऽन्यत इत्ययैनां वधूरसूयाकुटिलं दर्द्य ॥

१ °लाक्षणिक° T., C., G., M. २ म्यज्जनस्य K. ३ वाचकानां त्रयाणामपि प्र**ड**° K. ४ तेषामित्त्यादि D. ५ वेत्रधरा D.

## व्यक्रयं ते देधा । गूढमगूढं च । तत्राचं यथा ।

कीडासीचं कलानां शरणगतरिपुक्मापविश्वम्मपात्रं जायेत त्यां नृसिंह क्षितिप केवयितुं को न कण्डूलजिड्नः । स्वान्तःसंतोषगौरीपतिविधुतशिरधन्द्रिकाच्चेम्वितोमि-स्फारस्वःसिन्धुवन्धुः सुरयुवतिगणैर्गीयते यस्य कीचिः ॥

अत्र कण्डूलत्वं स्वार्थतिरर्रंकारेण स्तवनाभिलाषं लक्षयत् तत्पा-रवक्ष्ये विभाम्यति ॥

द्वितीयं यथा।

भग्नँद्वारा लुलितपरिघाश्चूर्णिताद्वाः प्रनष्ट-स्तम्मा दूरीकृतवलमयः प्रीषितालेव्यलीलाः ।

इत्यवान्यतोगमनप्रसकुटिलदर्शनकपाभ्यामर्थाभ्यां क्रमात् सुनन्दाया इन्युमसी-चित्तज्ञानमिन्तुमत्यांभ तदीयस्तममों द्वाटनाभिप्रायज्ञानं च वक्तृवोद्धव्यकाकुप्रस्तैवि व्यक्तते । एतमन्यदप्युराहार्यम् । प्रन्यकारस्तु विस्तरभयात् काव्यप्रकादा एत प्रपश्चितमित्युपेस्थ व्यद्वधं विभजते । व्यक्कर्यं त्विति । बन्निधिवनुप्तं विदेग्सैक-वेयमुद्धाटितं सचमत्करोति तहूहम् । यद्वाच्यायमानतया बहिष्ठमिव धमं झाटिति स्फुरति तदगूद्रमिति विवेकः । क्रीद्धेत्यादि । विश्वम्भपात्रं विश्वासस्याममित्थ्यर्थः । स्तःसिन्धुबन्धुः स्वैर्नेदीकल्पेत्यर्थः । अत्र गूढव्यह्रग्वं विविनक्ति । अत्रेति । बत्तारवद्ववे स्मुतिपारवद्व्ये इत्यर्थः । सत्र गूढव्यह्रग्वं विविनक्ति । अत्रेति । वस्तारवद्ववे स्मुतिपारवद्व्ये इत्यर्थः । तन च कवीनां स्मुत्या राजगोचरा रतिर्व्य-ज्यत इति भावः । सत्र लक्ष्यलक्षकयोस्तुष्टूषाकण्डूलत्त्वयोरनवरत्तजिद्वाघ्यापार-हेतुत्वसादृद्व्यनिमित्तत्वान्निगीर्णविषयत्ताच गौणसाभ्यवसानलक्षणेयमित्यवसेयम् ॥

१ T. omits तु. २ रुढमरुढ च D.; शुद्धमशुद्धं च O. ३ विलम्भे T., C., G., M. ४ कल्प्र्यतुं C. ५ व्चालितो M. ६ तिरस्कारे D. • इन्त द्वा T. ८ प्रोझ्ने ताले D. ९ म्म्यास्तदीयसंसर्गोद्धाटनाभिप्राय D. १० D. has काकुप्रस्तावैः प्रदर्शितम् for भस्तावे व्यक्यते- त्युपेक्ष्य. ११ विदग्वकाविवेद्यमुद्धा D. १२ स्वर्णदी D. १३ स्नुन्यराजगीचरो रतिभावो व्यक्यते D. तास्ताः कीडाशिकरिषतनान्धोदिताकडिमागा-स्त्वद्विकान्ति रिपुवसतयः श्रीनृसिंह ब्रुवन्ति ॥ श्रत्र क्वबन्तीति यद्यपि व्यङ्गधमस्ति तथापि केविपरम्पर्यंप्रयु-ज्यमानतयातिप्रसिद्धत्वाद्वोच्यायमानमित्यगूढम् ॥

ईति श्रीमतो महामाहेश्वरस्य कवेर्विद्याघरस्य छतावेकावछीनाँझ्य-लंकारशास्त्रे शब्दार्थनिर्रूपणं नाम द्वितीय उन्मेषः ॥

भग्नेत्वाद्यगृढव्यद्रयोसाहरणेऽपि तइपनक्ति । अत्र झुवन्तीति । अत्र झूथास्त-र्यस्य वचनस्वाचेतनासु रिपुवसतिष्वसंभवात् तस्कार्वज्ञापनमात्रं लक्ष्यते तेन च रिपुत्समूलोन्मूलनं व्यड्येभानमपि सकलकविपरम्पराक्षण्णतया वाच्यप्रायमित्वगूह-स्वमस्वेस्यर्थः । देवं च स्वार्यवाधेन वचनस्य परार्यस्वाहिति न्यावेन स्वार्या-विनाजूतज्ञापनल्वेलपा जहस्त्वार्था । एतेन जूढाजूढव्यद्रयत्तवा पूर्वोक्तकलत्तो लक्षणामेदीर्गा समानामपि प्रत्वेकं द्वैविथ्ये चतुर्रश्वाधिर्स्वमिस्यमुसंधेयम् ॥

ैईति श्रीपदवाक्यप्रमाणपारवारपारीणमहोपाध्यायकोलाचल्रमक्षिनाथसूरिविरचिता-बामेकावलीव्याख्यायां तत्लाख्यायां शब्दार्थनिरूपणं नाम द्वितीय उन्मेष: ॥ २ ॥

१ कीरुभागा M., G., C. २ T. drops कविपरम्पत. ३ परम्परग G., O., M. ४ °मानतया प्रसिद्धवा° D. ५ °द्धाच्योपमानमिं D. ६ इत्येकावल्या D. ७ °नामन्य M., G., O. ८ शब्दार्यस्वरूपनिरूपणं G., O., M. ९ रिपूमूले K. २० व्यक्तिय D. २१ इयं च स्तर्थभ्यागात् परार्धं स्वसमर्पणमिति न्यायेव K. २२ °क्रग्रणात् K. २३ °फरुतो संवणोपादानम् । सप्ताना D. २४ °विधत्वमनुसंधेयम् K. २५ इत्वेकावस्त्रीव्याख्यावां &c. D.

#### अय तृतीय उम्मेषः।

अथ ष्वनिमेदा उच्यते ।

# ध्वनिरविवक्षितवाच्यो भवति देवात्र

# लक्षणामूलः ।

छझणामू छगूढेव्यझ यप्राधाम्ये सत्यविवक्षितमप्रधानीकृतं वार्ड्य यत्र स तथा । येन चाविवक्षितेन सता वार्ड्यनाविवझित-वार्ड्य इति घ्वनिमाचक्षते । तदर्थान्तरसंक्रमितात्यन्ततिरस्कृत-

मनु प्रयमोन्मेथे भ्वनिनिकपणात् तरमन्तरमेव तद्रेरनिकपणे कर्त्तम्थे किमिति संघहे संपति किवत इत्याशद्भ्य संगमवजवतारवति । अध्येति । सन्दार्थनिक-पण्यनन्तरनित्व्वर्यः । तथा भ सन्दार्थसन्त्रिमूलरनेन तज्ज्ञानाज्ञैान्तरीवकज्ञानतवा तरनन्तरनेन भ्वनिनेदनिकपणं संगतनिति नावः । तर्हि काव्यसरीरमूतसन्तानतवा तरनन्तरनेन भ्वनिनेदनिकपणं संगतनिति नावः । तर्हि काव्यसरीरमूतसन्दार्थनि-कपणानन्तरं तद्धर्माणां गुणरोपालंकाराणामनसरस्तपाह । ध्वनिनेद्दा उच्यन्त इति । सत्वम् । सात्मकस्यैन सरीरस्यालंकार्यत्वासात्मनि ध्वनावपि धर्मिणि साक्र-श्वेन ज्ञाते पश्चात्तनुभवधर्मगुणादिकिज्ञासायाकाश्च इति नावः । इह तायद्धनिलंत-भाषूलोऽनिधामूलवेति मधमं हिविधः । तर्षांस्योऽविवक्तित्वाच्य इत्युच्यते । दिती-वस्तु विवक्तितान्वपरवाच्य इति । तत्राद्यदे विनार्गं लक्षणं भाह । ध्वनिरिति । वो सक्षणानूलो भ्वनिः सोऽविवक्तितवाच्य इत्यर्थः । विश्वेषलक्षणस्य सामान्यलक्ष-पापेसत्याद तत्पूर्वकं व्यापटे । स्वद्यााम् छोति । गुडव्यक्र्यव्यसानं भ्वेनि-तिरि भ्वनेः सामान्यत्रक्षणम् । तत्र गुरेत्यगूदव्यक्र्यव्युशसः । प्रधाननिति मूणीमूतव्यक्र्यनिर्धातः । लक्षणामूलो भ्वनिरविविक्तिवाच्य्यास्य प्रिति विद्येयः स्वयक्त् स्वर्णम् । स्वर्णामूलो भ्वनिरिति विद्येयः

१ °कुद्द ° C. २ तब्झानानन्तरीयक ° D. ३ तन्नाधो ध्वनिरवि° D. ४ लक्षणं विभागं K. ५ ध्वनिरेवेति K. ६ °व्युदासः K. ७ °भिधामूलम्युदासः K. 11

त्यांझ्यां द्विचा भवद्वाच्यमविवक्षितवाच्यामिधानध्वनिमपि द्वैवि-ध्ये स्थापयत्यर्थांन्तरसंक्रमितवाच्योऽत्यन्ततिरस्कृतवाच्यझेति । तत्र योर्ड्य उपपद्यमानोऽव्यनुपयोगाद्दाधितोऽर्थान्तरे परिणमति सोऽर्थान्तरसंक्रमितस्तादद्यो वाच्यो यत्र सोऽर्थांन्तरसंक्रमित-वाच्य उच्यते । व्यञ्जनव्यापारसद्दकौरिप्रमावो णिचा द्योत्यते । अयं च पदवाक्यप्रकाइयत्वेन भवन् न द्वैविघ्यं परिद्दर्रति ।

क्रमेण यथा।

श्रीरमणः भौरमणः सुधांशुमौलिः सुधांशुमौलिरसौ । नरसिंहो नरसिंहः प्रभवति जगतामपि त्रितये ॥ अत्र द्वितीयं औरमणादिपदं तद्रणमात्रशॉलित्वेन परिषमत् तद्रणसार्कस्यं ध्यनक्ति ।

संज्ञां ज्युत्पादवति । अधिवक्षितमिति । तथोति । तयोक्त इत्वर्थः । द्विधेति विभागवचनभागं विष्टृणोति । येनेत्थादि । भेरदवस्य संज्ञादवं निष्कृष्याइ । अर्थान्तरसंक्रमितयाच्योऽत्यन्ततिरस्कृतवाच्यक्रेति।ववाद्यं सुरुपादवति तत्र योऽर्थ इति । अनुपयोगादिति । न तु प्रमाणविरोधादित्वर्यः । मनु संक्रनितेत्वव प्रवोजको विजर्थः क इत्ववाह । व्यक्तनेति । इक्षर्यान्तर-संक्रनत्व ज्वन्नवैकप्रवोध्वर्गताद्यग्रन्मापार एव तत्त्ववोर्भती विजर्य इत्वर्थः । तं च देशा विभवते । अर्थ खेति । अत्र द्वितीयमिति । प्रयमेनेव स्वार्थस्वोक्ताई-तीवं पदमनुपयोनाद्वाधितवाच्यनित्धर्यः । तद्वुणेति । तच्छव्हनिष्ठवा वष्ट्या सत्य-स्वकवोः समवावसंवन्धः सूचितः । परिणमत् संक्रामद्वश्ववित्वर्थः ॥

<sup>·</sup> १ °स्डतत्वेन G., O., M. १ व्यवस्थापयति G., C., M. ३ °सहकारी प्रभावो G. ४ शस्त्रिवे परि T., C., G., M. ९°साफल्य° D. ६ °प्रयोजनकत्वा° K. ७ व्यद्धनाच्या° K. ८ °प्रयोजकेन णिजर्यः K.

पपा ते अथवामि सांप्रतमहं तिष्ठन्त्वेमी मन्त्रिणः

कर्षे यत् प्रतिमाति तत् कुव वैचि बुख्या विख्र्य्य स्वयम् । इत्युक्तः प्रियया रिपुझितिपतिस्त्वज्जेत्रयात्रोत्सवे

स्तैमित्यं कल्ज्यन् नृसिंहनृपते तूष्णीममूदानतः ॥ अत्र कथनादिकमुपदेशकपतया परिणमद्वश्यकर्त्तव्यतां व्यनकि॥ वः पुनरनुपपद्यमानतयैव वाधितोऽर्थान्तरप्रतिपर्त्ति इत्वा पला-यित इव सोऽत्यन्ततिरस्कृतस्तादशो वाष्यो यत्र सोऽत्यन्ततिर-स्कृतवाच्यः । असावपि पूर्ववद्विविधः ।

ক্ষমेण यथा ।

जायेत त्वां वृसिंह झितिप कवयितुं को न कण्ट्रस्तजिहः । अत्र कण्ट्रस्टत्वं स्वार्थतिरस्कारेण स्तवनाभिस्तार्थं स्रस्यत् तत्पा-रवध्ये विभाम्यति ।

वावनगतनयांन्तरसंक्रमितवाचननुराहरति । एषा त इत्याहि । ठचिमिति । स्विमिण्ठाम् । बुँद्रया विस्तृृृृृृयोति । विनर्शपूर्विकवा रुष्या कर्त्तव्वं न रुषि-मावेजेस्वर्यः । अत्र कथनादिकमित्वादि । कयननात्रं परप्रवृत्त्वपुपकोगित्वा-ग्रावितं तत्त्वामान्वविद्येषभावसंवन्धेन कयनविद्येषरूपोपरेधलभाणवा परप्रवर्त्तकं सन् कयितत्वावदवकर्त्तव्वतां व्वञ्जवतीत्वर्यः । आदिधहराहुद्धपारिसंपहः । वृक्षिनावस्य विनर्धानुपवोगात् तदिधेषभूतप्रेमापकषुद्धिलभाणवा विमर्शस्यानपनो-वार्तं व्यनक्रीत्वयूग्रम् ॥

अखन्ततिरस्कृतवाच्चं स्तुत्पारबति । यः पुनरित्वादि । पूर्ववदिति । पर-वाक्वक्वाधकत्वेनेत्वर्यः । जायेतेत्वारि म्याख्यातं प्राक् ॥

१ तिइन्स्यमी D. २ चिरं T., C., G., M. २ इचिमित्यादि K. ४ युद्धाधा जाविमृड्येति K. ५ °प्रामाणिक° K. वाणैः पञ्चरिता गजाः कति कति श्रुण्णा रथा मुद्ररै-जीवप्राहमरातयः कति इयैः सार्थे ग्रुहीतास्त्वया । मुक्ताः प्राज्जख्यः कर्तति निमृतामर्थदिमताः स्वप्रियान् संप्रामापस्ततान् नृसिंह नृपते पृच्छन्ति वैरिस्रियः ॥ भत्र नैर्यसंहनरेश्वरात् समर्रभुषि परिभवं प्राप्य निवृत्तवत्तः यरिपन्थिनः पार्थिवान् प्रति प्रथमप्रार्थितान्निकमनिवर्त्तनस्यावरोधे-ख्रनस्येयमुक्तिः ॥

# अभिघामूलोऽपि तथा विवक्षितान्यपरवाच्य इत्युक्तः ॥ १ ॥

- वाक्सगतनुदाइरति । दाणैरित्यादि । पैझारिताः पैझरीइताः । जीवाद प्राणतो गृहीत्वा जीवपाई गृहीताः । " समूलाइतजीवेषु इन्क्रम्पहः" इति जमुरुपत्ववः । कपाहित्यादनुप्रवेश्वर्थ । अमर्थप्रहुक्तं स्मितममर्थस्मितं न तु संतोषप्रहुक्तनित्वर्थः । तनिभृतं स्पिरं माखां तास्तयोक्ताः । अत्र पलावित्तगतास् पार्थिवास् प्रति परम्ज-घरपद्वेरीकरणादिप्रश्ववाक्ष्वेनात्वन्तत्त्वार्थवाधात् तदिरुद्धनिज्ञगजाद्यपच्छेरुत्रसणावाः स्वोपदेग्रावधीरणकलमनुमूतमिति मर्मोद्दाटनं व्याञ्चते । तदेतरानेष्यद्रु विषवं विविनक्ति । अत्र नरस्तिद्देति । अभिक्रमोऽभियानं ततो निवर्त्तनं निष्टृत्तिः प्रयमनेव प्रार्थितं वेन तत्त्वेत्वर्यः ॥

तदेवं समयामूलाविवभिष्तवाच्यध्वनि चतुर्विधं चानिधाबाधुनानिधामूलविवसि-तान्वपरवाच्यध्वनि प्रपञ्चवितुं तत्सामान्यलसणं तावदाद् । अभिधामूलोऽ-पीति । बोऽनिधामूलो ध्वनिः स विवक्तितान्यपरवाच्य इत्यर्थः । संज्ञां च्युत्पादवति ।

१ कतीइ T. १ नृसिंह° G. १ समरे भुवि D. ४ °ताहवाभिकमनिवृत्तस्या° G., M.; \*ताहवाभिकमनिवर्त्तस्या° C.; °ताहवनिवृत्तस्या° T. ५ 'रोधवधूणन° G., O., M. ६ पिछारिताः K. ७ पिछारीइताः K. ४ K. drops च. ९ परप्रायितानू गतान् K. १० 'पिछारी-करणा° K.

विवक्षितमन्यपरं व्यद्भधनिष्ठं वाच्यं यत्र स विवक्षिताम्यपर-वाच्यो ष्वनिः । तथेति प्रद्वणाद्यमापि द्विधा । असंखस्यक्रमव्य-द्रुपः संखस्यक्रमव्यद्ववद्येति । क्रमस्यासंखस्यत्वे तु न विपाते-यत्तिः । ने सलु विभावानुभावव्यभिचारिण एव रसः । अपि

विवासितामिति । लक्षणामूलवद्वाधामावादिवक्षितत्वं व्यक्तवोपसर्वनत्वं व्यक्तप निष्ठस्वम् । तयाधव्यार्थमाह । तथेति प्रहुणादिति । नन्वसंलक्ष्यक्रमेत्वसं-गतन् ! क्रमः सन्नेव म संलक्ष्यते मास्त्येव वेति संरहादित्याह । क्रमस्या-संखस्यत्वे तु न विप्रतिपत्तिरिति । कुत इत्याग्रह्वय किनिह रसस्य विमा-वाहेरमेहात कमाभावों भेरेऽपि कमावेरेकप्रमाणाभावाहेति हिंधा विकल्प्यादां निरा-पटे । न सल्विति । विभावाहिरेव रस इति न कस्वापि वर्शननित्वर्यः । तथा हि । विभावैकस्पादिसोऽन्रमावैः प्रत्यायितः संचारिभिरुपचितो रामाहिगतो रस-स्तरनेरमायनवा नटे प्रतीयत इत्युत्पत्तिवादिनी भट्टलोखटादयः । रामाय-मेरमाविवेन मटे तव्यकाश्वितेरेव विभावाहिमिरनुमितः स्याबी सामाजित्वैबर्ध्यमाणे रस इत्वनुमितिवादी श्रीशङ्ककः । काध्यनाटकशब्दध्वापारसहकृतेन साधारणी-कतेन विभावाहिकेन भावेकव्यापारेण नटाहिगतस्वपरिहारेण साधारणतयानुसंधी-बनानः स्थाबी सत्त्वोद्रेकप्रकाशानन्द्र्संविन्नयेन भोगापरनाज्ञा भावनाख्यव्या-परिण भुज्यत इति भुक्तिवारी भट्टनायकः । लोकॅप्रसिग्नैः कॉर्थकारणसहका-रिभिरेव काच्ये गुणालंकारमहिझा नाटके चतुर्विधाभिनयमहिझा चौलौकिकविभा-वारिषड्ड्व्यपहेर्थ्येः साधारण्येनानूसंधीयनानैः स्वगत एव सामाजिकामां स्वानु-जवव्यवित्रवासनात्मतवा स्थितो रत्वादिकः स्थाबी विभावादिभिरात्वाचतां गैभि-सविदात्मानन्दनबो रतो व्यक्तत इति व्यक्तिवादिनोऽभिनवगुत्ताद्यः । दिवीबं परिहरति । अपि त्विति । उक्तरीत्या दर्धनचतुष्टयेऽपि तेभ्यो रस उल्पचतेऽनु-मीबते अञ्चते व्यञ्चते दा न तु त एव रस इति भेदः सर्ववादिसंप्रतिपन्नः । अन्य-

१ तथाहि न खतु T., O., M. २ 'वेदनप्रमाणा' K. ३ K. omits द्विभा. १ 'इतविभाषा' K. ९ भाक्ष्यापारेण D. ६ 'नन्दविस्मयेन K. ७ लोके प्रसिद्धे' D. < कारणकार्य' D. ९ वालोकिक D. १० गतः स्वप्रकाशचिदात्मा' K.

तु तेम्य एव रस इति सतोऽपि क्रमस्योत्पल्डइल्ड्रीतव्यंतिमेद्य-हिसावादिप्रतीतावाशुमावित्वेनासंखस्यमाणत्वादसंखस्यक्रमन्य-इय इत्यन्वर्थतामप्यसावाभयति । अस्य रसमावरसामासमावा-भासमावशान्तिमावोदयमावसंघिमावर्श्तंवल्ल्वरूपतयाष्ट प्रकाराः। तेम्वेकोऽपि यत्र प्राधान्यमवल्ल्म्वते तत्रालंकार्य एव । यत्र पुनर-प्राधान्यं तत्र रसवदादिरलंकारः । तत्र रसस्वरूपमेव प्रयमं निरूण्यते ॥

विभावैर्ङेलनादिभिरालम्बनकारणैरङ्गुरितः सिंतकरकोकिलाल पमल्यानिलकेलिकाननादिभिवद्दीपनकारणैः कन्दलितोऽनुमावै-र्नयनान्तावलोकितस्मितर्भुजवल्ँविलनादिभिः प्रतीतिपद्धतिमघ्या-

योत्पाद्योत्पादकभावाद्यनिधानाव्योगात्, । स च पूर्वापरीभावनिवत इति कन-तिव्रोत्स्वदावेदकप्रमाणभावविकल्पी गर्भकावेण गत इति भावः । तत्तदर्घवोप्यि किवाच्याहारसिखवे. किवापदल्याप्रयोगः । तर्हि किमिति न संतश्ववेऽसी तथाइ । इति सतोऽपीनि । इति प्रमाणवत्त्वाद्धतोरित्वर्यः । करौनं विन-कते । सन्द्येति । नन्वेषां रसवदाप्रालंकारत्वं वश्यते । ध्वनित्वेऽलंकार्वत्वं चेति-विरोध इत्वाद्यद्वपाद । यन्नेति । धम्वया त्वन्वयात्वानित्त्वाह । यन्न पुनरिति । प्राधान्याप्राधान्याभ्यानुभवं व्यवत्त्याप्यमित्वर्यः । तर्हि कोऽयं रस इति जिज्ञात्वा-वानाह । तन्त्रेति ॥

इह रसस्वोत्पच्चमुनिषिशुक्तिपकावत्यार इत्युक्तमस्माभिः । तत्र व्यक्तिपक्षं सिद्रा-न्तवज्ञाह । विमावैरिस्वादिना रस्तोऽभिश्चीयते इत्यन्तेन । मालव्यनकारवैः समवाविकारवैरिस्वर्यः । अङ्कुरितः प्रादुर्मावितः । कन्दलितः प्रवर्धितः । प्रावितः वरां काष्ठां प्रापितः । अनुमावामां च रसकार्वतवा तथ्यत्वावनद्वारा पोषकत्वमभि वेष्वोक्तं प्रतीतिपद्धतिमध्यारोपित इति । एतेन विमावादिभिः स्वपरो-

१ °સूचि° G., C., M. २ °मतिमेद D. ३ °शकरत्वरूपतवा D. ४ पण्येको G., T., M. ९ शीत ° G., C., M. ६ भूवद्या ° G. ७ °वहि ° C., M. ८ प्रती ातेपदम ° G.; मतीतिपथम ° C.

येपितो व्यभिचारिमिश्चिम्तादिमिः पद्धवितः कदांचिदपि बातु-अूतोऽभिषया न कर्णातिथीछतस्तात्पर्येण न छेस्पीकृतो छस्रणया न स्वविषयं प्रापितः प्रत्यक्षेण नात्मनः सीमानमानीतोऽनुमानेना-परिद्यीछितसरणिः स्मरणेन नाकान्तः कार्यतया न झातो झाप्य-तया विगछितवेद्यान्तरत्वेन परिमिताचनधीती प्वननाभिधानामि-वया विगछितवेद्यान्तरत्वेन परिमिताचनधीती प्वननाभिधानामि-वर्ष्यापारपरिरम्मनिर्मरतयानुकार्यानुकर्त्तृगतत्वपरिद्वारेण सामा-जिकानां वासनात्मतया स्थितः स्थायी रत्यादिको भाष थव

वासीनसंबन्धपरिहारेण साधारणववानुसंधीयनानः सामाजिकावां ननस्वनिष्यकः इत्कुर्कनित्वनुसंधेवम् । तस्य ध्वङ्गधरपसिद्धवे व्यापाराम्यरविषयलं विश्वेषणनु-खेन निराचष्टे कर्द्वाचिद्पीत्यादिना । नामुनूत इत्वादी संर्वत सदिपत्रीकृत इरवर्यो द्रष्टच्यः । तृतीवान्ताम ताः सर्वाः कर्षयां द्रष्टच्याः । विभावाद्यम्यव्यव्-विदेकानुविधानात् कार्यो रस इत्याग्रङ्गपाष्ट । नाकाम्ताः कार्यतयेति । कार्वत्वे पदादिवत् विभावादिनिमित्तनाचेऽपि रसानुवृत्तिप्रसङ्ग इति आवः । व पारवालेकिकस्य स्वप्रकाद्यानन्दारणकस्व लीकिकप्रमाणगम्वत्वनिष्याष्ट । न झात्व इति । तस्य निरसिद्यवानन्दारणकस्व लीकिकप्रमाणगम्वत्वनिष्याष्ट । न झात्व इति । तस्य निरसिद्यवानन्दारणकस्व सूचवति । विगछितेति । विगलितावि वेवान्वराणि वस्मित् तस्य भावस्तत्वं येनोपलसितः । निरसिद्यवानन्दारणक्रसवा विद्यात्वविद्यवस्कुरणपरिहारेण स्वयनेवादितीवभावेनेविनासमान इत्यर्थः । तत्व व्यास्वद्यापेदं सूचवति । परिमिताद्यिति । मन्द्रतिमान्दार्शक्रसवा विद्यात्वविद्यवस्कुरणपरिहारेण स्वयनेवादितीवभावेनेविमासमान इत्यर्थः । तत्व व्यास्वद्यापेदं सूचवति । परिमिताद्यिति । मन्द्रतिमान्दार्शक्रस्य विद्यात्वावावत्व्य श्वर्ण्याति । परिमिताद्यिति । मन्द्रत्रियायान्द्र्याः । तत्व व्यास्वद्याप्र इत्यत आह । ध्वजनेति । ध्वननानिधानो म्यञ्जनाख्यो योऽमि-गवोऽपूर्वो प्यापारस्तस्य परिग्मो विषयमावस्तस्व निर्मरत्वा हेर्ग्रव्यान्यभित्यान्वणाम्

१ कटापि T., C., G., M. १ नाशिलक्षील्तो T., M.; न ल्व्यीन्तो G., C. ३ माप्तः G., D., M. ४ प्रतिसीमानमानीतो° D. ९ °परिशीलित आगमसरणिस्मरणेमाक्रान्तः C, M. ६ इन्युक्रमनुसंधेयम् D. ७ कहरापीन्यादिना K. ८ सर्वत्र विषयीन्त इ° K. ९ विमावादिलिमित्ततारोपितरसानुनृतिप्रसङ्ग<sup>°</sup> D. १० °भावेन भासमान इ° K. ११ मत्यस्रा-दिभमानविषयत्वे कथमस्यानवभास इ° D. ११ दीर्धेणाष्यभिचारायेत्थर्थः D.

## एकावल्यां तरळान्वितायां

विभाषादिजीवितावधिः पानकरसम्यायेन चर्व्यमाणसर्व्यमाणतैक-प्रैाणः समुर्खेसन् व्रद्यास्वादसंव्रद्यचारी छोकोचरचमस्कारकारी शुक्तारादिको रसोऽभिधीयते ॥

रेनेस्वर्यः । समुछ स सिति व्यवहितेनान्वयः । अम्मैकिकेन व्यञ्जनाव्वापारेण प्रतीयनान इत्वर्यः । सङ्गलोखटादिनतं निरस्वति । अनुकार्यानुकर्त्तगत-स्वपरिहारेणेति । अनुकार्वस्व रामारेरतीतत्वात् । अनुकर्जुर्गटस्वाभिग्रेंसभारञ्ज-मधनावाईनावाभिनिविष्टमनस्कतवा रसास्वाहासंगवात । संभवे वा तत्वापि सामावि-कत्त्वमेबेति भावः । तर्हि किनामबोऽसावत आह । सामाजिकानामिति । कि तेषुत्पचते । नेत्वाइ । चासनात्मतयेति । तेषां स्ववं र्रत्वाचनुभवेन ब वासना संस्कारस्तरात्मक्रेतवा स्थित इत्यर्थः । स्थाबी रत्वाहिको मार एर श्रङ्गाराहिको रसोअभिधीयत इत्यन्तवः । स्याच्येव विभावाहिभिः स्वार् तामानीतो रस इस्यूच्यत इस्यर्थः । तर्हि विभावातीनां रसव्यतिरिक्तस्वे प्रयगवभासः किमिति मास्तीत्वत माह । पानकरसन्यायेनेति । यया पानकरसास्वाहेन नामार-सोऽपि न प्रयग् विभाव्यते कि तु सर्वोऽपि पानकास इस्वेव ग्रहाते ताः रवापि सर्वोऽपि रस इस्वेवाभिमन्यत इस्वर्यः । तस्वालीकिकस्वमाह । चर्व्य-माणतैकप्राण इति । अनुभवैकजीवित इस्वर्थः । नन सर्वे सखमीईगेव ज्ञातैक-रसे स्वात एतावता कयमलीकिकत्त्वमित्वाग्रह्नभाह । प्रह्लास्वाद्सव्रह्मचा-रीति । ब्रह्मास्वास्करूप इत्यर्थः । यथा योगिनां निर्त्वसिखोऽपि ब्रह्माननो धारावाझिन ध्वानसन्ताने स्वेयं प्रकाशते न प्राग्ध्वें च तथा रसोऽपि नित्वसि. द्वास्मानन्त्तं दोहेस्मि काव्यार्थान्तं धानचतुरचेत्ततां व्यञ्जनाव्यापारसहकृतान्तः करण-वृत्तिनिरस्तावरणतवा विगेलितवेद्यान्तरः स्वयमेव आसते । न चैवं स्त्रैकिकं सुल-मिति कयं मैलिकिकमावः । कि च ब्रह्मानन्द एवायमन्यव योगगम्बः । अव तुँ विमावाद्यनुसंधानगम्ब इतीयान् भेरः । किं च लोकोत्तरचमत्कारकारितवा सकल सहरबहरबसंवेरनसाभिकेवं रसप्रतीतिः न केनापि उरपहरवेस्यभिप्रावेणाह । लोकोत्तरचमत्कारकारीति ।

१ D. omits विभावादिजीवितावधिः २ °अमाणः C., M. ३ समुझ्लाइ T. ४ 'भिनय' D. ५ K. drops भावः ६ रसाद्यानु K. ७ 'दाम्मतया K. ८ प्रागत-भासः K. ९ 'मेताहरोव K. १० 'रसत्वात तावता K. ११ निम्पसन्धे ब्रह्मा D. १२ 'सन्ताने साति स्वयं D. १३ 'सेदोहकाच्या' D. १४ गलितवेद्या' K. १५ कर्य नालोकिकमिति भावः K. २५ K. omits तु.

भयं च स्वग्नेऽपि परिहरति वाच्यताम् । तथा हि । वाच्यो भव-भयं स्वराब्देनोच्यतां शृङ्गारादिद्याब्देन वा । इदमुमयमपि न संभवास्पदम् । रसादिदाब्दाप्रयोगेऽपि विभावादिप्रतिपादनद्वारैव तस्य प्रतीतिपथपौथिकत्वात् । रसादिद्याब्दप्रयोगेऽपि विभावाद्य-प्रयोगे तस्य प्रतीतिपथानधिरोद्दाचेत्यन्वयव्यतिरेकाभ्यां विभावा-द्यमिर्धानद्वारैव प्रतीतिपद्धतिमघ्यास्त इति प्रतीयमानतामेवाईति ॥

उत यदि तात्पर्यगोचरतामवतरति रस इति मवन्मनसि निवि-इति तद्िपि न विचारचारु । रसस्याभिधेयत्वानधिकरणत्वादक्षि-हिते च तात्पर्यस्य प्रगल्मनात् । विधेयानुवाद्यसममिव्याहारेण विधेयार्थमनुवाद्यमुपादीयते । अप्राप्तं तु विधेयम् । यथा छोहि-

भव युरुक्तमभिधातात्पर्यादिविषयत्वं रसत्य नास्तीति तदेकैकमेवोपपादयज्ञन-मिधेवत्वं ताववुपपादयति । अयं चोति । स्ववाचकः शब्दः त्वशब्दो रसशब्दः वृङ्गारादिश्वव्यत्तदिशेषवाचकस्तेन सामान्यशब्देन विशेषशब्देन देर्त्यर्थ्यः । काव्या-र्यानुसंधानवत्तां तावर्दन्तरेणापि रसप्रतीतेस्तदिरहिणां तु सहस्रशस्तच्छब्दाभ्यासेऽपि रसाप्रतीतेर्न तत्क्वन्येयं प्रतीतिरिति परिहरति । इद्मुभयमपीति । यद्यपि घटादिशब्देस्तदर्यवद्रसाध्रक्तारादिशब्देरिप संगतिमहणशालिनां परोक्षा रसप्रतीति-रस्त्वेव कि तु काष्यार्थानुसंधानसमनन्तरभाविनी ब्रह्मानन्द्रसेहोहरी येयमानन्द-प्रकाशकपा मसीतित्तत्त्या एवायमभिधातारपर्यादिविषयतानिषेध इत्यविरोधः ॥

तार्ल्यकम्यापारविषयस्वं निरस्यति । उत यद्ीति । कुत इत्यत भाह । रस-स्येति । अनुपरमेवानभिधेयस्वत्योक्तस्वाहिति भावः । ततः किमित्याह्यङ्क्य तालर्वविषवं सोहाहरणमाह । विधेयेस्वाहि । विधेयार्थमिति । भूतं भष्या-

R

१ प्रतीतिषोदनद्वौरेख T. २ प्रतीतिपथिकत्वान् T.; प्रतीतिपदपथिकत्वात् G. ३ प्रयोगपथा D.; प्रतीतिपदानारोहा° G., O., M. ४ भिधाद्वारेणैव O., M.; भिधानुसारेणैव T.; भिधानद्वारेणैव G. ५ प्रतीतिपदम° C, M. ६ तावन्मनाध D. ७ चेल्यर्थः T. < भाषानद्वारेणीप for तावदन्तरेणापि D. ९ °नन्दरवादसोदरी K. 12

तोष्णीषा च्छत्यिकः प्रचरम्तीत्यच च्छत्यिक्प्रचरणे प्रमाणान्तरतेः प्राप्ते होहितोष्णीषत्वंमप्राप्तं विघेयम् । एवमन्यत्रापि याबद्याप्त-मभिद्दितं च तावति वाष्ट्रस्यार्थे तात्पर्यं नाम म्यापारः प्रगल्मते । न पुनः प्रतीतिमात्रे । यदि प्रतीतिमात्रेऽपि तात्पर्यं प्रमाविप्यु-तामासादयति तदा पूर्वो धावतीत्यादावपराचर्येऽपि तात्पर्यं पर्य-बस्येत् । अपरोऽपिँ धावतु वा न वा न तत्र तात्पर्यम् ॥

अय यदि रुझणीयो रसस्तदापि न झोद्दसमम् । मुख्यार्थवाधा-दिराहितैरेव विभावादिर्भिरस्याभिव्यज्यमानत्वात् ॥

प्रत्यस्रप्रमाणप्राह्यो रस इति चेत्तई प्रत्यक्षेण गृह्यमाणो रसः किं निधिकल्पेन गृह्यते सविकल्पेन था। न तावचिर्धिकल्पकहान-गोचरः । विभाषाद्यनुसंधानेनैवास्य सत्तासोधनसमर्थत्यात् ।

बोपहिइबते इति न्यावाहिति भावः । उक्तमन्यवाप्वतिहिशति । यदमम्यत्रा-पीति । वया रूभा जुहोतीस्वत्र रूभः करणत्वमात्रं रक्तं परं ववेस्वत्र इष्वगुज-क्रियाणामेकं इयं वयं वा वावस्प्राप्तमरुग्धरहन न्यावेन तावन्मावविधी तात्पर्व-मित्वर्थः । रसस्तु व्यझितो न त्वभिहित इति न तात्पर्वगोचर इत्याधवेनाह । न पुनः प्रेतीतिमात्र हाते । विपसे वाधकनाइ । यदि प्रतीतिमात्रेऽपीति । इष्टापत्ति परिहरति । अपरोऽपीति ॥

लक्ष्यत्वं निराचटे । अधेत्यादि ॥

तग्नैपरोक्तावगासित्वात् प्रत्वको रस इति ग्रङ्कते । प्रत्यक्षेति । तश्पि विकल्प्व वृववति । तहीति । विभावाद्यनुसंधानेनैवेति । विशिटार्यानुसंधानलब्ध-

१ °सामान्तरभग्ने G., C., M. २ °प्प्यमात्रमत्रामा° C., M. ३ ताल्पर्यनाया C., G. ४ प्रतीतमात्रे T.; प्रतीतिमात्रेण D. ५ प्रतीत\* T. ६ T. drops आपि. ७ आपते हि D., T., C., M. ८ विभावादिभिर्म्यक्म T. ९ T. drops प्रमाण. १० °सादन° C., M. ११ न प्रमारित D. १२ वरि प्रतीति K.

अधेवविशेषवरहितवस्तुमात्रपरिच्छेदक्षपं हि निर्विकल्पकम् । तर्हि खविकल्पकडानविषव इति खेख । निर्विकल्पकेस्यानन्तरमुप-आवमानत्वात् सविकल्पकस्य । यदि च कारणाभावेऽपि कार्वदय जन्म तदा कारणानुसंधानप्रवासः क्रचिदपि नामुभूयेत ॥

नतु सीतादिसंयोगवियोगजनितसुक्रदुःक्रवद्दामादिर्मोव-नटनपेटुनटप्रकटिततद्वावविष्ठोकनाविर्भूतातुभूततत्तत्त्स्वगतभावा-र्तुंचिन्तनातुमितया तया रामादिर्द्त्ययावस्थयात्मानं सामाजिकः

स्वरूपस्व विश्विद्यानन्दास्पनो रसस्य स्वरूपमात्रावेगाहिनिर्विकल्पकविषवस्वावो-गाहित्वर्यः । दितीवमाग्रहुते । तैईिति । यत्र निर्विकल्पकं नास्ति न वत्र तस्कार्कर्त्व सविकल्पकस्वोस्पाननिति कुतस्तद्विषवस्वप्रस्वाहेस्वाह । नेस्वादि । कारणं विनापि कार्वोस्पादे लोके कुलालादीनां कारणकलापसंपादनप्रवृत्तिर्न स्वादिति तर्कनाइ | यदि चेति । अपरोक्षावभासित्वं तु रसस्य लोकोत्तरान-न्दानुभूतिस्वभावस्व निस्वापरोक्षचिदानन्दब्रह्मस्वरूपाभिन्नस्वालौकिकव्वज्जनापास्त-समस्तावरणस्य स्ववंग्रकाग्रतानिबन्धननिस्वनुसंधेवम् ॥

अनुमेवत्वपक्षमाश्चद्वते । जसु सीतादीत्वादि । सुलदुःखवर्धवस्तत्परवन्न इत्वर्यः । " प्रिववचे दरः लप्" इति सेचि मुमागमः । आविर्भूतं वर्द्रभूतं तत्तत्व-गतभावानुचिन्तनं पूर्वे स्ववमनुभूतनानाभावस्मरणं तत्त्नुनितवा तष्ट्रान्तेनातुनि-ववेव्यर्थः । सुर्खाकरोति दुःखाक्ररोति प सुल्तं दुःखं चानुभाववतीत्यर्थः । "सुल्त-प्रिवादानुसोम्वे दुःखात् प्राविलोम्धे " इति च ढाण्प्रत्यवः । रानः पराकाष्ठागतस-खुगुःखपरवद्यो अवितुमईति ताइग्विभावादिकारणयोगित्वात् व एवं स एवं

१ वारितेषविशेषपहित° C., M. २ निर्विकल्पाकस्तर° T.; निर्विकल्पकक्कानानन्तर° G., C., M. ३ नानुभूयते D., C., M. ४ °भावेन नट° D. ५ C. and M. drop नटनपदु. ६ °भावानुमितया G. ७ तया तया M. ८ रामादिस्थयात्मानं G., C., M. ९ °मानग्राहिनिर्विकल्पक° K. १० तद्यांसाबिति K. ११ खण्फ्रययः । मुमागमः । K. छुकाकरोति दुःकाकरोति वेत्यनुमेयोऽस्तु रस इति चेत् तदपि न । छोकप्रसिद्धव्याप्तंताप्रयोजकीभूतकारणत्यादिपरिद्वारेष स्था-यिनं प्रति विभावादीनां प्रत्यायकत्वमात्रेण लिङ्गत्वासिद्धेः रसं प्रति विभावादेः कारणत्वादि निवर्त्तमानं स्वव्याप्तां लिङ्गतामादायैव निवर्त्तते । लोके तु कारणकार्यसद्दकारीण्येवामिधीयन्ते न विधा-वानुभावव्यभिचारिणः ॥

बयाहमिति रामस्व रखबत्तामनुमाव तेनानुमीवनानेनापि लोकोत्तरस्वादुस्वभाव-तवा स्वाध्यमानेन सामाजिकः स्वबं सुखायते इत्यनुमेयवाही मन्यते । भयेमं पसं पराचटे । तद्पि नेति । कुत इत्याग्रहक्य कि विभावादीनां कार्वकार-णाइिरूपेण लिङ्गत्वमुत विभावींाहिरूपेणेति देशा विकल्प्यादां दूषयति । लोकप्र-सिद्धेति । प्रत्यायकत्वमार्वेण व्यञ्जकत्वमात्रेणेत्यर्थः । मात्रस्रस्रः कारणलव्या-इत्त्वर्यः । तथा हि कार्बे कारणसंयोगिसनवाजिविरोधि वेति शास्ते कार्यावीनां लिङ्गत्वमुक्तम् । यथा धूमाज्यमध्वजानुमानं नमस्वहमनाकभोनभस्वत्संगमानुमान-मित्याहि । विभावाहीनां तु व्यञ्जकत्वाभिनतानां लोकप्रसिद्धकारणत्वाहिव्याहृत्वा तइपाप्यलिङ्गर्स्वादिष्यावृत्तेर्ने रसानुमापकत्वमित्वर्यः । हितीयं दूषयति । लोके त्विति । लोके विभावादीमामप्रसिद्धत्वाण तद्रुपेण लिङ्गत्वमसिद्धिप्रसङ्गाहित्वर्थः। एतेम शास्त्रे कार्यादिमहणमुपलक्षणम् । अन्वयव्यतिरेकावेव व्याप्तेः प्रैयोजकौ तेनाकारणस्वेऽप्यन्वयय्यतिरेकाभ्यामेवेषां रसलिङ्गत्वमित्वापि निरस्तम् । लोकतोऽ-प्रतिद्धानामन्ववध्वतिरेकवोरपि दुर्घहत्वादिति । किं चातिसुन्दरस्वापि वस्तुनोऽ-म्बगतस्यानुमीयमानस्यास्यन्त परोक्षस्वाहास्वाहमापरोक्षावभासिस्वलोकात्तरे चेमल्काः रकारित्वाहिकल्पनापि साइसनेवेति प्रामाणिकानां परिहरणीय एवायमेनुमेवपस इति तात्पर्वम्॥

રંર

१ °स्ति रस° G. २ म्याप्ततया त्रयो° T. १ °कारणतादि° G., C. ४ रसं त्रति हि शिमा° T. ५ स्वम्याप्यां D.; स्वम्याप्तलि° C.; स्वम्याप्यान्मलि° M. ६ विभावादीनां रूपे° D.
 \*कारणत्वम्यावृ° D. ८ °लिङ्गत्वम्यावृ° D. ९ °मप्रसिद्धि° D. १० म्याप्तिप्रयोजको D. ११ °वमत्कारकारित्वकूल्पना° K. १२ K. drops अनुमेयपकः

स्मरणगोचरत्वमपि रसस्य कथमस्तु । वस्तुविषयस्तावदात्म-न्यनुमवपूर्वमिन्द्रियसंनिकेर्षादिना जन्यते । जनितेनं संस्कार माधीयते । आद्दितेन चै तेन कालान्तरे स्मृतिवत्पचते । सेंस्का-राधानद्वारा स्मृतिं प्रत्यनुभवस्य कारणत्वम् । अनुभवस्तु वस्तुंतो रसे नांस्ति विभावादिगतस्य रैसगतत्वेनोपचर्यमाणत्वात् । किं च रसस्यानुमूयमानत्वाभ्युपगमे व्यङ्गयत्वविरोधः । तस्मादनुभवा-मावे स्मृतेरप्यभाव इति स्मृतिविषयो न रसः किं तु व्यक्र्म्य एव ॥ यत् पुनरिद्दाकार्यत्वमुक्तं रसस्य तन्नटगतविभावाद्यनुत्पाद्यत्व-

स्मृतिपसं प्रतिसिपति । स्मरणेति । कयमस्तु न कयंचिषण्यस्तित्वर्थाः । कृत दत्वाग्रह् क्यानुभवाभावाहिति प्रक्रियापूर्वकमाह । वस्तित्वत्वाहि । इन्द्रि-यसंनिकर्षादीत्वादिर्घव्येन शब्दलिङ्गादिसंप्रहः । अस्त्वनुभवसंभवाह स्मृतिः रसोऽन्वनुभूवत इति स्मृतिगोचरीभविष्वतीत्याग्रह्क्याह । अनुभवस्त्ति । तया व्यपदेग्रस्त्वीपचारिक इत्याह । विभावााद्गतस्योति । मुख्वत्वेऽनिष्ट-मेह । किं स्वेति । समीचीनोऽसमीचीनो वेन्द्रियलिङ्गादिसमुत्यः प्रत्वयोऽनुमवः । तत्यांक्तारमाचसमुत्यस्तु स्मृतिः । तनुभवविलक्षणं तु व्यञ्जनमिति भावः ॥

वत् प्राक् प्रतिज्ञातं नाकान्तः कार्यतयेति तद्दिष्टणोति । यत् पुनरिति । विभावै-क्त्पावितोऽनुभावैज्ञांपितः संचारिभिरुपचितो रामादिगतः स्थायी ताद्रूप्यशावनवा नटे प्रतीवत इति केचित् । तत्रिपेधाभिप्रायं तक्ष्त्यर्थः । नटरातविमाखादीति । कारण्वविश्वेषाभिधानं तु परेषां प्रक्रियौभिधानमाचपरं न स्वन्योस्पाद्यस्थाभ्यनुज्ञा. नपरमुख्यत्तेरेवानक्रीकाराम् । तदक्रीकारे घटादिवान्निमित्तानेवृत्तावपि रसानुवृत्तिप्र-सङ्गः कार्यद्रष्ट्ये तथा नियमादित्युक्तम् । रस उत्पद्यत इति प्रायिकघ्यपदेग्रस्था-स्वादनाधर्मस्वास्वाद्येऽप्युपचारात् । अत एव चर्वणानिष्पस्या सस्य निष्पत्तिष्ठप-

१ द्वंनिकर्षेण G. २ जनितेन तेन T., G., C., M. ३ T. drops च. ४ इति इंस्क्र2 T., G., M. ५ वस्तुनि रसे G. ६ नास्ते D. ७ °गतस्य तस्य रस<sup>°</sup> T., G., M.; गतस्य तस्य तस्य रस<sup>°</sup> C. ८ °पदेन K. ९ मुख्येत्व निष्कर्षमाइ K. १० प्रक्रियामात्रपरं K.

#### **एकावल्यां तरस्रा**ग्वितायां

मसिसंधाय । यद्पि रसस्याज्ञाप्यत्वभिधानं तेद्पि रामस्य रतेरतीतत्वात् सैंनिद्दितदेशवर्त्तमानकाळेन्द्रियसंनिकर्षायज्ञाप्य-त्वाभिप्रायेण॥

अतः कारकत्वद्वापकत्वव्यावृत्ती विभावादिस्तर्वणोपयोगित्व-मात्रेण हेतुरछौकिको भवभ्रछौकिकत्वमैव रसस्याभिव्यनकि । यतुक्तम् ।

चर्वत इति काड्यप्रकाद्यकारः । ननु रसस्य विभावादिष्यङ्ग्यस्यं नाम तझ्ता-प्यत्वनेवेति कयनज्ञाप्यस्यं प्रतिज्ञातं प्रागिस्वाद्यक्ष्य्य तदपि विष्ट्रणोति । यद्-पीति । तद्प्यलैकिकस्वाद्रसस्य लैकिकप्रस्वभादिज्ञाप्यस्वप्रतिषेधानिर्मातं न मु ज्ञाण्यस्यमात्रविषेधपरं तेनालौकिकष्यञ्चनगम्यस्वादिरोधः । आदिग्रस्र च्छुद्धलिद्रादिसंबहः । रामस्य रतेरतीतत्वादिति । अनैन्द्रियकस्वनावे दृष्टान्ता-र्यमुक्तम् । अतीतरतिवद्वर्त्तमानापि नेन्द्रियदिति प्याक्येयम् । अम्वपा वयायुतार्यस्वीकारे वर्त्तमानस्वेन्द्रियाँदिज्ञाप्यस्वाभ्वनुज्ञाने पूर्वोत्तरस्वकलसंदर्गवि-पोधोऽतीतरतेः ग्रब्दलिङ्ग्राप्यस्वाम्यस्वाध्या । तस्माद्रसम्वाज्ञाप्यस्वानिधानं लौकिक प्रमाणमात्रानिप्रायनित्येव व्याख्यानमुचित्रम् । एवं विनावादे रसस्य पालैकिक प्रयाणमात्रानिप्रायनित्येव व्याख्यानमुचित्रम् । एवं विनावादे रसस्य पालैकिक

फलितमाइ अत इति । उक्तरीस्या रसस्याकार्वस्याइझाप्यस्याचेस्वर्थः । उस-क्तिज्ञत्र्वोरहेतोर्विभावाहेः कुत्र हेतुस्वं तत्राइ । चर्ष्येणेति । मात्रग्वाहरः कारकत्व-ज्ञापकत्त्वच्यावृत्त्वर्थः । विभावाहिगतव्यञ्चनव्यापाराख्यालैकिकमहासहायल-ब्धबलान्तःकरणवृत्तिविद्येषनिरस्तसमस्तावरणस्वात्मानन्दसागरस्वैव रसव्यप्रदे-दर्थस्य 'लोकोत्तरचमत्कारकारिणः सकललौकिकप्रमाणनिरपेक्षे'ः स्वयंप्रकाद्यात्मा विगलितवेद्यान्तरस्फुरणविद्येषधर्वणं स्वाइनमिति चाख्यावते । उक्तरीत्या

१ D. drops तदपि. २ संनिहिते D. ३ व्हर्चमानेन्द्रिय° G. ४ व्यावृत्तो रसं प्रति विभावा° G., C., M. ५ 'भिवायकं K. ६ 'गम्योति D. ७ 'न्द्रियज्ञाप्य' D. ४ पूर्वोक्तस्वरूव' K. ९ 'भ्यपदेशस्य D. १० लोकान्तर' D. १२ 'निरपेक्षस्वय' K.

'यो छौकिकोऽप्यतिजनः कारकसिद्धोऽप्यकार्यमूतम्र । सविकल्पोऽप्यविकल्पः स रसः केनोपमयित ॥ '

ननु

'तत् प्रेस्य पश्यतां भाव्यं सम्यग् भाषयतां द्ददि । अछौकिकसुखास्वादो रस इत्यनिधीयते ॥'

तैतम्ब करुणादीनां दुःवकपत्वात् कयंकारमुपपचते रसत्वमिति चेत्र । विगळितवेद्यान्तरत्वमानन्दस्य कपम् । तद्यदि विमावानु-मावव्यमिखारिययोचितोपनिवन्धमहिसा कॉब्यभवणसमसमय-मेव समुद्धसति तर्षि करुणादावपि कुर्वेस्त्यं दुःवसंवेदनम् ॥

तन्माणोपवोगान्नेतुत्वम् । एतदेवेषां व्यस्नकत्वं व्यद्वध्यं च रसत्वति सर्वमलै-किकनेदेत्वर्पः । मलौकिकत्वे संगतिमाह । य इत्यादि । लोकविदितत्वाहौ-किकः । "तप विदितः" इत्यस्मिण्रर्थे लोकसर्वलोकाभ्यां ठञ्छ् । लोकोत्तर-वहरवैकसंवेधात्पारल्प्रैकिकवेत्वाह । अतिजन इति । विनावादिग्रव्यप्रदेश्व-कारणसाभ्वत्वार् कारकसिजस्तैरपि व्वज्वते न तूत्पाचात इत्यकार्वभूतव्य । विना-वादिविग्रेपणविधिटरूपत्वात् सविकल्पः । तयापि स्वसंवेरनत्वारार्वकल्पो विक-न्यादिवव्यप्यविधिटरूपत्वात् सविकल्पः । तयापि स्वसंवेरनत्वारार्वकल्पो विक-न्यादिवव्यप्रतिगोऽवनित्वर्यः । करणार्शनां दुःसात्मकानार्गानन्वैकरसत्वं कय-न्यिति बहुते । नन्दिति । कयंकारं कयमित्वर्यः । "अन्वयैवंकरयनित्धंसु सिन्नाप्रवोगवेत्र" इत्यनर्यकादेव करोतेः कयंपूर्वाण्णसुल्प्रस्वयः । परिहरति । वेति । कुत इत्यत आह । चिगळितेति । काच्यनिवद्यपिभावादिच्यञ्जकनहिन्ना लोकोचरेष मावकष्यापरिण सर्वोऽपि स्यावी तदामीनानन्दात्मकत्वयैव समुद्व-सति । जन्वया कर्य सामाजिकानां कहणाद्यभिनवेऽपि नहान्तमानन्दमन्वभूद-विति प्रवाहानन्दात्मकताप्रतिसंधानं भूवोऽपि त्व प्रवृत्तिवेति भावान्वेत्वति भावन्य

१ अमेनिककः T., C. २ ततः G. ३ <sup>°</sup>यथोदितो<sup>°</sup> G. ४ काम्ये अवण<sup>°</sup> T., C., M. ९ कुतो दुःख<sup>°</sup> G. ६ <sup>°</sup>मानन्दात्मकरसात्मकर्त्व K.

ولا

### पकाबल्यां तरलान्क्तायां

स्वादः काञ्यार्थसंमेदादात्मानन्दसमुद्रवः। विकासविस्तरक्षोभविक्षेपैः स चतुर्विधः ॥ विकासः कुस्नुमस्येव पादपस्येव विस्तरः। क्षोभोऽम्धेरिव विक्षेपो मारुतस्येव चेतसः॥

तत्र विकासोपाधिकः शृङ्गारः । विस्तेरोपाधिको वीरः । झोमो-पाधिको रौद्रः । विक्षेपोपाधिको वीभत्सः । उपाधिर्भूमिकाभय इति यावत् । हास्याद्भुतकर्थणभयानकेष्वपि विकासादिरेवोपा-धिरित्येमिः सद्द मित्रता शृङ्गारादीनां न तु कार्यकारणभावः । तेषां प्रत्येकं विभावादिकारणभेदस्य दृष्टत्वात् । ननु तदाष्टावेव रसा भवितुमईन्ति न तु नर्वमः । ततः कोऽयममिनवो नाम इान्त इति चेन्न । मुनिनास्य विभावाद्यप्रतिपादनाल्लक्षणाकरः

तदेषं रसस्वक्षपं निक्रप्य सत्स्वक्षपं निष्कृष्य इग्रंवति । स्वाद् राते । स्वाद्यत इति स्वाहो रसः वतो रस ग्रव्यं निद्युवते । रसतेः स्वाहनार्य-त्वाद्रस्वन्त एते रसा इति । काच्यार्थः काघ्यस्य वाच्यार्थो विभावाहिः तत्व संभेशाइपञ्चकत्वेन संबन्धाहात्मैवानन्दः सस्य समुद्रदाः समुद्रुतिराविर्भादः काष्या-र्थांतुसंधानसंभव आत्मानन्द्ररेतो यः स स्वाहापरनामा रस इत्यर्थः । तत्व-घृद्रारादिभेदान्ध्रयेलम विकासाद्युपाधिकं चातुर्विभ्यनाह । विकासेत्वाहि । इह ग्रव्हविषवे विस्तारग्रव्हथिन्त्यः । धृङ्गाराहिचतुष्टयोक्तं चातुर्विभ्यं हात्याहिपतु-ष्टवेऽतिदर्श्वयेत्रेषां इयानामपि ययासंख्यं इयोईयोरकोपाधिनिबन्धर्नं मियो निभ-तेत्त्याँह । हास्येत्यादि । कार्यकारणनिबन्धनैषां मैत्रीति केचित् । तान् निरस्वाति । नन्देतं इन्द्रकरणादष्टौ रसा इति ग्रान्तो नवमो न त्याहिति ग्रङ्कते । नतु तद्देति । षान्तो नामेत्यन्वयः । अभैकदेशी परिहरति । नेति । नास्ति ग्रान्त इत्यर्थः । त्वोन् पत्तिमाह । मुनिनेति । रागद्रेपानुच्छेरे ग्रान्तस्यायिनो निर्वेदस्यामावात्त् कुत्तः ग्रान्त

१ विस्तारो' D. and Com. २ °मयानकरुणेष्व' D. ३ नव नवमस्तु रसः कोऽय' T. १ "नन्दप्रकाशो K. ५ दर्शयन् तेषा' K. ६ 'निबन्धनात् K. ७ 'तेस्वाशङ्क्याह K. ४ सयोते K.

णाच । जनादिकाळप्रवाहायातस्य रामद्वेषादेरत्यन्तमुब्झेलुमधः क्यत्वाच । अपरे पुनरेवमिद्द विवदन्ते । यथा तथास्तु नाम शान्तो रखः । सर्वथा नाटकादावमिनयात्मनि स्थायित्वमस्य निविघ्यतेऽस्मामिस्तस्य सकल्ल्यापारोपरमरूपस्याभिनयायोगात्। पतच विचारविकल्लम् । अमङ्गल्रूपस्यापि निर्वेदस्य शान्तरस-स्थायित्वप्रकाशनायैव मुनिना व्यमिचारिषु प्रथमं निर्दिष्टत्वात् ।

"रतिर्द्वासम्म ग्रोकम्म कोषोत्साही मयं तथा । जुगुप्सा विस्मयम्नेति स्थायिमावाः मकीर्शिताः ॥ निर्वेवग्ळानिश्चद्वाक्यास्तथास् यामदभ्रमाः । माछस्यं चैव दैन्यं च चिन्ता मोद्दः स्मृतिर्भ्रतिः ॥ मीडा चपळता द्दर्ष आवेगो जडता तथा । गर्वो विषाद भौत्सुक्यं निद्वापस्मार एव च ॥ युद्धं प्रवोधोऽमर्षमाप्यवदित्यमथोप्रता । मतिर्व्याधिस्तथोन्मादस्तया मरणमेव च ॥ प्रासम्प्रैव वितर्कम्म विद्वेया व्यमिचारिणः । प्रयस्त्रिदादमी भाषाः समाक्यातास्तु नामतः ॥ "

रति स्थाचिव्यमिचारिमध्येऽस्य पैठनादुभयरूपत्वमस्यामिं-

रत्वर्थः । सस्वेऽपि धान्तस्य तत्तस्थायिनो निर्वेदस्य नाव्यानुपचोगिस्वाहिह स्थाविलेन् गास निवन्यो निषिश्वत इत्खेकदेइवन्तरमतनाह । अपरे पुनरिति । अस्योति । निर्वेदस्वेखर्घः । उभवनप्वपहु ज़ुनिनाप्वस्व स्थाविव्यसूचनादिति परिहरति । पेतेचेति । कण्ठतोऽमुक्तिस्तु सूचकाराणां भूषणमेव । वया कणाइधछानेन मुरुवाहिन्न्यसन्नकं सर्वुचिकावेतिमावः । प्रथमनिर्देधममिष्यङ्क्तं सूत्रं प्रडति । दिरित्याहि । कुचतात्पर्वं स्वैनक्ति । स्थायीति । अयं भावः । संचारिप्राद

<sup>े</sup> मणमनि° G., C., M. २ मोहो भृतिः स्मृतिः T. ३ परिएठना° D. ४ ैस्यानुमत° I., G., C. ५ °एतचेत्यादि K. ६ समुचकारे° K. ७ विविनकि K. 13

मतमिति मुनेराशयस्य छक्ष्यमाणत्वाच । तस्मादस्ति शान्तो रसः । अतम्य नवैव रसा इति नः संमतम् ॥ राजा तु शृङ्गारमेकमेव शृङ्गारप्रकाशे रसमुररीचकार । यथा " बीराद्धतादिषु च येइ रसप्रसिद्धिः सिद्धा कुतोऽपि वटयक्षवदाविमाति । लोके गतानुगतिकत्ववशादुपेता-मेतां निवर्चयितुमेष परिभ्रमो नः ॥ शृङ्गारवीरकवणाद्भुतद्दास्यरौद्ध-बीमत्सवत्सछमयानकश्चान्तनाम्नः । आम्नासिषुर्देश रसान् सुधियो वर्थ तु शृङ्गारमेव रसनाद्रसमामनामः ॥ " रसानां ऌक्षणानि कमेण यथा ।

स्तीपुंसमाल्यादिविभावा स्तम्मस्वेदाद्यनुभावा ज़ुगुप्साखस्यो-व्यवंर्ज्यव्यभिचारिका रतिः संभोगविप्रलम्भात्मा शृङ्गारः ।

विद्वतवेषादिविभावो नयनविकासाश्चपाताद्यनुभावो लज्जादि-संहकारी हासो हास्यः।

पितृविपत्तिप्रभृतिविमावो दैवोपॉल्लम्मासुप्रभृत्यनुमावो दैन्या-दिसहकारी द्योकः करुणः ।

पाडनाचेण संचारिस्वसिद्धावपि अनङ्गलतवा प्रायम्बानईस्वापि निर्वेदस्व प्रायम्य-करणं स्याबिसांनिध्वात् स्याबिस्वसिद्धधर्यनेवेति कण्डोक्ति विनापि स्याबिस्व-सिद्धिरिस्वर्यः । डपसंहरति । तस्मादिति ॥

ं भोजराजनतमाह । राजा त्थिति । तदापि भरतौदिद्यास्तविरोभादतिदुर्वरूतवै-वोपेसैव प्रतिसेप इति मच्चा रतानां विद्येपत्रसणान्याह । रत्तानामित्यादि ।

१ विवर्त्तयितु<sup>o</sup> G., D. १ °ध्यमरणव्यतिरिक्तम्यभि<sup>o</sup> G., O., M. ३ °व्यभिचारी T. ४ °वोपलप्रभा<sup>o</sup> D. ५ भरतशाल<sup>o</sup> K.

असुहर्इ्रानादिविभावः स्वेदनिर्मर्त्सनाचनुभावोध्मर्वादिम्यमि-बारी कोघो रौद्रः।

प्रतिमछविळोकनादिविमावो रोमाश्चरूपाणकम्पनाघतुमावोः इर्षादिमिर्व्यमिचारिमिरुपचित उत्साहो वीरः ।

प्रतिमटेदर्श्वनादिविभावं कम्पकातराँक्षिविछोकनायनुमावं दै-न्यादिव्यभिचारि भयं भयानकः ।

पूतिपरासुदर्श्वनादिविमावा नासापिधानवैवर्ण्याचनुमावा मो-हादिन्यमिचारिणी ज़ुगुप्सा बीमत्सः ।

ं विचिंत्रवस्तुदर्शनादिविमावः स्तम्भस्फारनेत्रविल्लोकनाघतु-भाषो वितर्कादिव्यभिचारी विस्मयोऽद्वुंतः ।

भवमङ्गरताविभावनादिविभावः पुरुकनयननिर्स्तरङ्गताद्यनुभावो घृत्यादिव्यभिचारी निर्वेदः शान्तः ।

भत्र कामस्य सकल्लजीवलोकानम्दकम्दलनभ्रमतया सर्वान् प्रति इँग्रतेति तन्मूलः पूँवें निर्दिष्टः शृंक्वारः।तदनुगामितया द्वास्यः।ततो निरपेक्षमींवत्वात् तद्विपरीतःकरणः । ततस्तक्षिमित्तमर्थप्रधानो रौद्रः। अथ कामार्थयोर्धर्ममूल्त्वाद्धर्मप्रधानो वीरः। तस्य भीता-भयप्रदानसारत्वाद्वीरानन्तरं भयानकः । तद्विभावसाधारण्यसंम-वाच तद्धेतुस्ततो वीमत्स इति । यद्वीरेणाक्षिप्तं वीरस्य पर्य-न्तेञ्द्रुतः फलेमिति तदुपादानम् । ततस्तिवर्गात्मकप्रवृत्तिधर्मविप-रीतनिवृत्तिधर्मात्मकोऽपवर्गफलः शान्तः ॥

निमदम्बाख्याननेतत् । अय रसानां ऋमनिवानिकाः संगतीराह । अत्र कासस्ये-स्वारि । इस्तपि निगदम्वाख्यानमेव ॥

१ इर्षादिष्यभि<sup>°</sup> २ प्रतिभय<sup>°</sup> D. ३ °क्ष्यक्त्रे<sup>°</sup> G. ४ चित्रवस्तु T. ५ °द्भुतरसः O. ६ °निस्तरत्वता T. ● हदान्वमिति C., G., M. < पूर्व G., D. ९ निरिष्ट<sup>°</sup> D. २• निरपेश्वभावान् G.; निरपेश्वकारिनात् T. २१ फलमिति ततस्तदुपा <sup>°</sup> T. बादुनु प्रभुषिषयस्य रत्याक्यस्य कविमावस्य प्राधान्यं मविष्य-तीति रसादिध्वनेः प्राधान्यप्रकाशनाय परकीयोण्येवास्माभिः व्या म्यत्र क्रमेणोदाह्रियम्ते । तत्र रेस्तो वया ।

'ममासनार्थे मैव मण्डनं ततः प्रिये मतुत्सङ्गविभूषणं मथ । भ्रमाइमादाळपमङ्ग सृष्यतां विना ममोरः कतरत्तवासनम् ॥' वीर नर्रासद नृपते तव विरदे भाति पाण्डुता थपुषि सृशम् । तस्या दृदयगतस्य त्वम्मुखचम्द्रस्य चन्द्रिकामरमधुरा ॥ मत्र सबी वक्ती ।

'डत्काले कण्ठदाहः प्रखुरघृतपयःपानमामज्यरौत्ते रक्ता क्वाष्टिः क्वशानामुदरभयद्वँरा कर्कटी सक्तुनिभा। पथ्या पथ्यातिसारे इशि सवजि पुनः झारच्यूर्णप्रयोग-स्तत्तराण्य्योपचारैस्तवणयति यमाडम्बरं जन्तुकेतुः।'

भय रसाहिध्वनेत्व्यधीवश्लोकानुदाहरिष्यन् ' करोमि नरसिंहस्य चाटु-न्द्रीकानुदाहरन् ' इति स्वकृतप्रतिज्ञानुहोषं परिहरति । चाटुच्विति । रसनावादिमेदारसंतस्वक्रमध्वनिरटविध इत्युक्तं तवायस्व रसभ्वनेः झुङ्गारिमेदेन नवविधस्यापि कनेणोताहरणानि वक्तुमाह । तत्र रसो यथेति । ममेस्थादि । संभोगधृङ्गारोदाहरणं परकीयम् । वीरनुसिंहोति विप्रलम्भधृङ्गारोदाहरणं स्वकीयम् । संभोगधृङ्गारोदाहरणं परकीयम् । वीरनुसिंहोति विप्रलम्भधृङ्गारोदाहरणं स्वकीयम् । वच पूर्वेक्तप्रमुविषयरस्वायस्यमावध्वानिग्रङ्गां परिहरति । अत्र सस्वी वक्तीति । न ह कविरिति देषुः । तथा चोक्तद्यहानवकाद्य इति भावः । अव सर्वव क्रीदि स्वाहितसणानि बोड्यानि । उत्कास ईति । वर्षदी हर्गाइः । 'दर्शदः कर्कटी स्त्रियाई

१ परकीयान्येव D. २ तत्र झड़ाररतो गया T., G., M. १ तत्र D.; मम G., C., M. ४ मनु T., G. ९ धन्द्रिकेव सुमधुरा T. ६ व्यरात्ती T., G. ७ भएइरा T., G., C. M. ८ इत्यादि K.

' इदये वससीति मेलियं यद्बोचस्तद्वैमि कैतवम् । उपचारपद् न चेदिवं त्वमनङ्गः कथमक्षता रातिः॥'

' केयं माता पिशाची क ईष स जिनको ग्रातरः केऽत्र कीटा वभ्योऽयं बन्धुवर्गः कुटिळविटँसुइचेष्ठिता ज्ञातयोऽपि । इस्तौ निर्ण्याज्य

भागर्म यावदेषां कुलमिदमंबिलं नैव निईदोषयामि स्फूर्जन्तः कोधवहेर्देश्वति न विर्रति तावदन्ने स्फुलिन्नाः ॥ ' 'श्चद्राः संत्रासँमेनं विजदित हरयः सुर्णणदाकेमकुम्मा युष्मद्रात्रेषु लज्जां द्धति परममी सार्यका निष्पतन्तः । सौमित्रे तिष्ठ पात्रं त्वर्मसि न हि देषां नन्वद्दं मेघनादः किञ्चिङ्गूमङ्गलीलानियमितजलधि राममम्वेषयामि ॥' ' प्रीवामङ्गामिरामं मुद्दुरनुपतति स्यन्दने देः त्तदष्टिः पम्चार्धेन प्रविष्टः द्यारपतनभयाङ्ग्यसा पूर्वकायम् । दर्मेर्र्धावलीदैः भ्रमविवृतमुबद्धांदीमिः कीर्णवर्त्मा पृथ्योदग्रप्छतत्वाद्वियति बहुतरं स्तोकमुर्व्यां प्रयाति ॥'

इव्यनरः । पथ्वा हरीतकी । 'हरीतकी पथ्या' इति विश्वः । पथ्या हिता । जन्तुकेतुर्नान 'वैथिरग्वहस्तो वैद्याशासस्ताइडम्बनेवम् । प्रीद्यासङ्ग्रेस्याहि । पश्चार्थे पश्चार्थं चरन-कावः । षृषोहराहित्यास्ताधुः। स्वमते तिर्वग्गतस्यापि रसस्यानाशासत्यात् सारङ्गगत-

१ में भिनं D. २ इति G. ३ विपुलसुद्ध ° D. ४ निष्पिष्य D. ५ कुलमतिबिमलं D. ६ निष्पेषयामि D. ७ °मेतं T. ८ °यो लिख ° T., G., O., M. ९ थकाः संपत ° T., G., C., M. २० व्यमपि T. ११ रुषो T., G., C. १२ बद्धदृष्टिः G., O., M. १६ कश्चन दग्ध ° K. २ पकावल्यां तरळान्वितायां 'देखमाणुसमांसभालके कुंभसहस्सवधादि र्दाविदे ! अणिसं च पिवामि सोणिदं बलिधधधदं समले भवीयतु ॥' 'पद्दय कञ्चन चकोरकोचने लेचनाविषयमैन्द्रजालिकम् इस्ट्रोरिप्वसनमङ्कुराः धरा लस्यमेतदखिलं चराचरम् ॥' कदा वाराणस्याममरतटिनीरोधसि वसन् वसानः कौपीनं दिारसि निद्दधानोऽज्ञलिपुटम् । अये गौरीनाथ त्रिपुरहर धम्मो त्रिनयन प्रसीदेत्याकोद्याग्निमिषमिव नेम्यामि दिवसान् ॥'

अत्र भावितीवनरकयातनानुचिन्तनादिभिधिभावैर्जनितः कौपीन-

भवोदाहरणमित्वनुसंधेयम् । द्समाणुसेस्याहि । समरसीन्नि वसासृङ्गांसनत्तावाः कस्याविद्वासस्या अपभंद्यभाषेवम् ।

> दश्चमानुषमांसमाराः कुम्मसहस्रवसामिः सञ्चिताः । मनिश्चं च पिबानि शोणितं वर्षशतं समरो मवतु ॥

परुयेत्वादि । अभात्वन्ताघटमानार्थघटनदर्श्वनादद्भुतः । कहेत्वादि । इह सामान्वलसणप्रस्तावोक्तान्वपि विभावादीनि पुनर्विप्रतिपत्तिनिरासदार्ड्यार्यमुद्धाव-वति । अत्र भाचितीव्रेति । एतेन नित्वानित्त्ववस्तुविवेक इहामुवार्यफलमोग-विरागः ग्रमदमादिसाधनसंपत्तिर्मुमुस् चेति साधनचतुष्टयसंपत्तिरुद्दीपिकेत्खुक्तम् ।



अणिशं च पिवामि शोणिदं बलिशशदं शमळे मविअदु ।। D. २ °खुकाण्डधनुरद्व\* D.

चारवशिरोऽअलिपुटघटनादिभिरतुभावैरभिव्यक्तः कदेतिपदस्-चितेन चिन्ताच्येन व्यभिचारिभावेन पुष्ठः स्वात्मावमानल्झैणो निर्वेदः स्थायी शान्तरसरूपतां विभ्रद्विश्रान्तिर्धाम । विभावार्स्त्व-श्राक्षेपल्रप्र्याः॥

शृङ्गारादिरसमेदाः पुनः शास्तान्तरसुलमनिरूपणा इति नेह प्रपञ्चिताः॥

भावो यथा।

भाषो हि नाम देवद्विजगुरुँपुत्रमित्रादिविषया रतिर्विमावार्धा-पूरितो म्यभिचारी च कान्ताविषयाया रतेः शृङ्गारत्वेनाङ्गीकारात् । तत्र देवविषया यथा ।

' छिँन्ते ब्रह्मशिरो यदि प्रथयति प्रेतेषु सख्यं यदि स्रीवः क्रीडति मातृमिर्यदि रतिं धत्ते स्मशाने यदि । खट्टा संहरति प्रजा यदि तथापार्धाय मत्त्या मन-स्तं सेवे करवाणि किं त्रिंजगती श्रून्या से पवेश्वरः॥ '

बन्वेते विभावाः श्लोकेनोक्ता इत्वाश्वङ्क्याह । विभावास्त्विति । कौर्पान-धारणादिकाबोंजेवा इत्वर्यः । ननु शृङ्गाराहीनामवान्तरभेदाः किमिति नोदाहि-केन्द्रेऽत बाह । शृङ्गारादीति । अत्माकं त्वेतावतैव ध्वनित्वकपनिकपण-सिक्रेरकनिति भावः सित्रादीत्वीदि । आदिश्वब्दाइर्ण्ववृपादिसंपरः । भौषू-

१ भागनल° T., C. २ 'लखणनिर्वे' T' ३ 'धामा T. ४ 'मावास्तजा' G. ९ 'द्विजसुब्रन्युजादि' D. ९ 'बानुमावाढु' G., C., M. ७ मिझं G.; छिझं O., M. ८ 'प्यादाय T. ९ किं नु जगती O., M. १० 'शूम्पाथवा सेश्वरा G., C., M. १९ 'न्ते तजाह K. १९ पुजा' K. १३ अड्डरित K.

अत्र अगवदिषया रातिः प्रतीयते । एवं हिजातिविषयाप्युदा-दार्या । पुत्रविषया तु रतिर्वत्सलो रस इति कैश्चितुच्यते ॥

यद्यपि सकलमेव काम्यं रसेनैव जीवति रसम्वैकघर्नचम-त्कारात्मा तयापि कापि व्यभिचारिणः सकाशादधिकम्रमत्कारो मवतीति सोऽपि विमाघानुमावप्रकौशितो माव उच्यते । यथा

> 'किमसुभिर्गलितैर्जंड मन्यसे मयि निमज्जतु भीमसुतामनः । मम किल श्वतिमाह तदार्थकां नब्सुकेन्दुपरां विबुधः स्मरः ॥'

रित उपचित इस्वर्यः । एवं द्विजातीति । तत्र दित्राविषये 'अस्य क्रियः कानदुधाः क्रतूनाम् ' इस्याहि । गुरुविषवे रघुवंदो ' ससैन्ययान्वगाहायम् ' इस्वादि राने रौति भरतइत्ताम्सः । पुत्रविषवे ' आलश्यदन्सनुकुलज् ् इस्यादि द्वाकुन्तले । भित्रविषवे तु ' अद्वैतं सुखवुःखयोरनुगतम् ' इस्यादिकं चोश-हार्कनित्वर्यः । आदिशब्दाइर्ण्वनृपतिविषया पाद्याः । तत्र स्वपादुम्लोक एवोश-हर्श्वनित्वर्यः । आदिशब्दाइर्ण्वनृपतिविषया पाद्याः । तत्र स्वपादुम्लोक एवोश-हरणनिति भावः । पुत्रविषयारतिर्वस्तलोनान इश्वमो रस इति केचित् । न तस्स्वमत-नित्त्वाधवेनाह । केश्चिदिति । तस्याः पृथयसत्वे देवद्विजादिविषयाणानपि पृथ-मसत्वप्रसङ्ग इति भावः । ननु रसस्य लोकौत्तरचमत्कारकारिर्त्ताद् ध्वनित्वमस्त् व्यमिचारिणः कयं तयात्वनिति शङ्गाननूद्य विभावादिनहिन्ना कशचित् सोञपि तैयत्वाह । यद्यपीति । किं तस्य रसत्वमपि भित्याइ । भाख उख्यत इति । किझित्वादि । गलितैरुत्कानितैः । तद्यर्थकां मुत्रमन्त्रां चम्द्रमसि चिलव इत्वेषमर्यपरानित्वर्यः । इह विरहवेदन्वा चन्द्रात्तपमसहमाना इमबन्ती चन्द्रमुपासमते । एषा मृता भवि मप्रमया मविष्य्वति । 'यद्यास्य पुरुषस्य प्र

१ तु वस्तलो T., G., C. १ °धने चम D. ३ °प्रकाशते C. ४ °म्झोपेते D. ९ अत्र कियाः K. ६ °दुषा इत्यादि. ७ रागमरत K. ८ °कारित्वव्यानि K. ९ तथेने K. १० मृतापि मन्मना D.

ं अत्र शशिनं प्रस्पस्या दमयल्याः प्रतीयेतेऽतिरेकेणेति विप्रैछ-स्मेञ्प्यस्यास्यब्यभिचारिचमत्कियाप्रयुक्त आस्वादातिशयः॥ रसामासो यथा।

' झ्राइच्ययनस्य नैष समयस्तूर्ण्णी बहिः स्थीयतां स्वल्पं जल्प दृहस्पते जडमते नैषा सभा वज्रिणः । वीणां संहर नारद स्तुतिकथालापैरलं तुर्म्बरो सीतार्येल्लकमल्लमग्नहृदयः स्वस्थो न लङ्केश्वरः ॥ '

अत्र न कथमपि मिथिलाधिराजतनयायाः प्रेममाजनं भवति

स्वाग्नि वागप्केति वातं प्राणवभुराहित्वं मनवन्द्रं दिशः श्रोचं पृथिवीं शरीरमाका-स्वाग्नीवधीलोंमानि वनस्पतीम् केशा अप्सु लोहितं च रेतव निधीयते 'इति मुगतेप्रामाण्यादिति यदि तेऽभिनानस्तर्भि ' ध्याख्यानतो विशेषप्रतिपत्तिः ' इति न्यादेन विद्वैरूतमदेवध्याख्यानाजलमुखेन्दुपरनेव श्रुतेरिति इताछो भवानिस्वर्थः ।. इतेनेइ वल्व्याद मैन परचापि तत्सायुज्यमेवेति ध्यज्यते तेन रतेः स्याबित्वं चेति स्थिते सत्याद । अन्नेति । अपकारिणि चन्द्रे मेन्युप्रयुक्ता तत्पाणिडस्या-सदनस्पासू वेर्ध्यापाखन्नो नावो ध्यज्यत इत्यर्थः । ' परोस्कर्षाभनेर्ध्या स्याहीर्जन् वात्मन्व्रते दिव्याद्य वा 'इति लसणम् । वज्य विपलम्पप्रतिते रसप्वनी कृत्मनाणे कुतो भावध्यनिरिध्याशङ्ग्व तश्वांभवेऽप्युव्यटत्यादयमुद्धाच्या इत्याह । अतिरेकेणेति । अत्र परकीयापकारादयो विभावा निन्दानादरभूभन्नाच्योऽनुमावा इत्यनुसंधेयम् ॥

जहासिति । सीतावद्वकः सीताबिरहः । अन रावणस्य सीतावां विप्रलम्भ-इन्नारः प्रवीचते । अस्त्वाभासस्वं व्यनक्ति । अन्नेति ।

> ' एकचैवानुरागचेत् तिर्वङ्ग्लेच्छगतोऽपि वा । योषितो बहुसक्तिवेद्रसामासक्षिधा नतः ॥'

१ थते स्वतिरेकेण T., G., C., M. १ °धलामसंगवे° T., C., G., M. ३ °व्यव-नाय T. अ तुम्बुरो T., G., C., M. ५ °वल्लभ° D. ६ °तनयाया भाजन D. • तद्विद्वन्ता D. ८ नलैकजताया D. ९ मे K. १० तस्याभास<sup>°</sup> K. 14

रामभद्रेतरस्ततः सर्वथा तस्यामनौचित्येन रतिः प्रावर्षत रावण्स्य रत्ताभासः समजनि विप्रछम्मघौँक्वारः । इदमंत्र तात्पर्यम् । यत्र पर-स्परानुकूल्यकल्ठोछितः प्रवर्त्तते स्थायी तत्र रसः । यत्र पुनरेकतरा-नुरागस्तत्र स्थायिनोऽनौचित्येन प्रंवृत्तत्वात् तदाभास एव । अपरे तु रत्ताभासं तिर्यर्क्षं प्रचक्षते तत्र परीक्षाक्षमम् । तेष्वपि विभाषादि-संभवात् । विभाषादिक्वानशून्यास्तिर्यंश्चो न भार्जनं भवितुमईन्ति रत्तस्योति चेन्न । मनुष्येष्वपि केषुचित्तथामूतेषु रत्तविपर्यभावा-भाषप्रसन्नात् । विभाषादित्तंभयो हि रत्तं प्रति प्रयोजको न विभाषा-दिक्वानम् । ततश्च तिरम्वामप्यस्त्येव रत्तः ।

यथा

' द्वी सरःपङ्कत्ररेणुगान्धि गजाय गण्डूषज्रळं करेणुः । अर्धोपर्शुंक्तेन बिसेन जायां संभावयामास रथाङ्गनामा ॥ '

इस्बुक्तस्वात् विर्यग्गतोऽपि रसामास इति केचित् । तन्मतमुपन्वस्वे विरस्वति । अपरे त्यिति । तिरथां विभावादिसंभवेऽपि तरमुसंधानवैधुर्वाज रसाश्वयस्वमिति छङ्गते । विभावादिझानेति । समाधत्ते । नेति । कुत इत्याग्रह्नस्व किमेपां विभावाहित्येन ज्ञानं प्रवोजकं स्वरूपमाणज्ञानं वेति विकल्प्बायं प्रतिषच्छा समा-धत्ते । मनुष्येष्वपीति । रसविषयमावो रसाश्रयत्यम् । दितीवं र्त्ववाप्यत्ती-त्याग्रवेनाह । विभावाद्ति । संभवः स्वरूपज्ञानसंभवः । न विभावाहिज्ञानं विभावाह्य इति विग्रेयज्ञानमित्वर्यः । अन्यया ज्ञानमावनिषेधेऽत्वन्तानुपलभ्य-मानानामपि तचेष्टादीनामुद्दीपकस्वप्रसङ्गः । उपसंहरति । तैत्वेम्ग्रेति । उद्याहरति । देर्द्वाविति ।।

१ प्रवर्त्तते T., M. २ °स्प्रेन्याभासः T., G., O., M. ३ °शृङ्गारस्य O., M. ४ °मत्ने-दम्पर्यम् T., G., O. ५ प्रवृत्तत्वेनाभास<sup>®</sup> G.; प्रवृत्तत्वादाभास<sup>®</sup> T., O., M. ६ तिर्यक्ष्वेव G. अ °ञ्चोऽपि T. ८ भाजनीभवि<sup>°</sup> G. ९ °विषयीभावा<sup>®</sup> T., O., M., G. १० °धोंपयुक्तेन T., O., M. ११ °पन्यस्यति D. १२ द्वितीयं तत्राष्य<sup>®</sup> D. १३ तत्स्वं चोति K. १४ °वित्यादि K.

अत्र गजेनालम्बनविभावेन जनिता वसन्तादिभिरुद्दीपनविभावे-वद्दीपिता सुरभिगण्डूषजळदानानुभावप्रकाशिता दर्षादिभिर्म्यभि-चारिभिरुपचिता करेणोः संमोगराक्वीरितां प्रतिपैधैव रतिः । प्वं रयाङ्कविषयाँपि ॥

सावासासो यथा।

' अस्मविक्रमचेष्टितानि निस्तिलत्रैलोक्यहेलाजय-प्रह्वीभूतसुरासुराणि भवतो भूमेः सुता घृण्वती। पत्यी द्वेषकषायितेन मनसा स्निग्धा मयि स्थास्यति कीणां प्रेम यदुत्तरोत्तरगुणप्रामस्पृहाचञ्चलम् ॥ ' अत्र रावणस्यौत्सुक्यमनौचित्येन प्रवृत्तम् ॥ रसस्य मुख्यत्वे सत्यपि राजानुगतविवाइप्रवृत्तभूंत्यवत् कदा-चिवकित्वमनुभवन्ति भावशान्त्यावयः॥

तत्र सावज्ञान्तिर्यथा।

' पर्श्यामः किमियं प्रपद्यत इति स्थैर्ये मयालम्बितं किं मां नाळपतीत्ययं बलु शठः कोपस्तयाप्याभितः। इत्यन्योन्यविँळोळडष्टिचतरे तस्मित्रवस्थान्तरे सब्याजं हसितं मया धृतिहरो बार्ध्वस्तु मुक्तस्तया॥

मन् रसाहनूतानां भावशान्त्वाहीनां ध्वनित्वेऽहित्वं चेति विरोधमाशह्य्य इटान्तेन निराचटे। इसस्येति । बया राजानुगतभूत्वत्व राजग्रेवत्वेऽपि विवा-सेपाधिना तं प्रत्वेव ताहास्मिकं होपित्वं न विरुखते तथैपामपि कचित्तात्पर्वेण प्रैतिपारनेन द्वेषिस्वनविरुद्धं प्रस्तुत रेसीहीपकं सहुपकारकमेवेस्वर्थः ॥

पद्याम इति । अत्र कमित् कामी स्वप्रिवासमागनरहस्वं ववस्वाय बयबति ॥

१ इगांदिव्य" T. २ ° शुङ्गारतां T., G. ३ प्रपत्नेव G. ४ 'विषयेऽपि T., G., O., M. ९ अन्यवदक्तिनं कदाचिदनु॰ T. ६ भो मांगे कि G. ७ विलक्ष T., G., C., M. ८ मुत्तस्तु बाल्पस्तया G.; बाल्पभ मुक्तस्तया O. ९ प्रतिपादनेऽपि K. १० रसस्योहीप<sup>0</sup> K. ११ K. drops समागम.

अत्रेर्घ्याकृतस्य नायिकायाः कोपस्य शान्तिः । विशिष्टस्यापि कोपस्य कोपत्वानवगमात् ॥

भावोद्यो यया ।

' तद्द विश्वेम्य दयाखुरेधि मे दिनं निनीषामि भवद्विलोकिनी । अद्धि पादेन विलिख्य पत्रिणा तवैव ऊपेण समः स मत्यियः॥' अत्र नलं प्रति दमयन्त्या औत्सुर्केयरूपस्य भावस्योद्यः ॥ विरुद्धयोर्भावयोः परस्परर्स्पर्धिमावेनोपनिबन्धो मावसंधिः । यथा ।

' मर्घे चेतसि जानकी न विरमत्यर्धे चैं छह्नेश्वरः किं चार्धे विरहानलः कवलयत्यर्धं च रोवानलः । इत्थं दुर्विधिवैद्यसज्यतिकराद्दाहे समेऽप्यर्धयो-रेकं वेद्मिं तुवाग्निदग्धमपरं दग्धं करीवाग्निना ॥ '

तर्व्दं द्येति । इन्द्रसंदेशहारिणमाविष्कृतनिज्ञाकारं नलं प्रति तत्स्वरूपं जिज्ञास-मानाबास्तरालोकनकौतुकाक्वेटेचित्ताया दमबन्स्वा वचनमेतत् । पक्षिणा पूर्वे नलप्रहितेन हंसेनेत्यर्थः ॥

अर्ध इति । तुर्विधिवेशसम्बतिकराहुष्टदैवप्रातिकूल्यमेलनाहिस्वर्यः । विशसति हिनस्तीति विशसो हिंसः । शसु हिंसायानिति धातोः पचायाच् । तस्व भावो वैशसं क्रोंब प्रातिकूल्यमिति वावत् । दुवादित्वाइण् प्रध्यवः । अमेरिन्धन-विशेषाहाहकत्वविशेषः प्रसिद्धः । तहिह तुषाग्रेः सद्यस्वं केरीषाग्रेरसद्यात्वं चेति विशेषाहाहकत्वविशेषः प्रसिद्धः । तहिह तुषाग्रेः सद्यस्वं केरीषाग्रेरसद्यात्वं चेति विशेषाहाहकत्वविश्वेषः प्रसिद्धः । तहिह तुषाग्रेः सद्यस्वं केरीषाग्रेरसद्यात्वं चेति विशेषाहाहकत्वविश्वेषः प्रसिद्धः । तहिह तुषाग्रेः सद्यस्वं केरीषाग्रेरसद्यात्वं चेति विश्वसित्स्वोक्तम् । एकं वेद्यीत्व्यादि। 'धान्यत्वेर्क् विग्रुषास्तुयः ' गोविर्ट् गोम्बेर्म-क्रियां ते पु गुष्कं करीषोऽस्त्री ' इति चामरः ॥

१ विस्पृष्टस्या<sup>°</sup> D. १ कोपन्वानपगमात् D. ३ बिश्राम्य G., M. ४ औत्सुवय-भावस्य D. ५ परस्परविभावे<sup>°</sup> D. ६ न G., C., M. ● <sup>°</sup>त्यर्धे D. < न O., M. ९. देदि T. १० तदेत्यादि K. ११ <sup>°</sup>काविष्ट<sup>°</sup> K. १२ कारीषा<sup>°</sup> K. १३ वेदीत्यादि K. १४ त्वचि तुषः पुमान् K. १५ <sup>°</sup>विष्ठा D. १६ गोमयेऽजियाम् D. १७ सद्विराष्ठां D.

धत्र रतिकोधयोः संधिद्यर्वणास्पदम् ॥ बहुनां सावानां पूर्वपूर्वोपमेर्देनोपनिबन्धो सावशायस्यम् । यथा

' काकार्यं शशलक्ष्मणः क च कुलं भूयोऽपि दहयेत सा दोषाणासुँपशान्तये अत्रमहो कोपेऽपि कान्तं सुखम्।

र्कि वक्ष्यन्त्यपकल्मषाः कृतधियः स्वप्नेऽपि सा दुर्ऌभा चेतः स्वास्थ्यमुपैद्दि कः बलु युवा भन्योऽभरं घोंस्यति ॥

अत्र वितर्कौत्सुक्यमतिस्मरणश्रद्वादैन्यधृतिचिन्तानां शवळता विम्रान्तिघाम ॥

केस्वाहि । एतच्छकुन्तलायामज्ञाताभि वनविशेषायामासक्तस्य राज्ञो हुष्यन्तस्य ब्राह्मणीग्रङ्गाकलितचेतसां वचनम् । तचाटमिर्वाक्यैः क्रमेणाद्यौ वितकार्दयो शर्वा ध्वम्यन्ते । तच

'तको विचारः संदेहाद्भुलताङ्गुलिनर्त्तकः ।'

'कालासमत्वमौत्सुक्यम् ।'

'तत्त्वमार्गानुसंधानात् तत्त्वनिर्धारणं मतिः । '

'स्ट्रतिः पूर्वानुभूतार्यविषवज्ञानमुच्यते ॥ '

'अनिष्टाभ्यागमोत्येसा सङ्का'।

'सँस्वस्यागाइनोद्धरवं हैन्वं कापर्ण्यसंभवम् ।'

धितीवत्तस्य नैःस्पृद्यं ज्ञानाभीष्टागनादिभिः । '

'ध्यानं चिन्तेहितानाप्तेः शून्यताश्वासतापकृत् ।'

एवनसंलक्ष्यकमञ्चरूग्यथ्वनिरष्टधा निष्टक्तिः ॥

१ °पमर्दोपनिबन्धो T.; °पमर्रकभावेनोपनिबन्धो G.; °पमर्दभावेनो° O., M. २ °णां श्रस्ताय नः T., M. ; °णां पशमाय मे G., C. १ श्रुतिर° G. ४ पास्याते C. ९ धृति-विभावानां D. ६ K. omita भाषा. ७ स्वत्यागा K. संलक्ष्यक्रमब्यङ्गयस्तु त्रिधा । शब्दशकिमूलानुरणनक्रपब्य-इत्योर्थ्यशकिमूलानुरणनक्रपब्यङ्गय उभयशकिमूलानुरणनक्रपब्य-ङ्गयम्धेति । तत्राद्यस्तावदछंकारस्य वस्तुनो वा व्यज्यमानत्वेन भवन् प्रथमं द्विधा भवति । द्विविधोऽपि पद्वाक्यप्रकाइयः स्यादिति चतुर्विधः ।

क्रमेण यथा

नरसिंह घरापाल के बयं तब वर्णने।

अपि राजानमाक्रम्य यशो यस्य विजृम्भते ॥ अत्र राजपदेनेन्दोर्विषयस्य प्रस्तुतत्वे विषयिणो सृपस्याक्रम-णादिप्रक्ततोपयोगिनः प्राधान्येन प्रतीतेः परिणामो ब्यज्यते ।

भय संलक्ष्यक्रमम्बङ्ग्यर्थान विभजते । संलक्ष्येति । वीणादिवादनानन्तर-भावी बो निस्वानस्तरमुरणनं तस्वेव कपं बस्व सोऽनुरणनकपम्बङ्गयः । अत ऐवोक्तं काव्यप्रकारो ।

> ' अनुस्वानाभसंलक्ष्यक्रमध्यक्रयस्थितिस्तु वः । गुब्हायोंभवद्यत्तज्जुस्थक्षिधा स कथितो ध्वनिः ॥ ' इति ।

असंलक्ष्वक्रमध्यक्रपस्तु स्वकारणविमावादिसंबन्धितवैव प्रेतीतेर्नानुरणमरूप इति भावः । तव ग्राव्हयक्तिमूलं चतुर्धा विभजते । तत्राद्य इति । परमत-ग्राव्हयक्तिमूलानुरणनरूपसंलक्ष्यक्रमालंकारध्वनिः परमतैग्रव्हग्रक्तिमूलानुरणमरूप-संलक्ष्यक्रमवस्तुध्वानिः । एवं वाक्यगतौ हो भेदावित्येवं चनुर्विध इस्यर्यः । आद्योदा-संलक्ष्यक्रमवस्तुध्वानिः । एवं वाक्यगतौ हो भेदावित्येवं चनुर्विध इस्यर्यः । आद्योदा-हरणेऽत्रंकारध्वानिमुद्धावयति । अत्र राजपदेनेति । विषयिण आरोप्यमाणस्व-स्वर्यः । आरोप्यमाणस्य प्रकृतोपयोगिस्ते परिणाम इति लक्षणम् । आरोप्यमाणस्व नृपस्य स्वतादारम्येन प्रकृतोपयोगिस्ते परिणाम इति लक्षणम् । आरोप्यमाणस्क त्यर्यः । सारोप्यमाणस्य प्रकृतोपयोगिस्ते परिणाम इति लक्षणम् । आरोप्यमाणस्क मृपस्य स्वतादारम्येन प्रकृतस्येन्दोराक्रमणीयस्वापादनेनोपयोगात् परिणामालंकारो

१ °पव निरुक्तं काम्य° K. १ प्रतीयते । तत्र D. ३ ताट्रग्भूतवस्तुभ्वानिः K.

भाकम्ब स्मरवैरिधेवरसरित्पूरैकसिंहासनं राजानं नरसिंह पाथिव तथाइंकारमारोखुरः । त्वत्कीतिप्रसरो इसखयमसौ धकस्य दन्तावर्ळ ब्यालेन्द्रं मुसलायुधं किमपरं देव्यास पञ्चाननम् ॥ इह करकलितमुसलतया भगवतः सीरपाणेः समरेषुरंधरत्वरूपं बस्तु मुसलायुधपदेन व्यज्यते ।

> हिरण्यकशिपुक्षेत्रदानदर्शितविस्मयः । न कस्य न्छाघनीयोऽसि नरसिंह जगत्पते ॥

अत्र राजनि प्राकरणिकत्वेनाभिधाया वियन्तितत्वादप्राकरणिक-नुैसिंहरूसणद्वितीयार्थाभिधाने कुतः शक्तिः । सकृतुधारितस्य शब्दस्यैकार्थाभिधान एव सामर्थ्य न द्वितीयार्थाभिधाने। अधाने-

प्राधान्येनेति । अन्यया गुणीभूतव्यक्रपं स्वाहिति भावः। आक्रस्येस्वादि । यतनेवत्। अत्र वस्तुध्वनिमुद्धावयति । इहेति ।

भय वाक्यगतघब्दधक्तिमूलमलंकारध्वनिमुद्दाइरति । हिर्ण्येति । हिरण्यस्य कशिषुनोऽप्रेंगच्छादनस्य क्षेत्रस्व भूमेश्व होनेन वितरणेनान्यत्र हिरण्यकशिपोरसुरस्य क्षेत्रधुनेन गात्रखण्डनेन इशितविस्मयः । अत्र हिरण्यादिवितरणाहुतो राज्ञेति प्रकृतो वाच्यार्थः । असुरगात्रखण्डनाहुतो मगवान् देवो हर्तिह इस्वप्रकृतो व्यक्तवार्यः । सोऽ-वन्यबब्बतिरेकाश्वां ग्रब्दशक्तिगम्य एवेति वाक्यगतः ग्रब्दगक्तिमूलोऽलंकारध्वनि-रिति नावः । नन्दिह न कश्विहलेकारः प्रतीवते प्रस्युत वाक्यस्यासंवद्धार्यप्रतिपादकत्सं प्राधमिति प्रस्ववतिष्ठते । अत्रेत्वादिना यद्भिधीयत इस्यन्तेन । कयमसंवद्ध-स्वविद्यग्रङ्घान्निधासंवन्धं तावनिरस्वति । राज्रनीति । तर्द्धानिधान्तरनस्तिन स्वाधङ्घ्यात्रि । स्वकुदिति । अनेकार्यस्वापि ग्रब्दस्वैकोज्वारणे एकैवानिधा-धक्तिवेद्यते इतरा तु विद्यनानाप्यप्रकृतस्वादुदास्त इत्यर्थः । तर्ह्यक्तेव शक्ति-रर्यान्तरेऽप्यनुदर्त्ततानित्याद्यवेन गङ्कते । अधेति । परिहरति । नेति । कुत

१ ° दुर्धात्व' T., O., M.; दुर्धात्वं बस्तु G. १ प्राकरणिकगतत्वे' G., C., M. १ 'नरसिंह' T. ४ 'कारीपोः शयनाच्छादनस्य D. ५ 'रिन्धर्यः K. कार्योऽयं शब्दस्तावंक विरमति यावक्रं द्वितीयमैर्थमभिषक इति चेन्न । अनेकार्थस्य शब्दस्यैवामावात् । यत् पुनरेकस्यैव शब्दस्याने-कार्थत्वैमिव केंचन प्रतीतिसरणिमनुसरति स महिमा साडक्यनि-बन्धनस्य ग्रमस्य । तेतोऽस्य वार्क्यस्यासंबन्धार्थाभिधायकत्वमेव प्रसक्तम् । अँतो निष्कल पवायं त्रिष्टश्चब्दान्वेषणप्रयासः कवेरिति यद्मिधीयते तद्मीमांसितरमणीयम् । र्नरसिंह इव नरसिंह इत्युपमाया वार्क्येन प्रतीयमानत्वात् ।

यथा वा

गौडगुर्जरकर्णाटलोटमालवसेवेणाः । नरसिंहनुपे दृष्टे भवन्ति करहाटकाः ॥

इत्याशङ्क्य विरम्य व्यापारोपें सोरिति परिहारे स्थिते पक्षान्तरावलम्बनेन मूले कुठारमारोपयति । अनेकार्थस्योति । एकस्य शब्दस्यैक एवार्थ इति न्याया-हिति भावः । तर्श्वनेकार्थतप्रतीतेः का गतिरित्ति चोध्यममूख गतिमाह । यत्पुनुनिरियाहि । यत्रानेकार्यराप्रतीतेः का गतिरित्ति चोध्यममूख गतिमाह । यत्पुनुनिरियाहि । यत्रानेकार्यराप्रतीतेः का गतिरित्ति चोध्यममूख गतिमाह । यत्पुनुनिरियाहि । यत्रानेकार्यराप्रतीतेः का गतिरित्ति चोध्यममूख गतिमाह । यत्पुनुनिरियाहि । यत्रानेकार्यरेवनेकः शब्द इति प्रतीतिर्ज्ञायते तत्राप्वेकस्य शब्दस्यैकं एवार्य इति न्यायाहर्थभेशच्छ्व्हमेदे सत्यपि सादृहयदिकत्दर्थभः कारण-मित्यर्थः । ततः किमत माह । तत इति । एकस्यानेकार्यस्वामावाहित्यर्थः । तत्रिति किमत माह । आत इति । भलंकारण्वनिस्तु दूरापास्त इति भावः । सर्वलोकप्रसिद्धस्यानेकार्यस्वि दुरपद्वत्थादविचारितरमणीयमुक्तमिति समाधत्ते । तदिदति । आन्तस्वाधान्तस्वचिन्ता तु कि नः कवीनाभिति भावः । कि स्वभिधावाः कुण्डत्याद्वयङ्ग्यस्वमुच्यते मसंवद्धसं च नास्स्यौपम्यपर्ववसानाहित्याह । नर्रास्ट इयोति । तत्मादयमलंकारण्वनिरिति भावः । झक्रिष्टमुदाहर्जुनाह । यथा चेति । गौदेति । करे हाटकं येषामिति करहादकाः सुवर्णोपायनपाणयो भवन्तीत्वर्थः । करहाटको नाम देशविधेषोऽप्यस्ति तया च कयं गौडादयः करहाटका इति

१ बावइ द्विती<sup>2</sup> T. १ द्वितीयार्थ<sup>2</sup> T. ३ <sup>2</sup> नेकार्थमिव D. ४ D. omits कचन; कत्र कचन G., C., M. ५ अतो<sup>2</sup> T., G., C., M. ६ वाच्यस्या<sup>8</sup> D. ७ ततो T. ८ स नर<sup>•</sup> T. ९ वाच्येन D. १० <sup>2</sup>कलिमास्त<sup>2</sup> D. ११ <sup>2</sup>सेडुणाः C. १२ व्यापारा-पत्ति D. ११ गौडेन्यादि K.

अप्रिम्मृतेविरोधामिधायिनः शब्दस्यात्रामात्राक्छव्दशक्यैव विरोधो वाक्येन व्यज्यते। यद्यप्ययं कचन वाक्यार्थे पुरालंकार-भावमुपमादिरूपतयानुमवन्नासीत् संप्रति पुनरलंकार्यतामवलम्बते तथापि प्रत्यभिज्ञानवलादलंकारदशापरित्यागेऽप्यलंकारध्वनिरि-त्यभिधीयते बाह्यणभ्रमणन्यायेन। तद्रूँपामावेन त्र्ँपलझितं वस्तु-मात्रमुच्यते । मात्रप्रहणमिह क्रपान्तरनिराकरणाय । तत्तु यथा

> सस्वसागर नृसिंह भूपते तावकैरऌममीभिराशुगैः । वैरिणामसव एव यद्भव-न्त्याशुगाः कलितकार्मुके त्वयि ॥

विरोधालंकारः शब्दशत्त्वा वाक्वेम ध्वन्यते । नतु वयव विरोधो स्वन्नयः क तर्हि वाच्य इस्वाश्वद्धवाद । अपिप्रश्नुतेरिति । वच विरोधार्यस्याप्यादेः प्रवोगस्तम विग्रेथस्व परिस्फूर्सिकस्वादिरोधो वाच्यः । अत्र तु वैपरीस्वाद्दश्रम्य इति आवः । नन्नलंकारस्व ध्वनिस्वेऽलंकार्बस्वे सतः कयमलंकौर्डवपदेशः प्राधान्वाप्राधान्यवो-रेक्ष विरोधादिस्वाग्रङ्क्याद । यद्यपीति । वद्यप्यलंकार्थतामवलम्वते तयापी-स्वन्ववः । ब्राह्मणश्चमणस्यायेनेति । श्रमणः शवरः । वया ब्राह्मणः संवरस्व-गागतोऽपि मृतपूर्वनस्या ब्रार्ह्मण इति व्यपदिदवते तद्दरिस्वर्यः । वस्तुतस्तु तद्यपि दस्त्वेवति इटप्यम् । तर्हि वस्तुध्वनिः कीदृगत आह । तद्वपेति । मूतपूर्वालंकार-त्यरद्वि बद्दस्तु तद्दस्तुमार्वनिस्वुच्यते तद्ध्वनिर्वस्तुध्वनिरिस्वर्यः । कपान्तरं मूत-पूर्वालंकारनावः । सत्त्वेस्वादि । आग्रुगा बाणाः दीप्रेनीर्गनस्वराय । अत्र व्यप्न्य-

१ पुनरलं<sup>3</sup> T., G.; पुरार्थालंका<sup>2</sup> O., M. १ तद्वावाभावेन D. १ <sup>9</sup>भावेनोपलकीतं तु T.; अलंकाररूपाभावेनोपलकितं O., M. ४ इत्यर्थः D. ५ <sup>9</sup>स्यासतः K. ६ <sup>9</sup>संकायंभ्य<sup>2</sup> K. • श्वमणन्द<sup>3</sup> K. ८ ब्राह्माणम्यपदेशभाक् K. ९ तद्र्पेगेति D. १० <sup>9</sup>वस्तुमात्रमुच्यते K. ११ श्वीम्रनिर्गन्वराक्ष K.

#### एकावस्यां तरळान्वितायां

मत्र तथं धतुर्धरणमात्रेणैव समरप्राक्वणेषु सत्वरमेष भवन्ति गत्वराः परिपन्धिमां प्राणा इति वस्तु शम्दर्शकिमहिस्नैव वाक्वेन व्यज्यते॥

मर्थशक्तिमुलानुरणनक्षंग्यक्नये त्वर्थस्यं स्वतःश्वंभवी कवि-प्रौढोक्तिमात्रनिष्पन्नशरीरः कविनिवद्धवकृप्रौढोक्तिमात्रनिष्पन्नश-रीरस्नेति त्रयो भेदाः । तेषु त्रिष्वपि भेदेषु वस्तुना वस्त्वळंकारो वाळंकारेणॉपि वस्त्वळंकारो वा व्यज्यत इति चतुर्ध्वकारतयास्या-र्थशक्तिमूलस्य ध्वनेर्द्वाद्शा प्रकाराः संभवन्ति । पते च पद्धा-क्यप्रबन्धप्रकाइयतया प्रत्येकं त्रिधा भवन्तः षद्त्रिंशद् भवन्ति । एकावयवगतेन भूषणेन कामिनीव पद्यकाइयेनापि व्यक्नयेन मारती भवति चमत्काराय सहृदयानाम् । तत्र पर्दप्रकाइयत्वनोदाहियंन्ते ।

बस्तु व्यनक्ति । अत्रोति । आशुगाहिशब्दशक्त्यैयोक्तवस्तुप्रक्षीतेरवं वाक्यगत-शब्दशक्तिमूलः संलक्ष्यक्रमवस्तुध्वनिरित्यर्थः । एवं शब्दशक्तिमूल्वतुर्धा दर्श्वितः ॥

भयार्यशक्तिमूलं विभवते'। अर्थशक्तीत्वाहि । ननु परगतेन ध्वनिना काम्वै-कदेशवर्त्तिना चनस्कारः कियानित्वाशद्भवाह । एकाधयखगतेनेति । वया नासामलप्रेन मुक्ताफलेनेति नावः । तत्र पद्मकाश्यत्येनेति । तत्र पर्ट्ान-द्यतो नेशनां नध्ये इत्वर्यः । तत्र द्वार्द्ध पदग्ता द्वार्द्ध वाक्यगता द्वार्द्ध म्वन्ध-गताम । तत्र परगतात्तावतुच्यन्त इत्वर्यः । तेद्वपि स्वतःसिद्धार्यशक्तिमूला वस्तुना वस्त्वर्लकारध्वनी अलंकारेण च वस्त्वलंकारध्वनी इति चल्वारः । एवं कविमौडो-किसिद्धार्यशक्तिमूलाः कविनिबद्धार्यशक्तिमूलामेति विवेकः । एवं वाक्यगतप्रवन्ध-गतेष्द्वपि इष्टयम् । तत्र परगतत्वतःसिद्धार्यशक्तिमूलकं संलक्ष्यक्रमे वस्तुना

558

१ T. drops तव १ T. drops शक्ति. १ ९ रूपे तु व्यक्त्म्ये T. ४ ९ र्थतः संभवी O. ५ ९ लंकारेण व° T., G. ६ चतुःग्रकार D. • ९ वमल्कारिणी O., M. < पदगतमका?. ९ व्दाहियते G., M. १० व्यक्तेत्यादि K.

रृषिष्ट वसुधाधिप त्वयि रफोस्थुके वावतः प्रतीपपृथिक्षेपतेः पयि प्रथि प्रदीप्तश्चुघः । विरादगुरवन्घ्यतां दुरवगाद्दविन्घ्याटवी पलाशिविटपाञ्चलाद्दतफलार्पणेन द्विपाः ॥ अत्रावन्घ्यतामगुरित्यादिना वस्तुना गजगतं युद्धवन्ध्यत्वर्क्तपं वस्तु चिरादिति पदेन व्यज्यते । रृसिंह स्मापाल त्रिदशतटिनीवीचितुँलिते यशःषूरे दूराचव जगदिदं पूरितवति । समुन्मीलत्कालॉगदर्वंहुलर्धूमप्रणयिनी-स्तमस्तोमस्ताम्यन् विशति कवरीः पश्मलहशाम् ॥ अत्र प्रवेशनादिरूपेण वस्तुना त्यधशोधवलिते जगति पश्मल-दर्शा कवरीष्येव इयामिकेति परिसंच्यालंकारः कवरीपदेन व्यज्यते । समरवसुन्धरासु नरसिंह धराधिपते रिपुन्रुपमौलिनीलँमणयस्तव पादयुगे ।

सरसविकस्वरादणसरोव्हलोमलग-

न्मधुबरमण्डलीललितडम्बरमाद्धते ॥

वस्तुभ्वनिमुदाहरति । र्नुसिंहेति । पर्लाधिविटपाञ्चलाः वक्षधाखामाणि । विम्था-ट्राप्रव्यं वृक्षाणानस्वौत्रस्वव्योतनार्थम् । खिरादिति पदेनेति । तर्र्यधक्तयेस्वर्यः । पदस्व तु तत्सहकातिस्वम् । एवनुत्तरकापि द्रष्टम्यम् । क्स्तुनालंकारभ्वनिमुवाह-एवि । नुसिंहेस्यादि । कवरीः केद्यपाधान् । "जानपर् "' इत्यादिना ङीप्-प्रस्वगः । कवरीष्व्वेचेति । कवरीष्वन्यवः च प्राप्तायाः ध्यानिकावाः कवरीष्वेव विषमगात् परिसंख्या । 'एकस्यानेकच प्राप्तायेकच निवमनं परिसंख्या ' इति क्लापादिस्वर्थः । अलंकारेण वस्तुध्वनिमुद्दाहतति । सम्ररेष्यादि । अत्र निद्द्याः

ે १ बलाख G., C., M. ૨ °જ્જપવસ્તુ D. ૨ °જ્રાસ્તિ D. ૪ °ગુદ્ધ G. ५ °વદ્દાર T. ૬ 'ધૂપ' M. ● 'नीतमणय' D. ૮ નૃસ્સિફેત્यાदિ K. ૧ પસાશ' K. अत्र निदर्शनालंकारेण रजझोणीषु क्षणमपि तथे चरणप्रणामा-द्विरमन्ति न त्राणाधिनः प्रत्याधिन इति चस्तु लगदिति पदेन ज्यज्यते।

> पूर्व पयोधेठदरे स्थितासि ततः सुधे त्वं इदये सुधांशोः । मुखे कलिङ्गाधिपतेरिदानीं यथोत्तरं घाम तवाभिरामम् ॥

:

अत्र पर्यायालंकारेण वाक्सुधयोमेंदेऽप्यमेद इत्येवंकपातिदायो-किर्मुख इति पदेन व्यज्यते । एषूदाहरणेषु स्वतःसंमविनोऽर्थस्य व्यज्जकत्वम् ॥

हेमाद्रेः कैन्दरायां रतिरमणरणाटोपविष्छिन्नहार-

ब्यस्तं मुक्ताफलानां तमसि तत इतः स्तोममन्वेषयन्त्याः। कस्यास्नित् स्वस्तवण्या निकटगतनिजप्राणनाथोपगीता

कीचिज्योत्स्ना खदीया क्षणमकृत मुद्दं श्रीनृसिंह क्षितीन्द्र ॥ अत्र बस्तुना तमस्यपि प्रकाशं कृतवती भवतः कीचिरिति वस्तु मुद्दमिति पदेन प्रकाश्यते ।

नेति । अम्बस्वाम्बधर्मस्वीकारासंभवात् डम्बरमिव डम्बरमिति साइदवालेपाइस्तु-संबन्धरूपा निइर्धनेस्वर्थः । विराने लप्रस्वासंभवाद्वप्रत्वाद्वस्व व्यञ्जकत्वनित्त्वर्थः । अलंकारेणालंकारप्वनिमुदाइराति । पूर्वमिति<sup>5</sup> । मचैकस्वाः सुधावा उद्दराधनेका-धारवृत्तिनिबन्धनात् क्रमेणैकस्वानेकच वृत्तिरूपः पर्वावभेदः । तस्व च मुखे मुख्वसुधानुपपत्तेः वाचि सुधात्वाध्ववसानमन्तरेणानिर्वाहान्मुखपदार्यद्यत्तवा तद्य-ञ्रकत्वनित्वर्थः । स्वतःसिद्धार्यदात्तिमूलावत्वारो भेदा इर्द्विता इत्वाह । एचिद्यति ॥

भयैषं कविमौडोक्तिसिद्धार्यद्यक्तिमूलानपि चतुरो नेदात्र क्रनेणोदाहरति । हेमा-द्वेरिति । रतिरमणरणं सुरतक्रीडा । अत्र धस्तुनेति । नेादकरणकर्षणेस्वर्यः ।

**१**१६

L

१ 'कोणिषु T. २ T. and M. drop तव. १ कन्दराणां D. ४ 'हारे D. ९ D. drops अपि. ६ 'मिन्यादि K.

अम्मोजभूचन्द्रकलावतंस-कंसद्विषः कुत्र पदं लमन्ताम् । यशभियस्ते महिमा समन्ताद् ब्याप्नोत्ययं घीर नृसिंह देव ॥

अत्र वस्तुना त्वद्यशोधवळिते जगति पुण्डरीकंप्रभृतयो नै शक्यन्ते विभावयितुमिति महिमेति पदेन सामान्यालंकारः प्रकाइयते।

> तनौ दत्त्वा पाकोन्मुबद्दारसर्वी कामपि रुचिं रिपुस्तीक्ष्यस्तासां कल्प्यैसि कलिङ्गक्षितिर्पते । प्रभां ताटद्दानां अवणकुसुमानां चिलसितं स्मितानामालोकं स्तनमल्यजानां भिषमपि ॥

अत्र परिवृत्त्यर्छकारेण त्वैत्पळायितारितरुणीतनौ विरहपाण्डिमा समुख्रम्भत इति वस्तु पाकोन्मुबदारसबीमिति पदेन प्रकाद्दयँते ।

अस्मोजित्वारि । कुत्र पदं स्त्रभन्तामिति । स्वायवपुण्डरीकहिमाहिसीरा-स्वीनां बद्योनमतवा दुर्भहत्वाज कुवापि परलाभ इत्यर्थः । अत्र घस्तुनेति । बग्रोम्याप्तिरूपेणेत्वर्यः । पुण्डरीकम्रभृतव इत्येव पाठः । कचिद् भूशहरः मानादिकः । अन्वया सामाम्यालंकारामुख्यानात् । 'सामान्यं गुणसाम्येन वव दस्त्वन्तैरेकता ' इति वन्नसणम् । न च पुण्डरीकम्रम्भृतीनानिव पुण्डरीकम्रभुत्तीनां गुणसाम्येन वषसैक्यं संभवति । मन्वया श्लोके पर्महणं बाध्वेत । प्रभृतिशब्देन हिनाचलपवः-पारावारयोः संमहः । तनावित्त्यादि । शरसर्खी शरसदृद्यीनित्वर्याः । स्वपर-पश्चर्यविनिमबः परिवृत्तिः सा चेह न्यूनाधिकस्वीकाराम्यूनपरिष्टसिरिति विद्येषः ।

१ पुण्डरीकभूपभृतयो D. २ विभावयितुं न राक्यन्त इति T. ३ कलयति D. ४ वितिपति: D. ५ विकसित G. ६ न्वद्रयपन्त्र T., G., C., M. ७ प्रकाशते G.

त्वत्बनुधारा समरे पतन्ती मुर्ज़ि दियां बीर नुसिंह देवे। विछोक्यतां झाखयति क्षणेन वदन्नगानां स्तनपत्रमङ्घान् ॥ अत्रासंगत्यलंकारेण नवजलंधाराविलक्षणेयं तव करवालधारेति व्यतिरेकालंकारो विलोक्यतामिति पदेन प्रकाइयते । एषु कवि-प्रौढोक्तिमात्रनिष्पन्नशरीरस्यांर्थस्य व्यअकत्वम् ॥ भुवः केलीतल्पं जयति नरसिंहझितिभुजो भजः शौर्यकीडाडमरसमरारम्भलेटद्दः । नवप्रेयोलामप्रमुदितसमस्ताम्बरचरी-विकीणेर्मम्दारेविततमुपहारं मजति यः । अत्र वस्तुना समराभिमुखानँशेषानपि सर्वथा निहन्त्येव रिपून-यमिति वस्त नवप्रेयोलामेनेत्यादिना पदेन द्योत्यते । धूर्ताघोरण देव वासव कथं पड्डेन लिप्तः करी पातुं तोयमुपागतः ईंरनदीं तत्रास्ति पड्डः कुतः । सर्वाशाविजयोत्सवं प्रति कृतोद्योगे कछिङ्गेश्वरे स्फार्यन्ते कॅरिकर्णतालपवनोजूतास्वमूरेणधः ॥

त्वदित्वारि । अभ कार्वकारणवोः शालनभारापातयोर्त्रित्रदेशस्वारसंगस्वलंकारः । उपनेवस्व करवातभाराचा भारान्सराकुरगावासाधिक्वप्रतीतेर्व्वतिरेको ध्वन्वत इत्वर्यः । कुनुहलपरेत्वनेन न्त्रोके विस्तेक्वतानित्वन कुतुहसारिति पाठ डलेवः । अय कविनिवद्धार्यसत्तिनृत्तांभतुरो नेसम् कनेणोसहरति । भुद्ध इत्वारि । उनरो नवंकरः । स्टद्धः प्रौढः । अद्य घस्तुनेति । वि-धिष्टनन्सरोपझर्भजनकपेणेत्वर्यः । धूर्च्रारवारि । स्कावन्ते संमूर्ण्छन्तीत्वर्यः ।

१ भूप D. १ कुन्हलात् is also noticed in the Com. १ नवजलभरभारा° C., M. \* D. omits अर्थस्य. ५ लभटः D. ; लडहः C. १ भेन्दौरेः स्तिभित° G. • T. omits अरोषाग. < स च नदीं M. ९ स्कायन्ति D. १० द्विपकर्म° D.

#### तृतीय उन्मेषः।

अत्र वस्तुना सुरनदासमूरेणुमिरसंबन्धेर्प्रि संबन्धः छत इति स्फायन्त इति पदेनातित्रायोक्तिरलंकारो द्योत्यते ।

> मायोधनेषु रमसादधिकढवत्या घीरभिवः स्तननितम्बभरातिमारात् । इन्तुं नृसिंह नृपतेर्न भुजः कथंचित् पादोपकण्ठपतितान् क्षमते विपक्षान् ॥

अत्र जीवन्त एव परिपन्थिनो मुका इति कार्ये पृष्टे नृसिंहनृपति-मुज्रः कथमपि न हन्तुं क्षेमते इति कारणाभिधानरूपाप्रस्तुतप्रशं-सोपजीवनप्रवृत्तप्रतीयमार्नंहेतूत्प्रेक्षानुप्राणितेन व्याजस्तुत्पलंका-रेणानवरतक्षात्रधर्माचरणप्रवणत्वरूपं वर्णनीयविषयं वस्तु पादो-पकण्ठपतितानित्यनेन पदेन द्योत्यते ।

अत्र वस्तुनेति करेणुभिः पङ्कलेपकपेणेस्वर्थः । आयोधनेष्टिवस्यादि । इझप-स्तुवग्रंशसोव्येशाच्यात्रस्तुतीनामङ्गाङ्गिणावेन संकरः । तेन राज्ञो विस्यवित्रविस्वं वस्तु व्यव्यते इध्यलंकारेप वस्तुश्वनिरिति व्यनक्ति । अत्रेस्यादि । कार्यकारणसामाम्स-विद्येपसकपाणामन्यतनस्वाप्रस्तुतस्य कथनात् तव्यतिवोणिनः प्रस्तुत्रस्य गच्यस्वेऽ-प्रस्तुवप्रसंघा । भव इन्तुनश्वनस्वारणाज्ञीवैनामोचनकरकार्यावगमेन कार-पात् कौर्वावगमकपाप्रस्तुतप्रसंसा । पृष्ट इस्वनेन कार्वर्स्वीप्रस्तुतस्वमुक्तम् । तदि-पद्यपूर्वाधनस्वेऽतिभारादिवेति हेत्रोरुष्येशणापुष्येशायास्तदुपत्रविमप्रवृत्तस्य गव्यस्ते कामकेणात् प्रतीयमानस्वमः । विन्त्रवा स्तुतेः स्तुत्या वा निन्हावा गव्यस्ते ष्वाप्रस्तुतिः । जयासनस्वरूपाया निम्हवा राज्ञः शरणागतवाणपरावणस्वपर-नकार्हणकस्वनिषेधनीहस्वादिरूपस्तुतिप्रतीतेर्घ्यात्रस्तुतिभेहः । स ज्यासनस्व-निर्वाद्यवेन्त्रोत्येशासप्रेश्विष्यादिरूपस्तुतिप्रतीतेर्घ्यात्रस्तुतिभेहः । स जाशनस्व-

१ स्फायन्तीति D. १ °योत्तयलंकारो T. १ व्यक्यते T. ४ दृष्टे D., T. ५ झम शति थी. ६ "वस्तून्ते" G. ७ °त्रोक्षणानु" T. ८ °प्रवणात्मरूपं G. ९ "जीविता" K. १० कार्यन्वा" K. ११ कार्यात्र" K.

११९

## बाहुस्ते नरसिंह देव विजयश्रीकेलिसौधण्वज्ञ-स्तत्रापि प्रलयाग्निधूमदखिना सन्नेन सस्यं गतः । निर्मर्यादविशीर्यमाणविशिवपाग्मारशात्कारिणि प्राक्रीडत् समरे सपत्नहरिणाक्षीणां इ हा हा विधिम् ॥

इह कारणाभिधानक्रपाप्रस्तुतप्रदांसानुगृहीतेन काव्यलिक्केन सप-त्नहरिणासीणां दशा वचनगोचरतामपि नेतुं न शक्यत इति भणितिनिषेधेन वस्यमाणविषये आक्षेपाळंकारो ह हा हा विधिमिति पदेन द्योत्यते । एषु कविनिवद्यचक्तुप्रौढोक्तिमात्रनिष्पन्नशरीरस्या-र्थस्य व्यअकत्वम् ॥

#### वाक्यप्रकाइयत्वेन यथा॥

बस्व हि जीवित्तम्' इति तद्दत्तिस्मरणादिति भावः । बाहुरिस्वाहि । स्वद्रार्हुमै-धर्गजिल्परस्तमापि खड्गपाही रणे प्रवृत्तः किरु तरारिनारीणां विधि तुर्रद्यां हा थिक् विधिः किनुच्वते इस्वर्थः । "अभितः परितः ——" इस्वादिना हा शब्दवोगे दितीवा । अम प्रस्तुतारिनारीविधिज्ञानाव तस्कारणभुजनहिमानिधानाइप्रस्तुत-प्रश्यंहेतुककाष्वलिक्नोत्थ्यापकस्वारनुगृहीतं तदिति तस्संकीर्णकाष्वलिक्ननिष्ठ वा-च्यांप्रहेत्तककाष्वलिक्नोत्थ्यापकस्वारनुगृहीतं तदिति तस्संकीर्णकाष्वलिक्ननिष्ठ वा-च्यांप्रहेतुककार्ध्वालिक्नोत्थ्यापकस्वारनुगृहीतं तदिति तस्संकीर्णकाष्वलिक्ननिष्ठ वा-च्यांप्रहेत्तककार्ध्वालक्रोत्यापकस्वारनुगृहीतं तदिति तस्संकीर्णकाष्वलिक्ननिष्ठ वा-च्यांप्रहेकारः । 'हेतार्थाक्वयपदार्थत्वे काष्वलिक्नमुदाष्ठतम् ' । तेनाक्षेपो व्यउच्यत इत्वलंकारेणालंकारप्यनित्तित्वर्यः । प्रक्वतस्वोक्तस्व पश्चमाणस्व वा निषेधानास आक्षेपः । तत्र द्वितीवे डक्तनिषेध एव वया । ' सा नूनमाः किनयक्ष इत्रजीवितेन' इति । डक्ताः पदगताः ॥

मय वाक्यगतानपि पूर्ववद्वारमाभेरानुराहर्त्तुनाह । वाक्यप्रकाइयत्येनेति ।

१ 'विकर्यिमाण' D. २ ' क्षीणामपि G. ३ ' गोषरतां नेतुं G. ४ इति निषेधे कश्य' T. ५ 'विक्यासेपा' D. ६ 'संकीर्ण K. ७ पूर्ववद् वान्यदशभे' K. पतास्ताराः समन्ताइिशि दिशि नमसि पाप्य धाम स्वकीयं निःसापत्न्यप्रकर्षप्रकटनपटुतां नाटयन्त्यः स्फुरन्तु । किं चन्द्रः कुत्र तिष्ठत्ययमियमधुना तस्य वार्चापि छप्ता कीर्ची विस्फूर्त्तिमत्यां गुभचरितनिधेः श्रीनृसिंहस्य राज्ञः ॥

अत्रैतास्ताराः स्फुर्रेन्त्विति विधिरूपेण वस्तुना न स्फुरन्त्विति निषेधरूपं वस्तु व्यज्यते । विधिनिषेधौ हि भावाभावरूपतया वि-रुद्धाविति न कस्यापि विमतिः । अनयोस्तु वाच्यत्वं तावन्न यौगेपद्येन । असंभवात् । नापि क्रमेण । विरम्य व्यापाराभावात् ।

संघर्षोत्कर्षरिँद्वत्सवनकपिकुलोन्मूलितोचालशैल-प्राग्भारैः सेतुबन्धो दद्यावदनशिरश्छेदनाय व्यधायि । पूर्वे तावत् त्वयासौ महति जलनिधौ सांप्रतं तत्र सेतुं कं वा जेतुं नृसिंह क्षितिप रचयसि स्वैर्यशभ्रन्द्रकान्तैः॥

अत्र रावणवधाय वारिधौ सेतुस्त्वया बद्ध इत्येवंरूपेण वस्तुना त्वमेव राम इति रूपकं व्यज्यते ।

ततः स्वतःसिद्धार्थद्यक्तिमूलेषु वस्तुना वस्तुध्वनिमाह । एता इत्यादि । वत्र पन्द्रोऽपि तत्र स्फुरति न ताराः स्वयं स्फुरन्तु नामेति काका तासां कुतः स्फुरणमिति निषेधो व्यञ्यत इस्याह । अन्नेति । नन्दिह विधिनिषेधयोईयोरपि दाण्यस्वं कि न स्वारित्याद्यद्भ तयोः परस्परपरिहारात्मकत्वं तावदाह । विधिनिषेध्वाविति । ततः किनित्त्वाद्यङ्कप नामयोर्युगपत् क्रमाच र्न वाच्य-स्वनित्वाह । अनयोरित्याहिना । दैस्तुनालंकारध्वनिमाह । संघर्षेत्यादि । धेष्योत्कर्षः स्पर्धातिरेकः तेन रिक्कुन्प्ल्वनैः प्रवृत्तप्लैः कायिकुलैक्ष्मूलिता

१ परतां T. १ वार्चा विलुसा T., G. ३ कान्ती D. ४ स्फुल्तीति G. ५ यौगपदे। त्रसंभ° T. ६ संकर्षो° T. ७ दि्क्रिश्वलकापि° T., G., C., M. ८ नावाध्यत्व° K. ९ वस्त्रलंकार K.

पृथ्वीमारावतारं इतवति भवतो दोणि देवेंण दूतः धोषेण प्रेषितोऽसौ निवसति मुज्रगः कोऽपि संवाददेतोः । कुर्ध्यंत्रकालीकटाझधुतिदल्लनकलाकेलिकारस्त्वदीये पाणौ नायं रूपाणः शुभवरितनिघे म्रीनृसिंद झितीन्द्र ॥ भत्रापद्कृत्या सकळैरपि विपक्षेर्द्रुनिरीर्स्यस्त्वत्कौक्षेयक इति वस्तु म्यज्यते ।

सेनारजोभिस्तव तिग्मभादु-राच्छादितोऽसौ नर्रासह देव। विरोधिशुद्धान्तसृगेक्षणानां वक्रेन्दुरासीन्मखिनप्रकाद्यः॥

ईंद्दासंगत्यलंकारेण प्वजिनीसमुद्भूतधूँलीइयामलितनमोमण्डला-वल्लोकनसमकालमेव रिपुभूर्पालाः पलायन्त इत्यतिद्ययोक्तिरलं-कारो व्यज्यते । उत समरपराव्युक्षत्यममजन्त भूमुज इति कार्ये ब्रस्तुते रजःपुज्जपिक्षरितगगनतल्लिभालनानुमितस्याप्रस्तुतस्य

डस्पाटिता उत्ताला उत्तता वे ग्रैलपाग्भाराः ग्रैलराग्नवस्तौरिस्वर्थः । पृथ्वी-स्वादि । संवाद एव हेतुस्तस्व तर्द्यनित्वर्यः। " पठी हेतुप्रवोगे " इति पठी । अत्रापहुत्येति । उत्रक्रोऽवं न कृपाण इत्यारोप्वापद्रवरूपवेष्वर्यः । कृत्रौ नदः कौक्षेवकोऽतिः । "कुल्लुसिमीवाभ्वः श्वास्वलंकारेषु " इति दीविको डकज्य्यस्ववः । सेनेति । अत्र नानौ रजभ्छारनं वक्रेन्होर्गलिन्वनिति कार्वकारण-वोमिन्नदेग्नस्वरुपोऽवनसंगल्वलंकारो वाच्यः । तेन वहवोऽलंकारा व्यव्यन्त इत्याह । इद्दासंगत्यलंकोरेपोति । अतिद्यायोक्तिरिति पलावनावलोक्षनवोः समकासमे-देत्वेककालत्योक्त्वा कार्वकारण्यीर्वापर्वविभयिनकरेस्यर्थः । उत्तेति । अयवेत्वर्यः ।

१ दोषेण D. १ प्रेरितो G. १ कुष्पन D. ४ 'रीक्षस्ते डपाण' T., G., C., M. ५ 'प्रभाव: M. ६ अन्ना' O. • 'धूलि' T., M. ८ 'भूपा: T. ९ मूपतम G., C., M. १० 'विभावना' D. ११ 'त्यादि K. १२ 'कारेणेत्यादिना K.

सेनाबाहुस्यकपस्य कारणस्याभिधानादप्रस्तुतप्रशंसा । उतस्वि-द्विषादाद्यनुमावत्वेनोपनिवेद्धाद्विरोधिवधूवदनमाळिन्यळक्षणात् कार्यात् प्रस्तुताज्झटिति रिपुसुमटरणापसरणादिकपस्य कारणस्य प्रस्तुतस्यैव प्रतीतेः पर्यायोक्तम् । पष्ट्रदाहरणेषु स्वतःसंभविनोऽ-र्यस्य व्यञ्जकत्वम् ॥

सुराङ्गनाझ्यो मळये त्वदीयं अत्या बद्द्यो वीर नृसिंह देवें । जिह्नाञ्चलान्युलुल्जयन्ति तुग्ध-मूणाळ्लोमातुभयेऽपि नागाः ॥ अत्र रसनाञ्चलोल्लोखनरूपेण वस्तुना विद्यिष्टचैतन्यद्यूप्पाना-मपि चमत्कारं करोति यद्दास्त्वदीयमिति वस्तु व्यज्यते । वियोगिनो विझ्यति वैरिवीरौः कौर्तूहलीमञ्जव्य कलिक्रनाथ

र्विमालननीक्षणष् । निमालवत्त ईक्षत इति अट्टमल्लः । अप्रस्तुतप्रशंसेति । बारणकयनात् कार्यावगनकपेत्वर्यः । प्रस्तुतकार्योत्तचा प्रस्तुतस्वैव कारणस्व गम्बत्वे पर्वायोक्तम् ॥

विजुम्ममाणां बेहुलेऽपि पक्षे ॥

मय कविमोडोक्तिसिद्धार्यधाक्तिमूलानाइ । सुराक्तनाभ्य इति । हुग्धं सीरम् । डनवेऽपि नानाः सर्पा गजाम । अत्र वस्तुना वस्तुष्वनिमुद्धावयति । आत्रौति । अर्च नागानां वद्यसि हुग्धमृणालम्रान्स्या भान्तिमदलंकारः । तेन वद्यसो हुग्ध-मृण्डस्प्रैपम्यं गम्यत इत्यलंकारेणालंकारध्वनिर्धास्ति तथापि व्युक्तम इति नोदा-विदाः । दियोगिन इत्यादि । कुनूहलमेव कौतूहली । चातुर्वर्ण्वादिस्वात्

१ 'निवद्धविरोधि' D. २ मूप D. ३ 'मूपा: G., C., M. ४ कौतूइल संदधते T., G., C.; कुतूहल संदधते M. ५ बहुलेऽथ G. ६ निद्दालन' K. • निद्दालयत K. ८ 'त्यादि K. ९ K. omits अत्र. १० 'ध्वनिरस्ति D.

### **पकावल्यां तरछान्विता**यां

अत्र वस्तुना भ्रान्तिमद्छंकारो व्यज्यते।

उद्गीयमानमनिशं सुरसुन्दरीभि-र्दानं निशम्य भवतो नरसिंह भूप। म्ळानेषु निर्जरतरोर्नवपऌवेषु शच्या तवैष यशसा विहितोऽवतंसः॥

अत्र परिणामेन निरातेशयं तव वितरणमिति वस्तु व्यज्यते । पृथ्वी पूर्वापरगिरिघनोत्तुङ्गवक्षोजनम्रा भूषा बाहोरजनि भवतः औन्टैसिंह झितीन्द्र । बाहुस्रास्याः सुरगजकरस्थूल्दीर्घः समप्रां

कान्ति पुष्णात्यघटघटनाचातुरीयं विधातुः ॥ अत्रान्योम्याळंकारेणोपमेयोपमा न्यज्यते। एषुकविप्रौढोक्तिमॉत्र-निष्पन्नद्यौरीरस्यार्थस्य व्यञ्जकत्वम् ॥

स्वार्ये प्यञ्गत्थयः । "विर्गौराहिभ्यम" इति डीष् । अत्र घस्तुनेति । विबोगिनां चकोराणां च कीत्तिविलोकनहेनुकभयकुनूहलप्राप्तिरूपेणेस्वर्यः । तस्व वद्यसि चन्द्रिकाभान्तिनिबन्धनस्वाद्धान्तिमहलकारप्यञ्जकस्वभिस्वर्यः । उद्वीय-मानमित्स्वादि । अत्र वधरावितंसं विहितभिति वद्यस्वारोप्यमाणस्वावतंसस्व स्वताद्दास्म्वेन प्रसाधकस्वसाधकस्वेन तदुपर्कारकस्वात् परिणामः । पृष्टवीस्वादि । न घटत इत्यघटो दुर्घटः । पचाद्यजन्तेन नञ्छमासः । तस्व घटना । अच पृथ्वीबाह्रोरन्योन्यद्योगाजनकस्वारन्योन्वलेकारः । 'तर्वन्योन्वं नियो वद्योत्पा-द्योत्पादकता अवेत् ।' तेनानयोरन्योन्यमेकैकस्यैव क्रमेणोपमानोपमेबद्धपताद्यो-पमेबोपमार्लकारो प्यज्यते । 'पर्यायेन द्वयोस्तत्मिकुपमेबोपमानता ' इति ॥

१ 'भिः श्रुत्वा यशस्तु भव' T. २ राषितो' G., C., M. ३ हे नृसिंह M. ४ G. drops मात्र. ५ D. drops शरीर. ६ यशसां वतंसन्व K. ७ 'कारकत्वेन K. कस्स्वं मद्र वनेचरः कथय नः कुझं कमेप्युद्भट-भ्वान्तं साध्वसमीडरां तव कुतो जातं कळिक्नेश्वरात् । गीतैस्तस्य यशोमिरस्ततमसः कुझास्ततः किं मया कार्ये मा भव कातरः स हि सदा जागति वीरवते ॥ जत्र वस्तुना वाक्यार्थकपेण भीतं पळायितमरण्यवासिनं इन्ति

कि भवन्तमिति नरसिंहनरपतिविषयमनवरतक्षत्रधर्माचरणप्रैवण-त्वरूपं वस्तु व्यज्यते ।

> युक्ता विपक्षेषु रूपा न कर्त्तु-मेते विकुर्वन्ति हिॅकार्यकाले। इत्याद्ववे वीक्ष्य कलिङ्गनायं नाथन्त्यमी प्राञ्चलयः सपत्नाः॥

अत्र बस्तुना तद्रूषणावसरे न वयं रात्रव इति ध्वन्यते । निषेध

अय वाक्यगतानेवं कविनिबद्धार्यधक्तिमूलांभतुरोऽपि भेदानाह। कस्त्यसिष्थादि। इहाष्टप्रयोसरवाक्यानि । वीरव्रतमपरावृत्तहननं तत्र जागर्त्ति ततो न प्रमाधाति । मतस्त्वामेष न इन्तीति भावः । अत्र व्यद्भप्रव्यञ्जकत्वे विविनक्ति । अत्र खरुतु-नेति । खाष्ट्यार्थेनेति । वीरव्रतजागरणरूपेणेत्यर्थः । इन्ति कि न इन्त्येव । 'न भीतं न पलायितम्' इति निषेधाहितिभावः । साषधर्मो धर्मविजवित्वम् । वस्तुनालंकारच्वनिमाह । युक्तेरवादि । आहवे सपत्नाः कलिङ्गनायं वीक्ष्य स्वामिन् विषसेषु कृपा न बुक्ता हि बस्मात् ते कार्यकाले विक्तर्यन्त्यपक्त्वर्यन्ताति नायन्ति बाष्टन्त इत्वन्ववार्यो । अत्र केन वस्तुना कोऽलंकारो व्यज्यत इत्याकाङ्कावा-माइ । अत्र खस्तुनेति । धत्रवो मानुकम्प्या इति बाच्चारूपवाक्वार्येनत्वर्यः । तद्युपायसरो एते विकुर्वन्तीति धत्रवृष्णसमय इत्यर्थः । तेन स्वयमेद स्वदूषणावो-

र किमप्यु<sup>0</sup> T. २ वाक्यात्मरूपेण G. ३ D. drops प्रवण. ४ च D. ५ इति भावः K.

पवायमिति किं इदयम् । न हि न हि । स्वयं शत्रुमिरेव शत्रुत्वनिषे-धस्य कृतत्वात् । ततम्र एव निषेवो बावितः शत्रूणां निर्विकारत्व-सततहितकारित्वादिविशेषं व्यनकीत्युक्तविषय आसेपो व्यज्यते ।

प्रागासीन्मकरन्दपिच्छिलतले पद्मस्य गर्भे ततः शौरेः कौस्तुमकान्तिपूरसुभगामोगे मुजाभ्यन्तरे । आवासस्तव, लक्षिम संप्रति पुगर्निर्व्याजमूर्च्छत्रुपा-स्रोतःशीतलिते नुसिंहवसुधानायस्य नेत्राञ्चले ॥

अत्र पर्यायाळंकारेणोक्षतपद्प्राप्तिकृतार्थीकृतात्मनो लक्ष्म्याः कलिङ्गेश्वरं प्रति प्रेमातिशयरूपं वस्तु व्यज्यते ।

गाहास्मनि ग्रमुनिषेधप्रसीतेरासेपालंकारो व्यक्त्य इत्यर्थः । ग्रहानिसन्धिः परः पृष्छति । निषेध एवेति । मुख्यनिषेध एव किमित्वर्थः । एवकारो निषेधा-भाखव्यावृत्त्वर्यः । निषेधत्व मुख्यत्वे तराभासात्मक आसेपो न संभवतीति मादः । ज्ञातपराभिसंधिरुत्तरमाह । न द्यीति । न मुख्योऽवं निषेध इत्वर्यः । अमु-वयते हेतुमाह । स्वयसिति । अप्रादुष्णत्ववत् प्रमाणसिन्नत्व्वै श्रमुत्वनिषेधा-दित्वर्यः । ततः किमत आह । तत्व्रस्वेति । ततव्योध्मत्वापिर्धवर्त्तमास इत्वर्यः । निषेधामासस्य फलमाह । द्वात्रस्वेति । ततव्योध्मत्वापिर्धवर्त्तमास इत्वर्यः । निषेधामासस्य फलमाह । द्वात्रप्रोति । नार्विकेरत्वनेते विकुर्वन्तीत्वुक्तरोय-रहितत्वम् । फलितमाह । द्वत्तिति । न धववो वद्यमिति ग्रमुत्वामुवादेन निथे-धादुक्तविषय आक्षेप इर्द्यर्यः । उक्तस्य वश्वमाणस्य वा प्रकृतस्य नियेभामास साक्षेप इत्युक्तम् । मलंकारेण वस्तुध्वनिमाह । प्रागिति । व्यक्र्यध्वस्त्रको विवि-नक्ति । अत्रेति । पर्यायाद्यंकारेणेति । क्रमेणैकत्वानेकाधारवृत्तिकप्रेल्त्यर्यः ।

१ विर्गिकारियात् तदहित° T.; विर्विकारत्यात् तदहित° C., M. २ °पिच्छलदले D.; °पिछारतले M. ३ °पुछा° G. ४ °विषेभवदेवा° D. ५ विर्विकासिव°D. ६ D. drops इत्यर्थः • प्रागित्यादि K. ८ व्यहु-क्ष्यखाकाले D.

का त्वं मीठ वधूः प्रसूनधनुषः किं कर्त्तुमागाः पुनः स्नातुं कुत्र मुने निसर्गविमले मन्दाकिनीस्रोतसि । मा गास्तत्र नृसिंद्दपार्थियकरन्छाघासमाकर्णन-म्लानस्वस्तरुशीर्णपर्णपटलीपोंतैः कषायं पयः ॥

अत्रातिशयोक्यानितरसाधारणं नृसिंहभूपतिवितरणमिति व्य-तिरेको व्यज्यते। एषु कविनिवद्यवकृप्रौढोक्तिमात्रनिष्पस्रशरीर-स्यार्थस्य व्यञ्जकत्वम् ॥

र्यंधपि शब्दार्थयोः प्रत्येकं व्यञ्जकत्वमुक्तं तथापि यत्र शब्दस्य व्यञ्जकत्वं तत्रार्थस्यापि सहकारित्वम् । यत्र पुनरर्थस्य व्यञ्जकत्वं तत्र शब्दस्य ॥

मलंकारेपालंकारप्वनिमाह । का त्वसित्वाहि । अत्र कस्यचित् मुनेः कामस्व वप्याय प्रसोत्तरवाक्वानि पूर्वाधें पट्। तत्र कातुं कुचेति पागमनक्रिवामुपक्नात् पृयग्वाक्वइवम् । कपावं गन्धकूषितनित्वर्धः । अत्रातिद्यायोक्त्योति । मन्दा-किनीपबसोऽपि विधिटकुर्गन्धासंबन्धेऽपि संबन्धोक्तेरसंबन्धे संबन्धरूपवेत्वर्यः । व्यतिरेक इति । डपमानात् कल्पतरोरुपमेयस्य राज्ञ आधिक्यादाधिक्यपर्णन-रूप इत्त्वर्थः ।

ननु धञ्चस्य व्यञ्जकस्रेऽर्यस्य वैयथ्वं तयार्थस्य व्यञ्जकस्रेऽपि धव्यस्त्रेस्या-सन्स्वाह । यद्यपीति । धब्दव्यक्र्ण्वेष्विति घोषः । सर्वत्र ग्रब्सार्थवेारन्यतरस्य प्राधान्यमन्यस्य तस्तहकारित्वं न तु वैयर्थ्वनित्वर्थः । उक्ता वाक्यगताः ॥

### **पकावल्यां** तरलान्वितायां

प्रबन्धप्रकाइयत्वेन यथा श्रीमेद्दामारते ग्रुञ्जगेमायुसंवादे ' अछं स्थित्वा इमद्दानेऽस्मिन् ग्रुञ्जगेमायुसंकुले । कद्दालबद्दले घोरे सर्वप्राणिमयंकरे ॥ न चेद्द जीवितः कश्चित् कालधर्ममुपागतः । प्रियो वा यदि वा द्वेष्यः प्राणिनां गतिरीदद्दाी ॥ ' अत्र बन्धुषु निवृत्तेषु ममोपभोगाय मैवत्वयं दाव इति दिवा-बलोकिनो ग्रुअस्य गोमायुवञ्चनामिलाषरूपं वस्तु वस्तुनैव प्रब-न्धेन ब्येज्यते ।

> 'मादित्योऽयं स्थितो मूढाः स्नेहं कुरुत सांप्रतम् । बहुविघ्नो मुद्दर्त्तोऽयं जीवेदपि कदाचन ॥ असुं कनकवर्णामं बालमप्राप्तयौवनम् । ग्रध्रवाक्यात् कथं मुढास्त्यजध्वमविशङ्किताः ॥'

अत्रापि रात्रौ मॅंमैवायमुपॅमोगाय संपत्स्यत इति पुरुषव्यावर्त्त-नपरस्य गोमायोर्ग्रेभ्रप्रतारणाभिप्रायरूपं वर्स्तु वस्तुनैव प्रबन्धेन द्योत्यते । एवमपरेऽप्यर्थशक्तिंमूलस्य ध्वनेरेकादराप्रबन्धप्रकाद्दय-मेदाः प्रबन्धांन्तरेषु द्रष्टव्याः ॥

भय प्रबन्धगतार्थद्यक्तिमूलानपि वक्तुमाह । प्रबन्धेति । तत्रापि स्वतःसिद्धार्थ-इक्तिमूलेषु वस्तुना वस्तुध्वनिमाह । अलिमिति । चस्तुनैवेति । प्रबन्धार्यक्रपेणे-स्वर्थः । नेदान्तरीणि स्वेकादद्यापि प्रबन्धगतानि स्वयमूद्यानि । विस्तरभयात्रोदा-दिवन्त इत्याह । एचमपरेऽपीति ॥

१ D. omits श्री. २ भवन्यय D. ३ G. drops वस्तु. ४ अनेनैव वस्तुना T. ५ द्योत्यते T., G., O., M. ६ ममाय° T.; वयमेव ममोपभोगाय G. ● 'मुपयोगाय D. < G. drops वस्तु. ९ 'मूरुष्वने' D. १० G. drops प्रबन्धान्तरेषु. ११ 'मित्यादिना K. १२ 'न्तराण्येकादरा' K.

उभयशक्तिम्लातुरणनरूपम्यन्नबस्तु बाक्य एव संभवति। यथा

साकनन्द्कः भीमान् महात्यागद्यान्वितः ।

महातुमाबः केन स्वं नरसिंह न सेव्यसे ॥ अत्र नरसिंह इव नरसिंह इति धाक्येनोपमाळंकारो व्यज्यते। अत्र सबकादौ शब्दशक्तिमुल्रत्वं मैहातुमाव इत्यादावर्यशकि-मूलत्वम्। एषां ध्वनिमेदानामक्ताक्निमावेन संदेहेनैकव्यअकातुप्र-वेद्येन च संकरसिविधो भवति संदृष्टिस्त्वेकविधेव ॥

इति अ्रीमतो महामाहेश्वरस्य कवेर्विद्याधरस्य ऌतावेकावळीनाम्न्य-छंकारशास्त्रे ष्वनिमेदनिरूपणं नाम तृतीय उन्मेषः ॥

भयोभवद्यक्तिमूलध्यनेः स्वकप्तुत्राइरणं चाह । उभयेखारि । वर्षोभाभ्यां स्व्यार्थवक्तिभ्यानेकोऽयों व्याज्यते त उभवद्यक्तिनूलानुरणमव्वरूग्वाक्यो ध्वनिरि-स्वर्यः । से च प्राक्यगत एव न पर्गतः प्रबन्धगतो पा । असंभवारिस्वर्यः । सम्बक्रोति । हे नरसिंह नरसिंहभूम सचक्रस्य सोधुजनमण्डलस्य मन्दक जानन्दकरः । मह उस्सवः स्वागो वितरणं रवा कृपा ताभिरन्धितः । मैहानवारूमनसगोचरोऽनुनावः सावद्यक्तिर्वस्य स स्वं केन न सेव्यसे । राज्यमपि सेव्य इति पाच्योऽर्यः । व्यरूण्यस्तु हे नरसिंह भगवत् तृसिंहावतार सेती चक्तं सुर्ह्यां मन्दकः नन्दकनामा खड्नः ते बस्य सः । श्रीर्भा तवा समेतः । महानुनावोऽचिन्स्वमहिमा स्वं केन न सेव्यसे सेर्व-लेकाराध्योऽसीव्यर्थः । पाक्यास्वासंगतार्थलां वरिहरति । अत्र नरसिंह द्वेति मौर्पन्यप्रवर्षसितार्यव्यय्वक्तात्राक्ष्यान्नार्थगतार्थल्यमित्यर्थः । संकरसंसृष्टिप्रसुक्तावान्तर-नेहास्तु मन्यान्तरे द्रष्टच्या इत्याद्यवेनाह । एपामिति ॥

ेईति श्रीपदवाक्यप्रमाणपारावारपारीणश्रीमहोपाध्यायकोलाचलमक्षिनायसुरिविरचि-तायामेकाबलव्याह्यामां तरलाख्यायां ध्वैनिमेइनिरूपणं नाम द्वैतीय उन्मेषः ॥

१ पदेनों T. २ महानुभावादावर्थ T. ३ इत्येकावल्या D. ४ अयं च D. ५ सुजन K. १ महाच जनागोचरो D. ७ सडक सुदर्शन नन्दकः खद्रथ D. ८ श्रीमाष् मासमेतः D. ९ सर्वलीकस्वापन्वियां D. १० डपमापर्यवसित D. ११ इत्योकावली D. १२ K. omits ध्वनिनेदनिकपूर्ण. १३ तृतीाबीन्नेषः D.

भध बतुर्थ उन्मेषः।

# तरुणीकुचमण्डऌमिव गूढं यस्माचमत्कुरुते । वाच्यायमानमस्माद् व्यक्न्यमगूढं गुणीभूतम्॥१॥

यथा

गण्डैरस्थिरपत्रस्रेण्डरचनैः कर्णेरताछीद्छै-रङ्गैरच्छुरिताङ्गरागपर्यपेर्नेत्रेरेद्त्ताञ्जनैः । वस्नोजैरनुपात्तमौक्तिकसरैः र्शसन्ति ते पौर्ख निःसीमं नरसिंह देव भुवने प्रत्याधिवामझुवः ॥

ः उक्ता उत्तनकाष्यस्य भानेर्नेश माय नभ्यनकाष्यस्य गुणीवृत्तष्यक्रयस्य मेश उच्यन्ते । ते चाटारगुरारयः । तुरुक्तं काय्यप्रकारो ।

> ' अग्रुडमपरस्वाङ्गं वाच्वसिद्धयङ्गमस्तुटम् । संदिग्धतुरूवमाधान्वं काकासिन्नमसुम्दरम् ॥ म्वङ्गयनेव ग्रुणीभूतव्वङ्गयस्वाद्यौ निदाः स्पृताः । ' इति ।

तपायं निरूपबति । तदणीति । सर्वमभ्यदितद्रष्वं प्रष्छाइनमपेक्षत इति न्यावेन व्यद्भयनद्रनास्तममण्डलवहूहमेव प्रियं सचमस्कुरुतेतरामिति गूहमेव प्रेथानं ध्वनिरिति चे व्यपहित्रवते । अगूहं तु प्रसिद्धस्वाद्राध्यवत् प्रकाशमानतवा न तथा चनस्करोतीति गुणीभूतनिस्वर्थः । के पुनरिने गूहत्वागूहस्वे । इच्यते । हैइ व्यद्भयस्य हुतविलम्बितमध्यभेदेन वेधा प्रतीतिः । तच वड् हुतं प्रतीयते तद्गूढं बहिलम्बितं तदस्सुटं बम्मध्वं तहूढमिति विवेकः । उदाहरति । गण्डिरिति । पौरुर्थ इंतस्ति ज्ञापबन्तीस्वर्थः । इंसिधार्स्वयंस्य कथनस्वातंत्रवात् तस्कार्वे ज्ञापनमाण

१ °भङ्ग° C., G., M. २ °रगात्ताखनैः D. ३ गुणीभूतं D. ४ प्रधान° K. ५ D. drops च. ६ K. drops इह. ७ ?रिन्यादे K. < °धालर्थकधन° D.

|               |              | चतुर्थ उन्मेषः   | <b>I</b> , | १३१              |
|---------------|--------------|------------------|------------|------------------|
| <b>শস</b> ্হা | सनस्यात्यन्त | तेरस्कृतवाख्यस्य | गतिप्रसिद  | त्वादगुढत्वम्॥   |
| वेाच्यर       | ग रसादेवा    | ं वाक्यार्थस्य   | गापरस्य    | यत्राक्रम् ।     |
| व्यक्र्यं     | भवति तवे     | तत्तज्ज्ञैरपरा   | क्रमाख्य   | ातम् ॥२॥         |
| यत्रातुर      | जनकर्ष व्यय  | র্য বাদ্যার্থীস্ | तस्य वार   | यस्यापैरस्याङ्गं |
| तारशस्य       | रसादेरपरस्य  | ापरं रसादि बार   | हम् ।      |                  |
| ঙ্গমৈত        | यथा          |                  |            |                  |

तत्तद्वीर नृसिंह भूप भवतो दानापदानं मुंहुः अत्वा सिद्धपुरन्ध्रिगीतरचनाशिल्पेषु कल्पद्रुमः। नान्छिष्टो छतया न पङ्कवपुटैः पुष्णाति रागोद्गमं पुष्पैनोंद्विरति स्मितं मधुकरष्वानैर्न जामापते ॥

लक्ष्वते तेन प्रत्वयित्वं म्वज्यते। एवं स्थिते सत्याह । अत्र श्रांसनस्येति । श्रेष्ठन-व्यक्तपत्व प्रव्ययिपहरूपत्वेत्वर्यः । तत्वात्वन्ततिरत्कृतवाच्यत्वं जहव्रभणामृहत्वात् । तस्य प्रेसिजया भवोगप्राजुर्वेण वाच्यमानतवा हुतप्रतीतेरगूडनित्वर्यः ॥

मपराक्रास्वं दितीवनेदनाह । साख्यस्थेति । अपराक्रनित्वनापरवास्त्रेनाइय-निषीबते । स चेह बाब्बार्यीमतो रसहित्म्ये बाच्यो रसाहिर्वा तयामृत इति हिविधः । अन्नं च म्बङ्ग्बर्स् हिविधनमुरणनकपं रसाहित्र तबोस्ताभ्यानक्रिभ्यां वया-संबन संबन्धे दिविधनपराक्रनिति संपहार्यं व्याचटे । यत्रीति । ताहृश्रस्य वाक्वार्यीमूतत्वेत्वर्यः । तवाधमेहोहाहरणं तत्त्वविति । हानापहानं हानायुतम् । गीतरचनासिम्पेषु गीतप्रबन्धनिर्माणे इत्यर्थः । व्यन्नपं तावरूव संगावयति ।

१ वाच्यस्य च रसादे° D. २ ° परस्य यत्राङ्ग C., G., M. ३ बह् T. ४ °गीति° D. ५ प्रसिद्धत्वात् K. ६ अपराङ्गाख्यद्वि° K. • वाक्यायीमृतरसादे° D. ८ तादृशस्य च K. < तत्ततिगादि K.

अत्र समासोकिस्तावदर्छकारः । तत्र च प्रतीयमानेनांतुवतस्य वाच्यस्य प्राधान्येनाङ्गित्वम् । मारोपितनायिकानायकमिथुनधर्म-योर्छताकस्पद्रमयोरेव वाक्यार्थत्वात् ।

ৰথা ৰা

मर्रासह देव नै वयं कवयो नास्माकमीरको धर्मः ।

पष वचसां विलासः केवलमुपहारकुसुमतां व्रजतु ॥

अत्रोकस्य कवित्वरूपस्य वस्तुनो निषेधः छतः सम्रत्र राजनि सर्वेषामपि गुणानां विर्धमानत्वाक्तदधिकगुणारोपणासंभवान्निर-तिद्ययनर्यसंहर्नरपतिगुणानुवादमात्रपर्यवसायि काव्यमिदमिति कमपि विद्येषममिव्यनकि । स च वाच्यस्यैयोपस्कुरुत इति बाख्या-क्रमेवैतत् ॥

अत्रेति । प्रस्तुतविद्येषणसाम्यादयस्तुतस्य गेम्बले संमासोकिस्ततोऽस्ति व्याप्र विति गावः । तर्दवांपराक्रस्यं व्यनकि । तत्र खेते । मावकविष्टनकपस्य व्यति-वनानस्य वाक्यार्थी मूतलताकरुपहुनवाच्यस्वीपस्कारकस्तात् तरक्रस्वविस्वर्यः । विद्यु-नधर्वे आश्लिष्ठस्वादिः । अवैवोदाहरणान्तरमौद । नर्रस्तिहेति । अवाक्राक्निनौ विविनकि । अत्रोक्तस्येति । एतेमोक्तपस्तुविषव आक्षेपालंकारमेदोऽव्यविस्कृतक्रुन् । अधिकयुणारोपणासंनवात् अग्नेपर्युणाधारे तस्मिमारोत्पितगुणवर्णनास्मवास्य व्यवि-स्वग्रव्हार्यस्यासंनवात्रिस्वर्यः । ईस्वेषेकर्पं विश्वेयनिस्वन्वयः । स य विश्वेयो वाच्यस्य पूर्वोक्तनिषेधानासकपस्वेस्वर्यः । वाक्यार्थीभूतस्वेति ग्रेषः । त्रुपस्का-रकत्वेन तच्छेपात्तरक्रुनिर्व्यर्यः ॥

१ °मानेनांशेनानुगत ° C., G., M. १ प्राधान्येन म्याङ्म्यानं C., M. १ कवयो न बयं D. ४ विद्यमानतया तद ° C., G., M.; विश्रमानतमा तत्तद ° T. ५ °वृपति ° G. ६ झाइया पराङ्ग ° K. ७ D. drops आह. ८ ु गुणाकरे K. ९ इत्येवरूपाविशेष ° D. यथा वा

ब्रूमः कि पद्मनामं वसति यतुद्रे विश्वमेतत् समस्तं कि वा नागाधिराजं स्वपिति झुक्षमसौ यत्र लक्ष्म्या समेतः। कि वा चन्द्रार्धचूढं यतुपरि मजते सोऽपि द्वारस्य लक्ष्मी-माधत्ते सोऽपि चित्ते तव वसतिर्घाच गाक्तवंशावतंस ॥

अत्र प्रभुविषयस्य रतिमावस्याक्रमझ्तः।

स्तोतम्यस्तिग्मरोचिस्निमुवनभवनप्राङ्गणं लङ्कते य-अक्षुर्यस्यायमासीत् स भवति जगति श्ठाघनीयो मुकुन्दः । देवः सोऽप्येष यस्याः कल्यति कुचयोध्यूचुकाद्वैतलक्ष्मी लक्ष्मी श्रीमञ्जूसिंह झितिप रमयते तामपि त्वत्कटासः ॥

अत्र तिग्मरोचिःप्रभृतिविषयो रत्याच्यो भाषः प्रभुविषयस्य रतिमावस्याङ्गम् ।

त्वत्प्रत्यश्विषद्भुन्धरेशरमणीः संत्रासतः सत्वरं यान्तीवीर विखुण्ठितुं सैरमसा याताः किराता वने । तिष्ठन्ति स्तिमिताः प्रकडपुल्कास्ते विस्मितोपकमा-स्तासामुत्तरहैः स्तनैरतितरां खेंक्षेरपान्नेरपि ॥

भय रखाव्यपराङ्गमटविधं च क्रमेणोहाहर्जुमाह। यथा देखाहि । तव रखमप-राङ्गमुहाइराति । झूम इत्याहि । वसतिइर्चि निवासेच्छान् । भवाङ्गाङ्गिनौ विविनक्ति । अत्रेति । अद्भुतवस्तुदर्धनोत्थोऽद्भुतरसोऽक्रमिन्बर्थः । बद्यपीह रसमावाहीनामटाना॰ मन्वनिबमेन नियोऽक्लाङ्गिमावो मवति तथापि चाट्यु क्रविभावस्वैव प्रावद्यः प्राधा-

१ °मादचे T. २ सरभसं याताः C., G., M. ३ विस्मृतोपक्रमा<sup>0</sup> C., M. १ लोलैः कटाज्रेपी G., M. (M. notices अपान्नैसप also, '°रपान्नैसित न'). ५ °दरांगेऽद्रुत-रसो° K.

पकावल्यां तरळान्वितायां अत्र रसामासः प्रभुविषयस्य रतिमावस्याक्रम् । त्वयि लोचनगोचरं गते सफलं जन्म नृसिंह मूपते । अजनिष्ट ममेति सावरं युधि विद्यापयति दिषां गणः ॥ अत्र भावाभासः प्रभुविषयस्य रतिभावस्याङ्गम् । नृसिंह भवतो दानं निशम्य निभृतेक्षणाः । विकेस्तहस्ताः कान्तारेप्वासते राजकुञ्जराः ॥ अत्र मदाब्यस्य भावस्य शान्तिरङ्गं प्रभुविषयस्य रतिभावस्य । समालोक्यालेक्यस्थितमपि मुगास्यः फणभूतं प्रकम्पन्ते धैर्य त्यदारितरुणीनां त्यनुपमम् । यदेतास्त्वद्भाट्यामधिरजनि यान्त्यः फेणभृतां फणारत्नं हस्तैः पिदधति हढं वीर विपिने ॥

न्वात् तत्वैव सर्ववाङ्गित्वं निवज्रनित्वनुसंधेवन् । अत्र रसाभास इति । भनी-चित्वप्रवृत्तत्वोहिति मावः । त्वयीत्याहि । अन शरणार्थिनां हिषां नरसिंहर्ष्यनो-त्यहर्षस्तवीत्वादिना वागारम्भेण व्यव्यते । स च न वीरधर्म इत्यनौचित्वप्रवृत्तत्वा-देव मावामासः पूर्ववरक्रमित्वाह । अत्र भावामास इति । नुसिंहेत्वादि । शावं खण्डनं नरम । राजान एव कुञ्चरा इति कपकलमासः । हामाहिलिङ्गातु । निवृत्तेसणा निवलाबाः । विवस्तहस्ता विहस्ताविन्तानिर्वेहाभ्वानिति मावः । एतेन महश्रवी व्य-

१ सादरमिति G. १ विन्नस्त° D. ३ °तह्त्वीनामनुपमम् D. ४ फणमृतः C., M. ५ °दिन्यर्थः K. ६ °दर्शनोन्यो इर्षः K.

इह रिषुभूपालमामिनीभयरूपस्य भावस्योदयो नेरसिंहनरपति-विषयस्य रतिमावस्याङ्गम्।

पकाभूत् कुसुमायुधेषुधिरिव प्रैष्यकपुद्वावलि-जैंतुं मैङ्गल्पालिकेव पुलकैरम्या कपोल्स्थली । लोलासीं झणमात्रमाविविरद्दक्लेशासद्दां पद्त्यतो द्रागाकर्णयतम्ब वीर भवतः प्रौढाद्दवाडम्बरम् ॥

अत्र छोलाक्षीप्रेमसमरौत्सुक्ययोः संघिः प्रभुविषयस्य रतिभा-बस्याङ्गतया स्थितः।

सौमाग्यं तस्य चित्रं तद्धि चपलता कापि मद्वीरल्डम्याः पद्दयत्सु रहाधते या रणभुषि र्नृपतिष्वद्भुतं तद्भुजाय । घिग्धातुः प्रातिकूच्यं मयि बल्लमतुलं तस्य कस्य व्रवीमी-त्याचक्षाणो विरोधी भयति गिरिवनं श्रीनृसिंह झितीन्द्र ॥

क्वते । स व पूर्ववरङ्गनिस्वर्थः । बान्स्यो भावन्स्यः । भावसंभिमाइ । एस्केति । एका भवतः कपोलस्यलीस्वन्वयः । मङ्गलपालिका मङ्गलार्थमङ्करपाणम् । इयोस्तुल्यवल्ल्यो-विरुद्धबोर्भाववोः समावेद्यः संभिः । बहूनां पूर्वपूर्वोपनर्देन समावेद्यः द्यास्ता । तां जार । स्त्रीसाग्यसिति । सौभाग्वं सौन्दवे चित्रममुतं तत्तरमादभिचपलताभि-कपार्थलम् । भृपतिषु पद्यस्य पद्यतो भृपतीननादृत्वेत्वर्यः । " यही जानाहरे " इति जकारात् सप्तमी । भुजाब भ्लाषते भुजमनिलवतीत्वर्यः । " श्लापहुरू-"

१ नृर्सिइ<sup>°</sup> G. १ प्राम्प्यक D. १ माबुरु<sup>°</sup> T. ४ नृपतिष्वेकतस्तक्षुजायाम् D. ९ तुबुजायाः G. ६ <sup>°</sup>त्येवं शंसन् D. ७ पक्षेत्यादि K. ८ <sup>°</sup>मालिका D. ९ °मित्यादि K. १० <sup>°</sup>वापल्यम् K. अत्र स्मृतिनिर्वेदमेतिचिन्तानां शवकता पूर्ववदन्नम् । यत यैव रसवदादयोऽछंकाराः ॥

वाच्यस्य सिद्धिहेतुं कृतिनः कथयन्ति वाच्य-सिद्वचङ्गम् ।

पत्रावळीकवळनान्यरिभूमिपाल-ळीळावतीस्तनतटेप्वळमादघाना । गङ्गातरङ्गधवळानि यद्याःपयांसि दुग्धे धरातिलक वीर तवासिधेतुः ॥

इत्याहिना संप्रदानस्वाचतुर्थी । अञ्चेति । रणात् पलावमानस्व द्यचोरिने स्मृत्वा-रवधत्वारो भावाः क्रमात् सौभाग्वभुजश्लापैनारेवनिन्दावलप्रद्यावाक्ष्येषु व्यव्यक्ते तेषां द्यन्नत्वता पूर्ववद्य कविभावस्वाङ्गनित्वर्यः । नॉन्वेत्रं रसाहीनां प्राधाम्त्रे व्यक्तित्व-नप्राधान्वे गुणीभूतव्यङ्गधत्वनेतं च साति रसवदादालंकाराणां कोऽवकाख इत्या-प्राधान्वे गुणीभूतव्यङ्गधत्वनेतं च साति रसवदादालंकाराणां कोऽवकाख इत्या-प्राधान्वे गुणीभूतव्यङ्गधत्वनेतं च साति रसवदादालंकाराणां कोऽवकाख इत्या-प्राधान्वे गुणीभूतव्यङ्गधत्वनेतं च साति रसवदादालंकाराणां कोऽवकाख इत्या-घङ्क्वाह । एसं खेति । गुणीभूता एवेत्वर्यः । तथा च सर्वस्वकारः सूच-वां चकार । ' रसभावतदानासभावप्रधमानां निवन्धे रसवस्त्रियक्र्वस्विसमाहितानि भावोदवभावसंधिभावद्यत्रलाथ पृथगलंकाराः ' इति । रसस्वाङ्गत्वेन निवन्धे रस-वान् । भावस्वाङ्गत्वे प्रेयोऽलंकारः । तदाभासत्वे कर्जस्वी । भावप्रैद्यमनस्वाङ्गत्वे समा-हितम् । भावोदवादीनां तथा निर्वन्धने नु तन्नामकाखावः पृथगलंकारा इति सूचार्यः त

तृतीवं नेरं लसवति । शाख्यस्येति । वद्मिग वाच्यं न सिच्यति वद्याच्यसि-अग्रहमिश्वर्थः । अत प्रवार्यस्त हम्बदेषतादिवद् करण्डारीयनिर्वर्त्तकतवा खंत्र-अस्वोपकारकाङ्गस्त वाच्योपस्कारमावकारितवा प्रवाजादिवदारादुपकारकास्पराङ्गा-देदः । एज्ञावल्लीव्यादि । पद्यावलीकवळनानि मकरिकापत्रलुण्डनानि पर्णपुद्ध-मेसनकानि चे स्तनतेटेचे गिरिप्रस्येष्विति च प्रतीवते । मौद्धाना कुर्वाणा ।

१ T. drops मति. २ हि T. १ झाघनद D. \* K. omits ननु. ९ इति च D. ६ भ्र शमसुब्ले D. . भिवन्धेन D. ८ भ्यसमामि D. ९ भ्रिसमामि D. १० K. omits च. ११ D. inserts च after 'तटेषु. १२ आददाना K.

### चतुर्थ उम्प्रेषः। 🥂 १३७

अत्रासिधेनोर्धेनुत्वं व्यक्नगं यशसः क्षीरत्वरूपकल्झणस्य वाच्यस्य सिद्धिमाद्धाति ।

যথা ৰা

धाराविषं त्वदसिकालभुजक्रमस्य देष्ट्वा सुदुःसहतरं समरे नरेन्द्राः । मूच्र्ङी भजन्ति नरसिंह वसुन्धरेश किं चोद्वहन्ति वपुराधितवर्णभेदम् ॥

पवांसि शीराणि । असिथेनुश्छुरिका । 'छुरिका चाँसिथेनुका ' इत्वगरः । स्रम्नायर्थमत्र रर्शवति । अत्रीति । वाच्यव्यक्रपयोरसिथेनुधेन्वोरभेवाध्यवेसानाहिति भावः । विषवविश्वेषे किञ्चिन् नीनांसितुनुसहरणान्तरनाइ । घारेत्वादि । धारा एखनुखं जलसंततिथ । विषं तीयं गरलं च गम्यते । 'धाराझामाम्बुसंतत्योर्विषं नरल्ह्या वजानो विषवेद्याश्र । भसिरेव कालमुजक्रमः इष्ण्यसर्प इति रूपकम् । नरेन्द्रा राजानो विषवेद्याश्र । 'नरेन्द्रो विषवेद्येऽपि ' इति वैजयन्ती । नूच्छा वाझान्तःकरणानां द्यत्तिविषातः । वर्णमेसे वैवर्ण्यम् । नरेन्द्राणानपि तवापि दर्श्वनादेव विषवेगाविर्भाव इति विरोधम ध्वन्यते । अवासिकालमुजक्रमस्व धारा-विषमित्वच चतुर्धा संग्रन्थ । कि विद्वन्नानसेत्यादिवच्छिष्ठटपरम्परितरूपकम् । कि वा श्लेषवद्यादेव सविषत्ववाद्यकां कालमुजक्रम इवासिरित्युपनितसमासाय-वणादुपना । आहोस्विजिरवकाद्यत्वा सर्वालंकारसंकोच्वको नूच्छांदिकार्वविद्ये-देव्यापितनगरलार्यप्रतिभोक्रैसितो विषमिति श्लेष इव वजिर्वाहकतवा तु तरक्रमसि-मुम्ब्र इति रूपकम् । वद्य विषपत्रच्यक्रयेन गरलेनासिमुजक्रमस्वेति वाच्यरूपक-सिद्धांच्यसिक्षर्यद्वां नाम गुणीभूतर्घ्यक्रयने इति । तत्र व्यक्र्यत्वति वाच्यरूपक-सिद्धांच्यसिक्षर्यां नाम गुणीभूतर्घ्यक्रयने इति । तत्र व्यक्त्यपत्वं सिद्धान्यविष्यं-

१ दृद्वापि दुःसह° C., G., M. २ किं वोद्वहन्ति D. ३ K. drops च. ४ तचेति K. ९ °ष्यवसायादिति K. ६ बाद्याभ्यन्तरकरणनां K. ७ °झासितो D. ८ °ब्रुच्यद्रूयं K. ९ ष्यद्रुय मेदे° D. अत्र धाराविषमिति विषद्याध्देन सळिलममिधीयते । तस्यैव वाक्यार्थत्वात् । न तावदिदं त्रिष्ठद्याध्दनिबैन्धनं परम्परितम् । विषदाध्दादाविर्भवन्त्या गरलार्थप्रतीतेः प्राक् इत्पाणस्य फणित्व-रूपणासिद्धेः । अत्र द्विं प्रकरणादिनामिधाम्मसि नियमिता । अम्प्रस्तु इत्पाण यव संभवाति न मुजङ्गमे तस्मादम्मःसंभव यव रूपके बाधकं प्रमाणम् । नाप्युपमा । मुजङ्गमेऽम्मःसंभवामावेन

स्तर्पबोगितवा विषपेरस्वेह वाच्यार्थे तावराह । अत्र धोरेति । गरलं तु व्यक्तय-मिति भावः । सलिलार्यत्वे हेतुमाह । तस्यैवेति । प्रकरणाहिमा तस्वैव वाक्वा-र्योग्ववित्वादित्वर्थः । ननु म्बनुवपक्षे इत्तिद्ववाश्ववर्णं गरीवः । अतोऽभिषेकपूत-ग्लिटपरम्परितकपकाश्ववणमेव श्वेव इति प्रयमं पूर्वप्रसमुत्याप्व निराचटे । न ताचदिति । कपकहेतुकं कपकं पैरम्परितकपकन् । इक्तिमाह । विषद्य-व्दादिति । विषमेव विषमिति श्लिष्टकपकाहित्वर्यः । वया विद्रम्मामसहंसेत्वच वर्ण्वस्व प्रभोईसत्वरूपणं मानसमेव मानसमिति श्लिष्टरूपकहेतुकं तद्दरसेः फणित्व-कपणं विषमेव विषमिति श्लिष्टकपकहेतुकं न भवति । ततः प्रागेव भीषणत्वाहिनापि तस्तिवेरित्वाह । प्रागिति । एतेन साधकप्रमाणामाव उक्तः । अय बाधकं प्रमापं वक्तमाइ । अत्र हीति । तर्ग्रमबोरम्मस्त्वनिमित्तनेवास्तु रूपकमित्रीमां बहुां परि-हरति । अन्महित्यति । ननु इपाणेऽपि कुतोऽन्मःसंमव इति चेद्राराद्वारोति हूनः । धाराँग्रन्स्वाच्यग्रसमुखे प्रतीवनानसलिलसंपत्त्वभेशभ्यवसावेनाम्भःसामान्यसंभ-बादिति । फलितमाइ । तस्मादिति । कपके श्लिष्टपरम्परितकपकेऽम्मसः प्रकर-णाहिना गरलामिधानिवारकत्वेन तत्त्तंभव एव बाधकनित्वर्यः । द्वितीवं पश्चं र्परिहरति । नाप्युपमेति । नुजन्नमेऽम्भःसंभवाभावेनेखुपलक्षणं करवाले गरतामा-वाचेति इष्टव्यम् । ननु श्लेपनहिम्ना सविपत्वं साधर्म्वमुपनाप्रवोज्यकनस्तीति सङ्खे ।

१ वाक्यस्यार्थवात् T.; वाच्यार्थन्वात् D. १ 'निबन्धनपरम्परितं D. १ T., G., C., and M. drop हि. ४ 'दिनाम्भस्यभिधा नियमिता T. ५ 'पदस्वैतिदावाच्यार्थ D. ६ परम्प-रितमुच्यते D. ७ 'शन्दवाच्ये शज्ज' K. ८ परिंहरज्ञाह K.

साधर्म्यामावात् । विषद्याम्दस्य सिष्ठधत्वेन साधर्म्यमस्त्येवेति चेत् तर्दि न्हेवः कारणमुपमाया इति वाच्यम् । तच विचारवि-कछम् । इपाणस्य वाक्यार्थत्वेऽम्मस्यमिधानियमनेन न्हेवस्यै-वानुदयात् । तस्माद्विपद्यम्देन द्यम्ददाक्तिमूलानुरणनकपर्व्यक्नय-मद्विम्ना गरलं व्यक्नर्थ इपाणभुजक्रमस्येति कपकस्य वाच्यस्य सिद्धि करोतीति वाज्यसिद्ध्यक्रम् ॥

यत्र न सदपि व्यक्र्यं स्फुटतां भजते तदस्फु-टाभिख्यम् ॥ ३ ॥

नुसिंह भूप भवतः संस्थामत्सरिणो गुणाः । त्रिविक्रमपदैरेव मितमेतज्जगन्नयम् ॥

अत्र यद्यप्यमन्तानां गुणानां त्रिविक्रमपदत्रयामिते जगति समा-वेशो न घटत इत्यस्ति ब्यक्नयं तथापि झटिति न प्रतिमासत इत्यस्फुटम्॥

विषद्माव्युस्येति । वन श्लेप एव न संभवति कुतस्तप तन्मूलसाधर्म्वसंभावनेति परिइरति । तद्दीति । वाक्त्यार्थत्वे इति प्राकरणिकत्वकयनम् । अग्नसि धाराम्मसीस्वर्यः । अत एव वः केवलश्लेप एवावनिति हृतीवः पक्षः स खुर-सेपाहेवाइत इत्वाद्यवेन तुरीचे व्यक्तयपक्ष एवेति निगमवति । तस्मादिति ।

अस्फुटम्बङ्गवाख्वं नेवान्तरमाह । यत्रेति । झटिति न प्रतिनाखत इति । किन्तु विर्हेम्बतः प्रतिनासते व्यतोऽस्फुटब्वेङ्गवनतदिस्वर्थः ॥

१ वाच्यार्थते<sup>o</sup> D. २ <sup>o</sup>नियमेन D. ३ <sup>°</sup>म्यङ्गधवस्तुना C., M.; <sup>o</sup>म्यङ्गधमहिस्ता च गरत. D. ४ विकम्पित: K.

# १४० पक्तवस्यां तरलान्वितायां यदि वाच्यं व्यङ्ग्यं वा मुख्यतया निश्चितं न भवेत्। संदिग्धप्राधान्यं तत्तु सुधीभिर्विनिर्दिष्टम् ॥ ४ ॥

त्वामेकढं मदगजपतिस्कन्धमाध्रेतबङ्ग-च्छायाविद्युद्धलयितमुजं वीक्ष्य युद्धे नृसिंह । दूरोदञ्चत्पुलक्षपटलीवैर्मिताङ्गस्तुरङ्गे दत्ते दृष्टि विदितरप्तसे न्यक्कृतेमः सपरनः ॥

अत्र वेगेवचरतुरङ्गावलोकनेन किं पलायितुमचकमतेति व्यक्त्यं प्रधानं किं वा देेचे इष्टिं तुरङ्ग इति भयानुमावरूपं वार्ष्यं प्रधान-मिति संदिग्धम् ॥

संहिण्धतुल्बमाधान्वे इत्वत्र संहिण्धमाधान्वं तुल्बमाधान्वं चेति हो नेहे दिवछि-तो तचाबं लसवति । यद्ीति । नुखवतवा प्रधानतवेत्वर्यः । संहिण्धं प्राधान्वं वत्र तत्तयोक्तम् । त्यामित्वाहि । छावा लोहनासः तामिरेद दिखुद्धिर्वलवितः संजातदलवो मुजो बत्त्व तम् । पुलकपटलीवर्मिताङ्गलं नृसिंहवीक्षणात् पूर्वे रणोत्सा-हात् पत्थात्तु नवाहित्वनुसंधेवम् । विहितरनसे प्रसिद्धदेने । अत्त्वकमतेति । मकामबतेत्वर्यः । कर्मणि डित्त्वाहात्मनेपहम् । लुडि " पित्री----- हत्वाहिना बलेबडादेशः ॥

१ °मारुडोन्मद° T., C., G. १ °मारुडखन्न ° T., G., M. १ 'बेष्टिताङ्ग ° T.; 'बेझिताङ्ग ° U., G., M. ४ वेगवचुरङ्ग ° T., C., G., M. ६ ट्रष्टिं इत्ते M.

### चतुर्य उन्मेषः । १४१

यस्मिन्ननयोः साम्यं तुल्यप्राधान्यमिष्यते तदिदम्।

अस्पृष्टाञ्जनसंपदः स्मृतिपथावस्थायिळीळास्मिताः प्रत्यास्थातवतंसदामरचनास्त्यकाङ्गरागश्रियः । दूरोद्भूतकुरङ्गनाभिमकरीमङ्गास्तरङ्गम्रुवः संजाता नरसिंह पाधिव भवत्यत्यधिपृथ्वीयुजास् ॥

भत्र रिपुर्नृेपकान्ताकर्चृकस्याज्जनस्पर्शामावरूपस्य कार्यस्य वा-च्यस्यारिनैरपतिमरणरूपस्य कारणस्य व्यङ्गधस्य च समं प्राघान्यम् ॥

## आक्षिप्तं यत् काका काकाक्षिप्तं तदाख्यातम् ॥५॥

सर्वाधिनामधितपूरणार्थ परिस्फुरत्त्यागमहोत्सवेऽत्र । त्वयि स्थिते वीर नृसिंह र्यूप न ऌज्जते संप्रति पारिजातः ॥

तुल्बप्राधान्वं लसवति । यस्मिछिति । अनवोर्वाच्वव्यक्रपवोः । साम्वं समप्रधानत्वम् । निभितनिति ग्रेषः । तुल्वं तुल्वत्वेन निभितं प्राधान्वं वव तत्तयोक्तम् । अस्पृष्टेति । अष पर्वावोक्तनलंकारः । तवाञ्चनादिपरिझर-रूपं प्रस्तुतं कार्वे वाच्वं तत्कारणं प्रस्तुतनेव अर्चुनरपं व्यक्रग्वं तवोधनस्कारसाम्यान् समप्राधान्वनित्वाह । अत्रेति ॥

काक्रासिप्तं लसवति। आहित्तिमिति । काकुः स्वरविकारः। सर्वेस्वादि । इह न लज्जत इत्वव न लज्जते किमिति काक्रा लज्जत एवेति व्यव्यत इत्वाह ।

१ °दामश्रियः G. २ °नृपतिकान्ता° C., G., M. ३ °नृपतिमरण° T. ४ देव T.

#### अध पञ्चम उन्मेषः ।

1

# अङ्गिनि रसे स्थिता ये बिम्नत्युत्कर्षहेतुतां सततम् । आत्मनि झौर्यादय इव ते नामैते गुणाः कथिताः ॥ ९ ॥

भात्मनि शौर्यादय इव समवायवृत्त्याङ्गिनि रसे स्थिताः सन्त उत्कर्षद्देतवो भवन्ति माधुर्यादयो गुणाः । अलंकारास्तु द्वारादय इव कण्ठादीनां संयोगवृत्त्या वाच्यवाचकरूपाणामङ्गानामतिशय-् मादधाना रसमुपकुर्वन्ति । अत एव माधुर्यादयो रसधर्माः समु-

तदेवमुत्तममभ्यमकाव्यनिकपणानन्तरं वदव्यद्भयं विवाययन्धेमकाव्यं तजिक-पणं प्रैाप्तापसरमपि काव्यगढुत्वाझातीवोपबुज्यते वापहृपबुज्यते तापहलंकारम-स्तावे मविष्यतीत्याद्यवेनोपेश्व संप्रति काव्यास्मनिकपणानन्तरं तद्धर्मविकपणमेव संगतनित्वनिप्रेत्व गुणानिकपवंस्तेषां सामान्यत्साणं तावदाइ । अङ्गिनीति । वद्रूत्कर्षहेतुत्तमलंकारेष्वतिव्याद्रनित्वाद्यरूक्व व्याचटे । आत्मनीति । अतंका-रास्तु नैपमित्वाइ । अलंकारास्तित्वाद्यरूक्व व्याचटे । आत्मनीति । अतंका-रास्तु नैपमित्वाइ । अलंकारास्तित्वाद्यरूक्व व्याचटे । आत्मनीति । अतंका-रास्तु नैपमित्वाइ । अलंकारास्तित्वाद्य व्याचटे । आत्मनीति । अतंका-रास्तु नैपमित्वाइ । अलंकारास्तित्वाद्य द्वाचा द्वि भेद इत्वर्यः । वाच्यवाच-करूपाणां द्वाद्यार्क्रसंयुक्तास्तवुत्कर्षहेतेपोऽलंकारा इति भेद इत्वर्यः । वाच्यवाच-करूपाणां द्वाद्यार्यकपाणानित्वर्यः । द्वाद्ययौ पपुरित्युक्तम् । रत्समुपकुर्व्वर्वती-ति । लोके पपुषि श्रूपितेऽदं घूर इतिवरेवाहं श्रूपित इत्वप्वनिमानदर्द्यनिन्ती-निरतंकारैराद्रिनो रसत्यापि न्दारोपकारवमत्कारातित्वावदर्धनार्ह्यत्वर्यत्वा-निरत्नकारे एव । गुणास्तु रसं विना न सन्त्वेव तद्धर्मत्वात्तेवानियर्यः । नाधुर्वाहि-गुणानां सुकुमारादिवर्णान्वय्वतिरिकानुविधानं तु ते प्रङ्क्वर्यत्वावित्व्यः न तु तद्धर्मत्वनिवन्धननित्वाइ । अत् पद्यिति । केपांचित्तद्वर्प्तताहज्रिस्तु आन्तिरे-

९ G., O., and M. drop तु. २ <sup>०</sup>मधनं कान्यं D. ३ प्राप्तमापि K. ४ °दवधेयः K. ९ तत्तग्राद्वच<sup>°</sup> K.

चितैवैणैंर्व्यन्ते । यथा प्रांगुतममवलोक्याशूरेअप शूरोऽयमिति शूरत्वबुद्धि विद्वत्यविभान्तवुद्धयस्तया मधुरादिरसधैर्मव्यञ्जक-त्वद्र्शनात् सुकुमारेषु वर्णेम्बपि माधुर्यादि व्यवद्दर्यन्त । वस्तुतस्तु रसस्य धर्मा गुणा गुणाढंकाराणां समवायवृत्त्या स्थितिरिति गडुरिकाप्रवाहेण ।

> ' युवतेरिव रूपमङ्ग कार्ष्य स्वद्ते शुद्रगुणं ठद्प्यतीव । विद्यित्रप्रण्यं निरन्तरामिः सद्दळंकारविकल्पकल्पनामिः ॥

वेति सेंदृटान्तनाइ । यथा प्रांगुतमसित्वादि । मवित्रान्तवुद्धवोऽगांडनतवः । वस्नादक्रियनवेता गुणा सङ्ग्रसंकुक्तास्त्वरूकारा इत्युक्तम् । उभवेषां नेदो सेकवदेवेत्सु-पसंदृर्धाय । वस्तुतस्त्विति । वनु लोके तथास्तु काष्वे र्षु गुणालंकाराणां इवानानवि सनवाववृत्तिरेवेति नतं न समीश्च माबितनिति दूषबति । गुणालंकाराणां मिति ! गडुरिकाप्रधाद्देणेति । गडुरिका नेषी । लोके नेष्वानेकत्त्वानेकेन पथा प्रयोजनं विनेव गच्छन्त्यानितरा अपि नेष्वस्तयैव तेनैव पया बैहच्छन्ति स गडुरि काप्रवाझे गतान्रगतिरन्थपरम्परेति वावत् । बुक्तिइक्तैवेति भावः । रचनाधर्मा गुणा जत एव काष्वव्यवहारहेतवः । मलंकारात्तु सन्ति पेत्तरतिद्याधायका इति भोजवामनौ । तन्नतं दूषवितुननुभाषते । युद्यतेरित्वादि । अलंकारविकल्प-कल्पनानिरत्वंवायविद्येषसृटिभिः । विहितप्रणयं इत्तस्वयं तमुक्तनित्वर्थः । अयान्वव-

श्रांकुन्बमालोक्य T.; प्रांकुत्वमवलोक्य G., C., M. २ T. drops धर्म; रसस्य म्यस्त, G., C. ३ सुकुमारादिषु G., C., M. ४ दृष्टान्त<sup>°</sup> K. ५ प्रांकुरवमित्यादि K. ६ <sup>°</sup>लेकारा इति K. ८ D. drops तु. ९ K. drops यत्. 19

यकावस्यां तरछान्वितायां वदि सवति वचभेषुतं गुणेआ वपुरिव यौवनवन्व्यैप्रक्रनानाम् । अपि जैनदयितानि दुर्भगत्वं नियतमळंकरणानि संजयम्ते ॥ '

इति मोर्फेः । ' काज्यशोमायाः कर्त्तारो धर्मा गुणास्तव्तिशयहे-तवस्त्वलंकाराः ' इति वामनोञ्ज्याह । तत्र विचारितरमणीयम् । तथा दि यद्येते काज्यव्यवद्वारप्रयोज्ञकीमवन्तः संभूय काज्यव्यव-हारं प्रयोजयन्ति तदानीमसमद्रगुणयोगौंडीपाश्चास्योः काज्याना-त्मत्वप्रैसङ्गः । अथ कतिपये तदा गुणमात्रसंभवेऽपि काज्यज्यव-

ग्रस्त्या व्यतिरेकगाइ । यहीति । तूपवाति । तत्त्व विच्चारितेति । कि सर्वे गुणाः संगूष काव्यलवणं कतिपवे देति हेथा दिकल्प्वायं तूपवति । यद्येत इति । गुणविशिष्टपदर-चनात्मिका रीतिरात्मा काव्यस्वेति तेषां नतम् । ताव तिक्रो देदनौं गौढी पात्राली चेति । तत्र ' सनमनुणा देदनीं ' इत्युरकोक्तम् ' ओवःकान्तिमती मौडीवा माधुर्व-बौकुमार्वोपपत्ना पाद्याली ' इति । तत्र गुणसाकत्यस्व काव्यलभणत्वे मौडीपाद्यास्वो-रण्वाप्तिः स्थादित्यर्थः । हितीये त्वतिच्वाप्तिरित्याह । अधोति ।

> ' बाह्रायम प्रेडेवलस्वग्निरुवैः प्राडवः प्रोद्यजुट्टव्हल्वेषे<sup>२</sup> धूनः । '

इत्वाहावप्वीजःप्रभृतिगुणसत्तामाचेण काष्वत्वापत्तिः । मय स्वमतं निगमवति ।

१ °बुतं D., C., G., M. २ °मङ्गनायाः D. ३ जनयति तानि C., M. \* भोजशाजः T., G. ५ प्रयोजकीमृता भवन्तः T., प्रयोजकीभूताः संभूय C. ६ भसङ्गात् G. ● D. omits काच्य. ८ बडीत्यादि K. ९ K. omits काच्य. १० D. omits स्थात्. १९ प्रस्तक्राप्ति K. १२ °त्येव धृमः K. हारप्राप्तिः । तस्मादछंकार एव काव्यव्यवहारप्रयोजकः । गुणस्तु वस्तुतोऽस्त्येव तस्य रसधर्मत्वात् । किन्त्वछंकारस्तं नापेक्षते तत-स्तत्कृता धोमैव नास्ति कुतस्तरां तद्तिशयोऽछंकारजन्य इति ॥

संक्षेपेणाघुना छक्ष्म गुणानां प्रणिगद्यते । आनन्दस्यन्दिता तज्ज्ञैर्माघुर्यमभिषीयते ॥ २ ॥ संभोगे करुणे विप्रछभ्भे शान्ते च तत् क्रमात् । काष्ठां पुष्यति चित्तस्य विछीनत्वमिवार्पयत् ॥३॥ ओजो दीह्यात्मविस्तारकारणं परिकीर्त्तितम् । कमेण वीरबीभत्सरीद्रेष्वेतत् प्रकर्षति ॥ १ ॥

तस्मादिति । ग्रोमैव नास्तीति । अञ्चनिषारिणीति ग्रेषः । स्वयनेवोस्कर्षहेतव इस्डुफ्रस्वात् ॥

तरेवं गुणानां सामान्यलसणमनिधाव संप्रैति प्रतिज्ञापूर्वकं विश्वेषत्सन्यान्याइ । . संक्षेपेफोति । तत्र माधुर्वमोजः प्रसारव्येति त्रव एव गुणा इति सिद्धान्तमनिसन्धा-बारौ नाघुर्वे त्रसवति । औनन्द्रोति । माद्वादेकनवस्वनिस्वर्थः । स च शुङ्गारकरुण-द्वान्तानां धर्न इस्वाह । संस्रोग इति । चित्रस्व वित्तीनस्वं प्रवस्वम् । मोजो तस-वति । ओख इति । सीप्तिः प्रज्वत्ननं तष्ट्रपो व आस्मविस्तारक्षित्तविकासस्तव्या-

१ °यस्तं नावेखन्ते C.; °यस्तं नापेखन्ते M.; °यस्तज्ञापेखन्ते T. १ D. omits संप्रति. १ णानव्दस्वव्हिते K. ४ आनन्दे ' D. ५ इत्यादि K. ६ इवभाषमिवेति यावत् K. किं च मग्रमनोवृंत्ति स्वभावेऽपि भयानके । दीप्तत्वेन विभावस्य भजत्योजः परां भुवम् ॥ ५ ॥ यश्चित्तं व्यश्चतेऽहाय शुष्केन्धनमिवानलः । स प्रसादो मतः सर्वरससाधारणस्थितिः ॥ ६ ॥ श्रेषः समाधिरौदार्यमपि स्वीकृतमोजसा । अर्थव्यक्तिः प्रसादाच कथंचिन्नातिरिच्यते ॥ ७ ॥ समता दोषराहित्यमात्रं स्यात्र पुनर्गुणः । सौकुमार्यं च कान्तिश्च भवेद्दोषविपर्ययः ॥ ८ ॥

रणमित्वर्धः । न केवलं वीराहिष्येवावं गुणः किं नु भवानकेऽपीत्वाह । किं चेति । ननु मनोमज्जनात्मके तत्र कुवो सीप्नेरकाश्व इत्याग्र इच्वता । दीसत्त्वेनेति । विभावस्व भीषणालोकनाशुहीपनविभावस्वेत्वर्धः । प्रसाहं लक्षवति । य इति । जनसवहिति रौद्राद्यनिप्रावेण धृङ्गाराहिषु तुं स्वच्छाम्बुवहिति इष्टव्यम् । अत एवोक्तं काव्यप्रकाशो ।

' शुष्केन्धनाग्निवत् स्वच्छत्रलवत् सहसैव वः ।

व्यामोत्यन्यन् प्रसाहोऽसौ सर्वेच विहित्तस्थितिः ॥ ' हाते ।

मनु श्लेषादयो दश्च गुणाः । तदुक्तम्

' श्लेषः प्रसारः समता माधुर्वे सुखुमारता ।

धर्यष्वक्तिरुदारत्वनोजःकान्तितनाधवः ॥

इति वैदर्भमार्गस्व प्राणा रद्य गुणाः स्पृताः ॥ ' इति ।

तन कयं वय एवोक्ता इत्यासङ्घ्य सत्यमेषां केषांचिदेष्वेयान्दर्भावात् केषांचिद्रो-पविपर्ववरूपत्वाच चित्त्वं सिद्धमित्याह । ऋडेच इति । अन्तर्भावाद्यभिष्यक्तवे श्लेषा-

શ્વે

१ कि लसज °D. २ °वृत्तेः G. ३ °साधारणं स्थितः T. ४ °विपर्ययात् T., M., C. ५ K. omits तु. ६ विजितस्थितिः K. ७ °इत्यादि K.

पदानामेकपद्वद्वासमानत्वं रहेषः । आरोद्दावरोद्दकमक्षः स-माबिः । विकटत्वमौदार्थ्यम् । एषामन्तर्भाव ओजसि । झटित्यर्थ-प्रतिपत्तिद्देतुरूपार्थव्यक्तिः प्रसादाक्षापरा । मार्गाभेदरूपा समता दोषामावमात्रं न गुणः । अपादण्यरूपं सौकुमार्थे सुतिकटुकस्य दोषस्य विपर्थ्ययः । पदानामौज्वल्यरूपा कान्तिर्प्राम्यस्य ॥

त्रीनभिधाय मुणान् वयमधुना रीतीः प्रचक्ष्महे तिस्रः ।

वैदर्भीपाञ्चाळीगौडीयेत्यत्र संक्षेपात् ॥ ९ ॥ अकृतसमासस्पर्शा समय्रगुणगुम्फितादिमा तत्र । एकैव जयति रीतिर्विदछितवीणाभिमानसर्व-स्वा ॥ १० ॥

ओजःकान्तिविहीनामाहुः श्रूथसंषिबंघुरां कवयः। पत्रवपदसमुदञ्चछछितसमांसां च पात्राखीम्॥ १ १ ओजःकान्तिकरम्बितसकछोर्डतपदविराजिताम् वृत्तिम् ।

**ाहरनकपनाह । पदानामिति** ॥

भय गुणप्रसङ्गात तदिशिटरचनात्मिका रीतिरिति प्रतिज्ञानाः संगति सुचनत् स्रमनति । त्रीनित्यारि । नमु सन्त्वेव रीत्वन्तराण्यपि कयं तिल एवेत्युकां

<sup>•</sup> १ °कटुम्बरुपस्य T. २ विपर्यासः G. ३ °स्नमासात्र T. ४ 'कोचित' G., C., M. ९ 'मिल्पादि K.

240

### पकावल्वां तरछान्वितायां

# बिभ्राणा रीतिज्ञैगैंडीिया रीतिराम्राता ॥ १२ ॥ एतासामेव साङ्कर्प्याद्रवन्त्यावन्तिकादयः । पार्थक्येन ततोऽस्माभिर्नाभ्यधीयंत ताः पुनः॥१३

तल्लझणं राज्ञोकम् । यथा

' मन्तराले तु पाञ्चालीवैदभ्योंर्यावतिष्ठते । सावन्तिका समस्ता स्याद् द्वित्रैसिखतुरैः पदैः ॥ समस्तरीतिज्यामिमा लाटीया रीतिरुज्यते । पूर्वरीतेरनिर्वाद्दात् वण्डरीतिस्तु मागभी ॥ '

द्र्शनान्तरे त्वेता वैदर्भीपाआछीगौडीया चोते तिंस्रो रीतयो मधुरमध्यमपव्यवर्णारम्धत्वान्मधुरा मध्यंमा पव्या चेति वृत्तयो रसविषयव्यापारत्वेने कथ्यन्ते । यदुक्तमरुंकारसर्वस्वकारेण । ' वृत्तिस्तु रसविषयो व्यापारः ' इति ॥

ईति श्रीमतो महामाहेश्वरस्य कवेर्विद्याघरस्य ऌतावेकावळीनाझ्यछं-कारशास्त्रे गुणनिरूपणं नाम पश्चम उन्मेषः ॥

तपाह । एतोसामिति । अत्र मतान्तरमाह । द्र्यानान्तरेष्यिति । तत्र संमतिमाह । यतुक्तमिति । इत्वनुप्रासग्रव्हानिर्वचनप्रस्ताव इत्वर्यः ॥

ईति श्रीपदवाक्यप्रमाणपारावारपारीणश्रीमहोपाच्चायकोखाचलमझिनाचसूरिविरकि तायामेकावलीव्याख्यायां तरळाड्यायां गुचनिरूपणं नाम पत्रम उन्मेषः ॥

१ D. drops तिहो. १ मण्पा D., M. १ °म्पापारवे D. ४ इति विद्याधरकुवै-सारली D. ९ एतासामवेत्यादि K. १ इत्वेकादलीष्याखवावां नुवनिकपूर्व नाम पञ्चमोन्मेवः D.

#### अथ प्रष्ठ उम्प्रेवः ।

# न विषेयप्राधान्यं वृत्तिर्वक्तं प्रगल्मते यस्मात् । अविमृष्टविषेयांशस्तस्मादस्यामुदीर्यते दोषः ॥१॥

परस्परसब्यपेक्षप्रधानोपसर्जनमावापत्रविध्यनुवादरूपावयवहि-तयद्यालि तावद्वाक्यम् । अज्ञातज्ञापनं विधिः । प्रमाणान्तरसिद-स्व पदार्थस्य प्रयोजनान्तरेष स्वरूपकीर्चनमनुवादः । वधा गौरयं पदा न स्प्रष्टब्य इत्येत्र गौरयमित्यनुवादमागः पदा न स्प्रष्ठव्य इति

तदेवमुपादेवतवा विज्ञासिता गुणा उक्ता भय देवतवा विद्वासनामा सेवाः प्रदर्वन्ते । तत्र काव्यापकपंहेतवो सेवा इति सामान्यसभणम् । ते चान्यप पर-वाक्यार्यगतत्वेन विविधा मापि बहुँधा प्रपद्मिताः । ते च तत्रैव इष्टव्या इत्वा-धदेन तेषु बहुवक्तव्यानविम्टविधेयांध्रप्रमृतीम् पर्श्वपात् व्याकुर्वन् परवाक्यग-धत्वैन दिनेहेऽविम्टविधेवांधे आद्यं नेदं लसवति । नैत्वादि । इत्तिः संतर्गः सत्तेन दिनेहेऽविम्टविधेवांधे आद्यं नेदं लसवति । नैत्वादि । इत्तिः संतर्गः सत्तेन दिनेहेऽविम्टविधेवांधे आद्यं नेदं लसवति । नैत्वादि । इत्तिः संतर्गः सत्त्वन दिनेहेऽविम्टविधेवांधे आद्यं नेदं लसवति । मैत्वादि । इत्तिः संतर्गः सात्व इत्तवित्यमासकपेण विधे तया विधेवप्राधान्वं यत्र न्यक्तिवते स पर-गताविम्टविधेवांध इत्यर्थः । कयं हत्तेः प्राधान्वतिरोधावकत्वनित्याधहन्वव विष्वाहिस्वकपनिकपणपूर्वकं तदर्धवति । परस्परेत्वादि । मवववदितवनवान्तर-वाक्यद्वं तच्छालि तावद्याक्यं तपुक्तं महावाक्यमित्वर्याः । एकवाक्यत्वे हेतुनाह । परस्परसञ्च्यपेक्षेति । सापेक्षत्वे हेतुमाह । प्रधानोति । तवापि हेतुर्विध्व-मुवाहेति । तत्र विधिद्यव्यार्यमाह । अज्ञातेति । अनुवाहत्वरूपमाह । प्रमाणा-म्तरोति । प्रमाणाम्तरेत्वनेन पौनस्त्त्वपरिहारः । उदाहराति । गौरित्याहि ।

१ भीथेयांत त° D. १ °दूय° D., C., M. १ °रोइरोन T., C., G., M. ४ स्वरूप-संबोतैन° O, G., M. ५ T. omits इति. ६ जिज्ञासिता K. ७ बहुविधाः K. ८ पद्मदोषानुद्धन्य म्याकुर्वाणः K. ९ त्रेधा D.

#### पकावल्यां तरळान्वितायां

हिं विधीयते । अत्र च विषेयस्यार्थस्य प्राधाम्यमनुवायस्य पुंनर-प्राधान्यम् । स चायं विधेयानुवाययोः प्रधानोपसर्जनमावो वा-क्यात् प्रतीयते न वृत्तेः । वृत्तिमासाय प्रधानोपसर्जनमावस्य निमज्जनप्रसङ्गात् । तंत्र समासेषु कर्मधारये यथा

तत्र प्रधानमप्रधाने विविनक्ति । ईग्प्र चेति । नमु किनिदमुण्यते विधेवस्य प्राधान्य-मप्राधान्यममुवाद्यस्वेति । एवं चेइम्रा ज़होतीत्वचापि विधेवस्य रक्षः प्राधान्यमनु-वाद्यस्य होनस्वाप्रधान्यं चापद्येत । किं च वाजपेवाधिकरवपूर्वपक्षे वाजपेवेन स्वाराज्यकामी वज्जेतेत्वच धात्वर्यस्य वज्जेस्तन्येण मुजफलसंवन्धे विस्त्रविकद्र-वापर्सि वस्ता सिद्धान्तिमा विधेवस्य गुणत्वमनुवाद्यस्य प्राधान्यं चोक्तम् । वया च वार्त्तिकम् । 'ततः स्वफलेनोपादेवविधेवगुणभूतवागमहणाहुणेन चोहेस्या-नुवाद्यप्रधानभूतापेक्षणात्तन्यस्वाभावः 'इति । तथा च संघहः ॥

### ' उपादेवविधेवत्वगुणत्वानि बजेः फले । उदेदवत्वानुवाद्यत्वप्राधान्वानि गुणान्ववे'॥

इति । इसेरेसो मानसी विषक्षा । उपादेवत्वमनुडेवत्वम् । तत्र सिन्नस्वोरेसः साध्यस्यानुष्टामनिति सिन्नसाध्यभावादुरेस्वत्वोपादेवत्ववोरिरोधः प्राप्ताप्राप्रस्रपत्वाद-नुवाद्यविधेवत्ववोर्गुणप्रधानत्ववोत्तत्त्वादेवेत्वलं प्रसक्तानुप्रसत्तवा । तदेतत् सम्य-विवदेचितनस्माभिस्तन्त्रवार्त्तिकटीकावां वाजपेवाधिकरणे । तस्मादिधेवस्व प्रा-धान्वमप्राधान्वं पानुवाद्यस्वेति न नीनांसामांसलं वच्च इति प्रतीमः । मैप होषः । इह विधेवस्व प्राधान्वं नान तात्पर्वविषवत्वनाषमप्राधान्वं चानुवाद्यस्वातदिषवत्व-मार्च न तु दधिहोनवोरिव पारार्थ्वहतुकः देषद्येविगावलक्षणो नुषप्रधानभाव इति । मस्तु प्रस्तुते किनावातनत आह । स चायमिति । तत्रेति । इत्तिववर्त्तभ्व

१ T. omits दि; इति व्यपदिस्यते G. १ तत्र T., G. ३ वाप्राधान्यम् G. ४ D. omits तत्र. ५ समासेऽपि षट् प्रकाराः G.; समासेऽपि कर्म° C., M. ६ तत्र चेंति K, ७ °संबन्धोक्तो तत्र D. ८ °त्रितयमध्ये K.

आते वीर नृसिंह भूंप चल्लेतस्वस्सैन्यपाथीनिंधे-म्पंश्वक्रूतलमारमङ्करफणोत्सक्नोरगाधीश्वरे । वाष्णोत्सक्तितलोचनं कुचतदीविन्यस्तहस्ताश्वरूं तस्यान्तःपुरसुप्रुवामुंदचरन् हाकारगर्मा गिरः॥ अत्र म्पश्चक्रूतलमारमङ्करफणोत्सक्तत्वं तावद्विधेयम् । तचोरगा-धीश्वरेषानुवाधेन समं समासतेया न्यग्भावमानीतम् । '°फणो-त्सक्ते ग्रुजक्रेश्वरे ' इति समुचितः पाठः ।

बहुव्रीही यथा

त्यागभौदसितेन्द्रकेळिविपिनक्षोणीवहादंइतिः कीर्त्तिवीडितकार्तिकेन्दुमहिषीगण्डस्थळीपाण्डिमा । देळाताण्डवितप्रतापळद्दरीनिर्धूतकल्पानलः केषामेष न वर्णनीयमहिमा वीरः कलिद्वेश्वरः ॥

अत्र कल्पद्रुमाहंकारादिनानुवाघेन सँमं हसनादि वेधयत्वात् प्रधानया विषक्षितं समासेन ग्रुणीमूतम् ।

' त्यागेनोपहसन् महेन्द्रविपिनक्षोणीवहाहंकृति कीर्त्त्योपत्रपयन् सुघांशुमहिषीगण्डस्थळीपाण्डुताम् । निर्धुन्वन् प्रबल्प्पतापल्लहरीनृत्येन कल्पानलम्

रति निरेवचः पाठः ।

इस्वर्यः । न्यग्भाचमानीतमिति । विधेवांग्रस्व समासे गुणभावेम प्राधान्वं तिरोडितनिस्वर्यः । एवं ' मैर्वी दितीबानिव कार्नुकस्व ' इस्वत्र दितीवमौर्वी-निति पाठेऽवं होष इस्वाष्ट्रग्रम् । त्यागेस्वादि । इन्युनहिषी चन्द्रिका । सर्व

१ देव T. २ चलिते G.; चलती O., M.; भरतस्व<sup>0</sup> T. २ <sup>0</sup>निधो न्य झ<sup>6</sup> O., M., G. अ अुदमवन् T., G., M., C. ५ समासवशात् T., G., C., M. ६ गुक्तः D. ७ T. drops समं. ८ गुणीकतम् D. ९ निर्धून्यव् T., G., C., M. १० <sup>0</sup>नूतेन T., G., C., M. ११ निरवकरः C., G.

द्विगौ यथा

विधुन्तुद ममाधुना बत करिष्यते कि भवा-निति स्फुरदद्दंक्रतिस्तुहिनदीधितिनिर्भयम् । विधाय तव कीर्तिभिनिजवपुःसहस्राण्यसी कलिङ्गवसुधाधिप त्रिषु जगत्सु विद्योतते ॥

अत्र संस्थायाः संख्येयेषु जगत्सु निरवशेषतावगमैकप्रयोजनम-तिशयमादघानायाः प्राधान्यमामिमतं तथा त्रिजगत्यामिति समा-सेनोपसंजनत्यमानीयते ।

तत्पुरुषे यथा

यदिद्द ककुमां सीझि व्योझः स्थलेऽप्यमितं यदा-स्तव कथमपि ज्योत्स्नागौरं नृसिंद्द नरेश्वर । तदिदमखिलं चित्रं पञ्चाद्याता परमक्षरैः कृतपरिकरे वाग्व्यापारे निवेशयते कविः ।

१ °निर्भयः T., G., O., M. २ °मांभहितं T., G. ३ °सर्जनतामा<sup>o</sup> G., M. ४ ड्यो-त्रसागौर T. ५ महीश्वर T. ६ इसनादि <sup>°</sup> K. ७ छेदः D. ८ <sup>°</sup>त्यादि K.

अत्रामितमिति निषेधस्तावद्विधेयत्वेनामिधिस्तितः । मानं पुनर. जुवाचत्वेन । अनयोः समालेनाभिधानमनुचितम् । समाले विष्यनुवादगेतत्वेन विवक्षितयोः प्राधान्याप्राधान्ययोर्विपर्यासप्र-सन्नात् । अतम्ब

' यदिह न दिशां सीम्नि ब्योम्नः स्थल्ठेऽपि मितं यशः' इति पाठः परिणमयितव्यः । यत्र तु विष्यत्तुैवादमावो नाभिम-तस्तत्र समासः स्यादेव । यथा 'निधिरज्जननायासस्तुल्लभः ।'

যযা ধা

आकम्य स्मरवैरिशेखरसरित्पूरैकसिंद्दासनं राजानं नरसिंह पार्थिव तथादंकारमारोखुरः । त्वत्कीचिंप्रसरो इसत्ययमसौ शकस्य दन्तावर्छ म्याळेन्द्रं मुसलायुधं किमपरं देव्यास पञ्चाननम् ॥

अत्र प्रलयधनघटारटितपटुंतरहुहारपैरिपीतहरिवन्तदन्तावल-महस्रोतस्तयानितरकेसरिसाधारणत्वं पञ्चाननस्याभिषातुमभिमतं तावद्भगवत्याः पौर्वत्याः संबन्धित्वेनेति देग्याः प्राधाम्यं पञ्चाननेन समं समासमकुर्वता नोपसर्जनतां नीतम् । समासे हि पञ्चाननस्य प्राधान्यं न तु देग्याः । तत्पुदषस्योत्तरपदार्थप्रधानत्वात् । एवं इत्तदितयोरपि दृत्तिर्गहरणीया ।

इतनित्वाह। अत्रेति । अनौचित्वे हेतुनाह । समास इति । एवं तर्हि नञ्सनासो निरवकास इत्यासङ्क्याह । यत्र त्विति । तत्पुरुषान्तरं व्यतिरेकोज्जेवनाह । आफर्म्येति । एवं विधेवस्य समासे गुणीमाचो होषावेस्युक्तं तवस्यन्तरेऽप्यति-दिश्वति । एवं इत्यदितयोरपीति । तत्र इत्यतेः प्रखुसहरणमाह । सर्वभिति ।

१ °गतत्वेनापि G. २ ततश्व T. ३ °नुवादलाभो T. ४ 'पदुतराप्राङ्कार' D. ५ °परि-वीत' T., G., O., M. ६ D. omits पार्वत्याः. ७ 'रोस्यादि D. ८ 'मिल्पादि K. • खर्च डपति न केपामेगां ' डमरेडु चिहियां गर्डम् । काळीव दानवानां वीर छपाणी तथ स्थिता पाणी ॥

अत्र कपणस्य कर्मत्येन सर्वमिति गर्वविद्येषणमुत्कर्षप्रकाशन-परतया प्राधान्येन विवक्षितम् । सर्वकषेति क्रेद्वृद्या न गुणर्ता नीतम् ।

### न कस्य कर्णवोईर्षमेषा वैर्षति भारती । कवित्वतत्त्वनिष्ठस्य नरेसिंहस्य भूपतेः॥

अत्र नरसिंद्दसंबन्धित्वेन भारत्याः प्रकर्षो वक्तुमिष्ट इसस्याः प्राधान्यं नारसिंद्दीति तदितवृत्त्या न म्लानिमानीतम् । विभक्त्य-

सर्वेकपेति व्यक्तिरेकेण इन्द्रणेर्द्रस्ररपोक्तिः । नद्र्पपरस्यमसर्थम् समासष्ट-तिरेवेवं कि न स्वाष्ट । सवासाह पूर्वमेव " सर्वकूलवकरीपेषु कवा '' इति सर्वो-पपरेन खणा समासाह पूर्वमाविना विधेवस्य सर्वग्रव्सार्यस्य प्राधान्यन्यक्कारे पथाह समासोरपत्तेरिति । तखितपृत्तेरिि प्रस्तुराहरणनाइ । नेति" । अणापि नार-सिंहीति व्यतिरेकेणोहाहरणोक्तिः । वया वैभ्रदेव्यानिसेख्य वैभ्रदेवीग्रव्स्स्य तदितप्रस्थवसामध्वांहेवताविधिष्टद्रव्यपरस्यं तथा नारसिंही भारतीस्तुके नरसिंह-संवन्धभारतीपरस्यं प्रतीवति न सु मरसिंहपरस्यं प्रकृष्ठ्वर्यप्राधान्यन्यक्कारेण प्रस्व-वेन स्वार्थपाधान्वप्रकाशवादित्वर्यः । नमु नरसिंहस्वति च नारसिंहति च वडील-दितवोः संवन्धमाणविहितयोः को विग्रेषो वेनेकच विद्येषणप्राधान्यन्यक्कारेण प्रस्व-वेन स्वार्थपाधान्वप्रकाशवादित्वर्यः । नमु नरसिंहस्वति च नारसिंहति च वडील-दितवोः संवन्धमाणविहितयोः को विग्रेषो वेनेकच विद्येषणप्राधान्यनम्यम् त्रिव्या-प्रधान्यं पिर्वाशहत्त्वाह । विभक्तीति । विशक्तिहिं प्रातिपरिकातुत्पना तद-र्यस्य विद्यवताकएं तिरोधत्ते । तज्रित्तस्तु तस्वेइनिनिति तस्तंवन्ध्य्व्यांन्तरे विहि-तस्तस्थैव प्राधान्वं गमयम् प्रकृत्वर्यप्रधान्धं र्थ्याहन्तीत्वर्ण्य्यात्वर्यान्वर्यात्वरिकाभ्यान्व गम्वत दर्व्याः । तमु नरसिंहस्य नारतीति विभक्तिप्रयोगोर्य नरसिंहस्य विद्येन्वर्या

१ भेषापतरेषु D. २ वृत्त्वा T. ३ कर्षांते D. ४ काविविद्यस्पनिष्ठस्य C. ९ नरसिंहमही-पतेः D. ६ व्हत्रहरणम् K. ७ मेल्वादे K. ८ म्याइरती° K. ९ विभन्नेः झ्यीबेअपे K. न्वयव्यतिरेकाञ्चविधायिनी चिरोषणानां चिर्वेवतावनतिः । विशिग्ये-पूरकर्षापकर्षविधायिनामेषां शाब्दे गुजभावेऽप्नॉर्थ प्राधाम्य विहो-ज्याणां शाब्दे प्राधान्येऽप्यार्थो गुणभावोऽनूधमानत्वात् । समासे तु समुदितार्थामिधायितया नोत्कर्षः प्रतीयतेऽपकर्षो वा ।

### अन्यरीभावे यथा

नाथः काकोदराणां कथयति लिखति क्ष्मापतिः कार्चवीयों मेलेनन्दो जळात्रां निधिरचलपतिलेखनी व्योम पत्रम् । संख्या पारेपरार्ध यदि मवति पुनः किं च वैरिज्जमायुः संख्येयत्वं तदानीं दँधति तव गुणाः श्रीनृसिंद क्षितीन्द्र ॥

पपरवाहेवाप्राधान्वं विशेध्वस्ताहेव भारस्यः प्राधान्वं च गम्बते कुवस्तेक नगर्सिइस्त्र प्राधान्वमिव्याशङ्क्याइ । चिरोष्योष्ट्रिति । अकलहुं मुसं कल्हूी पनः इति प्रवोगे शब्दादन्वयास्तेऽपि विशेष्यमुखचन्द्रगतोरक्षर्भपकर्भहेतुत्वेन वहिशेषणवोः सकलङ्क्ष्याकलहृत्त्वोर्वभेवस्तात् प्राधान्वं तात्पर्वविषयत्वकपं विशेष्यवोर्गुखचन्द्रवोरन्व्यानाव्वोरप्राधान्वं चार्याहिध्यनुवारसामध्वर्कपादवगम्बत इस्वयंः । इत्तौ तु नैवनिस्थाह । समास्तेति । समासः संसर्गस्तिविधापि द्वन्ति-रिति बावत् । समुदितार्यो विशिष्टार्यः । पुनः सिंहावलोकेन समासहत्विमेवाद्द । अच्ययीभाये वयोति । नाय इत्यादि । काणिपतेः सहस्रमुखल्जात् करवक-त्वं कार्त्तवीर्वस्य सहस्रकरत्वाहेखकत्वं चेति भावः । नेलानन्दो मधीपाणम् । अचल-पतिहिंगाडिः । लेखनी लेखवर्षिका । परार्थत्व वारे नरेपरार्थन् । " परे नथ्वे प्रव्या

१ 'विधायिनी ही विशे' O. २ विधेयत्वावगातिः C., G., M. २ विशेष्योत्कर्षांपकर्षांतुया-विन्द्र' T. & D. Quits आपि. ५ मेलामन्दो T., C., G., M. ६ देशिझ्ला' D. • ददाते D. ८ भारत्या विशेष्यत्वादेव प्राधान्य K. ९ मेलान्नन्दो K. अत्र प्रभोः प्रकर्षप्रकाशनं प्रस्तुतं तच गुणवाडुल्यप्रतिपादनेना-मिमतम् । तत् पुनर्गुणानामगणनीयतया क्रियते । सा च संच्याया मभावादेवाभूत् । मत एव संच्याधिक्याशंसनं इतम् । इहाल्पी-यसी संच्या परार्धकपा तया गुणगणनं कर्त्तुमशक्यम् । मतः पारे इत्यस्याज्ययार्थस्य विशेष्यस्यानूश्रमानत्वाच प्राधान्यम् । परार्धस्य तु विशेषणस्य विशेष्यस्यानूश्रमानत्वाच प्राधान्यम् । परार्धस्य तु विशेषणस्य विशेष्यस्यात् प्राधान्यम् । तत्र न्यग्मावितं समासेन । तर्तम्व 'संख्या दूरे परार्धात् ' इति न्योप्यः पाठः । इन्द्रस्य विशेष्यविशेषणमावामावेऽपि यदा प्रत्येकं क्रियासंबन्धो-पैळक्षणं प्राधान्यमॅनिमतं तदा न समासः कर्त्तुमुचितः । उपसर्ज-नत्यप्रसङ्गात् ।

वा " इत्यव्यवीमावः । को नु होष इत्याग्तद्वपाह । अत्रेत्याहि। अत्र परिग्रव्यार्थ-प्रतिबोगित्थेन परार्धत्वेन विधेवत्वाह् तत्व च पूर्वपंश्मधानेऽव्यवीमावे उत्तरपहार्यमा-वेन प्राधान्वे तिरोधानादविमृष्टविधेवांग्रीऽवं होष इत्याह । अत: पार इत्यादि । इन्द्रेऽप्यत्व होषस्य कविदवकाशं संपादवाति । द्वन्द्वस्योति । वच दिरैवर्त्त्वेषु देवोईवत्वोरिव मिलितयोः क्रिवासंबन्धो विवक्षितस्तचैव इन्द्रे न होषः । वया

> •स निर्विष्ठव वधाकामं तटेष्वालीडचन्दनी । स्तनाविव दिग्रस्तस्वाः दौलौ मलवर्द्दी ॥'

इत्यत्र मलवर्ष्युरवोः स्तनौपम्बसामर्थ्यान्मिलितवोनिर्वेशनाक्रियाकर्मस्वेन इन्द्रः कृतः ।

'नवविदिनेवे राशि सरसकोपरशितम्।'

इत्वम सरसतोः प्रत्वेकनेवोपर्श्धनक्रिवाकर्मस्वान् इम्हो न कृतः । अत एवो-परश्चितनित्वेक्रवचनप्रयोगमेत्वर्थः । उपसर्जनत्वप्रसङ्घादिति । इन्दकरवे

१ 'धिक्याशासनम् T. २ इत्यच्ययार्थस्य C., M. ३ 'नृद्यमानतया न D. ४ ततः D. ५ पाठो न्याय्यः T. ६ 'ल्लाक्षणप्राधान्य' T. ७ 'मभिद्दितं T. ८ पूर्वपदार्थप्राधान्ये K. ९ द्विदेवस्येषु K. १० 'देवतयो' D.

मत्युदाहरणं यथा

गर्जदुर्जयशत्रुसैन्यजळधेर्मन्थाय विद्वज्जना-भीषामां परिपूरणाय बसुधावष्टम्मदानाय च । राजन वीर नृसिंद देव भवतः सृष्टे भुजे वेधसा ब्यर्थः संप्रति मन्दरः सुरतवः सर्पाधिपश्चामवत् ॥ अत्र मवनकियायां मन्दरादीनां प्रव्येक सम्बन्धः प्राधान्येनाभि-धातुमभिमतो न समासेनावसादितः ॥ अनुवाद्यविधेयांशावुक्तौ स्यातां विपर्ययेण यदा । अविमृष्टविधेयांशो भवति तदानीं तु वाक्य-गतः ॥ २ ॥

चया

कल्लानिधे वीर कलिङ्गनाथ प्रायस्त्वमिन्दोरपरावतारः । त्वां पद्दयतामेव मुदः स्फुरस्ति यदुत्तरङ्गाः कविकैरवाणाम् ॥

अत्र त्वामनूच चन्द्रावतारत्वं विहितम् । यदि पुनरस्य पद-

उक्तलक्षणप्राधान्यन्यकारप्रसङ्गदित्वर्यः । गर्जदित्व्यादि । अत्रागवदित्वेकवचन-प्रवोगाह्नद्रवद्वह्वचचनमप्युक्तोपसर्जनताहेनुत्वाज्रेवनित्वनुसंधेवम् ॥

वाक्यगताविमृष्टविधेवांग्रं स्क्षयति । अनुचाद्योति । अत्र त्यामिति 'मनुवा-द्यममुक्त्यैव न विधेवमुरीरवेत्' इति न्यावाशिति भावः । विपरीसोपन्यासे तु व्यर्रेवा-सेनोहेदवविधेवांग्रस्वप्रसङ्गादवं होषः स्वाहित्वाह । यदि पुनरिति । धर्मिण-

१ त्वमित्बनूदा T., C., G., M. २ त्वमित्यनु° K. ३ विवक्तितोप° K. ४ व्यत्यासेऽ-विमृष्टविधे° D. ष्ट्रयस्य वैपरीत्येनोपादानमकरिष्यत्तदा निर्विवादमिदं दूषणम-मविष्यत् । धर्मिणमुद्दिस्य धर्मो विधीयत इति सिद्धस्योद्देस्यत्वं साष्यस्य च विधेषत्वम् । तयोर्विपर्ययेणोपादाने तार्किकेरपि नित्य-माकाद्यमित्यादावप्राप्तकाळस्य निम्नद्दस्थानस्यार्भ्युपमतत्त्वात् ।

यथा था

स्रोकत्रवेऽपि चरित्तैस्तव कोऽपि तुस्य-स्तैस्तैर्वभूव जवितास्ति च किं न वेति । बास्रोकनाय द्रैपते नरसिंह जूनं देवेंः सुधाकिरणमौलिरभूत त्रिनेत्रः ॥

अत्र सुधाकिरणमौढित्वमनूच त्रिनेत्रत्वं विद्वितमिति नार्य द्वोषः । विपर्ययोपादाने भवत्येव ।

यथा

उत्कण्ठामारताम्यत्कुवस्यनयनार्मानसाम्मोजमातु-भ्रिन्तासंतापमीखत्कविकुखकुमुद्ग्यूहनक्षत्रनायः । ईर्ण्यासंवर्धमानप्रतिनुपतिकुखाम्मोधिकुम्मोझवस्य स्यातः सर्वत्र योऽसौ जगति विजयते श्रीनृसिंहःक्षितीन्द्रः ॥ अत्र यदः प्रयोगो नोखितः । यत्र हि यत्तदोरम्यतरस्य निर्देश-

मिति । सिद्धं धर्मिणमुद्दिद्धं साध्वधर्मो विधीवत इति न्यायादिति भावः । सप्राप्त-काल्टस्योति । ' अवधवविर्धर्यासवचनमप्राप्तकालम् ' इति लक्षणसूचम् । अय वत्त-च्छब्स्वोरनुवाद्यविधेयपरवीः प्रवोगव्ववस्थातिक्रनेऽप्यवनेव होष इति वक्तुमुदाह-रति । उत्कण्ठेति । कोऽन होषस्तजाह । अत्र यदः प्रेंयोगो मोखित हात ।

१ D. drops च. २ °म्युपगमात् T. ३ नरसिंह नराधिनाथ D. ४ जातः सुधाकर-नामलिकनजिनेत्रः D. ६ सुधाकरकळातिलकव्यमनूदा D. ६ लोचनाम्मोज<sup>°</sup> T. ७ °नृसिंह-श्विती<sup>°</sup> T., C., G. ८ °विपर्यासे K. ९ °त्यादि K. १० प्रचोगोऽनुचित्तः K.

स्तत्रे तस्प्रस्वध्वर्मांधना तदितरेणोपसंद्वारो न्याययः । तयोरनुवाध-विवेयार्थत्वेनाभिधातुमभिमतयोः परस्परसज्यपेक्षत्वेन संबन्धस्य नित्यत्वात् । स पुनवपकमोपसंद्वारकमो दिविधः शाब्दसार्थ-स्रोति । तत्र द्वयोरुपादाने शाब्दः ।

यथा

हिमकरकलामीलिः रूष्णः सरोवहसंभवः फणघरकुर्ल नार्लं बोद्धं नृसिंह नरेश्वर । यदमरघुर्ना दुग्धाम्मोधि मरालमहीश्वरं स बलु महिमा विश्वाक्यातस्तवेष यद्यःभ्रियः ॥

. अत्र वदित्युक्वा स इत्युक्तम् ।

एकतरोपादाने त्यार्थः । तदितरस्य सामर्थ्यनावसीयमानस्वात् । तत्र केवळस्य तद् उपादाने सैत्यार्थो न त्रैविध्यमतिकामति । प्रक्रा-

बोऽसावित्यं सर्वत्र सैयात राते पूर्वस्मित्रमुवाद्यवाक्वे बच्छव्दं प्रवुत्रवाप्कुत्तरासिक् विधेववाक्वे स विजवत रति तच्छव्दस्यावदयप्रयोक्तव्वत्याप्यप्रवृक्तरवाहिति भावः । कोऽवं निर्वन्भ रत्वाद्यकृकव न्वाववलमाष्ट् । यत्र हीति । बक्त होः परस्परसापे-शार्यवोधकत्वेन निरवसंवन्धित्वादन्वतरेणोपक्रने तहितरेणोपसंहारो न्यावसिद्धतवा दुर्वार इस्वर्यः । हिमकरेति । अत्र हरादवत्रत्वारोऽपि गन्नार्शवसुरोऽपि वोर्खुं नालनिति वत् स ते वद्यःश्विवो नहिनेत्वन्यवार्यो । अत्र बत्ते होई वोद्यादाना-च्छाव्होऽवं क्रन इत्वाह । यदिति । श्रीयं क्रनं निरूपवति । एकतरोति । एक-तरोपादान इत्युपलसणम् । उनवानुपादान इत्वपि इष्टव्यम् । तया व केवलतच्छव्होपादानात् केवलवच्छव्होपादानादुभवानुपौत्तानावत्वर्यात् (वविध इस्वर्यः । तत्रा केवलद्यांत् । रत्वा केवल्दस्योति । तिको

Q. G., and M. omit तत्र. २ T. omits सति. ३ व्याख्यात<sup>o</sup> K. ४ त्यादि
 K. ९ वत्तदोरुपा<sup>o</sup> D. ६ आर्यक्रमं D. ९ <sup>o</sup>नुपादानाचेत्यर्थः K.
 21

न्तप्रसिद्धानुभूतविषयतयोपकस्पितसंगिभिना यच्छम्देन तच्छम्द्-स्याभिसंबन्धात् ।

ঙ্গনীত বথা

लोकेऽस्मिन् नरसिंहदेवनृपतिर्दाता न कल्पद्रुम-स्तेजस्वी स न पग्निनीसहचरः कान्तः स नो चन्द्रमाः । गम्मीरः स न वाहिनीपरिष्टुढस्तुक्वः स नो मन्द्ररः

शिल्पड़ः स न पद्ममूः किमपरं याग्मी स नो वाक्पतिः ॥ अत्र तेजस्वी स इत्यादी प्रैकान्तेऽर्थे तच्छन्दः ।

सा कि दत्तवती कदा बत शिला कस्मै स शाकी पुनः कस्यालोकपर्थं गतो निविशते कस्यान्तिके सा पशुः । पर्याया नरसिंह पार्थिव तव प्रॅक्यातिखिन्तामणि-

मैन्दारो दिविषद्ववी त्रिभुवनस्ठाच्याः समस्ता अमी ॥ इह निरतिद्ययवितरणचणतया प्रसिद्धा या शिलेति प्रसिद्धऽर्थे तण्डन्दः।

विधा रशंबन्नार्थरां समर्थवते । प्रश्नान्तेति । छोक इत्यारि । परिवृडः प्रमुः । "प्रमौ परिवृड " इति परिपूर्वांडूंदेर्भातोर्निडान्तो निपातः । अव सर्वव तच्छव्देन वृत्तिंड्रेववृपतिरिति प्रकान्तस्व वृपतेः परानर्धात् प्रकान्तगोचरोऽषं नेद इत्याद् । अत्र तेजस्वीति । सा किमिल्वादि । निचिद्यात इति । " नेविंधः " इत्यास्मने-परम् । दिविषदां गौरिविषप्रवी कामधेतुः । " गोरतज्जितलुकि " इति समासा-न्तटच् । " टिड्डाणम् — " इत्यादिना डीप् । अव सा धिलेत्यादितच्छव्देन प्रसिद्धचिन्तानण्यादिपरानर्धात् प्रसिद्धार्थगोचरोऽवं द्वितीयो नेद इत्याद् । इहोति । वितरणचणतवा दानवित्ततवेत्वर्थः । " तेन वित्तभुऊचुप्चणपौ " इत्यादिना चणप्र-

१ °स्पाभिधानसंबन्धात् D. १ प्रकान्तार्थे D. १ वसति सा धेनुख कस्पान्तिके G., C., M. ४ प्रख्यातविन्ता° M.; प्रख्यान्ति चिन्ता° T. ९ "प्रवर्गते अुवि व सा° C.; "इयोति अुवन° T., G., M. ६ प्रसिद्धार्थे M. ● D. has आप before विधा. ८ °द्रंडतेवर्षतो° D.

त्वस्त्रत्वर्थी गिरिषरगजस्याङ्गके देत्तदन्ति-स्तर्सिमस्तस्मिन् स्मरति मधुरं तत्तदन्नं त्रियायाः । कुम्मामोगे गुवकुषतदं दग्तयोर्गण्डल्हमी-मुद्द इस्ते गतिषु व गर्ति भीनृसिंह सितीम्द्र ॥

अंत्र तत्तवित्यनेन पदेनानुमवैकगोचराः प्रकाश्यन्तेऽर्था इत्य-नुमूतेऽर्थे तच्छन्दः ।

यच्छव्यस्तूत्तरवाक्यगतत्वेनोपात्तः सामर्थ्यात् पूर्ववाक्यगैतत-च्र्ड्रेब्द्स्योपादानं नापेस्रते।

यथा

भीमन्दृसिंह नृपते कविकाव्यशय्यां त्वत्कीसिरोति मुवनत्रयगर्ममारात् । बस्याः प्रमा अजेति दौईदषाण्डुमार्ध प्रौढीमवत्यसिमिषेण च रोमराजिः ॥

प्रस्ववः । सदृश्वदर्श्यनादवो विरहिणां विनोदा इति स्थिते सस्याह । त्वदिस्वादि । कुम्जानोग इत्यादी सर्वत्र इत्तदृष्टिरिस्वनुषद्रः । सदृश्वद्रैश्वात् स्पृतिर्जावते इति नावः । तद्दरवापि । तथा तच्छव्दस्य पूर्वानुर्भूतपरामर्शित्वादनुभूतार्यनोच-रोऽवं नृतीवो भेद इत्याह । अत्रेति । अथ केवलयच्छव्दोपादानायः क्रमस्तमाह । यच्छव्यद्स्त्रियति । अस्य भेदस्य संभावनार्थं विषयमाह । उत्तरवाक्यगत-त्वेनेति । अग्निदित्यादि । श्रव्य पदनैची तल्पं च । मुवनववस्व गर्भत्वं कीर्से-स्तत्व्योडीकारेज वृत्तेः । शेहदं गर्भिणीमनोरयस्तेन यः पाण्डुभावः पाण्डुता तामि-त्वर्यः । एवं वच्छव्दस्य पूर्ववाक्यगतत्त्वेनाप्यार्थं भेदान्तरमस्तु तथा च वोऽसावि-

३ दत्तदृष्ट<sup>o</sup> D. २ तत्र M. ३ °गतस्य तच्छ° T. ४ °श्वम्दोपादानं G. ५ वहति D. ६ 'दर्श्वनादी D. • इत्यर्थः K. ८ नुभूतार्थपरामधि<sup>o</sup> D. ९ 'करणावृत्तेः D. प्रागुपात्तस्तु यच्छव्दस्तच्छव्दोपादानं विना साकाङ्कः । / यथा

यत्र द्वीपस्तुषारझितिभृदुडुगणो मोकिकानां निकायः

शैवालं व्योम शङ्का कुमुदकुलगुदर्धाम सान्ध्यं प्रेवालः । यथं दिकुकुअराणां करिमकरकुलं किं च रूष्णः रूपाण-

स्यत्कीचिक्षीरेषार्थिः स जयति जगति श्रीनुसिंह झितीन्द्र ॥

इह स जयतीति यदि न किंयेत तदा यच्छन्दस्य साकाङ्गत्वम् । यासामम्बुधिरालवालवल्यं चकाचलेन्द्रो वूंतिः

कुल्याः सद्यकछिन्द्विन्घ्यतनया मुक्या महानिम्नगाः । मेरुः संश्रयभूरुहो मघुकराळापाः कवीनां गिर-

स्ताः प्रीति जगतां नुसिंह देशति त्वत्कीर्चयो वीरुधः ॥ अत्र ताः प्रीतिमिति यदि न किंथेत तदा यॅच्छम्दसाकाङ्कत्वम् ॥ कचित्पुनरुपात्तवस्तुविषयतयोपकल्पितयोरुमयोरपि सामर्थ्या-दाझेपः ।

क्या -

न भवसि कथंकारं स्ठाघ्यः कळिक्नपुरम्दर स्मर इति वरारोहाः साक्षान्मुकुन्द इतीन्दि्रा । सुरतघरिति त्वां सेवन्ते निरन्तरमर्थिनो भरतमुनिरित्यार्यास्तौर्यत्रयीनिषुणा मपि ॥

स्वाहिप्रबोगोपपत्तिरिस्वाइङ्क्व तत्र संभवतीत्वाइ । प्रागुपात्तस्स्वति ॥ अथोभवानुपादानाव्यस्कृतीयो भेद उद्दिहस्तमाह । क्रचित् पुनरिति । वत्तवो-रनुपादानेऽपि तद्दिषयोपादानसामर्थ्यादेव तज्ञाभ इस्वर्थः । उदाहरति नेति ।

१ प्रवालम् C. २ °कारिसिन्धुः C., G., M. ३ कियते T., M. ४ भृतिः D. ९ ददति T., C. ६ कियते T., C. ७ यच्छन्दस्य G.

भत्र तेतः क्रथं न रहाष्यो भवसि यतरत्वां सेवन्त इति । पैवं तु योऽसावित्यत्र तच्छन्दोपादांनं विना साकाङ्गत्वम् । असाविति तच्छन्दार्थ पवेति यद्यसिंसंघिस्तन्न बन्धुरम् ।

कविकुवख्यप्रालेयांशुर्जगत्रयपावनै-र्भवसि न गुणैः कस्य ऋाष्यः कलिङ्वपुरन्दर । द्दिमवचिरसौ कीर्स्या यस्य प्रकामपराजितः स्मरद्वरदािरःस्रोतस्विन्यां निमज्जाति लज्जितः ॥

अत्रादःशम्दस्य तच्छन्दार्थप्रतीतिपथानधिरोहात् । अत्र तच्छ-म्दार्थप्रतीतिपद्धतिमध्यास्त पधेति यदि यौष्माकीणमाशयमधिष-स्रति तदा

इह बत्तदेरार्यसिद्धि व्यवस्ति । अत्रेति । इतिग्रव्सः प्रकारवचनः । इत्येवं वत्तदोर्थ्यसिद्धेरायोंऽवमुपक्रमोपसंहारकम इत्वर्यः । अस्तु योऽसादित्वच किमा-वातं तवाइ । एवं त्विति । उक्तरीत्वास्व नेदस्व उक्तसकलमेस्वहिर्मावादित्वर्यः । तर्हि वः क्वातोऽसौ विजयत इत्वरःग्रव्स्त्वैव विध्यन्ववेन तच्छव्झार्यतेति स्टूते । अस्ताचिति । नेतयुक्तम् । अदःग्रव्स्त्र्वेव विध्यन्ववेन तच्छव्झार्यतेति स्टूते । अस्ताचिति । नेतयुक्तम् । अदःग्रव्स्त्र्वेव विध्यन्ववेन तच्छव्झार्यतेति स्टूते । अस्ताचिति । नेतयुक्तम् । अदःग्रव्स्त्र्वेये विध्यन्ववेन तच्छव्झार्यतेति स्टूते । अस्ताचिति । नेतयुक्तम् । अदःग्रव्स्त्र्वेत् विच्छव्स्त्र्याति स्व् त्यह्यवेन परिहरति । द्विन्नेत्वारिक्तम् । अदःश्वव्द्र्य्याते । हिमर्ज्यरसावित्व-स्व्यार्थेति । मद्य्यां च्व्रात्त देवा देव्या एव न प्रतीवत द्वति ग्रह्तते । अत्र तच्छ्व-व्यार्थेति । मदःग्रव्य् इति द्येषः । वौष्माकीणं जुष्महीवम् । " जुष्मदस्महोरन्व-तरस्वां सञ्च " इति सम्पत्ववः । "तस्मिक्रणि च जुष्मतिवम् । " जुष्मदस्महोरन्व-तरस्वां सञ्च " इति सम्पत्ववः । "तस्मिक्रणि च जुष्मतिवम् । भाग्यवे वयद्यीत्वर्यः । " अद्व्र्त्त्ववाङ् ——" इत्यादिना पत्वम् । माग्रवमधिवसति । आग्रवे वयद्यीत्वर्यः । " इपान्वध्याङ्वसः" इति कर्मत्वम् । तदा तदद्वोः सहप्रवोगो न स्वादिति दरिहरति । तद्रेति । व्यरिति । वापि च वोऽसाविति वच्छव्येन सह प्रवोगाहापि

१ C. omits ततः. २ T., C., and G. drop तु. १ दानमन्तरेण T. ४ भिद्धतं तन्त<sup>°</sup> G. ९ C., G., and M. drop the word प्रतीति. ६ सक्रेति D. कति कति शुवः कोणे कोणे कवित् कविदूर्वितै-विंतरणगुणैः प्राप्ताः क्योतिं न सन्ति नराधिपाः । सँलमधरयभेतानिन्दुभिया स्वयग्रःश्रिया स जयति महीमन्द्रारोऽसौ नैुसिंहनरेश्वरः ॥

अत्रादस्तच्छण्दयोः प्रयोगे पीनरुत्तयं तुष्परिहर्र स्यात् । किं चादःशब्दस्तच्छण्दार्थमाहेति यतुच्यते तत्तुच्छम् । तेच्छण्दस्य यच्छन्दसांनिष्यमध्यासीनस्य प्रसिद्धपरामधित्वात् ।

यथा

यत्तवुत्तीर्णमर्यादं नरसिंह नैभस्तल्लम् । कीर्त्तेस्तव तदप्यासीत् कस्तुरीतिल्कं मुझे ॥ अत्र येत्तत्तदपीत्युक्तम्

यथा वा।

यत्तद्वैरिवसुन्धरेशरमणीताटइलीलायित-स्तेयारम्भनिरहुशं तथ धनुस्तत् केन न स्ठाच्यते । मौर्वीचुम्बितकोटिना जळनिधिव्याळोळकाआगुणा जाता येन नृसिंह देव समरे सम्रूविल्लासा मही ॥

नाइसस्तच्छव्हार्थस्वनित्वास्रवेनाह । कि खेति । तच्छव्हस्वाप्वेर्य किमु वाच्यनम्य-षानित्वविश्वव्हार्थः । एवं बच्छव्हवोनिनस्तच्छव्हस्व प्रसिद्धिमावपरस्यमुहाहत्त्वा-

१ ख्यातीनं T. २ अरमधरय° D. २ नृत्तिंहमहीश्वरः G.; नृत्तिंहमहेश्वरः ४ व्रयोगपीनस्त्रत्यं C., M. ५ तच्छब्दस्यापि D. ६ नभस्यलम् T., C., G., M. ७ वचतुत्त्वीर्णं तदपीत्युक्तम् C., M. ; यत्तदुत्तीर्णमर्यादं तदपीत्युक्तम् G. ८ भूप T. ९ °मन्येशामपीत्यपि° K. अत्र यत्तदित्वभिधाव तदित्यभिद्दितम् । एवमिदमदसावपि यच्छम्दसंनिधाने प्रसिद्धि परामृद्यातः । इतरथा तु प्रत्यक्षायमाण-मर्थम् । तत्त्माद्योञ्साबित्यत्र यच्छन्दसांनिच्यमच्यासीनस्यादः-दाव्दस्व प्रसिद्धिपरामधित्वात्तच्छव्दाकाङ्ग्तन विरमति । अतस्त-च्छम्देन मवितन्यम् । ततम्ब जगति स जयतीति पाठः परिण-मयितच्यः ॥

न्वबाव्यतिदिशति । ऐवमिद्मिति । एतशेऽप्युपलमणमेतत् । तथा च ' वहेतद-स्वामुतटं विभाति ' ' बोऽबमभ्वः प्रताकेवस् ' ' व्रज विटमनमुं इदस्व तस्य ' इस्वादि । 'ब एपोऽन्तईदय माकाशः' 'यदिवं कि च' 'योऽसौ तपजुदेति ' इत्यादी सर्वेण स्त्रेकवेद्बोः तदेतदिदनदसां वण्डब्दवोगिनां प्रसिद्धिपरस्वनेव दृष्टन् । अन्य-योसरवाक्त्रेयु पुनस्तच्छब्दानुपपत्तेरिस्वतिदेशार्थः । तयाप्वनद्गीकारे वाधकनाइ । इतरयेति । परमप्रकृतमुपसंहरति । तस्मादिति । ननु ' एष निष्कण्टकः पन्या बच संपूज्यते हैरिः ' 'पवनामिसनागनो हावं सहितं बहा बरवातेत्रसा ' 'यतु स्प्रमाते लोकनदी तुःखावारोति मान् ' ' एतवाग्रेः त्रियं धान वर् घृतन् ' ' अर्व वा-व कः इवते सोऽग्रिगीचिकतः '' अनुना सह निर्त्यगण्ठ बोऽस्मार् हेटि ' इत्वासै क्षेकरेरनोरेतस्हिम्बरामपि तण्डव्यार्थत्वं हृष्यते क्यं बोऽवावित्वच तण्डव्यं विना साबाहर्सं तगारः । यच्छव्युसांनिष्यमध्यासीनस्येति । वष वण्छ-अस्य व्यवधानेनेवां प्रयोगस्तव तयास्तु । यच व्यव्यवधानं तव तेवां प्रसित्पिपर-स्वत्रतीतेर्र्यारत्यात् बण्डव्देन भवितम्बनिस्वर्यः । एवं तण्डव्दबोगिनानम्बेषां प्रसि-बिपरस्वनेवेस्वनुसंधेवम् । ' सैपा स्थली वच विचिन्वता त्वाम् ' ' मृदुतीक्ष्णतरं बहु-ण्वते तरिरं मन्मय रूदवते त्ववि ' सेवा भागेवी वादणी विद्या' 'ता मिमामयदा" हाब ' ' तररभम्द्रमसि इष्णम् ' इत्यारिलोकवेरप्रबोगर्र्शमात् । इत्यविसृष्टवि-ষ্যাহাঃ 🛚 🖞

१ एकनिस्नस्तोरपीति K. २ हरः K.

# १६८ पकावल्यां तरळाल्वितायां भवति प्रक्रमभङ्गः प्रकान्तं यत्र भज्यते वस्तुः।

प्रक्रमस्य प्रस्तावस्य भङ्ग इति इत्वान्वर्थाभिधानोऽयम् । उद्दे-इयप्रतिनिर्देइयभावः प्रक्रमस्य विषयः । उद्देइयप्रतिनिर्देइयमावा-भावविषयं च पौनदक्त्यम् । अयं च प्रकृतिप्रत्ययोपसर्गविमकिव-चनकाळकारकलिङ्गसर्वनामविदेाषणपर्यायवाक्यसमासाळंकारगत-त्वेन भवज्ञनेकधा भवति । क्रमेण प्रत्युदाद्वियते ॥

जीयात् पार्वणरोदिणीशकिरणश्चेणीसमालिक्तित-क्षीराम्मोधितरक्ललैक्विवयशोराशिः कलिक्नेश्वरः । आंध्रये समरे निमज्य सदसा यत्बक्वधाराम्मसि प्रोम्मज्जन्ति समन्ततः प्रतिभटाः स्वर्षादिनीक्षोत्तसि ध

अय प्रक्रमभद्गं ल्सबति । संचतीस्वादि । प्रक्रमस्व प्रक्रान्तस्व भन्नो वस्मित् स प्रक्रमभन्न इति व्याचटे । प्रक्रसस्येति । ननु प्रक्रान्तस्व भन्नः प्रक्रममन्नोऽभन्ने प्रीम-स्वस्वं तथा चैकं संधिस्सोरपरं प्रच्यवत इति न्यावापात इस्वाछङ्क्योमयोर्दि-प्रवस्ववस्थां दर्शवति । उद्देइ्योति । उद्देशो निर्देशः । निर्दिटस्वैव ग्रव्हस्य प्रयो-जनवद्यात् पुनर्निर्देशः प्रतिनिर्देशः । तत्र सर्वया तस्वैव ग्रव्हस्य सर्वनान्नो वा प्रयोगः कर्त्तव्यः । अन्यथा पर्वायप्रयोगेऽपि तर्ह्यप्रस्वभिज्ञातिरोधानात् प्रक्रमभन्नः । यत्र तूरेह्यप्रतिनिर्देश्यभावो नास्ति तत्र तस्वैव प्रयोगे पौनठत्त्वस्वायकाश्व इस्व-

१ व्देशं प्रतिनिर्देशः प्रक्रमस्य T., G.; व्देश्यं प्रति प्रतिनिर्देशः प्रक्रमस्य C., M. १ झाघ्यः कस्य न रोहिणीं T., G., C., M. १ जात्निकयशों T. ४ संग्रामेषु निमब्य यस्य सहसानिकिंशधारापय-T., G., C., M. ५ स्युन्मज्जन्ति सम<sup>o</sup> T., G., O., M. षष्ठ उन्मेषः । १६९/

अत्र निमज्येखस्य स्थाने निपत्येति यद्यकीरण्यतं तदा मक्वतिम-क्रममङ्गः समपत्स्यत ।

ठोके विक्रमितुं त्रिविक्रमपदादातुं सुरस्मायहा-दात्रीं घातुमहीश्वरात् प्रभवितुं पत्युख नाक्रैकिसाम् । तत्तत्कीर्त्तिविकासवासितनमःसीझां गुणानां निघिः को वा वीर नृसिंह देव द्वैपतिस्त्वामन्तरेणाधिकः ॥ अत्र दानाय कल्पद्रुमादिति पाठे प्रस्पयप्रक्रममझो भवति । द्यायै दक् कर्णः सरसकविस्तुकाय वदनं सरस्वत्यै पृय्ञ्यै अुज्जशिवारमीशाय दृद्यम् । इति प्रचास्तावत् स्वयमवयवा अप्यविरतं प्रदेयं कि कस्मै ने तव नर्रासह क्षितिपते ॥

अत्र प्रत्ता इत्यमिथाय प्रदेयमित्यमिहितम् । इतरयोपसंगैंप्रक-ममङ्ग्रमसङ्गः ।

नसोर्विषयविभाग इत्यपंः । अत्र निमज्येति । लोके निनमस्वेषोम्मज्जनमिति स्थितिः । निपत्वेत्सुके शब्दनेरनहिज्ञा निमञ्जनार्ध्यान्तरप्रतीतेरुकास्यितिभद्रार्थ्य रोवः । तथ नत्रिजबकुतेरेवांच इत्त्वपेक्षणात्तरगावे प्रकृतिप्रक्रनमङ्ग रत्वर्थः । रवनुच्चरंपापि सर्वजोग्रम् । स्ठोक इत्याहि । परारित्वारी सर्वच "पद्ममी विभक्ते" इति पद्ममी । प्रत्ययप्रक्रमभङ्ग इति । रागावेत्वुक्ते तुनुन्मत्ववत्वं प्रक्रान्तरू भग्रत्वाहित्वर्थः । प्रचा इति । प्रपूर्वादरातेः कर्भनि कः । "भच उपसर्गात्तः "

१ "कारेप्पचदा O., G., M. २ मवति त्वा' M., G., O., T. ३ मवति D. ४ 'सर्गकम-भन्न ' D. ५ K. omits अत्र. मदान्धास्त्वचागाः प्रतिमटपुरं वीर सहसा धनाकीइं क्रीडाशिकारिकमनीयं खगुहिरे । दवुस्तेत्र्यः कल्पदुमपरिगतोद्यानसुमर्ग-मविष्णुम्राजिष्णुत्रिदद्यगिरिगीर्याणनगरम् ॥ मेतुरिति पाठे स्वत्र विभक्तिप्रक्रममैद्रः । द्वीर नुसिंह कवित्वं चैम्पकसौरम्यमिन्दुसौम्दर्यम् । गन्नाजलमाधुर्यं कस्य न मुवनेषु सर्वदा मान्यम् ॥ मत्रैकवचनं निर्ध्यूंडमिति न वचनप्रक्रममेन्नः । द्वामा गोत्रमेदं रचयति मजते दृष्टिवैषम्यमीशो हीनं इष्णोऽधिशते सिर्पति सुमनसो मार्गणान् पुष्पचापः । इन्दुर्दोषाकरत्वं कल्यति कुमुदं मन्द्यत्यंशुमाली पद्यामस्ते नुसिंह सितितल्यतिल्य कापि नैवोपमानम् ॥

इति स्सकारादेशः । इतरथेति । देवनिस्वेवोक्त इत्वयंः । मदान्धा ईति ! म्यूनमइपेनाधिकदानाम्मदान्धस्वमिति भावः । अत एवाधिकपरिष्ठतिरतंकारः । वनाक्रीडं निरन्तरोद्यानम् । असुभगं सुमगं भवतीति सुभगंभविष्णुः । "कर्त्तरि भुवः खिष्णुच्खुक् भौ " इति सुभगोपपदात् भवतेः खिष्णुच्प्रस्ववः । भाववद्यीले भाविष्णुः । "भुवस " इति चकारादिष्णुच् । स विदद्यगिरिवस्मिन् तयोक्तम् । अतुरिति पाठे त्विति । लुक्दिभक्तनुपादाने जगृहिरे इति लिड्डिमेक्तिमकनमक् इति भावः । सूत्रामेल्यादि । गोषमेदं पर्वतमेदं कुलभेदं च । इटिवैधम्वं विने-षत्वनतुत्वदर्शित्वं च । अहीनमहिपार्ति हीनं सुष्टं च । सुमनसः पुष्पाणि विदु-वस । दोषाकरत्वं निर्धाकरत्वं दोषाणामाकरत्वं च । कुमुदं केरवं कोर्भुवो मुद्

१ अत्रादुरिति पाठे विभक्ति C., M. २ "भङ्गमसङ्गः T., C., G., M. ३ अप्रकसौमा-ग्यमिन्दु T. ४ निष्णूंढ न वचन C., M. ५ 'भङ्गप्रसङ्गः T. ६ श्विपति सुमनोमार्ग-णाव G. ७ एष्ट्रपवाणः T., G. ८ इत्यादि K. ९ 'विभक्तेः प्रक्रमभङ्गादिति D. १० अन्द्रूत्वं K. ११ 'भूंमेंप्रेंद K. अत्र वर्ष्तमानस्य काळस्य प्रकान्तस्य निर्वाहाश्र कालप्रक-ममङ्गः।

> तव कियन्ते कडणाकटाझैः श्रियः कवीनां नरसिंह देव । तार्मिविकासा मनसः पुनस्तैः स्कानि तैस्त्वद्रुणवर्णनानि ॥

देहानुकस्य कर्त्तुः प्रकान्तस्य निर्वहणाच कारकप्रकार्यम्झः । विग्वं चन्द्रमसः कल्रङ्कमयते धत्ते विकारं पयः

कुन्द म्लानिमुपैति कि नै कुरुते मैत्री मुणालं जलैः । माछिन्यं भजते हरित्करिमदस्यम्देन मन्दाकिनी-

स्रोतो वीर नृसिंह भूप मवतः केनोपमेयं यशः ॥ अत्र नपुंसकमेवे प्रतिकर्तुगतत्वेनोपनिवद्धमिति न छिङ्गप्रक्रम-मङ्ग्रप्रसङ्गः ।

ळोकेऽस्मित्ररसिंहेदेवनृपतिर्दाता न कल्पहुम-

स्तेज्रस्वी स न पग्निनीसहचरः कान्तः स नो चन्द्रमाः । गम्भीरः स न वाहिनीपरिवृढस्तुक्नः स नो मन्द्रः

शिल्पनः स न पप्रमूः किमपरं वाग्मी स नो वाक्पतिः ॥ मत्र तच्छम्देनैर्वं प्रकान्तेन निर्वाहाबास्त्येव सर्वनामप्रकमर्मन्नः। प्रागासीन्मकरन्दपिष्ठिंछढदेंछे पद्मस्य गर्मे ततः

शौरेः कोस्तुभकान्तिपूरसुभगामोगे अुजाध्यम्तरे ।

त्र । अनुक्तस्य कर्जुरिति । कटासैरित्वाद्यननिहितकर्जुरित्वर्यः । तत्र

१ इत्यनुत्तकर्तुः G. २ मङ्ग्रसङ्गः D. ३ च कुरुते C., G. ४ T., G, C., M. drop एव. ५ 'सिंइत्यादि । अत्र T. ६ D. drops एव. ७ निर्वाहो नारस्थेव D. ८ 'मङ्ग्रसङ्ग T., G., C, M. ९ 'पिच्छल' D., C., M., G. १० 'तत्रे C., M., G. आवासस्तव करिम संघति कुर्नोंगण्याज्रम्ण्ईत्रूपा-स्रोतःशीतलिते नुसिंहवसुधानायस्य नेत्राञ्चले ॥

अत्र सविशेषणस्य विशेष्यस्यामिषातुं प्रकान्तस्य निर्वाहाञ्च-विशेषणप्रकमञ्ञङ्गः।

> किमेतासामन्तःगुरपरिसरे केवलमभू-दस्य्यपद्यत्वं स्वदरिसुहद्दाामुत्कलपते । इदानीमप्येता गिरिगहनगेहप्रणयिनी-रस्यूर्यपद्यत्वं सततमुपबध्नाति किमिदम् ॥

अत्र द्वितीयस्यासूर्यंपद्यत्वमिति दाव्दस्य स्थाने 'मनकोळो-कित्वम् ' इति वदि किंगते तदा पयौयप्रक्रमभक्तः ।

संखज्य पुष्पसमयं क्रुसुमामिवृद्धि ज्योत्स्नाविजृम्मितमपास्य तुषारमानुम् । मुक्ताफलोछसितमम्युनिधि विद्याय कीर्तिस्तव स्फुरति वीर कलिङ्गनाथ ॥

"कर्त्तृकरणवोस्तृतीवा" इति तृतीयाविधानात् । किमेतासामिति । सूर्वं न पद्दवन्तीत्वसूर्वेपदवा राजवारत्वात्तया गुप्ता इत्वर्यः । असनर्यसमासोऽवम् । नमो वृश्चिना सह संबन्धात्त् । पृषेनेधर्वदेषे सूर्वेपदवत्वं संघति क्रु मचादिति नावः । इतः परनेतेहोषद्येयः स्पष्टार्यः ॥

१ वसन्तीचामन्तः पुरमवनगर्भे चिरमभू-T., C., G., M. १ त्यदद्वितमद्वीपालसुदृशाम् T., C., G., M. १ भप्यासीद्वितिवसतीनां गिरिगुद्दा-T., C., G., M. ४ स्वसूर्यपदम्वं निशमय नृसिंह खितिपते T., C., G., M. ५° ामिग्यस्य शब्द° D. १ क्रियेत C., M., G. ७ भद्भव्यसङ्गः D. ८ कुसुमानुविद्धं T. ९ नृसिंह देव C., G. १० किस्पादि K. ११ मैभ्य्यां-दसूर्यं° K. १२ इतः परं स्पष्टार्थम् D.

Ì.

अत्र वाक्येन वक्तुं प्रकान्तं निर्षादं प्रीपितमिति न वाक्यप्रक-ममेक्कः ।

काइमीरपांसुँवचिरांग्रुकचारुहारै--यां प्राग्वमौ कुचतटी रिपुंसुन्दरीणाम् । सैवाद्य माति कुपिते त्ययि बीर भूभृहर्-धातुच्छटातरुणपछवरकसूत्रैः ॥ जत्र समासस्य निर्व्यूढत्वात्र समासप्रक्रमभंक्तः । त्यागस्तावत् सुरतव्यग्रःकौमुदीकाल्रमेघः शौर्वे कुन्तीतनयचरितश्रुत्यनच्यायपर्वे । काल्तिः पुष्पायुधवपुरद्दंमावरुद्रावल्लोकः कस्ते वक्तुं प्रभवति गुणान् श्रीनृसिंह झितीन्द्र ॥ अत्र इपकस्य निर्वाद्दात्वालंकारप्रक्रममँक्तः । बत्र प्रकृतिप्रत्ययपर्यायादीनां प्रकान्तानामर्यभेदामावेऽप्येकर-सायाः प्रतीतेः परिस्कलनं प्रतिमातीति न शब्दमेदमाद्रियन्ते

कवयः ।

## यदवाच्यस्य वचः स्यादवाच्यवचनं तु तद्र-दितम् ॥ ३ ॥

ननु प्रहुत्वादिप्रक्रमनद्रेऽपि वर्धप्रसीतेरविघातात् कोऽयं निर्वन्धो वत् प्रक्रान्तत्त्व म अङ्गः कार्व इत्याद्यङ्ग्वाह । अत्र प्रकुतिप्रत्ययाद्ीनामिति । एकरसावा एकरूपावा इत्यर्थः ॥

मयाबाच्यवचनं नाम होपान्तरं लक्षयति । यद्याच्यस्येति । डहाहराति ।

९ प्राप्तमपि C., M. २ °भङ्ग्रसङ्गः T., C., G., M. ३ °पांशु° D. ४ सुरस्-न्दरीष्म्रम् D. ५ °भङ्ग्रसङ्गः D. ६ कुन्तीतनुजचरित° T. ● 'भङ्ग्रसङ्गः T., C., G., M. निःशेषनिजेरनमस्कृतपादपद्मं यं नीखपूर्वमिद्द लोदितमामनन्ति । देवः स एव भवतः शशिखण्डमौढिः भ्रेयैः भियं दिशतु बीर नृसिंह देवें ।

इह नीललोहित इति प्रसिद्धायाः संज्ञाया विशेषणविशेष्यभावे-नाभिषानमनुचितम् । विरोषात् । संज्ञायाः संज्ञिगतत्वेनैव विशे-षणत्वमुचितं न स्वगतत्वेन । किं चायमभिषानानुकारः । से पुनव-भयप्रकारः शॉब्दार्थत्वभेदात् । तत्र शाब्दो यत्रेतिनावच्छेदः क्रियते । यथात्रैव ' यं नीललोहित इति स्फुटमामनन्ति ' इति पाठे । और्थो यत्रेतिना नावच्छेदः । यथात्रैव ' यं नीललोहितमिति स्फुट-

निः द्येषेवि । नीलपूर्वं स्प्रोहतं नीलस्प्रेहितनिस्ययंः । अव होषांग्रं दर्गवति । इद्देति । नीलपूर्वे स्प्रेहितनिति विग्रेषणविशेष्वभावेन निर्देशे न जुक्त इत्वर्यः । तव देतुनाइ । विरोधाविति विग्रेषणविशेष्वभावेन निर्देशे न जुक्त इत्वर्यः । तव देतुनाइ । विरोधाविति क्षिपणं स्वात् न तु स्वस्व । स्वस्वैव स्वविग्रेवक्रण्ये संज्ञिनं विश्विपती तस्वैव विग्रेषणं स्वात् न तु स्वस्व । स्वस्वैव स्वविग्रेवक्रण्ये मारमाश्रवप्रसन्नात् । न शुत्पलनीलिमापि नीलिन्ना घ्यावर्ष्वते । ननु नाव संज्ञाबाः संज्ञाविग्रेषणत्वनुष्वते किं तु तदेकदेशस्वैकदेशान्तरविग्रेषणत्वनतो नास्पाश्रव इति चेत् तत्व किं तु नीलपूर्वो लोहित इत्कुक्ते नीलग्रव्यपूर्वो लोहितश्रव्य इत्युक्तं स्वात् । अर्यस्य तत्पूर्वकत्वासंभवात् । तवासंगतत्वादवाच्यनेवोच्यत इत्यवाच्य-वचनमेवेदं सिद्धम् । भवैव कुत्त्यन्तरनाइ । किं च्वेति । मनिधानानुकारो नान-धेवानुकरणम् । इतिनावच्छेतः क्रिवते इति ग्रब्देगानिधीवत इत्वर्यः । एवं च पूर्वच प्रयमा उत्तरव हितीवा । अत एव 'निपातेर्भाप्यनिहिते कर्मणि न कर्मविनक्तिः ' दाति चामनः ।

१ श्रेयः परं T. १ भूप D. ३ स पुनः शब्दार्थभेदादुभयप्रकारः G. ४ शाब्दत्वार्थ-त्वभेदात् D.; शब्दार्थभेदात् C., M. ५ तत्रार्थो यत्र T., C., M. ६ व्योत्मादि K. ७ विरोधस्तमाइ D. ८ संज्ञिनं विशेषयति तस्यैत्र विशेषणन्वात् D. ९ K. drops आपि.

मामनन्ति ' इति पाठे । प्रकृते तावदभिषानं नीखछोहित इति न तु नीछपूर्वो छोहित इति । अतोऽभिधानेतरातुकरणस्यावाष्यस्य वचनं दोषः ।

चमत्कारं गौरीसहचरतनुस्पर्धि न कथं विघत्ते भूयांसं सुवि तव कलिङ्गेश्वर यशः । यद्ग्तः कालिन्दीतटबहतमालघुति नमः सुधामानुकोडस्थितहरिषकेलि कल्याते ॥

मत्र तनुतटरुहस्थितपदान्यवाच्यानि । तस्मात् परिस्पर्धिका-खिन्दीपरिसरकोडीकृतेति पठनीयम् ॥

कौरणाधारसंबन्धैर्व्यभिचारो न हश्यते । यत्र तस्य प्रयोगे स्यादवाच्यवचनं यथा ॥ ८ ॥ ंग्या

हदा हप्यति जानाति घ्यायस्यघ्येति विद्यते । विल्लोकयति नेत्रेण अवणेन शृणोति च ॥ चित्रं चेतसि चिन्तेर्प्याहर्षेच्छाकोधविस्मयाः । मॅनसि प्रमदोत्साहमर्यज्वरमॅदात्ययाः ॥

अख्यबगपि नानधेवानुकार एवेत्वाचरूक्वाह । प्रकृते तावदिति । कतितनाह । अत इति । अत्यैव प्रकारान्तरनाह । खमत्कारमित्वाहि । अवावाच्वांचं इग्नं-बता । अत्रेति । तहवचनेऽपि तहर्यस्व सानर्थ्वरूष्धत्वाहित्वर्यः ॥

पुनर्भक्रपम्तरमाह । कारणेत्वादि । कारणाध्वभिचारमुझहराति । हृद्देत्वादि ।

१ तदेतत् कालिन्दी D. १ करणा T., C., G. ३ T. and O. drop यथा. ४ म-मतः D., C., G., M. ६ प्रमदोद्रोधमदब्तरमयत्रपाः C., M. ६ भदद्वत् T., G. ७ भयात्ययाः T., G. दिकुसिंमरिभिः कठोरकरेमीकॅर्णप्रभामासुरै-स्रित्रं वीर नृसिंह भूप तुरगोत्कीणैंः परागोत्करैः । त्वत्सेनावित्रंयोत्सवव्यतिकरे व्याप्तं वियन्मण्डलं हम्मीरक्षितिपाल्डचेतसि परं मालिन्यमुॅन्मीलितम् ॥ अत्र तुरगखुरोत्कीर्णेरिति नोक्तम् । उत्किरणस्य खुरकरणेत्वे व्यभिचाराभाषात् ।

> दारिग्रस्य दयालुत्वं नृसिंह नृप किं स्तुवे । यन्मत्वापि निजं नाइामस्माभिस्त्वामदर्शयत् ।

अत्र इग्नेः परस्मैपदे प्रयोज्यर्कर्त्तुः कर्मत्वविधानादस्मामिरित्य-स्यावाच्यस्य वचनं दोषः । ' मां भवन्तमंदर्र्रायत् ' इति पठनीयम् ।

भाषाराष्यभिचारमुदाहरति । चित्रमिस्वादि । संबन्धाष्यभिचारमुदाहरति । दि्गि-र्रवादि । कुसीन् विश्वति पूरवन्तीति कुर्ति भरवस्तैः । " फलेमहिरालंगरिव " इति चकाराजिपातः । अच मालिन्वपरागेष्वाक्षोर्वेवविकरण्यादसंगस्यलंकारः । उत्कि-रणस्येति । कुरगकर्ष्तृकस्वेति द्येषः । निदाम्सरमाइ । द्यारिद्यास्येति । नस्वापि निविस्वापीस्वर्यः । यः स्वोच्छेदनविगणय्व पर्दुःखप्रहाणे प्रवर्त्तते तस्य दवां कः परिच्छेस्स्वतीस्वर्यः । तथा चैतदार्धनामर्थिनां सद्यो द्यारियस्येति । नस्वापि निविस्वापीस्वर्यः । वधा चैतदार्धनामर्थिनां सद्यो द्यार्रियस्यिति नावः । भवाप्ववाच्यांसमुदाटयति । अत्र दृरोरिति । ण्यन्तस्वेति सेषः । प्रयोज्यक-र्जुविति । अभि कर्ज्तस्विर्यः । कर्म्न्स्विधानादिति । ह्वेर्द्यस्वर्यस्वाद् " नति-वुद्धि----" इत्यादिना परस्मैपदे निस्वमापि कर्ज्तुर्ण्यन्ते कर्नस्वावधानादिस्वर्यः । मास्मनेपदे नु '' अभिवादिवृद्योरास्पनेपद डपसंख्यानम् " इति कर्मसंज्ञाविकल्पः । मत एव ' दृरोर्षुद्धपर्थस्वाजित्स्वप्राप्तौ पक्षे निवर्च्यत्य ' इति कर्मसंज्ञाविकल्पः ।

१ करिणी° G. २ °कण्ठपभा° T., G. ३ °विजये जयम्पतिकरे T. ४ \*मुन्मीलते C., M. ५ `करणच्यभिषारा° T. ६ °प्रयोड्यस्य कर्त्तुः D., T., O., G. ७ वन्तृव्यम् G. ८ दिगिति D. ९ °परागकार्यकारणयोर्वैयधिकरण्या° D.

मस्मिन् पुनः पाठे कि स्तुव इत्येकत्वेनात्मार्न निर्दिष्ठवास्मामिरिति बहुत्वेन निर्देशाहचनप्रक्रमंभक्नोऽपि नास्ति ।

यद्वाच्यस्यावचनं वाच्यावचनं तदुच्यते चतुरैः ।

निजचरणसंविधनिपतनपरमापि पुर एव चोक्ष्य हम्मीरम् । राजन् नृसिंह समरे तिष्ठति तूष्णीमसौ खन्नः ॥

इह निजेत्यनेन नृसिंहनृपैतिसंबन्धे चरणयोरभिमते सन्नसंबन्ध-प्रतीतिरित्येतन्न वाच्यम् । अञ्चवन्मतयोगमितीदं मतान्तरे प्रसि-दम् । तवेति समुचितः पाठः । अन्यस्याळंकारस्य विषयेऽळंकारा-न्तरोपनिबन्धो यत्र तत्रापि वाच्याधचनमेर्थे ॥

त्यच्याच्य स्येति । डक्तरीस्या कर्त्तुस्वेगाप्रसोक्तव्वस्वेस्वर्थः । पाठान्तरे लागान्त-रमप्याह । अस्मिन् पुनरिति ॥

एवमवाच्यवचनमुक्तवा तद्दिपर्यवादाच्यावचनं नाम होषान्तरमाह। यद्वारूय-स्येति । उशहराति । निजेत्वाहि । पुर एव वीश्यापीत्वपेरन्वयः । तूर्घ्णी तिष्ठ-तीति । ग्ररणागतवधनिषेधाहिति भावः । एतेनास्य कारुणिकत्वं व्यज्यते । अच कवेः प्रमारावेखकहोषाद्दा प्रयमपाहो माचाहीनः । अतो निपतनेति सोपसर्गः हाडः कार्वः । अच चरणयोर्नृपे संबन्धो वाच्यः स नोक्त इति वाच्यावचनमेत-दित्याह । द्द्देति । अभवजपत्र्यान्ये मत्वयोग इष्टसंबन्धो यस्मिन् सोऽभवन्म-तवोगः । इष्टयेह चरणयोर्नृपयोगः स नास्तीत्वाच्यानित्यवेहि स्वया इत्रम् ' हत्यारावेकवाववत्रा निर्ह्यात्ती । 'मूगीपरिभवो व्याघ्यानित्यवेहि स्वया इत्रम् ' इत्यारावेकवाववत्रा निर्ह्यान्ताविषये दृष्टान्तोक्ती तदवचनाद्वाच्यावचनमेत् । अच वाच्यावचनमेवेति वाच्यम् । तुष्टस्योक्ताववाध्यवचनं देवपूर्वे गिरिमित्याही । अन्यया वाच्यावचनमेवे पुरः स्कूर्त्तिकत्वाकुद्राच्यन् । एवं 'स्मरामि वामीरगृहेचु सुर्प्तम् इत्याहो साह्य्व्यातीतिव्यतिरिक्तनिमित्तस्मृतावर्लकारान्तरविषये स्मरणोक्तावपि संस-वत्तोऽलंकारान्तरस्थावचनाद्वाच्यावचनमेवोद्वाध्यान्यमित्याह्यम् । वाच्यावचनम् ॥

१ अक्कप्रसङ्गोऽपि T., C. १ "सविधपतन" D. १ 'नृपसंबन्धे C., G. ४ 'मेव वाच्यम् D. ९ व्याह्यां मृत्यवे हि त्वया रूतम् D. ६ सुप्तिम् D.

### दोषोऽर्थपौनरुत्तयं प्ररूढमभिधीयते बहुधा॥ ५॥

यथावमासनं तथैवार्थस्य विभान्तिः प्ररूढत्वम् । शब्दपौन-ठत्त्यस्य न दोषत्वम् । तस्यानुप्रासाद्यळंकारत्वेनाक्नीकारात् । बहु्द्या प्रक्तत्यादिविषयत्वात् ।

तत्र प्रकृतिषिषयत्वं यथा

करटविऌठद्दानस्रोतस्विनीसुरभीकृत-त्रिभुवनपुटप्रेह्नत्पुष्पन्धयभ्वनिडिण्डिमः । समयकुतुर्क दृष्टः पौरैः कछिङ्गपुरन्द्र प्रथयतितरां कस्यानन्दं न ते गज्जतागणः ॥ अत्र गजतेति समूदार्यांयाः प्रकृतेर्गणस्य च पौनदत्त्वयम् । ' क-रिणां गणः<sup>-,</sup> इति पाठः परिणमयितब्यः ।

प्रत्ययविषयं यथा

अर्धमङ्गमुपग्रेदवलुमं

बिम्नदर्धमपि भस्ममाखुरम्।

ध्य पैनिइत्तवं लमवति । द्रोष ईस्वादि । किनिदं प्रकडत्वनत भाइ । यथेति । अन्ययासिद्धस्तं प्रकडस्तनित्वर्यः । अर्थमहणस्व प्रवोजननाइ । द्राब्द्रेति । कुरो बहुधास्तं तदाह । प्रकृतीति । कर्रटेति । पुष्पाणि धवन्तीति पुष्पन्धवाः पुष्प-लिहो नधुपा इस्वर्यः । "नाडीमुध्पोभ" इति चकारादनुक्तसमुखवार्याद्धेटः पुष्पोपपरात् खण्मस्ववे मुनागनः । गजानां सम्हो गजता । 'गजाचेति वक्त-व्यम् ' इति समूहार्ये तल्प्रस्ववः । प्रकृतेः सुप्प्रस्ववप्रकृतेरित्वर्यः । प्रत्ययविषयं र्यथेति । इहान्ध्रदेधीवेषु कोद्येषु प्राचीनः प्रार्क्षतराजनानाक्रित उदाहरणन्त्रोकः प्रमादाद भ्रष्टः । अर्ध्वमङ्गमिस्यादिरिन्युद्येखरविषयस्तु केमापि प्रसिप्तः । प्रीन-

१ तथैव विश्रान्तिः T. २ °मुपनस्ववस्त्रभं T. ३ इति D. ४ 'टेत्यादि K. ५ 'विषवनिति D. ६ प्रहतिनामाद्भित वदा° K.

एक एव सुद्ददिन्दुरोखरो रागिणामपि विरागिणामपि ॥

अत्र विरागिणोमिति मत्वर्थीयस्य पौनवक्त्यम् । बहुव्रीहिणैव तद्द-र्थावगतेः । कर्मधारयगैंभितान्मत्वर्थीयाद्बहुव्रीहिरेव वरमपरया प्र-कियागौरवापत्तेः । भूमनिन्दार्थानामप्यस्त्यर्थानुयायित्वास पौनठ-क्यपरिद्वारः शक्त्यक्रियः ।

उमयविर्षेयं यथा

तुर्वारैस्ते यशोभिः सकलमपि मम ध्यान्तमाचान्तमेतत् तत् किं कुर्यामिदानीमिति तव गदितुं भीनृसिंह क्षितीन्द्र। लोकालोकेन पायोघरनिवहनिमाः प्रेषिताः पश्य मान्ति प्राप्ताः प्रत्यन्तपृथ्वीभृत इव गजता द्वारदेशोपकर्ण्टम् ॥

स्तैयांचं दर्घवति । अत्रेति । पुनर्रक्तले हेतुमाह । बहुव्रीद्विणैवेति । ननु मा गूरेह बहुव्रीहिः कर्मधारवादवं मस्वर्थीव इस्वाग्रङ्क्याह । कर्मघारयगर्मिता-विष्ववि । मस्वर्थीवादिति पाठः । बहुव्रीहिरिति तु प्रामादिकोपात्तः । बहुव्रीद्दि-रेव वर्रमिति । न कर्मधारवान्मस्वर्थीव इति निषेधादिति मावः । सर्वधनीस्वीद्दी स्विष्वन्तो बहुव्रीहिरिति स्थितमतिः । विपक्षे वाधकमाह । अपरथेति । तर्द्ध-स्वर्थे बहुव्रीहिर्मुमाच्ययें मस्वर्थीव इति न पौनरुक्तवनिस्वाग्रह्वव्याह । भूमेति । यूगा-दिष्वपि " तद्दस्वास्स्वस्मिन् —" इस्वस्स्वर्थ एव मस्वर्थीवविधानाइद्वव्रीहेर्प्यस्स्वर्थस्वान् दुर्गोरं पौनरुक्तवनिर्ख्वाः । प्रकृतिप्रस्वयोभवपौनरुक्तवमुद्दाहरति । दुर्घारैरिति<sup>2</sup> । कि कुर्योमिति । कि प्रियं कुर्वामिस्वर्थः । गरित्तुं प्रियं वक्तनिस्वर्थः ।

१ विधागणामपीति मत्वर्थीय<sup>°</sup> T. २ <sup>°</sup>गर्भगतान्मत्वर्थीय<sup>°</sup> M.; गर्भत्वान्मत्व<sup>•</sup> D. १ D. drops आपि. ४ <sup>°</sup>विषयो T. ५ <sup>°</sup>स्तैयंशोभिः D. ६ <sup>°</sup>कण्ठे D, O., G., M. • पौनस्त्तय D. ८ तत्र हेतुमाइ K. ९ कार्मधारबेति D. १० <sup>°</sup>दाविज्ञन्तो बहुवीहिसिति तु D. ११ स्थितिगतिः K. १२ <sup>°</sup>रित्यादि K.

अत्र समूहार्थायाः प्रकृतेर्वडुवचनस्य च पौनठत्यम् । ' प्राप्ताः प्रत्यन्तशैला इव मदकरिणः ' इति पाठः परिषमयितव्यः। परेपोनरुत्तयं यथा। देवस्यास्य चिराय मत्रभुकुलौराष्यस्य गौरीपते-रेषा मैच कदाप्यनुप्रहकथालस्मीभुरामईति। इत्यालोच्य रुषेव केतकदलद्रोणीमियं निन्दति स्वैरं वीर नृसिंह देव भवतः कीर्त्तिजगजाङ्कि ॥ अत्रालोचनार्थस्य पौनरुत्त्यम् । इतिशब्देनैव तद्वगतेः । प्रत्यदाहरणं यथा पलायनपरस्य मे नियतमन्तरायो महा-नियं भवति दुर्वद्दा वसुमती भुजालम्बिनी। इतीव विरहय्य तामजनि जैत्रयात्रीत्सवे विरोधिनूपतिर्छघुस्तव नृसिंह पृथ्वीपते ॥ भत्रालोच्येति न कृतम् । यां कियां प्रत्यसाधारण्येन प्रसिद्धो बः कर्त्ता तस्योपादाने सा न वाच्या। अत एव

देवस्येति । अनुमहकयालक्ष्मीधुराननुमहातिश्वयमिस्वर्थः । " इ.क्पुर् ——" इस्या-हिना समासान्तोऽचप्रत्यवः । नाईति न अजति । ' नाक्षतैः पूजवेहिष्णुं न केतक्या महेर्श्वरम् ' इति निषेधस्मरणाहिति आवः । जङ्ख्या चरतीति जाहिकी । " चरति " इति ठक् । "टिद्रुाणञ् ——" इत्याहिना ठीप् । विरहटयेति । त्वत्तवेत्वर्याः । " स्वपि लघुपूर्वान् " इत्यागेगा न वाख्येति । वत्त्वां क्रियावां वः कर्त्ता प्रतिनिवतस्तहुक्त्वैव तत्या अँपि गम्बमानस्थत् सा क्रिया पृथङ् न वाष्थ्या । उत्त्ती

१ अर्थपोनइत्त्यं T. २ 'яभुक्रमाराष्य' C. ३ 'दलश्रेणीमियं D., G. ೫ D., G., and M. omit यथा. ५ 'स्प्रेन्यादि K. ६ सदाशिव' K. . K. drops आप, ८ उक्ता K. उत्कण्ठामारताम्यत्कुवळ्यनवनामोनसाम्मोजभानु-श्चिन्तासंतापमीळत्कविकुल्कुमुद्दन्यूहनसत्रनाथः । ईर्ष्पासंवर्धमानप्रतिनृपतिब्लाग्मोधिकुग्मोद्भवद्य ख्यातः सर्वत्र योऽसौ जगति स जयति श्रोनृसिंहस्रितीन्द्रः॥ इत्यत्र मानसाझ्मोजादिषु विकासादिक्रिया नोपौत्ता ।

वीराः प्राक् काते नात्र तैरहमसावित्यं न संवर्धिता न त्राता न च लालितेति भवतः प्रत्यायनं कुर्वती । त्वर्कार्त्तिः कलहंसकम्खुरजनीजानिच्छलेन स्पृश-त्यम्भोजासनकंसन्नासनपुरारातीन् कलिङ्गेश्वर ॥

अत्र शासनपदस्य पौनठक्यम् । अरातिपदेनैर्वाभिमतार्थावंग-मात् । कंसशासनम्ध पुरारातिभ्वेति इन्द्राभ्रयणमिह नोचितम् ।

ता पोनरुत्तवनिस्वर्यः । नोपासोति । मान्नारेः कर्सुरुपारामारिति घेषः । द्वीरा इति । संवर्धिता पोषिता । पाता अवहेतुभ्यो रक्षिता । पातेः कर्मणि क्तः । सालिता उपस्त्रलिता । प्रत्यायनं विश्वासनं धापयमिति यावत् । रजनी जावा बस्व स रजनिजानिमन्द्रः । " जायाया निरू" इति समासन्तो निङारेद्यः । इह कलहंसारीनामम्मोजासनारिचिद्धत्वात् तस्पर्ध एव तत्तदेवतास्पर्धः । 'देवता-पारसंस्पर्धस्तद्विद्धस्पर्धेनं तथा ' इति वचनारिस्वभिग्रेस्वाह । छन्छेनेति । अभि-मतेति । कंसपुराध्ययोरेव इन्दे तर्हम्ते कुतस्वारातिधब्दस्व प्रत्येकसंबन्धे कंसा-रातिः पुरारातिमेस्वर्यस्यावगमाहिस्यर्थः । ननु इन्द्रान्तरात्रवणेऽपि तदर्थावगति-रत्त्वेत्याधहरूव्याह । कंसद्यासनम्धेति । ननु इन्द्रान्तरात्रवणेऽपि तदर्थावगति-

१ °त्येचनाम्भोज<sup>°</sup> T. २ °नृपतिकुलाम्भोधि° T., C., M. १ नोक्ता T. ४ °पदेनै-केनेवा° T. ५ °वगमनात् T. ६ तदन्तस्थाराति° D. उपायलाघवासंभवात् । कंसपुरयोररातीति तत्पुरुवे पुनराभीय-माणे कतरोऽपि न विरोधः । तंत्रोपायलाघवसंभवात् प्रतीतिः प्रधानमिंति सैवानुसरणीया । न लक्षणमात्रम् । प्रतीत्पर्यमेव लक्ष-षस्याभीयमाणत्वात् । 'अम्मोजासनकैटमारिगिरिझानेवा कलि-केश्वर ' इति पाठे नायं दोषः । सर्वनामपरामर्झयोग्यस्यार्थस्य पुनः स्वद्यब्देनामिधानं कयितपदापरपर्यायं पुनरुक्तमेव मन्तव्यम् । इवद्यब्देन यंत्रैकेनैव दीपकत्वात् कर्त्तृकर्मादीनामप्युपमानोपमेय-मावः प्रतीयते तत्र द्वितीयस्येवद्यब्दस्य प्रयोगो न योग्यः । पद्पौ-नरुक्यप्रसंगात् ।

संभवे कुतोऽन्यतरपक्षपातोऽन्यर्तरहोषभेष्याग्रहस्वाहः । उपायेति । अन्वच लावतं दर्श्वति । कंसेति । ननु लभणनुपेश्व लाववे कः पक्षपातस्तवाहः । प्रतीतिरिति । लघुमतीतिरित्वर्धः । सैविति । लघुमतीतिरेवेत्वर्यः । प्रतीस्वर्ये लघुमतीर्त्वर्यम् । सर्वनामपरामर्द्रीयोग्यस्येत्वाहि । वया

> ' द्याचि मूपबति मुतं वपुः प्रधमस्तस्व भवस्वलंकिवा । प्रधमामरणं पराक्रमः स मवापारितसिज्जिमूषणः ॥'

इत्वत्र प्रधमानरपमिति प्रधमस्य पुनः स्वधाव्येमोपादानं पुनक्क्तम् । अन्वत्र सर्वनाम्नैव परामर्धान्न होषः । नन्वेतन्नतान्तरेऽपि कथितपदं नान होषान्तरनुष्वते तद् कयं पुनरुक्तमत माह । कथितपद्ापरपर्याबामिति । भनेकेवोपमां केत्वि-हादुः । वया

> 'ततः प्रतस्ये कौवेरीं भारवानिव रघुर्हिंग्रम् । ग्रीरेक्नैरिवोरीच्यानुद्धरिष्यन् रसानिव ॥'

इति स्वमते तरापि पुनरक्तमेवेस्वाह । इवदाब्देनेति । मीनस्तवन्तराण्वाह ।

१ अत्रो° T., C., G., M. २ T. omits इति. ३ D. and G. omit पुनः. ४ यरोकेनैव T.; इवशब्देनैकेनैव यत्र C. ५ °पीनहत्त्यस्य प्रसंगात् T. ६ व्न्यन्न दोष<sup>°</sup> K. ९ °थेमिन्यर्थः K. ८ परामशांन्नायं दोषः K. ९ अनेकधोपमां D.

विशेष्यस्याभिधाने तु सामान्योक्तिर्न युज्यते । यथा मेरुंगिरिः श्वासमरुच्चन्दनपादपः ॥ ६ ॥ और्वो विह्नर्मणिर्मुक्ता होषोऽहिः पुष्पमम्बुजम् । वसन्तर्तुः हारत्कालुः कल्पान्तसमयादि च ॥ ७॥ मदाम्भोऽश्रुजलुं स्वेदसलिलुं पैचनादिषु । विधिब्यापारकर्मादि प्रयोज्यं न केदाचन ॥ ८ ॥

प्रत्युदाहरणं यथा

संगीतादिविचारवार्धितरणे सांयात्रिकः कस्य न स्राघ्यो वीर कलिङ्गपार्थिव भवान् भूलोकचिन्तामणिः । रेखालौञ्छितकैतवेन सुक्रती पद्माभिधानो निधिः साक्षाद्यस्य करे कुवेरनगरीसर्वस्वमुज्ज्रूम्मते॥

अत्र तरणव्यापार इति नोक्तम् । तरणस्य व्यापारे व्यभिचारा-भाषात् ॥

इति श्रीमतो महामाहेश्वरस्य कवेर्विद्याघरस्य ऌर्तावेकावलीनाम्न्य-लंकारशास्त्रे दोषनिरूपणं नाम पष्ठ उन्मेषः ॥

विश्वोच्यस्येत्यादि । एचनादि्चिति । एचनदिधिः पाकव्यापारो भोर्भन-कर्मेत्व्यादि पुनहक्तमित्वर्यः । सुगममन्यत् ॥

इति पैदेवाक्यप्रमाणपारावारपारीणश्रीमहोपाध्यायकोलाचलमल्लिनायसूरिविरचिता-यामेकावळीव्याख्यायां तरठाख्यायां <sup>1</sup>देोषनिरूपणं नाम षष्ठ उन्मेषः ॥ ६ ॥

१ मेरुगिरिश्वासमरुझन्दनपादपाः T. १ रोषाहिर्मालतीपुरुपमीर्वोऽझिविंदुमो मणिः T., O., M. १ वषनादिषु T. G.; भोजनादिषु C., M. १ कथेषन T., O., G., M. ५ °लाञ्छन T., G., O., M. ६ व्यापारने D. ७ इति विद्याधर D. ८ कृतैकावरूवां दोषनिरूपणं षष्ठोन्मेषः D. ९ विद्योख्वेति D. १० मोजनव्यापार इत्यादिकं K. ११ K. omits सुगममन्यत्. ११ इरवेकावलीव्याख्यायां तरलिकाख्वायां D. ११ K. omits दोषनिरूपणं नाम.

#### मय सप्तम उन्मेषः।

# अथ दोषव्यावृत्त्याऌंकारः कंथ्यतेऽघुनास्माभिः । पुनरुक्तवदाभासो भवति प्रमुखावभासनं देषा ॥१॥

यद्यपि श्रम्दार्ङकारनिरूपणानन्तरमर्थाङंकारनिरूपणमुचितं त-थाप्यर्थपौनवक्त्यस्यैच प्रकडस्य दोषत्वेनाभिधानात् तद्विपर्यय-स्याङंकारत्वदर्शनाय व्युत्क्रमेणात्र कैथनमेतस्य । प्रैमुख आपा-ततः प्रेतिभासनं न पुनस्तत्रैव विभान्तमर्थेक्यम् । मन्यथा पर्याय-

अयालकारविक्रपणाव संगतिमाइ । अधिति । होषनिक्रपणानन्तरं तव्यति-बोगितवालंकारनिक्रपणं संगतनिस्वर्यः । तत्र पुनस्कतदाभासो नाम कविदर्यालं-कारस्तर्नोंसे लभवति । पुनदक्तवदाभासा इति । अपुनर्क्तोऽपि वत्र अर्य आपाततः पुनस्कतदाभासते स पुनस्कतदाभासो नामालंकार इस्वर्यः । देधेस्वस्य विभागकयनं नामाख्यातगतस्वेनेति होषः । नन्दर्यालंकारोऽवं कयम-प्रस्तवि निरूप्यत इस्याधङ्क्य चिरन्तनप्रसिद्धवेति पूर्वेषां परिहारे स्थिते स्वयं परिहारान्तरमाह । यद्यपीति । अर्थपौनस्कत्वस्वैत्वेत्वेषकारः धडरपौनस्कत्वक्वर्यक्रे दार्थः । प्रकृद्धस्वय कडब्धवच्छेरः । तद्विपर्ययस्येति । प्रकृतार्यपी-नस्क्तवपिर्यवस्याप्रकडपौनस्क्तवस्वेति वावत् । प्रमुखधब्दार्यमाह । आपातता इति । आरम्भ इत्यर्थः । प्रतिमासनधब्दात्पर्यमाह । न पुनरिति । ननु तत्वैव विभान्तिः कयं न भविष्यतीत्याधङ्क्याह् । केन्यधेति । अर्थान्तरस्वीकारमन्त-

१ कप्यतेऽस्माभिरधुना G. २ T. drops कथनमेतस्य, १ प्रमुखत आपाततः S.; ममुखमापाततः G. ४ प्रतिपादनं T. ५ K. drops अथ. ६ अधेत्यादि K. ७ व्स्त-माइ । पुनइक K. ८ भ्यवच्छेदार्थ इति K. ९ श्वब्दस्य तात्पर्यं K. १० भविष्यती-स्पाइ D. ११ अन्वया पर्ववसानवधादिति K. स्ववशाष्डम्दान्तरस्यार्थान्तरवृत्तेरसंभवात् । तद्वेधा नामाख्यात-गतत्वेन । क्रमेण यथा

अभ्यस्ताद्येषविद्यामरगुरुधिषणं विद्विषद्रकपान-क्रीडानिस्त्रिंशस्त्रं विरचितवसुधाचक्ररक्षाविभूतिम् । किं चालोकप्रभावक्षपितबुधविपद्भ्वान्तमुद्रायति त्वां तुक्ने शृङ्गे सुमेरोः सुरयुवतिगणः श्रीनृसिंह झितीन्द्र ॥ अत्र गुरुधिषणयोर्निसिद्यासद्वयो रक्षाविभूत्योराळोकप्रभयोर्ना-स्नोः पुनरक्तवद्यांभासनम् ।

तान् निर्माति करोति इस्तितरिपून् युद्रेषु ते विकमान् यैर्छोको भरते विर्भात्त कुतुकं रामेऽपि न प्रस्तुते । किं चार्म्यर्थनदुष्कुतानि शमयस्याकर्णयस्येकदा यद्याकृष्टसुधारसं सुमनसां सूक्तं कलिङ्गेश्वर ॥ अत्र निर्माति करोतीत्यादिकयोराख्यातयोैः ।

रेषानुपपत्तेरिस्वर्थः । विभजते । तद् द्वेधेति । अभ्र्यस्तैति । गुद्धभवनं गरिततुद्धिनिस्वर्थः । निक्रिंशखद्रं निर्देयखद्रम् । 'निक्रिंशो नि'र्दये खद्गे ' इति विभ्वः । वद्धधाचकस्व रक्षा रक्षणं विभूतिरैभर्यं च विरचितं वेन तम् । आलोक-प्रभाषो इष्टिमहिमा । कुषेह पुनस्क्तवद्वासनं तराह । अत्रिति । ' गीष्पतिर्धिष-षो गुद्धः '। 'विभूतिर्भूतिरक्षयोः '। 'तेजः प्रभाव आलेकः' इत्यँनिधानैः पर्या-वत्तप्रतीतेरिष्वर्यः । दितीयमुदाहरति । तानिति । कर इति च्छेदः । अतिहस्ति-तरिर्पूत् हिसितग्रज्ञूम् । वैर्थिकनैर्भरते अरताख्ये धाकुन्तलेवे राज्ञि रामे वाघारयौ मस्तुते प्रधत्ते । अभ्यर्यनवुष्क्रतानीति च्छेदः । वाञ्चायुःखानीत्वर्यः । इह पुनस्क-वरामासमुद्धावयाति । अन्नेति । आदिश्वब्दाद् भरतेविभर्त्तात्विमयार्गेध्यमयोर्मिधमयस्याक-

१ °बदवभासनम् T. २ चास्यार्थन° T. ३ T. adds पुनरुक्तधदाभासनम् after °राख्या-तयोः, ४ मभ्यस्तेन्यादि K. ५ निर्दयः खड्गः' D. ६ व्यचेन्यादि K. ७ इत्याद्यभिधोनैः K, ८ पर्यायमर्ताते° K. ९ तानित्यादि K. १० रिपूनतिर्हितित° D. 24 पुनरुक्तवदाभासं कथयित्वार्थैकनिष्ठमपि । अथ शब्दालंकाराः प्रस्तूयन्ते त्रयोऽघुना-स्माभिः ॥ २ ॥

शब्दस्य पौनरुत्त्यं व्यज्जनसमुदायमाश्रितं येस्मात् ।

स च्छेकानुप्रासः संख्यानियमे समुद्धसति ॥ ३ ॥

द्ववोद्वैयोर्म्यं जनयोर्चयोः कयोश्विदन्योन्यमसङ्घत्साइइयं सं-क्यानियमः । छेका विदग्धास्तैः प्रयुक्तोऽयमसुप्रास इत्यन्वर्थः ।

> कलाकलापं दघतुज्यस्रोज्यसं मुद्रुस्तमस्तोममपाकरोति यः ।

व्य संगतिकयनपूर्वकं सब्झलंकारान् प्रस्तौति । पुनकक्तवादिति । अर्यालं-क्वॉरलेऽन्वर्धपौयस्वरूवक्रेपवसङ्गाविरन्तनप्रसिद्धका च पुनकक्तवसनासं पूर्वननिभाव पुनरपांपेक्षवा सब्दरव प्रतीतावन्तरङ्गलेन प्रथनं सस्त्रलंकाराः प्रस्तूवन्त इस्वर्थः ॥

इह बब्द्यीनरूवं शब्दालंकारोऽनुप्रासाबवः। स च विविधः। छेकानुप्रासो वृत्त्वनु-प्रासी लाटानुप्रासचेति । तवाद्यं लक्षवति । शब्द् स्ट्येति । तव सब्द्यौनरुक्व दि-विर्थ व्यञ्जनमावपीनरुत्तयं स्वरष्वञ्चनसमुदायपीनरुत्तचं च । तव व्यञ्जनमावपी-नरुत्तवं सति संख्याविशेषनिवने छेकानुप्रास इस्वर्यः । निवतसंख्याविशेषं दर्श्व-वति । द्वयोर्द्वयोरिति । अर्चे 'सोऽनेकस्व सकुत्पूर्यः' इस्वादिना सकुरू-वति । द्वयोर्द्वयोरिति । अर्चे 'सोऽनेकस्व सकुत्पूर्यः' इस्वादिना सकुरू-व्यञ्चनबुग्मावृत्ति-छेकानुप्रासः । असकुत्तरावृत्त्त्र्यतनुप्रास इत्याह काव्यप्र-काशकारः । अर्छकारसर्वस्यकारस्तु तदिपरातं सिद्धान्तयांचकार । तन्मता-वत्वम्वेनाह । अस्तकुत्साइट्यमिति । व्यह्महरति। कैछेति । अत्र छेकानु-

१ यत् स्थात् G., M. १ व्यझनयोः G. ३ 'हित्यादि K. ४ 'कारत्वे त्वर्थ' D. ५ K. drops अत्र. ६ कालेग्यादि K.

न कस्य इर्षे वसुधासुधाखरः करोत्ययं वीरनृसिंहभूपतिः ॥

संख्यानियमाभावे भंवति पुनर्वृत्त्यनुप्रासः ।

केवलम्यअनसारइयं सकृद्म्यं अनसारइयं श्वादीनां म्यअनावा-मितरेतरसारइयं संक्यानियमामायः । वृत्तिस्तु रसविषयो म्या-पारस्तत्समुचिता वर्णरचनेह वृत्तिः । तदुपलक्षितोञ्यमनुप्रास रायन्वर्थाभिक्योऽपि । क्रमेण यथा

> श्रीमन्त्रसिंह नरनाथ कथं यद्यस्ते इत्तारिकण्ठद्धिरावणितात् रूपाणात् कैलासकाद्याकरकाकुमुदेन्दुकुन्द-मन्दारमौक्तिकमृणालमनोइमासीत् ॥

गते व्यस्तनमाणपोम<del>इत्तवस्वेटत्यात् कवाकठातुधानुधेव्यादी स्वरव्यस्रमसनु-</del> स्वपोनस्तन्याव्यमकअदेनात्वेव्याश्रिषानस्त्रन्यः **संक**रः ॥

दितीवनेर लक्षवति । संक्योत्थादि । संक्यानिवनानाव रव्वतदिष्ट्वाति । केवळीति । केवल्यनसमुदितत्वम् । सारृष्ट्यं पीनइत्तवम् । सङ्ग्व्याझनेत्वम व्यझ-नदवसार्इ्व विवक्तितम् । एवं च सत्वसङ्देकैकव्यझनपीनकत्तवं सङ्ग्व्याझन-दवपीनक्तवं विचनुरादिव्यझनसमुदायपीनक्तवं चेत्वर्यः । अर्छकारसर्वस्व-कारोक्तरीत्वा दृत्वनुप्रासस्वत्तं निर्देचम् इत्तिस्वच्याद्यं अख्यार्यं मह । युत्तिस्त्वि । इह तद्दती वर्णरचना वृत्तिस्पचारापुच्यत इत्याह ! तत्सायु-वितेति । क्रमेणेति । प्रयमोद्दाहरत्वं वृत्तवि जगति जगतीति व्यादिसार्ह्यम् ॥

१ कवितेऽमं वृत्त्यनुमासः T. २ व्यक्तनद्वयसाहरूपं G. २ क्यादि K. ४ निर्मूग K. ९ त्यादि K. युक्ता विपक्षेषु इपा न कर्त्तु-मेते विकुर्वन्ति दि कार्यकाले। इत्याद्दवे वीक्ष्य कलिङ्गायं नाथन्त्यमी प्राज्जल्यः सपत्नाः॥ जेगति गजगतिर्गन्दतु श्रीनृसिंदः। इदमेव स्वरसहितं व्यञ्जनसमुदायमाश्रितं यमकम् ॥ ४ ॥

अत्र कचिङ्गिश्चार्थकत्वं कचिद्नर्धकेत्वं कचिदेकस्यानर्थकत्वम-म्यस्य सार्थकत्वमिति संक्षेपतः प्रकारत्रयम् । क्रमेण यथा कलिङ्गनाय यस्मात् त्वं प्रभवः सर्वसंपदाग् । अतस्तव तुँलां प्राप्तुं प्रभवः केऽपि नॉपरे ॥ अत्र प्रभवः प्रभव इत्यभिदितयोर्भिकार्थकत्वम् । माग्यसौभाग्यसौजम्यनिधि नरहरि स्तुमः । चतुरं चतुरम्मोचिमेक्लावनिपाल्ठने ॥

ं अत्र भाग्यसौभाग्यसावित्यनयोरनर्थकत्वम् । प्रथमस्य चतुर-मित्यस्य सार्थकत्वर्मपरस्यानर्थकत्वम् ।

एवं व्यञ्जनमावपौनरुत्तचे छेकासुभासवृत्त्वनुभासाणुक्र्या ग्रब्दनावपौनस्वत्व-साम्बात् स्वरव्यञ्जनसमुदावपौनरुत्तचात्रितं बनकाय्वं सेव्यालंकारान्तरनाइ । इद्मेधेति । इत्तनिति पौनरुत्तचं परामृध्यते । निवतसंख्याकस्वरव्यञ्जनपौन-वत्तचं बनकनित्वर्यः । तत् वेधा विभजते । अत्र क्रचिदिति । आध्यनेइद्द-बोरिति ग्रेथः । अत्र प्रभव्य इति । प्रमवत्वस्मादिति प्रमवः कारणम् । " छदो-

१ जगति जगति नित्यं नन्दतु D.; जगति जगति नन्दति श्रीनृ<sup>0</sup> M.; ट्यट्ट्र्ड्यारेषेरिसिंगतिन् बनितालोचनाम्भोइड्रेन्द्रः । क्रीडासौधं कलानां जनयति जगदानन्दनः श्रीनृसिंहः G. १ 'भिज्ञार्थत्व D. ३ 'दनर्थत्वं G. ४ डपां T. ९ नो परे C. ६ 'भिज्ञार्थत्वम् O., G. ७ नुमः T°, C. ४ 'भित्येतस्य T., C, ९ T. drops अपरस्यानर्थकत्वम्. १० राब्दालंकारमाइ K. समम उन्मेषः ।

प्रायशो यमके चित्रे रसपुष्टिर्न दृश्यते । दुष्करत्वादसाधुत्वमेकमेवात्र दूषणम् ॥ ५ ॥ रल्लयोर्डल्योस्तदल्लल्योर्बवयोरपि । नमयोर्नणयोश्चौन्ते सविसर्गाविसर्गयोः ॥ ६ ॥ सबिन्दुकाबिन्दुकयोः स्यादभेदेन कल्पनम् । यमकं तु विधातव्यं कथंचिदपि न त्रिपात् ॥ ७ ॥ वर्णानामथ पद्माद्याकृतिहेतुत्वमुच्यते चित्रम् ।

कर्णशष्कुल्यवच्छिन्नाकाशसमवेतैः ककारादिभिरमेदेन प्रहणा-ह्रिप्यक्षरेष्यप्ययं ककार इत्यैक्यप्रतीतेः शब्दार्ढकारत्वमंत्रौपचा-

रए "। प्रभवन्तीति प्रभवः समर्थाः । " विप्रसंभ्यो द्वसंज्ञायाम् " इति डुप्रस्वयः । इत्कुमबोः पार्यक्यनित्वर्यः । ननु केयमास्या कवीनां नीरसयोभिषवमकयोरित्या-घट्टक्याह । प्रायद्या इति । वैचिक्यवद्यादेव चमत्कारकारित्वसंभवात् न रसा-पेक्षा प्रेक्षावतानित्वर्यः । तर्हि कयं न सर्वादरस्तषाह । तुष्करत्त्यादिति । पद्यक्तामामनारुरो न नु इक्त्रामानिति भावः । तत्र वर्ज्यावर्ज्ये दर्श्ववति । रस्त-योरित्वादिना । न त्रिपादिति । विपादवृत्तियमकं स्वमतानिधानम् । नता-नते नु तदम्यस्त्वेष । 'एकदिषिचतुष्पादयमकानां विकल्पना ' इत्यादिना दृष्टिना लक्षणोदाहरणाभ्यां बनुधा प्रपत्रितस्वादिति ॥

वदेवं बनकमुक्तवा स्वरसहितव्यञ्जनाष्ट्रत्तिमस्वसाधर्म्यांत् तदनन्तरं चिषाययं ग्रब्सलंकारविद्येषं लक्षयति । वर्णानामित्यादि । नन्वग्रब्सत्मलिप्यक्षरगताका-रविषस्य कयं ग्रब्सलंकारतेत्याग्रहृक्याह । कर्णेति । अग्रब्देष्यपि लिप्यक्ष-

१८९

१ र्लेळ्योस्तद्व इलयो° O. २ 'र्णनयो° D.; 'र्णमयो° G. ३ 'धेर्व D. ४ 'मस्पीपण-रिकम् T., C., M. ५ 'रित्यादि K. ६ पित्राख्यराब्दा° D.

रिकम् । केणिकाप्रमुखस्थानविदेार्थैस्ठिष्टानां वर्णानां पुनः पुनरातृ-चिब्यावृत्तिक्ष्यामादानादक्षरसंकोचश्चित्रम् ॥

अत्र यद्यपि बन्धचित्रमाकारचित्राझित्रं मन्यमानैरपि चिरन्त-नैर्न किञ्चिद्धेदकमुक्तं तथापीश्वरैकर्जृकत्वे सत्यपि यद्देककर्जृकतवा प्रसिद्धं तेत् पद्मधैछादिकमाकारचित्रम् । यत्तु द्विकर्त्तुकं दृद्धमु-सलमुरजगोमूत्रिकाचापचक्रादि तद्वन्धचित्रमित्यनवोर्भेदः कस्प-यितुं धक्य पद्यास्माभिः । तथापि न कल्पितः । आकारचित्र इवेद्य बन्धचित्रेऽपि दर्णानामाकारोछासकत्वात् पद्मादिरूपतयाक्षराणां

रेषु गन्वगमकवोरमेहोपचारात्त्तयात्वनिस्वर्थः । चित्रमात्रध्वापकस्रभ्रणं निष्कु-ष्वाह । कणिकेति ॥

व्य वन्यचिषगतिचिषस्थानचिषाणामण्वाकारविष एवान्तर्गावं केर्जु-ननन्तर्भाववाहिभिरमुक्तमपि बन्धचिषाकारचिषयोधोद्येक्षापरिकलियतमेव मेर्हक-मुपन्वस्वति । अत्र यद्यपीति । चिरन्तनैर्मोक्ते चेत् कोऽन्वो वस्व-तीत्वाग्रहृक्ष्याह । तथापीति । ईश्वरकर्चुकत्वे सत्यपीति । इत्स्नस्व जगत इति ग्रेषः । एककर्जुकतयेति । ईश्वरकर्चुकतवेस्वर्यः । द्विकर्जु-कामिति । ईश्वरकर्चुकनत्म्यति क्र्यंत्वे देव्यपीति । इत्स्नस्व जगत इति ग्रेषः । एककर्जुकतयेति । ईश्वरकर्चुकतवेस्वर्यः । द्विकर्जु-कामिति । ईश्वरकर्चुकनत्म्यतिकर्ण्वं चेत्वर्यः । अत्मतादिकर्ण्वेऽपीश्वरस्व सेर्वेत्पित्तिमन्निमित्तत्वेन कर्ज्यत्वर्ध्व ग्रव्स्वर्थः । अत्मतादिक र्ण्वेऽपीश्वरस्व सेर्वेत्पित्तिमन्निमित्तत्वे कर्ज्यत्वे ग्रव्यति । विद्यत्नर्ग्र्ते वन्धचिम्वम्पी-त्वर्धाः । 'माध्वांतिख्ययोध्विम् ? इत्यनतः । त्यालेस्वार्यत्वमाग्रित्व चिष्य-कत्त्वेह प्रवृत्तिनित्तनाह । एक्कादिक्र्यतयेति । चिषसपृष्ठत्वाव्यिन्विर्थाः । तर्क्षकारोक्रात्तहेनुत्वानावात्रतिचित्रेऽभ्वमसंकीनज्ञासच्याक्रित्त्वाक्वर्यक्व्यार्थत्त्वाक्रिय्त्या

**१९**व

१ कर्णिकामुख<sup>°</sup> T. २ <sup>°</sup>विरोपाझिष्टानां D. ३ <sup>°</sup>पीश्वकर्म्धने D. ४ यदेककर्म्धृतया T. ९ D. drops तत्. ६ एत C. ॰ <sup>°</sup>ण्यापकं स्वरूणे K. ८ वक्तु<sup>°</sup> K. ९ <sup>°</sup>पित्रयोः सापेका<sup>°</sup> K. १० भेदमुप<sup>°</sup> K. १९ <sup>°</sup>नोंक्तनेवान्यो वश्वर्यती<sup>°</sup> D. १२ सर्वोत्पदिनिर्भित्तलेन D. १३ अपप्रापि D.

िष्णमानत्वेन चित्रसादस्याचित्रमिदमुच्यते । वैद्दो येन क्रमेण गता वर्णपङ्किस्तेनैव क्रमेण प्रत्यागतेत्यास्चर्यकारित्वाद्वा चित्रमि-त्यम्वर्थबछाद्वर्णानामाकारानुछासकत्वेनाज्याप्तावपि गतप्रत्यागता-र्थक्रॅमसर्वतोमद्रघेनुप्रभृतिगतिचित्रमत्र संगृष्टीतम् । मभिनवपद-पदार्थपर्याकोचनेन मन्दबुद्धीनां चितो झानस्य त्राणाद्वा चित्रमि-त्यम्वर्थसदिस्ना विष्कण्ठ्यनिरोष्ठधानिस्ताखव्यादिस्थानचित्रं च स्वी-छतम् । एतचै काब्ये गडुभूतमिति नेद्द प्रतायते । यत् पुनः स्वर-विरद्वितव्यज्ञनमात्रसादद्वयप्रयुक्तं वर्षचित्रमपरैरम्यघावि तद्-स्मिन् दर्शने वृत्त्यनुप्रास पत्र । वथा

**कछड्डिकड्ड**काकोल्डुले सलकलाकुले। कड्डेलिकलिकालोल कि का कोकिल काकली॥

सन्दरसाथ केंग्रेस प्रवन्गन तथापि प्रष्टतिनिनित्तं संगाववति । अहो येनेति । गतानताभ्यां चित्रव्या सार्थतेत्वा सित्र निति गति चित्रेऽपि नाष्या प्रित्वियर्यः । तर्हि नतप्रस्तायत रहिते स्थानचित्रे निरोड्या सक्याप्ति रित्या सङ्क्ष कर्टि विहास चित्ती इतनस्त्र नाचा किपनिति बोर्गा अवजेन तवापि चित्र सुरूव कर्टि विहास चित्ती इतनस्त्र नावा किपनिति बोर्गा अवजेन तवापि चित्र सुरूव कर्टि विहास चित्ती इतनस्त्र नावा किपनिति बोर्गा अवजेन तवापि चित्र सुरूव कर्टि विहास चित्ती इतनस्त्र नावा किपनिति बोर्गा अवजेन तवापि चित्र सुरूव प्रवर्त्त वित्ते । मैसि-नवेति । निरोड्या फिल्मजण्ड पार्थ पूर्वा र्यत्र सित्र वे त्या र्यः । सम्त्य येति । चित्रं संविदं वास्त इति चित्रं व्युत्पत्ति विद्ये पहे तुरिति वावन् । "आतोऽनुपस में कः ।" इषं चित्रं निरोड्या सित्यानचि केऽप्त्वर्साति न कु नाप्य प्याप्तिरित्वर्यः । ननु चित्रस्य किनुसाइरजमत झाह । यत्त केति । गैर्डु यूतं दुर्गन्धि रित्वर्यः । नेह प्रतायते न प्रतन्वत इत्वर्यः । "तनो तेर्वकि " इति विकल्पा स्नुमासिकस्वाकारा हे छा । इयस-रष्य सराहिचि जननुप्रा सेऽन्तर्भाववति । यत् पुन्तििति । तत्र इयसरमुरा इरास्ति । कल्ल हीत्वादि । कलकालाकुले कोला इल्लंकुले कलहिनो कु हा ये कहा लो हपू प्र स्वायः

१ आहोस्किदोन T., C., G., M. १ °र्थाञमक T., O., M. १ एतत्तु T.; एतत् काम्पस्य महु° O., M. १ चित्रं परे° T. ९ तदस्मदर्श्वने C., M. ६ °आसमेद एव D. • धेमेन्यादिना K. ८ बोमवृच्छाश्रकोन K. ९ अभिनदेत्याद K. १० °द्यपूर्वपरिश्रील्प्रे° D. ११ गढुप्रन्थि K. **एकावल्यां त**रलान्विताया

स्वरचित्रं तु बन्धरीयिल्यकारितया दोष पवेति नाळंकारतया स्वीइतम् । यदाह राजा

उठगुं छगुरुं युत्सु बुबुघुस्तुष्टुवः पुरु । खेलुदुः पुपुषुर्भुत्सु मुमुद्दस्तु मुद्दमुंहुः ॥

१९२

शब्दार्थपौनरुत्तयं प्ररूढमभिषीयते दोषः ॥ ५ ॥

अस्यार्थपौनवत्त्र्येनैवे गतार्थत्यादत्राभिधानं धाव्दार्थपौनवत्त्व-छन्नणतृतीयकस्यागतालंकारनिरूपणैकप्रयोजनम् ।

# तात्पर्यभेदयुक्तं लाटानुप्रास इत्यदः कथितम् ।

पशिविधेषाः काकोला होणकाकास्तेषां कुले सत्ते हे कोकिल कङ्केलबो लताविधे-पास्तासां कलिकासु लोल सन्ध्य काकली स्वहीवः कैल्स्यरः का कि कापि कि न कापीस्वर्यः । उठ्युसिंति । उठमेंहती गौर्वजं बस्व तनुरुगुं वज्रहस्तमिस्वर्यः । युगुर्द दिवस्पतिमिन्द्रं बुस्सु युद्धेषु बुबुधुः सारवत्तवा विविदुः । बोधतेर्गौवाहि-काब्रिटि परस्मेपदम् । पुरु प्रमूतं तुष्टुवुरस्तुवन् लेलुवुः लुर्मन्ति स्म मुस्सु मोदेषु प्रपुषुः धुट्टिं गताः मुमुहुर्मुद्यन्ति स्म ॥

केवलार्थपौनहँत्तयं होषः केवलघडरपौर्नरुक्त्वननुप्रास इति चोन्तम् । अयोमब-पौनरुक्त्वनपि प्रकृढं चेहोष एवेत्याह । द्वाख्टार्थेति । नन्दस्वाप्वर्थद्वारकत्वा-दर्यपौनरुत्तवेन गत्तार्थत्येह पुनरभिधाने प्रयोजनमाह । अस्यति । डभवपौन-इक्त्वोपजीविनो लाटानुप्रासस्वैतस्मार् भेदेन लक्षणार्थनित्वर्थः । तया तं लक्तवाति । तात्पर्योति । अद डभयपौनरुक्त्थ्वनित्वर्थः । अन्वया होष इति भावः । तात्पर्वपत्न-

१ लुलुपुः O., M.; इरुदुः T. १ °नैवावगतार्थं<sup>2</sup> T. ३ कलः स्वरः D. ४ 'मिम्पादि K. ५ लुलुपुः K. ६ लुम्पन्ति K. ७' इक्त्पेष्टो दोषः K. ८ 'पौनरुक्तर्य वृत्त्त्यनुपास इति K.

तात्पर्यमन्यपरत्वं तदेव भिद्यते न देष्दार्थस्वरूपम् । नायमन-न्वयः । पौनवज्यस्य तात्पर्यमात्रभिन्नस्यात्र प्रयोजकत्वात् । मन-न्वये बार्थमात्रगतयुगपतुपमानोपमेयमावस्योपयुक्तत्वात् । द्यन्दै-क्यस्य पुनरीचितीवदोन प्रसङ्गसङ्गतत्वात् । तस्माझिन्नविषयत्व-मनयोः ।

प्रतिभटकान्ताकुचतटमकरीईिण्टाकचापटङ्कारः । वीरनुसिंह इवाजौ वीरनुसिंहसिरं जयति ॥ इत्यादावेकवाचकानुप्रवेशलक्षणः संकरः स्यात् । उदेाहरणं तुं

ताळा जामन्ति गुणा जाला दे सहियपहि घेपन्ति। रइकिरणाणुग्गहिमा इहोन्ति कमलाइ कमलाइ॥

१ न तु शब्दार्थ° T. २ 'मेयभावस्पैनोपयुक° T. ३ 'रोक्सियनशेन M. ४ 'लुण्ठाक' D. ९ T. has यथा for बदाहरणं तु. ६ C. and G. drop तु. ७ 'भटेत्यादि K. ८ लुष्ठाको D. ९ ताखेत्यादि K. 25

भत्र प्रेथमः कमरुशम्दो वस्तुमात्रामिधायी । द्वितीयस्तु सौर-असौकुमार्यकान्तिमस्वसंमावितकान्तावदनोपमावत्यादिधर्मकपार्थ इत्यस्त्येव तात्पर्यमेदः ।

# पश्चेते ऽलंकारा निर्णीताः पौनरुत्त्यकक्ष्यांयाम्॥६॥

ईँति श्रीमतो महामाहेश्वरस्य विद्याघरस्य कवेः ऌतावेकावछीना-झ्यछंकारशास्त्रे शब्दाछंकारनिरूपणं नाम सप्तम उन्मेषः ।

> तदा जावन्ते गुणा वदा ते सहरवैर्युद्यन्ते । रविकिरणानुगृहीदामि भवन्ति कमलानि कमलानि ॥

भव तात्पर्वभेदं दर्घवति । अत्र प्रथमेस्वादि । बुक्किसौकर्वाव पौमरुत्तवमूला-लंकारसंख्यामाह । पञ्चित्वादि । केवलायैपौमरुत्तवमूलः पुमरुत्तवदामासः । व्यव्य वधानेमासकृत्व्वस्त्रनद्वयपौमरुत्त्वाश्वित>छेकानुपासः । अनिवमेनैकद्विच्यादिव्वझ-मनावपौमरुत्त्त्याश्वितो हत्त्वनुप्रासः । स्वरच्यझमसमुदावपौमरुत्त्त्वाद्यमकम् । घटदार्यी/मवपौमरुक्त्वाझाटामुप्रासः । इत्वेषं पौमरुक्त्वव्दपाः पद्मालंकारा निर्णाता इत्वर्यः । तवाद्योऽर्थालंकारः । अन्वे चत्वारः धट्यालंकाराः । चित्रं च वच्चमः ध्रद्यालंकार इति विदेकः ।

इति पदवाक्यप्रमाणपारावारपारीणश्रीमहोषाप्यायकोळाचलमक्रिनाबसूरिबिरचिता-यामेकावळीव्याख्यायां तरलाख्यायां श्रेंब्दालंकारनिरूपणः सरेम उन्मेषः

र प्रथमकमल° T. २ °ककायाः D.; °ककायाम् C., G. ३ इति श्रीविद्याधरकुतां-वेकावल्यां D. ४ K. omits दाडरालंकारनिरूपणः. ५ सप्तमोम्नेषः D.

<u> </u>

#### वयाष्टम उन्मेषः।

अर्थाछंकरणानि प्रकटीकुर्मोऽघुना तु तत्रापि । बूमः प्रथमं भेदाभेदप्राधान्यतस्तावत् ॥ १ ॥ विछसति सति साधर्म्ये स्यादुपमानोपमेययोरु-पमा ।

हिंधाम्यघायि कविभिः पूर्णालुंप्ताविभेदेन ॥ २ ॥ उपमेति बस्यनिर्देशः । शेषस्तु ब्क्षणम् । समानो धर्मो ययोस्ते सधर्मणी अर्थादुपमानोपमेथे इन्दुबदनादिके तयोर्मावः साधर्म्य कविसैमयप्रसिद्धं कान्तिमस्वादि न तु वस्तुत्वप्रमेयत्वादि प्राह्यम् ।

तदेवं सब्सालंकारानुक्स्या संप्रस्वयॉलंकारानिक्रपणाय संगतिमाह । अर्थाळं-करणानिति । नुसब्सः प्रस्तावमेहकः । पूर्वं प्रतीतावन्तरङ्गसाण्डठहालंकारा उक्ताः । अधुना स्वयॉलंकारा उच्यम्त इस्वर्यः । आराष्ट्रप्राधिक्रपणस्व कार-पमाइ । तत्रापरिति । वर्षालंक्रारेज्वपरिवर्षः । मुखमेव चन्द्रः मुखचन्द्रः मुख चन्द्रव सोमते मुखं वा चन्द्रो वा न मुखं किन्मु चन्द्र इत्यादिसावृद्रवविच्छित्तिकि केषे क्रपकरीपकार्यनेकालंकारवीजतवेपमायाः प्रथनं निकरप्रमल्ख्यांः । सावृद्वव मृतत्वाविधेपाहस्वाः को भेइ इंत्यासङ्क्वाइ । सेदाभेदेति । इह सावृद्ववमूके-व्यलंकारेषु केषिष् भेरप्रधाना वया व्यतिरेकारवः । केषिरभेरप्रधाना वया कपकादवः । इवं तूनवप्रधानति सर्वालंकारोत्तीणोऽवनलंकार इत्यर्यः । एवं संग तिमुक्ट्या त्मनं विमानं चाह । विद्यस्तीति । इह पडप्रपत्तस्व स्वप्रइसंवन्ध-सद्वाविरासार्ये लक्ष्यरक्षणांशी विविनक्ति । उपमोवि । सावृद्ववर्ष्यर्यः सर्व-सद्वाविर्यास्य व्याप्र द्वित्यरमाण्योरप्याप्र हत्वत्व साधर्म्य स्वर्यः निम्ब स्वावन्त्रं व्यापटे । स्तमान इति । कि तत्त साधर्म्ये तराह । कविस्तम-देवि । अन्यया पर्वतपरमाण्योरप्योपम्यप्रसङ्ग इत्यामिप्रायेणाह । न स्विति । नगु

र द्वेभा<sup>3</sup> C. २ व्लुप्तादिभेदेन C., G., M., D. ३ "समयसिद्धं G. ४ स्वानन्तर्यादर्भा<sup>3</sup> K. ५ इन्याइ K. ६ व्यमुपमार्लजार K. ७ व्तीन्यादि K.

### पकावल्यां तरलान्वितायां

मत प्रबोपमानोपेमेययोवपादानमिष्ट कविसमयबाईभूतोपमानो-पमेयनिरैसने पर्यवसितम् । इतरथा कुमुदमिष मुखं कारणमिव कार्यमित्यादाषप्युपमा स्यात् । कार्यकारणयोः साधर्म्यमेव कुत-स्त्यमिति चेत्र । कारणगुणप्रक्रमेण कार्ये गुणारम्भ इत्यनयोरपि साधर्म्यस्य संमवास्पदत्वात् । नजु मेदाभेदमाधान्यवचनमिष्ट न समीचीनमिति चेदुच्यते । तन्न चतुरचेतसां विचार्रधुरमघिरोइति ।

नाबनयौँ लभणाशरेषु प्रतीबत इत्यासङ्क्वाह । अत एवोते । वेनाधिकगु-लेन सहोपमीवते तर्पमानमप्रकृतं चन्द्राहिकं बज्जु न्यूनगुणं सहुपमीवते तत्तु-ल्बतवा वर्ण्वते तत्पमेवं प्रकृतं मुखादिकं तयोरित्वर्थः । इहोक्तलभणोपमामोप-मेवैकनिवतसाधर्म्यमहणसाधर्म्याहेव तहवगने पुनस्तवाः स्वैद्यक्रोपाहानं सिद्धे सत्वारम्भो निबनार्य इति न्याबात् पूर्वोक्तनिवनपर्ववसितमिति तात्पर्वम् । विपसे बाधकनाइ । इतरधेति । तत्र कार्यकारणयोः साधर्म्यप्रसत्तिरेव नास्तीति बद्धते । कार्यति । कार्धगुणानां कारणगुणपूर्वकस्वात्तयोर्गुजतः साधम्बनस्तीति परि-हरति । लेति । भेगभेत्प्राधान्ये उपमानोपमेययोः साधर्म्यमपमेति लक्षणं तज मेहानेहप्राधान्यनिति विशेषणं व्ययं व्यावर्त्त्यांनुपलम्नाहिति शहूते । नीन्वति । कपकव्यतिरेकाविसकलौपम्यगर्मालंकारध्यावर्त्तकत्वान वैद्यध्यमिति परिहरति । हरुयत 'हैति । भेहो विद्येषः । अभेदः सामान्यम् । तुमयात्मकं हि सादू-इबम् । ययाष्ट्रः । ' वत्र किञ्चित् सामान्वं कश्वित्र विद्येषः स विषयः सन्द्रातावाः' इति । तत्र कचिर् भेरत्य प्राधान्यं कचिरभेरत्य । इहत्मबोः प्राधान्यं तेन इस्वनेनान्वतरप्रधानसार्डवमूसकपकव्यतिरेकाहिसर्वोपम्बगर्भा-**স্বিচা**মীৰসাধা**ন্য** लंकारच्यावृत्तिः । साधम्याइनेापम्यगर्भालंकारच्यावृत्तिः । डपमानोपनेवप्रहणं स कविसमयविरुद्धसाधर्म्यमित्वुक्तम् । तेन सर्वालंकारोत्तीपैयमुप्येति सुष्ठूक्तं

**१९**६

१ °पमेययोइभयोइपादान° D. २ ° નिरसनपर्यवासि° G., D. ३ कार्यगुणा° C., M. 2 D. has साधम्पंसभवास्पदन्वात्. ५ भेदाभेदतुत्त्यन्वचन° D.; भेदाभेदतुत्त्यप्राधान्य° C., M. ६ °भुरामधि° T.; °भुरापारोहाते O. ७ स्वश्वव्देनोपादानं K. ८ कारणपूर्वक° K. ९ नम् भेदाभेदेति K. १० इत्यादि K.

साधम्ये सति प्रकारत्रयस्य संभवात्। तथा हि कचिर् भेदप्राधान्यं इष्टं यथा ज्यतिरेके । कचिर्मेदप्राधान्यं येथा रूपके । कचित् षुवर्वभयप्राधान्यं यथास्यामेव । तंचेदत्र नापोदीयेत तदा ज्यतिरे-करूपकयोरपि विषयामिंग्रमाकामेत् । साधर्म्यं तु गुणक्रियारूपमनु-गतमिष्ट भवेदेकेनैव निउप्टेनानिप्रप्टेन वा द्यव्देनोपादानमर्द्तति । निरुष्टशब्दोपादानेऽप्यत्र न न्हेषः । तस्य धर्मरूँपतयाङ्गत्वात् । निरुष्टशब्दोपात्तयोर्षस्तुतो भिश्रयोरेव धर्मयोरिहैकरूपतावगतिः मेदे सत्यभेद इत्येवंरूपातिश्रयोक्तिमहिस्नेति न्हेषर्प्रतिमोत्थापिता-विशयोत्त्त्यनुप्राणितेयमुपमेति मन्तज्यम् । उपमानोपमेयसाधारण-धर्मोपमावाचकानामुपादाने भर्वन्त्येषा पूर्णा स्यात् । एषामुपमा-नादीनामन्यतमस्य द्वयोद्ययाणां वा होपे भर्वन्ती जुप्तेति योगोऽप्य-

मेदामेद्प्राधान्य इति । समानधर्मनिर्देशं द्रेधा दर्शयति । साधर्म्य त्थिति । मनु समानधर्मस्य श्रिष्टशब्देनोपाराने श्लेष एव स्याज्ञौपनेस्याश्च इन्स्याह । त्रिष्ठष्ट-शब्देति । न त्र्रुपे इति । प्रधाननिति श्वेषः । धेप्राधान्वे हेतुमाह । तस्येति । श्वेषः परार्थत्वाहिति न्यावेनोपमापेक्षितसमानधर्मसंपारकतया ताद्य्यां सहद्रत्वं वयावधेतिादेर्यांगोपाधिकतण्डुलादिनिष्पादनेन यागार्थत्वात्तदद्वर्त्त तदेतदाह । धर्मक्रपतयेति । धर्म समानधर्मे क्रपयतीति संपाद्यतीति धर्मक्रपस्तस्य माव-तत्तत्ता तवेत्वर्यः । ननु श्लिष्टशब्दोपात्तयोधर्मयोर्वत्तुतो भेशत् कर्य श्लेषस्व साधर्म्यसंपादकत्वं तवाह । श्रिष्ठष्टशब्दोपात्तयोर्पति । भिन्नयोरप्यनेदाध्य-दसाबात् साधर्म्यसिद्धिरित्वर्यः । ता च पूर्णा लुप्ता चेति दिविधेत्वुक्तम् । द्विधेत्वादि विगामवत्वने । त्रयोः स्वरूपमाह। उपमानेति । उपमावात्तकाः साहृदववात्वका द्वा-

९ D. omits यया. २ C. drops पुनर. ३ °इमयोः प्राधान्ब ° C ४ तदत्र D. ९ नोपादीयते D. ६ D. drops इयम्. ● 'रूपतया गतन्वात् C., M. < °प्रतिभानोन्या पिता D.; 'प्रतिभोन्पत्तिसमुन्यापिता ° T. ९ भवन्येषा G., M., D. drops पद्म. १० भवति C., G., M. १२ अग्राधान्यहेतु ° K. १२ °घातादेर्या गौपाय ° D. १३ हिर्दिधे ° K. तयोः संभवति । पूर्णा द्विविधा भौती वार्थी चेति । इषादवस्तु यत्पराः श्वम्दास्तस्यैषोपमानत्वमिति यधप्युपमानमेव विश्विषन्ति तथापि श्रुतेर्मीहम्ना वैष्ठीवत् संबन्धं द्योतयन्तीति तैत्सद्वावेनान्वि-तार्था भौती । तेन तुल्यमित्यादाषुपमेय एव तत्तुल्यमस्येत्युपमान एव इदं च तच तुल्यमित्युमयत्रापि तुल्यादिशब्दानां विश्वान्तिः सॉम्यपर्यालोचनया तुल्यताप्रतीतिर्पति तत्र साधर्म्यस्यार्थत्वात् । तुल्यसद्यासनाभिसचिभसंकाशनीकाशसद्वयसोदेरादिपदोपादा-

इयः । तत्र पूर्णामपि हिभा विभजते । पूर्णोति । साक्षात् सादृद्यप्रतिपादका इववद्या-वयाधव्दाः तत्प्यवीगे श्रौती भर्मिच्ववभानेन सादृदयप्रतिपादकास्तुल्यादिगव्दास्त-ट्यवोगे स्वार्यीस्वर्यः । ननु किनिवादिग्रव्दाः साँदृद्यपर्यवसाविनस्तदिशिष्ट-भर्मिपर्ववसाविनो वा । माद्ये चन्द्र इव मुखमिस्कुक्ते चन्द्रसादृद्र्यं मुखनिस्कुक्तं स्वादिस्वसंबन्भोक्तिरेव । दितीवे नुल्यादिग्रव्दवनुपनानविग्रेभकस्वाविग्रेसे सर्वा-व्यार्थ्वेवति केवमार्यी श्रौती चोति विभागप्रस्थाग्रेस्वाग्राहृद्र्यं मुखनिस्कुक्तं स्वादिस्वसंबन्भोक्तिरेव । दितीवे नुल्यादिग्रव्दवनुपनानविग्रेभकस्वाविग्रेभे सर्वा-व्यार्थ्वेवति केवमार्यी श्रौती चोति विभागप्रस्थाग्रेस्वाग्रह्रस्याह । इवाद्य-स्त्वति । यथा राहाः पुरुष इस्याद्रौ संबन्धार्ये विभानात् पष्ठी श्रुस्वा संब-न्भनेव बोभयन्ती संबन्धिनि पर्यवस्वति तद्यवेगे श्रौतीस्वर्यः । नुल्यादिग्रव्दानां तु श्रुस्वा सद्व्यपरस्वनर्याच्र सावृद्वयपर्यवसानमिति तेथां प्रयोगे स्वार्थीस्वाह । तेन तुल्यामि-स्यादाविति । म्रयानयोर्वाकयसनासतन्नित्तगतस्वेनैकैकस्याज्वैविध्वे पाड्विध्वनगह् ।

१ पूर्णापि D. २ घष्ठीव T., G. ३ तत्सद्वावेऽन्वितायां D.; तन्समावितार्था G. ४ तात्पयंत्रोचनया C., M. ५ °सहोदरादि C., M. ६ सादृृृृृदयमात्रपर्यवसायिन K. ७ इयमार्थीय औती चोते का विभागप्रग्याश्वरूपाद D. ने सार्थकाभिधानेयमार्थी । पवमियं भौती चार्थी चेति द्विदि-धापि पूर्णा वाक्ये समासे तसिते च भवम्ती न वट्ष्रैकारमतिका-माते । क्रमेण यथा

महीमण्डलमन्दार नर्रासह नरेश्वर । यद्यः पीताम्बरं भाति तव विष्णोर्वपुर्यथा ॥

इयं वाक्ये श्रौती पूर्णा । यथाश्वम्देन समं समासस्यामावात् । छपाणस्तव विम्वस्तविश्वामित्रमनोरयः ।

नरसिंह धरानाथ वसिष्ठ इव राजते॥

इयं समासे भौती पूर्णा । इवशब्देन समं समासस्य संभवात् । वाहिनीश्वरता लक्ष्मीशालिता भूरिसत्त्वता । अक्रपारवदाझाति नृसिंह नृपते तव ॥

इयं भौती पूर्णा तन्द्रिते । मकूपारस्येवाकूपारवदिति संबन्ध इवार्ये वैतेर्विदितत्वात् ।

पद्यमिति । मेहीति । पीताम्बरं तिरोहिताकार्ध पीतेवस्तं च । अतः श्लिष्ठ-विद्येषणत्वाच्छूेषप्रतिमोव्यापितानेशतिश्वयोक्तयनुप्राणितेयमुपमा । एवमनन्तरो-हाहरजेष्वपि इटव्यम् । क्रुपाण ईति । पिश्वेषामनिवाणां मनोरया इत्येकच विश्वस्य मित्रं विश्वामित्रः कांश्विकः । "मित्रे चर्षों" इति इर्षिः । तस्य मनोरया इत्यन्यच । समासस्य संभवादिति । 'इपेन सह समासो विभक्तय-लोपः पूर्वपश्पकृतित्वरत्वं च' इत्युपसंख्यानादिति भावः । धाहिन्तीति । वाहिन्यो नयः सेनाच । लक्ष्मीः पद्मा संपद्म । सत्त्वा जन्तवः सत्त्वं वलं च । द्द्यार्थ इति । "तत्र तस्येव" इति साष्ट्र्व्यार्थविहितत्वार्शिते मावः । तत्त्वदेति पष्ठ्र्य्ये

२ च D., C. प्येवं M. २ भकारन T., C. १ वतेनिधानात् T., C., M. ४ महीत्यादि K. ५ पीतवर्णवस्तं K. ६ इत्यादि K. ० नीन्यादि K. ८ दित्ययं: K. नृसिंह भूप भवतः कराय श्राघते न कः । दानवारिस्थितिर्यत्र भाति सागरवत् सदा ॥

इयमपि औती पूर्णा तन्दिते। सागर इव सागरवदिस्यधिकरण इयार्थे वतेर्विधानात्।

देखेयैव विनिर्धूततारापति यशस्तव ।

सहद्यां भाति रामेण नरसिंह नरेश्वर ॥

इयमार्थी पूर्णा वाक्ये।

नरसिंह महीपाल समस्तोऽपि रिपुस्तव ।

पारावारसमानत्वं द्धाति स्वपद्ण्युतः ॥

इयमार्थी पूर्णा समासे । पारावारसमानत्वमिति समासस्य विद्यमानत्वात् ।

मयं तव यशोराशिरुषेरावणजित्वरः ।

इह रामवदामाति नर्रासंह महीपते ॥

मत्र रामेण तुल्यं वर्त्तत इते तुल्यार्थे वतेर्विधानादियमार्थी पूर्णा तद्भिते दर्शिता। एवमियं षोढा॥

वतिनुदाइस्य तचेवेस्यधिकरणार्येऽप्युदाहरति । नृस्तिष्ट्रेति । कराव अजाव । "श्लघहुंहु ------" इस्यादिना संप्रहानस्याचतुर्थी । हानवारि हानोहकं हानवाना-नार्रार्वच्युम तस्य स्थितिः । हे छेंयेति । तारापतिमन्द्रो वालिम । नरसिंहेति । स्वपहच्युतः स्वस्यानग्रटः स्वपत्रच्युतो विष्णुर्यास्नम् स इति च । अयमि-त्वादि । डचस्योन्नतस्यैरावणस्येन्द्रवारणस्य जित्त्वरस्तइद्धवल इस्वर्थः । अन्वचो-चेरितिच्छेहः । रावणो इहाकण्ठः । तुल्यार्थे इति;। " तेन तुल्चं क्रिवाचेहादिः" इति सूचेण विधानाहिस्वर्थः ॥

१ संपत्थेव G. २ ° हेत्यादि K. ३ °हुङ्स्थाश्वप---" K. ४ °वेत्यादि K. ९ °हेत्यादि K. लुप्तांपि द्वेधा औती चार्थी चेति। तत्र धर्मानुपादाने भौती लुप्ता वाक्ये समासे चेति द्वेधा। तदिते त्वेचा न संमवती। इवार्थे संप्तवतोऽपि धर्मानुपादाने वतेरसंमवात्। कल्पवादेरिवार्थे विधा-नामाबाच। मार्थी तु वाक्ये सैमासे ठव्दिते चे मवन्ती त्रिधा मवति। तेनेयं पञ्चधा। कमेण यथा।

बन्नो यथोरयपतिस्तव कौमुदीव कीर्चिर्युगान्ततपनेन समः प्रतापः । वाक्यं पचेळिमरसालफलातुकारि बाहुस्तु वीर नरसिंह सुमेवकल्पः ॥ मत्र बन्नो यथोरगपतिरित्यादी क्रूरत्यादेर्घर्मस्यातुपात्तत्वादियं स्ता पञ्चप्रकाराप्येकस्मिभेव स्त्रोके दर्शिता । उपमानातुपादाने वाक्ये यथा साहित्यार्णवकर्णधार करुणापीयूचपाथोनिधे

साहत्याजवरूणधार करुणापायूपपायानध विद्रवातकवारिषाह कमलापर्यहुपहेरुह ।

भय छमां विभवते । छुँसेति । इयनेकतोपे हिंतीपे विलोपे च वश्वते । ववैकलेपे वस धर्नलोपस्तता त्रौती हिथा आर्यी तु विधेति पाद्वविष्यनाइ । तत्र धर्मानुपादान इति । हिथास्पे हेतुनाइ । तद्धिते स्विति । असंववे को हेतुरित्वाग्नह्क्व कि स तजित इवार्यो वतिः कल्पवास्वो वेति-हेथा विकल्प्वायं परिश्रति । इवार्ये इति । हितीवे व त्रौतीत्वाह । कल्प-हेथा विकल्प्वायं परिश्रति । इवार्ये इति । हितीवे व त्रौतीत्वाह । कल्प-होदेरिति । सुगननन्धत् । उपनानानुपासने त्रौती व संगवति आर्यी च वाक्व-समस्यमत्रत्वेन हिथेव । तानुसाहरति । स्ताहित्येति । इहोपनाननिवेधसान्याह-

१ D. drops आपे. २ द्विधा O., G.; द्विविधा T. १ तस्तिते समासे M. \* D. and G. omit 9. ५ लुझापीति K. ६ द्वयोलोंपे D. ७ रखेल्यादि K. 26

त्वां केनोपमिमीमहे त्रिजगति प्राप्तप्रकर्षेर्गुजै-स्तुस्यं ते नरसिंह पार्थिव वर्य कुत्रापि न प्राप्नुमः ॥

अत्र तुल्यशम्दोपादानादार्थी घाक्ये । तुल्यशब्देन समासाकर-णात् । त्वत्तुल्यमिति पाठे त्वेषेव समासे भवति । अत्रोपमानस्य सत्तायाः संभाव्यमानत्वादनन्वयाछंकारो न शङ्कनीयः । अत्र न प्राप्तुम इत्यनेनोपमानस्याप्राप्तिदक्ता ने त्वभावः ।

वाचकानुपादाने यथा

समसमयसमुचद्द्वादशादित्यशङ्का-चकितजगदसोढप्रौढतापे प्रतापे। शिशिरयितुमशेषं गाङ्गवंशावर्तस प्रमवति तव कीर्त्तिर्दुग्धवीचीसमीची॥

मत्र दुग्धवीचीव समीची व्यापिनीति वाचकलोपः। बथा वा

पृथुळकुचमारमुत्कटमदनं तरलाक्षमाकुळश्वसनम् । अन्तःपुरीयति वनं यवनावनिवऌमो नृसिंह नृप ॥

नन्तवारभेदनावरूक्वाइ । अत्रोपमानस्येति । संगावनां दर्भवति । अत्रेति । अनन्तवे उपनेवस्वैवोपनानस्वकयनादुपनानस्वार्स्वन्तनभावः प्रतीवते । अत्र मु प्रान्निमात्रनिवेधात् स्वरूपसत्ता संगाव्वत इति भेद इत्वर्यः । सादृदववाचके-वाद्यनुपात्तनेऽपि कतिचिद्रेदानाह । द्याँखकेति । वाचकलोप इति गेम्यमान-स्वाप्रयोग एव लोप इति सर्वत्र होयम् । पृथुलकुचोति । पृयुलकुचानां भारी व-

१ °भकर्षे गुणे° T., G. १ न त्वसंभवः T. ३ °त्यन्तमबाधः प्रती° K. ४ वाचका-नुपादान इत्यादि K., ५ गम्पमानाथस्याप्रयोग K.

L

मनाम्तःषुरमिवाचरतीति वाचकछोपः । तव वीर कछिङ्गेश रूपाजः पत्रगायते । पानकीडासु यस्याजौ रिपुकीर्प्तिः पयायते ॥ अत्र पत्रग दवाचरति पय द्वाचरतीति वाचकछोपः । यथा वा

पश्यजवधनदर्श तव चीर नुसिंह निर्तिशम् । वङ्गः सङ्गरसीमनि संचरति मराळसञ्चारम् ॥ मत्र नवधनमिव डड्ढा मर/ळ इव संचरतीति वाचकळोपः । द्विळीपे यथा

तुल्लामालम्बते यस्य नृसिंह नृपते भवान् । न व्यल्लोकि न चौभावि स कम्बन महीतले ॥ अत्र यस्पेत्युपमानस्य शौर्यादेर्धर्मस्य च लोपः ।

स्मित् तत् । ' लेकुचो लिकुचो डिहुः '। पृथुलः कुचभारो बस्मित्रिखम्यव । महनः स्मरो धुँर्भूरम । म्वसनो महनहुमो निश्वासम । ' म्वसनो महनहुमो महनस्मैरधुर्भूराः '। इत्वाहि विश्वः । मसो विजीतकइसः मसि चक्षुरिति चै । पसे " बहुवीही सक्थ्व-श्पोः — " इति वच् । वनमन्तःपुरीवाति अन्तःपुरनिवाचरति । " उपमानाहाचारे " इति डपमाने कर्मणि क्वच् । " क्वचि च " इतीकारः । तैँवेति । पत्रग इवा-परि पत्रगावते । पवः सीरमिवाचरति पवावते । " कर्त्तुः स्वद् सलोपम " इति कंर्तार क्वट् । ' ओजसोऽप्सरसो नित्त्वं पवसस्तु विभाषवा ' इति विकल्पात् सकारत्येपः । पङ्ग्रक्तिर्ते । नवघनमिव हृद्वा घनरचें मराल इव संचर्व मरालसं-पात्म् । " उपमाने कर्मणि च " इति कर्मण्युपमाने चकाराम् कर्त्तर्त्तुपनाने च कर्माहुमवच जमुल्प्रत्यवः । कषादित्वाहुभवचान्रुप्रवोगम् । सुल्जासिति । अच

१ द्विलोपो C. १ न बाज्ञायि D. १ लकुषो हुमः D. ४ धसूरथ D. ५ थ्सपे K. स्मरभत्तूरा D. १ D. omits ब. ७ त्वेल्यादि K. ८ क्यक्ट्र सलोपथ D. ९ जिल्यादि K. त्रिलोपे यथा

समास्त्रेक्यास्त्रेक्यस्थितमपि सृगाक्ष्यः फणभृतं प्रकम्पन्ते धैर्ये त्वद्रितद्वणीनां त्वजुपमम् । यदेतास्त्वद्वाट्यामधिरजनि यान्त्यः फणभृतां फणारत्नं इस्तैः पिद्धति दढं बीर विपिने ॥ अत्र मृगस्याझिणी इव आयते अक्षिणी यासां ता सुगास्य इत्युपमानवायकधर्माणां स्त्रोपः ॥

इयं च कविद्वस्तुमतिवस्तुमावेन भवति । वथा पैरार्घ्यमणिकेयूरस्तव वीर मुजार्गढः । अत्ते फणामणिन्हाच्यां फणिनामीशितुः श्रियम् ॥

धौर्बादेर्भर्मस्वानिर्देग्रावुपनानस्य च वस्व तुलामालम्बते स व कचनेति प्रसक्ति-नावेण सर्वनाज्ञानूषा निषेधः इतः न तु गुक्रमाँदिकतवा कस्ववित्रिदेग्र इत्वन-कोलॉर्पैः तव तुलानिरकुपनेववाचकवोनिर्देश्च इति दिलोपः । विलोपं व्यनकि । अन्न सुगर्स्येति । अत्र वाचकत्त्वेवश्वरुद्धः गम्यमानार्यत्वाग्रय्वोग एव लोपः । धर्मस्व चावतत्वस्व सामर्थ्वलव्धस्वाग्रयोग एव लोपः । उपनानस्व तु प्रयमसि-श्राह्यस्व 'सप्तम्युपनानपूर्वपदत्व बहुत्रीहिर्याच्य उत्तरपहलोपव ' इति लोपः । वाच कान्ताक्ष्वोर्युगाक्षिभी उपनानं तदववत्त्वान्ष्रगोऽप्युपनानमुच्यते । एवं स्थिते मृगस्वाक्षिणीति घष्ठीसमास उपनानपूर्वपदः । तस्व "अनेकनन्वपदार्ये " इत्यु-त्तराक्तिग्रव्देन सङ् बहुत्रीहौ पूर्वोक्तपष्ठीसनासोत्तरपदस्य पूर्वाक्तिग्रव्यक्ते लोपो अवतीति सूचार्यः ॥

एवं कतिचित्रुप्तानेदानुक्तवा भेदान्तराणि स्वबनुद्यानीरकुपेश्व संप्रति सनावधनैनि-हेंग्रप्रकारनाइ । इयं खेति । सनानधर्नः कचिहेक एव साधारण्वेनेभवानुगानितवा सङ्घनिहिंदवते बया वागर्यादिव संपृक्ताविस्वय संपृक्तत्वन्। कचित् पुनः पार्यक्रवेव

tog.

१ पराष्यंते.पूरमणिनंगरीं इ भवद्रुवः T., C., M. १ भग्रहकरा K. १ कोंगे D. ४ ९स्पेन्यादि K.

अत्र परार्थ्यस्वं म्हाच्यत्वं चेत्येक यत्र धर्मः कथितपदस्व दुहस्या-मिधाबात् पर्यायदाव्देनोपविषदाः । एकस्यैय धर्मस्य वारहवमुपा-दानं वस्तुप्रतिषस्तुमावः । कचित् पुनर्षिज्यप्रतिविग्यमावेन यथा

> वक्षस्यळी तव मृसिंह घराधिनाथ विन्यस्तनिस्तळतरन्निततारहारा । चामीकरक्षितिधरस्य तटीव भाति मन्दाकिनीसलिलवेणीविटन्नितभीः ॥

अत्र विन्यस्तनिस्तलतरक्तितारहारत्वं मन्दाकिनीसलिलवेणि-विटक्तिश्रीत्वं च वस्तुतो भिन्नावेव धर्मावभिन्नतयातिद्यायोक्त्या-घ्यवसितौ साधारण्यं भज्ञतः । भिन्नयोरेव धर्मयोर्डिडपादानं वि-म्बप्रतिबिम्बमावः ॥

गिर्दिच्चते । स च बस्तुप्रसिक्स्तुमावेन विम्वप्रसिविच्चमावेन चेति देषा । तथायमुश-इत्तते । एरार्ट्येति । अव कणिनामीशितुः श्विविनिति निदर्धनायां तानिवेख्लुपनोपजी-दिन्दां परार्थ्वर्त्त साधारणो धर्न एक एव म्लाघ्व इति ग्रव्हान्तरेण पृयक् निर्दिष्टः स कत्नुप्रसिक्स्तुमाव इत्वर्यः । ग्रव्हान्तरेणोपाहाने कारणनाह । कथितेति । होषोन्वेचे गौवस्वक्वप्रस्ताव इति चेषः । वस्तुप्रसिवस्तुमावस्व मधानग्रह । एकस्यैवेन्ते । वाराह्ययमिति । इक्तस्वैव वर्वस्वैकहोपनेवे करत्त्वना विर्हेग्नः पुगरुपनानेऽपि प्रसि वस्तुत्वेन प्रसिद्धा व्यत्वेव वर्वस्वैकहोपनेवे कस्तुत्त्वेन विर्हेग्नः पुगरुपनानेऽपि प्रसि वस्तुत्त्वेन प्रसिद्धा व्यत्त्वेव वर्वस्वैकहोपनेवे क्स्तुत्त्वेन विर्हेग्नः पुगरुपनानेऽपि प्रसि-वस्तुत्त्वेन प्रसिद्धा व्यत्त्वेव वर्वस्वैकहोपनेवे क्स्तुत्त्वेन विर्हेग्नः पुनरुपनानेऽपि प्रसि-वस्तुत्त्वेन प्रसिद्धा व्यत्त्वेत ग्रव्हान्तरेण निर्हेग्रो वस्तुप्रसिवस्तमाव इत्वर्यः । न पार्ववैनवस्वस्वमव ग्रह्वनीवम् । धर्मिनेहेन निकस्य तस्व प्रत्युत वैषिच्चाहिति । विम्वप्रसिदिम्बनावमुराहरति । वर्द्धाःस्ट्यलीति । नन्त्रत्र निषच्चाहिति । विम्वप्रसिदिम्बनावमुराहरति । दर्द्धाःस्ट्यलीति । नन्त्रत्व निषच्यादिति । वित्त्वपर्यत्वेत्त्वर्यत्वेत् भ्वेति । हारसलित्र्योरत्वन्तनिन्नवोरपि साहृदवाय्विम्ब-प्रसिदिम्बवरवत्रि त्रवाह । अन्त्रेति । हारसलित्र्योरत्वन्तनिन्नवोरपि साहृदवाय्विम्ब-प्रसिदिम्बवरवत्रियत्वेत्र्यत्वाराज्यसात्वायुगयानुगतैकधर्मत्वानिम्वनात् द्वानान्धर्यत्वाः वस्तु-नोरत्वम्तसद्वद्वायावाह्र्यवोह्यम्वनं प्रयद्य निर्देशि विम्वप्रसिविम्वनात्व दत्वर्यः ॥

<sup>.</sup> १ धर्मस्य वाचकद्वयेन वार° G. १ °भारा G. १ °भारतं G. ४ साधम्यं T. ५ °ध्वॅल्यादे K. ६ °स्थलसित्यादि K. ● °हभयत्र धर्म° K. < ° निर्देशादिम्ब° D.

यत्रोपमानगतानेकधर्मसंबन्ध उपमेयस्याभिधातुममिमतस्तत्र साधारणमुपमावाचकं पदं वाच्यमेव कर्त्त्रक्यं न तु धर्माभिधायि-पदोपादानेन प्रतीयमानम् । यथा

कलिङ्गस्मापाळ त्रिद्शतदिनीवीचितुस्रिते यशःपूरे दूरात् तव जगदिदं पूरितवति । समुन्मीलत्कौलागव्यद्दलभूमैप्रणयिनी-

स्तमस्तोमस्ताम्यन् विद्यति कबरीः पक्ष्मलडाम् ॥

अत्र त्रिद्शतटिनीवीचिवद् व्यापकत्वमपि यशःपूरस्याभिमत-मतो वीचितुस्ति इत्युक्तं न तु वीचिभवल इति । भवल इत्युक्ते भवलत्वसहचरितॅभर्माम्तरमपि प्रतीयत इति चेन्न । अतिप्रसङ्गात् । यत्र शब्दशक्तिमूलानुरणनद्भपव्यङ्गयमहिज्ञैवोपमाप्रतीतिस्तत्र वा-च्या न कार्या पौनवक्त्यप्रसङ्गात् । यथोदाहतं प्राक्

. हिरण्यकद्विपुक्षेत्रदानद्दीतविस्मयः ।

न कस्य म्हाधनीयोऽसि नर्रासह जगत्पते ॥

वाचकोपाराने विशेषनाह । यत्रोपमानेति । साधारणमित्वनेकधर्मसाधारणं तत्यत्वावनसनमित्वर्थः । उपनावाचर्कं सारहयवाचर्कं तुल्वाहिपरनित्वर्यः। धर्मा-निधावि साधारणधर्मविशेषवाचकनित्वर्यः । न प्रतीवनानमिति कर्त्तच्वनिरवनुषद्रः । भव तुलित इति सार्ह्दववाचकप्रवोगात् वीचिगतानेकसमानधर्मवतीति स्वात् । धवल इत्कुके तु धावन्वत्वेत प्रतीतिः स्वानान्वत्वेति वाचकनेवोक्तनित्वर्यः । मनु धर्मानिधाविपरप्रवोगेऽपि तत्साहचर्वात् धर्मान्तरप्रतीतिः संभवतीति स्वत्ने । धवल इत्कुके तु धावन्वत्वेत प्रतीतिः स्वानान्वत्वेति वाचकनेवोक्तनित्वर्यः । ननु धर्मानिधाविपरप्रवोगेऽपि तत्साहचर्वात् धर्मान्तरप्रतीतिः संभवतीति राष्ट्रते । धवल इत्ति । मतिप्रसन्नेन पैरिहरति । नेति । तवा स पूतव विभूषितव ' इत्वच पूतत्वविभूषितस्वयोरन्यतरोपाशानवैवर्ध्वे स्वाहित्वर्यः । वच नूपमावा प्वह्न्वत्व न तच वाचकप्रयोगः कार्व इत्याह । यत्र द्दाव्हद्दद्दाक्तीति । अभ प्रागुक्त्मु-साहरणं स्नारयति । यैथेति । हिरण्ये स्वाहि । व्याख्यातार्यमेतत् । मच भग-वान् नृसिंह इव वृसिहँनृप इत्युपमा प्वह्न्यत्वान्न वाच्या कार्या पौनहत्त्वाहित्वर्यः ।

इर्त्युपमा ॥

१ एकधर्माभिधायि° M. २ °कालगगुरु° T. ३ °धूप° O.,G.,M. ४ °सइचारेतं भर्मान्तर° T., C., M. ५ वारयति D. ६ यथोदाडूतमिति K. ७ नृतिंह इन्युपमा K. ८ K. omits इन्युपमा.

# यद्युभयोः पर्यायात् स्यादुपमानोपमेयत्वम् । सन्निहितवाक्यभेदे सत्युपमेयोपमा दिविघा ॥३॥

अत्रोपमेयस्योपमानत्वकरणमुपमानान्तरनिरसनैकप्रयोजनम् । ब्रिविधा धर्मस्य वस्तुप्रतिवस्तुतया निर्देशे साधारण्ये खेति । क्रमेण यथा

भूवेसा साधर्म्बारुपमामन्तरमुपमेबोपमां लमवति । यद्युभयोरिति । उभवोद. पनानोपनेववीः । इह सर्वचोपनेवमुहिदवोपनानं विधीवते । बन्मूलं तत् कमल-निवेति । तत्वोहेदवविधेयनावत्व सिंद्धसाध्वमवनान्तरीवकतवा जगपदेकच वि-रोधार्कं पर्यायादिति । सें च पर्वाबोऽनेकलिन् नाक्वे संभवतीत्वत उक्तं वाक्यमेदे सतीति । ननु वाक्यमेहे एकं वाक्यमुपना स्वात् नुसं पत्रनिवे-स्वपरं प्रतीपनेकः स्वात् पत्रं मुखनिवेस्वेवनलंकारद्वनगपद्येतेस्वाक्तइन्वाह । सन्नि-हितेति । समिहितत्मनेकवाक्वता । अवनर्यः । वगोनकोर्वाक्वकोर्विष्क्वर्यवात-बोरिष समिहितवोराकाझारवादेववास्वता तत्रोपमेवोपमा । वन् तु व्यवहितवोः रनबोईबोर्विध्कोरिव नियो निराकाङ्कता तप पूर्वोक्तनलंकारद्वयमुपतिष्ठत इति । तयापि विरुद्धधर्मसंसर्गाहाक्यस्वाप्रामाण्वापसिरित्यासङ्क्याह । अत्रोपमेय-स्येति । विरोधे गुणवारः स्वाहिति न्वावाहाहित्वो व्रूपो वजनानः प्रस्तर इत्वाहि-वतः प्रश्वंसापरत्वेनाविरोधालाप्रामाण्वनित्वर्यः । एतेन विरुद्धधर्मसंसगित्वाविशे-बेऽम्बनन्वये पहेकवाक्यता । इह तु वाक्येकवाक्यतेरयाहिभेहोऽनूसंधेवः । विभा-गवचनं व्याचरे । द्विविधोते । दैविभ्यमेव दर्घबति । धर्मस्येति । वि-म्बन्नतिबिम्बनावे तु प्रावेणोक्तैक्रवाक्यत्वानावाज्ञ वैचिष्यनिति नार्यमस्य

१ द्विधा T., C., M. १ D. drops भूपसा साधम्पांत. १ सिद्धसाध्यभावनान्तरीयक° D. ४ K. omits स च. ५ वानयैकवानयतोति भेदानुरू पविभागत्तचनं D.

छोचनमधुकरमधुरं मधुकरछोचनमनोहरं भवतः । कमेछमिवाननमाननमिव कमछं भाति बीर नरसिंह ॥

अत्रैकस्मिन् वाक्ये तावदाननमुपमेयम् । तंत्र च लोचनं संम-वति न मैधुकरः । ततो खोचनं मधुकर इव खोचनमधुकरः । कमले तु लोचनासंभवाछोचनमिव मधुकरः छोचनमधुकरस्तेन मधुरमित्युपमासमासः । मपरत्र तु कमलमुपमेयम् । तत्रं मधु-करः संमवति न तु लोचनम् । ततो मधुकरो लोचनमिव मधुकर-लोचनम् । आंनने तु मधुकरासंभवान्मधुकर इव लोचनं मधुकर-लोचनं तेन र्मनोहरमित्यत्राप्युपमासमास पर्वं । ततम्बार्यमेदादिई धर्ममेद इति चेन्न । मेदे सत्यमेद इत्येवंरूपातिशयोक्तिमहिन्ना

विषेव इति गावः । लोचैनेति । मत्र लोचनमधुकरमधुरस्वनेकत्र समानधर्मः । मपरत्र नधुकरलोचनननोहरस्वम् । तबोरुपनेवेसंबन्धे उपनितसनासामयणादुप-मानसंबन्धे उपनासनासामयवणाचार्यनेहे सनानधर्मस्वं न संभवतीति प्रस्ववतिष्ठते । अन्नेस्वाहिना चेदिस्यन्तेन । एकस्मिक्रिति । कनलनिवाननमिति वाक्ये इस्वर्यः । लोचनमधुकर इस्यपोपनितसनास इति चेषः । अपरत्रेति । माननमिव कमलनिस्यस्मिन् वाक्य इस्वर्थः । मधुकरलोचनमित्त्ववाप्कुपनि-तसनास हाति ग्रेषः । फलितनाह । ततझोति । ततः सनासनेहाहिस्पर्यः । लोच-नमधुकरमधुरनिस्वत्रोपनितसमासे मधुकरसदृधलोचनमधुर्गन्त्वाद्विर्त्त्यमा से लोचनसदृग्रमधुकरमधुरस्वमर्थः । एवं मधुकरलोचनमश्चरनित्त्ववाप्वेकत्र लोच-मसदृग्रमधुकरमग्रेहस्वमपरत्र मधुकरसदृग्रलोचनमनोहरस्वं चेस्वर्यनेहः । ततो धर्मनेह इस्वर्थः । सरवम् । तयाप्वन्योरभेदाध्ययसावाहरोव इति परिहरति । नेति ।

१ माति नर्यसेंह नृपते वदनं कमल्वभिव वदनभिव कमलम् T., C., M. २ अत्र T., C., M. ३ न तु मधु<sup>2</sup> T., C., M. ४ तच च मधु<sup>2</sup> O., G. M. ५ बदने तु T.; वदनेषु O., M. ६ मनोहरामिन्युपमा<sup>2</sup> D. ७ D. drops एव. ८ T. omits इह. ९ विविधरि D. १० °नेन्यादि K. ११ °रुपमेथे संबन्धे K.

#### महम अप्मेषः। २१५

इह दोष्णः केंडीतल्पाचेन रूपणाञ्चचो नाँयिकात्वेन रूपणंगम्यते। परम्परा जातास्वेति परम्परितं सिष्ठष्टशब्दनिबन्धनं केवलं यथा।

> र्कि वर्ण्यसे वीर कलिङ्ग भूँप विखासिनीमानसराज्रहंस । सवन्ति यत्कान्तिसुघापयोधेः पयो मनुष्या मलकूबराद्याः ॥

अत्र धीरनर्रेसिंहभूपस्य राज्रईसत्वेन रूपणं मनसः सरस्त्वेन रूपणं प्रति निमिच्चम् । तच मानसमेव मानसमिति स्ठिष्टेनैव शब्देन इतमिति स्ठिष्टशम्दनिबन्धनं परम्परितमिदम् । केवलमे-ब्वारमेव रूपणात् ।

तम्पस्व गाविकाद्यवनधर्मकत्वादवयविरूपणादवयवरूपणं गम्यत इत्यभिप्रायवा-नाह । इह द्रोष्ण्या इति । उपलक्षणमेतत् । 'विगलम्मधुव्रतकुलाद्युकलं न्यमिमीलरब्जनयनं नलिनी ॥ ' इत्यचाव्जनयनाच्यववरूपणाजलिनीनायिके-व्यवद्यविरूपणं यम्यते । तथा 'निरकासवद्रविनपेत्रवसुं विवदालवादपरार्नग्ग-विका ॥ ' इत्यच विवदालवादपरार्रिग्गनिकेत्ववावयवावविरूपणाद्रविमित्वच विद्यित्त्वव्यवान्तररूपणं गम्यत ईत्याद्युद्याय् ॥

णय परम्परितभेषात्र निकपवितुं परम्परितद्यव्यार्थमाह । एर्रेस्परेति । तार-कारित्वाहितच्ध्रप्रत्ववः । वत्र कपकद्वयं हेतुहेतुमझावेन स्थितं तत् परम्परितं तण्यरि न्दिष्टद्यव्देन सङ्घत् क्वतं तदा न्दिष्टकेवरूपरम्परितनिस्वर्थः । तदुवाहराति । किमित्वादि । अत्र राज्ञो राज्रहंसस्वेन कपणस्थान्वयानुपपत्तर्मानसमेव मानर्सानाते

१ कीदातल्प G. २ °नाधिकान्बरूपण T. ३ नाथ T. ४ °नृसिंह T., C, M. ९ 'केप्पन्यविरूपणन' K. ६ इन्द्र्रद्वाम् D. ० परम्परा सञ्जातेति K. ८ °मन्यब रति मारु K. उपमाङ्गानाग्नित्युपमानोपसेयोपमावाचकसाधारणधर्माणाम् । वे-कस्प तूपमानोपमेवत्वादिविदय्भर्मसंवन्धः सहशान्तरनिषेधण्व-ननाय । अत पर्वास्याम्यसंबन्धवन्ध्यत्वादन्वर्थत्वम् । दर्राः

प्रतिभटकान्ताकुचतटमकरीलुंण्टाकचापटङ्कारः।

वीरनृसिंह इवाजी वीरनृसिइम्पिर जयति ॥

अत्रोपमेयस्योपमानत्वं क्रियमाणमुपमानमेव नास्त्यस्येति कि मपि लोकोक्तरं बस्तु व्यनक्ति ॥

# सहशं सहज्ञानुभवाद्यत्र स्मर्येत तत् स्मरणम् ।

नेदमनुमानम् । सरदामनुभूय सरदामेव स्मर्थत इति नियमा-भावात् । सरदादर्शनेन विसरदास्यापि स्मरवसंभवात् । यत्र तु सरदां रष्ट्रा सरदामेव स्मर्थते तत्र स्मरणमसंकारः ।

यथा

तृत्तिः । इहापि पूर्ववदेव विकक्रधर्माण्यासो निरसनीय इत्याह । एकस्येति । डवाइरति । प्रतिसंहेति । लुण्टाको व्याख्यातः । इहालंकारेण वस्तुध्वनिषुद्धा-इवति । अत्रेति ॥

#### अनन्वयः ॥

भय साहृदवप्रस्तावात् तरेकानिबस्थनं स्मरणासकारं लसवति । सृष्टद्यमिति । धनुयानेऽन्तर्भावमाग्रङ्क्याइ । नेद्मिति । निवमामावात् सहृग्रद्यनात् सह-ग्रस्वैवस्मृतिरिति म्याम्वभावादिस्वर्थः । तर्ष हेतुमाइ । सर्टद्यास्यीति । उराहरति ।

१ °वाचकधर्माणाव् D. १ एकस्योपमानोप<sup>o</sup> D. १ °वास्यानुसबन्ध<sup>o</sup> T., °वास्य संबन्ध<sup>o</sup> D., G. ४ लुष्ठाक<sup>•</sup> D. ९ <sup>o</sup>मटेत्यादि K. ६ लुप्छाको D. **७ K. omits अन**न्त्ययः ८ अत्र D. ९ सदुवाद्धीनेन विसदुवास्यापीति D. लाग्रत्वर्थी गिरिवरणजस्याङ्गके दत्तदृष्टि-

ं स्तेस्मिस्तस्मिन् स्मरति मधुरं तत्तदङ्गं प्रियायाः । जुम्मामीगे गुब्रङ्गचतटं दन्तयोर्गण्डल्हमी-

भूक इस्ते गतिचु च गैति भीवृसिंह झितीन्द्र ॥

अत्र कुम्भामोगाधनुभवात् पीनस्तनतटादेः खदशस्यैव स्मरण-मुपनिषद्धम् । सादद्वयेतरकारणाहुरैतिता तु स्मृतिर्गास्यालंकारस्य गोवरः।

महो स रणदुन्दुानिः क जु गर्त तदा तैबैर्ल-

रहो स पुरविश्लवः क बलु सा कुरक्नेसणा। महो तंदपि दुर्दिनं क जु गतः कुमारो मवे-

दिति ज्ञमति ते रिपुर्गिरिवनं कलिङ्गेश्वर ॥

मत्राहो इति वागारम्भानुभावेन स्विता सैन्यवियोगादिजनिता स्मृतिर्व्यमिचारिभाव एव ॥

संप्रति कतिचिदभेदप्राधान्ये ऽलंकतीर्बूमः ॥ ५ ॥

रंवदिति । गतनेतत् । स्पृतिमाणस्य स्मरणालकारत्वशक्कां वारणति । सौष्टइयेति । तार्ट्यां स्पृतिगुवाहरति । अही इति । पुरविद्वरः पुरविप्लवः । तुर्दिनं चरदुर्हिन-लित्वर्यः । अभ सर्वे परित्वज्ज पलाधितस्य रिपो रणवुन्युभिमभूतीमां स्पृतिस्त-दिवोगोत्यचिन्तादिहेतुका न सार्ट्र्ड्य्बहेतुकेत्वाह । अन्नेति । नाव एवेकि न तु स्मरणार्ककार इत्वर्यः । प्रेबोऽलंकारस्य तु विषय इति जावः ॥

### स्मरणार्डकारः ॥

१र्थ सार्इच्याम्प्रवणन नेशनिश्तुर्वत्त्व उपनाईभितुरोऽलंकाराणिकप्व संप्रत्यनेत-गाधान्वेनालंकाराज् प्रस्तौति । संप्रतीति । अनेत्प्राधान्वेऽपि केणिशरोपमूलाः

•.

१ 'स्तस्मिन हटे C. २ गती: श्री' M. १ 'क्रुत तु D. ४ पुर्रावड्कर D. ५ तद. सिटुदिन T., M., C. ६ 'दित्यादि K. ७ सावृष्वेसरेति D. ८ इत्यादि K. ९ K. drops स्मरणालंबार: १० 'तुल्यावेन K.

इह रत्नविरुदाङ्गदसंबन्धः पादे संभवतीत्युपमां प्रत्यनुगुणतां भजते। अम्बुज्जे तु न संभवतीति म कपकं प्रत्यनुगुणता। बाधकं यथा

## शोषिताशेषदुर्वारवैरिस्रीजनमानसः नृसिंह भूपते भाति प्रतापतपनस्तव ॥

भत्र शोषिताशेषदुर्वारवैरिस्तीजनमानसत्वळसणसाधारणधर्मे पादानमेव प्रतापस्तपन इषेत्युपमायाः शङ्कामपाकरोति । " उपमितं व्याव्रादिमिः—" इत्यादिना सूत्रेण सामान्याप्रयोग पद तस्याः प्रादुर्भावात् ।

रूपकपरिष्ठहे साधकं यथा यस्यानिशं दिविषदभ्ररणारविन्द-मुत्तंसयन्त्यमितभक्तिभरावनम्नाः । देवः सुधाकरकिशोरकचारुचूडः स भेयसेऽस्तु भवतो नरसिंह देवे ॥ अत्रोत्तंसनमरविन्देन क्रियते न पुनभ्ररणेनेति रूपर्कंप्ररिष्रहे उत्तंसनमेव साधकं प्रमाणम् ।

सहेति तयोक्तम् । अम् पादाम्सुजनित्खुपनास्वीकोर साधकनुद्धिनत्ति । इहेति । तेनेइ व्यात्रादीनानाकृतिगणत्वाम् "उपनितं व्याप्रादिभिः-" इत्यादिनोपनितसमास आश्रव वीथ इत्वयंः । इपनाबाधकनुदाहरति । द्योघितेति । नानसं मनः सरोविद्येषम् । बाधकनुद्धादवति । अन्नेति । समानधर्मोपादानस्य बाधकत्वे हेतुनाह । उपमिः तमिति । व्यात्र इद द्यूर इति प्रखुदाहरणादिति आवः । यस्येति । स्पटम् ।

もちら

१ नृपते C., M. २ व्याघ्रादिभिः सामान्याभयोगे" इति सूत्रेण T. ३ मूप T., C., M. ४ रूपकत्वपरिग्रहे C., M. ९ D. omits अन्न. ६ उपमाया बाधक? K. ७ व्तेत्यादि K. ८ **?स्वेस्याडि** K.

परम्परितं चेति प्रथमं विधा । तत्राधं केवलं माळया चेति दिधा । दितीयमपि समस्तवस्तुविषयमेकदेशविवर्त्ता चेति दिधा । तृतीयं तु निरुष्टानिरुष्टशम्दनिबन्धनत्वेन दिविधम् । तत्तु प्रत्येकं केवरुं माळया चेति चतुर्विधम् । तदेवामिद्द मेदाष्टकमेवोद्दद्वितम् । म्पस्तसमस्तत्वादिकथने वैचित्र्यामावात् । तत्रावयवतो निष्कान्तं निरवयदं केवर्ड यथा

हेमाद्रेः कन्द्रायां रतिरमणरणाटोपविच्छिन्नहार-

भ्यस्तं मुक्ताफछानां तमसि तत इतः स्तोममन्वेषयन्स्याः । कस्यास्तित् स्वस्तरुण्या निकटगतनिजप्राणनायोपगीता कीर्त्तिज्योत्स्ना त्वदीया क्षणमकृत मुदं भीन्रसिंह क्षितीन्द्र॥ इदं निरवयवं केवळमेकवारमेव निर्देरपणात् । निरवयवं मालया वया

कलानामालम्बः कुसुमविशिवस्य प्रतिकृतिः स्रितेः स्नेमं लक्ष्म्याः शरणमरणिः क्षांत्रमहसः ।

> ' भनपहुतकपस्व विषवस्वोपःद्मनम् । अवेदिषविणा वत्र कपकं तत्र प्रकीर्त्त्वते ॥ '

तदिगवते । इदं स्थिंति । निरवववादिसंझाः स्वयनेव ज्युत्पादविष्वति । न जन्वेऽपि समस्तव्यस्तादिनेदाः सन्ति कयमटैव निटद्विता इत्वाद्यइक्वाह । व्यस्तेति । अय संझाज्युत्पादनपूर्वनेकेकद्य उदाहरणान्वाह । तंत्रेति । वपात्क्येव कप्वते नावववास्तजिरवयवम् । तदेकं चेत्रिरेववक्तेवलकप-कनित्वर्यः । द्वेमाद्रेरित्यादि । गैतनेतत् । अच कीर्त्तिरेव उचोत्स्नेत्वेक-गारनव्यविन एव कपणाजिरवर्ववेकेवलनित्याह । इद्मिति । कछानौंमिति । कल्पनां विद्यानानालल्व आधारः । प्रतिकृतिः प्रतिनिधिः । हेमस्मिति । केन-

१ देशा द्विविध तु D. १ तदेवमेव भेदा<sup>°</sup> T. १ <sup>°</sup>न्नावयवेभ्यो<sup>°</sup> T., C., M. ४ रूपणात् T. ९ प्रतिनिधिः T., C., M. ६ सावसहसाम् D. ७ 'स्वित्यादि K. ८ सचावस्वतन्त स्वादि D. ९ निरवयवं D. १० गतार्थम् D. १९ <sup>°</sup>त्वयवं D. १२ 'नित्वादि K. विढालो मारत्याः चुकृतपारिपाकः प्रवयिनां संदूरी सौक्यानां जयति नरसिंहझितिपतिः ॥ इदं निरवयवं माळ्या । एकस्यानेकथा निरूपणात् । सम-स्तावि वस्तूनि विषयो यस्येति समस्तवस्तुविषयं सावयर्थ यथा । यत्र द्वीपस्तुपारझितिभृदुडुगणो मौकिकानां निकायः शैवालं ज्योम शङ्गः कुमुदकुलगुरुधांम सान्ध्यं प्रवालः । यूर्थ दिकुअराणां करिमकरकुरु कि च छुष्णः कृपाव-स्त्वर्त्कीत्तिझीरवाधिः स जयति जगति भीनृसिंहझितीन्द्र ॥ इदं सावयवम् । बार्ध्यवयवानामपि द्वीपादीनां रूपणात् । एक-देशे विशेषेण वर्त्तत इत्येकदेशविवांत्त सावयवं यंत्रैकं रूपकं छतं सदकृतमपि रूपकान्तरं सामय्यांद्रमयाते । यथा मवः केलीतस्यं जयति नरसिंहझितियुजो

मुवः केळीतस्पं जयति नरसिंहांक्षेतिमुजो भुजः शौर्यकीडाडमरसमरारम्मऌटहः । नवमेयोळामप्रमुदितसमस्ताम्बरचरी-विकीणैर्मन्दार्रीवततमुपहारं मजाति यः ॥

हरे सेमलोपचारः । सरणं शृहम् । मरभिरमिनम्यनहारु । साधनहसः सा-चते जसः प्रतापामेरित्वर्यः । प्रणविनामर्थिनान् । लर्ष्ट्रा औषधनईनहिला । मच वितिपतेरव्यविन एवैकस्वानेकथा निरूपणानिरववनमालारूपकनित्वाह । इत् निरवयवं माळयोति । वचाववम्ववववाथ कारस्न्वेन रूप्वन्ते तत् समस्तवस्तुविषयं साववयकपकनित्त्वाह । समस्तेति । यत्रेत्वादि । स्वहन् । इष्णो विष्णुः । विवर्षि विपरिणानीति बह्वां वारवति । विद्योपेण वर्ष्यतदति । एतदेव म्वनकि । यत्रैकस्तिनि । वयापववायवविनामन्यतनरूपादम्यस्व करण् नम्बते तदेवदेवदिर्वि साववयकपकनित्वर्थः । भुष देति । लटहः प्रौदः । गतनेतत् । भव केली-

६ खदूरि: D.
 १ कपणात् T., G.
 १ विषयोऽस्पेति D.
 ४ अन्नैन T., C., M.
 ९ सामप्पांदर्शपाति T.
 ६ खटूरिरीवध<sup>o</sup> D.
 ९ सामप्पांदर्शपाति T.

२१४

इह दोष्णः केळीतल्पत्वेन रूपणाञ्च्वो नौयिकात्वेन रूपणंगम्यते। परम्परा आतास्वेति परम्परितं स्ठिष्टद्यव्य्लिबन्धनं केवलं यथा।

> र्कि वर्ण्यसे वीर कलिङ्ग भूँप विखासिनीमानसराज्रद्दंस । सवन्ति यत्कान्तिसुधापयोधेः पयो मनुष्या मलकूबराद्याः ॥

अत्र वीरनर्रेसिंहमूपस्य राज्रईसत्वेन रूपणं मनसः सरस्त्वेन रूपणं प्रति निमित्तम् । तच मानसमेव मानसमिति निष्ठष्टेनेव शब्देन छतमिति निष्ठष्टशब्दनिबन्धनं परम्परितमिदम् । केवलमे-क्वारमेव रूपणात्।

तम्पस्य गाविकाश्यवनधर्मकत्वादववदिरूपणादवववरूपणं गम्यत इत्यभिप्राथवा-नाह । इह द्रोष्ण इति । उपलक्षणमेतत् । 'विगलम्मधुव्रतकुलाशुज्रलं न्यमिमीरुएडजनवनं नलिनी ॥' इत्यवाडजनवनाध्यववरूपणाझलिनीनाविके-व्यववयिरूपणं गम्यते । तथा 'निरकासवद्रविमपेत्रवसुं विवहालवाहपरादिग्ग-विका ॥ ' इत्यत्र विवहालवाहपरहिग्गनिकेत्ववावयोववविरूपणाद्रविमित्वव दिटमित्ववववान्तररूपणं गम्यत ईत्याद्य्याव्याः

अय परम्परितनेदाष्ट्र निक्रपवितुं परम्परितद्यब्दार्यमाह । एर्रेस्परेति । तार-कादित्यादितच्द्र्प्रत्ववः । वत्र कपकद्वयं हेतुहेतुमझावेन स्थितं तत् परम्परितं तथदि श्लिष्टद्यब्देन सङ्घत् इतं तदा श्लिष्टकेवलपरम्परितमिस्वर्यः । तदुदाहराति । किमिस्वादि । अत्र राज्ञो राजहंसत्वेन कपजस्यान्वयानुपपत्तर्मानसमेव मानसींगति

१ कीदातल्प G. २ °नायिकाल्क्स्पण T. ३ नाथ T. ४ 'नृसिंह' T., C, M. ९ 'केन्प्रवयक्ति्रफग' K. ६ इन्यूरद्वाम् D. ७ परम्परा सञ्जातेति K. ८ 'भूत्यब इति भागः K. सिष्ठद्याम्द तिबन्धनं परम्परितं माख्या यथा रविः पद्योद्धाखे कुवळ्यविकासे दिमकरः समाभृत्पक्षाळी दलनपरिद्वासे इरिद्दयः । अद्याम्यदानाम्मःप्रसरणविलासे करिपति-नं केषामासेव्यः स भवति कलिङ्गेश्वर भवान् ॥ अत्र राज्ञो रवित्वादिरूपणं पद्माया उल्लास पद्य पद्यस्योल्लास इत्योदिरूपणकारणम् । असिष्ठद्याम्दनिबन्धनं परेम्परितकेवर्ल् यथा धीर नरसिंह भूप प्रतिभदविषधरगरुस्मता भवता । एष कमलासद्दायश्चित्रं इदयेन धार्यते भगवान् ॥ अत्र वीरनरर्राह्यद्वम् वरुम्सत्वरूपणदेतुकं प्रतिभटानां विषधरत्वं-क्रपणमित्यसिष्ठद्याच्दनिबन्धनमिदं केवलं सछदेव निर्क्रपणात् । वास्तिदद्यावादिनीहिमगिरिः प्रतापातप-प्रयाप्रयमभूषरः प्रतिवल्यान्ध्यान्ध्यान्धाः ।

भिरुष्टक पक्ष प्रष्ट्रिहेतुस्वाहि । सिष्टपरम्परितक पकं तैषैकाकिस्वात् केवलं भैस्वाह । अत्रिति । भिरुष्टमालापरम्परितमुहाहरति । रविरिति । पद्याबा उझासः स एव पद्यस्वोझासः । कुवलवं भूवलवं तदेव कुवलवनिम्दीवरम् । समामृत्पक्षा राजवर्गास्त एव क्षमामृत्पक्षाः पर्वतगहतः । परिहासो विनोइः । दानं इच्चप्रसिद्यादनं तदम्म एव दानाम्भो मरोदकम् । भवैकस्वैव राज्ञोऽनेकथा झिष्टपरम्परितकपणा-चिक्ठष्टनालापरम्परितनिस्वाह । अत्र राज्ञ इति । अभिरुष्टकेवलपरम्परितकृ दाइरति । दीरित्वाहि । इत्ये नेति । न तु स्कन्धेनेति व्वतिरेक इति भावः । अभिरुष्टमालापरम्परितमुदाहराति । यज्ञा ईति । प्रताप एवातपस्तस्व प्रया प्रयनमावि-

१ इतिरूपण T., इन्यादिनिरूपण M. २ केवलं परम्परितं T., C., M. ३ 'नृसिंहस्य G., M. ४ विषधररूपण D, ५ T. drops इदम् ६ 'रूपनात् O., M. ७ प्रांत-भटाब्धि T. ८ तस्यैकाकि K. ९ अन्नेन्यादि K. १० इन्यादि K.

पराक्रममहामददिरद्केिविल्थ्यक्षिरं गुणौधमणिरोहणो विजयते कछिङ्गेश्वरः ॥ इदमस्प्रिद्द्याव्दनिबन्धनं माळया। मनेकशो रूपणात्। इदं तु वैधर्म्येणापि संमवति। त्र्यागस्तावत् सुरतब्यश इत्यादि॥

यत्र म्यस्तं रूपकं तत्र न विप्रतिपद्यामहे । यत्र समस्तं तत्रोपमा-रूपखयोः साधकवाधकप्रमाणसङ्घाव पवान्यतरनिम्धयकारणम् । तत्रोपमायाः परिप्रहे साधकं यथा

श्वरासनमिदं नमत्तव विछोक्य ळोकोत्तरं पिनाकमिव दानवास्तुहिनरदिमच्चूडामणेः । अमी रिपुमद्दीभृतो युधि कछिङ्गपृथ्वीपते सरस्वविख्दाङ्गदं तव नमन्ति पादाम्बुजम् ॥

भावस्तास्वाः प्रयमप्रूधर इदवाहिः । परं तु स्पटनेव । तदेवं प्रवर्तकविषवत्वेन परम्प-रितनुकान् । इत्यिनिवर्श्तकविषवत्वेनापि इदयत इस्वाइ । इदं स्थिति । वै-भन्वेंज व्यविरेकेवेत्वर्यः । स्थाग इत्यादि । बग्रोगद्वादिप्रवर्श्तकत्वेन हिनगिरि-त्याहिकपर्य कृतं प्रागव तु बग्रःकौमुधार्विनिवर्श्तकत्वेन त्वागादीनां क्यालनेष-त्याहिना कपणानि विधान्येयेलेत्वुक्तम् ।

तरेवं कपकनष्टधा निष्टक्ष्म संगति प्रसङ्गान् सनस्तकपके किश्चिम्मीनांसितुमा-रनते । यत्र व्यस्तमितिं । सनस्ते नु समासस्योगवसाधारणकपत्वावुपनाकप-क्रेवेवस्य साधकं प्रमाणमस्ति तस्य परिमहोऽर्याहितरस्य स्वागः । वस्व नु वाधकं तस्य परिस्वागोऽर्याहितरस्व स्वीकार इत्याह । यत्र समस्तर्भिति । तचोपनास्वीकारे साधकमुदाइरति । द्यारासनमितिं । रत्मसपितं बहिरुदाइरं विरुदाद्वित्तकटकं तेन

१ C. inserts यथा before स्वागस्ताव<sup>2</sup> १ कालमेचादिइत्पण<sup>0</sup> D. १ वैभर्म्येगोक्तम् D. १ निन्यादि K. ९ दितत्त्यागः K. ६ निस्पादि K. ७ नित्यादि K. 28

इह रत्नविच्दाङ्गदसंबन्धः पार्दे संमवतीत्युपमां प्रत्यनुगुणतां भजते । मम्बुज्रे तु न संभवतीति न रूपकं प्रत्यनुगुणता । बाधकं यथा

> शोषिताशेषदुर्वारवैरिस्रीजनमानसः नृसिंह भूपते भाति प्रतापतपनस्तव ॥

भत्र शोषिताशेषदुर्वारवैरिस्रीजनमानसत्वळक्षणसाधारणधर्मों-पत्दानमेव प्रतापस्तपन इचेत्युपमायाः शङ्कामपाकरोति । " उपमितं ज्यान्नादिमिः—" इत्यादिना स्त्रेण सामान्याप्रयोग धव तस्याः प्रादुर्भावात् ।

रूपकपरिष्रहे साधकं यथा यस्यानिशं दिविषद्मरणार्यवेन्द-मुत्तंसयन्त्यमितमक्तिमरावनद्राः । देवः सुधाकरकिशोरकचारुचूडः स भेयसेऽस्तु भवतो नरसिंह देवे ॥ अत्रोत्तंसनमरविन्देन क्रियते न पुनम्बरणेनेति रूपकेंप्ररिप्रदे उत्तंसनमेव साधकं प्रमाणम् ।

सहेति तयोक्तम् । अप पादाम्युजमित्खुपमास्वीकोर साधकमुद्धिनत्ति । इहेति । तेनेह व्यात्रादीनामाकृतिगणत्वाम् "उपमितं व्याप्रादिभिः-"इत्यादिनोपमितसमास ध्याभ्य-णीय इत्ययंः । ईपमाबाधकमुदाहरति । द्योघितेति । मानसं मनः सरोविशेषभ । बाधकमुद्धादवति । अत्रेति । समानधर्मोपादानस्य बाधकत्वे हेतुमाह । उपमि-तमिति । व्यात्र इव श्रूर इति प्रस्थुदाहरणादिति भावः । यस्येति । स्पटम् ।

もらら

१ नृपते C., M. २ व्याघ्रादिभि सामान्याभयोगे" इति सूत्रेण T. ३ मूप T., C., M. ४ रूपकल्यपरिग्रेहे C., M. ९ D. omits अन्न. ६ उपमाया बाधक? K. ७ क्तित्यादि K. ४ रूवेरव्यादि K.

যথা ৰা 🗉

तल्पेषु कल्पद्रुमपछवानां निषेतुषीभिः सुरसुन्दरीभिः । त्वत्कीर्चयो वीर कलिङ्गनाथ मनःकुरङ्गं रजयन्ति गीताः ॥

इह रज़ेरनुपक्कलोप पव रूपकं प्रत्यमुकूलतामालम्बते न तूपमां प्रति । तस्यैतां प्रति प्रतिकूलत्यात् । यदाह दुर्गसिंहः । रज्जेर्म्रगरं-मण इत्यनुषङ्गलोपः । यत्र पुनरन्यतरपरिप्रहे साधकबाधक-प्रमाणविरहस्तत्र संदेहसंकरः । यत्रारोपविषयं विनैव रूपणं कियते तत्र दोष पव । यथा

पतत्तत् समरस्थलं केलयत स्डाघ्यं कालेक्नेशितुः

सैन्यैर्यत्र पुनश्च पाण्डवचमूसंरम्भसंमायनाः ।

कपकसाधकस्वैवोशाहरणान्तरनाइ । तेंल्पेष्टिति । सुरसुन्दर्शनिर्मातास्त्रस्वी र्त्तव इर्रेवन्वेतव्यम् । मत्रापि कपकसाधकनुर्घाटवति । इद्द रक्कोरिति । अनुषद्भलोपोऽनुनासिकलोपः । तस्यैतां प्रतीति । तस्वानुपद्भलोपस्व एवानुपमां मतीस्वर्यः । प्रतीतितुल्वे हेतुमाइ । यथा हीति । अनुषद्भलोपसहेत्वन्वनः । इह म्गरमणे ग्रनुपद्भलोप उक्तः । त्रथ मन एव कुरद्ग इति कपके मृगरमणं भवति । कुरङ्ग इव मन इस्तुपनितसमासे तु मनोरमणं त्यात्र मृगरमणमित्वनुपद्भलोप एव नोपमां सहते । ततो "मन्नूप्व्यंकाइयथ " इति कपक्कसमास आयवपीवः । तेपामाकृतिगणस्वादित्वर्यः । कपक्वे बाधकं तु 'मुकुलितनवनैर्मुखारविन्दै-र्घनमहतानित परमणां मरेष ' इत्यव मुखैरेतारविन्देशित कप्रकपरिषहे मुकुलि-तनवनैसिति विश्वेषणं वाधकम् । अरविन्दानां मवनसंबन्धावोगात् । ततः पारिधे-प्वात्त संदेहसंकरः । अया 'पाणिपद्वराविप्र्यात्तेन्सन्तर र इत्याव्यकप्रमाणामाय-स्तव संदेहसंकरः । अया 'पाणिपद्वराविप्रूनमन्तः ' इत्याद्यावित्यामिप्रस्थाह् । यत्र पुन्तिति । वत्र कपके निर्विपयारोपः किवते स द्याप्र एवस्थाह । यत्रा-रोपेति । स्तदिति । कछयतेति च्छेरे लोद । वत्र सगरस्थले सैन्वैः कर्म्युलिन्त्रि

१ रखोणौंगृम<sup>0</sup> T. १ <sup>9</sup>रमणे डपसंख्यानमिन्म<sup>0</sup> T. १ करूपतः T., C., G., M., D. १ बया वा तल्पेडिवति K. ५ इत्पन्वयः K.

રશ્વ

#### 220

## एकावंल्यां तरलान्वितायां दिक्कान्ताकुचकुम्मकेलिपुल्कैर्बाणैः इत्राणैरपि कीडाइन्टकरालकालरजनीचकैकिरं चकिरे ॥

### इह कुषकुम्मविषयो नोपात्तः ।

्यत्र त्वारोप्यमाणस्य विषयिण एकत्वेऽपि बहुत्वं तत्र न दोषः । विषयेषु प्रत्येकमारोपात् । यथा मुकोन्दव इति ॥

# तं परिणामं द्विविधं कथयन्त्यारोप्यमाणरूपतया । परिणमति यत्र विषयः प्रस्तुतकार्योपयोगाय ॥७॥

वांणेः इपाणेतपि करणेः पाण्डवचमूसंरम्भसंभावनायकिर इस्वन्ववः । मच रोषां धमुद्धाटवति । इष्ट कुचकुम्भेति । दिक्कान्तानां प्रसिद्धकुचासंगचान् । कचिच्छैलादिविषवे कुचकुम्भत्वमारोप्वन् । न चेह कविदिषव उपास इति रोषे-प्रावनिस्वर्यः । लोके प्रसिद्धेकाकिनावस्वाप्वनेकेर्रवारोप्यमाणस्वैकस्व वस्तुनोऽने-कत्वेन निर्देशो न रोषः । जाविटलिङ्गस्ववश्तविद्याकस्वनिवनामावादिस्वाइ । यत्र स्थिति । जरोषत्वे हेतुनाइ । प्रस्येकमिति । न हि मुखेल्स्व इस्वच मुस्रसमुद्दावे चम्द्रस्वारोपः कि तु प्रसिमुद्धं ततो विदव्यवदुत्वारोपः । विषविषि बहुत्यव्यपरेग्रो न विद्य्यते प्रतिमाचन्द्रवत् । इद्विपूर्वकस्व त्र दि आवः ॥

#### रूपकम् ॥

तरेवनारोपमूलेषु प्रकृतोपरञ्जकतवा रूपकं निरूप्त तरेभम्वेज प्रकृतोपकोगि-तवा परिणानं लक्षवति । तमित्वादि । वच प्रकृतकार्वोपकोगितवा विषको विषय्वात्मना पॅरिण्मति स परिणानालंकारः । स च वश्वनाजनरूग्वा दिविध इत्वर्यः । ननु विषवस्व विषेय्वारोपणाविद्येपारृ को विद्येपो रूपकपरिणानको-

१ दोष पवायमित्यर्थः D. २ स्त्रेक्प्रसिद्धै° D. १ °नेकेषामार्त्तेष्य° D. ४ परिजमते K. ९ विषम्पाकारारोपणा° D.



एष न रूपकम् । आरोप्यमाणस्य प्रकृतोपरेज्ञकत्वे रूपकस्य जागरूकत्वात् । यत्रारोपविषयः प्रकृतकार्यसिद्धयर्थमारोप्यमाणा-त्मतया परिणमति तत्र ययार्थामिघानः परिणामः । सामानाधि-करण्यवैयधिकरण्याभ्यां भवभ्र द्वैविष्यमतिकामति ।

यया

अमरनगरीसौधोत्सक्नाधिरोइमहोत्सव-व्यतिकरघुराधौरेयाणामरातिमद्दीभुजाम् । मरकतमयी निंधेणिस्त्यत्छपाणळता कवीन् कति न कुरुते न्छाघाज्यप्रान् कळिक्रपुरन्दर ॥

ं अत्रारोप्यमाणनिभेणिरूपतया परिणमन्ती इत्पाणळता प्रइतम-मरनगरीसौधोत्सन्नाधिरोहणं कार्यं प्रत्युपयोगितां मजते ।

रिष्णचङ्ग्याह । एर्थं म रूपकमिति । कुत इत्याचर्क्य रूपके भेर्वेनाह । आरोप्यमाणस्योति । परिणाने विद्येषनाह । यत्रारोपविषय इति । आरोप्यनाणस्य प्रकृतेापरझकले रूपकं प्रकृततारात्म्नेन प्रकृतोपकोमिले परि-णान इत्यर्थः । ययाह सर्वस्यसंजीवनीकारस्वक्रवर्षी

> 'विषय्याकारमारोप्त विषयस्थगनं वहा । कपकत्वं तहा तत्र रक्षनेन समन्ववः ॥ वहा तु विषये कपात् स्वस्माहप्रण्युतो मवेन् । उपयुक्तवे पराकारः परिणामस्तदा मत्तः ॥ ' इति ।

्पूर्वोहिष्टं दैविभ्वं दर्शयति । सामानाधिकरण्योति । अमरेति । ज्यतिकधुरा संपर्कनारः। 'ब्दकुपूर-' इव्यादिना अप्रत्यवः समासान्तः । धुरं पहतीति धौरेवः । "धुरो बहुकौ " इति डक्पत्यवः । श्लघाष्ण्वमान् प्रचंसोत्सुकान् । लक्ष्वे ल्क्षेणं पातवति ।

१ 'रखकन्वेन T., C. २ 'रोइसटुत्सव' D. ३ 'मशेभृताम् T. ४ निश्त्रेणि' T. ९ 'निश्त्रेणि' T., ६ K. omits एष. ७ भेदकमाह K. ८ संज्ञीविनीकार' K. ९ 'केयादि K. १० 'दिना समासान्तः K. ११ 'जमापात्तयति K. राजन् नुसिंह भवतः समरोत्सवेषु धूखिमिरम्घतमसं सपदि व्यथायि । बिर्सिशकुत्तशिरसाममप्त्वभाजां

स्वर्गाज्जनासुरतकेलिषु धात्रवाणाम् ॥

अत्रारोप्यमाणान्धतमसरूपतया परिणतानां धूळीनां प्रस्तुत-सुरतोपयोगित्वम् ॥

किंसलयति कविः प्रतिभावशतः प्रकृतार्थ-भित्तिकं यत्र ।

संशयमप्रकृतेऽर्थे संदेहोऽयं समाख्यातः ॥ < ॥

यत्र साददयदैर्शनात् स्वप्रतिभावशेन वर्णवार्थं कविः संदेद-मुपनिवध्नाति तत्र प्रकृतस्य संदिद्यमानत्वादन्वर्थोऽयमलंकारः। न तु स्थाणुर्वा स्यात् पुरुषो वा स्यादितिवत् स्वैरसप्रवृत्ते संदेहे इत्याद्ययेनाभिदितं प्रतिभावद्यात इति।

अत्रोति । दितीबनुदाहरति । दाज्ञश्चिति । अन्धं तमोऽन्धतमसं माढेध्वान्तन् । " अवसमन्धेभ्यस्तमसः " द्वाति समासान्तोऽच्प्रख्ययः । धूकीभिरन्धतमसं व्यधावि धूल्योऽन्धतमसस्वेन परिणता दृस्वर्यः । धूलिभिरिति वैवधिकरण्वम् । अवापि स्रमणार्ये बोजवति । अत्रेति ॥

### परिणामः ॥

जयारोपप्रेंस्तावारभेरमाधान्व एव संरेहालंकारं लक्षवति । किस्तर्ल्ज्यतीति । करिप्रतिभोस्यापितसाइदवनिबन्धनः प्रकृताप्रकृतगोष्वरः संरेहः संरेहालंकार-इति लक्षणार्थ इत्याह । यत्रेति । प्रतिभावद्यत इति विद्येषणस्य व्यावर्स्यमाह । न स्विति । अवं तु पिविधः निधयान्तः शुद्धः निधवमध्यवेति । तषाध्य-

१ करूपति T. १ °दर्शनवशात् D.; °वर्गनात् C., M. ३ स्वरसप्रवृत्तसंदेहे O; स्वरसप्रवृ-त्तन्वेन संदेहे T.; स्वरसप्रयुक्तसंदेहे M. ४ °ज्ञिन्यादि K. ९ गाढं ध्वान्तम् D. ६ °एखे D. ७ °त्रस्तावात्तदमेद° K. ८ ° सीस्यादि K.

र्यथा

कान्तः किं कैरविण्याः कल्यति कमलोल्लासने नैथ शक्ति नाथः किं वासराणामुदयति कुमुदे नैष लक्ष्मी वितन्वन् । किं छण्गो न द्विजानामघरयति पति मूयसोक्तेन किं वा बातः पश्चाघृसिंहक्षितितल्तिलक त्वं विचित्रेस्वरित्रैः ॥

अत्र चन्द्रादिरूपतया संदिह्य श्वातस्त्यमिति निश्चयः छत इति निम्चयान्तः संदेहः। किं चैष निश्चयसाधककमलोछासनादिपद्-द्योतनीयव्यावर्त्तकांद्यगतन्धेर्पेमूलामेदाम्यवसायरूपातिशयोत्त्ययु-प्राणितोऽत्र वर्त्तत इत्यनयोरङ्गाङ्गिमावेन संकरः । भूयसोक्तेन

मुदाइरति । कान्त इति । कमलाया उद्यासनं कमलस्योद्यासनं च । कुमुरे कोर्मुवो मुरे मोदाय अन्वच कुमुरे कैर्रवे । कृष्णी विष्णुई जानां पति ब्राह्मणोत्तमं पक्षिराजं च । अधरयव्यवधीरवस्यधिरोहति च । कि भूयसोक्तेनेति अलैमाति-बहून्क्रनेस्वर्यः । विचित्रे भरित्रैरन्वेष्वर्समावितैरसाधारणैर्गुणैरिस्वर्यः । इह संरेह-स्व निभवान्तस्वं व्यनक्ति । अन्नेति । अभ्युधयस्वेनालंकारविशेषभिष्ठोद्रावयाति । किं चौति । इह संरेहनेरस्य निभयान्तस्वेन विच्छित्तिविश्वेषरतावदिवक्तितः । नि-चवान्तस्वं च सति निभवे । स च व्यावर्त्तकधर्मायत्तः । स चेह कमलोव्राध-नादिः । अभ कमलस्योह्रासनं चन्द्राए व्यावर्त्तं । त्या प्रकृते राहि न संगलोहास-वत्तु संगवति कमलावा उद्यासनं म तर् व्यावर्त्तं । तथा प्रकृते राहि न संगवति । वत्तु संगवति कमलावा उद्यासनं म तर् व्यावर्त्तं सत्ती निभवाजिभयान्तः संवेह इस्वस्वागवा न्हेषनूलातिशयोक्तिमहिम्ना घ्यावर्त्तकस्वं सती निभवाजिभयान्तः संवेह इस्वस्वागवा न्हेषनूलातिशयोक्तिया इव्यदिततावर्क् संनिपस्वोपकारित्तबाहाङ्गिज्ञादिन संकर इत्वर्यः । म केवलं संकरः कि तु संयुटिरपीत्याह । भूयस्तेति । साम्य-विघवांग्रीक्तावंग्रान्तरामिधयक्तम् आक्रिपभेरस्तम्म सहास्य संसृटिरित्यर्यः । इहालं-

१ D. drops यया. २ चारित्रेविचित्रेः T., C., M., G. ३ किं चार्य G.; किं च निश्चय<sup>0</sup> D. ३ 'झेप्पूट्यातिश्वयोक्तय<sup>9</sup> T. ५ अलमतिबङ्ग्ल्या K. ६ 'द्वस्थमाणांश्वर्पात्राकावंश्वान्तरानिभेध<sup>9</sup> D.

कि वेति वाक्याभिदितेनाक्षेपाळंकारेण सद्द संसुष्टिरपि । तेन बाक्षेपाळंकारेण निर्दिष्टेष्यन्येषु वा त्रिद्दोष्यपि कोऽपि न तेऽस्ति तुल्य इति व्यतिरेको व्यज्यते । जयं च संदेद्दः ग्रुद्धोऽपि संमवति यत्र संद्याव एव पर्यवसानम् । कचिद्दारोप्यमाणानां भिज्ञास-यत्वेऽपि दृइपते । यथा

कि निम्नेषु समीइता वच्चमती घेखाः किमुत्सारिताः

कि प्रसाखितमम्बरं धवछिताः किं वा वनअेणयः । अप्येताः कवळीकृताः किमु दिश्वः सर्वाः किमेकीकृताः

कीर्स्या बीर तुसिंह भ्रूप भवतः सप्तापि पायोधयः ॥ अत्रारोपविषयभूतायां कीर्त्तावारोप्यमाणानि समीकरणादीनि बद्यमतीप्रभूतिभिन्नाधयगतत्वेनोपनिबद्यानि ॥

कारेणालंकारण्वनिम्प्याह । तेम चोति । भय ग्रजनेत्माह । ग्रुज्रोऽपीति । एवं धर्मिणि धर्म्यन्तरारोपेण वेधा संसव डकाः । मयेकस्मिन् धर्मिणि गानाविषवानेककिवारोपेण नेतान्तरमाह । कचिद्रारोप्यमाणामामिति । किसित्वारि । कवलीकृता नित्तीकृता एकलोलीकृता इत्वर्धः । अवारोप्व-माणावं निजाअवत्वं म्वनत्ति । अत्रोति । इह कीत्तौं विषवभूतावामारोप्यम-माणावं कीत्त्वेंककर्ष्ठ्वाणां समीकरणाधनेककिवाणां वसुमत्त्वायनेकवर्मकत्त्वने निजाअवत्वम् । अवं भावः । प्रावेण किर्वोनेदे कारकैत्त्वं वया 'मुप्ता कि मुम्ता नु कि ननति ने लीना विलीमा नु किम् ' । तथा कारकनेदे नु क्रिवेद्यं बया 'मत्तप्रैलगहनं नु विवल्वागाविदेग्र वलर्धि नु नहीं तु ' इत्वादि । मच नूभवनपि मिजनिति विद्येष इति ॥

संदेर्हः ॥

् १ किं वाम्बुदन्नेणयः C., M. १ देव C., M. १ T. inserts तव before कीर्चा." अकिंयाया भेदे K, ५ °गइनानि नु भास्तानाविवेश D. ६ K. omits संहेइः.

रूर्ष

# वस्त्वन्तरप्रतीतिर्विछसति साहइयहेतुका यत्र । तं भ्रान्तिमन्तमेतं बुवतेऽछंकारपारहश्वानः ॥९॥

अतर्रिमस्तदिति प्रत्ययो भ्रान्तिः । सौ विद्यते यैस्मिन्निति भ्रान्तिमान् । नायं स्मरणम् । तत्तांशस्पर्शिद्यानरूपतया स्मरण-स्याङ्गीक्रियमाणत्वात् । नापि संदेहः । विरोधस्फूत्तिपुरःसर-तया परस्परविरुद्धकोटिद्वयनिविष्ठज्ञानरूपत्वेन संदेहस्याभ्यु-पगर्म्यमानत्वात् । न चैधमतिब्याप्तिः । प्रेकृताप्रकृतत्वेन मिथो-विरोधिनी जानामीत्यादिवाक्यस्यालंकारतयानांद्रियमाणत्वात् । इदन्तांशावच्छित्रं डानं हिर् भ्रान्तिमतो विषयः ।

भसम्बन्हानप्रस्तावाद् संग्रवानन्तरं आण्तिमन्तनाइ । बस्स्वन्तरेति । कवि-कल्पितसाइप्रवनिवन्धना भान्तिर्वाहिन्द् कृतिविधेपे विधेते स धान्तिमदलंकार दरवर्यः । आन्तेर्कसणनाइ । अतस्मिजिति । नत्त्वेर्पनाइ । स्रोति । नल्व-सन्निक्रटार्यनोपरा सादृद्धनिवन्धना स्मृतिरेवेयनिति स्मरणालंकाराइनेइमाछङ्क्व तत्तामाणोक्रेसिनेने प्रवीतिः स्मृतिरिक्नोक्रेसिनी तु धान्तिरित्वनयोर्थेद इत्याइ । नाथामिति । तर्शदन्तोक्रेसिल्पाविधेपात् संदेहेऽतिष्वाप्तिरित्वाग्रङ्क्वाइ । नाथामिति । तर्शदन्तोक्रेसिल्पाविधेपात् संदेहेऽतिष्वाप्तिरित्वाग्रङ्क्वाइ । नापाति । इदनिदं वेत्वनवधारणाला विरुद्धक्रोटिद्यायत्वन्वी विनर्धः संग्रयः आल्वस्तिद्वमेवेस्ववधारणाला विरुद्धक्रोटिद्यायत्वन्वी विनर्धः संग्रयः सासि दे इने विदन्ते इत्यादिज्ञानेषु संदेइग्रद्धा न कार्वेत्याइ । न स्वैसमिति । तस्नामु संदेहस्मरणाभ्यां विविक्तविषय एव धान्तिनानिस्ताइ । इद्दन्तेति ।

१ भेम C., M.; भेब D. १ स T. १ यरिमजय M.; यरिमजसी C., G. ४ भम्प-मानन्त्रम् D. ९ प्रडताप्रडतने मियो D. ६ नाशीयमाणन्तात् C., M. • च्छिजज्ञान M. < O. and M. omit दि ९ मणितिविरोषे K. १० K. omits विद्यते. ११ अन्त-स्माह D. १२ फ्रेंखबी D. १३ क्रेखबी D. 29

224

ৰথা

सुराङ्गनाभ्यो मलये त्वदीयं सुत्वा यशो वीर नृसिंह भूप । जिहाञ्चलान्युलुल्यन्ति दुग्ध-स्रणाललोमादुमयेऽपि नागाः ॥

साइइयेतरकारणाङ्कुरिता चे भ्रान्तिर्नास्यालंकारस्य गोचरः । कल्पान्तश्चम्यदम्मोभरतरल्लतरोदन्यदुत्तुङ्गारिइत्-

कछोछ्भेणिद्दक्षीसकवलितमिव प्रेक्ष्यते क्षोणिचक्रम् । त्वत्बद्गोत्छत्तवक्षःस्थलविवरवलत्प्राणवायुप्रयाण-

म्राम्यचेतोभिराजौ प्रतिभटसुमटैः भीनृसिंह क्षितीन्द्र ॥ अत्र गाडतरमर्मप्रहारः कारणं म्रान्तेः । संदेहानन्तरं तुं म्रान्ति-मतो निरूपणर्मसम्यग्धानत्वसाधर्म्येण ।

तत्तनिमित्तभेदादेकमनेकैरनेकघा यत्र । उल्लिख्यते स धीरैरुल्लेखः कॅथ्यते ज्वर्थः ॥ १०॥

इरमिति मिथ्यावधारणनिस्वर्थः । उदाहरति । सुराङ्गनाभ्य इति । उनवे मागाः सर्पा गजास । तेषां यद्यसि सादृष्ट्यारिदं दुग्धमिरं पृणालमिति च भान्तेरिई वर्णनाद्धान्तिमरुलंकार इति हेवम् । कल्पान्तेति । इस्रीसकं मण्ड-लाकारनृत्तविद्येषः । 'बन्नृत्वं मण्डलाकारं तद्वस्नीसकमुख्यते ' इति लक्षणान् । अत्र ऑन्तिकारणमुरुभाववति । गाढतरेति । एतेनेइं रजतनिस्वारिदोषज्ञ-श्रमाणामलंकारस्वं निराङ्गतमिस्वमुसंभेवम् । अस्य संदेहानम्तवें कारणमाह । संदेद्दानन्त्तरमिति ॥

#### र्म्वान्तिमान् ॥

#### अतर्रिंगस्तर्षुद्विसाम्बाद्रान्तिमरनन्तरमुझेखं लक्षबति । तेंश्वदिति । एक-

२२६

१ जिह्वाच्चल चञ्चलयन्ति D. २ T., C., and M. drop च. १ T., C., and M. drop तु. १ °मसत्यज्ञान° T. ५ कच्यतेऽयमन्वर्थः C., M. ६ D. omits रह ७ °न्तेत्यादि K. < K. omits आन्ति. ९ K. omits आन्तिमान्. १० तत्तत्त्वित्यादे K.

:

ं अस्य न रूपके तावदन्तर्मावः । बस्तुनस्ताद्रूप्येऽस्य प्रगल्म-मानत्वात् प्रकृतोपरञ्जकत्वमात्रेण रूपकस्य खरितार्थत्वात् । नापि म्रान्तिमति । अतद्रूपस्य तद्रूपताप्रतिमासेऽप्यनेकधोल्लेखल् क्षणं विच्छिस्यन्तरमुररीकृत्यास्य प्रवर्त्तमानत्वात् । नाप्यमेदाभ्य-वसायरूपायामतिशयोक्तौ । एकस्यानेकप्रतिपत्तृकर्भृकत्वेनानेक्धो-दृद्दितत्वात् । सर्वथा रूपकादेर्विमक प्रवास्य विषयः । यदि पुनः कचन तत्प्रतिमासस्तदानीमपि न विरोधः कम्धन । रूपकादिना संद्वास्यैकवाचकानुप्रवेशल्झणस्य संकरस्याभिमतत्वात् । तस्मा-ग्रत्नैकस्यानेकघोल्लेखः क्रियते तत्रोल्लेखालंकारः । अनेकघोल्लेख-

स्यनेकनिमित्तवोगाँदनेकैरनेकधोझेखन्मुहेख इत्वर्यः । अन्यस्यान्यत्वेन करपणाहूप-कनेवेदनिस्व्याद्यहर्क्याद्य । अस्येति । नेदकमाद्य । वस्तुन इति। विषयस्यारोध्यनाप-माइल्यनिभित्तवैविच्यमुहेखः करके नु त्रुपरक्ततानाचनिमित्तनि नेद इत्यर्यः । वर्ह्यस्य प्रान्तिमत्वीविच्यमुहेखः करके नु त्रुपरक्ततानाचनिमित्तनि नेद इत्यर्यः । वर्ह्यस्य प्रान्तिमत्वीविच्यमुहेखः करके नु त्रुपरक्ततानाचनिमित्तनि नेद इत्यर्यः । वर्ह्यस्य प्रान्तिमत्वीविच्यमुहेखः करके नु त्रुपरक्ततानाचनिमित्तनि नेद इत्याद्य । नापि भ्रान्तिमत्वीति । तर्हि नेदेऽनेरकपातिद्यवोक्तावन्तर्भावः स्वादित्याद्यरू-स्य प्रहीतृनेदानेदान्यामनयोर्मेद इत्याद्य । नाप्यमेद्देति । अनम्तर्भावं निगमवति । सर्वद्येति । ताद्रन्विच्छित्तिविद्याप्रसंगवादिति भावः । एवं च सति वच केंपकादेत्व्यवभासस्तत्र संकरः न तु सर्वयास्यामावः । अन्यत्र विविक्तवि-पयसंगवादित्वाह् । यदि पुनेदिति । विविक्तविपयमेव निष्कृष्वाह् । तस्मादिति । एकस्यानेकधोझेखने योग्वता कयमन्त्र भाह् । अन्वेक्तश्वेति । मनकेषानप्यारोप्येमाणानां वे धर्मा असाधारण्गुआस्तेषां संबन्धः सदावः । स रवार्थीनेकभोझेखनवोग्यतापादक इत्यर्यः । त्यापि किमर्यमुहिखन्तीति

१ तद्भपापत्तिभावे C., तद्भपवापत्तिभावे M. २ °रूपातिशयोक्ती<sup>2</sup> T. ३ °नेकधोद्धङ्कनात् T. G, ¥ सहैक<sup>9</sup> T. ५ °स्यानेकैरनेकधो<sup>2</sup> C. ६ °दनेकैरनेकैरनेकेखे<sup>8</sup> D. ७ °सीन्यादि K. ८ °हेन्याहि K. ९ पवं साते K. १० रूपकादेरप्यन्तर्भाव<sup>9</sup> D. ११ °रिन्यादि K. १२ अनेकेषामारोप<sup>2</sup> D. १३ °स्पानेकोस्नेखन<sup>9</sup> K. निमित्तं त्वनेकघर्मसंबन्धः । तेत्र उच्यार्थत्वच्युत्वत्तवो यथाबोर्ग मयोजिकाः । ततम्ब यथासंमवं प्रवर्त्तमानरुव्यार्थित्वच्युत्वत्तिप्रेयु-कानेकघर्मसंबन्धरूपनिमित्तवद्यादेकमैनेकैरेनेकघोखित्वत द्वति थौगिकत्वमप्यस्य संभवति ।

यया

L

न मषसि कथंकारं स्ठाप्यः कलिङ्गपुरम्हर स्मर इति वरारोद्दाः साझान्मुकुन्द् इतीन्दि्रा । धुरतबरिति त्वां सेवन्ते निरन्तरमयिनो भरतमुनिरित्यार्थास्तौर्यत्रयीनिषुणा अपि ॥

् अत्रैक एव कल्किन्नपुरन्दरस्तचत्सौन्दर्यादिग्रुपयोगात् सराद्य-नेकरूपतया निरूपितः ॥

कलयति विषयेऽपह्नवमारोप्यं यत्र भासते सुतराम्। आहुरपहुतिमेतां बन्धच्छाया त्रयी चार्र्यामा११॥

प्रैतिपत्तिप्रइत्तिप्रवोधकापेसावानाइ । तत्रीति । इचिरनुरागः अर्थिस्वं लिप्सा कुरुपत्तिः सब्हार्यसंगातिमहः मासां च इच्यादीनां समासेन व्यासेन वा वयासंभवं प्रवोजकत्वमिति दर्स्रयम् लसणार्थे निष्कृष्वाह । तत्वस्त्रीति । अन्वर्थ इत्कुक्तं संपहे तद् व्यनक्ति । उल्लिब्यत इत्यादि । उदाइरति । नेति । अच स्मरमु-कुन्इत्योहेखनवो इचिर्निनित्तं सुरतरुत्योहेखनेर्द्र्यत्तं भरतमुनित्वोह्नेखने म्युत्पत्ति-रित्वनुसंधेवम् । लक्ष्वे लक्षणं पात्रवति । अत्रीति ।

उँल्लेखः ॥

अयारोपगर्भेषु परिग्रेपारपह्नवस्य लक्षणं विभागं चाह । कल्वयतीति । विध-

१ तब तु रुच्य° D. १° प्रयुक्तवानेक° D. १°मनेकभोझिख्यत T.,O, M. ४ ११ने-कतयोाझिख्यत D. ५ °मवृत्तिभयोजका° K. ६ झाबीति K. ७ K. emits उन्नेचाः.

.292

ं वत्र प्रकाम्तापहुववैधर्म्येण विरूषणमेतस्याः । कपक्रमार्रप्रया-रोपकंस्यागतालंकारविचारः मस्तुत इति । विषय आरोपस्य । वस्याख व्यी बन्धण्डाया । तथा हि कचिदार्रोपविषयमपहु-त्यारोप्यते विषयी । कचिद्विषयिणमारोप्यारोपस्यापहुयते विषयः । कचित् पुनरसत्यत्वासिधायिसिम्छर्लंदिसिः शम्दैरपहवो निर्दि-इयते । तत्राचमेदद्वयं वाक्यमेद पव संभवति । तृतीयमेदे त्वेकवा-क्यत्वम् । कमेण यथा

अश्वान्तस्यन्दमानोखुरमदछहरीसौरमोन्मेषहर्ष-

श्रेह्रोलचञ्चरीकप्रकरपरिकरं दिग्गजाः कि वहन्ति । कि तूर्म कलिङ्गेश्वर तव मुजयोध्वण्डिमानं विलोक्य वीर्डाचिन्तावनम्रान् स्फुटमसितपरैश्लादयन्ति स्वहस्तान्॥

वेऽपहवं कलकाति अभाति अपहुते सत्ताति यावत् । ववारोप्वमाणस्वारोपविष-अपहवेमावआसर्ग सापहुतिः । सा च विधा निवध्यत इत्यर्थः । अस्वाः संगतिमाइ । अत्र प्रफ्रान्तोति । प्रैकान्ता रूपकादको नापहुतुविवकाः । एपा त्वपहुताविषवेति वैधन्यंतसाणा संगतिरित्वर्यः । गन्नेषु विषवापहृत्वककाः प्रसन्नः अस आह । रूपकमारप्रमेति । आरोपप्रस्तावाद् विषवापहारस्य प्रस-विषय आरोप्य देति ग्रेडरो हेत्वर्ये । संग्रेहे विषव इत्युक्तं कत्त्वेत्वाकाङ्शावामाइ । विषय आरोप्य विति । संग्रहत्वं विश्वा क्त्युक्तं कत्त्वेत्वाकाङ्शावामाइ । विषय आरोप्यन्वेति । संग्रहत्यं विश्वान्यात्वार्ग्तं कत्त्वेत्वाकाङ्शावामाइ । विषय आरोप्यापह्रवन्छल्यादिग्रवीरसम्यत्वप्रतिपाइनं चेति विविधोऽत्वी वन्ध इत्वर्यः । आधान्तोति । त्वच्चरीका भृत्त वहन्ति कि न वहन्तीत्वर्यः ।

१ T., C. and M. insert अधितम् after एतस्याः २ "मारम्य संग्रन्यारोप" T., C., M. ३ 'कस्रागता' D. ४ 'दायेपस्य विषय' D. ५ 'भिधायिच्छल्यादि' C., M. १ 'म्छल्य-रिराम्दे' T. ७ तत्रादां मेद् C. ८ प्रीलक्विन्ता' T. ९ 'स्पारोपस्य विषया' D. १० D. has पूर्व before प्रकान्ता. ११ विश्वांगं D. ११ 'क्वेन्यादि K. १३ 'स्पां संबन्ध K. अत्रापह्वपूर्वक आरोपः । मधुकरकुलमिदं न भवतीत्यपहवं विधाय नीलपटांचगुण्ठनरूपतयारोपस्य कृतत्वात् ।

पृथ्वीमारावतारं छतवति भवतो दोष्णि हर्षेण दूतः

द्येषेण प्रेषितोऽसौ निवसति सुज्रगः कोर्घ्रि संवादद्वेतोः । कुभ्यत्काळीकटाक्षयुतिदल्लनकळाकेलिकारस्त्वदीये

पाणौ नायं रूपाणः सकलगुणनिधे भीनृसिंह झितीन्द्र ॥..

अत्रारोपपूर्वकोऽपहवः । फणघरपतिप्रहितोऽयं दूतभुजग इत्या-रोपं विधाय न भवति रूपाण इत्यपह्रवस्य ईतत्वात् । कि चात्राप-हुत्या सकलरिपुवधूवैधव्यमचिरेण रणे भवता करिप्यत इति क्स्तु प्रतीयते ।

वीरश्रीसिंहकान्ताविहरणकनकक्ष्माधराकारवाही

कीर्त्तिज्योत्स्नासुधांशो गुणमणिजलधे भीनृसिंह सितीन्द्र। प्रत्य प्रोदग्रजाग्रद्दवद्दहनघनज्वाळमालापदेशा-

द्देशाः शोकं वहन्ते निजपतिविरहादुःस्रितास्त्वद्रिपूणाम्॥ अत्रापदेशशब्देनापह्नवनिर्देशः कृतः । एकस्मिभ्रेव वाक्येऽपहवा-मिधायिभिश्छलादिशब्दब्यातिरिक्तैर्वपुर्मक्तिनामादिभिः शब्दैरपह-वाँनिर्देशो द्रष्टव्यः ॥

भेषरं सुगनम् । बीरेति । वीरश्वीरेव सिंहज्ञान्ता सिंहाङ्गना । देशा जनपदाः । निजपतिविरहात् स्वस्वामिनाशात् । इह लेशणार्यं बोजवति । अत्रेति । छन्मवि-शब्दैरपद्भवनिर्देश हेस्तुपलक्षणम् । वपुर्भक्रण्वादिशब्दैरपद्भवनिर्देशेऽप्वेष भेदः स्वादेवेत्वाह । अपद्कवाभिधायिभिरिति ॥

## वपेहुतिः ॥

१ पूर्व आरोपः T, M., 'पूर्वारोपः C. १ 'वकुण्ठन' T., C., M. १ टूतो भुजन T. १ विहितन्वात्ं T., C., M. ५ 'केसरिण्या विहरण' T., C., M. ६ D. omites भक्ति ७ 'निर्देशोऽन्यत्र द्रष्टच्यः T., C., M. ८ इतः परं K. ९ 'रेत्यादि K. १० लक्षणं D. ११ निर्देश इत्यंश इत्यु' K. १२ K. drops अपद्वादिः.

# अप्रकृतत्वेन स्यादध्यवसांयो गुणाभिसंबन्धात् । साध्यः प्रकृतस्य यदा कथितोत्प्रेक्षा तदा तज्ज्ञैः १२

मारोपादध्यवसायस्य प्रकृष्यमाणत्वादत्र निरूपणं समुचितमे-तस्याः । मभिन्नत्वेन प्रतिभासनमध्यवसायः । से द्विविधः सिद्धः साष्यम्य । यत्र लक्ष्यमाणगुणसंबन्धाद् विषयिणो

तदेवमभेषप्रधानेष्वलंकारेष्यारोपमूलास्तावतुक्ताः । अयाध्यवसायमूर्लं मुस्टोक्तां ताव-इसवति । अप्रकृतत्वेनेति । अप्रकृतगुणक्रियामिसंबन्धात् प्रकृतस्याप्रकृतस्वेन संभावनमुखेक्षेस्वर्यः । संगतिमाह । आरोपादिति । अप्रकृतगुणक्रियामिसंब-न्थावनस्कारविद्येपकारिसं प्रकर्षः । अध्यवसायस्य लक्षणमाह । अभिन्नत्येनेति । विद्ववनिगरजेनेति सेवः । अन्ययारोपेऽतिच्याप्तेः । अत एव 'विषयनिगरजेना-नेदप्रतिपत्तिर्विषविणोऽध्यवसायः' इति स्तर्थस्वकारः । इतं तावदिवेक्तध्यम् । अध्यवसायो निव्वक्तानं स च सम्बङ् मिथ्या चेति दिप्रकारो लोके यया शुक्तायेव धुक्तिरिवनिदं रजतमिति च । स दिरूपोऽपि नालंकारः । चमस्काराभावात् । कि तु इद्धिपूर्विकैवेवनतर्सनस्ति इद्वालंकारमूलस्तेन विवक्तित्तस्तस्वैव लोकोत्तरच-मस्क्रारकारणस्वात् । तं' विभजते । स दिष्यिध्य इति । तच सिद्याध्यवसायस्य स्वर्थमाह । यत्र छक्ष्यमाणेति । विषयरातत्त्वेनेति । अयं पारिजात इति पुरोवर्त्तिविषवतादारात्स्वेनेस्वर्यः । नन्वन्वद्यव्दत्त्वान्यत्तत्त्वेनेति । अयं पारिजात इति पुरोवर्त्तिविषवतादारात्स्वेन्स्यर्थः । नन्वन्वद्यव्दत्त्वान्यत्रयोगे कः संवन्धोऽत आह । छस्यमाणगुणसंबन्धादिति । लक्ष्यमाणा ये गुणा वितरणारयस्तयोगारियं पुर्लक्षित्वलम्वर्णस्वर्यः । विवित्रितं चैतर् दितीयोन्नेये । त्रादात्म्यस्तियोगारियं

१ अप्रइतन्वेनान्यत्राष्यव<sup>0</sup> D. २ <sup>°</sup>सायोऽयं गुणा<sup>0</sup> D. २ निरूप्लमेतस्याः T.; निरू-षणमुषितमेतस्याः C., M. ४ स च ट्वि<sup>2</sup> M. ५ साष्यश्वेति T., M. ६ <sup>0</sup>मूल्प्रस्ताबे तत्र साण्याष्यवसायमूलामुनेम्झां K. ७ K. omits अप्रइतगुणक्रियाभिसंबन्धात् < °संबन्धेन अयं D. ९ 'विकोऽष्यव<sup>2</sup> १० 'ध्यवसायः स इद्दा<sup>0</sup> D. ३१ K. omits तं.

विषयगतत्वेनारोप्यमावत्वाझिवस्यापि विषयिणो विषयकोर्डी-कारेण प्रवृत्तत्वादमिव्वत्वेन प्रतीतिस्तत्राध्यवसायः सिद्धः । पतदामयेणातिरायोक्तेः प्रथमः प्रकारः कथयिष्यते । यत्र पुन-रुवात्तविषयत्वाद्विवयिणो मिन्नत्वेन प्रतिमानं तत्र व्यज्जनव्या-परिणामिन्नत्वप्रतीतेः साध्यमानत्वात् साध्यः । एतदवऌम्वनेन प्रवर्त्तमानायाः पुनरस्याः संमावनममिमानस्तर्क ऊद्दम्वेति वर्यायाः ।

मिन्नस्यापीति । कयं भिन्नत्वाभिनतवा प्रवीतिसंभवत्तवाह । क्रोडीकारेणेति । विषयस्य फ्रोडीकारो निगरणनमुपादाननिति यावत्। यत्र विषयस्योपाहानं तत्राध्यय-साबः साध्य इति वस्यति । वय त तत्यानुपाहानं तय विषत्रिण एवोपाहाननहिमा ब्रस्व वस्मुतोऽसत्त्वत्वापि सत्त्वताप्रतीती विषयत्व तदात्मनाध्यवसितत्वादध्यवसित-प्राधान्ये ज्ञातो घट इत्वन घटं प्रति ज्ञानस्यैवाध्यवसायस्वाध्यवसितं प्रत्वुपसर्जनत्वं इतीबते । एतरेवाध्यवसायस्व सिद्धस्वं माम । तरेतराह । तत्राध्यवसायः सिद्ध इति । सिद्धाध्यवसायस्योपयोगनाह । एतदाभ्रयेणेति । प्रथमः प्रकार इति । नेदेऽमेदकप इत्वर्थः । इतरेषु नेदेष्यनेदाध्ववसावासंभवादिति भावः । सलकारसर्वस्वकारस्तु तेष्वपि स्वतःसिद्धकविधौहोक्तिसिद्धातिग्रवसेरमेशाय-वसावसंगवात्राध्वासिरित्वाह ' अत्र चातिशवाख्यं वत् फलं प्रयोजकत्वाझिनित्तं तवानेवाध्यवसायः ' इत्यादिना संदर्भेण । अय साध्याध्यवसायस्वक्रपनाह । यज्ञ ग्रनरित्वादि । अभिजत्वप्रतीतेरथ्ववसायस्वेत्वर्यः । साध्यमानत्वात् प्राधान्वेन प्रसि-पाधनानत्वान् साध्वोऽवनध्ववसाव इरवर्यः । साधकमाह । व्यञ्चनव्यापार्रणेति । मनिधाबाः कि मतिबन्धकं तहाह । मिल्लत्वेन प्रतिभानमिति । तया प्रतिनान हेतुनाइ । उपास्तेति । यम विषयविषविणोईयोइपाहानं तम नेहवेहदनासाहनेहो मावमासते । विषविणोऽसत्वताप्रतीतेः । तयापि विषवस्व तया व्यपदेशतदर्मबो-गित्ताभ्याममेही "ऽध्यवसीयते संभाष्यत इति व्यापारप्राधान्याध्ववसावः साध्य-इत्वयः।अस्वीव्येसाहिशब्दबद्तिनिमित्तत्वनोपबोगमाह । एतद्वळम्बनेनेति

232

१ कोश्विकरणप्रवृत्त'T. २ प्रतिभासनं D, M. १ C. and M. have डदाइरणम् after पर्यायाः ४ साध्याध्यवसायस्य D. ६ भेदावभासाद' D. ६ 'दोम्प्रवसीयते K. . तत्त्यो' D.

स्रीमचुसिंद तुपते मवतो थशोमिः सीरार्णवं स्वपितरं परिभूयमानम् । इत्यद्दतः सितकरस्य कुरङ्ग पष

चोकान्निभूम इव भाति तदात्मजस्य ॥

अत्र धूमत्वेनोत्प्रेक्षणे कुरङ्गस्य प्रवृत्तिनिमित्तं ध्यामत्वं गुणो खस्यमाणः । तैद्मिधत्वप्रतीतिः साध्या प्रयोजनम् । उपमोपक-मातुत्मेक्षा यथा

## स्वःसिन्धौ विदुवेन्द्रविग्रमवने के हाटकाद्रौ दिर्घा कैण्ठे वीर मुसिंह देव भवतः कीचें: परिस्फूर्चयः । डिण्डीरम्रकरस्ति फुल्लकलिकामारस्ति तारावधू-नार्याद्यप्रसरस्ति निर्हारसारित्पूरस्ति हारस्ति च ॥

इवं च व्यञ्जकेवाविद्यव्यवोगे वाच्या। तत्प्रवोगे प्रतीवमाना चौते प्रयतं दिविधा। दिविधावा अपि गुणः किवा वा निनित्तं तव इचिदुपात्तं इचिरनुपात्तं च । विद्यवीऽपि वातिगुणकिवाद्रव्यतत्भावरूपेणाटविधः । त च स्वरूपेण हेनुत्तेन फल्टरोन च वयावौगमुद्येक्ष्यते । तर्दवं निनित्तविधवविधेषवाजनामेशद्रष्टुधा प्रविदिवनुद्येसान्वन । अत्र तु दिब्दनावमुद्याहराते । श्रीमदिति । अत्र स्वपितरनिस्वनेनेवात्मजल्दे प्रतीवनाने पुनैरात्मजप्रईणं द्योकातिद्यवद्योतनार्यम् । उत्येक्षावा विषवनाइ । अत्रेति । निनित्तनाइ । प्रयुत्तीति । धूनग्रव्हरस्व लक्षितलक्षणवा कुरते प्रवोगं विश्वमनाइ । गुणो छस्यमाण इति । एतेने-बनुवात्तमुप्रनिनित्ता जातिस्वरूपोत्येसेति इष्टव्यम् । लक्षणाप्रयोजननाइ । तद्यिस्वरत्वप्रतीतिरिति । सिद्दाध्ववसावच्छुरासार्यमुक्तं साध्येति । उपनवोप-कनो बस्वां सोपनोपक्रमा । स्थैरिति । उप्यीरप्रकरन्ति उण्डीरप्रकरा इवाचरन्ति । " सर्वप्रातिपदिकेन्दः " इत्युप्रमानादावार्याये किए । "सना-

१ धूमस्योन्प्रेश्व 0., M. २ अमिलन्व T., M., C. १ कर्जे O., M. १ तदिर्द K. ९ विषयवरिष्ठित्वमिन्तयोजना K. ६ दित्यादि K. • K. drops पुनर् ८ घ्रहणार्थ K. ९ विवदलाह K. १० स्वरित्यादि K. 30

अत्रोपमोनत्वेनोपनिवैदस्यापि डिण्डीरप्रकरादेः स्वःसिन्धु-प्रमुखेषु स्वानविद्योषेषु संभवौचित्यादमिन्नत्वेन प्रतीतेवत्प्रेक्षाया-मुपमायाः पर्यवसानम् । धर्मिथि धैर्मारोपणे तु व्यङ्ग्या । तत्र गुणस्योत्प्रेर्क्षेणं द्वेतुत्वेन । क्रियायाः फलत्वेनापि ।

যথা

कैलासान् कीर्तिरेषा स्वती काति न ते दसतिग्मांगुयात्रा-मङ्गांस्त्यागस्तु शृङ्गाञ्चल्दलितनभःपर्वणः स्वर्णशैलान् । इत्यं मन्दाक्षविन्ताप्रसरविधुरधीरात्मभूरात्मगुप्त्यै लीनो बैकुण्ठनामीसरसिजकुहरे भीनृसिंह सितीन्द्र ॥

धन्ता धातवः " इति धातुसंज्ञायां वर्श्तमाने लट् । एवं सर्वत्र । मय स्वः-सिन्ध्यादिमिडिंण्डीरप्रकरातीनां ययासंख्यमन्वयाद्ययासंख्यालंकोरे तस्संकीर्णे-बनुपनोपक्रमोत्प्रेक्षा । डपक्रमस्वं व्यनस्ति । अन्न्रेति । उक्तानुग्रास-नप्रावल्यान्मुखतो डिण्डीरप्रकरादेरुपमानस्वावभासेऽपि कीर्त्तिस्फूर्तीनां स्वःसि-न्ध्यादेषु डिण्डीरादिरूपतानियमानावो न संभवौषित्त्वात् । संभावनमायस्य न्धाद्यस्वात् डिण्डीरप्रकरााः किमित्वनेत्राज्यवसावे पर्ववसानादिवमुर्य्वज्ञे-वस्वर्यः । इह कचिष् धर्मिणि धम्यंन्तरारिपिः वयोग्राहतं प्राक्ष् । क्रिद्धर्मस्या-रोपः । यया वश्वति । तत्र विशेषमाह । धर्मिणीति । ठयङ्ग्येति । डच्यत इति ग्रेषः । अत्र धर्मो गुणः किवा च तवोः स्वरूपोत्धेसावान-दिवादः । हेनुफलेत्येक्षवोधिंग्रेषनाह । तन्त्रेति । गुणस्य हेनुत्वनैवोत्येसा किवावास्तुं स्वहेतुत्वेन फलत्वेन चेत्वर्यः । तत्र गुणहेतूत्येक्षामुग्राइरति । केलासानित्वादि । तर्वास्मभुवो स्वीमसं प्राति चिन्ताविधुर्धाहेर्तुत्वो-टेप्रणात् क्रिवानिमित्तगुणहेतूत्र्यक्षेत्रं व्यञ्जकाप्रयोगावृ गम्वेत्वनिप्रेत्वाह ।

१ °मानन्वोपनिवद्ध° C. २ °निवद्धस्य डिण्डीर° C., M. ३ धमारोपेण C., M. ४ °न्मेक-णं तु हेतुन्वेन T. ५ °मुन्भेकेन्यर्थः. D. ६ ९रोपेणोदाहृतं D. ७ D. drops तु. < D. drops तत्र ९ °हेतुकत्योरंनेकणात् D.

#### अत्र विधुरधीत्वं गुणो हेतुः ।

त्यत्तः कोऽप्यपरः कदापि पुरुषझित्तेऽपि न स्थापित-स्त्वचिन्तापरया मयेति भवतः प्रत्यायनां कुर्वती । तन्वी दुःसहपञ्चवाणदहनोत्सङ्गं प्रविष्टा सती पाण्डिम्ना विरहोत्थितेन सुभगा व्यार्थ्याति शुद्धि निजाम् ॥ अत्र प्रैत्यायनांकरणं शुद्धिप्रेकाशनहेतुः त्रैढोक्यप्रथमानर्वीरपरिषद्प्यावृत्तवीरायित श्रीमन् वीर नृसिंह देव भवतः कर्त्तु वतंसं यशः । यत् पूर्वे अवणावतंसपदवीं नीतं धरित्रीभुजां तत्कम्पेन निरन्तरेण शिरसः प्रम्रंशयन्ते बुधाः ॥ अत्र वतंसीकरणं फल्यम् । यत्र सचेतनधर्मस्याचेतनगतत्वेना-रोपणात् साहृद्यं प्रतीयते तत्र तद्भिधायिन इवादेहपादानं न कार्यम् । पौनहत्त्यापत्तेः । र्यथा नन्नु सृगाङ्कमृगस्य तुणैर्विना

कथमसुष्य भविष्यति जीवितम् । इतिमुगाङ्कदचः कुरुते तृणं तष क्वेंपाऌु कलिङ्गपते यशः ॥

अत्रेति । कियाहेतुव्येक्षामुदाहराते । त्वत्त इति । एषा च क्रियानिमित्तकिवा-स्वरूपोव्येक्षा पूर्ववद् गम्वेत्याह । अत्र प्रत्यायनेति । क्रियाफलोव्येक्षामुदाहरति । त्रैळोर्क्येति । वीरावितं वीरकर्म । मत्र धिरःकम्पस्य यधोवतंसीकरणार्य-स्वोव्येक्षणात् क्रियानिमित्तकिवाफलोव्येक्षेयमित्याह । अत्र वतंस्तीति । विग्ने-षान्तरं वक्तुमाह । यत्रेति । भत्रापि विषयव्याप्टर्यमुदाहरणचतुष्टयमाह । नन्विति । इह तृणकरणमनादरकरणम् । तड्घाससंपादनेनाभेदाध्यवसायात् इपालुत्वगुण्डूय-

१ प्रन्यायनं T. २ प्रख्याति T. ३ प्रन्यायनकरणं T. ४ 'करणभग्निशुद्धि' C., M. ९ 'प्रकाशने हेतुः T. ६ वीरपुरुषम्पावृत्त' C. ७ 'ब्नावृत्ति' D. ८ श्री श्रीमन् नर्पसेहदेव मततः C., M. ९ T. drops यथा. १० दयालु T. ११ 'क्येन्यादि K. १२ नविनल्पादि K.

कान्स्यानया तब तुखातपनीयराशि-मेन्दीकृतधुतिरवाञ्चति ळजमानः । कि चामुनायिमवनेषु निधीछतेन जाता नुसिंद नृपते वसुधा यथार्था ॥ मदत्पायोवहिज्यतिकरसुतीक्ष्णेन तपसा तुलामध्याकढ तव तदपि कान्स्या जितमहः । इति ज्ञात्वा दानाम्मसि तव नुसिंद क्षितिपते सुवर्ण निर्विष्णं विरवयति तीर्थेषु वसतिम् ॥ दिङ्गातन्नैः सद्द स्पर्शे म्रान्तितः प्राप्य शुद्वये । पुष्करं गाहते कीर्त्तिर्नृसिंद्द तृपते तव ॥

अध्यवसितिसिद्धत्वं प्रकृतस्यान्यत्वकरपनं यदा । संबन्धासंबन्धौ तद्दघत्यासे भवेदतिशयोक्तिः॥१ ३॥

हेनूस्वेशावां निनित्तमिति श्लेपवूलाभेशतिश्ववोक्तिप्राणितकिवानिनित्तगुणहेनूत्वेसे-वम् । तत्र इपालुस्वस्य चेतनधर्मस्याचेतने वश्वसि विराधात् इपाल्पिवेस्कुस्वेशा-गनकत्वान्नेवाहिश्वडरप्रयोगावकाश इत्याश्वयः । कारूस्ये ति । अत्र तुलातपत्री-बराग्ठेरवाज्यनस्य लज्जाहेनुकत्त्वोध्येक्षणात् किवानिनित्तगुणहेनूत्व्येक्षा । लज्जनान इवेस्कुस्प्रेक्षासेपैकत्वं तुल्यनिति व्याख्यातम् । मॅठदिति । धननतापनसेकैः शोधितनेव सुवर्णे हेवनिति भावः । तुल्जामध्याकृद्धमिति । धननतापनसेकैः शोधितनेव सुवर्णे हेवनिति भावः । तुल्जामध्याकृद्धमिति । धननतापनसेकैः शोधितनेव सुवर्णे हेवनिति भावः । तुल्जामध्याकृद्धमिति । गुलापुरूवहाननि-स्वाधवः । तीर्येषु पावेषु गङ्गादिषु च । भैजापि सुवर्णस्य तीर्यवसतेनिर्वेह-हेतुकत्वोत्येक्षणात् किवानिनित्तगुणहेतूर्यक्षेत्रे । निर्विण्जनिवेस्कुस्येक्षालौभः पूर्व-रवन्वरं तीर्यदिशेषच । चण्डालर्स्यशिनेद्धि युद्धपर्यं तीर्यनवणाहन्त इति भावः । इहापि धुद्धवे इति फलोस्येका । पुष्करात्वगालमाहनकियातिनित्ता -लेपनुलानेदात्वि-वोक्तकुत्थापितेति संकरः । फलस्व लिप्तालमणस्वात् अचेतनावां कीत्तौं विरोधा-- श्युद्धव इवति सलोस्येका । भुष्करालमणस्वात् अचेतनावां कीत्तौं विरोधा-

#### रुरेंग्रेसा ॥

तरेवमध्ववसायप्राधाम्वेनोत्थेलां लक्षवित्वा संप्रत्यभ्ववसितप्राधाम्वेनातिश्ववोर्त्ति विभागपूर्वकनाह । अध्यवसितीति । मध्ववसितिरध्यवसायः । तत्वाः सिद्धत्वं

ં ૧ 'मुनात्र भधनेषु 1'. २ कान्न्येन्यादि K १ 'क्षेपकल तु लज्जायाः इपया व्याख्यालम् K. ४ महदिग्यादि K. ५ अशावि च ६ 'लाभश्च पूर्ववतु K. ७ दिशिग्वादे K. ४ 'श्वयालाथ K. ९ 'स्पर्शिनो दि K. १० 'दिवानपेक्षा K. ११ K diopa ब्लोबा. अध्यवसितिसिद्धत्वमिति भेदे सत्यमेदः । प्रकृतस्यान्यत्वक-स्पनमित्यमेदे भेदः। तद्ध्यत्यासे संबन्धासंबन्धावित्यसंबन्धे संब-न्धः संबन्धे त्वसंबन्ध इति चतुर्धा भवत्यतिद्ययोक्तिः। अतिद्यय-स्योकिरिनि यौगिकत्वमस्याः। क्रमेण यथा।

सिद्धरुपता अभ्यवसितप्राधान्वमिति वावत् । एतेनाध्यवसायप्रधानोत्ध्येसाच्यावृत्तिः । एतच प्रयमनेदे एव न नेदान्तरेष्ठिपति दर्घवत्र नेदान् विषदवति । अध्यवस्ति-तिसिद्धरुवमिति । अनेदपतिपत्तेदध्यवसावधव्यर्थन्वादिति भाषः । अध्यवस्ति-तिसिद्धरुवमिति । अनेदपतिपत्तेदध्यवसावधव्यर्थन्वादिति भाषः । अध्यवस्ति । एतत्परस्तावं निरूष्व नेदानिप्रायम् । नेदान्तरस्यापि कार्यकारणपीर्वापर्यभङ्गाख्यस्य अर्छकारसर्वस्वकारोक्तण्छावेसिंगतिवर्धन कार्यकारणपीर्वापर्यभङ्गाख्यस्य अर्छकारसर्वस्वकारोक्तण्छावेसिंगतिवर्धन कार्यकारणभावयूनालंकारप्रस्तोव पद्यमाणस्वात् । काध्यप्रकाद्यकाराक्तरस्तु नेदेऽनेदः अनेदे नेदः वयर्थ-७ व्दप्रवोगादसंनावितार्यान्तरकल्पनं कार्वकारणपीर्वापर्वभङ्गवेस्वं चानुर्विध्वं सि-प्रान्तवांचकार । तदपि चिन्स्यम् । तथा हि तन्नते संवन्धासंवन्धास्वयो नालं कारावतः प्रैयग्भूतौ वा स्त्रोक्तनेदान्यत्तमान्दर्भूतौ वा । नाद्यः । विण्ठित्तिविद्येवसद्धा-वात् । न द्वितीवः । नेदकानिरूपलात् । न तृतीवः । प्रयमभदवोर्धनितिताइाल्प्यविधिनि-देधाल्लनोः संवर्णगाचविधिनिवेधास्वक्तवान्त्योरन्तर्गावायोगात् । चतुर्यं स्वयद क्रिरदे । तृत्तविभेदे तु किम्मवोस्तवान्तर्गावस्तस्य यान्वोरिति वियुद्यवताम् । तथा हि ।

' पुष्पं प्रवानोपहितं बहि स्वान्मुक्ताफलं वा स्फुटविद्रुमस्यम् ।

तनोऽनुकुर्बाद्विग्रदस्य तत्वास्ताव्राष्ठपर्यस्तरुर्षः स्मितस्य ।

' राकाबानकलक्कं चेरहतां शोर्भवेइपुः ।

तत्वा मुखं तवा साम्यवराभवनवागुयात् ॥'

इत्यादिकं हि तस्वो हाहरणम् । तत्रा घेऽसंमावितोऽर्यः पुष्पप्रवालवोर्भुक्ताफलवि-हुम्बोच संबन्ध एव बहिग्राव्हेन संगाध्यते इत्यसंबन्धे संबन्धभेद एवायम् । हिनीवे तु अक्षलक्कं चहिति कलक्कासंबन्ध इन्हो चेच्छाव्हेन संभाष्यत इति संबन्धेऽप्यसंबन्ध-वेद एवाबम् । एवं स्थिते सामान्ये विद्येषस्यान्तर्भाव उच्चितः विद्येषे वा सामान्यस्व सदयभवन्त एव विदांकुर्वन्तु । तत्मावरमवुक्तः पद्मधा विभाग एव न्याय्य इत्थलम् । बहि किमचानुनतं सामान्यकक्षणम् । अध्यवसितप्राधान्ये स्वतिग्रवोक्तिः ' इति स्वर्वस्वकारोक्तनेवेति इमः । न चाध्याप्तिः । स्वतःसिज्जकवियौढोक्तिसिज्जाति-बार्वस्वकारोक्तनेवेति इमः । न चाध्याप्तिः । स्वतःसिज्जकवियौढोक्तिसिज्जाति-बार्वस्वकारोक्तनेवृत्ते इत्यापकत्वात् । ययाह संजीविनीकारः

' अनेत्राध्ववसायो हि फलेऽतिश्ववनामनि ।

म पुनः पलितोऽस्खम मेदोऽमेदे न सिध्यति ॥ ' इति ।

' कालितदिववानेदाध्ववसावो न व्यामोतीस्वर्यः । एतलकापविवसवैव वामान्वसंज्ञां व्युत्पादवति । अतिदायस्योक्तिरिति । तग्रेतनामवेणातिग्रवोक्तेः

१ 'छापाया संगति' D. १ 'संबन्धाख्यभेदेनालंकारी K. ३ पृथगुकी D. ४ चानयो' D. ९ तन्सुद्ध D. १ 'इचिस्मितस्य K. ७ संबन्ध प्रा' D. ८ 'व्यसंबन्ध प्रा' D. ९ ज्याबा-नियलं प्रपञ्चेन K.

पछवतः कल्पतरोरेष विशेषः करस्य ते वीर । भूषयति कर्णमेकः परस्तु कर्ण तिरस्कुरुते ॥ अत्र केर्णशब्दवाच्ययोर्थयोर्मेदेऽप्यमेदनिर्देशः । अशेषमोगाधारं त्वामकमात्तवलिश्चियम् । कलिङ्गेश्वर जानामि नूतनं पुरुषोत्तमम् ॥ अत्रापि पुरुषोत्तमशब्दवाच्ययोर्थयोर्मेदेऽप्यमेदो निर्दिष्टः । इत्मन्यत् सारस्वतमन्यद्राम्मीर्यमन्यदीदार्यम् । त्वं नर्रासह नरेश्वर न भवसि पैतामही सृष्टिः ॥ अत्र सारस्वतादीनाममेदेऽप्यन्यत्वेन मेदः । स्थाने स्थाने कुलशिखरिषु त्वद्यशो गीयमानं सिद्यद्वन्द्वैस्तटतवल्ताकेलिदोर्लाधिरुढैः ।

प्रयमः प्रकारः कयविष्यत इति कयमुक्तं प्राक् । फलिताने सभ्यवसान-विवसये स्वविरोधः । तस्माजिष्कण्टक नेतत् संर्वयति संतोष्टष्यम् । प्रस्ठवत इति पद्धवाहित्यर्थः । कर्णं त्रोषं राधेयं च । एकः पद्धवो भूषय स्ववतं सतवा । अन्वः करस्तिरस्कुरुते वितरणेने स्वर्थः । नन्त्रयं व्यतिरेको न स्वति श्वयोक्ति रिव्याश-ह्स्याह । अत्र कर्णद्दाब्द् साच्ययोरिति । श्लेष मूलाति श्वोक्ति रिव्याश-हस्याह । अत्र कर्णद्दाब्द् साच्ययोरिति । श्लेष मूलाति श्वोक्त युत्पापि तो ष्वतिरेक संकर इति भावः । अस्वै वो शहरणान्तरमाह । अत्री घोति । अश्वेषाणां मोगानामाधारः शेष शरिरशायी न भवतीति तयोक्तम् । अक्रमेण यौगमचेनासा बलिनां प्रबलदिषां श्रीयेन तं कमेण पाइन्यासेनात्ता बलेरसुरस्य श्रीयेन स न भवतीति वयोक्तम् । पुरुषोत्तमं पुरुष श्रेष्ठं हरिं च । अत्र व्यतिरेकश्लेष मूलाति श्वोक्त्द्र-स्थापिता नूनमपुरुषोत्तमत्वोत्येसा । तषाति श्वयोक्तम्वं इर्धयति । अञ्चेति । दितीब ने श्मुशहरति । इत्य्सन्यदिति । स्तीयं नेरमुराहरति । स्थान ईति । औपवाद्ये राजवाद्ये । यद्यपि 'राजवाद्यस्तौपवाद्यः ' इति कुञ्जराने रेष्टनमरस्तयापि क्रैर्झे उत्त्व-कते । मन्हाबन्ते मन्दाभवन्ति । "भूगाहिभ्यो मुख्यच्वलोंप महलः " इति स्वस्पत्सवः ॥ अतिदायोक्तिः ॥

१ कर्णवाच्ययो<sup>°</sup> M., C. २ त्वां विक्रमात्त<sup>°</sup> O., M. ३ पुरुषोत्तमवाच्ययो<sup>°</sup>T. ४ डोल्प्र<sup>°</sup> T., C., M. ५ सर्व संतोष्टव्यम् D. ६ इत्यादि K. ७ °फ्रेयादि K. ८ °न्यदित्यादि K. ९ इत्यादि K. १० तुरङ्गे K. ११ K. drops ध्मतिद्यायोक्तिः.

अत्या दर्षात् प्रमुपितगतावौपवाडो कुरके मन्दायन्ते मळयमध्तः भ्रीनृसिंद क्षितीन्द्र॥ अत्र कुरक्वेण मळयमध्तामसंबन्धेऽपि संबन्धः । त्वयीत्थं सर्वेभ्यो पितराति कलिक्नेश्वर सदा न दानप्रस्तावो दिविचरतरूणां समजानि । यदि स्यादेतेषामपि विषमकण्डूविनयन-क्षणारम्भेष्वैरावणकरेटकाषव्यतिकरैः ॥ अत्रामरतरूणां वितरणसंबन्धेऽप्यसंबन्धः ॥ इत्थमलंकारद्वयमध्यवसायाश्रयेण निर्णीय । अधुनालंकृतिवर्गं गम्यौपम्याश्रयं न्रूंमः ॥ १४ ॥ औपम्यगम्यतायां प्रकृतानां तुल्यधर्मसंबन्धे । अप्रकृतानामथवा चतुर्विधा तुल्ययोगिता होयाँ १५ तुल्यधर्मेण योगो जातोऽस्यामित्यन्वर्थनामा तुल्ययोगिता ।

्तुल्यघमण योगा जाताऽस्याामत्यन्वयनामा तुल्ययागता । धर्मस्तु द्विविधो गुणः क्रिया च । ताभ्यां सह प्रत्येकं प्रकृतानामेवा-प्रकृतानामेवाभिसंबन्धादियं चतुर्धा । क्रमेण यथा

भयालंकारान्तरनिक्रपणाय संगतिमाह । इत्थामिति । भौपम्थगर्भे-ष्यपि परार्थवाक्यार्थगतत्वेन हैविध्ये वाक्यार्थस्य परार्थपूर्वकत्वात् पूर्वे परार्थ-गतनलंकारद्वयं न्याय्यं तचापि समासत्व व्यासपूर्वकत्वात् प्रकृताप्रकृतसमा-सामबाहीपकात् पूर्वे व्यासाभितां नुल्ययोगितां लक्षयात्ति । औपर्म्यति । भौपम्यगम्यतायामिरयधिकारकयनम् । केवलप्रकृतानां केवलाप्रकृ-तानां वा तुल्यधर्मयोगे तुल्ययोगिता । सा च वरुयमाणप्रङ्ग्या चनुर्वि-धेर्ष्यर्यः । संज्ञां व्युत्पारयति । तुत्त्यधर्मेणेति । तारकाहित्वाहितवप्रत्यर्था-न्तेर्क्य्यः । धर्मस्ररूपनिरूपणपूर्वकं चतसो विधा दर्धयति । धर्मे इति ।

१ °कटकषायम्पतिकरैः C., M. २ ब्याख्यास्पामः D. ३ मवति T., C.; भाति M. १ व्यासमाश्रित्य D. ५ °म्बेत्यादि K. ६ °प्रत्यय इत्यर्थः D. ७ धर्मास्त्त्वत्यादि K. प्रत्यथिपृथ्वीपतिमानमर्दनं सेवासमायातनुपाळपाळनम् । कात्यायनीपादसरोजपूजनं नैसगिकं ते नर्रासह भूपते ॥

अत्रारिमर्दनादीनां प्रकृतस्य राक्षो धर्मत्यात् प्रकृतत्वम्। नै-सगिकत्वं गुणः । अत्रैव विद्योतत इति पाठे किया ।

गर्जदुर्जयराष्ट्रसैम्यज्रळघेर्मन्थाय विद्वज्जना-भोष्टानां परिपूरणाय वसुघाषष्टम्भदानाय च । श्रीमसुरकलभूमिपाल भवतः स्रुष्टे भुजे वेघसा व्यर्थः संप्रति मन्दरः सुरतरुः सर्पाघिपश्चांभवत् ॥ अत्र मैन्दरादीनामुपमानत्वादप्राकरणिकत्वम् । व्यर्थत्वं गुपः । अत्रैव निन्द्य इति पाठे किया । न्द्रेषप्रंतिभोत्थापिताप्येषा संभवति ।

यथा

अलंकाराववद्यानि काव्यान्यरिकुल्लान्यपि । वरसिंह महीपाल कीर्पित पछवयन्ति ते ॥

अक्षःपरं सुगमम् । अल्लंकोरेतिं । अलंकौरेइपमाहिभिरवबद्धानि संनद्धानि । अन्ववालमस्वन्तं कारावामवबद्धानि निगलितानि । अभेताभ्ववसावेन स्वलंकाराव-बद्धस्वं काष्यानामरिकुलानां च केवलप्रकृतानां समानधर्मः । एवमप्रकृतत्वेना-प्युत्तहार्थ्यम् ॥

तुंल्ययोगिता ॥

१°श्वाभवन T. १ मन्दारा° T. १ °प्रतिवद्धापि M. ४ °रेत्यादि K. ५ K. drops तुल्ययोगिता.

સ્પ્રર

मिलितानां तु तथैषां दीपकमित्युच्यते षोढा । एतदछंकृतियुगलं कथितं तावत् पदार्थगत्वेन ॥ १ ६॥ अत्रोपमागैर्भत्वे सत्यपि बाख्यालंकारमुक्षेनैव चारुत्वम् । मतो न ष्वनित् बेन व्यपदेशः । किं तु गुणीभूतव्यङ्ग्यत्वेन । एषां प्रकृता-नामप्रकृतानां प्रस्ताप्रस्तानां च । तथेति प्रद्दणं गुणक्रियायोग देत्याचनुवृत्त्यर्थम् । संभूय वर्त्तमानानि प्रकृताप्रकृतान्यत्र प्रयोज-कानि । मत पवापमानोपमेयभावस्य वास्तवत्वम् । इवादेरनुपादा-नादौपम्यस्य गम्यत्वम् । परमार्थतो वाक्यार्थगतत्वेनास्यालंकार-स्य संभवेऽप्येकया किययानेकवस्तुनो भिन्नस्य संबन्धादौचिती-

एवं प्रकृताप्रकृतव्यासाययणेन तुल्ययोगितामुक्स्या तत्सामस्स्याअवणे इपिकं निक्रपवति । मिलितानां मिति । तुद्दाव्य्द्रस्तुल्ययोगितावैलक्षण्यार्थः । व्यासे नुल्ययोगिता हीपकं तु मिलितानां समस्तानामेपां प्रकृताप्रकृतानां तुल्यधर्मसं-बन्धे संपद्यते । तव वश्यमाणरीस्या पडि्रिभिस्यर्थः । इहैापम्यस्य गम्यमा-नस्वाष्ट् ध्वनिरेवार्यं कि न स्यादत आह । अञ्चेति । इह विद्यमानमपि व्यङ्ग्यमौपम्यक्रपं वाच्यालंकारोपस्कारकतया स्थितत्वादपराङ्गनामा गुणीभू-तष्व्यन्थमेदो भवन ध्वनिव्यपदेग्रमईत्तास्वर्धः । समस्तानां प्रयोजकत्वे फल-माह । व्यत्त एखेति । तुल्वयोगितायां हि केवलं प्रकृतानामुपमैव केवला-प्रकृतानां तूपमानस्वमेवेति वैवक्षिक एवेरपमानोपमेवभावः अत्र तूभयेषां साम-स्त्यान्मुख्य एव गम्यत इस्वर्थः । गम्यत्वे हेतुमाह । इद्याद्देरिति । नन् समानधर्मस्य प्रस्थर्थसंबन्धे वाक्स्यार्थनतत्वप्रेवास्य तन् कथं पदार्यगतत्वनत भाह । परमार्थत इति । वस्तुतो वाक्स्यार्थनतत्वेऽपि सर्वत्र संवध्यमानैक-भाह । परमार्थत इति । वस्तुतो वाक्स्यार्थनतत्वेऽपि सर्वत्र संवध्यमानैक-भाह । परमार्थत इति । वस्तुतो वाक्स्यार्थनतत्वेऽपि सर्वत्र संवध्यमानैक-धर्मस्य पदार्थसान्त हत्तुरो पत्रस्वाप्र्यात दत्वर्थः । कित्रामहण्ठ गुणस्या-

१ पदार्थगतलेन D., M. २ °गॉर्भतन्ते T. ३ इन्यात्रार्थम् D. ४ °मिल्यादि K. ५ °संबन्धित्रवाक्यार्थ' K.

### **पकाव**ल्यां तरलाग्वितायां

वद्येन पदार्थगतत्वेनामिधानम् । प्रकृताप्रकृताण्यतरसांनिध्यमधि-तिष्ठव्रपि साधारणो धर्मैः प्रसङ्गेनान्यदापि दीपयतीति दीपकम्। यदुक्तं विन्द्रलंकारे कविचकवर्त्तिना इरिइरेण

## ' यः प्रस्तुताप्रस्तुतयोर्धर्गे कुत्रापि संगतः । समानो धर्म पैकोऽन्यदीपयेत्तत्तु दीपकम् ॥'

इति । साधर्म्यस्य तु वाक्यादिमध्यान्तगामित्वादेतत् षद्प्रका-रम् । क्रॅमेण यथा

चुपलसणम् । अष्ट्रसिनिनित्तनाइ । प्रकृताप्रकृतेति । कयमेकवावस्थित-स्थानेकवोपकारकतेत्वाश्वङ्क्याह । प्रसङ्ग्रेनेति । अन्यार्यमनुष्ठितेस्वान्योपका-रकत्तप्रसङ्गः । वया पश्वर्यानुष्ठितप्रवाजादीनाामिष्टपुपकारकत्वम् । वया वा लोके देवसमीपे स्थापितस्य दीपस्य कुम्मस्तम्माद्युपलम्भोर्पकारकत्वं तया वमन्वकव स्थितः सर्वे दीपवतीति दीपकमुच्यत इत्यर्थः । अवाभिवुक्त-संमतिमाह । यदिति । दिभागं देर्शयति । साध्वर्म्यस्य त्थिति । साधम्ये समानधर्मे मुणकिवाद्यो दिविधः । तस्यैकत्देवरादिमध्वान्तगतत्वेन वैविध्वे द्वैविध्व मित्वर्यः । द्याक्त्यादिमध्यान्तगामित्वादिति । वाक्यानागाहिमध्यान्तवाक्यानां वयासंख्यं व आदिमध्यान्तगामित्वादिति । एवं चै वैचिचीदिधेथीदिच्छि-तिविद्येषत्वानः । आदिमध्यान्तवाक्येगेतत्वमावेणाप्यवमलंकार इष्यत एव ।

१ °गन्वामिधानं C., M. २ विद्वदलंकारे D., C. ३ पकोऽस्य दीपये<sup>2</sup> T. ४ क्रमेणो-दाइरणं यथा D. ५ 'श्वितस्याक्रस्यान्यत्राप्यनुषक् उपकारप्रसङ्घः D. ६ K. omits स्रोके देवसमीपे ९ 'पकारत्तं K. ८ व इन्यादि K. ९ विशदयति K. १० D. omits च ११ वेंचित्रीवशा' D. १२ K. omits वाक्य.

285

करोति न मुदं कस्य नरसिंह नेरेश्वर । राकाचन्द्रमसो बिम्बं पुण्डरीकं यदास्तव ॥ क्षीरोदवीची कमलासकेन प्रकाशते झानुमता दिनश्रीः । द्यौः पारिजातेन कलिङ्गनाथ निशा शशाद्वेन मही त्वया च ॥ वीर दुर्सिह कवित्वं चम्पकसौरफ्र्यमिन्दुसौन्दर्यम् । गन्नाजलमाधुर्यं कस्य न सुवनेषु सर्वदा मान्यम् ॥ प्रवं गुणयोगेऽपि ॥

## वाक्यार्थगतत्वेन स्यात् सामान्यं पृथग्विनिर्दिष्टम् । यस्यां देघा तज्ज्ञैः सा प्रतिवस्तूपमा समा-म्नाता ॥ १७ ॥

पदार्थगतालंकारनिरूपणानन्तरं वाक्यार्थगतालंकारनिरूपणाव-सरः । पैदार्थारब्धत्वाद्वोंक्यार्थस्य । वस्तुराद्धस्य वाक्यार्थाभिषा-तत्र क्रियाबोगे भेरवयं क्रमेणोशहरति । करोतीत्यारि । गुँपयोगे भेरवयस्वाप्तु-सहरणमूद्यमित्याह । दवं गुणयोगेऽपीति ॥

### दीर्थंकम्॥

भयौषम्बगर्भेषु पर्वार्थगतालंकारनिरूपणानन्तरं वाक्यार्थगतालंकारप्रस्तावे साम-न्वधर्मस्व सङ्गलिदेंग्रेन दीपकमुकस्वा तद्दैधम्येंणासङ्गलिदेंग्रेन प्रतिवस्तूपमानाह । वाक्यार्थ्यगतत्वेनेति । वजोषमानोपमेववाक्यवोरेक एव समानधर्मः पर्वावद्यव्देव प्रयङ् निर्दिद्यते सा प्रतिवस्तूपमा सा च साधम्यंवैधर्म्यांभ्यां दिविधेस्वर्यः । संगति-नाह । एदार्थ्यगतिति । वाक्यार्यस्य पदार्थसंसर्जात्मकत्वात् तदारब्धस्वव्वपदेग्रः । संज्ञां खुत्पादयति । वस्तुद्राब्द् स्येति । प्रतिवस्तु प्रतिवाक्यार्यमुपमा समानधर्मोऽ-

१ महीश्वर T. २ वस्माट् द्वेधा D. ३ पदार्थना O. ४ वाक्यस्य T. ५ गुणयोगे तु D. ६ K. omita हीपकम्. ७ द्वेधेन्यर्थः D. ८ °गतेन्यादि K.

यित्वात् प्रतिवाक्यार्थमुपमेति सार्थकताभिधानेथं द्विधा । साध-म्येंण वैधम्येंण चै। क्रमोद्यथा

दातारः कति न प्रभाकरकरकीडासखीनां दिशां चक्रे किं तु नृसिंहपार्थिवतुलामेकोऽपि नारोहति । अध्यास्ते न परोऽपि कश्चन मणिश्चिन्तामणिप्रक्रिया-मन्धिः क्षीरपयोधिभङ्गिमचलः कैलासहेलामपि ॥ अत्रारोहणमध्यासनं चेत्येक एव धर्म उपमेयधाक्ये उपमान-षाक्ये च पर्यायपदेनोपानिबद्धः । याञ्चादैन्यपराङ्मुखी भवतु वो जिह्वा नृपेर्ष्वीधनः

सर्वस्यापि कलिङ्गभूपतिरिष्ट क्षेमद्भरः सेव्यताम् । तत्तादक्फलमारवैमवनमन्नीरन्ध्रशाखाभरे

मन्दारे पुरतः स्थिते किमपरैर्ङक्षेण वृक्षैरपि ॥ अत्र मन्दार एव सेब्यतामिति प्रतीतिरस्तीत्येक <mark>एव साधारणो</mark> धर्म उभयत्रापि वर्चते ।

संतोषकरणनिपुणो नरसिंह नरेश्वर त्वमखिलस्य । नानन्ददानर्चंतुरश्चिन्तामणिमन्तरेण कोऽप्यस्ति ॥

स्वामिति प्रतिवस्तूपमेस्यर्थः । द्वातार ईति । दिद्यां चक्रे हिङ्मण्डने परद्यव्हस्व मण्यरूयचलैः प्रत्येकं संबन्धः । कचित् समामधर्मस्यैकवैव प्रयुक्तस्वापरच मम्यस्वेऽप्वेषा संभवतीस्याद्यवेगोहाहरणान्तरमाह । याञ्चेति । क्षेमं करोतीति क्षेमकरः । "क्षेमप्रियमंद्रेऽण् च " इति खच्यास्ययः । अचोपमेववाक्ये प्रयुक्तं सेम्बत्वमुपमानवाक्येऽपि प्रतीयत इत्याह । अन्नोति .। वैधर्म्बोदाहरणमाह । संतोषेति ।।

### प्रतिवस्तूपमा ॥

રપ્રષ્ઠ

१ सार्थकाभिधाने° T., M. २ °भिधाने द्विधा C. ३ D.omits च. ४ क्रमेण यथा T., M. ५ साबारणधर्मः T. ६ °नियुण' T., C., M. ७ इत्यादि K. ८ भेक्यादि K. ९ K. omits प्रतिवस्तूपमा.

284

अत्र व्यतिरेकमुक्रेनाभिधानाद्वैधर्म्यम् ॥ बिम्बप्रतिबिम्बत्वं यद्युपमानोपमेययोर्भवति । धर्मस्यापि तदानीं दृष्टान्तः कथ्यते द्विविधः ॥१८॥

अत्र इष्टोन्तालंकारमहिम्नैव विम्बप्रतिविम्बमावेन प्रतीयमा-नमुपमानोपमेयभावमनाइत्य इष्टान्तोदाहरणनिर्देर्शनरूपाः शब्दाः कविना न प्रयोक्तव्याः । पौनठक्त्यापत्तेः । इष्टोऽन्तो निम्चयो यत्रेति यथार्थामिधानम् । साधर्म्यवैधर्म्याभ्यां मवस्नुमयथा भवति । क्रमेण यथा

> त्वमसि रिपुनराधिनाथर्माथ-प्रकटभुजार्गळविकमो नृसिंहः । मदकरटिकठोरकुम्भपीठी-दलनदुरन्तनखाङ्करो मृगेन्द्रः ॥ अपि संइजमनोहरं कवित्वं भवति नृसिंहगुणान्वितं मनोड्रम् ।

एवं झुद्धसामान्यनिर्देशेन प्रतिवस्तूपमामुक्स्या संप्रति विम्वप्रतिविम्बभावेन वा-क्वभेडाम्रितं दूष्टान्तमाह । विम्बॉति । न केवलं धर्मिणोः कि तु धर्मस्वापि विम्वप्रतिविम्बभावेन निर्देशो यव स दूष्टान्सः । स च पूर्ववत् साधम्ववैधमर्यभ्यां दिविध इस्वर्यः । दूष्टान्सादिवाचकप्रयोगे तु नायमलंकार इस्याह । अत्रेति । निन्नवोदेव वस्तुनोरस्वम्तसदृश्चयोरुभयव पृथङ् निर्देशो विम्वप्रतिविम्वभावः । संज्ञां खुत्पादबति । दुष्ट इति । हार्टान्तिके संदिग्धस्यार्थस्याच निषयदर्श्वमादयं दूष्टान्त इस्वर्यः। त्वमिस्वाहि । अचारिमयनकरिमयनवोर्भु जनखरबोध विम्वप्रतिविम्वभावः । अपीति । अत्र नृसिंहगुणाङ्कितस्वकुचकरुशसंगतत्वयोर्विम्वप्रतिविम्वभावः ॥

१ D. has दष्टान्तालंकारमहिम्नैव after ेरूपाः शब्दाः २ 'निदर्शना' C. १ 'भिधानः T. ४ 'माधि' C. M. ५ 'पाटी T., C. M. ६ सुजनमनो' C. ७ 'म्ब्रेत्यादि K. ८'पीत्यादि K.

अकुचकडशसंगतं तरुण्याः कलयति मौक्तिकदाम दुर्मगत्वम् ॥

प्रतिबिम्बनस्य करणं संभवता यत्र वस्तुयोगेन। गम्यमसंभवतावानिदर्शना साद्विचाभिमता॥ १९॥

पूर्षत्र प्रतिबिम्बनस्य प्रकान्तत्वादिद्वैव लक्षणमुचितमेतस्याः । वस्तुयोगेन वस्तुसंबन्धेन । दिधा संभवद्वस्तुसंबन्धासंभवद्व-स्तुसबन्धा च । क्रमेण यथा

यद्प्येकाकिन्यो यद्दपि रमणीया युवतय-

स्तथापि स्वच्छास्चेद्दधति जगति स्ठाघनधुराम् । इहार्थे प्रामाण्यप्रकटनपरा कीर्णिरनिशं मुज्रज्ञानां लोके चरति नरसिंह क्षितिपते ॥ अत्र स्वच्छत्याद्भुजङ्गलोकं भ्रमन्त्याः कीर्च्चेव्कार्यप्रामाण्यप्रक-टनपरत्वेन संबन्धः प्रतिविम्बनमाक्षिपति ।

### र्रुषान्तः ॥

भय विम्बप्रतिविम्बनावे वाक्यनेदेन इटान्तमुबस्वा तदनेदेन निदर्श्वनां दर्शवति । प्रतिविम्बनस्येति । यत्र वस्नुसंबन्धेन प्रतिविम्बनं गम्यते सा निदर्शना । सा प संभवद्दस्तुसंबन्धासंभवद्दस्तुसंबन्धा चेति दिविधेस्वर्यः । संगतिमाह । पूर्वत्रेति । संभवद् वाधरहितः सत्रेव वस्तुसंबन्धः स्वसामर्थ्वाए प्रतिविम्बनं कल्पवति वच सा संभवद्दस्तुसंबन्धा । वत्र स्वसंभवन् वाधितः सत्रनुपण्स्वा प्रतिविम्बनं कल्पवति वच सा संभवद्दस्तुसंबन्धा । वत्र स्वसंभवन् वाधितः सत्रनुपण्स्वा प्रतिविम्बनं कल्पवति वच सा संभवद्दस्तुसंबन्धा । वत्र स्वसंभवन् वाधितः सत्रनुपण्स्वा प्रतिविम्बनं कल्पवति वच सा संभवद्दस्तुसंबन्धस्वर्थः । यद्धीर्ति । इहार्थे स्वच्छानां सर्वच झाव्यत्वरूपार्थे । मुजद्राः सर्पा विटाय । संभवद्दस्तुसंबन्धस्वं दर्श्ववति । अन्नेति । प्रागाण्वप्रकटणपरस्वं तत्यतिपादनपरस्वं तेन संबन्धः संभवन्नेवेति छेषः । कारीषोऽग्रिरण्वापवतीति-दत्त तत्समर्यांचरणरूपतवा संभवात् । प्रतिविम्बनमाद्विप्रतीति । वीत्रिप-

१ दुगंतल्यम् O., M. १ प्रतिबिभिवतस्य T., O., M. १ क्संबन्धेनेति D. अ.K. omits त्रष्टान्तः ५ द्वेधेल्यर्थः D. १ पील्यादि K.

इप्यदुर्वारवैरिक्षितिपतिधनितालोचनाम्भोवहेन्दुः क्रीडासौधं कलानां जगति गजगतिनेन्द्तु श्रीनृसिंहः । यत्कीार्चकोडलीनं कलयति गगनं झीरनीराकरान्त-

निद्राणस्य स्रयन्तीसहचरदुहितुः प्राणनाथस्य लीलाम् ॥ अत्र भगवतः श्रीकृष्णस्य लीलया संबन्धः केथमपि गगनस्य न संभवतीति लीलामिव लीलामवगमयाते । एषा पदार्थवृत्तिघरा-इता । वाक्यार्थवृत्तिर्यथा

वीरनरैसिंहतेजः स्तुतिवर्त्मनि यः प्रणेतुमसिख्यति । अभिनवकमछकछाचीकुहरे विनिवेदायेत् स वडवाग्निम् ॥

अत्र ईष्टान्तालंकार इति चेन्न। परस्परनिरपेक्षवाक्यार्थगतत्वेन तस्य प्रगल्भमानत्वात् । अत्र पुनः परस्परसापेक्षत्वं वाक्यार्थयो-रिति निदर्शनैव भवितुमईति। इयं पुर्नंः प्राकरणिकधर्मस्याप्राक-

तिव्रतवोरिति भाषः । इप्यदित्यादि । स्पष्टम् । वारेरेति । कलाची पात्र-विग्रेषः । अत्र वरेतत्ते जःस्तुतिकरणं तत् कमलकोडे वडवाभिनिवेद्यनमिति सामानाधिकरण्वेन संबन्धः प्रतीवति । स च विरोधाइसंभवंस्तइदुष्करमिति वाक्या-र्यवाः प्रतिविम्वननाक्षिपतीति वाक्यार्थद्वत्तिरियं निदर्शनेति भाषः । डराइतने-देऽस्व दृष्टान्तादनेदमार्शद्वे । अत्रेति । परिहरति । नेति । भेदकमाह । पर्ट्परेति । वत्र परस्वरनिरपेक्षार्यस्वेन वाक्यार्थमेदस्तत्र दृष्टान्तः । वत्र सापेक्षार्यस्वेन विध्य-र्यवादवोरित वाक्ययोरेकवाक्यता तत्र निदर्शनेति नेदः । सापेक्षत्तं चीक्तरीत्था वाक्यार्थे र्वाक्यार्थसमारोपाहिति भावः । एवं पूर्वाचार्यानुसाराहुपमानधर्मस्योपमे-वेऽसंमवादिवं निदर्शनोक्ता । वस्तुतस्तूपमेयधर्मस्योपमानेऽसंभवाइपीयं संभवतीत्याह । इर्य पुनरिति । तत्राद्यभेदः प्रागुदाहतोऽपि स्कुटार्थं पुनरुशाहियत इत्याद्यवेनाह †

१ कथंचिदपि M. २ \* नृसिंह<sup>2</sup> O., M. ३ कुहेरऽपि निवेश<sup>3</sup> M. ४ दृष्टान्तोऽलंकार M. ५ परस्परापेक्षलं O. ; परस्परच्यपेकलं T. ६ T. drops पुनः. ७ वीरनरसिंहेन्यादि K. ८ स्ववाक्यार्थ<sup>3</sup> K.

रणिकगतत्वेनासंभेवे निरेचायि चिरन्तनैः । वस्तुतस्तु विपर्वयेऽपि संभवति । उभयथापि संबन्धानुपपत्तेः समानत्वात् । क्रमेण यथा

या चण्डांग्रुमयूचमण्डलमहाइंकारसर्घक्वषा च्याता वीर नृसिंह देव जगति प्रौढिः प्रतापस्य ते । त्वद्वादीचकिताः पलाय्य विपिने वासं परैंकोटयः कुर्बन्तोऽनुमवन्ति संततमिमां दावानॅले विद्विषः ॥

अत्र प्रतापः प्रकृतस्तर्द्धर्मस्य प्रौढेरप्रकृते दावानले कुतः संभव इत्युपमानोपमेयभावः प्रतीयते ।

यः कैळासनिर्वासधूर्जटिजटाकोटीरतारापति-ज्योत्स्नाचुग्वितसिद्धसिन्धुल्हरीगर्भत्विषां विम्रमः। उद्वेलाम्बरच्चूडकालिमकथानिर्मन्थनोत्कन्धरः सोऽयं वीर नुसिंह देव नृपते त्वत्कीर्तिषु प्रेक्ष्यते॥

अत्र सिद्धसिन्धुलहरीगर्भत्विषोऽप्रकृतास्तद्धर्मस्य विभ्रमस्य प्रकृतासु कीर्त्तिष्वसंभवादौपम्यं गम्यम्॥

क्रमेणेति । धैति । सर्वे कपतीति सर्वङ्क्षा । ''सर्वकूलाव्रकरीषेषु कषः " इति खच्द्रस्ववे मुमागमः । कोटेः परं परःकोटवः अपरिमिता इत्यर्थः । "पञ्चमी " इति बोगविभागात् समासः । राजदन्तादित्यात् कोटेः परनिपातः । पारस्करा-दित्यात् सुडागमः । क्षेपं सुगमम् ॥

### निर्द्शना ॥

१ सैभवेन निरवायि M. २ विरवायि D. ३ पराः कोटयः T., C., M. ४ न्ते-ऽपिद्विषः T. ५ °स्तस्य T. ६ 'निवासि' T., M. ७ व इन्यादि K. ८ K. omits निदर्शना.

# उपमानाबुपमेर्यं यत्राधिक्यस्य गोचरीभवति । सति भेदप्राधान्ये व्यतिरेकोऽयं समाख्यातः ॥२०॥

मेदो बैडसण्यम् ।

पवित्रसद्गोत्रमुदीरयन्ति त्यामुत्कळाधीश विडीजसं च । इयान् विशेषो युवयोर्यदेष नापारिजातस्त्यमपारिजातः ॥

भयौषम्बनमेंध्वेव नेइप्राधान्वात् ध्वतिरेकं लक्षवति । उपमानादिति । अपोषनानादुवनेवस्वाधिस्वे मन्पत्वे वा देवा ध्वतिरेकः इत्यळंकारस्वर्वस्व-कारः । तवाधनेदे न विवारः । दितीवे तु

> 'शीणः शीचोऽपि छत्ती भूतो भूवोऽभिवर्धते सत्त्वम् । विरम प्रसीर सुन्दरि बीवनमनिवर्त्ति बातं तु ॥ '

इत्वेत् वृत्तावृत्व चन्द्रावुपमानावुपमेवस्व वौवनस्व वातस्वानिवर्त्तितत्वादल्पत्वभिति ध्वाव्य्यातं तत् काव्यप्रकाद्यकारेणास्यैर्थस्वानिर्वत्तितत्वादल्पत्वभिति मस्विकश्वमेव न द्वैधमिति प्रत्याख्यातम् । ने चान्यदत्योदाइएणं दृ्द्यते कुत्र्वते वा । तत्पात्तम्मतेनेव स्ववमप्याह । आधिक्यस्येति । वनोपमानानुपमेवस्वाधिक्वं मेदपापान्येन कथ्वते स व्यतिरेक इत्व्वर्यः । आधिक्वं चोपमेवस्वोत्कर्पहेता-मुपमानस्वापकर्पहेतो च सति संभवेत्तव द्ववोईस्वोदन्को द्वयोरनुक्ती एकैकोक्ती च वत्वार्यस्वाखिप्रत्येः सादृद्ववैविध्वेन वैविध्वे द्वाद्वानेत्वाः । ते च न्द्रेपान्द्रेपान्यां विष्यार्थस्वाखिप्रत्येः सादृद्ववैविध्वेन वैविध्वे द्वाद्वानेत्राः । ते च न्द्रेपान्द्रेपान्यां देवेत्येवं चतुर्विद्यतिरस्व नेताः । तव दिङ्गाचमुशहरति । पाचित्रेति । पवित्रं पारन

२४९

१ भिति कथनेतद् द्वैविष्यामिति K. २ न वान्य K. ३ विचेत्पादि K. 32

## अत्र न्छेषप्रतिमोत्थापितदीपकानुप्राणितो व्यतिरेकः ॥ भीमज्जुत्कल्जभूमिपाल भवतो दानाम्बुकल्लोलिनी-मेतां पूरपवित्रितावनितलां दृष्ट्वापगानां पतिः । शिप्रां नेच्छति नर्मदां न मनुते गोदावरीं नेक्षते कालिन्दीं न धिनोति सिद्धतटिनीं नौन्ठिप्यति प्रागिव ॥

अत्रेतराभ्यो दानाम्बुकछििनी सौमौग्येन विशिष्यत इति व्यतिरेकः॥

# प्राधान्येन निबद्धं यद्युपमानोपमेययोरेकम् । अन्यत् सहार्थसहितं भवति सहोक्तिस्तदा

#### ख्याता॥ २१ ॥

सच्छोभनं गोचं कुलं नान वा वस्व तम् । अन्वच पवेर्वजात् च सन्तस्वस्वन्तो गोचा महवो वस्व तम् । 'गोचं नामैकुलाह्रिपु' इति विश्वः। एष विडोजा अपगतनरिजातं वर्स्व सोऽपारिजातः निःसपत्नो न निस्वमसुरोपहुतत्वात् । स्वं स्वपारिजात इत्कुपना-नाशधिक्वमुपमेवस्व । अपारिजातः पारिजातरहितो नेति च प्रतीवते। अवं च इवोई-त्वोरुक्तावाशिप्तसाहृदवः श्लेषात्रितो भेदः । स च पविचेत्वादिप्रकृताप्रकृतसमानधर्म-स्वावाक्वगतत्वाहीपकभेदेनापि संकीर्ण इत्याद्यवेनाह । अत्र म्हेषेति । श्रीम-चिरत्वादि । अवं तु इयोरनुक्तावाशिप्रसाहृद्वोऽश्लेषाश्वितः । इतरानाइरकरणादाधिक्वं प्रतीवत इत्याह । अत्रेति ॥

### ब्यंतिरेकः ॥

भय भेडप्राधान्येनैव सहोक्ति लक्षयति । प्राधान्येनेति । इहोभयोः प्रकृतस्वा-बुपमानोपमेयभावो वैवक्षिकः । तत्र सहार्यनिर्द्धिटस्याप्राधान्यादुपमानस्वमर्यादि-तरस्य प्राधान्यादुपमेयस्वम् । यत्रोपमानोपमेययोरेकस्य ग्राब्दः क्रियासंबन्ध इतरस्य

१ न श्रिष्यति D. १ D. omits सौभाग्येन. १ 'नाम्नि कुले चाद्दी' K. ४ यस्यासावपा° K. ५ K. omits व्यतिरेकाः.

ৰখা

## संग्रामाज्ञणभूषणस्य भवतः कर्णावतंसीमव-ज्ज्यावल्ठीवल्योद्ध्रेण घनुषा मुक्तैः समं मार्गणैः । पतैस्तैः प्रतिमल्लभूमिपतिामिः स्पर्धानुबन्धादिवे श्रीमन् वीर नृसिंह् देव संहसा दिक्चक्रमुल्लैङ्गितम् ॥

अत्र मार्गणानां प्रतिमछपछायनं प्रति निमित्ततामातन्वतामपि समसमयत्वेनोपनिबन्धः । रिपुगतादिक्चकठङ्कनं शाब्दे बाणगतं तु सहार्थसामर्थ्यात् प्रतीयते ।

सहार्यनिर्देशाइम्बः सा सहोक्तिरिस्वर्थः । सा च मिवमेनातिश्वयोक्तिमूला सती कार्बकारणपौर्वापर्ववर्षकपातिश्वयोक्तिमूला श्लेषभित्तिकाभेदाप्यवसायमूला चेति दिधा । तवाद्यामुदाहरति । संग्रामिते । भव मूलभूतानतिश्वयोक्ति तावदर्श-वति । अत्रेति । लभणार्यं च बोजवति । रिपुगतोति । रिपूणां क्रिवासं-वति । अत्रेति । लभणार्यं च बोजवति । रिपुगतोति । रिपूणां क्रिवासं-वत्थः श्वाब्दः । अत एव तेपां प्राधान्वम् । वाणानां तु सहार्यसानर्थ्वगम्ब दृस्वप्रा-धान्वम् । "सहबुक्तेऽप्रधाने " इत्यप्राधान्वे तृतीयाविधानाहिति मावः । अवं चाच गुणप्रधानभावः शाख्र एव । वस्तृतस्तु कालोपलभणस्वापुभवेषां सनप्रा-धान्वमेव दिक्चकोलङ्घने शाखापस्तरवोरित प्रहरले । वया सह शाखवा प्रस्तरं प्रहरतीत्वच प्रस्तरप्रहरणस्व प्रक्षेपाल्ननः कृष्णविधाणप्रासनवदुपयुक्तश्वर्स्वास्वामार्थ पत्तिकर्मस्वेन हविरासाहनाहिप्रयुक्तप्रस्तरवदेव वस्तापाकरणाहिप्रयुक्तशाखायामापि विनिद्वक्तविनिवोगप्रसङ्गेनाप्रवोजकत्थात् प्रस्तरवच्छाखाया अपि तच प्राधान्वनेव वाङ्गस्वमिति निर्णीतं चतुर्यपडयोस्तृतीवेऽक्रस्व चोक्तमिति चेत्रैय होषः। तच हि सूक्त-वाक्वेन प्रस्तरं प्रहरतीत्थच तृतीवाय्धर्श्ता सूक्त्ताक्वस्व साधनत्थावगमान्मान्ववर्णि-कहेत्रतासंवन्धेन निर्वापालम्बनाहित्वयाजिकल्पनावां प्रहरणोपलसितेटदेर्वतानम-स्कारार्ये होने प्रस्तैरस्तस्याङ्गस्तर्क्तम् । इह तु प्रहरणपाचे प्रस्तरस्वापि प्राधान्वने-

१ 'दितः M. २ भवता दिक्' T. १ 'मुझम्बितम् T. ४ 'मेन्यादि K. ५' पस्त्रविते तन्नेष्ट' K. ६ 'देवतासंस्कारायें D. ७ परस्याङ्ग' D. ८ K. omits उक्तम्.

.**૨५**१

`२५२

### रहेषमित्तिकाष्यवसायमूला यथा

रणे धीरनृसिंहस्य सिंहनादेण तर्जिताः । मद् मुत्रान्ति मातन्नैः सद्दैव परिपन्धिनः ॥

अत्र मदयोर्भेदेञ्ज्यमेदः ॥

ब्रूमो ऽघुना सहोक्तिप्रंतिभटभूतं विनोक्त्यलंकारम् । एकेन विना किश्चिद्यत्रान्यत् स्यात् सतो ऽसतो यद्दा ॥ २२ ॥

सतः शोभनादम्यदशोभनम् । मसतोऽशोभनादम्यण्छोभनम्। कमेण यथा

### में त्यद्वैरिवध्यकं विमा काम्स्या विराजते । ज्योत्स्नया न विमा चन्द्रमण्डळं झितिमण्डन ॥

वेत्वविरोधः । वय न संशर्थविर्देशः कालोपलशकस्तच वास्तवोऽपि गुणप्रधान-वावोऽस्ति । वया ग्रतेन राजपुत्रैः सदाध्वर्षुः सदार्फकारैगीरेवित्वासी राजपुत्र-गुणकत्वनध्वकोरेलंकारगुणकत्त्वं गोचेति । ततः ग्राखाप्रस्तरबोरिव ग्ररगावक्वोरपि साब्द एव गुणप्रधानभाव इति सिज्रस् । दिसीवानुराइरति । रण्यै दति । अद्ययोरिदि । सनाइंकारवोरित्वर्यः । अन्वत् सर्वे पूर्ववद् ॥

#### सहोकिः ॥

विनोक्तैः संगतिमाह । झूम इति । लस्तणमाह । एक्तेनेति । वय केव-चिहिना कस्वचिएग्रोननस्वं ग्रोननत्वं वा ठा विनोक्तिर्हिषेस्वयैः । अव ग्रोन-मस्वाग्रीमनत्वनिष्ट्स्योरन्यवृत्तिंगिभित्तत्वख्यापनाय तरम्बयाकयनव् । नेतिः । अत्र कान्तिओस्त्नवेर्धिनामार्वादेरिवर्णचन्द्रमण्डलवोर्न विराजत इत्यग्रोनमत्तं श्रोन-

१ 'प्रतिमटरूपं D. १ व ते दिषुवधू' C., M. १ रण इन्वादि K. ४ 'काररूपये' D. ९ K. omits सहोक्ति: ६ वियोधितंगति' D. अ 'विभिन्नताख्या' K. अ वेरवादि K.

विमा पद्माकरो प्राहेश्वम्पनं मुखगैर्षिना । विमा माति बक्रैबीर नृसिंह भवतः समा ॥

साधारणधर्मवशाद्रम्येनाप्रस्तुतेन चारुत्वम् । प्रस्तुतमुपैति वाच्यं यस्यामेषा समासोक्तिः ॥२३॥

स्यङ्ग्येऽपि रूपके प्रस्तुतोपरञ्जकत्वमेवाप्रस्तुतस्य । यत्रारो-व्यमाणपदार्थत्वेनारोपविषयस्य प्रलिमासनादप्राधान्यं तत्र परिणामः । यत्र पुनरारोप्यमाणपदार्थवर्मविशिष्टत्वेन प्रति-

नत्वनिइत्तिइन्छा । विने<sup>र</sup>ति । अव प्राहादिविनाभावात् पत्राकरादीनां भातीति क्षोभनत्वनक्षोभनत्वनिवृत्तिहन्छा ॥

#### 'बिनोक्तिः॥

भय विद्येषणविष्ठित्त्वाश्ववणनालंकारद्वमुच्यते तथौपम्यगर्भत्वसाम्यादिनो-क्ष्यनग्तरं सनासोत्तिनगरः । सॉधारपोति । वैव प्रस्तुतविद्येषणसाम्यादमसुतं गम्बते सा समासोत्तिरित्त्यर्थः । नन्वेतदेकदेद्यदिवत्तिरूपकेऽतिव्याप्तनग्रसङ्कव सतौ नेदनाः । ठ्याङ्ग्योऽपि रूपक इति । व्यङ्ग्यरूपकोऽदीत्वपेरन्वयः । एक-देग्रादिवर्त्तिरूपक इत्वर्यः । तत्त्यैर्कदेद्यदिवर्त्तनाल्द्यैकदेवीत्वपेरन्वयः । एक-देग्रादिवर्त्तिरूपक इत्वर्यः । तत्त्यैर्कदेद्यदिवर्त्तनाल्द्यैकदेवीत्वपेरन्वयः । एक-देग्रादिवर्त्तिरूपक इत्वर्यः । तत्त्यैर्कदेद्यदिवर्त्तनाल्द्यैकदिवर्यान्तरे व्यङ्ग्यव्यादित्युप-रङ्गकत्वं क्रपकत्तं त्वेन कपेण पैररूपाण्छाएकत्यनिति वावस् । एकदेवे दूपर-भुकत्वेण प्रकान्तत्यदिवदेशान्तरमज्युपरङ्गकत्वनिति वावस् । एकदेवे दूपर-भुकत्वेण प्रकान्तत्यदिवदेशान्तरमज्युपरङ्गकत्वनिति व्यञ्चते । सनात्रोक्तौ द्र विद्येषणनाषध्वव्यत्वादवर्द्यत्वत्वप्रत्यान्त्यक्रेत्वत्वनाचं न तृपरस्रकत्वनिति भेव दश्वर्यः । तद्दि रूपक्रपरिधानव्योः को नेदस्तणाइ । यन्नेति । अप्रस्तुतत्व व्य-ताहात्य्येन वत्यत्तोपयोग्वित्वं परिणावे नोपरस्रकत्वाविक्र्याच्याचननम्यत्वेन क्रप्रवादिक्तिः स्वादान्तिः स्वर्ण्याद्वा व्यन्न युग्निति । विद्येवणसाम्यनाचनम्यत्वेन क्रप्रतायो-

१ पदार्थभगंविशिष्टलेनायेप' C., M.; 'पदार्थस्य विशिष्टले' T. २ विनेष्पादि K. ३ K. omits विनेतिः ४ साधारणेस्वादे K. ५ वन न प्रस्तु' D. ६ 'कदेवे नर्त्तमान' D. ७ वरकपारण्डेदकाव' D. भासनादारोपविषयस्य प्राधान्यं तेत्रेयम् । अतस्तु प्रस्तुताद्वा-च्यादप्रस्तुतस्य प्रतीयमानत्वे संक्षेपेणार्थयोः कथनमित्यन्वर्था समासोकिः। निमित्तमन्तरेण प्रस्तुतादप्रस्तुतस्य गम्यत्वेऽतिप्रसङ्गः स्यादित्यत्र निमित्तं साधारणो धर्मः। स द्वेचा गुणः क्रिया च । गुणो यथा

> गुणप्रणयिनी मुष्टिप्राह्यमध्या सुवंशजा । नरसिंद्दधनुर्वेऌी करोति भवतो मुदम् ॥

अत्र रहेषोपपादितस्य गुणप्रणयित्वादिगुणरूपस्य धर्मस्य साधा-रणत्ववशादपरित्यक्तस्वरूपाया एव धनुर्वल्याः स्नीत्वधर्मविशिष्ट-त्वप्रतीतिः ।

यथा वा

विशालवेलमीभुजान् लघुविशीर्णलूतागुण-प्रतानवसनश्रियः स्फुटसुधाविलासस्मितान्।

पाबोगारप्रस्तुतस्य विषयावच्छेरकत्त्वमार्च न तु तौं सारम्येनावच्छेरकत्त्वमेवेति सर्वालंकारोत्तीर्णेवं समासोक्तिरित्वर्यः । संज्ञां व्युत्पारवति । अत्र इति । कयमं प्रतिपारनं तेनोभवोरवाच्यत्वेऽप्वरोधः । अत्र विधेषणं गमकमित्खुक्तं कीष्ट्रशस्व तेस्व गमकत्तं कत्त्व वा विधेषणत्तं कतिविधं वेत्वपेसायानाह । निसिद्यसिति । गुणोर्ति । गुणो मैर्वी करपलावण्याहिम । मध्यो लस्तकः अवलमं च । बंद्यो वेणुरन्तवम । अत्र को गुणः कयं च तत्व साधारण्वं तद् दर्शवद लक्ष्यं लखणं पातयति । अत्रोति । साधारणत्ववद्यादिति । श्लेषमूलानेशध्ववसायवद्या-दित्वर्यः । अत्र व्यवहारसमारोपो न कपसमारोप इति बहुक्तं तद्वपनक्ति । अपरित्यक्तेति । इह चवी विद्येषणगतिः । श्लिष्टमौपम्बगर्मे साधारणं चेति । तषाधमुक्तम् । दितीयमाह । विद्यास्टिति । लूता तम्तुवावकीटः । तस्य

१ तत्र सेयम् D. २ वलभीमुजा T. १ तादान्यमाच्छाइकलं वोते K. ४ D. drops तस्य ५ भित्यादि K. ६ व्वेत्यादि K. ७ तित्यादि K. ८ क्लेम्पादि K.

248

### नृसिंह बसुधाधिप त्वदरिवीरळीळाग्रहान् विद्यद्वमुपग्हते विपिनपावकज्वाळिका ॥

भत्र बेलमी भुजेव वलमीव भुजेत्याद्युपमासमाससामर्थ्योप-जातगुणसाधारणत्वमाद्वात्म्याद्रृद्दाणां पावकज्वालायास्त्र नाय-कतास्यधर्मविशिष्टत्वप्रतीतिः ।

किया यथा

विभाणनैस्तैः परिभूयमानः कल्पदुमो घीर कलिङ्गनाथ । ऌतोपग्ढोऽपि न भृङ्गनादै-राभाषते न स्मयते च पुष्पैः ॥

अत्रामाषणादिकियारूपधर्मसाधारण्याछताकल्पहुमयोर्नार्यंकत्व-प्रतीतिः ।

कुषप्रसानः तन्तुवितानः । सुधा लेपह्रव्यविधेषः । अवापि विधेषपस्य साधारण्य-मापाद्यव् स्थापं वोजवति । अन्नेति । वल्गी गुजेवेरेखुपनितसनासः । वल्गीवत् द्वोति नवूरव्यंसकादिः । एवं ठूतागुणप्रतानो वसनश्रीरिव सुधा विलासस्मितनिवे-व्यादि योज्यम् । उक्तसमासद्वयविवक्षयाह । उपमासमासेति । गुणो विद्याल-मुज्रत्वादिः तस्य साधारणस्वमभेदाध्यवसायादिति भाषः । नायकयोर्भावो नायकता तदाख्यधर्मविधिष्टप्रतीतिरित्यनेम व्यवहारसमारोप एवावं न रूपसमारोप इति सूर्णितम् । क्रियेति । स्पष्टम् । औपम्यगर्भविद्येषणे यत्रोपनासमासस्तव समासोक्तिरियुक्तम् । वणोपमारूपकसमाससंकरस्तजापि समासोक्तिरस्तीत्वाइ ।

१ D. has बलभी भुजेब बलभीभुजेन्युपमा<sup>9</sup>, T. has बलभी भुजेव बलभीभुजेत्याद्युपमा<sup>9</sup>
२ विश्वाग्लैस्ते T. ३ <sup>9</sup>नायिकानायकत्व<sup>9</sup> T., C., M. ४ क्रिबेन्यादि K.

### धार्टी वीर तृत्निष्ट देव अवतः सुत्वा वनाम्तं मिका याग्तीनां रमसादरातिझुड्झां धाकासुजैः धाकिनः । बाकर्षन्ति कखान् इरस्ति सिचयं सुद्रन्ति गण्डस्थळीः सिध्यस्ति स्तनयोः स्पूर्धान्ति जघने युद्दन्ति कण्ठे सुद्रुः ॥

अत्र शाखामुजैरित्युपमारूपकसंदेहसंकरसमासोत्थापिता समा-सोकिः ।

कैपकगर्भत्वे पुनः समासान्तराभयणात् साधारणघर्मत्वं संमव-दपि न समासोक्षेर्गोचरः । एकदेशविर्धात्तदप्रक्रमुखेनैवार्थान्तरस्य व्यज्यमानत्वेनास्याः कैमर्थ्यप्रसङ्गात् ।

भाषन्तीर्नरसिंह देव रमसाहीक्ष्य प्रस्तनेसणै-स्तासां बाहुखतासहोद्रतया वात्सव्यनिष्मा इव । भाहारोऽस्तु फल्टैरिति प्रतिवनं पादे लगन्स्यो लता पाचन्ते त्वद्रातिराजरमणीः पुष्पन्धयानां क्तैः ॥

घाटीमिति । विर्मापि विनाभूवेस्वर्थः । सिचवं वसन् । संकरं इर्छवति । सन्नेति । उनवयाप्वाकर्षणाहिकिवानिर्वाहात् संदेशः । वद्य पुना ऊपकनिववः न तत्र सनासोक्तेरवकाश इत्वाह । ऊपकरार्भेस्वेनेति । कैमिथ्वं वेवर्थ्वन् । घावन्तीदित्वादि । सहोहरता साहृष्वनेकोहरता ज । वाल्सल्वनिग्नाः प्रेनप-रतन्त्रा इस्वर्थः । पुष्पाणि धवन्तीति पुष्पन्धवाः भृष्नाः । "नाडीनुष्ट्योव " इति जकाराग्नेटः सन्त्र्यस्यवे तुनावनः । भव लता वास्तल्वनिग्नाः सन्वो रवणी-र्वजन्त इरेक्ति चेर्द्वनधर्मः प्रार्थन युद्याश्वते । तस्तिष्ठधर्मनचेतनासु स्तासु सवान

१ व्हथर्ल्स O., M. १ कपकर्गांभेतत्वे T. C. १ केमर्थका T. ४ विना विनाभूतेस्पर्थः D. ९ केमर्थक्य K. ६ फोलगाधर्मः D.

## अत्र विलोकनानुगुण्यात् पुष्पाणां नयनत्वेन कपणसिझौ लतानां सबात्वकपर्व प्रतीतिपथमवत्तरदुष्ट्रेस्नाया निमित्ततामातमुते ।

बिघुरीकुर्वन् केवरीं छम्पन् मकरीं विद्त्रयन् हारम्।

बीर बिरोधिमुगीदृशि खेलति कामीव ते खड्गः ॥ अत्र विधुरीकरणादिसाधारणधर्मसामर्थ्यादेवाप्रस्तुतस्य कामिनः प्रतीयमानत्वादुपमायाः पौनरुक्त्यमिति समासोकिविषय उपमा न कार्या । तस्मात् 'हम्मीरमानमर्दनं खेलति खड्गस्तवारिनारीषु' इति पाठः परिणमयितव्यः ॥

# विऌसति विशेषणानां प्रतीयमानार्थगर्भता यत्र। सहृदयहृदयाह्नादी परिकरनामा स निर्दिष्टः ॥२९॥

स्वबुद्धिन्यांच्या । तथ निमित्ततयैकरेग्नविर्तिरूपकसमासोक्त्योः प्रसक्तौ रूपक-स्व प्राबल्यमाइ । अञ्चेत्यादि । प्रसूनेक्षणैरियथोक्तसाधकबलाम् रूपकछित्नौ प्रैकान्तप्राबल्यांइग्रान्सरेऽपि तदेव प्रवृत्तं सन्निमित्तत्तां भजतीति न समासोक्तेरव-काग्न इत्वर्यः । एवं समासोक्त्वेकरेग्नविर्तिरूपकवोः समावेग्ने रूपक बलीव इत्युक्तम् । उपमासमासोक्तिसमवावे नु समासोक्तिरेव बलीवसीति दर्शयम् साधारणविग्रेषणाश्चितां समासोक्ति चोशाइरति । विधुरीति । विधुरीक्तुर्वन् विरहितं कुर्वन् कवर्री केग्नपाद्यम् । "जानपद----" इत्यादिना डीए । विसूच-वम् विच्छिन्दन् । ननु कॉमवित्युपमेवेयं म समासोक्तिरित्याग्रहरूब सत्वं तौं वरासी बाव्यत्ववोपस्थापितां निष्कासयाम इत्याह । अञ्चेति । तथापि क्रुतः स्वमसोक्तिरत माह । तत्स्मादिति । भत्याः प्रपञ्चस्त्वर्लक्तारसर्वस्वे वृष्टम्यः ॥

### समोसोकिः ॥

विश्वेषणविण्छित्तिसाम्यात् समासोक्त्यनन्तरं परिकरं लक्षयति । विलर् त-तीति । प्रतीवमानार्यगर्भतार्यान्तरप्रस्थायकस्वमिस्वर्यः । साभिपायविश्वेषणस्वं परि-

2%,19

१ कररी C., M. २ मक्रान्तवलादेकदेशान्तरेऽपि K. १ विधुरीस्यादि K. १ का-ामेनी सेन्युप<sup>3</sup> K. ५ K. drops समासोक्तिः ६ <sup>°</sup>सतीत्यादि K. 33

नरसिंहनरेन्द्रेण नन्दनद्रुमबाडुना । भनेशांशावतारेण धन्याः केर्नाधिनः कृताः ॥

ताहक् किमपि विशेष्यं साभिप्रायत्वमश्रुते यत्र। स परिकराड्रुरनामालंकारःकीर्त्तितःकविभिः॥२५॥

परिकरवैपरीत्येनास्य प्रवृत्तेरिद्दामिधानम् । नरसिंह महिपाल कीर्त्तिस्विपथगा तव । न कस्य भविता न्छाच्या पुनाना सुवनत्रयम् ॥

अत्र त्रिपथगेति त्रिभुषनपवित्रीकरणायोपपत्तिरूपमभित्रायम-मिम्यञ्जयन् वाच्योन्मुखीभवतीति नायं घ्वनेर्विषयः । क्रचित् पुनः

कर इत्वर्थः । समासोक्ती प्रस्तुतविधेषणानां साधारण्यादप्रस्तुतविधेष्यगमकत्वं परिकरे तु प्रस्तुतगत्तविद्येषप्ररयायनेन तुरुपस्कारकत्वमिति नेदः । नरस्तिहेति । मच कल्प्युमादप्युदारः कुवेरादप्याव्य इति विधेषणानिप्रायः ॥

### पैरिकरः ॥

विद्येषपविच्छिस्वाम्यवपाइलंकारदवनभ्वधावि। मय विद्येष्वविच्छिस्याम्यवपाह-कमलंकारं परिकराङ्करनामानं लसवति । ताद्रुगिति<sup>र</sup> । तादृक् तैयादृव्यमिस्वर्यः । साभिमावविद्येष्वस्वं परिकराङ्कर इस्वर्यः । संगतिमाह । परिकरेति । वर्रसिद्देति । विद्येष्यस्व साभिमावस्वं विद्युणोति । अत्र त्रिपथगोति । वनिः पयिनिर्गच्छतीति व्युत्पस्वा बोगवल्पत् विभुवनाभिष्वापकपावनर्स्त गम्बते । गङ्गादिग्रब्दैस्तु नैवमिति भावः । वाच्योन्मुखर्स्य वाच्वेपस्कारकस्वम् । मतो न ध्वनिग्रङ्करवाह । ईति नायमिति । क्रत्विद्योगमनपेस्व प्रसिद्धरेव ध्यद्यकरूत्वमिस्याह । इति नायमिति । क्रत्विद्योगमनपेस्व प्रसिद्धरेव

L.

१ D. drops गत २ 'होगादि K. ३ K. drops परिकार: अ 'गिस्पादि K. ९ तथातुल्यमि' D. ६ 'होत्यादिना K. ७ ध्वनित्वशङ्के D. ८ नावामिति D.

प्रसिद्धत्वाद्विधेप्यमतथामूतं प्रयुक्तमपि तथाभूतमभिप्रायमभिष्य-नकि । यथा

नौथः काकोदराणां कथयति छित्रति स्मापतिः कार्चवीयों मेळानन्दो जळानां निधिरचल्पतिल्ठेंखेनी व्योम पत्रम् । संस्था दूरे परार्घांचदि मयति पुनः किं च वैरिञ्चमायुः संक्येयत्वं तदानीं दघति तव गुणाः श्रीनुसिंह सितीम्द्र ॥ अत्र काकोदरनाथादीनि विद्येप्याणि सहस्रमुबत्वादिरूपमसि-प्रायमभिव्यअयन्ति ॥

## यत्र विशेष्यविशेषणसाम्यं स श्लेष एष तु देषा । किं चास्मिन् वाच्यत्वं विशेष्ययोस्तुल्ययोरेव॥२६॥

नायं समासोकिः। विशेषणमात्रसाम्यस्य तां प्रति प्रयोजकत्वात्। विश्वेच्यविशेषणसाम्यमधिक्वत्य चास्य प्रेवृत्तत्वात्। नाप्यबं तुस्य-योगिता। विशेष्यगतन्धिष्टत्वस्य तस्याममावात्। अयं तुल्ययोरेवेति

अत्रेति । काकोवरनायादीनां सहस्रनुखस्वादिकपेपैव प्रसिद्धस्वादिति भावः॥ परिर्कराङ्करः॥

विशेषणमावविष्ठित्त्वा समासोक्तिपरिकरावुक्तौ विशेष्वमावविष्ठित्त्वा परि-कराकुरालंकारः । अयोमवविष्ठित्वा मवणेम श्लेषमाइ । विशेषणेत्वारि । विशेषपविधेष्वनिष्ठं शब्दमावसाधम्वं श्लेषः । स केपलप्रकुतगोषरः केपलाप्रकृत-गोषरथेति दिविध इत्वर्यः । उभवगोषरस्तृतीयोऽपि मेरोऽस्तीति केषित् । तनिरासार्यमाह । कि खेति । यतस्तुल्ययोरित विशेष्ययोर्वाण्वत्वं नातुल्वयोरतो दिविध एवावनित्वर्यः । समासोक्तितुल्ययोगितयोः क्रमेणातिष्वार्ति निरस्वति । नाँयमिति । दितीयार्थं तृतीयभेशनिरासपरत्वेन व्याषटे । अयं तुज्ययोरेदेति ।

१ विद्येष्यं प्रयुक्तमतथाभूतमापि तथाभूतमभिषाय<sup>0</sup> D. २ नाथः काकोदराणामिष्यादि T. ३ मेन्द्रमन्दो C., M. ४ व्लेंखिनी C., M. ५ प्रवर्त्तमानत्वात् T. ६ K. drops परिकराडुरः ७ नावनित्यादि K.

#### एकावस्यां तरखान्वितायां

वनाक्सासर्थ्यात् प्राकारणिकयोरेव वाप्राकरणिकयोरेव वासिमें-यत्थेन भवज्ञ द्वैविष्यमतिकामति । क्रमेण यथा कन्दर्पोदयमास्रयझिरळसैः कान्तारसंप्रापितैः दाश्वरसानुचरैः प्रभूतकनकोत्तुक्कस्वैर्मूचिरैः । राजन् वीर नृसिंद देव भवतोमित्रैः समस्तैरपि प्राप्यन्ते ननु चित्रमत्र युगपत्तास्ताः पराभूतवः ॥ अत्र त्यागद्दौर्ययोर्वर्ण्यमानत्वाग्मित्रामित्राणां प्राकरणिकत्वम् । निजकरकछितस्वादं काष्ठारुरेषोपनीतमाद्दात्म्यम् । दम्मारमानमर्दन भवतस्तेजो विमावसुं जयति ॥

केवलप्रकृतयोः केवलाप्रकृतयोर्ग विशेष्ययोः प्रकृतस्वाप्रकृतस्वीरविशेषारभिधावा विवस्तुनश्वस्वरवाद्याण्यार्थ संभवति । प्रकृताप्रकृतव्योस्तु प्रकृतनिवन्वणारकृतप्रती-तेष्ठ्वंगिस्वेन वैविध्यासंभवात् द्वैविध्यमेवेस्वर्थः । तयोः पृयक् शब्दनिर्देग्रे तूपमाधि-पकायलंकारान्तरैर्वाध इति भावः । कृत्व् पैति । कम्वर्णोदवं कामोद्रेजनम्वय कुस्तितरपॉद्रेकानिस्यर्थः । कान्तारसं कान्तारागनन्वव कान्तारं वर्स्पूर्गनय् । सामुच्वेररनुचरसैहितैः प्रस्थचरेमें । कनकैः सुवर्षेपंधुंर्थेय । उत्तुक्रसवे-स्तुक्रनवेनेः प्रवल्नाद्येयः । कान्तारसं कान्तारागनन्वव कान्तारं वर्स्पूर्गनय् । सामुच्वेररनुचरसैहितैः प्रस्थचरेमें । कनकैः सुवर्षेपंधुंर्थेय । उत्तुक्रसवे-स्तुक्रनवेनैः प्रवल्नाद्येय । सुपितैरलंकृतैर्भुज्युपितैः ध्यानेश्व । अवत्तोनिवेदि-स्थवमिवेरनिवैरिति च्छेदः । सनस्तैर्मिलितैः सनन्ततः क्षिप्तेय । अवत्तोनिवैदि-स्थवमिवैरनिवैरिति च्छेदः । सनस्तैर्मिलितैः सनन्ततः क्षिप्तेय । पा उत्कृष्टवः मूतवः संपदः । अन्वच पराभूतवः पराभवाः । अत्र कानक्तवर्ज्ञ सर्वत्र श्वर्रकृत्वा । निद्येत्ते । 'वलिहस्तांग्रवः कराः 'इत्वनरः । करेण राजदेवेन बलिना कलिताः स्वाहाः स्वान्यद्यानि संपन्नानि यस्य तत् कलितस्वाहे करदानप्रलीकृतजीपितकाल-मन्वज इस्तगृहीत्तस्वाहादेवीकं तयांशुकृतनिज्ञवासरं च । त्वान्यहानि स्वाहाः । प्रतिमासं दिनकरभेदात् स्वग्रन्थः । काष्ठाश्त्रेषः प्रकर्षप्राप्तिरिन्धनसंबन्धो दिग्ध्वा-तिय तेनोपनीतमाहारम्यं प्राप्तप्रभावम् । तेजः प्रतापः । विभावसुनप्रिमक्ते च ।

१ मिन्नैरंगिन्नेरपि D. २ कन्दपेंन्यादि K. ३ 'सचितैः D. ४ 'भंजुरेश D. ९ लिचे-त्यादि K. अत्र विभावसुराव्दवाच्ययोर्द्दनतपनयोरुफ्मानत्वादप्राकरणिक-त्यम् । विरोष्यविरोषणसाम्येन पुनर्यत्र प्रकरणादिना प्रकृतार्थं पद गृज्जलितायामभिधायामप्रकृतार्थामिधानाय सामर्थ्यविधुरत्वेऽपि राब्दस्याप्रकृतार्थोऽपि प्रतीतिसरणिमनुसराति तत्र शब्दशक्तिमू-लानुरणनक्रपव्यक्त्यो ध्वनिः । यथा

हिरण्यकशिपुक्षेत्रदानदर्शितविस्मयः । न कस्य स्ठाघनीयोऽसि नरसिंह जंगत्पते ॥

ं अयं च प्रयत्नादिभेदात् प्रातीतिक एव शब्दान्यत्वे जतुकाष्ठन्या-येन स्वयमेव शब्दयोः श्रिष्टत्वाच्छब्दगतः । अत एवास्य सभङ्गपद्-

मबं तु ग्रब्दश्लेघ एष । प्रकृताप्रकृतगोषरे तूभयसाम्ये ध्वनिरेत न श्लेघ इत्याह । विश्वेष्योति । नमु विग्रेष्वयोः पृयङ्गिरेंग्ने विग्रेषणनावसाम्य प्रकृता-प्रकृतश्लेघ इत्यन्थेदन्कं कि नेष्यते । तत्रीपमारीपकाद्यलंकारान्तरावरोधे श्लेषस्व प्रतिभासनावसारत्वात् । ननु गुपक्रियासाम्यवच्छब्रसाम्यमुपनायां प्रैयोजकनमपि नूपनाप्रतिभोत्पत्तिहेतुः श्लेष एवायम् । अन्ययाचापि विविक्तविषयालाभात् सर्व-नैपास्य बाधः स्वान् ततो निरवकाशत्वानः सर्वालंकारापवारोऽवानित्यस्तंकार्रस्त वैदस्यकार इति चेन्न । पूर्वोक्तेंमेरद्वयेऽस्यावकाशस्वात् । न च तत्रापि तुल्य-वोगिताशङ्कावकाशः । तच विश्वेष्यश्लेषाभावात् । तस्मार् दिविध एव श्लेघ इति सिद्धम् । दिविधोऽप्यवं पुणः ग्रव्सगत्तोऽर्यगतमोति दिविध इति ज्ञवनाद्यं दर्शवति । स्यं चोति । प्रातीतिकेः प्रतीतिसिद्धे न स्वौपपत्तिक इस्यर्थः । यच प्रवस्त-स्वराहिनेरादस्तुतो भित्रयोरेव ग्रब्स्योः नियःसंश्लेषभेदाउजतुकाष्ठवरेकत्वे-नावभासः ग्रब्स्श्लेष इत्यर्थः । अत्त प्रवेति । श्रद्भनेदादेवत्वर्थः । सभपद्ररत्व

१ महीपते T. १ विद्वाध्वेग्पादि K. १ प्रयोजकामयुपमा° D. ४ पूर्वभाषित° K.

त्वम् । यत्र पुनः प्रयत्नादिमेदामाचाच्छव्दैक्ये सत्येकनाळावळकि तफल्डदयन्यायेनार्थयोः सिउष्टत्वं तत्रार्थगतः । अत प्वात्रामङ्गपद-त्वम् । शब्दपरिवर्त्तनसंहिष्णुत्वमर्थन्छेषस्य विषय इति पुनः कोट्यप्रकाशकारस्य सिंद्रान्तः ॥

मर्यावर्गांसवेलावामिति हेपः । द्विंतीवं विरूपवति । यत्र पुनरिति । वयप्व-यंभेदाच्छन्दभेद इति दर्शने प्रस्वर्यं ग्रव्हभेदस्तयापि तस्वोस्पत्तिकत्त्वात् प्रस्वयं ग्रन्हनेहो होप्वत इत्युपत्तिगम्बत्यादभेदस्व तु प्रतीतिविद्धस्व पुरपहदत्त्वाच्छ-ब्दैक्वमेव वुक्तमिस्वभिप्रेत्वाह । दाब्दै्क्ये सातीति । अत एव ग्रव्हेक्वादेवेत्वर्यः । ववैकवृन्तफल्ड्वपदल्कण्डैकग्रच्हे प्र्यंद्वसंश्लेषः सोऽर्यश्लेष इत्ययंः । इहालंकार्जा-लंकारभावो लोकगम्यः । वया लोके कण्डगतः कण्डालंकारः कर्णगतः कर्णालंकार इत्वादिम्वपदेशस्तया शब्दगतः ग्रव्हालंकारोऽर्यगतोऽर्यालंकार इत्युभवरूपः श्लेषः । स उभवोऽप्वर्यश्लेषद्वारसंगत्त्वार्यालंकारप्रस्ताव एवार्छकारस्त्विस्वकारमते-नाव निरूपितः । काड्यप्रकाद्दाकार्यलंकारप्रस्ताव एवार्छकारस्वविस्वकारमते-नाव निरूपितः । काड्यप्रकाद्दाकार्यत्रे भास्वरहस्तपूर्वकिरण्डपार्यद्वस्व भास्करश्च-व्यात् भास्वन्करेत्वात्तविधानाच्छब्हाश्वव्दाच्छब्दश्लेष एवति दितीबोऽपि ग्रब्दालंकार-मस्तावे निरूपितस्तर्हि तम्मते कोऽर्यश्लेपस्व विषय मत माह । द्वाब्द् परिवर्त्तने-ति । वयाह । ' आर्यश्लेपस्व स विषयो वत्र ग्रब्द्यांनिऽपि न श्लेप्त्वज्व्या न दाति । वत्र ग्रब्दान्त्वच्यतिरेकानुविधानं दिनीवार्ययोः स्वनहिम्मैव श्लिप्टलं मोऽर्य-त्सेष इत्यर्यः । ययोहादृतं तेनैर्व ।

स्तोकेनोन्नतिमाबाति स्तोकेनाबास्वधौगतिम् ।

महो सुसदृशी दृत्तिस्तुलाकोटेः खलस्य च ॥

इत्यचोन्नमनावनमनचोरीज्रत्वानीजत्वोबामार्थबोस्नुलाखलवर्त्तिनोः श्रझ्परिव-र्त्तनेऽपि श्ल्ल्टताप्रतीतिः ॥

न्हेर्चः

१ काम्पभकाशिकाकारस्य T., M. १ राद्धान्तः T., C., M. १ व्यर्थभासवेल्व K. ४ तद्दितीय K. ५ न्याप्य इन्यु K. ६ शब्दोन्वयंद्वय K. ७ तेन D. ८ K. drops म्हेल्यः.

## सामान्यविशेषत्वे सारूप्ये कार्यकारणत्वे च । अप्रस्तुतप्रशंसा निर्द्विष्टा प्रस्तुतस्य गम्यत्वे ॥२७॥

इद्याप्रस्तुतस्याप्रस्तुतस्यादेव वर्णनमनुचितमपि प्रस्तुतपरत्वेनौ-चिंतीमालम्बत इति प्रस्तुतं व्यक्नग्यमप्रस्तुतस्य वाच्यस्य सिग्धि-मादधातीति वाच्यसिद्ध्यक्नमिदं गुणीभूतव्यक्ग्यम् । अत पवाप्रस्तु-तस्य प्रद्यांसा कथनमित्यन्वर्थताभ्रयणसामर्थ्यादप्रस्तुतस्य वाच्य-तस्य प्रद्यांसा कथनमित्यन्वर्थताभ्रयणसामर्थ्यादप्रस्तुतस्य वाच्य-त्त्यमत्र स्त्रेऽनुपात्तमपि छध्र्यते । संबन्धेन विना पुनरप्रस्तुतात्प्रस्तु-तावगतावातिब्याप्तिः स्यादित्यर्थान्तरप्रतिपत्तिनिमित्तेन मवितव्यं संबन्धेन । संबन्धे तु भवन्ती सामान्यविशेषत्वकार्यकारणत्वसाक-प्यक्रपसंबन्धत्रयोख्नक्तनज्वक्वालतां नावलम्वते । सामान्यविशेषत्वे

प्रस्तुताइप्रस्तुतप्रतीतौ समासोक्तिरुका तद्दैपरीत्वेनाप्रस्तुताध्यस्तुतप्रतीतावप्रस्तु-तप्रश्वंसामाइ । सामान्येत्वाहि । परिकरादीनां नु वयाणां विधेषणविच्छित्तिप्रस-क्रान्मध्यप्रवेशः । वत्र सारूप्वादिसंवैन्धववान्यतमवधेनाप्रस्तुतकयनात् प्रस्तुतं गम्बते साँप्रस्तुतप्रशंसेत्व्यर्थः । ननु प्रस्तुतमुपेश्व्याप्रस्तुतस्य कथने कोऽलंकारः । प्रन्दुत वावपेवधरद्दर्णनवत्त् परिहासहेतुरवं होष एवेत्याधद्वामनूच्य प्रस्तुतावगम-कत्वात्र होष इति परिहरति । ईद्देति । प्रस्तुतावगने कोऽवमतिर्धय इत्यत माह । प्रस्तुत्विमिति । नैनुं न्दूेनं लक्षणमप्रस्तुतस्य कथनमित्वनुक्तेरित्वाधर्य्वव संज्ञा निर्वचनात्तवभ्वत इत्याह । अत एवेति । संबन्धापेक्षायाः प्रवोजनमाह । संयन्धेनोति । मन्तु स्वाह । अत एवेति । संबन्धापेक्षायाः प्रवोजनमाह । संयन्धेनोति । मन्वया सर्वे सर्वेण गम्यत इत्यतिप्रसङ्गः स्वाहित्वाह । साति-ध्यात्तिः स्याद्वि । मतैः परमासमाप्रेरस्वाः स्पेटाऽर्यः श्लोकाय गताः

१ 'चिन्यमालभवते O.; 'चिन्यमवरूभवते T., M. २ 'वतिप्रसङ्ग्रः स्यादि'D. ३ तंबन्धेन तु T. ४ भवन्ती न T. ५ जंघालतामलभवते T. ६ सारूप्यादिनियमवरुत्रय' K. • सेयमप्रस्तुत' K. ८ इइंस्पादि K. ९ 'झय अत आह K. १० D. omits ननु ११ न्यूनरुखण' D. १२ इतः पर' D. १३ स्पष्टार्थाः झोकाः प्रायेण गतार्थाः D.

सामान्याद्विशेषस्य विशेषाहा सामान्यस्य प्रतीयमानस्वे हैतं कार्य-कारणत्वेऽपि कार्यात् कारणस्य कारणाहा कार्यस्य व्यज्यमानत्वे हैविष्यं सारूप्ये त्वेक पव प्रकार इत्यस्याः पञ्च प्रकाराः । तत्र सामान्याद्विशेषस्य प्रतीतौ यथा

दयायै इक् कर्षः सरसकविस्काय वदनं सरस्वत्यै पृथ्व्ये सुज्ञशिवरमीशाय दृदयम् । इति प्रचास्तावत् स्वयमवयवा अप्पविरतं प्रदेगं किं कस्मै न तव नरसिंद्द झितिपते ॥

अत्र मनोरथपथातिशायि तथ वितरणमिदं येन इतार्थीक्रतोऽ-इमिति विश्चेवे प्रस्तुते किं कस्मै न त्ववा प्रदीयत इति सामान्यमु-कम् । तेनात्र सामान्यादप्रस्तुताद्वाच्यात् प्रस्तुतो विशेषः व्रती-यते । विशेषात् सामान्यप्रतीतौ यथा

नृसिंह वसुधाधिप त्वयि रणोन्मुखे धावतः प्रतीपपृथिवीपतेः पथि पथि प्रदीप्तश्चुधः । चिरादगुरवन्ष्यतां तुरबगाहविन्ष्याटवी-पेलाशिविटपाञ्चलाइतफलार्पणेन द्विपाः ॥

अत्र रणाय स्पृहयाते नैरसिंहक्षितिपतौ कति कति न **तुरवस्था-**मन्वमैवक्ररपतय इति सामान्ये प्रस्तुते प्रतीपपृथ्वीपतेरिति विद्येवः कथितः ।

कार्यात् कॉरणप्रतीती यथा

क्षीरोदो लघणोदवत् कुमुदिमी नीलोत्पलिन्याकृति-

ज्योंत्स्ना ध्वान्तमलीमसा मलयजः कालागठत्र्यामलः ।

प्रायेण व्याख्याताम । इह व्वह्रग्यस्य प्रस्तुतस्व स्वयं वाण्यसिद्रधद्रस्वमुक्तमन्यस्तु-

१ पलाशविटपा<sup>o</sup> C., M. २ नृतिंह<sup>o</sup> C. ३ <sup>o</sup>मन्वभूवज्ञरिनरपतय D. ४ कारणगुणप्रतीतें C. कारणगुणप्रतीतिर्यथा T.

हंसाः क्रौञ्चसहोदराः किमपरं मुकाख नीलोपमाः भीमन् वीर नृसिंह देव भवतः कीर्चेः स्फुरन्त्यप्रतः ॥ इह सीरोदप्रभृतीनामुपमानत्वेनोपनिवद्धानामप्रस्तुतत्वं कीर्चे-खोपमेयत्वेनोपाचायाः प्रस्तुतत्वम् । ततः झीरसागरादिगतेन डवणार्णवत्वादिसंभावनावशोन्मिषितेनाप्रस्तुतेन माळिन्यरूपेण कार्येण लोकोत्तरं किमपि कीर्त्तिगतमवदातत्वं प्रस्तुतमेव प्रतीयते। कारणात् कार्यप्रतीतौ यथा

बाहुस्ते नरसिंह देव विजयश्रीकेलिसौधण्वज्ञ-स्तत्रापि प्रलयाग्निधूमदविना खड्रेन सख्यं गतः । निर्मयांदविंद्यीर्यमाणविशिखप्राग्भारद्यात्कारिणि प्राक्रीडत् समरे सपत्नहरिणाक्षीणां ह हा हा विधिम् ॥ अत्र सपत्नहरिणाक्षीणां कीर्हशी दद्या वर्चत इति राज्ञा कार्ये पृष्टे केनापि कारणमुद्दीरितम् । सारूप्ये यथा पणश्रेणी शशकपरिषच्छल्यकानां कुटुम्बं केकिब्यूहः श्रयति सुक्तितां यत्र कुत्रापि कुञ्जे । कोऽसौ धन्यः कथय सुक्रती पादपोऽम्रेलिहश्री-यैस्य च्छायामयमनुसरत्यातपार्च्तः करनिद्रः ॥ अत्र सरूपादप्रस्तुताह्राच्याचरोः सरूप पव प्रस्तुतो महान्तमपि रक्षितुं क्षमो नरसिंहमद्दीपतिः प्रतीयते । अभिनवगुन्नाचार्याः पुनरस्यां वाच्यव्यक्ग्ययोः सममेव प्राधान्यमाहुः ॥

ल्बवाबान्बमुक्तं सोऽपि गुणीभूतव्वह्रग्वभेर एवेल्याह । अभिनषगुप्तेति ॥ अप्रस्तुतप्रदांसा

र नीत्योत्पत्झः D., G. २ 'विकीयंगाण' D., G. ३ दशा कीटशी वर्त्तत T. अ प्लाओणिः D. ५ K. omits अग्रस्तुतप्रशंसाः 34

# सामान्येन विशेषः सामान्यं वा यदा विशेषेण । कथितः समर्थ्यतेऽर्थो भवति तदार्थान्तरन्या-

सः ॥ २८ ॥

अर्थ्यत इत्यर्थः प्रस्तुत इति यावत् । इहाप्रस्तुतप्रशंसाप्रसङ्ग-संगतत्वेनास्य निरूपणम् । अपूर्वत्वेन प्रतीतेरविद्यमानत्वादैनु-मानवैल्क्षण्यम् ।

छक्ष्मीस्ते परिचारिका दश दिशो दास्यस्तवाझापराः पृथ्वी ते करदायिनी तव गिरां देवी विनोदास्पदम्। गाढं वीर नृसिंह देव निसिल्प्रिस्यर्थिल्ल्स्मीर्मुदा त्वामालिङ्गति मन्त्रशक्तिमहतां का वा न वद्दयाः सियः ॥

<sup>3</sup> अत्र मन्त्रशक्तिमहतामिति सामान्येन डक्ष्मीस्त्वामालिङ्गतीति विशेषः समर्थितः ।

वीरेंः सर्वानपि नरपतीञ्छौर्यगाम्मीर्यमाजः श्वक्तो जेतुं निशितविशियैः कार्मुकाणां कदम्वैः ।

सामान्यविशेषभावप्रसङ्गार्थ्यान्तरन्यासमाह । सामान्येनेति । यत्र प्रस्तुतस्व सामान्यस्य विशेषस्य वा पूर्वे पभाद्या निहित्स्य तरितरेण समर्यमम्पर्यान्तरन्यास इस्वर्यः । संगहकारः समर्यश्रव्दं प्रस्तुतसामर्थ्यपरत्वेन व्याषटे । सम्प्र्यत इति । संगतिमाह । इहोति । अनुमानार् मेरनाह । अपूर्वत्येनेति । अप्रवीतप्र-स्वायनमनुमाने प्रतीतस्य समर्यनमचेति भेर इत्यर्थः । वद्यपि कार्यकारणमावमूल्पे प हो नेरायुक्तायर्खकारस्तर्थस्ये तथापि तयोः काव्यलिक्नेऽन्तर्भाव इति काव्यप्रका-द्याकारसिद्धान्तावलम्यनेन भेरद्ययेव लक्षयित्वाशहरति । क्षर्मीदिति । स्प-

१ असंगत्वेनास्य C., प्रसङ्घपारग्वेनास्य M. २ अपूर्वकत्वेन C., M. ३ °दनुमानत्वेन वैल-अण्यम् C., M. ४ वीराः G., D. ५ शक्ता G., D. ६ लक्ष्मीरित्यादि K.

धतत् सत्यं भुषनभवनामोगसाम्राज्यलभ्मी.

शिक्षादक्षो जयति नृपतीनुत्कलक्षोणिपालः ॥ अत्र सकल्वीरवृत्तान्तः सामान्यरूपो विशेषरूपेण नरसिंहन-रपतिवृत्तान्तेन संमर्थितः । अयमत्र प्रतिफलितोऽर्थः। सामान्य-विशेषयोर्धांच्ययोर्धाच्यत्वेऽर्थान्तरन्यासः। सामान्ययोरेव विशेष-योरेव वा वाच्यत्वे दृष्टान्तः। अत्र वीप्सासमानफलं बहुवचनम-वृश्यं प्रयोक्तव्यं सर्वादिशब्दो वा यथा सर्वोपसंहाररूपा व्यासि-व्यंज्यते। इतरथा वाच्यावचनं स्थात् ॥

## यत्र व्यङ्ग्यस्य सतो हेतोः कार्याभिघानभक्नीभिः। स्यादभिघानं सुघियःपर्यायोक्तं विदुस्तदिदम्॥२९॥

भत्र प्रतीयमानप्रस्ताव पद्यास्य निरूपणकारणम् । ध्वन्यमानत्व-मनुभवत एव कथं वाच्यत्वानुमव इत्यमिधानस्य ब्याघातः

रोऽर्थः । अस्य रूटान्साद्विषयं विविगक्ति । अयमत्रेति । अस्यैव विश्वेवान्त-रनाह । अत्रेति । बहुवचनादिप्रबोगस्य फलनाह । यथोति । अन्यया वाच्या-वचनाख्या रोषः स्वादित्वाह । इत्तर्थोति ॥

### अर्थान्तेरन्यासः ॥

भयाप्रस्तुतप्रश्वंसानन्तरं सामान्यविद्वेषभावप्रसङ्खार्थान्तरन्यासमुक्त्या गम्यप्रस्ता-वात् पर्वावोक्तं लक्षवति । यत्रेत्यादि । हेतोः कारणस्वेत्वर्थः । वद्य प्रस्तुत-कार्वकयमान् प्रस्तुतमेव कारणं गम्यते तत्र कार्यद्वारा कारणस्वैव पर्वावेण मङ्ग्व-न्तरेणोक्तत्वात् पर्वावोक्तनिस्वर्थः । संगतिमाह । आत्रोति।कार्याभिधानेत्वादिवि-द्वेषणवैवर्थ्यमाग्रङ्क्त्व ग्रद्धोत्तरमाह।ध्वम्यमानत्वमिति । व्यापाताभाषं व्यनक्तिः।

१ साधितः G. १ बीप्साफल D. १ अवनवेत्यादि K. ¥ K. drops अयोंन्तरम्बादाः

स्यादित्याशयवानाह । कार्याभिघानमङ्गीभिरिति । कार्यो-पनिबन्धनद्वारेण यत्र कारणममिधीयते तत्र पर्यायोक्तम् । नेदमप्रस्तुतप्रशंसा । अत्रोमयोः प्रस्तुतत्वात् । तस्याः पुनरप्रस्तुत-कार्यात् प्रस्तुतस्य कारणस्य गंम्यत्वमित्यनयोर्नैकविषयत्वम् । यत् पुनरिद्द कार्यस्यैव वर्णनं तैत्कारणापेक्षयास्य चमत्कारातिशयका-रित्वात् । यथा

अंस्पृष्टाञ्जनसंपदः स्मृतिपथावस्थायिळीळास्मिताः प्रत्याख्यातवतंसदामरचनास्त्यक्ताङ्गरागश्रियः । दूरोद्द्तकुरङ्गनाभिमकरीमङ्गास्तरङ्गस्रुवः संजाता नरसिंह पार्धिव भवत्प्रत्यधिपृथ्वीभुजाम् ॥

मत्रारिभूपालकलत्रगताज्जनवर्जनादिरूपकांर्यमुखेन विरोधिवधल-इगं कोरणं र्पयायेणोक्तम् । किं चात्रनृसिंहनृपप्रभावस्तावद्वर्ण्यते । स च रिपुकुलकदनलक्षणात् कारणादिव वैरिवॅधूवृत्तान्तरू-पात् कार्यादपि वर्णितो भवतीत्युभयोरपि वर्ण्यमानराजप्रभावज-म्यत्वेन प्रस्तुतत्वाद्वर्णनमुचितमेष । तथापि यदत्र कॉर्यस्वैव

कार्येपिनिबन्धनोति । व्यह्ण्यस्यसतः साक्षाइभिधानं व्याहतं न तु अङ्ग्यन्तेरणा-भिधानमिति भाषः । ननु कार्यात् कारणप्रतीतिरूपाप्रस्तुतप्रशंसाप्रभेशहस्य को भेद-स्तपाह । नेद्मिति । प्रस्तुतादेवकार्यात् प्रस्तुतकारणप्रतीतीपर्यायोक्तमप्रस्तुतादपस्तु तप्रशंसेत्यनयोर्भेद इत्यर्थः । नन्विह कारणं साक्षादेवाभिधीयतां किं भङ्ग्यन्तरेणेत्यत भाह । यत् पुनरिति । अस्पृष्टेत्यादि । स्पष्टम् । इह लक्षणार्थे योजयति । अत्रेति । नन्विह कार्यवत् कारणस्यापि प्रस्तुतस्वेन वर्णमाईत्याक्तदेव किं न वर्ण्यते व्यत् माह ।

१ गम्यमानत्व<sup>°</sup> T. २ तत्तन्कारणा<sup>•</sup> O. ३ अस्पष्टा<sup>°</sup> D., G. ४ कोर्येण T. ५ O., M., and D. drop कारणं ६ पर्यायोक्तम् T. ७ T. and G. omit वध्र < कार्यस्य T. धर्षनं तत् कारणापेक्षयास्ये चेमत्कारातिश्चयकारित्वात् । यदि पुन-रिइ प्राधान्येन प्रौतिमाति व्यर्ङ्ग्यं तदा मचतु र्घ्वनावस्यान्तर्भावः । न तु ष्वनेरत्रान्तर्भावः । अङ्गित्वेन महाविषयत्वेन च घ्वनेः स्थित-त्यात् ॥

## यत्र प्रकान्तायां स्तुतौ कथंचित् प्रतीयते निन्दा । निन्दायां स्तुतिरथवा सेयं व्याजस्तुतिर्द्विविधा॥३०॥

कि चेल्बारि । कारणापेक्षयेति । कारणस्य साक्षाद्दर्णनात् कार्यमुखेन दर्ण-नेन चमल्कारातिग्रय इस्वर्यः । नन्तवं धान्तिकर्माणे वेतालोरयो वर् व्यङ्ग्यविग्रे-वात्मकस्वाद्रसभ्वनेरलंकारांन्तर्मात इत्याग्रङ्क्याह । यदि पुनरिति । सत्वं व्य-रूग्वोपंश्वव्यियमलंकारः । कि स्वालोचनायां व्यर्ग्यस्य प्राधान्ये भ्वनिरेत्ताय-मलंकारो मा भूत् अप्राधान्ये स्वयमलंकारः । प्राधान्याप्रधान्ये भ्वनिरेत्ताय-मलंकारो मा भूत् अप्राधान्ये स्वयमलंकारः । प्राधान्याप्रधान्ये भ्वनिरेत्ताय-विगुणीमावहेतुसद्वावपर्वालोचनाचतुरचेतसां सुलभः संवाह एवेति भादः । अर्ल-कारानन्तर्भावे हेनुमाह । अङ्गित्येनोति । अलंकार्वस्वनेस्वर्थः । तर्द्रार्लकारोउल-कार्यक्तः । यरेव्या गार्हपत्वमुपातिष्ठत इस्वच दितीयानिर्देशात् प्रधानर्गार्हपत्वा-मुरोधेनाप्रधानस्य ऐन्द्रीग्रब्स्याच्यानवनं तद्ददितिमादः । हत्तन्तरमाह । महाविषयत्स्येन चोति । बहुविषयत्वावेत्वर्यः । सर्वच लब्धात्मकस्वेकच प्राधान्य-संदेहमाचेच पुरपद्रवत्वासिति भावः ॥

### पर्यायोक्तम् ॥

गम्बस्यविष्ठित्तिप्रस्तावात् व्याअस्तुतिगहः। यत्रेति । यत्र प्रकान्तया तुत्वा-प्रस्तुतत्वाद्वाधित्तया प्रस्तुता निन्त्वा निन्त्वा या ताद्दवा तादृ्धी स्तुतिः प्रतीवते

१ T. omits अस्य. २ चमन्कारावहत्त्वात् T., O., M. १ T. drops मतिमाति. १ व्यनावन्तर्भावः T. ५ 'भीविं आयात इत्या' D. १ 'पजीष्य पवा' K. ७ 'प्राधान्ये त्वगूढा'D. ८ 'गाईपत्यावरोधेना' D. ९ K. omits पर्वाबोत्तम्

कथंचित् प्रमाणान्तरवाधितत्वेनेति यावत् । अत्र निन्दायां प्रस्तुतायामप्रस्तुता स्तुतिः प्रोरभ्यमाणा प्रमाणान्तराद्वाधमनुम वन्ती निन्दापर्यंवसायिनी भवति । एवं स्तुतौ प्रस्तुतायामप्रस्तुत-निन्दा प्रैकम्यमाणा प्रमाणान्तराद्वाधमइनुवाना स्तुतौ पर्यवस्यति । इयं च स्तुतिनिन्दात्मकविच्छित्तिविद्रोषायलम्बनेन प्रवृत्तेत्यप्रस्तु-तप्रशंसायाः पार्थक्येन स्थिता । अळीकत्वाद् व्याजकपा स्तुतिः व्याजेन निन्दामुखेन वा स्तुतिरित्यन्वर्थताद्वैविध्यमधितिष्ठन्ती न द्वैविध्यमतिवर्त्तते ।

क्रमेण यथा

### प्राणेश्वर स्वजनतुल्यसुबस्त्वमेवं त्वच्यभ्युपेतबहुबल्लमताविळासे।

सा व्याजस्नुसिरित्यर्थः । कर्याचच्छव्यविवसितमर्यमाह । कर्याचिदिति । इमवत्र वाध्वस्वे हेतुमाइ । अत्र निन्द् ायामिति । अन्वप्रस्तावे प्रक्रान्दस्य-मेवोभवत्र वाधहेतुरित्वर्यः । नन्वप्रस्तुतात् प्रस्तुतावगतेरविग्रेषाइप्रस्तुतप्रवंधातीऽ-स्वाः को भेइ इत्याग्रङ्क्याह । इर्यं चेति । वत्र स्तुतिनिन्द्वोरेवैकस्व यॅमकत्वं वहितरस्व गम्यस्वं तत्रेवं व्याजस्तुतिः । ततोऽन्यवाप्रस्तुतप्रदेखेति भेइ इत्वर्यः । संज्ञानिर्वचनमुस्तेनास्वा द्वैविध्वमाह । अळीकत्यादिति । व्याजरूपस्वाहित्वस्व व्याख्यानमेतत् । व्याजत्वेन वा व्याजेन वा स्नुतिरस्यामिति व्याजस्तुतिरिति द्वेधा व्याख्यानमेतत् । व्याजत्वेन वा व्याजेन वा स्नुतिरस्यामिति व्याजस्तुतिरिति द्वेधा व्यास्वानमेतत् । व्याजत्वेन वा व्याजेन वा स्नुतिरस्यामिति व्याजस्तुतिरिति द्वेधा व्यास्वानमेतत् । व्याजत्वेन वा व्याजेन वा स्नुतिरस्यामिति व्याजस्तुतिरिति द्वेधा व्यास्वानमेतत् । व्याजत्वेन वा व्याजेन वा स्नुतिरस्यामिति व्याजस्तुतिरिति द्वेधा व्यास्यात्वासुत्वान्यात्तिन्या निन्दास्तुतियति द्विविध्वर्यः। तवाध्यामुदाहरति । प्राणेश्वरे-त्यादि । सैक्तिसमाचाराः कामुका इति स्थिते सत्याह काचिन् हे प्राणेश्वर स्व स्व ने मुल्यसुत्वस्तुल्यवृत्तिरातिवर्धः । कुतैः । वद्यस्मारेव स्वय्वभुपतवहुवज्ञमर्तानि-स्ताविज्वाह्वाह्वराह्वभ्यप्रदेधे सति भवदाननवन्धुस्त्वन्युत्तवसु इत्युपपि पूर्वेग्रः

१ पारम्यमाणात् T. १ °प्रस्तुता निन्दा C, M. १ प्रक्रम्यमाणात् T.,G.; प्रडव्यमाणा M. ४ गमकन्वे K, ५ °त्रशंसेतिभावः K, ६ सखीसमाणारात् कामुका K, ७ यतः K. ≪ °ताभिलाषे D.

धन्निविवेश रजनीरमणीः सहस्रं

पूर्वेद्युरेष भवदाननबन्धुरिन्दुः ॥

अत्र भवान् स्वजनतुस्यसुक्त इति स्तुतिः प्रकान्तान्यासको भवानिति निन्दामभिन्यनकि।

दिङ्मातङ्गाः कनकधिकरी सप्तयः सप्तसप्ते-

मिन्तारत्नं दिविचरतवः श्रीनृसिंह झितीन्द्र ।

अद्याप्येतत् सकलम्इथा नार्थिसादित्यपार्थ-

स्तेनायं ते वितरणकलाकौशलेनावळेपः ॥

इद्द पंरिगणितपदार्थातिरिक्तमसिलमप्यार्थिसात् छैतवानिति बस्तु बस्तुना अ्यज्यते । तेन च व्यज्यमानेन वाच्यमेवोपैस्क्रियत इत्यस्योपसर्जनत्वम् ॥

## कमपि विशेषं वक्तुं प्रकृतस्योक्तस्य वक्ष्यमाणस्य । यः प्रतिषेघाभासः कथितः सोऽयं दिघाक्षेपः॥३१॥

रजम्ब एव रमण्यस्तासां सहसं निर्विवेश । यह् हृद्वा सोऽपि बहुवझमोऽभूहिस्वर्थः । एक्तैव सा रजनी सहस्रकल्पाजनीति मावः । स्तुतिनिन्दां व्यनक्ति । अत्रेति । निन्दास्तुतिमुदाहरति । दिङ्मातक्ता इस्यादि । गतमेतत् । अत्र दिङ्मातक्ता-दिवितरणनिषेधरूपया निन्दया विसेषनिषेधे शेषाभ्यनुज्ञाममिति म्याबादेतरतिरिक्त-मसिलमर्थिसात् इतामिति स्तुतिर्ध्वज्ञ्वत इत्येषा निन्दास्नुतिरिस्वाह । इह्येति । व षात्र प्यनिश्रद्धा कार्वेस्वाह । तेन चेति । अपराङ्गनामा गुणीभूतव्यङ्ग्वमेदोऽव न प्यनिरिति निर्द्युग्रोऽवमलंकार इति भावः ॥

ष्याजेंस्तुतिः ॥

प्रस्तृतगम्बत्वे व्यावस्तुतिरुक्ता तद्विग्रेषगम्यत्वेनोंक्षेपमाह । क्रमपीत्यादि । त्रकृतनिधेधामासस्तत्तविग्रेषप्रतिपत्त्वर्य आक्षेपः । स चोक्तविषवो वश्वमाण-

१ परिगणितव्यतिरिक्त C.; व्यतिरेकपरिगणित M. २ व्रतमिति T., C., G., M. ३ 'प-स्कायंते T. ४ K. omits व्याजस्तुतिः ५ 'गम्यते इहा' K.

इह प्रकृतस्यार्थस्य प्रकृतत्वादेवाभिधातुममिमतस्य किवमाणः प्रतिषेधो बाधितः सन्नामासे पैर्यवस्यन् विधिमाझिपति । स बा-मासमानो निषेध उक्तवस्यमाणप्राकरणिकगतत्वेन द्वैविष्यमधिति-ष्ठन्नाक्षेपमापि द्विविधमुल्यापयति । उक्तविषये च कचिद्वस्तु निषि-ध्यक्षे केवन वस्तुनः कथनमित्ययमपि द्विधा मवति । वक्ष्यमाणवि-षये च कथनमेव निषिध्यते । तत्रापि कचन सामान्येन कथयितुम-भ्युपगतस्याभिमतस्य भौणितिप्रतिषेधो भवति । कचन पुनः किय-न्तमर्ण्यांश्वमभिधाय कियतोऽप्यंशस्य प्रतिषेधः स्यादित्ययमपि द्विधा भवति । ततभ्रतुर्धायमाक्षेपः । तंत्रोक्तविषयो वस्तुप्रति-वेधो यथा

नाहं द्ती भवामि प्रथितपृथुगुण भ्रीनुसिंह झितीन्द्र अूमः भ्रेयस्करं ते शृणु हरिणढशो जूम्भमाणेऽङ्गतापे । उहुंदां पुण्डरीकेः कुमुदकुवल्यैमीलितं चक्रवाकैः संतुष्टं किं च जातं ज्वलदनलशिखा भासुरैः सूर्यकान्तैः ॥

विषयवेति दिविध इत्यर्थः । अत्र च स्रसणं विधानं च विविर्धन् व्याचटे । इहे-त्यादि । तत्रोक्तनिषेधो वत्तुनिषेधत्तत्कयननिषेधवेति दिविध इत्याह । उक्तवि-षये चेति । वश्यनाणविषये तु वत्तुनोऽनुक्तत्वात् कयननिषेध एवेत्याह । वश्यमाणेति । सोऽपि सामान्येन वक्तुमिष्टत्योक्तिमात्रनिर्धेरिधोक्तावंद्यान्तर-निषेधवोति दिविध इत्वेवं चतुर्धायमाक्षेप इत्यर्थः । नाहमित्वादि । स्वष्टत् ।

१ पर्ववस्येद्विधि° T. २ तत्रापि कचन कथन° T. ३ D. omits भणिति ४ अत्रोक्त T., G. ५ उद्रूतं M. ६ विविच्य D.

अत्रोकस्य हूंतीत्वरूपस्य वस्तुनो निवेधः कृतः सज्ञमुणामापि-तादिरूपं कमपि विद्येषमभिन्यनक्ति । स च वाज्यस्यैवोपस्कुरुते । बस्तुक्रयनग्रतिषेघो यथा

कि स्वां इसः रूपार्लु यद्रिमुगडशां रहयो बाष्पदिग्धाः . कि सहूत्तं रमन्ते स्वदुरसि वद्ररिक्षाभुजां वीरळक्ष्म्यः । आहा कि ते सुबांशोः श्रियमंपहरति त्यद्यशः कि मनस्ते हिसाशून्यं त्ययास्मिअगति रूपणतोन्मीछिता श्रीनृसिंह ॥

अत्र छपालुमित्यादिवचनस्योकस्य निषेधः छतो निरतिशयशौ-बोदिकपं विशेषममिव्यनकि ।

बस्यमाणविषैयः सामान्याझ्युपगतस्य भणितिनिषेधो यथा

क्षणं प्रतीक्षस्य वियोगकातरं विधाय यावत् प्रिय सुस्थिरं मनः । अयं जनः किञ्चिदुदीरयिष्यति वजाधवा तावदुदीरजेन किम् ॥

किमिल्वादि । खाद्योककारिणः पराङ्गनारतस्व चोरनिवारणासमर्यस्व खाइन्छुः कुतः कुपासदूत्ताझासिख्याईिसा इति तास्पर्वम् । अत्र कि मून इति कृपालुस्वा-दिकयननिवेधस्वोक्तविषयस्व विद्येपगनकत्वमुख्पाटयति । अत्रेति । क्षणमि-त्वादि । विवोगकातरं ननः सुस्पिरं विधावेत्यनेन नहानुपद्रयो वर्त्तत इति सूचितम् । किचिदुरीरविष्य्वतित्वनिधार्त्तेमुद्यतस्य वश्यमाणस्व किमुदीरणेनेति कयननियेधो

९ दूतीस्वरूपस्य C.; दूतीत्वस्वरूपस्य G.; दूतीरूपस्य T. २ °मपद्दरते D, G.; °मपि इराती T. ३ °विषये C. ४ °मुद्यतं विवश्यमाणस्य D. 35

#### एकावस्यां तरस्त्रन्वितायां

अत्र सामान्येगाभिषातुर्मञ्डुफातस्य भनितिनिषेधः इतः संति-जनिषननिध्यर्थारमानं विद्येषममिज्यनकि ।

मंद्यप्रतिषेधो यथा

कान्तः किं कैरविण्याः कडयति कमछोछासने नैघ शक्ति नाथः किं वासराणामुद्यति कुमुदे नैघ डस्मीं वितन्वन् । किं हुंग्णो न दिजानामधरयति पति भूयसोकेन किं वा वातः पक्षाधूसिंह सितितछतिछक खं चरित्रैविचित्रैः ॥

अन्यैरपि दुर्छमं भवतः साम्यमतः कियव्भिधास्यामह इति बन्द्रादिकपतया कियानप्यंश उक्तः किवानपि निषिद्धम्र । अशक्य-वच्चनीयत्वकपस्तुांतिविशेषो व्यङ्ग्यः । अयमत्र फलितोऽर्थः । यत्र प्रतिषेधेन विधिराझिष्यते तत्राक्षेपः । यत्र तु विहितः प्रतिषेधस्तत्र नायमलंकारः । यथा

जटाबन्धं धल्कापॅरणमपि तीमातपछत-स्थितिं कुर्धन् कल्पद्रुम सुचिरमुप्रं चर तपः । अयेदं मा चारीः कथमपि कदाचित्र भविता चुसिंद्द श्लोणिन्दोरिव वितरणं इन्त भवतः ॥

अधितसंचयकर्प विद्येपं गमवतीत्वाह । अन्त्रोति । काल्त इत्वादि । गतमेतत् । अप पन्नार्वादिकपेण किषिष्ट्रपनानांचमुक्त्वा कि भूवसोत्सनेरकुपमामाम्तरस्व निषेभारवनंचोत्सावेद्यान्तरानिषेभ इति दर्धवस्त डाङ्ग्वं विद्येषं दर्धवति । अन्येर-पीति । अयास्य विषयं विविमक्ति । क्य किंधपर्यवसावी निषेध ज्ञामासो भवति व जासेपस्व विषयः । वय तु निषेधस्व स्वार्य एव विश्वान्तिर्ग तत्राक्षेप इत्वाङ् । यत्र प्रतिषेधेनेति । उत्तदेत्वादि । अप पूर्वार्थे नूसिंहसमवितरणसिद्धवे तप-

**₹₩** 

१ 'म्युपगमस्य T. २ स निज' D. ३ 'यात्मकं C., M. ४ विशेषं व्यक्ति T. ९ डज्योऽयं T.,C., M.,G. ६ 'वस्तुविषयो व्यङ्ग्यः T., 'बस्तुविशेषौ व्यङ्ग्यः G. ७ वल्काभरण' D. M.

१इ विदिवस्य वपसः प्रतिषेष उक्तः । अपरस्त्वनिष्टविध्याभासस्तस्याभिधीयते भेदः । यत्रानभिमतपिशुनो विधिर्निषेधं प्रकाहायति॥३२॥

त्रज्ञानिष्टस्यानिष्ठस्वादेव विधिर्काधितः प्रतिवेधमाक्षिपतीत्यन्व-र्थानिधानोऽयम् । अनिष्ठविष्यामासो यथा

त्यं चेह्रच्छसि गच्छ सिच्यतु तयाशीइं मुधे वृद्धध प्रक्यातं तव को न सेइ अुजवोरच्याजमोजायिहम् । मि चैतत् कथनीयमस्ति अुवनोत्तुङ्गः कछिङ्गेश्वारः संप्रामेऽमिमुबान् निद्दन्ति न पुनर्धेनुच्यमास्नेहुषः ।

अत्रानमिमतमेष प्रियतमप्रस्थानं यदा प्रमुख एवानुमन्यते तदा-ममनिष्टविषिरामाखे पर्यंषस्यति । आयोधवोन्मुखविरोधिवध-विधानं पुनर्गमननिषेधमेव पिछुनयति। जयं चाक्षेपसमानन्याये-नात्र निरूपितः।

भरोति विहित्तस्य तपतः डत्तरार्थे तपसापि तस्त्र हीर्लभ्याण्माचारिहिति विविधस्त्र विश्विपूर्वपदार्थ पिनैव राही लोकीत्तरावितरणव्यखकतया विविधालनीव चनस्कुरणा-जावेपस्यवित्यनिमायवानाह । इह्र विहितस्येति ॥

मग्रेटनित्रेधानास मासेपालंकारसायालित्तविभ्यानासथासेपालंकार प्रमेति तनपि नेर्द प्रतिज्ञापूर्वकं ल्लावाति । अप्रर्सित्यस्वादि । वच प्रकृतस्वानित्तस्व विधिर-नुप्रवयनगुनस्तानिषेध पर्ववस्वति सोऽतित्विभ्यानार्यसो नानासेपधेद इति ज्याचटे । तुप्रमेति । त्यमित्वादि । स्वत्त्य । संगत्तिनाइ । अयं चेति ॥

#### महिपः ॥

९ प्रकाशपते M. २ भारानामा आखेपभेद K. १ K. omits आलेगः.

विऌसहिरोधगर्भं बूमोऽछंकारवर्गमधुना तु । स्फुरति विरोधाभासे भवति विरोधाभिधो दशघा ॥ ३३ ॥

इष्टनिषेधस्यानिष्टविधेम बाधितत्यादासेपे विरुद्धत्वादनुप्रवेशेन विरोधगर्माळंकारनिरूपणस्य संप्रति प्रस्तावः । आत्यादीनां चतुर्णा पदार्थानां मध्ये सेजातीयाभ्यां विजातीयाभ्यां वा परस्परसंवन्धे विरोधः । स च यथा प्रमुक् पैवामासते तथैव यदि विधाम्यति तदा प्रद्दा विरोधो दोष एव । बदि तु समाधानमस्ति तदा प्रमुक पैवावमासमानत्वाहिरोधामासः । तत्र जातेर्जात्यादिभिः सार्धं चतस्तः पथमं भिदाः । जायन्ते ताः पुनस्तिस्तो गुणस्य च गुणादिभिः॥३८॥ क्रियायाः क्रियया सार्धं द्रव्येण च भिदा द्वयम् । द्रव्यस्य तु भिदैकैव द्रव्येणेति भिदा दशा ॥ ३५ ॥

गतो गम्बप्रधानालंकारवर्गवस्तावः । संप्रत्वासेपालंकारगतेष्टनिषेधानिष्टविधिषु विरोधप्रसंगाहिरोधगर्भालंकारवर्गं वक्तुं प्रतिजानीते । विछस्तदिति । तत्र विरोधा-लंकारगाहो लॅंसवति । स्पुरुरतीति । विरोधानातो विरोधालंकारः । स स्व-विध इस्वर्यः । संगतिनाइ । इष्टनिषेधस्येति । विरोधात्रव्कारः । स स्व-विध इस्वर्यः । संगतिनाइ । इष्टनिषेधस्येति । विरोधात्रव्कारः । स स्व-कात्यादीनामिति । ननु विरोधोऽलंकारघेति म्वाइतनिस्वाधङ्क्वाइ । स चेति । प्रकडो विरोधो होषः अप्रकडस्वलंकार इाति न किञ्चिइयाइतनिस्वर्यः । इषापि मेदाव श्लोकेन संगृद्याइ । जातेरिस्वाहि । अयोहाइरणाम्बाइ ।

१ सजातीयविजातीयाम्यां C., M.; T. drops वा. २ प्रवावभासते T., G. ३ थव भासमान° C., M. ४ दर्शयाते K.

#### अन्नम उम्मेषः ।

कमेण यथा

यद्योनिधे धीर नृसिंद देव करोऽपि दर्णोञ्जनि तावकीनः । किं चारिनारीजनतापकारी धाराधरस्ते करवाळ पषः ॥

अत्र पूर्वाचें करकर्णयोर्जात्योर्षिरोधः । उत्तरार्धे घाराघरत्वता-पकारित्वयोर्जातिगुणयोः ।

> अभ्रान्तविभ्राणनकेलिकौतुकः काम्यो न कस्यैष नृसिंद भूपतिः । शौर्योदधेर्थस्य चिराय दन्तिभिः दिग्दन्तिनोऽष्टाषपि वामनीक्वताः ॥

अत्र दिग्दन्तिवामनीकरणयोर्जातिकियैयोः ।

शैखाः सर्वेऽपि कैलासाः सिन्धवः सुरसिन्धवः । नरसिंह महीपाळ संजातास्तव कीर्त्तिभिः ॥

मत्र जातिद्रव्ययोः ।

परदारपरोऽपि त्वं परदारपराङ्मुझः । गरसिंद्द मद्दीपाल विचित्रचरितो भवान् ॥ अत्र परदारपरत्वपरदारपराङ्मुआत्वयोर्गुणयोः ।

यदा इत्याहि । कर्णः श्रोचं राधेवम् । नामनो बाम्बदिग्दन्ती इत्त्वभ्र । परहा-रपरः परहाररतः रामुविदारणपरभ्र । हेापं सुगमम् । अधास्य विषवं विविनक्ति ।

१ कस्पेइ O., M. १ शौर्योदये यस्य थिरोधि O., M.; कौतूइलं यस्य चिराय D. ३ किययोर्विरोधः D. ४ T. drops गुणयोः, ५ शत्नुविदारणपरः प्राहुनारतश्च K.

#### पकावन्यां तरलान्वितायां

REC चापस्थितगुणस्यापि गुणैस्तव जगत्त्रयम् । व्याप्यते स्म जगहीर नरसिंह नरेश्वर ॥ अत्र गुणकिययोः। कर्पूरहारनीहारपटीरविद्यदोधपि खन्। तव वीर यशोराशिः कथं पीताम्बरोऽमक्तू॥ आज विद्यदत्वपीतामारत्वयोर्गुणद्रम्पयोः। सजयति वीर नसिंहः प्रतिमद्रहपरौस्सोहिरातकोदिः । यो रजयबपि गुणैः सततमुद्रारं न रज्जयति ॥ अत्र रजनारजनयोः क्रिययोः । विस्मयमसौ नृसिंहः करोति परिपन्धिमध्यक्वसिंहः। यस्य प्रतापतपनः कुमुद्मुद्भ्ययति सर्वद्योदिसम् ॥ अत्र कुमुदोदञ्चनतपनयोः क्रियाद्रव्ययोः । आयोधनारम्भविजुम्भमाण-श्लीणीरजोगत्वरशत्रुलोकः । उन्नीऽपि क्रण्णस्तव बद्ध पष विराजते वीर नुसिंह देवें 🛛 अत्रोग्रकृष्णयोर्द्रस्यसोः। एव च तत्र प्रगल्मते यत्र विषयस्याभिवत्वम् । भिषविषयत्वे त्वैसङ्गतिप्रमुखाणां जागरूकत्वात ॥ एच चेति । यत्र धर्मग्रोः सामानाधिकरण्यनिवन्धे विरोधः स्तुरति तप विरोधः संबारः । तम् ह वैर्वेधिकरण्डनिवन्धो विरोधस्तमासद्भरवादिरिस्वर्यः ॥

ंत्रितोधः ॥

१ बहुपात तदिद चित्रं D. २ भूप D. ३ दाबबुसी T., "डपराकुति" C., M. ४ वैयधिकरण्ये विरोध K. ५ K. drops विरोध:

ŧ

## असति प्रसिद्धहेती कार्योत्पत्तिर्विभावना भवति।

इइ कारणाम्चयम्यतिरेकातुविभायित्यात् कार्यस्य कारणामावे कार्यस्याप्यमाव इति कारणमन्तरेणोपनिवम्यमानायां कार्योत्पत्तौ परिस्फुरतो विरोधस्य परिहाराय प्रसिद्धेतरकोरणगतत्वेन वस्तु-तोऽस्तित्वमॉपूरयन्ती प्रसिद्धकारणविरद्दोपनिवन्धनकर्ता नियमेन मन्निरङ्गीकरणीया। अपरथा विरोधस्य परिहर्त्तुमशक्यत्वात् । अत एव विशिष्टतयास्यां कार्यस्य विमायनादन्वर्थामिधाना विमा-वना। किं चात्र कारणविरद्देणोपकान्तत्यात् कार्यमेव वाध्यत्वेन प्रतीतिगोचरीमधति । न पुनरनेन कारणविरद्द इत्यस्याः परस्पर-

विरोधानन्तरं तन्मूनेषु प्रसिद्धस्वात् कार्यकारणरूपां विभावनामाइ । अख-तीति । प्रसिद्धकारणं दिना कार्बोत्पत्तिर्विभावनेत्वर्यः । प्रसिद्धविद्येषप्रस्व प्रवीवनं दर्घवन् व्यापटे । इद्देति । उक्तनिवनानद्वभिकारे वाधकनाइ । अप-द्योति । संज्ञाप्वेवनेवान्वर्येस्वाइ । अत प्रवेति । प्रसिद्धकारणविरहोपनिव-व्यनिक्मादेवेस्वर्यः । विधिष्ठतथा भावनाषुत्पादनाद्दिनावनेस्वर्यः । नमु प्रसि-ज्यनिक्मादेवेस्वर्यः । विधिष्ठतथा भावनाषुत्पादनाद्दिनावनेस्वर्यः । नमु प्रसि-ज्यविक्ताद्यहन्त्वेद्द व्यवस्थितवाध्वकारणभावनामासीकरणाहिरोधालकार एवरद्वेणोपक्तान्स्तत्वादि्त्वस्वावनर्यः । इद व्यारणाभावकार्ववीदि विरोधः । तद श्रुतेर्जाताधिकारः स्वाहिति न्वावादम्वप्रसिप्रहेष्टिन्वावाद्दानुपसंजातविरोधितवोप-अन्यतरबाधकत्वीपत्कसिती विरोधो विमावनार्था विरोधालकारे ह विद्येषानावर -ज्योन्व्याधकत्वीपत्कसिती विरोधो विमावनार्था विरोधालकारे ह विद्येषानावार -ज्योन्व्याधकत्वीपत्कतित इत्वनवीभिजविर्षवतेति । भय विनावनोक्तमर्यं विद्येवी-

१ कारणस्थाभावे O. २ °कारणस्यान्तरवेन T. ३ वस्तुनो वस्तुन्व O., M.; वस्तुतो-ऽस्तिता G. ४ भाश्रयन्तो O., M., G.; भुदीरयन्ती T., O. ६ °द्धपनियमेन O. M. १ विषयत्वामीति K.

बाधकत्वानुपाणितो विरोधः कथमिव विवयापहारमाचरति । एवं वद्यवस्या कार्यानुत्पस्या कारणसत्तायामेव वाध्यमानायां भैवन्ती विद्योषोक्तिरपीतरेतरवाधकत्वळण्धस्वरूपाद्विरोधाद्विभक्तविषयत्वे-न स्थितिमातनुते । उदाहरणम्

भयद्वः स्वर्ल्लोकः सुकृतमतपःक्लेशसुभगं सुधासारोऽनभ्रः फलमकुसुमभीसद्दवरम् । अशौर्ये साम्राज्यं निधिरखननायाससुलमो नुसिंह झोणीन्दो नयनपथमस्माकमगमः ॥ अत्र स्वर्ल्लोकादेः प्रसिद्धयद्वादिकारणाभावो निरतिशयसुक्रज-नकत्वेनोपनिवद्यः । यथा वा

### भूत्या भासय सर्वतोऽपि विर्तुंषो मुश्च द्विजिह्नान् वृषं स्थात्मन्येष निवेशय प्रकटय ह्वाने तृतीयां इशम् ।

कावव्यतिहिद्याति । एद्यमिति । अवापि परिइत्त्यमानवा कार्यानुत्पत्त्वा कारण-सानम्वेव वाश्वते कार्वभावामाववोः सामग्रीभावामावच्याप्तस्वात् । अतः प्रतिनिवतवा-श्ववाधकभावौपन्नो विरोधो विग्रेषोक्तो विरोधालंकारे तु विग्रेषाभावापुत्रवोः परस्पर-वाधकमावापन्न इस्वनयोरपि भिन्नविषयस्वमेवेस्वर्यः। सा च विभावना मालवा केवल्वेन च दिधा । तत्राचामुदाइरति । अयज्ञ इत्यादि । अव कारणामार्व व्यनक्ति । अत्रेति । तत्रुपनिवन्धे निभित्तमाह । निरतिदायोति । एतच निमित्तमनुक्तन-व्युनीवत इति भावः । एतेनोक्तनिमित्तानुक्तानिमित्ता चेति द्विविधा विभावना तचेवननुक्तनिभित्तोक्तनिभित्ता तु स्वयमुदाहार्वस्थन्संधेयम् । दितीवामुदाहराति । भूत्येस्थादि । ' भूतिर्भस्तनि संपति ? इत्यमरः । तबोर्धनेदाध्यवसावः भूत्वा विद्यो भाषव न स्वीश्वरवदास्मानमिति भावः । दित्रिद्वाम् वर्षात्र पिष्ठनांव । वृत्यो धर्मो दृष्यभ्य तं स्वास्तन्वेव निवेद्यव । ईश्वरस्तु द्व्यं स्वालानं निवेद्यव-तत्ति भावः । ज्ञाने इति । न जु ललाटे इति भावः । हर्य दर्षा द्वां प्तरि

२ °बाधकत्वेनानु° T. २ भवतीति G., D. ३ °बाधकत्वस्वरूपविरोधाँ T. ४ 'द्विविक्त-विषय° C. ५ स्वर्त्येक इत्यादि T. ६ विद्युधान C., M. ● 'भावमापन्नो D.

### हुर्गांग्रेषरसं अहीहि जहिहि प्रीतिं च दोषाकरे छोकोत्तुङ्ग कलिङ्गनाथ तद्दपि झातो भवानीश्वरः ॥

अत्र परगतत्त्वेनोपात्तं भूतिकरणकं भासनमीश्वरक्रानं प्रति न अवति कारणं तैयापीश्वरक्रानमभूदिति विभावनेयम् । स्ठेषप्रति-ओत्थापितातिशयोक्तिप्रभावितेति संकरः ॥

## बदि कारणसाकल्ये कार्यासिद्धिस्तदा विशे-षोक्ति:॥ ३६॥

इह यदि विद्यमानापि सामत्री न कार्यमाविष्कुरुते तदा साम-इयेव कथमपि न भवति । अथ कमपि विरोषं प्रकाशयितुं सत्यामें-प्येतस्यां कार्यानुत्पत्तिरुपनिबभ्यते तदा विरोषप्रतिपादनायोक्ति-

हुर्गाणामाश्लेषः प्राप्तिरन्थव हुर्गाया माश्लेषस्तव रसमनुरागम् । होषाणामाकरो दोषाकरो हुष्टः । होषा करोतीति होषाकरो निद्याकरम । तत्र प्राति जहिहि स्वज्ञ । "भाच है।" इति चकारादम्यतरस्यामिकारविधानाड् हैरूप्यम् । तद्यपि तथापीस्वर्थः । ईश्वरविद्वज्ञधर्मीऽपीश्वर इति ज्ञातोऽसीति तास्पर्यार्थः । अचापि कारणामावं इर्ध-वति । अज्ञेति । स्वाङ्गभूतिभासुरीकरणादिकारणामावेऽपीश्वरस्वज्ञामोत्पत्तेर्विमा-दनेर्व्वर्यः । अचान्जुव्वयत्वेन विद्येषमाइ । अ्रेजेति । एषा तृत्त्वनिमित्ता छोको-जुङ्गलस्वैव विमित्तस्वोक्तस्वादिति ।

### विभावैना ॥

विभावनाविपर्ववेभ विश्वेषोक्ति लसवति । यद्दीस्वाहि । सानमीसदावेऽपि कार्वानुत्पत्तिर्विश्वेषोक्तिरिस्वर्थः । ननु सानमीसदावेऽपि कार्वं नोस्पादयसीति स्वाइतार्यनिवन्धारमनो विश्वेषोक्तेः कथमलंकारस्वनित्याद्यङ्क्व वयैतत्तया व्याचटे। इद्वेत्वादि । सस्वमयं व्याइतोऽप्यर्थे विश्वेषयोत्तनार्यं नुच्चतेऽस्यामिति विश्वेषोक्ति-

१ अधापी<sup>0</sup> O., M. २ <sup>0</sup>मणस्यां C., M. २ K. omits विमावना. 86

रिति यौगिकत्वमप्यसावाभयति । इवं च निमित्तस्योकत्वानुक-त्त्वार्थ्यां भवन्ती न द्वैविध्यातिवेर्त्तिनी । तत्रोकनिमित्ता वथा

> औयं स ते बीर नुसिंद देव प्रतापमातुः प्रथितोदयऔः । चित्रं न दत्ते रिपुसुन्दरीणां विकासलैस्मीं नयनाम्बुजेप्र्यः ॥

अत्र तपनोद्ये कारणे सत्यम्युजविकासरूक्ष्मीरुद्यणं कार्यं ना-भूदिति विदोषोक्तिः । रिपुसंबन्धित्वं च निमित्तमुपात्तम् । कि त्वियं कपकोपजीवनेन प्रवृत्तेत्यनयोरक्राक्निमावेन संकरः । माम्य-र्यस्य कपकं प्रति साधकत्यात् ।

. अनुजनिमित्ता यया

उत्तिष्ठ कम्दकननाय गुहाण चापै गाहस्व काननमिति प्रदितोऽपि वण्वा । आकारितोऽपि सहकेछिसचैः किरातै-रद्वे न वीर विजहाति देरीमरिस्ते ॥

रम्यांभिधानेबनित्वर्यः । एषा चोक्तनिमित्तानुक्तनिनित्ता चेति दिविधेत्वाह । इयं चेति । अयसित्वारि । स्वदृष्ट् । ननु नवनाम्नुत्रेभ्य इत्वचोपनितसमा-साग्यवजे कृतो रूपकर्सकर इत्वाशङ्क्य रूपकसाधकामाह । आस्तर्यस्येति । गानो-रम्बुत्रविकासायशनमास्रवें न तु नवनविकासायशने तच रूपकाश्वयने उत्तरपद्यर्थ-प्राधान्वाइम्बुज्ञानानेव सनासार्यत्वात् संजवतीति चित्रत्यनेव रूपकाश्वकनित्वर्थः । कचित् संदेहसंकरनाह । उत्तिष्ठेत्वादि । गतन् । धावानुक्तनिनित्तमुद्याव्यति ।

१ 'तिलज्जिनी T. २ अर्य च ते T. ३ लक्ष्मी नयना' M., D. ४ 'संबन्धथ D. ५ दर्सी स्पिस्ते C., M. ६ अत्रानुक्तं निमित्त' D.

अत्र प्रस्थापनाहानेयोर्वनगमनं प्रति कारवत्वेऽपि तद्तुत्पक्ते जरैसिंहकार्मुकस्मैरणविज्ञुन्ममाणमयाविहळितत्वमनुकमपि निमित्वं प्रतीयते । इह व कॉर्यासिदिः कार्यविष्ठससिदिमुवेन कवि-दुपनिवच्यते विमावनायामिव कारणविरहः कारणविष्ठसुवेन । तथो सति

> ये पतन्ति तव इस्तर्सीकराः पाणिशुकिविवरे द्विजन्मनाम् । उत्कळेन्द्र गवमौकिकावळी-स्तत्कढत्रद्वद्ये सृजन्स्यमी ।।

इत्यत्र किं विभावना विद्येषोक्तिर्वा। तथा हि स्वात्यम्भःकणानां मौकिकोत्पत्ति प्रति कारणत्वं प्रसिद्धम् । अभावेऽप्येषामेषा-

अत्र प्रस्थापनेस्वारि । अय विभावनाविद्येपोक्तविवेषवोः क्रचित् संरेहसंकरनाइ । इट्ट चेस्वारि । तप विग्रेपोक्तविद्येपस्य स्वरूपनाइ । कार्योति । कार्वाति-सिः कार्वानुस्पत्तिः । सिजिस्स्पत्तिः । कारणसज्ञावे कार्वानुस्पत्तिई विद्येपो-किस्त्वपानुस्पत्तिर्वया साम्रान्निभ्यते तथा कपित् कार्यविरुद्धोत्पत्तिमुखेनापि निकस्तवानुस्पत्तिर्वया साम्रान्निभ्यते तथा कपित् कार्यविरुद्धोत्पत्तिमुखेनापि निकस्तवानुस्पत्तिर्वया साम्रान्निभ्यते तथा कपित् कार्यविरुद्धोत्पत्तिमुखेनापि निकस्तवानुस्पत्तिर्वया साम्रान्निभ्यते तथा कपित् कार्यविरुद्धोत्पत्तिमुखेनापि विद्याद्यनायाग्निवेति । कारणानादि कार्वोत्पत्तिर्विगवना । तपापि कारणा-नापे थया साम्रान्निभयते तथा कारणविरुद्धनुत्तेनापि निवच्चते सापि विभा-वेत्स्वर्थः । अनवोः संकर्त वक्तुनुसहरति । ये पतन्तीत्वारि । इस्तत्ती-कताः करसीकरा रानोद्यिन्स्व इस्वर्थः इस्तनभणनन्ता वर्षोद्विन्द्रवम्र । ते च दिव्यपाणिकुक्तिषु पतिताः तत्कलणहरवेषु नुक्तावत्तीः सृजन्तीति वाक्वार्यः । अभ विमावनां तावपुद्रापवति । स्वात्यम्भरक्तणानागिति । स्वतिवर्षविम्ह्-

१ "मयोगंमन D. १ नृसिंह" T., C. १ "स्मरणे जुम्ममाण" D. ४ कार्यासिदिः विद्यमुखेन D. ६ तथा च सति T., C. ६ "शीक्रराः T., C., M. ७ इयमेका K. ८ "बरत्राच्हे K. ९ "द्यीक" K. १० स्वाती" K.

त्रोपनिबेद्धेति कारणामावे कार्योत्पत्तौ विमावना तावत् कारणा-मावस इस्तसेंकिरा इति कारणविरुद्धमुखेनोपन्यस्तः । इस्तसें-कराणां मौकिकोत्पत्ति प्रत्यकारणत्वात् । इस्तद्यम्स्य द्वैविध्येऽ-प्यत्रामेदाप्यवसांयोऽतिशयोक्त्या सा चास्यामव्यभिवारिणी। किं चात्र इस्ताम्मःकणानां मौकिकानुत्पत्तिं प्रति कारणत्वे सत्यपि मौकिकानुत्पत्तिर्नाभूदिति कारणसद्भावे कार्यानुत्पत्तिर्ति 'विशे-वोकिरपि । कार्यानुत्पत्तिस्व मौकिकानि सृजन्तीति कार्यविरो-धोकिरपि । कार्यानुत्पत्तिस्व मौकिकानि सृजन्तीति कार्यविरो-धोत्यत्तिमुखेन द्योतिता । यत पवानयोरस्फुटत्वम् । उमयोरपि साधकवाधकप्रमाणविरहिण्योः संदेहेन संकरः । असंनत्या च स-इाक्वाक्निमावेन ॥

गानित्वर्थः । एषां स्वात्वम्भःकणानानित्वर्यः । एषा मौक्तिकोत्तविरित्वर्थः । एवं विभावनात्त्वरूपं प्रदर्घ तत्रोक्तकारणाभावस्व कारणविरुद्धमुखेनोपनिवन्धं व्यनक्ति । कारणाभावभेत्यादि । इस्तर्सकिराणां कारणविरुद्धत्वे हेतुमाह । हस्तर्सीकराणामिति । इस्तनसत्रोत्तविन्तूनानित्वर्यः । ननु प्रेकृते हस्तधव्यः करवाची न तु नसबबाच्यसंभवादित्वाधरूकव श्लेषमूलभेदाध्यवसायातिद्ययोक्तवा संभवतीत्वाह । हस्तद्दाब्द्स्येति । अवर्धनीया चेयनिहातिधयोक्तिदित्वाह । सा चोति । मय विधेपोक्ति चोद्राववाति । किं चेत्यादि । इस्तसीकेरित्वाह । सा चोति । मय विधेपोक्ति चोद्राववाति । किं चेत्यादि । इस्तसीकेरित्वाह । सा चोति । मय विधेपोक्ति चोद्राववाति । किं चेत्यादि । इस्तसीकेरित्वाह । सा चोति । मय विधेपोक्ति चोद्राववाति । किं चेत्यादि । इस्तसीकेरित्वाह । सा चोति । मय विधेपोक्ति चोद्राववाति । किं चेत्यादि । इस्तसीकेरित्वाह । सा चोति । मय विधेपोक्ति चोद्राववाति । किं चेत्यादि । इस्तसीकेरित्वाह । सा चोति । मय विधेपोक्ति चोद्राववाति । किं चेत्यादि । इस्तसीकेरित्वाह । सा चोति । मय विधेपोक्ति चोद्राववाति । किं चेत्यादि । इस्तसीकेरित्वाह । प्रोक्तिविधेपभाव प्रतिभातीस्वर्यः । न चेहान्यतत्तवारावधारणं धरुवानिकात्वान्तरमाह । सर्वगत्या चेति । मनयोरेतं नियः संहेदसंकराः । अनवोरसंगत्वासहाङ्गान्निमा-

१ 'निवद्धा चेति D. २ 'श्रीकरा' T., C., M. ३ 'शीकराणां T., C., M. ४ 'साया-तिरायोत्त्या T. ९ नास्तीति T. ६ विशेषोक्तिर्भवति D. ७ 'शीकराणां K. ८ 'शीक-राणामिति K. ९ प्रहतइस्त' K. १० 'शीकर' K.

अनयोः समसमयत्वे पौर्वापर्यस्य वा विपर्ग्यासे । कार्याज्ञुभावगमिका दिविधातिज्ञायोक्तिराख्या-ता ॥ ३७ ॥

**इद्द कार्यकारणयोर्नियतोत्तरपूर्वकाळमावित्वे सत्यप्येतडू-**पान्यथाकरणं कार्यस्याग्रुमावित्वल्रक्षणविदोषप्रकाद्यनैकप्रयोज-नम् । यथा

कोशगृहचिरनिषण्णा रिपुनृपरुस्मीर्निजासिरुतिका च।

डत्कल्म्पाल कथं युगपद् भवता समाकृष्टा ॥ अत्र रिपुधीसमाकर्षणं प्रत्यसिल्तासमाकर्षणं कारणमैकका-स्येनोपनिवद्यम् ।

द्वितीया यथा

कवीन्द्राणामासन् प्रथमतरमेवाङ्गणभुव-

अंत्रभुङ्गासङ्गाकुलकरिमद्ममोदमधुराः ।

वसंबर इस्वर्यः । द्वित्रपाणिशुक्तिपु इस्तसीकेरेपाते तत्कलवहृदयेषु मौाक्तकास्प. चिरिति कार्वकारणयोर्भित्रदेशस्वादसंगतिरिति होयम् । इस्तर्सीकरान्मौक्तिकोत्स-चिरिति विरोधयेति रोपः ॥

### विंशेषोकिः ॥

व्य लक्षितावानतिश्वयोक्तो कार्यकारणपौर्वापर्यविभ्यंसरूपं तक्रेदनिह कार्वकारण-भावमूलालंकारप्रस्तावे संगतिवशेनाइ । अनयोरिति । भनवोः कार्यकारणवो-रिस्वर्यः । बच कार्याशुभावप्रतीस्वर्ये कार्वकारणपौर्वापर्यनिवन्धना विद्वविधे-सातिशयोक्तिः । सा च तथौरगपद्यनिवन्धना तद्विपर्यासनिवन्धना चेति द्विधि-स्वयः । कोरोस्यादि । कांशोऽर्यागारमसिपिधानं च । कवीस्वादि । सीरमु-

१ °स्त्राल्डूनु ' T., G., M. २ 'शीकर' K. ३ 'रापाते K. " 'शीकर' K. ५ K. omita विद्येपोक्ति:.

अस्याप्यत्र विरोधावसर पत्र निरूपणकारणम् । इदं तु त्रिवि-धम् । अत्र विरूपयोः सर्वथानतुरूपयोर्घटनादेकं विषमम् ।

यथा

क तथ नृसिंह देव भुवनत्रयलङ्की यशः क च कविता मम स्वरसवाल्गितफल्गुपदा। इह दिवमाब्दश्चरहमस्मि तुषारमहः-

किरणपरम्परासु रचितैः पदचङ्क्रमणैः ॥ अत्र सर्वथाननुरूपयोर्यद्यःक्षवितयोः संघटनं कृतम् । कारणगुणप्रक्रमेण कार्ये गुणारम्मः कारपानुविधायित्वात् कार्यस्येति स्थितौ सत्यामपि यदि कयापि मङ्ज्यान्यथामाव उपनिवभ्यते तदा विसददाकार्योत्पत्तिर्द्वितीयं विषमम् ।

यथा

राकागवितदार्वरीसहचरप्रस्तावसौवस्तिकैः क्षीराग्मोधितरङ्गकान्तिळहरीवैवर्ण्यकर्णेजपैः । वित्रं वीर वृसिंह देव भवतः कीर्चेविलसैः क्वतः स्वैरं वैरिबधूमुखे कथमहो मालिन्यमुद्रादरः ॥

संगतिमाइ । अस्यापीति । विरूपग्रव्यार्थमाइ । अननुरूपयोरिति । अध-क्वसंध्वम्बोरिस्वर्थः । क्वेत्यादि । स्वरसवल्गितानि स्वग्नकिर्मयुक्तानि कल्गु-पदानि निःसारपत्तानि बस्वाः सा । तुषारमहाभन्तः । पद्दबहुनणैः पादन्वासैः । मस्कवितया स्वद्यधोविषयीकरणनिन्दुकिरणश्रेणीनिःश्रेण्या गगनारोहणप्राय-मधिकसाध्वासिद्धेरिस्वर्थः । कार्वगुणानां कारणगुणपूर्वकस्वे प्रमाणमाह । कारणानुविधायित्वादिति । कार्वे ग्रह्लाच्छुक्तं नीलान्नीलनिस्वादि कारणानुविधायित्वादिति । कार्वे ग्रह्लाच्छुक्तं नीलान्नीलनिस्वादि कारणानुविधायित्वादिति । कार्वे ग्रह्लाच्छुक्तं नीलान्नीलनिस्वादि कारणगुणानुवृत्तिदर्शनादिस्वर्थः । राक्केत्यादि । चन्द्रस्व प्रस्तावे प्रमुखे सौव-स्तिकेः स्वस्तिप्रमकरेस्तस्सनामैरिति वावत् । स्वेस्ति प्रच्छति सौवस्तिकः ।

१ स्वरसवाजित° T. २°प्रवृत्तानि D. ३ कारणगुणदर्शना° D. ४ मुखे D. ९ स्व-स्तीन्याह सीवस्तिकः D.

्रह धवळतरयशःपूरकर्तकतया माछिम्यस्य विसदृशस्वैव कार्यस्योत्पाचिरमेदाध्यवसावसामर्थ्यादुपनिवद्या।

केयमप्यमिमतमर्थे निष्पादयितुं यतमानस्य तदनवासिस्ताव-दास्तां यावदनर्थान्तरमपि परापताति तृतीयं विषमम् ।

**ब**या

डदितवाती प्रतापतपने तव वैरिवधू-बदनसरोवद्दं भवति बीर कलिङ्गपते अपि कल्या कयापि न विकासविलासमुपै-त्यपि तुँ विवर्णतां नयनतापकरीं भजते ॥

भत्र सत्यपि प्रतापतपनोदये वैरिबध्यदनसरोब्हस्य विकास-विलासलामो नामूदिति तावत्तिष्ठतु प्रत्युत नवनतापकरविवर्णता-लक्षणोऽनर्थः प्रादुरासीत् ॥

## अस्य प्रथमभिदायाः सममिति कविभिर्विपर्यये कथितम् ।

सुरनातारित्वात् ठम् । द्वारादित्वाष् इज्जयमाव ऐजागमभ । वैवर्ण्यस्य कर्णे-जवैः सूचकैस्ततोऽपि भवलैरिति वावत् । कर्णे जपतीति कर्णे जपः । "स्तम्यक-र्णको रनिजयोः" इत्वच्यस्यवः । "इलदन्तात् सप्तम्याः संज्ञावात् " इत्यतुक् । मालिम्यं वैवर्ण्य मीलिमा च तथोरनेदाध्यवसायः । तूँतीवभेदं व्युत्पादवति । कथमपीति । इकुरगम्बत् ॥

### षिर्षेमम् ॥

संगतिसूचनापूर्वकं सनं लक्षवति । अस्येत्वादि । संगति व्यनकि ।

१ कमध्व<sup>9</sup> T., D. २ च T. ३ ठूतीयं भेद D. ४ K. omits विषमम्. 37

विषमवैषर्म्यादिष्टास्यामिधानम् । अस्य विषमस्य विरूपसं-घटनारूपायाः प्रथममिदाया विपर्ययोऽनुरूपसंघटनारूपम्चादस्य-हेतुत्यादर्खंकारत्वेन गोणितः । इतरमेदद्वयाविपर्ययस्य तु तदमावा-बार्छंकारत्वम् । अनुरूपसमागमस्तु प्रस्तूयतेऽत्रेति स्वमम् ।

यथा

कौमुदीव तुहिनांशुमण्डलं जाह्ववीव शाशिकण्डमण्डनम् । पहय कीर्त्तिरनुरूपमाभिवा स्वां विमाति नरसिंह भूपते ॥

कारणविपरीतफलोत्पत्तौ यत्नो विचित्रमित्यु-क्तम् ॥ ३९ ॥

यथा

### मळिनयितुं बळवदनं विमलयति जगन्ति देव कीर्णिस्ते । मित्राहादं कर्तुं मित्राय द्वद्याति प्रतापोऽपि ॥

विषमोति । ननु संघहे विपर्ववमहणादिषमविपरीतं सममिति स्रमणं भवति । तया च समविपरीतं विषममिस्वपि सुवचस्वाइन्योन्वाम्यवता स्वारसंभवि च स्रमणं दितीवतृतीवभेहविपर्वांसासंभवाहित्याद्यरूवव घ्याचटे । अस्येस्वाहि । धयमभेहमावविपर्ववस्व विवक्षितत्वाझासंभवो नाप्यन्योन्वान्ध्रवता विपर्वव-धहरस्व संगतिसूचनार्यस्थानुरूपसंघटनं सममित्येतद्वसणोपल्सकत्साहि-स्वर्यः । नमु प्रयमभेदविपर्ववदितरभेइविपर्ववोऽपि कि नालंकार इत्याद्यरू-क्वाह । इतरेति । संज्ञां प्युत्पादवाहि । अनुकूरोति । द्येपं सुनमम् ॥

### समैम् ॥

ः विरोभप्रस्तावादेव विचित्रं सम्मवति । कारणेत्वादि । कारणविपरीतकार्यौ-बोगो विचित्रमासर्यहेतुत्वादिस्वर्थः । उदाहरति । विमलयित्तमिति । स्रव्ये

<sup>•</sup> T. notices कथितः also. २ K. omits समय.

भद्र विमळीकरणळक्षणस्य कारणस्य मळिनीकरणकर्षं कार्यं विपरीतमेव प्रयत्नविषयत्वेनोपात्तम् । यदि मळिनवितुमझिछ-षति ैकिमिति विमलयतीति कारणप्रतिषेधद्वारात्र कार्यवैपरी-त्यप्रतीतिः । यदि भैवलं कारणं तर्दि कयं जनयति माळिन्यमिति । कार्यवैपरीत्यप्रतीत्या कारणप्रतिषेधस्तु विषयो विषमालंकारस्य ॥

## अधिकमिदं गदितं तद्यत्राननुरूपताश्रयाश्रयिणोः।

अत्र विरोधस्य प्रकान्तत्वमेवैतन्निरूपणकारणम् । अत्रात्तानु-कृप्ये द्दि विरोधस्य जागरूकत्वात् ।

लमणं पासवति । अत्रेति । एवं निषसंतापकारिणो निषद्रोइस्य तद्विपरीतकार्यमि-वाह्यदः प्रवल्गगोचर इति बोड्यम् । नन्तस्व विरुद्धकार्यजमनकपाट् दितीयविषस्-नेतान् को भेद इत्याग्रङ्क्वेह कारणप्रतिषेधमुखेन कार्ववैपरीस्वप्रतीतिः विषमप्रभेदे दु कार्ववैपरीत्वप्रतीत्वा कारणप्रतिषेध इति भेद इत्याह । यद्ीत्वादि । इह हि विपरीतकार्वनिष्पादनप्रवलोपल्सणं तथ मलिनीकर्मुं धवलीकरोतीत्युक्ते प्रवृत्त्वव-स्यावामेव मेदं मालिन्यकारणमिति कारणनिषेधः प्रतीयते पत्राज्ञेदं धावल्यकार्वमिति कार्ववैपरीत्वं प्रतीयते । विषमे तु विपरीतकार्यजननत्त्वेव सिद्धावस्यत्व कार्ववेपरीत्वं प्रतीयते । विषमे तु विपरीतकार्यजननत्त्वेव सिद्धावस्यत्व कार्ववेपरीत्वं प्रतीयते । विषमे तु विपरीतकार्यजननत्त्वेव सिद्धावस्यत्व

#### विचिंत्रम् ॥

मय विरोधप्रस्तावादेवाधिकं लक्षयति । अधिकमिति । आधाराधेवयोरना-नुकप्वनधिकनित्वर्यः । संगतिनाह । अन्नेति । को विरोधस्तवाह । अना-जुरूप्ये हीति । तब दिविधनाधेयाधिक्यादाधाराधिक्याचेति । तवाद्यमुदाहरति ।

१ क्षेम्रणकारणस्य T. २ तत् किमिति C., M. १ धवलं करणं D.; धवलीकरणं C., M. ४ अतदानुरूप्ये T. ५ K. omits विश्वित्रम् .

वदिष्ठ न दिशां सीम्नि व्योग्नः स्थलेऽप्यामितं यश---स्तव कथमपि ज्योत्स्रागौरं नृसिंह नरेम्बर । तदिदमबिलं चित्रं पञ्चाशता परमझरैः इतपरिकरे वाण्ण्यापारे निवेशयते कविः ॥

अत्र येथा दिगन्ताद्याधारादाधेयस्य यशसो महत्त्वमुपनिवद्ध तथा वाग्व्यापारस्य पारिमित्येऽपि यशसो महत्त्वम् ॥

भवति क्रियोपजननं यद्यन्योन्यं तदान्यो-न्यम् ॥ ४० ॥

परस्परस्य क्रियाजननस्य विरुद्धत्यादत्र निरूपणावसरोऽस्या-ढंकारस्य ।

पृथ्वी पूर्वापरगिरिधनोत्तुङ्गवक्षोजनन्ना भूषा बाहोरजाने भवतः श्रीनृसिंह सितीन्द्र । बाहुश्वास्याः सुरगजकरस्थूलदीर्घः समग्रां कान्ति पुष्णात्यघटघटनाचातुरीयं विधातुः ॥

यदिष्ठेत्वाहि । यहिगन्ताहिष्यप्वनितं तदतिनिते वचसि निवेद्धते तद्कुल्वमे करिवृयद्यतं वसतीतिवधिवनित्वर्थः । अणाधेवाधिक्वं इर्धवति । अत्रोति । दितीवं तु स्ववनूद्यनिति जावः ॥

#### मैथिकम्॥

विरोधप्रस्तावादम्योन्वालंकारं लक्षवति । भवतीत्वादि । झम्योम्यक्रियाध्वति-हारोऽन्योम्यालंकार इस्वर्थः । संगतिमाह । परस्परेति । पृथ्वीत्वादि । स्पष्टम् ।

१ T. and C. drop गपा. २ K. omits अधिकम्.

अत्र मुजस्य भूमिरमबजूषणं तस्याम्धायमिखनयोर्भूषणकियां प्रखन्योम्यजनकत्वमुकम् । मत पत्नोपमानोपमेयमावः प्रतीयते । भेदास्तु सरस्वतीकण्ठाभरणे द्रष्टम्याः ॥ आवेयमनधिकरणं युगपद्यद्येकमप्यनेकत्र । यदसंभावितवस्त्वन्तरकरणं च त्रिधा विशेषो-ऽसौ ॥ ८१ ॥

इह विरोधावसर पवास्य निरूपणमुचितम्। त्रिधा क्रमेण यथा निपीतोऽयं वीर क्षणमपि विळासस्तव गिरा-महो यावज्जीवं मनसि विदुषां पछवयति । रैसालानां स्वादं कुवल्यदलानां परिमलं प्रसादं ज्योत्स्नानामपि च धरदारम्भसुद्ददाम् ॥ अत्र गिरां विलासस्याधारस्य अवणाअलिपुटपानानन्तरक्षणेऽ-बरुधानासंभवेऽप्यांधेयानां माधुर्यादीनां ग्रुणानामवस्थितिवक्ता । रणद्वीर्घाणस्तीवल्यतुमुलोक्षेयसुभट-

स्वयंग्राहोद्वाहाद्दुतमपगतां वीर समरात्।

साक्षादन्वोन्वजननस्वासंजवेऽपि क्रिवाद्वारा न विरोधः । क्रिवा चात्र भूषण-कपेल्वाइ। स्रज्ञोति॥

### अन्योर्न्यम् ॥

पूर्विकवैव संगरका विद्येपालंकारं सभवति । आधियमिस्यादि । आधारमन्त-देणापेवस्थितिकयनं परिनितस्वैकस्व वस्तुनो डुगपइनेकचावस्यानमग्रक्यवस्तुकरपं चेति चिविघो विद्येष इस्वर्थः । निपीत इस्वादि । सुगमन् । रणदि्स्वादि ।

१ असौ त्रिभा C., M. २ रसानामास्वादं C., M. १ गुणानां स्थिति<sup>9</sup> C., M. ४ K. omits झन्झोन्डम्.

१९४ पकावल्यां तरळास्वितायां समस्तोऽप्येष त्वां भयविधुरधीरण्वसु वने वने रौले रौले पुरि पुरि च पद्दयत्वरिजनः ॥ अत्रैकस्याप्याधेयस्य वीरस्य यौगपघेन मार्गादिष्वनेकेषु स्थितिवपनिवद्या ॥

> मन्दारमालोकयितुं यद्दीत-वतं मदीयं नयनं यदासीत् । तत् साम्प्रतं वीर नृसिंह देव त्वदीक्षणेनाजनि पूर्णकामम् ॥

अत्र स्वां पश्यता मेम नयनेन छुरतरुईष्ठ इति प्रतीतेरसंभाषित-मेव तद्द्यानं इतम् ॥

## किश्चित् केनापि यथा विहितं तद्वस्तु तत्ततो ऽन्येन । क्रियते ऽन्यथा तथैव ब्याघातोऽयं समाख्यातः॥४२॥

वलवनु<sup>3</sup>मुलः कड्वणरवस्तेनोन्नेबः सुभटानां स्वयक्नाह एवोद्वाहो वत्र तस्मात् सम-राष्ट् । लक्षणार्थे बोजवाति । अत्रिकस्येति । घीरस्योति । श्लोके घीरेति । संबुद्धिनिर्दिटस्य राज्ञो नरसिंहस्वेत्यर्थः । अनन्तरोहाहरणेऽत्यन्तासंमावितंभन्दार-रर्धनं कुत्तनित्यग्रक्यवस्तुकरणनित्याह । अत्र त्यामिनि ॥

#### विशेषः ॥

सबैव संगस्या व्याघातं लग्नवति । किञ्चिदिस्याहि। वन केनत्पित् कर्णा वेन साधनेन वद्दस्तु यथा क्वतं तसोऽन्थेन कर्णा तेनैव साधनेन तदेव वस्तु ततोऽन्वथा

१ T. drops मम. १ 'तुमुल K. १ K. omits विद्येषः.

येगोपायेन यत् किमापि कार्ये कोञ्प्येकः करोखपरः पुनस्तेनै वोपायेन तदन्यया कुठते तदा इतस्य कार्यस्य व्याघातद्देतुत्वा द्र व्याघातनामार्छकारः ।

यथा

तेजसा जगतस्तापं छतं किरणमालिना । नरसिंह महीपाल तेजसैव निरस्याते ॥

भत्र तेजोरूपेण येनोपायेन किरणमालिना तापः इतस्तेनैव त्वैयापहत इति इतस्य कार्यस्य वैयाहतत्वादयं व्याघातः ॥ सौकर्येण निबद्धा कार्यविरुद्धा किया भवेद्यत्र । रूयाँतो ऽभिमतव्याहतिहेतुर्व्याघात एषो ऽपि॥४३॥

किमपि कार्य कर्त्तु यत् संमावितं भवति कारणं तद्यदि तत्कों-र्थविरुद्धकार्यकारित्वेन सौकर्यादुपपाद्यते तदा संमाब्यमानकार्य-स्याइतिद्देतुत्वाद्यमपि व्याघात एव । कार्यविरुद्धकियायाश्चात्र

किवते स व्याइन्यते कृतं कार्वननेनोते व्यापातो नामालंकार इति व्याचटे । येनेति । उदाहराते | तेज्रसेत्वादि । स्पष्टम् ॥

### व्यार्षांतः ॥

घ्यापातान्तरनाइ । सौकर्येणेत्यारि । कस्यचित् कार्यस्य निष्पत्तवे संभा-वितस्य कारणविश्वेषस्य सौकर्वेण तदिरुद्धकार्यनिष्पादनं वन् सोऽपि संभाष्य-मानकार्वच्याइतिहेनुत्वात् च्यायात इति घ्याचटे । किमपीत्यारि । ननु का-र्वान्यरस्य कयं सुकरत्यमत आह । कार्यविरुद्धेति । नन्वस्य नृतीयादिषन-

१ ब्याघातो नामा<sup>°</sup> C., M.; <sup>°</sup>ब्याघातनामायमर्ले T. २ त्वया परिष्टृत<sup>°</sup> T., O., M. १ व्याघातादयं<sup>°</sup> T. ४ संभाष्यकार्यघ्याहाते<sup>°</sup> O., M. ५ <sup>°</sup>कार्यस्य विरुद्ध<sup>°</sup> C., M. ६ K. omits ब्वाघातः. ७ सु इतरतरत<sup>°</sup> D.

सौकर्थं कारणस्य छुतरां तदनुगुणत्वात् । अभिमतेतरस्य पुनरिद्द कारणस्य सुकरतयोपपद्यमानत्यादभिमतकार्यानुत्पत्तावनभिमत-प्रादुर्भावे च भवतो विषमालंकाराद्विज्ञविषयस्वेन स्थितः ।

यथा

जटाबन्धं वेल्काचरणमित्यादि ।

अत्र नरसिंहदेववितरणसंहदास्य छामकरणं यत्तपः संमावितं तछामविरुद्धमलाभं प्रति सौकर्यांदुपपादितम् । यथा वा

जैयभियं प्राप्तुमकामयन्त नृसिंह युद्धात्तव वैरिवीराः । त्वया तुं बक्तीइतकार्मुकेण सुरभियं संगमितास्ततस्ते ॥ इत्थं निरूप्य कतिचिद्विरोधगर्भानलंकारान् । कथयामो वयमधुनालंकाराञ् झृङ्कलाका-रान् ॥ ४४ ॥

भनेदात् को भेदस्तवाह । अभिमतेतरस्येति । अनमिनतत्त्वेस्वर्थः । कार्यस्येति पाठः । इह संमापित कार्बस्व कार्वस्वे हि सौकर्वादनर्येतरकार्वकारित्वं विषमे तु कार्यस्वानुस्पत्तिरनर्योत्पत्तिभेत्ति भेद इत्यर्थः । अनभिनतप्राकुर्भावोऽनर्यो-त्पत्तिः । उदाहत्व योजयति । जटेत्याहि । उदाहरणाम्तरमाह । जयेत्यादि । भव जवन्धीप्राप्तिकार्यं प्रति संभावितकारणस्य युद्धस्य सौकर्यात् तद्विरुद्धसुरश्रीसं-गमकपानर्थेतरकार्यान्तरजनकत्वमुक्तम् ॥

#### व्याघातः ॥

मयोत्तरालंकारसंदर्भस्व संगतिनाइ । इत्यमित्वादि । तत्र प्रथमं कारणनालां

१ क्ल्काभरण D. १ वितरणस्व लाभ D.; वितरणसदृशान्वलाभाय कारणे क्वच संभा T.; 'वितरणसदृश्वस्य वितरणस्य G. ३ जयत्रियः T., C., M. ४ त्वयाशुषकी D. ९ मुरात्रियः T; मुरात्वियः C., G, M.

## यदात्पूर्वं तत्तदाथोत्तरं चेत् कमेण संश्रयति । हेतुत्वं भवति तदा कारणमालेत्यलंकारः ॥ ४५ ॥

वितरणे कब्णा तव कारणं वितरणं सुक्रतस्य निबन्धनम् । सुक्रतहेतु यशो यद्यसा न कि मवति बीर इसिंह महीपते ॥ यत्र विशेषणभावं पूर्वे पूर्वे प्रति क्रमेणैव । भजति परं परमेषार्छंकृतिरेकावळी कथिता।।४६॥ राह्रां समाः सकवयः कवयो निस्तर्ग-सारस्यतप्रसरनिर्मितरम्यकाब्याः । काम्यानि वर्णितमवबरितान्यतीब चित्राणि बीर मवतस्वरितानि मान्ति ॥

निरूपबति । यदिरवारि । पूर्वपूर्वस्य क्रमादुत्तरोत्तरं प्रति कारणखेन कारणमा-हेस्वर्यः । चितरण इस्वारि । सुक्रतस्व निबन्धनं सुक्रतहेतुकनिस्वर्यः । किं न नवति । सर्वे सिध्वतीस्वर्यः । अभ करुणा वितरणं प्रति कारणं तन् सुक्रतं प्रतीच्चारि बोञ्चम् । कार्वकारणक्रम एवाच जनस्कारहेतुः ॥

#### कारणमाला ॥

कार्वकारणगावात्रितां कारणमालामुक्स्वा संप्रति तद्देधम्येंभ विद्येषणविद्येष्य-आवात्रितामेकावलीमाइ । यत्रेत्वादि । वजोत्तरोत्तरस्य पूर्वपूर्वोपस्कारकत्वं स एकावल्वलंकारः । राज्ञासिस्यादि । भवतप्ररिताम्बतीव चित्राणि भान्ति चित्रतवा भान्तीस्वर्धः ॥

#### पकाबली ॥

डत्तरी चरोपस्त्रारकालेनेका वल्युका वरेधम्बॅण पूर्वपूर्वस्वोत्तरी तरिकारकालेन 38

# यत्रोत्तरोत्तरगुणावहत्वमुछसति पूर्वपूूर्वस्य । तदिदं माळादीपकमित्याम्नातं विपश्चिद्रिः॥४७॥

मालारूपविच्छित्तिविशेषावरूम्बनेन दीपकप्रस्तावं त्याजयि-त्वास्य लक्षणमिह दर्शितम् ।

तैव क्रियन्ते कव्णाकटांझैः श्रियः कवीनां नरसिंह भ्रूैप । ताभिर्विकासा मनसः पुनस्तैः सूक्तानि तैस्त्वद्रुणवर्णनानि ॥

अत्र कटासादिभिः कॅमेण अग्रिभृतीनामुत्केर्षः करणक्रिया-निबन्धनं च दीपकम् ॥

# वस्तुस्पृहणीयत्वे विश्रान्तिं चेद्यथोत्तरं तनुते । सारो नाम तदानीं कथितोऽलंकारसारज्ञैः ॥४८॥

मालादीपकमाह । यत्रोत्तरोत्तरमित्वादि । वत्र पूर्वस्वोत्तरोत्तरोपस्कारकत्वं निबध्यते तन्मालादीपकमित्वर्यः । दीपकप्रस्तावातिक्रमेणेह मिरूपणे कारणमाह । मालारूपेति । तवेखुवाहरणे लक्षणार्यं योजयाति । अत्र कटाक्षेति । दीप-कांधं दर्शयति । करणक्रियेति । तद क्रियन्त इत्याख्यातनिर्हिटकरणक्रिया-निबन्धनं मालादीपकमित्यर्थः ॥

### माळादीपकम् ॥

### मालाविच्छित्तिप्रस्तावात् सारालंकारं निरूपयति । वहित्यत्वाहि । वन पूर्व-

१ O. and M. have यथा वा before तब क्रिसन्ते°. २ देव T., C. ३ मनसः क्रिय-न्ते D. » T. drops क्रमेग. ५ 'मुल्कर्ष प्रकक्रिया' T.; 'मुल्कर्षकरणमेककिया' O., M. पके चन्द्रकलावचूडमपरे मौलौ तदीये स्थितां स्वर्गक्रामितेरे तदाभितपदाम्मोजं मचुष्वंसिनः । सर्वे तन्मनसि स्थितां श्रियमजुष्यायन्ति सैषापि यद्-म्रूभक्कैकवद्यंवदा स जयति श्रीमान् नृसिंहो नृपः ॥ इद्द मगवतः खण्डेन्दुचूडस्यापेक्षया सुरसिन्धोवत्कृष्टत्वं तद्-पेक्सया परमपुरुषस्य तदपेक्षया लक्ष्म्यास्तद्पेक्षया श्रीमंतो नु-सिंहदेर्वस्य ।

যথা ৰা

अन्तविष्णोसिलोकी निवसति फणिनामीश्वरे सोऽपि शेते सिन्धोः सोऽप्येकदेशे तमपि चुलुकयां कुम्मयोनिम्चकार। धत्ते बाद्योतलीलामयमपि गगेने भीनृसिंह क्षितीन्द्र त्वत्कीत्तेः कर्णनीलोत्पलमिदमपि च प्रेक्षणीयं विमाति॥

वाक्यार्थो यदि हेतुर्भवति पदार्थो विशेषणद्वारा । द्विविधं कथयन्ति तदालंकारं काव्यलिङ्ग-मिति ॥ ४९ ॥

पूर्वापेक्षबोत्तरोत्तरस्य सारस्वं निवध्यते स सारालंकार इस्यर्थः । एक इस्थादि । निगरष्वाख्यातम् । अन्तरिस्वादि । अत्र त्रैलोक्यादिपूर्वपूर्वापेक्षबोत्तरोत्तरस्व सार-स्वकथनात् क्षीत्तेः सर्वोत्तरत्वसिद्धिः । "कुञ्चानुप्रयुज्यते लिटि " इस्ववानुप्रइणस्व व्यवदितप्रबोगविल्स्वः । काळिद्ासादिमहाकविप्रवोगप्राचुर्वादनुप्राद्यः ॥

#### सारः॥

एवं सुङ्गुलगविच्छिस्यामितानलंकाराष् निरूप्य तर्कन्यायमूलालंकारद्वये काच्य-लिङ्गं तावदाह। वाक्यार्थे इत्यादि। वत्र हेतुः कारणं वाक्यार्यगल्या पदार्यगल्य

१ भगरेर T., C., M. २ स्थितां जियमनु° D. ३ T., C., and M. drop श्रीमत:. ४ 'नृपस्य T., C. and M. ६ नभारी T., C., G., and M. ६ नभूव D., G.

नेदमनुमानम् । इाप्यद्वापकमावामावात् । समर्थ्यसमर्थक-भावेऽप्यत्र नार्थान्तरन्यासाविर्मावः । समर्थ्यवाक्यार्थस्य समर्थक-वाक्यार्थे प्रति सांपेक्षत्वात् । यत्रेतरनिरपेक्षस्य वाक्यार्थस्य हेतुत्वं तत्रार्थान्तरन्यासः । ततम्ब सामान्यविद्येषरूपवाक्यार्थगत पवार्थान्तरन्यासो भवितुमईति यत्र संभवतीतरनिरेपक्षत्वम् ।

नापि इष्टान्तः । सामान्यरूपयोरेद विग्नेषरूपयोरेवं धाक्यार्थ-योरेवं परस्परनैरपेस्येण हेतुत्वे तस्य संभवात् । यदि तु कार्य-कारणरूपयोरेद तयोः परस्परसज्यपेक्षत्वेन हेतुत्वं तदा तावदेकं

वा विद्येषणद्वाराङ्गस्थेन निवभ्यते वर् दिषिधं काम्यलिन्नं वाक्यायंदेहुकं पदार्थहेतुकं विस्वर्थः । अस्वानुमानादेदनाइ । नेद्भिति । हेतुमाइ । झाप्यति । म्याप्रयप् पेशवा अप्रतीतप्रस्वावनाभावादिस्वर्थः । तदि प्रतीतसमर्यकस्वादर्यान्तरन्वासादभेद इत्याधङ्क्याइ । समर्थ्यसमर्थकभावेऽपीति । अत्योपपत्तिमाइ । समर्थ्य-वाक्यार्थस्येति । समर्थ्यसमर्थकभावेऽपीति । आत्रात्वलिन्नं निरवेसस्य स्व-र्यान्तरम्यास इत्वर्यः । फल्तिनाइ । तत्तस्रोति । सामान्वेन विद्येषसमर्थनं विद्येषेत् सामान्वसमर्थनं चेति दिविध एवार्यान्तरन्वास इत्वर्यः । कार्वेन कारण्यसमर्यनं वारणेन कार्वसमर्थनं चेति द्वी नेदावित्युन्द्रदः । तेनिरासावैवकारः । कुत इत्वद माह । यत्रेति । निर्पेक्षत्तस्य तथैव संत्रवात् तप्रत एवार्यान्तरन्वासः कार्वकारण-गतं तु काष्यलिन्ननेत्रीते नावः । तर्हि इटान्सेऽतिष्याप्तिरित्वत आह । नापि इष्टाक्त इत्वर्यः । प्रकृते किनायातनत भाह । यत्तिविध कपयोर्चा निरपेक्षवोर्हेतुत्वेन दृद्यान्त इत्वर्यः । प्रकृते किनायातनत भाह । यत्तिति । कार्वकारण्करपवोर्वांक्ताः । प्रत्याप्यप्रस्थावकमावेऽनुमानं समर्थ्यसर्थकमावे तु सामान्यविद्येयस्यवार्याः । प्रत्थाप्यप्रस्थावकमावेऽनुमानं समर्थ्यसर्यकमावे तु सामान्यविद्येयस्यवार्या-

१ सापेक्सनम्. २ ° देव वा T. ३ T., C., M. omit पव. ४ प्रतीतिसमर्यादयांन्तर°K. ५. °तन्निनिरासार्थमन्त्रैशकारः D. ६ निरपेक्सलस्पेव K. ७ अवसव विवेक D. वाक्यार्थवृत्ति काव्यसिन्नम् । अत्र खे वाक्यार्थे एव हेतुरतस्तद्रा-चकस्य हिद्दाव्दादेरुपादाने पौनैदक्त्यम् । यदा पुनः पदार्थस्य हेतुत्वं तदा यदि तृतीयान्तं पञ्चम्यन्तं वा पद्मुपादीयते तदा हेतुत्वमात्रं नाळंकारः । यदा तु विद्येषणद्वारा कारणोपनिवन्धस्तदा पदार्थवृत्ति काव्यसिन्नम् । एवमिदं द्विमेदम् ।

क्रमेण यथा

बर्छ मोः पौलोमीसहचरपुरीवारमहिलाः कुचामोगे कालागढमिरफळस्थासकविधिः । कलिक्नेन्दोः कीर्त्तिसिद्द्यपरिवद्गीतमहिमा समन्ताद्वात्रं वः सरसमनुलिम्पत्यविरलम् ॥

### अत्र कालागवस्थासकविधेरफछत्वे साभ्ये कलिङ्गेन्दोरित्यादि बाक्यार्थो हेतुत्वेनोपात्तः ।

बोर्निरपंश्वबांस्ताटस्थ्वेन हेनुस्पेऽर्यान्तरन्यासः । केपलसामान्ययोः केपलविग्रेषवोर्षां निरपेश्ववोरेव हेनुस्पे हटान्तः । कार्यकारण्कपवाक्व्यार्थयोस्तु सापेशवोर्हेनुत्त्वे वाक्वार्यहेनुकं काष्यसिद्धमिति । अणापरं विग्रेषमाइ । अत्र खेति । आकाङ्काव-खेन वाक्यार्थत्व हेनुत्वे सिद्धे हेत्वर्यशब्दप्रवोगः पौनहक्त्वाह इत्वर्यः । पदार्य-हेनुत्वे प्राक्तारिहे कंपिदिग्रेषमाइ । यद्दा पुनरिति । पदार्यस्व विग्रेषणगत्वा हेनुत्वे प्रमस्कारकारिहेत्वर्यविभक्तिप्रवोगे तद्दमावान्नालंकारत्वमित्वर्यः । दितीव-नेदस्व स्वरूपमाह । यद्दा स्विति । पद्दार्यस्वति होषः । अद्य पित्वर्पा । दितीव-नेदस्व स्वरूपमाह । यद्दा स्विति । पद्दार्यस्वति होषः । अद्य पदार्यो विग्रेषणदारा हेनुत्वेन निवभ्वते तत् पदार्यहेनुकं काष्यसिक्तमित्वर्यः । अद्यत्रित्वादि । स्वर्टम् ।

१ C and M.omit च. २ वाक्यार्थस्व च इतुरततिस्ततस्तद्वाचक°T; वाक्यार्थ पव हेतुरभि-हितस्तद्वाचक° G. १ पौनहस्त्यं स्थान् G. १ भुदयिते T. भ कारणोपसंबन्ध' T.

## त्वद्वैरिक्षितिपालसौषवलमीरिम्झेलिशालामधु-च्छत्रोड्डीनसरोषघोरसरघादंशव्ययाव्याकुलाः ।

मन्दाः स्यन्दनवाजिनः प्रतिपथप्रस्थानदौःस्थ्यं सुद्रुः क्षोणीपालन्सिंह देव नितरां कुर्वन्ति भासां प्रभोः ॥

इह रविरथतुरगगमनान्तराये साभ्ये मन्दा इति विशेषणरूपः पदार्थो हेतुतया निर्दिष्टो मन्दतायाद्य त्वद्वैरीत्यादिविशे-षणरूपः॥

## अनुमतमनुमानमिदं यत्र स्तःसाध्यसाघने कथिते।

अत्र साध्यसांभनकथनमात्रामिधानं ध्याप्त्यादिप्रदर्शनं न कर्श्तव्यमित्युंपदेशे पॅर्यवसितम् । इतरथा कथमेतत् तर्कानुमानतो मेदं में जत् । किं च पञ्चावयवत्वे सत्यप्यवयवान्तरानुपादानं पौनवक्त्यपरिहाराय । तथा हि केचिदवयवान्तराभिधानमधिकं त्यदित्वाहि । रिज्छोलिनधुच्छवाणि सौद्रपटलानि तेभ्व उद्गीना उत्पतिताः सरघा मधुमसिकाः । भव पर्श्यहेतुत्वनुद्राववति । इद्देति ॥

### कार्व्यलिङ्गम् ॥

तर्कन्यावमूलप्रस्तावाइनुमानं लभवति । अनुमतमिस्वादि। साध्वं व्यापकं सि-याधविधितो धर्म इति वावत् । साधनं व्याप्तं व्याप्तिपक्षधर्मतावक्रिक्रमिति वावत् । तेन तन्मात्रं यत्निर्दिवते सोऽनुमानाख्योऽलंकार इस्वर्यः । तर्कानुमानात् को भेदस्तवाह । अत्रेति । केवलसाध्वसाधननिर्देशस्वह लभाषरवात् व्यास्वादिनि-देशसापेक्षान् तर्कानुमानाद् भेद इस्वर्यः । ननु तर्कानुमानवद्दवापि पद्मावववमबोगः किं न क्रियते तवाह । किं खेति । तावतेव साध्यसिद्धेरिति भावः । किं प तर्कानुमानेऽपि पद्मावयवस्वं न सर्वसंगतमित्वाह । तथा हीति । वयाहुः

> ' चीनुदाहरणान्तान् दा बद्दोदाहरणादिकान् । मीमांसकाः सौगतास्तु सींपनीतमुदाहतम् ॥ '

१ °साधनाभिधानं T.; °साधनमात्राभिधानं C., M. २ व्याप्यादिपदर्शनपरामिन्युप' C., M.; व्याप्यादि प्रदर्शनं कर्त्त्रव्यामिन्युप' T. ३ 'न्युपदेश्वपर्य' Y D. पर्यवस्याति T. ९ भजते T.; मजेत G. ६ K. omits काव्यलिङ्गच. ७ सोपनीतिमुदा' K.

मन्यमानास्तर्कानुमानेऽपि द्वित्रावयवत्वमेवाझ्युपगच्छन्ति । विदो-षतस्रमत्काराय रहेषरूपकापहुत्याद्यनुप्राणितत्वेन विच्छित्त्यन्तर-माँदरणीयम् ।

ययाँ

नरसिंह मंद्वीपाळ विद्यस्त्यां मकरप्वजम् । मार्गणास्तव संजाताः कथं सुमनसोऽन्यथा ॥

भत्र नरसिंहदेवविषयं मकरप्वजत्वं साध्यम् । तद्विशिष्टश्च धर्मी पक्षः । तत्र तावत् सुमनोमार्गणत्वं हेतुर्वर्त्तते सपक्षेऽन्यस्मि-घर्मि मकरप्वजे वर्त्तते मकरप्वजादितरत्र कापि न वर्त्तते । तेन त्रिक्रपो हेतुर्नरसिंहदेवनिष्ठं मकरप्वजत्वमनुमार्प्यतीत्यत्र पक्षे व्याप्तिः सपक्षे सत्त्वं विपक्षाद्वधावृत्तिस्वेति हेतोसिक्सपत्वं दर्शितम् । मैथ व्याप्यात् सुमनोमार्गणत्वाद् व्यापकस्य मकरप्वजत्वस्य ज्ञान-मिर्हाति न्हेषप्रतिमोत्थापितमिदमनुमानम् । र्रूपकादिच्छायानुगु-हीतमेंप्यनयैव दिशा द्रष्टव्यम् । शुद्धमप्येतत् संभवति ।

यथा

कार्याणि कारणगुणान् न परित्यजन्ती-त्यव्याप्तमाडुरिष्ट वीर नृसिंह देव ।

इति । अयेह कंचिहिग्रेषमाह । विरोषत इति । नरसिंहेस्याहि । मार्गणा अर्थिनः शराम । सुमनसो विद्वांसः कुसुमानि च । अब साध्याहिकं विविनक्ति । अत्रेति । अब हेतोक्केरुप्यं दर्शयति । एवमलंकारानुप्राणितमनुमा-ममुदाहत्व ग्रुद्धमुदाहरति । कार्योणीस्याहि । न्यग्गत्वरेण निन्नगामिनेत्वर्यः ।

१ °भाणितत्त्त्वेनापि स्थित्यन्तरमादर° D. २ °मादर्त्तच्यम् O., M. ३ T. O., and M. omit यया. ४ भराधीश D. ९ °व्वजादन्यत्र T. ६ °यतीत्यमत्र D. ७ अयग T. < °मिद्देति च O., M. ९ इत्पकादिकार्यानु° T.; रूपकादिकार्यच्छायानु° O., M. १० D. omits अप.

म्यगत्वरेष तव दानज्रहेन स्ता मेरोः शिवामपि विख्रूप्य विभाति कीर्तिः ॥ वत्र राजा त्वेसंभवमनुमानस्याभिधानमकरोत् ॥ प्रथमं निर्दिष्टानां यस्मिन्नर्थान्तराश्रयोऽर्थानाम् । अनुनिर्देशो भवति क्रमेण तत् स्याद्यथासं-ख्यम् ॥ ५० ॥

गयामस्ठाधनीयं किमभिमतफछप्रापकं किं प्रियं किं विस्तीर्णे कि स्थिरं किं विमलमथ चै किं म्र्यतां भी तुसिंह । दोस्तम्मस्त्यागलीला मिर्तवचनमुरो रोजलक्भीयेशस्ते नाहीशो न सुशासी न मधुन गगनं नादिनायो न चन्द्रः ॥

नेइशिखाविल्हनेन कॅंसिरेस्तवूर्थंगानित्वमुक्तम् । अत्र नीचगानिनो बलाइनीच-गानिन्वाः कीर्त्तेरुत्पत्तिरलंकारान्तराक्षंकीर्णेत्र । कार्वस्व कारणगुणानुविधानव्याप्ति-भक्नो लिक्ननिति ग्रुज्रमिति बोज्रम्वम् । मत्र दाक्को विप्रतिपत्तिरित्वाह । अत्रेति ॥

### र्श्वनुमानम् ॥

एवं तर्कन्वावमूलमलंकारदवमुक्त्वा संप्रति न्वावमूलालंकारेषु वयासंख्यालंकारं तावहाइ । प्रथमसित्वादि । वजोदेशिनामनूरेशिनां चार्यानां क्रमेण संवन्धे निवच्यते स क्रमापरनामा वयासंख्यालंकार इत्यर्थः । प्रयमनिर्दिटा उदेशिनः। पत्रा-मिर्हिटास्स्वनूदेशिनः । तेषां प्रयमस्व प्रयमेन द्वितीयस्य द्वितीयेनेत्वादिकः क्रमसंव-म्भो न्वाच्यः । वया 'क्रमय देशसामान्याष्' इति न्यावादैन्द्राप्र्यादिकाम्येटनां तथा-क्यापुरोनुवाक्यापुगलैः'डमा वामिन्द्राग्नी' इत्येवमाहिभिः वया वा समिदादीनां प्रवा-आदीनां तदनुमन्वणमन्त्रेः 'वसन्यषृष्ठुमाद् ' इत्यादिमिरिति भावः । आयामीत्वादि ।

१ लसंभवित D. २ धुनः क्रूपतां T. ३ किं नृसिंह D., T. ४ मृदुवचन C., M. ५ राज्य D. ६ नो मुनेहर्न D. ७ करित्तेंह्रण्वंगानि K. ८ K. drops अनुमानम्.

304

# एकस्मिन् यदनेकं कमादनेकत्र वा भवत्येकम् । तमर्छकारनिरूपणनिपुणाः पर्यायमबुवत॥ ५१॥

अत्र क्रमप्रक्रम एवास्य निरूपणकारणम् । यदा यौगपधेनैक्स् या नेकत्र स्थितिरुपनिबध्यते तदा विशेषविषयमप्याकामत्ययमित्या-शयेनात्र क्रमग्रहणम् । न चैष परिवृत्तिः । विनिमयेन विनैवास्य प्रवृत्तत्वात् । पर्यायक्रमत्वमाभित्य प्रेगल्ममानत्वादन्यर्थमस्याभि-धानम् । क्रमेण यथा

> कौइमीरपांसुरुचिरांशुकचारुहारै-या प्राग्वमौ कुचतटी रिपुसुन्दरीणाम् ।

अत्र प्रग्नोत्तरत्वेनावानाहिगुजविशिष्टतयोहिष्टानां होस्स्तम्भाहीनां निवेष्यतवानूहि हैरहीश्वराहिनिः क्रमेण संबन्धः ॥

### र्यथासंस्यम् ॥

क्रयप्रस्वादाह पर्वावं स्मवाति । एकस्मिमिति । यवानेकस्याधेयस्य क्र-यादेकाधारदंवन्धः एकस्वैवाधेवस्य क्रमाइनेकाधारसंवन्धो वा निवध्वते स हिपिधः पर्वावारुंकार इत्वर्यः । संगतिमाइ । अत्रेति । नन्देकस्यानेका-धारसंवन्धाविधेपार् दितीवपर्वावदितीवविधेपवोः को विधेप इत्वाझङ्क्य क्रमवीनपद्याश्यागनसोर्भेद इत्याह। यौगएद्येनेति । ननु क्रमाइकस्यानेकसंव न्धाविषेपार् परिवृत्तेः को विधेप इत्याद्यङ्क्वेह विनिमापितधर्मसंवन्धानावाद् नेद इत्यादि । सद्वति तच्छक्रोपचाराद् अर्धादित्यात् पर्वावतान् पर्वाव इत्यर्यः । काइमीरेत्व्यादि । स्वर्य । प्रागित्वादि । गतव्य ॥

### पॅंर्योयः ॥

१ प्रवर्तमानस्त<sup>0</sup> O., M. १ काश्मीसेयादि T. १ K. omits वयासंख्यम, ४ K. omits प्रबाद:.

· ľ

स्नैवाद्य भाति कुपिते त्वयि वीर मूभू-

दातुच्छटातवपलाधकरकस्त्रैः ॥

अत्र कुङ्गुमरजःप्रभृतयो गैरिकप्रमुखाझैकस्मित्राभये कुचतटे क्रमवर्तिनः कथिताः ।

प्रागासीन्मकरन्द्पिच्छिलतले पद्मस्य गर्भे ततः

धौरेः कौस्तुमकान्तिपूरसुभगामोगे सुज्राझ्यन्तरे ।

आवासस्तव लहिम संप्रति पुनर्निर्व्याजमूच्छेत्कृपा-

स्रोतःशीतलिते नृसिंहवसुधानायस्य नेत्राञ्चले 🛙

अत्रैकस्या एव लक्ष्म्याः पद्मगर्भादावनेकस्मिन्नाश्रये स्थितिः क्रमवर्त्तिनी॥

अधिकन्यूनसमानां न्यूनाधिकतुल्यवस्तुभिर्यत्र । विनिमय एषा कथिता परिवृत्तिः कोविदैस्ति-विघा ॥ ५२ ॥

विनिमयः किंखिन्मुक्त्वा कस्यचित् स्वीकारः । त्रिविघा अधिकपरिवृत्तिर्न्यूनपरिवृत्तिः समपरिवृत्तिस्र । क्रमेण यया

क्रमादेकस्मित्रनेकथा संबन्धसाम्यात् पर्यायानन्तरं परिवृत्तिं लक्षवाति । अधिके-त्व्यादि । न्यूनाधिकतुल्वैरधिकन्यूनसमानां विनिमवः परिवृत्तिरिति वाक्यार्थः । विनिमयश्वब्दार्यमाह । विनिमय इति । अधिकदानेन न्यूनोपादानमधिकपरिवृत्तिः । न्यूनदानेनाधिकमहलं न्यूनपरिवृत्तिः । समेन समस्वीकारः समपरिवृत्तिरित्वर्थः । सुगममन्वत् ॥

### परिवृत्तिः ॥

१ कोस्तुभरत्नकॉन्तिसुभगा° O., M. २ K. omits परिवृत्तिः.

: :

#### मधम उम्मेषः।

गरसिंह महीपाळ मदान्धास्तव दंग्तिनः । ददत्यारेनरेन्द्रेझ्यो दिवमाददते युवम् ॥ मत्राधिकाया दिवो दानाक्यूनाया मुवो प्रहणम् । तनौ देखा पाकोन्मुखद्यारसखीं कामपि दैवं रिपुस्रीझ्यस्तासां कॅळयसि केळिक्नक्षितिपते । प्रमां ताटक्कानां भवणकुसुमानां विर्छसितं स्मितानामालोकं स्तनमळ्यजानां श्रियमपि ॥ इह न्यूनायाः द्यरपाण्डुराया रुवः समर्पणात् ताँटक्कप्रमार्प्रभूती-

नामधिकानामादानम् ।

प्रतिमटघरणिपतिभ्यो नाराचपरम्पराः शिता दत्त्वा । इरसि नूर्सिह नरेश्वर तज्ज्र्यऌक्ष्मीकटाक्षपाररिपाटीः ॥

अत्र नाराचपरम्परापरित्यागात् तुल्यगुणानां कटाक्षपरिपाटीनां केळनम् ॥

एकस्यानेकत्र प्राप्तावेकत्र यो भवेनियमः । ख्याता सा परिसंख्या संख्यावद्भिश्चतुर्भेदा॥५३॥ एकानेकाभिधानस्य प्रकान्तत्वादिद्वास्याःकथनम् ।

एकानेकप्रस्तावात् परिसंख्यामाह । एकस्योत्यादि । एकस्यामेकच द्वगपत् प्राप्तावेकतरपरिवर्जनेमेकच नियमनं यच किवते सा परिवर्जनेन संख्यानात् परि-संख्येस्वर्यः । संगतिमाह । एकानेकेति । तत्त्याचतको विभाः श्लोकेन संगृह्याह ।

· 209

१ सिन्धुराः D. २ दत्ते T. ३ ठार्थ C., M. ४ इरासे नरसिंह खिातेपते C., M. ९ नृसिंह T. ६ विकसित C., M. ७ ताटड्रायुतांना° D., C., M. ८ 'प्रमृतीनामादा-नम् T., D. ९ नरसिंह C. २० 'पारिपाटिम् M. ११ स्वीकरणम् C., M.

# प्रश्नपूर्वान्यथा 'चेति सा भवेत् प्रथमं दिघा । वर्जनीयस्य शाब्दत्वादार्थत्वाच्च दिघा पुनः॥५४॥

क्रमेण यथा

मायामन्छाधनीयमित्यादि । इयं प्रसप्षिका वर्जनीयस्य झाव्दत्वे । महेम्यामरणं नुसिंह नुपते कि कि स्वयाझीकृतं महेही चन्द्रकळावच्चूडचरणद्वन्द्रं भुतं कर्णयोः । बक्ने वागधिदेवता मचुरिमा कण्ठे मुत्रे विक्रमः कारुण्यं इदये करे वितरणं पादे रिपुस्मामुजः ॥ इयं प्रसपूर्षिका वर्जनीयस्यार्थत्वे । ठोकेऽस्मिन् नरसिंहदेवनृपतिर्दाता न कल्पद्रुम-स्तेजस्वी स न पग्रिनीसहचरः कान्तः स नो चन्द्रमाः । गम्मीरः स न वाहिनीपरिवृढस्तुङ्गः स नो मन्दरः हाल्पड्नः स न पंत्रमूः किमपरं वाग्मी स नो बाक्पतिः ॥ इयमप्रसपूर्षिका वर्जनीयस्य झाबद्रत्वे ।

प्रद्वेत्वाहि । आयामेत्वाहि । वयासंख्ये गतनेतन् । अषायामश्लाष्यत्वादिगुणानां क्रेश्सम्माहिष्वहीश्वराहिषु च प्राहेर्गेःसम्माहिष्वेव नियमनात् परिसंख्या । अही-नादीनॉं नाहीन इत्याहिना शब्दादेव निषेध इति वर्जनीयस्य शाब्दस्वम् । अङ्ग्रेष्ट्रियत्वादि । अर्थाङ्गाभरणस्वस्य भगवधरणयुगलाहिषु मुकुटादिषु च प्राप्तस्य चरणबुगलाहिषु नियमनं मुकुटादिनिषेधस्यार्यसिद्धत्वाद्वर्जनीयस्यार्थत्वामित्त्यर्थः । छोक इत्याहि । अषापि सतृत्वाहिगुणानामुत्रयच प्राप्ती राहि निवमः करूपद्रुमा-

् बेति D. २ °स्यार्थत्वात् T. ३ पद्मजः T. ४ अङ्ग्राभरण° K.

#### अष्टम उच्मेषः।

विद्याद्य दण्या व्यसनं कछाख़ दाने विनोदः समरे विद्यारः । कीचौँ रतिः काव्यकयाख़ राग-स्तवैव जोगति नृसिंद देव ॥ इयमप्रसपूर्विका वर्जनीयस्यार्थत्वे ॥ दण्डापूपिकया येत् स्यादेवार्थान्तरापतनम् । अर्थापत्तिरियं सा कथिताऌंकारपारँगेर्द्वेघा ॥५५॥

दण्डापूपयोर्भावो दण्डापूपिका । यथा दण्डमझणादपूपमझण-मर्थादापतति तथा कस्यचिदर्थस्य निष्पत्तौ समानन्यायडझण-सामर्थ्याचदर्थान्तरमापतति सार्थापत्तिः । नेयमनुमानम् । समान-न्यायस्य संबन्धदपत्वामावात् । असंबन्धेन तुं तस्यानुत्थानात् ।

सिनिषेभय साब्द एव । विद्यास्थित्वारि । भवापि तृष्पाञ्चसनारीनां विद्याकला-दिषु निवननारर्थाद्धनसूतारिनिषेभग्रतीतेर्वजनीवस्वार्थत्वम् ॥

### परिसंख्या ॥

परिसंख्यायां वर्धनीयसाभकत्वमसङ्गादर्यापत्ति स्मायति । दण्डापूपिकये-त्वादि । वत्र कस्वचिदर्थस्व निष्पत्ती रुण्डापूपिकवा कैमुतिक-वावेनार्यान्तरस्व सिक्रिमिवध्यते सार्यारापारनारर्यापत्तिरित्वर्यः । इण्डापूपिकाश्चव्दं व्युत्पारवाति । दण्डापूपयोरिति । मनोज्ञादित्वाद् दुञ्मत्ववः । पृषोदरादित्वाद् इज्रयमाव द्वति केचित् । वन्वे तु रण्डापूपी वत्र न्यावे सा रण्डापूपिका मत्वर्यावटनित्वाषुः । रण्डापूपाविव रण्डापूपिका । "दवि प्रसिक्तती " इति कन्प्रत्वय इत्वप्रभ वाक्यर्यनाइ । यथोति । वया रण्डो मूपिकमसित इत्युक्ते तत्वहवाव्ययुक्तभन्न वाक्यर्यनाइ । द्यथेति । वया रण्डो मूपिकमसित इत्युक्ते तत्वहवाव्ययुक्तभन्न

१ तवैव जाता नरसिंह T. २ यस्मात् O., M. १ T. drops तु.; O. and M. have ज in place of it. ४ K drops परिसंख्या. ५ °मर्थात् सिदं D. ६ °मानान्तभांव D.

### पकावल्यां तरछान्वितायां

इयं च द्वेधा । प्राकरणिकादप्राकरणिकस्यार्थादापतने तावदेका । अप्राकरणिकात् प्राकरणिकस्यार्थादापतने तुं द्वितीया ।

ঙ্গনিত যথা

मकल्हमपि द्विषद्वधू-वदनेन्दुं मलिनं वितन्वते । तव वीर नृसिंद कीर्चुयः सकल्हं किमुतेन्दुमण्डलम् ॥

अत्र द्विषद्वध्वदनेन्दुवृत्तान्तः प्राकरणिक इन्दुमण्डलवृत्तान्त-सप्राकरणिकमर्थादाक्षिपति ॥

आपातालं निविडघटितान् कम्पयत्येतदुचे-

र्मूच्छेल्लेम्बापटहरटितं स्थावरानप्यरोषान् ।

पतांस्तूलीसमभुजबलान् जङ्गमान् भूभृतस्तान्

यात्रारम्भे तव किमु पुनः सीनृसिंह झितीन्द्र ॥

अत्र स्थावरभूभृद्रुत्तान्तोऽपाकरणिको जङ्गमभूभृद्रुत्तान्तं प्राकर-णिकमर्थोद्दापूरयति ॥

तुल्यप्रमाणशैष्टचात् प्राप्तावेकत्र यौगपद्येन ।

संबन्धो व्याप्तिस्तरेकत्रीवभूतमनुमानम् । अर्थापत्तिस्तु न्यायकपति भावः । अकळङ्क्रीमित्यारि । अकलद्वं निष्कलङ्कम् । आपाताळमित्यारि । सम्पा पटदः । स्पावरभूभृतः पर्वताः । जङ्गमभूभृतो राजानः ॥

### अर्थापत्तिः॥

षाक्यम्यायमूल्यस्यावात् विकल्पं लभवति । तुरुयेत्वादि । तुल्यवल्यमाण-श्विष्टस्वात् तुल्यवल्योईयोर्विर्देजयोर्नुगपदेकच प्राप्तयोः ।

१ C. drops तु. २ 'छड्डा' D.; 'छड्डा' C., M. १ 'स्तूलेलवसमबलानू D. ४ 'माखिपति C., 'मागुरयात T. १ 'भीषित' D. १ K. omits झर्यापत्तिः. ७ K. omits विरुद्धयोः, ८ विकल्पो विकल्पः सवर्त्र K.

# उभयोः समानबळयोः स्फुरति विरोध विकल्प इत्युक्तः ॥ ५६ ॥

रैबद्विप्रयोगे परितप्यमाना मुणालमुद्वी मदनज्वरेण । इत्यं कर्याचेद्धत वेपमाना खूते सखीं वीर नृसिंद देव ॥ बस्त्युत्तरस्यां दिशि देवतात्मा दिमालयो नाम नगाधिराजः । किमत्र गच्छामि करोमि किं वा प्रवालशाय्याद्वौरणं शरीरम् ॥

# बद्भवति यौगपद्यं गुणक्रियाणां समुच्चयः स स्यात् । एषो ऽदर्शि विकल्पप्रतिभटभूतो दिघारमाभिः॥५७॥

सर्वत्र ग्राविइद्धयोस्तुल्यवलयोः समुखयः । विरोधे विषमबलस्वे सौतुम्बरीसर्पवेष्टन-स्वर्धनबोरिव बाध्यबाधकभावः । तुल्यबलस्वे श्रीहियववदगस्या विकल्पस्तत्र समुखबनिरासार्यमुक्तं थिरोध इति । बाधपरिक्षरार्थमुक्तं समानबल्ज्योरिति । समानबलस्वे हेतुस्तुल्यप्रमाणेवैशिष्टयादिति । उदाहरणार्थस्य विषयं ताव-द्याह । त्यदिस्वादि । उदाहरति । अस्तीस्वादि । इह तुःसहविरहझ्वरप्रती-कारस्वे हिमनिरिनननप्रवालघण्यार्थरणयोस्तुल्यबलस्वाद्विकल्पः । अत्र परवी-व्याक्वगर्भीकारोऽपि चमस्कारकारिस्वाहलंकार एवेस्याहः ॥

### विफल्पः ॥

१ C. and M. insert uvi before त्वद्विंग २ 'तन्वी C., M. ३ 'शयन C., M. ४ 'करपयो' K. ५ K. omits विकल्पः.

खरमीजांगरि खरमीपतिमददमेनी तास गर्बाय पुंसा-मेकापि स्यात्तवैताः किमिदमुपद्यमारम्मसुण्डृम्भयन्ते । भत्रोकरूपा मूर्तिरेव गर्वहेतुस्तत्रांपि कीचिस्ततोऽपि छस्मी-रिति बहुनामहंकारकारणस्वं स्पर्धया निबद्धम् । अपि च छाव-ण्यादिसिः शोमनैर्मूर्स्यादीनां योगः। किं च गर्वकारणसङ्घावेअपि गर्वो न जात इति विशेषोकिरप्यस्तीत्यनया सैहास्य संकरः। कार्पण्यैकनिकेतनं नूपतयो दौर्जन्यमाजो बुधाः सन्तः क्षीणधनाः इपानभिमुको छोकः कठोरः कछिः। शक्यन्ते विपदः किमत्र कविभिः सोद्धं भवेयुर्यदि स्वैरं वीर नूसिंह देव मवता नैताः समुग्मीछिताः ॥ अजाशोमनैः कार्पण्यादिमिर्म्यपतित्रभृतीमां योगः # हेत्वन्तरसंबन्धात् स्फूर्जति कार्यस्य यत्र सौकर्यम्। स समुच्चयसाहश्यात् संमाधिनामात्र निर्दिष्टः॥५९॥ यत्र सलेकपोतिकान्यायेनैकमेव कार्यं कर्त्तुमनेकेवामवतारस्तत्र तत्करः कथितः । यत्र काकताळीयेनापतनमपरस्य तत्रायमळं-मन तलपार्य बोजवति । अन्नेति । शोगनांशं व्यनसि । अपि खेति । अभ्यूबबनाइ । किं चेति । हितीवनुताइरति । कार्यपयेत्वादि । अचावि इपतिकार्पण्वनेकनेव विपतां हेतुस्तयापि भूवसां स्पेथवा हेतुस्पेन निवन्धात् तत्करः सन् वाक्वार्यहेतुकेन काष्वलन्नेन संकीर्वते । अह्योमनांसनुरुपाटवारी । अन्नाहों) मनैरिति ॥

#### तत्करः 🏽

सम्बरसाधम्यात् समापि लक्षवति । हेत्यन्तरेत्वारि । वत्र केवयित् का-रणेनारब्धं कार्वे काकतालीवम्यावेन सीकर्यात् कारणाम्वरेण निष्पारितं निव-

१ °मथिनी D. १ 'स्तवापि कश्मीरिति बहूना' D., C., M. १ सह संकरः T. अ समापिनां-मात्र C. M. ५ रपर्थाहेतु' K.

मारः । अत एव केतचित् कर्त्तुमुपकाम्तस्य कारणाम्तरव्यतिकरतः सीमर्थं सम्यगाधीयते इति यथार्थाभिधामः समाधिनामायमछं-कारः समुम्बयसाहरुयात् तर्कम्तरं विदिष्ठः । यथा

> स्तवण्यमेष सहजं तय मानिनीनां चेतः प्रसादयाति वीर नृसिंह देव । तन्यन्ति पञ्चमचमस्कृतिकोमस्तानि साहायकं किमपि कोकिल्कृजितानि ॥

निर्णीयालंकारान् कतिचिदिमांस्तर्कवाक्यनय-मूलान् ।

छोकन्यायाश्रयिणःकेचिदिदानीं निरूप्यन्ते॥६०॥ बलिनं जेतुमनीशः को ऽपि तदीयं रूशं तिरस्कुरुते। अन्यं क्रमपि जचन्यो यत्राहुः प्रत्यनीकमिदम्॥६१॥

भाते स समाभित्तिपर्वाः । तहेतत्त स्करादेशं दर्साम्य प्यापटे । यझैत्वादि । समापि संतां ग्रुत्पास्यति । अत इत्वेति । गलेके तमुववतापृत्रवाशित तंग-तिकयनपरं न लसनाम्तःपातीति प्यापटे । समुख्ययेति । समुखवयाणा-नम्तरोक्ततस्वराख्यः । लायण्यमि स्वादि । सहायस्व कर्म साहायकम् । " वो पथाहुकरोत्तमाहुञ् " । अत्र झावण्वेन कारणमारव्यस्य मानितीमनःप्रसादन-कार्यस्व काकतालीवेः कोकिकद्व्यितैः सौकर्वेन निष्पादनं सनाधिरित्वमु हरिकाम् ।

#### स्रेमाचिः ॥

बणाराजंगारकाण्डस्व संगतिगद्द । तिर्णीवेत्यादि । खेकन्यावाश्वितेषु प्रथतं .श्रक्षणीकासंकारं बक्तववि । वुद्धिनचित्वादि । प्रवन्नप्रियप्रायीकाराधनस्व

१ K. omits समाधिः.

मनीक सैम्पं तस्व प्रतिनिधिः प्रत्यनीकम् । तत्सादृइयादछ-छंकारोऽपि प्रत्यनीकमिति व्यपदेशमस्तमत । यथानीकमभिमवि-तुमनीश्वरेण केनापि तत्प्रतिनिधिभूतमन्यद् व्यामोद्दादभिभूयते तथात्र बरुवति परिपन्थिनि तदीयमल्पवरुं कमपि कोऽपि परिप-म्थयतीत्पर्थः । श्रेत्र च प्रत्यर्थिप्रकर्षः प्रयोजनम् ।

यथा

सुधाकरो वीर नुसिंह देव यशोविँढासैग्ईपितानुमावः । तवाननस्य प्रियवॉंग्धवाना-मपाकरोति भियमम्बुजानाम् ॥

भत्र नर्रसिंहदेवः सुधाकरेण दुर्जयस्ततस्तइदनवान्धवानां दुर्ब-छानां कमलानां भियो हरणात् सुधाकरप्रत्ययितो नर्रासहदे-वस्य प्रकैर्षः प्रतीतः॥

उपमानस्याक्षेप स्यादुपमेयत्वकल्पनं यद्वा । यंत्र प्रतीपमेतदिबुषैरभिधीयते दिविधम् ॥ ६२ ॥

त्तदीबहुर्वलपीडनं प्रत्वनीकमित्वर्येः । प्रत्वनीकग्रव्नं म्युत्पादवाति । अनीकमिति । प्रत्वनीकं प्रतिपत्तं तत्त्वाष्ट्रदवादलंकोरेऽपि लक्षणवा प्रत्वनीकव्वपदेश इत्वर्यः । लक्षणावाः प्रवोजननाह । अञ्च स्त्रेति ॥ सुधेव्यादि । स्पष्टव् ॥

### प्रत्यंनीकम् ॥

प्रातिकूल्यसाम्बाह् प्रस्वनीकानन्तरं प्रतीपं निकपवति । उपमानस्येस्वादि । वयोपनेवस्य सर्वोत्तरतवोपनानस्वासेपः क्रिवते उपनेवस्यं वा कल्प्वते स प्रतीपा-संकारो द्विधि इस्वर्थः । तवाद्यनेदं विष्टुणेति । यत्रोति । मालेपग्रम्पार्थनाइ ।

१ तत्र प्रस्थाय O., M. २ विल्लेस खपिता T. वान्धवानां पराकरोत T. १ हू-सिंह O. ६ श्रियोऽपद्रणात् O., M. ६ प्रतीतः मकर्षः T.; मकर्षः प्रतीयते O., M. ७ तत्र T. ८ K. drops प्रस्वणीकार, ९ द्विभेस्पर्यः K.

### महम उन्मेवः।

### अत्रौपमेयमेव ळोकोत्तरतयोपमानधौरेयमिति यतुपमानस्याझेपः वैमेर्यक्याडोचनमाचर्यते तत्तावदेकं प्रतीपम् ।

यथा

कान्तिः स्यमावसुमगैव तवाङ्गरागः प्रत्यत्रकुडुमरसः बलु मङ्गलाय । आसीः कलिङ्गनुपते भुवनोत्सवाय प्रीणातु केरवकुलानि परं सुघांछुः ॥ अत्र स्वमावर्सुमगया कान्स्यैवाङ्गरागकार्यस्य भूषणस्य सिंद-त्वात् कुडुमानुलेपनेन किं प्रयोजनमिति प्रतीतिः । यथा वा दानैस्त्वयि प्रीणितजीवलोक द्वांगैस्त्वयि प्रीणितजीवलोक द्वांगैस्त्वयि प्रीणितजीवलोक द्वांगिस्त्वयि प्रीणितजीवलोक कृत्यद्वमं कुण्डलगामनैषीत् ॥

भत्र सुँघार्य किमनेन कल्पद्रुमेणेत्युपमानविषयकैमर्यक्यालोच-नकपस्याक्षेपस्य विद्यमानत्वात् प्रतीपम् । किं च तदुपजीवनेन प्रवृ-

केमर्थक्येति । कि प्रवोजनमिति विचारः क्रिवत इत्वर्यः । उत्ताइरति । कान्तििरित्वादि । अधोपनानस्वालेपं वोजवति । अत्र स्वभावेति । एव वितीवार्वेऽपि कलिक्नेम्ब्रत्वैव अुवनानस्वकरत्वादिन्दोः कैमर्यक्वमालोच्चन् । कांध-स्वैयोसहरणाम्सरमाह । दानैरित्वादि । कुण्डलानां कुण्डेलीकरणम् । वयाधि-कासरस्व वर्क्यत्वज्ञानाव कुण्डलाकारा रेखा किवते तद्ददिति भावः । अचा-प्वाक्षेपं दर्घवति । अत्र मुधेति । अभ्युववत्येन कंचिद्दियेवनाह । कि खेति ।

१ केमच्यांकोषन° D., C., M. १ प्रस्यङ्ग° T. १ प्रणिगति C., M. ४ °सुमग्येव कान्स्या T. ९ निवद्यत्वात् C., M. ६ वृथाय° T. ७ मुधायितननेन T. ८ °द्वेपक्तपादस्य C., M. ९ मारास्योदा° D. १० कुण्डल्लीकार्ण D.

साधारणगुणयोगाद्यत्र प्रकृतस्य वस्तु संवछितम् । न विभावयितुं इाक्यं तत् सामान्यं समाख्या-तम् ॥ ६४ ॥

नेदमपड्ठ्तिः । किंबिदपड्र्त्यं कस्याप्यनारोप्यमाणत्वात् । प्रछ-तस्याप्रैकृतेन समानत्वसंबन्धादौपचारिकोऽस्य सामान्यमिति व्यपदेशः

> धराधिप श्रीनरसिंह देव यद्योषिलासे तव जुम्ममाणे । विधुन्तुदो वेत्ति न शीतमानुं नांगाधिनार्थं च न वैनतेयः

अधिकगुणाङ्गीकरणं स्वगुणत्यागेन तद्रुणःकथितः।

किञ्चिम्मीलनसाम्बात् सामान्यमाह । साधारणेस्वारि । वद नुपसाम्बा-स्प्रस्तुतस्य प्रस्तुततागरम्यं निवभ्वते स सामान्वालंकार इत्वर्यः । अस्वाप-हुतेर्नेदनाह । नेद्मिति । सामान्यसंज्ञाप्रवृत्तिनित्तिमाह । प्रकृतस्येति । उदाहरति । धराधिऐस्वादि । अवाप्रस्तुतवोधन्द्रग्रेषवोः प्रस्तुतेन वद्यसा धायन्वगुपसाम्बादेकताप्रतिपत्तिः॥

### स्रामान्यम् ॥

गुणसाम्बसाम्बार् सामान्वानन्तरं तहुणालंकारमाह । अधिकोस्वादि । स्वगु-जस्वागेन संनिहितोस्क्रटान्वगुणस्वीकारस्तहुण इस्वर्थः । तहुणस्रव्यं निव्रृते ।

१ किंचिदप्यपहुत्य T., C. १ 'त्यान्यस्य कस्या' C., M. ३ 'प्रस्तुतेन C., M. श्र नागाधिराजं T. ५ K omits सामान्यम्. सात्रिभ्यमभ्यासीनस्य निरतिद्ययगुणस्य तस्याप्रकृतस्य गुणोऽ-स्त्यस्मित्रित तद्रुणः । नायं मीलितम् । इद्द वस्त्वन्तरगतास्तोक-ळोकोत्तरगुणान्तरज्यतिकरपरिणतस्वरूपस्य प्रस्तुतस्य वस्तुनः प्रंतिमासमानत्वात् । मीलिते च प्रस्तुतस्य वस्तुनो वस्त्वन्तराति-रोद्दितत्वेन प्रतीयमानत्वादित्यनयोः स्फुटमेव मिन्नविषयत्वम् ।

যথা

षीर त्वद्रिपुरमणी परिघातुं पछवानि संस्पृत्त्य । न इरति वनभुवि निजकरक्दद्विर्खेचितानि पाण्डुपत्रधिया ॥

मत्रादणानां पहुवानां धैवलिमस्वीकारः ।

ৰযা ৰা

नुत्यद्भर्गाद्वहासप्रसरसहचरैस्तावकीनैर्यर्गोभि-र्भावस्यं नीयमाने त्रिजगति परितः श्रीनृसिंह झितीन्द्र। नेदृन्यदेष नाभीकमलपरिमलः प्रौढिमासादयिष्य-

द्देवानां नामविष्यत् कथमपि कमछाकामुकस्याववोषः ॥

मन भगवता रूप्णेन यधःसंबन्धात् धवलिमा स्वीकृत इति

सांनिष्यमिति । मीलनावस्व नेवमाह । नायमिति । इह प्रस्तुतस्वाप्रस्तुत-गुणावच्छिन्नस्वेरूपत्वं मीलने त्वप्रस्तुतसंछन्नर्स्वरूपत्वमित्वमैयोर्महान् नेव इत्वर्यः । उत्तहरति । वीरेत्वादि । पाण्डुपत्रभिया जीर्णपर्णज्ञान्स्वेत्वर्यः । आस्वैदोश-इरवान्तरमाह । नृत्यदित्त्वादि । ईवृगेवं धवल एष कमलाकरज्ञः । माभीक-

१ प्रतिभासमानत्वम् C., M. १ °संचितानि D. १ T. notices पाण्डुत्व° for धवस्मि<sup>•</sup> ४ °बंशोभिः साबग्ध D. ५ °रूपत्वं K. १ °रूपत्व K. ७ °नयोरस्ति महान् K. 41

तद्रुणत्वम् । कि चात्रासंबन्धे संबन्ध इत्येवंकपातिशयोक्तिस्तद्रुणा-जुप्राणितेति संकरः ॥

सति हेतौ तद्रूपाननुहारोऽतद्रुणः कथितः ॥६५॥

भन्न सोतिशयगुणं प्राकरणिकं वस्तु साक्रिध्यछझणे कौरणे स-त्यापि यदि नाप्राकरणिकगुणस्यानुहरते तदा तस्याप्राकरणिकस्य गुणो नास्त्यस्मित्रित्यतद्रुणः । तद्रुणयैधम्येंणात्र प्राप्तनिरूपणाव-वसरः ।

यथा

### गण्डामोगे विद्यति मदैः पिष्ठिले दिग्गजानां वैरिस्रीणां नयनकमळेप्वज्ञनानि प्रमाष्टि । यद्यप्येषा दिमकरकराद्वैतसौवस्तिकी ते कीर्त्तिदिश्च स्फुरति तदपि स्मापते श्रीनृसिंह ॥

इह मदाञ्जनसंपर्केयपे यशभियो मलिनिमा न जात इत्यतहुणः॥

मलपरिनसाभिज्ञामात् कुष्णप्रस्वभिज्ञा देवामां म तु काष्ण्यांदिति भावः । अभ्यु-चयमाह । किं चेति ।

### तेषुणः 🕯

ततुपवैपरीत्वेनावमुणमाइ । सतीत्वारि । उत्कटगुणसंगिधानेऽपि तदूपासं-स्पर्धित्वनततुण इत्वर्यः । तऐतदिवृण्यमतमुणघण्डं निर्द्रते । यत्रैत्वादि । संगतिमाइ । सद्गुंगिति । गण्डेत्वादि । दिमकरकधदेतस्य सोवस्तिकी स्वस्तिवादिनी क्वोत्तना-सदृष्ठीत्वर्यः । स्वस्तीरवाद सौवस्तिकी । स्रस्नातादित्वाद् व्या । सरास्त्यादेन जानमः ॥

### वेतद्रुणः ॥

१ सातिशयगुणितं C., M. ९ T., C., M. drop कारणे. १ K.omits तहुणः. ४ तहुने-त्यादि K. ९ K. drops अतहुणः.

यत्र प्रश्नपुरःसरमेवासंभाव्यमुत्तरं किमपि । अलरूद्रवति निबद्धं तदुत्तरं तावदंत्रैकम् ॥ ६६ ॥

भत्र प्रसपुरःसरस्य वार्ड गूडत्वादसंमार्थनीयस्यानेकधैवोपनि-बच्यमानत्वं चमत्कारकारणम् । किं च ब्यवब्छेराव्यवब्छेरक-तामन्तरेणैव प्रवृत्तमिद्गिति न गोचरः परिसंख्यायाः ।

' का विसमा देव्यगई कि दुछहं जं जणो गुणग्गाही। कि सोक्स सुकल्टर्स कि दुक्सं जं खलो लोगो॥'

## यत्र त्वनुपनिवद्धः प्रश्नः स्यादुत्तरोन्नेयः । कमपि तदीयं भेदं हितीयमाचक्षते सुघियः॥६७॥

अयो चरालंकारं लगवति । यत्र प्रश्वेत्वादि । वच प्रमपूर्वकनसंगाव्यमुत्तरन-सङ्ग्रिवण्वते तदेनदुत्तरनिष्वर्थः । सङ्ग्रविक्ष्ये जनस्कारामायास्यङ्ग्रहणनित्वाद । अज्ञेति । परिसंब्याको नेदनाइ । कि चेति । परिसंब्यावानिदरनिदेश्वरत्वं वया पत्र पत्रन्ता मस्या इत्वन गोधादिपप्रकारिस्किपद्यनत्वानां चैमार्जारादीनां मभ-णनिदेषः । इह ह स्वार्यविधिपरत्वनेर्दे नेत्वरनियेषपरत्वनिति मावः । चकाराद्या-प्रष्ट्रप्रविदेधाददुवानकोऽपि नेद इति सूचिवय । का विषकोति ।

> का विषया देवगतिः किं लभ्यं बज्जमी गुणपाही। कि सीच्यं सुजल्पं कि दुम्सं वस् जले कोजन्॥

दितीब्तुत्तरं ल्यवति। यत्र स्वित्वाहि। वचीत्तरोजेवः प्रवस्तइपर्नुत्तरनिस्वर्यः॥

### उत्तरम् ॥

१ व्नीपरीवानेक T.; व्नीयरीवानेकधोपनिवष्य C. M. २ C., and M. drop इदम्. १ D. omits म. ४ भेवं चेतर K. ५ K. omits इत्तरम. ৰ্যা

### तावत् कुतसम्द्रमयूखभूषाः सौधाद्रणे प्रेयसि नः प्रदोषाः । तस्योत्कलक्षोणिपतेः प्रतापो जार्गात्त यावत् ककुमां मुखेषु ॥

इह तुहिनकरकिरणभूषान् सौधाक्रणे प्रदोषान् कदा निर्वेक्याम इति प्रियायाः प्रसः कुतोऽस्माकमुक्तविद्योषणाः प्रदोषा इति प्रतीपमेहीपतेवत्तरातुत्रीयते॥

यत्र प्रश्नःपुरःसरमुत्तरमुभयोमिर्थेः समुछसति । प्रश्नोत्तरिकासंज्ञं तमलंकारं विदुर्विबुधाः ॥ ६८ ॥

यथा

पीतः केनासि रत्नाकर कथय बलान्मूफि कौलिन्दि इष्टा केन त्वं में। च कोपीः कुतुकममिदचे वर्ष पयं वदामि । धावन्त्येते नृसिंहझितिपतिपृतनादग्धविद्वेषिवेंदम-र्ज्यालाहेषाकहेलाइँतकनकगिरिर्स्थन्दवारां प्रवाहाः ॥

प्रझोत्तरप्रसद्भात् प्रभोत्तरिकालंकारं ल्सबति । यत्रेत्वादि । वत्र इवोर्नियः प्रझोत्तरे निवर्ध्वते सा प्रझोत्तरिकेस्वर्यः ।पीत्त इत्यादि । कालिन्दीसागरवोः प्रझो-त्तरिकेवम् । कालिन्दी सागरं पृच्छति पीत इत्यादि । पीतः पीतवर्णः । देवाकः स्वाच्छन्यगिति संजीयनकारः ॥

### प्रसोत्तरिका॥

१ °मूपते° T. २ T. drops मिथः. ३ केनालि C., M. ४ मे च कोपीः M.; वाचको बः T. ५ देश<sup>°</sup> C., M. ६ °ब्नाला संदोह<sup>°</sup> C., M. ७ °गत<sup>°</sup> T. ८ °स्पन्दि<sup>°</sup> C., M.

ं अत्र कनकगिरितरक्तिणीमिः सिन्धोरसंबन्धेऽपि संबन्धः कवि-प्रौडोक्त्या सिद्धत्वेनोकः । इदं तु वाकोवाक्यमिति मतान्तरे प्रसिद्धम् ॥

अथ वल्गद्गूढार्थप्रतीत्यलंकारलक्षणं भावि । गदितमिदं संलक्षितसूक्ष्मार्थस्य प्रकाइानं सूक्ष्मम् ॥ ६९ ॥

> नवेषु कान्तेषु कृताभिळाषाः स्वर्माङ्गनाः प्रेक्ष्य मरीचिमाली । नुसिंह भूपाल तवाहवेषु

कम्पाकुलं द्र्शयति स्वविम्वम् ॥

इद्द भाषिमेदेतया भयानुभाषकम्पाकुल्मात्ममण्डलं दर्शयता दिवाकरेण नवनवप्रियतमलामामिलापिणीः स्वर्गाङ्गनाः प्रति नर-सिंद्दनरपतिद्दनिष्यमाणसमरोद्धदप्रतिभटागमनं प्रकाशितम् ॥

यत्रोद्रिन्नं किश्चिद्दस्तु कुतश्चिनिगूह्यते भूयः । वस्त्वन्तरनिक्षेपाद् व्याजोक्तिं तामुशन्त्येताम्॥७०॥

अय सङ्गतिपूर्वकं सूक्ष्मं लभवति । अधेस्वादि । वत्र स्पूल्बुद्धिमिरसंलक्ष्यस्व स्ववं विदग्धतवा कयंचितिक्रितेनाकारेण वा संलक्षितस्व सूक्ष्मार्थस्व विदग्धं प्रति वकास्तमं निवभ्यते स सूक्ष्मालंकार इत्यर्थः । उदाहरति । लवेष्विव्यादि । अव स्वर्गाङ्गनाभिलापः सूक्ष्मोऽपि तचेष्टासूचितो मरीचिमालिना स्वमण्डलकम्पनेन ताः धति प्रकाशित इति व्याचटे । इद्वेस्वादि ॥

#### र्सुक्ष्मः ॥

सूक्ष्मवैपरीत्वेन व्याजोक्ति लक्षबति । यत्रेत्यादि । निगूहितवस्तू द्वेदनं सूक्ष्म-

१ संरक्षित° T., D. १ °मेदमयानुमाव° D.; °मेदतयानुमाव° T. ३ °मियतमाभिस्त्राघ T. ४ K. drops सूक्ष्म: अत्र निय्हं वस्तु कुतकित् कारवातुझित्रं प्रकटतां झातं सह-स्वन्तरनिवेधनेन निग्हाते गोप्यते । मत दय वस्त्वन्तरनिवेधक पस्य ज्याजस्योक्तिर्वचनमिह वर्त्तत इत्यस्याः सार्यकम्यमिधानम् । यत्र कादृश्याय प्रैकृतमपहूयते तत्रापहुतिऔर्यात्त । यत्र पुनरपह-वाय सादृश्यमुपनिवध्यते तत्रेयम् ।

धाकण्योत्कलभूपते जैलमुवां निर्घोषमाकस्मिकं त्यस्तेनापटइभ्रमेण सहसा संजातकम्पाकुलैः । अन्तर्भीतिपराहतोभी द्यिताकण्ठप्रहक्रीवया सान्द्रानस्दमर्थी दद्याग्रमिनयत्यक्तैः द्यौकाचीश्वरः ।

भत्र नर्रासहनरपतिवर्त्तविनीपटइग्रमाविर्भूतेन कम्पेन प्रका-शिता मीतिः प्रियतमोपगूहनेनापरुफ्तिा ॥

वाक्यं यदन्यथोक्तं केनाप्यन्येन योज्यतेऽपरथा। तत् काकुम्छेषाभ्यां यदि वक्रोक्तिस्तदा स्फुरति॥७९॥

इत्युक्तम् । इहोदिप्रवस्तुनिवृहवं व्याजेकिसिति व्यापटे । अत्रेसि । नापरेवं निन्तो । सत् एवेति । अपपुतिप्रभेद इव व्यांजोकिर्न पृयगमंत्रार इॅत्युद्धरः । तमिरासार्थे नेदनाह वत्र स्ताहृङ्यायोति । वत्रापह्रवनुस्तेन साहृष्टवं प्रतिपाधते दपापहृदः । वद्य साहृष्ट्योपजीवनेनापहृदः क्रियते तत्र व्याजोकिरित्वनवोरत्नु-स्टब्लाहृह्हदैरप्यपह्नवगन्धनात्रातृषुरुरपह्नवो नेदोऽन्वयातिप्रसंगाहित्वर्याः । उद्याहरति । आकृर्ण्येत्वाहि । अत्र रतिनीत्वोः कम्पजनकत्वसाहृष्ट्योपजीवनेनानन्दप्रकटन-म्याजाह्यादहातेक्रिरिवं व्याजोकिरित्वाह । अन्नेति ॥

#### र्व्याजोकिः ॥

डक्स्वन्वयात्वसाम्बार् म्वाबोक्स्वनन्तरं वक्रोक्ति ल्लबति । चाष्ट्यमि-स्वारि । वत्रानिप्राबान्तरेणोन्क्रवाक्वनन्वेनान्वया बोडवते सा वक्रोक्तिः । स

१ T. drops गोन्पते. २ प्रस्तुत° C., M. ३ C. and M. have यथा preceding आकर्षों ४ जम्मुचे: D. ५ सवम्राधिश: C., M. ६ म्याम्रोत्तिरीते व पुष्ट K. ७ इत्युव्हटमतनिरासार्थ K. ८ K. drops व्याकोलितः.



### महंग उन्मेषः ।

डकिम्बपदेश्वसामर्थ्यात् म्याजोत्त्यमन्तरं निरूपणमुचितने-तस्ताः ।

बाकुप्रयोगेण यथा

सर्वाधिनामयितपूरेणार्थे परिस्फुरद्यागमहोत्सवेषु । त्वयि स्थिते वीर दुसिंह देव न ळज्जते संप्रति पारिजातः ॥

रहेषप्रयोगेण यथा

कि मे रोषं करोषि प्रियतम किमइं तोयराशेलन्जा न क्रोघस्ते विधातुं भवति समुचितः प्रौप्यते कुत्र नकः। इत्थं वक्रोक्तिमक्ग्या इिमगिरिसुतया लज्भितो मुकमावं देवश्चन्द्रार्धेचूडस्तव दिशतु मुदं भूँपते भीवृसिंह ॥

वैकोक्तिः ॥

१ पूरणावंगिम्पार T. २ मागते D. प्रोच्यते T. ३ मीनृसिंध बितीन्द्र noticed by T. ? देवेल्फ D. ६ K. drops बाहोरिक:.

न समुचित इत्याशयेन प्रयुक्तं देवेन। अवस्तव कर्च नकः समु-चित इति देव्या शब्दन्धेषमक्ग्यान्यार्थवटनया योजितम् ॥' वस्तुस्वभाव उच्चैर्यः स्यात् सूक्ष्मो यथावदेतस्य। यद्वा वर्णनमेषा कथिता कविभिः स्वभावोक्तिः॥७२॥

अस्या अप्यत्रीकिकम पद्य निर्देशकारणम् । वस्तुस्वभाववर्णन-मात्रस्यालंकारत्याङ्गीकारेऽतिप्रसङ्गः स्यात् । वस्तुस्वभाववर्ष-नामात्ररद्वितस्य काव्यस्यैवाभावात् । अत पवोक्तमुच्चैरतिशयेन सूक्ष्मः कविमात्रेण द्रष्टुमशक्यो यो वस्तुस्वभावः क्रियावर्णसं-स्थानात्मकस्तस्या न्यूनानतिरिकत्त्वेन यद्वर्णनं सा स्वभावोकिः ।

> ऊर्ष्वे भुजाभ्यां परिरभ्य जानु-द्वयं तदन्तश्चिबुकं निवेद्दय ।

डक्तिसाम्बाइ स्वभावोक्ति लक्षयति । यस्तुस्यभाच इत्यादि । जातिप्रबुक्त-धर्मी बस्तुस्वभावस्तस्व सूक्ष्मस्य वयावद्वर्णनं वत् सा स्वभावोक्तिरित्वर्यः। संगतिगाइ। अस्या अपीति । सूक्ष्मपद्वव्यावर्त्त्यमाइ । वस्तुस्वभावेति ।

' हिहस्तं च द्वितर्णं च हिनेषं चैकनासिकम् ।

गुरुर्दैवं शिरः पायात् सशिस्नवृषणेाहरम् ॥'

इस्वादीनामप्वलंकारस्वप्रसङ्ग इति आवः । फलितमाह अत प्रवेति । उचैः सम्सर्पमाह । अतिदायेनेति । सूक्ष्मपदार्यमाह । कविमात्रेणेति । वस्तुस्व-आवसम्बर्धार्यमाह । क्रियेत्वादि । किवा चेटा । वर्भः शुक्लादिः । संस्यानमब-बबसंगिवेसः । उदाहरति । ऊर्ध्वमित्वादि ॥ स्वभावोक्तिः ॥

९ After this O. and M. insert यथा वा नैषधे काव्ये । स्फुटति हारमणे मदनोष्मण हदयमण्यनलंडतमद्य ते (°मात्मना M.) । ननु हतास्मि तथा यदि हद्यपि प्रियतमः सममाल्यपवाहितः॥ अत्र सख्यालंडतं नेन्यभिप्रायेणोक्तं वाक्यं दमयन्त्या नल्पहितं डतमित्यभिप्रायेण योजितम् । ९ °त्रो-क्तिपस्ताव पव T. ३ कारणं निर्देशस्य T. ४ °संस्थात्मक° C., M. ५ K. drops स्वआवोक्तिः:

### नुसिंह सम्झानिल्वेपितः सन् वने रिपुः सीद्ति तावकीनः॥

भूतस्य भाविनो वा प्रत्यक्षायमाणतार्थस्य । विलतति सुंतरामेतत्रिगद्यते भाविकं कविभिः॥ १२॥

मावः कवेराशयः भोतरि प्रतिविभ्वितत्वेनास्तीति माविकम् । नेदं च्रान्तिमान् । भूतमाविनां भूतमावितयैव प्रकाशनात् । नाप्य-तिशयोक्तिः । अन्यस्यान्यत्वेनाप्यवसायवैधुर्य्यात् । न हि भूतमा-विनावभूतमावित्वेनाप्यवसीयेते ।

**ब**स्रौ

वामं बाहुं विधाय हिगुणितसुरसि स्पष्टमावद्य हुष्टिं धृत्वा दौहुं करेण स्फुरद्घरपुटस्ताच्रनेत्राज्ञलभीः । हिस्वा झित्त्वा घरद्दे परुषकटकटत्कारघीर्यत्करोटीश् छत्रून् पक्षप्रिवान्तः स्फुरसि मुजमृतां भूपते श्रीनृसिंह ॥

विदग्धजनवेद्यार्थस्यसाम्बात् स्वभावोत्तवनम्सरं माविकं लसबति । भूतस्ये-स्वादि । बज भूतस्व माविनो वार्यस्व 'चास्वकुतस्वादनांकुलसंदर्भसमर्थितत्वाच प्रस्व-सावमाणताः प्रस्वसवदुपलम्मनं निवभ्वते तष्ट् गावो मावना वाविकानां चेतसि नि-तेवनमस्मिन्नस्तीति व्युत्परचा माविकनिस्वर्यः । व्युत्पर्ववम्तरनाष्ट । माख इति । क्रमार् बाम्तिमहतिग्रवोत्तवोत्तवोर्तार्वार्ति परिष्ठाति । नेद्रिस्वादि । उद्याइराति । संमामित्यादि । करेणेति । दविजेनेस्वर्यः । वामस्व बज्रमुटेर्वससि निक्ति-प्रस्तारु । घरहो गोधूमधदृनदिलावन्वभेदः । ज्युत्तस्वैव नर्रातत्तद्व्यातिमानुवाहु-तपीरुवविद्येयमीयणतवा बेर्हटो वेस द्रश्वते तेषानपि चेतसि भूतत्वेन मावित्यन च

१ नितरा° T. · २ D. drops यथा. ३ शकं T. ४ °बाकुले संदर्भे संग° D. 42

अत्र यैस्त्वं रहो द्रहम्बस समरकीमनि तैषामेवंविध एव हदये प्रतिमासस इति वर्धमानतयोपनिषम्बात् प्रकारहयेऽप्येतदेवोदा-हरणम् ॥

## अभिमतमेतदुदात्तं समृद्धिमद्वस्तुवर्णनं यत्र ।

कविमतिमोत्थापितासंमाब्यमानवैभैषविमूषितवस्तुवर्णनात्मक-मिदं यथास्थितवस्तुवर्णनात्मकाम्यां स्वज्ञावोक्तिमाविकाज्यां मित्रम् ।

यथा

दासीभिः प्रतिसारितानि परितस्त्यन्मार्गणप्राङ्गण-सोणिस्यस्तिकमौक्तिकानि वणिजामादाय वृन्दैर्मुदा । विक्रीतानि नुसिंह देव तरसा देशेषु देशेषु ते मूर्चानीव वशांसि राजरमणीकण्ठे छमन्ते स्थितिम् ॥

भिवा भाष्यमानस्य प्रत्यसायमाणसवा मिवन्धमाहिहनेवोभवविधमाविकोहाहर-भनित्वाह । अँत्रोत्वादि ॥

### भांविकम्॥

जनुसवस्तुवर्णनायस्तावानुदात्तं स्मावति । अभिमतमिस्यादि । समृद्रिमद-स्तुवर्णनगुरात्तमिस्वर्यः । डदात्तस्य गाविकस्वगावोस्किश्वां नेदनाइ । कदीति । बयोर्वयावद्रस्तुवर्णनमिष्ट हु सद्दैपरीस्वेनारोपितं वस्तुवर्णननिति नेदसंगतीस्वर्यः । बार्वाभिरिस्वादि । मार्गणं मार्गः । स्वस्तिको रक्तर्वत्रिरचनाविष्ठेयः । अच राजरनजीकण्डधारणयोग्वानि भौसिक्तकानि एतस्तव्रारपयरक्रव्याविनियोवैः पुष्पोपदारवजिर्माल्बनावं भजन्तीति समुद्रिमद्दस्तुवर्णनास्वकोऽवनुदास दलेवः ।

१ °मेनमुदार्च T. २ ° वैभवभूषित° T. २ निबन्धनादेवोमय° K. ४ अचेति K. ९ K. omits माविकामू. ६ °वाति° D. ७ मौक्तिकान्धेव संवारपापि D.

## यच महापुरुषाणामक्तया चरितवर्णनं भवति ॥ ७१ ॥

### तदप्युदात्तं स्यादित्यर्थः ।

वया

वेळाकाननमघतः केळयत स्राप्यं कलिहेशितुः प्रौढेर्यंत्र चम्यूमटैः प्रतिमटाइंकारकूल्रह्वचैः । वीरभीपुल्कैः शिलीमुखशतैराचान्तरोदस्तटैः कीर्त्तेर्र्णवल्हनाय घटितः सान्द्रक्रमः सङ्क्रमः ॥

अत्र बेळावने वर्णनीये नरसिंहदेवचरितमङ्गत्वेन बणितस् ॥

मयोशत्ताग्तरं समबसि । यज्जेत्वादि । समलमआहारेण पूरबति । तद्पी-ति । वन नैक्रवाइतवोशत्तपुरुषपरितं निवश्वते सोऽप्रुशस्तर्मकार इत्वर्यः । एतेनो-झत्तैभ्ववंवोगादुशत्तः प्राग्रुकः । मैवं दूशत्तपुरुषपरितयोगानुशत्त इति पूर्वस्तादम्य प्रवावनलंकारोऽर्यनेशल् । परं द्र धव्यसाम्यादस्वैद निरूपजनित्यर्छकारस-पद्यकारोक्तं तद्पीत्वनेन सूचितनित्वनुसंधेवम् । उशहरति । देखेत्वादि । कल्वत पद्यव इत्वर्यः । बीहृक् कानननित्वपुसावानाइ । कॅळिक्नेद्यितुरिति । इह ल्वापं वोजवति । अज्जेति । नत्र पीरत्स एवग्वं विजवतां किनुसत्तिनेत्व-त आह । अञ्चरवेनेति । सत्वनद्वित्वे रस एव नवेत् । कि स्विह दीरत्वाङ्गत्वापुशस्द एव विजवत इति भावः । ननु तयापि रसवस्वकाराणानवं विद्वे न दितीवोस-पत्तव । तया हि रसनिवन्धे रस एव नवेत् । कि स्विह दीरत्वाङ्गत्वानुशस्द पत्तव । तया हि रसनिवन्धे रसवर्वकारो भावनिवन्धे प्रेवोऽलंकारस्तवुभवाना-सनिवन्धे तूर्वस्ती भावप्रधननिवन्धे तु समाहितालंकारो आवोदवमावसंधिमाव-स्वल्यात्यु स्वतन्नालंकारा इत्यर्छकारस्तर्वस्वारः । अप्रोप्यते । इह

<sup>्</sup> १ कलपतः T., D., C., M., G. १ प्रस्तुताङ्ग K. ३ प्रयूशत्त K. ४ कलिङ्गेति K. ५ °मुदाचेनेत्पाइ D. ६ विषयः स्याज्ञ D.

अथ सर्वेषामेषामन्योन्याश्रेषपेशछावधुना । कथयामोऽछंकारौ सहृदयचेतश्वमत्कृतये ॥७५॥ एषां तिछतण्डुछवन्मिश्रत्वेनाभ्यघायि संसृष्टिः ।

नन्यमीषामनुप्रासोपमादीनां दाब्दार्थांढंकाराणां दैवगत्या बदि कविदपि यैौगपद्येनावस्थानं मवेत् तेथापि पृथक्पर्यवसायितैव तेषाम् । किं तु कटककेयूरादीनामिव पृथक् कामनीयकद्वेतुत्वे सत्यपि संघटनोपपादितं किमपि रामणीयकमुन्मिर्पति । तिछत-ण्डुछन्यायस्तु संयोगन्यायः । स्फुटप्रतिमासनत्वमलंकाराणामिति याबत् ।

भामहारीनां नते रतारीनां नाण्यतवा वाक्वार्यीभूतानामङ्ग्लि रत्तवरारवोऽतं-कारा अङ्गले हितीव ढरात्तः । वेषां इर्धने रतारवो व्यङ्गपत्तव तेपानङ्गित्वे व्यनि-रवाङ्गल्य रत्तवसारिविषयत्वं हितीवोरात्तस्व तु विषयो नावसिष्यत इत्यलंका-रत्तर्घस्वकारः । उसत्त एवाव सविषवो रत्तवरारव एव निर्विषया इति त एव ना भूवाकीति काव्यप्रकाद्यकाराः । तन्नतानुसारारिदं च रत्तवराध्यनाररेणो-रात्तनेवालिन् विषवे वर्णवांचकारेत्वधेपमनवधम् ॥

### उदांचम्॥

तरेवं केवलालंकारकाण्डं समाप्य संपति तदाश्वितौ नियालंकारौ संसृष्टिसं-करौ निजेतुं प्रतिज्ञानीतेऽधेरवादि । तव लघुत्वात् संसृष्टिलभणं तावदाह । द्यद्यामिति । वपैयाननुपासोपनादीनां तिलतण्डुलवन्निश्रणं निवभ्वते सा संसृ-ष्टिरिस्वर्थः । वद्र संसृष्टिसंकरवोः क्षुतः पृयगलंकारत्वननुप्रासोपमादीनां कटक-मुकुरादीनानिव पृयक् द्योगाकरत्वादित्वाद्यहरूव तथापि तेषानिवैतेषाँगपि मेलनाद-म्येव द्योनेति संसृष्टिसंकरवोर्रलंकारत्वनवसेवं कार्यभेदेऽपि कारणभेदानद्वी-कारेऽतिप्रसद्वादिति परिदरति । नन्धित्वादिनोन्मिषतीत्व्वन्तेन । तिलतण्डुल-म्यावं विष्ट्नोति । तिस्ततण्डुस्ठेति । संस्टिरपि सजातीवविषवा विज्ञाती-

१ °पेशल्प्रनभुना T. २ 'लंबारान् T. ३ योगो मवेत् O., M. ४ तदपि D. ५ °स-तीति T. ६ K. drops डवात्तम्. ७ तेषामिवैषामापि K. ८ °रलंकारान्तरत्व D.

#### अष्टम उन्मेषः ।

ंतत्र सजातीयसंख्रिर्थया

उत्तुच्चा गिरिराजवत् सुवितताः स्माचकवत् पावना गन्नावारिवदुंज्यला स्फटिकवत्तापच्छिद्धन्द्रवत् । गम्भीरा जलराशिवत् त्रिभुवनव्याप्तिक्षमाः शंभुवद् राजन्ते नरसिंह देव भवतः प्रोदामकीर्त्तिक्रमाः ॥

मत्र सजातीयानामुपमादीनां संखुष्टिः ।

विजातीयसंसृष्टियेथा

मन्दारस्य मद्दब्युति दिनमणेरीद्वत्यनिर्मूळनं मेरोर्मानविमर्दनं रतिपतेव्स्सेकनिष्कासनम् । सम्मोभर्त्तुरद्दंकृतिप्रधामनं धकस्य गर्वद्वति सुद्धा त्यां नरसिंह देव गुणिनं किं किं न धात्रा कृतम् ॥

अत्र विजातीययोः वृत्त्यनुपासविशेषाळंकारयोः संसृष्टिः ॥ ं

विषवा चेति हिविधा । तपायानुराहरति । उत्तुङ्गा इत्वादि । सर्पत्र "तेन तुरुवय-" इत्यादिना तुरुवायें वतिप्रस्ववः । अत एवेताः सप्तापि तजितगः ज्यार्थ्यः पूर्णोपमा एव संस्टा इति सचातीवसंस्टिरित्याइ । अच्चेति । सन्दा-रस्येत्यादि । अत्र मन्दारमङ्ख्यपनादिरूपनैः पट्निरपि मन्दाराद्यतिश्ववितौ-दस्येत्यादि । अत्र मन्दारमङ्ख्यपनादिरूपनैः पट्निरपि मन्दाराद्यतिश्ववितौ-दार्वप्रतापीणस्वसौन्दर्वनाम्नीर्वेश्ववीणि व्याडवन्ते । अपानिवतसंख्याकनकारादि-वर्णावृत्त्वा वृत्त्वनुप्रासः श्वलालंकारः । कि न इत्तमिति सर्वकरणभिधानाद-श्वन्वत्युद्धरणाल्गा विश्वेषालंकारप्रभेदोऽर्यालंकारः । तवोस्तिलतण्डुलवन्मिश्रणा-दिमातीवसंग्रहरिति व्याचटे । अभ्रेति । रूपकत्वाप्युपल्सणमेतत् ॥

### संबर्धिः ॥

१ °दुब्बलाः D. २ 'निर्धूननं D. ३ 'निष्काशनं D.

. .

## कथितस्तु संकरोऽयं त्रिविधो यः क्षीरनीरवद्ग-वति ॥७६॥

क्षीरनीरवदिति झीरनीरन्यायेन । समवायन्यायेनेति यावत् । अनौत्कट्येन वर्त्तनात् । त्रिविधोऽङ्गाङ्गिमावेन संदायेनैकवाचकातु-प्रवेदोन च ।

क्रमेण यथा

पतावन्तमनेहसं सकुतुकं संवर्धिता येवैयं

कैते नः प्रभवो गता इति नमभूडारूएद्याः द्यासिनः । स्रोत्सुक्यान्मकरन्दवाष्पमरितैः पुष्पेक्षणैस्त्वव्रिषु-

सोणीन्द्राचरसिंह देव नृपते पश्यन्ति सौधाहरहिः ॥ अत्र दर्शनातुगुण्येन प्रस्तनामीसणत्वेन रूपणात् पाइपानां दर्शनोचितपुरुषत्वेन रूपणं सिद्धं प्रतीयमानीत्वेक्षां प्रति हेर्तुत्वमय-छम्यत इत्यनयोरङ्गाङ्गिभावेन संकरः ।

भय संकरं लसवति । कथित इत्यादि । ववैपानलंकाराणां सीरमीरवान्मिवनं मिवभ्वते स संकरः । स च वस्वमाननक्रया विविध इत्यर्थः । सीरनीरवाह-त्येतदिवृणोति । सीरनीरवदित्त्वादि । शीरनीरवज्ञावे बुक्तिनाष्ट । अनी-त्कट्वेम वर्ष्यमादिति । नित्रजस्वानुत्कटनेदत्वेम वर्त्तनात् सीरनीरवज्ञाव इत्यर्थः । वैविभ्वं विवृणोति । त्रिविध इत्यादि । यत्ताधन्तसित्वादि । जने-इसं कालम् । अत्यन्ससंबोगे दितीवा । नत्रवृडास्पृष्ठोऽअङ्ग्रया इत्यर्थः । अदि-दिति । स्यितानीति रोषः । पष्ट्रवन्तीति । पद्दवन्तवित्वर्थः । अदि-रिति । स्यितानीति रोषः । पष्ट्रवन्तीति । पद्दवन्तवित्वर्थः । आत एव ज्यञ्जकामवोगात् प्रतीवनानोत्येसा । अपात्त्वाः पुष्पेसनैः ग्राखिन इत्वेक्रप्रेस-विवर्त्तिरूपकेण सहाज्ञाक्रिनात्तं विविनक्ति । अत्रेत्व्यसि । वजेनुत्वेन तप्छेवत्यात्तवर्ज्ञःनित्वर्थः । हेतुत्त्वं सीति । तजेनुत्वेन तप्छेवत्यात्तवर्ज्ञःनित्वर्थः । हेतुत्व

१ °नोत्भे कर्ण T. १ हेतुतामव° C., M.

यत्र चिन्तामणिः किं तु किन्वयं कल्पपाद्यः। किन्वसौ कामधेतुर्वा न चेस्यागः किमीदशः॥

अत्र एव इति वैदि विशेष्यं तदानीमनेन नरसिंहदेवं निर्द्दिय चिन्तामणित्वेन कपणाद्रूपकमिदम् । अय विशेषणं तदा पुरीवति-चिन्तामणिरित्यनेन सह नरसिंहदेवस्यैकतयाध्यवसितत्वादति-श्वयोक्तिरित्यनयोरन्यतरनिभ्रयामावात् संदेहेन संकरः ।

प्रतिभटकान्ताकुचतटमकरीलुण्टाकचापटङ्कारः । धीर दुसिंह इवाजौ वीरनुसिंहश्चिरं जयति ॥

नत्र छाटानुपासेन सहानन्वयस्यैकवाचकानुप्रवेधेन संकरः ॥\*

इति स्त्रीमतो महामाहेश्वरस्य कवेर्विद्याघरस्य ऌतावेकावळीनाम्न्य-छंकारशास्त्रेऽर्थाछंकारनिरूपणं नाम अष्टम उन्मेषः ॥

नुसहरति । यथ इति । इह संदेहमुर्वाटवति । अन्नेत्वाहि । कि चाप नुसम्पेन पिन्तामणित्वादिसंदेहात् धंदेहालंकारः प्रधानं तस्वोक्तसंकरोत्यापितत्वात्तेन सहस्वाद्वाद्विभावेन संकर इति विद्येषय । तृतीवं मेदनुदाहरति । प्रतिमदे-त्वादि । इह वीरनृत्तिह इत्येकस्मिन् वाचकेऽपन्वकाटानुप्रासवोरनुप्रवेद्यादेक-याचकानुप्रवेद्यस्वाणसंकरोऽवनित्वाह । अन्नेति ॥

#### संकरः ॥

### जगति विविधविद्यासिन्धुमुहिन्धवानां व(प)रमणितिपरीक्षा बुज्यते सकानानाम् ।

१ बहिरोष्पं T. २ तदायं पुरो° D. ३ पुरोवर्त्तां T. ४ लुष्ठक° D. ५ D. has श्रीमतो विद्याधरत्व° ३ महेष्वरत्त्वं O., M., G. ७ वेक्तावलिंगामम्बल°D. < एष इत्यादि K.

• T., C. and M. have the following verses after the close of the work. G. has only the first of them :---

तरिइ नन निबन्ध दूषणं नूषणं वा अवति वदि विदग्धेंस्तज्ञघवद्दवं विष्टृद्दवम् ॥ पारीणाः पदसागरस्व कतिचित् तम्वे स्वतम्वाः परे केचित् कर्ववातास(तर्क)वक्रभणितिप्रौडिमिवंशाबुकाः ।

एकामेकावलीमेव कण्डे धत्त कवीश्वराः । माः किनन्वेरलंकारेरबारेर्नारदाविनिः ॥ उपमा सोपनेबोपमा स्वात्तइदनन्ववः । स्नरणं रूपकं चापि परिणानस्तया नतः ॥ १ ॥ धरेहो भान्तिमांस्तद्वुहोसोऽपहतिस्तया । उल्लेसातिशबोक्ती च तुल्बबोगित्वदीपंक ॥ २ ॥ प्रतिवस्तूपमा चैव दृष्टान्तच मिर्ह्यमा । व्यतिरेकः सहोक्तिभ विनोक्तिभ तथा स्पृता ॥ ३ ॥ समासोक्तिः परिकरश्लेषौ परिकराङ्करः । भगस्तुतप्रचंदार्यान्तरम्मातस्तया मतः ॥ ४ ॥ पर्वाबोक्तं तथा चैव व्याजस्तुतिरपि स्मृता ॥ णासेपम मतोऽनिष्टविध्यानासो विरोधकः ॥ ५ ॥ विभावना विद्येषोत्तवतिद्यवोक्ती तथा स्रृते । असङ्गतिम विषमं समं चैव विचित्रकम् ॥ ६ ॥ मधिकं तहरम्योन्वं विद्येषोऽपि तया नतः । भाषातस्तावरपरस्तथा कारणमालिका ॥ ७ ॥ एकावली तथा चैव मालाहीपकनेव च। सारब काव्यतिङ्गं चाप्वगुनानं तयेव च ॥ ८ ॥ वयासंग्रवं चःपर्वावः परिवृत्तिस्तया स्मृता । परिसंख्या मता तद्दर्यापत्तिर्वित्राल्पकाः ॥ ९ ॥

### अन्वे सहक्षितापृताव्यितहरी मुटांशमुटिन्धवा नेते केऽपि वयं तु कि तु त इमे सर्वे बहुकुर्वते ॥

इति श्रीपद्वाक्यप्रमाणपारावारपारीणश्रीमहोपाध्यायकोलाचळमक्किनाथसुरिविरचि-तागमेकावलीव्याख्यायां तरलाख्यायामर्थालंकारनिरूपणाख्योऽष्ठम डन्मेष:॥

> समुचबस्तत्करच समाधिः प्रत्यनीककः । प्रदीपं मीलितं चैव सामाम्यं च तथा स्मृतम् ॥ १० ॥

तप्रुणातप्रुणावुत्तरं प्रस्रोत्तरिका तथा । सूक्ष्मं व्याजोक्तिवक्रोक्ती स्वभावोक्तिस्तथा मता ॥ ११ ॥ माविकं तद्ददपरमुदात्तं च तथा स्मृतम् । संसृष्टिः संकरवेति प्रोक्तालंकारसन्तातिः ॥ १२ ॥

> इत्वलंकारसूचिकानि पद्यानि ॥ सनाप्तोऽवं प्रन्यः ॥

. • . • . 1.5 •

# NOTES.

### UNMESHA I.

## Pages 3-4

## संगिपस्वोपकारकस्वेनेहनभिनतमाराषुपकारकस्वेन वा ।---

संविपत्वोपकारक and आरातपुकारक are technical terms of the Mimamså philosophy and mean 'assisting the main action directly or indirectly.' A 'Vidhi' or injunction enjoins a new rite which has some purpose in view. It is defined as 'विधिः प्रबोजनवहर्यविधानेनार्यवान् । स चाप्राधनर्थे विधत्ते । बया अग्निहोत्तं जुहुबात् स्वर्गकान इति विधिरप्राप्तं प्रयोजनवद्धोनं विधत्ते अग्निहोषहोनेन स्वर्गे मा-वबेहिति । बच तु कर्म प्रकारान्तरेण प्राप्तं तच तुरुद्देशेन गुणनाचविधानम् । बया रम्ना कुहबादित्वम होमस्य मग्निहोत्रं जुहबादित्यनेन प्राप्तत्वाज्रोमोहेशेन दथिनाय-विधानं इच्चा होनं भावबेहिति । वज तूमबनप्राप्तं तज विधिष्टं विधत्ते । ततुक्तम् । न चेइन्चेन बिटा इति । बिटा डपहिटा इस्वर्थः । वया सोमेन वजेतेस्वच सोमवा-गबोरप्राप्तस्वात सोमविधिष्टबागविधानं सोमवता बागेनेष्टं भाववेहिति ।. ' Vidhi is divided into four kinds, उत्पत्तिविधि, विनिवीमविधि, अधिकारविधि and प्रयोग. राजा ज़होति is an instance of the second kind. It teaches us the connexion between what is principal and what is subordinate, and being subservient to an. It is thus defined:--- 'अङ्ग्रधानसंबन्धबोधको विधिर्विनियोगविधिः। वया रघ्ना डहोतीति । स हि तुतीवाप्रतिपत्नानुभावस्य दृष्मो होमसंबन्धं विधसे दृष्मा होमं भाववेहिति ।. This Vidhi is authentically known from six assistants. ' vare विधेः सहस्तारिमतानि यद् प्रमाणानि मुतिलिङ्गवाक्वप्रकरणस्यानसमाक्वाकपाणि ।'. The Angas of a Vidhi are what is subservient to it. ' grag-रक्रतेन ( i. c. मुख्यादिग्रमाणसहकृतेन ) विमित्रोगविधिना समिधाहिमिस्पकृत्व

र्हापूर्णमासाम्यां वजेतेत्वेवंकपेण यानि विनियुड्यन्ते ताम्यद्गानि दिविधानि सि-प्रकपाणि कियाकपाणि चेति । तव सिद्धानि जातिद्रव्यसंख्याशीनि । तानि च द्वटायांन्येव । क्रियाकपाणि च दिविधानि गुजकर्माणि प्रधानकर्माणि चेति । एतान्येव संनिपत्धोपकारकाणि आरादुपकारकाणीति चोच्यन्ते । तव कर्मक्रद्र-व्योदेग्रेन विधीयनानं कर्म संनिपत्धोपकारकम् । वधावघातप्रोक्षणादि । तच द्वर्टार्यनवृष्टार्थं दृष्टावृष्टार्थं च । वृष्टार्यमवघातादि । झवृष्टार्थं प्रोक्षणादि । तच द्वर्णम् विधीयनानं कर्म संनिपत्धोपकारकम् । वधावघातप्रोक्षणादि । तच द्वर्यनवृष्टार्थं दृष्टावृष्टार्थं च । वृष्टार्यमवघातादि । झवृष्टार्थं प्रोक्षणादि । वृष्टावृष्टार्ये पशुपुरोडाद्यागादि । तच द्रव्यत्यागांग्रेनावृष्टं देवतोदेग्रेन च देवतास्मरणं वृष्टं करोति । दरनेव सानवायिकं कर्मेत्युच्यते । '. संनिपत्योपकारक कर्म is then divided into two classes. 'तच संनिपत्थोपकारकं दिविधम् । उपबोक्ष्यनाणार्यमुपद्ध-कार्यं चेति । तचावघातप्रोक्षणायुपचोक्ष्यनाणार्थम् । व्रीहीणां वागे उपबोक्ष्यमा-वत्थात् । प्रतिपत्तिकर्मेडानसणादि डपयुक्तपुरोडाग्रसंस्कारकम् । उपद्यक्तिस्चाकी-र्वकरणतानिवर्त्तकं कर्म प्रतिपत्तिकर्म ॥. ' झारादुपकारक कर्म is further on thus defined:-----' द्रव्याद्यनुदिच्य केवलं विधीयनानं कर्म झारादुपका-रकम् । यया प्रयाजादि ॥ '.

For a fuller description of these terms and how संनियत्वोपका-रक कर्म is more powerful than झाराहुपकारक कर्म, the student is referred to झापोदेवीनीनांसान्वायनकाश. See also नीनांसाइर्शन for the division of कर्म into गुज ( संनियत्वोपकारक ) and प्रधान ( झाराहुपका-रक ). 'बेईच्वं न चिकीर्घ्यते तानि प्रधानभूतानि इच्यत्य गुजभूतत्वार ' (२-१-७) and 'बेस्तु इच्य चिकीर्घ्यते गुजस्तच प्रतीवित तस्य इच्यप्रधानत्वार ' (२-१-४)

'प्रत्यशं यजेत इत्येवमादिभिईच्यं न चिकीर्च्यते तत्माशानि प्रधानकर्मणो वाचकानि द्रव्यस्य गुणभूतत्वात् । पिनाटि इत्येवमादिभिईच्यं संस्किवते तत्माश्वानि गुणकर्मवचनानि ।' ग्रावरमाज्यम्.

## Page 4.

लोकिक is what depends upon the will of people as opposed to मलोकिक, which is not voluntary, but enjoined by S'astras. ममस्कार, or salutation in the beginning of a work, is मलोकिक, while the composition of a work is लोकिक. The relation of principal and subordinate (मङ्गाङ्गिमान or संबधीनमान ) cannot subsist between what is mana and what is mana. Salutation therefore cannot be indirectly subservient ( antiquateang) to the composition of a work. unean or univer means a passage in which a principal sentence depends for its meaning upon subordinate sentences. It is अनुवाक्यसापेक्षं प्रधानवा-क्वम, 'उभयाकाङ्का प्रकरणम् । यया प्रवाजाहिषु समिधो वजसीत्वम हि इटवि-धेषस्यानिर्देशान् समिद्यागेन माववेन् किनित्यरत्वपकार्याकारूका । इर्गुपूर्णमा-साभ्यां स्वर्गकामो वजेतेस्वच दर्शपूर्णमासवागैः स्वर्गे कुर्यात कयमित्वस्त्वपकार-काङ्सेरबुपकार्बोपकारकाकाङ्कारूपोभवाकाङ्काल्सणप्रकरणेन प्रयाभानां इर्धपूर्ण-मासाइत्यं सिभ्बति ॥'. आपो॰ मी॰ न्या॰. This shews how प्रकरण is one of the six assistant proofs of a fift. Vide note supra. S'abarasvamin defines it as 'antisata gitantisation genea anti pa-रणम । प्रारम्भी हि स तत्वा वचनक्रियायाः । स एष विध्वादिर्विध्वन्तापेकाः । ' Vide भाष्य on 'शुतिलिङ्गवाक्यप्रकारणस्यानसमाख्यानां समवावे पारहीर्बल्यन-र्यविप्रकर्षात् ' ३-३-१४.

# Page 5. निस्वभिदं नैमिसिकं काम्ब वा----

Sacrificial rites are either निस्व, or मैमितिक, or काम्ब. A निस्व rite is one which is regularly prescribed and the omission of which at the time prescribed causes sin. Vide बाह्यबस्वव. " बदकरणे प्रस्ववायस्तझिस्वम् । धाइरहः संध्यामुपासीत इत्यारी संध्योपास-गावा निस्वस्वम् । ". न्वावकोग्र pp. 381-2. धाकरणे is explained to mean 'विहिततस्कालीनाकरणं तेन धान्वदा संध्यावन्दनाकरणेऊपि न क्षतिः । ". A sacrificial rite which is to be performed when a certain event occurs is मैनित्तिक. Its performance is obligatory. "झान-वतनिनित्तक मैनित्तिकम् । वया प्रहणश्वाद्वारि । तच राहूपरागस्यानियतस्वैव निनि-त्तस्वात् ॥ ". " पुचजन्मामिस्व विहितस्व जातेष्ट्याहेः महणाहिनिनित्तमाविस्व

34**I** 

विहितस्य स्मानारम नमित्तिकस्पम्।". म्यावकोग्र p. 408. A काम्य rite is one which is performed with some object in view. "काम्य ड फलकामनाधीनकर्त्त्रम्यताकं कर्म । वया स्वर्मोहेग्रेन कृतनम्बनेधवायादि ।" न्वाव• p. 193.

A sacrifice is performed with the object of fulfilling a certain desire and when the performance of that sacrifice is supposed to bring about the fulfilment of that desire, the rite is called **same**.

# Page 7. नीतिनेत्राचार्याः---

Nttinetra is quoted in Somadeva's Yaiastilakachampu Kavya. The following verses are given there :---

नीतिनेषस्व---

342

राज्यवृद्धिस्ततोऽनात्वाचो न कुर्शिनरिः स्वयम् । अति स्याल्येव चेद्वक्तं भोकुर्मुक्तिर्भवेत् कुतः ॥ वः स्वादुजगवद्यूपो बहिरीशित्तमोहितः । तं खादन्ति न कि नाम लज्जिका इद सेवक्काः ॥ परैरवाधनं स्वस्य प्रदेषां वाधनं स्वयम् । प्रजाप्रकृतिकोद्यानां श्रीम मन्त्रात् फलं विदुः ॥ कोद्योद्दासी प्रवाध्वंसी तल्पसोमविधायकः । वो विद्देद्दा विद्यिद्दानां छचुर्मन्त्रिमियाइसौ ॥

यश• च• p. 417.

Page 8-9.

भवं च मन्यतारः------प्रस्तूहश्चमनेनैव सिन्हिः----

C. F. 'स्वबनविण्छिन्नपरनेश्वरननस्कारसंपत्तिचरितार्योऽपि ध्वाववातृत्रो-तुणानविन्नेनाशीष्टव्याख्यात्रवपरक्षणफस्संपत्तवे समुचितादीःमकटनदारेण परने-म्वरसांगुबर्व करोति वृत्तिकारः------स्वेरुद्धेति । नभुरिपोर्नजा यो कुष्माव् म्बास्यातृश्रीतृब्दावन्ताम् । तेषामेव संबोधनकोग्यत्वात् । संबोधनसारो हि कुम्नव्र्यः । वार्भ चानीहलानं प्रति साहावकाचरपम् । तथ तव्यतिद्वन्दिविज्ञापत्वारणहि-ना नवसीति । इवरूच णाणं विवसित्तम् । '. Abhinavagupta's Lochana on Dhvandyloka. p. 1.

निर्विन्नम्बाख्यानश्ववणसेपस्समासारनसमुचिताधीःप्रकाशनद्वारा seems to be the reading of Mallindtha.

Page 10.

तेन चाबुतकपेण मध्यनिवेशितेन शुङ्गाररीद्ववोर्नेरन्तर्यकृतविशेषपरिहारः----The opposition of sentiments results in two ways. Some sentiments, such as those of heroism and fear (बीर and मबानक). are opposed to each other, when they are found in one and the same person or have the same generating cause ( sno-मनविमान). The opposition between such sentiments can be removed by representing them as existing in different persons, as for instance by representing the sentiment of heroism in the hero and of fear in his opponent ( प्रतिनायक ), or as having different generating causes. Again some sentiments are opposed to each other, when one follows the other immediately. Such are the erotic and the quietistic sentiments (upic and uping ), when the latter is described as immediately following the former. The opposition in this case may be removed by placing between them a sentiment which is not opposed to them. Thus the opposition between the sentiments of love and tranquillity can be done away with by representing between them the marvellous sentiment (signate).

> ' ध्याययेक्ये विदद्धों वः स कार्यो निजर्सययः । रसान्सरेजान्सरितः नैरन्सर्वेज यो रसः ॥ '

Vide Kåvyaprakåia VIL Ullása, pp. 50-6.

The first line of the benedictory stanza ( प्रात्म्याचल° ) describes God S'iva as a lover (कागिन्) and the second line ( प्रेक्ट-ब्राल° ) describes him as an enemy of the God of Love (कागरिप). The first line represents the sentiment of love and the second that of anger, and these two sentiments are opposed, when both are described as found in the same person at the same time or when one follows the other immediately. Here the opposition implied by S'iva being a'कागिच and a कागरिप suggests the fact that his extraordinary greatness is inconceivable and this implied matter of wonder ( वस्तुप्यनि), being thus placed between the sentiments of love and anger, removes their opposition. In नेरन्तर्वक्रतविधयपरिहार;, विधेय appears superfluous and विरोध has to be supplied. नेरन्तर्वेज जम्बन्धानेन कृतस्य ( विरोधस्य ) परिहार:.

कृतं विरोधं or कृतविरोधं परिहरता is the reading of most of the Mss. This is a good reading as far as विरोधपरिहार is concerned, but the instrumental तेन चादुराकरोप will, in that case, have to be construed with संगोगाला घुद्वार: ध्वन्यते and the sentence will be hard to explain.

Page 11. विभुर=overpowered ( विवस ).

बिन्दुइन्इ°-----

This verse ought to have been printed in small letters with inverted commas. It occurs among the four concluding verses at the end of the Nâtikâ कर्षसुब्द्री of बिद्वप. Vide कर्षसुब्द्री, printed in the Kâvyamâlâ Series p. 56. Bihlana is the author of चौरपञ्चाधिका, विक्रमाद्वरेवचरित, and कर्षसुब्द्री and a fourth work not yet known, as some of the verses ascribed to him in

साई घरपदासे and स्तन्तिमुक्तावली are not found in any of these three works. He was a native of Kaimira, but left it in his youth and wandered in foreign cities of म्युरां, इन्द्रावन, काम्यकुडज, काधी, प्रयाग, अवोच्या, धारा, सोमनाय, सेतुबन्ध, and in Gujarat. He finally visited कल्याज and obtained the title of विद्याधिपति conferred upon him by कुन्तलेन्दु or बैलोक्यनज्ञ, or by his son विक्रमाङ्करेव. He flourished in the eleventh century. Vide दुर्गायसाइ's Intro. to कार्ण.

## Page 12-

## 

The suggestion of the emotion of the poet's attachment to S'iva ( भाषभ्वनि i. c. कोवेरेवताविषयकर्तक प्रभावभ्याने ) is the final and consequently predominant idea in the verse ' sie are, ' and this is helped on by the suggestion of three sorts, matter, figure, and sentiment ( बस्ताध्वनि, आलंकारभानि, and रसभानि ), the erotic sentiment being suggested by S'iva's painting figures on the breasts of Parvati, the furious sentiment by his burning Kâma by the fire of his third eye on his forehead, and the apparent opposition between these sentiments, the erotic and a the furious, which suggests the figure attante, being removed by the suggestion of the marvellons matter, viz. the extraordinary greatness of Siva ( कालीकिकमहिमत्वरूपाइतवस्तृध्वनि ). The suggestion of the emotion being helped ( उपस्कार्य ) by the threefold suggestion of teg, weight, and te which is the helper ( रपस्कारक ), there is what is known as संकर or fusion of suggestions.

## Page 14. मर्ववारकपर्सात्-----

मर्यवाद is defined by Laugukshi as प्रायस्तानिम्यान्यतरपरं वावयव. It recommends a precept by putting forth the good arising from its observance and the evils resulting from its omission and gives historical instances in support of it. Gautama's Sutra about it is 'स्तुतिर्निन्दा परकृति: पुराकल्प इस्वर्यवादः ।'. स्तुति is explained in the Bhâshya as विधेः 'कलवादलसणा वा प्रयंक्षा सा स्तुति: ।'. The instance given for it is, ---- 'सर्वजिता वे देवा: सर्वनर्जवन् सर्वस्वान्वे सर्वस्व किसे सर्वनेवेतेनामोति सर्वे जवतीस्वेयनगरिः'. ' मनिष्टकलवादो निन्दा ।', as ' स एष वा प्रयत्ता वज्ञो बज्ञानां वडज्वोतिष्टोनो व एतेनानिद्वाऽन्वेन वजते गर्त्ते पत्तव्य-वनेवेतज्ञीवेते वा इत्वेवनादि.' ' अन्वकर्ष्ट्रकस्य व्याहतस्य विधेवांदः परकृति: ।', as 'हुत्वा वपनिपान्नेऽभिधारबन्ति भय पृषदाड्यनिर्देवनानिद्वाऽन्वेन वजते गर्त्ते पत्तव्य-वेवायेऽभिधारबन्ति । अप्रेः प्राणाः पृषदाड्यनिरवेवनाभिस्थति इत्वेवनादि.' The last पुराकल्पः इति ।, as ' तत्त्नाद्दा एतेन पुरा जाह्यणा हविः पवनानं सान-स्तोमनस्तीषत् व वर्त्त प्रतनवानहे इत्येवनाहिः ॥' गौत॰ न्वाव॰ pp. 106-7.

Page 16.

विश्वोह्यहुन°-----

The stanza follows exactly Mammata's well-known stanza

## 'काव्यं वससेऽर्यक्रते व्यवहारविदे शिवेतरक्षतवे। सद्यः परनिर्हृतवे कान्वासंगिवतयोपदेसगुजे॥ '

which is quoted by *Mallinátha* in his commentary on the first stanzas of all the five *Mahâkâvyas*, commented upon by him. कान्तासंगितव्य is shown by our poet in the 7 th stanza.

The second stanza quoted by Mallindtha to show the purposes that poetry serves is from the Angenements of

प्रवरसेन, p. 9.

The following is the star of the Prakrita verse :---

'परिवर्धते विज्ञानं संमाज्यते बस्रोऽर्ज्यम्ते गुणाः । अूचते सुपुरुषचरितं कि तचेन न हरन्ति काख्यालाषाः ॥'

It is also quoted by Vidyánátha in his Pratáparudrayas'obhushana.

Compare also the following stanza from Bhamahalankara:-

# ' धर्मार्यकाममोझेषु वैचक्षण्वं कलासु च । प्रीतिं करोति कीर्त्ति च साधुकाव्यनिवन्धनम् ॥ '

Rudrata too has a similar stanza :---

' मर्यमनयॉपसमं समसमनयवा मतं वदेवास्व ।

विरचित्रविरसुरस्तुतिरखिलं लगते तदेव कविः ॥ ' काज्यालं • p.4.

Page 18.

बन्धोऽर्धनारीश्वरश्लाषालद्वनजाङ्घिकः------

The unity of composition, more graceful than the unity of S'iva and Parvati. Sarasvatikanthabharana gives in one verse the definition of poetry and the advantages of composing it :--

> ' निर्होंच ग्रुणवत् काष्यमलंकारेरलंक्रतम् । रसाल्वितं कविः कुर्वम् कीर्त्ति प्राति च विन्दति ॥ '

> > सरस्वती॰ परिच्छेइ Ist, 2nd verse.

Pages 18-19.

कृत्वा काम्य°-----

S'rtharsha, son of Htra, king of Káimira, is the author of initianity and mornancemu. He is generally placed in the 12 th century. हरिहर and अर्जुन-----

इरिइर, महनकीसि, and सोमेश्वरहेव author of कीर्तिकौमुवी and सुर-योस्सव were contemporaries. In सुभाषितरस्तकोष of the poet इष्ण, इरिहर and महन are described as under;------

# ' इरिहर परिहर यर्वे कविराजनजाङ्कृष्ठो मदनः । मदन विमुद्रव वदनं अस्मर हरचरितं पुरातीतव् ॥ '

Vide Dr. Bhandarakar's Report on the Search of Sanskrit Mss. for 1883-4. pp. 56-7.

इरिइर and सोमेश्वर were contemporaries as appears from a verse in सोमहेव's सुरयोस्सन. Vide Canto XIV.

Arjuna was the son of Malwâ, whose latest known date is Vikrama 1272 (*Vide* Dr. Bhândârakara's Report for 1883-4 pp. 103-5).

Pandit Durgåprasåda has the following note on सर्जुनदेव in his Introduction to अनर्दातवा-----

'अर्जुनवर्मदेवः तुप्रसिद्धस्य मालनाधिपतेर्भोजनरेन्द्रस्य बंदवः झुनटवर्मसुनुरासी-दिति तत्कृतटीकाप्रारम्भश्लोकेश्वः काष्यमालावां ३ लेखे मुट्रितात्तरीयकानवत्ताय ज्ञाबते । तथ रानपत्रं १२७२ भिते विक्रमाब्दे लिखितमिति खिस्ताब्सीयकावेदछ-द्यात्वपूर्वार्थेऽर्जुनवर्मं आसीदिस्यपि सुष्यक्तम् । अर्जुनवर्मदेवम टीकावां 'बतुक्तम् पाध्यावेन बालसरस्तत्वपरनान्ना ' इति वदंस्तत्तस्त्यलेषु महनोपाध्यावप्रणीताव् बह्य्य्न्लोकाव् प्रमाणस्वेनोपन्यस्तवान् । समपत्रसनान्त्री 'रचितनिदं राजगुरुणा महनेन' इस्यस्ति । तस्मात् कस्वचनालंकारनिबन्धस्व प्रणेता अर्जुनवर्मगुरुमैदनोपा-ष्वाबोऽपि तस्समय आसीत् । तत्प्रणीतमन्यस्तु नाव्यापि दृक्रपर्यं गतः ।

" इरिहर गर्वे परिहर कविराजगजाङ्करों मदनः ।

नदन विमुद्रव वहनं हरिहरचरितं स्मरातीतम् ॥ "

इति प्राचीनं पद्यमपि कहाचिद्स्वैव नद्नोपाध्यावस्य वर्णमपरं स्वात् ॥ '

• इरिहरपरिते स्मग्रतीतम् is the reading in Durgaprasada's Intro. to अमरु शतक.

### Page 19.

1

## प्रतिमा बहुशासदर्शिता-----

This stanza closely follows the following stanza of Mammata:—

## धक्तिनिषुणता होकधास्त्रकाष्याद्यवेसणात् । काष्यज्ञधिभयाभ्यास इति हेतुस्तवुद्धवे ।।

The singular कारणम follows the singular हेनुः of Mammaia and shews that the three things, viz. प्रतिमा or poetic genius ( 'प्रज्ञा नवनवोन्मेपधालिनी प्रतिमा मता।' 'अपूर्ववस्तुनिर्माणसमा प्रज्ञा ' अवन्वा॰ p. 29.) which is the most important of all the causes and therefore placed first, बहुसाख्वर्श्विता or proficiency in many branches of learning, and अन्यास or practice, form conjointly the cause of the production of poetry. ' इण्ड-'पकादिन्यावेन परस्परसापेशासावः कारणं न तु तृणारणिमणिन्यायेन प्रत्येकं को-बॉस्याइकाः ।'.

Rudrata and Dandin consider the same three qualities essential in one who aspires to be a poet :-----

> ' तस्वासारनिरासात् सारपहणाव चारुणः करने । वितयनिदं व्याप्रियते द्यक्तिर्व्धुत्पत्तिरभ्वासः ॥ ' काव्यालं० १-४. 'नैसर्गिकी च प्रतिभा सुतं च बहुनिर्मलम् । व्यनन्दसाभिवोगोऽस्याः कारणं काव्यसंपदः ॥ ' काव्याद० १.१०३.

Some are of opinion that poetic genius ( प्रतिभा or प्रक्ति ) is the only essential cause of the production of poetry and that the other two causes suggers and uneque are not indispensably necessary,— for we sometimes find even a child composing poetry,— but that they simply go to bring about a higher order of poetry. 'विकं समुदितमेव हेतुरित्वेके । डिम्मेनापि काष्वोत्पादनाच्छक्तिरेव केदलेख-परे'। 'अन्यद् इयं तु प्रकर्षावैवेति भावः । इक्तिः सम्यनन्वयासिइनिय्द्वपूर्वद-त्तिकारणम् । परवोस्तु न तयात्वनिति भावः । न च डिम्मेऽपि पूर्वज्ञन्माजितवो-निपुणताभ्यासवोः प्राचीनवोस्तवोः सत्त्वाज व्यभिचारः । अत एव " जन्म जन्म वदभ्यस्तम्" इत्वाद्यसिरिति वाच्यम् । परस्परात्रवापत्तेः । तथा हि । सिद्धे कारणत्वे तवोः कल्पनम् । तर्स्निम सति कारणस्वमिति । तस्मान्मतद्दवनिदं परीक्षणीवं सुधी-निः ॥ ' Vide Sáhityakaumudi and the commentary on it. p.4. Cf. also

> ' कविस्वं आयते शक्तेर्वधेतेऽभ्यासयोगतः । तस्व जाइस्वनिष्पत्तौ झ्युत्पत्तिस्तु गरीवसी ॥ ' 'प्रतिमा कारणं तस्य झ्युत्पत्तिस्तु विभूषणम् । भूग्रीत्पत्तिकृत्भ्यास इत्याद्यकविसंकया ॥ '

> > Vågbhatálankára 1. 3.

and

" न विद्येत वद्यपि पूर्ववासना गुणानुबन्धि प्रतिभानमझुतन् । मुतेन बलेन च बागुपांसिता

भुषं करोत्वेव कनप्वनुषहम् ॥ ' काव्यादर्श १-१०४.

Page 20.

मकवितैव वरं कुकवितायाः-----

Compare the following stanzas form Bhâmahâlankāra :---

सर्वया परमप्वेकं न निगाखनवद्यवत् । विलक्ष्मणा हि काष्येन तुःसुतेनेव निन्धते ॥ नाकवित्वमधर्माव व्याधवे रुण्डनाव वा । कुकवित्वं पुनः सासान्मूतिनाहुर्मनीषिणः ॥

Page 21.

कार्ध्व कर्त्तुं विदन्ति------ महिम्माभिधीबन्ते------

ansaiding in verse 12 means—of those who know how to compose poetry and of those who know how to appreciate it. According to the maxim appart: un: appart anal, a word, uttered once, can convey only one meaning: it can not convey two meanings. When therefore we have one word signifying two things, we must necessarily assume that there are two words of the same form, which convey two different meanings. But the two words are not perceived to be different, because they are pronounced at one and the same time by the same effort. This is what constitutes the figure and (coalescence). The roots fag to know (2 nd Conj. Par.) and fag to think (7 th Conj. Atm.) have fag added and we have the word anealer conveying the two senses of 'a composer and an appreciator of poetry.' This is known as apple for your or coalescence of the crude forms of roots. The instance of apple for your by Mammata is:—

# ষ্যৰ ন্তৰ্বাতি ছাজাতি হৰিইন্ডু ব বহুবাৰি। নাদগ্ৰহুক্দিশাগাঁ দিঙ্গাগাঁ ব দুণাংশক্ষা॥

Here सामर्थ्यकुत् means सामर्थ्य करोतीति when construed with मित्राणाम् and सामर्थ्य कुन्ततीति when construed with अमित्राणास्.

सहरुवाः=Appreciators. ' वेषां काष्यानुद्यीलनाभ्यासवद्यादिदादीभूते म-मोमुकुरे वर्णनीयसन्मयीभवनयोग्यता ते हृदयसंवादभाजः सहदयाः । ययोक्तम्—

> " योऽर्थो हृदयसंवादी तस्य भावो रसोद्धवः। धरीरं ज्याप्यते तेन गुष्कं काष्ठमिवाप्तिना॥ " ध्वन्या• p. II.

Page 22.

पाकः-----

Vidyânâtha defines it as under:-

' रसास्वारप्रजेदाः स्तुः माकाः पाक इव स्पिताः । '. बब्हायौँ वपुरस्य----- Cf. the following stanza from the Dhvanyâloka :---

काष्यस्वात्मा ध्वनिरिति वुधेर्वः समाझातपूर्व-स्तत्त्वानावं अगतुरपरे भाक्तमाबुस्तमन्वे । केचिद्वाचां स्थितमविषवे तत्त्वमूचुस्तदीवं तेन ज्ञूमः सहदयमनःग्रीतये तत्स्वकपम् ।।

Page 23.

श्वहार्यवपुस्तावम् काव्यं------

Anandavardhana says, ' ग्राब्स्येशरीरं तायस् काच्यम् and Abhinavagupta has the following note on तावत्-----

## तावरुप्रहणेन कस्याप्यम न विप्रतिपत्तिरिति दर्शयति ।

स्रोकाबतिकाः=The Charvakas, Materialists. स्रोकेषु भावतं दिस्ती-र्णमनावाससाध्वत्वात् स्रोकावतं चार्वाकमतसिद्धधर्मः सौऽस्वास्तीति स्रोकाबतिकः । " प्राबेण सर्वप्राणिनस्तावत्

> ' बावडगीवं सुखं जीवेणास्ति मृत्वोरगोचरः । अस्मीभूतस्व देहस्य पुनरागमनं कुतः' ॥ "

इति स्रोकगाधाननुबन्धाना नीतिकामग्रास्नानुसारेणार्यकामावेव पुरुषायौँ मन्स-मानाः पारस्त्रीकिकमर्थमपद्भुवानामार्वाकमतमनुवर्त्तमाना एवानुभूवन्ते । सत एव तस्य चार्वाकमतस्य स्रोकागतमिस्वन्वर्थमपरं नामधेवम् ॥' सर्वदर्ग्र० p. 2.

According to their views the soul is no other than the body possessed of the vital power, the happiness and the misery experienced in this world constitute heaven and hell, and the destruction of the body is salvation. Their god is no other than the highest king on this world. "चैतन्वर्वाश्वटरेह एवास्मा देहातिरिक्त आस्मानि प्रमाणामावात् प्रस्वक्षेकप्रमाणवाहितवा अनुमानाहेर-नद्गीकारेण प्रामाण्वाभाषान् । अङ्गनालिङ्गनाहिजन्व सुरखमेव पुरुषार्थः । कण्टकाहि-जन्व दुःखमेव नरकम् । लोकसिद्धो राजा परमेश्वरः । देहोच्छेरी मोक्षः ॥ ".

352

Their views are embodied in the following verses :----

" वाच चरवारि द्रुतानि भूमिवार्वनलानिलाः । चनुर्भ्यः खनु भूतेभ्यमेतन्वनुपत्रावदे ।। किण्वादिभ्यः समेतेभ्यो द्रव्येभ्यो मरदात्तिवत् । वहं स्पूलः इन्होऽस्मीति सामावाधिकाण्चतः ॥ देशः स्थोव्यादिवोगाच स एवास्मा न चापरः । मय देहोऽवनिष्वुक्तिः संभवेदौपचारिकी ॥ न स्वर्धो नापवर्गो वा नैवास्था पारलीकिकिः । मैव वर्णायनादीमां क्रिवाय फलदाविकाः ॥ वावळ्यीवं सुखं जीवेदूपं इत्या धृतं पिवेत् । भस्मीभूतस्य देहस्य पुनरागमनं कुत्तः ॥ "

Vide सर्वदर्शनसंग्र pp. 4 and 6.

Siddhantachandrodaya thus explains the views of the follow-, ers of Chárváka :-----

'चार्याकास्तु ब्राह्मणोऽई गौरोऽहं स्थूलोऽहं जामामीस्वाहिसामामाधिकरण्यप्रतीतेः, ब्राह्मणस्वाहिधर्मवति घरीर एव ज्ञानात् सुखाब्याश्वयस्वं सिध्यतीति घरीरमेवा-स्मा । अत्र श्रुतिरप्वाह । स वा एप पुरुषोऽमरसमव इति । नन् घरीरस्व पार्थि-रत्वे वटादिवज्ञ वेतनं तदिति चेन्मैवं नंस्याः । केवलनागवज्ञीरस्तस्व रागानुत्पारक-स्तेप्रेप नागवज्ञीइलखदिरपूर्णक्रमुकसमुग्रावास्मकताम्बूलस्व रागोत्पारकत्वकत् वेदलपार्थिवस्व चैतन्वानुत्पारकत्वेऽपि भूतजनुष्टवसमुग्रावास्मकघरीरस्व सदुत्पा-रक्षे कि बाधकामिस्वाहुः ।

णार्थांकैकदेधिनस्तु काणोऽइनहं आनामीति इन्द्रिवधर्मसामानाधिकरण्यदर्शनाम् सुपुन्निदशावां सस्वपि शरीरे चसुराग्रुपरमे घटाद्यनुपरुब्धेवेन्द्रिवनेवास्लेत्साहुः। भपरे चार्वाकास्तु सुपुनिदशायां चशुरारीनामुपरमेऽपि मनसा सर्वव्यवहारदर्ग्य नातृ तस्व नित्यत्साच मन एवाल्या। अच मुतिरप्नाह। अन्योऽन्तरात्मा ननोनव

रति मन्यन्ते। 45

# इतरे चार्वाकास्तु प्राजेन विना व्यवहाराइर्रांनात् पिपासावानहनिस्वायुपलव्येच प्राज एवास्ना । अत्र श्वतिरप्वाह । अन्वोऽन्तरास्ना प्राजनव इति कलवन्ति । '

The following is from Saddnanda's Vedántasára :-----

चार्षांकस्तु " स वा एच पुरुषोऽत्ररसमब " इत्यादि मुतेः प्रदीप्तगृहात् स्वपुत्रं परि-स्वत्र्यापि स्वस्य निर्गमदर्शनात् स्यूलोऽइं कृषोऽहनिस्वाधानुभवाच स्यूलग्ररीरिमास्मिति वहति । भपरभार्षांकः " ते इ प्राणाः प्रजापतिनेस्व ब्रूमुः" इत्वादिम्रुतेरिन्द्रिवाणान-भावे शरीरचलनामावात् काणोऽहं वधिरोऽहनिस्वाधानुभवाचेन्द्रिवाण्यात्मति वहति । भपरभार्वाकः " अन्वोऽन्तर भास्मा प्राणमव" इत्वादिम्रुतेः प्राणामाव इन्द्रिवाहि-चलनावीयादहमञ्चनाववानदं पिरासावानित्वाचानुभवाच प्राण भात्मति वहति । भन्वस्तु चार्षाकः " अन्वोऽन्तर आत्मा मनोमवः " इत्याहिम्रुनेर्मनसि सुप्ते प्राणाहेर-मावाहदं संकल्पवानदं विकल्पवानित्वाचानुभवाच मन आत्मेति वहति ॥ pp. 32-3.

Page 24.-----

भाक्तम्-लाशणिकम्; derived from लशाणा or Implication. Abhinavagupta has the following ingenious note upon it :------

भज्यते सेम्बते प्राज्ञेन प्रसिद्धतबोद्धोम्बते इति भक्तिर्थमोंऽभिषेदेन सारूम्बाएिः । तत मागतो भाक्तो लासणिकोऽर्यः । बहाहः-----

> भनिषेवेन सारूप्वात् सामीप्वात् समवावतः । वैपरीत्वात् किवाबोगाह्यसणा पञ्चधा मता ।।

इति । गुणसमुदाववृत्तेः धब्दस्यायंत्रागस्तैक्ष्ण्यादिर्मस्तिः । तत आगता गौणोऽ-यों भाक्तः । भक्तिः प्रतिपाधे सामीप्यंतैक्ष्ण्यादी मजाविद्ययः। तां प्रवाजनस्वेनोदिदय तत भागतो भाक्त इति गौणो लाक्षणिकच । मुख्यस्य वार्यस्य अङ्गो मक्तिरित्वेर्य मुख्यार्ययाधननिमित्तप्रयोजनमिति चयसदाव उपचारवीजनित्खुक्तं भवति ॥ लोचन, p. 9.

### मभाववादिनः-----

Those who maintain that there is no such thing as *Dhvani*, that the suggested sense is no other than the expressed

sense, in as much as it simply goes to adorn it. Bhámaha says :---

## ' शब्द>छन्दोऽभिधानार्य इतिहासाम्यबाः कयाः । लोकोञ्चक्तिः कलावेति नम्तव्या काष्ट्रवैर्ववी ( क्राम्यपूर्वहाः ? )'

Page 25.

### · किं च प्रतीतः प्रतिषिध्वते-कारणत्वातु ।------

This is the argument put forth before those who are **united**'s, that is, who deny the existence of *Dhvani*:---

Is Dhvani denied, though it is apprehended, or because it is not apprehended? In the first case, is it denied because it does not exist in some places or because it is found no where? If it is denied because it is not found in some places, your argument is open to the fault of (RURING) proving what is already proved; because we too admit that Dhvani does not exist in some places (in Chitrakâvya). If it is denied (though apprehended) because it is not found anywhere, then you commit the fault of Sama or contradicting yourself; for you admit that it is apprehended and say that it is not found anywhere. In the second case, that is, if you deny Dhvani because it is not apprehended, then too you are wrong since nothing can be denied without being conceived in the mind. A thing cannot be denied, unless it is conceived in the mind.

सिखसाधनम्—"सिपाधविषावा मसस्वे प्रमाणान्तरेणावगतार्यसाधनमनुमानम् । वया पर्वते बद्विनिधवानन्तरमपि पुनस्तस्ताधनाव विहितं 'पर्वती बद्विमान् धुनात् ' इत्वनुमानम् " Vide न्वावकोध, pp. 937-8. काचित्कनिषेधप्रतिवोगित्तस्व ------ बस्य जनायः स तस्य प्रतियोगी, as घर is the प्रतियोधिन of परामान. Dhvani is denied in some cases. ज्यनि is then the प्रतियोगिन् of its काचिस्कनिषेध, and there is प्रतियोगिस्य in ज्यनि, D.'s reading ज्यनी for ज्यने। is also good.

## प्रतिबोगिप्रतीतेः प्रतिवेधं प्रति कारणत्वातू---

The मतीति (apprehension) of Dhvani is denied ; मतीति theretore becomes the मतिबोगिन् of प्रतिवेध and as the apprehension precedes the denial, मतीति becomes the कारण of मतिषेध ( तस्य पूर्वगाविस्वात् ).

#### Pages 26-7.

### गुणातिक्रमेणेापजातमहिमानः कयमपि न भवन्ति रीतवः-----

the's are styles, 'unfaiternammer,' as defined by Mallinatha. They are treated of in the text at the end of the fifth Unmesha. Sarasvattkanthabharana defines, derives and divides it as under:--

'वैदर्भादिक्ततः पन्याः काष्त्रे मार्ग इति स्पृतः । रीङ्गताविति धातोः सा खुल्पच्या रीतिरिष्यते ॥ वैदर्भी साथ पाञ्चाली गौढीवादन्तिका तथा ।

सारीया मागभी चेति पोवा रीतिर्मिगबते ॥' सरक्षण्ठा। pp. 147-8.

Abhinavagupta has the following gloss upon fift----

'तेवां ( i. e. गुणानां ) च सनुचितचित्तवृत्त्वपर्णे बहन्वोन्वमेलनसमस्वेन पानक इव गुडनरिचाहिरसानां संघातकपतागमनं सीप्तललितनध्वमवर्णनीवविषयं गौडी' ववैदर्भपाच्चालऐग्रहेवाकप्राच्चवैद्व्या तरेव विविधं रीतिः ॥ ' ध्वन्या० ले.० p. 6.

the scannot thus be contemplated apart from Gunas and are therefore included in Gunas. This is the argument of the gauged and the gauged apart from Gunas and Page 27.

.

## वृत्तवस्तावदलंकारान्तभूता एव-----

**T**A's are styles of dramatic composition. They are included under different sorts of *Anuprâsa*; as they are formed by a special arrangement of letters to convey different sorts of meanings agreeable to different sentiments.

> " वर्त्तन्तेऽतुवासभेश मास्विति । " ' सकपच्यञ्जनन्वासं तिसृष्वेतास वृत्तिषु । वृयक्षप्रयगमुप्रासमुद्यन्ति काववस्तपा ॥ '

इति । पृयक्षृयगितिं परुषानुप्रासः डपनागरिकानुप्रासः कोनलानुप्रास इति कृत्रवोऽनुप्रासवातव एव ॥' Abhinavagupta on Dhvanyéloka, pp.5-6.

and divided in accediance --

" वा विकासेऽय विश्वेपे संकोचे विस्तरे तथा । चेतसो वर्त्तविनी स्वात् सा इत्तिः सापि पड्डिया ॥

केशिक्यारमटी चैव साखती भारती तथा । मध्यमारमटी चैव तथा मध्यमकेशिकी ॥ " pp. 151-2.

It is generally taken to be of four kinds :-----

' शारती साखती चैव कैश्विक्यारभटी तथा। चतन्नो इत्तनो झेता वासु नान्यं प्रतिष्ठितम् ॥ '

गाव्यशास ३-२९-

पुत्ति's are नाटकरपनाविश्वेषाः and are favourable to the development of sentiments as under :---

> ' चुन्नोरे कैसिकी बीरे सात्यस्वारमडी पुनः । रसे रोड़े च बीमत्से इसिः सर्वच नारती ॥ 'वतनो हत्तको झेताः सर्वनाज्यस्य नाष्ट्रकाः ॥ '

Vide anteration 8-20.

Pages 27-8.

#### जातिस्तु जातिमतो मातिरिष्वते -----

As the Mimamsakas who place संकेत in आसि derive म्बक्ति by जासेप, so is आति to be taken to mean आसिमन्. This is the solution of the difficulty as to how वृत्ति which is an जनुपास-जाति is to be included in आतंकार's. bf. 'आतिआंतिमतो नान्या समुदायम समुदायिभ्यो नान्यः इति वृत्तिरीतयो न गुणालंकारज्यतिरिक्ताः ' Abhinavagupta on Dhvanyáloka, p. 6.

Pages 28-9.

• तत्माइभिधाष्वापार----को देइ कि निमित्तम्-----

This exactly follows the passage of the Dhvanyâloka below:---

# ' कि च वाग्विकल्पानामानस्त्वान् संभवस्वपि वा करिंमश्रित् काष्यल्झणविधा-विभिः प्रसिद्धैरप्रदर्शिते प्रकारलेखे ध्वनिर्ध्वनिरिति तदलीकसद्ददवस्वभावनामुकु-हितलोचनैर्भूस्वते तत्र हेतुं न विद्याः ॥ ' ध्वम्वाक p. 8.

The पूर्वपश्चिन् now sums up his argument in these words :---

Who can say the reason why you bestir yourself, parading so much proficiency in subtlety of reasoning, giving a technical name *Dhvani* to a certain suggested sense which at the most is no other than a *Guna* or an *Alankára* and is not represented as a separate thing by old *Álankárikas*, such as *Bhâmaha* and others, because it comes under the general definition of producing a charm (*Guna, Alankára* and *Dhvani* being all included under the definition of what produces a charm) even where it is possible on account of the endlessness of the varieties of the literal power or denotation of words.



**Pages** 29-30.

बन तु समासोत्तयादिषु स्फुटेव प्रतीतिः------ तदन्तर्भावो न अङ्गरः------

· Cf. ' वभ तु प्रतीतिरस्ति यथा समासोत्तम्यासेपानुन्ह्रनिमित्तविद्वेषोत्त्र्त्वर्था-बोन्ह्रापद्वतिदीपक्षसंकरालंकारारौ तत्र ध्वनेरन्तर्भावो भविष्वति ।' ध्वन्या० p. 35.

Pages 29-31.

## गुणेषु तावन्न भ्वनेरन्तर्भावो-----पिविधस्य ध्वनेरलंकारस्वं तावत् प्रस्वाहिष्टम्---

The Siddhântin meets the arguments of the Purvapakshin as under:-----

· Dhvani cannot be included under Gunas; because Gunas are the properties of Rasa (Vide Unmesha V.). As bravery and other properties reside in the soul, so do Madhurya and other Ganas reside in sentiment (re) which is the soul of poetry. Since properties cannot be identified with substances in which they reside by intimate relation ( सम्बायसंबन्ध ), so cannot Gunas be comprehended under Gunins or Dhvani. Nor can Dhvani be placed under Alankâras. For certain Alankâras, such as S'lesha, have no connection whatever with the suggested sense, they being concerned only with the expressed sense. Dhvani therefore cannot be included under such Alankâras. Nor can it be included under those Alankâras like Samásokti in which there is a clear apprehension of the suggestion of matter ( suggestion of matter being included by Bhâmaha and others under Alankâras ); because a poem is called Dhvani when the suggested sense is predominant in it, and a poem full of Gunas and Alankáras in which the

suggested sense is subordinate to the expressed sense is called Chitra. The predominance of the suggested sense thus constituting Dhvani and the subordination of it to the expressed sense constituting Samasokti and other Alankaras, it is clear that Dhvani cannot be included under Alankaras. Nor is the suggestion of Alankâras included under Alankáras. The figure Upama is no doubt suggested by the figures Rupaka, Dipaka, Tulyayogita and others and it adorns the expressed meaning. But as the suggestion of Upama is subordinate to the expressed sense, there is no Dhvani. Rasa, Bhava, Rasabhasa, Bhavabhasa, and Bhavaianti ( which are treated of in the 3rd Unmesha) are also suggested in the figures Ratavat, Preyas, Urjasvin, and Samáhita; but the suggestion of Rasa &c, cannot be included in the figures Rasavat &c.; because the figures Resavat &c. are constituted only when Rasa &c. are subordinate. When they are predominant, there is Dhvani. How can Rasa which constitutes the soul of poetry, and which is fit to be adorned ( अलंकार्य ), be an ornament ( अलंकार )? Moreover the argument that Dhvani is not different from Guna and Alankára because it produces a charm is vitiated by the fallacy called anged (where the middle term is not proved); because Dhvani is not the adorner (पाइल्येन) but the adorned.

Cf. the following explanation and refutation of the views of Bhâmaha and others by Râjánaka Ruyyaka in his Alażkârasarvasva :-----

११ हि तावन्द्रामहोन्द्रटप्रमृतवभिरन्तनालंकारकाराः प्रतीवमानमये वाच्यो-क्रकारकतवारपक्षणिक्षित्रं मन्यन्ते । तया हि पर्वावोक्तप्रप्रस्तृतवर्षसासनासी-

सवासेवच्यावरपुरपुपमेवीपमामम्बाही वस्तुनाच मम्बनान वाव्यीवरपारप्रसम् 'स्वसिद्धवे परालेवः वसर्वं स्वसमर्पणम् ' इति वधावेगं झिविधवा नम्प्र्या-प्रतिष्-क्रिं तेः । रुद्धटेन तु मावालंकारो द्विवोक्तः । रूपकरीपकापहुतितुल्यवोन् नितासवुपमाधालकारो वाच्योपस्कारकत्वेगोक्तः । उत्येक्त तु स्वयमेव प्रतीवनामा कथिता । रस्वस्य्येवाप्रभूतीं नु रसमापाहिर्वाध्वयोंभहिनुत्वेर्गोक्तः । तहिस्पं विविधनपि प्रतीवनाममलंकारसवा स्वापितमेव ।

••••••••••••• वस्माहिषव एव व्यक्रव्यमामा (Scil. न तु व्यापारो महुनायकरीस्या) जीवितस्वेन वक्तव्यः । यस्य गुणालंकारकृतचाइस्वपरिमहसामा-ठवम् । रसादवस्तु जीवित पूता नालंकारस्वेन वाच्याः । अलंकाराणानुपस्कारक स्वाद्रसादीनां च प्राधाम्येनोपस्कार्यस्वात् । तस्नाइ व्यक्र्य्य एव वाक्यार्यीपूतः काच्यवीवितनित्वेष एव पक्षो वाक्यार्यवित्तं सहुदवानामावर्जकः । व्यञ्जनव्यापारस्व सर्वेरनपहुतस्वात् तदान्यवेण च पक्षान्तरस्याप्रतिष्ठानात् ॥ 'अर्ल॰ सर्व॰, pp. 3-6 and II-I2.

Dhvanikara says, " बर्जुक्तम्-' काम्चीवकमनतिवर्तमानस्य तत्वोत्त्रातं-काराश्मिकारेम्यन्तर्गायः ' इति तद्य्वसनीचीनम् । वहो वाण्यवा चकमावान्त्रविणि' प्रस्याने व्यङ्ग्वय्वसुद्धमाश्रवेण व्यवस्थितस्य भ्वनेः कयमन्तर्भावः वास्ववाचक-चाहस्वहेतवो हि तत्वाङ्गमूता न तु तदेककपा एवेति प्रतिशिपाद्यिष्यमाणस्वास् । परिकारन्त्रोकत्राण-----

> ' व्यहण्ण्यञ्चकसंबम्भनिवन्धनसवा ध्वनेः । वाण्यवाचवत्त्वाहत्वहेत्वकाःपातिता कुताः॥' " अन्याक, p. 34.

Pages 32-35.

बत् यनस्त्नामतो ----- तचोराविर्भावर्श्यनात्------

In this passage are refuted the views of Mahimabhaila, the author of Vyaktiviveka. Mahimabhaila's statement, that Dhoani is not different from Anumâna, is worthless. For Vydfii is a constituent part of Anumâna. There can be no 46

Anumana without Vyapti. It is the invariable concomitance of the Sådhana (middle term) with the Sådhya (major term). In the case before us wafe is the arva and useral the unan put forth by the gauge. Now the invariable concomitance of the middle term with the major term is ascertained by suggested (non-cognition, as when the absence of knowledge is to be proved by the absence of what is fit to be known, the wanth, यम यम होवानावस्तम तम हानानावः, being proved by the non-cognition of what is fit to be known ), or by areas (identity, as when S'ims'api is to be proved a tree, the carfi between fugure and gare is ascertained by their identity), or by तृत्त्वति (production from it, as when the existence of fire is to be proved from the existence of smoke, the with between up and ang is decided by up being produced from बाही). As stated above, जाने is the साज्य, and प्रवायों, साधन of the पूर्वपश्चित्र. Now अनुप्लिधि cannot prove the साध्व in this case: for it can prove only that great which consists of absence of some thing, as the absence of a jar ( कुन्मामान) can be proved from ungentive. The fact, that there is no jar here, can be proved from the fact that it is not cognised here; since, had it been here, it would have been cognised. If the gaying were to argue that he is going to prove warants from warants. the is vitiated, it being with (inconclusive). When the cognition of man is evident, how can its noncognition be accepted? The सिजामिन does nor prove the absence of safe from its non-cognition, but the existence of वाने from its cognition. Nor can squaring be proved from he non-cognition of words and their sense. For the

noncognition of a jar cannot prove the absence of a pillar. The non-cognition of one thing cannot prove the absence of another and therefore the non-cognition of words and their sense cannot prove the absence of wift. Thus signality cannot establish the warfs between any and arves (wife and बन्दार्थ). Let us now see whether ताहात्म्ब can establish the **wift.** The following is the syllogism in which it establishes the sanft. This is a tree, because it is a S'ini'apa. Whatever is a S'imiapa is a tree, as this one which is admitted by all. This is a Simiapá. Therefore it is a tree. Here the wift between Similard and a tree is established by identity between them. Though one might say that there is no sunfit in the form, whatever is a tree is a Simiapá, because sandal and Champaka are not S'imiapas, yet there is a suffit in the form, whatever is a S'imiapå is a tree. Therefore, this is a tree because it is a S'initapl, is a correct wayay. For though the हत, बुझत्व, cannot prove the साध्व, शिवापात्व, the हत, शिवापात्व, proves the साध्य, वृक्षस्व. There is no ध्यभिचार of the हेल, or no instance in which by is found where any is not found, there being no future in queen in queen where there is no क्साल). Thus the sanft between विश्वपा and sa being established by their identity, the day, fugures, proves the area, quer. But argreen cannot establish the sunfit in the case before us. As the Eg, fungria, proves the ana, gana, by its identity with it, so neither words nor sense, whatever is taken as Hetu, can prove the suggested sense by identity; because there can be no identity between the suggested meaning and that which suggests it (words or their primary

signification). On the contrary the suggested meaning comes out prominently, keeping words and their primary signification in a subordinate position. Thus survey cannot be sufficient. It now remains to see whether the sufficient between any and any can be established by agenta (any being produced from the group). But this view also does not stand the test. For this is the instance of apply -This region has fire, because it has smoke. Smoke being produced from fire is able to serve as a by in proving the existence of fire, its producer. But in the case in question, words and their sense which are admitted as in (in proving the unit, wif) by the granger (who considers wife as included in wight) are not accepted even by him as produced from the suggested sense. Because words and their sense (expressed sense) manifest themselves from their generating causes even before the suggested sense arises. Thus as neither magnith, por arguma, nor again can establish the sain between the middle term, unit, and the major term, unit, there is no wing and consequently the view that wife is included under MAMIN, propounded by Mahimabhatta in his manafalas, is unsound.

Jayaratha, in his commentary Alaikâravimarshint on Alaikârasarvasva, gives the following verse embodying the views of Mahimabhatta:-----

# ' वाच्यस्तरगुमितो वा यणायौँऽर्थान्तरं प्रकाशवति । संबन्धतः कुत्तवित् सा कान्द्रानुमितिरिष्कुक्ता ॥'

This view is thus touched upon in Alankarasarvasva:-----

वशु स्वकितियोक्तकारो वाण्यस्य प्रशीवमानं अति लिङ्गतवा व्यव्यापस्यानुमा-नाम्यर्भावकाव्यक् वद्याव्यस्य प्रतिवन्तनेन वाह तावास्व्यतकुष्यस्यमाव्यर्वविचा-रितालिपानम् । तद्वेतत् कुन्धाप्रधिपनैः सीदनीवयतिमहनम्पहनविति नेह प्रसम्बदे ॥ अस्तंक क्षेत्र, pp. 32-13.

The commentary of Jayaratha on this is worth perusal:----

इह लिङ्गलिङ्गिनेस्ताइास्म्यतदुत्पत्तिभ्यामेव तावत् प्रतिबन्धो निधीयते । तविभ-वेनेव च साध्यसिक्तिः । अन्वया हि साध्यसिद्धिर्न स्यात् । स्वनिचारात् । तव साहाल्म्यं वया इतकत्वानित्यस्वयोः । तदुत्पत्तिर्वया वद्विधूमयोः । वाच्यप्रतीय-मामवीः पुनस्ताहास्म्यत्वृत्पत्ती न स्तः । यया हि------'निग्छेषण्युतचन्दर्न स्टान्तत्त्व्व----'पूल्याही विभिना निषेधो निधेधेन वा विधिः प्रतीयते । न तत्व वाधुनेन सह ताहास्म्यत् । विद्युत्पत्तिः । न झानाको जावास्था नववि जायो-उन्यपाद्याण्या । नापि सुत्पत्तिः । अभावस्य जन्यजनकत्वानुवपत्वेः । न्यपि निग्धेषण्युतचन्दनाहीनां विद्येपण्यक्तं तदन्तिकनवननानुनापक्त्वं सुक्तम् । केवां स्वावाद्यापी सद्धावाहनेकान्तिकत्त्वान् ॥ p. 130

सासत्म्य and सहस्वति are put forth as ज्यादितप्रयोजक by the बीज्र's as under:-----

' तुत्पत्तिनिभवेग व्यविनागावो निाधीवते । तनुत्पत्तिनिभवभ कार्वहेलोः प्रव्यक्षेप्ररुमानुपत्रम्भपद्भक्षतिबन्धनः । कार्यस्वोत्पत्तेः प्रागनुपलम्भः कारणीपतः म्रेन सत्नुपलम्भः दपलब्धस्य पश्चाह् कारणानुपलम्भाइनुतलम्भ इति पद्भकारण्या भूणधूमध्वक्वोः कार्यकारणभावो निश्चीयते । तथा ताहास्म्यनिभवेनाप्वविमा-भ्वावो निधीवते । वदि धिग्रपा दृश्चत्वनतिपत्तेष्ट स्वात्माननेष कव्यादिति विपन्ने वाधकप्रवृतेः । मप्रवृत्ते तु वाधके भूवः सहभावोपत्रम्भेऽपि व्यभिचारण्यङ्गायाः को निवारविता । धिग्रपावृश्ववोभ ताहारम्वनिभयो दृशोऽवं विद्यपेति तामानाधिकर-व्यवसानुपपद्यते । न द्यात्वन्ताभेते तत् संभवति । पर्वावत्वेन जुगपदपि प्रवोवायो-मात् । नाप्यत्यन्तभेदे । गवाश्ववोरनुपलम्भात् । तत्मात् कार्यात्राणी कारणमाल्पान-मनुमायवत इति सिद्धम् । " Vide सर्वदर्धनसंप्रह ०र् नाधवाचार्य, p. 8. स्वद्धनावृत्ति is established by Mammata in the fifth Ulldsa, at the end of which he refutes the view of Mahimabhatta by shewing how स्वद्धाना cannot be included in सन्मान. For the सन्मान in such cases is vitiated by fallacies. He shews how in the well known instance 'जन धन्निम विस्तरों-----' the सनुमान is vitiated by the fallacies सनैकान्तिकत्व, विस्तरव and असिन्नि.

Page 36.

#### भनिहितान्यवर्षादिगः-----

They are Mimánisakas of the Bhatta school, i. c. followers of Kumárila or Tutáta who are both known as Bhatta. They are Naiyâyikas. They maintain that words have a general meaning. The logical connection of words that form a sentence is not known from the import of words, but from माकाइसा, संगिधि and बोग्बता. In गामानव, गो means सासाहिगार प्रार्थ generally, अनु shews क्रमेख generally, आ hitherward generally, of motion generally, and fe, nuangenant and man generally. and does not express the an meant there, viz. the una of the कर्मस्य denoted by सन्, nor does सन् mean कर्मस्य residing in and with reference to the man, suran, and so with an and नव. 'एतेषानभिहितान्वववादिनानवनाद्यवः। घटं करोतीत्वाही घटगृति-कर्मस्वानुकुला कृतिरित्वयों बोध्वते। तत्र घटग्रव्हस्य घटोऽर्थः अनुप्रस्वस्य व कर्मता । इत्तिता तु न कत्वादीत्वपदायोंऽपि वृत्तिता तात्पर्ववद्यात् अनवोः संवर्गः विभवा मासते ॥'. The connection between the प्रार्थ's is known from manaran, tifu and aran, and when the connection ( अन्यच् ) is known, a special sense arises, which was not experienced before. This is तात्पर्वाय or बाबवार्य. It is पदाननिधेव,

because **uv**'s have only a general meaning. According to this view the purport of a sentence arises not from the sense of the words themselves, but from the logical connection among the several notions belonging to them. Pradipakára thus puts forth this view:-----

' सावरात् पदानां पदार्यनाचे द्वसिः न स्वन्यवांग्रेऽपि । गौरवादन्यलन्वत्वाच । तर्रग्नो हि तात्पर्वायों वाच्याद्यर्थविलक्षणग्ररीर आकाङ्ग्सावोग्वतासत्तिवग्राद-पसयोंऽपि प्रतीवते । न चापदार्यप्रतीसावतिप्रसङ्गः । स्वरूपसतः श्वक्वान्ववस्वस्व निवानकत्वादित्वनिहितान्ववदादिनां नतम् ॥ 'काष्वप्रभ, p. 20.

मनिहितानां ( साधारण्वेन पर्श्वक्त्वा प्रतिपाहितानां) पर्श्वर्यानानम्वव इति गाहेनः मनिहित्तान्ववराहिनः.

Page 38.

÷.

वर स्वस्वपदार्थमात्रामिधानाव------प्रत्वाद्या------

The author refutes the views of the Mimamisakas who do not accept said ('salani sala faquning' as he puts them, Vide p. 36). They hold that there is no sugaright and that the sugar sense is conveyed by undurate. But when according to their views words have only the power of conveying a general meaning and when they cannot express the sense of a sentence which is no other than connected notions belonging to themselves, in other words, when the undurate of words is not competent to explain to us the logical connection of the ideas conveyed by them and thus to enable us to arrive at the meaning of a sentence, but has to take in the help of unanguar, and that for the purpose, it can surely not be expected that it can take us to the waft or मतीबनानाये of a sentence which arises after the sentence is understood.

'सम्मते वाच्यार्यबोधविषबीक्रतमपि संसर्गे सक्वोपस्यापनपरिक्षीणशक्तिर-भिधा मावभासबर्तीति तर्ग्यं तास्पर्ववृत्तिरवलम्ब्यते तन्मते वाक्यार्यबोधोत्तरका-सीमाबां म्बङ्ग्बोपस्थितौ मैवानिधाप्रभाव इति किमु वक्तम्बम् ॥ '

Pradipakara says:-----

'वतः परेभ्यः प्रयमं परार्यस्मृतिः । अय परार्यविश्वेषाणानन्वसविश्वेषक्रपस्य वाक्यार्थस्य प्रत्ययः । ततो व्यक्न्य्यप्रशितिरिति नृतीवक्रभावां कुतोऽभिषाद्यः प्रसरणम् । द्वितीयकक्षायानेव तरनपेक्षणात् । यतोऽभिहितान्वववारेऽधस्य एवा-न्यव आकारूसारिवधेन प्रतविते ॥ '. काष्यप्र , p. 173.

#### Pages 38-41.

## भारोह जबाब कुझरनित्वादि वाक्वं----- पहार्यसार्य एव वाक्यार्यः-----

The Probhakaras, another school of the Mimanisakas, followers of Prabhakara, otherwise known as Guru, hold that in the sentence manma, in does not mean any cowgenerally, up any after generally and so on, but in expresses in as the summe of anim, and up, anim residing in in and so on. Thus the upper too is shown by the upper and so on. Thus the upper too is shown by the upper and upper and upper and upper too is shown by the upper and so on the upper too is shown by the upper and upper and upper too is shown by the upper and upper and upper too is shown by the upper and upper and upper too is shown by the upper and upper and upper too is shown by the upper and upper connectedly. In actual life meanings of words are learnt not by bringing things and knowing the words that express them, but by sentences. A child hears one say upper and he sees the action that follows. That is, he sees another man making a upper upper move from one place to another and understands that the whole action of the

man addressed is the meaning of the sentence. He then hears aranne and sees a different animal brought, but the same movement as before, आगवन being common in both the sentences. He accordingly knows the meanings of m and ere; but he does not know them generally, but as connected with those of other words. So the connection (wrate) is known from the years itself. Thus as in actual life a sentence alone can set a man to action or stop him from it, words constituting it, connected together by mangan, alvan, and संनिधि, express a connected meaning. The sense of a sentence is therefore no other than the collected notions of words which stand in the relation of principal and subordinate (विश्वेषणविशेष्यभावाषणः) according to the purpose that they have to serve ( maintaile: ).

प्रवृत्तिनिनित्तरम (p. 40) is to be taken by उपलक्षण in the sense of मनुसिनिन्सिनिमस्य (Cf. the readings of G., M., and T.), मारो T जबाब कुझरन् being an instance of मन्ति and अवरोह कुझराज्या-ससो अबः, of निर्हत्ति.

Page 41.

## मन संकेतनिकेतनीकृत°------ वचनीयताम्---

This refutes the view of MFTAIHUITAIR'S (Mimâmsakas). When a sentence expresses collected notions of words connected with one another ( AREAA ), on which ( connected sense) lies the tian (convention), and is not able to express even the sense of the words forming it not connected with one another, on which no चंद्रेन is placed, but which is no other than what is expressed by itself, then how can the suggested sense, which is altogether different from the sense 47

### NOTES ON THE EKAVALI.

first conveyed by a sentence, being another sense altogether, on which there is no ধৰীৰ, be expressed by অপিযাযুৰি !

#### Page 42.

## बहि पूनः सोऽव°----- वाण्यत्वप्रसङ्गान्°------

Bhatta Lollata and others maintain that as a single arrow, discharged by a strong man, destroys, by the single movement, called velocity, the armour of the enemy, pierces his vitals and takes away his life, so a single word, used by a good poet, brings before us, by a single power called मनिधा (Denotation), the sense of a word, teaches us its ererer (syntactical connection) and makes us apprehend the suggested sense. In other words, those who hold that the power of words reaches very far like that of arrows say that upper is competent to express whatever sense is apprehended after a word is heard. But this boast is futile. For according to this view in sentences like -- "He says, 'This angry Narasimha king will at once lead his army against you. Do not run away through fear, come near me", the ideas of terror and breathlessness on the part of kings which are suggested and which are not denoted by tight will be expressed and this will be wrong, because there is no convention (tiàn ) there.

#### Page 43.

## नास्ति वहि व्वङ्ग्वव्वज्जकभाव-----प्रसज्वेत-----

If suggestion is discarded, there will be no such relation as that of the suggester and the suggested (i. c. the relation of some words suggesting the suggested sense) and in the

370 .

absence of this relation, the classification of Doshas (Faults in composition) into permanent and non-permanent ( जातां कार्यात्व being always a fault, while जतिकट्टन being a fault when the erotic sentiment is suggested, but not when the furious sentiment is suggested or in other circumstances) which is based upon this relation will be useless.

violation of the rules of grammar, a solecism, as in

# विहाव च गृहांस्तान् वे व्यत्यस्तनववृत्तवः । कहा भविष्यते वासः कटकेषु महीभृताम् ॥ प्रतापहडू० होष० प्रक०

भविष्यते constitutes the fault, because the Atmanepada form is ungrammatical.

'भविष्यते इति भवतेरात्मनेपदित्वं सञ्द्रसाद्धविङ्खभिति च्युतसंस्कृतिः।' This fault is permanent, except in जनुकरण or imitation. Mammata says, 'जनुकरणे तु सर्वेषाम्' (Scil. अनुहता). The following is the instance given by him:-----

## नुगचसुषमद्राक्षमिखादि कथवत्ववस् । पद्येष च गवित्याह सुगामाणं वजेति च ॥ काष्वप्र•, p. 466.

Here  $\overline{\mathbf{m}}$  without a case-ending constitutes the fault **wattwat**, but it is not a fault, because it is **watter** or reproduction of another's words as spoken by him.

Rudrața says:-----

# <sup>6</sup> मनुकर ग्रावमविकलमसमर्थाहि स्वकपतो गच्छन् । न भवति दुष्टमतावूग्विपरीताक्लिटवर्णे च ॥ काव्यालं०, p. 73.

On this the commentator Namisadhu says:-----

बया विकटनितम्बाबाः पतिमनुकुर्वाणा सखी प्राह------

.37I

## <sup>5</sup> काले मार्च सत्थे मासं वहति सकार्च वय सकार्यम्। उदे कुम्पति रं वा च वा तत्मै हत्ता विकटनिसम्बा ॥?.

जुतिकदुरम् is a fault arising from the use of an unmelodious word or expression. It is called पद्यम् by Vidyanatha. The following is the instance given by him:-----

# ' कुतः कान्तारवृत्तीनां कार्तार्थयांधिस्वमीदृश्चाम् ॥ अवकार्तार्थ्यांधीस्वनिति परुपदर्णारब्धस्वम् ॥'-

#### Page 43.

## अपि च बहि प्रतीबनानोऽयों-----न समपत्स्वत------

Moreover if there be no suggested sense, a word in a poetic piece, reminding us of some thing indecorous in the absence of its connexion with the sense given to it by context will not be fit to be avoided. undiscust, and inauspiciousness is a fault and is therefore to be avoided. If there be no sequent, a word cannot suggest an indecorous meaning and cannot therefore be fit to be abandoned.

Pages 43-44.

अपि च वहि विद्यमानेऽपि-----म भवितव्यं मेहेम-----

Cf. 'वैधर्म्यसच्चेऽपि वधनेवः स्वात् तवा नीलानीलावेरपि न कचिष् नेवः स्वात्। वैधर्भ्यस्वाविद्येपात् । वदुक्तम्------ " अवनेव भेदो भेदहेतुर्वा वद्विरुद्धधर्माध्यासः कारणमेदच" इति ॥ ' काष्यप्र ०, p. 188.

Page 45.

कारणमेदात्-----

कारणनेइ is the same as निमित्तनेइ of मम्मद, '(श्रव्हानुशाखनझानेन मकरणाहिसहाबमासिनानैर्नज्यसहितेन तेन चादननः ) द्वारी निनित्तत्व ॥' काच्य-मका० ९ इ०. This is explained as झापकनेइ by प्रहीपकार. 'वाच्यत्व म्याकरणकोदाहिमाचेणावननः । प्रतीवनानत्व तु प्रतिभावैर्नज्येनाच्यभिकेनेलि . हादकनेदः । ' काच्यप्र, p. 189.

वाच्यस्यावयोधः प्रतीतिमाग°------ भमत्कार इति-----

This is called कार्वलेद by प्रदीपकार. 'वाच्चेन अस्पत्रनायस्य प्रतीति-मायम् । ध्यन्चेन तु विरण्धपरवाच्यस्य खहरवस्य जमक्कतिरिति कार्वलेदः।' काव्य-प्र•, p. 189.

Pages 46-7.

मच काचित् स्वैरिणी----विषयमेसदेदः ॥-----

With this whole passage compare Abhinavagupta's Lochana, which it closely follows:-----

'काचिश्विगीता कुराधित् कण्डिताधरा तत्वविधसंविधाने भर्त्तरि तननत्त्लोक-मानवेव कवाचिदिरम्धस्रका तद्याण्वतापरिशरावेवग्रज्यते । तहत्वेशनीमिति वाष्यमविनववतीविषवम् । मर्तृविषवं तु अपराधो नास्तीत्वावेद्यमानं व्यक्त्वम् । तस्वां च प्रिवतमेन गाडमुपालभ्यमानावां तद्दपलीकसद्भितप्राविवेदिमकलोकविषवं चाविनवप्रच्छाइनेन प्रस्वावनं व्यङ्ग्वम् । तस्वपल्वां च तदुपालम्मतस्विनव-प्रद्रटावां सौमाग्वातिसवक्वापनं प्रिवाचा इति ग्रब्दवलादिति सपल्नीविषवं व्यस्-ग्वम् । सपत्नीमध्वे इवस्खलीकृतास्मीति लाघवनात्माने महीतुं न कुक्तम् । प्रस्तु-तावं बहुनानः । सहस्व सोमत्पेदानीमिति सखीविषवं सौमाग्वप्रक्वापनं व्यङ्ग्वम्। वर्षेवं तव प्रच्छन्नानुरागिणी इद्यवद्वनेत्यं रसिता । पुनः प्रकटरदननदंग्रनविपिर्य विधेवः इति तचीर्वकामुकविषवसंबोधनं व्यङ्ग्वम् । इत्यं मवैतदरपुकुत्वमिति स्ववैदग्ध्यक्वापनं तटस्यविदग्धलोकविषवं व्यङ्ग्वमिति ॥ " प्रक्वा लो०, p. 23.

Page 48.

वेऽपि सहरव°------नः समीहितम्-----

Cf. the following from Dhvanyâloka which it exactly follows:

'बेऽपि सदृश्वदृश्वसंवैद्यननाक्वेबनेव ध्वनेरास्नाननाम्नासिषुस्तेऽपि न परी-स्ववाहिनः ! वत उक्तवा नीत्वा वस्वनाणवा च धनेः सानान्वविद्येवलक्षणे प्रति-पहितेऽपि वद्यनाक्वेवत्वं तत् सर्वेपानेव वस्तूनां तत् प्रसक्तम् । वहि पुनर्घ्वनेरति-द्ययोक्त्त्वानवा काष्वान्तरातिशाबि तैः स्वकरपनाक्व्वावते तत्तेऽपि कुक्तानिधाविन इय ॥ 'धनम्वा॰, p. 59.

## Pages 48-51.

## भय भक्तेरुपचारावागतोऽवम्---- उपस्रभणेन विनाप्नुपस्रभणीवस्व सिद्देय----

In this passage is refuted the opinion of those who hold that the suggested sense can be arrived at by the process of Implication (आक्तोऽन्देः सम्बद्धिंत p. 22).

Those who say that the suggested sense comes from Implication and is therefore no other than the implied sense should be asked whether they consider the non-difference of suggestion from implication to mean the identity (तातात्व) of suggestion and implication, or whether they consider implication to be the constant differentiating property(त्वाज) of suggestion or a differentiating property in some cases(रपत्वाज). Now suggestion cannot be identical with implication; because we know that both have properties opposed to one another. For implication is based upon the consideration of the barring of the expressed sense, while suggestion is based upon that of the particular nature of the speaker, the person to be informed and other things. How then can Implication and Suggestion be ever supposed to be identical! Moreover there is an Anumâna to prove that Implication and Suggestion are different:-----

Implication and Suggestion are different from each other;

Because they have different properties,

Whatever things have different properties are different from one another,

As a jar, cloth and other things.

Nor is the second view that Implication is the definition of Suggestion correct. Because the definition (भक्तिमस्य, the constant differentiating property of Suggestion) is beset with a number of fallacies that will be pointed out. Since a definition is a constant differentiating property, it is a ब्यतिरेकिहेन् (a हेन् or middle term which has **eatataseanta** only and no अन्यवच्याप्ति) and the अनुमाम is thus arranged:-----

<sup>•</sup> व्यक्तिव्याप्ति is the invariable concomitance of the absence of the major term (सं, प्यायाव) with the absence of the middle term (साधनामाव).

Suggestion is different from other things,

Because it has Implication,

What is not different from othe: things is not one that has Implication,

As the power of Denotation and other things.

When the wayara stands thus, it is fallacious; for the dat is vitiated by the fallacies muitant and taget. The is भागासिन (non-existent in a part of the पस); because Implication is non-existent in suggestive poetry based on Denotation (विवसितान्यपरवाष्यभागे). \* The देत is also विदय (contrary, or साध्यामावध्याप्त, being less extensive than negation of grou, i. e. existing on the age, but the never existing on the equal; for the fact of Suggestion being different from other powers (Implication and Denotation) is to be demonstrated (साध्य) and the हेन, मस्तिमस्य is fer, being some times found in greaters ( being greaters sam ); because it is sometimes found in words like and, conventionalt words which are not different from other sorts of words (man or areas) as they simply imply, like sug implying discrimination, and suggest nothing. Implication cannot therefore be the definition of Suggestion, as it is open to the fallacies of भागासिदि and विद्यूस. Similarly the third view that Implication is the differentiating

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>पश (ब्यक्ति:) includes both अभिधामूलब्यनि and लखपामूलब्यनि and the हेतु, भक्तिमत्व being non-existent in आभिधामूलब्यनि (a part of the qस), it is भागासिद्य.

<sup>1 &#</sup>x27; म्युग्पचिरहिताः शब्दा रुद्धा व्यवण्डलादयः ।'. इ.इ words are opposed to योगिक or etymological words.

property of Suggestion in some cases is not correct; for there is no Implication in suggestive poetry based upon Denotation (विवक्षितान्वपरवाच्यपानि) and even if it be accepted that Implication is the **दपलपान** (differentiating property in some cases) of Suggestion, Implication and Suggestion cannot be identical; because **vafa** (दपलपापीच) can exist without **प्रकि** (which is taken to be its **दपलपान**) as in **मनिधान्नव्य**नि.

The readings of T., it may be remarked, ' भाक्तस्वक्त्वोरभिज-स्वासंगव एव ' and 'डपत्रक्षणेन विनाद्युपत्र्याणीवसिद्धेः' are the best.

Our author follows धानिकार who proves that मस्ति cannot be धानि by proving that there can be neither ताहूच्य between them, nor can मस्ति be the समाण or the डपलमाण of धानि. It should be remembered that the word धानि is very comprehensive and has five senses. 'पद्मधापि ध्वनिश्वस्तायें वन वय बतो बस्य बल्ने इति बहुतीझार्यांश्ववेण वयोणित सामानाधिकरण्व संवोज्यम् । शब्देऽयें ध्यापारे घ्यहूग्वे समुरावे चेति ॥' ध्वन्या को क, pp. 48 and 51.

Abhinavagupta says:— 'मतिस घ्वानिवोति तावृ्ष्वं लक्षणमुपलक्षणमिति विविधमपि मतं दूबवति । कि पर्वाववत्तावृ्ष्वम् । अय पृथिवीत्वनिव पृथिष्वा अन्वसो व्वावर्त्तकधर्मकपतवा लक्षणम् । उत काक इव देवदत्तगृहस्य संमयमाषादु-पलक्षणम् ।' ध्वन्वा॰ लो॰, p. 51. Thus तावृ्ष्य is identity as in the case of a synonym of a word (पर्वाव), लक्षण is a differentiating property (व्यावर्त्तकधर्म), and उपलक्षण an occasional mark, as a crow sitting on Devadatta's house is an उपलक्षण of the house. उपलक्षण is, as Mallindtha well explains it, काशायित्कव्यावर्त्तकधर्म. 'प्रवोगकाले गृहे काकासत्वेधपि वश कशायित् काक-समयभानेऽपि पूर्वोपस्थितकाकत्वरूपणेन देवदत्तगृहं विज्ञावत इति काकत्वोप-लक्षणसम्।' म्यावकोग्र p. 151. It is in fact the same as तदस्थ-स्वशण. Now प्रनिकार refutes the first view of तावृ्ष्व between 48

मकि and vara by saying, 'मलबा विगार्च नैकलां कपमेलरां प्वनिः ।'. He explains the Karika thus:----- ' अवम्यदासे अगिमंत्तवा नैकलं विभर्ति । भिन्नकपर्सातु । वाध्यव्यक्तिरिक्तरवार्यस्य वाच्यवाचकाभ्यं सारप-बेणार्थप्रकाशनं बन व्यङ्ग्वप्राधान्ते स ध्वतिः । उपत्तरमानं तु मस्तिः। ' श्वन्त्रा• pp. 50-1. आभिनगुष्त explains उपचार as 'उपचारो बणब्रसिर्लसणा'. That मसित is the सम्राज of ध्वान is thus refuted:----- ' सतिष्याप्रेरयाच्यामेर्न चासौ लक्ष्यते तवा । '. तवा means भत्तवा. The Kârika is thus explained:----'न च भत्तवा घ्वनिर्ल-श्वते । कथम् । अतिव्याप्तेरच्याप्तेभ । तत्रातिव्याप्तिध्र्वनिष्यतिरिक्तेऽपि विषवे मक्तेः संभवातः । वत्र हि व्यद्भनत्वकृतं महत्सौष्ठवं नास्ति तवाप्नुपचरितग्रब्दृत्स्वा प्रसिजयनुरोधप्रवर्त्तितव्यवहाराः कवयो दृइयन्ते । ' अन्या • p. 51. In a word which has an implied sense, the object of Implication is suggested by safe (sagestion); but if the object suggested is not very beautiful ('an suggaragia महत्सीष्ठवं नास्ति ' or as Abhinavagupta puts it, ' वन प्रयोजनं सद्पि नादरास्पदम्'), what is the use of व्यञ्चना or ध्वननध्यापार? 'न चैवं-विधः कराचिरपि ध्वनेर्विषयोऽभिमतः । ' वतः--

# 'डक्त्यन्तरेणावद्यं यत्तचारुत्तं प्रकाशयन्।

शब्दो व्यस्तकतां विश्वर् ध्वन्युक्तेर्विषयीमवेत् ॥' ध्वन्या», p. 53.

Thus when says is not accepted in cases where the says is not charming, it cannot of course be admitted when there is no says.

## 'कढा वे विषयेऽन्यव श्वह्याः स्वविषयाद्यि ।

लावण्वाद्याः प्रयुक्तास्ते न भवन्ति पहं ध्वनेः ॥ ' ध्वन्या•, p. 53.

Abhinavagupta comments upon this as under:-----

· ''लायण्याचा वे भ्राडशः स्वविषयाझयणरसमुक्तत्वारेः स्वार्थास्म्यव हदात्वासौ कडाः कडस्वारेव चितवर्क्षतिध्यपेशणव्यवधात्तभून्याः वसह---'निकडा लक्षणाः कामित् सानध्यांइभिधानवत् दिति ते तस्मित् स्वविषयादम्यच प्रकुक्ता. अपि

न आनेः वर्षं मर्वन्ति । न तम अत्रमिव्यनहारः । झादिमहणेतामुलोम्चं प्रातिकूल्कं सब्बत्तवारीत्वेवमार्वः राव्या लासणिका वृद्यन्ते । होम्माननुगतननुकोर्म मर्द्रमम् । कुल्ला प्रतिपत्ततवा स्पितं सोतः प्रतिकृत्व । तुल्यगुरः सामग्रायारी । इति नुवयो विषतः । अन्यः पुगरुपचरित एव । न चात्र प्रबोजनं बिल्लिर्शहरू रुक्षणा प्रवृत्वेति म तहिपवो ध्वनमध्वतहारः। " ध्वन्या। लो।, pp. 53-4. Thus the definition, मासि: ध्यनि: is open to the fault of अतिव्याप्ति: for " बण वण मक्तिस्तण तण ध्वनिरिति तावजास्ति । '. It is also open to the fault of weath; for in datamentariant there is no लक्षणा. "यम यम ध्वनिस्तम तम वदि भक्तिर्भवेज स्वात्म्याप्तिः। न चैवम्। अविवक्षितवाच्येऽस्ति अक्तिः । 'शिखारिणि इ. नु नाम कियचिरं किमनिधानम-सावकरोत्तवः । तहणि वेन तवाधरपाटलं इग्रति विम्बकर्त जुकचावकः ॥ ' इत्याही (विवश्वित्तान्वपरवाच्चे) तु सा कचम् ।। " ध्वन्वा• लो•, p. 55; Thus with cannot be the definition of save. Nor can it be the डवलकाण of it; for 'कास्यचित् ध्वनिभेक्तक सा तु स्वादुपलकाणम्' ET-ato, p. 58. Abhinavagupta's commentary on this Karika is----- ' ननु मा अब ध्वनिरिति मक्तिरिति चैकं कपम् । मा च मूह मक्तिर्घः निर्रुक्षणम् । उपत्रभणं तु भविष्यति । यत्र भ्वनिर्भवति तत्र भक्तित्वस्तीति मत्तव्रपत्नसिदो ध्वनिर्न सावदेवत सर्वनास्ति । इयता च किं परस्य सिद्ध कि बा नसाहितम् ॥ ' ध्वन्या॰ लो॰, p. 58. जस्ति may be the इपलसप of some sort of ध्वनि ('भक्तिर्वश्वमाणप्रभेदमध्यात्रन्यतमस्य भेदस्य वहि नामोपल-भाणतवा संभाव्येत'). This, however, does not prove that मक्ति is the same as sufficient or sufficient, and thus the views of those who hold that ध्वान is भाक्त ('माक्तोऽन्यैः समुद्दीर्यते' or as आनन्त्रवर्धन has it, 'भाक्तमाइस्तमन्चे') are refuted.

प्रदीपकार's note on ब्बझना being altogether different from स्वयणा is as under:-----

'र्कि 'च न समाणाञ्चस्ननवोरनेरः । लक्षणामुपजीव्यातक्ष्यापाराम् । मापि लक्षणानुगतमेव ध्वननमिति ध्वनेस्तझक्षणमिति बाच्यम् । अभिधोपजीक्मेनापि भाषात् । न भ लक्षणानिधोनवानुसार्वेष । दर्णनाथानुसारेष्णापि हि इच्चते रसा-हिम्बद्धना । न भ वर्णनापेऽभिधा लक्षणा या । नापि ग्रम्शनुसार्वेष । दिक-सन्नर्त्ततीनेषविभागालोकनाइावापि प्रसिद्धेः । सस्माइभिधाल्याणातात्पर्ववि-लक्षणस्तुरीवी ध्दननम्बद्धन्द्योतनप्रकाद्यनादिपर्वावी म्वापारोऽनपद्रवनीव एव ॥'. काम्बप्र •, p. 192.

Page 51.

## बत्तु गुणविशिष्ट'------ तत्वाः ------

Vamana, author of Kavyâlankara Sütras, gives an arrangement of words containing excellencies (nm) to be the soul of poetry. 'fifernen anuren' i al en. The Vritti on the Sitra is, 'fiferien anuren' i altreaden in the Vritti on the Sitra is, 'fiferien anuren' altreaden in the Next Sitra defines fife-'alter unent fife:' is usual. It is explained as 'autra, 'autri tean fife:'. The atu is explained in the next Sitra, 'autri tean fife:'. The atu is explained in the next Sitra, 'autri tean fife:' is number of the soul of poetry. Gunas therefore are a constituent part of the soul of poetry, and are unent' (fit to be adorned) and not unent); but Vamana calls them properties that adorn poetry:-' anuntific:' aniti uni numer' i i i in and thereby contradicts himself.

## Page 52.

## किवेत चेग्------ वहु स्वात्------

This is a verse from मीहर्ष's नेषधचरित, (canto III., verse 23). Mallinâtha's note there in his Jivâtu is:----- ' अचानिधावाः प्रकृता-येगिवन्नितत्वाझसणावाचानुपपस्वनोवनानावादप्रकृतार्यप्रतीतिर्ध्वनिरेव ' ॥ अनानम्-नास्ति नानः नतिर्वस्व तन्.

## UNMESHA II.

#### Pages 54-56.

## बः संकेतितनये----- जातिरेव विषयः संक्रेतस्व-----

Words are either बाचक (expressive), सबक (implying some sense) or wayna (suggestive). A बाचक word is one which expresses directly (i. e. without intervention) the meaning given to it by convention. Mallindiha takes 'बः संकेतितमर्य सासाइन स वाचकः श्वनः', to bring out two definitions 'बः संकेतितमर्थं हते स वाचकः शब्दः ', and ' बः साकाद्यें ब्रुते स वाचकः शब्दः '. He says it is not necessary to have both संकेतित and सासान in the definition; for they are intended to prevent the wineant of the definition to every words and this wife with can be prevented by one of them as well. means puts forth a similar view on Mammata's karika ' सामात्संकेतितं योऽर्थनमिधत्ते स वाचकः'. ' लक्ष्यस्याध्यन्तिताणिभानमये "भारकररत संकेतितत्वात्तवातिव्याप्तिवारणाव सासाहिति विशेषणम् । तहनभ्यूपगमे तु ' सासाहनिधत्ते ' 'संकेतितनमिधत्ते ' इति लंशणइयम् । . . . ' इत्याह ". Vide काण्यप्र , p. 25. कमलाकर says, 'केचिन् " वः संकेतितर्गाभधत्ते स वाचकः " " यः सासार्भिधत्ते स वाचकः " इति लसण-इयनाइः॥'. प्रदीपकार, however, justifies the use of both, सासान् and tiafat, in Mammala's definition. "atante talinitanfiati नियमितायां यच शक्याम्तरभ्वननं तच वाचकत्त्वं मा प्रसाहीहित्वनिधानक्रियाविशेषजे सासाहिति । तत्र तु वाक्यार्थप्रतीतिव्यवधानेन बट्यतीतिरित्यप्रसङ्गः । न न संकेंति-तपहवैयर्थ्यम् । लक्ष्यप्रतीतावापि वाच्यप्रतीतिष्ववधानाभावात् । स्पर्शादिवर्णानां सासादेव माधुर्वादिब्यञ्जकत्वाच ॥' काब्बप्र•, p. 24. सासात modifying हते or अभिधत्ते in Mammata's kárikâ prevents the अतिब्वाप्ति of the definition to every and wars words; for a every word does not

convey the may sense directly, but by intervention. In an antia town so called from its having a bunyan tree ('amm an dan-(fiftedisfe a argue'), as is a sum word ; for it directly conveys the sense of a bunyan tree, and indirectly of a village having a bunyan tree. The area sense of a bunyan tree first arises in the mind and then the sense of a town having a bunyan tree. Thus the sense of the town is not conveyed directly, but by intervention ( मुख्यार्थच्यवधान ), and the word at therefore is not the arway, but the man of that sense. The word area modifying and or unwat also prevents the unitedition of the definition to a summa word. In cases where words convey more than one meaning by convention, and where संबोध, विषयोग, म्रकरण &c. (Vide मर्चहरि's verse on p. 58 of the text) limit words to a particular sense, the other sense arises by **easure.** Here, though the other sense is संकेशित, still it is not सासानadaulta. It is comprehended after the comprehension of the sentence. A sentence first conveys वाच्याये and then व्यङ्ग्यार्थ. Thus the use of arear in the definition is necessary to prevent its wifeaufi to ega and saga words. The word ganat in the definition is also necessary. For sometimes the mu sense is comprehended without the intervention of the comprehension of the que sense. In words like and, which are **w**, the sense 'dexterous' which is admitted by all to be man, arises without the intervention of the quan sense 'taking up a kus'a '( ' मुख्यार्यबीधाप्रात्तिसंधानेऽपि झटिति रक्षवोधः ' प्रना ). Vide काब्यम. p. 32.

संकेत means a convention or common consent that a particular word should convey a particular sense, (आस्या-छड-सार्यययो **EXAMPLE 1 CONVEY A PARTIE AT A STATE AT A** 

## ' शक्तिमहं व्याकरणोपमानकोपाप्तवाक्याइघवहारतथ । वाक्यस्य ग्रेपाड्रिहतेर्वरन्ति सांनिध्यतः सिद्धपदस्य वृद्धाः ॥ '

A child first learns the import of words by **equation**. He hears an old man direct another to do some thing and sees the action that follows. By constant observation of what thus takes place, he grasps the power of some words. He then comprehends the power of some words by इपनान. Learning from a forester that a गगव is like a cow (गोस-इंग्रो गवबपदवाच्यः ), he learns the meaning of गवब. Grammar teaches him the meanings of roots, terminations, cases &c. In some cases he understands the power of words from a dictionary or from the words of a trustworthy person. "स्वरच्यवं स्वर्गनाकचिदिवचिद्सालयाः' teaches him the meanings of नाक and other words, and sentences like कोकिलः पिकपुरुवाण्यः, uttered by trustworthy persons, shew him the import of in and other words. Sometimes the power of a word in expressing a meaning is grasped from quadra (the remaining part of a sentence). In the words ' बबमब अठमेवति' a man is in doubt as to whether an means flygs in which sense it is used by the Aryas or any in which sense it is used by the Mlechcchas. But the doubt is removed from the वाक्यदोष, 'बनान्या औषधवो म्लाबन्ते अयेते मेहनाना इवोलिष्ठन्ति ।

वसन्ते सर्वशस्वामां जावते पत्रशासनम् ।

मोर्मामास तिष्ठन्ति बवाः कणिश्रझालिमः ॥'

and he settles that as means fluingen and not any. Sometimes fluint (explanation) of a word teaches its signification. The explanation of usingen as annihister and uufa as quamuta shews a man the meanings of us and uufa. Lastly the proximity of a well-known word enables a man to learn its meaning. In 's usent and uufa' the meaning of fur as and as an is learnt from its proximity with uuru and usent.

The next question is where this tight is to be placed. The Naiyáyikas apply it to watthe (a concrete object); but the Alankárikas and the Vaiyákaranas are against this view, It cannot, they say, be placed on suffrag. Although on acccount of its capacity of doing an action for a purpose, a with alone is the subject of action or withdrawal from action, yet it is not possible to place time on with. For if tight is to be placed on suffic, is it to be placed on each and every water or on some water's? We cannot place tight on each and every water, for there are endless saters's. One cannot go about the world and see each and every water, for they are अगन्त (endless); and as long as all are not seen. there is no संकेत and consequently, no अर्थबोध. If, to avoid this defect ( आनन्त्य ), संकेत were to be placed in a certain number of sufficients, there will be another defect, suffrant. ब्बनिचारात् can be explained in two ways:--- व्यनिचारप्रसङ्गत (साध्याभाववदुत्तिस्वं व्यभित्तारस्तव्यसङ्गात्) or नियमाभावात्. If गो, for instance, were to signify a certain number of cows that are संकेतिन, it cannot signify one that is not seen and therefore not that a. If it can, it may as well signify a jar, 49

for it is equally stein and a set it signifies a us, there will be subarus (हेतो: साध्यामाववहू सिलं ध्वभिषारः) of जो to us (साध्या-भाषपत्). If it be said that it signifies a cow and not a jar, then it cannot signify subartan cows. For if it can, there will be safe unt or निवमाभाव, *i.e.* a violation of the rule that जो signifies only those cows that are संकेतित. 'Again if संकेत is to be apprehended in unter, there will be no classification of objects (विषयविभाग) into unter, gov, किया and संज्ञा. When we see a white ox दिश्य moving, we say गौ: सुक्रमले दिश्य:. If जो denotes a unter, and सुक्र, चल, and दिश्य the same unter, they would be पर्याय's, and there will be no such division as unter, gov, किया, and संज्ञा.

संकेस cannot therefore be placed on ध्वसि, but it should be placed on उपाधि (properties of ध्वसि, a property intimately connected with a ध्वसि, or वस्तुवदृष्ठासंनिवेशितधर्म (a property placed in the ध्वसि, by the wish of the speaker). वस्तुधर्म is further divided into साध्य or सिद्ध. सिद्ध is again परायंस्व प्राणप्रदः (जाति) or विशेषाधानहेतु: (गुण), while साध्य is किवारूपः. Thus there is संकेत on जाति, गुण, किया, and संज्ञा.

The Mimainsakas hold that the whiteness in fer, que, us, and other things is not the same. If it be said that gas expresses a grow, it cannot express all the whiteness in the world ( आगनस्वान as in satisfierer;); nor can it express a few gas's in the world ( satisfierer; ); nor can it express a few gas's in the world ( satisfierer; ); nor can it express a few therefore express one common property running in all gas things. Similarly garant is different from rogenate. It then does not express किया, but the आसि पाकस्स, a common property found in all पाक's. Again one who is designated दिस्प is not the same person in all periods of his life. He is sometimes बाल, sometimes तरुप, and sometimes परिपत. But in the different दिस्प's there is a common property दिस्पस्त. 'बालाब्यदस्थापरिपत्तनानापरिमाणरूपविरुद्धधर्माध्वासादिसेषु दिस्पस्वादिसं आसि:' काध्वप्र॰, p. 29. It is therefore proper to place संकेस on आति. (लापवाह तपैव [आतावेव] संकेत इस्व-ष्ट्रपेयम्') काध्यप्र॰, p. 28.

The Âlankârikas answer these objections by saying that there is only one गुज, one किया, and one संज्ञा. There is only one गुक्रगुज, but owing to many things in which the गुक्रगुज resides (बाग्यवभेद), there appears a variety of गुक्र's, and so with किया and संज्ञा. 'गुजकियाबदुच्छानां वस्तुत एकरूपाणा-मप्याग्यवभेदादेद दव लक्ष्यते वयेकस्व मुखस्य खद्रमुकुरतैलायालम्बनभेदात् t' बाच्यम., p. 28.

Pages 56-7.

मनुवाद्यानामर्थांनां----- तत्परत्वमेव तात्वर्धम्-----

As noted before, words are either वाचक, लक्षक, or व्यझक, and the आर्थ's corresponding to these are वाच्य, लक्ष्य, and व्यह्नन्य. The Mimämsakas of the Bhaita school, the आंग्रिश्तान्ययवादि's, accept the fourth आर्थ called सार्व्यार्थ (Vide notes, p. 366) or वाक्यार्थ which arises from the logical connection among the several notions belonging to words. In a sentence the meanings of some words are शिद्ध, *i.e.* already known from other sources; and the purport of a sentence is to make such meanings subordinate to the meanings that are to be brought about (साध्यार्थ). सारार्थ is defined further on by the author as 'सिद्धानां साध्यार्थपरसं तात्पर्वनुष्यते' (Vide p. 60). According to the maxim 'मूत्रमध्यतुम्बारणे मूतं भव्याबीपहिष्टवते' (when both me or fere and me or ense words, i.e. words of which the meanings are known from other sources and words the meanings of which are to be accomplished, are pronounced together, what is fer is taught for the purpose of what is great), the meanings of anta terms (i. c. terms connected with verbs), connected with those of manara terms, though first, become as it were great through their action which becomes subservient to the principal action denoted by verbs. Then just as fire burns what is not burnt, a sentence conveys the sense that is not known from other sources. As in the sentence 'लोहितोष्णीषा कृत्वित्रः मचरन्ति, the proceeding of priests ( करिक्सपरण ) being known from other sources, the assertion is simply meant to signify the idea of their wearing a red turban. In an acid, the offering being known from other sources, the assertion is intended to signify the instrumentality of the with reference to ter-किया. Similarly in रक्त परं वय, either one thing as ब्रबन, or two things (may and que, or all the three things as (une, yea, and **quq**, may have to be accomplished. In the example in the text ' उमां स पद्धमु घुनैव चस्तपा,' the action of seeing has always the eye as its instrument; **पम्**प therefore is सिद्ध and is repeated ( अनुतित ) in order that it may be qualified by the adjective user. Thus the import of a sentence consists in all that is to be established (विधेव or साज).

Vide the Pradipa:-----

" गूतअम्बसमुखारणे भूतं भष्याबोपहित्त्वत इति सिद्धान्तः । मस्वार्यः-' मूतं सिर्द



मध्वं साध्वं तबोः सममिध्याहारे भूतं सिद्धं मध्याव साध्यायोपहिइवत इति । कारकपदार्याः कियापदार्थेनान्वीयनानाः सिद्धा अपि प्रधानकिवानुकूलवा साध्यी-भूतवा स्वकिववा बोगान् साध्यावनानतानाधुवान्ति । स्वरूपेण सिद्धा अपि साध्यकियाविशिष्टतवा साध्या इव भवन्ति । तत्तम वर्था दहनेनारम्धमावं इग्रते न तु रम्धनपि तथा वादरेवाप्राप्तं तावरेव शब्देन विधीयते न तु प्राप्तनपि । यथा करिक्त्मचरणेऽन्वतः प्राप्ते 'लोहितोध्लीपा करिवजः प्रचरन्ति ' इस्वनेन लोहि-तोष्यीवत्वमाचम् । इवनस्यान्वतः सिद्धौ च ' इध्ना जुहोति ' इत्यनेन रधनः करणत्वं न तु रथि हवनं वा । एवं 'रक्तं पटं वय ' इस्वाही रक्तत्वपटववनानां मध्ये एकस्व दयोखयाणां वा असिद्धावेकविधिईविधिक्विविधिन्ता । तत्व यावहेव विधेयं तावत्येव तास्पर्वम् ॥ '' काव्यप्र०, pp. 176-77.

Some do not accept ताल्यबाय as a separate झर्य, but look upon it as ब्दह्रग्वार्य. Vidyûnâtha says, 'ताल्यबायाँऽपि ब्दह्रग्यार्थ एव'. Vide प्रतापहडू, काच्यप्रक.

## Page 58.

## विना रामं सीता रण्डकारण्यमविश्वत्

This reading of D. is adopted in the text as it is found in the commentary. All other Mss. read 'far tru: fini touancanitant', which signifies what is more in consonance with the story as in the Râmâyana than the reading of the text.

#### Page 60.

## ' भाष्छाहिताबतदिगम्बर ----- नगेशन् '------

The verse describes **Equa** mountain. It is from **quy** (Canto IV. 19). The verse conveys two meanings, one applicable to the *Raivataka* mountain, and the other to S'iva, the lord of *Kailâsa*. The latter sense cannot arise from the expres-

sive power of words (within ), for it is limited by context ( प्रकार ) and cannot therefore express the sense not connected with the context (अम्राकरणिकार्य). Nor is the other sense ताल्य or import of the sentence. For ताल्य or the purport of a sentence is the dependence of the meanings of words already known from other sources on the meanings that are to be established. तालये is therefore possible in the case of the sense of words actually expressed ('avineda धन्दरवार्ये ताल्पर्वं न त प्रतीतमाचे ' as Mammata puts it ), and not in the case of the sense that is implied. For if whatever sense is implied be taken to be तारपर्य, the sentence पूर्वी धावति may mean परो धाबात also; for पूर्व presupposes पर. तारपर्व therefore will not take us to the other sense. Nor can it be arrived at by लक्षण, for there is no मुख्यार्थवाध (the primary signification of an and other words is not barred ) and manual cannot arise unless the primary sense is barred. Nor does the other sense constitute the s'lesha figure; for the s'lesha figure is caused when the two meanings are both matima or wurated a (connected or not connected with the context), while here the meaning applicable to the mountain is प्राकाणिक, while the other applicable to S'iva is जपाकरणिक. As the sense applicable to S'iva arises neither from minut. nor from सारपर्व, nor from लसपा, nor from न्हेप, it must be taken to arise from the fourth power of words, which goes by the name of sagar, or sara, or alter, or statar, or statar; and by the force of sugger based upon winy, the verse implies the figure **बपना** or similarity between the mountain and S'iva.

Mallinåtha's note on the verse in Mågha is as under:

'नेयं तुल्ययोगिता । प्रकुताप्रकुतविषवे तदनुष्यानात् । नापि समासोक्तिः । तस्वा विद्येषणसाम्यजीवित्त्वात् । नापि श्लेषः । उभवश्लेषे विद्येष्यश्लेषयोगात् । तस्मात् प्राकरणिकार्यमात्रपर्यवसिताशिधाध्यापारेणापि शब्देनार्याम्तरधीक्वर् ध्वानि-रिस्वाहः । तुरुक्तं काष्यप्रकाशे------

> " अनेकार्थस्य इंटिइंस्य वाचकत्वे नियन्त्रिते । संबोगाद्येरवाच्यार्थथीकृष्णपृत्तिरञ्जनम् ॥ " इति ॥ '.

Pages 62-63.

## मुख्यार्थानुपपत्तौ------ गङ्गावां घोष इत्यादी तु प्रयोजनातू-----

When there is impropriety of the primary meaning of a word, or the meaning of a word intended by the speaker (तालयांच), a secondary meaning, connected with the primary or the intended sense, which arises either through usage or to express some purpose, is called the energy sense; and the power, by which the word expresses it, is called every. In the phrases artifu manne: and unit unit, the primary significations of gauge: and against are not applicable. asue: primarily means क्यान लातीति (one who takes up kus'a or darbha grass). This meaning is improper ( सन्पत्र) in the phrase कर्मणि कुशल: कुशल: is therefore taken to mean we: (clever) and this meaning is connected with the primary meaning, in as much as one who collects darbha grass is obliged to be a figure or to distinguish between what is darbha and what is mere grass which is useless for religious purposes. The meaning on is besides at (sanctioned by usage). are is generally used in the sense of en. all is thus affine or animate. All the three essentials of समाणा, viz. मुख्यायां ग्रुप्पत्ति, तचीग (मुख्यार्थसंबम्भ) and इडि or प्रयोधन, are satisfied in the case of the word कुछल and the may sense wy therefore arises by the power mum. In the opinions of some and does not express the etymological sense of thurs, but at once expresses the sense of the. They put forth are in the sense of सार्थप as an instance of निकडलसणा. 'ये तु कर्मणि कुरालः लावण्वं मण्डपः कुण्डल-नित्वाही इक्षत्वादेः प्रवृत्तिनिनित्तत्वात् व्युत्पत्तिनिमित्तत्व च हाटित्वप्रतीते-र्बाधप्रतिसन्धानं विनापि तव्यतीतेव कुरोः कलच्प्रत्यवे कुरालपरस्य वैवाकरणैः साधनाच कढिशक्तिरेवाचेति वहन्ति तम्मते तैलपदमुदाहरणमिति बोध्यम् । तैलपरस्य तिलविकारहवे चक्तस्य सार्थपे निरुद्धलमणा '॥. Vide बचात. In the instance गडायां घोष:, the primary sense of गडा, Viz. प्रवाह (current), is inapplicable; for there can be no hut ('wiw: भाभीरपत्नी स्वात ') on the current of waters. There being thus मुख्यार्थवाध, गङ्गा conveys the secondary (लक्ष्य) sense of गङ्गासट. This sense is connected with the primary sense by the relation of nearness (सामीप्यसंबन्ध) and is resorted to, to convey a certain purpose (प्रयोधन). The object of saying गङ्गायां घोषः instead of गङ्गातरे घोषः is to imply that the hut is cool and purifying. 'गङ्गातदे घोष इत्यादेः प्रयोगात वेषां न तथा प्रतिपत्तिस्तेषां पावनत्वाहीनां धर्माणां तथा प्रतिपाइनात्मनः प्रयोजनातः . . .' Mammata. In the case of arrai air: also, all the three requisites of लसणा, Viz. मुख्यार्थवाध, तथोग and कडिप्रयोजना-न्यतरत्व (प्रयोजन in this case) are fulfilled and the लक्ष्य sense of unifit arises by लसणा.

Though there is अन्यवामुपपत्ति in गङ्गावां घोषः-for गङ्गा, meaning मवाइ, cannot be the आधिकरण of घोष-, still सार्त्यवानुपपत्ति and not अन्यवामुपपत्ति is the cause of resorting to स्वाणा (सवाणा-

.392

वीज). In काकेओ द्वि रहवताव, there is no impropriety of जम्बव (grammatical connection); but त्रक्षणा is resorted to because of तात्यवांगुपपति. There is no ग्रक्यार्यवाथ, but there is तात्यवांय-वाय; for what is meant to be conveyed is that द्वि should be protected from all the birds that destroy it and not from crows alone. 'वद्याप ''काकेशो द्वि रहवताव्द '''छविणो वान्ति'' इत्याही न मुख्यार्यस्व वाधस्तयापि तात्यवांयविषववाक्वार्यवाधागादोऽनेप्रेतः । जायो उपयातकस्पेनेद मुख्यार्थस्वान्यवो न तु काकस्वेन । अन्स्वे चैकसार्यप्रवृत्त-स्वेनैद मुख्यार्यस्वान्यवो न तु च्छवित्स्वेनिति नाच्याप्तिः । वच तु काकनाचे तात्यर्व वच नेव लक्षणा । एतेन तात्यर्वानुपपत्तिरेव लक्षणाबीजं न स्वन्ववानुपपत्तिरिति स्वचितम् । वद्यापि '' बद्दीः प्रदेशव'' '' गङ्गावां घोषः'' इत्यादी उभवापेकार्थ्य-नात् दिनिगननादिरहस्तयापि '' गङ्गावां घोषः'' इत्याव तात्यर्थामार्थ्य एव नीने लक्षणा कि न स्वात् कृत्य गङ्गापहेऽपि स्वायंसंवन्ध्वनीकाही न लक्षणा तावताप्वन्ववानुपपत्तिचान्तेः । व्यतस्तात्यर्यनुपपत्तिरेव लक्षणाबीजनित्वाहे न लक्षणा तावताप्वन्ववानुपपत्तिचान्तेः । व्यतस्तात्यर्यानुपपत्तिरेव लक्षणाबीजनित्वाहः ॥ ' वालवोधिनी of वाननाचार्व.

Let us now carefully examine how the max sense arises. We have seen that mum is resorted to when the primary sense is barred. साम्तरायंगिष्ठः may be explained in two ways:---अम्तर व्यवधानं (मुख्यायंवाधादिव्यवधानं) तेन सह वर्षते इति सान्तरः स पासौ व्यर्षेत्र सान्तरायंः लक्ष्यायंः तस्मिन् निष्ठा बस्य सः लक्ष्यायंविषयकः, or सान्तर-वासौ गर्यनिष्ठम सान्तरायंगिष्ठः. The व्यापार or power is concerned with the sense which arises when the primary meaning is inapplicable. It is really speaking अर्थव्यापार, but it is attributed to words and is thus आरोपितः सडरवापारः. Or to explain it another way, first we have सबर, then वाच्यार्थ by अविधा and then लक्षणाध्यापार. It is thus सान्तर, वाच्यार्थ coming between it and the सबर. The व्यापार is resorted to when the अर्थ is बाधित and is so far अर्थनिष्ठ. Kamalákara has the following note on साम्तरार्थनिष्ठः सम्बद्ध-पारो लगना-----

'अन्तरं मुख्येन व्यवधानं तेन सहितो बोऽर्यस्तीराहिस्तान्नेष्ठः स्वनिकपितसंध-न्धस्व स्वावृत्तिस्वाज्ञस्वनिष्ठः। . . . मुख्यार्यभीपूर्वकत्वार् व्यवहितार्थ-निष्ठापि मुख्यसंघन्धितीरविषयस्वाद्र्णेर्विषयत्तासंबन्धेन ग्रब्दनिष्ठेस्वर्थः॥'

प्रदीपकार says:-----

' सम्बग्धवहितलक्ष्यार्थविषयत्वाच्छब्दे भारोपित एव स व्यापारः । वस्तुतोऽर्थ-निष्ठ एवेत्वर्थः । तदेतदुक्तम्-' सान्तरार्थनिष्ठः " इति ॥ '.

'कडितोऽयवापि फलातू' in the fifth Kárikâ is one of the requisites of लक्षणा, viz., कडिप्रयोजनवोरन्वतरस्वम्. But the commentator Mallinâtha takes it to be विभागपर, i. e. intended to form the divisions of लक्षणा into कडिलक्षणा and प्रयोजवलक्षणा and not लक्षणान्त:पाति (forming a part of the definition). Kamalákara's gloss on it is worth reading. It shews that some commentators take this as Mallinâtha.

'न च हेतुद्दैधेऽननुगमः । अन्वतरत्वेनानुगमात् । तेन वाधो वोगः इडिप्रवोज-नान्यतरत्वं चेति हेतुषवम् । अत एव "वश्व्यति मुख्यार्थवाधादिषवं हेतुरितीति सुबु-जिनित्रकाच्यप्रदीपादवः । परमानन्दस्तु इड्य्यमादसहड्डतप्रवोजनामावस्व सक्षणत्वाज्ञानुगमः । पक्षस्य सिषाधविषाविरहसहड्डतसिद्धप्रभावकपस्रक्षणवत् ॥ '

# Page 64.

## रिपुनगराधिकरणता-----

This being the reading of the commentator is adopted in the text against the other reading **Equalitation**, which is found in all other Mss. and which appears to be a better reading.

\* On ' हेनेभावाझ लग्रणा ' Mammaia says:--- मुख्याचंव खादिषयं हेतुः.

अइल्लार्या------जहति पहानि स्वार्ये बस्तां सा जहस्त्वार्यो । or जहत् स्वार्थों वां हृत्ति सा जहस्त्वार्या । .

Page 64.

सा विपरीता-----विपरीतम्-----

This sort of जहहस्राण is called व्यतिरेकल्सणा by मध्यवरीक्षित in his इत्तवार्त्तिक------

"म्बतिरेकल्सणापि जहब्रसणाप्रमेद एव । बया-

"उपकृतं बहु तत्र किमुच्यते सुजनता प्रथिता भवता परम्। विरुधहीदृद्यमेव सदा सखे सुखितमास्स्व ततः धरदां धतम् ॥"

अजापकारिण्यन्वयायोग्ये उपकृतादिपदैः स्वार्थविरुद्धं लक्ष्यते । 'श्वयापकारे किबमाणेऽपि मबैवं श्रियमेवोच्यते ' इति स्वसाधुख्वयोतनं फलम् ॥"

Page 65.

सिद्धिं निजक्रिबाबाः अजहस्त्वार्था सनाख्वाता -----

The power by which a word retains its own sense and conveys an additional sense is called **stage** and **man**. Mallindtha raises a doubt that one and the same word would in this case be subject to two **qr**?'s. The power by which it retains its meaning is **sr**?" and that by which it takes up an additional meaning is **sr**?" One and the same word will at one and the same time be subject to two Vrittis, Abhidhâ and Lakshané. The only possible solution of this difficulty, he says, is that here ( in **stragger**) too the word gives up its meaning and takes up another which is qualified by it. **sr**?" **train** is not expressed by **s**?" and is retained, being **sr**." by स्थापा), the power by which it expresses it is called अआइexercit. In the instance 'गड्राबां घोष:' the word गड्रा gives up its meaning altogether. It does not express it by स्थापा, and the power is therefore called बहस्दरार्था. The commentary 'कि स्वभिधात: प्राग्यरवाच्यत्येव स्वयत्येन तस्वापि स्वीकाराए बहस्दवार्था ' means कि न अहबसणांवामिव (प्राग्यन्) आभिधवा अवाच्यस्व स्वार्यस्वापि (तस्वापि) स्वयत्येन स्वीकाराइ बहस्दवार्था ॥. Another reading given in the foot-note (कि स्वभिधात: प्रच्याच्य स्वयत्येन तस्वापि स्वीकारान्) is also good. Mallindiha's son, Kumârasvâmin, has almost reproduced this part of the commentary in his Ratnâțana on Pratâparudrayaiobhushana. क्षत्रिधात: प्रच्याच्य is the reading there.

'एवं चावापि स्वार्थ हित्त्वेव तद्विधिटार्थान्तरलभणेति सिद्धम् । स्वार्यापरि-त्यागे तु स्वार्यांचे माभिधा मंधान्तरे तु लभणा चेत्वेकस्य द्यव्स्वेकदा वृत्तिद्व-वापत्तेः । तर्हि जहरजहरूभण्योरमेर इति चेत् तत्यम् । कि त्यवाभिधातः प्रण्याच्य स्वार्थस्यापि लक्ष्यत्वेन स्वीकारारजहरस्वार्येति व्यपदेग्रः । अन्यच तु तर्पि नास्तीति जहरस्वार्थेति । तुरुक्तं तातपारेरेकाधळीतरले तन्त्रचार्तिक-व्याख्याने सिद्धाञ्जने च-

स्वार्यस्वांगे समामेऽपि सह तेनान्वलक्षणा |

बोचवनजहस्स्वार्था जहस्स्वार्था तु तं दिना ॥

इति । नम्बर्थ एव लसक इत्युक्तम् । तथा सत्वजहत्त्वार्थावाः स्वार्थीचे वृत्ति-विरोध इति चेज्ञैच दोषः । केवलस्वार्थस्व लसकत्वं तत्सहितत्वान्वस्य लक्ष्यास-निति भेरसजावाहित्येतवपि तज्जैवोक्तनिस्वलनावालसुरूनैः प्रसन्नैः ॥ ' रस्ता•.

Page 66.

#### 

That power by which a word partly retains its meaning and partly gives it up is called **approximation**. It is accepted

by the मैबाबिक's and the देवान्तिम्'s who call it आगलसणा. In 'सोऽवं देवदसः, सः means सरकालविश्विष्टः and अवस् means एसस्काल-विश्विष्टः. Here the qualifications सरकालीनः and एसस्कालीनः have to be left out to establish the identity of the two, so in the Mahávâkya 'सरवनसि' तम् denotes सर्वज्ञ, निर्गुण, and परोक्ष ब्रह्म and स्वम् denotes अरूपक्ष, सगुण, and अपरोक्ष जीव, and these opposite properties have to be left out to identify both with regard to चेतन्व.

मप्यब्रीक्षित thus describes the लक्षणा in his हत्तवार्त्तिक-----

## "मामैकदेशशाहारों सति 'मानो रग्धः' पुष्पितं वनम् ' इत्वादिप्रयोगे मानादिप्रहस्य स्वार्येकदेशपरित्वागेन तदेकदेशे वृत्तेर्बहदअहझभणा । इग्धभूबस्त्वा-दियोतनं फलम् ॥ "

Though Mammata does not accept जहरजहत्वसण, एव in the karika 'स्वासेजवे पराक्षेप: &c.' is not to be construed with दिवा as Mallinátha construes it by a dictum common with commentators, viz. एव भिन्नकने, but with युद्धा. What Mammata means is that लक्षणा is of two sorts रपादानलकाणा and लक्षणलकाणा, and both are युद्धा only and not गोणी. In other words, there is no गोणी रपादानलकाणा and गोणी लक्षणलकाणा. Now let us see why we can not have गोणी रपादानलकाणा and गोणी लक्षण-लक्षणा. When we see a herd of bulls and persons as stupid as bulls seated on them, we say 'गाव एते' (all these are bulls). Here गाव: retains its own meaning and takes up another meaning. Again in the instance 'काकेम्भो द्रपि रघवाम्' काका: means crows and others like them in destroying the oblation (काकसइस in being इप्युपासक). Cannot these be instances of गोणी रपादानलकाणा as they involve साबृदय and make परासेप, retaining at the same time their own meanings? So also cannot गौर्याझीकः be an instance of गोपी लयाणल्यापा? गो gives up its own meaning and transfers it to बाहीक which is लक्षित by it.

मसीपकार thus answers these questions. In 'गाव: एते ' and 'काकेन्वो दधि रद्वताम् ' you take गाव: to mean bulls and dull persons and काका: to mean crows and other birds destroying the oblation, and the connexion between the लक्ष्य and the रूपका in these cases is that of similarity (साइद्य), the लक्ष्या's being गोणी. Now the relation between bulls and dull persons is that of similarity and the relation between crows and other oblation-destroying animals is also the same. But how can the संबन्ध between गो's and the real गो's and between काक's and the real काक's, which are also लक्षित by the two words be साइद्यसंबन्ध ! For we cannot say गोसदृषो गो: and काकसदृश्य: काक:

This is how प्रदीपकार refutes नौनी डपादानलसभा. He is silent about नौनी समजलभा.

"ननु हुन्द्वैवेध्यनुपपत्रम् । गौण्वा अपि तयात्वसंत्रवात् । तथा हि 'गौ-र्वाहीकः' इत्यादौ लक्षणलक्षणा तावत् स्फुटैव । उपादानलक्षणा तु गोवाहीको-भयविषवे गाद एते समानीवन्तामित्व्यादादिति चेत् मैदम् । अचोपचारवीजं संबन्धः साहृदयमन्वो वा । आद्ये स्वस्वसद्य स्वयावृत्तितवा कर्य स्वस्व-स्वापि लक्ष्वता । वेनोपादानलक्षणा स्वात् । अन्स्वे कर्थ गौणी । साहृद्यसंबन्ध-प्रबुक्तलक्षणाया एव मौणीत्वात् ॥ 'प्रदीप.

अप्यब्रीसित in his वृत्तिवार्तिक expresses the same views:-----

"ननु गोण्यामाप जहरजरहम्भणामेरी संभवतः । 'मुखं कमलम्' 'गोर्था-हीकः ' इत्यारी जहत्रभणा तावत् स्फुटेव । जजहत्रभणापि गोवारीकोमय-

विषये ' गाव एते समानीयन्ताम् ' इत्यादी दृष्टयते । आहः कयं दिविधैव गौभी । उच्यते । मुख्यार्थसादृष्ट्येन लक्षणा गौभी । न च तवैव तस्सादृष्टयमस्ति वेन मुखेऽपि गौभी वृत्तिः स्याम् । शुद्धा स्वजहह्वक्षणा 'कुन्ताः प्रविद्यान्ति ' इच्यादौ विद्येषणवाचिनो विद्यिटे संभवति विद्यिटविद्येषणयोरेकदेदयेकदेद्यभावरूप-संबन्धसस्वाम् । आतो ' गाव एते समानीयन्ताम् ' इस्यादावभिधालक्षणाभ्या-मेवार्यद्वयातिपादनं ' गङ्गार्या जलं घोषभ तिष्ठति ' इत्यवेवोति न गौण्या जह-रजहह्वक्षणामेदसंभवः । तस्माम् सांतेव लक्षणाभेदा इति । इत्यमयं चिरन्तनैः प्रदर्शितां लक्षणाविभाग इति ॥ ".

Page 68.

## मारोप्यमाणारोपविषयौ------प्रवर्त्तते------

When the property attributed or superimposed ( surfice-माण) and that to which it is attributed (आरोपविषव) are both expressed with their nature not concealed but expressly stated and existing in one and the same person or place, the लग्नणा is called सारोपा. In मग्निर्माणवस्तः, मान्न is आरोप्यमाण and माजवक is आरोपविषच. Their nature आहित्व and माजवकत्व is not hidden as in साध्यवसाना रूक्षणा 'अधनक्रिः', but expressly stated. Besides wifite and morante are both found in mo-वक. 'सामानाधिकरण्येन' means समानाधिकरणे स्थितरवेन अग्नित्थ-माजवकत्तवोर्मोजवकक्षे एकस्मिन्नयें स्थितत्वेनं. It thus comes to समामविभक्तिकत्वेम. अनपद्गतत्वरूपौ and सामानाधिकरण्येन mean निर्दिष्टी distinguish सारोपा from साध्यवसानिका in which the विषय and the विषयी are अपहरमेरी and so it is impossible to speak of them by सामानाधिकरण्य. सारोपा लक्षणा is either चुडा or pure, or गोणी or qualitative. गोणी arises from the relation of similarity. माणवक is called आप्त on account of his possessing पैयन्य and other properties found in आग्नि. 'आग्निस-

लसिताइयांत् &c.' quoted by Mallinátha is from कुनारिलमृ's तम्बवात्तिक. The reading in the तम्बवात्तिक is 'बद्रिखलसिताइयांत्?

The Mimamsakas consider নীপা as a separate বৃন্ধি from লমপা.

' मयवा गौण्या वृत्तेरिह निमित्तमां भिविते न लक्षणाबाः । कि चानवोर्भेहो-उम्बस्ति । बाढमस्ति । कुतः.

> मनिधेबादिनानृतप्रसीतिर्लक्षणेष्यते । लक्ष्यमाणगुणैयोंगाइत्तेरिटा तु गौणता ॥

तत्र वयैवाक्नतिवत्रनः श्वव्यस्तस्तहत्ररितां व्यक्ति लक्षवति तथैव वटिन-म्राम्धाहबस्तस्तंबज्रपुरुषलक्षणार्था अवन्ति । अभिर्मोणवक शति तु नाग्निस्ता-विनानावेन माणवकः प्रतीयते । किं ताई ।

> बद्धित्वलसिताइर्यायम् पैक्कस्वादिगम्बते । तेन माणवक्षे हुद्धिः साहृदवादुपजाबते ॥ '

तन्त्रवातिक, p. 318.

In 'agl: प्रदेशव ', 'मच्चा: को शन्ति ', 'मध्यत इसेणा मुको राजा जित:" the कश्च sense of बाईमन्स: पुरूषा:, मच्चस्था: पुरूषा:, and अध्यत हसा-रूडा: पुरुषा: is connected with the बाच्च or श्रहव sense by जविनामाव. धाविनामाव in the verse 'अभिधेवाविना सूत्रप्रतीतिर्फ जेव्यते ' is explained by मन्मट to mean simply a sort of relation, not ब्वाप्ति 'धाविनामावोऽच संबन्धमार्थ न तु नान्तरीयकस्थम् । तस्ये दि मच्चा: को शन्तीत्वानी न लक्षणा स्वान् ।'. In 'धार्मिर्गणवकः', however, the लक्ष्य धांग्र and the वाच्य माणवक्त are not connected by धाविनामाय; but from the सक्ष्य धांग्र there arises the idea of पेन्नरूब (yellowishness), brilliance &c. and माणवक्त is connected with it through similarity (सावृष्य संबन्ध ). The लक्षणा is in fact स्वसित-लक्षणा as in दिरेफ, which first signifies the word समर and then through it the object, bee.

Here suggesting an auspicious hour for expedition and other qualities belonging to an astrologer, though invariably associated with the object denoted by the सङ्घ sense (सङ्घ-गाणाः-सङ्घतावच्छेरकभूताः), become the reason why the word 'कार्त्तान्विक' conveys the सङ्घ sense खडू. The meaning is that the properties common to कार्त्तान्तिक and खडू are सङ्घमाण properties and they lead us to the सङ्घ sense of कार्त्तान्तिक, खडू, by the connexion of कार्त्तान्तिक with खडू through them. The author seems to follow प्रदीपकार's interpretation of 'सङ्घमाणगुणैयोंगात् इत्तेरिटा तु गोणता' which is commented upon in various ways as under:-----

' लक्ष्यमाणाः साधारण्येन दृृइयमानाः यद्वा लक्ष्यमाणस्य प्रतीयमानस्य गोपदार्यस्य गुणा जाडधादयस्तैयोंगं लक्ष्यतावच्छेरकमवाप्य वृत्तेर्गौणतेस्यर्थः ॥ ' कमलाकर.

' लक्ष्यमाणा वे गुणा जाडपादयस्तेरेव यदि योगः श्वक्यसंबन्धस्तदा गौणी वृत्तिरिति ॥ ' प्रदीपकार.

Kamalâkara explains स्वयाण in a general sense and not in a technical sense which would naturally present itself to the mind in a place where स्वया is treated. Pradipakāra's explanation is therefore better. Our author seems to follow him. But the best explanation seems to be the following:-----

लक्ष्वमाणस्य कार्त्तान्तिकस्य ये गुणाः रिपुविषयकसुरपुरप्रस्यानोपदेशका-रित्ताहयः साधारणाः (खड्गवार्त्तान्तिकसाधारण्येन लक्षणीयाः) तैः सह खड्गपदार्यस्य योगात् संबन्धात् वृत्तेर्गीणतेद्या. 51 This sort of explanation is rejected by कमलाकर who says:--

'लक्ष्यमाणस्य पदार्थस्य गुणा जाडघादव इत्यपब्वाख्या। लक्ष्यमाणस्य वाझी-कस्य गुणानां गवि योगात् वाहीकशब्दो गौणः स्यात् न तु गोश्चम्दः ॥ '.

Kamalåkara means to say that if this explanation be accepted, the sense of the word गौ: would be लक्ष्य in 'गौर्वा-हीकः' and not that of वाहीकः. In other words, the meaning would be वाहीकसड्यों गौ: and not गोसड्यों वाहीकः. But the objection is not valid. For the संबन्ध may be shewn by starting from the लक्षक and coming to the लक्ष्य or by starting from the लक्षक and coming to स्वक्

#### Pages 69.

## ताद्र्प्यप्रतीतिः प्रयोजनम् -----

The प्रयोजन in सारोपा लक्षणा is भेरद्भपि साहुत्यप्रतीतिः. Though कार्तान्तिक and खड़ are expressed, and hence the भेर between the दिषय and the दिषयिन् is shewn, still the दिषय is coloured with the form of the दिषयिन् and that is the purpose of the रूक्षणा.

#### Page 70.

## शुद्धा पुनरुपचारवती-----

The word 'उपचार' is used by Vidyddhara in the sense of 'attributing to an object a property which does not belong to it.' It is used in the sense which वास्त्यायन gives it in his Bhashya on 'धर्मविकल्पनिर्देशोऽर्यसदावप्रतिषेध उपचारच्छलम् ?. ५५. उपचारच्छलम् is explained as उपचारविषयं छलमुपचारच्छलम् ; and the note on उपचार is as under:----

'डपचारो नीतार्थः सङ्चरणाहिनिमित्तेनातज्ञावे तद्ददभिधानमुपचार इति ॥ ' As गौणी लक्षणा is based on सावृद्ध्यसंबन्ध, to prevent अतिष्वान्नि to it equat is taken to mean any other kind of relation; and is further on shewn to be of five kinds.

Mammata uses the word उपचार in two senses; the relation of similarity (साइइयसंबन्ध), and setting one thing against another, (सामानाधिकरण्यम्). He calls लक्षणा pure (द्युदा) when there is no उपचार. 'उभयरूपा चेयं घुद्धा उपचारेणामिश्वित-स्वात्'. Pradipakara explains उपचार here as 'उपचारभ साइइय-संबन्धेन प्रवृत्तिः । साइइयातिश्वयगहिम्रा भिन्नताप्रतीतिस्यगनं दा ॥'. The other place where Mammata uses उपचार is 'क्रचित्ताइ-ध्वांदुपचारः । यथा इन्द्रार्था स्पूरणा इन्द्रः ॥'. In this connexion the Prabhákara, Vaidyanátha, explains it as 'उपचारो लक्षणया सामा-नाधिकरण्येन प्रयोगः ॥'.

Page 71.

In साध्यवसाना लसणा, the विषय ( that to which a property is attributed ) is swallowed up by the विषयिन् (आरोप्यमाण ) *i. e.*, the property which is attributed to it. अध्यवसान is explained by प्रदीपकार as 'विषयिणा विषयतिरोभावः'. In 'अयं पारिजातः' and 'अयमानन्दः' the विषय, viz. that which is like पारिजात and that which causes joy, is not expressed. It is निगीर्भ in the विषयिन. In both these instances अयम् is not to be taken for the विषय ; for then they would be instances of सारोपा गोणी and सारोपा गुद्धा लसणा, but as going with the विषयिन. "गोर्वाहीकः' इति सारोपः । 'गोरयम्' इति साध्य-वसानः । बयापि वाहीकस्य वाहीकस्वेन इदन्तया वोपस्थितौ सारोपस्वमेवोणित तयापीदन्त्वस्यारोप्यविश्वेषणतया तदुराइरणं द्रष्टव्यम् ॥' vide काध्यप्रदीप p. 38.

The मयोजन in this लसणा is सर्वयामेहावगनः, i. c. complete

identity between the विषय and the विषयिष. They are quite the same. Although the भेद between the विषय and the विषयि is known to the man who makes the आरोप, and so is not आगाहार्थ, yet he drops the भेद and means to shew that there is no भेद.

The difference between सारोपा लझणा and साध्य वसाना लझणा is that in the former, the विषय and the विषयिन are both expressed. They are अनुपहुत्र के ही. While, in the latter, the विषय is निगीर्ण in the विषयिष. Kamalâkara distinguishes between सारोपा and साध्यवसाना लक्षणा as under:------

'गौणभेरयोः सारोपसाध्यवसानयोगौंर्वाहीकः गौरवनित्यत्र के नेर्दवैधन्वें भासमानेअपि ताहूप्वं ताराग्न्यमाहार्वे\* सारोपे साध्यवसाने हु सर्वयाऽनाहार्बोऽभे-रावगमः ॥ '.

This, however, does not seem to be correct. For then आन्ति or अम which is अनाहार्य अभेदावगम would not be different from साध्यवसाना लसणा. In other words, गोरवम् would be like रडजी सर्पभी: and रूपकातिवायोक्ति would not be different from आन्तिमान् अलंकार. The आरोपकत्ती does point to the विषय and then says गोरवम्. So he does know the भेद, but he drops it intentionally. If it were अनाहार्य, he himself would not be conscious of the भेद.

• If a man knows that yet is not war and still calls it war, his knowledge is called angul, angul thus means purposed or intended. The man who says yet war: is fully cognisant of the at between yet and war and still makes the and of war on yet.

Page 73.

षाक्रम्य------ तंकरः-----

In 'तयाहंकारमारोखुरस्सकोर्गिमसर: सकस्य इन्तावलं इसति we have an instance of सङ्गाङ्गिमानसंकर of two लक्षणा's. महंकार and हास are properties that belong to a sentient being and not to a lifeless object like कीर्तिग्रसर. महंकारमाराः is therefore by लक्षणा to be taken to mean महंकारमारजनक: and हास to mean हासजनक: as in 'आशुर्घृतम,' आशु: is taken to mean आशुर्जनकम. The meaning is that fame is extremely white and superior in whiteness to Indra's elephant, S'esha, Balarâma, and the lion of Párvatí. The लक्षणा is हाढ सारोपा. As महंकार causes हास, there is a fusion (संकर) of the two लक्षणा's, and the relation between the two लक्षणा's is that of principal and subordinate (अङ्गाङ्गिमाव), तयाहंकारमारोरखुरः जीर्पिमसर: being the मङ्गिलमण (the principal लक्षणा) and कीर्पिमसर: इसति or हासविश्विष्ट: being the subordinate लक्षणा, since महंकार causes हास.

Page 74.

न चेच्यागः किमीवृद्यः-----

नरे स्वागः किमीदृशः, the reading of D., is also a good reading. In the verse 'एष चिन्तामणि:--' we have an instance of संदेह-सं कर, (fusion of सक्षणा's, due to uncertainty). If एष:, मयव, and मसौ be taken as standing for the विषय, राजन, the स्वमण will be सारोपा गौणी स्काणा and if they be taken as adjectives qualifying चिन्तामणिः, कल्पपाइपः, and कामधेमुः respectively, the स्वमण will be साध्यवसाना गौणी स्वमणा; for then the विषय will be निगीर्ण in the विषयित. There is here neither साधकप्रमाण (grounds for accepting a particular लसणा), nor बाधकप्रमाण (grounds for rejecting a particular लसणा). We have therefor संदेहसंकर of two लसणा's.

## राकातारकराज°------

This is an instance of the third kind of time, arising from one and the same word being subject to two or more enqui's (एकलभकानुप्रवेश्वेन संकरः or एकप्रुप्रतिपाद्यः संकरः). पाण्डित्य्वैत-ण्डिकी कीत्तिः is the instance in question in the verse. पाण्डित्य is attributed to grave or whiteness of fame. grave is the विषय and पाण्डिस्य, विषयिन. As the विषय is swallowed up by the विषयिन the लक्षणा is साध्यवसाना गौणी as in भयमग्नि: where मयम् is taken as an adjective of माग्निः, वैतण्डिकी कीत्तिः is an instance of सारोपा गौणी लसणा. कीर्त्त is the विषय and वैसण्डिकी, विषयिन. वैतुण्डिक is one who employs वितृण्डा in argument ('वितण्डया प्रवर्त्तमानो वैतण्डकः'). Vide वास्त्यावन on the first Sutra of Gautama. fagos is a captious argument. It does not establish a man's own yer or what he wishes to establish, but simply finds fault in another's **qu**. It is defined 'स्वपक्षस्यापनाहीना कया परपक्षदूषणनाबावसाना । '. पाण्डित्यवेas aforaft means destroyer of whiteness. We have thus two लक्षणा's, साध्यवसाना गौथी and सारोपा गौणी in पाण्डिस्यवैतण्डिकी: and though yiera and an entry are two words, still as they form a compound, they are regarded as one. If one were to object that though the two words being compounded form one Pada, yet the words on which enough are made (the serar's) are different, the objection is refuted by stating that the even's, though different, are to be considered as one. The case is parallel to that of two

## 406

•

persons sitting on the same throne. Though they occupy different parts of the throne, yet as the throne is one, they are said to be sitting on the same place. Similarly here though the actual लक्षक's (पाण्डिस्व and देसण्डिकी) are different, yet as they constitute one word, being compounded together, the लक्षक is as it were one and the same and the संकर is एकलक्षकप्रसिपाद्य.

Page 76.

संसृष्टिः-----

The combination of लक्षणा's which are not dependent upon one another forms their संसृष्टि. In संसृष्टि they are united together like sesamum and rice, not like water and milk as in संकर. 'एषां तिलतण्डुलन्यायेन निश्वस्तं संसृष्टिः सीरनीरन्यायेन तु संकरः ॥'. Vide अलंकारसर्वस्त. pp. 192 and 197. In 'दिशांतः पुष्पकेतोः---' we have संसृष्टि of गौणी सारोपा लक्षणा's; because दिर्भातः &c. have the sense of दिर्भावसद्धाः &c. and the तिषम, भूपति and the त्रिपयिन्, दिर्भाव &c. are both expressed. तपनतनुभू=the son of the sun or Karṇa. In 'आयुर्गनमहोत्सत्तर्यwe have an instance of गुद्धा सारोपा लक्षणा's as झायुः &c. are used in the sense of धायुजनकः &c. In both the verses the लक्षणा's are of the same kind, or सजातीय. This verse ('दिर्भाव:--') is quoted by अप्पदीक्षित in चित्रनीमांसा as an instance of वैयधिकरण्य रूपक. He observes, 'इरं च वैयधिकरण्यं रूपकेऽपि संभवति ' and then gives two instances-----

> सारानायकधेखराव जगइाधाराव धाराधर— च्छायाधारककन्धराव गिरिजासङ्गैकज्ञूङ्गारिणे । मद्या घेखरिणे दृशा तिलकिने नारायणेनास्त्रिणे नागैः कङ्कूणिने नगेन गृहिणे नायाय सेवं नतिः ॥

on which he remarks, ' अब नहीइसोर्विषववोर्विनक्तिरारोप्वनाणकौः सेखरतिलक्तवोर्नास्त

and '। दिर्भावःपुष्पकेतोः-----',

on which he notes, 'मच विषयस्य राज्ञो विषयिणां पुष्पकेनुप्रमु-तीनां च विभक्तिभेदः।'. Though 'विभांवः पुष्पकेतोः----' is thus cited by जप्पदीक्षित as an instance of वैयधिकरण्य in रूपक, Jagannâtha thinks he has given it as an instance of वैयधि-करण्य in परिणाम and criticizes it as under:-----

'दिर्भावः पुष्पकेतोः--' इति पद्येऽपि कोविदानन्दजननज्ञगढुस्कर्षौ एको नृसिंहस्य कथ्येते । तत्र कोविदानन्दजनकस्वं राज्ञ ध्यारेप्यमाणादितीवमन्न-यादिताद्रूप्वेण वया संभवति न तया केवलेन स्वरूपेण । तया हि--अहो नववा-नामस्मदीवानां साफल्यं] यदयमपरो ' मन्मयोऽस्माभिरालोक्यत इति मन्वमानानां तेषां नयनानामानन्दस्तावन् पुष्पकेतुनैवोत्पाद्यते न राज्ञा । एवमपरोऽयं कम्प-तरुः दितीवधिन्तामणिः कर्णव तया वासवो भूगतोऽयमन्वो दारिग्रमस्माक-मपहरिष्यति । हरिः खल्वयं संसारं नः परिहरिष्यतीस्यभिमानाडज्ञायमानस्तेषा-मानन्दोऽप्यारोप्यमाणैः कल्पवृक्षादिभिरेवेति न विषयात्मना विषयिण उपयोगः धपि तु स्वास्मनैवेति कुजास्ति परिणमः । धत एवेदं पद्य क्रपकप्रकरणे विमर्धि-नीकारादिभिरालंकारिकेदशढतमिति सडन्यविरोधम्र । '. चित्रमीमांसाखण्डन pp. 27-28.

Page 77.

## 

The three requisites of लक्षणा are the inapplicability of the primary sense, the connection of the लक्ष्य (implied) sense with the primary sense, and the reason for resorting to लक्षणा. 'मुख्यार्यवाधस्तवोगो कदिप्रयोजनान्यतर्राति पर्व लक्षणा-हेनु: ॥'. Vide प्रदीप p. 46. In बङ्गायां घोष:, all the three requisites of लक्षणा are fulfilled and बङ्गायाय by लक्षणा conveys the

sense of again?. The salar, the third requisite of even, is here बेस्वपावनत्वाहि. 'गहातीरे बोबः' does not convey the idea of the hut being cool and purifying, which 'menai **dig:** conveys. Now the question arises by what power does a word which signifies mu sense convey the same? It cannot be by minut, for the nalan, acautener, is not the conventional meaning of गङ्गा. 'नानिभा सनवानावातु.' Vide manana p. 53. It cannot be by margin, for the requisites of any are wanting. 'Braying any vide Just as any expresses the may sense ana, p. 53. of qu, because the primary sense of uque is inapplicable, so if the sense ar is inapplicable, it may express the autom by warm. But, as a matter of fact, ar is not the primary. sense of age, nor is the sense of ar inapplicable in 'age at and:', nor is there any connection between the sense of as and the stal an, attagent ante, nor is there any stal an for conveying the star sense of the same, deanly. Besides just as the word any cannot convey the may sense of alt without the inapplicability of its primary sense ( नुबनाये. arandatian, so it is not incompetent to convey the प्रवीचन. 'सर्थ न तुब्ध नाप्यच बाधी बोगः पत्निन नी । न प्रवीजनमेतस्मिन् न प सबरः स्वलप्ततिः ॥'. Vide साध्य p. 54. Even under these difficulties if utility be taken to be man, it will require another unitary for its being man, that will require a third प्रवोधन and thus there will be अनवस्था or confusion ad infiniturn, which will prevent the comprehension of the original स्वय sense and its प्रयोजन. ' एवनप्यन नस्यास्वाद्या मूल्झवक्कारिणी ' Vide 41154 . p. 55. 52

Now one might say, 'why should the galage of agent be conveyed by suggranging, why should not the man sense include the **nature** as well? In other words, why should not the may sense in 'ngrai qiu:' be dranklaure? To this the answer is, ' ज्ञागविषवादिजस्वेन जलस्वाभ्यप्रयमान् '. The लस्य sense cannot include the spirar; because the subject of knowledge and the fruit of knowledge cannot be one and the same. When a blue jar is seen, where is the fage of the perception ( negative ) and negative is the fruit of knowledge. झासत्व is a property of the object known ( होवधर्म ), by which an idea arises in the mind in the form 'this object is known by me'. This is the Mimâmisika view. Thus the विषय of जान ( the object known ) is different from the way of muy, alway which is cognised being different from its man, ( the idea that finar is cognised ). In every case of knowledge it is an established fact that the object cognised and the fruit of cognition are different. Let us now examine whether this holds in the case of the knowledge arising from mayor when the may sense includes the प्रबोधन, Is the विषय of जान different from its was in this case? The farm of my, or what is known from my here, is पावनत्वादिविधिष्टतर and the fruit of ज्ञान is पावनत्वादि. Both the form and the we of my being quantum, the may sense cannot include the प्रबोधन. As Mammaia says, 'प्रबोधनेच सहितं लशापीयं न बुड्यते । ज्ञानस्यं विषयो हान्यः प्रलगन्बनुराहतम् ॥'. The latter portion of this 'तानस्य विषयो हान्यः फलनन्यवृहाहतम्' is explained by unique, another and other commentators to mean बचा ज्ञानस्व विषवी ज्ञानादम्बः तथैव ज्ञानस्व कलनाप ज्ञानारम्बत्.

They say that the apparent meaning ane area ane warnen will not suit here. They take the farm of any in this case to be **quantafaquene** and the an to be not quane but quantantific and say that the two things are different. If therefore 'तानस्य विषयो धान्यः जलनन्यपुराहतम्' be understood in its apparent meaning, there would be nothing wrong in taking the may sense as embracing the unitar 'ज्ञानस्य विषयो ग्रान्यः जलनम्बदुवाहतम्' must therefore be taken to mean that as the fage of any is different from any itself, so is the way of any different from it. In the case before us, the was of min is quantum and not quantum and it is thus not different from my itself. Therefore 'filte लसभा **Aqq'.** This is how most of the commentators explain Mammaja's Karika ' ज्ञानस्य विषयो झम्बः प्रत्यन्वपूराहतन् '. Against this it may be said that if **user** meant the Karika to convey a sense which it does not apparently convey, he ought to have stated something expressly to this effect in the un There, however, he simply enumerates the fun of scanne and the we of it; and though the commentators, will want and others, ground their explanation upon the gft, 'the graten संवितियों ', which shews that we is taken by Mammata in the sense of जन्मप्रतीति, yet if we take the पास of लसणाजन्मतान to be पायनत्यादि and not पायनत्वादिवसीलि, the apparent meaning of the Karika, which after all is the natural sense of it, the other being simply far fetched, will suit the place very well. पादनस्वादि may be taken as कल. प्रदीपकार himself says, ' धेस्वारी नु कचिन् फलपरनीपचारित रूइक्ते '. Moreover फल in the Karika ' बागस्य विषयो हान्यः फलमन्यव्याहतम् ' corresponds to

प्रवोधन in the preceding Kárikâ, 'प्रवोधनेन सहित स्थणीय न कुझ्यते' and the प्रवेशन is expressed by Mammata himself as पायनस्वारि in 'न च नहायज्यार्थस्य तटस्य पायनस्वाधैर्तस्रणीवेः संबन्धः '.

Page 78.

बक्त्वोज्ञम्बकाकूनाम्-----

काकु- change of voice through fear, anger, grief or other emotions. 'काकु: धोकनीस्वादिनिर्ध्वनिर्धावकारः ।'. प्रदीप. 'निषकण्ड-ध्वनिर्धीरे: काकुरित्वनिश्ववित्ते ।' साहित्वदर्पण. The instance given in काम्यप्रकास of वाच्य sense suggesting the व्यह्ग्य sense by काक्र्वेसिष्टय (peculiarity of change of voice ) is

> ' तथानूतां वृद्वा वृपसदसि पाञ्चाकतनवां वने व्यापेः सार्थे सुचिरमुचितं वल्कतर्थरेः । विराटस्वावासे स्थितनमुचितारम्ननिष्ट्रतं गुरुः खेरं खिन्ने नवि जञति नाब्यापि कुरुष् ॥'.

ndrant's note on it is as under:-----

' खेरो गास्तवंग् । अत्र सेरं गवि अवति गायापि कुर्सव्यति काकोर्वेविडया-म्मवि न बोग्वं कुरुषु पुनर्बोग्वं गास्तवंगिति व्यक्वते ॥ '.

The whole verse  $\mathbf{q}_{\mathbf{q}}$  means, suggestion alone is the power by which senses, expressed, implied, or suggested ( $\mathbf{q}_{\mathbf{q}}$ ,  $\mathbf{q}_{\mathbf{q}}$ ,  $\mathbf{q}_{\mathbf{q}}$ ,  $\mathbf{q}_{\mathbf{q}}$ ) give rise to another sense comprehended by appreciating geniuses ( $\mathbf{q}_{\mathbf{q}}$ ,  $\mathbf{q}_{\mathbf{q}}$ ,  $\mathbf{q}_{\mathbf{q}}$ ) through the peculiar character of (1) the speaker, (2) the person who is to be informed, *i. e.* the person spoken to, (3) change of voice indicating emotions, (4) the sentence, (5) the expressed meaning, (6) the proximity of another person, *i. e.* of a person other than  $\mathbf{q}_{\mathbf{q}}$  and  $\mathbf{q}_{\mathbf{q}}$ , (7) the context, (8) time, (9) place &c.

For instances of these vide mountain, 3rd Ullasa.

#### ULLASA III.

Pages 81-84.

ध्वनिरविदसित्तवाच्यो-----प्रयमपार्थिताभिक्रमनिवर्त्तगस्यावरोधज्ञमस्य-वमुक्तिः-----

A ane is generally divided into three classes, and ( surf ) when the surgested sense ) is more charming than the बाच्य ( expressed sense ), ( 'इत्युत्तनमतिश्वाचिनि व्यङ्ग्वे राष्ट्राड अनिर्मुधेः कथितः ' काव्य रहा १ का ४), मध्यम or गुणीanagera where the agera sense is not more charming than the बाच्य sense (' अतावृद्धि गुणीभूतव्यकृग्वं स्वकृग्वे तु मध्यमम् ' काच्य• THIS & HIS & ), and HUF or FUT where there is either no ware sense or if there is ware sense, it is not very clear (' सब्दचित्रं वाच्यचित्रमध्यक्रावं त्ववरं स्मृतम्' काध्यः रहाः १ काः ५) मध्वहृण्यम् here is explained by प्रसीपकार as 'अध्यहुण्यमस्तुदसरा तिरिक्तम्बङग्वरहितम् । तार्इ्यं चास्फुटतरम्बङग्बसङ्गावे म्बङ्ग्वनावामावे वा । ' Pandit Jagannatha takes बार्ड्यिम and बाण्यापिम or सर्यापम as two separate divisions, and thus divides and into four classes, उत्तमोत्तम or ध्वनि, उत्तम or गुपीमूतव्यकृग्व, मध्यम or मर्थचित्र and aver or accertage. He criticises Mammata and others who make three divisions thus:----- ' केचिरिनानपि चतुरो नेहान-गणवन्त उत्तनमध्वमाधमभावेन विविधमेवः काव्यमाचसते । तवार्यचिवयुड्द-वित्रबोरविद्येयेवाधनस्वमकुक्तं बक्तुम् । तारतम्बस्य स्फुटनुपलब्धेः । को ग्रेवं सहहवः सम् 'विनिर्गतं मानदमास्ममन्दिरान्', \* 'स **ভিন্ন**মূল:

> विनिर्गतं मानदमान्ममन्दिराड् भक्त्युपश्चन्य यहच्छ्यापि यस् । सराम्भ्रमेन्द्रष्ट्रतपातित.गांव निर्मालितावीव भियामयवती ॥ from इयरीववथ, given by Mammata.

# शतत्रेन रेषुः'' इत्याहिनिः जाव्वैः 'त्वच्छन्दोच्छतर् | इत्याहीनां पानरम्त्राच्याना-नवियेषं बुद्धल् । सत्यपि तारतम्ये वयेकनेवकत्तं करतहिं ध्वनिद्यपीनूतव्यङ्ग्य-वोरीपदन्त्रत्योर्विनिजनेदसे तुरापदः।' रसन॰ p. 20.

Against this, however, it may be said that the difference between ward and and and and and as it is alleged. 'iquance: 'is not therefore proper. safe is thus the best sort of साम्य, उत्तमकाष्य or उत्तमोत्तमकाच्य as Jagannatha calls it. Mallindtha defines it as accuration, i. e. that sort of poetry in which the hidden many sense is predominent. My is divided into two classes. siles and features and features The former is based upon away and is therefore any ground, while the latter is winnerwork, being based upon winn. Though sites and ought is based upon agent and ought therefore to have been taken up after विवक्तिताम्बपरवाच्यापनि which is based upon wifting, yet it is taken up first; because it is simpler and has not so many divisions as the other. ' सुचिकटाइन्यावेन वा प्रयमनार्ध्यमुद्दिव विभजते ' says प्रदीपकार, अविवसि-सवाच्याप्रवृत्ति is that sort of प्रवृत्ति in which the hidden suggested sense based upon implication being predominent, the

> \* स चिन्नमूतः सतजेन रेणुस्तस्पोपरिष्टात् प्वनावभूतः । अनुररचेपस्य हुताखनस्य पूर्वोत्थितो भूम इवाबभारते ॥ रघु०,. ४१. given by Appya Dikshita.

† स्वच्छन्दोच्छलदच्छव.च्छकुद्दरच्छातेतराभ्यच्छटा-मूर्छन्मोइमोइर्षिद्वपंविदितस्नामाहिक ह्वाय वः । भिन्द्यावुद्यदुदारदर्दुरद्दीर्दैर्घ्याददिहुम--द्वोद्दोद्देकमयोभिषेदुरमदा मन्दाकिनी भन्दताम् ॥ givon by Mammata. ١

expressed sense is subordinate, not as it were desired to be conveyed (unfunding). unfunding is thus explained by प्ररीपद्वार-----' अविवसितत्वं च वाच्यत्वाम्ववानुपपत्तेः । सा च वाच्यत्वानुपव-सत्वेन वपनीमिनि कपास्तरे तात्पर्वादा । स्वत एवान्यवानोग्यत्वादा । अनुपतु-कत्वमपि प्रमहकत्वान विश्वेषानाधावकत्वनाषादा।' काध्वप्र•, p. 67. The बाच्य sense is with the were does not come out properly; and the impropriety of the upper arises when the expressed sense, though not improper, is not useful and therefore develops into another sense. This sort of managemenund is called muintermander and. It is one in which the expressed sense, though compatible, is barred on account of its being not useful and therefore develops into another meaning. अर्थान्सरसंक्रमितवाच्यः thus means अर्थान्तरे संक्रमितः ( उपप्रधाननिप्रध्वनुपुनन्तत्वात् ) नाष्यः वष. संक्रमित is causal in form and means 'made to enter into or assume'. What is it that makes the **queq** sense change into another? It is suggestion. The causal termination indicates the greatness of the engeneering. Now the says sense may be conveyed either by a word or by a sentence. Thus muinactimulanter is either परप्रकाइन or नाक्यप्रकाइन. 'श्रीरमणः श्रीरमणः----' is an instance of the first sort. Here the **upon** sense of the second words मीरनज, सुधांधमीलि and नरसिंह, though compatible, is barred as it is useless, being a mere repetition of that of the first words. These words are therefore to be taken in the sense of possessing the properties of भीरमण &c. Here the expressed sense is useless, because it is repeated, ' मन्ययुग्तत्वनाय उनदकत्वान 'as वर्तापकार says. The instance given by him is,

## 'ताला जामस्ति कुणा जाला दे राहिमहहिँ वेप्रस्ति । रदविरणाजुग्गहिमाई होन्ति कारताई कारताई ॥ '. Vide p. 193

of the text where the verse is given as an instance of साहायु-मास. Here the second word समलाई means possessing the properties of a lotus. 'अप दितीयकनलसब्स सौरजारिगुणजुक्तरव-करो लक्ष्ये संज्ञानितवाच्या'. प्रदीप p. 68.

In the second instance 'एबा दे बयवाम----' the expressed sense of बयवामे is barred as it is not useful. बयवामे in the sense of 'I say' is superfluous, as the sense can be inferred even without it. It therefore means द्वपरिवामे and suggests that the द्वपरेख must be carried out. बयवामे being a predicate is a बाद्य and not a पर. This therefore is an instance of वाद्यप्रकाहब व्यांग्यारसंक्रमितवाच्यथ्याने. Here the वाच्य sense is not useful as it conveys nothing particular, is in fact redundant, 'मनुपचुन्सत्यापी पुनस्तत्यान् विद्येपानाधायकत्यादा'. Here the uselessness of the expressed sense is from its conveying nothing particular (विद्येपानाधायकत्यात् ). Mammata's instance is:----

# ' स्वामस्मि बच्मि विदुषां समयाबोऽव विष्ठवि । आत्मवां मतिमास्याव स्थितिमब विधेहि तत् ॥'

प्रश्निपकार's note upon this is as under:-----

'अच वच्मीत्वनुप्युक्तार्यम् । अनुपाशनेऽपि वचनकिवाप्रतीतेः । अत उपदेशस्व लक्ष्यम् । तच वाच्यार्यः संक्रमितः । एवं स्वामस्मीति पदे अप्यनुपयुक्तार्वे । संवोध्यतवेत कुष्मदर्यस्य वचनकर्मतावगतेः । वच्मीत्कुत्तनपुरुषेवैवास्मदर्षस्य तत्वर्क्नृत्रस्वप्रत्ववाम् । अतस्ताध्यां लक्ष्यवोदपदेदवाप्तस्ववेस्तद्वाध्य्यौ संक्रमितौ । तथा आत्मीयाया एव मतेः संवैदास्थानारनुपयुक्तत्वेमात्मीवस्रव्येन प्रनामपरि-गृहीतत्वे लक्ष्यनामे तद्याच्यं संक्रमितम् ।' काम्यप्र, p. 69.

#### UNMESHA IIL

The other kind of **maananananan** is called mananateman area. In this the expressed sense is barred, being incompatible, and is therefore star-afaresa or neglected wholly. With the explanation of manadatesans as given in the text, compare Abhinavaguptacharya's explanation, 'act at १यमाम उपावतामावेणार्याम्तरप्रतिपति छथ्या प्रलावत इव स तिरस्कृत इति । '. It is also मस्त्रकादम or सास्त्रकाहल. 'बाबेल खां--' is an instance of the first sort. Here arga cannot convey the expressed sense of 'having an itching sensation'. This sense is wholly inapplicable. It therefore develops into the man sense of desiring to praise, What is easera is the great love of the poet for the king. aver being a ve, the safe is परप्रकाइय. 'बाणैः पञ्चरिता-' is an instance of वाक्यमकाइय-भाने where the बाण्य sense is wholly condemned. To those who returned from the battlefield, defeated, the question 'how many elephants were covered over by your arrows?' and others convey no meaning in their expressed sense. By विपरीतमभाषा they must be taken to mean 'how many elephants of yours were cut off by the enemies?'&c. Well have you experienced the fruit of disregarding my advice is the **sagra**.

#### Pages 84-86.

### मनिधामूलोऽपि तथा ------ तत्र रसवदादिरलंकारः -----

Having classified and explained the Dhvani based upon Implication, the author takes up the other kind of Dhvani, viz., 'that based upon আলিখা (Denotation). আনিযানুল-বান is known as বিৰণিনা-বন্ধবোদ্ব. It is one in which the 53

expressed sense is not barred, as in myour movie, but is desired to be conveyed and is subordinate to the suggested sense. ' मनिधामुलत्त्वाहार्थ्यं वत्र विवक्षितनवाधितमन्वपरं व्यङग्वोपसर्जनीभूतं च स विषशितान्वपरवाच्यो नान ध्वनिः । इह वाच्योऽर्यः स्वं रूपं प्रस्वाबवलेष म्बहण्यस्य प्रकाशकः हीप हुद घटस्य ॥'. Vide Vidyabhushana's Sahityakaumudi, pp-27-28. This Dhvani is divided into twoclasses with a start and tick and tick and the former is treated before the latter by स्वीकटाइन्याब, as the latter has more divisions than the former. 'सुचीकदाइन्यायमाभित्त्यान३भवकम-व्यक्र्ग्वस्य पूर्वमुद्देशः। तत्वेकत्वात्। द्वितीवस्य तु पश्चद्वभेदत्वात्। '. असं-REARTHRET is that kind of up in which the sequence of the expressed sense in regard to the suggested sense cannot be perceived. ससंलक्ष्यक्रग्यः is a बहन्नीहि compound having another बहुव्रीहि within. It is बहुव्रीहिगमों बहुव्रीहिः. क्रम means पौर्वापर्य or succession between the स्वहन्ब, such as रस, and the व्यञ्चक, such as विभाव's; and though there is a diversity of opinions with regard to the there is unanimity about its being different from विभाव's, मनुभाव's and व्यभिचारि-भाव's. विभाव's &c. are not identical with रस, but produce रस. Thus the विभाव's &c, which suggest रस and are therefore suggested by them and is therefore sugra. There is a sequence of the बङ्ग्य with regard to the ब्यज्जक, but it is imperceptible as the perception of the ama's &c. very quickly leads to the perception of ty. When a hundred leaves of a lotus are pierced by a needle, all are not pierced at one and the same time, but are said to be pierced at once as the difference of time is too small to be perceived. Similarly

the प्रतीवि of the ध्वकूण्य and the ध्यझूक comes so suddenly that though there is order of precedence, the idea of the ध्वकूण्य following that of the ध्यझूक, it is imperceptible. The Rainâpaņa explains it clearly:—'क्व ध्यझकरव दिशावारें-र्वकृण्यस्य च रक्षारेः सम्नाप क्रमो विधितसूच्या धतपनपद्यतपेधवराधुमादि-स्वाम लक्ष्वते सोऽसंलक्ष्यक्रमध्यक्रण्याः', रत्नापफ on the 2nd प्रकारण of प्रतापदब्रयग्नोविभूषण. Vidyabhushaņa has also a similar note:—'न सनु विमावारम्ये रसः किंतु रसस्तैरभिध्यक्ष्यत इत्यस्ति वद्यपि कमस्तयापि स न लक्ष्यते ल्यपतात् गुगपस्पद्यपद्यत्वधत्वत इत्यस्ति वद्यपि कमस्तयापि स न लक्ष्यते ल्यपतात् गुगपस्पद्यपद्यत्वधत्वत्व इत्यस्ति वद्यपि कमस्तयापि स न लक्ष्यते ल्यपतात् गुगपस्पद्यपद्यत्वधत्वत्व : . Jagannâtha too notes:—'सहदयेन रसम्वक्ते झगिति जावमानायां विमावानु-भावष्यभिचारित्विमर्गक्रमस्य सतोऽपि सूचीग्रतपद्यपद्यत्वधक्रमस्वतालक्षणात् ।'.

भारतिक्षक्षमण्यक्रण्य has eight varieties, रस, आव, रसामास, माता-गास, भाषधानित, भाषोवय, आवसांधे, and भाषधवनता. When they are predominent in a sentence, they constitute ध्यति, but when the बाच्य sense is predominent and they are subordinate, they constitute रसवद् and other figures of speech. Alankárasarvasvakára says, 'रसभावतदामासतव्यधमानां निवन्धनेन रसवत्रप्रेयकर्जस्विसमाहितानि ।' 'आवोदयो भावसंधिनीवधवलता च पूर्यगर्ल-कारः । '.\* When they are predominent in a poem, they are the soul of poetry and are as such ध्रतंत्रार्थ, i. e., fit to be adorned; but when they are subordinate they constitute ध्रतंत्रार's and adorn the धाङ्गिन् (principal idea) in a poem. As प्रदीपताद says, 'यच प्रधानं रसाहित्सच ध्वानिः यच स्वप्रधानं तवालंकार इति भावः । '.

Pages 86-88.

विनाविर्ललनाहिनि°------ शुङ्गाराहिको रसोअनिधीयते------

This passage explains the meaning of **te** or poetic.

\* pp, 185 and 190,

sentiment. Certain lasting or permanent conditions of the mind are in poetry and drama called emfants. They are eight or nine according to the number of sentiments. They are:--love, smile, grief, anger, energy, fear, disgust and wonder. They are 'the anger, energy, fear, disgust and wonder. They are 'the anger, energy, fear, disgust and wonder. They are 'the anger, energy, fear, disgust and wonder. They are 'the anger, energy, fear, disgust and wonder. They are 'the anger, energy, fear, disgust and wonder. They are 'the anger, energy, fear, disgust and wonder. They are 'the anger, energy, fear, disgust and wonder. They are 'the anger, energy, fear, disgust and wonder. They are 'the anger, energy, fear, disgust and wonder. They are 'the anger, energy, fear, disgust and wonder. They are 'the anger, energy, fear, disgust and wonder. They are 'the anger, energy, fear, disgust and wonder. They are 'the anger, energy, fear, disgust and wonder. They are 'the anger, energy, fear, disgust and wonder. They are 'the anger, energy, fear, disgust and wonder. They are 'the anger, energy, fear, disgust and wonder. They are 'the anger, energy, fear, disgust and wonder. They are 'the anger, energy, fear, disgust and wonder. They are 'the anger, energy, fear, disgust and wonder. They are 'the anger, energy, fear, disgust and wonder. They are 'the anger, energy, fear, disgust and wonder. They are 'the anger, energy, fear, disgust and wonder. They are 'the anger, energy, fear, disgust and wonder. They are 'the anger, energy, fear, disgust and wonder. They are 'the anger, energy, fear, disgust and wonder. They are 'the anger, energy, fear, disgust and wonder. They are 'the anger, energy, fear, disgust and wonder. They are 'the anger, energy, fear, disgust and wonder. They are 'the anger, energy, fear, disgust and wonder. They are 'the anger, energy, fear, disgust and wonder. They are 'the anger, energy, fear, disgust and wonder. They are 'the anger, energy, fear, disgust and wonder. They are 'the anger, energy, fear, disgust and wo

> "विद्यौरविद्युप्तेर्ग गावैर्विभिष्ठचारे न यः । भाष्मभातं नवस्वम्बात् स स्थावी स्वप्याकारः ॥ बकुसूवभावादन्वेवां माद्यानाननुगानवाः । न सिरोधविदे स्थावी सेरसी पुज्बते परवू ॥ " ( प्रभा OD प्रदीप ).

The causes, the effects, and the attendent subordinate feelings of these स्थाविभाष's are in poetry and drama known respectively by the names of विभाष, अनुभाष, and संथारिषाय or स्वनिषारिषाय. The causes of the स्थाविभाष's are called विभाष's, because they manifest a little the permanent emotions. which live in the heart in the form of impressions. 'विभा-वादिसंत्रा च विभावनादिस्वापारवानात् । सथापा । वाढनाव्हपत्ववा स्थितान् रत्यादीव स्थाविनी विभाववन्ति रसास्यादाहुरवोग्वतां नवन्तीति चिभाषा:' Pradipa. 'रसास्यादाहुरा' is explained by प्रभावत as-' रसास्यासुहरा ईपह्याजिम्बक्तिः । तथोग्वतां प्रापतन्तीत्वर्याः । नाविकादवो दि साधारण्वेन काम्यादनगताः सहस्वहर्वे वासनास्यकत्ववा स्थितं रत्यादिभावनीवहनिष्य-द्वावन्ति । देपदनिम्बक्तिरेष च रेसादिम्बक्तेन्द्वर इवीच्यते ॥'. Bharata Muni thus explains the term:--'विभाव इति कस्मावृष्यते । विभाषो विज्ञानार्थः । विभाष्यम्तेऽनेन वान∦सत्त्वात्रिनवा इत्यते। विशावः । विभावितं विज्ञातनिस्वनर्थान्तरम् । व्यत्र श्लोकः∽-

> बहवोऽर्थो विभाष्यन्ते वागङ्गाभिनयाश्रयाः । बनेन बस्मात्तेनायं विनाव इति संज्ञितः ॥ ' नाव्यद्याद्य, p. 69.

fanta's are divided into anterna and aflas. The person or thing with reference to whom or which a sentiment is produced, that on which it hangs as it were is momental For instance, a woman, for whom love is conceived, is the आलम्बनविभाव (the generating cause) of the स्याविभाव of रति. 'आलम्बनं नावकाहिस्तनालम्ब्य रसे।हमान् ' ( विश्वनाय ). Things which excite the feeling of love &c., such as the moon, the cooing of the cuckoo, the Malaya breeze &c., are called रापिनविनाव's or exciting causes, 'रापिनविनावास्ते रसमुहीपव-लि वे। आलम्बनस्य चेष्टाचा देग्रकालाव्यस्तया ॥' ( विश्वनाय ). Though they do not generate the feelings, but foster them after they have been generated, yet unless they are excited, they are as it were not generated. The exciting circumstances are therefore classed under fanta's. ' auraflyara' स्याबिनि न कारणस्वं किं तृस्पने सस्मिनीपहुस्कर्पाभावकस्वरूपमुद्दीपकस्वं तयाम्यन्हीपितोऽम्बजातप्राय एवेस्तुहीपकेऽपि कारकलोपचाराष् तवापि विमायव्यवहारः ॥ ' प्रदीप p. 72. अनुमाय's are the effects of the earlients's. They are jesticulations, such as casting a sidelong glance, smiling, turning the arm and the like, by which the permanent emotions of the heart are manifested. 'स्याविभावामनुभावयम्सः सामाजिकाम् सभूविसेपकटासार्वो रस-पोषकारिमोडनमावाः ।' (धनिक, Vide p. 137 Dasarupa). Bharata thus explains the term:- 'भयानुभाव इति करमाव्यकते । ववयमनु-गाव वति वाग इस स्वकृतनभिनवम् । भच श्लोकः-

42 I ·

### वागद्भसत्त्वाभिनबैर्बस्माइयों विभाष्यते ।

वागहोगि(हर्सवुकास्त्वनुगाव इति स्मृतः ॥'. Vide नाव्यशास्त्र, pp. 69-70.

ण्यभिषारिमाव's are transient subordinate feelings which rise up and go down like waves in the ocean of स्यादिमाव's. Dhananjaya defines them as 'विशेषादानिमुख्वेन परन्तो स्वनि-पारिपः । स्यायिन्युन्मप्रानिर्मप्राः कल्लोला इव वारिधो ॥'. Dhanika has the following note on the stanza:—' यया वारिधो सरेवव कल्लोला उद्धवन्ति विलीयन्ते प तद्देव रत्वारी स्याविनि सत्वेवाविर्भावतिरोमावा-भ्यामाभिमुख्वेन परन्तो वर्षमाना निर्वेदादवो व्यभिचारिनो | मावाः ।'. They manifest themselves as it were to nourish the permanent feelings and disappear as soon as their function is discharged.

## ' वे तूपकर्भुमायान्ति स्थाविनं रसमुत्तमम् । डपक्ररव च गच्छन्ति ते मता व्यनिचारिणः ॥ '. प्रभा p. 73.

These evanescent feelings are thirty-three in number and are enumerated in the text on p. 97. Besides these **mus**'s there are **untermus**'s which are external indications of internal feelings and are eight in number.

## 'स्तम्भः स्वेहोऽय रोमाञ्चः स्वरभक्नोऽय वेषयुः ।

वैवर्ण्यमभुमलव इत्यदी सास्विकाः स्मृताः ॥ '. ( माव्यशास्त्र p. 61 ). Though they are अनुमाव's they are treated separately as they are produced in a sympathetic heart. Dhananjaya thus defines them :--

### ' पूथग्भावा भवन्त्वन्वेऽनुभावत्वेऽपि सारिवकाः ।

सच्यादेव समस्प सेस्तच तझावभावमम् ॥' Vide द्वारूप p. 138.

On this Dhanika says :-- " परगत्तुः खहर्षाहिभावनावामत्वन्तानुकूलान्त : करणत्वं सस्वम् । वहाह । ' सत्त्वं माम मनः धभवं तथ समाहितमनस्त्वानुत्ववाते '

# एतदेवास्य सस्व यतः खिन्नेन प्रहर्षितेन चाशु रोमाम्चारयो निर्वर्स्यन्ते । तेम सत्त्वेन निर्हनाः सास्विकास्त एव भावास्तत उत्पद्यमानस्वारम्युममृतयोऽपि भावा मावसंसूच-नात्मकविकाररूपत्वाचानुमावा हाते हेरूण्यमेषाम् । ''

When a permanent feeling is brought to a relishable condition by विमाद's, अनुभाद's, सारिशक's and ध्वभिचारि's, it constitutes a poetic sentiment.

# 'विभावेरनुभावेश्व सास्विकेर्घ्यभिचारिभिः ।

भानीयमानः स्वाद्यस्वं स्यायीभावो रसः स्मृतः ॥' इग्ररूप p. 136.

Bharata's Sútra about रस is, 'बिभाषानुमावध्यभिचारिसंयोगाव्रस-निष्पत्तिः' Vide नाष्यवास, p. 62. This is explained in various ways by different commentators, thus giving rise to a number of theories about रस.

Bhatta Lollata interprets the Sutra as under :--

The permanent emotions of love &c., generated by generating causes, such as women, excited by exciting causes, such as gardens, made cognizable by effects such as sidelong glances, and embrace, and strengthened by transient attendent feelings, such as desire, become poetic sentiments of love &c. originally in *Râma* and others whose doings are represented on the stage. It is subsequently attributed to the actor who imitates the character in form, dress, and actions and becomes the source of charm to the spectator. **freqin:** is explained as meaning **erqin:**, **mifeqin:**, and **gfe:** for the **fanir:** strengthen it. According to this theory, the poetic sentiment found in the characters, *Ráma* and others, and attributed to the actor, charms the spectator. This theory is weak, because

#### NOTES ON THE EKAVALI.

how can the spectator be charmed by a sentiment which does not exist in him. 'सामाजिक तर्माचे तम चमस्कारानुमवविरोधात्' (Pradipa). This is the Mimáinsaka view or the view of उत्ततिवादि's (those who hold that the is produced).

The theory of S'rtiankuka is as under :-----

424

The emotions of love &c. are inferred to exist in the actor through excitants &c. exhibited by him in his acting and being relished by the spectator become poetic sentiments. **cannot**: is thus explained by S'rliankuka as **canginfa:**. This is the Naiyâyika view or the view of anglalault's (those who maintain that **ca** is inferred). This theory too is not acceptable, because it disregards what is well known in the world that it is direct cognition of a thing that gives charm and not its inference. **'unauterauterauter** and **realistic final** 
### Bhatta Nâyaka interprets the Sútra in a different way thus:-

Rasa cannot be inferred, as existing in the real character, or the actor, or the audience; for the real character is not before the audience, his emotions of love &c. do not therefore exist and what does not exist cannot be inferred as existing in another, nor can Rasa be produced; for the causes &c. are not real and cannot therefore produce real effects, nor can it be suggested; for it is only an established object that can be suggested and Rasa is not an established object. ('सिदास्वैन व्यक्नप्रसाह रसस्य चासिद्धस्वाद ' Pradipa). He thus refutes उत्पत्तिचारि's, मन्त्रनितिवारि's and also 'व्यक्तिवारि's. 'मेहनायक:

मायुक्ती पक्षी सिजान्सं प प्रवति।' (कनस्त्रकर). Therefore what is meant by the Sutra of Bharata is the enjoyment of Rasa by its connection with fama's &c. by the relation of the enjoyed and the enjoyer ( भोडवभोजकभावसंबन्ध ). In poetry, words have three powers, मगिधा, भावकस्व, and मोजकस्व. मगिधा, according to अस्तिवाहि's, embraces अभिधा and लक्षणा. भावकस्व means gene. ralisation (साधारणीकरणम्). By the force of this power the विनाव's &c. and the स्थाबिन are understood in their general character without reference to their specific properties. Thus, for instance, the विभाव, सीसा, is not understood in its specific form of सीता, but in the general form of कानिनी; and the surfage. Rama's love towards her, is understood as love in general without reference to the agent and the object of love, Râma and Sttâ. The powers भावतास and भोजतास are found in dramas also. By the force of मामकृत्व power, the स्याबिम is enjoyed in a general form, accompanied by the farra's &c. in a general form, and devoid of specific properties. The enjoyment of Rasa is quite of a different sort from that of worldly happiness. It is like the knowledge consisting of the bliss arising from the predominence of the attribute of Goodness (gree) in a man. According to the Sankhya doctrine, happiness, misery, and stupidity arise respectively from the predominence of the attributes of Goodness, Passion, and Ignorance ( सरब, रजस, and बनस). This is the Sankhya view of the Sutra or the view of Arrang's, i. e., those who hold Rasa to be enjoyed. This theory also cannot be accepted; because there is no authority for assuming the two powers of mean and भोषक. 'तहपि न सम्बद्ध । एतादृश्वव्यापारद्ववतल्पने प्रमाणामावातु ।'. 54

The theory accepted by Rhetoricians is that of Abhinavagupta, which is as under :-----

Rasa is suggested by the union of permanent feelings with generating causes &c. by the relation of the suggested and the suggester. (सनिष्पत्तिः is taken to mean (सामिष्वतिः. Love and other permanent feelings frequently inferred\* from their causes in the world, such as, women, gardens, and sidelong glances, remain in the hearts of the appreciating as impressions (बासना). When a poem is read or a drama seen exhibited, these feelings which are in the form of impressions, are suggested by the causes &c., which cease to be called causes as in the world, but go by the appellation of iquia's, ungate's, and safa and rate in their general form without specific connection (for instance, the funre Stiff is not understood in the specific form of Sttd, but in the general form of miniful), and the famra's &c. are not understood with specific connexion, as ममैवेते, श्वचोरेवेते, तटस्यस्वेवेते, or न ममैवेते, न श्रचोरेवेते, न तटस्पत्येवेते and are relished by the reader of a poem or the spectator of a drama. The surface too is to be taken as referring not to a particular spectator, but to spectators in general (परिमितायनधीती). Though really relished by a particular person, yet at the time of relishing it, he does not think that it is relished by himself alone (मैमैवैते विभावादयः अहमेव रसास्वादयिता एवं रीत्वा अस्वाधमानः) on

• The inference takes this form :---

भयमेतद्विषयरतिमाद् । तन्कार्यकटाखादिभावात् । यो नैवं स नैवम् । यथा विरक्त इति ॥ (कमलाकार).

account of the force of Arra's &c. taken in a general form, but feels that it is relished by all persons of poetic sensibility. This relish constitutes what is known as ver or poetic sentiment. It will thus be seen that those in whom the feelings of love &c, were never produced before and who have consequently no impressions of them in their hearts cannot relish poetic sentiment. Moreover, impression ( वासना ) is natural or produced by constantly reading and appreciating poems. The grammarians, the Mimânisakas, those who have become inappreciative by the constant study of the Vedas and those who are disgusted with the world have no and and cannot therefore relish to. They are like the walls of a stage. 'निर्वासनात्तरतान्त्रवैद्यमकुरुधाद्यमसंनिमाः' (धर्मसस quoted in an). Pradipakâra well explains this as under :---" नन्वेवे बेखां पूर्व रत्वाहिनों त्वज्ञस्तेषां तद्वासनाविरहिणां कि रसाभिष्यक्तिर्गास्त्वेव । कः संरेहः । अस एव धुङ्गारिणामेव धुङ्गारस्व निर्विण्यस्वमावानामेव धान्तस्वामिष्य-सिरिस्वाचनुभूवते । कि चापरापि स्वाभाविकी वासना सहकारिनी । वां विनाः शुङ्गारिणामपि मीमांसकवैवाकरणाहीनां न रसामिष्वक्तिः । तुर्क्तम्-----'वासना चेज हेतुः स्वाह स स्वान्मीमांसकाहिषु ' इति ॥ ''. ' रसिका एव रसास्वाहे बोग्वा न तु विरक्तादवः ' ( कमलाकर ).

The Rasa, as said above, is suggested or relished by **unsum** in the mind of the reader or the audience by causes (विनाव) &c. understood in a general form without specific connexions. It neither comes under the province of **unav**, nor of **aneva**, nor of **aneva**, nor of **unav**, nor of **unav**, nor of **aneva**, nor of **aneva**, nor of **unav**, nor of **unav**, Though **una** requires **unav**, **unav**, and **unav**, and **unav unav**, and **unav**, and **unav**, and **unav unav**, for an **effect** like a jar is seen to exist when its efficient cause is destroyed. रस, however, does not exist when the विगाव's &c. disappear. It ceases to exist as soon as the विगाव's &cease to exist (विभावादिजीविसावधिः). Being supernatural (अलीविज) it cannot be known (ज ज्ञाप्यः) by ordinary means of proof. It is relished like a beverage which, though made up of black pepper, candied sugar, camphor and other ingredients, gives us a different taste altogether from that of its constituents. Though Rasa is constituted of the Vibhávas &c., the whole appears as Rasa and Vibhâvas &c. are not experienced separately. It is the mixture that constitutes Rasa. Kamalákara explains पानकरसन्यावेन as 'पानकेऽन्लखाण्डनरीजकारीनां जिपस-क् संबलितानां (सन्दानिज्यरं: 1'.

Thus the स्याबिष, being tasted like a beverage made up of many ingredients, becomes रस. रस is thus चर्षणा or मास्तार. 'चर्षणा आस्वादनम्' (विभानाय). It is one which has चर्ष्यमानता (the state of being relished) as its vital property. Kamalákara explains चर्ष्यमाणेकप्राण: thus :-----' आनन्तांग्रस्व व्याप्र्यमानता वृत्तिर्ग प्राणा वस्य। रसत्यनिर्वाहकस्वात्। अन्यया रसगुङ्गारादिपदान् सुखोदयः स्वाहि-स्वर्यः।'. Prabhákara makes the following note on चर्षणा---

'विभावादिसमूहालम्बनेन रत्ववच्छिन्नचैतन्वानिम्बक्तिवर्षणा । सा च मन्नादरणा चित् ।'. Jagannátha has a similar note: -----' ध्वक्तिव मन्नादरणा चित् । वया हि घरावादिना पिहितो दीपस्तजिवृत्ती संनिहितान् पदार्थान् प्रकाध-वति स्वयं च प्रकाधते । एवनात्मचैतन्वं विभावादिसंवलितान् रत्वादीन् । अन्तः-करणधर्नाणां सासिमास्वत्वाभ्युपगतेः । '. The relish of रस is अलौकिक (not such as is found in the world); because it is like the contemplation of the Supreme Being (ज्ञग्रास्वाइसज्जग्रचारी), as विभागाय says, 'चर्वणा मास्वाइनम् । तच "स्वारः काष्वार्यसंवेश्वाइस्वान्स्वन

428

ł

age:" sugmanies i'. It is a relish in which the contemplation of any other thing is lost ( विगलितवेद्यान्तर: ). As the bliss of the contemplation of the Supreme Being, though always existing in a Yogin, comes to him when he practises the concentration of the mind continued for a long time, neither before concentration, nor after it, so the poetic sentiment is always found in the subtle form of impressions ( वासनाइपेण सामतवा स्थितः ) in the hearts of the appreciative (सहतव) who are proficient in understanding the beauty of poetry and shines forth of itself when the cover which keeps the impressions dormant in the heart is removed ( मनापरणतया ) and the sentiment manifested through sugar by the consideration of the farme's &c. in poetry. Moreover, the poetic sentiment shines forth in such a way that it engrosses the mind completely and no other idea is then present in the mind (funkadquere: ), as when the mind is lost in the contemplation of the Supreme Being. Thus the relish of the poetic sentiment is like the bliss of the contemplation of the Supreme Being, the only difference being that the former is acquired by the investigation of विभाव's &c., ( विभावाद्यनसंधान ) and the latter by meditation ( योग ). The relish is consequently सलाविक or unlike that of worldly happiness. That such a relish exists is evident from the fact that it is found in the hearts of all the appreciative ('सकलसहर्वहर्वसंवेरनसासिकेवं रसप्रतीतिः' or as Mammata says ' सकलसहर्यसंवारभाजा प्रमाणा गोचरीकृतः स्थाबी ' ).

Pages 89-90.

डत बरि तात्पर्व°----- न तप तात्पर्वम्-----

Vide the note on तात्पर्यार्थ pp. 387-389.

न पुनः प्रतीतिनाचे — तास्त्रचे or import is powerful in conveying as much sense of a word as is not known from other sources and not in conveying any and every kind of knowledge arising from it (प्रतीतिमाचे). For, if तास्तर्च prevails in conveying any knowledge arising from a word, the sentence पूर्वो धावति, would convey the sense of घनरों धावति, for the idea of घनर arises from that of पूर्व. But the तास्तर्च here does not lie in conveying the sense of घनरों धावति or घनरों न धावति.

प्रसोतनाचे is a better reading than प्रतीतिनाचे, but the latter is adopted as it is the reading of Mallindtha.

'ततव बावरेव विधेवं तावत्वेव तास्पर्वम् । विधेवं च धम्योपात्तमेवेति तुष्ट्रक्तं ' धम्योपात्त एव तास्पर्वम् ' इति । वहि च प्रतीतमाचे तास्पर्वे तता ' पूर्वो धावति ' इस्यारौ पूर्वादिसमानसंविस्संवेद्यतवा प्रतीतेऽपराध्यर्येऽपि कराचित् तास्पर्वे स्वात् । ' Kévya-Pradipa p. 177.

Pages 90-91.

प्रस्वभग्रमाण------मानुभूबेत------

The poetic sentiment is not capable of being cognized by perception. For perception is either indeterminate or determinate. Indeterminate perception of an object is the knowledge of the object itself without its distinguishing attributes, 'Awant' and Affaret are failed'. The cognition of the poetic sentiment is not of this kind, as its existence is based upon the investigation of the generating causes &c. of the sentiment. Nor can the cognition be determinate perception. For, as the determinate perception of an object which is concerned with the object and its distinguishing proper-



ties (' सप्रकारक ज्ञान सरिकल्पक वया डिल्योऽव झाझणोऽव स्वानोऽवनिति) follows its indeterminate perception, the former is the cause of the latter; and as there can be no effect without a cause, if the poetic sentiment is not within the range of indeterminate perception, it cannot be within the range of determinate perception, which is a subsequent process of knowledge.

Mammata gives another reason for the incapacity of the poetic sentiment being grasped by determinate perception. As the relish of the poetic sentiment is different from worldly enjoyments, being like the bliss of the meditation of the Supreme Being, it absorbs the mind completely and nothing else is cognised at the time it is relished. The cognition of Rasa cannot therefore come under the province of determinate perception. 'मापि सरिकल्पकम् । पर्ध्वमापरसालीकिकानम्हनसस्य स्वरीवेदनसिद्धस्याम् ।'. Vide काष्ट्यप्रकाश, 4th Ulldsa.

Page 92.

### लोकप्रसिदध्याप्तता-----ध्यभिचारिणः-----

The fame's simply suggest the permanent emotions of love &c. They are not the causes &c., well known in the world, which shew that the first (the middle term) is same (pervaded) by area (the major term). When the union of the sky and a cloud is inferred from the passing of the cloud, the fort, and ensuing the cause of the cloud, the fort, the passing of a cloud being the cause it is the cause of it, the passing of a cloud being the cause of the union of the sky with the cloud. Thus what brings about the same between the fort and the area in this argana is the fact that the fort is the cause of the area. and area is thus व्याप्तताप्रयोगकी भूत. In some cases कार्य is व्याप्तताप्रयोगकी भत्त. As the देशेषिक Suira, 'मस्येरं कार्व कारणं संबोगि विरोधि सनवाबि चेति Right ' .... says, the for may also be the cause of the time. In the well-known inference बह्रिमान् भूमवस्वात्, भूम is म्वाप्त by बहि; because it is the min of it, for there can be no smoke without fire. विभाव's, being simply the suggesters ( म्बच्चक), and not the anter's &c. well-known in the world, of the permanent emotions of love &c., cannot be taken as the in inferring them. Thus the fanta's &c. cannot be taken as the middle term in proving the permanent emotions of love &c., in their character of antor's &c., because they are simply the suggesters of the earlier and not the usual causes which lead to the saift of the ferry with the साध्य. Nor can the विभाव's &c. be taken as the middle term in inferring the sunar, in their own character of fame's &c.; for it is only in poetry and dramas that they are known as fama's &c. and not in the world.

#### Page 93.

### स्मरणगी बरत्वमपि ------ ध्वङ्ग्ब एव-----

The poetic sentiment does not come under the province of remembrance. For an object is known when it is cognized by its contact with the organs of sense and other causes. When it is known, it leaves an impression in the mind. When the impression is called up after a time, remembrance of the object is produced. Thus the right apprehension of an object is the cause of its remembrance through its producing an impression on the mind. Now apprehension has really nothing to do with *Rasa*. *Rasa* is never itself apprehended, but when its generating causes ( $\mathbf{f} + \mathbf{n} \mathbf{q}$ 's) &c. are apprehended, apprehension is attributed to it by implication. Moreover, if *Rasa* is admitted to be apprehended, it cannot consistently be said to be suggested. As there is, therefore, absence of apprehension in the case of *Rasa*, there is absence of remembrance. *Rasa* therefore does not come under the province of remembrance, but is cognized by suggestion alone.

संस्कार भाषीबते-By संस्कार is meant भाषनासंस्कार which is defined by AnnamBhatta as 'अनुमवजन्या स्पृतिहेनुर्गावनाऽस्ननाज-वृत्तिः'.

#### Pages 93-4.

### वत् पुनरिहाकार्वस्वमुक्तं----- °मभिसन्धाव ------

Rasa was said before to be 'अमाकाम्त: कार्वतया' ( no effect ); What is meant thereby is that it is no effect, because the Vibhavas &c. which suggest it are not produced in an actor. Though the relish of Rasa is brought about by the investigation of its Vibhávas &c. and is absent when there is no such investigation, the investigation of the Vibhavas cannot be taken to be the cause of Rasa. For if it can be taken as a cause of it at all, it should be taken as its efficient cause. But an effect may exist even when its efficient cause is destroyed. While the life of Rasa is circumscribed by the investigation of Vibhavas &c. (विभावादिपरामर्शावधिवीवितः ). In other words, the relish of Rasa is no more as soon as the investigation of its Vibhavas &c. disappears. 'नन् विभावातीनां परानर्शस्यान्वयव्यतिरेकात तत्कार्य एव 55

रसः कि नोज्यत इति चेन् । न । विनावादिपरानर्घस्य कारणसं वह स्वात् स निनित्तकारणस्वनेव । न च तजाग्रस्य कार्यनाग्रकता इटा । दिस्तादीनां तयासन अनुपगनान् ।'. Pradipa pp. 82-3. Moreover, if Rasa be the effect of the investigation of Vibhâvas, its relish cannot be contemporaneous with the investigation of the Vibhâvas &c., for the cause and the effect are never contemporaneous. 'वस्ताल विनायादिसपुद्दालम्यनास्यकः तस्नाज्ञ कार्यः'.

On this the note is as under :--

'बहि रखः कार्वः स्वात् तदा विभावादिज्ञानकारणक एव स्वात् । ततम रखम्नी तिकाले विभावादवा न प्रदीवेरन् । कारणज्ञानतत्कार्वज्ञानवार्व्युगपददर्श्वनात् । व हि बन्दनस्पर्धज्ञानं तज्जन्वसुखज्ञानं चैकदा संजवति । रसस्य च विभावास्यि हालम्बनात्मकतवैव प्रतीतेर्न विभावादिज्ञानकारणकत्वनित्वभिग्रावः । '. साहित्य दर्पण p. 21.

Though Rasa cannot thus be an effect, it may be called an effect, as accomplishment is attributed to it, though really speaking it is its relish (**पर्वणा**) that is accomplished and not itself. **पर्वणानिष्यस्वा तस्व विष्यसिद्धप्यसिति कार्वोऽप्युष्यत**्।' **का॰म॰**, p. 95.

#### Page 94.

#### बर्षि रसस्वा'----- रसस्वाभिष्वनक्ति------

the was described before as  $\pi$  and an entry. What is meant by this is that the poetic sentiment is not capable of being cognised by ordinary means of arriving at true knowledge, for the permanent emotions of *Ráma* and other persons who are represented on the stage (**unant**), being past, cannot come into contact with the organs of sense belonging to the present time and the present place.

Mammața says that Rasa cannot be cognised, because it is not an accomplished object. 'नापि झाप्य: सिखस्य तस्वासंभवातृ।'.

Moreover, an object which is cognisable may sometimes remain uncognised, while Rasa can never exist without being relished. ' बो हि ज्ञाप्यो पटादिः स समापि कवाचिवद्याती भवति । न हावं तथा । प्रतीतिमन्तरेणामावात् । '. सा॰ इ॰, p. 21.

Thus the fame's are neither an efficient cause (arrang), nor a logical cause (arrang) of ver. But they are called causes, simply because they are useful in making us relish a poetic sentiment. They are consequently unlike the usual causes, found in the world. They, being extraordinary, indicate the extraordinary character of ver.

#### Page 95.

## ततम करुणादीमां----- कुतस्रमं दुःखसंवेदनम-----

The relish of the poetic sentiment is extraordinary or supernatural (अस्त्रीकिस), being like the bliss of the meditation of Brahma. A question then arises, how are करूप, वीगस्त, भवापक, and other sentiments which cause grief and horror to be called to? The answer is the relish of to an extraordinary bliss in which the mind is wholly lost in the enjoyment of to and nothing else is cognised at the time. If such a state of the mind is brought about at a time when a poem is heard, by the power of the most appropriate arrangement of the विभाव's, अनुमाव's and अवभिचारिमाव's, how can then pain be felt when the sentiment of grief is relished! That it is not felt is evident from the fact that when grief is represented or described the spectator or the reader says, 'I have enjoyep

#### NOTES ON THE EKÂVALÎ.

great pleasure'. If pain were felt and not joy, no one would like to see or read the representation of sorrow.

Mark what Visvanâtha says :-----

'कद्रणाझवपि रखे जावते वह परं सुखन् । सचेतसानमुभवः प्रमापं तत्र केवलम् ॥ कि च तेषु वदा दुःखं न कोऽपि स्वात्तदुम्मुखः । तथा रामावणादीमां अविना दुःखहेतुता ॥ हेनुत्वं सोकहर्षादेर्गैतेभ्वो लोकतंत्रवात् । द्योकहर्षादवो लोके जावन्तां नाम लौकिकाः ॥ अलौकिकविशावत्वं प्राप्तेभ्यः काष्यसंत्रवात् । सुखं संजावते तेभ्यः सर्वेभ्योऽपीति का सतिः ॥ अश्रुपातादयस्तइष् हुतत्वाचेतसो मताः ।' सा॰ द॰, pp. 17-18.

Page 96.

स्वादः काव्यार्थ°------दृष्टस्वात्------

Rasa is relish arising from what the Vibhávas &c. which poetry presents before the mind suggest and is like the bliss of the soul from the contemplation of the Supreme Being. It is thus a state of the mind similar to that in which it is when Brahma is meditated. When the heart blooms or opens like a flower, the sentiment is  $q_{RT}$  (love), when it expands like a tree, the sentiment is  $q_{RT}$  (love), when it is agitated like the ocean, the sentiment is  $q_{RT}$  (fury), and when it is tossed about like the wind, the sentiment is  $q_{RT}$ (horror).

The first verse occurs in the Daiarúpa of Dhananjaya, on which the Avaloka of Dhanika is as under :---

' काष्वार्थेन विभावादिसंसृष्टस्याय्यास्मकेन मावकचेतसः संभेदेऽम्योम्बसंचलने प्रस्क्सनितस्वपरविभागे सति प्रबलतरस्वानम्दोडूतिः स्वादः । तस्य च सामाम्यास्म-कत्वेऽपि प्रतिनिवतविभावाहिकारणजम्बस्वेन संभेदेन चतुर्था चित्तभूमयो भवन्ति । तस्यया । सृङ्घारे विकासो बीरे विस्तरो बीभस्से सोमो रौड्रे विश्वेप इति ॥'-

Mallinâtha's reading is the same as that of D. 'विस्तारापा-पिका' and he therefore notes that the word विस्तार is objectionable as applied to the expansion of a literary work according to the Sútra ' प्रयत्ने वावयाओं ' ३।३।३३॥. It is correct to say पटस्य विस्तार: and प्रन्यस्य विस्तार:.

The poetic sentiments are originally four, the Erotic, the Furious, the Heroic, and the Abhorrent. Four other sentiments are allied to them, *viz.*, the Comic, the Pathetic, the Marvellous, and the Terrific; because in them too the mind blooms, expands, is agitated, and tossed about respectively. As the *Vibhâvas* &c. of these eight sentiments are different, two pairs of four sentiments are not bound by the relation of cause and effect.

Cf. the following from the माव्यसास of भरत----

' शृङ्गाराजि अवेजात्मो रोड्राच करुणो रसः । वीराचैवाडुतोत्पत्तिर्धाभरसाच भवानकः ' ॥ .

Pages 96-98.

The four main poetic sentiments of  $\eta_{\overline{g}}(\tau, \eta_{\overline{\tau}}, \eta_{\overline{\tau}}$ 

and Bharata has neither defined it nor mentioned its Vibhavas. Besides, it is imposible to destroy completely love, hatred, and other feelings, the stream of which has been running on from times immemorial. There can thus be no such स्याबिभाष as निर्वेद or self-disparagement. Others again hold that the Quietistic sentiment does exist. but that it has no **eurfang** in dramatic compositions, as they are meant to be represented on the stage and and, being the cessation of all worldly activity, is not fit to be represented. But both these views shew want of thought. Because it is to shew that the Quietistic sentiment has a surfame, viz., fair, that the sage Bharata has mentioned it first among the same its mention in the beginning is inauspicious. Its mention in the beginning immediately after the early and's indicates that the sage meant it as both a स्याबिमान and a व्यमिचारिमान. In our opinion, therefore, there are nine poetic sentiments and not eight.

Mammata takes eight poetic sentiments in dramas and nine in poetry.

Jagannátha like Vidyádhara accepts nine poetic sentiments in dramas and refutes those who reject the Quietistic sentiment as under:-----

" केचित्तु

# ' द्यान्तस्व द्यमसाध्यस्वात्रदे च तर्हसंभवात् । अष्टावेव रसा नाव्ये न द्यान्तस्तव गुड्यते ॥ '

इत्याहुः । तचापरे न शनन्ते । तथा हि नटे ग्रमानावाहिति हेतुरसंघतः । नटे र-साभिष्यक्तरस्वीकारात् । सामाजिकानां ग्रमवत्त्वेन तच रसोद्रोधे बाधकानावार् ।

म च नरस्य श्रमाभावास्तरभिनवप्रकाशकस्वानुपपत्तिरिति वाच्वर्थ् । तस्य मवको-धारेप्वमावेन तरभिनवप्रकाशकताबा अप्यसंगरवापत्तेः । वहि च नटस्य क्रोधा-हेरमादेन वास्तवतस्कार्वाणां वधवन्धादीनामुत्पस्वसंभवेऽपि इजिमतस्कार्वाणां शि-साभ्वासादित उत्पत्तौ मास्ति वाधकमिति निरीक्ष्वते तदा प्रकृतेऽपि तुल्वस् । अय नाव्यं गीतवाद्यादीनां विरोधिनां सत्त्वात् सामाजिकेष्वपि विषयवेषुख्वास्मनः शा-नत्त्व कयमुद्रेत इति चेत् नाव्यं शान्तरसमभ्युपगच्छद्भिः फलवलात् तप्तीतवाद्या-देस्तस्मिन् विरोधितावा अकल्पनात् । विषयचिन्तासामान्वस्य तव विरोधिस्वस्वीकारे तदीयालम्बमस्व संसारानित्वास्वस्व तदुद्दीपनस्व पुराणश्रवणसस्तक्रपुण्ववनतीर्यावलो-केनादेरपि विषवस्वेन विरोधित्वापत्तेः । अत एव चरमाध्यावे संगीतरस्नाकरे-

> " अष्टावेव रसा माट्येश्विति केचिरुचूचुरम् । तरचारु बतः कंचिन्न रसं स्वरते नटः ॥ ".

स्त्यादिना नाव्येऽपि शान्सो रसोऽस्तीति व्यपस्थापितन् ॥'. It is on this account that, as Någesa remarks, प्रबोधभन्द्रोद्य is accepted as a drama by all. 'अत एव प्रयोधसन्द्रोद्यस्व नाटकस्वं स्तीकृतं सर्वेः ।'.

Bhoja, who is otherwise known as Râjan as Bharata is known as Muni, accepts only one poetic sentiment, the Erotic.

गिर्वेद=Self-disparagement, arising from the knowledge of the reality, adversity, jealousy and such other causes. तत्त्वज्ञाना-परीष्योदेर्निर्वेदः स्वावनानमय्' ( दश्वरूप ).

भपस्मार=Dementation. 'मनःक्षेपस्स्वपस्मारी बहाद्यावेशनाहिज्ञः । भूपात-कम्मप्रस्वेरकेमलालाहिकारकः ॥ ' सा॰ ह॰.

भवहित्या⇒Concealment. 'लज्जायौर्विक्रियागुप्ताववहित्याऽक्रविक्रिया । १० ६०.

Page 90.

बीषुंस----- धृहारः -----

• जुगुप्सा (disgust) is reckoned among the permanent emotions, but is here mentioned as a subordinate transient feeling ( स्वभिषारिभाष ); because the permanent emotions become subordinate ( स्वभिषारिभाष ) in developing a sentiment in which they are not permanent ( स्वाबिभाष ). ' रस्वाइवोऽम्यनिवते रसे स्वृध्ये-निषारिण: ।'. सा॰ र॰, p. 31.

Every Rasa has got its special marks, colour and presiding deity. The Muni says, 'तव घुङ्गारो नान रतिस्थाविमनव उडवलवेषा स्मतः । यत् किंधिझोके द्युषि मेध्यमुडवलं दर्शनीयं वा तच्छुङ्गारेणोपनीवते । क स्तावदुद्धवलवेषवान् स धुङ्गारवानित्युच्यते । . The following are the colours of the respective poetic sentiments :---

> ' इयानो भवति शृङ्गारः सिप्तो झस्यः प्रकीर्तितः । कपोषः करुणचैव रक्तो रोड्रः प्रकीर्तितः ॥ गौरो वीरस्तु विज्ञेयः इष्ण्यचैव भयानकः । नीलवर्णस्तु बीभस्सः पीसचैवायुतः स्पृतः ॥ '.

The presiding deities are as under :---

' शृङ्गारो विष्णुदेवस्तु हास्यः प्रमयदैवतः । रौद्रो रुद्राधिदेवस्तु करुणो वमदैवतः ॥ बीभस्सम महाकालः कामदेवो भयानकः । वीरो महेन्द्रदेवः स्वारदुतो ब्रह्मदेवतः ॥ '.

The Erotic sentiment is divided into संभोग and विग्रहम्न. Dhananjaya makes three divisions :—

'अयोगो विषयोगम संगोगमोति स विधा।' र॰ रू॰, p. 181. विषसम्म is love in separation. 'यच नु रतिः प्रकुटा नाशीटमुपैति विषलम्मोऽसौ।'. सा॰ र॰, p. 53. विषलम्म is subdivided into पूर्वराग, मान, प्रवास, and करुण. पूर्वराग is incipient love arising from mutual sight or the hearing of each other before their union.

# 'श्ववजाहर्धनाद्वापि नियःसंकडरागवोः । दद्याविद्येषो योऽप्राप्ती पूर्वरागः स डच्यते ॥ सा० द०, p. 53.

This **प्**रंगम may be unswerving, outward, or durable. It is therefore divided into three kinds ; नीलीराम, *i. e.*, love as unchangeable as indigo, कुसुम्मराम, *i.e.*, outward love comparable to the colour of safflower, and मञ्जिष्ठाराम, *i.e.*, love as durable as the colour of madder.

> ' नीलीकुसुम्ममझिष्ठाः पूर्वरागोऽपि च विधा ॥ न चातिशोनते बन्नापैति प्रेम मनोगतम् । तन्नीलीरागमाख्यान्ति यथा श्रीरामसीतवोः ॥ कुसुम्मरागं तं प्राहुर्यदेपैति च शोमते । मन्निष्ठारागमाहुस्तं यन्नापैस्वतिशोमते ॥ ' सा॰ द॰, p. 55.

The second kind of **विपल**रून is मान, or separation arising from anger. It is either प्रणयमान, *i. e.*, love-anger, arising without any cause, because 'the course of love never runs smooth', or **रियॉमान**, *i.e.*, anger arising from jealousy.

> ' इयोः प्रणयमानः स्वात् प्रमोदे सुमहत्त्वपि । प्रेम्णः कुटिलगामित्वात् कोपो वः कारणं दिना ॥' सा॰ द॰, p. 55. ' परखुरम्यप्रिवासङ्गे दृष्टेऽयामुमिते श्रुते । ईर्ष्यामानो भवेष् सीणां तत्र त्वनुमितिस्तिधा ॥ उत्त्वप्रावितभोगाङ्कगोषत्स्वलनसंभवा ॥ सा॰ द॰, p. 56.

The third sort of विप्रलम्म is प्रवास, separation arising from going abroad on business, or through curse, or confusion. ' भवासो निजदेशस्वं कार्याच्छापाच संभगत्'. (सा॰ र॰, p. 57). सम्भ्रम is explained as 'सम्भ्रमो दिव्यमानुपनिर्धातोत्पातादिज्ञः । यथा विक्रमोर्वद्या-मुर्वश्वीपुरूरवत्तोः । '. (सा॰ र॰, p. 58). 56 कड़ज is the last kind of चिष्रजन्म. It is the sorrow felt by one of the lovers for the other who, though dead, is expected to be united again.

# ' बूगोरेकतरास्मित् गतवति लोकान्तरं पुनर्लभ्वे । दिननाबते बरेकस्तरा अवेत् करुणविप्रलम्भाख्यः ॥

### वया कारम्बर्वो पुण्डरीक महाश्वेतावृत्तान्ते ।

्पुनरलभ्ये धरीरान्तरेण वा लभ्ये तु कक्णाख्य एव रसः किं चात्राकाधसरस्वती भाषानन्तरनेव धृङ्गारः । सङ्गमप्रत्याधवा रतेरुद्धवात् । अवं तु करुणः इत्वनियुक्ता मन्यन्ते ॥ ' सा० ६०, p. 58.

This is regarded by some as कहज in the beginning and प्रवा-साख्यविप्रलम्भ after a hope of union is engendered by आकाश-वाणी, as Dhanika says, ' बाइम्बयों तु प्रयमं करुणः आकाशसरस्वतीवचना-दूध्वें प्रवासशृद्धार एवेति । ' द० ६०, p. 150.

संभोग too is of four kinds, coming about after four kinds of विप्रलम्भ. ' कयितवतुर्विधेऽसावानन्तवांजु पूर्वरागाहेः ।'. सा॰ द॰, p. 59.

Mammața divides विमलम्भ into five kinds, अभिलापहेतुक, (which is the same, as पूर्वराग), विरह, ईप्बहिनुक, मवासहेतुक, and शापहेतुक.

Jagannátha is not in favour of these divisions of  $\overline{\eta}$  and  $\overline{\eta}$ , though he mentions them, following old writers on poetics.

. ' इनं च पञ्चविधं प्राञ्चः प्रवासाहिभिरुपाधिभिरामनन्ति । ते च प्रवासाभिलाप-विरहेर्ष्वाद्यापानां विद्येषानुपलम्भाजास्माभिः प्रपश्चित्तः । ?. रसगङ्गा•, p. 35.

• इत्थं वीररसस्य चातुर्विध्वं प्रपञ्चितं प्राचामतुरोधात् । बस्तुसस्तु बहवो वीर-रसस्य सुङ्गारस्येव प्रकारा निरूपवितुं सक्वन्ते । '. He mentions सस्ववीर, पाण्डिस्ववीर, समावीर and बलवीर.

<sup>-</sup> Page 99.

प्रतिम**न्न°------**वीरः------

The heroic sentiment is divided into four kinds, दानदीर, धर्म-दीर, दबावीर, and खुद्धवीर according as the heroism arises from liberality, piety, mercy, and military prowess. परसुरान is a well-known instance of दानदीर, युधिष्ठिर, of धर्मवीर, जीमूतवाइन, of दबादीर, and रान, of खुद्धवीर.

#### निरपेसभावत्वातु ------

The sentiment of grief does not require any particular मनुनाव's to represent it like विप्रलम्भचन्नार.

'करणस्तु धापक्केग्नविनिपतितेष्टवनविभवनाद्यवध्यवन्धसमुत्यो निरपेक्षत्रावः । कुम्नक्वचिन्द्रासमुत्यः सापेक्षमावो विव्रलम्भक्कतः । एवनम्बः करुणोऽन्वो विव्रलम्भ इति । '. नाव्य•, p. 64.

Page 100.

### तम रसो बया-----

Having explained Rasa and its divisions, the author gives instances, in order, of the eight varieties of आसंलभ्यक्रमच्यङ्ग्य mentioned before, viz., रस (of nine sorts), आव, रसाआस, आवाशास, आवधान्ति, आवोर्य, आवसंधि, and आवधावलता.

### Page 103.

### मावो हि नाम-----'झीकारात्-----

Love of which the subject is a God, a Brahmin, a Preceptor, or a friend &c. (and love of which the subject is a beloved, if not developed into **te**, and any other **tention** which is not developed into a **te**), and a subordinate emotion (**tention tention**) which is nourished by causes (**fente**) &c. (and is thus suggested not as a subordinate sentiment, but as a prominent one) become  $\pi_{17}$ . But love of which the subject is a beloved (if properly developed) becomes  $\tau_{17}$ .

Mammata's difinition of my is :----

' रविर्देवादिविषया ध्वभिचारी तयाझितः । भावः प्रोक्तः '

On this the Pradipa runs as under :-----

"रतिरिति स्याविभावोपलक्षणम् । देवादिविषयेस्वय्वप्राप्तरसावस्योपलक्ष जम् । तेन देवादिविषया सर्वा कान्सादिषिषयाप्यपुटा रतिः झसाइवभाधाप्ररसादस्याः प्राधान्येन व्यञ्जितो व्यभिचारी च भाव इत्यवधातव्यम् । बहुक्कम्-----

> 'रस्वाहिश्वेजिरङ्गः स्वाहेवाहिविषवोऽयवा। सन्वाहुआवभाग्वा स्वाज तहा स्याविग्रब्हभाक् ॥

र्शते।'. काच्य॰ प्र॰, p. 106.

Viévanátha thus defines and explains it :-----

" सञ्चारिणः प्रधानामि देवाहिविषद्या रतिः । इष्ट्रद्धमात्रः स्थावी च भाव इस्वभिधीयते ॥ ' न भावाहीनोऽस्ति रसो न भावो रसवर्जितः । परस्परकृता सिद्धिरनयो रसभावयोः ॥

इत्युक्तदिशा परमालोचनवा परमविश्रान्तिस्यानेन रखेन सहैव वर्त्तमाना भपि राजानुगतविवाइमवृत्तभृत्ववदापाततो वच प्राधान्वेनाभिष्वक्ता व्यभिचारिणो देवमु-निगुरुवृपाहिविषवा रतिरुद्युद्धमाचा विभाावदिभिरपरिपुष्टतवा रसतामनापद्यमानाव स्याविनो भाषा भाषश्रद्धाच्याः । " सा० इ०, p. 66.

**EVENT SUBSET** In mythology Brahman is represented as having five heads, of which one was cut down by S'iva with his ring finger.

Page 104.

किनसुभिर्गतिते°-----A verse quoted from नेषध C. IV., St. 52.

#### Page 105.

रसागासो बया ----- लङ्केश्वरः-----

When the poetic sentiments and emotions are employed improperly, we have what is known as **terme** and **merme** (semblance of **ter** and **mer**). The cases in which **terme** arises are enumerated by some writers as in the stanza quoted by *Mallinâtha* which is found quoted in the *Pratâparudra* also, in the verse

## ' हीनपाचेषु तिर्यसु नायकप्रतियोगिषु ।

गौणेष्वेव पहार्येषु समाभासं विजानते ॥ ' सर०कण्डा", परि०५, verse २०, in the following verses in the साहत्वदर्षण,

> ' उपनायकसंस्थायां मुनिगुरुपस्नीगताबां च । बहुनायकविषयायां रतौ तथाऽनुअवनिष्ठायाम् ॥ प्रतिनायकनिष्ठस्वे तद्वरूधमपाचतिर्यगादिगते । गृङ्गारेऽनौचित्यं रौद्रे गुर्वादासम्बने हास्ये । द्यान्ते च हीननिष्ठे गुर्वाद्यासम्बने हास्ये । ब्रह्मवधाद्युस्साइेऽधमपाचगते तथा वीरे ॥ दत्तमपाचगतत्वे भवानके ज्ञेयमेवमन्यच ॥ ' 3rd Pariccheda,

and in other works.

The verse ब्रह्मलध्यवनस्य—occurs in इनुमझाहक act 8. It is verse 45th there. The readings there are स्तोच संहर for बीणां संहर and सीसारक्षकमझमग्रहस्य: for सीतायझक°. It is found quoted in the Rasagangúdhara also. The reading there in the last line is सीसारक्षकमझमग्रहस्य: रक्षक is explained by Nâgeia as the parting line of the hair. 'सीताया रक्षक: सीमन्ससरणिरेव मझो वाज-स्तेन मयं हरवे यस्य सः । "सिर:सिन्यूरसरणि: स्त्रीणामारक्षकं स्मृतम् " इति हला-युधाः ।'. Jagannâtha says that if a sentiment is developed by impropriety, the impropriety does not constitute a fault. After having quoted from warentian p. 145 the verse

# ' झनौचिरवाहृते नान्वद्रसभद्गस्य कारणम् । प्रसिद्धौचिरववन्थस्नु रसस्वोपनिषत् परा ॥ '

he observes as under :---

"बाबना स्वनौचिंत्वेन रसस्य पुटिस्तावत्तु न वार्वते । रसप्रतिक्रूतस्वैव तस्य निवेभ्यत्वात् । अत एव

' बहाजध्ययनस्य नेष------'

इति कस्यचित्राटकस्य पर्धे विग्नलम्म झुद्गाराद्गीभूतवीररसासेपकपरनैभ्ववंगरिगे पकतवा स्थितदौवारिकवचनस्व ब्रह्माद्यधिक्षेपपरस्यानीचित्स्वं न होषः । इस्वैव ' अले ले सदःसमुप्पाडिमहरियकुसग्गन्थिमयाण्छमालापद्दवित्तिविस्संभिधवालविस् वंदम्कमणा ब्रह्मणा ' इत्यादि विद्युक्तवचनेऽपि रेद्यब्दादिप्रयोगस्य सत्तचा । हास्या-मुगुणस्वात् । एषा हि दिगुपदर्धिता । धनया सुधीभिरन्यदव्यद्वाय् । ' इस०, p. 53.

Page 106.

### भपरे तु रसामासं तिर्वसु ------ परीवाश्वमम् ------

As shewn above, Bhoja, Viśvanátha, Vidyânátha and other writers on poetics describe a sentiment in animals as रसागास and not रस. This view is refuted by Vidyádhara. Mammaia too does not consider a sentiment in animals as रसागास, for he gives मीदागङ्गाभिरानं—as an instance of the terrific sentiment. "वस्तुतस्त्वनीचित्रवाचनेवानीयां ननसागासताप्रबोजकम् । तिवंगासै तु व्यनीचित्यागावाहस एव न तदागासः । अत एव वृत्तिकारो 'वीदागङ्गाभिरान— इत्वादी तिर्वन्विषयतका भवानकं 'निचे कापि गते '—हत्वादी तिर्वन्विषयतवा विप्रलम्मं चोदाजहार ।" वामना• on काम्ब॰ प्र•, p. 129.

This portion of the text is quoted by Kumârasvâmin in his Ratnâpaņa:-

" रस एवार्य नामास इति केचित् । तहुक्तं विद्याधरेण—' विभावाहिसंभवे। हि रसं प्रति प्रयोजको न विभावाहिज्ञानं ततम तिरवानप्वस्त्वेव रस ' इति ॥ ".

Page 107.

### अत्र रावणस्यो°---प्रवृत्तम्------

In the instance अस्माइक्रमचेटितानि, the emotion of झौस्सुक्य (ardent desire) becomes भाषाभास, because it is one-sided and therefore improper. झौस्सुक्य is ardent desire to obtain a thing which brooks no delay. It is thus defined in साहित्य-दर्पण----

## इडानवाप्तेरीस्तुक्वं कालक्षेपासहिष्णुता । चित्ततापस्वरास्त्रेइहीर्थनिश्वसिताहिक्तृन् ॥ p. 48.

A similar instance is found in काच्यप्रकाश where Râvaṇa's विन्ता tor सीता becomes भाषाभास. The instance is

> राकासुधाकरमुखी तरलाबताक्षी सा स्वैरयीवनंतरक्रितविभ्रनाङ्गा । सत् किं करोाने विरुधे कयमद्य नेर्चा तत्स्वीकृतव्यतिकरे क इवाभ्युपायः ॥

On this the **util** runs as under :-----

अव रतेर्व्यभिचारिभूता चिन्ता अनौचित्वप्रवर्तिता । नाविकाबा अनमुरक्ततवा रतेरनुस्कुष्टत्वेन तद्याभिचारिगेऽपि तथाखात् । p. 110.

Page 107.

रसस्य मुख्यस्रेऽपि----- भावशान्त्याद्यः-----

Though **te** is prominent in poetry and the **same** it **re**'s are subservient to it, still some times the latter become predominent, as a king who is always followed by his servants follows them himself some times, as on the occasion of their marriage. Mammata says:——

## 'मुख्ये रसेऽपि तेऽङ्गित्वं प्राप्नुवस्ति कराखन । ने भावशान्स्वारयः । अङ्गित्वं राजानुगतविवाहप्रवृत्तशृस्ववत् ।'

भावशास्तिः------It means the allayment of an emotion. Jagannåtha says that the allayment must be simultaneous with the rise of an emotion. 'स चोस्परस्वविछन एव माह्यः । तत्वैव सद्दरवचनस्कारिस्वान् ।'. The instance given by him is :---

## 'मुच्चखि नाचापि रूपं भागिनि मुहिरालिहदियाय । इति तन्थ्याः पतिवचनैरपायि नवनाब्यकोणशोणरुचिः ॥ '

His note on it is :--- ' इह सार्इाधिववचनश्रवणं विभावः । नवनकोणगत-ग्रोणइचेर्नाग्नः तर्शभव्वक्तः प्रसारो वानुभावः । उत्पत्तिकालावच्छिणो रोषनाश्चो ध्वङ्ग्यः । '. रस॰, pp. 102-3.

पद्यामः——The verse is from जमइद्यतक. Vide Pandît Durgaprasada's edition p. 24. The reading in the first line as given there is 'पद्यानो गयि कि—'. Arjunavarman, the commentator, notes—' कस्नार्थ्यमद्य विमना इव लक्ष्यसे इत्यादि केनचित् पृष्टः कचिनावकः कान्ताप्रणवमानचेष्टामाचंदे।'—' पद्यान इत्यच पद्येयमिति पाठो कुक्तः । मवीत्येकवचनव्यपदेशात् ।' 'कि मां मालपतीति ' इत्यचेतिग्रब्दोऽस्यान-निवेशितः । शटग्रब्दानन्तरं प्रयोजनीयत्यात् ।'.

Page 108.

भावोदवः----- Jagannátha says--- ' वद्याप भावझान्तौ भावान्तरोदवस्य मा -वोदवे वा पूर्वं भावधान्तेरावदवकत्वामानयोर्वितिक्तो व्यवहारस्य विषयस्तयापि द्वयो-रेकच चमस्कारविरहात् चमस्काराधीनस्वाच व्यवहारस्य अस्ति विषयविभागः । , रस॰, p. 103.

तर्व-The stanza is from नेषधचरित. It is St. 66, Canto IX. The reading of the 3rd line there is नखे: किलाब्यादि विलिख्य पशिणा. Mallindtha's reading of the line is the same there. The preceding stanza also shews the rise of the same emotion, viz., when we are the same emo-

# तमर्चितुं संवरणस्रजा नृपं स्वयंवरः संमविता परेव्यवि । ममासुमिर्गन्नुमनाः पुरःसैर-स्तदम्तरायः पुनरेष वासरः ॥

This stanza represents the rise of मोस्तुक्व better than the one quoted in the text. Mallinâtha's note on this is :--- ' एतेन कालासहरवलकाणनीरसुक्वमुक्तम् । '.

Pages 108-9.

Jagannátha defines मावसन्धि as 'मावसंधिरन्योन्याननिभूतयोरन्योन्या-भिमावनयोग्ययोः सामानाधिकरण्यम्।'. Nágesa explains सामानाधिकरण्यन as 'एकदेशवृत्तिस्वविधिटैककालवृत्तिस्वरूपम्.' He then adds 'सूक्ष्मभेद-स्स्वकिविस्कर इति भावः । स्वलतायां स्वेकदेशवृत्तिस्वरूपमेष् सामानाधिकरण्य-विस्वर्यः ।'. The instance of भावसंधि given by Jagannátha is 57

## ' वौषनोद्रमनितान्तद्याङ्कताः द्यीलद्यौर्यवलकान्तिलोभिताः । संकुंचन्ति विकसन्ति राघवे जानकीनवमनीरजन्त्रिवः ॥ '.

Here is suggested the mixture of the emotions of shame and ardent desire.

Jagannétha does not think that to constitute नावसवस्ता each succeeding emotion must be पूर्वपूर्वोपनईक, i. e., overcoming each preceding one as Vidyddhara and the commentators of Mammata take it. His definition is :----

## ' भावानां बाध्यबाधकभावमापन्नानामुदासीनानां वा घ्वामिश्रमय् '.

The instance he gives is :---

# ' पापं इन्त मया हतेन विहितं सीतापि वद्यापिता सा मानिन्दुमुखी विना बत वने कि जीवितं धास्वति । ष्पालोकेव कयं मुखानि कृतिनां कि ते वरिष्वन्ति मां राज्यं बातु रसातलं पुनरिदं न प्राणितुं कामवे ॥ '

Here there is a variegation of the emotions of resolve, envy, despondency, recollection, reasoning, shame, apprehension and humiliation.

Jagannâtha criticizes Mammața's commentators thus:----

' यत्तु काञ्चप्रकाशटीकाकारैः ' उत्तरोत्तरेण भावेन पूर्वपूर्वमावोपनईः श्चवलता ' इत्वभिधीयते तत्र । 'पइवेत् कथित् चलः चपल रे का स्वराहं कुनारी इत्तालम्वं वितर हह हा ग्युक्तमः कासि यासि ' इस्वत्र शङ्कासूवाधृत्तिस्मृतिअनहैन्वमस्वौत्सुक्वा-मामुपमर्वलेग्रशून्यस्वेऽदि ग्रवलताया राजस्तुतिगुण्यसेन पद्मनोडासे मूलकृरीव विक्रप-

णात् । स्वोत्तरविद्येषगुणेन ज्ञावमानस्तु नाद्यो न व्यङ्ग्यः । न वोपमर्रपहवाच्यः । नापि चमस्कारी । तस्मात्

> 'नारिकेलजलक्षीरसिताकरलमिश्रणे । विलक्षणो यया स्वारो भावानां संहत्ती तथा ॥ '•

अर्थे चेत्तसि — This stanza occurs in इनुमझाहक, Act 10th. The first line there reads अर्थे चेत्तसि जानकी विरमबस्वर्ध च लड्केस्वरः, and the third line इस्यं दुर्विधवैश्वसुम्बतिकरे हाहे समेऽप्येतयोः.

**FIGIZ**——This stanza is found in the Vikramorvailya in the readings given in Appendix by Mr. Pandli, vide his edition, p. 122. Mallindtha attributes the speech to Dushyania and Vidyánátha and other commentators to Yayáti.

Thus end eight sorts of **statestatestatestatestates**, which is so called, because the poetic sentiments and their generating causes &c. are apprehended by the appreciating so quickly the interval of time in their perception being very small—that the order of succession between them is, as it were, not perceived. (*Vide* note, pp. 418–19). The context, however, must be so clear that the perception may be quick. Jagannâtha observes :—

'स्फुटे प्रकरणे झगिति प्रतीतेषु विभावानुभावव्यभिचारिषु सहदयतमेन प्रमावा सूक्ष्मेणेव समयेन प्रतीयत इति हेतुहेतुमतोः पौर्वापर्यक्रमस्यालक्षणाइलक्ष्यक्रमो व्य-पदिश्यते । यव तु विचारवेद्यं प्रकरणमुन्नेया वा विभावाइयस्तव सामग्रीविलम्बा-धीर्मं चमस्कुतेर्गान्यर्थमिति संलक्ष्यक्रमोऽप्येष अवति । यया

'तल्पगतापि च सुततुः श्वासासङ्गं न या सेहे। संप्रति सा इत्यगतं प्रियपार्णि मन्दमाक्षिपति ४ इति पद्ये 'संप्रति ' इत्वेत्तदर्थावगतिर्वित्तम्वेम । '. रस॰, pp. 105~7. Page 110.

### संलक्ष्यक्रम°----- चतुर्विधः------

The suggestive poetry in which the order of sequence between the suggested and the suggesting (suggested or to and suggest or function of sound and is perceptible is of three kinds, (1) That in which the suggested meaning is similar to the reverberation of sound and is based upon the power of words, (2) That in which the same is based upon the power of sense, and (3) That in which the same is based upon the power of both (word and sense). Of these the first is subdivided firstly into two classes, *viz.*, (1) Where a figure is suggested, and (2) Where matter is suggested; and each of these two is further divided into two classes according as it is manifested by a word or a sentence.

ntite utume----Oh Narasimha, protector of the earth, we have no power to describe you whose glory shines brilliantly, surpassing even the Moon (conquering other kings).

Vidyddhara thinks that in this verse the word राजानम् suggests prominently the figure called परिणाम, which is defined by him as under :------

# 'तं परिणामं दिविधं कथबन्र्यारोप्यमाणकपतवा । परिणमति यद्य विषयः प्रस्तुत्तकार्योपयोगाव ॥ '

The object upon which some property is superimposed is the विषय (the object of superimposition) and what is attributed to it is called विषयित्. विषय corresponds to उपमेव

and विषयिन् to उपमान. विषय is thus आरोपविषय and विषयिन, आरो-प्रमाप. When the विषयित् colours the विषय with its own form, the figure is sym. When, however, the विषयित does not colour the faque with its own form, but makes it accomplish the purpose in hand by assuming its form, the figure, according to विद्याधर, is परिणाम. ' मारोव्यमाणस्य प्रकृतोपरञ्जकस्य रूपकस्य जा-गरूकत्वात् । यत्रारोपविषयः प्रकृतकार्यसिजयर्थमारोप्यमाणास्महया परिणमहि तत्र वयार्याभिधानः । ' ( vide p. 221 ). In this view of परिणान, विद्याwe seems to stand alone. Though Mallinatha quotes eran-स्टबक who defines it as 'झारोप्यमाणस्य प्रकृतोपयोगिस्ते परिणामः ।' भल° . सo, p. 40, प्रकृतोपयोगिरवे is explained by राजानकह्य्यक himself to mean प्रकृतात्मना प्रकृतकार्योपयोगित्व and not simply मकतकार्योपयोगित्वे. Thus in Vidyadhara's opinion the identification of the विषय with the विषयिन constitutes ऊपक, and when the identification goes to serve the purpose in view, it constitutes qरिणान. In the instance 'नरसिंह धरापाल---' Vidyâdhara takes (1317, in the sense of the Moon to be the विषय and राजन in the sense of a king to be the विषयिन. आज-मण or conquering is taken as the प्रकृतकार्य. राजन, the Moon, is the faga, because the idea of glory surpassing the Moon in whiteness is what at once flashes upon the minds of the poet and the reader. In the next stanza, आक्रम्य स्मावेरि----also, the glory of Narasimiha surpassing the Moon and other white things, the elephant of Indra, S'esha, Balarâma, and Pârvatt's lion is predominant. The real meaning, however, of the stanza being Narasimha surpassing other kings in glory, Vidyadhara takes माझमण (surpassing) as the प्रकृतकार्य or purpose in view and as that is, really speaking, brought

NOTES ON THE ERAVALI.

454 about by taking not arang the Moon as the object of winner, about by taking as the object of it, the stanza is an instance but that the king as the object of it, the stanza is an instance

of वरिणामध्यमिः

ł

The stanza has afforded a subject of much discussion to writers on poetics. They all discuss the question, taking wither be a figure in which the विषयिन has to assume the capacity of the विषय to serve the purpose in view, which it cannot serve in its own capacity. 'विषयी वच विषयात्मतीव प्रकृते महतीपनोगी न स्वातन्त्र्वेण स परिजानः । ' रस॰, p. 248. Appadikshila explains it clearly as under :-- ' वनारोप्वनाणं किचितृकावौँपबोगिस्वेन निवम्बमानं स्वतस्तस्य त्युपयोगित्वासंभवात् प्रकृतात्मतापत्तिमपेक्षते त्वव परि-नानाइकिरारत । यथा "प्रसलेन इगडवेन वीसते महिरेसना " इति । अव स्वडवस्व वीक्षणोपयोगित्वं निवध्यते । नयूरव्यंतकाहितनासेनोत्तरपदार्यप्राधान्यात् । न षो पनितिसमासाम्रयणेन पूर्वपदार्थप्राधान्बाइद्य एव तुरुपयोगित्वं निबध्यत इत्यस्तिति वाच्यम् । प्रसन्नेनेति सामान्यधर्मप्रयोगात् । "डपमितं व्याप्राहिभिः सामान्याप्रयोगे" इति तहप्रयोग एषोपमितसमासानुशासनात् । अब्बस्य च वीक्षणोपयोगित्वं न स्ताः स्मना संभवति । अतः प्रकृतद्वगात्मतापत्त्वपेक्षणात् परिणामालंकारः ।' Vide चित्रमीमांसा, pp. 55-6.

Appadikshita criticizes the verse ' नासि धरानाय-' as under :-

' भय परिणामस्य व्यङ्ग्वतायां किमुदाहरणम् ।

विषये निर्दिष्ट तथारोप्यनाणस्य नृपस्वाक्रमणरूपकार्योपयोगिनः प्रसीतेः परिपामे म्बड्यत इति । तद्युक्तम् । अत्र द्यारोप्यमाणस्य मुपस्य नुपास्मनैवाक्तमणोपवीग्ये न चन्त्रात्मना । विद्याधरेनापि विषबिणः स्वरूपेन कार्बानुपसोने सुरुपसेगाव विषयात्मना परिणस्वपेक्षायामेव परिणामीआक्तिः । वहाह-

## ते परिणानं दिविधं कथवन्त्वारोप्यमाणविषयतवा । परिणमति वत्र विषयः प्रस्ततकायोंपबोगाव ॥' विचनी०, p. 58.

The reading of all the Mss. collated by me, and adopted in the text is miticanina for miticanina and adopted in the text is miticanina for miticanina and adopted in the text is miticanina for miticanina and a subhave and a subbe explained as miticanina for an intermediate and and a subwith what is said above, viz., 'a subwith what is said above, viz., 'a subsubminipation agrain a subminipation of the second line, miticanina and a subminipation of the second line, miticanina and a subvise of the very objection raised by minipation of the second by minipation of the second s

Jagannátha defends Vidyâdhara, taking परिणाम in the usually accepted sense. He remarks as under :—

'तत्र वत्तावदृष्पतीक्षितैर्विद्याधरोक्तं श्वन्युत्ताइरणमनूग्ध दूषितम्---"तया हि---- नर्रासेह धरानाय------

अव राजपदेन चन्द्रे विषवे निर्दिष्टे तचारोप्यमाणस्य नृपस्वाक्रमणकरपकार्थोप-वोगिनः प्रतीतेः परिणामो व्यञ्चते " इति तर्युक्तम् । तत्र ह्यारोप्यमाणस्य नृपस्य नृपास्मनैवाक्रमणोपयोगः न चन्द्रास्मनेति तर्सत् । अत्र विज्ञ्म्भणं नाम न केवलं भागत्भ्यमार्च कवेरमिप्रेतं वेन बद्याःकर्चृकाक्रमणो नृपस्य नृपात्मनैव कर्मतारूप डप-योगः स्वात् । अपि तु निरतिद्ययनैर्मस्यगुणवत्तायां स्वसमानजातीयदितीयराहित्य-भयुक्तः प्रौडिविद्येथः । आक्रमणं तु न्यग्भाव एव । एवं चैवंविधविज्ञ्म्भणे चन्द्रकर्म-कमेव क्रमणमुपयुड्यते न तु नृपकर्मकनिति विषथितवा व्यज्यमानस्यापि नृपस्य च-म्यात्मनैवाक्रमणोपयोग इति रमणीयमेव विद्याध्वरेणोक्तं परिणामव्यङ्ग्यतायामु-राहरणम् । /. रस०, pp. 54-5Jagannátha's criticism is based upon Appadtkshita's remarks, but as the latter hardly represents the correct view of Vidyâdhara about **qिपाम**, the criticism, though ingenious in defending **विद्याभर**, is not of much use.

But the criticism on **faurat**'s verse by Nâgeia Bhatta is worth consideration :-----

" मचेदं चिन्त्यम् । राजग्रब्दत्यानेकार्यत्वात् विज्ञ्म्भतेम प्रागल्भ्वतदुक्तार्योभव-परत्वात् प्रकरणादेम ग्रक्तिसंकोचकस्याभावात् तन्त्रेण शक्त्यैव तुल्वतयार्यद्वयेप-स्थितौ ' सर्वदोनाधवः पातु' इतिवत् श्लेष एवावं क परिणामः क वा तृपस्य व्यज्य-नानतेति प्रकृतनर्रासहराजोत्कर्षस्य चन्द्रकर्मकाक्रमणेनेवेत्तरतृपाक्रमणेनापि सूप-पादत्वात् ।

अस्तु वारोपः । तथापि नृपस्वैवारोप्यमाणस्यं चन्द्रस्वैव विषयस्वनिस्वच निवान-कानावः । अवैव च दीशिततात्पर्वम् । अपि च प्रागल्भ्यस्वापि विज्रूम्मस्वर्थस्वेन प्रकृतकार्योपयोगिता नृपम्वेमापि नृपस्य संभवति । ". रस०, p. 254.

विश्वेश्वर in his अलंकारकोस्तुभ puts forth a different view about the verse. He accepts the परिणामअलंकार, but says it is वाच्य and not ष्यङ्ग्य.

'बत्तु

" नरसिंह महीपाल-----"

इति विद्याधरेण परिणामध्वनावुराहतं तत्तुच्छम्। राजग्रव्स्योमवार्थत्वात्त्रवुप-स्थापितयोभन्द्रनृपथोरमेदान्वयस्य "विद्वन्मानस---" इस्यादाविव संमवेन परिणामस्य वाच्यत्वात् । एतेन एतरसाधुत्वसाधुत्वविषये चित्रनीमांसारसगङ्गाधरबोः कलहो निरस्तः । ' अल्. कौ., pp. 163-4.

. Page 113.

बद्यप्ययं ------ ब्राह्मणश्रमणन्वावेग-------

The question arises as to whether the figures **उपमा** and विरोध which are suggested in the instances हिएण्यकशिपसेगand गौडन् ज्ञेरकर्णाह------and similar figures suggested in other instances of meanwaff are predominant ideas in the verses or If they are predominant, how can they be ornaments? not. For there is nothing else to be ornamented by them, they being themselves predominant. If they are not predominant, how are the verses instances of safa, when the sagara ( what is suggested) is not predominant? The solution of this difficulty is that the figures **eq**m and others are energy's in instances where the is sugrat; and that though in instances of अलंकारपनि, they are no longer ornaments, but have reached the state of अलंकार्य (objects to be ornamented) like the soul, they being predominant, yet the name अलंकाएध्याने arises ; because, though सलंकार्थ, they are recognised as सलंकार, being known as simply अलंकार's in other instances, as a Brahman. even though he becomes a मामण or बौद्ध संन्यासिन, is called a any; because he was formerly a any, though he is now a .म्रामप.

'ननूराइतेषूपमादीनां प्राधान्वं न वा । आचे कुतस्तेषामलंकारत्वम् । अन्यानलं-करणात् । दितीये कुतोऽस्य काष्यस्य ध्वनिश्वम् । ध्यङ्ग्यस्याप्राधान्यादिति चेत् म । पूर्वमयमलंकार आसीदित्वेतावता अलंकारव्यपदेशात् । यथा ब्राह्मणपूर्वबौद्ध-संन्यासिनि ब्राह्मणव्यपदेशः ॥ ' काष्यप्र , p. 117.

Page 114.

मर्यचक्तिमूलानुरणन°------ °नोहाहियन्ते------

The second division of संलक्ष्यक्रमध्यङ्ग्य is अर्थशक्तिमूलानुरजनकप-स्वङ्ग्य or that in which the suggested sense is similar to the 58 reverberation of sound and is based upon the power of sense. This is primarily divided into three classes according as the sense is (1) स्वतः संभवित or self-possible (i. e., not established simply by the poet's assertion, but possible as existing in the world, 'न केवल भणितिमात्रनिष्पन्नो यादद्रहिरप्यौचित्स्वेन संभाध्यमानः 'as Mammata puts it ), (2) कविप्रौढोक्तिमामनिष्यमधरीरः or established simply by the poet's bold assertion, though not existing in the outer world ('कविना प्रतिभामाचेण बहिरसन्नाप निर्मितः' मम्मट), and (3) कविनिबद्धवक्त्रप्रौढोक्तिमावनिष्वन्नश्वरीरः or established by the bold assertion of some character drawn by the poet. In each of these three divisions matter may suggest matter or a figure of speech and conversely a figure may suggest matter or another figure. Thus we have twelve divisions, and as in each of these the suggester may be a word, a sentence, or a passage, there are in all thirty-six divisions. As a woman looks beautiful with an ornament in one of her limbs, so does speech appear graceful to the appreciating by the casta manifested by a single word. wiftant says :-

## 'एकावयवसंस्येन भूषणेनेव कामिनी । परुष्यङ्ग्येन सुकवेर्ध्वनिना भाति भारती ॥ '.

Page 116.

This is an instance of करिप्रोहोक्तिसिद्धार्थशक्तिमूलानुरणनदभः परमकादयः वस्तुना वस्तुष्वनिः. Here the matter, viz., that your glory shone even in darkness, is suggested by the matter, that it caused delight, through the word 'म्यम्' and the sense of

glory shedding lustre is not self-possible, but a mere creation of the poet's imagination.

#### Page 117.

### अम्भो**ज्ञभू°-----**प्रकाइबते------

In this instance the matter, that the greatness of your glory spreads all around, suggests, through the force of the word **n**[**nn**, the figure called **nnn**, (which consists in the identity of one thing with another on account of the similarity of their properties) which is brought about by the lotus, 'the Himâlaya, and the Milk-ocean, which are respectively the abodes of Brahman, S'iva, and Vishnu, not being capable of recognition in the general whiteness caused by your glory.

पुण्डरीक नूमन्तवः for पुण्डरीक प्रभुतवः is the reading of D. and is noticed by Mallinátha. It is, of course, as Mallinátha says, not a good reading. For to bring about the figure सामान्व, there must be गुणसान्व or similarity of properties. Brahman, S'iva and Vishmu are not white like the glory of Nrisimha, but their places of resort, the lotus, the Himálaya, and the Milk-ocean.

#### Page 119.

### मार्योधनेषु ------ धोस्यते------

In this verse there are three figures, wuxey autim, sedan, and sauxey a. When a man is asked, 'were enemies let off alive by Narasimha'? he replies, 'the hand of Narasimha is never able to kill those who fall prostrated at his feet.'

Here the question 'were enemies let off alive by Narasinha?" is कार्य (effect) and the reply, 'the hand of Narasimha is never able to kill those who submit to him', is and ( cause ). The effect, representing the question, is util, and the cause अप्रस्तुत; and when from the mention of the अप्रस्तुत, the प्रस्तुत is inferred, the figure is अपरत्तमधंस. Now why is not the hand of Narasimha able to kill those who fall prostrate at his feet ? The reason given is बीराश्विवः स्तननित्तम्बभरातिभारातू. This being not the real reason but the one conceived by the poet, the figure is हेन्द्रोसा and as a व्यञ्जन word, i.e., a word suggesting उत्प्रेसा (such as इव, 'मन्चे शहे ध्रवं प्राची मूननित्स्वेवनाहिनिः । उत्येसा व्यक्यते सब्देरिवसब्सोऽपि ताद्रसः ॥ ' दण्डिन् ), is absent, the हेत्त्वेसा is not वाच्य, but गम्ब or प्रतीवनान. Thus the प्रतीवनान हेतृत्वेशा in स्तननितम्बभरातिभारात् depends for its life on the अध्रस्ततप्रचंसा in the last two lines of the verse. Now the third figure in the verse is sanstaid. This consists in the implication of praise from the expression of censure and vice versa. The last two lines express censure as the hand is not able to kill the enemies. What is implied, however, is the praise of the king in his being extremely merciful and alive to the duty of a Kshatriya which consists in holding forth refuge to those who seek shelter and in not killing them. The san strengthened by **seim** and thus strengthened, it suggests, through the force of the word पासेपकण्डपतितान, the matter, that the king was always intent upon the fulfilment of the duties of a Kshatriya.

Page 120.

बाहुस्ते ----- परेन घोत्यते -----

' This verse exemplifies आतंकारेण आतंकारभागिः. It contains three figures, अत्रस्तृतप्रशंसा, सान्यलिङ्ग, and मासेप. On the state of the wives of enemies being asked, the cause of it, the prowess of Nrisimha's arms, is described. This constitutes भारतवर्षांस, as the effect which is प्रस्तुत is left to be inferred from the description of the cause which is usen. The use-स्तत्तप्रश्वंसा favours the figure काच्यलिक in the word विजयश्रीकेलि-सौधभवाः, supplying the cause of the wretched condition of the wives of the enemies of Nrisimha. And the area for in its turn suggests, through the force of the words s at a fair, the figure which consists in the semblance of negation (निपेशानास) connected with what is already expressed or what is about to be expressed. Here the wretched state of the wives of the enemies of Nrisimha is not described, but is about to be described. It is, however, not described, because it is not capable of being described, so horrible it is, grave-रिणासीणां दत्तां वर्णयिष्यामि । अथवा कि वर्णनेन अतिरष्टत्वात् तस्या वचनगोच-रतामवि नेतुं न श्वक्यत्वातु.

Page 121.

### एतास्ताराः ---- ध्वापारामावात्-----

Let the stars twinkle, exhibiting their cleverness in putting forth unrivalled excellence, where is the Moon to stand, we cannot even talk of it when the glory of Nrisimha is shining brilliantly. In this instance the matter, arts: extend, which is in the form of affirmation, suggests the matter  $\pi$  extend, which is in the form of negation. For when the Moon cannot stand in the presence of the glory of Nrisimha, stars cannot twinkle in the least. What is suggested then is their inability to twinkle. Now one might say, why cannot affirmation and negation be both **unset** or expressed by **univer**, why should the affirmation be **unset** and the negation **uncere**? This objection can be thus removed. All are agreed that affirmation and negation, being of the nature of entity and non-entity, are opposed to each other. They cannot consequently be sim. ultaneously denoted by the expressive power of words. Nor can they be both thus denoted by **univer**, one after the other. For the power after having denoted one thing stops and cannot rise again.

Pages 122-3.

## 

The figure in this verse is **underiv** which consists in the incongruity of the cause and the effect existing in different places. Though the Sun was covered over with the dust of the army of Nrisimha, the faces of the wives of his enemies became black. Covering with dust is the cause and the being blackened is the effect, and they are described as existing in different places. Now this **underiv** figure suggests any one of the three figures, viz., **underiv**, and **university**, and **univers**. It may suggest that the enemies ran away as soon as they looked at the sky, darkened by the dust of Nrisimha's army. In this case the figure suggested will be a sort of **underiv**, consisting in the simultaneity of the cause and the effect (the enemies running away at the very moment of looking at the sky). Or it may suggest the figure

मारजुतमहांसा by the cause, the immensity of the army which is मारजुत (not desired to be described) because inferred from their looking at the sky rendered dusky by volumes of dust, suggesting the effect, *viz.*, the retreat of the enemies, which is प्रस्तुत (desired to be described). Or the figure suggested may be पर्याद्येक which consists in the प्रस्तुतकार्य suggesting the प्रस्तुतकारण. The effect here is the darkness of the faces of the wives of the enemies, which is represented as an मनुमाब of the transitory emotion of दिवाद or grief, and is therefore प्रस्तुत. While the cause too is प्रस्तुत. It is the retreat of the enemies from the battle-field.

#### Page 124.

## रहीवमानमनिशं-----ध्यडयते------

The figure in the verse is **u**रिणाम for which see the note on pp. 452-56. Here यशम् is the आरोपविषय and अवतंस is the आरोप्य-माण. प्रसाधन or ornamenting the body is the प्रकृतकार्य. This is brought about by अवतंस. Thus the आरोप्यनाण is not simply **u**कृतोपरञ्चक as in रूपक, but प्रकृतकार्यसिद्धधर्य प्रकृतोपरञ्चक ; for the object of superimposition (आरोपविषय) becomes identical with the object attributed to it (आरोपविषय) to accomplish the purpose in hand (प्रकृतकार्यसिद्धधर्यम्). The figure therefore is, according to विद्याधर, परिणाम.

#### Pages 125-6.

### बुक्ता विपसेषु ---- भासेपे व्यड्यते------

We are enemies and no quarter deserves to be shewn to us, because enemies do harm through disaffection at the

time of need. In this verse, the matter, viz., that the enemies do not deserve to be pitied, suggests the figure unity. In finding fault with themselves in the words 'एत विक्रबेन्ति हि and and ' what is suggested is that they are not enemies (न नवं राजनः ). Now मासेन is not निषेध but निषेधामास, not actual negation, but semblance of it. Let us see, then, whether the negation here is pure negation or semblance of it with some object in view. As they are enemies, the negation suggested that they are not enemies cannot be pure negation, as heat in the case of fire cannot be denied. It is a semblance of it, made with the object of suggesting that they would remain faithful and would be always their wellwishers after having submitted to them. Thus the figure suggested is unity and it is amagea: as the negation refers to what is already asserted. Though it is asserted that they are enemies and will be faithless ' जामवः वयम् । एते विक्रवेन्ति', what is suggested is that they are not enemies and will not be faithless, ' + unit aug '. Thus the mitig is amfina.

### Page 128.

प्रबन्ध-A work or a passage made up of a number of sentences. 'प्रबन्धम संबहितनानावाक्यसनुत्रावः । स च मन्यरूपस्तर्वान्त-रंप्रकरणकपत्रेति ॥' काच्यप्र , p. 141.

#### Page 129.

डनवराकि°-----संभवति------

If the **sage** sense depends upon the power of a particular word and disappears if the word is replaced by its symonym, in other words, if the word is **ultrease** (incapable of being

changed), the sage va is परशासित मूलक; if it depends upon the power of sense, in other words, if the word is परिवृत्तिसह (capable of being replaced by its synonym), the sage a is avin the sage a sense depends upon the power of words and sense, in other words, if some words are परिवृत्तिसह and some, परिवृत्त्वसह, the sage a sentence, this Dhvani can only be manifested by a sentence ( वाक्यमकाइब ). It cannot be manifested by a word or a passage. ' शब्दायों भयशक्ति मूलस्तु पदम-काइबो न भवति । तम वाक्यस्येव प्राधान्यात् ।' काच्यप्र•, p. 141. प्रभाकर has the following note on तम वाक्यस्येव :--- ' परिवृत्तिसहत्तदसहानेकपद-कप्रसंस्यर्थ ।'.

The following verse affords an instance of जिरूप संकर and संस्टि---

' पश्चिम्बहं कुमुहिनी किल सैव सख्वं सखं भवांच मधुसूहन एव मत्तः । वामेन तामसुखबन्निशि इक्षिजेन प्रातः प्रबोधबति मामपि लोचनेन' ॥ Vide साहिस्बकौ॰, p.55.

### UNMESHA IV.

Page 130.

The वाच्य which suggests the व्यङ्ग्य sense may be अर्थान्तर-संक्रमित or अत्यन्ततिरस्कृत. The instance of the first sort is :---

> ' इष्णस्य जगहीधस्य वन्धस्य विद्योत्तमः । धृण्वन्निन्धितनेतस्वं जीवज्ञैत भवाम्यहम् ॥ '

In this slag is surfacts function. In the case of a person who is speaking this verse, slam wanth cannot convey the literal sense of 'I am not alive.' By समाणा it conveys the sense of surraulari नानुभवामि. Thus the बाच्य is surfaction for What is suggested here is slan even at it is clear. What is suggested here is slan even at it is clear. Even warve utility of the second kind is :--

> 'गोप्बस्तपः किमचरत् वर्तमुष्य कर्प लावण्यसारमसमोर्ध्वमनन्वसिद्धम् । इग्निः पिवन्स्वनुसवानिमवं दुराप-मेक्वान्तभान वद्यसः ग्रिव ऐभरस्व ॥ '



Here drinking with eyes is impossible. पिवन्ति is therefore मत्यन्ततिरस्कृतवाच्य. By समाणा it conveys the sense of looking respectfully and excessive attachment to him is what is suggested. 'अभ इग्निः पानस्यासंभवात् साइरावलोको लक्ष्यते । याडाससिर्ध्व-स्न्या । सा च वाच्यवत् प्रतीतेरगुढा ॥ ' साहित्यकौ॰, p. 16.

Page 131.

**वाच्यस्य-----**°माख्यातम् ------

The second sort of nolygenagera is surtif. sur means sift or principal and up means subordinate or subservient. The principal thing in a verse, which shews the purport of the sentence, may be रसादि (रस, माब, रसामास, मावामास, मावोदब, माब-शान्ति, मावसंधि or मावशवलता), or any other expressed sense. The arg or what is subservient may be the cagera in which the order of precedence is perceptible and which is like the reverberation of sound (अनुर्णनकप्रसंलक्ष्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध्यक्रमध in which the order of precedence is imperceptible ( stimuture -ज्यङग्य). The two अङ्ग's are connected respectively with the two sife q's, taile being the sig of taile and sigton survey a being the सङ्ग of वाच्य ('रसादेः रसादि वाच्यस्य अनरणनक्रपम्' इति ययाtizan-qu:) by Vidyâdhara and Mallinátha who follow the ancient writers on poetics. 'अन बयासंख्येनान्वब इति प्राञ्चः । अन्वे तु इयोई्यमव्यकुम् । न च रसस्य वाच्याकुत्वासंभव इति वाच्यम् । "तदि्दमरण्यं बस्मिन् इग्रत्यवचनानुपालनव्यसनी । निवसन् बाहुसहाववकार रसःश्वयं रामः ॥ " रत्यादी रामगतवीरस्य वाच्यारण्योस्कर्षकत्वेन तत्त्संभवात् । अत एव "महतां षोपलसणम् " इस्युरासालंकारे महतां रसारीनामप्तुपतसणमङ्गभाव इति म्याप-यनुः ॥ ' Vide वामनाचार्व's edition of काच्यप्रका॰, p. 220.

Page 131.

### तत्तद्दीर----चानाषते------

The figure in this verse is समासोकि which is brought about by झप्रस्तुत (what is not desired to be described) being inferred from the description of the प्रस्तुत (what is desired to be described) through adjectives common to both प्रस्तुत and आपस्तुत. Here through the common attributes आन्द्रेष, रागपुटि, स्मिताबिभाँव and आमाषण, the अपस्तुत व्यवहार of नावक and नाविका is inferred. कल्पहुन is the नावक and लता, the नाविका. The वाच्य (the expressed) sense of the verse—the wishing-tree is not embraced by the creeper &c.—is the आह्रिन or predominant thing and the व्यङ्ग्य which is arrived at through सनासोकि, *viz.*, the action of the lover towards his beloved, is subservient (अन्द्र) to the expressed sense and only goes to heighten its beauty.

#### Page 132.

गर्रासह-----वाच्या क्रुमेबेतत्------

The figure in the verse is **unity**. A poet composes a verse about **n**(is and says that he is not a poet. This negation cannot be pure. It is a mere semblance of negation made with the object of suggesting that the poem composed by him simply repeats the virtues of the king, and that it cannot attribute to him virtues that he does not possess, for he has all virtues and lacks none. As it is impossible to attribute to him more than he possesses, ——for he possesses all virtues—the poem simply repeats his excellent virtues. This suggested sense, however, which is not difficult to grasp (**unit**), is not more charming than the expressed sense and only goes to heighten its charm. This verse as well as the last are therefore instances of अपराद्वाखवग्वीभूतव्यङ्ग्य in which अनुरजनरूपव्यङ्ग्य becomes subservient (अद्र) to the expressed sense wherein lies the purport of the sentence ( वाक्यार्याभूत ).

Pages 136-37.

वाच्यस्य ----- सिद्धिमाद्धाति -------

गाण्वसिद्धभङ्ग is another class of गुणीभूतब्दह्रग्व. When the ध्वङ्ग्व sense becomes the cause of the accomplishment of the expressed sense, it constitutes वाच्यसिद्धभङ्ग. In the instance पगावली°--, आसिधेनु ( the sword) suggests the sense of the cow ; and the ब्दह्रग्व sense of the cow is necessary to accomplish (becomes subservient in accomplishing) the expressed sense of the द्भपक, milk of glory ( वद्यापवांसि ).

Pages 137-39.

धाराविषं-----वाच्यसिद्धधङ्गम्-----

In this verse which is given as an instance of **वाच्यसिद्धयङ्ग**-गुणीमूतस्यङ्ग्य, a doubt arises as to whether **धारा**विषं स्वर्धिकालमु म-द्रमस्य is परम्परितरूपक, or उपमा, or म्लेप, or वाच्यसिद्धपङ्ग. It cannot be परम्परितरूपक; for just as in 'विद्वन्मानसराजहंस-', the well-known instance of न्लिष्टपरम्परितरूपक, the identification of राजन् with हंस is the cause of the identification of नानस, the mind, with मानस, the lake, so the identification f बान, water, with विष, poison, is not the cause of the identification of बास with काल-मुजकूम; for even before the identification of विष, water, with विष, poison, the identification of बास with कालमुजकूम is established from the sword possessing the property of being

terrific. In other words, the latter identification does not depend upon the former as in 'again atta ' one identifica-' one identification is the cause of the other. There is thus no proof supporting the fact ( साधकप्रमाण ) of the figure being परम्परितरूपक. On the other hand, there is a proof invalidating ( **areasen**) the fact of the figure being sys. For the context shews that Narasimha is fighting with his enemies on the battlefield and that they are not able to bear the blows of his sword. Looking to this context, the expressive power of the word fay is restricted to water. Now water is possible only on a sword. It is not possible on a serpent. The possibility of water is therefore a proof invalidating the fact of the figure being aran. Nor can the figure be some by taking the compound as उपमितसमास ( असिः कालभुजबुनः इव ); for there is no common property for the उपमेच and the उपमान ; as water is not possible on a serpent. If it be asserted that the word for is free and will therefore serve as a common property, Ry in the sense of water being possible on the sword and for in the sense of poison being possible on the serpent, then it must be admitted that wire is the cause of ayar. This. however, does not stand the test of examination. For when the sword is, according to the context, the principal idea of the sentence and when the expressive power restricts the sense of fay to water, there is no possibility of the. Therefore the sense of poison is way or suggested through the force of the sagera sense which resembles the reverberation of sound and which is based upon the power of words; and the supra sense of poison goes to accomplish the expressed sense of कपक in भारतिकालमुजदून ( असिरेव कालमुजदूनः ).

L.

Page 139.

सरफुर=When the स्वङ्ग्य is not clear even to those who have the sense of appreciation, the poem is सरफुरबुणीनृतस्वरूग्य. The following is a good example of it, given by Mammata :---

> ' अद्देटे दर्धनोस्कण्डा दृटे विच्छेदभीहता। नादृष्टेन न दुष्टेन भवता लभ्यते सुखम्॥ '

On this the affant notes as under :---

' मबाहरो बया न भवति वियोगतुः सं च बया नोत्पचते तया कुर्वा इति म्बरूग्वं सहरबस्वापि न स्फुटनवभासते ॥ ' काम्बप्र २, p. 168.

Page 142.

भष----स्थितम------

'सर्वाधिना-' is an instance of काकासिप्त, that is, where the व्यक्ष्य sense is suggested by the modulation of the voice. Now if in this verse लज्जते एव is the व्यक्ष्य, why is it not an instance of wafa? It is not wafa, but it is गुणीभूतव्यक्र्य; because the व्यक्र्य follows in charm the expressed sense of negation. Fafaar says,

> ' मर्यान्तरगतिः काका वा चैषा परिवृद्दवते । सा ध्वरूग्वस्व गुणीमावे प्रकारमिममाश्विता ॥

वा चैपा काका कचिवर्धान्तरप्रतीतिर्कृतगते सा व्याङ्खार्थस्व गुणीमावे सति गुणीभूतव्याङ्ग्यलक्षणं काच्यप्रभेदनाश्वयते । ' ध्वन्या०, p. 212.

मनिवयुग्न thus derives the word काकु-'कक लोल्वे' इत्यस्य धातोः काकुग्रब्सः । बदि वा ईषदयें कुग्रब्स्तस्य कादेग्नः । तेन इत्यस्य वस्तुप्रतीतेरीय-बूनिः काकुः । ' ध्वन्वा॰, p. 212. Further on अभिनवगुन्न notes :---'मन्वे त्वाहुः । '' ध्वन्या॰, p. 212. Further on अभिनवगुन्न notes :---'मन्वे त्वाहुः । '' ध्वन्या॰, p. 212. Further on अभिनवगुन्न notes :---'सन्वे त्वाहुः । '' ध्वन्या॰, p. 212. Further on अभिनवगुन्न notes :---'सन्वे त्वाहुः । '' ध्वन्या॰, p. 212. Further on अभिनवगुन्न notes :---'सन्वे त्वाहुः । '' ध्वन्या॰, p. 212. Further on अभिनवगुन्न notes :---'सन्वे त्वाहुः । '' ध्वन्या॰, p. 212. Further on अभिनवगुन्न notes :---'सन्वे त्वाहुः । '' ध्वन्या॰, p. 212. Further on अभिनवगुन्न notes :---'सन्वे त्वाहुः । '' ध्वन्या॰, p. 212. Further on अभिनवगुन्न गिरितस्यापि इति । तत्वात्तत् । काकुप्रवोग एव श्वस्त्रत्व त्यापि ध्वनित्वापि उणीभावात् । काकुद्वि शब्दस्त्वेव काभिज्रर्भः तेन स्पष्टं 'गोप्वेवं गरितः सलेग्रम् ' इति ' इसक्रेवार्यिताकृतम् ' इति वच्छव्देनैयानुगृइतिम् । अत्त एव 'मन धन्मिभ ' इत्यादी काकुवोचने गुणीभूतव्यक्त्यत्व ॥'.

### UNMESHA V.

## 

Poetic sentiment is the soul of poetry. As heroism and other qualities belong to the soul and adorn it, so those properties which always reside by intimate relation in the poetic sentiment and are the causes of its excellence are called *Gunas*. सततम् in the definition should be construed with स्पिताः and स्पिताः taken to mean समवाबष्ट्रया स्पिताः. सत्ततं corresponds to अपकस्पितवः in the following definition of *Gunas*, given by *Mammata*:---

## 'वे रसस्वाङ्गिनो धर्मा द्यौर्वादव इवालनः । उल्कर्षहेतवस्ते स्टुरचलस्यितवो गुणाः ' ॥

अचलस्यितवः is explained by प्रदीपकार to mean 'अपृयक्तियतगः। अध्वत्रिपारिस्थितव इति वावत् । अध्वत्रिपारम रसेन ततुपकारेण वा । तेन रसं विना वे नावतिष्ठन्ते भावतिष्ठमानामावद्दवं रसमुपकुर्वन्तीस्वर्यः ॥' काष्मप्रp. 323. Thus Gunas are those which cannot exist without the poetic sentiment and which existing with the poetic sentiment necessarily heighten its beauty. Pradipaktra consequently gives three definitions of Gunas. 'एवं च रसस्वोल्कर्पहे-तुल्वे सति रसधर्मत्वं तयात्वे सति रसाध्वश्विचारित्यतित्वनवोगव्ववच्छेदेन रसोप-कारकत्वं चेति लक्षणववं गुणानां इटव्यम् ॥' काव्यप्र-, p. 323.

What is the distinction between Gunas and Alankáras? Just as necklaces and other ornaments adorn the throat and other parts of the body by their union with them and thus please the soul, so do figures of speech adorn words and their sense which are parts of poetry by their union with them and consequently go to heighten the poetic sentiment. Mammata defines figures as under:----

## डपकुर्वन्ति तं सन्तं वेऽद्वद्वारेण जातुत्वित् । हाराहिवदलंकारास्तेऽनुप्रासोपमारवः ॥

That is, those properties which, by adorning the parts of poetry, ( सहरालंकार's such as अनुपास, by adorning words and मर्यालंकार's, such as **दपमा**, by adorning sense) sometimes heighten the charm of the poetic sentiment, if it exists, are called figures, as necklaces and other ornaments by adorning the body please the soul. सं (रसं) सम्तमुपकुर्वन्ति means that if re exists in poetry, figures add to its excellence; but if it does not exist, they simply serve as a sort of variety. "स=स-मिति । यत्र रसस्य संभवस्तत्र तमुपकर्वन्ति यत्र तस्यासंभवस्तत्रोक्तितैचिण्यमात्र-पर्यवसिता इति मावः ॥' काष्यप्र', p. 324. जातुचित means sometimes, not invariably. That is, figures do not invariably heighten the poetic sentiment. They sometimes do not add to its excellence, but are simply a sort of variety. 'इचिन् सन्तमपि गोपकुर्वन्ति ' काव्यप्रका, p. 521. Thus गुणा रसं विना नावसिष्ठन्ते । अलंका-रास्तु रसं विनावतिष्ठन्ते । गुणा रसमवद्यमुपुकुर्वन्ति । अलंकारास्त्ववद्यं नोपुकुर्व-न्ति । गुणा रसधर्मा मतः साभाइसे तिष्ठन्ति । अलंकारास्तु न रसे साभात्तिष्ठन्ति किं सङ्ग्रदारेण. आनन्दवर्धन thus distinguishes between them :----'तमर्यमवलम्बन्ते बेऽङ्गिनं ते गुणाः स्मृताः । अङ्गश्चितास्खलंकारा मन्तव्याः कटका-रिवत् । ये समर्थे रसाहिलसणमङ्गिनं सन्तमवलम्बन्ते ते गुणाः श्रीर्थाहिवत् । वाच्य-वाचकलक्षणाम्यक्नानि वे पुनराम्रितास्तेऽलंकारा मन्तव्याः । कटकादिवहिति॥ भन्या, p. 78. The three definitions of Alankaras like those of Gunas given by प्रदीपकार are :- ' रसोपकारक से सति तरवृत्ति सं तयासे सति रसम्बभिचारित्वमनियमेन रसोपकारकस्वं चेति सामान्यलभणत्रयमलंकारा-णाम्॥ ' काच्यम •, p. 324. 60

Now one might say that it is not proved that Gunas are the properties of the poetic sentiments. For if they are their properties, how is it that a poem, which has no poetic sentiments, but which has very delicate letters, is said to have the Guna mya, while that which has no such delicate letters is said to have no such Guna as माध्रये. 'मन रसधर्मलमेषामसिद्धम्। कयमन्वया नीरसेऽपि सुकुमारादिवर्णग्रालिनि मधुराहिष्यवहारः। रसबस्वपि ईहुग्वर्णाः भाषपत्वमधुरादिव्यवहार इति ॥ ' काव्यप्र , p. 323. The answer to this objection is as follows :-- As on looking at a very tall person, those who are not cool-headed consider him to be very brave, even though he may not be so, so on seeing tender letters suggesting mya and other properties, those who are not farsighted attribute these properties to the letters though the latter are simply the suggesters of these properties which really reside in the poetic sentiments.

To say that the Gunas and the figures do not differ from each other, because they both reside in the poetic sentiment by intimate relation, is to blindly follow others who are of this opinion, as goats follow the bell-weather. 'स्नोकि-कबोर्गुणालंकारबोः द्यौर्बादिहाराद्योः समवेतत्वसंबोगित्वाभ्यां भेदः संभवाति । झलै-किकबोर्माधुर्याद्यमुप्रासेतप्राचोरभयोरपि समवेतत्वादनुपपन्नो भेदः । सत्मासबो-भेदानिधानं गडुलिकाप्रवाहन्यायेन । सथा दि गडुलिका मेषी काचिदेका कनचिन्ने-मुना पुरो गच्छति इतरास्तु विनैव निभित्तविचारं तामनुगच्छन्ति तथा केनाप्वालं-कारिकेण गुणार्लकारो केनचिदभिप्रायेण भिन्नतयोक्ती इतरे तु हेतुविचारं विनैव तदनुसारेण तदेदं वदन्तीति तदसम्यग् वेदितव्यम् ॥'. काघ्यप्र , pp. 327-8.

Bhoja is of opinion that a poem is relished only if it contains Gu, though it may have various kinds of beautiful figures like the face of a woman and that if it has no Gu, as, even excellent figures that may be dear to men present an ugly aspect as the form of a woman, destitute of youth, looks ugly even though she may have worn excellent ornaments-Vâmana too notes that Gunas are properties creating charm in poetry, while figures are the causes of the excess of charm. "ganita-'and 'aft wata-' are verses from the Sarasvattkanthâbharana. Vide the work at the end of the 1st Parichecheda.

'काष्यशोगावा- स्पलंकाराः' are from Vâmana's Kâvyâlankârasuiras. Vide Kâvyâlankârasuira, 3rd Adhikarana, 1st Adhyâya, 1st and 2nd Suiras. काच्यग्रोमा is explained as 'काष्त्राध्यपद्यार-निमित्तं कविदतिश्वयः ।' काष्यप्रका, p. 328.

Neither of these two views bears investigation. For if the Gunas are the causes of a particular composition being called a **ansa**, do all the Gunas together serve as a cause or only some of them? If it be alleged that all the Gunas together give rise to a particular composition being called poetry, a production in Gaudt and Pañcháli styles in which **mys** and other Gunas are not found cannot be called poetry. If, on the other hand, it be alleged that the existence of a few Gunas causes a particular production to be called poetry, then the mere existence of Gunas will cause a production to be called poetry. The existence of figures alone is therefore the cause of a composition being called poetry. Gunas really do exist in it, as they are the properties of poetic sentiments. But figures do not require them. Thus there is no beauty caused by Gunas, how then can excess of it be caused by figures?

Pages 147-9.

संसेपेणाधुना------कान्तिर्माम्यस्य------

According to Bhoja, Vâmana, Dandin and other old writers

on poetics, there are ten Gunas. Vidyadhara like Mammata admits only three of these माधुर्व, झोबसू, and प्रसार, माधुर्व or sweetness is described by the learned as that property which pours delight into the heart. It rises in force successively as it is found in the Erotic, the Pathetic, the Love-grief and the Quietistic sentiments and causes the mind to melt as it were. 'संभोगात करुणे तस्माद्रिप्रलम्भे सतोऽपि धान्तेऽतिश-बितं माधुर्वम् । हास्यादेरप्यपगमेगातिहतिहेतुत्वान् । ' काध्यग्र , p. 329. Or as मानन्दवर्धन says, 'संगोगगुङ्गारान्मधुरतरो विप्रलम्मः ततोऽपि मधुरतमः area: 1'. In the Erotic and the Love-grief sentiments this property is found alone, while in the Quietistic sentiment, it is found, mixed with a little of भोजस्. 'संभोगविप्रलम्भयोस्तनिः-सपुरनम् । शान्ते तु ज़ुगुप्साधान्वयाहोजोलेशानविद्धमिति । ' काध्यप्र o, p. 320. विलीनत्वम् is the same as हुतिः or हवत्वम्. 'हृतिभेतसो बलितत्वनेव इंपारिजन्यकाहिन्यामावः ।' काच्यप्र , p. 329. अभिनवग्रम has the following note on आहूंता which is the word used by आनन्दवर्धन-' धाईतामिति । सहरयस्य चेतः स्वामाविकमनाविष्टत्वास्मकं काठिन्यकोधाहि-ग्रीप्तरूपं विस्मयहासाहिरागित्वं च स्वजतीत्वर्थः । ' ध्वन्याले , p. 80. आगह defines माध्य as 'मान्य नातिसमस्तार्थ शब्द मधुरमिष्यते । ', but मान्यल is found in मोजस also. 'मध्यस्य पुनरोजसोडपि साधारणम् । 'ध्वन्वाले. p. 79. जोजस or florridity is described by the learned as the cause of the brilliant expansion of the heart. Its excessiveness rises successively in the Heroic, the Abhorrent, and the Furious sentiments. Thus many is that property by which the mind is, as it were, fired up. 'agaissacontent मनो जावते तरोज इरवर्थः । ' काव्यप्र , p. 329. Florridity is found greatly developed in the Terrific sentiment also, though it is of such a nature that the mind is plunged into fear in

it, through the generating causes of the sentiment being lustrous. Cf. 'अवानकस्य नमचित्तद्वनित्त्वनाक्स्टेऽपि विभावस्य दीमतवा भोजः प्रकृष्ट नाधुर्वनस्पन् ।' लोजन on ध्वन्वा•, p. 82. प्रसाद or lucidity is that property which causes the sentiments, such as the Erotic and the Furious, to pervade the mind at once like fire pervading dry fuel and the sentiments such as the Erotic and the Pathetic to pervade the mind like water pervading a pure piece of cloth. It is found in all poetic sentiments.

Now the question arises why three Gunas are admitted and not ten. The reason is that some of these ten Gunas are included in the three Gunas of sweetness, florridity and lucidity, some of them are absence of defects, but that does not constitute their claim to be called Gunas, while others sometimes become defects, as Mammata says:-----

## 'केचिइन्तर्भवन्स्येषु होषस्यागात् परे श्रिसाः । अन्ये भवन्ति होषस्यं कुवचिन्न तसो हद्य ॥ '.

For instance श्लेभ, समाधि, and मौदार्य are included in मोजस्. श्लेभ is a Guna which arises when many grammatical forms look like one, and the combination of letters is not perceptible. बामन defines it as 'मस्णस्व श्लेभः' ३.९.९१. मम्लस्व is explained as 'मस्णस्व नाम वस्मिन् सति बहून्यापि पद्दान्वेकवज्ञान्ति । '. 'यत्रैकपदवज्ञावः पदानां भूयसामापि । अनालक्षितसंधीनां स श्लेभः परमो गुणः ॥', वामनद्वत्ति quoted in काच्यप्रका॰, p. 331. The instance given by him is:--'मरस्युत्तरस्वां दिद्य देवतात्मा.' समाधि is slackness and closeness of style so arranged as not to cause disgust. It consists in the ascent and the descent of cæsura. बामन defines it as 'आरोदावरोहकनः समाधिः' ३.१९.१३३।. 'आरोइल्स्वरोइन्ति क्रमेण

बतवो हि बन् । समाधिनांम स गुजरतेन पूता सरस्वती ॥ ', बाननवृति quoted in काच्यमका, p. 331. The instance given is:-- ' चन्नजु अधनितचण्ड-गराभिषातसंपूर्णितोरुमुगलस्य सुबोधनस्य । स्त्वानावनज्रववद्योपितद्योपद्योपि-क्तंसविष्यति कचांस्तन देवि भीमः ॥'. In this there is ascent up to the word संयुषित and descent up to सुबोधनस्व, again ascent up to and descent up to when wird arises when words read with stoppages, proceeding as if they are dancing. वामन's definition is:--' विकाटस्वमुदारता ' ३।३।२३॥ ' वस्मिन् साति नृत्वन्तीव पहामीति जनस्व वर्णना नवति शहिकटत्वम् । सीलाबनानस्वनित्वर्यः' । विकटस्वं च बन्धस्व कथवन्ति द्यदारताम् ।', वामनदृत्ति quoted in काष्वप्रका॰, p. 331, स्वचरणविनिविष्टैर्नुपुरैर्नर्संकीनां झगिति रणितनासीत् तच चित्रं कलं च । ' Thus म्लेप. समाधि and सौहार्य are comprehended under सोजस्; because in all the mind is, as it were, fired up through closeness of construction ( गाडवन्धतवा सीहिडेनुत्वात ). आर्यव्यक्ति, which arises when the sense is at once grasped, is no other than प्रसार. बामन defines अर्घच्यक्ति as 'अर्घच्यक्तिहेनुत्वनर्यव्यक्ति : 1'31 १।२४॥. 'पत्रादवगतिर्वाचः पुरस्तादिव बस्तुनः । वदार्यव्यक्तिहेनुस्वानू सोऽ-र्यच्यक्तिः स्मुसो सुणः ॥', दामनवृत्ति quoted in काव्यप्रका•, p. 331. ' वागर्याविव संप्रक्ती वागर्यप्रतिपक्तवे ' is given as an instance of this Guna. समसा is simply a negation of defect. It is no excellence. वामन defines it as 'मार्गामेक: समता ' शश्श्श् । 'प्रतिपारं प्रति-श्लोकमेकमार्गपरिपहः । हुर्बन्धो दुर्विभावम समतेति मतो गुणः ॥ ', वामनवृत्ति quoted in anagrano, p. 331. It is thus the sameness of style throughout 'झारक्षेवेद्र-यादिमागापरित्यागः' क्राच्यप्र, p. 332 as afigant puts it. The following is an instance given for it:--

> ' मातङ्गाः किमु वल्गितैः किमफलैराडम्बरेर्घम्बुकाः सारङ्गा माहिषा गइं त्रजत कि घून्वेषु घुरा न के।

## कोपाटोपसमुद्रटोस्कटसहाकोटेरिंगरिः पुरः सिन्धुष्यानिनि हुद्भुते स्फुरति यत् प्रप्तत्रितं गर्जितम् ॥ '-

Here if in describing the lion in the latter part, the same gentle style that fits well the first half were adopted, it would be a defect. सौक्रमार्च and सास्त are simply the reverse of defects. बागम's definitions of these are:- 'अजरहत्वं सौकमा-र्वम्' १। १। २२॥ and ' औडडवन्यं कान्तिः' १११ २९॥. अजरहत्व is explained as अपाइष्य. 'बन्धस्याजरठत्वं च सीकुनार्यम्राहतन् ।' and 'झीउज्यस्वं कान्तिरित्वाहर्गुणं गुणविद्यारताः ॥' वामनवृत्ति quoted in काव्यप्रका, p. 331. सौकुमार्ब, thus consisting in freedom from harsh letters, simply amounts to the reverse of the मुत्तिकदुरन defect, which arises from the use of letters offensive to the ear. 'सकुमारस्वं स्वनिष्ठराक्षरप्रायस्वम् । तथ कष्टस्वरूपरोषानावर्पयवसमम् । ' काव्यप्र॰, p. 332. miles is caused by freedom from vulgar expressions, such as those which rustics use. It is also thus the reverse of माम्बस्य defect, arising from the use of vulgar words. 'कान्ति-स्तूज्जवलता । उडज्वलस्वं तु माम्यपहायटितस्वनिति । सापि माम्यस्वरूपहोषाभाव-पर्ववसमेव।' काच्यप्र•, p. 332. The following illustrates सौक्रमार्थ-

> 'अपसारब घनसारं कुरु हारं हुर एव किं कमलेः। अलगलगालि मृणालेरिति बहति दिवानिग्नं बाला॥ '.

The following is an instance of mind-

'निरानन्दः कुल्दे मधुनि विधुरो बालबकुले न साले सालम्बो लवमपि लवझे न रमते। प्रियद्गी नासद्गं रचबाति न चूते विरचति स्मरन् लक्ष्मीलीलाकनलमधुपानं मधुकरः ॥ '.

It has already been noted that letters are suggesters of

Gunas. As to the particular letters suggesting particular Gunas, Mammața gives the following Karikas:-----

> मूर्धिन वर्गान्स्यगाः स्पर्धा धटवर्गा रणे लघू । अवृत्तिर्मध्यवृत्तिर्वा माधुर्वे घटना तया ॥ वोग आद्यतृतीयाभ्यामन्स्ययो रेण मुल्प्ययोः । टादिः धाषौ वृत्तिरैष्यं गुम्फ उद्धत ओजसि ॥ भुतिमावेण ग्रब्दासु वेनार्यप्रत्ययो भवेछ । साधारणः सममाणां स प्रसारो गुणो मसः ॥

That is, the Sparia letters except the linguals, combined with the last letters of their respective classes, which stand as the first letters in combinations,  $\boldsymbol{\xi}$  and  $\boldsymbol{\Psi}$  with short vowels, complete absence of compounds or short compounds and sweet arrangement-----these are the suggesters of माध्र्य. The combination of the first and the third letters of each class with the letters near to them, *i.e.*, with the second and the fourth letters respectively, combined with any letter, in the beginning, or end, or in both places (as in अर्थ, बज, निहाँद ), the combination of the same letters, the lingual class (except ज which is माध्येव्यझक), इ, इ, long compounds, and a formidable style are suggesters of आंजर. That form of excellence, common to all the Rasas, by which the sense is comprehended on the mere hearing of words, is called **yerg**. There is a departure from these rules, sometimes, owing to the nature of the speaker, or the object described, or the work.

> 'वक्तृवाच्यग्रबन्धानामीचित्येन कचित् कचित् । रचनावृत्तिवर्णानानन्वयात्वमपीष्यते ॥ ' काष्यप्रका॰, p-546.

### Pages 149-50.

### मीनमिधाव----- वृत्तिस्तु रसविषवो ध्वापार इति------

Rttis are styles. Mallindiha defines them as 'नुजविश्विष्टरचना-लिका'. Vide note p. 356, or as Vidydbhushana says, 'रीतिर्नामाङ्ग-संस्थानविश्वेषवहुणहेतुको वर्णविन्वासविश्वेषः।'. Vámana divides them into three classes, वैदर्भी, गौडी, and पाम्बाली. 'विदर्भादिषु हुटस्वाद तत्सनाब्चा ' १। २। २०॥. They are thus defined by वानन 'सनमगुणा वेदर्भी ' १। २। १२॥. The verses for it given in the वृत्ति are as under:-

अब श्लोको------

अस्पृष्टा होषमाणाभिः समम्रगुणगुन्पिता । विपञ्चिस्वरसौभाग्या वैदनीरीसिरिष्यते ।। सति वक्तरि सत्त्वर्थे सति द्याव्हानुषासने । अस्ति तन्न विना वेन परिस्रवति वाङ्मधु ॥

The instance given for it is :----

'गाइन्तां महिषा निपानसलिलम् -----'

गौडीया is defined as 'झोडा कान्तिगती गौडीवा' १।२।१२॥. The verse given is:-----

### समस्ताखुस्कटपदामोजःकान्तिगुणान्विताम् ।

गौडीबामिति गाबन्ति रीति रीतिविचक्षणाः ॥

पाञ्चाली is defined as 'माधुर्यसीकुनाबोंपपन्ना पाञ्चाली।' १।२।१३॥.' The verse for it is:------

## माश्लिष्टश्लयमानां तु पुराजच्छाववाश्विताम् । मधुरां सुकुमारां च पाम्चालीं कवयो निवुः ॥

These are the same as उपनागरिका, कोनला and परुषा हति described by Mammala. कोनला is called माम्ब by उड़र. 'माधुर्ब-61

:

ध्वक्षकैर्वर्णेस्पनागरिकोष्ण्यते । श्रीकः प्रकाशकैस्तैस्तु पक्षा कोगला परैः ॥ क्रपांधिः हेता वैदगीप्रमुखा रीतवो नताः ॥ ' काष्यप्र », pp. 556-7.

डपनागरिका is thus defined by Udbhata:-----

# सकपसंबोगबुक्तां मूथिंग वर्गान्स्ववोगिभिः । स्पर्धेर्बुक्तां च मन्वम्ते उपनागरिकां हुभाः ॥

The letters mentioned here are mostly the same as those which are given by Mammata as suggesters of **auga**. Udbhata gives the following instance of **auguration** 

## सान्द्रारविष्दृत्वास्यमकरन्दाम्बुविस्तुभिः । स्वन्दिभिः सुम्दरस्वन्दस्वन्दितेन्दिनिद्रा क्रचित् ॥

सेपेपेंगें: means the letters which are not mentioned for the उपनागरिका and the प्रदया Vrittis.

The following is given as an illustration of it:-----

## केलिलेलालिमालामां कलैः कोलाइलैः कचित् । कुर्वती कामनाकडवीयुपुररवभ्रमय् ॥

पर्षा वृत्ति is defined by उत्तर as under :---

# द्यपाभ्वां रेफसंबोगैष्टवर्गेज च बोजिता । परुषा नाम वृत्तिः स्वात् ह्रह्याचैच संबुता ॥

The letters mentioned here mostly correspond to those given by Mammata as wining a letters.

The following is given as an example by Udbhata in illustration of this Vritti :--

## तत्र तोवाशवा श्वेषव्याकोशितकुशेशवा । चकाशे शालिर्किशब्कपिप्ताशामुखा शरह ॥

It is strange that though Vidyádhara admits only three Gunas and does not admit anter as a separate Guna, he makes use of anter in defining the Páñcháli and Gaudi Ritis.

नधुरा corresponds to डपनागरिका, and मध्यमा to कोमला वृत्ति of Mammata. In his phraseology Vidyâdhara follows Rajânaka Ruyyaka who adopts कोमल, मध्यम, and परुष words for the three Vrittis. ' वृत्तित्नु रसविषयो ध्वापारः । तद्वती पुनर्वर्णरचनेह वृत्तिः । सा च परुषकोमलमध्यमवर्णारस्थत्वावू विधा ॥ ' आलं. सर्व. प्रु. 20-1.

#### UNMESHA VI.

This Unmesha deals with Dosha or defects. At is defined by Mammaia as

## " मुख्यार्थहतिवोंचो रसम मुख्यस्त्रदाम्ब्याद्याच्यः । डगयोपयोगिनः स्मुः डाव्याचास्त्रेय तेव्यपि सः ॥ "

Dosha is thus that by which the principal sense is detracted. By principal sense is to be understood Rasa which includes Bhava also (रस्वते इति रस इति ज्यूत्पत्त्वा मावादिरपि संगृहाते), and as sense is their substratum, all the three senses, the primary, the implied, and the suggested (नुबन, लान, and बाहण्ड) are embraced under the term 'principal sense'. As words, letters and constructions are useful for both (Rasa and the three senses quea, man, and equiva), Dosha is found in them also. In this definition and is to be understood in the sense of detraction which destroys the sense intended to be conveyed. In poetry containing Rasa, the intended sense is that the Rasa should not be marred and should be suggested without delay; while in poetry containing no Rasa what is intended is that the comprehension of the sense should not be delayed and that its charm should not be impaired. ' रोइवप्रतीतिविधातलक्षणोऽपकर्षो इतिधब्दार्थः । रोइवा च प्रतीती रसदस्व-विलम्बितानपकटरसविषदा च । नीरसे स्वविलम्बिता चमस्कारिणी चार्यविषदा । तया च तादृग्रप्रतीतिविधातकत्वं सर्वेषानविश्विष्टम् । बतो तुष्टेषु कचिह्रसत्त्वावती-तिरेव । कचित प्रतीवनानस्वाप्वपकर्षः । कचित्तु विलम्बः । एवं नीरसे कचिर्वस्व मुख्यभूतत्त्वाप्रतीतिरेव । कृत्विद्वित्रम्वेन प्रतीतिः । कृत्विहचमस्कारितेत्वनुमव-सिज्रम्॥ ' काष्यम , p. 200. Dosha is divided primarily into निस्व and भानित्व. नित्व होष is constant, a Dosha which always

485

remains as Dosha except when there is अनुकाप or imitation. 'जनुकापे हु सर्वेषाम्' (अनुहता) !, काष्यमका•, p. 465. मनिस्व or inconstant Doska is that which is sometimes not a Dosha and sometimes neither a Dosha nor a Guna through the peculiar nature of the speaker and other causes. 'वकायोपिस्ववसाम् । सेवोऽपि जुणः इचित् कचियोभी !', काच्यमका•, p. 466. Each of the two classes of Dosha, viz., constant Dosha and inconstant Dosha, is divided into three kinds, सब्दयेका•, अर्थरोप, and रखरोप. सब्द is to be taken in the comprehensive sense of a word, a part of a word and a sentence. We have thus in all six sorts of Dosha.

The text does not treat exhaustively of Dosha. It deals with four or five principal Doshas. For a full treatment of Dosha, the student is referred to **anequare** and other works on poetics.

#### Pages 151-2.

## न विधेबप्राधान्यं-----निमज्जनप्रसङ्गत्-----

The first Dosha treated of is unfage and an Every sentence is made up of two parts which are connected with each other and stand in the relation of principal and subordinate, the principal part being called first and the subordinate part ungane. fair makes us know what is not known. It is the predicate of a sentence and the predominant part of it. ungane means mentioning a thing already known from other sources for a particular object in view. It is the subject of a sentence and the subordinate part in it. In ante ungane and up pal and subordinate which subsists between विषेत्र and अनुसास is understood when they are used in a sentence and not in a compound. For in a compound this relation is likely to sink. The word अविज्ञाविषेयांग्नः means that, predicate, a part of a sentence, which ought to be principal in it, is not represented as principal, or in such a way that it may be known as principal. 'अविज्ञाः प्राधान्येनानिर्दिशे विधेवांग्रो वच तत्।', काच्याका, p. 319. On this प्रसीपकार says, 'प्राधान्वं च विधिम्रतीतियोग्वता । सा जानुपसर्वनीभूतत्वे सत्युरेस्वानन्तर्वन् ।' काच्यान, pp. 214-5. That is, विधेव ought to be so used in a sentence that it is comprehended as a principal idea in a sentence. It should not be placed in a subordinate position, nor should it precede the subject ('जनुवाद्यननुक्त्येव न विधेवनुसीरवेत् '), for in that case it constitutes the fault अविज्ञादियेवांग्र.

#### Page 153.

#### भाष न्यञ्च इतलº ----- समुचितः पाठः -----

In a कर्मधारव compound, इसरपद (the last member of a compound) is predominant, and the पूर्वपद (the first member) is subordinate, ' इसरपदार्यप्रधायस्तरपुद्ध: ' सिदा। को., p. 95, though there are some exceptions (as in शाविमालः). कर्मधारव is a species of तरपुद्ध and is therefore उत्तरपदार्यप्रधाय. In the compound म्यञ्चदूतल-भारे, उरगाधीधर is predominant and the adjective म्यञ्चदूतलमारमङ्गरफणोरसङ्ग is subordinate. What is meant, however, is that when the ocean-like army of Nrisimika is moving, the Siesha serpent becomes one whose hood is about to break by the weight of the surface of the earth which bends down through the weight of the army. Here उरगाधी-भार is the subject and म्यञ्च-साङ्ग is the predicate. The predicate is the predominant part of a sentence, but being the first member of a कर्मभारव compound, it becomes subordinate. The reading free from व्यविगृष्टविधेवांश fault should therefore be ''कणोत्सद्दे अञ्चल्लेक्षर'.

#### खागत्री°-----

In this instance what is intended to be conveyed is that the prowess of *Nrisimha* transcends that of the celestial wishing-tree, the moon-light, and the destructive fire. Laughing to scorn the pride of the wishing-tree by his liberality, putting to shame by the whiteness of his glory the whiteness on the cheeks of the queen of the Moon of the month of *Kártika*, and repelling the destructive fire by the waves of his greatness dancing sportively, are predicates and therefore predominant parts of sentences, but they become subordinate as this sense is conveyed by words which are used as parts of a *Bahuvrthi* compound in which the members are subordinate and the predominance belongs to another object (' **MARTINI AVITI AGIN**, p. 95).

#### Page 154.

#### अत्र संख्याबाः----- °नीयते------

If **any any** were the reading in place of **any any**, it would be an instance of **any equivalent** fault in a *Dvigu* compound. What the poet wishes to say is that the brilliancy of the glory of *Nrisiniha* is so great that the Moon who has made thousands of his bodies by it, shines, fearless of *Råhu*, not in one world, but in all the three worlds. The word **any** is sufficient to convey the idea of the plurality of worlds. The object, therefore, of using **any** is to shew that no world is left where the Moon does not shine, secure from the fear of Rdkw. The number three is therefore predominant, but it would be subordinate if it were used in a Dvigw compound frameway

#### Page 155.

## मनामितमिति- विपर्वासप्रसंगान् -----

In the verse **afte ककुना**म्—what is intended to be expressed by **अगित बग** is the denial of the limitation of glory. Denial therefore is the predominant idea, while limitation, a subordinate one. The compound of the two words **u** which shews negation and **fun** is improper; because in a compound what is intended to be predominant will be subordinate and what is intended to be subordinate will be predominant. The compounded reading **under au:** is therefore an instance of **undergenerication** fault.

The meaning of नज्ञ् here is not पर्वुतास, but प्रसज्यप्रतिषेध. In पर्वुतास negation is subordinate, while in प्रसज्यप्रतिषेध, it is predominant. The following stanzas explain their meanings:--

> 'विधेर्वत्र प्रधानस्तं प्रतिषेधेऽप्रधानता । पर्वुहासः स विज्ञेवो वणोत्तरपदेन नञ् ॥ अप्राधान्वं विधेर्वत्र प्रतिषेधे प्रधानता । प्रसज्वप्रतिषेधोऽसौ क्रिववा सह वत्र नञ् ॥ '.

## एवं क्रुत्तद्वितवोर्रापे वृत्तिर्नाश्रणीवा------

वृत्ति is a complex formation. It is defined as 'परार्थानिभाव' दृत्तिः ' सिद्धा॰ कौ॰, p. 95. परार्थ is thus explained in तत्त्ववोधिनीः--'प्रत्ववान्तर्जावेणापरपदार्थान्तर्भावेण वा वो विधिटोऽर्थः स परार्थः । '. It is of five kinds. कृत्तदितसमासैकधेपसमाधान्तधातुरूपाः पद्म वृत्तवः ।' सिद्धा॰ कौ॰, p. 95.

# Pages 156-7.

The verse a area arian is intended to shew that the poetry concerning king Nrisimha and no other king pours joy into the ears of all hearers. What is intended thus to be expressed is the greatness of speech with reference to Nrisimha. The predicate, viz., greatness of speech in connexion with Nrisimha, which is intended to be predominant, is not made subordinate by using **नारसिंही** instead of **न्रसिंहस्य--नारसिंही** which is a complex formation of the word **miles** by the Taddhita suffix any to articles in the sense of graze. A case-termination added to a crude form which has no sense in a sentence without it, keeps the sense of the form predominant; not so does a Taddhita affix. Being added in the additional sense of artigg or some other sense, it makes the sense of the base to which it is affixed subordinate and its own sense predominant. It is thus a case-affix that makes us grasp an adjective like affect as a predicate. For without this case-affix, i.e., if antieff were used instead of attents, the adjective will not be comprehended as a predicate. Now one might say that an adjective is subordinate to the noun it qualifies, and that therefore the adjective should be looked upon as subordinate and the noun predominant. To this the answer is that though an adjective outwardly appears to be subordinate and the noun it qualifies predominant, yet the adjective being used to shew some quality, whether excellence or detraction, with regard to the noun it qualifies, is really speaking predominant as far as sense is concerned, and 62

the noun is subordinate: because the sense of the noun is known from other sources and it is simply repeated (**argive**) in order that some qualites may be predicated of it. This relation of principal and subordinate, which subsits between an adjective and the noun qualified by it as far as sense is concerned, will not be expressed if a complex formation, such as a compounded word or a word formed by a *Taddhita* or a *Krit* affix, were used instead of a simple word with a case-suffix; and the greatness or the smallness intended to be predicated with regard to a particular object will not be expressed.

#### Page 158.

#### अत्र प्रभोः-----म्बाय्वः पाठः-----

The verse नाथ: काकोरपायां—is meant to convey the greatness of Nrisimha, which can be done by describing him as abounding in merits. Merits thus should be shewn to be innumerable. A small number cannot suffice for his merits which are very many. Innumerableness should be predicated of number in describing his merits. संस्था is thus the subject and पराधांतिवर्त्तिनी or 'क्ने पराधांत' is the predicate. When, however, an सम्बद्धीमान compound as परिपाये is used to express the idea, the relation of principal and subordinate is reversed; for in an अच्छादीमान compound, the first member is predominant. 'पूर्वपदार्यप्रधानोऽच्छादीमान': विद्या: को., p. 95.

#### 

In a बुन्दू compound, both the members are predominant, 'डगवपरार्यमधानी बन्दा:' सिज्रा॰ कौ॰, p. 95. There, there is no

Page 160.

## तबोर्विपर्यबेणोपाहाने----- भ्युपगतस्वात् ------

Pages 160-167.

#### मत्र बदः प्रबोगो नोचितः — जगाते स जबतीति पाठः परिजमबितध्वः —

The **auaitque** defect is shown to arise either when the predicate is placed in a subordinate position, in which case it is a **quure**, or when it is used before the subject, when it constitutes a **quure**. There is a third way how the defect arises. This is when the predicate is not used at all.

'a dast Adardia since general and a statistic is a final and the sense of 'well known'. Thus the combination of any with and, or any requires the correlative any. This correlative any is the predicate and if it is not mentioned, the composition is open to unagenative Dasha.

To establish all this, the author argues as under:-----

In the instance **tenount**<sup>o</sup>—the use of **up** (**u**: in **up**) is improper. For where either **up** or **up** is used in the first clause of a sentence, it is but just that its correlative **up** or **up** should be used in the latter clause of the sentence. As they (**up** and **up**), being considered as subject and predicate, are mutually connected, the relation between them is constant. Now both **up** and **up** may be used as subject and predicate in the beginning and the latter clauses of a sentence, or one may be used and the other left to be implied, or both may be left to be implied.

मरीपकार puts his argument as follows:-----

"अम बोऽसादिति परइवनुरेदवविधेवार्यकतवा विवक्तित् । उद्दवगाः विनो वच्छव्यस्य स्वार्यपरानर्धकतच्छव्यपिक्तित्वात् । न चैतत् तव्यतिवारकम् । वच्छव्यसांनिष्ध्व्यादसाँधीनां प्रसिद्धपरानर्धकत्वात् । ननु केदलवोरापि वच्छोः प्रवेगरर्धनात् सापेक्षत्वमनवोरसिद्धन् । उच्यते । अनवोः परस्वरार्थापेक्षकर्त्त निवतनेव । एतदेवोच्यते 'वत्तदौर्निस्वसंबन्धः ' इति । स चानिसंबन्धः वाग्र आर्थो वा । तम द्ववेद्यादाने धाव्यः । वया 'स दुर्गतिः त्रेवसि वस्य नाग्रः'

492

ì

# ग्रति । एकस्व इवीरापि शानुपासने स्वार्थः । मानुपात्रस्वापि सानर्थ्वादेवालेपात् । " बाष्यत्र, p. 229.

In the instance france and is used in the beginning and ay is used as a correlative to it in the latter clause of the sentence. Both being used, the relation between are and wis user (expressed). When one of them or none is used, the relation is write (implied). When we alone is used without ag, it has one of the three senses, same (known from the context), प्रसिद्ध (well known), and अन्मन (experienced), and is therefore connected with ag. In king who is known from the context, viz., Nrisimha. In सा कि ब्सवती----- तर् has the sense of प्रसिद्ध, that well-known stone, viz., चिन्तानांग, that well-known tree, जल्पपूर्व, and that well-known cow, कामधेन. In the verse स्वद्यस्वधी----तत्तव has the sense of wrage, experienced or cognized. In all the three instances where any has the sense of anar, atta and unger respectively, at is implied, the sense being at शकान्तं तरू, बटासिखं तत् and बर्नुभवं तर्.

When we alone is used in the latter clause of a sentence, and it is not necessary that it should be used, as in the instance anagenergy is used in the latter clause of the sentence and we is implied in the first clause of it. But where we is used in the first clause of a sentence, we cannot be left to be implied in the latter clause of it. we must be used; if it is not used, we is open to the Dosha of anaryway which is an arising (a defect which mars the Sometimes both **uq** and **uq**, being conceived as connected with what is expressed, may be arrived at by implication. In the instance **upquare upquare** both **uq** and **upquare** left to be implied. Since excellent women, *Lakshmi*, supplicants, and lovers of music attend upon you, how can you not be praiseworthy?

Having shewn how at and at are both used in the first and the last clauses of a sentence, how one of them alone is used and the other left to be implied, or how neither of them is used and both left to be implied, and having also shewn that when at is used in the first clause of a sentence, at must be used in the latter clause, otherwise at is anarger, the author winds up by stating that in the verse scarsing, the author winds up by stating that in the verse scarsing, alsa used in the first clause is anarger without the use of at in the latter clause. If you opine that unter has the sense of at, it is not good. For in the instance anarger of the sense of at, it is not the sense of at; and if you think that it has the sense of at, in the verse aft aft and at the sense of at are both used in the

last clause, there would be traces Dosha (the defect of repetition); for if anata expresses the sense of an, what is the good of using av with way? Moreover, it is not correct to say that sugger has the sense of ag. For even when ag is used immediately following us, it has the sense of 'wellknown', as in the instance बत्तदुत्तीपं°----and बत्तदेरि'----. Here another as is used after any. If as immediately following any had not the sense of man, another any in the latter clause should not have been used. Similarly TTT, एतर, and wran, when used in proximity with ar, have the sense of 'well-known', as in 'alsana: प्ताकेवम्' डत्ता 4 मह, 'बदिवं कि च' काठ० डप० २-६-२ and 'योऽसौ तपजुरेति स सर्वेमां भूतानां पाणानावाबोबेति' बजावे आहणे प्रयम प्रमे. Otherwise, इरम, अदम, and very have the sense of what is within sight. There-in proximity with ag, has the sense of 'well-known'. Therefore there remains mangan or expectancy for the word तर. तर therefore must be used. Without it there would be no word shewing the predicate. There would be, to use the प्रदीपकार's expression, 'विधेबानुपस्थिति' and consequently मरिम्हरिधेवांस Dosha. To make the verse free from this Dosha, the reading should be आगति स आयति in place of जगति विजयते, so that सः might be correlative to बोडसौ.

Page 168.

#### भवति------ अनेकधा भवति------

The second poetic defect taken up is what is known as **45949** or **451957**. It means breach of the uniformity of expression. The mention of a base, an affix, a prefix,

a word, an expression &c. for the first time is its at or file. Its repetition with some object in view is what is called प्रतिगिरेंध. When a word is repeated with some object in view, it should be repeated in the very form in which it is used before. It will not do to use its synonym. For in that case there would be delay in recognising the word and consequently in comprehending the intended sense, and this would constitute the wayaway Dosha. · -विण्छित्रः प्रक्रमः प्रस्तावो बस्व ततु । प्रस्तावमाकाइन्सितप्रकारकोऽर्यः । बरोन प्रकारेण पाइ निर्दिष्ठं तेन प्रकारेण तत्वानुस्तिरेव मङ्गः । प्रथमोस्थापि-ताकाङभाविषवीकृतेन प्रकारेण प्रमार्ग्तिः प्रक्रमगढ इति निष्कर्षः ।' Vide क्रण्यानन्दिनी on साहि॰ कौमु॰, pp. 84-5. The difference between this Dosha and graces is that the first is caused when a word, which ought to have been repeated with a special object, is not repeated, but its synonym is used and thus the uniformity of expression is violated; while the second arises when a word is repeated without any purpose. The violation of the sameness of expression affects either a area or a base, an affix, an Upasarga, a case-termination or a tense-termination (April which means gy or fag. 'विगत्ताच ' १-४-१०४॥ मुण्तिको विगत्तितंत्वी स्त: ), a number, a tense, a Kâraka, a gender, a pronoun, an adjective, a synonym, a sentence, a compound, and a figure. The Dosha has therefore a variety of forms.

Page 171.

## इहानुक्तस्य कर्पुः ------कारकप्रक्रममङ्गः ------

The two primary uses of the instrumental in Sanskrit are का and are or agency and instrumentality. The

Silves of Panini sanctioning this is 'ataunaltedan' शारदा. 'अननिष्ठिते' ।शारा which is an अधिकारसम् is to be supplied in the above Satra and connected with will; so that the meaning of the Sútra is, the instrumental case is used to shew the sense of agency which has not already been expressed by a verbal form or by a Krit or Taddhita affix or by a compound, or sometimes an indeclinable ( 'अभिधान तु प्रावेण तिहकूताहितसमासैः ।' 'कचित्रिपातेनामिधानम्' forme and p. 56), and the sense of instrumentality. In नण्डात, the termination तिए (ति) is कर्त्तुवाणक, and therefore we say रामो मच्छाते and not रामेण मच्छति, though राम is the subject of wasily. In wait, however, the sense of कर्त्तर is not expressed by the verbal form-for गम्बते is passive,-the sense of any therefore being अनमिहित or अकथित (not expressed by a verbal form), is expressed by the instrumental case and we say रामेण गम्बल. In the instance the sense of its object, but not of its subjects, menn, sit, fang, and gas. These subjects are therefore used in the instrumental case. The instrumental case-relation, which is used in the beginning, being used throughout, there is no कारकप्रक्रमभु. 4

Page 172.

#### मसूर्वेपद्वलम्-----

This word is formed by Panini's Sutra, ' मसूर्यल्लारवोर्षुसिसपोः'। शश्रद्दा. According to this Sutra the affix खग् is added to दृश् and सृष्ट when मसूर्व and सलार are respectively their 63 वषपद's. By 'मदाईिपरमन्तरम तुन्'। (।३।६ आ, नुन् is added to नसूर्य and सताद, and we have the words आसूर्येपदवाः and सतावन्तपः. Now in आसूर्येपदवाः the compound is आसन्द, because नम् or आ is not connected with सूर्य, but with इस्. 'आसूर्वनित्वसनर्य-सनासः । द्विमा नमः संबन्धाह ।' सिम्रा• को •, p. 300.

Page 178.

#### भव प्रकृतिप्रस्वव°------- स्वववः------

Besides the cases of **ANNIAN** mentioned by Vidyádhara, there is one called **ANNIAN**, noted by Mammaia in which the breach of the sameness of a word &c. is brought about by the **ANN** or sequence being not preserved. The instance given by him is:-----

# भकस्तितवपस्तेव्योदीर्वययिम्नि तपोनिधा-दवित्तयनदाध्नाते रोषान्मुनादशिमच्छति । जनिनदधमुर्दियादर्पसनाव च कर्मने स्कुरति रमदाह पानिः पासेपर्समहव्याव च ॥

In this instance the might of the penance of *Paraiurâma* excites *Râma* to bow to him and his pride excites him to fight with him. The might of penance being mentioned first in the first clause, bowing to him should also have been mentioned first in the latter clause. The sequence being not preserved, there is **EAUMANY** Dosha.

In all the cases of **quarky**, poets do not approve of the difference of words, bases, affixes, prepositions &c.; because when a different word is used, there seems a failure of the comprehension of the same sense. *Pradipakåra* observes,

"अत्र वर्षेयेककप्रसृतावाः प्रवीवेः स्यमनतुपचाती वा स्वकतावीजन् । वनुवान्-----

> 'प्रक्रमस्वान्वयात्वेन प्रतीतौ प्रस्तलप्रतौ । ह्रारः स्टुरजनात्वारी वच ग्लानत्वमहनुते ॥ होषः प्रक्रमनेशब्वः शब्हानौषित्वभूच सः ।' इति । जत एव निव्वहोषोऽवम् ।', काष्ण्यभ, p. 272.

Pages 178-177.

## वरवाण्यस्य वचः-----वचनप्रक्रमनद्भौधपे नास्ति------

The next Dosha taken up is मनाव्यवचन, which is explained as expressing what is not intended to be expressed. In the instance निःश्वेष<sup>0</sup>-----, नीलपूर्व लोहितन् is given as constituting the Dosha unquaque. It is not proper, the author argues, to express the well-known name firsting in two parts flogs and miles standing in the relation of the qualifier and the qualified. Why so? Because it is inconsistent; for a name should stand as an attribute of the person whose name it is, not of its own. In other words, the relation of the qualifier and the qualified should subsist between a the name and the the or the person whose name it is, not between a gian and a gian as in नीलपूर्व लोहितम where मील qualifies लोहित. Moreover, this is an imitation (अनुवारण) of the name. This imitation is either expressed in words or implied in sense. It is expressed when the is not combined with the word signifying a name, in other words, when the indeclinable (figure) get expresses the sense of the object of a verb and the sense of the object being expressed by **rft**, the word signifying a name is not used

in the objective case; for the objective case is used when the sense of the object is not expressed (mapping) by a verbal form, a Krit or a Taddhita affix, a compound, or an indeclinable. As for instance, if in this verse a flowling इति स्कूहनामनन्ति were the reading, we would have an instance of an imitation of a name, which is **une** or expressed. The imitation becomes and (implied) when the sense of the object is not expressed by sta and the word signifying the object is therefore used in the accusative case. ब नीललोहितननी स्कूडनाननन्ति is an instance of an imitation of a name, which is implied. In the verse in question (निधेःवनिर्जर -----) the name is नीललोइन and not fingai aliga. There is therefore no imitation of a name here; but there is imitation of some thing other than a name, which is argues or not desired to be expressed and consequently constitutes the fault अवाच्यवचन.

Mallinätha quotes the definition of this poetic defect as given in the text in his commentaries on Meghaduta, S'is'updlavadha, and Kirátárjuntya. His commentary on देवपूर्व मिरिष् in Meghaduta, verse 'स्वक्रिष्णम्होस्क्र, runs as under:---' देवपूर्व गिरिमिस्बच देवपूर्यस्य गिरिश्चक्स्स्च न मु संज्ञिनस्तर्धस्येति संज्ञावाः संज्ञिस्तानावादवाच्यवचनं देवपूर्यस्य गिरिशब्दस्य न मु संज्ञिनस्तर्धस्येति संज्ञावाः संज्ञिस्तानावादवाच्यवचनं दि तत्" इति । सनाधानं नु देवसब्दविद्योयित गिरि-शब्दन शब्दपरेणार्थी नेधोगगननयोग्यो देवगिरिलेश्यत इति कयांचित् संपायम्।'.

The Ghan!apatha on 'धनुरुपपरनत्मे देरनभ्यारिहेश्व' on the verse 'इति नियदितवन्तं सूनुनुवैर्धातं-----' ( Kirdidrjunlya 18-44 ) is as under:------ 'धनुरुपपरं धनुःश्वकोषपरं देरम् । धनुरुपर्वरः । धनुरुपदं रेसनित्वच अनुव्यपहल्वं वेश्वाव्यस्व न तु संज्ञिनस्तवर्थस्वेति संज्ञाचाः संज्ञिगत-त्वनावारवाच्यवचनदोषमानुरालंकारिकाः । तुरुक्तत्र----- वदेवावाच्यवचनन-वाच्यवचनं हि तत् " इति । सनाधाने तु भनुःखव्यविद्येषितेन वेश्वव्येन खब्स्वरेणे-त्वर्थः । परोपदेखवीग्वो भनुर्वेदो लक्ष्यः ॥ '.

A similar commentary runs on हिरण्यपूर्व काशिपुन् in 'धानूदन्नमिः मतिपक्षज्ञन्मनाम् -----' (S'is'upfilavadha 1-42):------

' मच हिरण्वद्यव्यपूर्वकर्स्व कछिपुग्रब्स्वैव न तु संज्ञिनस्तदर्थस्वेति ग्रब्स्परस्य कछिपुग्रब्स्त्वार्यमतत्वनाप्रवोध्वस्व प्रवोगादवाच्ववजनाव्यार्यदेष्यमाहुः । "व-देशवाच्ववजननवाच्ववज्ञंन हि तत्।" इति । सनाधाननेवंविधविषवे ग्रब्स्परे-नार्यस्रविति कथंचित, संपाद्यनित्वुक्तमस्मानिदेवपूर्वे गिरि ते इति । धनुरुषपद-नस्नै देदमभ्वादिदेग्न इत्वेतद्वपाख्वानावसरे संजिविन्यां घण्टाप्रथे ज । विग्रेव-वाद वे देत्वमुदिदव दिरण्वपूर्वे कधिपुं प्रचक्षते संज्ञात्वेन प्रकुरूक्ते । '

Another instance of the Dosha given is चनस्कारं------. In this verse तन, तरदद, and दियत are shewn to be जवाच्य. They are superfluous, for they convey no meaning which the compounds in which they are used would not have conveyed without them. गौरीसइचरस्वर्थि, कालिम्दीतवालसुति, and सुधानानु-कोडहरिणकेलिन् express the same sense as गौरीसइचरतनुत्वर्थि, कालिन्दीतटरुहतवालसुति and सुधानानुकोडरियतहरिणकेलिम्. The words तनु, तटरुह, and स्थित are therefore superfluous. They should not have been used (जवाच्यानि or वक्तुनयोग्वानि) and are used. They therefore form the Dosha जवाच्यवचन.

Another case of this *Dosha* arises when a word, signifying cause, a place of residence, or relation, is used, though a word with which the sense of the instrument, the place of residence, or the relation is invariably connected is expressed. In **EVEN EVENTE:** &c., the acts of delight, knowledge, meditation, study, and sorrow are always conducted by the heart, the act of seeing is carried on by the eye and the act of hearing by the ear. There are no cases where si, mn, win, wina, awana and de have another are than are, or terran, another are than du, or way, another any than min. There is thus arequeration of the word arequine the verse arequireshould be taken in the sense of any. any is the reading of T., C., and G.; but any is adopted in the text as it is the reading of Mallinatha. In the verse we det det --- the even or the place of residence of anxiety, jealousy &c. is the mind, the words चेत्रचि and ननसि are therefore superfluous. There is here आधाराष्ट्रांभेषार. In दिखकुसिंगरिभिः----dust is always raised by the hoofs of horses, the connection between altered and gr is constant, there is no departure from it. Whenever dust is raised by horses, it is raised by their hoofs. If grout the reading, it would therefore be an instance of Marmanua. Here there is stanualized

- This kind of **सनाव्यवजन** is what Mammaia calls **सपुषार्थ** and Bhoja **स्वर्ध**.

The last instance of this Dosha is aftare. In the case of verbs implying knowledge, the subject of the verb in the primitive construction is used in the accusative case in the causative construction by Pâṇini's Sútra 'aftaglauceaeunia accusative construction by Pâṇini's Sútra 'aftaglauceaeunia's source eunia's sourceaeun does not express the sense of the object, but of agency, which is not desired. समस्य is सापन and सर्जुत्व अयाष्ट्र, but it is उक्त. This therefore is अवाच्यवचन Dosha. The proper reading therefore is मां अवन्यनदर्शनत्. This reading makes the verse free from another defect; for स्तुवे is used in the singular and the plural अस्मानि: causes a violation of the uniformity of number (वचनप्रकानज्ञ).

Page 177.

#### बहाच्चस्वावचनं------वाच्चादचननेव------

वाच्यावचन is the next Dosha treated of. This poetical defect arises when the desired grammatical connexion between two words is not brought out. It is what Mammaia. calls जनवद्यसत्वोग. Pradipakara thus explains the word and distinguishes it from जदिष्टविधेबांघ Dosha:------

' अभवम्मतवोगम् । अभवज्ञभिमतो बोगो वच । न चाविमृहविधेवमध्वेऽस्वाम्स-र्मावः । उदबीव्वत्वेन भेदादिति केचित् । वस्तुतस्तु तच पदार्थवोरुपस्पितवी-रम्बवी भवस्वेव । परं स्वनभिमतेनाप्राधाम्बादिगा कपेण । अच तु संबन्ध एव ववोर्न प्रतीवत इति महारू भेदः ॥ ' काच्यप्र॰, p. 254.

In the instance निजयरण---- निज is connected grammatically with खन्न, for it is connected with the principal word in a sentence ('वाक्ये वर् प्रधानं त्रीव निजारिपरव्युत्पत्ते : 1' काव्यप्र•, pp. 260-1), though it is desired to be construed with नृतिह. The Dosha therefore is बाच्यायचन or समयन्मदायोग.

Another case of this Dosha is where a figure is used in the place which is the province of another. 'मृगीपरिश्वे व्याड वागियावेहि त्यवा कृतन् ' रघु० १२।३७॥. In this verse हहान्स is used in the province of निर्देशना and in 'स्परानि वागीरग्रहेव छासन' एउ॰ १३।३६५॥, स्मरण is used in the province of another figure; for the proper sphere of स्मरणासंद्वार is where remembrance is based upon resemblance.

The second Páda of the following verse from Abhijtana S'akuntalá illustrates three poetic defects, कर्मुग्रक्रमनङ्ग, अवाच्य-वचन, and बाच्यावचन and others:------

> सरसिजननुविद्धं सैवलेनापि रम्बं मलिननपि हिनांसोर्लस्न लक्ष्मी तनोति । इबनधिकननोज्ञा वल्कलेनापि तम्वी किनिव हि नधुराणां मण्डने नाक्कतीनाम् ॥

'भाषीपनानस्याकर्णुंस्वात् कर्णुंप्रक्रममङ्गः । अय च कल्र्डुत्स्वोपनानत्वप्रतीते रवाच्यवचनम् । तत्व चोपनानत्वेऽन्वेन संवद्धत्वननुकानिति वाच्यावचनन् ।' Vide the अर्थयोतनिका र्ा राषदभट्ट.

Page 178.

रोषोऽयें----- जीकागर-----

मुद्ध is a poetic defect, caused by the repetition of sense. When the apparent sense and the final sense are the same, we have this defect. The author has used the very words of *Rajanaka Ruyyaka*. 'तवार्यपोगदत्तर्व प्रदर्श होप: (प्रदर्शप: v. l.)'। ' यपावभासनविश्वान्तिः प्ररोहः।' अल॰सर्व॰, p. 16. The repetition of a word constitutes no fault. Because it is accepted as a species of the *Anuprasa* figure. The *Dosha* described here corresponds to अपृष्टार्थ of *Mammaia*, whose वान-रत्तम is the repetition of the same word without a special object in view, repetition where there is no देवस्वप्रसिनिदेवस्वाय.

Pages 178-9.

श्वर्धमङ्ग°------ श्वक्वक्रियः------

In this verse antiquity is an instance in point. The possessive termination a is a mere repetition; for the Bahuvrthi compound, faun, would express its sense. and uni ani ani a विरागाः expresses the same meaning as विरागिणः. It is better to use the Bahuvrihi form विरागाः than to take विरागः as a Karmadharaya compound and affix the possessive termination ratio it ( विगतभासौ रागभ विरागः । विरागोऽस्ति एषामिति विरागिणः । ); for the latter will be open to the fault of the necessitating a longer process in its formation (प्रक्रियागीएव) than the former. It cannot be argued that the Bahuvrthi compound has the sense of of with (the possessive sense) and the possessive terminations, sa, and others, have the sense of abundance, censure, praise, constant union, excellence, or relation in general and that there is therefore no पौनहकरब Dosha. For the sense of abundance, censure &c. is in addition to that of possession (अस्त्वर्य). मतुष् and other possessive terminations are added in the sense of तृत्स्यास्ति or तृत्सिमझस्ति. The Sútra of Panini which sanctions them is:-' तरस्यास्प्यस्मित्रिति मतप' 19191981 These possessive terminations have an additional sense of भूमाहि. 'भूमनिन्दाप्रशंसासु नित्त्वयोगेऽतिशाबने । संबन्धेऽस्तिविवशायां भवन्ति 64

मनुबादयः ॥'. The instances of these are बवमास् । ककुदावर्त्तिनी कन्या । कपवान् । क्षीरिणो वृक्षाः । उदरिणी कन्या । इण्डी ।. Thus the possessive terminations never lose the sense of तद्रस्वस्य or तद्रस्स्यस्मिम्.

Pages 181-2.

#### धात्र शासनपदस्य ----- लक्षणस्वाश्रीयमाणस्वात्-----

In the alu: name, the word unter is a repetition; for the intended sense can be conveyed by the word write. कंसप्राराती will mean कंसाराति and पुराराति ; for कंस and पुर should be first formed into a Dvandva compound कंसपरो and then अराति compounded with कंसपुरी. कंसम पुरम कंसपुरी कंसपुरबोर-राती कंसपुराराती. It will thus have the sense of कंसाराति and पुराराति. This is explained by the maxim 'इन्द्रान्ते भूवमाणं पहुं प्रस्वेकमभिसंबध्वते'. It is not proper to take the Dvandva compound of कंसचासन and प्राराति; for the brevity of process is not thus possible. When, however, कंस and पर are first united into a Dvandva compound, sutifi joined to the soformed compound, and the whole thus taken as a Tatpurusha compound, there is no inconsistency. In this case owing to the brevity of process, the sense is grasped sooner. Brevity of process should therefore be adopted and not simply grammatical rules in deciding whether there is a Dosha here or not. For grammatical rules are resorted to to assist comprehension of sense and are therefore subordinate to it.

Page 182.

#### सर्वनामपरामर्श्व°------मन्तव्यम्------

The repetition of a word, the idea of which can be con-

veyed by a pronoun, constitutes also पौम हकस्य Dosha, which in this case is synonymous with कयितपद of other writers on poetics. In the instance द्यांच भूषयति from the Kirátárjuntya, Canto II. Verse 32, the sense of प्रधाम in प्रधामाभरण could have been conveyed by the pronoun तड्, as that of खुतम् and पराक्रम is conveyed by सड्.

# इव शब्देन-----पदपोनरक्त्यप्रसङ्गात्------

Where a single হব is competent to shew that the subject, the object, and other words stand in the relation of उपमान and उपमेव, the use of another হব is not proper; because it would simply lead to the repetition of words (पर्पोनरुक्स्य). In the instance तत: प्रतस्थे कोवेरीम् from Raghu 4-66, quoted in the commentary, हव is repeated three times. रघ being compared to मास्वत्, घर and उत्तीच्य would have been understood to be. like उस and रस respectively without the use of हव. The use of another हव is not therefore proper and constitutes the Dosha पर्पोनरुक्स्यम्. Dandin, however, considers it as अनेकेवोपमा, which he gives as one of the divisions of वाक्यायॉपना. 'वाक्यायॉन्व वाक्यायं: कोऽपि वखुपमीयते । एका-नेकेवघाक्ररस्वात् सा वाक्यायॉपमा हिथा ॥' २।४३॥. The instance of अनेकेघोपमा given by him is as under:------

> नलिन्वा इव तन्वङ्ग्यास्तस्याः ५ग्रमिवाननम् । मया मधुत्रतेनेव पायं पायमरम्यत ॥

#### UNMESHA VII.

Pages 184-5.

पुनरुक्तवद्यामासः-----°राख्यातयोः------

When the sense, though different, seems repeated, the figure is पुनरुक्तवरामास. It is an मर्यालंकार and though it is proper to deal with मयोलंकार's alter ग्रह्सलंकार's, it is treated before them to shew that the opposite of the poetic defect and, which arises only when there is repetition of sense, is an ornament. The ancient writers on poetics, such as age, have also treated this figure in the beginning of userthere's. It must be remembered that the repetition of sense, to constitute this figure, should be apparent. It should not be real. For otherwise the two words would be synonymous and it will not be possible for the different word to express a different sense. This figure is divided into two classes according as the repetition affects nouns or verbs. In the instance अभ्यस्ताग्रेय----- the nouns गुरु and धिषण, निस्तिंग and खड़, रसा and विभूति and आलोक and प्रभाव appear to have the same sense; and in the next instance तान् निर्माति-----the verbs निर्मात and करोति, भरते and बिभर्त्ति and निद्यमयसि and आकर्णयति appear to convey the same meaning. These therefore constitute the figure पुनदक्तवरागास.

Udbhata names the figure पुनइक्ताभास in its definition, though in enumerating the figures he calls it पुनइक्तवदाशास. His definition is,

'पुनरुक्ताभासमाभिन्नवास्त्विवोद्धासि।भिन्नरूपपरम् ।'

Råjånaka Ruyyaka and Udbhata give the name of the figure in the neuter gender, calling it पुनइक्तवदाभासम् and पुनइक्ताmay respectively; and the former justifies the neuter word on the ground that the figures are subordinate to the poém (काच्यम) which they adorn. Pratiharenduraja, the commentator of Udbhata gives a similar justification. 'स्व-निर्देशे नापुंसकः संस्कारो लौकिकालंकारवैधर्भ्येण काष्यालंकाराणामलंकार्य-पारतन्त्रयध्वननार्थ: 1' अलं• सर्व•, p. 17. 'तदेवनर्थसामर्थ्यावसेयेन बत्वर्थेनान्वितं पुनरुक्ताभासमब काष्यमलंकार्यं निर्हिष्टम् । पुनरुक्तवहाभासमाने च पहे तस्यालंकारः । अत्रालंकार्यं यत् काध्यं तद्धर्मत्वेन पुनहक्तवद्याभासमानयोः पहबोरलंकारस्वमुक्तं न सु स्वतन्त्रतया । फलं चैवनभिधानस्य पुनइक्तवहाशास-मानपरसमन्वयस्यालैकारताख्यापनम् । अलंकारस्य खल्वलंकार्यपरतन्वतवा निरूपणे कियमाणे सुष्ठ स्वरूपं निरूपितं भवति । स्वात्मन्यवस्थितस्य तस्या-नलंकारस्वान् । समुद्रकस्यितहारकेयूरपारिहार्याद्यलंकारवत् । अतः पुनरुक्त-वराभासत्वस्यालकारताख्यापनाय काव्यपरतन्त्रतया निर्देशो युक्त एव ॥ 'प्रती-होरेन्द्रराज on उद्भट's काच्यालंकारसंग्रह. Vidyúdhara uses the word in the masculine gender, following Mammata.

Vidyádhara calls the figure झर्यालंकार like Râjânaka Ruyyaka; because the sense is repeated as it were and not the word. 'झर्यपीनइत्त्यादेवार्याश्वित्तवारयांलंकारत्वं त्तेवम्' झलं• सर्व•, p. 17. Thus in deciding whether a particular झलंकार is a सब्दालंकार or an अर्यालंकार, the author seems to resort to 'बोड लंकारो बदाश्वितः स तस्यालंकार:' of old writers on poetics. 'लोक-वहाश्वयाश्वविभावश्व तत्तदलंकारनिबन्धनम्', अलं• सर्व•, p. 205. Mammața refutes this view and proves that the criterion of deciding whether a particular figure belongs to words or to sense, or to both is whether it follows the झन्तव and the ब्वतिरेक of सडर, or झर्य, or डमय. 'यया काच्वे होषगुणालंकाराणां श्वस्तार्थों भवगतत्वेन व्यवस्थायामन्यवव्यतिरेकावेव प्रभवतः निमित्तान्तरस्या-भावात् । . . . योऽलंकारो यदाश्वितः स तदलंकार इत्यपि कल्पनाया-मन्ययव्यतिरेकावेव समाश्रयितच्यौ । तदाश्ययमन्तरेण विश्विष्टस्याश्ययाश्वाय्व भावस्वामावान् इत्यलंकाराणां ययोक्तनिभित्त एव व्यतिरेको क्यायान् ॥ 'काव्य-प्रका॰, pp. 830-2. Thus if a figure is present when a particular word is present and disappears with it, it is a श्वस्तालंकार and the same is the case with व्ययांलंकार's, or दमयालंकार's. 'तत-भ बोऽलंकार: शब्दार्थयोर्मध्ये यस्यान्यव्यतिरेकावनुविधत्ते स तदलंकार इति व्यवस्याप्यते । शब्दान्वयव्यतिरेकानुविधायित्वं चैतदेव यच्छब्दपरिष्ट्रन्य-सहस्वम् ।'काव्यप्रका॰, p. 462.

Following this rule Mammata calls पुनइक्तामास as शब्दालंकार, and डमवालंकार. His definition is, 'पुनइक्तवरामासो विभिन्नाकार-शब्दगा । एकार्यतेव शब्दस्व तथा शब्दार्यवोरयम् ॥'. As शब्दालंकार, it is either समङ्ग्रशब्दानेष्ठ or अभङ्गश्वब्दनिष्ठ. The former is illustrated by the following instance:-----

> 'भरिवधरेह्हद्वरीरः सहसारयिसूतनुरगपादातः । भाति सदानस्यागः स्थिरतायामदनितलतिलकः ॥ '

In this देइ and शारीर, सारयि and सूत, सान and स्वाग appear to have the same sense. The meaning however is आरिवधस रेंसा चेष्टा वेषां सान् शारिणः शरवुक्तान् योधान् ईरवति प्रेरवतीति; सहसा बलेन रयित्रिः मुष्ठु दतं संबद्धं तुरगपासातं वस्य सः, and सतामानस्या भाति स्थिरतायामगः पर्वत इत. This is सभङ्गपुनहक्तवसाभास; because the words देह and शारीर, सारयि and सूत, and सान and स्वाग are not taken as entire, but have to be broken up as shewn above. It is शब्दालंकार, because it is not possible to substitute synonyms for either of the words in the three pairs and preserve the figure. 'शब्दगावालंकारत्वं चीभयोर्यये शब्द योः पर्यायपरिवृत्त्वसह- स्तात्'। साध्यप्रका•, p. 361. For धामङ्गपुनरुक्तवद्यात्रास, the following instance is given:-----

# 'चकासस्यङ्गनारामाः कौतुकानन्दहेतवः । तस्य राज्ञः सुमनसो विद्रुधाः पार्श्ववर्त्तिनः ॥'

In this धाडूना and रागा, कौतुक and आनन्द, सुमगस् and विद्युध appear to be synonymous. The sense, however, is, 'आडू-नासु रमन्ते ', 'कौतुक मुख्सवविधेषस्तडूपानन्दः' and 'सुष्टु मनो वेषां ते'.

The following instance illustrates এনহক্ষবহাসাল as তথৰা-নকাৰ ----

# 'तनुवपुरजघन्योऽसौ करिकुझररुधिररक्तखरनखरः । तेजोधाम महःष्ट्रयुमनसामिन्द्रो हरिर्जिष्णुः ॥'

Here तनु and वपु, करि and कुझर, इधिर and रक्त, तेंजस्, धामन्, and महस्, and इन्द्र, हरि and जिष्णु appear to be synonymous. The sense, however, is:------ 'Having a small body, the best of eliphants, red with blood, abode of lustre, strength, the best, lion, and victorious respectively. This is दभयालंकार; because वपु, करिन, रूधिर, तेजस्, इन्द्र can be replaced by their synonyms, (परिवृत्तिसहा: ), but not तनु, कुझर, रक्त, धाम, हरि, and जिष्णु (परि-वृष्यसहा: ).

Pages 186-7.

## श्वब्दस्य पौनस्क्त्यं------ नृसिंहभूपातिः-----

अनुप्रास is defined by Mammata as 'वर्णसाम्यमनुप्रासः' and Bhamaha as 'सरूपवर्णविन्यासमनुप्रासं प्रचक्षते'. It is thus a similarity of letters. Letters must be taken to mean consonants; for there is no charm in the mere similarity of vowels. 'वर्णपदं व्यस्तनपरम् । आता व्यस्तनवैसावृ्द्ये विरिञ्चिपशारौ नातिव्याप्तिः । न चेटैव सा । तत्रानुप्रसाधब्हार्यस्याभाषास् । रसारिभिरनुगतः प्रकृष्ट आसो न्यासे झनुपासश्वव्यर्थः । न च स्वरमावसावृदवे रसानुगमः । न वा सहरवहर-वावर्ञकस्वल्स्पाः प्रकर्षः । ' काष्वप्रका०, pp. 339-40.

अनुप्रास is divided into छेकानुप्रास, वृत्त्वनुप्रास, and साटानुप्रास. According to विद्याधर, छेकानुप्रास is the repetition of any two consonants more than once. Rájánaka Ruyyaka and Udbhata define it similarly. 'संख्यानियने पूर्व छेकानुवासः ॥' 'इयोर्व्यझन-समुदावयोः परस्परमनेकधा सारुइयं संख्यानियमः । पूर्वे व्यञ्चनसमुद्यात्रीयतम् । ' अलं॰ स॰, p. 20. 'छेकानुप्रासस्तु इयोईंबोः सुसर्र्धोक्तिक्रतौ ' उड्डट. In the verse कलाकलापं----, उन and डन, स्त and स्तो, and कर: and करो are instances in point. Though the same pair of consonants is repeated only once, yet any two consonants are repeated more than once. In men and men, gun and सुधा there is not only व्यञ्जनसाइइव, but also स्वरसाइइव. They are therefore instances of ana. Ba is generally explained as furu, a clever person or one with appreciating sense, and the significant is so called, because it is frequently used by them or dear to them. प्रतीहारेन्युराज gives another meaning also. 'छेक् बाहरेन कुलायाभिरतानां पक्षिणामभिधानम् । सहक्तम् । छेकान ग्रहेष्वभिरतान ग्रन्ति मृगपाक्षिण हाति । तेषां च कुलायाभिरतत्वात्न्वेन केनचिइनावास्यमानानामनेनानुप्रासेन सदृत्ती मधुरा वागुचरति । धतोऽनुप्रास->छेकैर्ध्वपदिइयते छेकानुप्रास इति । अयवा छेका विदग्धास्तइह्नभत्वाहस्व छेकानुपासता ॥ '.

Mammata defines छेकानुप्रास as 'सोऽनेकस्य सकृत् पूर्वः'. पूर्वः means छेकानुप्रासः, so छेकानुप्रास is the similarity of more than one consonant only once. His example is:-----

> 'ततोऽहणपरिस्पन्दमन्दक्तितवपुः श्वद्यी। इग्ने कामपरिसामकामिनीगण्डपाण्डुताम् ॥ '

#### UNMESHA VIL

In this m and m are repeated only once. Thus the similarity of the same consonants is found only once.

Pages 187-8.

#### संख्वानियमामावे ----- मीनृसिंहः-----

In this Kârika, supply व्यञ्जनसमुदायमाभितं पौनहक्त्यं from the last Kâriká. As संख्यानियम is explained to mean इयोईयोर्व्यझन-योरसकृत् साम्यम्, संख्यानियमाभाव must cover the remaining cases. षुरवनुप्रास therefore arises under three cases, (1) when only single consonants ( केवलव्यझन i. c. भसमुदितव्यझन ) are repeated more than once, or (2) when two consonants are repeated once, or (3) when three or more consonants are repeated once. The अनुपास is so called, because the arrangement of letters in it is favourable to the development of a particular poetic sentiment. बुत्ति means च्यापार or power. The power that suggests a poetic sentiment is व्यञ्जना. बुचि consequently means व्यञ्चनावृत्ति. In the instance श्रीमध्रसिंह-----म, म, , , g and म are repeated a number of times. There is thus असक्रहेकैकव्यञ्जनपौनहक्स्यम्. In the next instance युक्ता विपसेष----two consonants q and y are repeated once in नाय, नायम and in the last instance जगति गजगतिº------three consonants u, n and n are repeated once in unft and unft: The last two verses are really, however, instances of ana; because in नाय and नाय and जगति and जगति: there is not only व्यञ्चनसाम्य, but there is also स्वरव्यञ्जनसाम्य. Even according to facture, Anusvára and Visarga make no difference in combinations of consonants with vowels, provided they 65

are similar in other respects. 'सविसगांविसगंबोः # सविन्तुका-विन्दकवोः स्वारभेदेन कल्पनम् ।' Vide p. 189 of the text.

According to Mammaia the repetition of one or more consonants twice or more constitutes **quantum**. His instance is:----

> 'अनद्भरद्भप्रतिनं सर्द्भं अद्वीनिरद्गीकृतमानताङ्ग्याः । कुर्वन्ति वूनां सहसा वयैताः स्वान्सानि सान्तापरचिन्तनानि ॥ '

In this जू, जू, जू and न्त् are repeated more than once. 'एक-स्वाप्यसकृत्परः ।'.

Pages 188-9.

#### इहमेव स्वरसहितं----- कयंचिहपि न विपान् ------

The repetition of a number of letters (two or more) in the same order, either without meaning or having different meanings constitutes बमक. 'समामार्यस्वामाववत्त्समामानुपूर्वीकानेक-वर्णावृत्ति यमकामिति रूसणं इष्टब्यम् ।' काष्यप्र•, p. 343. In the instances given in the text प्रमवः and प्रमवः have different senses, the first meaning 'source,' and the second 'able', माग्यसौ and माग्यसौ have no meaning and of चतुर and चतुरं, the first has a meaning, while the second has none.

In giving only three varieties of वनक, विद्याघर follows राजानकहल्बक, who defines it as 'स्वरच्यसनसमुरावपीनदस्सं बनकन्'. His Vritti on this Karika is--'अन कचिर् निजार्थकत्वं कचिर्निजार्थत्वं

## कचिरेकस्वानर्यकत्वनपरस्य सार्यकत्वनिति संक्षेपतः मकारण्डम् ।' अलं॰ सर्व॰, p.21,

Dandin and other ancient writers on poetics have treated this figure at great length and mentioned many varieties of it. For firstly ana may be पारवासे or तज्ञागवसि. If the first quarter of a verse is the same as the second, the ana is myar, and if the first and the third quarter are the same, it is गर्भवनक, if the first and the fourth quarter are the same, it is great, if the third and the fourth quarter are the same, it is gues, if all the four quarters are the same, it is qfr ( or महायमक according to some ), if the second quarter is the same as the first, and the fourth the same as the third, it is grown, if the first and the third are the same and so are the second and the fourth, it is uter, if half the verse is repeated, it is even, and if the whole verse is repeated, it is **HEREHAR**. For these and other divisions the student is referred to काच्यादर्श, सरस्वतीकण्डाभरण, काच्यालंकार of रहर, my notes on महिसाब्स Vol. II. (Bombay Sanskrit Series), and other works.

These divisions of बनक are not dealt with by नम्मट, विधाधर and other recent writers, because it delays the comprehension of a sentiment. 'तरेतत् काच्यान्सर्गडुभूतमिति नास्य नेदलकाणं कृतम्' काच्यमका•, p. 565. There is no development of sentiment in बनक, still poets resort to it to bring about बैचिड्य or variety. Variety produces a charm and the spectator of a drama or the reader of a poem has his mind engrossed by it and has thus no desire for the relish of *Rasa*. All poets, however, have no liking for it, because it is not easy to compose a poem containing ana.

' मावसो यगके चित्रे रसपुष्टिनं हृस्यते ' is quoted by Mallinútha in Kirûtárjuniya, Canto V. verse 7. 'The reading there is slightly different, 'सहुक्तम्-मावसो वगके चित्रे रसवृद्धिनं मुग्यते।'.

Yamaka should not be used as चिपारवृत्ति. In other words, the first, second, and third quarters of a verse should not be the same. 'पारच्ययनकं मुन चमस्कारकारि व्यतो न प्रयुक्तम्।' काच्यप्रका•, p. 343.

#### Pages 189-192.

516

# वर्णानामय वद्या<sup>०</sup>------मुमुहुस्तु मुहर्मुहुः------

The author next takes up another verbal figure, called fun. चिष is primarily the name given to the third sort of poetry, also called बाधमकाच्य, in which the poet has no mind to develop a Rasa or a Bháva, which has no power of suggesting the **sugrat** sense and which is simply based upon the charm of words or sense. It is called चिष, because it is not a real काच्य but only a copy of it as Dhvanikâra says. 'रसआवादिताल्पर्धरहितं **sugrat** a copy of it as Dhvanikâra says. 'रसआवादिताल्पर्धरहितं **sugrat** a anoi के बलवाच्यवाच कर्वे चिष्यमाधा अवेणापनि बद्धमाले ख्या यहा आ खते ताचिष ! न सम्पूछ्यं काच्यम् काच्यानुकारो डाली '। घ्वन्या•, p. 220. It may be argued that there is nothing in the world which does not produce a peculiar state of the mind and that there is therefore no poem wholly destitute of Rasa or Bháva; where then is the province of चिष ? The argument may be met by stating that when the poet does not mean to develop a Rasa or Bhava, but is simply engrossed in bringing about figures ( इडर्वेचिण्ड्य or अर्थवेचिण्ड्य), the काञ्च is called चिण. 'वदा रसमावादिविवक्षाधून्यः कविः इड्डालंकारमर्या-लंकारं वोपनिबध्नाति तदाा तदिवक्षापेक्षया रसादिधून्वतार्यस्य परिकल्प्यते। विवक्षोपाकड एव हि काच्ये इड्डानामर्थः । वाच्यसामर्थ्यवद्येन च कविविवक्षा-विरहेऽपि तथाविधे विषये रसाहिप्रतीतिर्भवन्ती परिवुर्वला अवतीरवनेनापि प्रकारेण नीरसत्तं परिकल्प्य चिण्यविषयो व्यवस्याप्यते । तदिव्युक्तमू------

> रसमावाशिविषयविवक्षाविरहे साते । भलंकारनिबन्धो यः स चित्रविषयो मतः ॥ रसाहिषु विवक्षा तु स्यात्तास्पर्यवती यहा । तहा नास्स्येव तन् काष्यं ध्वनेर्येत्र न गोच्धरः ॥ ' ध्वन्या•, p.221.

अभिनवगुप्त derives the word in two or three ways. 'विस्मय-इन्द्रस्यादिवशास् काष्यानुकारित्यादा चित्रं लेख्यमावत्यादा कलामावत्यादा।' लोच on ध्वन्याo, p. 34.

The verbal figure **fun** arises when the letters of a poem can be arranged in the form of a lotus &c. Now the question arises as to why this should be called a **user ident**; for sound is the property of space (**user generative**) and the letters which make it up cannot be the causes of the figures in the form of a lotus &c. It is only the letters of the alphabet which are the causes of these forms. This difficulty is removed by identifying the two letters, those which make up sound and those which make up the alphabet. The letters **g**, **g**, &c. which reside by intimate relation in the space limited by the orifice of the ear and the letters of the alphabet are identified, and it is on this account that we are able to recognize that

#### NOTES ON THE EKÂVALÎ.

518

the letters of the alphabet are the same as those of sound which is **manuarity**. The word **genniant** is therefore to be applied to **firm** in a secondary sense of the word.

In his अलंकारसर्वस्वसंजीवनी, श्रीविद्याच क्रवर्तिन् says:-----

'बहारिसंगिवेग्रो दि लिन्दसराणांगेत न म्येवाकाससनवाबिनां वाणकस्वं नु म्योपाबाणसनवाबिनानेव न पुनर्सिपिसंगिवेश्विनाम् । इत्यं सति खद्गादिवन्व-मत्तानां बद्यपि वाणकसब्दालंकारता नोपपच्यते तथापि स्वैकिकानां लिप्व-सरेष्मपि वाणकस्वमतीतेर्वाणकसब्दालंकारत्वनुपर्ण्वत इति नावः ॥ '.

रिष is the contraction of letters by taking letters repeatedly from different places as the pericarp of a lotus in क्रमलबन्धविष.

ৰিশ is divided by some writers on poetics into ৰন্যবিদ, আজাহৰিদ, মনিবিদ and ধ্যানবিদ. Bhoja in his Sarasvallkanthabharana, and Parichchheda, says: -----

# वर्षस्यानस्वराकारगतिबन्धान् प्रतीइ वः । विवनस्तद्ष्यैः षोढा चित्रमित्वभिधीवते ॥

For a full description of the different varieties of each of these divisions of *Chitra*, the student is referred to the 2nd *Parichccheda* of *Sarasvattkanthabharana*.

Those who consider **arafer** to be different from **smanular** have, however, given no differentiating properties. It is possible to distinguish them as under. God is the creator of the world, letters which can be arranged in the form of a lotus, a mountain &c. which have only one creator, the Lord, constitute what is known as **smanular**. The arrange-

ment of letters in the form of a plough, a pestle, a drum, मोम्बिका,<sup>\*</sup> a bow, a wheel &c. which are created by the Lord and by man and have thus two creators, constitutes **Though it is possible to distinguish thus between** manifan and mailan, we have not brought out this distinction: because as in many and so in arate also, letters present a particular arrangement. The figure is called Fur; because letters being written in the form of a lotus &c. look like a picture. This explanation of A will exclude its applicability to गतिचित्र where the arrangement does not present the figure of a fag. Vidyádhara therefore explains it another way. The figure, he says, is called Fra, because it causes surprise that the order of letters in coming and returning is the same; in other words, the order in which the letters are uttered once to constitute a portion of a verse is the same that they are uttered in again to constitute the other portion of it. By making the

• It is thus defined by Dandin:-----

वर्णानाभेकरूपम्वं यत्त्वेकान्तरमर्धयोः । गोमूत्रिकेति तत् प्राहुर्दुष्करं तदि्रो विदुः ॥'

कान्यादर्श, Brd Parichchheda.

भ्यस्रतो गोर्मूत्रधाराकारत्वेन झोकबन्धस्य लिखितत्वाद् गोम्त्रिकार्सकां चित्रालंकारं वदन्ति ।' प्रेमचन्द्रतर्कवागीश. The following is an instance of it:-------

> त्रवृत्ते विकसद्भानं साधनेऽय्यविधादिभिः वतृषे विकसदानं युधमाप्य विषाणिभिः ॥ सिद्यु० १९-४६॥

word (an thus significant, गतप्रस्वागत, गर्थभन, सर्वतोमन्न, चेन and other classes of गतित्विण can be comprehended under (an which will be able to be applicable to these if we take it to arise from the arrangement of letters. Now one might say that even now the word (an is not applicable to स्वान-त्विण in which letters do not come and return in a particular order. To make it applicable to स्वानचिण, the word is explained in another way. In its etymological sense (an

The following is an instance of गतप्रत्यागत

तं श्रिया धनयाऽनस्त६चा सारतया तया । यांतया तरसा चाहस्तनयानघया श्रितम् ॥ (माघ. १९/८८//).

This is गतप्रयागत in which the letters of half the verse return in the order in which they have come, thus making up the second half of the verse.

अर्थनम and सर्वतोमद are thus defined by Dandin:-----

प्राहुर्र्धभ्वमं नाम स्रोकार्धभ्वमणं यदि । तदिष्टं सर्वतोभद्वं भ्वनणं यदि सर्वतः ॥ काम्या० ३।८०।।

> मनोभव तवानीकं नोदयाय न मानिनी । भयादमेयामा मा वं। वयमेनोमया नता ॥ काब्या० ३।८९॥

The following is given by Dandin as an instance of usiders-

सामायामामाया मासा मारानायायानारामा । यानात्ताराखानाया माया रामा मारायामा ।।

means that which protects knowledge, चित्तं ज्ञानं नायते इति चित्रम. As those whose intellect is weak have their knowledge protected by attentively observing and meditating upon the sense arising from new words in which letters belong to one organ of pronunciation, the poem is significantly called Art. This includes in its signification मिष्कण्व्य, निरोष्ठय, निस्तालब्य and other varieties of स्यानचित्र. This for figure prevents the relish of sentiment as a protuberance of a sugarcane prevents its juice from being tasted. ' गडुः मन्यिः । वयेशुरण्डे मन्यिमर्वजेन रसनिःसरणे व्यवधायक-साया काच्येऽपि . . . ' Vide वामनाचार्य's edition of काच्यप्रका. p. 565 where meaning is applied to ana by Mammata. Or the word may be explained in the way Mallinatha explains it. useless, good-for-nothing, like what stinks. Some explain it as 'मीराप्रदेशजातस्य गलगांसपिण्डस्य गडो-र्वया निर्त्यकत्वं तइतु '.

Other writers on poetics have described quifty as arising from the similarity of consonants without vowels. This is, however, दूरवनुप्रास in our view as described before. Others again have accepted स्वराधिष ; but we do not accept it; because it causes looseness of construction and is therefore a Dosha and cannot be taken as an Alankára. Bhoja gives in his Sarasvatikanthábharana सड्यं पुग्रं — as an instance of स्वराधिष where the short vowel alone is repeated. 'स्वराधिषेषु यस्वेकस्वरं वया-

#### उहगुं युगुहं युस्तु चुक्रुगुस्नुहुनुः पुरु ।

66

ललुभुः पुषुषुर्भुस्तु मुमुहुर्नु मुहुर्मुहुः ॥ ' 200 Parichchheda.

Other varieties of स्वरचित्र given by him are हीवैंदस्तर, इस्वदिस्वरम्, हीर्घदिस्वरम्, चिस्वरेषु उद्स्वचिस्वरम्, चतुःस्वरेषु हीर्घस्वरम्, प्रक्रि ष्यञ्जनविन्वस्तस्वरम्, and तहेवापास्तसमस्तस्वरम्.

Page 192.

## श्वव्हार्थपौनरुक्श्यं------ प्रयोजनम् ------

Pages 192-4.

## तात्पर्वभेदयुक्तं------ इत्यस्त्वेव तात्पर्यभेदः------

The repetition of words having the same sense constitutes **RIEIGUIG**, if they are differently construed. The **RIGUIG** is so called; because it is dear to the people of *Lata*. **RICI** is explained to mean **RIEUUT** or difference of import. It is explained by **REUTATE** as difference of syntactical construction. '**RICU AUTO** '**RICU AUTO**' **AUTO**' '**RICU AUTO**' '**RICU AUTO**' **AUTO**' **A** 

"गौतम. Vide न्यायशाल.

the same sense, the difference between the two words lying only in their construction or import. The object of the poet in bringing about the latter is to shew that the इपमान and the इपनेव are the same. Thus in लाटानुवास, the poet aims at राडरायंपीनरुक्स्य, while in अनन्त्रय, he only aims at अर्यपीनरुक्स्य, though in the latter case he has to use the same words for the purpose according to the maxim, 'राडर्जेवान् अर्यभेद: यतिमाति '

# ' मनन्ववे च सब्देक्यमैण्विस्वादानुपङ्गिकम् । मास्मिस्तु लाटानुपासे साक्षादेव प्रवोजकम् ॥'

मलं• सर्व•, p. 24.

In his commentary वालंकारसर्वस्वसंग्रीवनी, श्रीविद्याचकवर्त्तिन् says:-----

> 'बत्र तावेव शब्दायौं तास्पर्वे तु विभिद्यते । सत् पौनव्हस्खनाचार्वेर्लाटानुपास इष्यते ॥ दोषापत्तिभवादेव शब्देक्यं स्याइनन्ववे । व्यस्मिस्तु लाटानुपासे साकादेव हि लक्षणम् ॥'.

tween सालावामान्ति-----and चीरगणः चीरगणः आरमणः----which is given as an instance of अर्थान्तरसंक्रमितवाच्य, p. 82. Mammata has actually given this verse (साला जाअन्ति) as an instance of अर्थान्तरसंक्रमितवाच्य, where कायितपद ceases to be a सेद. Vidyâdhara, however, follows Réjánaka Ruyyaka, who has given it as an instance of जारानुवास and who explains साल-बेम् as अव्यपरसञ्.

Bhamaha's definition and instance are given below :--

# ' लादीबनम्बनुपालगिहेच्छन्स्वपरे वया। इटिं हटिसुखां धेहि चन्द्रवन्तुमुखोरितः ॥'.

Udbhata defines लाहानुमास as under:-----

# 'स्वरूपार्याविद्येषेऽपि पुनइक्तिः फलान्सरात् । द्यव्यानां वा पहानां वा लाटानुपास इच्यते ॥'.

It has five varieties as mentioned by him and Mammaia, (I) when the whole Pada is repeated, ('पत्रवार्ष स:' as Mammaia puts it), (2) when a Pada is repeated ('पत्रवार्ष '), (3) when a word or प्रातिपत्रिक, not a grammatical form or पर, is repeated in the same compound, (4) when a प्रातिपत्रिक is repeated in different compounds, and (5) when one of the two प्रातिपत्रिक's is in a compound and the other is not in a compound ('वृत्ता-वन्वज तज वा। नाम्न: स वृत्तववृत्त्वोघ '). Udbhaia says, 'स्वतन्वपर-करोण द्योर्ग विषयोगतः । भिद्यतेऽनेकधा भेरैः पादा-वासकरोज ज॥'. The following are the instances in order:-----

## ' कियो महति भर्चुभ्यः आगस्वपि न चुकुधुः । मर्चारोऽपि सति क्रीभ्य आगस्वपि न चुकुधुः ॥'. Udbhata.

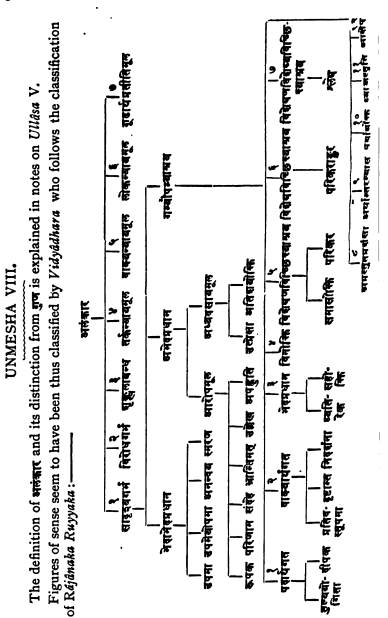
| UNMESHA VII.                                     |                 |
|--------------------------------------------------|-----------------|
| 'कासाः काशा इवोदान्ति सरांसीव सरांसि च ।         |                 |
| चेतांस्वाचित्तिपुर्यूनां निम्नगा इव निम्नगाः ॥'. | •               |
|                                                  | Udbhata.        |
| ' जितान्वपुष्पकिञ्चल्काकिञ्चल्कभोणिशोमितम् ।     |                 |
| लेने वर्वसतां नारीमुखेन्दुष्वसित्तोत्पलम् ॥'.    |                 |
| •                                                | Udbha <b>ta</b> |
| 'कचितुत्कुत्रकमला कमलभ्रान्तघट्षरा ।             |                 |
| षट्परकाणमुखरा मुखरस्कारसारसा ॥ '.                |                 |
|                                                  | Udbhața.        |
| ' पद्मिनीं पद्मिनीगाढस्पृहयागत्य मानसात् ।       |                 |
| मन्तर्रन्तुरयानासुईदा इंसकुलालयात् ॥ '           |                 |
|                                                  | Udbhata.        |

•

525

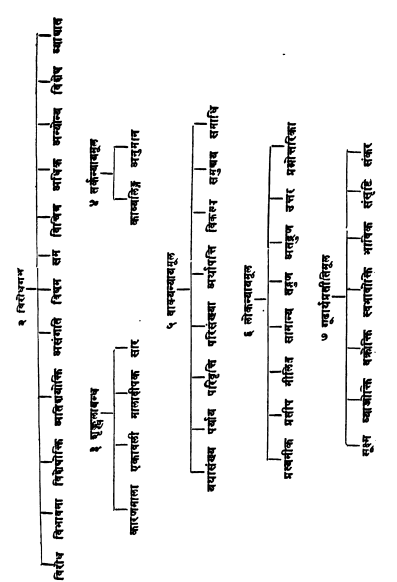
The last three cases are illustrated by Mammata by one verse:

' सितकरकररुचिरविभा विमाकराकार भरणिधर कीर्त्तिः । पौरुषकमला कमला सापि सवैवास्ति नान्यस्य ॥ '.

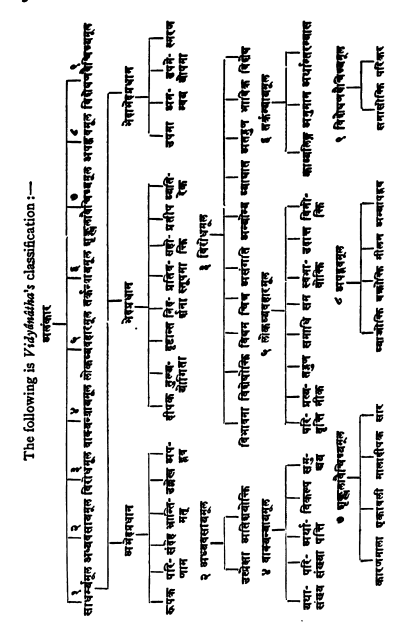


526

NOTES ON THE EKÂVALÎ.



UNMESHA VIII.



528

NOTES ON THE BRAVALL

These classifications are not perfect. Vidyadhara and Vidyânátha agree generally in their classification of figures based upon similarity, opposition or incongruity, logical reason and linked succession. On a minute examination, the classification will not be found to be accurate. For instance. विगोसित is hardly based upon गम्बोपम्ब, though Mallinatha in his मनतरमिका (introductory remarks) to the next figure समासोकित says, 'भौपम्बगर्भस्तसाम्यादिमीत्तवनन्तरं समासोत्तिमाह'. It is placed under लोकन्याबम्ल by Vidyandtha. मर्यान्तरन्यास too cannot be said to be based upon nraigra, Vidyanatha's classification of it under figures based on logical reason is better. भाषस्ततप्रयास, पर्वावोक्त, व्याजरतुति, and व्यासेप should be classified under गम्यप्रधान figures (*i.e.*, figures in which some thing is suggested) rather than under गम्बीपम्याश्वब figures ( i. e., figures based upon suggested similarity ) as Vidyádhara has done. सम is not विरोधगर्भ. but is treated after fage as it is the opposite of it. It is placed under लोकव्यवहारमूल figures or those based upon natural position of objects by Vidyanatha. पर्बाय, परिवृत्ति, and समाधि do not deserve to be placed under वाययम्म figures or those based upon syntactical fules. gally and wage cannot properly come under लोकम्बाबम्ल figures. Nor can स्वभावोक्ति and माविक be well placed under युहार्यप्रतीतिमूल figures or those based upon the apprehension of deep sense.

The safest classification would be to make four or five broad heads like धरीपम्बगर्ग, विरोधमूल, गुङ्खलामूल, and न्यायमूल and place those that cannot be properly classed under these heads under a miscellaneous head.

The following are the definitions of **equi** as given by some of the different writers on poetics :---

- 'विरुद्धेनोपमानेन देशकालक्रियादिभिः । डपमेवस्य वन् साम्यं गुणलेशेन सोपमा ॥' भामह.
- 'बचेतोहारि साधर्म्यमुपमानोपमेववोः। मियो विभिनकालादि धब्दयोब्पमा नु तथ् ॥' उद्गट.
- 'वया कयंचित् साहृइवं वचोडूनं प्रतीवते । डपमा माम सा तस्याः प्रपञ्चोऽयं निरुइर्वते ॥' इण्डिन्नू.
- 'प्रसिद्धेरनुरोधेन वः परस्परमर्थयोः । भूबोऽत्रयतसामान्व बोगः सेहोपमा मत्ता ॥' भोज-
- 'डपमानेनोपनेबस्य गुणलेशतः साम्यमुपमा' बामन.
- 'डमबोः समानमेकं गुणाहि सिद्धं मवेष्ययैकण । अर्थेऽन्वण तथा तत् साध्वत इति सोपमा षेधा ॥' इत्रट.

'ढेपमितिकिबानिष्पत्तिमस्तादृदववर्णनमतुष्टमष्वङ्ग्वनुपमालंकारः । स्वनिषेधापर्ववसावि सादृदववर्णनं वा तथाभूतं तथा ' अप्पदीक्षित. 'डपमानोपमेवबोः साधम्बे भेदाभेदतुल्वस्वे डपमा ।' राजानकड्प्वक.

- 'साधम्बंगुपमा नेदे' मम्मट.
- 'स्वतः सिद्धेन भिन्नेन संगतेन न्य धर्मतः ।
  - सान्यमन्येन वर्ण्यस्य वाच्यं चेहेकगोपना ॥ . विद्यानाथ.
- 'साहृद्यं सुन्दरं वाक्यायोंपस्कारकमुपमालंकृतिः ।' जगन्नाय. 'साम्य वाच्यमवैधम्यं वाक्येक्ये उपमा इयोः ।' विश्वनाथ.

It will be seen that Vidyådhara follows Alankárasarvasvakára in his definition. Jagannâtha criticizes some of the above definitions and among them Mammata's also. Mammata's definition, he observes, is open to the fault of **affemin**.

## UNMESHA VIII.—Upamá. 531

n as much as it is applicable to sufficient where there is साधम्ये between उपमेव and उपमान, and where there is नेद or आधिमय of the उपमेख over उपमान. If, to avoid this आतिष्याप्ति, it be contended that the साधम्य meant in the definition is the ultimate one and that the resemblance in sufficient is not ultimate, the word right which is used to prevent the आतिष्याप्ति of the definition to under some objection is raised to the definition as given by Ruyyaka.

"एवं काड्यप्रकाशोक्तमपि 'साधम्यंमुपमा भेदे ' इति लक्षणं नातीव रमणीबम्। व्यतिरेके निषेध्यतिबोगिनि सावृत्त्येऽतिष्यापनात् । न च पर्ववासितेन साधम्वै विधेषणीबामिति वाच्यम् । अनम्यवस्थसावृत्त्वस्वापर्यवसाबित्येनेव वारणे भेदविद्ये-षणवैवर्ध्वापत्तेः । काध्यालंतारप्रस्तावे लौकिकालीकिकप्रधानवाच्यव्यइण्योपमा-सामान्यलक्षणकरणामौचित्त्याच । अत एव 'भेदाभेदतुल्यत्वे साधर्म्यमुपमा ' इत्यळं-कारसर्वेद्योक्तमपि लक्षणं तयैव ॥ ". रस०, pp. 162-3.

Page 195.

## साधम्र्यं कविसमबप्रसिद्धं------ प्राह्मम्------

This shews that the common property which is the basis of comparison between the उपमेव and the उपमान should be such as is accepted by the convention of poets. It should thus be charming, चमस्कारिन or सुन्दर. Any common property like राजुस्व or प्रमेवस्व will not do. It will now be seen that the word सुन्दरम in Jagannátha's definition of उपमा is not required; for as Pradipakára says, 'मलंकारले सति' is to be supplied in the definitions of figures, and an मलंकार is nothing but strikingness itself. Page 196.

## कारणगुणप्रकर्मेण------संभवास्वदस्थाम्------

Some do not accept resemblance between cause and effect. 'न च कारणगुणानुसारी कार्वे गुण इति व्यवहाराड् तयोरपि साधर्म्वमस्खेवेति वाच्यम् । कविप्रतिभाकल्पितांसामावेन तस्वामलंकारस्वमिस्वभिमामान् ।' उद्योत.

Pagé 197.

## साधम्ब तु----- इब्देनोपादानमहीत-----

The common property of the object of comparison and the standard of comparison may consist of an attribute or an action, and be expressed by one and the same word, which can be construed with the words signifying an object of comparison and a standard of comparison in one and the same sense ( afree ), or in different senses ( free ).

All the possible divisions of the common property are thus mentioned by Jaganndtha :--

' तत्र कचिरनुगाम्येव धर्मः । कचित्र केवलं विम्वप्रतिविम्बभावापझः । कचि-दुभवम् । कचिद्दस्तुप्रतिवस्तुभावेन करम्बितं विम्वप्रतिविम्बभावम् । कचिरसझप्तु-पचरितः । कचित्र केवलग्रब्सास्पकः ॥ ' रस०, p. 174.

Thus the common property may be mentioned once and applicable to उपमेव and उपमान in the same sense as in ' इरस्ति-रिवाहादजनको रघुनन्दनः', or the उपमेव and the उपमान may have two different properties which are regarded as one on account of their similarity as in 'क्रोनलातपद्योणाधसंध्याकालसहोदरः । कदावनस्वगे वाति क्टुनालेपनो वतिः ॥ ' where the properties of the उपमेव, viz., कदावरसनस्व and कुटुनालेपनस्व, correspond to the properties of the इषमान, Viz., कोमलासपस्व and शोणाश्रस्व, they being in the relation of विम्बग्नीसंबिम्ब or an image and its reflection. The properties of the उपमेब and the उपमॉन, though separate, are regarded as one by their identification based on their similarity. 'उपमेवगसानामुपमानगतानां चासाधारणानामपि धर्माणां साइद्दयमूले-नामेशाध्वयसावेन साधारणसंत्रकल्पनाहुपमासिद्धिः । ....... । मावनेव विम्बग्नि विम्बनाव इति प्राचीनैरनिधीवते ।' रस॰, p. 159. Nágeia Bhatta's note on अनेशध्यवसावेन is worth noting :--

" अभेद् ध्यिवसायेनेति । न चैकधर्मवस्वमिवोपमानवृत्तिधर्भसदृश्चधमवस्व-मप्तुपमाप्रयोजकमस्तु किममुनाभेदाध्ववसायेनेति वाच्यम् । साधारणधर्मेमोपमानोप-मेयबोरभेदप्रतीतिकृतचमरकारस्योपमायामिष्टस्य धर्भबोरभेदाध्यवसानं विनानुपप त्तेः । बया चेक्कमऌंकारस्वर्धेस्वक्कता—'भेदाभेदप्रधानोपमा ' इतीति बोध्वम् । '.

'अवमेव ' in the passage is to be understood as ' साहृद्दयमूला-नेराभ्यवसाय एव '.

In some cases the common property may be चानुनानिम् and also विम्बगतिविम्बनावापज. The second half of the following verse illustrates it:------

' शरदिन्दुरिवाह्नादजनको रधुनन्दनः ।

### वनसञा विभाति स्म सेन्द्रचाप इवाम्बुदः ॥'

Here विभासि स्म is an अनुनाभिन property, being common to both the उपमेव and the उपमान and mentioned once ( 'सङ्ग्रजि-रेंग्रार् धर्मोऽनुगामी ' रस॰, p. 174), and there is विम्बग्रसिविन्वनाव between वनसञ् and इन्द्रचाप.

Sometimes the relation of identity based upon similarity (विम्बमसिविम्बनाव) between the properties of the उपनेव and the उपनान is combined with the relation of the sameness

### NOTES ON THE EKAVALI :--- Upama.

534

of idea expressed by two different words ( बस्तुमसिवस्तुमाब ). The following examples illustrate it:-----

> 'चलङ्ड्रामवाम्मोजमधीरमबनं मुखम् । तदीब बदि दृष्टवेत कामः कुद्धोऽस्तु कि ततः ॥ ' ' भालिक्नितो चलधिकम्यकवा सलीलं लप्तः प्रिबड्रुस्ततेवव तइस्तमालः । देहावसानसमवे दृष्टवे मदीवे देवचकास्तु मगवानरविन्दनामः ॥ ' ' दद्याननेन दृप्तेन नीवमाना बमौ सती । दिरदेन महान्धेन कुष्ण्यमाणेव पद्यिनी ॥ '

In the first instance there is विम्बग्नतिविम्बनाव between नूह and नवन, both being black, and वस्तुग्रतिवस्तुनाव between चत्रन् and अश्वार which express the same idea. The properties चलस्व and अश्वारत्व between which subsists वस्तुग्रात्तवस्तुनाव are both attributes of ज्ञृङ्ग and नवन. 'आज चलनाधीरस्ववोर्विद्येषणको वस्तुत एकरूपयोरपि शब्दवयेनोपादानाइस्तुग्रतिवस्तुभावः । तद्विद्येषणकयेथ अङ्गनवनयोर्विम्बगतिविम्बनावः । इति तस्करम्वितोऽवमुच्यते ।' रस॰, p. 174.

In the second instance there is वस्तुप्रतिवस्तुभाव between आलिङ्गितस्व and लग्नस्व which are themselves qualified by जल-धिकभ्या and प्रियकुलता respectively between which there subsists विम्बप्रतिविम्बभाव. 'अवालिङ्गितस्वलग्रस्वयोर्वस्तुप्रतिवस्तुभावः । तदि-ग्नेप्यकयोभ जलभिकन्याप्रियकुक्ततयोर्विम्बप्रतिविम्बभावः । इत्यवमापि तत्करम्वित एव । ' रस॰, p. 175.

In the third instance वस्तुप्रतिवस्तुभाव subsists between the attributes दृप्तस्व and महान्धस्व and the words qualified by them, viz., नीयमान and कुष्वमाण respectively; and there is विम्बप्रति-

विम्बभाव between इशानन and द्विरद. 'अत्र विश्वेषणयोर्कृप्तस्वमतान्धस्वयो+ विशेष्ययोध नीयमानस्वकृष्यमाणस्वयोर्वस्तुप्रतिवस्तुभावेनोभयतः संपुटितो दशानन-दिरदयोर्विम्बप्रतिविम्बभावः । इत्ययमपि तत्करम्बितः । 'रस+, p. 175.

Or the common property which belongs to a certain object may have been attributed to another object. The following is given to illustrate it :---

# ' शतकोटिकठिनथित्तः सोऽइं तस्याः सधैकनवमूर्त्तेः । येनाकारिषि निषं स विकल्रहरयो विधिर्वाच्यः ॥'

Here काउिम्ब or hardness is a property that is found in solid earthly objects. But it is in this case attributed to the heart. 'मन काडिन्ब पार्थियो धर्मधित्ते उपचरितः '। रस॰, p. 176.

Or the common property may be expressed by the same word though it has different senses when construed with the दपमाम and the दपमेव. Jagannâtha gives the following instance of it :—

" केवलदाब्दात्मको वया-----

' थत्र बसन्ति सुमनसि मनुजपश्ची च ग्रीलवन्तः सर्वत्र समाना मन्त्रिणो मुनवं इव । '

मणीपमानोपमेवगतस्वार्यस्यैकस्वाभावाच्छाढर एव धर्मः । " रस्. p. 176.

Page 197.

श्लेषप्रतिमो°-----मन्तव्यम्-----

The उपमा, in which the common property is expressed by a word which is शिल्लह, *i. e.*, which conveys two meanings as connected with the उपमेव and the उपमान, should be considered as उपमा supported by आतिश्वयोक्ति (which consists in the

### 536 NOTES ON THE EKÂVALÎ:--Ujamá.

identification of the properties, though different) which is itself set up by the conception of right. In other words, the idea of right gives rise to manual which leads to the comprehension of the identity of the properties that being expressed by a word which expresses two meanings are really different, and this manual frequencies the event.

Page 198.

#### इवारवला वरपराः ------भौती------

पूषोंगमा is divided into मौसी and भार्थी. When the words, इद, वा, वया, and वस added in the sense of 'तम तस्वेद' । १२१११ ६॥ as in मयुरावस बुझे प्राक्षार: and चैमवन्मैमस्व गावः, are used, the डपमा is मौसी; because the connexion of उपमान and उपमेख with a common property is comprehended directly from the words themselves. When, however, the words, तुल्व, सब्हस, समामि &c., and वस affixed in the sense of 'सेम तुल्वं किया चेद्दति:' १११११९१। as in ब्राह्मणवर्षति, are used, the उपमा is जार्थी; because the connexion of उपमान and उपमेव with a common property which constitutes उपमा is implied and not expressed. 'श्रोत-स्वं चोपमानोपनेययो: साधारणधर्मकपावास्तस्वा: ग्राडरवोधविषवस्वम् । अर्या-पत्तिगम्बस्वं चार्यस्वम् ।' प्रदीप, p. 364.

It should be noted that the division मौती and माथी is based upon the meanings of इव, वत् in the sense of 'तच सत्येव', वा, and बया, and नुल्य, सड्च &c., and वत् in the sense of 'तेन तुल्वं किया' and the way in which they shew the connexion of दवमान and उपमेव with a common property. The words, इव, वत् in the sense of 'तच सत्येव', वा, and बया, primarily signify relation with a common property which establishes a re-

semblance between इपमान and इपमेय ; while the words, मूल्य, सरबा &c., and बन् in the sense of 'सेन तुल्ब किया', primarily signify something similar. 'बयार्वम सार्द्यप्रयोजकधर्मविशेष-संबन्ध एव शक्ताः । न तुल्याद्यः । ते हि सनुश्रमाणवाचका इति ॥ ' बचाेत. When, for instance, we say 'पद्यमित मुखम्', the sentence conveys no meaning ('प्रतीस्वनपपत्ति: ') unless we connect पद्म and मुख with a common property like रमणीवस्व, expressed or implied. The words, gra, सद्भ, &c., are used in a different way. They signify an object similar ('सद्गवाचकाः'). In sentences like पद्मेन तुल्वं मुखन् they primarily signify similarity in डपमेव, as in those like पद्मतृत्वं मुखनस्व, in उपमान, and in those like मुख पद्मं च तुल्यम्, in both डपमेव and डपमान, and ultimately convey , the idea of connection of **उपमान** and **उपमेव** with a common property; for there can be no similarity of two objects without a common property. Thus in this case there is no **staf**. श्वनपपसि; for the sentences पर्येन तुल्यं मुखम, पद्यतृल्यं मुखमस्व, and मुखं पद्मं च मुल्यम् do convey a general resemblance between उपमान and उपमेव. The general resemblance (सामान्वतः साधर्म्यवाध) is accordingly apprehended (प्रतीत); but as there can be no general resemblance without a particular point, the particular point of resemblance is afterwards arrived at by implication. Unless we get it, there is प्रतीतान पपत्ति or impropriety of the general resemblance that is apprehended. As Pradipakara says :—' प्रतीत्यनुपपस्या प्रतीतानुपपस्या च संबन्धबोधे विद्येषाच्छ्रौतार्थविभाग रति मन्तव्यम् । '. ' उभयच सारृष्टयप्रत्ययाविशेषे यथेवादिश्वतिः साधारणधर्मविशेष-रूपात्नादकस्वसंबन्धमप्रस्याच्य न पर्यवस्यति । तुल्यादिपद्भुतिस्तु धर्मविशेषसंबन्धा-वगमं विनापि सामान्यतः साधम्यंबोधमाभेण पर्यवसिता प्रतीतसामान्यस्व विशेषं विनानुपपत्त्वा पश्चादिशेषनाक्षिपतीति । ' प्रभा.

538 NOTES ON THE EKÂVALÎ:--Upamâ.

It may be said that as the words after which se, w, war, and any in the sense of any acting are used are necessarily apprehended as agains's, they are attributes of against and should therefore denote their connection with the avair as their attributes, and not with the **syma**; for we do not find an attribute of a word shewing its connection with another word of which it is not an attribute. This objection, however, can be thus refuted. Though sq, au, &c. are attributes of squin, they shew their connection with **gong** also by a peculiar power of words, as in the case of the genitive case. In the instance un: your, the genitive shews the relation of master and servant ( स्वस्वामिनावसंबन्ध) and as relation requires two objects between which it subsists, though the genitive is an attribute of the base ( upit ) to which it is affixed, which is a subordinate word ( उपसजेन), it shews its relation with the principal word also, geg in this case. Bhashyakara in his commentary on the Sútra ' all a ' all soll refutes the objection that as relation always subsists between two objects, the genitive should be used both after use and gee, by stating that as the genitive termination affixed to gang expresses the sense of the relation between two objects, no genitive termination is required after geq. geq is to be used only in the sense of a unaview and is therefore put in the nominative ' बयैव तर्हि राजनि स्वकृतं स्वानिस्वं तथ पष्ठी एवं पुरूषेऽपि स्वानिकृतं case. स्वस्वं तत्र पष्ठी प्रामोति । राजधब्दादुस्पद्यमानवा पछ्पाभिहितः सोऽर्य इति कृत्य पुरुषद्यव्यात् वष्ठी न भविष्यति ॥ ' माष्य.

े जन्द्र इवाह्यदक नुखम् can be thus explained in Sanskrit :-- 'माह्य-स्कोपमानभूत जन्द्राभिन्नाह्यादक मुपमेथं मुखम् '. वन्द्र इव मुखमाह्यादवति is equal to ' डपमामचम्द्रकर्चूकाह्यादाभिन्न उपमेवमुखकर्चूकाह्यादः '. It will now be seen why डपमान and डपमेब must have the same case.

Page 199.

### इवश्वव्वेन समं समासस्य संभवात्-----

वसिष्ठ इव must be taken as a compound by the Vârtika 'इवेन सह समासो विभक्तवलोप: पूर्वपदमकुतिस्वरस्वं च '. The compound with इव sanctioned by the above Vártika is like all other compounds optional. 'झवमपि समास: पूर्ववत्त काचिस्क एव । तेन जीसूतस्थे-वेस्वारौ तैक्तिरीयाणां पृथक्पदस्वेन पाठः । उद्वाहुरिव वामनः इत्याही व्यस्तप्रयोगम संमच्छते ।' मनोरमा. In the Kávyaprakúśa the Vártika is given in some copies as 'इवेन सह निस्वसमासे। विभक्तवलोप: पूर्वपदप्रकृतिस्वरस्वं च '. But as उद्योतकार observes, the insertion of नित्व is an interpolation. 'ब्याकरणे वैकलिपकत्वाङ्गीकाराद्यार्क्तके तथाऽपाठाच निरवपदमक्षेपो-Sपामाणिकः ।'. उद्योत.

Page 201.

### तद्धिते स्वेषा न संभवति-----

There cannot be धर्मलुप्ता तखितगा मौती उपना; because उपना is मौती, when a Taddhita termination having the sense of इव is used. Such a Taddhita affix is वत् alone. But as it is affixed in the sense of तम तस्वेव, it has always म्याकार्क्सा or expectancy for a common property. When we say चैचवन्मैचस्य we must have a word like गाव: and when we use नयुरावत् खुन्ने, a word like माकार: must be supplied. धर्मलुप्ता मौती तखितगा उपना is not therefore possible. Let us see whether मार्थी धर्मलुप्ता तखितगा उपना is possible. It is not possible when वत्त is affixed in the

### 540 NOTES ON THE EKÂVALÎ :-- Upamâ.

sense of 'तेन तुल्वं किया चेद्दतिः'; for it has always expectancy for a similar action which must necessarily be expressed, as when we say ब्राह्मणवस् we must use some such word as व्यधीते. Though, however, this उपमा is not possible with वत्, it is possible when कल्प, देवव, देवीव, and बहु are affixed.

### उपमानानुपाहाने वाक्ये वया------

भौती उपमानलुमा is not possible; because इव, वा, वया, and वन् in the sense of तभ तस्येव are always used after उपमान and when the latter is not expressed, they too cannot be used. उपमानलुमा can consequently be घार्थी only. It is possible in a sentence or in a compound and is therefore of two kinds. As, however, Taddhita affixes वज्ञ, कल्प &c. are affixed to an उपमान alone, a third division of तजितगा धार्थी उपमानलुमा is not possible.

This **equinegal equi** is called **example** by **tentet who** gives the following in illustration of it :--

# 'हुँहुँजन्तो हि गरीहसि कण्टककलिआई केभइवजाई । मालइकुसुमसरिच्छं भगर भगम्तो न पावहिसि ॥'.

Jagannátha, however, criticizes it and rightly. According to him the difference between उपमानलुमा उपमा and ध्यसम is that in the former उपमान is described as not found, though existing: there is उपमानशाप्ति, not उपमानाभाष; while in the latter, there is absence of उपमान. 'आस्यन्तिकः काचिस्कम सङ्ग्रनिषेधोऽस-मोपमानलुम्नयोर्विषयः । सर्वयैयोपमाननिषेधेन साङ्द्यस्याप्रतिष्ठामाकोपमागन्धोऽपि (scil. असमालंकारे)।' रस॰, p. 211. In criticizing रत्माकर, वगनाय observes as under :--



' वत्तु

' हुँहुँजन्तो मरीहसि -----

इति नेवमुपमानलुप्तेापमा । तस्याः संभवतुपमानानुपादानदिषवस्वात् । अपि स्वस-मालंकारः । इति रत्नाकरेणोक्तं तदसत् । मालतीकुसुमसदृष्ठां अमर अमझपि न प्रा-प्स्वसीत्कुक्तया दर्क्तां नाम तस्सदृष्ठां कापि स्वया तु दुष्प्रापमेवेति प्रस्वयादास्वन्ति-कोपमाननिषेधाभावादुपमानलुप्तोपमैवेवं भवितुमईति । नासमालंकारः । अन्वया मालतीकुसुमसदृष्ठं नास्तीत्येव ह्ववात् न तु प्राप्स्यसीति ॥ ' रस०, p. 211.

उद्योसकार's remarks are similar :---

' एतेनासमालंकारोऽयमुपमातिरिक्त इति रत्नाकराखुक्तमपास्तम् । एतेन उपमा-नानुपादान इत्युक्तम् (scil. मम्मटैः ' उपमामानुपादाने वाक्यगाथ समासगा ' इति का-रिकायाम् ) । न स्वसत्त्व इति । वस्त्वन्तरस्य विद्यिष्यानुपादानमात्रेणोपमानलोपव्य-वहारः । एतेनानन्वयोऽवेत्यप्यपास्तम् । अनन्वये उपमानसत्त्वत्वेव विवक्षित्तत्वात्॥ '

Page 202.

वाचकानुपादाने यथा-----

वाचकलुमा उपमा or उपमा in which words like इव, तुल्य &c. which signify similarity are omitted cannot be मौती; for मौती उपमा requires the use of इव, वा, वया or वत् in the sense of तत्र तस्वेव, nor can it be expressed in a sentence; for मुखं चन्द्रो रमणीवस् without any उपमाचोतक word like इव conveys no sense. The only possible cases then of this sort of उपमा are in a compound, when कवाक् is affixed to a word which signifies an object of a verb or a place where the action denoted by a verb takes place, or when कवाक is affixed to a word signifying the subject of a verb, or when जमुल् is added to a word which has the sense of the subject or the object of a verb. 'बादेलेंगे

### 542 NOTES ON THE EKÂVALÎ :--- Upamû.

समासे सा कर्माधारवयथि क्यांडि । कर्मकर्षोर्णमुलि-' काष्य० १०. Vidyådhara gives the instances in order. हुन्धदीचीसमांची is समासया वादिलुप्ता उपमा. मन्तःपुरीवति वनम् is an instance of वादिलुप्ता by कर्म-क्षच् according to the Sútra 'उपमानादाचारे' १।१।१०।।. 'समरान्तरेऽसा-वन्तःपुरीवति विधिषचरिषचुञ्च 'is an instance given by मम्मट of वादिलुप्ता by आधारव्यच् by the Vârtika 'झधिकरणाचेति वक्तव्यम्'. हपाणः प्रमावते is an instance of वादिलुप्ता by क्वट्ट according to the Sútra 'कर्त्तुः क्वट्ट सलीपच' १।१।१९॥. नवधनदर्श्व संचरति and मसल-संचारं संचरति illustrate वादिलुप्ता उपमा with जमुल् added to a root, the form of which is used in conjunction with a word (उपपद) which is उपमानवाचक and is respectively the object and the subject of an action denoted by the verb to which जमुल् is affixed according to the Sútra 'उपमाने कर्मणि च' १।४।४९॥.

Jagannâtha observes that the बादिलुमा उपमा mentioned by old writers on poetics when कर्मक्यच्, माधारक्यच्, or स्वरू is affixed is is not truly speaking बादिलुमा but बादिधर्मलुमोपमा; because the धर्म also is dropped there. माचार or acting like some one which is the sense of क्यच् and क्यव् cannot be taken as the common property, as it cannot establish similarity between two objects. In नारीवले सपत्नसेना, the आचार must be identified with timidity and other qualities common to नारी and सेना to establish the figure उपना. If mere acting like some one can be looked upon as the common property, there is no reason why after having said निविष्ट वस् खलु भारतावले in which mere बाचार has already been shewn, another quarter 'सुपर्वात्रि: ग्रोनि-तनक्साजिते:' which shews how the acting is similar, should have been composed to establish उपना. By धर्मलोप should be understood the omission of that property which would bring about उपमा. Otherwise मुखरूपमिदं वस्तु प्रकुह्नमिव पहुड्रम्' would be an instance of पूर्णोपमा. "कर्माधारस्वयि स्वडि च वाच-कलुप्तोदाहरणं प्राचामसंगतमिव प्रतीवते । धर्मलोपस्वापि तत्र संभवात् । न च स्वजाद्यर्थ आचार एव साधारणधर्मोऽस्तीति वक्तव्वम् । धर्ममाणरूपस्वाचार-स्वोपमाप्रवोजकत्त्वाभवात् । 'नारीवते सपत्नसेना' इत्यादी वृदयन्तरनिवेदितैः कातरस्वादिनिरभिन्नतत्वाध्ववसितस्वोपमामिष्पादकस्वात् । यदि च स्वर्क्य माचा-रमाचमुपमानिष्पादकं स्वात् तदा 'विविष्टपं तत् सतु भारतावते' इत्यादी सुप्र-सिप्रत्वादिरूपाचारोपस्थितावप्युपमालंकृतेरनिष्पत्तेः तत्वडाद्यर्थः साधारणोऽपि मेपनां प्रवोजवति । उपमाप्रवोजकत्तावच्छेदकरूपेण साधारणभर्भवाचकज्ञून्यस्व-स्वेद धर्मत्नोपद्वाद्वेमानिधानात् । अन्वया 'मुखरूपनिदं वस्तु प्रकुद्वनिव ,पहुजम्' इत्यादी दूर्णोपमापत्तेरिति दिव्ह ॥" रस॰, pp. 169-70.

Page 203.

दिलोपे वया-----

There are three divisions of इपमा, in which two of its essentials are dropped, धर्मबादिलुझा, धर्मोपमानलुझा, and वाखुपमेयलुझा. 'सविता विधवति' is an instance of the first kind. विधवति means विधुरिवाचरति. The form is a denominative formed from the noun विधु by affixing to it the termination किए by the Vârtika 'सर्वप्रासिपंश्किभ्य: किल्वा वक्तस्य:'. The common property, झाचार, though denoted by the form विधवति, is regarded as not expressed, as किए is dropped. 'बयप्याचारे किल्विधानासर्त्येव च समाम-वर्षद्वपत्वेव किपि धर्मलोगो नासित तथापि किप एव लोपाजर्मलोपप्रवत्तार: ।' का-व्यप., p. 372. In राजकुझर: which means राजा कुझर रव we have बनासना धर्मवादिलुझा. The instance of the second kind, viz., धर्मो-पमानकुझा is given in the text. It is वाक्यगा. 'हुण्डुजन्हो हि नरीइसि -----' is an instance of समासया धर्मोपानलुझा डपमा. The 544 NOTES ON THE EKÂVALI:--Upamâ.

following is an instance of the third sort, viz., दाचकोपनेब्लुमा, given by Jagannâtha :---

# तवा तिलोत्तमीयन्स्या मृगग्रावकचक्षुषा । ममाबं मानुषो लोको नाकलोक इवाभवत् ॥

Here तिलोसमीबस्वा is an instance of वाचकोपमेबलुझा; for as it means तिलोसमामिवास्मानमाचरन्स्या, the उपमेव, आस्मम् and the वाचक are omitted. सा cannot be the उपमेव; for the उपमान तिलोत्तमा being in the accusative case, since क्यच् is affixed to an उपमानवाचक word according to the Sútra 'उपमानासाचारे' ३१९१२०११, the उपमेव also must be in the accusative case. It is because the उपमान and the उपमेव must be in the same case that sentences like 'इरीतकी मुद्द्श्य राजन मातेव हितकारिणीम् ' are considered incorrect.

#### Page 204.

#### चिलोपे बया-----

545

' तामीपूर्वस्योपमानपूर्वस्य च बहुव्रीहिर्वक्तव्य इत्तस्परस्य च सोपो वक्तव्यः । कण्डेस्यः कालोऽस्य कण्डेकालः । डद्रुनुखनिव मुख्यम्स्योड्नुज्यः । खरनुखः ॥ ' केयर's note on डद्रुमुखनिव runs as under :---

'उट्टनुखनिवेति। व्यववधर्नेण सनुदावस्व व्यवदेश्वादुट्ट्स्योपमानतेति उपमानपूर्व उट्टनुखनावदः ।'. The object of this Vartika is as he says, 'उपमा-गोपनेबवृत्तित्वात् पदवोर्वेयधिकरण्यमवेति वचनमुत्तरपदलोपार्थे च।'. In the instance मृतास्वः which is dissolved as मृगस्व व्यक्तिणी इव व्यक्तिणी वार्त्ता ताः, मृगासी is उपमान, and मृग being its part and the property of the whole being attributed to its part ('व्यववधर्मस्व समु. सवे व्यत्तानपूर्वपद or a compounded word which has उपमान व्यक्त word as its first member, and when it is compounded with व्यक्ति, the compound is बहुझीदि and the latter member of the first compounded word, viz.; व्यक्ति of the genitive Tatpurusha, मृगासी, is dropped.

The author has said nothing about the defects of **equ**, which writers on poetics generally treat of. It will not be out of place to give the views of some of the old writers on the subject. *Medhávi*, an old wirter mentioned by *Bhámaha*, and *Namisádhu* gives the following seven *Doshas:*——

> 'हीमतासम्मयो लिङ्गवचोभेदो विपर्वयः । डपमानाधिकत्त्वं च तेनासदृग्रतापि च ।। त एत डपनादोषाः सन्न मेधाविनोहिताः । सोदाहरणलक्ष्मापो वर्ण्यम्तेऽन च ते पृयक् ॥ '

> > समह.

### 546 NOTES ON THE EKÂVALÎ :--- Upamâ.

Vamana mentions six Doshas dropping विपर्वच. He includes the latter under इंगिस्च and अधिकस्य which, according to him, are आतिमनाजधर्महीनस्य and आतिमनाजधर्माधिकस्य.

### · 'हीनत्याधिकत्वलिङ्गवचनभेदासादृद्यासंभवास्तद्दीषाः |' ४।२।८।।

Rudrata mentions four Doshas only:

# सामान्वद्यहरभेरो वैषम्यमसम्भवोऽप्रसिद्धिम् । इग्वेते चस्वारो रोषा नासम्बगुपमाबाः ॥

काच्यालंकार ११।२४॥ p. 145.

सामान्यग्रास्थेदः means the change of a word signifying common property as construed with the उपमेव and the उपमान. This change may be due to लिङ्ग, वचन, काल, कारक, and विभक्ति. The following instances illustrate this :--

> चन्द्रकलेव सुगौरो वात इव जगाम वः समुत्सृज्व । रहतु शिखीव स कामं जीववसि सुधेव मामालि ॥

कुरलबरलमिर हीचें तरा नयने------

The following are the instances of seven Doshas given by Bhámaha :---

स मास्ताकभ्पितपीतवासा विश्वत् सलीलं ग्रक्षिभासमब्जम् । बहुपवीरः प्रगृहीतग्रार्क्रः सेन्द्रायुधो मेघ इतावभासे ।

Here there is हीनता, for there is nothing in the डपमान corresponding to वासस् and अडज or ज्ञूह in the डपनेव.

It should be noted that डपमेंच cannot be in every respect similar to डपमान; and it is on this account that डपमा is defined by Rájânaka Ruyyaka, Vidyádhara and other writers as मेदामेद्मभ्रामे साधम्बमुपमा. हीनता then becomes a Dosha, when it causes disgust to those men who have the sense of the appreciation of poetic beauties. Dandin says,

> न लिङ्गवचने भिन्ने न हीनाधिकतापि वा । उपमारूषणावालं वत्रोद्वेगो न धीमताम् ॥

Bhámaha also notes as under :-----

सर्व सर्वेज सारूप्यं नास्ति भावस्य कस्वचित् । ययोपपत्तिकृतिभिरुपमा सुप्रयुड्यते ॥ अखण्डमण्डलः केन्तुः क कान्ताननमयुति । वस्किञ्चिस्कान्तिसामान्याच्छशिनैषोपमीयते ॥ कि च काष्यानि नेयानि लक्षणेन महास्मनाम् ।

The following is given by Bhamaha to illustrate weing--

# निपेतुरास्वादिव तस्य दीप्ताः द्यरा धनुर्मण्डलमभ्वभाजः । जाज्यल्यमामा इव बारिधारा दिनार्धमाजः परिवेषिण्योऽर्कात् ॥

This is called **untry** on account of the impossibility of splendid lines of water coming out of the sun.

लिद्रयचननेर is illustrated by the following:-----

# भविगाद्योऽसि नारीणामनन्वनवसायपि । विषमोपलभिज्ञोर्मिरापगेवोसिर्तार्थतः ॥ >

विषयंग is the disparity of the उपमान and the उपमेब in size or class, what Mammata describes as 'उपमानस्व आतिमनावनत-न्यूनस्वमधिकता वा'. Bhamaha gives the following instances:-----

> कचिदमे प्रसरता काचिदापस्व निम्नता । द्युनेव सारब्रुकुलं स्वया भिन्नं दियां बलम् ॥ अवं पत्तासगासीनवक्तवाको विराजते । युगादी अगवान् क्रद्या विभिर्मिस्ट्रारिव प्रजाः ॥

दपनानाधिकता is the next Dosha. It is the opposite of द्वीवता or उपनानहीनता. It arises when the दपनान possesses a property to which there is nothing corresponding in the दपनेव. Bhdmaha's instance is:-----

> स पीतवासाः प्रशृहीतधाङ्गों मनोज्ञशीनं वपुराप कुष्णः । शतहरेन्द्रायुधवान् निधायां संयुष्ध्यमानः शासिनेव नेघः ॥

Here पीतवासन् corresponds to धतद्रद and धाई to दन्ताबुध. There is nothing in the उपनेव answering to धतिन in the उपनान.

The superiority of the **उपनान** over **उपनेव** in qualities is no Dosha. Bhámaha says :--

# भाधिक्वमुपमानानां न्वाय्वं नाधिकता भवेत् । गोधीरकुम्रहलिनां विद्युद्धपा सङ्घं वद्यः ॥

Bhāmaha has the following instance in illustration of the last Dosha, statesa-

# क्रिपेऽय तस्मिम् वनितानुवाबिनः प्रवृत्तदानाईकटा मतङ्ग्रजाः । विचित्रवर्द्ताभरणाथ वर्हिणो वर्भुदिवीवामलविप्रद्दा प्रहाः ॥

Bhámaha has the following note on the above stanza :----

# महैरपि गञादीनां बदि साइदयनुच्यते । तयापि तेषां तैररित कान्तिर्वाय्युमतापि वा ॥.

Page 207.

### धनिहितपाक्वमेरे-----

The difference of sentences may be either verbal or implied. In the instance given in the text it is verbal. In the following instance it is implied :-----

> ' भभिरामतासरमयम्बु आवनं नयनद्वयं जनननोहरं तव । द्वति प्रपञ्चविषवेऽपि वैधसे तुलमामुरञ्जति परस्परास्मना ॥

### 550 NOTES ON THE EKÂVALÎ:---Upameyopamâ.

# भव परस्परास्मना तुलनामुद्दव्वतीति संसिप्तवाक्यादिइमेतेनैतवानेन तुलनानुस्त्र-तीति वाक्यद्वयं विचारकमुझसते '। रस०, p. 198.

उपमेचोपमा------

The word is significant (अन्तर्य), being equal to उपमेवे-नोपमा.

Bhâmaha defines it as under:

# उपमानोपमेवस्वं बच पर्यायती अवेत् । उपमेचोपमां नाम ख़ुवते तां वयोदिताम् ॥

He gives the following instance:

# सुगन्धि नयनानन्दि महिरामहपाटलम् । अम्भोजमिव वक्तं ते स्वदास्यमिब पङ्क्रम् ॥.

## उपमानान्तरनिरसनैकप्रयोजनम्-----

The object of the उपनेव becoming उपनान is only to shew that there is no other उपनान. उपनेव and उपनान are mutually similar and there is no third object similar to them. Hence where there is no तृतीयसङ्ख्यच्छेर or a description which cuts off the possibility of a third similar object, there is no उपनेवो-पना. For instance, ' तरिदिव तन्वी भवती मवती वे वडिव्रता गौरी' is परस्परोपना, but not उपनेवोपना, for भवती being compared to वडिव् in point of तानव and तडित् to भवती in point of गौरव, the possibility of भवती being similar to an object other than तडिन् in some other point is not destroyed. For when an object is described as similar to another object in a certain point, it goes without saying that the second object is also similar to the first in the same point. The object then of saying what is clear is only to indicate that there is no third object similar to them. Such is not the case when an object is described as similar to another in a certain point and the second as similar to the first in some other point. 'एकेन धर्मे-णैकप्रतिवोगिकेs परानुयोगिके सादृइवे निकापितेऽपरप्रतियोगिकस्वैकानुयोगिक-स्वापि तेन धर्गेज सादृइवस्यार्थतः सिद्धतवा धाव्देन पुनस्तदुक्तिः स्वनैर्र्यक्यपरि-सराव नृतीयसद्वाय्वच्छेदमाक्षिपति ॥' रस., p. 196.

Page 208.

### लोचनमधुकरः-----

When the compound is dissolved as लोचनं मधुत्तरः इव it is called उपनितसमास, लोचन being उपनित or उपनेव, and is formed by the Sútra ' उपनितं व्याप्रादिभिः सामान्याप्रयोगे ' २।९।९६।।, and when it is dissolved as लोचनमिव मधुत्तरः or लोचनसदृशः मधुत्तरः, it is मध्यमपद-लोपिम् or उपनासमास, लोचन being उपनान, and is formed by the Vártika, ' बाकपार्थियानां सिद्धवे उत्तरपदलोपस्वोपसंख्यानम् '.

Page 209.

### बीर नर्रांसह------

This is an instance of what Jagannâtha calls ध्यक्तधर्मा डपा-नेवेपना.

As in इएमा, the common property in उपमेयोपना may be अनुगा-निन् as in धिव इव गुढ्र्गरीयान् गुरुरिव सोऽयं सदाधिवोऽपि तथा or वस्तुपति-वस्तुभावपन्न as in the instance लोचनमधुकरमधुर-given in the text, or उपन्यरित as in 'कुलिशनिव कडिननसत्तां हर्द्यं जानीहि हरयनिव कुलिश्चम्',

In चन्द्रतुल्यं मुखम्, चन्द्र is the प्रतियोगिन् and मुख the अनुयोगिन् of साहझ्य. 'विशिष्टबुद्धी प्रकारतया भासमानं संसर्गस्य प्रतियोगि विश्वेष्यतया भासमानं संसर्गस्यानुयोगि !.'

### 552 NOTES ON THE EKAVALI :- Ananvaya.

> 'रमजीवस्तबक्रयुता विलासितवक्षोजयुगलद्यालिम्बः । लतिका इव ता वनिता वनिता इव रेजिरे लतिकाः ।

अव रमणीवस्वविलसितस्वाभ्वां विश्वेषणाभ्वां कुतत्वद्यालित्वाभ्यां च विश्वेष्याभ्वां परस्वरं बस्तुप्रतिवस्तुभावमापत्राभ्यां पुटितः स्तवकस्तमऊपः परस्परं विम्वप्रति• विम्बभावापत्रो धर्मः ॥ ' रत्त•, p. 197.

Page 209.

अनुगतिरूप-----

The strate of the verse is :--

वधङ्गानामनुगतिकपनेकस्वैकस्मिनेव वाक्ये वावते तदानीमन्वयोंऽनन्ववः कयितः ।. When one and the same object becomes उपनेव and उपमान in one and the same sentence, the figure is अन-न्वव and the term is significant; because there is no second with which the object is connected in some point of similarity. नास्ति अन्ववः संवन्धो दितीवेन सह साधारणधर्मेण वच सोडनन्ववः.

Bhâmaha defines it as :-----

बच तेनैव तस्य स्वारुपमानोपनेवता । असाइदयविवसातस्तनिस्वारुरनम्बयम् ॥

His instance is:-----

ताम्बूलरागवलवं स्कुरइद्यनदीथिति । इन्दीवरायनवनं तवेव वरनं तत्र ॥ It may be noted that Udbhata's definition of **अनन्त्य** is exactly the same as Bhâmaha's.

#### Page 212.

## तद्र्पक्रमारोपे यथापद्वयते न तद्विधयः-----

That is इत्यक्त in which there is superimposition of the **विपविन** (corresponding to उपनान in उपना) on the **विपव** (answering to उपनेव) and in which the subject of superimposition is not denied (as in अपद्धति). आरोप means ascribing one thing to another or superscribing one thing upon another. That to which something is ascribed is called the **विपव** or subject of superimposition and that which is ascribed is called the **विपविन**. In मुख चन्द्र:, मुख is the **विपव** and चन्द्र the **विपविन**. आरोप is to be distinguished from अध्यवसाय. In आरोप, the **विपव** and the **विपविन** are both expressed, while in अध्यव-साय, the **विपय** is swallowed up by or lost in the **विपविन**. The former leads to इत्यक, the latter to अतियायोक्ति. The figure is called इत्यक; because in it the **विपविन** colours the **विपव** with its own properties.

Vidyadhara's definition follows that of Rajanaka Ruyyaka, 'मनेरमाधान्वे आरोपे आरोपविषयानपद्ववे कपकम्'. Vide झलं॰ सर्व॰, p. 34•

Bhamaha's definition, divisions, and examples of **wya** are as under:-----

उपमानेन वत्तत्त्वमुपनेवस्य कप्यते । गुणानां समतां दृष्ट्रा कपकं नाम तदिरः ॥

#### 

सनस्तवस्तुविषवमेकदेग्रविर्वात्तं च । दिथा रूपकमुहिष्टनेतत्तवोच्चते वया ॥ ग्रीकराम्भोमरस्त्रवस्तुङ्गा जलदर्रान्तनः । निर्यान्तो मण्डवन्तीने राक्तकार्मुककारणम् ॥ तडिद्दलवकक्ष्याणां वलाकामालमारिणाम् । पयोमुर्चा ध्वनिर्धीरो दुनोति नम तां प्रियाम् ॥

Udbhata also gives the same two divisions of इएक, but they are used in a different sense also, सगस्तवस्तुविषद being called मालाइएक. His definition is as under:------

## श्रुस्वा संबन्धविरहाधत् परेन पदान्तरम् । गुणवृत्तिप्रधानेन युज्यते कपकं तु तत् ॥

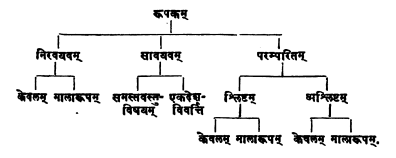
#### भत एदोपना प्रतीवते-----

When non-difference (अभेद between the दिषय and the दिषदिष्) is spoken of as predominant in ऊपक, difference is not denied. Really speaking, there is a difference between the दिषय and the दिषयित and hence it is that उपमा or similarity is implied. What Vidyâdhara means is that identity between two things based on similarity alone constitutes ऊपक. Mammata also says the same thing. 'अतिसाम्यात् (अन-पहुतनेदयोः) उपनानोपनेययोरनेदो रूपकम्।'. Hence सुख ननोरमा गमा where there is आरोप but not आरोप based on similarity is not रूपक. "उपमानोपनेयदिदोषणाभ्यां साइइयलामात् 'सुखं मनोरमा गमा' इत्यादिशुद्धारोपदिषयतादारम्यनिरासः । सादृद्यमुलकनेद च तादारम्यं रूपक-माननन्ति ॥" रस॰, p. 225.

### Page 213.

### तरेवनिह भेराष्टकनेवोहक्तिम्-----

The eight divisions are as under:



### ष्यस्तसमस्तत्वाहिकयने वैचिम्याभावात्-----

Some authors like Dandin divide avan into समस्तकपक, ज्यस्तavan, and समस्तज्यस्तकपक. बाहुलता, अनुस्यः पद्धनान्यासम् and स्मितं मुखेन्दोक्योस्ता are respectively instances of these varieties. As, however, there is no charm in such varieties, Vidyâdhara, Mammața and other later writers on poetics have dropped these divisions.

#### Page 214.

### समंस्तवस्नुविषयम्-----

When all the objects superimposed are expressed in words and none of them is left to be implied, the ava is समस्तवस्नुविषय. वस्तु means आरोप्यमाण or विषयिन and विषय means सब्सविषय or सब्सोपास. Jagannátha thus explains the word :-----'सगस्तानि वस्तून्यारोप्यमाणानि सब्सोपासानि यत्र तत् समस्तवस्नुविषयम्' रस•.

### 556 NOTES ON THE EKÂVALÎ :-- Rúpaka.

p. 231. Mammata's definition is similar:----- 'समस्तवस्तु-विषयं मौता आरोपिता बहा ' where आरोपिता: is equal to मारोप्यनानाः. Dandin calls it सकलकपकम्. His instance is:-----

## साम्राङ्गलिइलम्रेणि मखदीधितिकेसरम् । ध्रियते मूर्धि भूपालैर्भवचरणपद्वत्रम् ॥

### एकरेशविवर्सि ------

When some of the objects superimposed are expressed and some left to be implied, the इपक is एकदेशदिवर्षिद, Mammata's definition is :---- ' श्रोता धार्या च ते वस्मिनेकदेशदिवर्षित तत् '. Commentators in general explain the word एकदेशदिवर्षित as एकदेशे विशेषेण वर्ष्तते इति एकदेशदिवर्षि. विशेषेण वर्तते should be taken to mean शब्दोपात्तस्वेन वर्ष्तते. Jagannâtha explains it in two ways:--विशेषेण वर्त्तते शब्दोपात्तस्वेन वर्त्तते or विवर्ष्तते शब्दोपात्त-रवादन्वयाभूय वर्त्तते.

'यत च कचिद्वयवे शब्दोपात्तमारोप्यमाणं कचित्रार्थसामर्थ्यासिप्तं तरेक देशे शब्दानुपात्तविपथिके अवयवकपके विवर्त्तनात् स्वस्वरूपगोपनेनान्वयास्वेन वर्त्तनादेकदेशविवर्त्ति ।

यद्वा

एकरेशे उपात्तविषथिक अवयवे विशेषेण स्फुटतया वर्त्तनारेकरेशविवर्ति "

(e, p. 231.

Page 215.

परम्परितम्------

परम्परितरूपक is made up of two रूपक's of which one is the cause of the other. It is either based upon निरुष्ट words (words conveying two meanings) or upon जनिरुष्ट words. In the former case it is called श्लिष्टपरम्परित and in the latter case मन्लिष्टपरम्परित. The मारोप which supports another मारोप is generally expressed by श्लिष्ट words. 'यच चारोप एवारोपान्त-रस्व निमित्तं तन् परम्परितम् । तचापि समर्थकरवेन विवक्षितस्यारोपस्य श्लेषमूल-कले श्लिष्टपरम्परितम् । ' रस•, p. 233.

The difference between एकदेशविवर्त्तन and परम्परितकपक is that in the former the two superimpositions of which one is expressed and the other implied may be explained independently of each other, while in the latter one superimposition is necessarily dependent upon the other. Mammata says :--'निवतारोपणोपावः स्वाहारोपः परस्व वः । ततु परम्परितम् ------'. In the instances given in the text the superimposition of नायिका on y, which is implied from the superimposition of a sportive pillow on the hand which is expressed, may be explained from the feminine gender of **y**, and from the fact that the earth is described by poets as the wife of kings (kings being called भूपति, महीभुष् &c.); it does not require the superimposition of केलीतल्प on भुज for its support; while the superimposition of the or the requires for its support that of HITE (the lake) or मानस (the mind); in other words, it is not possible without the superimposition of नानस, the lake, or नानस, the mind; for there is no similarity between राजन and te except that of living in मानस (the king living in the mind of sportive women and the swan living in the मानस lake).

#### Page 217.

वेधम्येंग-By the absence of a quality, by a negative or destructive quality. The charity of the king is identified

### 558 NOTES ON THE EKÂVALÎ:-Pariņāma.

with a destructive cloud; because it dispels the moonlight of the glory of the heavenly tree.

#### Page 218.

चरणारविन्दम् ------चरणावेवारविन्दं चरणारविन्दम्. The compound is formed by 'मजूरव्वंसकार्वः २।१।७२॥ and is called मजूरव्वंसकारि, कपकतमास, or विशेषणसमास.

Page 219.

### बहाह हुर्गसिंहः । रञ्जेर्सुंगरमण इत्यनुपङ्गलोपः-----

'रस्नेणों मृगरमणे' is the reading of the Vartika as generally found. The माधवीवधानुवृत्ति has the following:-----

'रजवति मृगान् । भरीरजत् । रमयतीत्वर्यः। 'रञ्जेर्णौ मृगरमणे' इति न-स्रोपः। 'जनीजृष्क्रसुरञ्जोऽनन्ताच ' इति मित्त्वाद्धस्तः। मृगादन्यच-रञ्जवति पश्चिणः। तया रमणाइन्यचापि रञ्जयति मृगान् तृणादिदानेन वधीकरोतीत्वर्यः। '.

#### Page 220.

### तं परिणामं दिविधं----- °पयोगाय------

Remarks have already been made on this figure as explained by Vidyádhara. Vide pp. 452-56 It may be noted that Mammata does not enumerate this figure in his list, and that the figure as accepted by other rhetoricians is different from that of Vidyádhara. Appaya Dikshita defines it as 'परिणाम: कियायंभेदिषयी विषयास्मना।'. His example is:--'प्रसंत्रन दुमब्जेन वीक्षते महिरेक्षणा।'. On this Áshádhara says:--'क्रमलं हि

#### UNMESHA VIII.—Parinama.

स्ववं ब्रहुनश्चक्तं नेशकर्पं मूला पदवतीति परिणामः ।'. Jagannátha's definition is similar:----'विषयी वत्र विषवास्मतवैव प्रकृते प्रकृतोपचोगी म स्नातन्त्र्वेण स परिणामः ।' रस॰, p. 248. Vidyánátha too agrees with them. His definition is:-----

## झारोप्यमाणमारोपविषयास्मतया स्थितम् । प्रकृतस्योपयोगित्वात् परिणाम डहाहतः ॥

Vidyâdhara's definition of the figure is based upon that of Réjánaka Ruyyaka:----- ' आरोप्यमाणस्य प्रकृतीपचोगिस्वे परिणामः ।'

Mallinâtha seems to take परिणामालंकार as Vidyâdhara does it. Vide his commentary on S'isupalavadha २१७०, २१९२ (where he shews the difference between इत्पक and परिणाम--' आज वला-एकततिष्वारोप्यमाणामां जवनिकानां मुद्दं जनयानिति प्रकृतेापयोगिवर्णनाल् परि-णामालंकारः । " आरोप्यमाणस्य प्रकृतोपयोगित्वे परिणामः " इति लक्षणाल् । कपके तूपरजनमाजमिति भेदः । '), २०१३, २०१३, ७, and २०१६७.

In his commentary on रसगङ्गाधर, Nágoia remarks:----- ' दबं तु हूमः । उपमानप्रतिवोगिकाभेरो कपकम् । उपमेवप्रतिवोगिकामेरुः परिणामः प्रतीपवन् । तवामेरे उपमेवप्रतिवेगिकस्वतास्पर्वमाहकं प्रकृतकार्वोपवोगः । व तु तच्छरीरेऽस्व प्रवेशः । एवं च वयोपमानस्व स्वास्तनेव प्रकृतकार्वोपवोगो वच चोरासीनता तव कपकनेव । एवं च परिणामो विश्वेषणसमासावत्तः । कपकं महूर् ष्यंस्कारिद्यमासावत्तं मुख्यचम्द्र इत्यारी । वरि तु चन्द्रमुखमिति विप्रहुडवते तरा विश्वेषणसमासावत्तमपि कपकनिति । ' रस॰, p. 248.

In his Udyota on Kâvyaprakâśa he defends Mammața and rejects artema :-----

## 'मुखाचन्द्रेण विरहतापः शाम्यति ' इत्वाहावपि रूपक्रमेव । न चैदं चन्द्रामेह-भवीवौ विरहतापश्चामकत्वासंभवः । अभेइप्रतीतेराहार्वत्येन मुखत्वत्वातिरत्कारेण

559

विशेष्यतवा भानेन च तत्त्वसंभवात् । 'राजनारायणं लक्ष्मीस्स्वामालिङ्गति निर्भरए।' इत्त्वादौ आहार्थनारायणस्वबुद्धधाऽऽहार्वस्वैव लक्ष्मीकर्त्तुकालिङ्गनस्व बोधान होषः । वनु आरोप्यमाणो यत्र विषयास्मतयैव प्रक्रत्वकार्योपयोगी न स्वातन्त्र्येण स परि-णामः । अत्र च विषयाभेद आरोप्यमाणे उपयुउ्थते । रूपके तु नैवमिति विश्वेषः । " वदनेनेन्तुना तन्दी स्मरतापं विलुम्पति '' इत्त्वादि उदाहरणम् । अत्र हि स्मरताप-नाद्यनसामर्थ्ये मुखास्मैनेवेान्दोः । धीष्मसंतापहारकत्वात् रमणीयद्योगाधारत्वाचेन्दु-विषयितयोपात्त इति दासिणात्याः । तत्र । इन्दौ वदनतादात्य्वप्रतीतेर्वर्णनीवमुखा-यनुस्कर्षकस्वेनालंकारत्याभादादिति दिक् ।'.

Pages 222-224.

### . क्रिसलबति कविः-----°नोपनिबद्धानि ------

When an object of description (प्रकृतार्थ) is suspected by the poet to be another (पापकृतार्थ) and when the suspicion is based upon similarity between these two and is set up by his genius, the figure is called होदेह. Bhámaha, Udbhala, Mammata, and others call it सहंदेह. 'स्याजुर्वा पुरुषो पा' expresses a doubt, but this doubt is set up by one's own will and not by poetic genius; in other words, it is not striking and therefore constitutes no figure. Doubt again must be based upon similarity; 'दतो गता सा क गता न जाने गहं गता ने हरवं गता पा' does not therefore illustrate this figure. The figure is divided into three classes, according as doubt is described as pure without certainty, or with certainty in the middle, or with certainty at the end. It is thus युद्ध:, frauanf:, or निषयान्त:. The following is given by Jagannátha as an instance of युद्धहोई:---

560

नरकतमणिमेहिनीधरो वा तरुपतरस्तरुरेष वा तमालः । रघुपतिगवलोक्य तत्र दूरा-दृषिनिकरैरिति संग्रयः प्रपेदे ॥

Here the final idea is that of doubt and there is no certainty whatever.

The following illustrates निमयगर्भसंदेह----

त्तरणितनया कि स्वारेपा न तोयगवी हि सा मरकतनणिज्योल्स्ना वा स्वान्न सा मधुरा कुतः । इति रघुपतेः कावच्छावाविलोकनकौतुकै-र्वनवसतिभिः कैः कैरादौ न संदिदिहे जनैः ॥ रस०, p. 257.

The doubt of the poet here takes this form :--एषा (एषपते: कावच्छावा) कि तरणितनवा (वनुना) स्वात् न वा (whether this is the body of Ráma or the river Yamuna; for both are black). This doubt is removed by a sauata or differentiating property residing in the दपनान, viz., तोवनवीस. This (the body of Ráma) cannot be the Yamuna; for the Yamuna is made up of water. Thus the doubt is removed and it is known for certain that the body is not the Yamuna. Though one doubt is removed, another arises. It is doubted whether the body is the splendour of emarelds, both being brilliantly blue. This doubt too is removed by a sauata property of the दपनान, viz., नपुरसामान. It cannot be the splendour of emarelds; because whence can it be sweet? Thus in both the cases certainty is arrived at, but it is not final. It is 71

### 562 NOTES ON THE EKAVALI :-- Sandeha.

certain that what is seen (*i. e.*, *Ráma*'s body) is neither the Yamuna nor the splendour of emarelds; but its real nature, its being *Râma*'s body, is not known. Thus there is certainty in the middle, but not in the end. The figure, therefore, is framework is framework is the set of 
The third variety of the figure is निषयान्तसंदेह. An instance for it is given in the text. Various doubts are raised in regard to king Nrisimha. Is he the lord of Moon-lotuses; for both are shining? No, he cannot be the Moon; for the Moon has no कमलोहासनशक्त which the king has (the Moon cannot open the Sun-lotuses; the king can gladden Lakshmi, his wife). Is he then the lord of days; for both are illustrious? No, he cannot be the Sun; for the Sun has not कमरे लागी-वितननधक्ति when he rises, which the king has ( the Sun when he rises cannot spread out beauty in the Moon-lotuses; the king in his prosperity distributes Lakshmt for the pleasure of the earth). Is he then Krishna; for both are beautifully blue? No, Krishna has the property of farquautate, which the king has not (Krishna lowers the lord of birds, Garuda, when he ascends it; the king does not lower or disregard the best of the Brahmins but gives them charity). Why say It was finally known that you were king Nrisimha more? by your wonderful exploits. Here कामलोक्सासनचात्त्तवभाव, कुमुदे लक्ष्मीवितननशत्त्वभाव, and दिजपत्वधरीकाण are व्यावर्त्तक properties found respectively in चन्द्र, सूर्व, and विष्यु, the उपमान's of नृषिह. They are properties which create a certainty that the object before us is none of the three, चन्द्र, सूचे, and विष्णु. They do not enable us to arrive at the real character of the object; and if the description had stopped here, it would have been an instance of निश्वयगर्भसंदेह like तरणितनया-----. But a व्यावर्त्तक property of the डपनेव, viz., विचित्रचरिवस्व (found in the king and in none of the three डपनान's) makes it certain that he is Nrisimha.

In this verse in provist i immediate the line symmetrical with the first two lines and thus prevent मसमझन रोष ; and this is the reading of most of the Mss. in another place where the verse occurs (p. 274).

Now when the ध्यावर्त्तक properties कमलोझासनग्रत्तवभाव, कुमुदे लक्ष्मीविसमनशत्त्वभाव and दिजपत्वधरीकरण are minutely examined, it will be found that they are saratian properties in the sense of कमलस्योझासनग्रत्तयभाव, कुमुदे चन्द्रकमले लक्ष्मीवितननग्रत्त्तयभाव and near futien; but their absence is not found in this sense as belonging to the king; but in the sense of कमलाया रहासने शक्तिः कोर्मुदे लक्ष्मीवितननबक्तिः and ब्राह्मणश्रेष्ठानवधीरणम्. In this sense, however, they are not surarian properties. The difficulty that is thus presented is removed by अतिश्वयोक्ति, based upon the identification of कामलस्य रक्षासनं and कामलाया रक्षासनं, कुमुदे and कोर्मुद, and गरुडाधिरोहण and बाह्यणाधरीकरण, they being considered as one, by may, being expressed by the same words that can be construed in these two ways; and as certainty is strengthened by अतिशयोक्ति based upon श्लेष, there is संज्ञर (fusion) of संरेह and अतिश्वयोक्ति resting on the relation of the supporter and the supported, संरेह being supported by अतिश्वयोक्ति In

सुबसोकेन कि वा there is a commixture ( संयुष्टि ) of संदेश and मति-प्रवासिक with another figure जालेप of a particular sort, which consists in the partial expression and the partial denial of what is to be expressed with some motive. A few similar objects, the Moon, the Sun, and Vishnu, are spoken of and the expression of any other object in point of similarity is denied and the motive in doing so is to suggest that among the gods enumerated or among others, there is none equal to Nrisimha. The figure जालेप thus suggests another figure जातिरेक which consists in the superiority of the उपयेक ( नृतिष्ठ in this case ) over the उपयाग ( जन्म, सूर्व, and विष्णु ).

Sometimes in this figure the objects superimposed are seen to have different substrata (भिन्नायवर्ष). In the instance कि नित्रेषु सनीकृतः — the subject of superimposition is कीर्षि or rather कीर्षिकृतकार्थ and the objects superimposed are सवीकरण, उत्सारण, प्रसालन, धपलीकरण, कपलीकरण, and एकीकरण. The संदेश in fact takes the form कीर्षिकृत कार्ये कि सनीकरणं कि वोस्सारणं कि व प्रसालनं &c. Here the objects superimposed have not the same मात्रय. They reside in different things; वसुनत्यां सनीकरणं रौलेषु उत्सारणनम्बरे प्रसालनं वनश्रेणिषु धपलनं दिशु कपलीकरणं पायोंधिष्येकी-करणम्.

Bhâmaha's definition of this figure which he terms ativ is as under :--

> डपमानेन तस्वं च भेहं च वहतः पुनः । ससंदेहं वचः स्तुरेवे ससंदेहं विदुर्वया ॥

#### UNMESHA VIII.—Sandeha.

His instance is :--

## किमवं श्वश्वी न स दिवा विराजते कुसुगागुभो न धनुरस्य कौसुमम् । इति विस्मयाद्दिमृशतोऽपि मे सति-स्त्ववि वीसिते न लमते,ऽर्यानिषयम् ॥

This is निषयगर्भसंदेह. He has given no instance of निषयान्त-संदेह.

Udbhata's definition of ससंदेह is exactly the same as Bhamaha's. He has मुधाः for बया. His instance is :---

## हस्ते किमस्व निःशेषदैत्वद्वहरूनोइदाः । वद्याःसंचय एष स्वाम् पिण्डीमावोऽस्व कि कुतः ॥ नानिपचस्पृहाबातः कि इसो नेष चच्चलः । इति बस्वाभितः बाक्तमशक्तिटार्खयो जनः ॥

This is also निभवगर्भससंदेह. Udbhata gives another variety thus :---

### ध्मलंकारान्तरच्छायां यत् क्रुत्वा धीषु बन्धनम् । ध्मसंदेहेऽपि संदेहरूपं संदेहनाम तत् ॥

This corresponds to बुद्धसंदेह. His instance is the following :---

## नीलाबरः किमबं मेरी धूमोऽय प्रस्तवानले । इति वः राङ्क्यते इयामः पक्षीन्द्रेऽकैत्थिपि स्पितः ॥

Here the blue Krishna sitting on the brilliant Garuda is suspected to be a blue cloud on Meru or smoke on destructive fire. The figure suggested is **EVAN**, Krishna being

### 566 NOTES ON THE EKÂVALÎ:-Sandeha.

suggested to be like a blue cloud on *Meru* or smoke on destructive fire.

Udbhata has given no instance of निषयान्तसंदेह and this has led Mammata to remark--- 'कि तु निष्ययगर्भ इव नाष (निषयान्ते)निषयः प्रतीयमान इत्युपेक्षितो महाइटन ॥ '.

Vâmana, who like our author and Rájânaka Ruyyaka, adopts the word संदेष, has an instance of सुद्धसंदेष्ट् only. He defines it as 'उपमानोपमेवसंग्रव: संदेष्ट:'. The instance given is:-

## इदं कर्णोस्पलं चसुरिदं वेति विलासिनि। न निभिनोति हरवं किं तु रोलावते पुनः॥ काव्यालं॰ ४१३।११॥.

In this figure where **संग्र** based on the similarity of objects is expressed, the common property may be expressed or implied, the same or different, अनुगामिम् (one and the same found in both) or बिम्बग्रतिबिम्बनावापन्न (two properties which are similar).

## नेवाभिरामं रामाबा वर्ष्तं वीक्ष्य तस्तलम् । सरोजं चन्द्रविम्वं वेस्यखिलाः समशेरत् ॥

Here the common property (नेवाभिरानस्व) is one, expressed, and अनुगामिन्.

In

## झाझा सुनेषेारविलङ्खनीया किं वा तदीया नवचापयष्टिः । वनस्थिता किं वनदेवता वा बकुन्तल्य वा युनिकन्यकेवम् ॥

the common property is different, expressed, and अनुगानित

मविलङ्घनीवरव is common to आज्ञा or नवचापवष्टि and सीता, and वन-स्थितस्य to वनदेवता or शकुन्तला and सीता.

The following shews that the common property is विम्बग-तिविम्बभाषापन्न------

> सपक्रवा किं नु विभाति वद्यरी सफुद्रपद्मा किमियं नु पद्मिनी । समुद्रसस्पाणिपदां स्मितानना-मितीसमाणैः समलम्मि संग्रयः ॥

In this there is बिम्बमतिबिम्बभाव between समुद्रसत्पाणि and पाइ on the one hand and पह्नव on the other, and स्मितानन, and फुह्रपग्र.

' भरिमभ संशये नानाकोटिषु कचिरेक एव सनानो धर्मः । कचित् पृथक् । सोऽपि कचिरनुगानी कचिद्रिम्बप्रतिबिम्बनावनापत्रः । कचिरनिर्रिष्टः कचि -निर्रिष्टः ॥ ' रस॰, p. 263.

Pages 225-6.

वस्त्वन्तरप्रतीति°-----'साधम्वेण------

When one thing is charmingly mistaken as another through resemblance, the figure is called आगित्तगत् by writers well-versed on poetics. आगित means the apprehension of one thing in another and the figure in which there is आगित is आगितगत्. This figure is different from स्मरण; for स्मरण is accepted by all as knowledge that concerns itself with a distant impression ( तत् ), while आगित is a mistaken apprehension concerning what is near ( इत्य.). स्मृति is defined as

#### 568 NOTES ON THE EKÂVALI:-Bhrántimat.

'संस्कारमायजन्व ज्ञान स्नुतिः'. When an object is perceived, an impression ( संस्कार ) is made on the mind and this impression is recalled on seeing a similar object, or by some other cause. Remembrance thus concerns itself with a past impression (तत्ता) and is expressed in the form तत स्मरामि. अन or विपर्वव is five any or false apprehension and takes the form granity cang. It thus concerns itself with what is near or star. The figure mining is also different from tits; for tits is accepted to be knowledge concerning two properties opposed to each other, their opposition first flashing upon the mind, as superimposed upon an object. Nor would this make the definition of संदेह too wide; for a sentence like 'मकतामक्रालेन मियोबिरोधिनी जानानि' is not accepted as a figure. Therefore wiferent province; and does not take the form हरं वा हरं वा as संदेह, nor तत् जानामि as स्मरण, but takes the form इरमेव and is thus knowledge concerned with इत्वा.

With सुराहनाभ्यो मल्ज्य ----- compare

## कीसौँ विस्कूसिंगर्खा ते मृणालस्रीरसङ्घिनः । इवेऽपि नागास्तन्वन्ति विद्वान्तोझोलनं मुष्टुः ॥

given by Nâgeia in his commentary on (19, p. 271.

where arising from causes other than similarity between two objects, such as the embarrassment of the mind caused by blows on the vital parts of the body, as in the verse sequent<sup>o</sup> in the text or the madness caused by separation from the object of love, does not constitute this figure. 'गर्नप्रहारकृतविचाविसेपविरहारिकृतोम्मासाहिजन्वसान्तेमें नालंकारत्वम् । साह-प्रमामेञ्चल्सानास् । ' उद्योत्त. It should be noted that any sort of सान्ति is not sufficient to constitute this figure, but that it must be striking or कविमतिमानिर्मित. 'आन्तिमाचनणालंकारः । सा च कविमतिगानिर्मिते । तेन रक्ते रजतनिति कुफ्रेनलिकारत्वस् । ' उखोत.

Both in इएक and आस्तिमल, one thing is known as another, महत as अप्रकृत; but in इएक, the निभव or certitude is आहार्व or voluntary (बाधकालीनेच्छाजन्वं झाननाहार्वम्), while in आस्तिमत् it is व्यवाहार्व or caused by some adventitious circumstance ( रोष ).

The figure भान्तिमन् is treated immediately after संरेह, as they both depend upon false apprehension.

Both Bhamaha and Udbhata omit this figure.

Pages 226-8.

तत्तनिमित्तनेदाद् ------निरूपितः-----

When a certain object is apprehended by different persons in different ways through different causes, the figure is **show** which has thus a significant name. This figure cannot be comprehended under **stor**; for **stor** simply requires the object under description to be coloured as another (**store** to be superimposed upon **stor**), while **show** requires an object to be grasped in different lights by different persons through different causes. Nor can it be included under **unform**; for though in it as in **unform** there is an idea of a thing being different from what it is, it is considered as a separate figure 72

as it is based upon another additional charm of an object being apprehended in various ways. Nor is the figure to be included under that variety of manaily which consists in considering objects, though different, to be identical; for in it an object is looked upon in various lights by different ap. prehenders. By all means the province of the is different from that of aya and other figures. If in some cases an idea of another figure also flashes upon the mind, there is no inconsistency whatsoever; for we have there fusion (tint) of the figures रहेस and इएक &c. expressed by one and the same expression. Therefore where an object is apprehended in various ways, we have the reason why the object is thus apprehended is that it possesses many properties and that love, desire of obtaining something, and the conventional usage stir up persons to look upon the object in various lights.

### ' तत्र रूण्वर्थिस्वय्युत्पत्तवो वयावोगं प्रवोजिकाः । तद्कुत्तम्-----

## " वयाइचि वयायित्वं वयाच्द्रत्पत्ति भिद्यते । व्यामासोऽप्वर्य एकस्मिन्ननुसंधानसाधिते ॥ " इति ।

बया----- " वस्तपोवननिति मुनिभिः कामायतनमिति वेदयाभिः संगीतद्वालेते हासकैः " इत्वादि हर्षचरिते त्रीकण्ठाख्यजनपदवर्णने । '. आतं॰ सर्व॰, p. 47. ब्युत्पत्ति is explained by a commentator as वृद्धच्यवहारद्वरणता.

through love, 'desire of obtaining something, or conventionality as the case may be.

The propriety of the word एकर् in the definition of उत्तेल will be manifest from the following instance :---

## 'मधरं विम्बनाज्ञाब मुखनब्जं च तन्दि ते । कीराम चम्दरीकाम विन्दन्ति परनां सुदम् ॥ '

In this, one and the same object is not apprehended in different lights and the figure consequently is not **eres**.

The word अनेकेः in the definition prevents its अतिब्बाझ to गालाकपक as in 'धर्मस्वाला गागधेवं क्षमायाः'.

भनेकथा prevents मतिप्रसंग to instances like the following :--

# ' नृत्वस्वद्याविद्यात्रिप्रखरखुरपुटमोद्धतैर्धूलिजालै-राल्नेकाल्नेकमूबीधरमतुलनिरालोकमार्व प्रयाते । विश्वान्ति कामबन्ते रजनिरिति धिवा मृतले सर्वलोकाः कोकाः कदन्ति ग्रोकानल्प्रविकल्तवा किं च नन्दन्खुलूकाः ॥'

Here though the object apprehended is one, viz., धूलिजाल, and the apprehenders are many, viz., लोक, कोक, and उल्कू, still the apprehension is not अनेकघा, as all regard धूलिजाल as रजनी. The figure therefore is not उहोल.

As mentioned in the text, स्वोच may be pure ( युद्ध ), or mixed with other figures ( संकीर्ण ). 'न अवसि कयंकार म्लाघ्य :-' is an instance of the first sort. When संकीर्ण, it may be संकीर्ण with करवक and other figures. In ' वजप सरागिति सरणागैतरसुराववरगिति सतिकैः '-----(Vide मीकण्ड-जनपर्वर्णन in हर्षचरित, p. 108), we have संकर of रूपक and रहेल. In

> ्धालेक्व सुन्दरि मुखं तद मन्दहार्स नन्दन्स्वमन्दमरदिन्दधिवा मिलिन्दाः । किं चालि पूर्ववृगसाम्छनसंधनेप चच्छपुरं चटुलवन्ति चिरं चकोराः ॥'

we have tian of miniter and that. Myga is tial with

## 'वविसेति वरून्स्वेतां सोकाः सर्वे वरन्तु ते । कूनां परिणक्त सेवं तपस्वेति नर्तं मन ॥ '

We may have similarly even of even with energy as in the following :--

## ' भानुरमिर्वमो दावे दक्षिः क्षणोंऽयदा क्रिविः । अस्वयिनमार्थिवम विकल्पम्त इति स्ववि ॥ '

All these are instances of every in which the nature of an object is apprehended as different from what it is. When the end of an object is apprehended as different by different persons, we have entropy or united. The following are the instances in order :--

> ' सर्गहेतोः सहा धर्मः स्थितिहेतोरपि प्रज्यः । हिषः संहारहेतोम विकुस्त्वां जातमात्मनः ॥ ' ' मार्थिनो हातुमेवेति जातुमेवेति कातराः । जातोऽवं हन्तुमेवेति वीरास्त्वां हेव जानते ॥ '

572

Even if the apprehenders are not different, if an object is apprehended in different lights in different points, it constitutes are as in the following instance :----

> ' सत्रीडा स्वितानने सकरुणा मातद्भचर्माम्बरे सवासा भुजगे सविस्मयरसा चन्द्रेऽमृतस्वन्धिनि । सेर्घ्या जह्रुसुतावलेकनविधौ सीना कपालोस्रे पार्वस्वा नवसंगमप्रणविनी दृष्टिः धिषायास्तु वः ॥ '.

This sort of उल्लेख too may be संकार्भ, as in the following instance:-----

## • बगने चन्द्रिकायन्ते हिमायन्ते हिमाचले । पृथिष्यां सागरायन्ते भूपाल सव कीर्त्तयः ॥ '

Here we have fusion of **eden** with **ecient**.

Pages 228-30.

### कलवति विषवे----- ° निर्देशो इष्टव्यः-----

When the subject of superimposition is denied and the object superimposed shines out prominently, the figure is arguing and it is of three sorts on account of the arrangement, in a sentence or in sentences, of the subject of superimposition and the object superimposed.

The figure is dealt with here; because the figures that are concerned with superimposition are treated of from the figure **ave** and in this figure the subject of superimposition is denied unlike in other figures where it is not denied.

> ' अर्कु केऽपि ग्रग्नाङ्करे जलनिधेः पहुं परे मेनिरे सारहं कतिचिच संजयाहिरे मुच्छावमैच्छत् परे । इन्सै यहलितेन्द्रमीलग्नकल्प्रवानं हरीदृष्टवते तत्सान्द्रं निश्चि पीत्तमन्धत्तमसं कुझिस्यमाचरुमहे ।

or in

'मन्यानगूमिधरमूलकिलासहत्र-संपद्दनव्रणकिणः स्फुरतीन्दुमध्वे । छावानृगः श्वद्यक इस्वतिपानसेक्ति-स्तेपां कयंथिदानि तथ हि न प्रसक्तिः ॥'

the भगहति is भार्थी भगहति.

It must be noted that the झारोप must be झाहार्व or voluntary and not आगाहार्व as when a lover calls the Moon, the Sun, denying his real nature. Jagannâtha says :-----

'मय च लसजे (i.e., in the definition of अपद्वति given by him :---' उपनेवतावच्छेरकनिषेधसामानाधिकरण्वेनारोप्वमाणमुपमानतारारम्बमपद्वातिः') भारोप्वनाणमित्त्वत्त्वाहार्यनिभवविषयीक्रियनाणमित्त्वर्यः । तेन

> संप्रामाङ्ग्लसंमुखाइतकिवद्भिभंगराधीश्वर----ध्वादीर्णीकृतमध्वभागविवरोन्मीलजभोमीलिमा | मङ्गारप्रखरैः करैः कवलवन् सच्या जगन्मण्डलं मार्चण्डीऽयम्देति केन पशुना लोको श्वशाद्गीकृतः ॥

मच विरहिजनवाक्वे नावं श्वशाङ्कः अपि तु सच्छिहो नार्त्तण्ड इति तु च्छाबा-मामनप्रतेः । न स्वपहुत्वलंकारः । तज्ज्ञानस्य होषविद्येषजन्वत्वेनानाहार्वत्वातः । कि त आन्त्यलंकार एव ॥ ' रस•, pp. 279-280.

Bhamaha's definition of the figure and illustration are as under : --

> ' अपहुतिरमीटा च किंचित्रन्तर्गतोपमा । मूतार्यापद्भवादत्वाः क्रियते चामिधा वया ॥ नेवं विरौति अङ्गाली मरेन मुखरा मुहः । भवमाङ्ख्यमाणस्य कन्दर्पधनुषो ध्वनिः ॥ '.

Udbhata's definition is exactly the same with a slight verbal difference :--

> ' अपहुतिरभीटा च किचिदन्तर्गतोपमा। भूतार्यापह्रवेनात्वा निबन्धः क्रियते बुधैः ॥ ?

His instance is :---

' एतजि न तपः सत्यनिरं हालाहलं विषम् । विश्रेषतः शशिकलाकोमलानां भवादृशाम् ॥ '. NOTES ON THE ERAVALI :--- Utpreksha.

Pages 231-6.

576

### मप्रकृतस्वेग------ नृपते तव------

When the identification of year (the subject under description) with ways (what is not under description) on account of common properties is to be accomplished, the figure is called **reim** by writers versed in poetics. It is treated of here; because identification causes greater charm than superimposition on account of the relation of the yest with the properties and the actions of ways. When the **Ava** or subject of superimposition is taken in or engulfed by the विषयिन or the object superimposed, it is called अध्ययसाव. It is thus the identification of the विषय and the विषयिन. It is brought about either by the latter actually swallowing up the former, the former being consequently not expressed, or by the latter as it were swallowing up the former in which case though the former is expressed and though it consequently seems different from the latter, the identification between them is to be brought about by the power of suggestion. In the first case the every is called first, and in the second case it is called साध्य. सिम्राध्यवसाय is altogether different from miliq; for while in the latter, both and विषयिन are expressed ( सपास ), in the former विषय is swallowed up (निगीर्ण) by विषविस and is consequently not expressed (भनुपात्त). The distinction between साध्याध्यवसाय and आरोप is that in the latter विषय and विषयित are both expressed, while in the former and may or may not be expressed, and when it is expressed, it is as it were swallowed up by विषयित्

on account of fun being conceived as identical with funday. for unurant is the basis of the first kind of unuumles or of unuumles of all sorts according to Rajanaka Ruyyaka; while unu meanure is the basis of sciut.

In सिद्ध मध्यपताय, the विषयिष, which is superimposed ( जप्य-वसिस) and which swallows up the विषय, is predominant. It is thus मध्यपतिषपाय. While in उद्योक्ष, in which the identification ( जप्यपदाय) is to be accomplished, since विषय is being swallowed up by विषयिष, the process of विषयिष swallowing up विषय is predominant. It is accordingly जप्यद्यायप्रधान.

Now one might say that swarters is certitude (निषयमसीसि); while उत्पेक्षा is based upon संभाषना or conception which does not amount to certainty. How then is उत्प्रेक्षा based upon अध्ययसाय (अध्ययसाय का either स्वारसिक or उत्पादित. It is स्वारसिक that अध्ययसाय is either स्वारसिक or उत्पादित. It is स्वारसिक or जनाहार्य as in जानियनम् where the real nature of an object which is mistaken for another is not known and where consequently the identification of विषय with विषयिम् is not voluntary, but takes place of itself (स्वरसवः) through the force of some cause (certain similar properties common to विषय and विषयिम्). अध्ययसाय is उत्पादित or आहार्य in उत्पेक्षा; because though a man knows that a certain विषय is different from its विषयिम्, he identifies both through a certain cause. In the following instance, therefore, where the संजायना is urangani, there is no उत्पेक्षा-

> 'रामं सिग्धतरघ्यामं विलोक्य वनमण्डले । मामो धाराधारीऽवं स्वाहिति मुख्वन्ति केविनः ॥'.

\$

' एषमव्यगिमवात्मकसंगावनाप्रव्यवमूलत्वातुष्ठेशाबाः कथमध्ववसावमूलत्वम् । तत्व हि विषवनिगरणं विषविनिधवम स्वकपन् । न चापैकनपि संगवति । विष-बोपातानाजिमवाभावाचेति । भणोण्यते-इ द्विधास्त्वध्ववसावः स्वारसिक डस्ता-हितम । तब स्वारसिके विषवानवगन इव निनित्तसानर्थ्वात् स्वरसत इव विषव-प्रतीतेव्ह्यासान् । न ह्यवगतगुक्तिकास्वरूपस्व प्रमातुः कहाचिइपि रवतमिइमिति प्रस्वबोत्पारः स्वात् । इतरण तु विषवमवगम्बापि तरन्तःकारेण प्रतिपत्तौ स्वाल-परतन्वविकल्पनादिषवे प्रतिपत्तिनुत्पाद्वेत् । आनान एव हि विषविवित्ति विषवं त्र प्रबोजनपरतया विषयिजनध्यवस्थेत् । तवाच्यो आन्तिमकादिविषयः ।...... । इतरस्त्तवेशाविषयः । सच दिविधः---सिद्धः साध्यम् । सिद्धो वष विषयस्यानुपात्त-तवा निगीर्णत्वारध्ववसितप्राधान्यम् । साध्वो वचेवागुपादानात् संमावनाप्रत्ववा-स्वक्षाडिपबस्य निगीर्वमाणस्वाइध्यवसायक्रियाया एव प्राधान्यम् । ..... । अत् एव चात्र क्रचिहिववानुपाहानम् । वाच्योपयोग्याध्यवसायस्य साध्यमानस्वेगोप-क्राम्तत्वात् । कचिव विषयत्यानुपाहानेऽपि न सिद्धत्वम् । इवाधुपाहानाक्रिमीर्ब-गाणताबाः प्राधान्वात संगावनाप्रत्ववस्वैवोट्टेकात् । मत एव चाच विषयत्व निगी-र्वमाणत्वाहारोपगर्भत्वं न बाच्यम् । तत्र विषयस्य विषयितवा प्रतीतिः । इइ पुन-विषयस्य निगीर्यमाणस्वेन विषविष एव प्रतीतिः ॥ ', Vide the com. on सतं• सर्व•, p. 55.

Thus in उत्तोस, अध्यवसाय is साध्य. In other words, though विषय being expressed seems different from विषयिन्, the preception of their identification is to be brought about by the power of suggestion. It should be noted that उत्त्येसा is based upon समया which proceeds not from मन्ययानुपपत्ति or inapplicability of grammatical connexion, but from सात्यवानुपपत्ति or failure of the intended sense of the speaker; and that the object of resorting to समया is to signify the identity of विषय with विषयिन. ' तात्यवानुपपत्त्वैव च समया । सभ्यगतातिसयमतीतिय प्रयो-यनम् । एतावत्वैवोद्येसायां साध्यवसानस्यवसार: प्राथायिति बोध्यम् ।' उद्योत.

It must have been evident that area areagana, which is the basis of seign, is the same as signant which is defined as 'semenilem: ties:'. ties touches upon two sides or mile's. In पुरुषो वा स्यापुर्वा, पुरुष is one कोहि or side and स्यापु is the other wife. In the both the sides are equally powerful. When, however, one of the two sides is more powerful than the other, we have timiten and not title. In scient which is उत्कटा मङ्गटस्वोपमानस्व विषविण इति वावत ईक्षा ज्ञानम्, the mind leans more to विषयिन than to विषय; and the विषय is conceived not as विषव, but almost as विषविन. ' बहेव चाध्ववसावस्य साध्यलं सहेव संगा-बनात्मकत्वम् । संभावना होकतरपक्षंशियिलीकारेण पक्षान्तरदार्क्येन च प्रादर्भवति । मत्वाः साध्वाध्यवसावतुल्वकसत्वम् । तस्यापि विषयशियिलीकारेण विषयिराक्येन चोलत्तेः।'. Com. on अलं• सर्व•, p. 55. Since ु स्त्रेसा is thus based upon साध्य अध्ययसाय which amounts to संगायना, it is designated by the different synonyms संभावन, अभिमान, तर्क, and ā.

It should be known that Vidyâdhara mostly follows Rájânaka Ruyyaka in his treatment of figures. साध्य अध्ययसाय is accepted by the latter and therefore by the former also. Mammata and Jagannátha do not accept it. They do not admit of समया in उत्प्रेक्षा. 'कि च " मूनं मुखं चन्द्र: " इत्यारी कुषाध्यव-सावः । विषयस्य जागरूकत्वात् । न च सिम्रेऽध्यवसाये विषयस्य जठरवर्त्तित्वं साध्ये दु निगीर्यनाणस्वात् पृथगुपलव्धिति वाच्यम् । साध्याध्यवसाने मानामावात् । जन्वया रूपकारेत्व्यध्यवसानगर्भत्वापत्तेः । कि च अध्यवसानं लक्षणानेदः । न चाच विधेयांग्रे समणास्ति । अनेदादिसंसर्गेराहार्यवोधस्त्वेव स्वीकारात् ।' रस•, p. 302.

रवीसा is divided into स्वद्यीकोसा, हेन्द्रीसा, or प्रतिजेसा according as the doman concerns qua itself, or by, or wa, counterns is further divided into eight sorts according as the fun of weight is wift, and, family, gou, or the absence of each of these. In these divisions the fully of sains or the reason why full is conceived to be faging may be expressed (surg.), or not expressed (wayny), and may consist of a class (wift), an attribute ( 114 ), or action (furn), or individuality ( gen ). But it should be रमणीब or charming; hence जनमनेव स्वायुना माणगू, where the साधारणधर्म is निवलल, is not an instance of स्वेसा Similarly de or we which is conceived may consist of wild, गुप, किया, इष्य, or the absence of each of these, and we have as many divisions of हेतुलोसा or फलोलोसा as of स्वक्रपोलीसा. If the words expressive of बलोसा ( उत्येसाचीतक words ), such as, गन्के इक्ते ध्रुषं, प्राबः &c. ( गन्वे इक्ते ध्रुवं प्रावो मूबनित्वेबनाहिभिः । उत्प्रेक्षा व्यक्ते सब्देरिवसब्दोऽपि तार्रसः ॥ ' काच्या , p. 234 ), are used, डलोसा is बाच्या; otherwise it is प्रतीबनाना. उत्येसा is thus capable of many varieties, of which a few only are illustrated in the text.

In manying ........ the deer is conceived to be smoke on account of the property of blackness common to both; and as the property is not expressed, and as a which expresses the sense of science is used, we have an instance of any unfalter in antices the sense of science is used, we have an instance of any unfalter in antices the sense of science is used, we have an instance of any unfalter in antices the sense of science is used, we have an instance of any intermation of the senar which is conveyed by any unfalter is the apprehension of the identity of up and sets. In some instances what at first sight appears to be even is finally found to be action. In 'example, 'architecturation &c. are denominatives, formed by the affix for to foreficient &c., in the sense of acting like (wirent). foreficient &c., are therefore around's and at first sight the figure appears to be even; but as the proper substrate of foreficient &c., are eventually dec., the splendours of fame are conceived to be identical with the foam of the heavenly Ganges &c., and what appears to be around eventually turns out to be adom. If we take this as even, the attributes of foreficient &c., denoted by excitent &c., would be useless; for the similarity of affir and foreficient &c. can be established by the latter existing any where and not in events.

These are instances of underlined in the second milit to be underlined in the second milit to be conceived to be underlined upon an object, sector is underlined upon upon an object, sector is underlined upon an object, sector is upon an object, and the liberality of and anxiety caused by the fame and the liberality of and anxiety caused by the fame and the liberality of an object, and anxiety caused to be the cause of his concealing himself in the hollow of the lotus in the navel of Vishen.

#### 

When a property residing in an animate object is conceived as found in an inanimate object, the similarity between them both ( सचेतन धर्म and सचेतन धर्म ) is apprehended and therefore words like **r** which signify it should not be used; otherwise there will be पौनस्वस्य or the fault of repetition. In मन नगाइनगरब----we have an instance of जुपकर-हेन्द्रोसा, the property mercy (हजाहल), which belongs to animate objects is conceived as resting in the inanimate object, glory, and the basis (निमित्त) of रसोसा is नुपकरण to the Moon. It should be noted that guarta has two meanings, supplying grass and making straw of or regarding as worthless, and that these two senses which are conveyed by the force of Rev are identified by अमेहाभ्यवसाय or अमेहातिशयोक्ति. This then is an instance of scient in which is consisting of a property (mercy) is conceived, the reason of conception being an act (तृणकारण) of which the two meanings conveyed by आव are identified by अमेरातिरायोकि.

In minimum shame, which is a property of animate objects, is conceived of gold, an inanimate object; and the ground of the conception is the act of going down (manage) of gold when balanced with the beauty of Nrisimha. This then is an instance of frant-fragmenter. As it is impossible to find many in an inanimate object, the sense of a is implied and a is consequently not used.

Jagannâtha remarks that the views of earlier and later writers on poetics on **writern** and the relation between **Aug** and **Auglan** diverge greatly. Earlier writers like Mammata hold that **Auglan** is conceived in **Aug** invariably by the relation of identity. In the verse

> 'डन्मेपं बो मन न सहते आसिवेरी निद्याबा-'निम्दोरिन्दीवरदलवृद्या तस्य सौन्दर्यदर्पः । नीतः धार्न्ति प्रसममनया वक्षकान्त्वेति हर्षां-क्रमा मन्वे ललिततनु ते पाइयोः पद्यलक्ष्मीः ॥ '

which is an instance of ignitian, given by Mammaia, he holds that the natural attachment of beauty to legs ( स्वन्धाः स्वाधा-विकलसस्वम्) is विषय and the attachment of beauty to legs

### 584 NOTES ON THE ERÂYALI - Utpreksha.

through joy ( सरम्याः वर्षे गुक्रसमस्य ) is विषयिष् and the latter is conceived in the former by the relation of identity. 'अप पणसरम्याः काविनीपरणयोः स्वमायसमयं वयो कार्र्यदेगुक्रसमस्यवासम्पेन संया-विषय ' धरीप. Similarly in 'सिम्पतीय वनोऽझापि वर्षेतीवाझानं गणः ।', the pervading of darkness is conceived to be identical with its besmearing the limbs and with the sky showering collyrium; 'ज्यापनादि लेपनादिक्रपतवा संगावितम्' as Mammata himself puts it. Here the विषय, viz. ज्यापन, is जनुपास. Jagannâtha does not take the relation of identity ( वादास्म्यसंयन्थ ) to subsist between विषय and विषयिन् in each case. He notes :—

' म सर्वचानेहेनैवोट्येवणनिति निवने किचिहस्ति प्रमाणम् । सभ्वेषु मेहेनाप्युच्चे-झणस्व इर्ग्रतात् । '' अस्वां मुनीनामपि मोइयूहे---'' इस्वाही ( नैषधपदी ७-९४) । व च तुनिसंबन्धिनि धर्मविद्येषे वीइस्वावेहेनोट्येसणनिति वाच्यम् । मेहेनोट्येश्वचे वाध-कामावेनेदृश्चकल्पनावा निर्धकत्वात् । न इप्रेमेहेनेवोट्येसणमिति वेहेन बोधितं वहर्ष-मवनामहः स्वात् । स्क्षणनिर्माणस्व पुरुषाधीनस्वात् ।' रस॰, p. 298.

Viiveivara Pandit also shews how the views of earlier and later writers on poetics on the relation between विषय and विषयिष् differ. 'अष प्राचामवं सिग्रान्सः । सर्वथ विषये विषयिपोऽनेरेनेव संसर्गेणोद्येसणं न तु संयन्धान्सरेण ॥' अलं• कौस्तु•, p. 194; and 'अष मवीनाः । अनेरेनेवोद्येसणनिति नियमे मानामावः । "अस्यं हूनीवामपि मानमूहे—" इत्यादी नेदेनापि संसर्गेण तद्यांनात् । ........ । तस्मान् तत्रिजल्पेन प्रनित्तस्य पदार्यस्य रमणीवतद्वसिधनंनिनित्तकं तादारम्येन संमावनं धर्मिस्वरूपोद्येसाया-स्तरमायवस्पेन प्रमितस्य पदार्थस्य तस्यमानाधिकाणधर्मनिभित्तकं तदस्येन संमायनं धर्मस्वरूपोद्येसावा लग्नणनित्याहुः ॥' अलं• कौत्तु•, pp. 195-6. The definitions of धर्मिस्वरूपोद्येशा and धर्मस्वरूपोद्येसा given in the above extract are the same as the one common definition of both, in रसमद्वाधर. (Vide p. 285). Vidyådhara, it will be seen, does not insist upon सासालम-संबन्ध in ब्लोसा: for he remarks 'धामैणि धर्मारोपणे ह स्वहृण्या' (Vide the text p. 234).

Bhamaha's definition of the figure is :-

## 'अविवक्षित्रसानाम्बा किष्णिणेपस्वा सह। अवदुपक्रियायोगानुष्ठेशातिष्रयान्विका ॥ '

His instance is :--

### 'किञ्चकव्यपदेशीन तहमाहडा सर्वतः । इण्धाइण्धनरण्याम्बाः पहवतीव विशावसुः ॥ '

Udbhata's definition of the figure is almost the same :----

'साम्यकपाविवसाबां वाच्येवाद्यारमभिः पर्दैः । मतन्नुणकिबाबोबावुद्येक्षाविश्वयान्विता ॥ '-

Pages 286-9.

मध्यवसितिसिद्धत्वं------

The figure under any one of the four conditions, viz., when the usagene is first (vide note p. 577), in other words, when things different are described as not different, when the object under description is conceived to be another than what it is, in other words, when things not different are described as different, when connection is described between objects where there is no connection, and when non-connection is put forth between objects where there is connection. As excellence of the object under description is spoken of in each case, it is significantly called 74

#### 586 NOTES ON THE ERÂVALÎ :- Atišayokii.

भतिश्वयोक्ति. The instances given in the text illustrate the varieties in order. In 'प्रावत: कल्पतपोरेप-----' the excellence of the king's hand is shewn by describing the two Karnas that are different as one; and also the superiority of the king's hand over a leaf of the Kalpa tree is conveyed. We have thus a fusion of the two figures ब्यक्तिक and व्यक्तिश्वचीकि based upon न्हेष. Similarly in 'अध्रेषनोगाधारं---' the senses conveyed by पुरुषोत्तन, though different, are represented as one, and the king is conceived to be a new पुरुषोत्तन, superior to the old पुरुषोत्तन. It is consequently an instance of उत्येक्ता set up by व्यक्तिक based upon न्हेष and ब्यक्तिक. The first two instances thus illustrate the first variety of व्यक्तिक, viz., नेहेडब्वनेह. The following is another instance of it :--

## ' लतामूले लीनो इरिणपरिहीनो हिमकरः स्फुरत्ताराकारा गल्दति जलधारा कुवलवात् । धुनीते बन्धूकं तिलकुसुमजन्मा हि पवनो बहिर्द्रारे पुण्यं परिणमति कस्यापि कृतिनः ॥ '

In this अध्यवसाय is सिज, the विषय's-मुख, नयन, अधर, नासिका, being respectively swallowed up by (निगीर्ण in) the विषयि's-दिनकर, कुवलव, बन्धूक, and सिलकुसुन; and the former, though different from the latter, are represented as not different. 'इरमन्यत् सारस्वत°----' illustrates the second variety अमेरेऽपि नेदः. The king's learning, gravity, and liberality are shewn to be superior to those of others by being identified with another sort of learning, gravity, and liberality. Though not different, they are thus represented as different by the word अन्यत्. In 'स्याने स्याने कुल्धिखरिष्-----' the third variety of the figure is illustrated. Here the connection between the Malaya breezes and the king's vehicle is described, though there is none. 'तुरद्गे' is of course a better reading, but is found in K. only and in none of the Mss. of the text. While बार्यबन्धेऽपि संबन्धः is illustrated by 'स्थाने स्थाने--', the reverse of it, viz. संबन्धेऽप्यसंबन्धः, is illustrated by the last verse, 'स्थासियं सर्वेभ्यो--'; for here though there is connexion between divine trees and liberality, absence of connection is described.

The two last varieties असंबन्धेऽपि संबन्धः and संबन्धेऽन्यसंबन्धः are also illustrated by the following verse :---

## 'राकायामकलङ्कं चेरमृतांशोर्भवेद्रपुः । तस्या मुखं तरा साम्यपराभवमवाप्रुयात् ॥'

In the first half of the verse though there is no connection between the Moon and the absence of the stain, connection is conceived; while in the second half, absence of connection between the face and similarity (with the Moon) is suggested by the word **unna**, though there is a connection between them.

'पूर्वार्धे पूर्णेन्दी कलङ्कामावस्यासंबन्धे संबन्धः कल्पितः । उत्तरार्धे साम्यसंबन्ध-संगवेऽपि तरसंबन्धः परामवपरेन सूचितः । एवं चासंबन्धे संबन्धः संबन्धेऽप्य-संबन्ध इति दिविधेयम् । ' उद्यो •. Mammata's ' यद्ययोक्ती च कल्पनम् ' is thus to be taken in a wider sense. ' यद्ययोक्तीवस्त्रुपलसपमुक्तप्रका-रद्यस्य ' उद्यो •. Mallinâtha notes that Réjánaka Ruyyaka's division of the figure as संबन्धेऽप्यसंबन्धः and शसंबन्धेऽपि संबन्धः is better than Mammata's यद्ययोक्ती च कल्पनम् ; for the latter is one of the ways in which the former can be shewn. Though

### 588 NOTES ON THE ERÂVALÎ :-- Atiśayokti.

the use of **u**t and **u**t does shew connection or absence of it between two objects where the reverse is the case, it is not the only way of shewing it.

The fifth variety of **withwalks**, viz., the reversion of the order of cause and effect is treated of by *Vidyådhara* where he has dealt with figures based upon a causal relation.

It will be seen that the first variety मेहेऽम्बनेहः is generally based upon साध्यवसाना नौणी लभाणा as in the instance 'लतानू हे लीनो इरिजपरिहीनो हिनकरः—'. शुद्धसाध्यवसानलभाणा is also taken by some as the basis of the figure. 'सुद्धसाध्यवसानलभाणया धर्नधर्नियो-रेकत्याच्यवसायेऽन्वेया ' डयो.

In the verse

कर्पलम्बितकरम्बनझरी-केश्वराइणकपोलमण्डलम् । मिर्मलं निगमवागगोचरं नीलिमानमवलोकवामठे ॥

नीहिनन् is used in the sense of विष्णु, the repository of blueness. 'अम नीहिनापदस्य तदाश्रवे गुद्धसाध्यवसानलमाणया नीहिनाऽनेदयसीसिः।'उच्चो. Similarly the identification of देशु and फल is also taken by some as the basis of this figure. 'एवं देनुफलबोरेनदाध्यवसावऽन्वेषा' as in

> ' विवासमं समरसीमनि साववाणा-मात्रीवनं विदुधपर्षदि कोविदामाद् । संगोहमं सुरतसंसदि कामिमीनां कपं सदीवनपलाकवतोऽद्वतं मे ॥ '

Here विषासन &c. are used in the sense of विषासनहेतु. This is considered by some, however, as an instance of हेल्वलंबार defined as 'हेतोहेंद्रमता सार्थनभेदो हेत्रद्य्यते '.

Bhamaha's definitions and instances of the figure are as under :---

'निमित्ततो वचो बल्चु लोकातिकान्तगोचरम् । मन्यन्तेऽतिद्ययोक्ति तामलंकारतवा वया ॥ स्वयुष्पच्छविद्यारिण्वा चन्द्रभासा तिरोहिताः । मन्वमीवन्त भृत्रालिवाचा सन्नच्छरद्रुमाः ॥ भाषां वदि स्वक् शिथिला च्युता स्वाद् फणिनामिव । तत्ता चुक्लांगुकानि स्बुरद्रेष्यन्मसि वोषिताम् ॥ द्वरेष्ववमाहिरूदिता गुणातिग्रववोगतः । सर्वेवातिश्वयोक्तिस्तु तर्कवेक्तां वथागमम् ॥ सेषा सर्वत्र वक्रोक्तिरनयायों विमाव्यते । यस्नोऽस्वां कविना कार्यंः कोऽळकारोऽनया विना ॥'.

Udbhata's definition of the figure is the same as that of Bhâmaha and his divisions of it are like those of Mammata as will be seen from the following :--

> 'निनित्ततो वनु वचो लोकातिक्वान्तगोचरत् । मन्यन्तेऽतिश्वयोक्ति तामलंकारतया युधैः ॥ मेरइनन्यत्वमन्यच नानार्त्वं यच बध्यते । तया संभाष्यमानॉर्यनिबन्धेऽतिशयोक्तिगीः । कार्यकारणयोर्यम पौर्वापर्यविपर्ययः । भग्रधुभावं समालम्ब्य बध्यते सोऽपि पूर्ववत् ॥ '

### 590 NOTES ON THE EKÂVALÎ :- Tulyayogitâ.

े Nagoji Bhaila remarks that what is considered सोल by some writers on poetics is nothing else than जतिश्वचीनिक.

> ' प्रस्वम्भो नवपुण्डरीकनुकुल्भेणी प्रतिक्ष्माधरं पूर्णेन्दोक्दवः प्रतिसित्तिरुद्दं मझीप्रसूनोस्करः । कि चान्यत् कथवामि वीर वगतीरालिम्पति स्वद्यशो-विस्तारे प्रतिदेशमेव दिविषनुकोत्तस्वतीनिर्भरः ॥

मचैकेव कीर्त्तिस्तत्तत्त्याने योग्यतावधात् तेन तेन कपेणाध्यवसिता । वया वा

सीमिः कामोऽयिमिः स्वर्हुः कालः शत्रुमिरेशि सः ।

इति । अत्र निमित्तनेदात् तत्तहूपेणाध्यवसायः । स त्य कविनिवद्धकर्त्तृक इत्य-न्यत् ।

गुरुर्वचत्वर्जुनोऽवं कीसौँ भीष्मः श्वरासने ।

इत्ववापीयमेव । अव श्लेपसंकीर्णेयमित्वन्यम् । एतेनेदृग्रेषु विषयेषु उद्वेखालंका-रोऽवमतिरिक्त इति केषांचितृक्तिः परास्ता । ' उद्यो०.

Pages 239-40.

औपम्बगम्बतायां-----कीर्त्ति पह्रवबन्ति ते------

When objects under description (महात) or objects which are not under description (मामकृत) are connected grammatically with the same word shewing a property consisting either of an attribute or an action and when similarity between these is implied, the figure is मुल्ययोगिता. The title of the figure is significant, as the word तुल्ययोगिता means connection (of मकृत or मामकृत) with the same property. Since the same property with which महत and मामकृत objects are connected may consist of an attribute or an action, तुल्ययोगिता resolves itself into four varieties. In 'मर्व्याधेपुरुतीपति'------' crushing the pride

of hostile kings, protecting kings who surrender themselves, and worshiping the feet of Durgd are all and, being the attributes of the king under description and are construed with the property 'natural'. If in place of नैसर्गिक we have दियो-त्तरे, the verse will be an intance of कियातुल्ययोगिता. In 'गर्ज-र्ज़ेय-' Mandara, Kalpa tree and S'esha are अपकृत, being objects with which the hand of the king is compared, and they are connected with the property 'futile'. If 'Freu:' is to be substituted for 'sau: ' the verse will illustrate sugar. किंगतुल्यवोगिता. In some cases the figure is set up by श्लेष, as in the instance ' Meinuragifi-----' the two yas objects काच्यानि and अरिकलानि are construed with the same पर, अलंकाराव. बद्धानि or with the senses of बलंकारावबद्धानि which, though different, are taken as one by the identification of the two meanings, 'full of figures' (in the case of poetry) and 'thrown into confinement for ever' (in the case of enemies).

It should be noted that though similarity between महत and भग्नकृत objects is implied in this figure, the charm does not consist solely in it, but also in their connection with the same property. 'भग साम्यप्रतीतावपि तावन्माणकृतो न चमत्कारः कि त्वेकधर्मान्यवकृतोऽपि । अतो गम्योपमया न निर्वाहः । "जगाल मानो हत्त्वात्मुच्या विलेचनाभ्यामिव वारिधायः " इत्या न सुल्ययोगिता । सादृष्ट्यप्रतीत्थैव चमत्का यत् । ' उद्यो .

Appaya Dikshita mentions another kind of greating consisting in acting equally with friends and enemies.

> 'हिसाहिते इत्तित्तैाल्यमपरा तुल्ययोगिता । भरीवते पराभूतिर्मित्रद्यात्रवयोः समा ॥ '

In this arrand (great prosperity and defeat) is given to friends and enemies. Jagannâtha rejects it, but Nagoji Bhatta defends it. Vide rao, p. 319.

Bhamaha's definition and illustration of the figure are as under :--

# 'न्यूनस्वापि विदिष्टेन गुणसाम्बविवश्ववा । तुल्बकार्यक्रिवाबोगाहिस्कुक्त तुल्बवोगिता ॥ दोषो हिनगिरिस्त्वं च नहान्तो गुरवः स्थिराः । बहलद्वित्तनर्वादावरून्तीं विश्वति सितिम् ॥'.

This corresponds to flyan of furier, मम्मट, and other writers on poetics.

Udbhata's definition and illustrations of the figure are given below. They correspond to those of **equive**, **mane**, and other writers.

' उपमानोपमेबोसित् घुम्बैरप्रस्तुंसैर्वचः । साम्यामिधावि प्रस्तावभाग्मिर्या गुरुवयोविता ॥ स्वरङ्गमाईवं द्रटुः कस्व चित्ते न मासते । नाल्तीग्रन्नमुल्लेलाकस्ळीनां कठोरता ॥ बोयपद्वो जटाजालं तारवी स्वग् मृनाजिनन् । दचितानि तवाङ्गस्य वद्यमूनि ततुच्यताम् ॥ '.

Pages 241-3.

### मिलितानां तु तयेषां----एवं गुणबोगेऽपि------

When objects under description ( **AURA** ) and those that are not under description ( **AURA** ) are grammatically connected with the same word denoting property consisting of an

502

attribute or an action, and when similarity between grag and sugg objects is implied, the figure is called alyas. Though the figure **even** is thus suggested in a verse which illustrates रीपन, it is not an instance of ध्वनिकास्व, but of गुणी भूतव्यङ्ग्ब; because the charm consists not in **even** which is suggested. but in flya, which is expressed. As in this figure the word expressive of property is connected with words denoting upa and any objects together and not separately, that is, with words denoting was objects alone or with words denoting अप्रकृत objects alone as in नुल्ब्बोगिता, the relation of डपमान and उपनेव, प्रकृत objects being उपनेव and अप्रकृत objects being उपनान, is real. **उपमा** however is implied and not expressed; because er or any other errors word is not used. As the word expressive of common property is connected with words expressive of age and sugge objects and as the latter are found in different sentences, the figure is really speaking connected with the sense of a sentence and not with that of a word; still as the object with which महत and आपकृत objects are connected is expressed by a word, the figure is said to be concerned with the sense of a word (प्रार्थगत ) and not with that of a sentence ( वाक्यार्यगत ). The word denoting common property, though in proximity with either a word expressive of near objects or of anyon objects, throws its light upon, in other words, is connected with, a word expressive of the other (sugged or used objects) and the figure is therefore significantly called flya.

Jaganndtha thus explains the word शिपक- प्रकृतार्यमुपासो धर्मः मसङ्गादमक्तनापि शीपयति प्रकाशयति सुन्दरीकरोतीति शीपकम् । यहा शीप इव 75

### 594 NOTES ON THE EKÂVALÎ:-Dipaka.

### दीपकम् । संज्ञावां कम् । दीपसाहृदवं च प्रकृताप्रकृतप्रकाशकत्वेन वोष्यम् । ' रस॰, p. 322.

As the word expressive of common property may consist of an attribute or an action and may be used in the beginning, or the middle, or the end of a sentence, the figure resolves itself into six varieties.

Jagannétha rightly objects to such a classification; for he remarks there is no special charm when the word expressive of a common property is either in the beginning or the middle or the end of a sentence, and that if such a classification is accepted, there will be no end of divisions; for the word expressive of common property may be near the beginning, or near the middle, or near the end of a sentence.

' अमुं चालंकारं धर्मस्व गुणकिवाद्यासमकस्यादिमध्यावसागगतत्वेम विविधमाम-नन्ति । ..... । दस्तुतस्तु धर्मस्यादिमध्यान्तगतत्वेऽपि चमस्कारदैल्सण्याभावात् वैविध्योक्तिरापातमावात् । धन्वया धर्मस्योपाद्युपमध्योपान्त्यगतत्वे सत्तोऽपि किंचित्र्यूवाधिकदेशवृत्तित्वे चानन्तभेदगराद्वात् ॥' रस्त , p. 327.

In 'करोति न मुदं ——\_\_\_' बिम्बम्, पुण्डरीकम्, and बग्नः of which the first two denote कापकृत objects and the last प्रकृत object (because the king's glory is described and compared with the Moon or a lotus), are connected with करोति which stands in the beginning of a sentence. Similarly in the two other instances the word expressive of common property is in the middle and the end of a sentence respectively. In all these three instances the common property denotes action. The following is an instance of गुण्डीपक

## द्यानलाः प्रावृषेण्यामिर्दिद्यो जीमूतपङ्क्रिभिः । भुवश्व सुकुनाराभिर्नवद्याद्दल्पङ्किलिः ॥

When a number of words expressive of actions are grammatically connected with one anter, the figure is antartiva, if the actions are both user and wuser and antargeneralitat if the actions are all user or all wuser.

# 'वसु हातुं वद्मो धातुं विधातुमरिमईनम् । बातुं च मादृद्मान् रावन्नतीव निपुणो भवान् ॥'

If this is uttered by a poor man destitute of means, the figure is antactive, as the actions aggin and course which are in this case upon, antarted which is suppon, and agium which is both upon and augon have the same argument, viz., aran, If, however, the verse is uttered in praise of the king, all the actions become upon and the figure is antangenuillan.

Jagannátha observes that दीवक does not deserve to be considered as a separate figure from नुरूबबोगिता, as the charm in both is the same, the word expressive of common property occurs in both once, and in both similarity is implied, and as the difference of the common property being construed in तुल्बबोगिता with प्रकृत objects or अपकृत objects and in दीवक with both प्रकृत and अपकृत objects should not constitute two figures. For in that case there should be two figures for two varieties of तुल्बबोगिता, in one of which the साधारणधर्म is connected with प्रकृत objects and in the other with अप्रकृत objects. 'तुल्बबोगितातो दीपकं न प्रयागवगईति । धर्मसकृदत्तिमूलाबा विच्छित्तेदिशेषात् । विच्छित्तिवैलसण्यस्यैवालकारविमागहेतुस्तात् । न च धर्मस्व

### 596 NOTES ON THE EKÂVALÎ :- Prativastúpamâ.

सङ्ग्र तोरविग्रेपेऽपि धर्मिणां प्रकुतत्वाप्रकृतत्वाभ्यां प्रकृताप्रकृतत्वेन च तुल्यवो-गितावां शीपकस्व विग्रेष इति वाच्यव् । तवापि तुल्यवोनितायां धर्मिणां केवल-प्रकृतत्वस्य केवलाप्रकृतत्वस्य च विग्रेषस्य सत्त्वारलंकारद्वेतापत्तेः । म्लेवेऽपि देता-पत्तेय । सर्वेषामप्यलंकाराणां प्रभेदवैलसण्याद्वैलसण्यापत्तेय । ..... । तत्मा जुल्यवो-गिताया एव वैविध्यमुचितम् । प्रकृतानामेव धर्मस्य सकृद्तिः । सप्रकृतानामेव । प्रकृताप्रकृतानां चेति । एवं च प्राचीनानां तुल्यवोगितात्तो दीपकस्य पृयगलंकार-तामाचसाणानां दुराप्रहमाचनिति नव्याः ॥ ' रस+, pp. 326-7.

Bhamaha's definition and illustrations of the figure are as under :--

'मादिमज्यान्तविषवं विधा रीपकनिष्वते । एकस्वैर व्यवस्थरवादिति तदिष्ठते विधा ॥ ममूनि कुर्वतेऽन्वर्यामस्वाक्यानर्यदीपनात् । विनिर्मिर्द्धनेवेदं विधा निर्दिष्ठते वया ॥ महो जनवति प्रीर्ति सानद्रं नानमद्भुरम् । स प्रियासद्भमोत्कण्ठां सासरूक्यां ननसः गुचम् ॥ मालिनीरंशुक्रमृतः क्रियोऽलंकुरुते मधुः । हारीतशुकवाचय भूधराणामुपस्वकाः ॥ चरीमसीररण्यानीस्सरितष्शुज्यदम्भसः । मवासिनां च चेतांसि गुचिरम्सं निनीषति ॥ '.

Udbhata defines it as under :---

आदिनथ्यान्सविषयाः प्राधान्येतरयोगिनः । मन्तर्गतोपमा धर्मा यद्य सद्दीपकं विदुः ॥

Pages 243-5.

वाक्वार्यगतत्वेन------ वधर्म्बम्-------

As the sense of a sentence is but the sense of a collection of words that make it up, it is proper that after the figures

#### UNMESHA VIII.—Prativastupamä.

concerning the meanings of words have been dealt with, those that concern themselves with the meaning of a sentence should be taken up. When in sentences conveying the senses of **EVHE** and **EVHE** one and the same common property is expressed by different words which are synonymous, the figure is called प्रतिवस्तुपमा. As the word बस्त means the sense of a sentence and as उपमा or common property is expressed in each sentence (प्रतिवस्तु) differently, the figure is significantly so called. It is of two kinds; (1) where the comparison is positive and (2) where it is negative. In the instance ' बाबार: कवि न----' the same common property 'ascending' is expressed by two different words sufficient and अभ्यास्ते in the sentences expressive of the उपमेव and the उपमान. In some cases the common property is expressed in one sentence and implied in the other, as in 'arait autrened --'. Here in the **उपनेयवाक्य**, संच्यताम् expresses the common property, while in the annual the same property is implied by the words ' when Mandâra stands before us, what is the use of thousands of other trees,' which imply that Mandára alone should be resorted to. In both these instances the comparison is positive. In the instance ' संतोषकरणनिप्रणो-----' it is expressed by negation; in other words, there is a contrast, the common property in the sentence expressive of the syna being tiniua to and in the sentence expressive of the उपमान, नानन्दरानचतुरः.

It should be noted that similarity in this figure is implied and not expressed by **द्व** or such other words as in **वाक्यायोंपमा**. 598 NOTES ON THE EKÂVALÎ :-- Prativastúpamá.

' दिवि स्यिसो मानुरिव मूल्यस्त्वं भाजसे नृप ।' is therefore an instance of बाक्यायॉपमा.

'वहाति विषधरान् पटरिजम्मा हिरासि मसीपटलं हथाति हीपः ॥ विधुरपि भजतेतरां कलड्कं पिग्रमजनं खलु विश्वति कितीन्द्राः ॥ <sup>9</sup>

is an instance of मालाकपा प्रतिवस्तूपना, as there is one sentence expressive of उपमेव and many sentences expressive of उपमान, and as the same common property is differently expressed by the words बहाति, दधाति, अजतेवराम, and बिआत.

Udbhata defines and illustrates it as under :--

उपमानसंगिधाने च साम्यवाच्युच्यते बुधैर्वत्र । उपमेयस्य च कविभिः सा प्रतिवस्तूपमा गहिता ॥ विरलास्तादृष्टो लोके षीलसौन्दर्यसंपदः । निष्ठाः किवस्यो वर्षेऽपि वास्विन्दुः पूर्णमण्डलः ॥

Bhāmaha and Vāmana treat this figure 'under उपम Bhāmaha notes as under respecting it :—

> समानवस्तुन्यासॆन प्रतिवस्तूपमोच्यते । बयेवानभिधानेऽपि गुणसाम्यप्रसीतितः ॥ साधुसाधारणस्वाहिर्गुणोऽभ व्यतिरिच्यते । स साम्यमापारयाति विरोधेऽपि तथोर्थया ॥ किबन्तः सन्ति गुणिनः साधुसाधारणस्त्रियः । स्वारुपाकफला नम्राः कियन्तो वाध्वद्याखिनः ॥

Vâmana's Sútra shewing that प्रतिवस्तुपमा is simply a sort of उपमा is 'प्रतिवस्तूप्रभूतिरुपमाप्रपञ्चः । ' काष्या॰ ४।३।१॥. Pages 245-6.

### विम्बप्रसिविम्बर्स् ------ दुर्भगत्वम्-----

If there is विम्बन्नतिविम्बनाव between उपमान and उपमेख and the common properties in the sentences expressive of them, the figure is geira. The difference between प्रतिवस्तूपमा and प्रान्त is that in the former there is **ब्रह्मतिब्रह्माव** between the common properties, while in the latter there is विम्यमतिविम्यभाव between them. For the meanings of acquilder, and are-प्रतिविम्बभाव, see the note p. 533.' 'मस्य चालंकारस्य प्रतिवस्तूपमया मेरकमेत्तरेव वत्तत्वां धर्मों न प्रतिविम्बितः कि तु घुद्धसामान्यास्मनेव स्थितः। इह तु प्रतिबिम्बितः ॥ ' रस॰, p. 337. Here as the relation of डपमेव and square between two sentences is implied by the very force of the figure owing to the relation of similarity subsisting between the object under description and the one put forth in illustration of it and the common properties of them, words like geira, saista, and fagifa should not be used, otherwise there will be a repetition. As the sense of the sentence containing an illustration ( क्रान्तवाक्य ) makes us sure of the sense of the sentence for which the illustration is given ( राहान्तिकवाक्य ), the figure is significantly named ज़हान्त. ' गृष्टान्तवाक्ये गृहीतसहचारेण हार्टान्तिकार्यमानाण्यमिश्वयात् ' उद्यो . It is of two kinds; (I) where there is an illustration by similarity, and (2) where there is an illustration by contrast (वेधम्यं). In ' स्वनास रिप°-----' there is विम्बप्रतिविम्बनाव between the king and the lion, the destruction of enemies and the destruction of elephants and arms and nails. स्वमसि----- मुसिइः is a हार्द्रा-Fina sentence or one for which an illustration is given, while

### 600 NOTES ON THE EKÂVALÎ :- Nidarianâ.

नदकरदि मुगेनद्रः containing an illustration is called a दृष्टान्त sentence; and the latter makes us sure of the former. 'आप सहमानगेहां पुर्भगरवम्'is an instance of दृष्टान्त by contrast. Here there is दिम्बयतिविम्यभाद between poetry and a pearlnecklace, and 'marked by the merits of Nrisimha' and 'united with large breasts' and a contrast between मनोहां जवति and दुर्भगरदं कलवति.

This figure is not treated of by *Bhâmaha* and *Vâmana*. *Udbhața*'s definition and illustration of it are given below :--

> इष्टस्वार्यस्य विस्पष्टप्रतिबिम्बनिर्ह्यनम् । वयेवाहिपेरैः झून्यं डुपेर्हृष्टान्त उच्चते ।। कि चाच बहुनोक्तेन व्रज भर्त्तारमामुहि । उन्दन्वन्तमनासाद्य महानद्यः किमासते ॥

Pages 246-8.

### प्रतिबिम्बनस्व करणं----- वौपम्यं गम्बम्-----

When the relation between two objects (either senses of two words or senses of two sentences), possible or impossible, implies similarity between them, the figure is faquiar. It is of two sorts; (I) where the relation is possible, and (2) where it is impossible. The figure is dealt with here; because it also contains area and a transformer of the stateis expressed by two sentences; while in faquiar by one sentence. In the verse 'aquidant and 'the relation between glory which is pure though it wanders into the world of serpents (paramours) and shewing the truth of the statement that women even though alone and attractive, become

the most praiseworthy in the world if chaste, is possible and implies resemblance between glory and a chaste woman. This therefore is an instance of पहार्यवृत्तिः संमवद्दस्त संवन्धा निर्हाना. 'इप्यत् वार----' is an instance of पतार्यवृत्तिः असंभवद्रतत्तत्वन्धा निर्माना. In this the connection between the sky and the sportive charm of Krishna is not possible-for how can one thing bear the charm of another (अन्वस्व लीलागन्वः कयं धारवत्) -and it simply implies a resemblance between the two charms, the charm of the sky and that of Krishna. It is not proper to resort to many here to remove meaning unit; for it can be removed even by the superimposition of one thing upon the other. Similarity is suggested here not by even, but by the force of sense. 'न चेदूग्रस्यलेऽन्यबानुपपत्त्वा लीलापदस्य तत्त-द्वसीलवां लक्षणेव स्वाहिति वाच्यम् । आरोपेणाप्वन्ववोपपत्तेः । वस्तुमाहास्म्यादेव स्वरवाः सादृइवव्यस्तवस्तम् ॥' डघो•. वाक्यार्यवृत्तिनिवर्शना is exemplified by ' dit utility -----'. Here the connection between one who wishes to glorify the greatness of Nrisimha and one who throws submarine fire into the hollow of a fresh lotus is not possible and implies resemblance between them; for the sense intended to be conveyed here is that a man who wishes to glorify Nrisimha is like a person who throws submarine This is वाक्यार्थवृत्तिनिव्र्यना; because the fire into a fresh lotus. verse implies a resemblance between the senses of two The verse cannot be taken as an illustration of sentences. gener; for in gener, the two sentences between which resemblance is implied are independent of each other, while here (in निर्ह्यमा) they are dependant upon each other. Ancient writers on poetics hold that the impropriety of a 76

601

#### 602 NOTES ON THE ERAVALI :-- Nidariana.

property of the using object as existing in an unique object constitutes the figure. But the reverse also makes up the same figure, for in both the cases the impropriety of relation is the same. Both the varieties are illustrated in order. In 'at avaig\_\_\_\_\_' the impropriety of the greatness of the valour of Nrisimha which is used as existing in the forest fire which is unget is shewn and it implies resemblance between (unit and united). In the next instance 'at anti-funct\_\_\_' the greatness of the splendour of the waves of the heavenly Ganges is unteget and its existence in glory which is used is impossible. Resemblance is consequently implied between the splendour of the waves of the Ganges and glory.

# क सूर्वप्रमवो वंद्यः क चाल्पविषया गतिः । वितीर्षुर्कुस्तरं मोहाहुदुपेगास्मि सागरम् ॥

is an instance of आर्थी वाक्यार्थया निर्द्यना; while बोऽल्पनतिः सूर्व-प्रनवं वंद्यवर्णविनुनिच्छति स नोहादुदुपेन दुस्तरं तितीर्थति is द्याब्दी वाक्यार्थना निर्द्यना. Nâgoji Bhatta gives the following as an instance of द्याब्दी वाक्यार्थना निर्द्यना-----

## 'स्वत्पाइनखरलानि यो रझबति बावकैः । इन्दुं चम्दनलेपेन पाण्डुरीकुरुते हि सः ॥

इत्सारी तु झाब्दी बोभ्या । वाक्यार्थगा चोभववापि (i. e. here and in 'क सूर्वप्रभवो-----')।' उद्यो. The following is also taken by Réjánaka Ruyyaka and Nágoji Bhatta to constitute the same figure :---

> ' स्वस्पाइनखरन्नामां वदलक्तकमार्जनम् । इइं श्रीखण्डलेपेन पाण्ड्रीकरणं विधोः ॥

इत्वनाप्वेषेद। न चेहं वाक्यार्थकपकत् । स्रोकप्रसिद्धोपमानोपमेवस्ववसोर-नेरस्त्रैव कपकत्वात् । कि च तन सादृष्ठवस्त्रभाणामूल्यनेदयतीतिः । इष्ट्र सु मती-वमानानेरामुपपस्या तस्वक्रस्पनेति नेदान् ॥ ' डयो०.

Jagannâtha, however, takes the above verse as an instance of **quantity** and refutes the view of *Rájánaka Ruyyaka* as under :---

'महंकारसर्वस्वकारस्तु

## " त्वत्यादनखरत्नानां वदलक्तकर्मार्जनम् । इदं श्रीखण्डलेपेन पाण्डुरीकरणं विधोः ॥

इति पर्य वाक्त्वार्यनिदर्श्वनावामुसजहार । जाह च---- वष तु प्रकृतवाक्त्वार्थे वाक्त्वार्यान्तरमारोप्यते सामानाधिकरण्येन तष संबन्धानुपपसिमूला निदर्शनैव तुक्ता '' इति । तल्ल । वाक्त्वार्यकपकस्व इत्तजलाझलित्वापत्तेः । न चेटापत्तिः । वाक्त्वार्थनिदर्श्वनैव निर्वास्वर्ता स्वीक्रिक्तां च वाक्त्यार्थकपक्षनिति पर्वनुयोग-स्वापि तुक्तव्यत् ॥ ' रस॰, pp. 342-3.

Udyotakára's view seems to be the better of the two.

The charm of this figure consists in the apprehension of identity between the senses of two words or two sentences ending in the conceived resemblance between them and not in the suggested resemblance between two things.

The purpose of निर्ह्यना will not therefore be served by व्वङ्ग्बोपना. 'न च निर्ह्यनाविषवे व्वङ्ग्बोपनवैवास्तु चनस्कार इति वाच्यन् । भषानेरमवीतिकृतचनस्कारस्वैव सरवात् । कल्पितौपम्यमूलिकवा पर्ववसन्नवा ववैव चनस्कार इत्याद्यवात् । तदुक्तम् "उपजीव्यस्वेन नेवात् " इति ॥ ' उद्यो०. Mammata mentions another kind of faction which consists in a certain action indicating a connection between itself and its cause. In the instance

> उन्नतं परमवाप्य वो लपु-हेलवेव स पतेर्हित झुवद् । द्वैलदेखरगतो दृषत्कप-वाहमास्तप्रुतः पत्तस्वधः ॥

the action of falling indicates a connection between itself and the acquisition of a high position by a worthless man. This sort of निष्द्रीना is what Vidyádhara, following Réjánaka Ruyyaka, calls संमयद्भ्यसंयन्धनिष्दीना. Réjánaka Ruyyaka gives the following as an instance of संगयदभ्यसंयन्धा-----

## चुहानभिषहे धत्ते वो हेवं रविमागतम् । सतां कार्यातियेवीति वोधवव् कृष्टनेधिनः ॥

and thereby shews that निर्ह्यना consists not simply in an action indicating a connection between itself (the effect) and its cause but in an action indicating any thing also. ' झन्वे दु '' स्वस्वहेस्वन्यवस्व " (in Mammața's Kâriká ' स्वस्वहेस्वन्यवस्वीक्तिः किन-वेव च सापरा ') इत्युपलसणं स्वक्तिववा किचिहर्यवोधनस्व । एवं च '' चूडामणि-परे धत्ते यो देवं रविमागतम् । सतां कार्वातियेथीति वोधवन् गृहमेधिनः ॥ " इत्या-दावट्वेचेत्रेस्वाहुः ॥ '.

The following illustrates मालाकपा निर्ह्यना------

होभ्यों तितीर्थति तरद्रवतीमुञद्र-मादातुनिण्छति करे हरिणाङ्कविम्बम् । नेरुं लिलक्ष्यविधति ध्रुवनेष देव वस्ते गुजान् गदिनुमुखनमादधाति ॥.

604

Bhamaha's definition and illustration of the figure are as under :---

कियवैव विश्विष्टस्य तर्ह्यस्वोपर्ह्यनात् । होवा निर्ह्याना नाम वयेववतिमिर्विना ॥ ध्यवं मन्दर्द्युतिर्भास्वानस्तं प्रतिविवासति । डर्बः पत्तनावेति श्रीमतो बोधवन् नरान् ॥

Udbhata calls the figure विद्यांग and defines it like Vidyâdhara and Rájánaka Ruyyaka :---

## धामवन् वस्तुसंबन्धो मवन् वा वत्र कल्पचेन् । बनमानोपमेबस्वं कथ्वते सा विदर्शना ॥

He has, however, given an instance of the first sort only, viz., अर्धअवद्दस्तुर्धवन्धा, as under :---

## विमोचितेन परवा च रूपवस्थाप कामिनी । विधुवन्भ्यविभावर्बाः प्रविभार्त्त विद्योभताम् ॥

Pratthårendurája, the commentator of Udbhata's Alankârasárasangraha, notes that the second variety is not illustrated by Udbhata. 'बच हु पहार्यसमन्तव डपमानोपनेवमावकस्पनवा; स्वास्मानमुप-पारवति तस्व विदर्श्वनाभेदस्वोदाहरणमुद्धटपुस्तके न हृद्यते । तस्य हु मामहो-दितनिद्मुहाहरणम् ।

" अवं मन्द्युतिर्भास्वान् ------ " इति । '.

Pages 249-50.

### डपमानागुपमेबं----- इति व्यतिरेकः-----

When उपनेव is described as superior to उपनान, and when the distinction between them is predominant, the figure is called ब्यतिरेक. In some instances the reasons of the superiority of इपनेव over उपनान ( आधिस्वहेतु ) and of the inferiority of दपमान to इपनेब are both expressed, in some instances one of them is expressed, and in some neither is expressed. These four varieties are each divided into three classes according as the similarity between **<b>aynn** and **<b>aynn** is directly expressed (भौत) by words like इव, or indirectly expressed (मार्थ) by words like even, or implied (within). In each of these varieties words may be for or otherwise. The figure thus resolves itself into twenty-four varieties. All of them are illustrated by Mammata. Vide Kavyaprakaia. Vidyadhara gives only two instances. In 'qquakin'-----' the lord of Utkala, Nrisimha, is suffa and Indra is suffa; and the last line shews that the latter is superior to the former; for Indra is described as a wantant ( one whose enemies are not destroved or one who is not without **mean**) and the king as अपारित्रास (one whose enemies are destroyed). Here both the causes of safata, viz., the superiority of guila over auna and the inferiority of **उपमाम** to **उपमेब**, are expressed, the former by स्वमपारिजातः and the latter by एव नापारिजातः, the similarity between **even** and **even** is not directly or indirectly expressed but implied in the first two lines (they call the king and Indra both quantity ), and these contain the far word प्रियसहोग; for the king is प्रियसहोग in the sense of one having a good and holy family and Indra is quantity in the sense of one whose thunderbolt is feared by mountains. As the word पविषयारोग which is expressive of the common property of the king and Indra is to be construed with eng which is मकत and बिडोंबसम which is बमकत, and as it is Paz.

we have in this verse sufficient strengthened by fiven which is set up by the apprehension of river. In the verse 'allengemengeometry is implied to be superior to other rivers, as the sea (the lord of rivers) is described to have no liking for the latter, having seen the former.

Râjânaka Ruyyaka describes this figure as consisting in the superiority of **उपमाम** or **उपमेय** over the other and gives 'सीणः सीणोऽपि श्वशी------' (Vide Mallinâtha's commentary) as an instance of the former; for according to him the **ब**पमान, the Moon, is here described as superior to the **उपनेव**, youth; as the Moon waxes, while youth never returns. This, however, is rightly refuted by Mammata in his Kávyaprakáśa. On critically examining the verse it will be found that in it the Moon is not compared to youth; but the unsteadiness of the Moon to the unsteadiness of youth, and the latter is greater than the former; for the Moon waxes after having waned, while youth once gone never returns; and this is the intended sense of the verse which is uttered by a greff to a lady to exhort her to leave off and or anger towards her lord and be reconciled with him. 'न हान चन्ह्रयौवनयोः साउद्ध कि त तस्तावनीः । तत्र चन्द्रसयस्य वृद्धिवाध्यतया न्युनस्वम् । बौरनसबस्य स्ववाध्यतवा-विस्वम् । मानप्रसासनुगुणतवा प्रकृतवाक्यार्थानुगुणत्वाहिति । अत्थेये सयः । एवं ग्रम वाक्यार्यः । चन्द्रो हि पुनः पुनरागमनेन लोको सुलमोऽतो न तादृशमाहारम्ब-ग्राली । इदं पुनर्बीवनमपुनरागमेनातिदुर्लभनिति मानादिभिरन्तरावैर्विदग्धवा भवत्वा मुधा गमबित न सांप्रतमिति । अन्यथा "किमिति अस्य कर्र्यस्य यौवनस्य कृते मबा मानाबिरंस्वते वातु नाम त्रीवनम् " इति प्रतिकृत्तेनार्येन प्रकृतार्थस्वाप्ष्टतापत्तेः । त्रिवहितकारिण्या दूस्या हीर्द वचनम् ॥ ' उद्यो .

NOTES ON THE EKÂVALÎ :- Sahokti.

Bhāmaha's definition and illustration of the figure are as under :----

# उपमानवतोऽर्यस्व वद्विग्रेषनिदर्भनम् । ष्यतिरेकं तमिच्छन्ति विग्रेषापादनाद्यया ॥ सितासिते पश्मवती नेचे ते ताम्रराजिनी । एकान्तवुभदवाने तु पुण्डरीकासितोत्पले ॥

Udbhaia's definition of the figure corresponds to that of Råjânaka Ruyyaka :----

## विद्येषोपादानं वस् स्वादुपमानोपमेववाः । निमित्ताइष्टिइटिभ्वां व्यतिरेको द्विधा सु सः ॥

All the instances given by him, however, show the superiority of **equal** over **equal** as under :--

> सा गौरीशिखरं गत्वा दर्खोंगां तपःइताम् । राहपीतप्रभरवन्दोर्जवन्ती दूरतस्तनुम् ॥ पग्नं च निधि निःश्वीकं दिवा चन्द्रं च निःप्रमम् । स्फुरच्छावेन सततं मुखेनाधः प्रकुर्वतीम् ॥ द्यीर्णपर्णम्बुवाताद्यकटेऽपि तपसि स्थितम् । समुद्दहन्दीं नापूर्वे गर्वमन्वतपस्विवस् ॥ वा दीधिरी श्रीस्तपसा मासेनैकेन विश्वता । तपसा तां सुदीर्वेण दूरादिदधतीमधः ॥

Pages 250-2.

प्राधान्वेन निबद्धं------भेदेऽव्यमेदः -----

When one of उपनान and उपनेव is represented as predominant and the other connected with the sense of सड, the figure

608

is सहोक्ति. Thus in this figure the connection of डपनेव with a verb is direct and expressed ( us; ) and that of symmetry with a verb is implied through the force of the word ere. Here what is connected with ere is wavner by Panini's Sútra "ere-बुक्तेऽमधाने " २। १। १९।। and therefore उपमान, while the other is पधान and डपमेब. 'तत्र तृतीयान्तस्व विशेषणतया गुणत्वम् । प्रथमान्तस्य विश्वेष्वतवा प्रधानस्वम् । एवं च प्रयमान्ते शाब्शेऽन्वयः । मूतीयान्ते तु सहार्यसाम-र्योहार्यः ॥' उद्यो. This figure is based upon जतिहायोंकि in which the order of precedence of cause and effect is reversed or on identification grounded on म्लेप. 'हधासं पालंकारसामान्य-लसणप्राप्तम् । सेन "धनेन सार्थं विहराम्बुरा रोः -----'' इत्यादी नेवम् ॥ उद्यो•. In 'संमामाङ्गणभूषणस्य-----' hostile kings are described as running away to different directions along with the arrows discharged by Nrisimha. Though the arrows are the cause of their flight, their discharge is described as contemporaneous with the flight of enemies which is the effect. The figure is thus based upon mituality in which the order of the precedence of cause and effect is reversed, the cause being described either as simultaneous with the effect or as succeeding it instead of preceding it as is natural. The connection of म्मिपतिभिः with दिक चक्रमुझहितम् is expressed and direct, while that of मार्गने: with it is implied through the force of the sense of सह. In 'रणे वीरन्सिंहस्व----' the figure is based upon identification caused by श्लेष; for the two meanings of मद (pride in the case of enemies and ichoral juice in the case of elephants ), though different, are identified.

Bhámaha's treatment of the figure is as under :-----

तुल्यकाले क्रिये यत्र वस्तुद्वयसमाश्विते । पहेनैकेन कथ्वेते सहोक्तिः सा मता वया ॥ हिमपाताविलदिग्रो गाढालिङ्गमहेतवः । वृद्धिमायान्ति यामिन्यः कामिनां प्रीतिभिः सह ॥

Udbhața's definition of the figure is the same. Only the last Pâda reads differently, as 'सा सहोक्तिनंता सताम्'. His instance of it is :---

## धुजनो सृत्युना सार्धे वस्वाजी तारकामये । चक्ने चक्राभिधानेन प्रैष्वेणाप्तमनोरयः ॥

Pages 252-3.

#### ब्रमोऽधुमा-----भवतः सभा------

Having treated of सहोक्ति we now take up विमोक्ति which is as it were its antagonist. When without a certain thing, good or bad, another thing is described as the reverse of it, the figure is विनोक्ति. In 'न स्वदेरिवध्वक'----' the face is described as not shining without beauty and the Moon without light. While in 'विना पद्याकरो-----' a lake is described as shining without crocodiles, sandal without serpents, and the council of Nrisimha without rogues.

विना is not the only word, the use of which consistutes the figure. All the synonyms of विना, such as नज्ज्, निर्, वि, अन्सरेण, इति, राहेत, and विकल, constitute the figure. 'इवं च न केवलं विनाधब्दस्य सत्त्व एव भवति । आपि तु विनाधब्दार्थवाचकमावस्य । वेन नज्-निर्-वि-अन्सरेण-ऋते-रहित-विकल-इत्याहिप्रयोगे इवमेव ।

# निर्गुजः ग्रोमते नैव विपुलाडम्बरोऽपि ना । मापातरम्यपुष्पश्रीशोभितः शाल्मलिर्यथा । " रस०, p. 365.

The figure is not treated of by Bhamaha and Udbhata.

### Pages 253-57.

### साधारणधर्मत्र शात् ----- परिणमयितव्यः -----

When from the force of adjectives common to upon and अपकृत, अप्रकृत is inferred from प्रकृत, the figure is समासोक्ति. The common adjectives shew a common property which leads to the inference of अप्रतुत. The difference between एकरेशदिवर्त्तिरूपक and समासोक्ति is that in the former in which the superimposition of विषयिन on विषय is expressed in one place and suggested in another, the विषयिन which is अप्रस्तुत colours the faga which is ata by its own form; while in the latter, अपरत्व which is inferred simply from common attributes, does not colour using by its own form as in the former, but characterizes it. In other words, in 5,978, the form of विषयिन is superimposed upon विषय, while in समासोक्ति, the behaviour of water is superimposed upon that of uter ; and this superimposition is caused by व्यञ्चना. समासोक्ति is thus गुणीभूतच्यहग्या. 'समासोक्ती प्रकृतव्यवहाराऽप्रकृतव्यवहारारोपः । रूपके त विद्येच्ये प्रकृतेऽप्रकृतरूपारोपः ॥' उद्यो. The behaviour of one object (अग्ररतत) superimposed upon another (प्ररत्त) cannot rest in it. It therefore suggests that in which it rests by invariable concomitance. By the अप्रस्तुत which is thus implied प्रस्तुत is characterised.

' अन्यरोप्यमाणोऽन्यव्यवहारोऽन्यभ न संभवतीति तर्वावनाभावात् स्वव्यवहारि-जमाक्षिपतीस्याक्षिप्यमाणेनाप्रस्तुतेन धर्मिणेव प्रस्तुतो धर्म्यवच्छिडवते न पुनराष्ठा-वाते ।... । एवं समासोन्ह्री व्यवहारसमारोपाइप्रस्तुतेन प्रस्तुतस्य वैश्विष्टयत्स्यजन. वच्छेदकस्यं विधीवते । ऊपके तु ऊपत्रमारोपाड्रूपरूपितत्याख्यमाच्छादकस्वनिस्वन-योर्भे दः ॥ ' Vide Jayaratha's commentary on अलं• सर्व•, p. 85.

Nor is समासोक्ति to be confounded with परिणाम. For in परिणाम, विषय of superimposition appears as विषयिन् or the object superimposed and consequently remains subordinate, विषयिन् or मारोप्यमाण being predominant. In समासोक्ति, however, विषय or the subject of superimposition (in other words, प्रस्तुत) looks characterized by the attributes of the object superimposed (*i. e.* भग्रस्तुत) and is therefore predominant. As the figure thus consists in the implication of भग्रस्तुत from प्रस्तुत and thus represents two things in brief, the word 'समासोक्ति' is significant. दक्ति in समासोक्ति is to be taken as equivalent to प्रतिपादन and not to क्रयम.

The implication of सग्रस्तुत from ग्रस्तुत requires a cause or ground. If it be taken as taking place without any ground, the definition of सगासोक्ति would be open to the fault of आतिच्याप्ति. निवित्त therefore must be taken as essential for implication. The निवित्त which is thus indispensable is a common property and it may consist of an attribute or action. Property is illustrated in 'गुजगजवित्ती----'. In this through the force of the common property (*i. e.* property found in प्रस्तुत and अग्रस्तुत) consisting of an attribute, *viz.*, गुजगजवित्त, मुष्टिमाह्यन-वत्त्व, and सुवंशजत्व, which have two meanings, one connected with धनुर्वेह्यी and the other with **uf**, धनुर्वेह्यी is apprehended as characterized by the attributes of a woman, without giving up its own nature as it does in इत्पत्त. Now the adjectives which are connected with प्रस्तुत and भावस्तुत both may be either ग्रिल्ह, भौषम्यगर्भ, or साधारण. In 'गुणप्रणविनी----' they are ग्रिल्ह. In 'विद्यालवलनी मुजान्---' they are भौषम्यगर्भ. In this instance through the force of the commonness of attributes arising from the power of compounds shewing resemblance (उपनासमास), viz., विद्यालवलनी मुजान् and others which may be dissolved either as विद्यालवलनी मुजान् (उपनितसमास) or विद्यालवलनी सद्वाी मुजा (मध्यनपर्लोपी) येषां सान् houses and flames are apprehended as characterized by the attributes of a नायक and a नायिका.

The ground of the implication of अग्रस्तुत from प्रस्तुत consisting of action is illustrated by 'विश्वाणनैस्तै:-----'. In this कल्पहुन and लता are apprehended as नायक and नायिका through their having the common property of the action of speaking &c.

In 'धादीं धीर-' adjectives are साधारण; i. e., they apply both to trees and a lover. The figure समासोक्ति is here set up by the compound धाखामुजे: which may be dissolved either as धाखा एव मुजा: तै: or धाखा मुजा: इव तै:; for आकर्षण and other actions can be performed either by branches or hands. As there is neither साधक nor बाधक प्रमाण in favour of उपमासमास or कपकसमास, or of उपमा or कपक, we have a fusion of उपमा and कपक caused by uncertainty about them (संदेह).

Where, however, there is a certainty about **क्रपक**, even though there is a possibility of arriving at a common pro-

perty by dissolving the compound (containing the ava) in another way, it does not become a ground for unteiling. For as the second sense is suggested by एकरेग्नविवर्त्तिकपक, समासोक्ति is useless or has no end to serve. In 'धावन्तीनें रसिंह--' creepers are described as soliciting the wives of enemies through mercy. Mercy, a quality of animate objects, is conceived as existing in creepers and to establish its existence it is but proper that they should be described as friends. If and समासोनित both suit the description, we should take इत्यक and not समासोक्ति. The compound प्रस्नेक्षणैः must be dissolved as प्रसुनान्येव ईक्षणानि से: and not प्रसुनानि ईक्षणानीव ते: ; for the act of seeing can be accomplished by eyes and not flowers. We must therefore take the compound as favouring ava. It is एकदेशविवसिंकपक; because the superimposition of ईक्षण on प्रसूच which is expressed suggests that of सखी on सता and the apprehension of this symp becomes a ground for schur which consists in the conception of mercy in creepers.

Through the very force of adjectives common to प्रस्तुस and अग्रस्तुत, समासोक्ति brings out the idea of the अग्रस्तुत or उपमान which is not expressed. उपमान therefore should not be expressed. In the instance ' विधुरीकुर्वन्----', the idea of the lover which is वाग्रस्तुत is implied through the very power of common properties such as untying the braid of hair, destroying the painted marks on cheeks and so on. If therefore उपमा is used, as in कामीन, there would a repetition of sense. उपमा therefore should not be employed where समासोक्ति has a scope. The second half of the मार्या should therefore be changed into ' हम्मीरमानमर्दन----'. Mammala says that the introduction of उपमा into the province of समासोक्ति, which is a defect in समासोक्ति, comes under the general defect of अपुष्टार्थस्व or पुगरुक्तता. 'साधारणविशेषणवशादेव समासोक्तिरनुक्तमपि उपमानविशेषं प्रकाशवतीति तस्याच पुनरुपाहाने प्रयोजना-भावाह अमुपादेवता वत् तहपुष्टार्थस्वं पुनरुक्तता वा होषः ॥ ' काष्य॰ ३०.

Thus समासोक्ति is based upon either श्रिष्ठ adjectives, or भौषम्यगर्भ adjectives, or साधारण adjectives. Appaya Dikshita mentions a fourth kind of समासोक्ति arising from विशेषणसारूप्य. The instance given by him is the following verse from उत्तर-रामचरित

# पुरा यत्र स्रोतः पुलिनमधुना तत्र सरितां विपर्यासं यात्रो धनविरलभावः क्षितिरुहाम् ।-----

In this the description of the forest is प्रकृत, and through similarity with it is implied the history of towns and villages in which vicissitudes of wealth and progeny are caused. 'अष वनवर्णने प्रस्तुते तस्साकप्यान् कुटुम्बिषु धनसंतानादिसयुद्धधसमृद्धिविपयांसं प्राप्तस्य वस्समाश्वयस्य मामनगरादेईनान्तः प्रतीयते ॥' कुदल. This kind of समासोक्ति is mentioned by भप्पच्यरीक्षित alone. 'इयं चाप्पय्वदी-क्रितैरेवोक्ता नान्यैः ।' प्रमा on प्रदीप. Jagannátha criticizes Appayya Dikshita as he does in many other places on the ground that this cannot be समासोक्ति ; as similarity of adjectives which is the very soul of समासोक्ति is absent here. 'समासोक्तिज्ञीवातो-विशेषणसाम्यस्याचामावेन समासोक्तिताया एवानुपपत्तेः ।' रस॰, p. 383. This criticism, however, is rightly not accepted by Nâgoji Bhaṭṭa. 'चिन्स्यमिदम् । विशेषणसाम्यगम्यसादृद्यगम्यस्तेऽपि तत्त्यानपा-यात्॥' Vide रस॰, p. 383. Bhamaha defines and illustrates the figure as under :- .

' यत्रोक्ते गम्यतेऽन्योऽर्यस्तस्तमानविश्चेषणः । सा समासोक्तिरुद्दिष्टा संशिप्तार्या यया तथा ॥ स्कन्धवानृज्जुरघ्यालः स्थिरोऽनेकमझफलः । जातस्तरुरयं चोचैः पातितच नभस्तता ॥ '.

Udbhata's definition and illustration of the figure are given below:---

'प्रकृतार्थेन वाक्वेन तस्तमामैर्विश्वेषणैः । ध्मप्रस्तुतार्थकयनं समासोक्तिरुवाहता ॥ दन्तप्रभासुमनसं पाणिपह्लवधोभिनीम् । तर्न्दी दनगतां स्नीनजटाषट्चरणावस्तिम् ॥ '

Pages 257-8.

#### बिलसाती विद्येषणानां ------ केनार्थिनः कृताः-----

When adjectives suggest another meaning than the one they express, the figure is **qitat**. In समासोक्ति अपस्तुत विशेष्व is suggested by the force of adjectives common to प्रस्तुत and अप्रस्तुत; while in **qitat** adjectives are significant. They suggest some particular attribute in the प्रस्तुत विशेष्व and thereby heighten its beauty. As the suggested sense helps on the expressed sense, the figure is significantly called **qitat**. 'एवं **प** प्रतीयमानांशस्व याच्योन्मुखत्वात् **qitat** इति सार्थकं नाम !' आरुं० सर्व०, p. 94. In 'नरांसह नरेन्द्रेण------', the adjectives नन्दनहुमबाहुना and **uनेशांशावतोरेण** suggest the king's generosity and opulence.

विशेषणानां in the definition implies that there must be many significant adjectives to constitute the figure. Mammala

and Vimariinikara also hold the same view. Mammata's definition is 'विशेषणैर्वत साक्रतेसत्तः परिकास्त सः '. In the वृत्ति it is argued one might say that as adjectives that do not nourish the sense constitute a fault in meaning, called **agent**, the use of adjectives that assist the sense simply removes the fault and does not constitute a figure. Still when many adjectives qualifying one and the same noun are used, they give rise to a charm and hence it is that **utant** is classed among figures. 'बयप्यपुटार्यस्य होपताभिधानात् तत्रिराकरणेन प्रटार्यस्वी-कारः कृतः तथाप्येकनिष्ठत्वेन बहुनां विश्वेषणानानेवमुपन्यासे वैचिण्यनित्यलंकार-मध्वे गणितः ॥ ' काष्यप्र • १० ड०. ' अत्र विगर्शिनीकारात्य आहुः-----" विश्वेष-णानां बहुस्वमन विवक्षितम् । साभिप्रायविश्वेषणगतबहुत्वकृत एव जान वैचिभ्या-तिशयः । एकविश्वेषणं तु होषाभावनावस्यावकाशः ॥ " Vide रस॰, p. 387. Govinda, Nágoji Bhatta and Jagannátha, however, hold that even a single significant adjective may constitute this figure. that the figure is not in that case mere freedom from argent fault-for that (absence of the fault) can be brought about even by dropping the adjective altogether-, and that charm is experienced even from a single significant adjective. 'au नित्खे संध्यावन्दनाही होषाभावस्याह्रवैकल्येऽपि सिद्धी साङ्गतत्करणं फलातिग्रयायैव तया होचानावस्य विशेषणानुपाहानेऽपि संभवेन साभिप्रायैकविशेषणनिबन्धन-मनस्कारो दुरपह्रव हाते भावः । कि च " सुधांगुकलितोत्तंसस्तापं हरतु वः शिवः " इत्वादी वत्र सुधांगुकालतोत्तंत इति विशेषणामावेऽपि तापहरणसामध्वस्व साम-र्थातिश्वेनाप्युपपत्तेस्तदिशेषणानुपातानेऽपि न क्षतिस्तच तदिशेषणोपातानम. धिकचमरकारा बैवेति बोध्वम् ॥' उद्यो . Jagannatha also observes, ' विद्येषणानेकर्त्रं हि व्यङ्ग्याधिक्याधायकत्त्वाद्वेषिश्यविद्येषाधायकत्वनस्तु नाम । न सु प्रकृतालंकारशरीरनेव तरिति शक्यं वक्तुम् ॥ ' Vide रसo, p. 387. The 78

#### 618 NOTES ON THE EKÂVALI :- Parikaránkura.

following is given by him as an instance in which one significant adjective constitutes the figure :---

# भावि लावण्यजलाश्चय तस्या हा इन्त मीननवनायाः । दूरस्ये स्ववि कि वा कथवानी विस्तरेजालन् ॥

Jagannátha's further remarks on this are worth quoting :--

'सुन्दरत्वे सत्बुपस्कारकत्वनलंकारत्वम् । चनस्कारापकर्षकामावत्तं च होषा-भावत्वम् । तरेतक्रर्मदवं विक्तिविषवं वदि हैवादेकस्मिम् विषयविधेषे समाविधे-सदा का हानिः स्वात् । उपधेयसंकरेऽप्युपाध्यसंकरात् । यया ब्राह्मणस्व मूर्खत्वं दोषः विद्या तु होषाभावम् भवति गुणम तथेहाप्युपपत्तिः । न च होषाभावतवा प्राप्तस्थापि परिकरस्य किमिस्थलंकारेषु गणनागौरवमिति वाच्यम् । उभयात्मकत्वेने-तरवैलक्षण्यज्ञापनार्यतया गणनोपपत्तेः । यया गुणीमूतव्यङ्ग्यभेत्तवा संगृही-तापि समासोक्तिरलंकारगणनायां पुनर्गण्यते । यया वा प्रासादवासिषु गांभतेऽ-प्युभयवासी मूवासिगणनायां पुनर्गण्यते तथेहापीति न कमिहोषः । अन्वया प्राचां काष्यलिद्वमप्यलंकारो न स्यात् । तस्यापि निर्हेनुद्धपदोषाभावात्मकत्वात् ॥ ' रस॰, pp. 389-90.

The meaning suggested by adjectives is subordinate, as it strengthens the sense of the object under description. The verse in which this figure occurs is therefore not ध्वनिकाच्य, but गुणीभूतच्यङ्ग्य.

This figure is not dealt with by Bhamaha and Udbhata.

#### Pages 258-9.

### तारकू किमपि---- मभिष्यस्त्रयस्ति------

If instead of adjectives being significant as in **uitax**, the substantive qualified by them is significant, the figure is

called quarter. It is thus the opposite of quart and therefore follows it in treatment. In 'atite asigne ----' the substantive fuquer is significant. It suggests the idea of fitness for the purification of the three worlds by its flowing in them. Suggesting this sense it assists and beautifies the expressed sense. The suggested sense being thus subordinate to the expressed sense, this is no province of wife; but comes under andragera. The substantive in this verse suggests a meaning by its etymological sense ( योग as चिनिः पयिभिर्मच्छतीति चिपयगा ). Sometimes it may suggest a meaning by convention ( all or all'a). Here the substantive, though it is not used so as to suggest the meaning directly, suggests it by its conventionality. In 'नाय: काकोरराणां----', the substantives analatenta and antifela suggest the idea of सहस्रमुखत्व and सहस्रकारल not by बोग but by प्रसिद्धि and this suggested sense helps the development of and embellishes the expressed sense; for the intended sense is that if duran describes the virtues of Nrisimha with his thousand tongues and usaring writes them with his thousand hands, &c., then alone can the virtues be enumerated, not otherwise.

This figure is not treated of by Bhamaha, Udbhata, Mammata, Rajanaka Ruyyaka, and several other writers on poetics. Nagoji Bhatta says that it need not be taken as a separate figure, but simply as a variety of परिकर. 'अच (i.e. in Mammata's definition of परिकर, viz. 'विद्येषणे वेत् साकृतैव्हकिः परि-करस्तु सः') विद्येषणेरिरवुपलकाणं विद्येष्यस्वापि । तेन सामिप्रावे विद्येष्येऽप्यवन् । वया " जुर्वा पुरुषार्थांगं जाता देवयतुर्युवः " इस्लव । अव चतुर्युव इति विद्येष्य

### 620 NOTES ON THE ERAVALI :-- S'lesha.

पुरुषार्यचतुष्टवदानसामर्थ्यात्रिप्रावगर्त्रम् । बाहुलकलभ्वकर्मल्युडम्यकरपल्युडम्स-विद्येषणग्रब्दयोरेकग्रेपो वा ( i. c. विद्यिष्यते इति विद्येषणं विद्येष्यः विग्लिष्यते व्यनेनेति विद्येषणम् ) । उक्तिरिष्यस्वार्यकयनमित्थेवार्यः । एतेन " सानिप्रायविद्येष्ये परिकराद्वरानामा निज्ञोऽलंकारः " इत्यपास्तम् । ' डयो०.

Pages 259-62.

#### वत्र विशेष्यविशेषणसाम्बं ------ काध्यप्रकाशकारस्य सिद्धान्तः------

When the resemblance between two objects is only verbal and pertains to both adjectives and the noun qualified by them, the figure is called >3q. It has two varieties; for the objects may be both upon or both suppn. Thus when not only adjectives, but even the noun qualified by them convey two meanings, both applicable to upon or to upon, the figure is करेष. It differs from समासोतित in as much as the resemblance pertains to both the noun and its adjectives, while in anality it concerns adjectives alone. It is also different from gradi-गिता; because in तत्वयोगिता the noun does not convey two meanings as in Art. In this figure the noun qualified by attributes expresses two meanings referring to similar objects, i. e., to objects both upon or both sugga, and not to dissimilar objects also, one upon and the other unand as Rájûnaka Ruyyaka takes it. It has therefore two varieties only and not three. In ' कन्द्रभोद्य'-----' the liberality and the bravery of Nrisimha are both to be described. The senses of friends and enemies are therefore both connected with the context. मवसो मिन्ने: is thus equal to मवसो मिन्ने or भवतोऽमित्रै: मिस and झमित्र are both प्रकृत and the adjectives

#### UNMESHA VIII.—S'lesha. 6

कल्पोंदबनाआवदिः &c. convey two meanings, one referring to निषेः and the other to अनिषेः. This is therefore an instance of केवलप्रकृतगोचरः श्लेषः. 'निजकरकलितस्वाइं----' is an instance of केवलप्रकृतगोचरः श्लेषः; for in it विभावसु, which has two meanings, fire and the Sun, and of which the attributes निजकरक-लितस्वाइं &c. convey two senses, one connected with fire and the other with the Sun, is represented as the दपनान of सेजस् and is therefore अप्रकृत.

Rájânaka Ruyyaka, as mentioned before, has a third variety of अल्लेस, which is महतामहतगोपर:. The following is an instance of it, given by him :—

स्वेच्छोपजातविषयोऽपि न बाति वक्तुं देहीति मार्गणशतेश्व दराति दुःखम् । मोहात् समाक्षिपति जीवनमप्यकाण्डे कष्टं मनोभव इवेश्वरत्त्विरग्धः ॥

Jagannátha also admits this variety. He gives the following instance :--

> ध्मलं हि मानी परिदीर्णगात्रः समापितः फाल्गुनसंगमेन । अत्यन्तमाकाङ्क्षितकुष्णवर्ष्ण भीष्मो महात्माजनि माघतुल्यः ॥

He remarks :---

'भच प्रकुताप्रकृतयोर्भीष्ममाधयोरश्लिष्टत्वाद्विशेषणानां च श्लिष्टत्वाइदति तृसीयो भेदः । परं तूपमया संक्षीर्णः । यदि च 'माघो महारमाजनि हन्त अीष्मः ' इरबप्रकृतांद्यमपि श्लेषप्रस्तं कृत्वा रूपकं क्रियते तयापि प्रष्ठतविश्वेष्यस्य माघस्या-

### 622 NOTES ON THE EKÂVALÎ :--S'lesha.

ग्लिहत्वारखण्डित एव श्लेपः । न चाब समासोकितिि अभितव्यम् । अत्रकृत-धर्मिणोऽपि शब्दवाच्यत्वात् । यद त्वप्रकृतव्यवहार एव शब्दशक्ति सहेतापि न त्यप्रकृतधर्मी तत्र समासोक्तेरिटेः ॥ ' रस॰, pp. 392-3.

Neither Mammata nor Vidyâdhara accepts this variety.

Where the expressive power of words is restricted to the sense of the object under description by context or other restricting causes, and where though it cannot consequently express the sense of the अपकृत, the sense of the अपकृत is apprehended, we have word, as in 'हिरण्यकां भ्रपु----' Vide note P. 457.

श्लेष is divided into श्वास्त्र ?लेष and अर्थ ?लेष. According to Udbhata and Rajúnaka Ruyyaka are to is that which resorts to star, while started is that which resorts to start : for their theory is ' योऽलंकारो यहात्रितः स तहलंकारः '. In practical life if an ornament is put on round the neck, it is called monthant, and if it be worn on the ear, it is avisiant. If therefore an अलंकार resorts to बाहर, it is बाहरालंकार, if to अर्थ, अर्थालंकार, and if to both, उमवालंकार. According to the maxim सकृत्यरितः सब्दः सकूर्यं गमयति, a word, uttered once, can convey only one meaning. If therefore a word simple or compounded, has more than one meaning, we must assume that there are as many words as there are meanings. ' अर्थभेदाच्छब्दभेदः. Words, which thus change with their senses, can sometimes be repeated, being made up of the same vowels and consonants and being exactly the same in स्वर ( उत्रात्त, अनुवात्त or स्वरित ), प्रयत्न (आभ्यन्तर and बाहा), त्यान &c. Sometimes they cannot be repeated, being different in स्वर, प्रवल, स्वाय &c. In the



former case they constitute mainter, in the latter case, university. Thus when the difference of words is apprehended through the difference of same &c., as it is different words that coalesce like lac and wood, the figure is called university; and it is also known as EAE are for though the compounded word is the same, actual words that convey two meanings are different. Where, however, through the sameness of und the same word conveys two meanings like two fruits hanging from a stem, it is the meanings that coalesce and not the words. The figure is consequently called अर्थन्तेष and as the simple or compound word is not broken into two words different in प्रयस्न &c., it is also known as अभन्न श्लेष. 'एष च शब्दार्थींभयगतत्वेन वर्त्तमानत्वात विविधः । तत्रोदात्तादित्वरभेशत् प्रय-लभेराच श्रव्तान्यत्वे शब्दश्लेषः । यत्र प्रायेण पर्भन्नो भवति । अर्थश्लेषस्तु बत्र स्वराहिभेरो नास्ति । अत एव न तब समझपरस्वम् । संकलनया तूभयश्लेषः ॥ ' मलं सर्व , p. 96. Udbhata too expresses the same view. His definition is :---

> ' एकप्रयस्नोचार्याणां तच्छायां चैद विश्वताम् । स्वरितादिगुणैभिभैर्वन्धः श्रिष्ठधमिहोच्यते ॥ ध्रलंकारान्तरगतां प्रसिमां चमवत् पदैः । द्विविधेरर्यग्रब्दोक्तिविधिष्टं तत् प्रतीयताम् ॥ '.

मतीहारेन्द्राज, the commentator, explains this as under : -

' इह खलु ग्रब्सानामनेकार्यानां गुगपरनेकार्यविवक्षायां द्ववी गतिः । अर्थभेरेन तावच्छब्दा भिरान्ते इति भट्टोइटस्य सिद्धान्तः । तत्रार्थभेरेन भिद्यनानाः शब्दाः केचित तन्त्रेण प्रयोक्तुं श्वक्याः केचिन्न । येषां हल्स्वरस्यानप्रयस्नारीनां साम्यं ते तन्त्रेण प्रबोक्तुं शक्यन्ते । यत्र तु इलानेकस्वानेकस्वरूपस्वात् स्वराणां चोहात्तत्वानु-सत्तस्वाहिना स्यानानां चौष्ठधरुन्तौष्ठधस्वारिना प्रयस्नानां च ल्घुस्वालघुश्वाहिना नेइस्तेषां तम्त्रेण प्रयोगः कर्त्तुमधक्यः । साधारणकपत्वात् तन्त्रस्य । तदन्त्रम् । "साधारणं मरेह तत्मम् " इति । ऐवं चार्यस्थिते वे तत्मेणोचारवितुं सक्यन्ते ते एकप्रबल्गोधार्वास्तर्क्रम्धे सस्वर्थम्लेपो भवति । तदुक्तम् । "एकप्रवल्गोधार्जा-पान् " इति । तया वे तेषानेवैकप्रवल्गोबार्वाणां शब्झानां छावां साहुदवं विवति तहपनिबन्धे च शब्दश्लिष्टम् । शब्हान्तरे उचार्यमाणे सार्इ्यवद्येनानुचारितस्वापि बाब्हान्तरस्य श्लिष्टस्वात् । सहक्तम् । "तच्छायां चैव विभतां स्वरितादिगुणैनि-मैर्बन्धः श्लिष्टम् " इति तथा " अर्थशब्दोक्तिविशिष्टं तत् प्रतीयताम् " इति ॥ '.

Mammata's view is, however, different. According to him if an unitary disappears with the change of words, it is usiniant, and if it does not disappear even if words are changed, it is अयांलंकार. The theory ' बोऽलंकारो वराश्वितः स तरलंकारः ' is not accepted by Mammata. He holds that not आअवाश्वविभाव, but सन्तव and ध्वतिरेक must be looked upon as a test for deciding whether a Guna, a Dosha, or an Alankára belongs to words, or to sense, or to both ; for even if surver-मविभाव be admitted as the test, we shall have finally to resort to सन्यच and ध्यतिरेक, since साम्ययाम्रविभाव does not exist independently of झन्दव and व्यतिरेक. 'काव्ये होपगुणालंकाराणां सब्हायों-भयगतत्वेन 'व्यवस्थाबामम्वयव्यतिरेकावेव प्रभवतः । निमित्तान्तरस्वाभावात् । ततभ योऽलंकारी यहीयान्वबष्यतिरेकावनुविधत्ते स तइलंकारी व्यवस्थाप्यत इति। ..... । योऽलंकारो वहाश्रितः स तहलंकार इत्यपि कल्पनायामन्ववष्वतिरेकावेव समाग्रयितच्यो तराश्रयमन्तरेण विशिष्टस्याश्रयाश्रविभावस्यामावाद्ययोक्तनिमित्त एव परस्परव्यतिरेको ज्यायान् ॥' काव्यप्र॰ १० द०. Thus according to Mammata as stated above if a Guna, a Dosha, or an Alankára does not bear a change of synonymous words, in other words, if it disappears when a synonym is substituted for a word to which it pertains, it is called बाब्स्यल, बाब्स्सेप, or बाब्सलंकार. While if it bears a change of synonym, that is, if it remains

624

even when a synonym is substituted for a word to which it pertains, it is called अर्थगुन, अर्थहोप, or अर्थालंजार. For instance, बदुल, गाहल (ओआ:), and अनुप्रास concern words, while अनुष्टता, प्रोहल (अर्थल्योज:) and डपना pertain to sense. In the following instance given by बह्द

# स्वयं च पह्नवाताम्रभास्वस्करविराजिमी । मभातसञ्च्येवास्वापफल्लुडधे हितप्रदा ॥

in which according to रहर the first half contains अर्थ>रुव and the second इन्द्र-रुव, both the lines contain इन्द्र-रुव according to Mammaia; for the figure will disappear, if synonyms be substituted for words in the first line. 'वन हि पर्यायान्सरपरिवृत्तिसहत्वं नास्ति तस्य शब्दगसरवम् । यम तु तरसहस्वं तत्रार्थगतत्वम् । यया कटल्वादयो दोषाः गाढरवादयो गुणाः अनुपासारयोऽर्जकाराः शब्दगताः । पर्यायान्तरेण तदर्यो-पस्यापने तेषानसंत्रवाम् । उदाहते च "स्वयं च पह्नवा-----" इत्यादी इयोरप्यर्थयोः सब्दारिष्ट्रस्यसहतया इयोरपि सब्दार्लकारत्वनेयोचितम् । न त्वाद्यस्याप्यर्थालेकार-त्वम् (as Udbhaia takes it)। मन्येवमर्य>रुवेवः कि नास्त्येव । क एवनाह । कत्त्वहि तस्य विषयः । यच पद्परिवर्त्तनेयपि न अरेवअक्रः । यया------

> स्तोकेनोन्नतिमावाति स्तोकेनाबाव्यधोगतिम् । अही सुसद्दग्री दृत्तिस्तुलाकीटेः खलस्य च ॥

अत्र स्तोकेनेत्यादिपदस्यानेऽज्यादिपदम्रक्षेपेऽपि न श्लेषशङ्गः ॥ ' काञ्यम •, pp. 352-3.

विद्याधर agrees with उद्रद and मलंकारसर्वस्वकार.

Udbhaia thinks that this figure has no independent scope and therefore acts as an invalidater (बाधक) of all figures by the maxim 'बेन नामासे यो विधिरार-यते स तस्य प्रतिबन्धकः ।'. Udbhaia's commentator Prattharenduraja remarks, 'एतच न्दिष्ठ दिविधवन्दु-79 
> ' इन्दुकान्तमुखी किण्धनहानीलधिरोरुहा । मुक्तामीकिजगद्ररनं पद्मरागाङग्रिपद्मवा ' ॥

म्लेप generates the idea of इत्यक and in

' अपारिजातवात्तांपि नन्दनश्रीभुंवि स्थिता । अविन्दुसुन्द्री नित्वं गलज्ञावण्यविन्दुका ॥ '

श्लेष generates the idea of विरोध.

This view of Udbhata is, however, refuted by Mammala. He says साधम्बे alone is sufficient to constitute उपमा. As a common property consisting of an attribute or an action constitutes उपमा, so does likewise a common property consisting of the same word conveying two senses. "'कमलनिव मुखा मनोज्ञनेवर कचतितराम्" इत्यादी मनोज्ञत्वस्य ग्रुपस्य दीतिकपाया किवाया पा इमबोर्ष साम्ये वयोपना निर्वहति तथा "सकलकतं पुरनेतज्जातं संगति मुभां-पुविम्वनिव " इत्व्यस्यापि साद्यमापसाम्येनापि सा उन्हेत । साधम्यंनाणस्वोपना-प्रयोधकस्यान् । तस्य पार्थकपस्येव सम्यूकपस्याप्यविद्येषेण संभवात् ॥' काष्यम•, p. 353. Nor will it do to say that when the word expressive of common property is not used, as in क्रमलनिव मुखन्, we have दपना and when it is used, we have म्लेप. For then पूर्णोपना will have no province; since when साधारणधर्म is used, there is no दपना and when it is not used, there is no पूर्णोपना. In verses like the following

# देव स्वनेव पातालमाञ्चानां स्वं निबन्धनम् । स्वं चानरमक्दूनिरेको स्रोकचयास्मकः ॥

if context does not restrict the sense to Vishnu or the king. has a distinct province from **equ**. If they are both found together, one helping the other, we have संकर of star and उपना. We have, however, no such संतर in 'स्वयं च पहवाताय-' for on examining it critically it will be found that it contains उपना and not root as the predominant figure. It is predominance that settles a figure. उपमा is predominant here. Mor is subordinate; as it helps on **उपमा**; for without start a common property is not arrived at and without a common property there can be no डपमा. 'डपपसिपर्वालोचने तु उपमावा एवार्यं विषयो न श्लेषस्येत्युक्तमेव । उपपत्तिभेवम् । व्यपदेशाः प्राधान्येन संभवन्तीति बस्तस्थितिः । प्रथानं चात्रोपमा । श्लेषस्य तन्निर्वाहकस्य तदृदुस्तात । न हि श्लेषं विना समानशब्दवाच्यत्वलक्षणं साधर्म्यमुपमानिर्वाहकं निर्वहाते । उपमा तु न श्लेषानुम् । श्लेषप्रतीर्ति विना तव्यतीत्यमावेन तदनुपकारकत्वादिति ॥ ? काच्या, p. 355. In ' अविन्त्युन्द्री'-it is not श्लेष generating the notion of ative, but ative generating the notion of atv; for

the second sense is only apparent and is not developed and final. Not that words having two senses form gapage here. विरोध is not necessary for नरेष, but नरेष for विरोध. विरोध is thus state, and role, any; and it is predominance that settles the name of the figure, 'प्राधान्येन व्यपदेशा नदन्ति ।'. The figure is therefore म्लेषप्रतिभोत्सलिहेनुविरोध and not विरोधप्रतिभोत्सलिहेन् न्लेप. Nor can this be called signing; because it is not accepted by any one like atiumme. Actual atia is a Dosha and therefore विरोधामास is accepted. Actual क्रेप is not a Dosha. There is therefore no occasion for Anna. Therefore in such places the figure where is only subservient to another figure. " mfe-म्दुसुन्द्री नित्वं गलज्ञावण्यविन्दुका ' इस्वण विरोधालंकारस्व ( scil. श्लेषवाधक-श्वम् )। न द्यत्रार्यद्वयप्रतिपादकशब्दस्य श्लेषः । बिन्दसाहित्यरूपस्य द्वितीयार्यस्य प्रतिमामाणविषयस्य प्ररोहाभावात् । नन्वप्रकडोऽपि श्लेषालंकार आस्तां विरोधामा-सबहिति चेमू भवेदेवं यहि विरोधामासस्य विरोधित्वमिव श्लेषामासस्य श्लेषत्वमन्-मतं कस्वापि भवेत् । न त्वेवम् । तस्मादेवंविधे विषवे श्लेषप्रतिमोत्पत्तिहेतुरलंकाः ान्तरं प्राधान्यात ॥ ' काच्यप्रo, p. 355.

Bhamaha defines and illustrates the figure as under :--

' उपमानेन बत्तस्वमुपमेवस्व साध्यते । गुणकियाभ्यां नाम्ना च श्तिष्टं तदभिधीयते ॥ लक्षणं रूपकेऽपीरं लक्ष्यते काममच तु । इष्टः प्रयोगो गुगपुरुपमानोपमेवयोः ॥ द्वीकराभ्भोमदत् अस्तुद्रा जलददन्तिनः । इस्वच नेषकारिणां निर्देशः क्रियते समम् ॥ श्रेत्रपादेवार्यवच्तरोरस्य च क्रियते भिदा । सद्द सहोत्त्युपमाहेतुनिर्देश्वात् क्रमधो यया ॥ छाबावन्सो गतव्यालाः स्वारोहाः फलदाबिनः । भार्गद्रुमा महान्तत्र परेषामेव भूतवे ॥ उन्नता लोकदविता महान्तः प्राज्यवर्षिणः । ग्रमवन्ति सितेस्तापं सुराजानी षमा इव ॥ रत्नवस्वादगाधस्वात् स्वनर्थादाविलङ्घनात् । बहुसस्वात्रवस्वाच सद्वप्रस्त्वमुदन्वता ॥ '

Pages 263-5.

सामान्बविश्वेषस्वे ------- सममेव प्राधान्यमाहः-----

अप्रस्तुतप्रश्वंसा is the opposite of समासोक्ति; for in समासोक्ति, अप्र-स्तत is suggested from the description of प्रस्तुत, while in अप्रस्त-तप्रशंसा, प्रस्तुत is suggested from the description of आप्रस्तुत. Here the description of अप्रस्तुत is improper; because it is भगस्तुत (for what is मग्रस्तुत cannot be described). To bring about propriety in it, therefore, it must be taken to be implying utera. The utera, which is thus suggested, brings about the accomplishment of the अपरतत, which is expressed. It is therefore an instance not of भ्वाने, but of वाच्यसिद्धमङ्ग्राणीभूतways in which the suggested sense is subordinate to the expressed sense and goes to accomplish it. In the word survey-तप्रचंसा, प्रचंसा does not mean praise. It is simply equivalent to auq or description. Consequently, even though in the Kårikå defining अग्रस्तत्रप्रांचा the expression of अग्रस्तत् is not stated, it is implied through the power of resorting to the literal signification of अप्रस्तुतप्रश्वंसा, viz., अप्रस्तुतस्य प्रशंसा कयनम् Now if प्रस्तुत were to be implied from अप्रस्तुत without any connection, any thing might be implied from any thing and the definition would be thus open to the fault of with all

629

#### 630 NOTES ON THE ERÂVALÎ :- Aprastutapr : iam să.

There must therefore be some connection which serves as a cause of our apprehending another meaning. The connection between the two senses must be any one of the following three, the relation of general and particular, that of cause and effect, and that of similarity. There is no fourth connexion. When the relation is that of general and particular, either the particular may be implied from the general or the general from the particular. There are thus two varieties. In the causal relation also there are two similar varieties ; for either the cause may be suggested from the effect or the effect from the cause. But when the connection is that of similarity, there are no varieties. In all therefore we have five varieties of this figure. The instances given in illustration of these varieties are sufficiently clear and need no comment. It must be noted, as Mammata and Jagannátha observe, that when state is suggested by autom on the ground of similarity (grace), sometimes the sense of a sentence arises without the superimposition of the suggested sense on the expressed sense, sometimes by a partial superimposition of it, and sometimes by an entire superimposition of it. For instance, in the following verse

# पुरा सरसि मानसे विकचसारसालिस्खलरु-परागसुरभीक्कते पयसि यस्य यातं वयः । स पल्वलजलेऽधुना मिलइनेकभेकाकुले मरालकुलनायकः कथय रे कयं वर्त्तताम् ॥

the suggested sense of a man who had once seen better days having fallen into misery comes out without its superimposi-

#### UNMESHA VIIL—Aprasiulaprasamsa.

tion on the expressed sense. In the instance, given in the book, '**quidqua**'-----' also no superimposition of the suggested sense on the expressed sense is necessary. But it is necessary in instances in which inanimate objects are addressed or represented as otherwise regarded as animateobjects as in

> 'कस्स्वं भोः कथयामि हैवहतकं मां विद्धि द्याखोटकं वैराग्यादिव वक्षि साधु विदितं कस्मादिदं कथ्वते । वामेनाच वटस्तमध्यगजनः सर्वास्मना सेवते न च्छायापि परोपकारकरणे मार्गस्थितस्यापि मे ॥ '

'अव वाच्यशाखोटके संबोध्यत्तोचारवितृत्ताहिकम्नुपपत्रमिति प्रतीवमाना-ध्यारोपः ॥ 'काच्यप्र, p. 400.

As noted above, verses which illustrate वाप्रस्तुतप्रश्वंसा are not अनिकाव्य, but वाच्यसिद्धप्रङ्गगुणीभूतव्यङ्ग्य. 'ध्वनित्यं तु नाम । इहास्यन्ता-प्रस्तुतस्य तत्त्वादेव वर्णनमनुचितमिति तमापर्यवसानात् तेन स्वस्योचितस्वसिद्धये व्यङ्ग्यार्थस्य बलासक्रष्टत्वेन वाच्यसिद्धपड्र स्वात् ॥ ' उद्यो०.

According to झानन्त्वर्धन and झभिनवगुझ, in झग्रस्तुतप्रश्चंसा, the expressed sense and the suggested sense are equally predominant. ' झग्रस्तुतप्रशंसायामापि यहा सामान्यविशेषभावात्रिमित्तनिमित्तिमावा-हानिधेयप्रतीयमानयोः सममेव प्राधान्यम् । ' Vide ध्वन्या॰ and लोचन on it pp. 42-4.

Bhâmaha defines and illustrates the figure as under :--

'अधिकाराइपेतस्य वस्तुनोऽन्यस्य या स्तुतिः । अप्रस्तुतप्रश्नंसेति सा चैर्वं कथ्यते यया ।। प्रीणितप्रणवि स्वारु काले परिणतं बहु । विना पुरुषकारेण फलं पश्यत शाखिनाम् ॥ '

### 632 NOTES ON THE ERÂVALÎ :- Arthântaranyása.

Udbhata's definition of the figure is almost the same :---

## अधिकाराएपेनस्व वस्तुनोऽन्यस्व वा स्तुतिः । अप्रस्तुतप्रग्रंसेवं प्रस्तुतार्यातुबर्नधनी;॥

His illustration is :---

बान्ति स्वदेहेषु जरानसंप्राप्तोपभोक्कृकाः । फलपुष्पद्विभाजोऽपि हुर्गदेशवनश्चियः ॥

Pages 266-7.

#### सामान्धेन विद्येषः ----- वाच्यावचनं स्वान् -----

Where a particular statement which is प्रस्तुत is strengthened by a general statement or a general statement which is **used** by a particular statement, the figure is statement. This figure follows अपरनुतप्रशंसा in its treatment ; because in it also any is mentioned. It is represented here as supporting the प्रस्तत. The प्रस्तुत must be naturally such or regarded such by the speaker as requires to be strengthened (अनुपपाध्यसवा सनर्थ-नाई ) and the समस्तत such as can support the प्रस्तत. समर्थन is thus explained by Jagannatha. 'समर्थनं चेहमेवमनेवं वा स्वादिति संध-यस्य प्रतिबन्धक इरमिस्थमेवेति इडप्रत्ययः । निभव इति यावत् । ' रस्त, p. 471. Sometimes a statement may be such that even a person of ordinary intelligence may believe it at once. It may require no strengthening. In such a case the consideration that it is not established and requires support is आहार्ब. ' वधाप होषेण अमो भवतीस्वर्धे (in Mammala's verse 'निश्वहोषावृतननसामतिसुन्हरमेव भाति विपरीतम् । पद्यति पित्तोपहतः शशिशुभं शङ्खमपि पीतम् ॥ ') पाम्यत्वापि नानपपत्तिसंभावना तथान्याहार्या सा बोध्या ॥ ' उद्यो . This figure differs

#### UNMESHA VIII.—Arthántaranyása.

from unque in as much as in it what is clearly apprehended is supported, while in sugara, the clear apprehension of a certain thing comes from surfa which is implied. The utility there is thus **any**. A certain thing which was not ascertained clearly is ascertained from sanfa which is implied or expressed. 'सासार ज्याम्यादेरनभिधानारन्नानतो भेदः ।' उद्यो. The difference between this figure and gerea is that in this figure the समध्वे and the समर्थन statements are respectively general and particular or vice versa, while in general, both are general or both particular. ' इष्टान्ते तु सामान्यं सामान्येन विश्वेषो विश्वेषेण सम-भ्वेते इति ततो भेदः ॥ ' उद्यो . A noun used in the plural number serves the same purpose as when it is repeated (' वीप्तासमानफलं बहदचनम् ); and in सर्यान्तरन्यास the noun in the general statement must be used in the plural number or qualified by an adjective like and so that sanfa which shews invariable connection of the saura and the saura ( sydisit in daiydisitary is equivalent to ' साकल्येन संबन्धः ' vide न्वाबकोष p. 154 ) may be suggested. Otherwise there would be वाच्यावचन होष, for which see arrive 6th p. 177, notes p. 503.

In the instances given in the book, the particular is strengthened by the general and *vice versa* by resemblance (साधम्योंज). In the following instances the support is given by contrast (वैधम्येंज).

> ' गुणानामेव हौरात्म्याजुरि धुर्यो नियुझ्यते । असंजासकिणस्कन्धः छखं खपिति गौर्गलिः ॥ ' 'महो हि ने बह्रपराद्धमायुषा बरप्रियं बाच्यमिहं मयेदृशम् ।

80

# त एव धन्त्राः सुहरः परात्रवं जगत्वकृट्वैव हि वे सबं गताः ॥ '

The contrast in these instances is clear.

If words like हि, बत्, बतः are used in the supporting statement, the relation of the supporter and the supported is verbal, otherwise it is implied. 'अब हि बन् बत इत्यादेः प्रातिप-दिकस्वागावे समर्थ्वसमर्यकमाव आर्यः । तस्यत्त्वे ग्राब्दः ॥ ' उद्यो .

Rajanaka Ruyyaka gives two other varieties, namely where the cause is supported by the effect or vice versa. But these come under काष्यलिङ्ग. 'कारणेन कार्वस्व कार्येन कारणस्व वा समर्थनं नु काष्यलिङ्गस्व विषव इति बोध्यम् ॥' उद्यो॰. '" वत्तु कारणेन कार्वस्व कार्येन वा कारणस्व समर्थनम् " इत्यपि भेरदयमर्थान्तरन्यासस्याळंकारसर्वस्वकारो न्यकपवत् तज । तस्व काष्यलिङ्गविषयत्वात् । अन्यया " वपुःप्रार्र्भावात्-----" इति सर्वालंकारिकसिन्धं काष्यलिङ्गोवाइरणमसेगतं स्यात् । ' रस॰, p. 474.

Though Dandin's definition of the figure is wide enough to include cases in which the cause is supported by the effect and vice versa, his instances make it clear that he does not include such cases in the figure. His definition which is frequently quoted by Mallindtha in his commentaries is

# होवः सोऽर्यान्तरन्वासो वस्तु प्रस्तुस्व किंचन । तत्त्वाधनसमर्थस्व न्वासो वोऽन्वस्व वस्तुमः ॥

The statement which is supported generally precedes that which supports it. Sometimes, however, this order is reversed, as in the following instance :---

# त्रात्तिकूलतामुपगते हि विधौ विफलस्वमेति बहुसाधनदा । भवतम्बनाव दिनभर्खुरभू-भ पतिष्यतः करसहस्रमपि स

The Sun-set is here मस्तुत and therefore समध्ये. Bhojarbja calls this विपरीतार्थान्तरन्यास.

Bhamaha defines and illustrates the figure as under :--

' उपन्यसनमन्यस्य वर्श्यस्योदितादृते । होवः सोऽर्यान्तरन्यासः पूर्वार्यानुगतो वया ॥ परानीकानि भीमानि विविक्षोर्न तव व्यया । साधु वा साधु वागामि पुंसामास्मैव द्यंसति ॥ हिद्यब्देनापि हेस्वर्यप्रयनादुक्तसिद्धवे । अवमर्यान्तरन्यासः सुतरां व्यञ्चते वया ॥ वहन्ति गिरवो मेघानभ्ञुपेताव् राुह्ज्नपि । गरीवानेव हि गुरूद् विर्भात्तं प्रण्यागताम् ॥ '

Udbhata's treatment of the figure is given below :-

'समर्यकस्य पूर्व वद्वचोऽन्यस्य च पृष्ठतः । विपर्ववेष वा वत् स्वादिग्रब्दोत्तपान्वयापि वा ॥ . होवः सोऽर्थान्तरन्वासः '

Instances :---

' तन्नास्ति वन कुरुते लोको झस्यन्तकार्यिकः । एष द्यर्वोऽपि भगवान् बट्भूब स्न वर्त्तते ॥ प्रच्छन्ना ग्रस्वते वृत्तिः स्तीणां भावपरीक्षणे । प्रतस्ये धूर्जीटरतस्तनुं स्वीकृरव बाटवीम् ॥

#### NOTES ON THE EKÂVALÎ :- Paryayokia.

हरोऽय ध्यानमातस्यौ संस्थाप्वास्मानमास्मना । विसंवदेद्धि प्रस्यमं निर्भ्वातं ध्वानतो न ठ ॥ व्यपद्वव्यातिकटानि तप्वमानां तपांस्युमाम् । असंमाष्यप्रतीच्छानां कन्यानां का परा गत्तिः ॥ '

Pages 267-9.

636

#### वन व्यङ्ग्बस्य सतो हेतोः ----- ध्वनेः स्थितत्वात् -----

When the cause, though suggested, is expressed in another way as effect, the figure is quitarn. It is treated here, because it is one of those figures in which something is suggested, which we are dealing with. main with is put in the definition to do away with the apparent contradiction as to how that which is suggested can be at the same time expressed. It is suggested as cause and expressed as effect. In one of the varieties of अप्रस्तुतप्रगंसा also, कार्ब is expressed and mrey is sugra. What is then the difference between अप्रस्ततप्र शंसा and पर्यायोक्त? The difference is this that in अप्रस्तु-तप्रशंसा, प्रस्तुतकारण is suggested from अप्रस्तुतकार्य, in other words, of the cause and the effect, one is used and the other is अप्रस्तत. While in पर्वाधोक्त, both कार्य and कारण are प्रस्तुत. The reason why instead of the cause being expressed directly it is expressed as effect is that the effect is such as causes a greater charm than the cause. In ' अस्प्रहाञ्चनसंपद:----' the destruction of enemies is the cause of their having discarded collyrium and ornaments. The cause is suggested and the effect expressed. In fact, the cause is suggested through the expression of the effect. Moreover, the greatness of the

#### UNMESHA VIII.—Paryûyokta.

power of king Nrisimha is the subject of description; and it is equally described through the cause, the destruction of enemies, and the effect, the doings indicative of the mourning of their widows. Both the cause and the effect, therefore, being the result of the greatness of Nrisimha's power, are  $\pi \epsilon \pi \epsilon$ or subjects of description. Still the effect is described and the cause left to be suggested; because the cause described through its effect is more charming than if it were described by itself or directly.

In the treatment of this figure, Vidyådhara follows Alankârasarvasvakāra, who defines it as 'गम्यस्यापिमङ्ग्यन्तरेणाभिभानं पर्वायोक्तम्।'. In the Vritti the question is raised as to how one and the same thing can be both expressed and suggestted; and the solution given there is that there is only one case in which the गम्य or स्वङ्ग्य may be the same as वाच्य, viz., when the cause which is suggested is expressed through its effect. The cause also being प्रस्तुत and therefore fit for description, the figure differs from अग्रस्तुत्तप्रदासा. 'यदेव गम्यस्वं तस्वैवाभिधाने पर्वायोक्तम् । गम्यस्य सतः कयमभिधानामिति चेत् गम्यापेक्षया प्रकारान्तरेणाभिधानस्याभाषान् । न हि तस्यैव तरेव तयेव विच्छित्या गम्यस्वं वाच्यस्वं च संभवति । अतः कार्यमुखद्दारेणाभिधानम् । कार्यादेरपि तत्र प्रस्तुतस्वन वर्णनाईस्वात् । मत एवाप्रस्तुतप्रधासाते भेदः ॥' आतं• सर्व•, p. III.

But the relation between the expressed and suggested senses may not necessarily be a causal one. Jagannûtha mentions three varieties of the figure in the last of which the relation is other than causal. 'अयं चालंकारः कचिए कारणेन बाच्येन कार्वस्व गम्बले कचिए कार्येण कारणस्य कचिपुभयोदासीनेन संबन्धि-

### 638 NOTES ON THE EKÂVALÎ:-Parydyokta.

मावेण संबन्धिमावस्य चेति विपुत्तविषयः ।' रस•, p. 415. These are illustrated as under :---

# 'मपकुर्वद्रिरनिश्चं धृतराष्ट्र तवास्मञ्जैः । डप्यन्ते मृत्युवीज्ञानि पाण्डुपुवेषु निवित्तम् ॥ '

Here the cause, मृत्युवीचायाप, is mentioned and the effect, कुलसाब, is suggested.

# ' स्वद्विपसनइपिलाः स्वर्वालाधरपद्ववम् । पीडवन्तितरां तीव्रदारुणैर्दद्यनसतैः ॥ '

In this the cause, death of enemies, is suggested from its effect, the enjoyment by them of celestial damsels, which is expressed.

# ' सर्वाचन्द्रमसौ वस्व वासो रञ्जवतः करैः । ज्यद्ररागं स्वत्यप्रिस्तं वन्दे परनेश्वरम् ॥ '

 UNMESHA VIII.—Paryâyokta. 639

इति दिपवे 'भवं देशोऽलंकर्त्तच्वः' इति 'पविचीकर्त्तच्वः' इति 'सफलजन्मा कर्त्तच्वः' इति 'प्रकाशनीवः' इति 'देशस्वास्य आग्यान्युज्जीवनीवानि ' इति 'तनांसि तिरस्करणीवानि 'इति 'मस्नम्नवनयोः संतापो इरणीवः' इति 'मनोरयः पुरणीवः ' इत्यादिः ॥ " रस॰, p. 416.

In पर्वायोक्त, though there is व्यक्टग्व, it is not predominant. It is subordinate to the वाच्य sense which is more charming than the व्यक्टग्य sense. This is therefore no ध्वनिकाच्य, but युणीभूतव्यक्टग्य. 'आर्रमेश्वालंकारे व्यक्टग्यं वाच्यपरम् । अग्रस्तुतप्रश्वावां तु वाच्यं व्यक्टग्यपरम् । तेनायमलंकारो वाच्यसिद्धधन्नग्रुणीभूतव्यक्र्ग्यभेद इति ध्वनि-कारानुयायिनः ॥ ' रस., p. 414.

Bhamaha defines it as under :---

### 'पर्यायोक्तं यरन्येन प्रकारेणाभिधीयते । '

Udbhatas's definition is the same; only he actually states the areauant.

## 'पर्योग्रोक्तं यदन्येन प्रकारेणाभिधीयते । वाच्यवाचकवृत्तिभ्यां श्रून्थेनावगमास्मना ॥ '.

Abhinavagupta remarks that if 'मानिधीयते' in this definition were to be explained as प्रतीयते प्रधानतया and if

# मम धम्मिभ विस्तज्ञो सो सुणभो भक्त मारिभो रेण । गोत्यपईकच्छकुडद्ववासिणा ररिमसीहेण ॥

were given as an instance, then there is no means in the verse, the ware being प्रधान or आत्मा and therefore आलंकार. The poem is no longer उपीभूतव्य हरव. It is included under wafa, in other words, it is wafa itself. Thus when in quialant the ware sense is predominant, it is comprehended under

### 640 NOTES ON THE ERÂVALI:-Paryayokta.

ष्वनि. घ्वनि, however, cannot be comprehended under that sort of पर्वायोक्त which is considered as an झलंकार; for घ्वाने has wider scope; it is नहाविषव or घ्वापक and is principal or 'अक्रिन् ; while an झलंकार्य is not च्यापक ; nor it is अक्रिन्, being subordinate to छलंकार्य or what is embellished. 'पर्यायेग प्रकारान्सरेणावगनास्पना घ्यङ्ग्वेनोपलसितं सध्यहभिधीयते तहभिधीयनानमुक्तनेव सत् पर्यायोक्तनेवाभिधी-बस इति लक्षणपदं पर्यायोक्तमिति लक्ष्यपदम् (Scil. in Udbhaia's definition of पर्यायोक्त quoted above)। अर्थालंकारत्वं सामान्यलक्षणं चेति सर्वे युड्यते । वदि स्वभिधीयते इत्यस्व बलाइधाख्यानमभिधीयते प्रसीवते प्रधानतवेति उदाहरणं च " भम धन्मिआ—' इत्यादि तदालंकारत्वनेव दूरे संपन्नम् । आत्मतवेति उदाहरणं च " भम धन्मिआ—' इत्यादि तदालंकारत्वनेव दूरे संपन्नम् । आत्मतवोत्त वर्ववसानात् । तथा चालंकारमध्वे गणना न कार्था ।' and further on 'आत्म-न्यन्तर्भावासौनात्त्रीत्ता । न ताष्ट्रगत्यां । ' वा वाट्ट्रांटलंकारत्वेन विवक्तित् भावाद्द्यापकः समस्तप्रतिष्ठास्थानस्वाचान्नी । न चालंकारो घ्यापकोऽन्वालंकारत्वत् ! ज्वाद्वी । आलंकार्यत्वाद्या ! ' लोचन on ध्वन्या, p. 39.

For the portion of the text बहि पुनरिइ..... स्थितत्वात् compare the following from ध्वन्वालोक, p. 39:---

' पर्योबोक्तेऽपि बदि प्राधान्येन व्यङ्ग्वस्वं तर् भवतु नाम तस्व ध्वनावन्तर्भावः । न तु ध्वनेस्तवान्तर्भावः । तस्य महाविषवस्वेनाङ्गिस्वेन च प्रतिपिपादविष्वमाष-स्वात् ॥ .

Ancient writers like Bhamaha did not consider व्यङ्ग्य to be predominant in पर्यावोक्त. 'न पुनः पर्यावोक्ते भामहोशहतसङ्घे व्य-ङ्ग्यस्यैव प्राधान्यम्।' व्यन्या, p. 39. Bhamaha's instance is :--

> ' डवाच रत्नाहरणे चैद्यं शार्द्रधनुर्यया । गृहेष्वध्वसु वा नात्रं भुकुनहे यद्धीतिनः ॥ न भुक्तते द्विजास्तव रसदानानिवृत्तवे । '

On this झनिनवगुप्त remarks :---

" एतचि भगवदासुरेववचनं पर्यावेण रसशनं निषेधयति । यत् स एवाह-'तच रसशननिवृत्तये ' इति । न चास्व रसशननिषेधस्य व्यङ्ग्यस्य किचिचाइ-स्वनस्ति येन प्राधान्वं शङ्क्येत । आपे तु तद्वयङ्ग्योपोद्दलितं विप्रमोजनेन विना बरत्रगोजनं तरेवोन्तप्रकारेण पर्यायोक्तं सत् प्राकरणिकं मोजनार्यमलंकुरुते । तेन इरस्य निर्विषं भोजनं स्विति विवक्षितनिति पर्यायोक्तमलंकार एवेति चिरन्तनानाम-मिमत इति तास्पर्यम् ॥ '' लोचम on ध्वन्या॰, p. 40.

The following instance given by Udbhata shews like that of Vidyadhara that कारण is गम्ब from कार्य-----

> वेन लम्बालकः साम्नः करपातारणस्तनः । अकारि भन्नवल्बी गजासुरवधूजनः ॥ स्रोडपि वेन कृतः प्रुष्टदेहेनाप्वेवनाकुलः । ननोइस्स्ववार्ववीर्याय सस्ने नकरकेतवे ॥

Here the effects of **mangrau** are described and the cause **au** is suggested.

Pages 269-71.

यत प्रकाम्सायां स्तुसी ----- इत्यस्योपसर्जनत्वम्-----

If, when the praise of an object is commenced, censure is implied some how, or when the censure of an object is begun, praise is some how implied, the figure is **ब्याबरन्त**. It is thus of two kinds. The word '**कयांचत्**' in the definition means 'disproved or refuted by another means of proof'. By 'means of proof' is to be understood 'the particular nature of the speaker or the person addressed, the context &c.' 'मयाणान्तराहिति वक्तुवाच्यप्रकरणाहिपर्यालोचनास्पनः ।' सलं• विग•. Vide 81

ţ

मलं• सर्व•, p. 112. When an object is desired to be censured, its praise which is begun being refuted by the context, ends in censure or conveys the ultimate idea of censure, Similarly when an object is desired to be praised, its censure being disproved by the context, ends in praise. The figure, being thus based upon the peculiar charm of praise and censure, is different from water and in both ater is implied from the description of समस्तुत ; but in ब्याजस्तुति, some thing additional, viz., प्रस्ततनिन्दा, is implied from अप्रस्तृतस्तृति or प्रस्तृतस्तृति is implied from अग्रस्तुतविन्ता. Moreover in व्याजस्तति there is no causal relation, or the relation of general or particular, or that of similarity between used and unseen as there is in अप्रस्तुवर्धस. The two varieties of the figure are to be explained by dissolving the compound surantifi in two ways; viz., व्याजेन स्तुति: or व्याजरूपा स्तुतिः. व्याजेन means निन्दामुखेन. Thus म्याजेन स्तृति: means praise implied from censure and sanaayi eafar, censure implied from praise, sanaayi being equivalent to weith or weither. The title of the figure is thus significant in both the varieties; and the figure has no third variety. In 'प्राणेभर----' there is outward praise (मामुखे स्तुतिः) and final censure ( पर्ववसाने निन्दा ) and vice versa in the verse 'fernan:-'. In both, the suggested sense is not predominant, but simply goes to embellish the expressed sense. This is therefore no ध्वाने but गुणीभूतव्यकृग्य. 'नात्या ध्वनित्वम्। तत्र हि निर्वाधेन वाच्येन ब्वञ्चनवाऽर्यान्तरावगतिः । न चैवं प्रकृते । बाधेन सम-णाप्रसरात् । उपकृतं बहु नामेग्यादिवन् इति बोध्यम् ॥ ' उद्यो . Vide also रस... p. 416. 'ध्वनी हि निर्बाधेन वाच्चेनागूरणमहिम्नार्यान्तरमवगम्बते । न चेवं प्रकते । ?

Bhâmaha's definition and illustration of the figure are as under :---

रूराधिकगुणस्तोत्रव्यपहेंचेन तुल्यता । किञ्चिहिधिस्तया निन्दा व्याजस्तुतिरसौ यया ॥ रामः सप्ताभिनम् सालान् गिरिं क्रोच्चं भृगूत्तमः । चतांचेनापि भवता किं तयोः सदृषं इतम् ॥

Vámana's treatment of the figure is as under :--

His Sutra is :---- 'संभाव्यविशिष्टकर्माकरणाझिन्दा स्तोषार्या व्याजस्तुतिः ॥ " ११३१२४॥. The Vritti runs thus :--- 'अस्यन्तगुणाधिको विशिष्टस्तस्व च कर्म विशिष्टकर्म तस्य संभाष्यस्य कर्त्तुं शक्यस्याकरणाजिन्दा विशिष्टसान्यसंपाइनेन स्तोषार्या व्याजस्तुतिः । '. The instance given is :--- ' बबन्ध सिन्धुं गिरि-चक्रवालैर्बिनेद सप्तेक्षशरेण तालान् । एवंविधं कर्म ततान रानस्त्यवा छतं तम मुधैव गर्दः ॥ '.

Udbhata's treatment of the figure is shewn below :---

शब्दशक्तिस्वभावेन यत्र निन्देव गम्यते । वस्तुतस्तु स्तुतिः श्रेष्ठा व्याजस्तुतिरसौ मता ॥ धिगनन्योपमामेतां तावर्क्ती कपसंपदम् । नैलेक्येऽप्यनुक्रपो यद्दरस्तव न लभ्यते ॥

Pages 271-75.

कमपि विग्रेषं वक्तुं ------ अवं चाक्षेप्रसमानन्यावेनाच निक्रपितः-----

The semblance of the denial or suppression of what has already been said or is about to be said to express something particular about it constitutes the figure called **suppr** and is thus of two kinds, (I) pertaining to what has already been said, and (2) to what is to be said. Here the denial of an object under description which from its very nature is desired to be mentioned is objectionable and being objectionable it finally conveys the idea of the semblance of denial and thus implies affirmation. Thus the denial which is apparent being two-fold in as much as it pertains to the object under description which has already been mentioned or is about to be mentioned divides wight into two varieties. In the first variety which pertains to what has already been mentioned, sometimes the object itself is denied and sometimes its mention. It is thus of two sorts. In the variety dealing with what is about to be described, the mention of the object and not the object itself is denied. But here also sometimes the mention of what is desired to be expressed generally is denied and sometimes it is partly denied, that is, a part of what is desired to be expressed is mentioned and a part withheld. This variety also is thus of two kinds. and has consequently four varieties, which are instanced in the text in order. In ' नाहं वृत्ती मवामि ------ ' which is said by a बूती, the object effet which has already been mentioned is denied. The denial therefore becomes objectionable and ends in the semblance of it or implies affirmation, suggesting a particular meaning, viz., not being given to tell a lie as a val gene-This suggested meaning simply goes to embellish rally is. and develop the expressed sense, confirming the truth of the opening of Sun-lotuses, the closing of Moon-lotuses, the delight of Chakraváka birds and the effulgence of Sun-gems caused by the heat of the bodies of the wives of your enemies.

644

The mention of the object is denied in 'far ear an:----'. Here the mention of king Nrisimha being merciful, wellbehaved, obeyed and free from slaughter, which is put forth in the words कुपालून, सदसन्, आज्ञा, and हिंसागुन्यं मनः, is denied and goes to suggest a particular meaning namely the extraordinary heroism and generosity of the king. In the denial concerning what is about to be said, the denial of the mention of what is generally accepted is illustrated by 'moi मतीसस्य----'. Here the mention of what is about to be said, that is, बहबनाणार्थ, generally accepted in the words 'आवं जनः किचिन्त्रीरविष्यति ' is denied in the words ' उद्दीरणेन किम् '. Thus here the denial of the mention of what is desired to be expressed generally, is objectionable and ends in affirmation, suggesting the particular sense of the beloved having resolved to put an end to her life. The last variety of particular denial is instanced in 'anen: fa arfavan-'. Here a poet says to king Nrisimha, 'your glory is difficult to be imitated by others; how much then can I describe it !' Hence a part of it is described by comparing him to the Moon, the Sun, and Krishna and a part is denied, and it suggests the particular sense of the praise of glory in its being indescribable.

It will thus be noted that to constitute this figure denial must be apparent and must end in affirmation. In other words, we have **write** where affirmation is implied from negation. Where, however, denial is final, this figure does not exist. In '**write desault**' the Kalpa tree is first advised to practise penance to secure liberality like that of Nrisimka and then not advised to do so; because such a

### 646 NOTES ON THE EKÂVALI :- Âkshepa.

liberality is hard to attain even by penance. Penance is thus first affirmed and then prohibited and the prohibition, which is final, is in itself charming without implying affirmation; for it suggests that the liberality of king Nrisimha is really extraordinary.

We have so far treated of write consisting in the semblance of the denial of what is desired to be expressed ending in its affirmation. Another sort of surger consists in the semblance of the affirmation of what is not desired to be expressed ending in its denial. The affirmation of what is not desired to be expressed is from its very nature disproved and therefore implies its denial. The word unity meaning that which implies or suggests something is thus significant in both the varieties of the figure. 'स पहच्छसि गच्छ-----' is an illustration of the figure. Here the setting out of the lover is disliked by his beloved. When therefore it is outwardly approved, then this affirmation of what is not desired to be affirmed ends in the semblance of it. Moreover, it goes to suggest the denial of his setting out, by shewing that Nrisimha kills those enemies who face him on the battle-field. This variety is represented here; because in it also as in the first variety something is **मासिप्त** or suggested.

Vâmana has another kind of आक्षेप altogether. It corresponds to प्रसीप of later writers on poetics. His difinition is, " डपमानासेपआसेपः" ४। ११२७॥, The Vritti on this Sútra runs thus:—' डपमानस्वासेपः प्रसिषेधः डपमानासेपः । तुल्बकार्बार्यस्य नैर्ग्येक्न-विवसायाम् ।'. That is, when डपमान is shewn to be useless as its UNMESHA VIII.—Åkshepa.

function is served by another object ( उपमेव). The instance given for it is :---

तस्वाभेन्मुखमस्ति सौम्यसुमगं कि पार्वजेनेन्तुना सौन्दर्यस्व परं दृशौ च वदि चेत् किं नाम नीलोस्पलैः । कि वा कोमलकान्तिभिः किसलबैः सस्वेव तवाधरे हा धातुः पुनइक्तवस्तुरचनारम्भेष्वपूर्वो महः ॥

The Sútra is also explained in another way. आंक्षेप consists also in the implication of डपमान. 'डपमानस्वासेपतः प्रतिपत्तिरित्वाप सूचार्य: I'. It is instanced in

> ऐन्द्रं धनुः पाण्डुपयोधरेण द्यरद्धानाईनखसतालम् । प्रसादयन्ती सकलद्वनिम्दुं नापं स्वेरप्यधिकं चकार ॥

The note on it is :--- भाष धरदेवयेव इन्दुं नायकमिव रवेः प्रतिनायक-स्वेवेस्तुपमानानि गम्यन्त इति ॥'. This is समासोक्ति according to later writers on poetics.

Bhamaha defines and illustrates the figure as under :---

प्रतिषेध इवेटस्य यो विग्रेषाभिधित्सया । आक्षेप इति तं सन्तः ग्रंसन्ति दिविधं यथा ॥ अहं त्वां वदि नेक्षेव क्षणमप्युस्सुका ततः । इबदेवास्त्वतोऽन्येन किमुक्तेनाप्रियेण तु ॥ स्वविक्रमाक्रान्तभुवभित्रं यन्न तवोद्धतिः । को वा सेतुरलं सिन्धोर्विकारकरणं प्रति ॥

Udbhața's definition of the figure is almost the same as Bhâmaha's.

1

648 NOTES ON THE EKÂVALÎ:-Åkshcpa.

प्रतिबेध इरोटस्य वो दिग्नेपानिधिस्तवा । आसेप इति तं सन्तः चंसन्ति कववः छत्ता ॥ वश्यमाणोक्तविषवः स च दिविध इष्यते । निषेधेनेव तद्वन्धो विधेयस्य च कीर्षितः ॥

The instances given are :--

धहो स्मरस्य माहात्म्वं यहुद्वेऽपि दसेदृद्यी । इयदास्तां समुद्राम्भः कुम्नैर्मातुं तु को वबम् ॥

This is बह्बनाणविषवासेप. इक्तविषवासेप is illustrated as under :---

## इति चिम्तवतस्तस्य चित्रं चिन्तावधिर्मं वन् । क वा कामविकल्पानामन्तः कालस्य चेक्षितः ॥

In this figure also the suggested sense is not so charming as the expressed sense, and is therefore subordinate to it. The poem which contains this figure is therefore not च्याने, but गुणीभूतब्बह्रग्य. ' झाझेपेऽपि ध्यह्रग्यविशेषासेपिणो वाच्यस्वै य चाहस्वम् । प्राधान्वेन वाक्यार्थ आसेपोक्तिसामध्वदिव झावते । तत्र शब्दोपारूढरूपो विश्वेषा-मिधानेच्छवा प्रतिषेधरूपो व आसेपः स एव व्यङ्ग्यविशेषनासिपन् मुख्यं काष्य-श्वरिष्म् । चाइत्योस्कर्षनिवन्धना हि वाच्यव्यङ्ग्यवेश प्राधान्यविवसा ॥ ' ध्वन्वा॰, pp. 36-7.

### Pages 276-8.

### बिलसद्विरोधगर्भे ------ जागरू कथात् -----

Now comes the turn to take up those figures which are grounded upon opposition, after the treatment of **wing** in which opposition is implied; as the denial of what is desired to be expressed and the affirmation of what is not desired to

be expressed are from their very nature disproved and imply the opposite. Of the figures based upon opposition and is first taken up. When opposition between two objects is apparent, we have faily. It has ten varieties; for sife may be described as apparently opposed to sife, and, and हुब्द; or not to not, किया, and हुब्द ; or किया to किया and हुब्द ; or geq to geq. If the opposition between objects which appears on the surface is final, it grows into a Dosha. If, however, opposition can be reconciled, it is merely apparent and constitutes the figure. Air or opposition is either net or where it cannot be explained away, or is not apparent, but final. This constitutes a Dosha. It is when it can be explained away and is thus apparent. It is this sort of fails that constitutes an Alankâra. 'a w प्रकरोऽप्रकृतम् । प्ररोहम् वाधवुद्धवनभिभूतत्वम् । तद्रैपरीस्वमप्ररोहः । तवाचो रोपस्य विषयः हितीयवालंकारस्य । भत एवेमं विरोधामासमाचभते । आ ईषडासत इत्वामासः । विरोधन्त्रासावामासमेति । आमुख एव प्रतीयमानो झगिति जाबमाना-विरोधबद्धितिरस्कृत इति यावत् । तत्रापि कार्वकारणादिबुद्धवनालीहो विरोधानासो विरोधालंकारः । तहालीडस्तु वित्रावनादिर्वहयमाणः ॥ ' रस॰, p. 427.

The instances given in order are plain. It should be noted that this figure requires that the object in which two things (जाति, गुण, जिवा or इच्च) are represented as apparently opposed must be the same. If the objects are different, we have other figures, such as असंगति. विषय means अधिकरण or स्थान.

Bhâmaha defines it as under :---

गुणस्य वा कियाया वा विरुद्धाम्यकिया भिहा। या विद्येपाभिधानाय विरोधं सं विदुर्षुधाः ॥ Udbhata's definition is almost the same :--

### गुणस्य वा क्रियाया वा विरुद्धान्यक्रियादचः । बद्दिशेषानिधायाय विरोधं वं प्रचक्षते ॥

His instance is :---

## बद्दा मां कि करोम्येष वाचालबति विस्मवः । अवस्याः कावमाकारः केइं तपसि पाटवम् ॥

Pages 279-81.

### मसति प्रसिद्धहेतो ----- °प्रभावितेति संकरः-----

The manifestation of the effect in the absence of a wellknown cause of it constitutes the figure fanger. The effect is invariably associated with its cause by positive and negative concomitance ( अन्तव and waikita ). In other words, wherever there is and, there must be any and wherever there is miceniare, there must be minimum. As the effect thus follows the भग्नव ( बत्सरवे बरसरवं सोइन्ववः ) and the ब्बतिरेक ( बहसरवे बरसरवं e matita:) of cause, when the effect is represented as taking place without its cause, there is apparent contradiction and to remove this contradiction we must invariably resort to some cause other than the well-known : otherwise we cannot do away with contradiction. Thus the absence of cause is not real; for though the well-known cause is absent, another is present. The figure is therefore significantly termed विभावना; for in it the effect is manifested in a peculiar manner, viz., without its well-known cause. 'सिद्धकारणाभावे सूक्ष्मकारणवद्यात् कार्योत्पत्तिर्विशिष्टतया कार्यभावनाद्विभावना ॥ ' अलं॰ सर्व• time. One (a gradient) might say that since the effect is

#### UNMESHA VIII.-Vibhavana.

represented as produced without its cause, opposition is apparent, and the apparent opposition between the effect and the absence of its cause is removed by putting forth a cause other than the well-known. As therefore opposition is apparent and can be reconciled, the figure should be designated विरोधामास and not विभावना. This allegation of the पूर्वपश्चिन can be thus refuted. When two objects of equal strength are represented as opposed to each other, the figure is artis. In artist therefore two objects of equal strength are apprehended as opposed to each other. While in विभावना the effect is apprehended as disproved by the absence of cause, but the absence of cause is not disproved by the effect. 'प्रामाणिकत्वाइलिना कारणामावेन कार्यनेव बाध्यते न तु कारणामावः ॥ ' अलं• सर्व•, संजी•, कारणामान is stronger, because it is real, while कार्ब is weaker, because it is not real, but conceived. 'तज ज कार्योग. कारणाभावरूपविरोधिनो बाध्यत्यैव स्थितः न बाधकतया । कार्याद्यस्य कल्पितः लान् कारणामावस्य च स्वमावसिद्धस्वात् । अतं एव कार्योधो इपान्सेरेण पर्व-षस्यति ॥ ' रस•, p. 432. In विभावना, there is opposition between the absence of the cause and the effect. But as the absence of the cause is represented first, and is real, it is stronger than the effect and the effect is therefore apprehended as disproved by it. ' बन कारणागावे कार्बोत्पत्ती स्कुरितस्य विरोधस्य प्रसिद्धा-तिरिन्तेन कारणेन परिहाराडिरोधानास एवायमिति चेन्न। समबलबोः परस्परविरोधे तत्त्वीकारात । इह त कारणविरहेण कार्यनेव बाध्यत्वेन गम्बते । न तु तेन ancualte site again " seile, A similar difference is found between बिरोध and विद्येषोक्ति; for in विद्येषोक्ति the non-production of the effect though causes exist is more powerful than the causes and it therefore disproves the causes. Thus in

### 652 NOTES ON THE EKÂVALÎ :-- Vibhávaná.

बिरोध, both the objects that are opposed to each other are बाध्य and both are बाधक ; while in विभाषना, कारणागव is बाधक and कार्य is बाध्य and in विशेषोक्ति, कार्यागाव is बाधक and कारण्यता बाध्य. The following verses shew the difference between विरोध and विभाषना :-----

# ' कारणस्य निषेधेन बाध्वमानः फलोदयः । विमावनायामाआति विरोधोऽन्योन्चवाधनम् ॥ अती कृर्धवेशेऽस्वा विरोधेन व्यवस्थितः । '

विमाबना is divided into मालाकपा and केवला and each of these may be उक्तनिमित्ता or अनुक्तनिमित्ता. 'अवझः स्वर्लोकः----' is an instance of मालाकपा अनुक्तमिमित्ता विभावना. In this स्वलोंक, सुकृतः सधासार, फल, साम्राज्य, and निधि are represented as effects that take place without their well-known established causes, such as बझ, तपा, अञ्च, कुसन, शौर्य, and खनन. These effects are shewn as identical with king Nrisimha by sym: for as evident says, 'सर्वया कार्यांग्रेऽभेरबुद्धिधिंभावनाजीवितम् । सा च कचिदतिग्रवोक्त्वा कचिइपकेणेखन्यत् ॥'. The निमित्त or the object why the effect is represented as taking place without its well-known cause or a cause, other than the well-known, of the effect, is here निरतिश्वयसुखजनकरू which is not expressed. 'मुखा मासव----' is an instance of बेवला उक्तनिमित्ता विभावना. Here the effect, viz., the knowledge of Nrisimha as God S'iva, is represented as produced without its well-known causes, viz., putting on ashes on the body &c. The other reason which accounts for it is the fact of Nrisimha towering above all men. This निनित्त is here expressed by the word लोकोत्तु. Moreover, here the two meanings of AR &c., conveyed by R, are identified

by mतिश्ववोन्ति. Thus there is a fusion of the figures विवायना and mतिश्ववोन्ति set up by the idea of न्हेच.

Bhamaha treats the figure as follows :--

किवायाः प्रतिषेधे दा तत्फलस्य विभावना । ज्ञैवा विभावमैवासौ समाधौ सुलभे सति ॥ अपीतमत्ताः शिखिमो दिशोऽनुस्कण्ठिताकुलाः । नीपोऽविलिन्नसुरभिरअष्टकलुषं जलम् ॥

Udbhata's definition of the figure is exactly the same as that of Bhámaha. His instance is:-

## धङ्गलेखानकाइमीरसमालम्मनपिञ्चराम् । ध्यनलक्तकतावानामोष्ठमुद्रां च विश्वतीम् ॥

As stated above, though in this figure the effect of the well-known cause without which it is represented to take place is different from that for which another cause has to be assigned to remove the apparent inconsistency, they are considered as one by अनेदाच्यवसाय. Thus for instance in the above verse the yellowness of *Pârvatt* is different from the yellowness caused by saffron. But they are identified. The commentator *Pratthârendurája* observes, 'आज ज कुङ्कुमाहि-सम्पाद्येन पिद्धारवारिमा उपमानभूतेन स्वाभाविकस्य पिद्धारखाहेरुपमेयभूतस्यामे-सम्यवसाबोऽदिग्रयोक्तमा हटण्य: ॥'.

It may be noted that the word किया in Bhamaha's definition as well as in Mammata's definition ('कियावा: प्रतिषेधेऽपि फलण्य-किर्विमावना') is used in the sense of हेतु; for according to grammarians an action alone constitutes a हेतु. प्रदीपकार says, 'वैयावारणमते किवैव हेतुरीति किवेस्युक्तम्।'. Rájánaka Ruyyaka also notes, 'इह च लक्षणे ( His definition is ' कारणामादे कावोंस्पत्ति-विभावना ) वद्याप्यन्वैः ( i.e., as by Bhamaha, Udbhata, and Vamana ) कारणपरस्थाने किवामहणं छतं तथापीइ कारणपरनेव विहितम् । न हि खर्वैः किवा-फलनेव कार्वनभ्युपगम्बते । वैवाकरणैरेव तथाभ्युपगमात् । आतो विद्येषमनपेस्व खामान्वेन कारणपरनेवेह निर्हिटम् ॥ '. अलं. खर्व., p. 125.

Pages 281-84.

### बहि कारणसाकल्वे-----भसंगत्वा च सहाहाङ्गिजीवेग ------

If notwithstanding that causes are ready to bring about the effect, the effect is not produced, the figure is a with. Here if all the preparation, though existing, does not bring about the effect, the preparation itself some how or other does not exist. If it be said that it is to convey some peculiar meaning that the effect is represented as not produced even though the causes competent to produce it are present, then the word funding becomes significant in as much as the effect is thus represented to convey a particular meaning. Here the reason why the effect is not produced even though the causes are present may or may not be expressed. It has thus two varieties, उक्तनिमित्ता and मनक्तनिमित्ता. The first is instanced in 'mai e a flo----'. Here though the Sun of Nrisimha's glory rises, the lotuses of the eyes of the wives of enemies do not expand. The effect is thus not produced even though all the preparation for it is ready. The figure is consequently विशेषोक्ति and it is उक्तनिमित्ता; because the reason why the lotuses of the eyes do not expand even if the Sun of Nrisimha's glory rises is expressed in the word frug-stanger. The lotuses of the eyes do not rise; be-

cause they were eyes of the enemies. Moreover, we have here a fusion of the figures विश्वेषोक्ति and इएक, the former being based upon the latter. As wonder is produced, because the Sun does not expand lotuses and not because he does not expand eyes, the word अन्युज, and not नवन in the compound नवनाम्बुजेभ्वः must be taken as the principal word. The compound नवनाम्य जेभ्य: must therefore be taken as a मग्ररष्यंसकाहि compound favouring रूपक and not उपमित्तसमाख favouring उपमा. In ' उत्तिष्ठ कन्दलनमाय----' the effect, viz., going to a forest, does not take place, even though the causes, sending him there and inviting him there, are present. The figure is therefore विशेषोक्ति and it is अनुक्तमिमिता ; because the reason why the effect does not take place even though the causes efficient to produce it are present, viz., the fear of Nrisimha generated by the remembrance of the power of his bow, is not expressed but implied. As in farrant in which the effect is represented as produced without its cause, the absence of the cause may be represented by putting forth an opposite cause, so in विशेषोक्ति, the non-production of the effect may be represented by putting forth the accomplishment of an opposite effect. In such a case there is generally a fusion of the figures विमावना and विशेषोक्त. In 'a पतन्ति तव statistic----' for instance, we have a fusion of these two figures. For the drops of rain-water in the eand constellation are well known as the cause of the production of pearls. But here the effect, viz., the rise of pearls, is represented as taking place in the absence of its cause shewn by putting forth an opposite cause, viz., the drops of rain-water in the

#### 656 NOTES ON THE EKÂVALÎ :--- Viisshokti.

sta constellation; for they never produce pearls. We have thus fariant. The objection that the word sea conveys two meanings, can be removed by the identification of the two senses by with which is indispensable in this figure.\* Again we have faith also in this figure ; for though raindrops under see constellation are the cause for the non-production of pearls, the effect, viz., the non-production of pearls, does not arise. Moreover, the non-production of the effect is represented by putting forth the opposite of it, viz., the creation of pearls. Since the absence of the cause and of the effect is represented by putting forth their opposites, the figures and and an are here indistinct; and there is a fusion of them arising from a doubt as to which should be accepted; as there is nothing either proving the existence of the one in favour of the other or disproving one and thus leaving the other for acceptance. These two figures are moreover fused with a third figure, signific; for the cause is described as found in one place and the effect in another. The drops of water fall into the shells of the hands of Brahmins ( see ), and pearls are produced in another place. viz., on the chest of their wives.

The निनिस, though suggested, is not charming. The poem in which this figure occurs is therefore not ध्वाने, but गुणीमूत-व्यहग्व. 'अत्र निनित्तं व्यङ्ग्यनपि न चार्षिति गुणीमूतव्यङ्ग्यता।' उद्यो.

• विचाधर following वालंकारसर्वस्वतार takes अतिश्ववीकि as invariably associated with विभावन; but as shewn in notes p. 652 the identification of the two senses may arise from रूपक also. Vâmana has altogether a different sort of विद्येयोसि. His definition is, 'एकगुणहानिकल्पनाबां साम्यदाढर्थं विद्येयोसिः ।' शश्वद्या. The following are among the instances given for it :---

> ' मवन्ति बत्नीषधयो रजन्वा-मतैलपूराः सुरतप्रवीपाः ॥ ' ' यूतं हि नाम पुरुषस्वासिंहासनं राज्यम् । '.

Nagoji Bhaiia takes this as इढारोपकपक. 'तप सिंहासनराहेते च्ते सिंहासनसहितराज्यताहारम्यं कर्य सिभ्वेविति आरोपोन्मूलक गुन्तिनिरासायारोप्य-माणराज्येऽपि सिंहासनराहित्वं कल्प्यते इति इढारोपकपकानिरम् ॥' उद्या०. Jagannatha holds the same view. Vide रस०, p. 439. He observes, 'गुणाधिक्यकल्पनायानपि तदेव (i.e. इढारोपकपका)। यया "धर्मो दपुष्मान् अति कार्संवर्धिः । " इत्यारौ । एतेन "एक गुणहान्युपचयाहिकल्पनावां साम्यदाढचे विद्येषणम् " इति विद्येपालंकारं सभयन्योऽपे प्ररयुक्ताः रस०, p. 439.

Bhâmaha's definition of the figure is :--

' एकदेशस्य विगमे वा गुणान्तरसंस्थितिः । विश्वेषप्रथनाबासौ विश्वेषोक्तिर्मता बया ॥ '

His instance for it is :---

स एकसीथि अवति जगस्ति कुसुमाबुधः। हरतापि तनुं बस्य राम्युमा न इतं बसम्।।

Udbhata defines it as under :--

बन् सामम्बेऽपि शक्तीनां फलानुत्पश्चिम्धनम् । विद्येषस्वाभिधिग्सातस्तद्विग्रेषोक्तिरुच्यते ॥ इद्यितेन मिनित्तेन विनित्ताइर्श्वनेन च । तस्वा बन्धो द्विधा लक्ष्ये दृद्य्यते ललितास्नकः ॥

83

The instances in order are as follows :---

इत्यं विसंस्थुलं वृट्ठा ताबकीनं विचेटितम् । नोदोति किमपि प्रष्टुं सस्वरस्वापि मे वचः ॥ महद्धिनि गृहे जन्म रूपं स्मरसुद्दद्वाः । तथापि न सुखप्राप्तिः कस्व चिचीवते न धीः ।

Pages 285-6.

#### भगवोः समसमबस्वे ----- कारणमुपात्तम्-----

The two varieties of **MAN** which consist in the simultaneity of cause and effect and in the inversion of the order of their precedence, that is, in the effect preceding the cause, both the varieties implying the instantaneousness of the effect, are now taken up by *Vidyddhara* as he is dealing with the figures based upon the opposition of cause and of effect. The natural order of the cause preceding the effect is broken here simply with the object of conveying the peculiar sense of the instantaneousness of the effect. The instances illustrating the varieties are clear.

Vidyadhara follows Rajanaka Ruyyaka who also treats there two varieties of waruit after and prefaces the treatment of the figure with the following remarks:-

' मतिरायोक्ती लक्षितायामपि कथित् प्रभेदः कार्यकारणभावप्रस्तावेनेहोच्यते । '

#### Pages 286-7.

### एषासंगतिरुक्ता----- व्सर्भावो इटच्यः------

When the cause and the effect are represented as existing in different places, the figure is designated sugisfier. It is well known and accepted by all that cause and effect must exist in the same place; for the fire existing in a kitchen cannot generate the smoke existing on the slope of a mountain. When therefore the effect is represented as existing in a different place from the cause, the well-known propriety of their being in the same place is broken, and the figure is consequently significantly termed **scinfe**; and it is taken up here in the chapter of figures based upon the opposition of cause and effect. In the instances '**ufanting**', and '**united fit**-----' the cause, the falling of the sword of *Nrisimha*, is represented as on the crests of antagonists and on the battle-field respectively, while its effect, the dropping of sandal, as from the breasts of the wives of enemies.

The figure असंगत comes under the चित्रहेतु's of नोज. He divides हेतु's into कारक, ज्ञापक, अभव, and चित्र.

'क्रियायाः कारणं हेतुः कारको ज्ञापकथ सः । अमावश्वित्रहेतुष चतुर्विध इहेष्यते ' ॥

सर० कण्ठा० ३ परि०.

Of these चिवहेतु is divided into विद्रकार्य, सहज, कार्यागन्तरज, दुक्त, अयुक्त, and so on.

> 'विदूरकार्यः सहज्ञः कार्यानन्तरजस्तया । ुक्ती न युक्त इत्येवमसङ्ख्याश्वित्रहेतवः ॥ '

They are illustrated as under :---

' अनमुवानेन खुगोपमान-मलब्धमौर्वीक्षिणलाञ्छमेन। अस्पृष्टखड्रस्तरुणापि चासी-द्रशावती तस्व अत्रेन भूमिः ॥

### सीऽवं बाल्वे एव नववीवनकार्यकरणार् विरूरकार्वी नान चित्रहेतुः ।'.

' सममेव समाक्रान्तं इवं दि्रदगामिना। तेन सिंहासनं पिष्यमस्तिलं चारिमण्डलम् ॥ '

This is सहजाविषहेतु.

' पश्चात् पर्वस्व किरणानुहीर्भे चन्द्रमण्डलम् । प्रागेव हरिणाक्षीणानुहीर्भो रागसागरः ॥ '

This is mainentalying.

Both सहज and कार्यानन्तरज are as will be clearly observed मतिसयोक्ति according to Mammata, Vidyâdhara, and others.

> 'गुणानुरागमिश्रेण वद्यसा ते प्रसपंता । दिग्वधूमां मुखे जातमकस्मादर्धकुद्वमम् ॥

This is an.

'न मीलबति पद्यानि न नमोऽप्ववगाइते । स्वन्मुखेन्दुर्ममासूमां हरणावेव वस्वाति ॥ '

This is मबन.

एवं in the definition shews प्रकार and therefore indicates व्यधिकरण and other possible varieties of चिषदेतु. The following is the instance of व्यधिकरण, given by भोज-----

> 'सा बाला वयमप्रगल्भमनसः सा स्त्री वयं कातराः सा पीनोन्नतिमत् पयोधरतुगं धत्ते सखेदा वयद् । साकान्सा अधनस्यलेन गुरुणा गन्तुं न शक्ता वयं दोषैरन्यअनाभितैरपटवो जाताः स्म इत्यद्भतम् ॥

णवाभिष्यक्तनेव व्यधिकरणस्यं कार्वकारणयोः प्रतीयत इत्ययं व्यधिकरणो नान विवहेतुः ॥ ' Vide सर॰ कण्ठा॰, 3rd Parichchheda, pp. 313-24.

This is मसंगति according to विद्याधर, मम्मट, and others.

This figure is not treated by Bhamaha and Udbhata.

Though this figure is based upon दिरोध, it is not दिरोध, but is an exception to it. दिरोध is like a general rule which holds good in places which are beyond the province of exceptions to it. आसंगति being concerned with opposition of cause and effect as existing in different places, दिरोध has for its scope what remains, viz., opposition of things existing in the same place. 'आपवाददिनिर्मुक्त एव दि देशे उस्तर्गः प्रवर्श्तते । दिरोधालंकारस्व चासं-गस्तलंकारोऽपवाद इति व्यधिकरणविरोधस्वापवादाक्रान्तवया तदिझदिरोधे दिरो-धालंकार इति ॥' काच्यप्र•, p. 441.

Pages 287-89.

### 

When two incongruous objects are put together, or when the cause produces an opposite effect, or when instead of producing a good effect which is intended, it produces an undesirable effect, the figure is **faqu**. It has thus three varieties of which the first is illustrated by '**a a give ia -**.'. Here two things which are by no means fitting, are put together. The glory of *Nrisimha* is transcendant, while the poetic powers are very ordinary.

It is a natural law that the properties found in an effect are similar to those in its cause. If, notwithstanding this,

### 662 NOTES ON THE EKAVALI:-Sama.

If one, striving to accomplish an object, not only fails to accomplish it but meets with an undesirable consequence, we have **aqq** of the third kind. In **'stated unreage**, though the Sun of the glory of *Nrisimha* rises, the lotuses of the faces of the wives of his enemies not only do not blow, but on the contrary become so pale that they afflict the sight of the spectator.

#### Pages 289-90.

## मस्य प्रयगभिदाबाः----गरसिंहभूपते------

The figure opposed to the first variety of fund, which consists in the placing together of two incongruous objects is  $\mathbf{en}$ , which therefore consists in the union of suitable objects. It is reckoned as a figure, because it produces a charm. The reverse of what is dealt with in the other (two) varieties of fund does not constitute a figure, as there is no charm in it. The word ' $\mathbf{en}$ ' is significant, since the union of suitable objects is treated of here. In ' $\mathbf{en}$ gfur----' suitable pairs, the Moon and the Moonlight, Siva and the Ganges, and Nrisimha and glory, are mentioned. Vidyâdhara follows Râjânaka Ruyyaka who also thinks that the reverse of the remaining varieties of विषम does not convey a charming sense and does not therefore constitute a charm. 'सदिपर्ववस्व कारणादनुरूपकार्वोत्पत्तिरूपस्व नान्छितार्थमाप्तिरूपस्व प वस्तुसिद्धतवा पास्ताविरहात्।'. Jagannátha, however, refutes this, by stating that even cause and effect which do not fit each other may be described as fitting each other through अस्त्रेष and an undesirable object may through अस्त्र be described as desirable. 'वस्तुतोऽननुरूपयोरपि कार्यकारणवाः अस्पारिना धर्मेक्यसंपादन-हारानुरूपतावर्णने वस्तुतोऽनिन्हस्वापि तेनेवापायेनेटेक्यसंपत्ताविष्टमाप्तिवर्णने प पास्ताया अनुपदनेव दांधतत्वात् ॥' रस॰, p. 454. The instances given by Jagannátha in illustration of this are the following:---

# ' वडवानलकालकूटलक्ष्मी-मकरष्यालगणेः सेहेधितः । रजनीरमणो अवेझूणां न कयं प्राणवियोगकारणम् ॥ '

Here such a soft thing as the Moon is described as the cause of death. The Moon is represented as bringing about death, being brought up with objects like the submarine fire, poison, Lakshmi ('applican measing and serpents.

' नितरां धनमाम्नमर्थिनिः शितिप स्वां समुपास्य वस्वसः । निधनं समलम्त्रि ताबकी सनु सेवा जनवाञ्छितप्रदा !! '

Here and conveys the two senses of abundant wealth, and death and the figure is an when the word is taken in the sense of 'abundant wealth' (नितरां धनम्), 'मत्र नरवन्दुधनवाः म्लेवनैक्वे बहुधनक्षेपटात्मना वाञ्छितार्याप्तिकपसमालंकारचनत्कारः ॥' रस•, p. 450.

Pages 290-91.

### कारणविपरीतफलोत्पत्ती-----विषमालंकारस्व------

When something is represented as striving to bring about a desired effect by employing a means which is well known to produce quite the reverse of the desired effect the figure is called विचित्र. In ' मलिनवितुं खलवर्ग----' whitening is employed as a means to produce the opposite effect, viz., to blacken the faces of rogues and injuring fig (the Sun ) as a means to gladden fre (friends). If Nrisimha's glory wishes to blacken the faces of rogues, why does it whiten the three worlds! Thus in this figure the opposite effect is apprehended by rejecting the cause. In fight, however, the cause is rejected by the apprehension of the opposite effect in the form 'if the cause is white, how does it produce blackness? ' न जावं प्रयमो विषमालंकारः । स्वनिषेधमुखेन (स्व means कारण) वैपरीस्वप्रतीतेः । विपरी-तप्रतीत्वा तु स्वनिषेधस्तस्व ( i. c. विषमालंकारमेदस्य ) विषयः । वया ( कुपा-णलेखा) "तमालनीला धारहिन्तुपाण्डु वधक्तिलेकामरणं प्रसूते " इत्यादि । अलं• Ht. p. 133. This difference is well explained by Mallinâtha. Another difference between विषय and विचित्र is that in the former an opposite effect results of its own accord, while in the latter an effort is made to bring it about. ' बपापि विषमे विक्रपस्य कार्यस्य स्वयमेवोत्पत्तिरिंह च तक्रिष्मत्तवे प्रयस्त इति स्थितोऽ-प्वनयोः स्फुटो भेइस्तयापि धन्यकृता विद्येषपरिपोषावैव मूक्ष्मेसिकागम्बी भेहोऽ-बमुक्तः ॥' अलं विम, vide अलं स्वे, pp. 133-4. Jagannátha also

shews the same difference. 'न च कारणाननुकर्प कार्यनिति विषमने-होऽवं वाच्यः । विषमे पुरुषक्वतेरनपेसणात् । कार्यकारणगुणवैष्ठसण्येनैव तद्वेदनिक-पणाच ॥' रस॰, p. 453.

Mammaia, does not accept this figure as a separate one; and Nagoji Bhatta places it under विषम. 'एवमिटसिद्धधर्यमिटैपिणा किंग्रमाणमिष्टविपरीतवलाचरणमपि विषममेव । वया "नमन्ति सन्तक्षेलोकवाइपि लक्षुं समुभतिम् । " वाच्यप्रतीतिवेलावां वोगवैषम्यप्रतीतिः । एतेनाच विचिचालं-कारः पृथगित्वपास्तम् ॥ ' उच्यो०.

This figure finds no treatment in the works of Bhāmaha, Udbhața and Vâmana.

Pages 291-92.

मधिकमिदं गदितं — यश्वसो महत्त्वम् ------

When the abode and the abider do not suit each other, the figure is called **upon**. It is represented here; because it is based upon opposition, the abode and the abider being opposed to each other since they do not suit each other. Either the abider may be greater than the abode or the abode greater than the abider. The figure has thus two varieties. In 'after frui thin -----' the abider, glory, is represented to be greater than its abodes, ends of direction and operations of speech. The second variety in which the abode is greater than the abider is illustrated by the following :--

> ' गहो विद्यालं भूपाल भुवनचितयोदरम् । माति मानुमग्रक्योऽपि यग्नोराशिर्यदत्र ते ॥ '

The figure arises when the greatness or the smallness of the abode or the abider is a creation of the poet's conception. 'बगाधाराधेववोरन्यतरस्य म्यूनस्याधिक्ये काविकल्पिते त्वेवायनसंकारः ॥' उद्यो•.

Pages 292-93.

### भवति किबोप जननं ---- ह्रष्टब्वाः ------

The reciprocity of action constitutes arealter. It is treated here, as mutual generation of action is opposed. In the instance 'guff gaiga'-----' the earth is represented as an ornament of the arm and the arm as an ornament of the earth. They are thus both mentioned as producing each other in reference to the action of ornamentation. Though objects cannot be both causes and effects of each other, they can be so through their producing the same charming action. Mammata defines the figure as maan g परस्परन । इस. नोर्जननेइन्दोन्चम् ।'. Pradipakara explains this thus :-- 'वस्त्योः वरस्परं जन्मजनकमावोऽसंमवी । तस्य तं प्रत्वेव पौर्वापर्यबोई बोरसंमवाहिस्वत उक्तं क्रिययेति । एकक्रियाजननद्दारेणेस्वर्यः । अविश्विष्टं वस्तु तादरज्जातकल्पम् । तेन वैशिष्टधप्रयोजककिवाजनके जनकत्वोपचारः । तथा च नियस्ताइशैककिवाजनक-स्वमन्योन्वालंकार इति सारम् ।' काव्यप्र•, p. 437. As the arm and the earth are the cause and the effect of each other through their adorning each other, they are implied उपनेय and उपनान respectively.

The varieties of this figure are dealt with in the Sarasvallkanthåbharana. Bhoja defines and classifies the figure as under:--- UNMESHA VIII.—Anyonya.

झन्योन्यपुपकारो वस्तदन्योन्यं विधा च तत् । वाच्यं प्रतीवमानं च तृतीयमुभयास्पकम् ॥ अन्योन्यचूलिकान्योन्यभान्तिरन्योन्यमेकता । सन्योन्यालंक्रुतेरन्तस्त्रयमेतरिहेष्यते ॥

सर• कण्ठा॰ ३ परि•

The following are the instances in order :--

कण्ठस्य तस्य स्तनबन्धुरस्य मुक्ताकलापस्य च निस्तलस्य । धन्योन्यशोमाजननाइमूव साधारणो भूषणभूष्यभावः ॥

This is वाच्य अन्योन्य; because the mutual obligation of the throat and the pearl-necklace is expressed by the word 'अव्योन्ययोगाजननात्'.

> उज्रच्छो पिभइ जलं जह जह विरलंगुली चिरं पहिमो । पाथावलिभावि तह तह धारं तणु अपि तणु एई ॥ (उर्ध्वाक्षः पिबति जलं यथा वया विरलाङ्गुलिभिरं पयिकः । प्रपापालिकापि तथा सथा भारां तनुमपि तनूकुरुते ॥ )

Here the mutual obligation of the traveller and of the woman distributing water to him is implied, both indicating love to each other by their actions. This is therefore **utilary suraira**.

> गोलाविसमोभारछलेण झच्या उरस्मि से मुक्को । अणुझम्पाणिहोसं तेणवि सा गाढमुभळडा ॥ ( गोहाविषमोत्तारच्छलेन आश्मा डरसि तया मुक्तः । अनुकम्पानिद्येषं तेनापि सा गाढमुपगूढा ॥),

668 NOTES ON THE ERÂVALÎ:-Asyonya.

This is प्रतीवनागांगिधीबनान अन्त्रोन्द; because the mutual obligation is here both expressed and implied. अन वोदावधिषन्तर-तारम्बाचेन तवा तत्वा राष्ट्रोरिंस आत्मा शिप्तत्वेनापि अनुकम्पानिर्होत्तं सा मादनुषकृदे-स्वनिधीवनानः परस्परमनुरामाहुपकारकनावः प्रतीवते इत्युमवालकविहनन्वेन्वन् ।

> श्वसिना च निद्या निष्क्रमा च श्वसी श्वसिना निष्ठमा च वया नमनम् । भवता च सना समया च नवाम् सनया भवता च तया अुवनम् ।)

Here though the Moon and night and His Majesty and the assembly are represented as mutually obliging each other, they are further shewn as obliging respectively the sky and the earth and this further obligation looks like hair standing on the head. ' मच निद्याद्यिगोः समामवतोष परस्परमुपकार्वोपकारकनावे on the head. ' मच निद्याद्यिगोः समामवतोष परस्परमुपकार्वोपकारकनावे वर्षमानवोर्वदिवं गगनं जगतीं च प्रसिद्धवोङ्पकारकत्त्वं चूडिकेवोपईपरि सम्बद् वेवनन्योन्वचूडिका'. This is thus अन्वोन्वचूडिका.

> जम्बूनां कुसुनोस्करे नवनधुन्वारब्धपानोस्तवाः कीराः पकफल्लग्रद्या मधुक्रशिष्ठम्बन्ति मुखन्ति च । एतेषानपि नीलकिंग्रुकरेलेपेनिः समानस्विषां पुष्पभ्रान्तिभिरापतन्ति सहसा चच्चुषु मुझङ्गनाः ॥

This is mail-auffa.

प्रकुद्वतापिच्छनिभैरभीषुभिः शुभैभ सप्तच्छत्त्पांतुपाण्डुभिः । परस्परेण चंछुंरितामलच्छवी तरेकवर्णाविव तौ बभूवतुः ॥

This is mealed and.

Pages 293-94.

आधेयमनधिकरणं-----तर्इानं कृतम्-----

When the abider is represented without the abode, or when one thing is represented as being in many places at one and the same time, or when an object, engaged in doing a thing, is represented as doing another thing impossible, the figure is fair. It is thus of three kinds and is treated here; because it is based upon opposition or incongruity. The three varieties are illustrated in order. In 'निपीसोडवं बीर----' sweetness and other qualities which reside in the speech of Nrisimha are represented as existing even when the abider, viz., speech, ceases to exist, it being drunk up by the ears of the hearer. In 'main main one and the same abider, Nrisimha, is represented as simultaneously existing in different places, viz., ways, forests, mountains, and towns. In ' मन्द्रारमालोकवितं ----- ' the eye seeing Nrisimha is represented as seeing Mandára, an impossible perception.

It should be noted that आतिश्वयोक्ति, meaning not the figure अतिश्वयोक्ति, but metaphorical speech (अतिश्वयेन उक्तिः अतिश्वयोक्तिः) is the very soul of such figures; as Bhamaha says :---

> सैषा सर्वेव वक्रोक्तिरनयार्थो विभाष्यते । यस्नोऽर्स्या कविमा कार्यः कोऽलंकारोऽमया विमा ॥

बकोस्ति is equal to वक्ततवा गोणतवा ( or उपचरिप ) उक्तिः.

Thus in the instances in the text, the disappearance of the abode of sweetness, speech being drunk up and therefore

### 670 NOTES ON THE EKÂVALÎ :- Vyâghâta.

ceasing to exist, is metaphorical. So is Nrisimhie's being simultaneously everywhere, he being so conceived through the fears of his enemies. The sight of Mandára by the eye while seeing Nrisimha is also metaphorical; for Nrisimba is conceived to be like Mandára.

### Pages 294-6.

## 

If a certain thing done by a certain man by a certain means is undone by another man by the same means, then the figure is called **unwa**; because he renders otherwise the work already done. In the instance 'Rour underny' the and (heat) caused by the Sun by his Rour (lustre) is destroyed by Nrisimha (and meaning affliction in the case of Nrisimha) by the same means Rour (prowess). This is summa, because the work done is frustrated.

Another variety of **carrier** arises when a certain cause which is considered efficient to produce a certain effect is represented as easily producing another effect opposed to that effect. This is called **carrier**; since the cause becomes the cause of frustrating the probable effect. The opposite effect is easily brought about; because the cause is exceedingly favourable to it. As an effect other than the desired one is represented as easily brought about, this figure is different from the third variety of **form** in which the cause is represented as not producing the desired effect but on the contrary bringing about an undesirable effect. In place of कारणस्व (L. 2 p. 296) Mallinátha's reading is कार्यस्य. This is no doubt a better reading, but is not found in any of the Mss. When कारणस्य is the reading, कार्यस्य must be supplied after अभिमसेसरस्य and कारणस्य taken as equivalent to कारणेग. In 'जरायन्थ वस्त्रायरण -----' (Vide p. 274), austerity employed as a means to attain a liberality similar to that of Nrisimha, is represented as easily bringing about the opposite effect, the non-attainment of it. In another instance 'जयभियं पासु°-----' fighting with Nrisimha which is a means to bring about victory is represented as easily producing the opposite effect, the attainment of celestial damsels in heaven, instead of glory on the battle-field.

Page 297.

बधत् पूर्वे ------महीपते -----

Having dealt with figures founded on opposition or incongruity, the author takes up those which look like chains, that is, those in which the preceding and the succeeding objects are connected like links of a chain. Of these **anceenergy** is first treated. If the preceding objects are represented as causes of the succeeding objects, the figure is **anceenergy**. In the instance '**funct**' **agen**...' mercy is represented as the cause of liberality, liberality, of merits, merits, of glory, and glory, of every thing.

Jagannétha considers the reverse of this also to be antermax. The following is an instance given for it :--

# ' स्वर्गोपवर्गों खलु रागलभ्भी-र्शनं प्रसुते विपुला सञ्चत्सिः । सञ्चत्निगस्पेतरभागधेवं भाग्यं च सम्भो तव पारमस्तिः ॥'

Here each preceding object is represented as the effect of each succeeding object, heaven and absolution being the effect of liberality, liberality, of riches, riches, of fortune, and fortune of *S'iva*'s worship.

Jagannűtha observes that here to present a charm, symmetry should be preserved. That is, if something is mentioned as the cause of another thing, that other thing should be mentioned as the cause of a third thing and so on; or if something is mentioned as the effect of another thing, that other thing should be mentioned as the effect of a third thing and so on. ' इह बचारो कारणोक्तिरेव प्रस्तूबते तरा पुनस्तस्व कार्य तस्वापि कारणमिति दन् कस्वचित् कारणं तर्य कस्वचिरिति वा कारणमार्ग दुक्ता । यहा तु कार्योक्तिस्तरा तस्व कार्य तस्वापि कार्यमिति वन् कस्वचित् कार्य तस्वापि कत्वचिरिति या दुक्ता । सर्वयेव वः शब्दः कार्यकारणतोपस्यापक आसे प्रदुक्तः स एव निर्वाहाः । एवं क्रमेण निबन्धनमाकाङ्सानुकपस्वाह्रमणीवम् । अन्यया तु अप्रग्र क्रमं स्वार् । वया प्राचीनानां प्रयम्

> त्रितेन्द्रिवस्वं विनवस्य कारणं गुणप्रकर्षो विनवाइवाप्वते । गुणाधिके पुंसि जनोऽनुरज्यते जनानुरागप्रभवा हि संपदः ॥

अन जितेन्द्रिवर्स्य विनवस्य कारणं शुखा जितेन्द्रियस्वस्य कि कारणमिति विनवः कस्य कारणमिति या भाकाङ्कोऐति । ..... । एवं च विनयः कस्य कार- जनित्वाकाङ्साया गुणप्रकर्षो विनयादवाप्यत इति वाक्यं वय्यपि फलतः परिपूरकं अतति तयापि न सालाहित्यहृदयंगननेष ॥ ' रस०, p. 462.

Page 297.

वष विग्नेषणगावं------ भवतमरितानि भाग्ति------

When each succeeding word is represented (affirmatively or negatively, in other words, affirmed or denied) as an attribute of each preceding word, the figure is termed एकायली. In 'राज्ञ: सभां सकायवः-----', कवि is an attribute of सभा, काव्य, of कवि, चरित, of काव्य, and चिम, of चरित. In the following instance each succeeding word is denied as an attribute of each preceding word :--

> न तउक्कलं यत्र सुचादपङ्कत्रं न पङ्कत्रं तद्यदलीनषट्षदम् । न षट्पदोऽसौ कलगुझितो न वो न गुझितं तन्न जहार वन्मनः ॥

Here पहुंच is denied as an attribute of जल, पट्पद, of पहुंच, गुझित, of पट्पद, and मनोइरण, of गुझित.

#### Page 298.

बनोत्तरोत्तर°------ "निबन्धनं च दीपकम्-----

Where each preceding object successively helps the succeeding one the figure is called **manylys**. It is not treated in the place where **flys** is treated, but is dealt with here; because it is based upon a special charm of there being a series of objects in which each succeeding object is helped 85

### 674 NOTES ON THE EKÂVALÎ:-Máládipaka.

on by the preceding object. In 'तव किवन्ते कर्षाकटाले:----' Nrisimha's merciful glance helps forward the wealth of poets, their wealth helps on the blooming of the mind, the blooming of the mind helps on complimentary words and these in their turn help on the description of the merits of Nrisimka. The characteristic of the figure दीपक, viz., the grammatical connection with the same word, is also found here; as जिव: विकासा:, स्वकानि, and स्व उपवर्षनानि are all connected with किवन्ते.

Jagannátha considers मालाइपिक as a variety of एकावली and not as a sort of दीपक; as there is neither resemblance, nor mention of मकृत and अप्रकृत objects. 'एतच (*i. c.* मालादीपकम्) प्राचामनुरोधादस्माभिरिहोदाहतम् (इह *i. c.* under दीपकप्रकरण)। वस्तुतस्ते-तदीपकमेव न शक्यं बक्तुम् । साहद्यसंपर्कामावाम् । कि स्वेकावलीप्रमेद इनि पश्यते ।' रस॰, p. 328. The following is the instance given by Jagannâtha of the second sort of एकावली-----

> धर्मेण बुखिस्तव देव शुखा बुख्या निवढा सहसैव लक्ष्मीः । लक्ष्म्या च तुष्टा अुवि सर्वलोका लोकैच नीता अुवनेषु कीर्त्तिः ॥

This would be मालाहीपक, if instead of शुद्धा, निवद्धा, तुद्दा, तव नीता, we have the same word. Jagannâtha notes :--- ' झस्मिसेका-बस्वा द्वितीये भेरे पूर्वपूर्वैः परस्य परस्योपकारः कियमाणो यद्येकरूपः स्यान् तश-वमेव मालाहीपकशब्देन व्यवहियते प्राचीनैः । तथा चोक्तम् ----- " मालाधीपक-माद्यं चेद्ययोक्तरगुणावहम् " इति । तत्र मालाशबन्देन शृङ्कलोच्यते दीपकशब्देन दीप इवेति व्युत्पत्त्या एकदेशस्यं सर्वोपकारकमुच्यते । तेनैकदेशस्यसर्वोपकारकक्रिया-दिशालिनी शृङ्कलेति परद्वयार्यः । एवं च शीपकालंकारप्रकरणे प्राचीनैरस्य लक्षणादी-पकाविश्वेषोऽयमिति न अमितब्यम् । तस्य सावृद्वयार्थतायाः स्वकलालंकारिकसिद्ध- त्वाम् । इह च शृङ्खलावयवानां पत्रार्यानां सावृद्य्वमेव नास्तीति कयंकारं दीपकता-वाचं भ्रद्धधीमहि । तेषां प्रकृतामकृतात्मकस्वविरहाच । ' रस॰, p. 464.

Pages 298-9.

### वस्तुस्पृहणीयत्वे ------ प्रेक्षणीयं विभाति ------

When each succeeding object is described as more charming than the preceding one till the last becomes the most charming of all, the figure is called  $\mathbf{enc}$ . The illustrations are clear enough.

For the irregular form चुनुकर्या कुम्भयोनिषकार see my note on Bhatti Kâvya Vol. I. pp. 36-37, Bombay Sanskrit Series No. LVI.

Jagannátha and Nágoji Bhatta hold that the figure is the same even where each succeeding object is represented as inferior to the preceding one, and the last, the worst of all. Jagannátha's definition of सार is :--- 'सैंव संसर्गस्योत्कृष्टापकृष्टमावरूपस्व सार: 1'. Nágoji Bhatta notes :--- 'सेव संसर्गस्योत्कृष्टापकृष्टमावरूपस्व सार: 1'. Nágoji Bhatta notes :--- 'उत्कर्ष: श्लाब्बगुणानानश्लाब्बगुणानां च।' तज माद्य उत्ताहत: 1 (the instance given is :--- 'राज्ये सारं वसुधा वसुंधराबां पुरं पुरे सौधम् । साधे तरूपं तल्पे वराङ्गनाऽनङ्गसर्वस्वम् ॥'). मान्स्वो वया

# नृणाझघुतरस्तूलस्तूलाइपि च याचकः । वायना कि न नीसोऽसौ मामयं याचयिष्यति ॥ '

Jagannátha remarks that either one and the same object may be represented as rising in excellence in each succeeding condition till climax is reached or that each succeeding

### 676 NOTES ON THE ERÂVALÎ :---Kavyalinga.

object may be represented to be surpassing each preceding one till the last surpasses all. His illustrations in order are :---

' एकविषय उत्तरोत्तरोत्कर्षो वया------

जम्बीरमिवनतिलङ्ख्य क्षेलवैव व्यानसीकुतकन्तीबहेनकुम्भी । नीत्मम्भोद्दनबनेऽधुना कुची ते स्पर्धेते कलु कणकाचलेन सार्थम् ॥

धनेकविषवः स एव बया-----

गिरबो गुरदस्तेभ्वोऽप्युर्वी गुर्धी तत्तोऽपि जगरण्डम् । जगरण्डाहपि गुरदः प्रलंबेऽप्यचला महात्मामः ॥ '

रस•, p. 465.

We may have thus एकविषय उत्तरोत्तरापकर्षः or अनेकविषय उत्तरो त्ररापकर्षः.

Jagannätha also observes that this figure is found in the Vedas also. 'बेरेडव्ययमलंकारी दृष्यते-----

> महतः परमध्यक्तमध्यक्तार् पुरुषः परः । पुरुषात्र परं किचित् सा काडा सा परा गतिः ॥ '

> > रस•, p. 465.

Pages 299-802.

वाक्वायों बहि हेतुर्भवति---- स्वद्वेरीत्वाहिविश्चवणरूपः------

When the sense of a sentence or of a word (single or compounded) is represented as a cause of something of which it becomes an attribute, the figure is called **anearem** and is thus of two kinds. This figure is different from **ungaue**; because here the relation of something caused to be known and of something causing it to be known does not subsist as it does in **ungaue** where what is not apprehended is caused to be apprehended by **unfit** which is implied.

In meaning, the an is much, while in warner, it is much. In other words, in the former the cause is efficient or one that produces something, as a stick and a wheel of a jar, while in the latter it is indicatory, or one that enables us to infer something as a lamp enabling us to know an object. 'तरनात शासात परम्परवा वा यण कारकहेत्रर्थनोऽगगम्बते तत् काव्यलिङ्गन् । उक्तार्थ-इरप्रस्वबाब वनार्यान्तरन्वसने तनार्थान्तरन्वासः । किचिर्वर्यज्ञापकतव्य हेतुक्वयन-मनुमानमित्वेव व्यवस्था बुक्ता । ..... । अनुमाने तु हापकहेतूपन्वासः । अस्मा-दिइं मम्बत इति । तेम वत्र ज्ञापकहेतुनानुमितिः कवितात्पर्वविषवा तत्रानुमामालं-कारः ॥ ' प्रमा on प्रदीप, Vide काव्यप्र॰, p. 425. Some distinguish between सनुमान and काव्यलिङ in another way. According to them, when a poet composes a poem indicating a cause characterized by sails, varyfar &c., the cause ( far ) which he wishes the reader to know as one employed by him to arrive at his inference, is the subject of the figure अनुमान. While the inference arising in wreating is not one which the poet wishes to make the reader know as arrived at by him, but which he simply wishes the reader to draw for himself. In other words, in any the poet wishes the reader to know by representing the by as characterised by suffi &c., that the inference is drawn by him, while in analy the reader draws the inference for himself. ' श्रोत् बेलिन कानुमितित्र वोधविषया

### 678 NOTES ON THE EKÂVALÎ:-Kâvyalinga.

# कवेर्ग्यान्यादिविधिष्टहेतुबोधककाध्यनिर्माणं तसिड्रममुमानविषयः । काष्यतिङ्रजानु-मितिस्तु न कविना श्रोप्तुर्डुबोधिविषिता किं तु श्रोतर्द्धस्पिपादविषितेति भेद इत्यन्वे ॥ ' उद्यो०.

Though in anterior, the relation of the supporter and the supported subsists, it is different from sruf-sus; because in the latter the sense of a sentence which is supported is grammatically independent of the sense of a sentence which supports it; while in an cafe the sense of a sentence which is to be supported is grammatically dependent upon that of a sentence which supports it. Thus अर्थान्तरन्यास is concerned with the senses of a general and a particular statement both grammatically independent of each other. Nor is ana to be confounded with gerea which arises when the senses of two sentences both general or both particular stand as mutual causes and are grammatically independent of each other. In museling, however, the senses of sentences which represent cause and effect arise grammatically independently of each other. This is one variety of manier, and is termed बाक्यार्यवृत्ति काव्यलिङ्ग. As here the sense of a sentence is a cause, words like for expressive of a cause should not be used, otherwise the composition would be open to the fault of repetition of sense. Another variety of analyse arises when the sense of a word (single or compounded) is a cause, and is called प्रार्थवत्ति काष्यलिक. In this variety if the word expressive of cause be put in the instrumental or ablative case, it does not constitute this figure. The word expressive of cause should be expressed as an attribute and not in a case expressive of cause. The illustrations are

given in order. In ' सलं भो: पोलोमी'-----' the sense of the sentence 'the fame of the king of the Kalingas will besmear your body' is the cause of the fruitlessness of the process of ornamenting the breasts by black agaru. This is therefore वाक्वार्यदेनुककाव्यलिङ. In 'स्वद्वेरिभितिपाल'-----' the attribute 'slow' (the uncompounded word गन्दाः) is the cause of an obstacle to the movements of the horses of the Sun and the sense of the compounded word 'स्वद्वेरिभितिपाल-----' forming an attribute is the cause of the slowness of the horses. This is therefore **q**वार्यवृत्ति काव्यलिङ.

Udbhata defines the figure as under :--

## श्रुतमेकं यरन्यत्र स्मृतेरनुभवस्य वा । हेनुतां प्रतिपद्येत काष्यलिङ्गं तरुच्यते ॥

The commentator प्रतीहारेन्तुराज thus explains the word काष्य-लिङ्ग as distinguished from ग्राह्मलिङ्ग-----

'पक्षधर्मस्वान्वयव्यसिरेकानुसरणगर्भतया यथा सार्किकप्रसिद्धा हेतवो लोकप्र-सिद्धवस्तुविषयत्वेनोपनिबध्यमाना वैरस्यमावहन्ति न तथा काध्य हेतुः । अतिद्यवेन सर्वेषां अनानां योऽसौ दृश्यसंवादी सरसः पदार्थस्तज्ञिष्ठतया उपनिबध्यमानत्वात् । अतः काध्यलिङ्गमिति काध्यमहणमुपात्तम् । न खलु तच्छास्तलिङ्गं कि तर्हि काध्य-लिङ्गमिति काध्यमहणेन प्रतिपाद्यते ॥ '.

The following is the instance given by him :-----

छायेयं तत्र श्रेषाङ्गकान्तेः किंचिरनुज्वला । विभूषाषटनोद्देशान् दर्शयन्ती दुनोति नाम् ॥

Pages 302-4.

धनुमतमनुमानमिदं------ °स्याभिधानमकरोृत्------

#### 680 NOTES ON THE EKÂVALÎ :- Anumâna.

The figure अनुमान is that in which the major and the middle terms are mentioned. This is tantamount to saying that which or the invariable concommitance of the middle and the major terms should not be expressed, but only the major term (what is desired to be demonstrated) and the middle term (that which demonstrates it, *i.e.*, the forg, or in possessing the characteristics of sanfa and being on the **qu** or the minor term) should be expressed; for, if sanfa is also expressed, how would it be different from logical inference? Moreover, though a syllogism has five parts, the other parts are not expressed here to avoid the fault of repetition; because even in a syllogism, some accept two or three parts only. 'uffamiling quigter and salar and salar ang: I grams will uranifi ung: I'. Vide ramaniu, p. 77.

#### UNMESHA VIII — Anumâna.

absence of the major term is ascertained to exist ' निभित्तसाध्या-भाषवाम् विपसः '), viz., any one else than God of Love, The in has thus three well-known characteristics of being found in the minor term ( पर्से सरबम ), of being found in places other than the minor term (सपसे सरबन), and of being not found in places other than the minor term (विषकाद स्वावृत्तिः). This in therefore enables us to infer that Nrisimha is God of Love, and समनोमार्गणस, which is employed as हेन to arrive at this inference has two meanings, the verse ' नर्रात्रह नहीपाल----' illustrates ungent set up by the notion of may. The figure may similarly be tinctured with sym and other figures. It may be pure, that is, unmixed with other figures. 'analig ancengeng-----' is an illustration of it. Here fame is the minor term, going beyond the top of the Meru mountain, the major term, and the violation of the effect always possessing the qualities of the cause is the middle term. There is no other figure here, so we have अनुमान not fused or mixed with any other figure.

Bhojaråjan does not designate **uन्**मान as a figure. He refutes the views of old writers on poetics about the figure संगन and states that it is not different from **uन्नगन**; for their view is that as the measure Drona is included in Khârt and as the number fifty is included under hundred, so wherever there is a certainty of the concomitance of the middle term with the major term, the figure is संगन. This, Bhojaråja says, is in no way different from **uन्मान**. It would be different from it if there is no certainty of the **unif** between साधन and साध्य. His remarks are as under :--

NOTES ON THE EKÄVALI:--- Yathasankhya.

' होजस्य संगयः खार्बो सते पद्माप्रतो वचा । तयान्वे संगयं प्राहुः सोड्न्यानाम शिव्यते ॥

मिर्घते तु वद्यनिषवः स्वात् । वया

रुद्धापाङ्गप्रसरमल्कैरञ्जनकेइसूम्बं प्रस्वादेखादपि ज मधुनो विस्मृतञ्चविलाखन् । स्वय्यासणे नवनमुपरिस्पन्दि खड्ढे नृगाक्ष्या नीनसोगाङ्कलकुवलन्द्रयीमुलानेष्यारीति ॥

अब बया खार्वो होणः धते पद्माधदिति निवनो नैवं विप्रलम्भेऽस्रकानामकल्पन-मनझनमक्ष्णोर्मधुनो वा प्रस्वादेधः सुद्दुदन्तलानारम्भे वा नवनस्पन्दनानि । संना-व्यते च प्रभूतकारणलोकादिस्वेषोऽपि विधिरूप एव संभव इति ॥' सर० कण्ठा० ३ परि०.

Page 804.

## प्रथमं निर्दिष्टानां-----नाहिनायो न चन्द्रः------

Where objects mentioned in a certain order are respectively connected with others mentioned in order, the figure is called **aurian** or **ma** by some writers on poetics (*Bhojardjan* and *Vámana*). The illustration is clear.

Jagannátha questions the claim of **united** to be considered as an Alankára, since it does not contain even a particle of the creation of poetic genius which is the very soul of an Alankára.

' वयासंख्यमलंकारपद्वीनेव तावस् कयमारोढुं प्रमवतीति तु विचारणीषम् । न इस्मिन् लोकसिद्धे कविप्रतिमानिर्मितत्वस्वालंकारताधीवातीलैंशतोऽप्रुपलव्धिरास्ति । वेनालंकारप्यपरेशो मनागपि स्याने स्वात् । अत्रोऽफ्क्रमत्वकपदोषानाव एव वया-

संस्वम् । एवं चोङ्गटनतानुवाविनानुक्तवः कृटकार्षापणवदरमणीवा एव । एतेन क्या-संस्वमेव कनालंकारसंझावा व्यवहरतो वामनस्यापि गिरो व्याख्याताः इति तु नव्याः ॥ ' रस्, p. 418.

Jayaratha, author of Alankara Vimarshint, entertains the same view.

'न चास्वालंकारस्वं कुक्तम् । होषामावमाषकपश्ताम् । उद्दिष्टामां क्रमेणानुनिर्देशेः सन्तिवनाणेऽपक्रमाखवो होषः प्रतज्यते । बहुक्तम्------"क्रमहीनार्थमपक्रमम् " इति । तत्र बया------- "कीर्त्तप्रतापी भवतः सूर्याचम्ब्रमसाविव । "

इति । होषागावनावत्वं च नालंकारत्वम् । तस्य कविमतिमालकविच्छित्तिविग्रे-पत्वेनोकत्वात् । ..... पन्यकृता पुनदन्द्रटमतानुवावितवा लक्षितम् ॥' Vide मलं॰ सर्वे॰, pp. 149-50.

Någoji Bhaija notes that though really speaking बयासंख्य does not deserve to be a figure as there is not the least creation of poetic genius in it, yet it is classed among figures; since when many objects are respectively connected 'together in a poem, it creates strikingness (वैचिच्च) and it is this strikingness that constitutes a figure. ' यद्यपि कवित्रतिमानिर्मितत्त्वस्वालंकार-ताजीवातोरुंग्रतोऽप्वनावारस्व नालंकारत्तं तथाप्वेकच पद्ये बहुनां कमाम्यवे वैचि भ्याइलंकारत्वेनोक्त: ॥ ' उद्यो०.

Bhamaha treats this figure as under:-

' भूवसानुपदिष्टानामर्यानानसधर्मेणाम् । कमधो बोऽनुनिर्देषो वयासंखयं तदुष्वते ॥ पद्मेन्दुभूङ्ममातङ्गपुंस्कोकिलकलापिनः । दक्तकान्सीक्षणगत्तिवाणीवालेस्स्वया जिताः ॥ '

Udbhata's definition of the figure is precisely the same.

NOTES ON THE EÂKVALÎ :--- Paryâya.

#### . Pages 305-6.

### एकस्मित् यहनेकं ----- स्थितिः क्रमवर्तिनी ------

When many objects are represented as abiding in one object successively or when one object is represented as abiding in many objects successively, the figure is called **quare**. It is represented here; because we are dealing with figures based upon succession (**mq**). The word **man**, is inserted in the definition to prevent its **man**, to the second sort of **quare**. For in **quare** many objects are represented as abiding in one simultaneously, while here they are represented as abiding in one, one by one. Nor is **quare** to be confounded with **qitqim**; for in it there is no exchange of objects as in **qitqim**. As **quare** means **mq** or order and as the figure is founded upon **mm**, it is significantly called **quare**, the word **quare** being taken in the sense of **quare quare**: as *Mallimâtha* explains it. The illustrations represent the two varieties in order and are clear enough.

This figure does not find a place in the works of Bhámaha, Udbhata, and Vámana.

#### Pages 306-7.

### मधिकन्यूनसमानां ----- कटाभपरिपार्टीनां कलनम्-----

When objects are represented as interchanged, the greater with the less, the less with the greater, or equals with equals, the figure is called **uteration** and it is thus of three kinds, **uterative**, **equation**, and **utuite**. (**upper the** 

definition means 'giving up something and taking up something in return'. The instances given illustrate the varieties in order and are clear.

It must be noted that the interchange of objects must not be real, but conceived by the poet; for then alone can it be charming.

## 'दानादानघ्यवद्दारः कविकस्पित एव न वास्तवस्तवालंकारस्वाभावात् । तेन "क्रीपन्ति वय मुक्ताभिर्वदराण्यपि वालिकाः " इस्यव नेयम् । ' उद्यो०.

It should also be marked that Vidyådhara in explaining the word **AAAA** as giving up something and taking up something in return seems to follow *Rájánaka Ruyyaka*. His instances however shew that he seems to mean 'taking up something belonging to another, and not to himself in return', unlike *Rájánaka Ruyyaka* whose instances

# किनित्वपास्यागरणानि बौरने धृतं स्वबा वार्धकद्योनि वल्कलम् ।

and

# इस्वा दर्घनमेने मध्याणा बरतनु स्वचा क्रीताः । विं स्वपहरसि ममो बददासि रणरणकमेतदसम् ॥

shew that he takes **and** to mean 'giving up one thing and taking up another thing belonging to one's self or to: another.' This view, however, is not accepted by *Jagannátha* and others.

'"परकीवस्य" इरयुक्तेः (i. e., in 'केनचिद्रस्तुना इसेन कस्वचिशशनं विनिमबः' of प्रदीपकार, उद्योतकार explains कस्वचित् as 'परकीवस्य कस्व- चिदातानमिस्वर्यः ।) "किमिस्वपास्यागरणानि बौबने ध्रुतं स्ववा वार्धक छोभि बच्छ-सम् " इस्वव नेवम् । विनिमवाभावात् ॥' उद्यो०. Jagannâtha remarks: ------- 'अव परस्मै स्वकीववन्किञ्चिद्दस्तुस्तमर्पणमिस्वेतावत्पर्वन्तं लसणे विवसितं न तु स्वकीववत्किञ्चिद्दस्तुस्वागमावम् । "किछोरभावं परिहाय रामा बभार कामा-तुगुणां प्रणालीम् ' इत्ववातिव्वाझ्यापत्तेः । न चेदं लस्थमेवेति वाच्यम् । पूर्वावस्या-त्वागपूर्वकमुत्तरावस्यामहण्डव वास्तवेमानलंकारस्वाम् । एवं स्पिते विनिमवीऽच किं-चित् स्वत्तवा कस्वचिद्दादानम् ' इत्यळंकारस्त्वेस्तकृता यद्वस्तं कृतं वच "कि-मिस्यपास्थामरणानि बौषमे धृतं स्वया वार्धक होमि वस्कलम् ' इत्युदाहतं तहुभवमप्य-स्वरेव ॥ ' रस०, p. 482.

Vamana too, like Alankarasarvasvakara, does not take विनिमव as interchange or giving up one thing to some one and taking up another from him in return, but in the sense of किषिन्मुत्तना कस्वविदयहणम्. He defines परिवृत्ति as 'समविसद्याम्बां परिवर्त्तने परिवृत्तिः ॥ ' शहारद्दा. The instances given are :--

> माहाब कर्णकिसलबमिबमस्मै चरणमरुणमर्पवति । उभबोः सदृष्ठविमिमयादन्योन्यमवच्चितं मन्ये ॥

> > विहाब सा हारमहार्वनिश्वया विलोलवृष्टिः प्रविलुप्तचन्दना । बबन्ध बालारणबुधु वल्कलं पत्नेधरोस्सेधविद्यीर्णसंहति ॥

Bhamaka's definition and illustration of the figure are as under:-

'विश्विष्टस्य वदादानमन्थापोहेन वस्तुनः । अर्थोन्तरन्यासवती परिवृत्तिरसौ वया ॥ प्रदाव वित्तमर्थिम्थः स बन्नोधनमादित । सत्तां विश्वज्ञनीमानिदमस्खलितव्रतम् ॥ '

## UNMESHA VIII.-Parisamkhya.

Udbhata divides the figure into three classes like Mammata, Vidyâdhara, and others. His definition is :--

# 'समम्यूनविश्विहैस्तु कस्यचित् परिवर्त्तनम् । अर्थानर्थस्वभावं तत् परिवृत्तिरभाजि सा ॥'

The following are the instances given by him in order :--

डरो दस्वामरारीणां चेन ठुद्धेष्वगृद्यतः । हिरण्याक्षवधाचेषु यद्यः साकं जयम्प्रिया ॥ नेषोरगबलभ्राम्यन्मन्दराद्विधिरभ्युतैः । रस्नैरापूर्य दुग्धार्ठिध वः समादत्त कीस्तुमम् ॥ या बलौ व्याप्तभूसीम्नि मखेन द्यां जिगीपति । अभयं स्वर्ग्यसद्यभ्यो दस्वा जपाइ खर्वताम् ॥ '

Pages 307-9.

### एकस्वानेकण प्राप्ता°------वर्जनीवस्वार्यस्वे------

When the existence of an object which is possible in a number of places is restricted to one, the figure is called **uttigual**. The exclusion of other objects may be preceded by a question or may not be preceded by a question and may be expressed or implied. The figure has thus four varieties. It is treated here, as we are dealing with figures in which one object is represented as abiding in a number of places as in **utia**. The word **uttigual** means restriction and the figure is therefore significantly so designated. '**utiuein utility utility** i due **utility** i due **utility** i due **utility** i due **utility utility** i **utility** i **utility utility utilit**  688 NOTES ON THE EKÂVALÎ:-Parisamkhyâ.

**qReiver** is a technical term defined by the *Mimanisakas* as under:

## 'विधिरस्वन्तनप्राप्ते निवनः पाक्तिके सति । सन्न चान्वन च प्राप्ते परिसंख्वेति गीवते ॥ '

The following extract from सिद्धान्तजन्त्रोएव explains the meanings of these terms clearly :---

' तवास्वन्ताप्राप्ती विधिराद्यः । यदा स्वर्गकानो बजेतेत्वारो । अव बजनस्वा-प्राप्तत्वात् । वयोभवोः प्राप्तावेको निवम्यते तथ दितीवः । वया झीईानवइन्तीति । अत्र झीहिषु नखविरलनमुसलावहननवोः प्राप्ती मुसलावहननमेव निवम्यते । सर्वच प्राप्तस्व कपिदिधिस्तृतीवः । यथा पद्म पद्मनखा मध्या इत्वच सर्वेषां पद्मनखानां भक्षणे प्राप्ते पञ्चैव पञ्चनखा मध्या इति विधीवते । घराकः राज्ञकी गोधा खद्गी कूर्नेच पञ्चनः इति पञ्चनखा लेवाः ॥ '. Thus a विधि is a rule that enjoins a ceremony not prescribed by any other rule; a विचन is a rule that restricts the performance of a ceremony to one way where two ways are possible; while a परिसंख्या is a rule that restricts the performance of a ceremony to one way to the exclusion of all the rest.

Here, however, ?नेयम also is परिसंख्या. 'निवमोऽप्यम रर्शने निरू-कलसणाकान्तरवात् परिसंख्येन ।' रस॰, p. 482. Jagannátha's definition of the figure is, 'सामान्यतः प्राप्तस्यार्यस्य करनाविद्विधेपाइपाष्ट्रतिः परिसंख्या ।'.

'मद च नियनपरिसंख्ययोर्थाक्यविष्प्रसिद्धं रूक्षणं नाररणीयनिति स्वापनाय नियननं परिसंख्येति सामानाधिकरण्येनोक्तिः (*i. c.*, in the definition of परिसंख्या which is 'एकस्यानेकद्यासावेकद नियननं परिसंख्या ।') । आरंक सर्वक, p. 155. Vidyüdhara also following Alainkárasarvasvakára expresses परिसंख्या as नियम in his definition. Some writers on poetics accept two varieties only of this figure, those in which exclusion is verbal being rejected by them. 'अन्धे तु "ब्यावृत्तेरार्थस्वे एव परिसंख्यालंकारः । अन्यया तु शुद्धा परिसंख्येव । बया हेतुत्वस्यार्थस्व एव हेस्वलंकारः । अन्यया हेतुनामव् । अतो मेइ-द्ववनेवास्वाः " इत्याहुः । ' रस॰, p. 484. Other writers are of opinion that to constitute the figure the exclusion must not be real, but a creation of poetic genius. 'अपरे तु " व्यावृत्तेरार्थस्वेऽपि नालं-कारत्वम् । ' पद्म पद्मनला मस्याः ' 'समे वजेत ' ' रास्तरस्व ' इस्यादावपि तदापत्तिः । कि तु कविप्रतिमानिर्मिता वा तावृध्यव्यावृत्तिस्तत्वयाः । दया---- ' यस्मिन् ग्रासति वपुनतीपाकधासने महानसेषु संतापः धरधिदृत्वेषु सद्यल्वता मञ्जरिषु मौस्वर्ये अ-पेषु ताडनं कामिनीनां कुन्तलेषु कौढिल्वं गतिषु मान्धम् ' इस्यादी । ' रस॰, p. 484.

#### Pages 309-10.

### रण्डापृविकया-----प्राकरणिकमर्यां शपूरवति-----

As when a stick is bitten by a mouse, the biting of a cake attached to it is implied, so when a certain object is accomplished, the accomplishment of another object arises through the force of the same cause operating in both the cases. This figure is stative, It is not to be confounded with stating is stative, the same cause establishing two facts) takes the form of (state) an invariable connection between what is to be established and what establishes it, while in stative, it does not take the form of state; for when a mouse bites a stick to which a cake is attached, though the biting of the cake should follow from the same cause, it does not invariably follow it. 'sesame state and the same cause, it does not invariably follow it. 'sesame state and and state and state and state and the same cause, it does not invariably follow it. 'sesame state and sta

### 690 NOTES ON THE EKÂVALI:--Vikalpa.

मदेशावस्थानाहिना केनापि निमित्तेनापूपानामभक्षणस्वापि मावात् । मनुमानं पुन-नियतमेवार्थादर्थान्तरस्वापतनमित्त्यस्वाः पृथग्भावः ॥' झलं• दिम• of अवरथ. vide झलं• सर्व•, p. 157. Jagannátha defines the figure as 'केनचिद्धेंन तुल्यन्यायरवादर्थान्तरस्वापसिरधांपत्तिः ।'; and explains न्याय as कारण. 'न्यायच कारणम् ।'. The figure has two varieties; for (1) an अमकृत fact may follow from a मकृत one, or a मकृत fact may follow from an अमकृत one. The illustrations are given in order and are clear.

मुच्छेन्नम्बापटहरदितन् ...... लम्बा is explained by Mallinâtha as परह. It must be taken to mean a particular kind of पटह or war-drum to avoid repetition.

This figure is not treated by Bhāmaha, Udbhaṭa, Vâmana, Mammaṭa and others.

Pages 310-11. तुल्यप्रमाण जेहचान् ------ चरीरम् -------

If in a certain case the simultaneity of two acts of equal power being based on equally strong testimony is impossible on account of their being opposed to each other, their alternation constitutes the figure famer. In the instance ' afternation constitutes the figure famer. In the instance ' afternation constitutes the figure famer. In the instance ' afternation constitutes the figure famer. In the instance ' afternation constitutes the figure famer. In the instance ' afternation constitutes the figure famer. In the instance ' afternation constitutes and resorting to a bed of leaves are represented as equally powerful as a means of remedying the unbearable fever of love-grief. Their simultaneity therefore is impossible and their alternation constitutes the figure famer. Jagannâtha gives the following illustration:-- UNMESHA VIII.—Samuchchaya.

# प्राणानपर्व सीतां वा कृष्ठांस्तर्पव वा द्विजान् । बनं भजस्व रानं वा वयेच्छसि सयाचर ॥

He explains the figure farer here as under :--

# भवार्षजतर्पवभञ्चनेषु मानरक्षजप्रमाजेन वयाक्रमं कर्मतया वाणगृत्रवमानां. जीवनरक्षजप्रमाजेन च सीताद्विजरामाणां प्राप्तामां यौगपद्यासंभवात् पर्यायेष. माप्तिः। कर्मणोः क्रिवाफलेनेव समानधर्मेणीपम्यम् ॥ ' रस०, p. 488.

This is not accepted as a figure by Bhamaha, Udbhata, Vámana, Mammata, and others. Nagoji Bhatta notes that it does not deserve to be a figure; since it does not lead to the excellence of the object under description as a figure by its very definition must do. Other writers on poetics include it under संदेह. 'बन्नु "इह नमय छिरःकलिङ्गवद्या समरमुखे करहादवद्धनुर्वा" इस्वन विकल्पालंकारः पृथगेव । वाद्यहरवाण कल्पाम्सरपरः । घसामध्ये कलिङ्ग-नृपतिवत् छिरो नमय सति सामध्यें करहाटम्पतिवद्धनुर्नमयेस्वर्यात् । व्यवस्थितवायं विकल्प इति । तन्न । वर्णनीयोत्कर्षानाधायकत्वेनैतस्यालंकारत्वे मानामावात् । उप-कुर्वन्ति तं सन्तमिस्वादिसामान्यलक्षणाभावात् । एतेन नमनक्ष्पैककिव्याकर्मस्वेनौ-पम्यं गम्यमानमलंकारताबीजनिस्थपास्तम् । सादृष्तीपम्यस्याचाहस्याण्च । अन्ये तु मणापि संदेह एव । व्यङ्ग्यस्तु निव्यये मास्यर्थमुस्तायेतिवदिस्याहुः ॥ 'उद्यो ०.

Pages 311-2.

### वद्भवति यौगपद्यं-----हारन्ति च------

The simultaneity of properties and actions constitutes the figure called समुख which is thus the reverse of विकल्प. In the instance 'सभूदायो----' the whiteness of Nrisimha's glory and the blackness of the ignominy of his enemies are simultaneous. In 'स्वसिन्धो----' the actions----the light of glory

### 692 NOTES ON THE ERÂVALÎ:-Tatkara.

acting like a collection of foam, opened buds, rays of the Moon, flood of the heavenly Ganges and garlands—are represented as simultaneous.

Some writers on poetics like *Mammaia* have a third variety consisting in the simultaneity of properties and actions. The following illustrates this variety:—

कुषुपं च तवाहितेष्वकस्मात् सितपङ्केष्डसोदरश्चि चक्षुः । पतितं च महीपतीन्द्र तेषां बधुषि प्रस्कुटमापदां कटाक्षेः ॥

Pages 312-4.

### 

If when a certain cause has begun to bring about an effect, many others operate with it through rivalry in producing the same effect, the figure is called **user**, and is another kind of **ugua**. The term **user** is significant, as all the causes conjointly bring about the same effect. Though the figure occupies the province of **univ** which is treated after this figure and should have therefore been placed after it, yet it is placed after **ugua** and before **univ** through the force of the significance of the term; because here there is a conjunction (**ugua**) of causes for the production of the same effect, which are all equally powerful. This kind of **ugua** is therefore different from **univ**; for in the former causes rivalling one another in producing the same effect go to produce it like pigeons falling on a threshing-ground rivalling one another in eating up the grains of corn there; while in the latter though one of the causes is competent independently of others to bring about an effect, yet another happens by accident to facilitate the accomplishment of it, like the fruit of a palm-tree falling down by accident on the head of a crow who has pearched upon it and killing him. As in ungure, the many causes that conspire to bring about the effect may be good or bad, the figure has two varieties.

'भन्तयांभिधानबलाविहास्य तुल्यकक्षतयैशोपातानम्' the reading of T. is better than the one adopted in the text. अन्यस्य in the text must be explained as अन्यप्रकारस्य समुखयस्य.

Nâgoji Bhatta thus distinguishes between समाधि and समुचय and between them and काण्यलिङ्ग-----

' समाधौ हि एकेन कार्वे निष्पाद्यमानेऽन्येनाकस्मादापतता सौकर्यादिकपातिछ-यसंपादनम् । अत्र तु ( गं.८. समुखये तु ) एककार्यसंपत्तौ सर्वेषां खलेकपोत्तन्यायेन पातः कार्यस्य च न कोऽप्यतिश्वय इति भावः । काष्यलिङ्गे हेतुस्वमात्रं विवक्तितं न तु हेतूनां गुलप्रधानभावस्यैकस्वानेकस्वस्य वा चिन्ता । अत्र नु एकस्यैव तस्कार्यकारि-स्वेऽन्येषां साहाय्यमात्रनिति तत्तो विद्येषः ॥ '.

In 'git: arquitier: ', though the form alone of Nrisimha, is sufficient to produce pride, many other causes, such as, fame, and wealth, are represented as bringing about the same effect, striving with one another, and the causes are all good; because they are joined with good attributes, as Nrisimha's figure with beauty and so on. Moreover, in this instance there is a fusion of the two figures area (or area) and fairing; for the effect pride is represented as not

### 694 NOTES ON THE EKAVALI :--- Samidhi.

taking place though there are causes for it. In 'articlafrat----' kings who are the one home of meanness are a sufficient cause to bring about the effect, the miseries of poets, but many causes are represented as striving with one another in bringing about the same end. The figure is therefore **reat** and it is of the second sort where the causes are bad; because they are joined with bad attributes, as kings being joined with meanness and so on.

#### Pages 314-5.

### हेस्वन्तरसंबन्धात् ------ कोकिलकू जितानि ------

If a certain cause is competent to bring about an effect, and if another operates by chance and facilitates its accomplishment, the figure is **unit**. Its distinction from **unut** has already been represented above. In as much as the facilitation of the effect is well brought about, the figure is significantly designated **unit**. The instance is clear.

#### Pages 315-6.

## निर्णीयालंकारान्------प्रकर्षेः प्रतीतः------

Having thus settled and dealt with figures based on maxims of reasoning (काच्यलिङ्ग and अनुमान based upon तर्कन्वाव) and on maxims of sentences (वयासंखव, पर्याव, परिवृत्ति, परिसंखवा, अर्थापति, विकल्प, समुखव, and समाधि,) the author now takes up those figures which are founded on popular maxims. Of these प्रस्वनीक is the first. When one unable to conquer a powerful enemy is represented as despising his weak dependent to injure his enemy ('तं वाधिमुम्' 'अम्यया निष्ययोजनस्सरीव-

### UNMESHA VIII.—Pratyanika.

सिरस्कार: स्वास,' Vide आलंक सर्वक and आलंक विमक, p. 164) the figure is प्रस्वनीक. As a man being incompetent to conquer an army, conquers through ignorance some one else who represents it, so one, having no power to conquer a strong enemy is represented as conquering some one of much less power depending upon him to injuire him. In this figure अनीक means an army and प्रस्वनीक, an antagonist; and the figure is called **uva**नीक in the लक्ष्य or secondary sense. The object of resorting to लक्षण is to shew the greatness of the power of the enemy. In 'सुधाकरो वीर----' the Moon is represented as unable to conquer Nrisimha and therefore taking away the beauty of Sun-lotuses, his weak friend (being similar to his face) to injure him, and the greatness of Nrisimha is implied thereby.

> स्वं विनिर्जितमनोभवरूपः सा च सुन्दर भवस्वनुरक्ता । पञ्चभिर्धुगपदेव घरैस्तां सापयस्थनुग्रयादिव कामः ॥

Others look upon प्रस्वनीक as a separate figure; because it has an additional charm as it implies the greatness of the enemy. This, however, is not considered by some as a sufficient reason to justify its being treated as a separate figure. 'हेनूस्प्रेसबेव गतार्यस्वाभेदमलंकारान्तरं मवितुमईति । ...... । प्रतिपक्ष-गतवलवस्वस्वास्मगतदुर्बलस्वयोः प्रतीतेहेंनूस्प्रेक्षान्तरादस्य वैलक्षण्यम् । नैतावता हेनूस्प्रेक्षाया बहिर्भविनुमिदमिष्टे । तद्विनाभावित्वार् । किं तु तदवान्तरविद्येपी- भवितुम् । न हि पृथिष्यवान्तरनेहार् वटान् पटो विलम्राण इति पृथिष्या बहिर्भवती-त्यपि वर्तन्ता ॥ ' रस॰, pp. 494-5.

Pages 316-8.

### 

When squa being able to do the function of its square through its excellence, **equip** is rejected, *i. e.*, represented as useless, or when even is represented as even and thus lowered, the figure is significantly called **utify**; because in both the varieties, उपमेव is opposed to उपमान (' उपमेवस्योपमानम-तिकूलवर्त्तित्वात् ' Mammata ). In 'कान्तिः स्वभावस्थ गौब----' we have unit of the first sort, not mixed with any other figure. Here the surveys, miles and mits, are represented as discharging the functions of the उपमान's, कुहुनरस and सुधांश, and therefore the **squur**'s are represented as of no use. In the second instance ' वानेस्तव ---- ' we have a fusion of प्रतीप of the first sort, उत्येभा and अपद्वति. Nrisimha gives charity as liberally as the heavenly kalpa tree, what is then the use of this tree? Thus the symp, kalpa tree, is represented as of no use, its function being performed by the syna, Nrisimha. This is thus start of the first sort. Now because the kalpa tree is thus useless, the creator drew as it were the circle of erasure round it. Thus we have implied **sein** based upon sale. But how was the circle drawn round the tree by the creator? It was drawn under the pretext of the water-basin around In other words, what surrounded the tree at its base it. was not the water-basin but the circle of erasure made by the Creator. We have thus availed based upon seiter. Thus

697

there is a fusion of these figures, as they stand in the relation of principal and subordinate, अपद्भति being based upon **schur** which, in its turn, is based upon **schur**. We have thus in this verse आपद्भति depending for its existence upon **schur** which is brought about by the notion of **schur**.

'स्वरोर्षण्डपुरन्धर: —— ' is an instance of the second sort of **प्रतीप.** Here S'esha and others which are well known as standards of comparison are represented as objects compared to suggest their inferiority to the arms &c.

#### Pages 318-9.

## बामाविकनागम्तुक° ------ ेस्तिरोहितः ------

When an object, natural or adventitious, is concealed by an object of another sort, the natural by the adventitious and vice versa, the figure is called **fifthe** and is thus of two sorts. The distinction between **entries** and **fifthe** is this, that in the former an object is represented as one that cannot be distinguished from another on account of both objects possessing a common quality, while in the latter a certain excellent object, whether natural or adventitious, is represented as concealing another object. The figure is thus significantly called **fifthe**. In '**femula**:-----' the adventitious generosity arising from satisfaction is represented as concealed by the superior natural generosity of Nrisimha. '**mitherminet**---' is an instance of the second sort of **fifthe**. In it the tremour arising from fear, which is inborn, is concealed by a greater 88

#### 698 NOTES ON THE EKÂVALÎ:-Sâmânya.

tremour which is adventitious as it arises from the embrace of a beloved.

#### Page 320.

### साधारणगुणबोगात् ----- वैनसेवः -----

When the object which is under description is represented as identical with and therefore not distinguishable from the object which is not under description on account of their possessing a common property, the figure is called **unrea**. This is not **unga**; because here one object is not denied and another is not superimposed upon it. As a common property connects the object under description and the object which is not under description, the word **unrea** is applied to the figure in a secondary or **max** sense.

The difference of this figure from मीलित, आग्तिनत्, इएक, and प्रयमातिश्ववेक्ति is thus explained by Nagoji Bhatta.-----

'तण (मीलिते) बलवत्सजातीयमहणकृतापहणम् । अभ (सामान्ये) तु पृथाक्-स्वेनामहणमिति विशेषात् । न च आन्तिमता संकरः । तम स्मर्यमाणस्वारोपोऽणानु-भूवमानस्येति विशेषात् । नापि रूपकप्रयमातिश्वयोक्तिभ्याम् । उपमेवे उपमानताशः-स्म्यस्व शब्दाइप्रदीते रूपकामावात् । उपमानतावच्छेरकरूपेणाप्रतीयमानत्वाजाति श्वयोक्तिः ॥ ?.

In the instance ' धराधिष मीनरसिंह----' the Moon and Sesha which are अप्रकृत objects are considered as not different from the बहुत object, the glory of Nrisimha, on account of their common quality of whiteness. The figure is therefore सामान्य It is not भान्तिमन्; because the latter proceeds from a man's mistaking one thing for another caused by his remembrance of a similar object. If instead of ' ज्ञूम्भमाचे ' we have ' स्मर्बमाचे ' or ' दृइत्रमाचे ' the figure would be आन्तिमत्.

Pages 320-2.

#### 

When an object gives up its property and takes up that of another superior object near it, the figure is called **समु**ज. It is significantly so called; because in it the **मकु**स object is represented as taking up the quality of an **अमकु**स object of excellent qualities which is near it. The figure is not to be confounded with मीलिस; for in this figure the object under description shines as one that is turned into a form given to it by the contact of excellent qualities found in another object; while in मीलिस, the object under description is perceived as concealed (being eclipsed) by another object. *Ndgoji Bhat*!!a thus distinguishes between समुज, मीलिस, सामान्य, and **आन्दिम**स्

## 'मीलिते धर्मिण एवामहः । सामान्वेऽपरित्यक्तगुणस्वैवापूथक्प्रतिमासः । इह कु गुणमावस्वैवाभिभवः धर्मिणः पृथक् मासचेति भेद इत्वर्थः । आन्तिमति स्मर्थमाण-स्वारोपोऽत्र गृह्यमाणस्वेति भेदो आन्तेनिवद्धस्वामावाच ॥ '.

In the instance ' **a**lt **a**l**gqqnbl** ------ ' the red leaves are represented as having given up their redness and taken up the whiteness of the nails. There is moreover **unfranz** also in the portion '**quogquivar**', the leaves being mistaken for white leaves. As this **unfra** is based upon the leaves turned

#### 700 NOTES ON THE ERÂVALÎ :- Atadguna.

to whiteness by the nails, we have a fusion of the two figures here.

In 'ग्रम्बगोहहास ------' S'rt Krishna is represented as having given up his blackness and taken up whiteness by his contact with the glory of Nrisimha. Moreover, as the contact is not real but conceived, we have **writed संब**न्धारिधनोक्त based upon सहज. There is thus a fusion of the two figures here.

This verse is found in कुवलवानन्त् as an instance of उन्नीतित. The reading in the last line there is कमलाकामुकस्य प्रयोधः for कमलाकामुकस्यावयोधः. Jagannátha criticizes Appaya Dikshita as under :--

' वर्ष्युक्तम् ----- " तरुणरीत्वापि भेशनध्ववसावप्राप्तावुन्मीलितं इद्वके । वया " नृत्वद्वर्गाद्वरास ------ " इति । तरुपि न । तरुपि हि गुणवोर्भेशनध्ववसावः न त बस्तुनोरिति निर्विवारम् । अच नाभीकमलपरिमलेन भगवस्वेन भगवउज्ञाने जातेऽपि तरीवगुपे नीलिमनि वयोगुपधावल्यनेशनध्ववसावरूपस्व तरुपस्व निर्वाधस्वात् कर्यकारं तत्यतिइन्दिता उन्मीलितस्वोच्यते ॥ ' रस॰, p. 518.

Page 322.

### सति हेती----- इत्यतजुणः------

When the object under description of excellent qualities does not take up the qualities of an object not under description though the cause (of its taking up the qualities), viz., nearness, is present, the figure is significantly designated ways, as the age object does not take up the qualities of the sugge object. The figure is represented here, as it is opposed to age. In 'average' though the glory of Nrisistha comes in contact with the ichoral juice of the temples of direction-elephants and the collyrium of the eyes of the wives of his enemies, it does not take up their blackness. The figure is therefore wage.

Mammaia describes आत्रुज as of two sorts: (I) where the आपन्न object of inferior qualities does not take up the qualities of the प्रकृत object, though it comes in contact with it, and (2) where the प्रकृत object of superior qualities does not take up the qualities of the आपन्न object, though it is brought into connection with it. The second variety is the one treated of by Vidyâdhara. The following is an instance of the first variety :--

'धवलोऽसि जहवि सुन्दर तहवि तुऐ मज्झ रक्षिमं हिमभम् । रामगरिए वि हिमए सुमह जिहित्तो ज रत्तोऽसि ॥ ' (धवलोऽसि बद्यपि सुन्दर तथापि स्वया मम रक्षितं हरबम् । रागगरितेऽपि हृइवे सुनग निहितों न रक्तोऽसि ॥ ).

On this प्रदीपकार notes :--- ' अषातिरक्ते ननसि धृतस्वाप्यरक्तस्वषणनाहु-त्तरार्धनेवोदाहरणम् । तत्र प्रकृतं हृदयम् । संबोध्यस्स्वप्रकृतः । स्वहृदयवृत्तान्तनिवे-दनस्वैव विवक्षितस्वात् ॥ ' काध्यप्र॰, p. 454.

Pages 323.

### बन प्रमपुरःसर'----- लोमो -----

The figure  $\overline{\mathbf{ent}}$  has two varieties. The first variety arises when questions and answers are represented in a certain poem more than once and when the answers are such as cannot be conceived at once. It is a number of questions and answers that constitutes a charm and not one question and, one answer. Moreover, the figure is different from  $\overline{\mathbf{nuv}}$ .

#### 702 NOTES ON THE EKÂVALÎ:—Prainottarikâ.

संबद्धा; because here there is no exclusion of another object in the reply as in परिसंख्या. The charm here consists in what is expressed and not in what is conceived (as in परिसंख्या where it consists in what is excluded, which may not have been expressed). 'प्रसपरिसंख्यायानन्वच्यपोहे एव तास्पर्वम् । इह तु वाच्ये एव विश्वान्तीरस्यनयार्थिवज्ञः' काच्यप्रज्ञा॰, १॰ उद्धा॰. In the instance 'का विसमा----' what is intended is an incomprehensible reply देवगतिः and not the exclusion of something as आपत्तिः, and so with other questions.

Pages 323-4.

### बन खनुपनिबद्धः ----- 'हत्तरार्ष्त्रीयते-----

When the question is not given but inferred from the answer, it constitutes the second variety of उत्तर. The illustration ' तादत कत:----' is clear.

Någoji Bhatta's following remarks are important :--

'प्रमस्य सकुदुपाशने उत्तरस्यानेकस्वेऽप्ययम्। "किं स्वर्गादधिकसुखं बन्धुसुइ-स्पण्डितैः समं गोष्टी । सौराज्यशुद्धवृत्ति सस्काव्यरसामृतं स्वाढु।" इति । एवं प्रमोत्तरयोरगिन्नस्वेऽप्ययम् । यया "के खेऽटाः किं चलं वयः " इत्यारी ।'.

Pages 324-5.

#### बच प्रमपुरःसरº-----वाकोवाक्यमिति मतान्तरे प्रसिद्धम्------

When questions and answers between two persons are represented, the figure is called **university**. In 'fla: anima .tenat......' there is a dialogue in the form of questions and answers between the sea and Kalindi. Kalindi asks the sea 'what has made you yellow?' The sea understands **fla**: in the sense of 'drunk' and hence the whole sentence '**fla**: **anife centax**, to mean 'by whom are you drunk?' The sea therefore gets angry and answers the question by a counterquestion 'by whom are you drawn forcibly on the head?' Yamuna understands this and pacifies him by saying 'do not be angry, I express my curiosity with regard to your yellow colour.' Then the sea answers the question in the words '**anife understands** ---**unife:**'. The verse contains another figure **anife-WSF time-unife also**; for the contact of the sea with the streams of Meru is not real, but brought about by a poetic conception.

> 'ठक्तिप्रखुक्तिमद्दाक्यं वाकोवाक्यं विदुर्बुधाः । द्वबोर्वक्कोस्तदिच्छन्ति बहूनामपि संगमे ॥ बहुकूत्तिरय वक्रोक्तिर्वैवारवे।क्तिस्तयैव च । गूढमसोक्तरोक्ती च चित्रोक्तिवेति तदि्राः ॥ '

> > सर० कण्डा० २ परि०.

The word वाकोवाक्व is thus exlpained in रस्तइर्गज, a commentary on सरस्वतीकण्डागरण by रस्तेम्बर-----

'वाक्वे वाक्यं वाकोवाक्यम् । पृथोदराहित्वास् साधु । '.

The word वाकोवाक्य occurs in पल्पशाहिक in the Mahâbháshya and Mitâksharú. Kaiyata explains it as under :----

वाकोवाक्यग्रब्देनोक्तिप्रखुक्तिरूपो मन्य उच्यते । वया किस्वितावपनं महर् . मुनिरावपनं महरिति । '.

### ' वाकीवाक्यं प्रजोत्तरकप्रवेदवाक्यम् ' नितासरा.

Page 325.

#### भय बल्गह '------ प्रकाशितम् ------

Pages 325-6.

### थत्रोदिमं------ 'नापलापिता------

If a certain thing which is concealed has come to light from some cause and is again concealed by putting in another circumstance (to explain it), the figure is called **unality**; and the title of the figure is significant; because the thing that has come out is concealed by a pretext in the form of putting forth another circumstance. **uncertainly** is equal to **uncertainly**. This figure is not to be confounded

with sugard; for in sugard, the object under consideration is denied or concealed and another superimposed with the object of shewing its similarity with it, while in व्याजोक्त an object is represented to be similar to another with the object of shewing its similarity to it. In 'माकण्योत्सलभूपते -----' the fear of Nrisimha's enemies, which was manifested by the tremour caused by mistaking the roaring of a cloud for the sound of the war-drums of his army, is concealed by their embracing their beloveds. Here both love and fear cause tremour and are therefore similar in this respect. Similarity is thus represented between these two things in order to conceal the fear that has come out though intended to be concealed. One might say that this figure is a sort of भगद्रति; for in भगद्रति we have नेद वर्फ कि तु चन्द्रः, that is, the real nature of the **TET** object is denied and another is affirmed in its place (वक्करवं निषिध्य चन्द्रस्वं साध्यते), and in व्याजोसि, in the instance 'आकर्ण्योस्कलभूपते -----' the real nature of tremour as arising from fear s concealed and another, viz., tremour arising from love, is affirmed in its stead :--नावं भीतिजन्वः कम्पः किंतु रतिजन्वः एवं मीतिजन्वकम्पत्वं निषिध्व रति-जन्यकम्पस्वं साध्यते. True, the सिद्धातिन् replies, in both अपहुति and carsifien, the real nature of the sent is denied and another affirmed in its stead; but in अपद्वति there is साम्य or similarity between the thing denied and the thing affirmed, and Tree for instance, while in warshift there is no similarity between what is denied and what is affirmed, between with-मन्यकम्प and रतिजन्यकम्प for instance. For though there is a similarity between sife and the in as much as they both 89

### NOTES ON THE EKÂVALÎ :--- Vyájokti.

cause **may**, there is no similarity between the two **may**'s, of which one is denied and the other affirmed. Moreover, in **magin**, the real object of the speaker is to shew similarity between two objects, or rather **maga** (denial of the real object and affirmation of another in its place) proceeds from similarity between **maga** and **maga**; while in **maga**, **maga** or the denial of something is the chief object of the speaker and though there is no similarity between **maga** and **maga** or what is denied and what is affirmed in its stead, there is a similarity between their two causes (that is, the causes of what is denied and affirmed). It is on this account that *Vidyddhara* says that in **maga** proceeds from similarity. It must be remarked, however, that this similarity is not charming.

The distinction between the two figures अपहुति and व्याप्रोक्ति is explained above in connection with the अपहच that exists in both. The figures are really speaking quite distinct and cannot be easily confounded. For in अपद्धति the real nature of the मकृत is denied and that of अपकृत asserted in its place to shew the excellence of the प्रकृत. While in व्याप्रोक्ति, the प्रकृत which comes out, though intended to be concealed, is hidden by the अपकृत. 'अपहुत्ती हि प्रकृतमेवोस्कर्षवितृनप्रकृतस्वोपान-नम् । इह तृत्तिज सन् प्रकृतं वस्तु वस्स्वन्सरेणाप्रकृतेन निगुहाते इत्यनवोर्महान. नेह: ॥ ' अलं॰ विन॰. Vide आलं॰ सर्व॰, p. 175.

Vâmana's definition of ज्याज्रोक्ति is :—' ज्याजस्य सत्यसारूप्वं ज्याजोक्तिः ।' शाहा२५॥. The Vritti states that it is called माबोक्ति also. The following is given as an instance of it :—

•706

#### UNMESHA VIII. -- Vakrokii.

## ' शरचन्द्रांशुगौरेण वाताविद्धेन भामिति । काश्वपृष्पलवेनेदं साञ्चपातं मुखं छतम् ॥ '

Page- 326-8.

#### वाक्वं यदन्यथोक्तं----- °घटनया योजितम्-----

If a sentence is uttered in one sense by a speaker and taken in another sense by another speaker either because it is uttered with a particular intonation, or because it contains words conveying two meanings, the figure is called बन्नोक्ति. The treatment of this figure follows that of sensitives: because in both there is a pretence of speech, in sursifier a certain circumstance is explained by a false or pretended reason and so the speech may also be called pretended, while in बक्रोक्ति, it is understood otherwise. In 'सर्वाधिमा---' the speaker means to say that Parijata does not feel shame, but on account of his peculiar intonation the hearer takes न लजाते in the sense of 'Does not Parijata feel shame? It does feel shame,' In the verse 'fa it it' atili ----'. S'iva uses it in the sense of 'towards me', but Parvatt understands it to mean 'oh Lakshmil' ( मा=लक्ष्मी ), मे by श्लेष conveying these two senses. Then S'iva says, 'It is not proper for you to be angry', meaning and miner as two separate words. Parvats misunderstands him to mean नका अधः. Here नकोधः conveys. two meanings by समझ or बाहा केव.

बकोन्द्रि is treated by *Bhoja* as a variety of बाकोवाक्य. He divides it into निर्च्यूडा and अनिन्दूरेडा and illustrates them respectively as under :--- NOTES ON THE EÂKVALÎ :- Svabhavokti.

कि गौरि मां प्रति रुषा ननु गौरइं कि कुप्यामि कां प्रति मबीस्वनुमानतोऽहम् । जानामि सस्वमनुमानत एव स स्व-निर्ख्य गिरो गिरिभुवः कुदिला जबन्ति ॥

केवं मूर्ध्यन्धकारे तिमिरमिह कुतः सुभ्रु कान्तेन्दुयुक्ते कान्ताप्यचैव कामित्रनुभवति मबा पृष्टमेतावदेव । नःह इन्द्रं करोमि व्वपनय शिरसस्तूर्णमेनामिदानी---मेर्व प्रोक्तो भवान्वा प्रतिवच्चजडः पातु वो मन्मयारिः ॥

Vamana's बक्रोक्ति is of a different sort. His definition is 'साइत्याक्रमणा बक्रोक्ति: ।' शाहाला Lakshand is based upon many causes ; of these, that based upon similarity constitutes this figure. The following is an instance of it :---

'डन्मिमील कमलं सरसीनां कैरवं च निमिमील मुहूर्चात् । '

The explanation on this runs as under :- .

' अत्र नेत्रधर्मावुन्मीलनमितिने सादृ्ध्यादिकाससंकोचौ लक्षयतः । '.

Pages 328-9.

708

### वस्तुस्वभाव-----सीहति सावकीनः------

स्वभाषोक्ति is next taken up, because it also deals with a kind of description (बक्ति). The faithful description of the very minute nature of an object consisting of its movements, colour and the disposition of limbs, constitutes what is called स्वभाषोक्ति. If the description of the nature of an object, whether broad or minute, were taken to make up the figure, the definition would be too wide. Because there is no poem which does not contain a description of the nature of an object. It is therefore a very minute nature of an object, such as can be perceived by poets, consisting of its movements, colour, and disposition of parts, the accurate description, (meaning neither more nor less than what is true) of which constitutes the figure equivality. This figure is called min by Bhoja, and Rudrata. The instance ' उट्हें ज्ञाvai qftt-va----' describes the despondent and helpless condition of Nrisimha's enemies, their movements and disposition of their limbs.

#### Pages 329-30.

### भूतस्य भाविनो वा-----<sup>०</sup>प्वेतदेवोदाहरणम्-----

When things past or future are so well represented that they appear actually before our eyes, the figure is called माविक. It is significantly so termed ; because what the poet wishes to convey (*i. e.* his **mq**) is so well conveyed that it is as it were reflected in the hearer. The figure is distinct from miferene ; because the past and the future objects are described and made known as such and not as present so that they may be mistaken as present. Nor is the figure to be confounded with manuality; because one object is not identified with another as in with with ; for the past and the future objects are not identified with objects other than these; but on account of their extraordinary character and wonderful description they appear as if before us. In the instance ' वानं वाहं विधाय---' Nrisimha is so well described as extraordinary in strength and terrific in appearance that those who saw him and those who will see him experience

#### NOTES ON THE EKÂVALI:—Bhávika.

he fear then (when they read the description) though it is really past or is to come.

Bhamaha thus defines the figure :---

710

Ł.

## भाविकस्वमिति प्राहुः प्रबन्धविषयं गुणम् । प्रस्यक्षा इव हृइयन्ते यत्रार्था भूतभाविनः ॥

The following are given as three causes of objects past and future appearing present :---

## चित्रोशत्ताङ्ग्रार्थत्वं कथाबास्वभिनीतता । ग्रब्दानाकुलता चेति तस्य हेतून् प्रचक्षते ॥

Thus according to *Bhâmaha* this figure is found in a great or work, not in a single stanza, and he has therefore given no instance of it.

Two of the three reasons given by *Bhimaha* are mentioned by *Udbhata* also. He defines the figure as under :--

## प्रस्यसा इव वत्रार्था हृदवन्ते मृतमाविनः । अस्यद्भुताः स्वात्तद्वाचाननाकुल्वेन भाविकम् ॥

The remarks of Jayaratha on this point are worth perusal :--

' इह हि केचिइर्याः कविवचसि सुस्पटमधिकत वाण्यवाचकवो रामणीवकाम-स्युक्तम् । अत एवैकस्यापि रामणीवकहानौ नास्थालंकारस्वम् । इह हि केचिइर्याः कविवचसि सुस्पटमधिकता अपि निवसौभाग्यामावात् तृणद्यर्करावत् सहदवाना-मवज्ञास्पदत्या नावधानार्हाः । केचिच सुभगा अपि दुर्मगद्यकरोपारोहितवा सहदन् वानामनावर्जेका एवेस्युमयमपीहावइयमाश्ववणीयम् । यदाहुः — "प्रस्वसा इव ववार्या हृइयन्ते भूतभाविनः । अस्वदुताः स्यात्तद्वाचामनाकुल्वेन भाविकम् ॥ " इति ।' अलं• विम•. Vide अलं• सर्व•, p. 178.

#### Page 330.

### अभिमतमेत्रुद्दात्तं ---- लभन्ते स्थितिम्-----

The description of an object adorned by inconceivable prosperity which is set up by poetic imagination constitutes **up** figure, which is thus different from **up** infinitian and **up** in which the description pertains to things as they are and not as they are exaggerated by poetic conception. In the instance **up** infinitian **up** in the infinitian in

## This figure is based upon असंबन्ध संबन्धातिश्वयोक्ति. ' मत्रासंबन्ध संबन्धातिशयोक्तिरनुप्राणिका।' डव्यो.

#### Page 331.

### यच महापुरुषाणा°-----वर्णितम्-----

When actions of the great are described as subordinate to the object under description, we have another sort of **squa**. In **description**, the sea-shore is **uppe** and it is made great by the description of the greatness of *Nrisinha* which is subordinate to it.

कलबतः is the reading of all the Mss. It must be construed with कलिङ्गे शिवः.

It must be noted that the bravery of Nrisimha is here subordinate to the greatness of the sea-shore. Great indeed is the sea-shore on which shines such extraordinary heroism of Nrisimha. Though there is  $\frac{1}{100}$  here, it is subordinate. If it were principal, the stanza would be an instance of suggestive poetry (  $\frac{1}{100}$ ).

According to the views of Bhâmaha and Udbhata who consider रस, भाव &c. as expressed and not suggested, when they are principal in a काच्य, they constitute रसपड् and other figures, and when they are subordinate, they constitute the second variety of उदात.

Bhamaha defines and illustrates both kinds of द्रवास as under:--

> ' उदात्तं इक्तिमान् रामे गुरुवाक्यानुरोधकः । विहायोपनतं राज्यं वया वनमुपागमन् ॥ एतदेवापरेऽन्येन व्याख्यानेनान्यया विदुः । नानारत्नादियुक्तं यन् तन् किलोझत्तमुख्यते ॥ चाणक्यो नक्तमुपयान्नन्दकीडागृहं यथा । . इशिकान्तोपलच्छन्नं विवेद पयसां गणैः ॥ '.

Udbhata's definition is as follows :--

'डदात्तमृद्धिमद्गस्तु चरितं च महात्मनाम् । उपलक्षणतां प्राप्तं नेतिवृत्तत्वमागतम् ॥ '

Pages 332-3.

भय सर्वेषानेषा°----- संकरः-----

The last two figures deal with an intermingling of figures.

#### UNMESHA VIII.—Sadisrishti.

If in a certain poetic piece a number of figures stand independently of one another, we have a commixture of figures or **eight**. The different figures are here united together by the maxim of sesamum and rice which stand separately when mixed together. They are thus connected together by union and appear distinct from one another, being independent of one another. When, however, in a certain stanza a number of figures are connected together by the relation of anara (intimate relation) or by the maxim of milk and water which, when mixed up, are not able to be separated, we have a fusion of figures or stat. style and stat are considered separate figures; because just as though each of ornaments on the body produces a charm, their combination produces a peculiar charm, so though each of the figures that make up eight or eight gives a charm to words or sense or both, their commixture or fusion gives a peculiar charm.

Nágoji Bhaija gives another reason also why tight should be looked upon as a different figure. As for time no objection can be raised against its acceptance as a separate figure.

' ननु संघृष्टिर्न पृथक् । वया कामिनीधरीरे कुण्डलहारकेवूरकद्वणारीनां खलेक-पोतिकवा छोभाजनने न विधेवार्यः । समुदायिभिः समुदायस्व भेदाभावाद । मन्वया लोकेऽदि नेदापसिः । तद्दूष्ट्यैव काष्वे गुणालंकारकल्पनासिति चेत्र । तव स्वाभव-नित्रनिज्ञोऽद्वोस्कर्षाधानपूर्वकं ग्ररीरेऽदवविनि भार्यः छोमातिद्यवः । इह स्वेकाद्वो-स्कर्षतवा संसृष्टिरेव ॥ ' उद्यो॰. 90 संस्थि is divided into two sorts, सजातीयसंस्थि or commixture of figures of the same sort and रिजातीयसंस्थि or commixture of figures of different sorts. Their illustrations in the text are clear.

संबद्ध is divided into three classes. It may arise by figures standing in the relation of principal and subordinate and is then called अन्नान्निमायसंकर or from a doubt as to which of the two or more figures should be accepted and which should be rejected, there being testimony neither in favour of nor against these, and the संवत् is then called संदेवसंकर, or from a number of figures conveyed by the same expression the संकर being then called एकवायकानुप्रवेशसंकर.

Instances of these varieties have already been explained before.

# APPENDIX 1.

ŧ

Readings of T' as compared with the text.

The Ms. opens with एकावली, श्रीगणेशाब नमः ।

| Page | 1         |     | L,         | 5          | प्रेक्सुत्काल <sup>o</sup> for प्रेक्सुह् <b>थाल</b> .                                          |
|------|-----------|-----|------------|------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 78   |           | ]   | <b>L</b> . | 6          | ati for glai.                                                                                   |
| "    | 4         | j   | [4,        | 2          | The Ms. inserts spea between us and area.                                                       |
| n    |           | ]   | <b>L</b> . | 8          | संरेहास्पदत्वे for संदेहास्पदत्वेन.                                                             |
| "    | 5         | ]   | L.         | 2          | संध्वानुपासीतेतिवद्दव for संध्वानुपासीतेत्वादिवद्स्व.                                           |
| ,,   | , 7       | ]   | <b>L</b> . | 1          | प्रतिबन्धीच्छेद <sup>°</sup> for प्रतिबन्धकोच्छेद <sup>°</sup> •                                |
| "    |           | 1   | <b>L</b> . | 4          | The Ms. inserts सत्तु after विद्येषणम्.                                                         |
| n    | 9         | ]   | L.         | 1-2        | °संपरसंपादनकपाधीः समुचितधीप्रकाधनद्वारा सांमुख्यं इर्घु<br>बन्नाइ in place of संपरसमासाइनं पाइ. |
| *    |           | ]   | L.         | 8          | °प्राधान्याच for प्रधानत्वाच.                                                                   |
| "    |           | ]   | L.         | 4          | एतस्य मस्यूहमद्यमनेनेव for एतस्य च प्रत्युहद्यमनेनेव.                                           |
| 59   | 10        | 1   |            | 3          | °मैरन्तर्यं इतविरोधं परिहरता देष्या for °मैरन्तर्वकृतविग्रेषप-<br>रिहारः । देष्या               |
| "    | 11        | 1   |            | 1          | °बन्धुरान्तःकरणतवैव for 'विधुरान्तःकरणतवैव.                                                     |
| n    |           | I   |            | 4          | ेन्वबक्या for <sup>°</sup> न्ववकला.                                                             |
| "    |           | I   |            | 5          | तभ्यो नगः for तेभ्योऽझलिः.                                                                      |
| , 11 | 18        | I   | <b>.</b>   | 6          | ईषरप्वन्ययाभावे पाठस्य दुरितं यतः ॥ for ईषस्पाठा°<br>दर्श्वनात् ॥.                              |
| *    | 14        | I   |            | 1          | इतिहासपुराणाहि सुहत्संभितमिष्यते। for इतिहासाहिकं<br>ेमुच्यते L                                 |
| **   | 15        | I   | i.         | 4          | करोति for करोगि.                                                                                |
| "    | <b>16</b> | . 1 |            | 1-2        | नरसिंहमूपतेर्नेतरोऽस्ति for नरसिंहमूपति नेवरोऽस्ति.                                             |
| "    | 17        | 1   | 4.         | <b>3</b> · | परिस्पन्तावहां for परिस्पन्तापह.                                                                |
| **   |           | I   | 4.         | 5          | तथ कर्म for तस्य कर्म                                                                           |

| Page        | 17           | L. | 6   | बरुकं मद्नेन for बरुकर्.                                       |
|-------------|--------------|----|-----|----------------------------------------------------------------|
| **          | 18           | L. | 1   | શાળોપ્રીર્ખ <sup>o</sup> for શાળી <b>લદાર્ખ</b> .ં             |
| "           |              | L. | 5   | नने for मने.                                                   |
| "           | 19           | L. | 1-2 | लेमेऽर्जुनः क्षामुजः for लेनेऽर्जुनक्तामुजः.                   |
| **          | 20           | L. | 1   | The Ms. drops ana: after and.                                  |
| "           |              | L. | 1-2 | कुर्वन् वापहातालवम् । for कुर्वेष् वा हात्वात्परं अपति ।       |
| "           |              | L. | 5   | ध्वननाव for द्योतनाव.                                          |
| ,,          | 21           | L, | 1   | विस्तित विद्म्तीति वा for विद्मित विम्पत इतिः                  |
| ,,          |              | L. | 2   | दावृत्त्वार्यवहणास् for दावृत्त्वा धहणात्.                     |
|             |              | L. | 8   | The Ms. drops R.                                               |
| <b>&gt;</b> | 22           | L. | 3   | सुव्यतिः पावा इस्वेने for परम्पुरपतिः नावा इस्वन्वे.           |
| **          |              | L. | 4   | पदाम्सरपरिवृत्ति <sup>o</sup> for परिवृत्ति <sup>o</sup> .     |
| . 39        | . <b>2</b> 8 | Ł. | 1   | मेनपिशस्नना for केनाप्यासना.                                   |
| *           | 25           | L. | 6   | °स्तवापि for °स्तयापि.                                         |
| "           |              | L. | 7   | किमजागलस्तनावमानेनानेन for किमनेनागानेन.                       |
| n           | <b>2</b> 6   | L. | 1   | तु for च.                                                      |
| ,,          |              | L. | 7   | मवितेति for मयसीति.                                            |
| ,,          |              | "  |     | ेमुपञाबमान <sup>o</sup> for <sup>o</sup> मुपञात <sup>o</sup> . |
| "           | 27           | L. | 1   | रीतवस्तावद्रभवः पुनरलंकारान्त° for रीतवः । वृत्तव              |
|             |              |    |     | कारान्त°.                                                      |
| n           |              | L. | 2   | °मध्यमस्व <sup>*</sup> for "मध्यमार्य".                        |
| "           | 28           | L  | . 1 | The Ms. inserts समुदायथ समुदाविश्वो मान्दः औल माति-            |
|             |              |    |     | रिष्मते.                                                       |
| *           |              | Ł  | 1   | ° इमिलाप <sup>o</sup> for ° इनिधा <sup>o</sup> .               |
| 37          | 29           | L  | - 1 | तर्ह for तत्.                                                  |
| "           | 80           | L  | . 5 | कयहारमस्याम्बर्धावो अवन् for कथहार <sup>0</sup> भवतु.          |
|             |              | L  |     | The Ms. inserts august after सेपत.                             |
| ,,          |              | L  | 6   | The Ms. drops with it.                                         |
| **          |              | _  | •   | ······································                         |

| Page        | 30 L. 8     | The Ms. drops 97.                                                 |
|-------------|-------------|-------------------------------------------------------------------|
| ,,          | 81 L. 1     | °सनाहितामिधानाहिष्म° for समाहितामिधनिष्द°.                        |
| "           | L. 1-2      | 'भावागासमावशाम्त्रिभावोद्द्यमावसंधिवावद्यवल्याना <sup>०</sup> केन |
| •           |             | °मादामासमादग्रसमादा°.                                             |
| **          | L. 3        | °मास्मस्वेच for °मास्मस्वे.                                       |
| , <b>11</b> | <b>L.</b> 6 | °स्वनध्वासास् for सामध्यासः.                                      |
| "           | 82 L. 2     | हि जीवितं for चाहूं.                                              |
| 71          | L. 8        | °नुमानमास्मानमपि कयंकारमा° for नुमानमपि कयंकारमा-<br>स्मानमा°     |
| 78          | L. 5        | °मरणमन्धरश्ववणसीमानः for °मारमन्थरा नः श्ववणसीमानः                |
| <b>9</b> 7  | L. 7        | The Ms. drops w after सw.                                         |
| 59          | L. 8        | <b>तवोच राज्या</b> र्ययो <sup>*</sup> for राज्यार्थयो°.           |
| **          | 79          | साच्च गमयत् for साधिका                                            |
| ور          | 88 L. 1     | साध्यनवबोधवति for साध्यं बोधवति                                   |
| *,          | L. 4        | The Ms. inserts कि तु before ध्वन्युपलन्जेन.                      |
| *           | 83 L. 6     | कुम्भाभावः for कुम्भानुपलम्भः.                                    |
| **          | L. 7        | हि इसोऽव for सार्व वृक्षाः.                                       |
| 99          | *           | स for स स.                                                        |
| n           | 84 L. 1     | °स्ताइाल्प्येन व्यवस्थितयो° for °स्सादाल्प्यप्यवस्थितयो°.         |
| *           | L. 4        | इत्येवं व्याग्निः for इत्यस्त्वेव व्याप्तिः.                      |
| **          | L. 6        | प्रकास्ते for प्रकृते.                                            |
| **          | 85 L.7      |                                                                   |
| **          | 36 L. 1     | नेच्याविकारीम् for नेप्याविकार.                                   |
| **          | L. 8-       | 4 ते च संकेखन्ते पहेषु for तब संकेतः पहेष्वेव.                    |
| ,           | L. 4        | संकेतितानि तानि च for संकेतितानि च.                               |
| **          | 87 L. 2     |                                                                   |
| *           | **          | अपूर्वः for अनमुभूतपूर्वः.                                        |
| *           | 88 L. 8     | े भर्याम्तरगतो for अर्यान्तरमूतोः                                 |
| •,          | ь,          | , "रत्रिधेवत्ता" for रनिधाः                                       |

917

•

| 718           | T' COMPARED WITH THE TEXT,                                                          |
|---------------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| Page          | 88 L. 5 प्रबोक्तारमर्थे च for प्रबोक्तारं-                                          |
| n             | 89 L 8 °ਲਜ਼ਾਂ for ਲਜ਼ਾ".                                                            |
| 99            | 40 L. 1 सत्य for सहय तत्व.                                                          |
| *             | L. 8 तत्माद्दाक्वान्त <sup>° for</sup> तत्मात्तद्दाक्वान्त <sup>°</sup> .           |
| <b>33</b>     | 41 L. 2 विशिष्टरवाहि $^{\circ}$ for विशिष्टरवमि $^{\circ}$ .                        |
| **            | ${f L}.$ 4 वाच्यातिरिक्तासंकेतितविधेषरूप $^{\circ}$ for स्ववाच्या ——भूत $^{\circ}.$ |
| 93            | $42~{ m L}.~1$ °ગિષાને <b>ચ</b> ર્દિ <sup>for</sup> °નિષાનેડપિ                      |
|               | L. 5 एव for एथ.                                                                     |
|               | L. 10 लक्षणीयस्य for लक्ष्यस्य.                                                     |
| 57            | 43 L. 1 बहि नास्ति for नास्ति बहि.                                                  |
| ,<br><b>%</b> | L. 2 <b>चानिस्वर्स</b> for स्वनिस्वर $^{\circ}$ .                                   |
| *             | L. 8 कैमर्यक्वं for कैमर्थ्य.                                                       |
| 91            | L. 5 संपरस्वते for समपरस्वत.                                                        |
| **            | 44 L. 1 The Ms. inserts T after कारणमेरे.                                           |
| 79            | 44 L. 2 संगवितच्यं for भवितव्यं.                                                    |
| 93            | 45 L. 8 शब्दसब्देकदेस <sup>°</sup> for सब्देकदेस.                                   |
| **            | L. 4 प्रकरणसधीचीनं for प्रकरणाहिसधीचीन°-                                            |
| >>            | L. 7 °स्तु प्रतीबनानज्ञ for °स्तत्पतीबनानज्ञ.                                       |
| 33            | $46~{ m L}.~1-2~$ °मभिषेत्यमिर्ह्यति for °मभिषामभिर्ह्याती.                         |
| 99            | L. 2 प्रतीयमानस्य तु पुनः for प्रतीबमानस्य पुनः.                                    |
| *             | , परामर्श्व इति for परामर्श्वमिति.                                                  |
| *             | L. 6 मम वचना <sup>o</sup> for महचना'.                                               |
| 39            | ${f L}$ . 7 ैनङ्गीकारिणि ${f for}$ ैनङ्गीकारकारिणि.                                 |
| 92            | 47 L. 1 तन्मुखमनवलोकबन्स्यैव for तमनवलोकमानबेव-                                     |
| 19            | ${f L}$ . 5 तद्दपतीकशृद्वेति for तमलीकशद्वितेतिः                                    |
|               | » प्रत्यायनं for तरप्रत्यायनं.                                                      |
| 22            | 47 L. 7 तद्विनबोपलम्भ <sup>° for</sup> तद्विनबोपालम्भ <sup>°</sup> .                |
|               | L. 10 न पुनरेवनिवं स्वया for पुनरिवं न त्वचा.                                       |
|               |                                                                                     |

| Page     | 48 L. 2                         | विद्येषतम for विद्येषतो.                                                                             |
|----------|---------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ,,       | L, 4                            | मयानवा स्वतिद्यवोत्त्रया for भयानयातिदावोत्तवा.                                                      |
| 71       | L, 6                            | ज्मभिद्धति for °मसिद्धते.                                                                            |
| *        | 49 L. 4                         | वैशिष्टवानिधान° for वैशिष्टवास्तंधान°.                                                               |
|          |                                 | कुतस्खनयो° for कुतस्तयो°.                                                                            |
| 29       | 50 L. 6                         | The Ms. omits stfq.                                                                                  |
| 11       | 51 L 1                          | एतेन बत् for एतेन बन-                                                                                |
| 71       | · L. 4                          | °गुणातिक्रामित्वात् for °गुणानतिक्रमणात्.                                                            |
| n        | 52 L. 8-9                       | तस्य विपक्षकोटि <sup>o</sup> for तत्यापि पक्षकोटि <sup>o</sup> .                                     |
| **       | 53 <b>L.</b> 3                  | श्रीमहामहेश्वरस्य for श्रीमहामाहेश्वरस्थ                                                             |
| n        | 71                              | °वेकावलीनामालंकार° for °वेकावलीनाझ्यलंकार°.                                                          |
| n        | 57 L. 2                         | बत्तदुपादानं for सद्वाहानं.                                                                          |
| "        | 58 L. 3                         | त्र भगवाम् for तथ भवाम्.                                                                             |
| **       | L. 8-9                          | <b>एবাসি</b> ঘান for एবাসিधা                                                                         |
| 50       | L. 9-10                         | ) विना रागः सीतां हण्डकारण्यमाविद्यदिति for विना रामं सीता                                           |
|          |                                 |                                                                                                      |
| *        | 59 L. 9                         | ईट्टक्रॉचेन्सा for ईट्टक्चित्ता.                                                                     |
| 79       | "                               | विटैः कृता for कृता विटैः.                                                                           |
| Page     | 60 L. 2                         | मानङ्कली <sup>°</sup> for मानङ्कलि°.                                                                 |
| 12       | *,                              | भाख्यातवत्यः for स्वातवत्वः.                                                                         |
| n        | L. 4                            | मतीतिगोचरं भवति for प्रतीतिगोचरीभवतिः                                                                |
| "        | <b>L.</b> 4-5                   | ध्वञ्चनध्वापार for ध्वञ्चनाम्यापार.                                                                  |
| 1)       | L. 6                            | च स्थित° for संस्थित°.                                                                               |
|          | •                               |                                                                                                      |
|          |                                 | त्रण for अप.                                                                                         |
| 99<br>7) |                                 |                                                                                                      |
|          | <b>L</b> . 10<br>"              | an for san.                                                                                          |
| 9)       | L. 10<br>"<br>L. 10-11          | तच for अच.<br>ततः प्राकरणिक° for केवलप्राकरणिक°.                                                     |
| 30<br>9) | L. 10<br>"<br>L. 10-11<br>L. 11 | त्तच for अत्र.<br>ततः प्राकरणिक° for केवलप्राकरणिक°.<br>अप्राकरणिक° <sup>f</sup> or केवलाप्राकरणिक°. |

.

| 720         | T' COMPARED WITH THE TEXT.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|-------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Page        | 61 L. 3 "Repare of the second se |
| "           | L 4 "प्रस्कालनावगनसंदि" for "सच्याजनावजननादि".                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|             | L. 5 °મતુર્યોડપ આવશો for °મનુર્યો સ્થાયશો.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ,,          | 62 L. 1 'an ana: for 'anit ang.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 39          | 68 L. 1 <b>ેનુન્નોડર્યો</b> for <b>ેનુનમાર્યો.</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| n           | ", लक्ष्यते for बह्रक्ष्यते.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 74          | " शम्दे व्यापारः for शब्दव्यापारः.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|             | 64 L. 1 The Ms. has any preceding the verse evens                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 13          | L. 7-8 धावनसाहिष्योतनार्थं for 'पावनस्वाहिष्योत्तनाव-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 31          | L. 8-9 The Ms. drops समाख्याबा.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| n           | 65 L. 8 किंबा for किमिय.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| "           | L. 5 ucar: for ucar.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|             | 66 L. 1 स्वसंबन्धिनो for तत्संबन्धिनो.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| W           | L. 2 निमित्तान्तरे for बत्तान्तरे.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|             | L. 4 मेमं for म.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| <b>\$</b> 7 | 67 L. 7 'दन्तांचेन for 'दन्तांचे तु.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| "           | 69 L. 5 The Ms. omits (Cyferency c.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|             | ,, मौहूर्त्तिकगता गुवा for मौहूर्विकयुजाः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 89          | L. 6 The Ms. inserts gqid after sqid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| p           | 70 L. 1 The Ms. has the following after जनम and before सुजा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|             | हस्तमाचे अवबवे हस्तः ! तास्कर्मे बया ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|             | After guarantiath the Ms. follows the reading of T.<br>O., G., M.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| n           | 71 L. 3 The Ms. has zania after onia.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| -           | After बथा it has जतसा तसा । अने ताडूप्वयतीतिः प्रबो-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|             | जनस् । इचनेव कपकादेवींवमू.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| _           | L. 8 <b>बीरगृसिंह</b> for <b>बीरगरसिंह</b> .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 10          | 72 L. 1 अन्या for सन्त्या.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 99          | The T deal for decal.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

| Page      | 74 | L, | 1   | कि चायं for कि न्ययं-                                                        |
|-----------|----|----|-----|------------------------------------------------------------------------------|
| . 19      |    | L. | 2   | कि चासी for कि बासी.                                                         |
| **        | 75 | Ŀ. | 1   | °रारोप्यमाणस्वास् for रारोपात्-                                              |
| **        |    | L. | 3   | °स्वैकपद्यादिह for °स्वेकपदवद्वाबाहिति.                                      |
| n         | 76 | L. | 11  | धर्मस्वैध for धर्मस्वैव.                                                     |
| 9,        | 77 | L. | 4   | परिस्कुरन्ति for स्कुरन्ति.                                                  |
| p         | 78 | L. | 8   | °लामाणिक° for °लमक°.                                                         |
| 52        | •  | L. | 8   | The Ms. has gift after the quotation.                                        |
| 17        | 79 | L. | 2   | °विसम्भ° for °विश्वम्भ°.                                                     |
| ,,        |    | Ŀ  | 5   | स्फाबत् for °स्फार°.                                                         |
| 79        | 80 | L. | 1   | °कीलमागा° for °कीडमागा°.                                                     |
| 79        |    | L. | 3   | कविपरम्परबा for कविपरम्परा                                                   |
| **        |    | L. | 5   | महामहेष्वरस्य for महामाहेण्वरस्य.                                            |
| *         |    | 19 |     | finea for misa.                                                              |
| **        |    | L. | 6   | श्रद्धार्थस्वरूपनिरूपणं for शब्दार्थनिरूपणं.                                 |
| *         | 82 | L. | 8   | °मौलिरबम् for °मौलिरसौ.                                                      |
| 12        |    | L, | 10  | °द्यालिस्वे for °द्यालिस्वेन.                                                |
| <b>29</b> | 88 | L. | 2   | चिरं for र्हाच.                                                              |
| •,        |    | L. | 5   | कयनाखुपदेशादिकपतवा for कयनाहिकमुप <b>देशरूपतवा</b> .                         |
| *         |    | L. | 6-7 | पलायत for पलाबित-                                                            |
| "         |    | L. | 11  | कण्डूलजिह्नस्वं स्वास्मतिरस्कारेण for कण्डूलस्वं स्वार्धतिर-                 |
|           |    |    |     | स्कारेण.                                                                     |
| *>        | 84 | L. | 6-7 | ' °स्वावरोधवधूजनस्वे° for °स्वावरोधजनस्वे°.                                  |
| 99        | 85 | L, | 4   | The Ma, inserts तथा दि before न खलु-                                         |
| n         | 86 | L. | 1   | °दलद्यतसूचीव्यतिभेद <sup>°</sup> for ° <b>दलद्यत</b> व्यतिभेद <sup>2</sup> . |
| "         |    | L. | 5   | एम्वेकी for तेम्वेकी.                                                        |
| ,,        |    | L. | 9   | 'केली' for 'केलि'.                                                           |
| n         | 91 | L. | 10  | ° <b>aia° ior °aai°</b> .                                                    |

| 722        | ;          | COMPARED WITH THE TEXT.                                               |
|------------|------------|-----------------------------------------------------------------------|
| Page       | 86 L.10    | प्रतीतिषय° for व्रतीतिपद्धति <sup>•</sup> ·                           |
|            | 87 L. 1    | करापि for कराचिरपि.                                                   |
| 78         | L. 2       | लसीइतो for लक्षीइतो.                                                  |
| <b>)</b> # | L. 8-4     | °तुमानेन न परिद्यीलित माणनसर्विष्मरचेन for °नुमानेना<br>म्मरणेन.      |
|            | L. 5-6     | ध्वननाभिनद <sup>° for</sup> ध्वननाभिधानाभिनव°•                        |
| "          | 89 L. 5    | प्रतीतिपयानारोहाब for प्रतीतिपयानधिरोहाब.                             |
|            | L. 6       | °द्यमिधाद्वारेणेव प्रतीतिवयन° for °द्यभिषानपद्धतिन'.                  |
| 19         | 90 L. 1-2  | प्रमाणान्तरप्राप्ते for प्रमाणान्तरतः प्राप्ते.                       |
| 70         | L. 2       | °ब्लीस्वमाचमचाप्राप्तं for °ब्लीस्वमप्राप्तं.                         |
| *          | L, 4       | प्रतीतमाचे for प्रवीतिमाचे and प्रतीतमाचेऽपि for प्रतीतिमः<br>चेऽपि.  |
| *          | L. 6       | अपरोऽभिधावनु for अपरोऽपि धावनु.                                       |
| 49         | L 11       | enter for enter.                                                      |
| n          | 91 L. 1    | मधेवविद्येपरहित <sup>° for</sup> महोदधिरोदणरहित°.                     |
| n          | 91 L. 2    | निर्विकल्पकज्ञानानन्तर <sup>° for</sup> निर्वि <b>कल्पकरवानम्बर°.</b> |
|            | L. 6       | 'तत्तद्वाव <sup>° for</sup> 'तद्वाव'                                  |
| ,,         | L. 7       | तया तया <sup>for</sup> तया.                                           |
| ж.         | 92 L. 2    | °कारणतादि° for कारणस्वादि*                                            |
| ,,         | L. 4       | स्वच्याप्यास्मलिङ्गता <sup>° for</sup> स्वव्याप्तां सिङ्गता°.         |
| ",         | 98 L. 2    | अनितेन तेन for अनितेन.                                                |
| ,,         | 94 L. 4    | The Ms. inserts रसे प्रति after व्यावृत्तो.                           |
|            | 95 L. 5    | मलौकिकः संसारगों for भलौकिकसुसारगाये.                                 |
| n          | L. 7       | स्वइत्यम् for इत्यम्.                                                 |
| 'n         | 97 L. 8    | सर्वस for सर्वथा.                                                     |
| n          | L, 6       | प्रयमनिर्दिष्टस्वात् for प्रथमं निर्दिष्टत्वात्.                      |
| *          | 97-8 L, 17 | & 1 'मस्यानुमत' for 'मस्याभिनत'.                                      |
| "          | L. 1       | रसमण समामनामः for रसनाइसमाननामः                                       |

| _          | • • | -   |       | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·            |
|------------|-----|-----|-------|--------------------------------------------------|
| Page       |     |     |       | °स्योध्यमरणव्यतिरिक्त° for °स्त्रीस्यग्र्ड्य°.   |
| ور         | 99  | L.  | 11    | °मावनाहि° for विभाषनाहि°•                        |
| 97         |     | L.  | 14    | इयास्यमिति for इयातेति.                          |
| 11         |     | 17  |       | पूर्वनिर्हिष्टः for पूर्वे निर्दिष्टः.           |
| *          |     | L.  | 15    | कामनिमित्त° for तकिमित्त°.                       |
| n          |     | L   | I8-1  | 9 पर्यन्तेनाबुतः for पर्यन्तेऽदुतः.              |
| "          |     | L.  | 19    | त्रत्तरतुपादानम् for त्रुपादानम्                 |
| <b>3</b> 9 | 100 | I,  | 2     | परकीवान्वेवा° for परकीयाण्वेवा°.                 |
| ۰,         |     | L.  | 4     | मम मण्डनं ननु for भव मण्डनं वतः.                 |
| "          |     | Ŀ   | 7     | मनोक for मनोरः.                                  |
| *,         |     | Ŀ   | 8     | नृसिंह for नरसिंह.                               |
| ,,         |     | L,  | 11    | कर्णहाहः for कण्डराहः                            |
| n          | 101 | L   | 8     | कुलनतिविमलं for कुलनिरममलं.                      |
| *          |     | L   | 10    | भिन्न <sup>•</sup> for <b>सुण्ण<sup>°</sup>.</b> |
| 7          |     | L   | 11    | सावकाः संपतन्तः for सावका निष्पतन्तः.            |
| ,,         |     | L   | 12    | स्वमपि न हि रुषों for स्वमसि न हि रुषां.         |
| "          | 101 | L   | . 14  | बद्धदृष्टिः for दत्तदृष्टिः.                     |
| ,,         | 102 | 2 L | . 1-4 |                                                  |
|            |     |     |       | The verse runs as under                          |
| •          |     |     |       | हरद्यदमाणुश्चर्मांशभाभाषे                        |
|            |     |     |       | कुंमग्रहइग्रद्भाभिगंचिए।                         |
|            |     |     |       | अलिशं च विदानि शोणिरं                            |
|            |     |     |       | वलग्रग्रदं ग्रमले भुवीबदु ॥                      |
|            |     |     |       |                                                  |

- ,, 108 L. 2 स्वास्मावमानन° for स्वारमावमान°.
- " 105 L. 7 सीतावज्ञभवज्ञविद्धहत्वः for सीतावज्ञकनज्ञभग्रहत्यः.
- " 106 L. 1-2 रावणस्वेत्वामासः for रावणस्व रसामासः.
- " L 2 °शृङ्गारस्य for 'शृङ्गारः-
- » अ इरमचे दंपर्वम् for इदमच तास्पर्वम्.

725

•

| 724           | <b>T'</b> C      | OMPARED WITH THE TEXT.                        |
|---------------|------------------|-----------------------------------------------|
| Page 106 L.   | ४ महर            | त्वारामास एव.for प्रवृत्तस्वत् तरामास एव.     |
| , L           | 5 तिर्ब          | eta for faing.                                |
| ,, L.         | 7 <b>रस</b> रि   | षिवनावा" for रसविषवानावा%                     |
| , 107 L.      | 8 °9             | ारतां for "युद्धारितां.                       |
|               | <b>~</b>         | बेऽपि for 'बिषबापि.                           |
|               | 16 <b>'वि</b> स  | a for dank.                                   |
| ,, L.         | 17 <b>बाष्</b>   | a for areatin.                                |
|               | 11 न लाँ         | at: for a ngut:                               |
| " 109 L.      | 2 पूर्वपू        | र्वभाबोपनईें° for पूर्वपूर्वोपनईं°•           |
| " L.          | 5 बोषा           | नां प्रदाबनाब में for दोषाणामुपद्यान्तवे.     |
| " Ł.          | ७ पास्य          | ति for भास्यति.                               |
| , 111 L       | 5-6 <b>समर्</b>  | र्धरत्वकप्रवस्तु for सगरधुरन्धरत्वकपं वस्तु.  |
| " L           | 9 <b>प्राक</b> र | जिकगतत्वे° for प्राकरणिकत्वे°                 |
| " L.          | 10 403           | वरितस्य for सङ्ख्यारितस्य                     |
| , 112 L       | 8 वन् ।          | त्वन for क्रचन.                               |
| " L           | "°सरण            | for °सरवि°.                                   |
| ъ L.          | 4 मतोः           | a for adisea.                                 |
| " L.          | ९ <b>ेसेह</b> ण  | ाः for ° <b>सेवजाः.</b>                       |
| "113 L        | 5 <b>भलंक</b>    | ारकपागावेनोपलसितं तु for तद्रपागरिन तूपसविते- |
| " 114 L.      | [1 चमस           | <b>कारिणी</b> for चमस्कारावः                  |
| " L.          | ،, ° <b>ৰাহি</b> | वते for °दाहिबन्ते.                           |
| , 115 L       | 4 <b>'ম্ব</b> লা | भूत <sup>° for °</sup> ञ्चलन€त°.              |
| " L.          | 9 'भूप'          | for °uge'.                                    |
| " 117 L.      | 9 <b>জ</b> লবা   | त for कल्बसि.                                 |
| <b>"</b> L. : | 2 स्वज्ञव        | प्रलाबिता for स्वत्पलाविता°.                  |
| "120 L        | 8 <b>'बिकी</b>   | र्बमाण° for °विद्यार्वमाण°.                   |
| " L.          | 4 <b>সক্ষী</b> ৰ | न् for माक्रीडन्-                             |
| " L           | 7 °निषे          | if for जनिषेधन.                               |

| Page                                    | 122 | L, 5         | °दुर्निरीसस्ते छपाण for °दुर्निरीस्वस्थरकोक्षेयक.                                      |
|-----------------------------------------|-----|--------------|----------------------------------------------------------------------------------------|
| ۰,                                      |     | L. 11        | ani for tei.                                                                           |
| <b>9</b> 3                              |     | L 12         | <sup>0</sup> पराङ्मुखालं मजन्ते भूपतब for <sup>0</sup> पराङ्मुखालममजन्त भू <b>मुज.</b> |
|                                         | 128 | L. 2         | ेखेमोपनिबन्धात् for ेखेमोपनिबद्धात्.                                                   |
| ×                                       | 128 | L. 3         | रिष्रुणामपसरणाहि" for रिपुसुमहरणापसरणाहि".                                             |
| ,,                                      |     | L. 12        | वैरिभूपाः for वैरिवीराः.                                                               |
| **                                      | 124 | L. 3         | देव for भूप.                                                                           |
| <b>9</b> 0                              |     | L. 4         | 'महीहहपद्ववेषु for 'तरोनेवपद्धवेषु.                                                    |
| ,                                       |     | <b>L</b> , 5 | रचितो for विहितो.                                                                      |
| *                                       | 125 | <b>L</b> . 5 | 'निवासिन' for 'वासिन'.                                                                 |
| ",                                      | 127 | L. 4         | म्लायत् for म्लान.                                                                     |
| **                                      |     | <b>L.</b> 8  | The Ms. follows the reading of G., C., and M. before                                   |
|                                         |     |              | बचापि.                                                                                 |
| <b>*</b> >                              | 128 | L. 7         | बस्तुना for बस्तुनेव.                                                                  |
| 'n                                      |     | L 8          | ultrad for sasad.                                                                      |
| <b>1</b>                                | 129 | L. 9         | महामहेश्वरस्व for महामाहेश्वरस्व.                                                      |
| **                                      |     | **           | 'वेकायलीनामन्त्र' for 'वेकायलीनाझ्य'                                                   |
| 7                                       | 181 | L 7          | रेव for भूप.                                                                           |
| •                                       | 182 | L 1          | प्रतीयमानेनांशेनानुगतस्य for प्रतीयमानेनानुगत्तस्य.                                    |
| ,                                       |     | <b>L</b> . 8 |                                                                                        |
| ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | 188 | L. 14        | aiti for airdi.                                                                        |
| *                                       |     | ,,           | સરગલં for સરગસા.                                                                       |
| ,,                                      |     | L. 15        | विस्तृतोपक्रमा for विस्मितोपक्रमाः                                                     |
| 9,                                      |     | L. 16        | कटाशेरपि for: अपाहेरपि which is also noticed.                                          |
| ,,                                      | 184 | <b>L</b> 12  | फण्यूतः for फण्यूतां.                                                                  |
|                                         |     |              | केपेज समयस्य for केपकलभणस्य.                                                           |
| ,,<br>,,                                | -   |              | 'माखादबाती for 'माद्धाति.                                                              |
| , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,   |     |              | रहापि दुःसह for हहा सुरूःसह.                                                           |
|                                         |     |              | ∞धाः नियद त्यी क7 यदः                                                                  |

| 726      |       |                        | \  | T' COMPARED WITH THE TEXT.                          |
|----------|-------|------------------------|----|-----------------------------------------------------|
| Page     | ə 140 | Ŀ                      | 8  | स्वामाकडोन्मव for स्वामाकडं डइ.                     |
| "        |       | L.                     | 5  | 'वेझिताज़' for 'वर्मिताज़'.                         |
| n        |       | Ŀ.                     | 7  | वेगव सुरङ्गलोकनेव for वेगवसरतुरङ्गाबलोकनेन.         |
| ,,       | 142   | K.                     | 1  | मिथेषभावेन for 'निषेधसहमावेन.                       |
| ,,       |       | L                      | 7  | सोपीम्से for सोणीन्त्रो.                            |
| "        |       |                        | n  | भगमः for भगमत्.                                     |
| n        | 148   | L.                     | 4  | दर्री रिपुस्ते for दरीमरिस्ते.                      |
|          |       | $\mathbf{L}_{\bullet}$ | 5  | 'विजनितं for 'जनितं.                                |
| ,,       |       | L.                     | 7  | नहामहेश्वरस्य for महामाहेश्वरस्य.                   |
| et.      |       | 31                     | ,  | 'बेकावलीनामन्व' for 'बेकाव <b>लीनाडव'.</b>          |
| ,,       | 144   | L.                     | 5  | अलंकारा for अलंकारास्तु.                            |
| 7        | 145   | L.                     | 1  | <b>'क्याध्</b> रोऽपि for क्याधूरेऽपि                |
| n        |       | Ŀ                      | 2  | The Ms. drops af after ta.                          |
| "        |       | L.                     | 8  | सुकुमारादिवर्णेष्वपि for सुकुमारेषु वर्णेष्वपि.     |
| "        | 146   | L.                     | 2  | 'मङ्गनाया for 'मङ्गनानाम्.                          |
| 7        |       | L.                     | 5  | भोजराजः for भोजः.                                   |
| 79       |       | L.                     | 6  | °स्तरलंकाराः for 'स्त्वलंकाराः.                     |
| *        | 147   | L.                     |    | 'लंकारास्तज्ञावेश्वन्ते for 'लंकारस्तं गापेशते.     |
| 19       |       | L.                     | 9  | प्रकृष्यति for प्रकर्षति.                           |
| 93       | 148   | L.                     | 8  | 'विपर्वयात् for 'विपर्वयः.                          |
| . "      | 150   | <b>L</b> . :           | 10 | मध्या for मध्यमा.                                   |
| *        |       | Ц, 1                   | 18 | महामहेश्वरस्य for महामाहेश्वरस्य.                   |
| 91       |       | ,,                     | ,  | 'वेकावलीनामन्य' for 'वेकायलीनाड्य'.                 |
| ,,       | 151   | L.                     | 5  | प्रबोजनान्सरोहेरोन for प्रबोजनान्तरेज.              |
| ×        |       | я                      |    | स्वरूपसंकीर्त्तनं for स्वरूपकीर्त्तनं               |
| <b>1</b> | 152   | L.                     | 1  | The Ms. inserts Thefore GAL.                        |
| ,,       |       | L.                     | 4  | कर्मधारयो for कर्मधारय                              |
| 17       | 153   | L.                     | 1  | चलति स्वस्तैन्वपायोगिधौ for चलत्तस्वस्वेन्ववायोगिधे |
|          |       |                        |    |                                                     |

•

٠

•

| Page     | 153 | Ŀ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 4           | 'मुद्दहम् for 'मुद्चरम्.                                             |
|----------|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|----------------------------------------------------------------------|
|          |     | <b>ľ</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 18          | The Ms. drops समं.                                                   |
| ,,       |     | L.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 17          | विर्धुम्यम् for निर्धुम्यम्.                                         |
| 79       |     | ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | n           | 'नृत्तेन for 'नृत्येय.                                               |
| r        |     | L,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 18          | <b>निरवक्ररः</b> for निर <b>वयः</b> .                                |
| 18       | 154 | L.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 3           | 'निर्भबः for 'निर्भयम.                                               |
| "        |     | L.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 8           | 'नोपस जनतामानीतम् for 'नोपस जनत्वमानी बते.                           |
| n        | 136 | L.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 7           | कवित्रिद्वस्थनिष्ठस्य for कवित्यतस्वनिष्ठस्य                         |
| ,,       | 157 | Ŀ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 1           | विधेयस्वावगतिः for विधेयसावगतिः.                                     |
|          |     | L.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 2           | 'बाचिवा' for 'विधायिना'.                                             |
| ,,       |     | L.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | <b>2-</b> 3 | The Ms. inserts <b>u</b> after विद्यापां.                            |
| 70       |     | L.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 7           | मेलामन्द्री for मेलानन्द्रो.                                         |
| **       |     | :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |             | *ર્लेखिनी for *ર્लે <b>લ</b> ગી                                      |
| n        |     | L.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 8.          | वैरिच्च' for वैरिच्च'.                                               |
| 23       | 158 | L.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 5           | इत्यच्ययार्थस्य for इत्यस्याच्यवार्थस्व.                             |
| 29       |     | L,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 8-9         | किवासंबन्धोपगमलभणं for किवासंबन्धोपलभण-                              |
| n        |     | L.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 9           | 'मभिहितं for 'मभिमतं.                                                |
| я        | 159 | L.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 16          | स्वामिस्यनूचा for स्वामनूच-                                          |
| 71       | 160 | L                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 8           | <b>'पादानं</b> for 'पादाने.                                          |
| 79       | 161 | L.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 3           | शाहर मार्थ' for शाहरभार्थ'.                                          |
| 99       |     | L.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 4           | The Ms. drops an.                                                    |
| 17       | 162 | L.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 10          | बसति सा धेनुभ कस्यान्तिके for निविधते कस्यान्तिके सा                 |
|          |     | T                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 10          | qui.                                                                 |
| 39       |     | _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |             | भूविषह्रवीति भुवन for 'दिविषह्रवी चिभुवन'.                           |
| . *      | 168 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |             | 'वितरणतया for (वितरणचणतवाः                                           |
| **       | 100 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |             | पूर्ववाक्यगतस्य तच्छाद्द for पूर्ववाक्यगततच्छाद्द'.<br>वहति for भजति |
| *        | 164 | _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |             | वहात 107 मजात-<br>'सीरसिम्धुः for 'सीरवाजिः-                         |
| <b>#</b> | 103 | L.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |             |                                                                      |
| **       |     | - <b>-</b> - | •           | 1 MIN 1 MIN(1)                                                       |

Page 164 L. 11 स्वृति for quild. 165 L. 1 The Ms. drops # after #4. •• L. 9 The Ms. drops unfift before unif. 166 L. 9 नमस्यलं for नमस्तलं. L. 10 कस्नूरी° for कस्तुरी". . L. 11 बत्तदिरयुक्त्वा तहपी°. for बत्तत्तद्पी'. 91 L. 18 'neol' for 'trol'. 99 167 L. 2 मसिजं for मसिजि. L. 4 मसिज for प्रसिजि. 22 168 L. 7-11 The Ms. follows the reading of T., G., C., M. in the 1st and third quarters of the verse share -169 L. 1 बयकरिष्यत्तरा for बयकरिष्यत तहा. 97 L. 6 मबति स्वा' for नृपतिरस्वा'. 99 170 L. 4 'मविष्युभांजिष्युसिदश' for 'मविष्युभाजिष्युविरस'. 29 L. 5 अचाद for sig. 'मक्रप्रसङ्गः for 'मक्रः, " L. 6 चन्दन' for चन्पक'. 91 L. 10 gevene: for gevene: 28 171 L. 7 निर्वाहाम for निर्वहणाझ. 91 171 L. 12 The Ms. drops ve after adeaa. L. 18 निर्वाहो ना' for निर्वाहाला. 99 L. 18 'मङ्ग्रसङ्ग for 'मङ्ग. 99 L. 19 "तले for 'दले. 93 172 L. 5-8 The verse area is given in the Ms. as in T., O., ۰., G., and M. L. 10 किवेस for किवते. 99 °मनुप्रसङ्गः for 'मङ्गः. 92 ,, 178 L 2 **3**3 23

•

| Page 178               | L. 4          | पुरसुन्दरीणम् for दिपुसुम्दरीणम्.                                        |
|------------------------|---------------|--------------------------------------------------------------------------|
| <b>35</b> -            | L. 12         | 'नहमसहः for 'नहः.                                                        |
| " 174                  | L, 7          | The Ms. drops স্ব before पुनइ.                                           |
| "                      | <b>L.</b> 8   | द्याखार्यभेदात् for द्याम्हार्यत्वभेदात्-                                |
| <b>,</b> ,             | L 10          | <b>तवार्यो</b> for मायौ.                                                 |
| <b>, 1</b> 75          | L. 2          | नीलपूर्वलोहित for नीलपूर्वो लोहित-                                       |
| *                      | L. 10         | करणा for कारणा.                                                          |
| n                      | L 16          | मनसः for मनसिः                                                           |
| *                      | ,,            | महत्रवरभयचपाः for 'भवत्रवरमहास्ववाः-                                     |
| <b>, 1</b> 76          | L 1           | कडोरकरिभिः कण्डप्रमा° for कडोरकरनीकर्णप्रमा".                            |
| · 10                   | L. 4          | 'मुम्मीलति for 'मुम्मीलितम्.                                             |
| 39                     | L. 9          | प्रबोक्यस्य कर्त्तुः for प्रबोक्यकर्त्तुः.                               |
| <b>, 1</b> 77          | L. 2          | °मङ्गप्रतङ्गोऽपि for मङ्गोऽपि.                                           |
| n                      | L. 4          | The Ms. has बया before the verse निजयरण'.                                |
| <b>"</b> 179           | L 11          | पद्मेन पृथ्वीमुज for पर्वन्तपृथ्वीमृत-                                   |
| <b>33</b>              | L.,,          | पक्षण्डे for 'पक्षण्डम्.                                                 |
| ,, 180                 | L. 1          | The Ms. drops <b>T</b> .                                                 |
| <b>, 182</b>           | L. 2          | अयो° for तयो.                                                            |
| n                      | L. 7          | एकेनैव वय for ववेकेनेव.                                                  |
| <b>, 1</b> 83          | L, 3          | The Ms. agrees with T., C,, and M.                                       |
| "                      | L. 5          | भोजनादिषु for पत्रनादिषु.                                                |
| n                      | L. 6          | क्षयंचन for कराचन.                                                       |
| "                      | <b>L</b> . 10 | 'लाउछन' for 'लाडिछत'.                                                    |
| *                      | L. 12         | व्यापारत्वे for व्यापारे                                                 |
| <b>39</b>              | L. 14         | महामहेश्वरस्य for महामाहेश्वरस्य.                                        |
| <b>39</b>              | n             | 'वेकावलीनामम्य' for 'वेकावलीनाइव'.                                       |
| 39                     | L 15          | The Ms. drops नाम.                                                       |
| " <sup>184</sup><br>92 | L. 4          | °पौन <del>इत्तपस्य</del> प्रकडस्थैव for <b>'पौन</b> हत्तपस्वैव प्रकडस्व. |

Page 185 L. 8 पुनरुत्तावर्वनासनम् for पुनर्क्तवरानासनम्. L. 18 The Ms, inserts une anatimation after 'aleanali. 27 186 L. 5 बतु स्वात् for बल्गातु. L. 8 मसको for प्रक्को. ,, 187 L. 4 सकृद्यञ्जनसनुरावसाइद्यं for सकृद्यञ्चनसाइद्यं. ... 188 L. 5 'feata for 'fean. •• L. 12 granal' for grafiftaai'. 99 L. 18 नमः for स्तमः. .. 189 L. 8 teal and for teal teal. 84 L. 5 'enerarenny for 'ener arenne. 29 L. 9 'nealuan' for 'naluan'. . 191 L. 1 आहोस्वित for आहो. \$ L. 7 एतत्त काध्यस्य for एतच काध्ये. æ L. 8-9 तरस्महर्शने for तरस्मित रर्शने. 20 192 L. 8 959 for say. L. 4 may: for mag:. и महस्त मसहर्मतः for ममहस्त प्रहर्महः. 2 73 198 L. 9 डवाहरणं for डवाहरणं मू. 194 L. 2 'ufaquart for ufaqua. L. 5 After the 6th Karika the Ms. has forier causanders. 92 L. 5 महामहेश्वरस्य for महामाहेश्वरस्य. \*\* L. 5-6 'वेकावलीमामम्ब' for 'वेकावलीमाम्ब'. 97 195 L. 5 Eur for feur. ेलतादिभेदेन for 'लुप्ताविनेदेन. 39 72 L. 8 बस्तप्रवेच for बस्तुस्वप्रमेव. ... 196 L. 2 'निरसनपर्ववसितम् for 'निरसने पर्ववसितस् L. 5 मेरानेस्तुल्बस्ववचन' for नेरानेस्प्राधान्ववचन'. " 197 L. 3 'दनबीः प्राधान्वं for 'दनवप्राधान्वं. 99

٠

| Page 197         | L. 6        | 'कपतवा गतत्वात् for 'कपतवानुत्वात्-                          |
|------------------|-------------|--------------------------------------------------------------|
| **               | L, 11       | मवति for भवन्ती.                                             |
| <b>,</b> ∖198    | L. 2        | विवसन्ति for विशिवन्ति.                                      |
| **               | L. 7        | 'सहोदरा' for 'सोदरा'.                                        |
| <b>,</b> 199     | L. 2        | 'प्रकारकस्व <sup>°</sup> for 'प्रकारस्व'.                    |
| 71               | L. 18       | 'विधानात् for 'विहितस्वात्-                                  |
| <b>, 201</b>     | L. 2        | The Ms, inserts आपि after समासे.                             |
| 79               | L, 2        | दिधा for देथा.                                               |
| 77               | L. 2        | 'नुपादानेन वाक्येन for 'नुपादाने वाक्वे                      |
| <b>, 2</b> 04    | L. 9        | The Ms. agrees with the reading of T., C., and M.            |
| <b>"</b> 206     | L. 2        | एकधर्माभिधाबि' for 'धर्माभिधाबि'.                            |
| <b>, 2</b> 07    | L. 4        | হিমা for হিৰিমা                                              |
| <b>, 2</b> 08    | L. 2        | The Ms. agrees with T., C., and M.                           |
| 39               | L. 8        | अप for तज प.                                                 |
| ۶                | L. 4        | न तु मधुकरः for न मधुकरः.                                    |
| <b>9</b> 9       | L. 6        | <b>अच भ</b> for <b>तथ</b> .                                  |
| " <b>2</b> 09    | L. 1        | भ्यवसामात् for भ्यवसायः-                                     |
| ¥                | L. 2        | 'तेदगाषम् for 'मेदः.                                         |
| 19               | L. 3        | संबच्धिगाचरवाक्यनेतात् for तंबन्धिमेदम वाक्यमेदात्.          |
| 77               |             | नृसिंह for नरसिंह.                                           |
| р <sup>1</sup>   |             | धर्मस्व साधारण्यम् for धर्मसाधारण्यम्.                       |
|                  |             | 'संबन्धस्य वस्थय्या' for 'संबन्धवस्थय्या'.                   |
| , 211            |             | 'कारणताडुरिता for 'कारणाडुरिता.                              |
| *                |             | तरसिवर्षिनं for तरपि दुर्दिनम्.                              |
| » <sup>212</sup> |             | भनाभेरमाथान्वात् for अनाभेरमाथान्यानिधानात्.                 |
| <b>3</b> 7       |             | तु is inserted after अभेदप्रयुक्त.<br>इत्यक्तर्स for इत्यकं. |
| <b>p</b>         | **<br>T., 7 | क्र करव 107 करवा.<br>सहन्वर्थां for तहान्वयां .              |
| <b>20</b> .      | •           | // And All 1/2 // All 1                                      |

73I

Page 213 L. 2 THI for RUI. L. 4 adafas is dropped. L. 5 कयनेन for कयने. 91 तजावववेभ्यो for तजावयकतो. -L. 18 menn' for menn'. L. 14 सरणमरणी for सरणमरणिः. 99 214 L. 10 मावैक for बाबेक. 21 215 L. 2 जाता बस्बेति for जातास्वेति. L. 8 and for yq. 91 L. 7 'नृसिहनायस्य for 'नरसिंहभूपस्य. R 216 L. 8 केवलं परम्परितं for परम्परितकेवलं. L. 9 न्सिंह for नरसिंह. L. 11 'Jittera for 'nittera. 91 218 L. 2 प्रस्तनुगुणतान् for प्रस्त्नगुणता. L. 14 भूप for देव. L. 15 कपकल्पपरिषहे for कपकपरिमहे. 219 L. 7 Reale ni for Reani. L. 8 'रम्बद्धत्वे लोप for 'रम्बज्रलोप. L. 7-8 रखेलों बगरमज for रख़ेईगरमज. 25 L. 11 mean; for mean. ,, 220 L. 4 स्वारोप्यमाणविषविण for स्वारोप्यमाणस्य विषविण. 82 221 L. 5 \$\$ \$\$ and a ul for aut. L. 10 failel for failu. 31 222 L. 12 स्वरसमवृत्तसंदेहे for स्वरसमवृत्ते सेहेहे. 91 91 224 L. 7 किंवाम्बर्ग्नेजबः for किं वा बन्ग्रेजबः. 91 L. 9 देव for भूप. 94 L. 11 °uffasunft for °uffasift. 23

| Page       | 225         | L.                     | 8  | वस्मिन्नसौ for बस्मिनिति-                                  |
|------------|-------------|------------------------|----|------------------------------------------------------------|
| ,,,        |             | L.                     | 8  | °नाकिवमाजस्यात् for °नाड्रबनानस्यात्.                      |
| **         |             | L.                     | 9  | ft is dropped.                                             |
| ,,         | <b>22</b> 6 | L.                     | 6  | wr is dropped.                                             |
| **         |             | L.                     | 14 | कथ्यतेऽयमन्तर्यः for कथ्यतेऽन्नर्यः.                       |
| 99         | 227         | L.                     | 8  | तहूपापत्तिमावे for तहूपताप्रतिमासे.                        |
| **         |             | L.                     | 5  | °वसानकपा° for °दसायकपा°.                                   |
| **         |             | L.                     | 17 | °नेकैरनेकघो° <sup>for</sup> °नेकघो°.                       |
| ,,         | <b>2</b> 28 | L.                     | 3  | धानेकी: is dropped.                                        |
| **         |             | L.                     | 12 | °मारोपो for °मारोप्तं.                                     |
| 79         | <b>2</b> 29 | L.                     | 1  | संप्रति is inserted after °मारभ्य.                         |
| 11         | 280         | L.                     | 1  | इदं is dropped.                                            |
| n          |             | $\mathbf{L}_{\bullet}$ | 8  | विहितस्वास् for इतस्वारः                                   |
| 13         |             | L.                     | 17 | झन्यन is inserted after 'निर्देशो.                         |
| **         | <b>2</b> 81 | L.                     | 4  | स 🕶 for स.                                                 |
| *          |             | L.                     | 5  | साध्यवेति for साध्यव.                                      |
| 79         | 233         | L.                     | 1  | डवाहरणम् is inserted before श्रीमन्नुसिंह.                 |
| "          |             | L.                     | 5  | धूमस्योद्येक्षणे for धूमस्वेनोस्प्रेक्षणे.                 |
| 39         |             | L.                     | 6  | अभिनत्व <sup>° for</sup> तइभिनत्व <sup>°</sup> .           |
| *          |             | L.                     |    | भारन्ति for हारन्ति                                        |
| **         | 235         | L.                     | 6  | <sup>°</sup> प्रकाशने हेतुः for <sup>°</sup> प्रकाशनहेतुः. |
| n          | <b>2</b> 36 | L.                     | 6  | जितमहं for जितमहः.                                         |
| <b>3</b> 7 | 288         | L.                     |    | °ढोला <sup>°</sup> for °होला°.                             |
| *          | 239         | L.                     | 7  | °कटकपाब for °करटकाप°                                       |
| 39         |             |                        |    | भवति for होया.                                             |
| 77         | 241         | L.                     |    | ेगर्तितस्वे for 'गर्मत्वे.                                 |
| 19         |             | Ŀ                      | 9  | °नेकस्य वस्तुनो भिन्नसंबम्धा° for °नेकवस्तुनो भिन्नस्य     |
|            |             |                        |    | સં <b>ય</b> મ્યા°.                                         |

.

T' COMPARED WITH THE TEXT. 734 Page 242 L. 1 पहार्यगतस्वानिभागन् for पहार्ययत्तमेवानिभायन्, 244 L. 2 min auf for main an. 245 L. 7 वयार्यामिधानः for वयार्यामिधानम्. L. 14 'nonfer for 'nonfert. . 246 L. 1 asour for asourt: L. 5 Rafafranca for und aranea. 247 L. 8 office for 'attag'. L. 10 इटान्तोऽतंकार for इटान्तालं कार. ... 248 L. 5 पराः कोटवः for परःकोटवः. 12 L. 9 'faile' for 'faite'. 92 L. 18 तद्वमीविभमस्य for तद्वमेंस्व विभमस्य. 249 L. 4 'Hataten for 'Haltaffa. 250 L. 8 पूरविचिचित्तावनि° for पूरपविचितावनि°. ... 258 L. 6 °पतार्यधर्माविशिष्टरवेन for °पतार्थ स्वेन. 254 L. 2-8 "Rentiteriteriter for "Ramuf an elfas. .. L. 18 'suinetia' for 'saineter'. -256 L. 3 avseut for avseuts:. L. 7 °uffard for undel. 23 साधारणस्तं for साधारणधर्मसं. 39 L. 9 केमर्यकव for केमर्घ. 29 258 L. 7 मबति for भविता. 259 L. 4 मेलामन्त्री for मेलानन्त्रो. 262 L. 4 काव्यप्रकाशिकाकारस्य राखान्तः for काव्यप्रकाश्च-कारस्य सिखान्तः. 264 L. 20 कारणगणाती है। for कारणप्रती हो. **3**7 265 L. 10 'aafaang' for 'aaflang". 19 L. 11 प्रकीहत for प्राक्तीदत. 9) " 269 L. 2 जनस्कारावहस्वान for जनस्कारातिश्ववकारिस्वातृ.

| Page     | 270         | L. 2-8       | "मनुनवम्सीसि for "मनुनवम्सी.                      |
|----------|-------------|--------------|---------------------------------------------------|
| 77       | 271         | L. 2         | 'te for 'te.                                      |
| 79       |             | L. 9         | 'पदार्थव्यतिरिक्त' for 'क्स्ट्यांतिरिक्त'.        |
| 17       |             | n            | कृतमिति for इतवामिति.                             |
| 71       | 273         | <b>L.</b> 10 | 'and for 'ana.                                    |
| ÿ        | 274         | L, 2         | 'निधबास्मक for 'निबबारमानं.                       |
| n        |             | L. 6         | इच्जे।ऽयं for इच्जी न.                            |
| ¢        |             | L 10         | त्रतिकलितोऽर्यः for कलितोऽर्यः                    |
| ,,       | 275         | L. 8         | बचानभिमतत्वापि वस्तुनो for बचामभिमतपि सुनोः       |
|          |             |              | मचानिर" for समानिर".                              |
| 7)       | 277         | L 10         | शौर्योदेव बस्ब for शौर्वोदधेर्यस्य.               |
| 71       | 278         | L. 2         | संप्राप्यते for ध्याप्यते स्म.                    |
| n        |             |              | 19 'विषवस्वेऽध्वसंगति' for विषवस्वे स्वसंगति'.    |
| ,,<br>,, | 279         |              | °मागूरबन्ती for 'मापूरबन्ती.                      |
| יי<br>ק  |             | 39           | ेतिबन्धनरूपनिद्वमेन for 'निबन्धनरूपानिद्यमेन-     |
|          | 280         |              | बया for उराहरणमु.                                 |
| ,.<br>39 |             |              | विनुपान् for विनुषोः                              |
| >>       | 281         |              | जयापी° for तयापी°.                                |
|          | 288         | L. 15        | मुवीर for न वीर.                                  |
|          |             |              | मूर्तिह° for नरसिंह°.                             |
| 39       |             | L. 5         | तया च सति for तया सति-                            |
| 'n       |             | L. 6         | *चीकराः for °सीकराः.                              |
| "        |             | L. 9         | बसन्स्यमी for सुजम्स्यमी-                         |
| ,,       |             | L. 11        | एचाम् alter झमावेऽपि is dropped.                  |
| **       | 284         | L. 2         | °द्यीकरा for °सीकरा-                              |
| 19       |             | L. 2-8       | ेद्यीकराणां for °सीकराणां.                        |
| ,,       | <b>28</b> 5 | L. 18        | े स्वलङ्गा <sup>° for</sup> चलङ्गा <sup>°</sup> . |
| "        | 286         | L. 8-4       | ेवलोकनकारणं for <sup>9</sup> वलोकनलसणं कारण       |

,

.

| 736             | D' COMPARED WITH THE TEXT.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|-----------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>Page 286</b> | L. 7 दृष्टान्ताइ <b>वटम्भाइ°</b> for <b>दृष्टान्सावटम्भाइ°.</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| <b>,, 2</b> 88  | L. 5 स्वरसवलित $^{\circ}$ for स्वरसवल्यित $^{\circ}$ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| " 291           | L. 1 ancures is dropped.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| n               | L. 3 sur is dropped.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| "               | L. 4 धवलीकरणं for धवलं कारणम्.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| " 292           | L. 5 बाशा is dropped.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| **              | L. 7-8 तदा तदन्योन्यम् for तदान्योन्यम्.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 77              | L. 11 The Ms. inserts au before the verse qual quive.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| " 293           | L. 7 मसी त्रिधा for त्रिधा.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| **              | L. 10 रसामामास्वाइं for रसालानां स्वाइं.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| <b>"</b> 295    | L. 8 °मामाबमलंकारः for °मामालंकारः.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 99              | L. 8 स्वया परिहत for स्वयापहत-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 77              | ${f L}, 11\mathchar` 11\math$ |
| " 296           | L. 6 The Ms. inserts वितरणस्व after "सह्वास्व.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| **              | L. 11 grima: for grilia.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ,,              | ${f L}.$ 12 $$ °गर्मानिमानलंकाराम् for $$ °गर्मानलंकाराम्-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| <b>" 2</b> 98   | L. 8 सूक्तागणेत्त्वहुण° for सूक्तानि तैत्त्वहुण°.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| <b>5</b> 3      | L. 9 "मुस्कर्षकरणमेककिवा" for 'मुस्कर्पः करणकिवा".                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| **              | L. 11 विश्वान्तं for विश्वान्ति.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ,, 299          | L. 2 °मपरे for 'मितरे.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| **              | L. 6-7 नृत्तिहस्य for श्रीमतो नृत्तिहरेषस्य.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 33              | L. 11 गमसि for गगने.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| " 300           | L.26-7 एव after वाक्यार्थयोः is dropped.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| " 301           | L. 7 अहो पौलीमीब° for झलं भोः पौलोमी°.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| <b>"</b> 302    | ${f L}_{f s}$ 9 °साधनमात्राभिधानं for °साधनकयनमात्राभिधानं.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| **              | L. 9-10 व्याह्याइिप्रइर्शनपरं कर्त्तन्य <sup>5</sup> for व्याह्याइिप्रइर्शनं न कर्त्तव्य'.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| **              | L. 11 भजते for मजेत.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ,, 303          | L. 3 ेनादर्संब्वम् for 'नादरणीयम्.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |

Page 803 L. 4 aur is dropped.

- » L. 8 सुमनसो मार्गणस्वं for सुमनोमार्गणस्वं.
- » L. 11 ब्वाप्बवृत्तिः for सरवं.
- » 303 L. 12 सुननसो मार्गजत्वाइ for सुननोमार्गजत्वाइ.
- " L. 17 °casaiffe for °casaiff.
- ,, 804 L. 10 नाहीनो for नाहीचो.
- ,, 806 L. 6 कौस्तुभरस्नकान्तिसुभगा° for कौस्तुभकान्तिपूरसुभगा.
- » L. 8 व्यसुधापालस्य for व्यसुधानायस्य
- " L. 15 अपरिवृत्तिमेति for परिवृत्तिम.
- , 307 L. 4 इंचि for इच.
- ,, L. 5 हरसि नरसिंह शितिपते for कलबंसि कलिङ्गसितिपते.
- " 1. 6 विकसितं for विलसितं.
- " L. 11 तज्जवलक्ष्मी कटास<sup>o</sup> for तज्जयलक्ष्मीकटास<sup>o</sup>.
- " L. 18 स्वीकरणम् for कलनम्.
- " 809 L. 4 °स्तवेव जाता नरसिंह देव for °स्तवेव जागत्ति वृधिह देव-
- " L. 11 🖷 for #.
- " 310 L. 2 g is dropped.
- " L. 9 'मागूरबति for 'मासिपति.
- " L. 15 °दासिपति for °दापूरबति.
- ,, 311 L. 2 इस्युक्तम् for इस्युक्तः.
- " L. 4 मुणालतन्वी for मृणालमूद्री.
- " L. 12 दिधास्माकम् for °दिधास्माभिः
- , 812 L. 12-18 देशा for देशन.
- " 818 L. 5 संघटबते for संघटते.
- لله L. 10 °मथिनी for °दननी،
- » 314 L. 3 °स्तवापि लक्ष्मीरिति for °स्तवापि कीत्तिस्ततोऽपि लक्ष्मी. रिति.

T' COMPARED WITH THE TEXT.

Page 814 L. 8 ere for ania:. 816 L. 5 तज for मज. L. 8 स्वया बहोभिग्र्लपिता' for बहोबिलासैग्र्लविताº. 95 L. 11 नूसिंह' for नरसिंह'. .... L. 12 मिवोऽपहरणान् for भिवो हरणात्-L. 18 प्रतीवते for प्रतीता. 99 817 L. 2 कैमर्थ्वा for केमर्यक्वा. L. 14 कैनर्थालोचन' for कैमर्यक्वालोचन'. 96 818 L. 1 प्रवृत्तोऽपद्भव इत्वेषा' for प्रवृत्तापद्भतिरित्वेषा'. 819 L. 11 बधुजनेन for बधुजनस्त. L. 18 भवणोपजाता for आवणेन जाता. 818 L. 4-5 'tanuttan for 'tanuman't. L. 7 धनाधिप for धराधिप. 822 L. 4 कारणे is dropped. ... 828 L. 8 'इसंभावनीयस्योत्तरस्वैवानेक' for इसंभावनीयस्वानेक'. L. 5 gay is dropped. ... 824 L. 6 'भूषितान् for 'भूषान्. L. 14 'sainitite' for 'sainitain. ,,, 826 L. 4 प्रस्तूत° for प्रकृत. -14 L. 9 सकाशीश्वरः for सकाधीश्वरः. L. 18 वक्रोक्तिः सा तवा स्फुरति for बदि वक्रोक्तिस्तवा स्फुरति. . ... ., 328 L. 2 After alfany | the Ms. agrees with C. and M. in inserting the portion from wer at मैक्से काच्ये to 'स्वनिप्रावेण बोझितम्. , 331 L. 5 कालबना: for कालबत. 882 L. A बोगो मचेद्रेनापेसा न मचेत् for यौगर द्यावस्थानं मवेत्-\*

» » म प्यक्° for प्यक्°.

T' COMPARED WITH THE TEXT.

Page 882 L. 6 कामनीयहेतुस्वे for कामनीवकहेतुस्वे-

L. 7  $^\circ$ नुम्मिपतीति for  $^\circ$ नुम्मिपति.

, 334 L. 12 देन्ता° for देन्स् .

.

.

" 355 L. 8 नरसिंह देवं for नरसिंहदेवं.

. L. 10 महामहेम्बरस्य for महामाहेम्बरस्य.

" °नामन्ध for °नाइय°.

The Ms. ends with अकिष्णार्पणमस्त । .

Readings of S' as compared with the text. The Ms, agrees mostly with D. Its variations from D. as compared with the text are alone given.

It opens with श्रीगणपत्तवे ननः ।

| Page | 8          | L.                     | 1  | The Ms. drops वत्.                     |
|------|------------|------------------------|----|----------------------------------------|
| 97   |            |                        |    | 'समासाइनसमुचिताधाप्रकाधन'.             |
| **   | 11         | L.                     | 7  | बिह्न ण-                               |
| *    | 22         | L.                     | 1  | धनवरतमभ्वसनमेव कवीनां-                 |
| ,,   | 23         | L.                     | 1  | <b>केनचि</b> हास्मनाः                  |
| 1)   | 24         | L.                     | 4  | The Ms. drops प्रति.                   |
| **   | 8 <b>8</b> | L,                     | 8  | स्वन्वतरासिद्धिः.                      |
| n    | 84         | L.                     | 5  | मकृते तु नैवं घटते.                    |
| ,,   | <b>3</b> 8 | L.                     | 6  | °मर्योऽधिगम्बते.                       |
| h    | 89         | L,                     | 8  | 'मिति पदपदार्यचोरिव वाक्यवाक्यार्यचो°, |
| ,,   | 48         | L.                     | 1  | च्युतसंस्कृत°.                         |
| "    | <b>4</b> 5 | L.                     | 3  | The Ms. drops <b>una</b> .             |
| n    | 47         | L.                     | 1  | तमनवलोकमानवा कवापि.                    |
| n    | 58         | L.                     | 8  | तपमगवात्.                              |
| 91   |            | L.                     | 7  | विभयोगेन.                              |
| 11   | 64         | L.                     | 8  | 'बोतनार्ये परिसरं सम'.                 |
| **   | 70         | $\mathbf{L}_{\bullet}$ | 2  | °स्तरकारणिका∙                          |
| 13   | 71         | L.                     | 7  | The Ms. drops itvi.                    |
| ,,   | 80         | L.                     | 4  | निस्यकडम्.                             |
|      | 101        | т                      | 10 | ()                                     |

101 L. 10 मिलवाकेन.

| Page        | 101         | L.                        | 14  | યન્નવૃષ્ટિઃ.                        |
|-------------|-------------|---------------------------|-----|-------------------------------------|
| 19          | 105         | L,                        | 7   | °ल <b>मह्र्यः</b> .                 |
| **          | 107         | L.                        | 6   | 'जवे.                               |
| "           | 108         | L.                        | 6   | पक्षिणाः                            |
| n           |             | Ĺ.                        | 9   | परस्परस्य विभावेनोपनिबन्धो.         |
| ,,          | <b>1</b> 15 | <b>Ļ</b> .                | 9   | ° <b>बह</b> ल°•                     |
| 95          |             | L.                        | 15  | °लोल <b>लग</b> °.                   |
| "           | 121         | L.                        | 9   | °रिद्भुत्प्रबल्कपि°                 |
| 10          | 131         | L,                        | 5   | The Ms. drops ange.                 |
| ,,          |             | L.                        | 10  | न वागाषते.                          |
| "           | 135         | L,                        | 8   | प्रागुक्त <b>ुक्तू</b> °.           |
| ła.         | 148         | L.                        | 1   | मज्जन्ममोष्टृत्ति.                  |
| ņ           | 150         | L.                        | 11  | कल्प्यन्ते for कथ्यन्ते,            |
| n           | 153         | L.                        | 4   | सुभुवो व्युद्चरन्.                  |
| *,          | <b>1</b> 54 | $\mathbf{L}_{\mathbf{r}}$ | 8   | °नोपसर्जनस्वमनीवतः                  |
| 72          |             | L.                        | 10  | व्योगस्थले.                         |
| <b>\$</b> 7 |             | L.                        | 12  | पञ्चाचतां.                          |
| n           | 155         | L.                        | 5   | ब्बोमस्यलेऽपि                       |
| 82          | 156         | L.                        | 1   | यया before सर्वे कर्षति.            |
| n           |             | L.                        | 1   | केषानेषा.                           |
| 50          | 157         | L,                        | 8   | गुणाभावोऽनुवाद्यमानस्वा <b>र्</b> • |
| 87          |             | L.                        | 7   | मेला <b>मन्दो</b>                   |
| 19          | 158         | L.                        | 4   | परार्धकपतवा.                        |
| ħ           | 159         | L.                        | 16  | स्वामिस्वनुद्यः                     |
| ,,          | 160         | L.                        | 11  | बया वा.                             |
| þ           | 162         | L.                        | 11, | प्रस्यान्ति,                        |
|             |             |                           |     |                                     |

74¥

**i** 

١

í

4

ì

4; 1;

| 742 S' COMPARED WITH THE TEXT,                 |
|------------------------------------------------|
| Page 166 L. 4 नृतिहमहेषारः                     |
| " L. 11 मब बत्ताहेखुत्तरा तइपीखुक्तन्.         |
| "169 L. 1 बयकरिष्यत्.                          |
| " L. 11 तव न नरसिंह-                           |
| " 171 L. 19 पिच्छिलतटे.                        |
| " 179 L. 5 भूमनिन्दाद्यर्यामामस्स्य*.          |
| " 181 L. 5 नोपात्ताः.                          |
| , 186 L, 7 ° 5 र्यझनबोर्बबोः.                  |
| " 191 L. 7 एतजु काम्बे.                        |
| " L. 9 वृस्यनुप्रासमेइ.                        |
| " 192 L. 7 'कसागता'.                           |
| " 194 L. 4 "कसावाम्.                           |
| , 201 L. 2 दिथा.                               |
| " 208 L. 2 बया वा before तब वीर                |
| " 208 L. 3 The Ms. drops <b>ч</b> .            |
| " 209 L. 4 ° <b>ગારતરબ</b> °.                  |
| " 215 L. 7 'मूर्सिइरूपस्य.                     |
| " 228 L. 5 चरिनेविचिनेः.                       |
| » 1.8 °हतीच°.                                  |
| " 226 L. 11 The Ms. drops T.                   |
| ,, 229 L. 1 मकुतापड्डव°.                       |
| "280 L. 6 स खतु राषनिधे.                       |
| » 234 L. 8 महानविस्ता'.                        |
| ., 236 L. 2 <b>१वाञ्च</b> निम <b>ञ्चमान</b> म् |
| " 289 L. 10 सवाम: for हन:.                     |
| ,, 242 L. 8 विश्वरहेकारे.                      |
|                                                |

. 11 42

c/

S' COMPARED WITH THE TXET.

#### Page 245 L. 14 गुणाड्रितं.

- . 256 L. 10 The Ms. has au before widerif...
- " 257 L. 2 The Ms. has सिद्ध after सकी स्वरूपणं
- , 259 L. 4 मेलामन्दो.
- , 262 L. 4 राखान्त:-
- "<sup>265 L. 19</sup> सभिनवगुप्ताचार्यः,
- " L. 20 \*HIE.
- " 272 L. 4 मुपस्यापपति.
- " 276 L. 5 विरोधनं गर्भालंकार.
- . 285 L. 6 The Ms. drops aut.
- " L. 7 'नुपल३मीर्विराञतेऽसिलविका भ•
- " L. 18 'स्ट्खलम्.
- , 288 L. 1 निक्रपणम्.

,, L. 5 वस्थापदा-

- , 290 L. 5 The Ms. drops au.
- 294 L. 12 °वं तराख्यातः.
- " 299 L. 6-7 नरसिंहदेवस्व.
- " 304 L. 8 मन राजा स्वसंगावितमनुमान.

" 308 L. 9 रिप्रनाभूतः

- " 810 L. 8 करोप is dropped.
- " L. 9 staft is dropped.
- ., L. 11 °लक्कापटह.
- " 813 L. 10 भरमयिमी.
- "816 L. 5 'मकर्षप्रतीति -
- , 319 L. 11 बधुजनेन.
  - 821 L. 12 सारण्ये for भारण्य.

744 S' COMPARED WITH THE TEXT. After 'निरूपणं नान अष्टन उन्मेष: the Ms. has the following :----

> थाः किमन्वैरलंकारेरसारेर्भारदाविभिः । एकामेकावलीमेव कण्डे धत्त कवीश्वराः ॥ समाप्तं चेदनलंकारदास्त्रम् । बाहद्यं दुस्सकं हुष्टं ताहुद्यं लिखितं मधा ।

बरि शुद्धनशुद्धं वा मवि दोषो न विखरे ॥

The opening page of the Ms. has 'इरं चातुर्धरशिववदी झितीवनेवा-बलीमन्यन्य पुस्तकम् ॥'

## APPENDIX 2.

An alphabetical list of the Kârikâs and the verses occurring in the Ekâvalî.

ञ.

| *अंद्योनैकेन पुन°               | obe     | 66    | अपरस्त्वनिष्टविष्या°… ••• 275        |
|---------------------------------|---------|-------|--------------------------------------|
| मकतद्भगपि दिषद्धू°              | •••     | 810   | अपि सहजमनोहरं 245                    |
| अकृतसमासस्पर्शा                 |         | 149   | अप्रकृतत्वेन स्या° <sup>281</sup>    |
| अङ्गिनि रसे स्थिता ये           | •••     | 144   | अभिधामूलोऽपि तथा ··· <sup>84</sup>   |
| महेष्वाभरणं                     | •••     | 308   | अभिमतमेतदुदात्तं 880                 |
| अध दोषध्यावृत्त्या° …           | ***     | 184   | अभूखशोवीर 812                        |
| अध बलगहूढार्थ°                  | <b></b> | 825   | धभ्यस्ताद्येषविद्या <sup>0</sup> 185 |
| अथ सर्वेषामेषा°                 | •••     | 882   | मनरनगरीसौधोस्सङ्गा° 221              |
| अधिकगुणाङ्गीकरणं …              | •••     | 320   | धमुं कानकावणीमं 128                  |
| अधिकन्यूनसमानां                 | •••     | 306   | धम्भोडमूचन्द्र 117                   |
| -                               |         | 291   | भयं स ते वीर 282                     |
| अधिकमिदं गरितं तत्              |         | 236   | मवज्ञः स्वर्लोकः 142, 280            |
| अध्यवसितिसिद्ध स्वं             |         |       | भवं तव वशोराशी° 200                  |
| अनयोः समसमयत्वे…                |         | 285   | अर्थालंकरणानि 195                    |
| अनुगतिरूपमङ्गाना <sup>°</sup> … | •••     | 209   | अर्धमङ्गमुपगूदवह्वमं 178             |
| अनुमतमनुमानमि <b>दं</b> …       | •••     | 802   | अर्धे चेतसि ज्ञानकी 108              |
| अनुवाद्य विषेयांशा°…            | •••     | 159   | अलं स्थित्वा इमग्रानेऽस्मिम् 128     |
| मन्तराले तु पाझाली°             | •••     | 150   | अलंकाराववद्धानि 240                  |
| भन्तरेण नरविहमूपति              | •••     | . 16  | मलं भोः पौलोमी° 810                  |
| भन्तर्विष्णोस्निलोकी            |         | . 299 | मरोषभोगाधारं स्वां 238               |
|                                 |         |       |                                      |

\* The Kârikâs are printed fat.

## 746 KÂRIKÂS AND VERSES OF THE EKÂVALÎ.

| <b>अश्रान्त</b> विश्वाणम <sup>°</sup> | •••   | •••   | 27 <b>7</b> |
|---------------------------------------|-------|-------|-------------|
| अश्राम्तस्यन्दमानो°…                  | •••   | •••   | 229         |
| <b>असति</b> प्रसिद्धदेतौ              | ••••  | •••   | 279         |
| भत्त्युत्तरत्वां दिशि                 | •••   | •••   | 811         |
| अस्पृष्टाञ्चनसंपदः                    | •••   | 141,  | 268         |
| अस्मद्विक्रमचेटितानि                  | •••   | •••   | 107         |
| भस्य प्रथममिदाय                       | F     | •••   | 281         |
| अस्याः संकलनेऽन्य                     | रोम्य | • ••• | 78          |
| महो स रणहुन्दुभिः                     | •••   | •••   | 211         |

#### मा.

| <b>धाकण्यों स्कल</b> भूप | <b>i</b> | ••• | •••  | 826         |
|--------------------------|----------|-----|------|-------------|
| माक्रम्ब स्मरीदि°        | •••      | 78, | 111, | 155         |
| आझिप्तं यत् व            | াকা      | ••• | •••  | 14 <b>1</b> |
| <b>भाण्छा</b> दितायत°    | •••      | ••• | •••  | 60          |
| भारित्वोऽवं स्थितं       | ì        | ••• | •••  | <b>12</b> 8 |
| माधेयमनधिक               | रणं      | ••• | •••  | 293         |
| <b>भा</b> पातालं निबिर   | बटिता    | म्  | •••  | 810         |
| <b>आवान</b> श्लाघनीयं.   | •••      | ••• | 804, | 808         |
| <b>मायुर्शनमहो</b> स्सव  |          |     |      |             |
| भायोधनारम्भ <sup>°</sup> | •••      |     | •••  | 278         |
| <b>મા</b> યોષને વીર…     | •••      | ••• | •••  | 287         |
| मायोधनेषु रमसा           | ·        | ••• | •••  | 119         |
| <b>मा</b> लिङ्ग्यमानस्य  |          | ••• | •••  | 819         |
| 1                        | [-£.     |     |      |             |
| इतिहासाविकं              | গান      | ÷   | •••  | 14          |

| इतिहासादिकं शास्तं        | ••• | 14 |
|---------------------------|-----|----|
| इतः स दैल्बः प्राप्तश्री° | ••• | 59 |

| इत्थं निरूप्य कतिचिद् | 296 |
|-----------------------|-----|
| इत्थमलंकारद्वय° …     | 239 |
| इत्यस्मामिमिदाः सप्त  | 72  |
| इरमन्यत् सारस्वत°     | 238 |
| इट्मेच स्वरसहितं …    | 188 |
| ईहक्षिता सहा वेदवा    | 59  |

#### ন্ত্ৰ-জ্য

| बस्कण्डाभारताम्बत्°  | ••• | 160, 181 |
|----------------------|-----|----------|
| रस्कासे कण्ठराहः     | ••• | 100      |
| उत्तिष्ठ कन्दखननाय   | ••• | 143, 282 |
| उत्तुङ्गा गिरिराजवस् | ••• | 383      |
| बरितवति प्रतापत्तपने | ••• | 281      |
| रहीयमानमनिशं         | ••• | 124      |
| उपमानस्याक्षेपः      | e   | 316      |
| उपमानादुपमेयं…       | ••• | 249      |
| डमां स पद्दबसृजुनैद  | ••• | 57       |
| बहगुं धुगुधं बुस्तु  | ••• | 192      |
| જર્ધ્વે સુગ્રામ્યાં  | ••• | 328      |
|                      |     |          |

### **τ**.

| एकस्मिन् यद्दनेकं    | ••• | 305     |
|----------------------|-----|---------|
| एकस्यानेकत्र …       | ••• | 307     |
| एकाभूस् कुसुमायुधेषु | ••• | 135     |
| एके चन्द्रकलावचूड°   |     | 299     |
| एकेन क्रियमाणं…      |     | ••• 312 |

| KÂRIKÂS AND | VERSES | OF | THE | EKÂVALÎ. | 74 <b>7</b> |
|-------------|--------|----|-----|----------|-------------|

•

| <b>एणन्रेणीद्यद्यक'</b> 265                | कलक्रिकड्रकाकोल° 191                       |
|--------------------------------------------|--------------------------------------------|
| एतावन्तमनेहसं 884                          | कल्लयति विषयेऽप <b>हव</b> ° <sup>228</sup> |
| पतासामेव साइर्याट् 150                     | कलाकलापं रूधरु° 186                        |
| एतास्ताराः समन्तात् 121                    | कलानामालम्बः कुसुम° 218                    |
| एष चिन्तामणिः कि नु 74, 885                | कलानिधे वीर 159                            |
| <b>एष विद्याधरस्तेषु</b> <sup>15</sup>     | कलिङ्गरूमापाल विदश्व° 206                  |
| एषा ते केययांगि 89                         | कल्पान्तः सुभ्यदम्मो° 226                  |
| प्रासंगतिरका 286                           | कविकुरलबमालेबांधु 165                      |
|                                            | कवीन्द्राणामासन् 285                       |
| व्यो.                                      | कस्स्वं भद्र वनेषरः 125                    |
| <b>मोजः कान्तिकरम्बित°</b>                 | कस्स व ण होइ 46                            |
| ओजः कास्तिविद्दीना° 149                    | का स्वं भीइ वध्रः 127                      |
| <b>थोजो दी</b> त्त्यात्मविस्तार° ··· 147   | कान्तः किं केरविण्याः 228, 274             |
| भौ                                         | कान्तिः स्वभावसुभगेव 817                   |
| -44                                        | कान्स्यानया तव 286                         |
| औपम्यगम्यतायां 239                         | कारणविपरीतफट्ये° 290                       |
| गौवों वहिमेणिर्मुका 188                    | k                                          |
| _                                          | कार्पञ्चैकनिकेतनं 814                      |
| ፍ.                                         | कार्बाण कारणगुणाब् 303                     |
| वति कति मुवः 166                           | का विसमा देष्वगई 823                       |
| <b>कथयामोऽछंकारौ</b> <sup>382</sup>        | काच्यालंकारमीमांसा <sup>65.</sup>          |
| कयितस्तु संकरोऽयं <sup>884</sup>           | काइमीरपांसुर्खभरां° 178, 305               |
| करा वाराणस्या° 102                         | वित वर्ण्यसे वीर 215                       |
| <b>मन्द्र्पोद्</b> यमाश्रयदि° 260          | किं च मग्नमनोवृत्ति° 148                   |
| <b>फमपि विद्येषं वक्तुं</b> <sup>271</sup> | किचित् केनापि यथा 294                      |
| करटविलुटदान° 178                           | कि स्वां ब्रूमः कुपालुं 278                |
| करोति न मुद्द करन 243                      | कि निम्नेषु सनीकृता 224                    |
| कर्पुरहारनीहार° 278                        | किमसुभिर्गलिते° 104                        |
|                                            |                                            |

-----

•

748 KÂRIKAS AND VERSES OF THE EKÂVALÎ.

| किमेतासामन्तः° 172                    | च.                              |
|---------------------------------------|---------------------------------|
| किंने रोप करोषि 827                   |                                 |
| किस्टयति कविः 222                     | चनस्कारं गौरीसहचर° 173          |
| कृत्वा काव्यनवाप 18                   | चापस्थितगुणस्यापि 278           |
| इपाणस्तव विध्वरत° 199                 | चित्रं चेतसि चिन्तेर्ण्या° 175  |
| केवं नाता पिद्याची 101                | 평.                              |
| केलासान् कीत्तिरेषा 284               | खिन्ते ब्रह्मशिरो वदि 103       |
| कोश्वगृहचिरनिषण्णा 285                |                                 |
| बौमुदीव बुद्दिनांधु° 290              | ব্র.                            |
| कियायाः क्रियया सार्धे 276            | जटाबन्धं वल्का° 274, 296        |
|                                       | जबभियं प्राप्नु° 296            |
| किवेत चेत् साधु° 52                   | जातेर्जात्यादिभिः सार्धे 276    |
| न्धीडासौधं कलानां 79                  | जाते धीर नृधिह मूप 153          |
| क तव नृसिंह देव 288                   | जायेत स्वां नृसिंह 83           |
| काकार्ये शशल्भ्मणः 109                | <b>बीबात्</b> पार्वजरोहिणी° 168 |
| सणं प्रतीशस्व वियोग° 278              | त.                              |
| भीरोएबीची 243                         |                                 |
| क्षीरोदो लवणेादवत् 264                | तत्ताचिमित्तभेदा° \$26          |
| सुद्राः संगासमेनं 101                 | तत्तद्वीर मृसिंह 131            |
| च.                                    | <b>तत्वेक्ष्यं पड्यतां</b> 95   |
|                                       | तर्य विश्वम्य 108               |
| <b>स्त्रो व</b> योरग° 201             | तनौ दर्स्वा पाको 117, 307       |
| -ग.                                   | तं परिणामं द्विविधं 220         |
| गण्डाभोगे विहरति 822                  | तरणीकुचमण्डलमिष 130             |
| गण्डेरस्थिरपच° 130                    | तल्पेषु कल्पहून° 219            |
| गर्भदुजैवशपुसैन्व° 159, 240           | तव क्रियन्ते करुणा° 171, 298    |
| गुणप्रणबिनी मुटि° 254                 | तव बीर कलिङ्गेच 203             |
| <b>ป้ายามีเล</b> ต์เ <sup>2</sup> 112 | तात्पर्यभेदयुक्तं 192           |
| बीवाअङ्गाभिरामं 101                   | ताहक् किमपि विशेष्यं 258        |
| ALTONO 104                            | 11 BY 14011 1441 4 10 -00       |

## KARIKAS AND VERSES OF THE EKAVALI,

.

| ताग् निर्माति करोति         | •••   |      | 185         |
|-----------------------------|-------|------|-------------|
| <b>त्ताला जा</b> अन्ति गुणा | •••   | •••  | 193         |
| तारत् कुतभन्द्र',.          | • ••• | •••  | 324         |
| नुलामालम्बते यस्य           | • ••• | •••  | 203         |
| तुल्यप्रमाणशैष्टया          | ात्   | •••  | 810         |
| तेजसा जगतस्तापं             | • ••• | •••  | 295         |
| स्यागश्रीहसितेन्द्र'        |       | •••  | 153         |
| स्यागस्तानन् सुरतरु°        | •••   | 178, | 217         |
| स्वागेनोपहसन् महेन्द्र      | •••   | •••  | 15 <b>3</b> |
| जासमैव वितर्कम              | • ••• |      | 97          |
| त्रीनभिधाय गुण              | न् …  | •••  | 149         |
| <b>चै</b> लोक्यप्रथमान°     | • ••• |      | 235         |
| रवं चेह्रच्छति              | • ••• | •••  | 275         |
| त्वस्खद्गधारापयसि           |       | •••  | 64          |
| स्वरखड्गधारा समरे           | • ••• | •••  | 118         |
| स्वत्तः कोऽप्यपरः           | • ••• | •••  | 235         |
| स्वहोर्रण्डधुरन्धरः         | • ••• | •••  | 318         |
| स्वन्प्रस्यार्थवसुन्धरेश    | •••   | •••  | 183         |
| स्वत्प्रस्वर्धी गिरिचर      | •••   | 163, | 211         |
| स्वद्विप्रयोगे परि          | • ••• | •••  | 811         |
| रवद्वेरिशितिपाल             | • ••• | •••  | 302         |
| स्वमसि रिपुनरा              | • ••• | •••  | <b>24</b> 5 |
| स्वधि लोचनगोचरं             |       |      |             |
| स्वयीत्यं सर्वेभ्यो         | ••••  | •••  | 289         |
| त्वामारूढं मदगजपति          | ° ••• | •••  | 140         |
| द.                          |       |      | ļ           |
|                             |       |      | 1           |

| दण्डापूपिकया  | यत्   | •••   | ••• | 809 |
|---------------|-------|-------|-----|-----|
| रही सरः पङ्कण | • • • | ••• ' | ••• | 106 |

| रयाये दुक् कर्पः                   | •••        | •••     | 169,  | 264         |
|------------------------------------|------------|---------|-------|-------------|
| रसमाणुसमांस°                       | •••        | •••     | •••   | 10 <b>2</b> |
| रातारः काति न प्रभ                 | <b>11°</b> | •••     | •••   | <b>244</b>  |
| <b>रानेस्यावे प्रीणित</b>          | ·••        | •••     | •••   | 817         |
| रारिद्यस्य रयालुस्वं               | •••        | •••     | •••   | 176         |
| रासीभिः प्रतिसारि                  | तानि       | •••     | •••   | 330         |
| <b>दिक्</b> कुसिंगरिभिः            | • • •      | •••     | • • • | 176         |
| दिङ्गात <b>ङ्गाः</b> कनक           | •          | •••     | 44,   | 271         |
| दिङ्गानक्रैः सह                    | •••        | •••     | •••   | 236         |
| दुर्वारैस्ते यद्योभिः              | •••        | •••     | •••   | 179         |
| <b>वृ</b> प्य <b>हु</b> र्वारवैरि° | •••        | •••     | •••   | 247         |
| रेवस्वास्य चिराय                   | •••        | <b></b> | ٩     | 180         |
| दोषोऽर्थपौनरुत्त                   | ायं        | •••     | •••   | 178         |
| दिर्भावः पुष्पकेतो'                | -          | •••     | •••   | 76          |
|                                    |            |         |       |             |

#### . Ч

| धराधिपश्ची°            | •••     | 820         |
|------------------------|---------|-------------|
| धार्थ वीर नृतिह        | <b></b> | <b>256</b>  |
| धाराविषं स्वइति°       | •••     | 137         |
| थावन्तीर्नरसिंह देव    | •••     | <b>2</b> 56 |
| धूर्त्ताधोरण देव       | •••     | 118         |
| ष्वनिप्रधानं काव्यं तु |         |             |
| ध्वनिरविवश्चित° …      |         |             |
| બાગપાલવાણાલ …          | •••     |             |

### न.

| न कस्य कर्णयोईर्ष <sup>ः</sup> | •••   |     | ••• | 156         |
|--------------------------------|-------|-----|-----|-------------|
| न चेह जीवितः                   | • • • | ••• | ••• | <b>12</b> 8 |
| न स्वद्देरिवधूवक्तं            | •••   | ••• | ••• | 252         |
| ननु मुगाङ्क मृगस्य             | •••   | ••• |     | 285         |

## 750 KÂRIKÂS AND VERSES OF THE EKÂVALI.

| न गवसि कयंकारं 164, 228            | ) परवारपेराञ्चप लां 277                     |
|------------------------------------|---------------------------------------------|
| मरसिंह देव न वर्ष 182              | परार्ध्वमविकेङ्गर 204                       |
| मरसिंह धरापाल 110                  | पलावनपरस्य मे 180                           |
| मरसिंह नरेन्द्रेज 258              | पद्मवतः कल्पतरो° 288                        |
| नरसिंह नहीपाल कीर्तिं 258          | पविषसहोब <sup>°</sup> 249                   |
| मरसिंह महीपाल महाम्धा 807          | पदव कंचन चकोर° 102                          |
| <b>मर्रांसह महीपाल विद्य' 8</b> 08 | प्रवन्नवधनहर्भे 203                         |
| मरसिंह महीपाल समस्तोऽपि 200        | पद्यामः किमिनं 107                          |
| <b>न विधेयप्राधान्यं</b> 151       | पाणिनित्रमुखैस्तैस्तैः 13                   |
| नवेषु कान्तेषु कृता° 825           | पीतः केमासि रत्नाकर 824                     |
| नायः काकोरराणां 157, 259           | पुनवक्तवद्यामासं 186                        |
| नाइं दूती नवानि 272                | पूर्वे पबोधेहतरे 116                        |
| निजकरकलितस्वाहं 260                | पृयुलकुचमारमुस्कट <sup>•</sup> 202          |
| नित्रचरणसविधनिपतन° 177             | <b>पृथ्वी पूर्वापरगिरि</b> 124, 292         |
| निपीतोऽवं वीर 298                  | पृथ्वीभारावतारं 122, 230                    |
| निर्णीयालंकारान् 815               | प्रतिबिग्वनस्य करणं 246                     |
| निर्देदग्लानिशङ्काख्या° 97         | मतिभटकान्त्राकुच <sup>0</sup> 198, 210, 885 |
| निः द्येषनि जेरनमस्कृत° 174        | मतिभटधरणिपतिभ्यो 807                        |
| नृत्वद्रगोद्दहास 821               | प्रतिभटमुकुटेषु 287                         |
| नृसिंह क्मावाल 115                 | मतिभा बहुशास <sup>0</sup> 19                |
| मृतिह मक्तो दानं 184               | प्रस्वयिष्ट्यी° 240                         |
| नृसिंह नूप भवतः कराब 200           | प्रथमं निरूपयाम <sup>°</sup> 218            |
| नृसिंह भूप भवतः संख्या 189         | प्रथमं निद्दिष्टानां 804                    |
| नृतिह वसुधाधिव 115, 264            | प्रसपूर्वान्यथा चेति 808                    |
| · प.                               | मागासीम्मकरन्द्र 126, 171, 806              |
|                                    | प्राणेश्वर स्वजनतुल्ब' 270                  |
| पष्वेतेऽलंकारा ··· ··· 194         | माधान्येन निवद्धं 250                       |
| पत्रावलीकावलनान्द <sup>0</sup> 136 | आवान्य <b>ग ।गवर्स</b> ••• ••. 200          |

# KÂRIKÂS AND VERSES OF THE EKÂVALÍ. 751

.

| प्रायशो यमके चित्रे ··· ··· 189                      | मनासनार्धे भव 100                               |
|------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| प्रालेवाचलकन्यका' 1                                  | महत्पायोवहिं 236                                |
| च.                                                   | मलिनयितुं <b>खरूं</b> 290                       |
| ۹.                                                   | महीमण्डलमन्हार 199                              |
| बलिनं जेतुमनीशः 815                                  | मिळितानां तु तथैषां 241                         |
| बाणैः पञ्चरिता 84                                    | मुख्यं तमर्थमाडुः 56                            |
| बाहुस्ते नरसिंह देव 120, 265                         |                                                 |
| बिन्द्रन्द्रतरङ्गिता' 11                             | मुख्यार्थानुपपत्तौ 62                           |
| बिम्बप्रतिबिम्बर्स्व 245                             | मूर्तिः कम्दर्पदर्पं 818                        |
| विम्बं चन्द्रमसः 171                                 | य.                                              |
| जहाजध्ययनस्य 105                                     | यः कैलासनिवास 248                               |
| भूनः कि पद्मनामं 183                                 | यः कलासानमास 242<br>यः प्रस्तुताप्रस्तुतयो° 242 |
| जूमोऽधुना सहोक्तिं 252                               |                                                 |
| ~ -                                                  |                                                 |
| म.                                                   | यत्र महापुरुषाणा 881                            |
| भन्नद्वारा लुलित <sup>•</sup> 79                     | बस्कर्णतापप्रमंवैः 67                           |
| मवति कियोपजननं ··· ··· 292                           | यत्तदुत्तीर्णमर्यादं 166                        |
| भवति प्रक्रमभङ्गः ··· ··· <sup>168</sup>             | यत्तीद्देरिवसुन्धरंश' 166                       |
| भाग्वसीभाग्यसीजन्य 188                               | यत्र त्वनुपनिषद्धः <sup>828</sup>               |
| <b>भुवः केलीतल्पं</b> 118, 214                       | <b>यत्र द्वीपस्तुषारक्षिति°</b> 164, 214        |
| भूतस्य भाविनो वा ··· ··· <sup>829</sup>              | यत्र न सद्पि व्यङ्ग्यं 189                      |
| भूत्वा भारत सर्वतोञ्च 280                            | यत्र प्रक्रान्तायां स्तुतौ 269                  |
|                                                      | यत्र प्रश्नपुरःसरमुत्तर° 824                    |
| म.                                                   |                                                 |
| म <b>दक्षीबक्षोणी</b> पति <sup>°</sup> ··· ··· ·· 70 | यन मक्षपुराखरणमा                                |
| मदाम्धास्त्वज्ञागाः 170                              | यत्र बिशेषणभावं 297                             |
| मदाम्मोश्रुजलं ··· ··· · <sup>188</sup>              | यत्र विशेष्यविशेषण° ··· 259                     |
| नन्दारनालोकवित्तुं 294                               | यत्र व्यङ्ग्यस्य सतो 267                        |
| मन्सारस्य मदण्युति 333                               | यत्रोत्तरोत्तरगुणां 298                         |
|                                                      |                                                 |

752 RÂRIKÂS AND VERSES OF THE EKÂVALÎ.

.

| यत्रोद्धिन्नं किंचिद्° ··· 825    | र                                          |
|-----------------------------------|--------------------------------------------|
| <b>यरप्येकाकिन्यो</b> 246         |                                            |
| यद्वाच्यस्य वत्तः 173             | रणे वीरनृसिंहस्य 252                       |
| यदि कारणसाकच्ये 281               | रतिहासम शोकम 97                            |
| यदि भवति वच्च म्यूतं 146          | रलयोईलयोस्तद्वत् 189                       |
| यदि वाच्यं व्यङ्ग्यं वा 140       | रविः पद्मोल्लासे 216                       |
| वरिह ककुमां सीझि 154              | राकागर्वितशर्वरी' 288                      |
| <b>यदिह न दिशां सीझि 155, 292</b> | राकातारकराज° 74                            |
| यद् भजति न स्प्रैन्दर्य 142       | राजन् नृसिंह भवतः 222                      |
| यद् भवति यौगपद्यं 811             | राज्ञां सभाः सकावयः 297                    |
|                                   | रू.                                        |
| यद्यत् पूर्वे तत्तत् 297          |                                            |
| यद्युभयोः पर्यायात् 207           | लक्ष्मस्ति परिचारिका 266                   |
| यद्वाच्यस्यावचनं 177              | लावण्यमेव सहजं 315                         |
| यमकं तु विधातब्यं 189             | लोकचयेऽपि चरितै 160                        |
| यशस्त्रिदशगाहिनी' 216             | लोको विक्रमितुं 169                        |
| यशोनिधे वीर 277                   | लोकेऽस्मिन् नरसिंह 162, 171, 308           |
| यश्चित्तं व्यश्नुतेऽह्वाय 148     | लोचनमधुकरमधुरं 208                         |
| यस्मिन्ननयोः साम्यं ··· 141       | घ.                                         |
|                                   | वक्तृबोद्धव्यकाकूनां 78                    |
| यस्यानिशं दिवि 218                | वसास्यली तव 205                            |
| था चण्डांशुमयूख° 248              | वस्तुस्पृहणीयत्वे 298                      |
| याञ्चादेन्यपराङ्मुखी 244          | A (A ( 56                                  |
| वासामम्बुधिरालवाल° 164            |                                            |
| युक्ता विपक्षेषु कृपा 125, 188    | वस्त्वन्तरप्रतीति° 225                     |
| <b>खुवतेरिव रूप° 14</b> 5         | वाक्यार्थगतत्वेन स्यात् ··· 243            |
| वे पतन्ति तव इस्त° 283            | चाक्यार्थो यदि हेतु° 299                   |
| यो लौकिकोऽप्यतिजनः 95             | <b>धाक्</b> यं यद्न्ययोक्तं <sup>326</sup> |
|                                   |                                            |

# KÂRIKÂS AND VERSES OF THE EKÂVALL.

| <u></u>                       |       |         | 181         |
|-------------------------------|-------|---------|-------------|
| धाड्यस्य रसादेवी              | •••   |         |             |
| बाच्यस्य सिकिहेतुं            | •••   | •••     | 186         |
| षाच्यो उस्यो ध्यङ्            | ग्य°  | •••     | 78          |
| वानं बाहुं विधास              | •••   | •••     | 829         |
| षाहिनीश्वरता लक्ष्मीं*        | •••   | •••     | 199         |
| विकासः कुसुनस्वेव             | •••   | •••     | 96          |
| वितरणे करणा                   | •••   | •••     | <b>2</b> 97 |
| विद्यासु मुष्णा               | •••   | •••     | 809         |
| बिधुन्तुर मनाधुना             | •••   | •••     | 154         |
| विधुरीकुर्वन् कवरीं           | •••   | •••     | 257         |
| विमा पद्माकरो पहि             | •••   | ***     | <b>2</b> 58 |
| विवोगिनो बिभ्वति              | •••   | •••     | 128         |
| विछसति विशेषण                 | नां   | •••     | <b>257</b>  |
| विलसति सति सा                 | भाष   | • • • • | 195         |
| विल्लद्विरोधगर्भे             |       | •••     | 276         |
| विद्यालवलभीभुजान्             | •••   | •••     | 254         |
| विशेष्वस्वामिधाने             | র     | •••     | 188         |
| विश्वा <b>जनैः कालक</b> ला°   | •••   | •••     | 819         |
| विश्वालनैस्तैः परि            | •••   | •••     | <b>2</b> 55 |
| विश्वेह्न <b>न</b> जाङ्किर्की | •••   | •••     | 16          |
| बिषमं विरूपघटना               | • ••• | •••     | <b>2</b> 87 |
| बिषयिनिगीलें विष              | ये    | •••     | 71          |
| विषयी विषयस य                 | वा    | •••     | 68          |
| विस्मबमसौ वृतिहा              | •••   | •••     | 278         |
| बीरः सर्वानपि नरपती           | ••••  | •••     | <b>2</b> 66 |
| वीर स्वद्रिपुरमणी°            | •••   | •••     | 821         |
| वीर नरसिंहतेजः                | •••   | •••     | 247         |
| बीर नरसिंह मृपते<br>95        | •••   | •••     | 100         |
|                               |       |         |             |

| बीर नरसिंह भूप 🚥                  | *** | 216      |
|-----------------------------------|-----|----------|
| बीर नरसिंह विभाति                 | ••• | 209      |
| वीर नृसिंह कवित्वं                | ••• | 170, 248 |
| वीरश्रीसिंहकान्ता <sup>°ं</sup> … | ••• | 280      |
| वीरश्रीस्वरसाभिसार*               | ••• | 69       |
| वीरः प्रांकु कॅति नाच             | ••• | 181      |
| वीराडुतादिषु च                    | ••• | 98       |
|                                   | ••• | 331      |
| त्रीडा चपलता हर्षः                | ••• | 97       |

#### ฃ.

| शब्दं व्यज्जकमाडु                | ••• | ••• | 77  |
|----------------------------------|-----|-----|-----|
| शम्द्रप्रधानं वेदार्ख्यं         |     |     |     |
| शब्दस्य पौनरत्त्यं               |     |     |     |
| शब्दार्थपौनवक्त्यं               |     |     |     |
| श्वडरायौँ वपुरस्व                |     |     |     |
| शब्दोऽर्पयति परार्थ              |     |     |     |
| शब्दोऽयं लाक्षणिको               |     |     |     |
| शरासनमिदं नमत्                   |     |     |     |
| र्धाणोरकीर्णमिवोडवल <sup>0</sup> |     |     |     |
| शृङ्गार¶रकरंणा° …                |     |     |     |
| बीलाः सर्वेऽपि कैलासाः           | ••• |     | 277 |
| शोषिताशेषदुर्वार°                |     |     | 218 |
| श्रीमजुल्कलभूमिपाल               | ••• |     | 250 |
| त्रीमज्सिह नरनाय                 | ••• | ••• | 187 |
| श्रीमणृसिंह नृपते कवि°           | ••• | ••• | 168 |
| त्रीमसूर्विह नृपते भवतो          |     |     | 283 |
| श्रीरमणः श्रीरमणः                |     |     | 82  |
| श्रेषः समाधिरौदार                | Ĩ   |     | 148 |

#### kârikâs and ve**kses** of the ekâvalî. 754

### स.

| स.                                          | सामर्थ्वनीचित्री रेशः 58                      |
|---------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| <b>सैयोगादि</b> भिरभिषा <sup>58</sup>       | सामान्यविद्येषत्वे 263                        |
| संबोगो विप्रबोगम् 58                        | सामान्येन विशेषः 266                          |
| संक्षेपेणाधुना लक्ष्म 147                   | सा विपरीता यस्यां 65                          |
| संस्थानियमामाचे 187                         | साहित्यार्णवकर्णधार 201                       |
| संगीतादिविचार' 188                          | सिर्दि निजक्तियायाः 65                        |
| <b>संपामाङ्गणभूषणस्य</b> 251                | सुधाकरो बीर 816                               |
| संग्रोस्कर्परिक्तन्° 121                    | सुप्तं प्रबोधोऽमर्घभा° 97                     |
| समजनन्तरकः श्रीमान् 129                     | सराजनाभ्वो मलवे 123, 226                      |
| स अयति वीर मृसिंह 278                       | रूपामा गोषमेहं 120, 220<br>रूपामा गोषमेहं 170 |
| सति हेतौ तद्र्पा° 822                       | सेनारजोभिस्तव 122                             |
| सरवसागर वृतिह 118                           | सीकर्येण निबदा 295                            |
| सदर्श सदशानुभवार् 210                       | सीमाग्यं तस्य चित्रं 185                      |
| संतोषकरणनिपुणो 244                          | स्तोतष्यस्तिग्मरोचि° 133                      |
| संत्वञ्च पुब्पसम्बं 172                     | स्थाने स्थाने कुलंधलारिषु 238                 |
| सबिन्दुकाबिन्दुकयोः 189                     | स्वः सिन्धा विषुधेन्द्र 233, 312              |
| समता दोषराहित्य° 148                        | स्वादः काष्यार्थसंमेदात् 96                   |
| समरवसुन्धरासु 115                           | स्वामाविकमागन्तुक° 318                        |
| समसमबसमुबार् 202<br>समस्तरीतिव्यामिश्वा 150 | स्वैः प्रभेदैरंखंकारे' 78                     |
| समालोक्वालेखव° 184, 204                     | -                                             |
| संप्रति कतिचिद्भेद्° 211                    | <b>E</b> .                                    |
| संमोगे करुणे विप्र° 147                     | हिरण्यकशिपुसेष° 111, 206, 261                 |
|                                             | हिनकरकलामौलिः 161                             |
| 1                                           | हरवे वससीति 101                               |
|                                             | हता हव्यति जानाति 175                         |
|                                             | देत्यन्तरसंबन्धात् <sup>814</sup>             |
|                                             | हेनाड्रेः कन्हरावां 116, 218                  |
|                                             | हेलबैब विनिर्धूत° 200                         |

## APPENDIX 3.

.

Names of works and authors and other proper names worth noting occurring in the Ekåvali *alphabetically arranged*.

| मर्जुन 19 अर्तुहरि 58<br>मलंकारसर्वेस्वकार 150 भामह 80 |   |
|--------------------------------------------------------|---|
| भलंकारसर्वेस्वकार 150 भागइ 80                          |   |
|                                                        |   |
| उस्कल 69,70,240,249,250,285 &c. भोज 146                | 1 |
| करहाटक 112 मलबर्मामण्डलाखण्डल 19                       |   |
| कर्णाट 112 महाभारत 128                                 |   |
| कलिङ्ग 76,116,117,118,128,125 &c. महिमअह 82            |   |
| कालिरास 52 मालप 112                                    |   |
| काच्यप्रकाशकार 78, 262 मुनि 96, 97, 98                 | ; |
| वाइमीर 173 विवनावलिवह्नम 202                           |   |
| कुन्तक (कुशक) 51 राजन् 98, 150, 192, 287, 804          |   |
| गाङ्गवंधावतंस 188, 202 लाह 112                         | ; |
| गुर्जर 112 वामन 51,140                                 | 5 |
| गौड 112 शकाधीश्वर 826                                  | i |
| चार्वाक 22 मीहर्च 19                                   | ) |
| जम्मुकेतु 100 सरस्वतीकण्डाभरण 298                      | ţ |
| हुर्गसिंह 219 सेवन] 112                                | 1 |
| नीतिनेत्राचार्व <sup>7</sup> इम्मीरें 176, 177         |   |
| पाणिनि 18 हम्मीरमानमईन 257, 260                        | ) |
| विहुल 11 इरिहर 19,245                                  | 2 |

### APPENDIX 4.

Quotations in the Ekavalt arranged alphabetically.

| ł | मन्तराले तु पाञ्चाली° 150 | 120 |                                |
|---|---------------------------|-----|--------------------------------|
| R | मर्धं चेतसि जानकी 108     |     | 60-1                           |
| ł | आतं स्थित्वा इनहाने 128   | 18  | <b>कहा वाराणस्वाममरतट°</b> 102 |
| v | अस्मविक्रमचेहिताति 107    | १२  | कस्त वण होइ रोसो 46            |
|   | भाष्ठादितायतवियम्बर्° 60  | 38  | का विसमा देवगई 828             |
| Ę | झारित्योऽवं स्थितो 128    | 18  | किमसुनिर्यलितैर्जड 104         |
| • | इतः झ देत्वा पाझचीः 59    | 19  | किवेत् चेत् साधुविंगकि . 58    |
| 6 | ईट्टक्षिणा सरा वेद्रवा 69 | 11  | साकावे बच्चलस्मणः 109          |
| 8 | इस्कासे कण्डवाहा 100      | 1   | केवं नावा पिद्याची 101         |

- १ सर॰ कण्ठा॰ of मोज, 2nd परिच्छेर, verses 6 and 7.
- وعره ماه, Act X., verse 14.
- श्रान्तिपर्वम् of महाभारत, आपसूर्मपर्वन, 158 अच्याय.
- \* बाल्सासायण of राजशेखर, Act V., verse 2.
- < fine a of HIN, Canto IV., verse 19.
- धान्तिमर्वम् of महाभारत, आपद्यर्भपर्वम्, 153 अण्याय.

• gui eto of anico, Canto 2, verse 55.

- १० कुमा॰ सं॰ of कालि॰, Canto 5, verse 32.
- ११ वैराम्परातक of मर्न्त्हरि.
- १२ It is found in काब्यू, 5th बझा, and जन्या, 1st स्टोत.
- It is found in anere of मम्मट, 10th anere.
- १४ नैष• of श्रीहर्ष, Canto IV., verse 52.
- १५ नेय॰ of आहर्ष, Canto IIL, verse 28.
- १ विक्रमोo of कालिo, 4th Act. Mallinatha says it is from आमिo शाकु.

### QUOTATIONS IN THE EKÂVALÎ. 757

| 34         | सुब्राः संवासुमेनं 101        |    | महाजञ्चनस्य 105                     |
|------------|-------------------------------|----|-------------------------------------|
|            | प्रीवामङ्गानिरामं, 101        | 3. | मर्चुरारिके दिष्टमा बर्धसे 60       |
| <b>२</b> ० | छिन्ते ब्रह्मधिरो यहि 108     | 22 | बनासनार्थे मन 100                   |
| શ          | तट्येश्वं पदवतां माव्यं 95    | 12 | बः प्रस्तुतात्रस्तुतवीः २४२         |
| 22         | सरम विमन्द स्वासु 108         |    | वस्कर्णतासमभवेः(?) 67               |
|            | ताला जाधन्ति गुणा 198         | 11 | बदि भवति बच्चम्बुतं 146             |
| •          | र्वो सरः पहुत्ररेषु · 106     |    | <b>बुवतेरिव रूपनङ्ग कार्ध्व</b> 145 |
|            | ब्रसमाणुसमांस° 102            |    | बोडलीविकोऽम्बतिजनः 95               |
|            | पद्य कंचन चकोरलोचने 102       |    | रङ्गेर्वृगरमणे 219                  |
| 20         | <b></b>                       |    | रतिहासम ग्रोकम 97                   |
|            | बिन्दुइन्द्रतरक्तितामसरणिः 11 |    | वक्तुबोद्धस्वकाकूनां 78             |

- ور الم ماره Act XII., verse 2.
- ২ স্পি হান্তু of কালি , 1st Act.
- २२ नैवध॰ of श्रीद्वर्ष, Canto IX., verse 66. The reading there is 'नदे: 'किरुरुरुयायि, विलिख्य परिषणा'.
- २३ It occurs in काव्य॰, 7th बझा॰ and भ्वन्या॰, 2nd ब्सोत. It is said to be from पञ्चवाणलील of वानन्दवर्धन.
- २५ वेणीसं of नारायण, Act III.
- د Vide api o of बिल्द o, p. <u>56.</u>
- ٩٩ इन. Act VIIL, verse 45.
- ३० मालतीमाधव of मबभूति, 1st Act.
- ३१ नेपघ० of श्रीइपं, Canto IX., verse 114. The reading there is 'मनास-नाघें मब मण्डन न '.
- ३३ सर॰ कण्ठा॰ of भोज, 1st परिच्छेद, at the end,
- ३४ सर. कण्ठा. of मोज, 1st परिचेद, at the end.
- ३६ By दुर्गसिंह.
- ३७ भार० नाह्य, ६ अण्या, १९, १८, १९, २० and २१ verses.
- ३८ काम्पप्रका• of मम्मट, 8rd Ullasa,

## 758 QUOTATIONS IN THE ERAVALL

| 25 | वीराबुतादिषु                    | ••• | 98 | ४२ | सनस्तरीति° 150                                          |
|----|---------------------------------|-----|----|----|---------------------------------------------------------|
|    | विकासः कुसुमस् <b>येव</b>       | ••• | 96 | ХŚ | स्वादः काष्यार्थसंमेदो ? 96<br>इत्वे वससीति मस्तिवं 101 |
| So | <b>शुङ्गा</b> रवीर <sup>•</sup> | ••• | 98 | 88 | हरवे वससीति मलिवं 101                                   |
| 85 | संबोगो विषयोगम                  | ••• | 58 | l  |                                                         |

१९ मोज.

४९ भर्नुहरि.

४१ The first of these two verses is found in दशरूप of धनझय, vide 4th परिच्छेद 40, 41 कारिका's.

४४ कुमा॰ सं॰ of कालि॰, 4th Canto, 9th verse.

### APPENDIX 5.

1

Names of authors and works found in the Tarala alphabetically arranged.

| मनिनवगुन्न 85, 265.                           | तन्त्रवासिकटीका 152.    |
|-----------------------------------------------|-------------------------|
| अनर 3, 12, 16, 18, 32, 42, 101, 108,          | रण्डिम् 189.            |
| 187, 190, 288, 280.                           | ध्वनिकार 148.           |
| मलंकारसर्वेस्व 257,266                        | पाणिनिसूच 8, 12, 15 &c. |
| अलंकारसर्वेस्वकार 21, 186, 187, 282,          | मामाकर 85.              |
| 287, 249, 261, 262, 381, 882.                 | म <b>हनावक</b> 85.      |
| अलंकारसर्वस्वसंत्रीविमी 81.                   | महपाद 8, 87.            |
| अलंकारसर्वस्वसंजीविनीकार 57.                  | भट्टमझ 128.             |
| <b>आचार्व</b> 8, 14, 54, 68.                  | भहलोहाट 85, 88.         |
| बस्ट 300.                                     | भरत 98.                 |
| <b>कारम्बरी</b> 8.                            | भाह 85.                 |
| कालिदास 22, 299.                              | भामह 24, 28, 80, 882.   |
| काव्यप्रकाश 19, 43, 57, 79, 110,<br>130, 148. | भोज 145.                |
| काव्यकार्यकार 48, 64, 66, 72, 78,             | भोजराज† 98, 286.        |
| 94, 186, 287, 249, <b>2</b> 62, 266, 882      | महानाष्यकार 55.         |
| किरणाबली 8.                                   | माबकाव्य 48,            |
| केवट 176.                                     | मुद्राराशस 17.          |
| गुरु 89.                                      | रघुवंश 104.             |
| चकवर्सिन् <sup>*</sup> 221.                   | राजन्‡ 287, 804.        |

\* The same as संजीवनीकार, or संजीविनीकार, सर्वस्वसंजीविनीकार or अलंकार धर्व-स्वसंजीविनीकार.

† The same as भोज.

‡ The same as भोज.

AUTHORS AND WORKS IN THE TARALA. 760 चाकुन्सल 104. रामाबण 17. ere 25. **গীয**ুক <sup>85</sup>. चानन 71, 145, 174. संजीवनकार 824. वार्षिक 199 and in other places. संजीविनीकार\* 287. ftra 78, 101, 185, 208, 250. सर्वस्वकार† 186, 281, 287. वेजवन्ती 187. सर्वस्वसंजीवनीकार\* 221. शांकर 8. स्वरमञ्जरीपरिमल 59, चाबर 8.

· The same as संजीवनीकार, or अलंकारतर्वस्वसंजीविनीकार, or सर्वस्वर्धजीवनीकार,

† The same as अलेकारसर्वस्वकार.

;

## APPENDIX 6.

Quotations in the Tarala, alphabetically arranged.

| ٦ | अगूडमपरस्वाई वाच्यसिद्धबङ्गमस्कुडम् ।                          |
|---|----------------------------------------------------------------|
|   | संदिग्धतुल्बग्राधान्वं काकासिप्तमसुन्दरम् ॥                    |
|   | व्यह्ण्यमेव गुणीनूतव्यङ्ग्यस्वादी भिक्ताः स्मृताः । p. 180.    |
| Ą | मझित्वलसिताइयांचार् वेद्रस्वादि गम्बते ।                       |
|   | तेन माणवको बुद्धिः साहृदवातुपजाथते ॥ p. 68.                    |
| ą | मन चातिसबांस्यं वत् फलं प्रवोजकत्वाभिनित्तं तत्रानेशध्ववसावः । |
|   | p. 23 <b>2</b> .                                               |
| S | मच किनाः कामकुषाः कतूनाम् p. 104.                              |
| ٩ | भद्रावच प्रज्वलत्वप्रिर्वेः                                    |
|   | प्राज्यः प्रोचानुळवलस्वेष धूनः । p. 146.                       |
| Ę | महेतं सुखतुःखबोरनुगतन् p. 104.                                 |
| ٠ | मध्यवसितप्राधान्ये स्वतिश्ववोक्तिः । p. 287.                   |
| 4 | अनपहुतकपस्व विषवस्वोपरञ्जनम् ।                                 |
|   | भवेदिपबिणा वण रूपकं तम् प्रकीर्त्वते ॥ p. 218.                 |
|   |                                                                |

९ अगिटाभ्यागमोध्वेक्षा शङ्का । p. 109.

१ का॰ प्र• ५ उका. प्राधान्ये and मता: are the readings there.

- By आचार्य. . Vide तन्त्रवात्त्विक, p. 318, Commentary on Sútra 22, 1st अध्याo, 4th पाद.
- र वाले॰ सर्वे॰ of राजा॰ रुप्य॰, p. 69.
- ५ It is found in कान्य॰ of मामट, 8th बलात.
- ६ डत्तर॰ चरि॰ of मव॰, Act 1st.
- अले• सर्वे of राजा इप्य , p. 65.
- ९ प्रता॰ यशो॰ of विद्याना॰, रसप्रक॰. The whole line is अनिष्टाम्यागमोत्मेका श्रद्धा रोषादिकारणम् । 96

- २० अनुकरणे तु सर्वेपान् ( दोषाणानप्ववुष्टतैव ) । p. 48.
- ११ अनुवाद्यमनुत्त्वेष न विवेबमुदीरबेत् । p. 159.
- १२ अनुस्वानामसंलक्ष्वक्रमव्यङ्ग्यस्थितिस्तु वः । श्वव्यार्थीभवद्यत्त्युत्पविधा स कथितो ध्वनिः ॥ p. 110.
- **१३ अमाबाइ मावीऽतिरिच्यते** । p. 20.
- ९४ जनिधेवाविनामूते प्रतीतिर्लसणेष्वते । लक्ष्यपाणगुणैर्योगार् कृत्तेरिटा तु गौणता ॥ p. 69.
- १९ अभिमेत्तप्रावासः करा नः संभविष्यति । नीचसाधनमेतेषां परोत्सर्गेकत्रीविनाम् ॥ p. 43.
- १६ अमेराध्यवसायो हि फलेऽतिश्वयनामनि । न पुनः फलितोऽस्त्वच नेरोऽभेरे न सिध्यति ॥ p. 287.
- १० अमुना सह निरयें गच्छ बोऽस्मान् हेटि । p. 167.
- १८ अयं वाव बः पवते सोऽमिर्नाचिकतः । p. 167.
- १९ अर्थेश्लेषस्य स विषयो वष शब्दपरिवर्त्तनेऽपि न श्लेपस्वखण्डना । p. 262.
- २० अवववविपर्वासवचनमप्राप्तकालम् । p. 160.
- २१ अस्त बेलगहनं नु विवस्वानाविवेश अलधिं नु नहीं नु । p. 224.
- २२ आचाराच स्पृति ज्ञात्वा स्पृतेच अुतिकल्पनम् । p. 8
- ২০ কা০ দ০, ২০ জ
- **११ A न्याय.**
- ११ কা০ স০, ত০ %
- **१** A न्याय.
- रण तन्त्रवा•, p. 318, commentary on Sûtra 22nd, 1st Adhyâya, 4th Pâda.
- १५ प्रता० यशो० of विद्याना०, दोषप्रक०.
- **१६ अलंब सर्वव संजीव of चक्रवर्तिन्.**
- १९ काब्य• of मम्मट, 9th डझास.
- २० न्यायदर्शन of गौतम, 5th अध्या, 11th Sûtre.
- ११ किरा॰ of भार॰, Canto 9, verse 7.

#### QUOTATIONS IN THE TARALA.

- २१ मागासले विरोधस्य विरोधागासता नता । p. 2.
- २४ आरोप्यमाणस्य प्रकृतोपयोगित्वे परिणामः । p. 110.
- १५ आलक्ष्यवन्तमुकुलान् इत्यादि p. 104.
- २६ उरारकी चेंदरवं रवावतः p. 66.
- २० उपमैव तिरोमूतमेदा रूपकमिष्यते । p. 212.
- २८ डपादेवविधेवस्वगुणस्वानि वजेः फले । डद्देश्वस्वानुवाद्यस्वप्राधान्वानि गुणान्ववे ॥ p. 152.
- **२९ उमा वामिन्हामी** p. 804.
- ३० एकं संधिस्तोरपरं प्रच्यवते । p. 168.
- ३१ एकचैवानुरागभेत् तिर्वहम्लेष्छगतोऽपि वा। बोषितो बहुसक्तिभेद्रसामासस्तिथा गतः ॥ p. 105.
- **३२ एकदिणिचतुष्पादवनकानां विकल्पनाः ।** p. 189.
- 88 एकस्वानेकच प्राप्तावेकच निबननं परिसंख्या । p. 115.
- १४ एतचामेः त्रिवं धाम वर् घृतम् । p. 167.
- ३५ एप निष्कण्टकः पन्या अप संपूरवले हरिः । p. 167.
- ३६ मोजः कान्तिमती गौडीवा । माधुर्वसौकुमार्बोपपन्ना पाझाली । p. 146.
- १३ प्रता॰ यशो॰ of विद्याना॰, अलं॰ प्रकः॰. The reading there is 'विरोधानास इष्यते ।'
- २४ अलंब सर्वेव of राजाव इय्यव, p. 40.
- २५ अभि० शाकु० of कालि०, Act VII.
- २. काम्पाद. of दण्डिन्, 2nd परिच्छेद, verse 66.
- ३० A न्याय.
- ३१ प्रता० यशो० of विद्याना०, रसप्रक०.
- ३२ काव्याद० of दण्डिन, 8rd परिच्छेद.
- ३३ अलंब सर्वव of राजाब इच्यव, p. 158.
- ३६ कान्याले॰ सूत्र of वामन १।२।९२॥ and १।२।१२॥ respectively.

- ३• कालासमस्यमीस्युक्बम् । p. 109.
- ३७' का विसमा देवगई &c. p. 828.
- १८ काव्यं वधसेऽयंकृते इत्यादि p. 17.
- ३९ काण्यालापांच वर्जवेत् p. 16.
- ४० किमाद्यपेशितैः पूर्णः समर्थः प्रत्यको विधी । तेन प्रवर्त्तकं वाक्त्वं ग्राक्षेऽस्मिन् चोढ्नोच्यते ॥ p. 14.
- ४१ क्रमस देशसामान्सातु । p. 804.
- ४२ सामधर्मोऽपि विजयः सचिवस्य हि जीवित्तम् । pp. 119-20.
- ४३ सीणः सीणोऽपि शशी भूवो भूवोऽभिवर्धते सत्वम् । विरम प्रसीद सुन्दरि बौवनमनिवर्त्ति बात्तं तु ॥ p. 249.
- ४४ गीष्पतिर्धिषणो गुरुः । p. 185.
- ४९ गौः मुझ्लमलो डिस्य इस्वादी चनुष्टवी सब्दानां प्रवृत्तिः । p. 55.
- ४६ ततः प्रतस्ये कोवेरीं भास्तानित रघुईँछन् । घरैस्कैरिवेशीच्यानुद्धरिप्यन् रसानित ॥ p. 182.
- ४० ततः स्वफलेनीपादेवधिवेवगुणभूतवागमहणाट् गुणेन चोहेच्वानुवाद्यप्रभाग-भूतापेक्षणात् तम्बस्थाभावः । p. 152.
- ४८ तस्वमार्गानुसंधानात् तस्वनिर्धारणं नतिः । p. 109.
- . २९ प्रताः यशोः of विद्यानाथ, रख प्रकः. The whole line is कारवयन्त्रमेसुर्ग मनस्तापन्वरादिकृत् ।
- to' It occurs in काब्यo of मामत, 10th seen.
- ३८ का॰ प्र॰ of मम्म॰, २ ब्हा॰.
- **४० By आषार्य.**
- ४१ मीमांसादर्शन of जैमिनि, 8rd अच्या॰, 8rd पाद, 12th Sûtra.
- ४३ Found in अलं. सर्व. and कान्य.
- ४४ अमरकोश 24th verse, 1st काण्ड.
- ४५ महामाष्य.
- ¥६ एउ॰ of कालि॰, Canto IV. verse 66.
- ४० तन्त्रवॉर्त्तिक.
- ४८ प्रता॰ यशो॰ of विद्याना॰, रसप्रकृ०. ' अर्थनिर्भाएम् ' is the reading there.

- ४९ तत्संदेहेऽपि तदुपादानस्य न्याव्यत्वादन्ययानुपस्थितपरिवन्थितिः पायिवे-हिरदव्यपतयो नाह्रिवेरन् । p. 8.
- ५० तथागतावां परिहासपूर्वे सख्यां ससी वेजवती बनापे । आवें त्रजामोऽम्बत इस्वयैनां वधूरत्वाकुदिलं दर्वा ॥ p. 78.
- ५१ सर्रमन्द्रमसि कृष्णम् p. 167.
- ५२ तरन्वोन्वं मियो वनोत्पाचोत्पादकता अवेत् । p. 124.
- 48 तया स पूत्र विभूषित म । p. 206.
- ५४ तकों विचारः संदेहार् भूलताक्रुलिगर्तताः । p. 109.
- ५५ तस्मात पहेरनिहितैः पहार्येर्लसण्या वाक्यार्थः प्रतिपाचते । p. 87.
- **५६ तात्पर्वायोंऽपि व्यङ्ग्यार्य एव ।** p. 57.
- ५० तामिमामप्रदाहाब p. 167.
- ५८ तेजः प्रभाव आलोकः p. 185.
- ५९ जीनुहाहरणान्तान् वा बद्दोदाहरणाहिकान् । गीमांसकाः सौगतास्तु सोपनीतमुहाहतम् ॥ p. 802.
- ६० स्वरपाहाह्ययं जेवमनहाकं बरहने । मुक्तं तरन्वतस्तेन सोऽप्यहं मनसि सतः ॥ p. 287.
- ६१ दूरकार्यस्तस्वहजः कार्यानन्तरजस्तया । मञ्जूको वृक्तकारी चेस्वसंख्याविषहेतवः ॥ p. 286.
- इर इग्रेनेजपर्यस्वाझिस्बग्नाही पक्षे निवर्स्यते । p. 176.
- **६६ देवतापादसंस्पर्धस्तकिङ्गस्पर्धनं तथा।** p. 181.
- ४९ By आचार्य.
- ५० रघु० of कालि॰, Canto VI., verse 82.
- ५१ प्रता• गरो• of विद्याना०, अलं॰ प्रक.
- ५६ प्रता० यशो० of विद्याना०, कान्यप्रक.
- इर सर. कम्झा of मोल, र परि, Vide notes pp. 659-60.

६४ हिहस्तं च हिकर्णे च हिनेषं चैकनासिकम् । गुरुरैंवं शिरः पाबान् सशिस्नव्रपणोहरम् ॥ p. 828. १९ धारासामाम्नुसंतत्थोर्विपं गरसतोववोः । p. 187. **६६ भूतिवित्तस्य मैःस्पृद्धं ज्ञानामीहागमातिभिः ।** p. 109. ६० ध्वानं चिन्तेहितानाप्तेः शून्यताश्वासतापकृत् । p. 109. ६८ अवं कर्गुः मज्जाविधुरमभिचाराव हि मलाः । p. 11. **६९ न भीतं न पलाबितम् ।** p. 125. • नवविदिर्मवे राहि सहसचोपद्धितन् । p. 158. •१ नासतैः पूजवेहिष्णुं न केतस्वा महेश्वरम् । p. 180. •२ निपातेनाप्यमिहिते कर्मणि न कर्मविभक्तिः । p. 174. •1 निमालयत ईशते p. 128. •४ निमित्तान्तरं नैमित्तिकम् p. 6. अ निरकासबह्रविमपेतवसं विबदालवादपरदिग्गणिका । p. 215. •६ निशाकरकरस्पर्शाणिश्वचा निर्वृतास्मना । अमी स्तम्भाइबो भावा व्याख्यन्ते रज्यमामया ॥ p. 28. 🗢 पदार्यावगमसमनन्तरमाविनी समम्बद्यक्तित्तात्पर्वम् । p. 57. \$ प्रता• यशो• of विद्याना॰, रसप्र॰, 'नानाभिष्टागमादिष ' is the reading there. ( unio utile of dearing, tane. The reading there is seriefly and ward

चिन्तासून्यत्वतापडत् ।

६< शिवमहिनस्तोत्र of पुष्पदन्त.

- एप of कालि, Canto IV., verse 10.
- ७२ काम्या॰ सूत्र॰ of बामन, ५१२/२२॥
- By महमझ.

७४ А न्याय.

- 🛰 (शिशुः व॰ of माघ॰, Canto 9, verse 10.
- 💘 By Mallinâtha.
- 🛰 स्रतं॰ सर्व॰ संजी॰ of चन्नवर्त्तिन,

- अ पहार्थेर नुरन्होऽसी वाक्यार्थः संप्रतीयते । p. 87.
- परिवङ्घ विण्णाणं संमावित्वद जसो विसप्पन्ति गुणा । सुव्वद सुपुरुसचरिधं कि ते जेण ज हरन्ति कम्वालावा ॥ p. 17.
- ८० परोस्कर्पाक्षमेर्घ्या स्याहीर्जन्यान्मन्युतोऽपि वा। p. 105.
- <? पर्वावेण इवोस्तस्मिन्नुपमेवोपमा मता । p. 124.
- ८२ पवनाग्रिसमागमो झार्य सहितं ब्रह्म वदसतेजसा । p. 167.
- **८१ पाणिपद्ववविधूननमन्तः ।** p. 219.
- ४४ पुष्पं प्रवालोपहितं वदि स्वान्मुक्ताकलं वा स्कुडविद्रुमस्यम् । ततोऽनुकुर्यादिशदस्य तस्यास्ताम्रोडपर्यस्तरुचः स्मितस्य ॥ p. 287.
- ८५ प्रधानवाक्यमङ्गोक्स्याकाङ्क्षं प्रकरणं मतम् । p. 4.
- ४६ प्रवृत्तिर्वा निवृत्तिर्वा नित्येन कृतकेन वा । पंसां वेनोपदिद्देवत तच्छाखनभिधीयते ॥ p. 18.
- ४० मिन्नत्वेन प्रतीयनानवोरैक्वारोपणमुपचारः वया गौर्वाहीकः । p. 48.
- ८८ मूर्त भव्यायोपदिइयते । pp. 89-90.
- ८९ मृगीपरिभवो व्याघ्यामिस्यवेहि स्वया कृतम् । p. 177.
- ९० मुतुतीक्ष्णतरं यत्त्व्यते तहिरं मन्मय दृइयते खावि। p. 167.
- ९१ मौर्यी दितीयामिव कार्मुकस्य । p. 158.
- By महपाद (कुमारिल) in his तन्त्रवार्त्तिक on २१९।४६।। The reading there is पदार्थेः पदविज्ञातैः वाक्यार्थः प्रतिपादाते ।
- •९ सेतुबन्ध of प्रवरसेन, p. 9.
- ८० दश्तरूप of धनंजय has 'परोहकर्षाक्षमाऽसूया गर्वदीर्जन्यमन्युजा'. Vide 4th परिच्छेद, 16th कारिका.
- <१ प्रता० यशो० of विद्याना०, अलं० प्रक०.
- ८२ एए. of कालि., Canto VIII., verse 4.
- ८३ किएाo of मारo, Canto 9, verse 50.
- ८४ कुमा॰ सं॰ of कालि॰, Canto 1, verse 44.
- ८८ А न्याय.
- ८९ एपू॰ of कालि॰, Canto XIL, verse 37. See notes p. 503.
- ९३ कुमा॰ सं॰ of कालि॰, Canto III., verse 55.

- ९२ व एपोऽन्सईरव माकाशः । p. 167.
- ९३ बचु रन्दधाते लोकनहो दुःखाकरोति मान्। p. 167.
- ९४ वन किचिए सामान्वं कवित्र विश्वेषः स विषवः सहसतावाः । p. 196.
- ९५ बणास्व पुरुषस्य मृतस्वार्भि वागव्येति वातं प्राणवसुराहिस्वं मनवन्द्र दिद्यः स्रोचं पृथिर्वी ग्ररीरमाकाखनास्त्रीयपीर्लोनानि वनस्पतीन् केम्रा अप्सु लोहितं च रेतव निधीवते । pp. 104-5.
- **९६ वरिएं किंग्या** p. 167.
- ९ बहेतदस्यानुतटं विभाति । p. 167.
- ९८ वजृत्वं मण्डलाकारं तद्वज्ञीसकनुच्चते । p. 226.
- ९९ बावज्जीवनप्रिहोचं जुहोति । p. 5.
- १०० बोडबनम्बः पताकेवन् । p. 167.
- १०१ बोडसी तपहारेति । p. 167.
- १०२ रसमायतसमासमावमञ्चनानां निबन्धे रसवन्त्रेवकर्जस्विसमाहितानि मादो-इवमावसंधिमावद्यवलताच प्रयगलंकाराः । p. 186.
- १०३ रसारेरलंकारत्वं सनातनं न भवति प्राधान्यद्धाबामलंकार्यत्वात् । p. 81.
- १०४ राकाबामकरुट्ट चेदमूतांशोर्मवेद्रपुः । तस्या मुखं तदा साम्यपराभवमबामुबात् ॥ p. 287.
- १०५ रीतिरात्मा काध्यस्य । p. 51.
  - ९२ तैत्तिरियोपनिषद्, 5th अनुवाक, शिक्षाच्याय ' स य एषोऽन्तर्ह्रदय आकाशः । तस्मिलर्थ पुरुषे मनोमयः । '.
- ९३ विद्या॰ of माध, Canto II. verse 11.
- < तैत्तिरियोपनिपट्, 6th अनुवाक, ब्रह्मानन्दवझी. ' यदिदं किं च तत् सृष्ट्वा तदेवानुमा-विश्वत्. Also काठकोपनिषट् २। ६। २॥ यदिदं किं च जगत् सर्व प्राच पजति निःस्रतम् । '.
- १०० डत्तर० of भव०, Act IV.
- १०२ अलं सबैं of राजा क्रम्य, pp. 185 and 190.
- १०३ अलं॰ सर्व॰ संजी॰ of चक्रवर्त्तिन.
- १०४ Found also in कान्यप्रका of मम्मट, 10th उझा .
- १०५ काम्या० सू० of वामन १/२/६/।

- १०६ राहारी रसे व्वरूग्वे कटुलं गुणः । p. 48.
- १० लकुचो लिकुचो डिहुः। p. 208.
- १०८ लक्षणा तेन पड्रिधा। p. 72.
- १०९ वपुर्विकपासमलक्ष्यजन्मता । p. 26.
- ११० वसन्तमृतूनाम् p. 804.
- १११ वाक्वेनैव हि वाक्यार्थः साक्षादेवाभिधीवते । उपलक्षणतथास्व संबन्धप्रइसंभवः ॥ वाक्यं गोपदयुक्तं वन् तत् सास्नादिसमन्वितम् । वाक्यार्थे वदतीत्वेवं व्युत्पत्तिः सुक्ररेव हि ॥
- ११२ वाजपेवस्तिष्ठतु श्वरद्वर्ण्वताम् । p. 8.
- ११३ विगलन्मधुव्रसकुलाशु जलं न्यमिमीलव्हजनयनं नलिनी । p. 215.
- ११४ विभूतिर्भूतिरस्रयोः । p. 185.
- ११५ विरोधे गुणवाइः स्वास् । p. 207.
- ११६ विशुद्धज्ञानदेहाय विवेशीदेव्यचसुषे । मेवः प्राप्तिनिनित्ताय नमः सोनार्धधारिणे ॥ p. 8.
- ११७ विद्येषनिषेधे द्येषान्यनुज्ञानम् । p. 271.
- ११८ विषयनिगरणेनाभेरप्रतिपत्तिर्विषयिणेऽध्यवसायः । p. 281.
- ११९ विषय्याकारमारोव्य विषयस्यगनं यहा । रूपकर्स्तं तदा तत्र रस्नुनेन समन्वयः ॥

१०६ का॰ प्रo of मम्मट, डo ७.

- १०० अमरकोश, 2nd काण्ड, verse 60. The readings there are दहु: or दह:
- १०८ का॰ प्र॰ of मम्मट, ड॰ २.
- १०९ कुमाo of दालिo, Canto 5, verse 72.
- ११३ शिशुः व॰ of माघ॰, Canto IX., verse 11.
- ११५ A न्याय.
- ११७ A न्याय.
- ११८ अलं सर्वं of राजा रूप, p. 56
- ११९ अलंब सर्वव संजीव of बह्ववर्त्तिन.

यहा तु विषयो कपानू स्वस्मारप्रच्यतो भवेतु । उपयक्तये पराकारः परिणामस्तहा मतः ॥ p. 221. १२० ध्याख्यानतो विद्येषप्रतिपत्तिः । p. 105. १२१ व्रज विटपममुं रहस्व तस्ये। p. 167. १२२ व्रजतः कतात वजसि । p. 43. १२१ शक्तिरेव हि संबन्धों मेरमास्या न विद्यते । p. 54. १२४ इटदवृद्दाभिधेयांभ प्रत्यक्षेणान पद्यति । मोत्य प्रतिपन्नस्वमनुमानेन चेष्टया ॥ मन्ययानुपपस्या च बुद्धा शक्ति इयाश्रिता-मर्थापस्यैव बुध्येत संबन्धं विप्रमाणकम् ॥ p. 89. १२५ शब्दार्थी मूत्तिराख्याती जीवितं व्यक्टग्यवभवम् । p. 54. १२६ ्छाचि भूषयाति मुतं वपुः प्रश्नमस्तस्य भवत्यलंक्रिया। प्रधमागरणं पराक्रमः स नयापादिससिद्धिभूषणः ॥ p. 182. १२७ शुष्केन्धनाग्नित् स्वच्छ जलवत् सहसैव यः । ब्यामोत्यन्यत प्रसारोऽसी सर्वत्र विहितस्यितिः ॥ p. 148. १२८ द्येषः परार्थस्वात् । p. 197. १२९ अते जाताधिकारः स्यात् । p. 279. १३० श्लेषः प्रसारः समता माधुर्यं सुकुमारता। भर्यव्यक्तिहरारस्वमो जःकान्तिसमाधयः ॥ इति वैदर्भमार्गस्य प्राणा द्वागुणाः स्मृताः ॥ p. 148.

१२० A न्याय.

- १२१ शिशुः व॰ of माघ, Canto XV., verse 87.
- १२२ शिश, वo of माघ. Canto VII., verse 53.
- १२६ किरा॰ of भार॰, Canto 2nd, verse 32.
- १२७ का॰ प्र॰ of मम्मट, उल्ला॰ ८.
- १२८ It is a न्याय.
- १२९ It is a न्याय.
- २३० काव्याद० of दण्डिन, 1st परिच्छेद, verses 41 and 42.

- १३१ सगुणीभूतव्यङ्ग्यैः सालंकारैः सह प्रभेरैः स्वैः । संकरसंसृष्टिभ्यां पुनरप्युद्योतते बहुधा ॥ p. 148.
- १३२ सरवत्यागारनी द्वत्यं देन्यं कार्पण्यसंभवम् । p. 109.
- १३३ स निर्विदय ययाकामं सटेब्वालीडचन्दनी । स्तनाविव दिग्रस्तस्याः ग्रैली मलयहर्तुरी ॥ p. 158.
- १३४ समयगुणा वैहर्भा । p. 146.
- १३५ सर्वमभ्यहितद्रष्यं प्रच्छादनमपेक्षते । p. 180.
- १३६ सर्वेषां प्रायशोऽर्थानां व्यक्तकत्वमपीव्यते । p. 57.
- १३७ ससैन्यभान्यगाद्रामम् । p. 104.
- १३८ साक्षात् प्रत्यक्षतुल्ययोः । p. 54.
- १३९ सा नूनमाः किमयवा इतजीवितेन । p. 120.
- १४० सामान्धं गुणसाम्येन यब वस्त्वन्तरैकता । p. 117.
- १४१ सिद्धं धार्मिणमुद्दिय साध्यधर्में विधीयते । p. 160.
- १४२ सिद्धे सत्यारम्मो नियमार्थः । p. 196.
- १४३ सुप्ता कि नुसुता नुकि मनसि मे लीना विलीना नुकिम् । p. 224.
- १४४ सैषा भागवी वारुणी विद्या। p. 167.
- १३१ ध्वन्या० of आन०, उद्योत ३, verse 88.
- १३२ प्रता० यशो० of विद्याना०, रसप्रक०.
- १३३ रघु॰ of कालि॰, Canto IV., verse 51.
- ११४ काम्या० सू० ा वाम० १।२।१९।
- १३५ A न्याय. Vide तन्त्रवार्तिक of कुमारिल p. 920.

' सर्वमम्पईतां इव्यं प्रच्छादनमपेक्षते ।

यत्र कचन च प्राप्ते सामत्तत्र नियम्यते ॥

- १३६ का॰ प्रo of मम्म०, २ उ झा॰.
- १४० प्रता० यशो० of विद्याना०, अलंब प्रका.
- **१४९ A** न्याय.
- **१४२** A न्याय.
- ९४३ अमह.

- १४५ सैवा स्थली बन विचिन्वता स्वाम् । p. 167.
- १४६ सोऽनेकस्ब सकुन्पूर्वः । p. 186.
- १४७ स्तोकेनोत्ततिगायाति स्तोकेनावास्यधोगतिम् । अहो सुसहृद्यी वृत्तिस्तुलाकोटेः खलस्य च ॥ p. 263.
- १४८ स्मरामि वामीरगृहेषु सुप्तम् । p. 177.
- १४९ स्मृतिः पूर्वानुभूतार्यविषयज्ञानमुच्यते । p. 109.
- १५० स्वसिद्धवे पराक्षेपः परार्थे स्वसमर्पणम् । उपारानं लक्षणं चेख्यका ग्रुद्धेव सा दिथा ॥ p. 66.
- १५१ स्वस्या भवन्तु कुरुराजसुताः सभृस्याः । p. 48.
- १५२ स्वार्येस्यागे समानेऽपि सह तेनान्यलक्षणा । बन्नेवमजहस्स्वार्या जहस्स्वार्या तु तं विना ॥ स्वार्थेकांग्रस्थागाइंग्रान्तरनेव लक्ष्यते यत्र । सा जहरजहस्स्वार्या तस्वमसीस्वाहिावेषयहृष्टवेवम् ॥ p. 68.
- १५३ स्वार्यबाधेन वचनस्व परार्यस्वात् । p. 80.
- १५४ इस्तामा अमहस्ता अमद्वयोगुंणगुणिनीभेंदातु । p. 71.
- १५५ हेतोर्वाक्यपतार्यत्वे काव्यलिङ्गमुदाहतम् । p. 120.
- १४६ काः प्र॰ ां मम्म॰, उल्ला॰ ९.
- १४८ एपू॰ of कालि, Canto XIII, verse 35.
- १४९ प्रता॰ यशो॰ of विद्याना॰, रस प्रक्त॰. The reading there is पूर्वानुमूतविषयज्ञानं स्पुतिरदाहता ।
- ९५० का॰ प्र॰ of मम्म॰, ब्रह्मा॰ २.
- १५१ वेणिसं० of नारा०. Act 1.
- १५३ 🗛 न्याय.
- १५४ कान्मा० सः of वाम० ५।२।२०॥
- १९५ प्रता० यशो० of विद्याना०, अलंब प्रकुब.

# ADDENDA AND CORRIGENDA

•

•

#### то

# THE EKÂVALÎ, THE TARALA, AND THE ENGLISH NOTES.

\_\_\_\_\_

| Page.      | Line                  | Incorrect.                  | Correct.                     |
|------------|-----------------------|-----------------------------|------------------------------|
| 5          | 15                    | ۳                           | म                            |
| 11         | 8-8                   | The verse argara -should a  | not have been printed in big |
|            |                       | types as it is a quotation. | Vide English notes, p. 834.  |
| 22         | 21                    | ेरेशने                      | °देशेन                       |
| <b>2</b> 8 | 8                     | <b>हेनु°</b>                | <b>दोप</b> °                 |
| 39         | 24                    | रोषस्त° D.                  | हेतुस्त° K.                  |
| 29         | 5                     | विण्मतो°                    | विम्मतो <sup>०</sup>         |
| ",         | 9                     | गुणान्तर्भावे               | गुणानन्तर्भावे               |
| <b>32</b>  | 11                    | पलायप्रायं                  | पसलप्राबं                    |
| 88         | . <b>4</b>            | ध्वन्युपलम्भेन              | ध्यन्यनुपलम्भेन              |
| 36         | 20                    | ध्रस्यया <sup>0</sup>       | भत्त्वाब                     |
| 39         | 7                     | बयायुत°                     | वयाशुत <sup>°</sup>          |
| <b>4</b> 0 | 12                    | आकाङसेति                    | <b>भाकाङ्</b> सेति           |
| 41         | 21                    | नाविशिष्टः                  | माविधिष्टे                   |
| 43         | 8                     | मत्रवसि                     | व्रजतः                       |
| 45         | 20                    | मतिपतृ                      | प्रतिपत्तू                   |
| 47         | 12                    | प्रागजानानवैवे°             | प्रागजानानवेदे°              |
| 54         | 11                    | বিসাম                       | विभागं                       |
| 56         | 22                    | रधा                         | रज्ञा                        |
| 57         | <b>†</b> <sup>4</sup> | सारप बों अप                 | तात्पबार्योऽपि               |

ADDENDA AND CORRIGENDA.

| Page.      | Line.   | Incorrect.                     | Correct.                        |
|------------|---------|--------------------------------|---------------------------------|
| 61         | 6       | °प्बङग्वा°                     | 'ब्ब <b>ह</b> ण्या <sup>0</sup> |
| 66         | 28      | लबस्वेन                        | लक्ष्यत्वेन                     |
| 68         | 9       | स्वार्थारवागे                  | स्वार्यम्बागे                   |
| 71         | 26      | परामर्श्वन                     | <b>परा</b> मर्थन्               |
| 8 <b>2</b> | 10      | त≭ज°                           | त्रुण°                          |
| <b>84</b>  | 15      | °হসি <b>চ্য</b> জু             | *रभिष्य क्रू                    |
| 86         | 19      | °मुक्तिपक्षा°                  | °भुक्तिव्यक्तिपसा°              |
| 92         | 12      | कार्य कारण°                    | कार्यकारण°                      |
| 93         | 13      | विभावााइगतस्वे <sup>०</sup>    | विभावाडिगतस्ये <sup>0</sup>     |
| 94         | 1       | °ল্বনিধান                      | <sup>0</sup> स्तानिधानं         |
| 100        | 12      | रक्ता कृष्टिः                  | रक्ताकृटिः                      |
| 108        | 18      | तथापाधाय                       | तथाव्याधा <b>व</b>              |
| *          | 15      | श्लोकेनोक्ता                   | श्लोंके <b>नोक्ता</b>           |
| 105        | 7       | °मग्न                          | °गम°                            |
| 109        | 11      | °चङ्गा°                        | °হাঙ্গুr°                       |
| 117        | 18      | पुण्डरीकभूप्रभू <sup>0</sup>   | पुण्डरीकम्भू°                   |
| <b>30</b>  | ,<br>19 | <b>पुण्ड</b> रीकप्रभुनीनां     | <b>पुण्ड</b> रीकभू रशृतीनां     |
| 119        | 17      | कार्वस्याप्रस्तुत <sup>०</sup> | कार्यस्य प्रस्तुस°              |
| 121        | 16      | तण स्फुरति न                   | न स्फुरति तव                    |
| 129        | 8       | महारवाग°                       | महत्त्वाग°                      |
| 182        | 8       | °कल्पड्रमबो°                   | °कल्प् हुमबो°                   |
| 185        | 9       | तरधि चपलता                     | तद्धिचपलता                      |
| 186        | 18      | শ্তামনর <sup>°</sup>           | °श्ताचनदै°                      |
| 189        | 19      | ध्वेङ्गपनत                     | ष्वङ्ग्यमेत <sup>०</sup>        |
| 144        | 18      | <b>सदारो°</b>                  | त <b>्दा</b> ये°                |
| 145        | 4       | . गूणा                         | ्युणाः ।                        |

# ADDENDA AND CORRIGENDA.

| Page.               | Line. | Incorrect.                 | Correct.                   |
|---------------------|-------|----------------------------|----------------------------|
| 149                 | 12    | °वंधुरां                   | °बस्धुरां                  |
| 150                 | 3     | *ग्रीवंत                   | °•यधी <b>यम्त</b>          |
| 151                 | 12    | चया                        | रावा                       |
| 152                 | 6     | चेर्त्रा                   | चेर्जा                     |
| 158                 | 18    | °वेधब°                     | 'विभेग'                    |
| 170                 | 16    | °खुक्मौ                    | °खुकमौ                     |
| 174                 | 10    | नीललोहितमिति               | नीललोहितननी                |
| 186                 | 14    | °पौनरुरुबं                 | °षौनहत्त्वं                |
| 191                 | 4     | 'यंभग'                     | °र्धभन°                    |
| 193                 | 10    | <b>वेप</b> स्ति            | देप्पन्ति                  |
| <b>9</b>            | 11    | भा इहोन्ति                 | °आइ होस्ति                 |
| <b>2</b> 01         | 2     | तदिते                      | तजिते                      |
| <b>2</b> 05         | 7     | °वेणी°                     | <sup>•</sup> बे।वि*        |
| **                  | 18    | °ৰন্দসাৰ                   | <sup>0</sup> वस्तुभाव      |
| <b>2</b> 09         | 10-11 | °मनोइरमिति                 | <sup>0</sup> मन्दिरस्वमिति |
| 211                 | 8     | <b>ते बै</b> र्ल°          | तैर्वले'                   |
| 212                 | 19    | °मेरौ                      | °नेदा                      |
| <b>2</b> 15         | 12    | °शुजलं                     | 'मुजलं                     |
| 221                 | 20    | व्यतिकधुरा                 | <b>ध्यति</b> कर धुरा       |
| <b>2</b> 2 <b>4</b> | 18    | कारकैत्तवं                 | <b>का</b> रकैक्व           |
| 232                 | 12    | ज्ञानस्वै°                 | ज्ञानस्त्रे°               |
| 233                 | 15    | °याजना°                    | °बोजना°                    |
| "                   | 19-20 | एतेनेवमुपात्त <sup>०</sup> | <b>ए</b> तेनेयमनुपात्त*    |
| ,,                  | 20    | सिद्राध्यवसाय"             | सिद्धाध्यवसाय <sup>°</sup> |
| <b>2</b> 37         | 23    | चझित                       | चेहित                      |
| 289                 | 22    | °दित'च°                    | °दितप् <sup>2</sup>        |

775

٠

•

| 776         | ADDENDA AND CORRIGENDA. |                             |                                     |  |
|-------------|-------------------------|-----------------------------|-------------------------------------|--|
| Page.       | Line.                   | Incorrect.                  | Correct.                            |  |
| 241         | 5                       | Strike off uganugani a      |                                     |  |
| 245         | 17                      | <sup>•</sup> वैधनर्च        | ° वेधम्प्रां <sup>0</sup>           |  |
| <b>254</b>  | 7                       | गरसिङपन्°                   | ন্য্যন্ত খন্ত                       |  |
| *           | 9                       | धनुर्वस्थाः                 | भनु <b>र्वडवाः</b>                  |  |
| <b>2</b> 58 | 1                       | नरसिङ्गरेन्द्रेण            | गर्रांसह गरेन्द्रेण                 |  |
| <b>2</b> 61 | 19                      | प्रातीति <b>वः</b>          | भारीतिके                            |  |
| <b>10</b>   | 21                      | समपहरत्व                    | सगङ्गपदस्व <sup>0</sup>             |  |
| 262         | 6                       | तःबोत्पत्तिकत्वात्          | तत्वौपपत्तिकत्वार्                  |  |
| <b>2</b> 69 | 20                      | तुल्बा <sup>°</sup>         | स्तुरवा <sup>0</sup>                |  |
| 272         | 14                      | ेशिया मासुरेः               | <sup>°</sup> शिवामासुरैः            |  |
| <b>282</b>  | 15                      | °रो न                       | °रहेर्न                             |  |
| 99          | <b>2</b> 1              | Strike of कचिन् संरेहसंकरमा | þ                                   |  |
| <b>2</b> 95 | 6                       | नरसिंह महीपाल तेजसैव        | नर्रा <b>सहनही</b> पालस्ते वसेव     |  |
| 801         | 16                      | पीनरत्त्वाह                 | पौन <del>रुत्तवा</del> बह           |  |
| 804         | 15                      | म्बाबनूला                   | <b>ৰাচ্যন্যাৰমূ</b> লা <sup>০</sup> |  |
| <b>3</b> 10 | 19                      | लम्पा                       | लम्बा                               |  |
| 815         | 8                       | *तर्कवादम                   | ° <b>ন</b> ৰ্কনা <b>ন্দ</b> °       |  |
| 827         | 5                       | परिस्कुरद्याग°              | परिस् <b>फुरस्वाग</b> °             |  |
| 828         | 4                       | वद्या                       | बद्या                               |  |
| 829         | 15                      | ° অদর্যি রংবাজ              | °समर्पितत्वाच                       |  |
| 882         | 12                      | °रवाङ्गल्य                  | °रेवाङ्गल्ये                        |  |
| <b>3</b> 84 | 14                      | श्रीरनीरवस्मिभणं            | श्रीरनीरबन्मिश्रणं                  |  |
| 841         | 10                      | °काङ्भे°                    | °काकाङ्से°                          |  |
| 842         | 1                       | स्नानारम नमित्ति कत्वम्     | स्नानादेव नैमित्तिकत्वम्            |  |
| 849         | 12                      | अम्बस                       | सभ्यास                              |  |
| 874         | <b>2</b> 0              | सिदेम                       | सिद्रेम                             |  |

#### ADDENDA AND CORRIGENDA.

| Page.       | Line.      | Incorrect, | Correct, |
|-------------|------------|------------|----------|
| 880         | <b>2</b> 5 | °শাৰণা°    | °मावेना° |
| <b>382</b>  | 17         | केचित्तू   | केचित्तु |
| <b>8</b> 86 | 21         | पबस        | पबस्     |

#### Page 411

'सानरव विषयो हान्य: फलन-ब दुदाहतम् ' The apparent meaning of this does not suit well according to प्रदीपकार and other commentators; because फल has to be taken in two different senses of जन्यस and जन्यसान-विषयस. We must either say that Mammata was not very accurate or that फल should be taken to mean both जन्यस and जन्यसलविषयस on the principle mentioned by himself, 'स्थितेषु समर्थननेतल्', if the Kârikâ is to be taken in the apparent meaning. My friend, Shastri T. Ganapati who was consulted on the subject, defends the apparent meaning of the Kârikâ as under :---

' ज्ञानकपं तरम्यकपं वा जन्वं जन्वज्ञानविषयकपं च वयदस्ति ज्ञानस्व फलं तत् सर्वमच फलपदार्थः । अवनाश्चवः । ज्ञानविषयस्य ज्ञानफलस्य च नियो निज-स्वनिवनात् पावनस्वादेलेश्वणाजन्वविषयत्वाभ्युपगमे विषवमेदानावात् फलस्वमनुप-पर्ज स्वात् । जनकज्ञापकवोईतुत्वनिव लोकसिद्धं हि जन्वज्ञाप्वयोः फलस्वम् । अत एव पावनस्वादिकमसङ्घन् फलपदेन व्यवद्वतं वृत्तौ । ( That पावनस्वादिकम् is expressed as फल in the वृत्ति is shown in Notes ). एतेन इष्टान्तस्व प्राक-व्यादेर्जन्यस्वलक्षणं फलस्वं पावनस्वादेस्तु दार्टान्तिकस्य जन्यज्ञानविषयत्यल्लभाणं तदिति वैषम्याद् दृष्टान्तानुपपत्तिः कारिकागतफलपदस्य जन्यज्ञानविषयत्यत्वभाणं तदिति वैषम्याद् दृष्टान्तानुपपत्तिः कारिकागतफलपदस्य जन्यज्ञानविषयत्यत्व् इति प्रदीपोद्यावितस्य दोषस्य नावकाधः । जन्यजन्यज्ञानविषययोहनयोरपि फलस्यवन-इारदर्शनेन फलपदार्थताया उक्तत्वात् ।

तरछप्रदीपवोडनवोरपि ल्सपाजन्वज्ञानं तीराहिज्ञाननेव विषयस्तीराहिकनेव । फलं तु तरऌस्व पावनस्वाहिकं प्रदीपस्य पावनस्वाहि ज्ञानम् । काब्यप्रकादावृहद्दीकापि (विद्याचक्रवर्त्तिनिर्मता) तरलतुम्बाभिप्रावेद दृदवते । यतः सा कारिकाध्याख्यानित्यमुपसंइर्राते । 'न तु सर्वया फलविषययो-स्ताहात्म्यमुपप्रयते ' इति ।

 Page. Line. Incorrect.
 Correct.

 420
 27
 ईषद्गिव्यक्ति°
 ईषद्भिव्यक्ति°

 Page 451
 251
 251
 251

The verse 'काकार्य ग्राहरूमण:----' is attributed to Kâlidâsa in Jahlaņa's 'Subhâshitamuktâvalî'. *Vide* Dr. Bhândârkar's Report on the Search for Sanskrit manuscripts during 1887-88 to 1890-91, p. XXV.

| Page. | Line.      | Incorrect. | Correct.  |
|-------|------------|------------|-----------|
| 455   | <b>2</b> 5 | 54-5       | 254-5     |
| 479   | 13         | °निष्टरा°  | °निष्ठरा° |

Page 501

वाच्यवचन and अवाच्यवचन्शेष's are treated at great length in Mahimabhatta's Vyaktiviveka. Vidyâdhara has borrowed much from it. A few extracts from the work will be interesting :---

' वनिन्द्रशब्दार्यानप्रूदनं हरेहिंग्ण्यपूर्वे कशिपुं प्रचलते ' इत्वव हिरण्यकशिपुमिति वक्तव्ये हिरण्यपूर्वे व शिपुनिग्युक्तं सं। उत्राध्यवच्चनं होषः । यत्रेः उत्र हिरण्यकाद्यः क-शिपुशब्दव्याभिधेय धानी वा त्यातां स्वरूपमाचप्रधाने वा । तत्र न टावः भिधेय-प्रधानी । ध्रानभ्युपगमात् । अर्थस्यासमन्वयात् । कशिपुशब्दस्य नपुंदःकलिद्वताप-त्तेच । नापि स्वरूपप्रधानी । न होवनस्ररविधेषस्य हिण्यकशियोरभिधानानुकारः प्रख्यानक्रियाकर्मभावेनाभिहितो भवति । द्विधो हि शब्दानुकारः । शाब्दर्खार्यस्व-नेदात् । तत्रेतिनाध्ययच्छेदे शाब्दः प्रसिद्ध एव । अर्थावच्छेदभावादार्थः । वया 'महद्यि परदःखं ग्रीतरं सम्यगाहुः' इति । इह चायमेवार्थोऽनुकारः इतिनानव- ण्छेदात् । केवलं यत्तस्याभिधानमनुकार्यं तत्नानुकृतम् । यखानुकृतं तत्तस्याभिधान-मेव न भवति । त्येके हिरण्यकसिनुरिति तस्याख्यानम् । न हिरण्यपूर्वः वासिपुरिति । अतस्तस्यावाच्यवचनं दीषः ।

बनान्यस्यालंकारस्य विषयेऽलंकारान्तरनिबन्धः सोऽपि वाच्यावचनं दोषः ।

| Page.    | Line.         | Incorrect.                 | Correct.              |
|----------|---------------|----------------------------|-----------------------|
| 511      | 15            | eliphants                  | elephants             |
| <b>n</b> | 27            | तनानुप्रसा <sup>•</sup>    | तपानुपास <sup>°</sup> |
| 516      | 21            | त म्मु ख्यं                | रान्मु खर्ब           |
| 551      | 18-19         | <b>उ</b> वामेथे <b>पमा</b> | <b>उ</b> पमंगे(पमा    |
| 553      | 25            | तदिरः                      | तदि्ः                 |
| 557      | <b>2</b> 0-21 | or                         | on                    |
| 558      | <b>25</b>     | Âshâdhara                  | Á í á dhara           |

Page 559

Râghavabhațța also takes the same view of Pariņúma as Vidyádhara.

' अत्र ( 'विच्छित्ति द्येषैः सुरसुन्द्ररीणाम्—' इस्यत्र ) विच्छित्तिद्येयस्य यक्षकर्दः महिर्दर्णकस्वेन निरूपणात् तस्य च मकुतोपयोगिस्वाच परिणामालंकारच । '

'(' तब कुसुनशास्त्रं शीतरविमस्व मिन्होः — -') कुसुमेषु बद्वाणस्वमारोपितं तदिर-इ दुःख इस्तेन प्र इतोप वोगीति परिणानम् । " मारोप्वमाणस्व प्रकृतोप वोगिस्ते परि-णानः " इति तल्लभ्रणः न् ।'. Thus आरोप्वमाणस्व मारोपविष वतवा प्रकृतोप वो-गिस्तम् is not necessary to constitute परिणाम according to राष तप्रष्ट as well as according to विद्याधर.

| Page.      | Line. | Incorrect. | Correct. |
|------------|-------|------------|----------|
| 561        | 21-24 | emarelds   | emeralds |
| <b>562</b> | 2     | Do,        | Do.      |

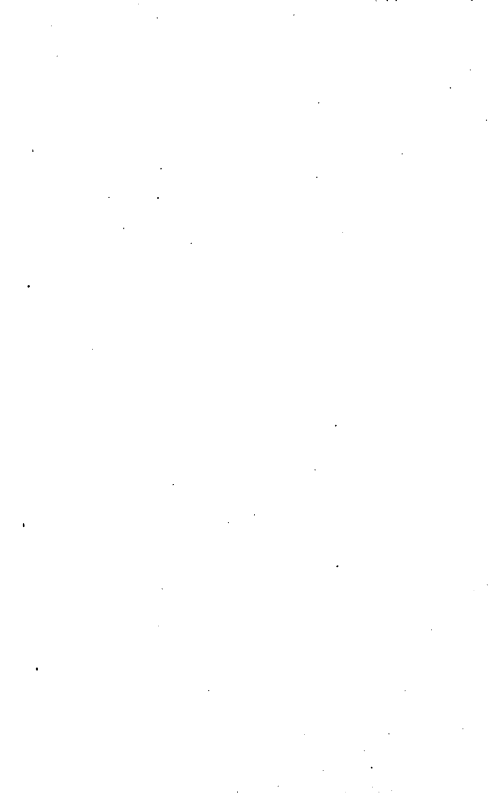
| 780         |       | ADDENDA AND              | CORRIGE NDA.          |
|-------------|-------|--------------------------|-----------------------|
| Page.       | Line. | Incorrect.               | Correct.              |
| 581         | 14    | धर्म्बद्रीसा             | धर्म्युलेसा           |
| 596         | 24    | षधम्बेम् -               | वैधर्म्बम्            |
| 598         | 24    | <sup>°</sup> वस्तुपमा    | 'बस्तूपमा             |
| 681         | 8     | Insert ' as ' after ' an | .d '                  |
| <b>6</b> 86 | 18    | कस्वचिद                  | कस्बचिष्              |
| 742         | 18    | चरित्रैविचित्रैः         | चरि <b>वैविचिवैः</b>  |
| 764         | 15    | <b>''ধিবৰ</b> '          | <b>'विधेव'</b>        |
| 771         | 22    | •मभ्बर्हितां             | <sup>0</sup> मभ्बहितं |

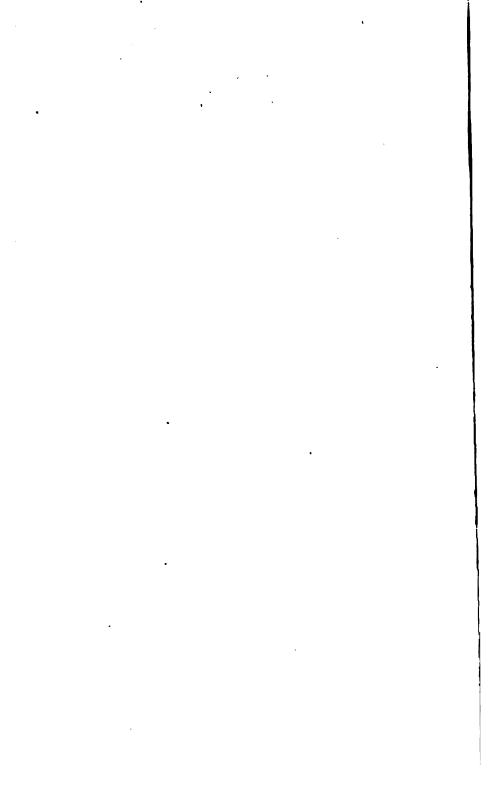
1

•

•

•





• · · · . . . ► ·

# 14 DAY USE

## **RETURN TO DESK FROM WHICH BORROWED**

### LOAN DEPT.

This book is due on the last date stamped below, or on the date to which renewed. Renewed books are subject to immediate recall.

| 17No <b>w'58LA</b>                     |                 |
|----------------------------------------|-----------------|
| REC'D LD                               |                 |
|                                        |                 |
| ······································ | 7 9             |
| REC. CIR. JUN 16 77                    |                 |
| SENT ON ILL                            |                 |
| AUG 2 8 2006                           |                 |
| U.C. BERKELEY                          |                 |
|                                        |                 |
|                                        |                 |
| · ·                                    |                 |
|                                        |                 |
|                                        |                 |
| LD 21A-50m-9,'58                       | General Library |

(6889s10)476B

General Library University of California Berkeley

# YC 54583

