

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

# Usage guidelines

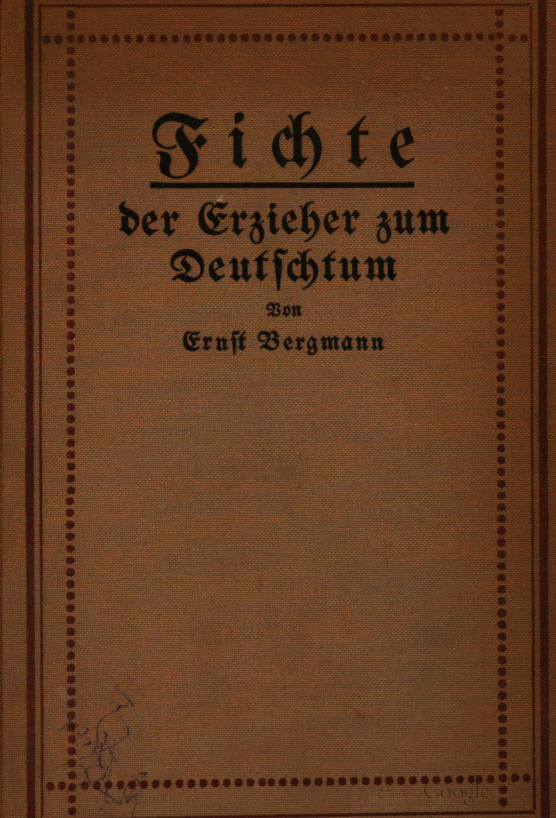
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

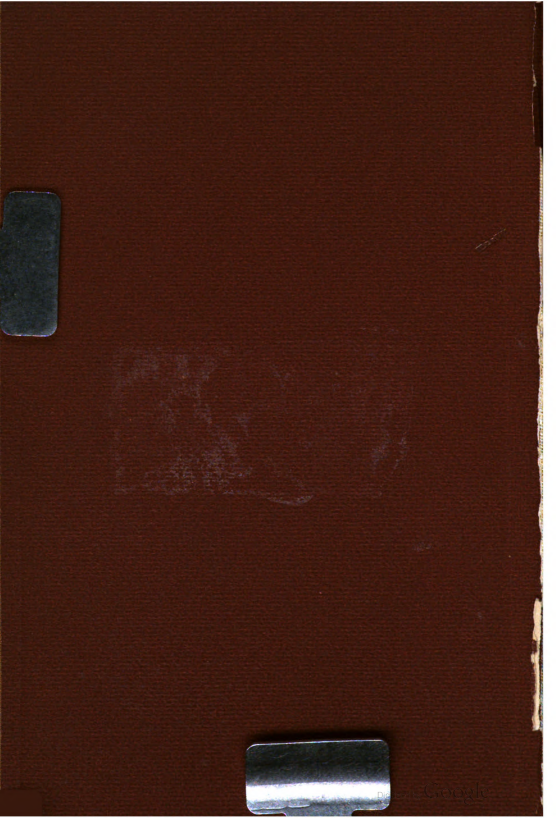
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

# **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







-• Digitized by Google

1

(

# Fichte, der Erzieher zum Deutschtum

Eine Darstellung der Fichteschen Erziehungslehre

Von

# Ernft Bergmann

Privatbozent an der Aniversität Leipzig

Leipzig :: Verlag von Felix Meiner :: 1915

Coppright 1915 by Felix Meiner in Leipzig.

1

Orud von Luguft Pries in Leipzig.



# 201512 FEB 28 1916 BE ·FA4 YB45

# Vorwort.

In der wunderbaren Abendröte des 18. Jahrhunderts scheint die Menschheit das Ideal ihrer Vollkommenheit deutlicher geschaut, die Schnsucht, ihm näher zu kommen, lebendiger empfunden zu haben. Im Glanz, der das sinkende kosmopolitische Jahrhundert verklärt, träumte Kant vom ewigen Frieden, sah Fichte die goldenen Zinnen einer neuen Heliopolis am Horizont funkeln. Jean Paul schilderte uns seine Hohen Menschen, die Hellenisten und Windelmannschüler suchten, im Schutt versunkener Kulturen nach dem sühen Berlorenen der Menschheitsjugend. Und Schiller sange:

> Bie schön, o Rensch, mit Deinem Palmenzweige Stehft Du an des Jahrhunderts Reige.

Die Zeiten haben sich gewandelt. Blutig ist das Morgenrot des 20. Jahrhunderts aufgegangen. Ein schwerer Dunst von Hah und Grauen lagert über den Horizonten Europas. Wie lebendig ist noch das Tier im Menschen! Wie weit sind wir noch von der Palme entfernt! Sie scheint den Händen der Menschheit für lange Zeit entglitten.

Angesichts dieser Schreckgestalten der Wirklichkeit verwebt sich unser Geist nur um so inniger in das lichte Traumbild eines edleren Menschentums, einer vollkommenen irdischen Gesellschaft, wie es vor hundert Jahren die Schnsucht deutscher Dichter und Denker geschaut. Und unter allen, die damals geträumt, ist es Fichte, dessen Soffnungen unserem Herzen heute am nächsten stehn. Fichte erblickt die Menschheit unter dem Bild eines wilden Waldes voll wuchernder Baumarten. Ihre schöne Blüte liegt fern bei den Griechen. Heute steht sie verlassen, ohne Wartung

#### Borwort.

und Pflege, keiner edlen Früchte mehr fähig. Aber der Gärtner wird kommen, der aus dem verwahrloften Gestrüpp einen Wildling auswählt, dessen Stamm der Aultivierung noch fähig erscheint, sein Holz beschneidet, ihn pfropft und veredelt durch eine besonnene Aunst der Menschenumbildung von Grund aus, wie sie Pestalozzi gelehrt. Dieser Stamm heißt Deutschtum. Gelingt seine Veredelung, der ganzen Menschheit wäre geholfen. Dies der Hauptgedanke der Fichteschen Lebensarbeit.

Unsere Darstellung sucht diesen Leitgedanken aufzufangen in dem Augenblick, da er in der wogenden Innerlichkeit des jungen Fichte entspringt, sich flärt und läutert an den wichtigsten ge= schichtsphilosophischen Theorien des Aufflärungsjahrhunderts, an der Schwermut Rousseaus, dem Idealismus Rants, an Bestalozzis unendlichem Glauben, und sich sessung System in der Mannesweischeit des Berliner Redners an die deutsche Ration. Zwei Menschheiten stehen sich gegenüber, die wirkliche und die geschaute, eine immer lebende reale und eine erträumte ideale. Und die große Frage lautet: wie kann die erstere auf die Stufe der letzteren hinaufgehoben werden, wie kann die Menschheit durch ühren edleren Genius erlöst werden von ührem schlechteren. Fichtes Erziehungslehre weist hier den Weg.

Diese Lehre ist mehr als eine Theorie. Sie ist ein Evangelium. Es handelt sich hier nicht um Auffindung der besten Lehr= methode. Es handelt sich um das Heil und die sittliche Wohlfahrt des ganzen Menschengeschlechts, um seine Wiederaufrichtung nach des Jahrhunderts tiesem Fall. Fichte preist Bestalozzi als den "letzen Retter und Heiland der Menschheit". Auch Fichte kommt als Heiland und Erretter und als ein großer Liebender dazu. Ein Strom ist aufgebrochen in seinem Jnnern, dessen Gewalt bestimmt ist, die Menschheit über sich selbst hinauszu= tragen. Ein Gesicht ist ihm geworden aus der Geisterwelt, das Ideal einer höheren Bildung, ein Wissen um bessen, zufünftige Menschheitsalter. Nun gilt es eine zweite Reformation auf dem Boden der Kantischen Bernunft= und Freiheitslehre. Es gilt eine zweite Welttat der Deutschen. Luther und Fichte, sie wollen das gleiche: "mehr Himmel diesseits des Grabes". Bon Luther geht der gerade Weg über Kant zu Pestalozzi und Fichte. Er bezeichnet die drei Schritte des deutschen Geistes aus der Fin= sternis des Mittelalters durch die Morgendämmerung der geister= befreienden Reformation zum hellen Mittag der Bernunstwissenscheft, aus der Fichtes "besonnene Runst der Selbstveredelung des Menschegeschlechts" hervorgehen wird.

Dieser Lieblingsgedanke Fichtes ist modern im besten Sinne, ist, unter moralischen Gesichtspunkten geschaut, das gleiche, was die Rulturphilosophie der Nieksche u. a. heute erstrebt. Die Zeit ist gekommen, da die Menschheit ihres natürlichen, brutalsten Erziehers, des Rampfes ums Dasein, nicht mehr bedarf, sondern das große Geschäft ihrer Vervollkommnung und Höherentwicklung selbst übernimmt traft der erlangten Einsicht des Ber= standes und Herzens. Durch ein dunkles Tor ging der Weg. Geheimnisvolle Aräfte der Natur, oder sagen wir mit Fichte: ein göttlicher Weltplan, hat sie dahin geführt, wo sie heute steht, hat die irdische Humanität aus der Finsternis der Tierheit empor= geleitet zum hellen Wissen um ihr Sein, ihren Ursprung und ihre Bestimmung, zur Ahnung ihres schöneren Lebens, zum sehn= süchtigen Erfassen ihres Ideals. Sie übernimmt von nun an selbst die Führung an der Hand jener erwählten Geister, auf deren Haupt das himmlische Feuer der Idee herabgefallen. Sie wird ihr eigener Gärtner, Züchter und Fortbildner ihres geistigen und förperlichen Leibes, Erzieher und Zögling zugleich. So entsteht die ideale irdische Rulturgemeinschaft eines unendlichen Bildungsstrebens, das allein das Leben der Menschheit lebens= wert macht und aus dem dereinst "das Reich Gottes" hervortreten wird, die unsichtbare Rirche der Heiligen und Reinen, der Gottmenschen der Zukunft. Und Fichtes "wahrhafte Mademie" ist der Ort des Rachdenkens der Menschheit über sich

selbst, der zentrale Punkt ihres Gesamtgewissens. Rach ihrem Ratschlag gestalten sich alle öffentlichen Verhältnisse, vor allem die Erziehung, dieser große, unablässig erklingende Ruf der Jutunft an die Gegenwart. Denn nicht auf den Vesitz der Jdee allein kommt es an, sondern auf die Kraft, sie in die Wirklichkeit hineinzugestalten, sagen wir also auf die Organisation. Was Fichtes "Gelehrter" als gotterfüllter Seher im flutenden Reich der geistigen Gestalten erschaut, wird er als "Regent", d. h. eben als Organisator hineinmauern in den harten Grund des Irdischen, Baläste errichtend, an denen die Ewigkeit fortbaut.

Das Volk der Dichter und Denker ist es, in dessen Schöß diese hohen, menschheitspolitischen Hoffnungen gereift und hervorgetreten sind. Und das deutsche Volk hat zugleich bewiesen, daß es auch der "Organisation" fähig ist wie kein zweites, ja daß es das bestorganisierte Volk der Erde ist, wie selbst die Mißgunst unserer Feinde bewundernd uns zugestanden. Hat also der Fichtesche Glaube an die weltgeschichtliche Mission des Deutschtums, hat seine Metapher vom "Normalvolk der neuen Vildung" nicht doch ihren berechtigten Untergrund?

Deutscher Idealismus hat den Sieg unseres Bolkes vorbereitet, deutsche Organisation ihn vollendet. Eine ungeheure Aufgabe wurde gelöst, deren Bewältigung gar mancher für unmöglich gehalten. Ein Bolk, an dessen Kraft die höchsten Anforde= rungen in der Geschichte gestellt wurden, ist auch zum Höchsten berufen. Bon diesem Fichteschen Glauben können wir nicht lassen. Ein neues Marathon wurde geschlagen und das neue Salamis wird folgen. Und deutscher Friede istes, von dem wir alles erwarten.

Das Buch entsprang in seiner Grundidee einer Seminar= übung über Fichtes Philosophie und Pädagogik, die der Verfasser im Wintersemester 1913/14 — zum Gedenken des am 29. Januar 1914 zum hundertsten Mal sich jährenden Todestags des Philosophen — im Rahmen des Philosophisch=pädagogischen Seminars

#### Borwort.

der Universität Leipzig abgehalten. In gemeinsamer Forschung juchten wir damals, ältere und jüngere Mitstrebende, durch die vielfach icholastische Form der Fichteschen Schriften zu den leiten= den Grundideen und zur Eigenart der Fichteschen Weltanschauung und Lebensarbeit vorzudringen, in Referat, Rritik und Dis= fussion uns gegenseitig die Fülle der Fichteschen Gedankenwelt erschließend. Manche der damals Mitsuchenden deckt heute der fühle. Rasen der flandrischen Blutfelder. So sei an dieser Stelle in Wehmut gedacht des jungen Pädagogen Paul Thönen, der das Fortwirken Fichtescher Ideen in der dürren Öde des 19. Jahrhunderts, das Wiederaufleben seiner hohen geistigen Persönlichkeit während der Reichsgründungsära zum Gegenstand einer liebevollen historischen Untersuchung gemacht hatte, damit das Band schlagend zur Wiedergeburt des Fichteschen Idealismus, wie wir sie heute erleben. Die Arbeit Thonens erschien im Druck unter dem Titel: "J. G. Fichte und die deutsche Einheits= bewegung. Dentrede zur Feier von Fichtes hundertjährigem Todestag" (Leipzig, M. Schunke, 1914, 41 S.). Der Berfasser selbst besiegelte seinen Fichteschen Glauben am 8. September 1914 bei Bassimont durch den Heldentod.

Andere Früchte damaliger Forschungen sind die in den "Kantstudien" von mir publizierten Fichtearbeiten: "J. G. Fichte über Gott und Unsterblichkeit". Aus einer Kolleg= nachschrift von 1795 (Erg. Hefte, Nr. 33), "Fichte in Jena" (Bd. XX, H. 2/3) und "Fichte und Goethe" (Bd. XX, H. 4). Eine Arbeit über "Fichte und sein Publikum im Atheis= musstreit" soll folgen. Dies Buch aber, das jene Einzelstudien zusammenfaßt, sei meinen damaligen Mitarbeitern sowie allen denen dargebracht, aus deren Brust Fichtes "verzehrende Flamme der höheren Baterlandsliebe" in den letzten Ariegsmonaten hell emporgeschlagen, sowie also: dem ganzen deutschen Bolk.

Leipzig, am 29. Juni 1915.

Ernft Bergmann.

# Inhalt.

`

| 1. Bug: Die philojophijgen Grundlagen ber Sichtefchen Erziehungslehre. |     |
|------------------------------------------------------------------------|-----|
| I. Kapitel: Fichtes Persönlichkeit als Schlüssel zum Wert              | 3   |
| 11. " Erste Orientierung an Kant und Rousseau über die Ziele           |     |
| ber Menschheitsentwicklung                                             | 37  |
| III. " Die idealistische Umwertung aller Werte und ihre Be-            |     |
| deutung für den Menschheitssortschritt,                                | 54  |
| IV. " Der Beg der Menschheit und ihre Erlösung                         | 66  |
| 2. Buch: Die alte und die neue Menschheit. Fichtes Bildungsideal.      |     |
| I. Rapitel: Die Kritik des Aufklärungszeitalters                       | 83  |
| II. " Der Joealmensch der Zutunft                                      | 131 |
| III. " Das Joeal des Gelehrten                                         | 154 |
| IV. " Der religiöje Mensch der Zukunft                                 | 181 |
| 8. Buch: Fichtes Erziehungslehre.                                      |     |
| I. Kapitel: Die beutsche Rationalerziehung und ihre Shstematik .       | 215 |
| II. " Befen und Organijation der Bollserziehung ,                      | 233 |
| III. " Besen und Organisation der Gelehrtenerziehung                   | 281 |
| IV. " Der Beruf des Deutschtums zur Menschheitserziehung               | 304 |
| Anmertungen                                                            | 337 |

Digitized by Google

# 1. Buch

# Die philosophischen Grundlagen der Fichteschen Erziehungslehre

Bergmann, Fichte.





•

,

# Fictes Berfönlichtett als Schluffel zum Bert.

I.

Solt und Rucht und Aberwinder, Gie gestehn zu jeder Zeit Schftes Cita ber Erbenfinber Gei nur die Berjonlichteit. Go eth e.

Unter den verschiedenen Gegenden des deutschen Baterlandes gehört die sächsische Oberlausik, die Heimat der Lessing und Fichte, zu denjenigen, die die Ratur am wenigiten ausge= zeichnet hat. Wer an einem Ottobertag von Bischofswerda über Rammenau nach Ramenz wandert, der erschrickt wohl vor der Rüchternheit und Boesielosigkeit dieses oftelbischen Borgebirgs= Scheint es doch nicht dazu geschaffen, daß seine Belandes. wohner sich am Leben freuen sollen. Reine anmutigen Wiesen und Fluttäler wie in Thüringen, tahle Söhenrücken eines nicht eben üppigen Berglandes, in den Talmulden langgezogen Fabrikdörfer, Ader in Streifen geteilt bis hinauf zum Bald, wieder Ader, wieder Dorf und eschenbewachsene Landstraße, über die der Wind die durren Blätter fegt. "Eine erträgliche, aber nicht ausgezeichnete Gegend", nach Fichtes Urteil.<sup>1</sup> Und tein Haus, aus dem nicht das rhythmische Geschnatter der Web= stühle auf die Strake schallte. Von überall her vernimmt man diese harte, schnarrende Sprache menschlicher Ausdauer und menschlichen Fleikes. Sie stehen nicht still, diese Maschinen der Armut, den Tag über und bis tief in die Nacht. Die Hausbewohner wechseln fich ab in ihrer Bedienung. In diesem freud-

1\*

4 1. Buch. Die philosophischen Grundlagen der Fichteschen Erziehungslehre.

losen Land harter Arbeit und Pflichterfüllung hätte es eines Rant nicht erst bedurft, um den kategorischen Imperativ zu entdecken. Sie üben ihn alle von Geburt an und kämpfen den Rampf zwischen Neigung und Pflicht wie eine der großen Selbstverständlichkeiten des menschlichen Daseins.

In einer Dachstube zu Leipzig entdeckt der 28jährige Laufiger Leinewebersohn die erhabene Größe dieser Ethit der Armut, der schlichten Rechtlichkeit, des unerbittlichen "Du sollst". Œr verbringt mit ihr seine seligsten Tage. Ich lebe in einer neuen Welt, seit ich die "Rritit der praktischen Vernunft" gelesen. Vielleicht war diese Welt gar nicht so neu, sondern nur die wiedergefundene wohlvertraute Welt seines Baterhauses, deren Lebensgrundsätze ein Mann aus dem Volk gleich ihm, der Sohn eines Rönigsberger Sattlermeisters, in ein System gebracht hatte. So tief und unmittelbar, wie Fichte hier von der Moral des Rantischen Pflichtmenschentums gepackt wird, ergreift uns nur, was die Mächte der Rindheit in uns angelegt. Unbegreiflich, welche Achtung vor der Menschheit, welche Kraft uns dieses System gibt! Der Begriff der Pflicht war in unsern Wörterbüchern durchstrichen. Vor Fichtes Geist mochten die Gestalten seiner Rindheitswelt auftauchen, rüstige Männer in der Arbeitsbluse, im Staub der Werkstatt, Männer, vor deren schlichtem Menscheitsadel sich, wie Rant sagt, zwar unser Rörper nicht budt, aber um so tiefer unser Geist. Er vernimmt im Geist die Stimme des Baters, der ihn, den ältesten unter acht Geschwistern, von der Wiese an den Webstuhl ruft. Wie gern überließ sich der Anabe bei seinem Freund, dem Schäfer, den Spielen seines träumerischen Geistes. Nun gilt es, der Neigung entgegen ein eisernes Tagewerk fortzuseten. Dder er gedenkt der kargen Natur seines Heimatlandes, die nichts getan zu haben scheint, ihren Bewohnern das Leben zu verschönen. Müdigkeit nach verrichtetem Tagewert ist die einzige Süßigkeit ihres Lebens. "Hienieden ist nicht das Land der Glückseligkeit, ich weiß es jest. Es ist nur das

# I. Fichtes Persönlichkeit als Schlussel zum Bert.

٠

٠

Land der Mühe, und jede Freude, die uns wird, ist nur Stärtung auf eine folgende heihere Arbeit". Richte schreibt diese Säte 1790 an seine Braut unter dem Eindruck des antieudämonistischen Moralismus Rants<sup>2</sup>. Er formt ibn später in seine Religionslehre hinein. Er ist ein Stud Jugenderinnerung für ihn, ein Stud seines Selbst. Dies die eine der beiden großen Leipziger Entdedungen, die die Weisheit Fichtes aufbauen. Es ist die Einsicht, "daß Glückjeligkeit nicht der Zweck unseres Daseins sei, sondern nur Glückwürdigkeit" 8. Die andere ist die Freiheits= lehre. Vom Gänseanger in Rammenau bis zum Jenenser Ra= theder, von der Leipziger Erwedungszeit bis zu den höchsten Soben deutscher Geistestultur ist Fichte, dieser Riese der Arbeit, der Philosophie des "Du sollst" treu geblieben, die an den Webftühlen der Oberlausitz praktisch gelehrt wird. So noch 1813, turz vor seinem Tode, da er schriftlich mit sich zu Rate ging, ob Bflichtgefühl oder geheime Neigung ihn treibe, als Feld= prediger mit in den Krieg zu ziehen4. Und so bei allen großen "Unsere einzige Glückseligkeit Entscheidungen seines Lebens. für diese Erde ist freie ungehinderte Selbständigkeit, Wirken aus eigener Araft nach eigenen Zweden, mit Arbeit, Mühe und Anftrengung" 5.

Mit Kant verbindet Fichte die demokratische Ethik der Pflicht und des freien Ich, mit Lessing kämpferischer Troz und die erhabene Redlichkeit der Gesinnung. "Nur indem ich nach sessen Gesete und unwandelbaren Grundsäzen einhergehe, kann ich ein rechtlicher Mann bleiben" <sup>6</sup>.

Fichte hat seinen Landsmann aus der sächsischen Oberlausitz über alles hochgeachtet. Das heimliche Studium des "Antigöze" begründet auf Schulpforta seine indrünstige Verehrung des großen Mannes. Er gedenkt, Lessing aufzusuchen, sobald er Student ist. Lessing stirdt wenige Monate nach Fichtes Abgang von der Schule. Von Lessing stammt die schneidende Schärfe in Fichtes Polemik. "Wer die Lessingschen Fehden er-

5

## 6 1. Buch. Die philosophischen Grundlagen der Fichteschen Erziehungslehre.

neuert sehn will, der reibe sich an mir", erklärt er 1793?. Im Atheismusstreit beklagt sich alle Welt über die vernichtende Härte seines Tons. Als hätte Lessing nicht noch eine viel härtere Sprache geredet, wenn es den Rampf um die Wahrheit galt. "So tief vielleicht die Nachwelt mich nach diesem großen Manne sehen wird, so darf ich doch in Rücksicht des Hasses gegen Seichtigkeit, Halbheit, Wahrheitsscheu kühn an seine Seite treten"<sup>8</sup>.

Ein "allumfassender, lebendiger, rastloser Geist", ein "Charatter für das Wahre, Rechte und Gute gebildet" •. Ficte fühlt sich ihm im Innersten verwandt. Dieser "gewaltige Geist" konnte sich in der Unendlichkeit seines Wesens eine Zeitlang "in undestimmter literarischer Tätigkeit herumwerfen". Spielwert treiben, ohne etwas Bestimmtes zu ergreifen und festzuhalten. Aber es mußte einmal der Tag kommen, da er inne ward, daß der Feldzug gegen schlechte Reimer ein schlechtes Geschäft sei. In Breslau besann sich Lessing auf sich selbst, um von da an "ein rastloses Hinstreben nach dem Tiefen und Bleibenden in allen menschlichen Dingen an den Tag zu legen". Ganz ähnlich Fichte. Und Rampf ist die Seele der beiden Lausitzer, Ruhen auf dem unerschütterlichen Felsen ihrer Überzeugung, Glaube an den Sieg der Wahrheit.

"Heiliger Schatten! Wenn auch keine Deiner Behaup= tungen, wie Du sie in Worte faßtest, die Probe halten, keines Deiner Werke bestehen sollte, so bliebe doch Dein Geist des Ein= dringens in das innere Mark der Wissenschaft, Deine Ahnung einer Wahrheit, die da Wahrheit bleibt, Dein tiefer inniger Sinn, Deine Freimütigkeit, Dein feuriger Haß gegen alle Oberfläch= lichkeit und leichtfertige Absprecherei unvertilgbar unter Deiner Nation." Rönnte man Fichtes eigenes Wesen besser charakteri= sieren als mit diesen Worten, die er von Lessing sagte?

Nur eins scheint beide zu trennen. Fichte ahnt nicht, Fichte weiß. Er begnügt sich nicht mit der linken Hand Gottes, wie die hohe Demut Lessings. Was der mühsam tastende Vor=

## I. Fichtes Perjönlichkeit als Schlüssel zum Bert.

tantianer nicht gewagt, Fichte hat es getan. Er ist kühn in Gottes Rechte gefallen und hat nach der Wahrheit gegriffen. Ist unser Wissen nicht von Gott? Ist Gott nicht selbst das, was in uns weiß? Und dieses Wissen ist das einzig wahrhaft Seiende. Und dies ist Wahrheit. Folge mir, Menschheit, zu diesem Glauben und Du wirst besser werden, größer und freier.

Unerschütterlichkeit der Aberzeugung ist das Fundament aller Araft, ein "impavidum ferient ruinae". Seit der Be= kanntschaft mit der Freiheitslehre Rants bleibt dies Fichtes Wahlspruch. Er war es schon, als er noch im Spanier, den "Anti= göze" unter der Schalaune, durch Pfortas Alostergänge schritt. Vor dem Jahre 1790 aber ist dieser zuversichtliche Alang durch jahrlangen Mangel gedämpft. Doch schon hier ein Stück früher, unbewuchter Größe.

Fichte hat in seinen ersten Leipziger Studienjahren (1781 bis 1784) den Hörsaal aufgeklärter Philosophieprofessoren besucht, fo u. a. den des damals berühmten, von Sume geweckten Leib= nizianers Ernst Platner, der 1777 vom Oberkonsistorium in Dresden wegen steptisch-atheistischer Sate in den "Philosovbilchen Aphorismen" zur Verantwortung gezogen wurde 10. Die Beziehungen Fichtes zu Platner sind ungeflärt. Sicher ist, dak Fichte in Jena Platners inhaltsreiche "Aphorismen" von 1793 seinen öffentlichen Logikvorlesungen zu propädeutischen 3weden zugrunde legte<sup>11</sup>. Er berichtet darüber auch an Goethe<sup>12</sup> Sicher ist ferner, daß Fichte am Ende seiner Studienzeit (1784) Steptiter war und auch die weitausschauenden sozialreforma= torischen Tendenzen des Lehrers Friedrich Christians ange= nommen hatte<sup>18</sup>. "Steptiker, schreibt ein Studiengenosse namens Fiedler an Fichte am 28. Januar 1785, die ihr am Ende selbst nicht willet, was und wie, und doch große wichtige Reforma= toren sein wollt" 14. Eure Notwendigkeit ist ein Göze, taub und stumm wie ein Rlotz. "Freilich folgt in der Welt eins aus dem andern". Aber Determination und Notwendigkeit sind

8 1. Buch. Die philosophischen Grundlagen ber Fichteschen Erziehungslehre.

nicht eins. Der Brief ist wertvoll. Er zeigt die Hertunft von Fichtes vortritischem Determinismus aus der Schule Platner-Hume. Spinoza wirkt erst später ein. Fichte hat ihn wohl nie im Original gelesen. Platner aber ließ 1781 Humes "Gespräche über die natürliche Religion" übersehen. Mit einem "Gespräch über den Atheismus" gab er das Buch heraus. Durch diese Publikation wurde Jacobis Schrift "David Hume oder über den Glauben" (1787) veranlaßt. So der Zusammenhang. In Fichtes durch Schiller zurückgewiessenem Horenaussauf auch weiset und Buchstab in der Philosophie" (1795) lassen sorliebe zur Rednerkunst stammt vielleicht aus Platners Hores.

Das Licht ringt in Sachsen mächtig mit der Finsternis. schreibt Fichte 1790 nach Zürich 16. Ich sehe die Morgenröte besserer Tage. Nur wenige alte Dorfpastores sind noch orthodox. Unter den jüngeren sächstischen Geistlichen aber herricht ein hober Grad von Aufflärung und vernünftiger Religionserkenntnis. Platner hat gewirkt. Dagegen kämpft von oben Herrnhutismus und "eine mehr als spanische Inquisition". So entsteht "eine tnechtische, lichtscheue, heuchlerische Denkungsart". Ich möchte in Sachsen kein Geistlicher sein. Im Jahre 1799 kollidiert Fichte mit dem Geist dieser Inquisition, wie Blatner 1777. Ein früher Zusammenstok aber fällt schon in das Jahr 1787. Damals bewirbt sich der arme Theologiestudent um die Mittel zur Examens-Der Staat versagt ihm diese geringe Silfe. vorbereitung. Warum? Noch ist nicht jedes Band mit der cristlichen Religion zerschnitten. Mit der innigsten Wärme erkennt Sichte noch 1787 "das Wohltätige der Religion Jesu und das Ehrwürdige, ein Lehrer dieser Religion zu sein 17". Aber der Konsistorialpräsident von Burgsdorf, an den sich der Bittsteller wendet 18, überzeugt sich aus vorgelegten Predigten, daß der junge Fichte der Orthodoxie des Paulinischen Christentums völlig entfremdet ist. Fichte muß verzichten auf eine Anstellung in seinem Baterland.

# I. Fichtes Persönlichkeit als Schlussel zum Bert.

"Bei der Theologie mein Glück zu machen, sind mir beinahe alle Quellen abgeschnitten"<sup>19</sup>. Vorläufige Jugeständnisse zu machen in Erwartung der zufünstigen Erleuchtung durch die Gnade Gottes, fällt ihm nicht bei. Tausend andere in Fichtes Lage hätten es getan und tun es bis auf den heutigen Tag. Fichte erwägt diese Möglichkeit nirgends. Wie eine große Selbstverständlichkeit trägt er das Heiligtum seiner Aberzeugung mit sich durch die bodenlose Armut jener Tage. Er will Jurist werden, er will außer Landes gehn, wiewohl er das Unvaterländische diese Gedankens einsieht"<sup>20</sup>. Wie groß dies alles! Im August 1788 wandert er zu Fuß von Rammenau nach Jürich, um wieder fremder Leute Ainder zu erziehen. Die sächsliche Landesstirche hat keine Kanzel für Fichte.

Reben der theoretischen Stepsis einher geht in jener Zeit eine naive praktische Religiosität, die aus Fichtes innerstem Wesen quillt. Sie besteht, ehe von Rant her ein Lichtstrahl kommt, in einem merkwürdigen Stoizismus der Resignation und hat manches gemein mit der Stimmung von 1806. Fügung in den unabänderlichen Willen der Vorsehung, und als philosophische Grundlage dieser Stimmung eben jener Notwendigkeitsglaube, den er bis zum Sommer 1790 krampfhaft festhält. Es ift eine Religiosität des Leidens, nicht der Tat und des "freudigen Rechttuns", wie sie sich dem Rantianer Fichte später so hell und strahlend erbaut. Diese Religiosität ist noch völlig unsichtisch. Die Bitterkeit einer jahrzehntelangen Prüfungszeit hat sie ihm abgepreßt, während seine gesunde Ratur auf das Freudige angelegt ift. Und diese Religiosität empfängt ihre Weihe durch die Liebe zu Johanna Rahn, mit der eine Verbindung infolge widriger Umstände jahrlang unmöglich scheint. Mit einer durch den Lebenstampf vertieften Innigkeit schliekt er sich an diese ihm vom Schöpfer bestimmte Seele. Man tann Fichtes Brautbriefe nicht ohne Ergriffenheit lesen. Welch naturhafte Lauterkeit der Gesinnung, die er sich durch alle Winkelgänge seiner Jugend-

•

# 10 1. Buch. Die philosophischen Grundlagen ber Fichtefchen Erziehungslehre.

entwicklung bewahrt! Und ein ebenso naiver Eudämonismus klinat in diese Religion der Ergebung hinein. "Gott sorgt für uns und verläht keinen ehrlichen Mann" 21. Dieser Eudämonis= mus wird später verwischt durch die Bflichtmoral. Im Atheis= musstreit bekämpft ihn Fichte als Irreligiosität und wahren Gögenkult. Damals huldigt er ihm in wahrhaft unbefangener Weise. Doch vermeidet er geflissentlich die Versonifikation des Unendlichen. Er gebraucht lieber abstratte Wendungen für das Absolute: Himmel, ewiges Wesen, am liebsten mit Johanna: Vorsehung. Hier liegen Ungestärtheiten. Theoretisch ist ihm Gott in jener Zeit eins mit der ewigen Notwendigkeit der Theophysiter, ein Unethisches, eine objektive Naturlausalität, die durch das Ich als einen seiner Teile hindurchwaltet und auch den Willen determiniert. "Nach und durch den ewigen und notwendigen Gedanken dieses Wesens entstand die Welt. Ang jedes denkende und empfindende Wesen also muk notwendia so existieren, als es existiert". So in den "Aphorismen über Religion und Deismus", die vor die Erwectungszeit (1790) fallen #. Diesen Standpunkt hat Fichte später als Dogmatismus und Quelle aller Unmoral verworfen 28. Prattisch aber denkt und empfindet er schon damals ganz anders. Prattisch blickt er - eine Unmöglichteit - vertrauensvoll zur ewigen Güte dieser Naturiausalität auf. "Ich glaube an eine Vorsehung und merte auf ihre Winke" 24. Braktisch ist Fichte Teleolog und steht bereits unbewukt auf dem Boden seines späteren Moralismus, der übrigens schon in den "Religionsphilosophischen Reflexionen" von 1791 durchbricht 25. Das Absolute als ethische Weltmacht schwebt schon in ihm. Gott als universelles sittliches Ordinans, aus dem später die Blödesten der Blöden einen offiziellen Fichteschen Atheismus herausklaubten. Und so in allen Briefen und Dokumenten jener Zeit. Sie erhalten ihr charakteristisches Gepräge durch die beherrichende Idee einer Vorsehung als sittliche Beltmacht. Aberall erkennt er ihre Bege. Er forscht nach ihrem

Gang in seinem Leben und in dem seiner Braut<sup>28</sup>. Johanna verlangt von ihm einen Aufsatz über die Vorsehung<sup>27</sup>. Fichte weicht aus. Er habe keine Zeit. Er will diese Materie in Sachsen bearbeiten. In Wirklichkeit kann er ihn nicht schreiben. In seinem Ropf herrscht vollkommene Unklarheit. Er empfindet tief den Zwiespalt zwischen Theorie und praktischem Glauben, der nicht denken will, sondern sich anklammert in der Not des Lebens. Und Johannas tiefe Frömmigkeit reiht ihn mit fort, ohne daß er doch Christ würde. Später, bald fällt die ihm aufgezwungene Schulmeinung dahin. Der Anoten löst sich. Und aus der lebendigen Wärme des praktisch erscheren Vorselaubens erhebt sich später der imposante Universalismus der sittlichen Macht und weiterhin die hohe Mystik des einen Gottlebens.

So bildet sich in jenem Jahrzehnt Fichtes Charafter. Und die Stellung zum Unendlichen ist vielleicht der Rern jedes Charakters, so oder so. "Es ist mir, schreibt Fichte nach Aberwindung jener Leidensjahre turz vor seiner Rücktehr nach Zürich, "es ist mir in dieser Stunde sehr wunderbar ums Herz. Allgerechter Regierer der menschlichen Schickale, dantbar werfe ich mich in deine In der Tat, bedenkt man die unerwartete Glücks= Hände" 28. wendung von Rönigsberg her, man möchte glauben, das Walten einer treuen Hand über diesem Haupt zu spüren. Ohne Bid: eine reine träftige Natur, ein Impavidus, prägt und vertieft sich in der Periode seiner Bildsamkeit an der eisernen Rotwen= digkeit, der Welt alles und jedes abzutroßen. Schwache mögen da unterliegen, der Starke wird zum Abermächtigen. Eines Tages bricht er durch alle Tore.

Was Fichte in diesen entscheidenden vorlantischen Bildungs= jahren als Lebensmitgift erringt, ist die tiefe Ernsthaftigkeit der Gesimnung in Denken, Wollen und Tun, das Wesen aller Re= ligiosität, Wissen um die Heiligkeit der menschlichen Bestimmung, Gottesfurcht. "Und jetzt alles gereinigt, geheiligt", so schlieft Fichte 1813 eine Tagebuchbetrachtung kurz vor Ausbruch des 12 1. Buch. Die philosophischen Grundlagen der Fichteschen Erziehungslehre.

Rriegs. Diese Stimmung Kingt durch alle großen Unternehmungen seines Lebens wie ein tiefer Orgelton hindurch.

Und dann die große Wendung von 1790, Fichtes Damaskus, das Wort aus dem brennenden Busch!

Es scheint, als habe der strenge unkantische Determinismus, den Fichte zehn Jahre hindurch tropig festgehalten, in all der Beit wie ein Alp auf ihm gelastet. Als habe die Macht der Sug= gestion, die von einer theoretischen Aberzeugung entfließen tann, die Leidensstümmung der Ergebung nur verstärkt und ihn erst recht elend gemacht. Wie soll man anders die völig veränderte Gemütslage begreifen, die die kantische Freiheitslehre in ihm bervorbringt. Es kommt über ihn wie eine Offenbarung, wie ein unendliches Licht. "Ich habe eine edlere Moral angenommen. Dies hat mir eine Ruhe gegeben, die ich noch nie empfunden. Ich habe bei meiner schwankenden äußeren Lage meine seliasten Tage verlebt 2004. Man kennt die Worte. In Wirklichkeit ist es eine edlere Religion, die er angenommen hat, die Religion des freien 3ch. Er ist herausgetreten aus der Stumpfheit der stoischen Ergebung, die unter dem Druck der ewigen Moira der Naturgesetlichkeit seufzt. Diese Last ist hinweggewälzt. Das 3ch tausaliert aus sich selbst. Es steht nicht unter der Objektsgesekmäkigkeit. Die Erscheinungswelt hat keine Macht an ihm. Es ist kein Teil dieser Belt, sondern eine selbständige Botenz vor und über ihr. Sein Bille ist frei. Diese Einsicht ist es, die seinem Geist jene "unbegreifliche Erhebung über alle irdischen Dinge" verleiht, die er noch nie zuvor empfunden und die er staunend an sich genieht. Es ist die Ruhe der Weltüberwindung, der Buddhismus des Erhabenseins über die Naturfatalität, die serenitas animi der Geiftermelt.

Diese "tiefe Seelenruhe" <sup>30</sup> entquillt wohl zum guten Teil der Beschäftigung mit abstrafter Denkarbeit, die die Einbildungs= traft ruhen und von ihrer Reizbarkeit genesen läßt<sup>81</sup>. Aber sie gewinnt positiven Charakter, sie steigert sich gelegentlich zu einer

jubelnden Glücksstimmung. Heute befinde ich mich so wohl, daß ich vor Gesundheit jauchzen möchte 32. So tennt man den Jenenser Fichte. Dann kommen Umkippungen. Neue Leiden im Winter 1790/91 lassen ihn "den so tiefgewurzelten Frieden des großen Bhilosophen" verlieren 33. Er fehrt ihm wieder, schöner, vertiefter, und bewährt sich bei der Nachricht von Johannas Unglück. Und er vermischt sich mit der früheren stoisch-spinozistischen Ataraxie. Und als Neues kommt hinzu der kantische Glaube an eine jenseitige Geisterwelt, in die unser Inneres mit einem schimmernden Glied, dem Gewissen, binüberragt. "Lak uns hinaussehen über das Grab hinüber", schreibt er der Geliebten bei der erschütternden Nachricht vom Leiden und Sterben seines Freundes Escher in Zürich <sup>24</sup>. Die kantische Philosophie möge ihn trösten, möge ihm den Glauben geben an jene Welt, "wo alles gleich sein und wo die Arbeit der Mühevollen herrlich enden wird". Diesem jungen Schweizer Dichter fiel das Los, ohne eigene Schuld bei lebendigem Leibe zu verwesen. "Wenn ich nicht eine andere Welt glaubte, ich würde beben" 35.

So ist Fichte, der Theolog, unter religiösen Gesichtspunkten zu Kant gedrungen, wie es ihm seine damalige Lebensstimmung nahe legte. Am Problem der Willensfreiheit entwickelt sich sein spekulativer Sinn, und dies schon in seiner vorkantischen Zeit. Er sieht das Problem in religiöser Beleuchtung. Spät erst dehnt sich dies Interesse auf das ganze Gebiet der Philosophie aus. Und der Autonomiegedanke ist es, der ihn vom praktischen auf das theoretische Gebiet hinüberlockt und die Welt des Gegebenen als freie Tat des Ich erklären läht. Damals konnte er noch sagen, seine Kantstudien stünden mit der Bestimmung eines Predigers in sehr naher Beziehung<sup>26</sup>. Später, wenn die theoretische Grundlegung vollendet ist, wird ihn der Gedanke entzücken, der leidenden Menscheit die gleiche Erhebung und Erlösung vom Druck des Nicht-Ich und der Sinnenwelt zu bereiten, die ihm durch das kantische Evangelium des freien Ich zuteil geworden. Er wird 14 1. Buch. Die philosophijchen Grundlagen der Fichteschen Erziehungslehre.

den Jdealismus der Freiheit in etwas veränderter Form vortragen, aber sein Herzblut hinzuströmen "für die Veredelung seines Brudergeschlechts", als Netter, Soter der Menschheit aufzutreten, darin wird er seine alleinige Bestimmung erblicken. "Ich habe große glühende Projekte"<sup>38</sup>. Fichte als Heiland und Erldser! Richt anders ist der Sinn dieser Worte zu deuten. Hat er doch auch Pestalozzi die Heilandsrolle zugeschoben.

Diese erste Leipziger Jahrzehnt Fichtes (1781-90), über bem so viel Dunkel liegt, ist für sein ganzes Leben von einschneidender Bedeutung gewesen. Hier dildet sich sein innerer Mensch. Schon 1787, in jenem Bittschreiben an Burgsdorff, liegt der Charakter des damals 25 jährigen offen zutage. Was im Jenenser Jahrzehnt erblühte, im Berliner zur Frucht reiste, das sammelt und gründet sich hier in seinem Innern im Rampf mit einer seindlichen Welt. Hier liegen zugleich die Ursachen für manche Schranke seines Wesens. In der Unruhe dieser Wanderjahre ist leine wissenschaftliche Ausbildung zu turz gekommen. Fichte hat nie ein reiches Wissen beselsen konstruktionen. Daher die Geringschähung der Ersahrung.

Fichtes Charakter ist kein Problem wie der eines Rouffeau. Riar und hell wie ein Aristall liegt er vor uns. Der Psychiater hat wenig Gefallen an ihm. Sein Rern ist Gesundheit, reine unverbildete Naturkraft. Nichts Weiches, Leidendes mischt sich ein, nichts Arankhast-Berwickeltes, kein Jug von Dekadenz. Lätig= keitsdrang, Machtentfaltung, reformatorische Genialität, das ist Fichtes Formel; dazu tiefe, kräftige Religiosität und Sittlichkeit, Freudigkeit zur Ausopferung um hoher Ziele willen, Liebe zur Menschheit, Glaube an die Menschheit, Glaube an eine edlere, glück= lichere Jukunstsmenschheit, Sehnsucht nach dieser Abermenschheit, aber ohne Schmerz, ohne Wehmut und zersließende Traumhaftigkeit wie bei Rousseau oder Hölderlin; vielmehr tätiges Berlangen, dem Ziel rasch näher zu kommen, deutliches Ausweisen der Wege, Beiseiteräumen der Widerstände, Unwille gegen die hemmende Geistesträgheit des Zeitalters, gegen erschlaffende Selbstjucht und niederes Simnlichkeitsstreben. Dies das Affettleben Fichtes. "Bollständig wird seine Lehre nur durch seinen persönlichen Charakter begreiflich, denn sie ist eben der vollendete Ausdruck und die Konsequenz desselben. Ihn much man kennen, seine Bildungsbedingungen, seine Zeit"<sup>39</sup>.

Problematisch ist allein an Fichte die nicht häufige Synthese von spetulativer Anlage und Wirtungsdrang nach außen, für die sich indes Erklärungen finden. Und die innerste Schranke feines Wefens dürfte darin zu erbliden fein, daß dem Attivismus seiner Ratur und Lehre ein fast völliges prattisches Unvermögen zur Seite geht. Fichte ist von ruhelosem reformatorischem Drang beseelt, und doch fehlt ihm jedes Geschick, die Wirklichkeit au formen. Hier liegt die Quelle aller seiner Rämpfe und Leiden. Er fühlt sich als ein zweiter Luther, er will die Menschheit refor= mieren, ihr einen neuen besseren und freieren Glauben geben. Theoretisch ist er sich über die Wege dahin flar. Wir werden sie kennen lernen. Praktisch aber scheitert er bei jedem Versuch, seine Ween in die Wirklichkeit bineinzugestalten. Dies zum Boraus. Suchen wir den Rern seines Wesens noch fester zu umfassen.

"Ich selbst habe zu einem Gelehrten von Metier so wenig Geschick als möglich. Ich will nicht bloß denken, ich will handeln"<sup>40</sup>. Diese Worte stammen aus dem Jahr 1789, als sich Bater Rahn um eine Diplomatenstelle in Ropenhagen für Fichte umtat. Die Stelle wurde ad hoc geschrieben. Fichte ahnte damals noch nichts von seinem inneren Beruf zum Gelehrten. Und doch behalten diese Worte thre Geltung, auch über den aktuellen Anlaß hinaus. "Ich habe nur eine Leidenschaft nur ein Bedürfnis, nur ein volles Geschilt meiner selbst, das, außer mir zu wirken.

# 16 1. Buch. Die philosophischen Grundlagen der Fichteschen Erziehungslehre.

Je mehr ich handle, desto glücklicher scheine ich mir<sup>41</sup>. Freilich zum Handeln in der politischen Welt taugt er gar nicht. Fichte ist alles andere eher als ein Diplomat. Dies erkennt er selbst. Er schreibt, es schle ihm die Eigenschaft, sich "zuweilen nach anderen zu aktomodieren, falsche, oder seinem Charakter ganz entgegengesette Personen zu behandeln". Er könne nur mit braven Leuten zurechtkommen. An einen Hof tauge er nicht. Ganz recht. Siehe Weimar!

Aber "auch das rechte Spekulieren ist ein Handeln". SD bedeutet er 1799 Jacobi<sup>48</sup>, wenn es gilt, das Mikverhältnis zwischen Denken und Sein zu schlichten. Jacobi hält dies für unmöglich. Damit ist der Koinzidenzpunkt angeschlagen, in dem sich Fichtes Persönlichkeit mit seinem System berührt. Beide spiegeln sich ineinander und sind zur gegenseitigen Rommentierung unentbehrlich. Gilt doch für Fichte der Sat, daß die Wahl des philosophischen Standpunkts von der menschlichen Beschaffen-Theoretische Gründe also ent= heit des Wählenden abhänge. scheiden nicht allein. Schon dies: es kann gewählt werden. Aber das Wählende ist die praktische Natur des Menschen, die unwillfürlich entscheidet. Und bei dem Tatmenschen Richte entscheidet sie sich für eine Philosophie der Tat. Der tiefste Rern unseres Wesens ist ein unbewußtes Handeln, ein ruhelos "sehendes" Tätigsein des bildenden Ich. Und wenn in Fichtes späterer Mystik die Selbständigkeit des Ich verblakt vor der Erhabenheit des Absoluten, auch dieses Eine, zu dessen Dasein, Form, Erscheinungsatt das Ich dann herabsinkt, bleibt kein totes ruhendes Sein, sondern wird gedeutet als unendliches, ewig fortfließendes Leben. Und auch das System ist in ewiger Bewegung. Richts steht hier still, alles fließt. Selbst die Termino= logie wechselt fortwährend. Das Geschlecht der "fflavischen und brutalen Nachbeter", die den Kritizismus dogmatisierten, soll ferngehalten werden 43. Das lebendige Tätige soll nicht in ein totes Sein verwandelt werden. Jeder feste Buchstabe, jede fertige Form wird vermieden. Nur die Grundansicht bleibt befteben, ihre Darstellungen wechseln. Und nur die Selbsttätigen, die sich frei im Ather des Gedankens bewegen, haben Zutritt. Fichtlaner soll es nicht geben.

"Der hang zu unruhiger Tätigkeit, der in der Brust jedes edeln Jünglings wohnt, wird von ihm sorgfältig genährt und gepflegt. Er schärft bei jeder Gelegenheit ein, daß Sandeln, Sandeln die Bestimmung des Menschen sei." So Forberg 1791 über Sein ganzes Wesen ist Tätigsein. "Fichte hört man Ficte. gehen und graben und suchen nach Wahrheit. In rohen Massen bringt er sie aus der Tiefe mit und wirft sie von sich. Er sagt nicht, was er tun will, er tut's". Reinholds Bhilosopheme sind Darstellungen von Resultaten, die Fichteschen "Untersuchungen, in denen wir die Wahrheit vor unsern Augen werden sehen". Und so fort. Sein "Geist ist ein unruhiger Geist". Er dürftet nach Gelegenheit, viel in der Welt zu handeln" 44.

Fichte bezeichnete in Zürich als den Hauptzweck seines Lebens, sich "jede Art von Charafterbildung zu geben", die ihm das Schickfal nur irgend erlaube 45. In seiner Jenenser Rampfzeit scheint dieser gute Vorsatz ganzlich in Vergessenheit geraten, und erst nach der Ratastrophe von 1799 hat Fichte die Arbeit an sich wieder aufgenommen, das Wert reinster Selbstbildung, zu dem er in Leipzig 1790 unter dem Eindruck der Rantischen Pflicht= moral den Grund gelegt. Damals übte er sich systematisch in der Selbstüberwindung. "Ich suche völlig Serr über mich selbst zu werden, fündige jeder auffeimenden Leidenschaft, sowie sie sich bliden läßt, den Rrieg an"46. In den "Regeln der Selbstprüfung für das Jahr 1791"47 bezeichnet er Unbiegsamkeit und Härte, Stolz, Eitelkeit, unbesonnene Offenheit als seine Untugenden. Wahrhaftig, es gibt größere. Und dennoch: tägliche systematische Selbstprüfung abends sieben Uhr. Und das Resultat ins Tagebuch. Und davon nicht mehr lassen. "Du bist vere sichert, daß die erste Unterlassung desselben Dich dahin bringt, 2

Bergmann, Sichte.

18 1. Buch. Die philosophischen Grundlagen ber Fichteschen Erziehungslehre.

es auf immer zu unterlassen, Dich in Dein ganzes voriges Verderben zurücktürzt und Dich dann auf immer unverbessenste macht". Welch ernstes Ringen um sittliche Bollendung!

Die Jenenser Zeit steht unter dem Zeichen mangelnder stittlicher Seldstzucht. Von der Welle des Glücks emporgetragen, im Hochgefühl errungener Macht und Sicherheit, läßt Fichte seinem Temperament ungehindert die Zügel schiehen. In dem Bestreben, andere zu beherrschen, verliert er die Herrschaft über sich seldst. Die Machtinstinkte, die in seinem Innern schlummern, wuchern üppig empor. Fichte wird Despot, Gewaltmensch.

In Forbergs etwas theatralisch aufgeputzter Schilderung erscheint er von dieser Seite<sup>48</sup>. Alles an ihm ist Energie und Macht, nichts "durch Humanität gemildert". Sein Gang ist trozig, sein Auge strafend. Sein öffentlicher Vortrag rauscht daher wie ein Gewitter. Der Geist seiner Philosophie zermalmt. Wird er herausgefordert, so ist er schiedlich. Des Liebreichen, Anschliehenden sindet sich nichts in seinem Wesen. Er weiß wenig von Delistatesse und Feinheit. Ahnlich Anselm Feuerbach. "Fichte ist ein undändiges Tier, das keinen Widerstand verträgt, ich bin überzeugt, daß er schig wäre, mit Schwert und Juchthaus seine Wissenschaftslehre einzusühren, wenn sein Ratheder ein Rönigsthron wäre"<sup>49</sup>.

Gäbe es doch ein Mittel, die Menschen zum Verstehen zu zwingen! Transzendentale Daumenschrauben, eine logische Folter, um widerspenstige Altsantianer darauf zu spannen und zu zerknirschen. Leider ist dergleichen noch nicht erfunden. Die meisten theoretischen Lehrschriften Fichtes atmen diesen Geist der Vergewaltigung freien Denkens. Er drängt sich ganz unverhohlen in die Titelangabe des "Sonnenklaren Berichts". Dieser Cäsarismus hat etwas Kolossaliches. Er weicht vor keiner irdischen Macht. Die Weimarer Geheimräte haben es erfahren. Diese lavierenden Hossen solossalichen endlich zu einem reinen Rechtsurteil gezwungen werden. Richts soll ihnen erlassen. Keine

# I. Fichtes Persönlichkeit als Schlüssel zum Werk.

Milde, kein "Heraushelfen auf das gelindeste". Nichts da. Anerkennung der Nechte einer sittlichen Persönlichkeit oder — —. Fichtes Tragik liegt darin, daß er selbst durch eine Ungeschicklich= keit den Weimarer Diplomaten eine Handhabe bot, diese Alter= native zu umgehen. Die schlauen Füchse haben den Löwen überlisstet.

Fictes Machtmenschentum fließt nicht aus kleinlicher Herrschlucht und Eitelkeit, wie Runo Fischer meint. Es hat nichts Gewolltes, Absichtliches, es ist durch und durch naiv, wie der ganze Richte. Strokende Gesundheit ist der Grundzug seines Wesens, bäurische Kraft. Die einzige Krankheit, an der Fichte litt, war nach Hufelands, des Mediziners, Ausspruch Hypersthenie. Abertraft. Ein Stud altnordischer Redenhaftigkeit scheint sich (wie im Bauernsohn Luther) in dieser turzen, stämmigen Figur zusammengeballt zu haben. Und geschmiedet wurde dieser Stahl in den Entbehrungen und Bitterkeiten der Leipziger Rampfzeit. So entsteht die tantige härte seines Wesens. Dazu kommt die autosuggestive Araft seiner Philosophie, die ihn nach Goethe lehrt, die Welt "als seinen erschaffenen Besitz zu betrachten". Menschen und Dinge: bloße Satzungen des 3ch, mit denen man schalten und walten kann nach Belieben. Ficte. der mora= lische Aberwinder des Korsen, hat gar viel von dem kleinen Rorporal. Betrachten Sie die "hervorstörende tede Nase dieser fleinen Berson"a. Nur fehlt ihm jedes politische Talent. Und die Universalmonarchie, die Fichte gründen will, liegt nicht in Europa. Sie liegt in der neuen Welt der Idee.

Unerschütterliche Gewißheit, die Wahrheit zu bestigen, Frenesie der Aberzeugung, ist der Felsen von Fichtes Araft. Brecht alle auf mich herab, ihr Felsen! Hier steh ich, ich kann nicht anders. Impavidum —! Was ist Toleranz? Die Moral der Schwachen und Dummköpfe. Nur die Lumpe sind tolerant. Dieser Tyrann duldet nur Sklawen um sich. Wer nicht einsehen will, daß es nur eine Philosophie gibt, die Fichtesche, erscheint ihm persönlich minder-

2\*

19

20 1. Buch. Die philosophischen Grundlagen ber Fichteschen Erziehungslehre.

wertig, unedel. Er muß gedemütigt werden durch die Wucht logischer Argumentation. Dogmatismus ist Schäbigkeit der Gesinnung. Wer gar widerspricht, wird gestraft wie ein Schulbube. So Reinhold<sup>58</sup>. Und welche Sprache erlaubt sich Fichte gegen Schiller, als dieser an seinem Horenaufsatz eine nicht unberechtigte Aritik zu üben wagte 1<sup>58</sup> Aber man vergesse doch nie, wofür diese Juchtrute schlägt. Niemals für sich selbst, immer für ein erhabenes Objektive, die sittliche Erhebung und Erneuerung der Menschheit. "Ich habe große glühende Projekte, nicht für mich. Mein Stolz ist der, an meine Existenz in die Ewigkeit hinaus für die Menschheit und die ganze Geisterwelt Folgen zu knüpfen; ob ichs tat, braucht keiner zu wissen, wenn es nur geschieht"<sup>56</sup>.

Vor dem Thron dieses Herrenmenschen nach Nietzsches Art winden sich die Geister in Liebe und Haß. Etwas entbrennt in ihnen zu der Größe und Herrlichkeit seines Strebens. Etwas reißt sie zu ihm empor. Gleich darauf fühlen sie sich gepeitscht, verächtlich bei Seite geworfen, in ihrem edelsten Selbstgefühl aufs tiesste verletzt, annihiliert durch ein Fingerschnipsen. Ihre gedemütigte Natur däumt sich empor und ihre Junge spritzt das Gift, während ihr Herz noch bewundert.

"Mann! Ich habe Deine Bestimmung des Gelehrten gelesen. Mit welch heiligen Schauern überströmten mich da Deine Worte! Wie erschraft, wie erzitterte ich bei der erhabenen Gestalt, die du uns maltest, die wie ein Engel in den Wolken dastand und mit leuchtendem Finger den Pfad uns vorzeichnete, den wir zu gehen hätten. Wie segnete ich Dich, daß Du die Würde des Menschen in einer solchen Höhe uns darstelltest! Und hätte ich Dich gesehen, zu Deinen Fühen hätte ich mich niedergeworfen und hätte Dich gesscheht: Lehre mich werden, was ich sein sollt und was Du bist. Grausamer Mann, Du hast den Jauber zerrissen. Du bist ein Mensch wie andere und bist inhumaner wie sie. Geh, ich verehre Dich nicht mehr"55.

## I. Fichtes Persönlichkeit als Schlüssel zum Werk.

Der Mensch nimmt das Universum aus sich selbst. Und er berricht über sein Wert mit Freiheit. Und das ganze Menschengeschlecht soll neugeschaffen werden. "Welche Ideen sind das! Wem schwindelt da nicht vor ihrer unermeßlichen Tiefe!" Sollte man nicht glauben, derjenige, der sie gedacht, werde auch durch seine Sandlungen hoch über uns stehen. Und nun höre man ihn, wie er rund um sich her spottet und höhnt. Dieser schadenfrohe, schulmeisterliche Ton, der jeden Andersgesinnten wie einen Abelgeleiteten belehren will! Das ist es, was uns empört. Mit welch herabsetzender Miene weiht er die Rantianer ein in die ersten Grundzüge ihrer eigenen Philosophie! Mit welcher ausgezeichneten Verachtung behandelt er sie! Dieser literarische Terror, diese prahlerische Großtuerei, diese Exageration der personifizierten Vernunft, dieser zügellose Mutwille, dieser Dieser Ion der Bierschenken! So spricht unwürdige Spott. "ein ungesitteter Bube!" "D Fichte, wozu haft Du Dich gemacht in dem Herzen eines Menschen, der Dich unaussprechlich verehrte."

Muß man sich nicht schämen, noch ein Kantianer zu sein! "Nach den Anathemen, die der fürchterliche Fichte auf den Ameisenhaufen der Rantianer herabgeschleudert? Bei dem allgemeinen Zittern, das vor dem Heranrauschen dieses zermalmenden Gottes sich über alle philosophischen Rasten her verbreitend sie unaufhaltsam zu Boden wirft?" Wo bleibt da das Recht des autonomen Denkens, das Du verkündigt? Sind wir nicht eben so frei wie Du? Du hast die Rantianer Gänse gescholten. Fichte, sind wir schon auf dem Hühnerhof, dann gleichest Du dem Truthahn, "der keinen seinesgleichen um sich duldet, als ihm unterworfene Hühner, die sich demütig an ihn schmiegen; der jedem Laut in seiner Nähe unwillig entgegenkullert, der, Hals und Ropf an das sich sträubende Gefieder zurlichuckend, mit ausgespreiztem Schwanzrade brei gemessene Schritte auf Dich zurauscht und in tiefer Bewunderung seiner

22 1. Buch. Die philosophischen Grundlagen ber Fichteschen Erziehungslehre.

erkünstelten Größe durch ein starkes Gurgelzischen zu gleicher Bewunderung Dich auffordert."

Wie hat dieses Vorbild, dieser Lehrer der Menschheit, den Prof. Schmidt behandelt! Eine öffentliche Züchtigung hätte er verdient. Fichte, Du haft das Beste gewollt und man hat Dir die Fenster eingeworfen. Man hat Dich gejagt und Du haft getobt. Der groke Haufe hat von Dir gelernt. Du gabit ein gefährliches Beispiel. Man hat den Rlerus und die Obrigkeit auf Dich ge= hett. Haft Du beide beruhigt? Da Dein Geist doch so groß ist? haft du die Schwäche Deiner Brüder geschont? War in Rants Antworten jemals etwas, das der Ruhe eines philosophischen Geistes unanständig gewesen wäre! "Bestreben zu nützen ist Eigenschaft einer edlen Seele und eine solche ist nie ungerecht." Du hast vergessen, "daß die Menschheit in Deinen Gegnern jederzeit Achtung, ihre Eigenliebe Schonung erheische". Du. der Du Bildung und Sittlichkeit unter dem Menschengeschlecht verbreiten wollteft.

Diese Sähe enthalten Wahrheiten. Aber hier handelt es sich nicht um ein theoretisches Lehrstück, sondern um das Hinauf der Menschheit. Um in die dicken Ohren der Aantianer Eingang zu finden, war die Posaune des Hohnes eben recht. Der Aritizismus lag bereits in dogmatischer Erstarrung. Und standen sie nicht wie ein Mann gegen den heranrauschenden Gott, Leibnizianer und Aantianer, Aufklärer und Christen, offen wie unter dem Schutz einer tückischen Anonymität? "Rantianer, so schutz der tapfere Arktiker seinen anonymen Appell, "Rantianer, die Morgenröte der Vernunst ist angebrochen, Rantianer! Verdunkelt die göttliche nicht durch Eure Leidenschaften! Und reiht sich ein Undändiger unter Euch los, Rantianer, und wirdelt um schutz und Boden zu reihen!"

Für Fichtes Weiterentwicklung ist die Jenenser Ratastrophe von größter Bedeutung gewesen<sup>56</sup>. In doppeltem Sinne. Er

# I. Fichtes Persönlichkeit als Schlussel zum Bert.

hat sein Zeitalter von der schlimmsten Seite kennen gelernt. Fichte verkannt! Seine Berachtung der Menschen, seine Mißstimmung vor allem gegen das wissenschaftliche Publikum, ist ins Ungeheure gestiegen. "Was hinter dem Rücken von mir geredet wird, das höre ich nicht. Dies ist die einzige Weise, um durch eine solche Lumpenwelt zu kommen"<sup>57</sup>. Im "Antinicolai", in den "Grundzügen" spricht er sich seinen Groll von der Seele. Mit der Berachtung der gegenwärtigen wird aber auch die Sehnsucht nach einer reineren zukünstigen Menschheit wachsen und das Berlangen, zu ihrer Herandildung beizutragen. In der "Bestimmung des Menschen" klingt diese neuerwachte Rultursehnsucht zum ersten Mal an, eine Reminiszenz an Roussea und den Ansang der 90er Jahre. Sie bleibt von nun an der Sinn all seines Strebens.

Und dann: Das religiöse Problem hat sich ihm geklärt und dies wiederum im engsten Anschluß an Persönlichstes. Bon einer höheren Warte betrachtet er nun die menschlichen Dinge. Wie flein erscheinen sie sub specie des Absoluten! Sein Groll verschwindet. "Ich habe bei der Ausarbeitung meiner gegenwärtigen Schrift (der Bestimmung des Menschen) einen tiefern Blick in die Religion getan als noch je. Bei mir geht die Bewegung des Herzens nur aus vollkommener Rlarheit hervor; es konnte nicht fehlen, daß die errungene Klarheit zugleich mein Herz ergriff". Und weiter: "Glaube mir, daß diese Stimmung an meiner unerschütterlichen Freudigkeit und an der Milde, womit ich die Ungerechtigkeit meiner Gegner ansehe, groken Anteil hat. Ich glaube nicht, daß ich ohne diesen fatalen Streit und ohne die bosen Folgen desselben jemals zu dieser klaren Einsicht und zu dieser Serzensstimmung gekommen wäre. Und so hätten ja die mir zugefügten Gewalttätigkeiten schon jest eine Folge, die weder Du noch ich wegwünschen werden" 58.

Die Mandlung von 1800 ist tief und einschneidend. Sie bedeutet eine teilweise Rücklehr zur Stimmung von vor 1790.

Im verworrenen pantheistischen Determinismus der 80er Jahre versant das Ich im Rhythmus der unendlichen Raturtausalität als ein bedeutungsloses Glied Das Individuum fühlte sich praktisch ganz in den Händen der Vorsehung, ließ sie walten, mit Resignation, Ergebung, Willenlosigkeit. Rants Freiheitslehre wedte sein Selbstaefühl. Das Ich erhob sich gewaltig, ward selbständig, tühn, groß. Der Rantische Moralismus ist der Boden von Fichtes Jenenser Machtmenschentum. Höchst deutlich spiegelt sich diese prattische Stimmung in Fichtes Religionsmoralismus von damals. Das 3ch steht hier ganz auf eigenen Fühen, ist autonom nach unten wie nach oben, nach der Seite des versinnlichten Materiale der Pflicht wie nach der Seite des weltdurchklingenden sittlichen Ordinans. Trokig ruht es auf sich selbst. Selbst mache es sich volltommen und selig. Der Gegenstand des Glaubens, die moralische Weltordnung, bleibt ein farbloser Begriff. Auf die Art der subjektiven Gewißheit Hier flammt das Leben, erneuert sich aus tommt alles an. Eigentraft. Und die ganze Wissenschaftslehre jener Zeit folgt diesem Zua. Die Selbständigkeit des 3ch, seine unbewußte Selbstietzung ist start betont, so sehr auch Fichte unter dem 3ch das Absolute verstanden willen will. In der Jenenser Zeit erscheint das individuelle Ich als der Gipfel der Welt. Rühne 3uversicht zur eigenen Araft, unterstützt durch den Erfolg, ist der persönliche Boden ber damaligen Anschauungsweise.

Hier kehrt sich nun alles um. Nach 1800 schwindet ziemlich unvermittelt die Selbständigkeit des individuellen Geistes in Nichts dahin. Das Ich sinkt herad zum "blohen Bildwesen einer allgemeinen Anschauungsform", zur Richtigkeit neben dem Einen, zum blohen "Dasein" des Seins, zur blohen Erscheinung des absoluten Realen. So am deutlichsten in der Religionslehre von 1806. Das Ich wird zur leeren Hülle, ohne Realität. Nur in der Einheit mit dem Göttlichen ruht sein wahres Selbst. Jacobi will die relative Selbständigkeit des Ich Gott gegenüber be-

#### I. Fichtes Persönlichkeit als Schlüssel zum Werk.

hauptet wissen. Das Ich ist ihm erstes Selbst, Gott nur ein zweites Selbständige. Fichte bezeichnet dies 1807 als "unheiligen, ungöttlichen Sinn". Aus dem Moralisten ist der Mystiker geworden in ziemlich schroffer Wandlung. Fichte nähert sich Schleiermacher. Das Selbständigkeitstrotz verwandelt sich in Abhängigkeitsgefühl.

Die Ratastrophe von Jena hat dies alles zur Folge gehabt, wie Fichte selbst bekennt. Er möchte sie nicht wegdenken aus seinem Leben. Sein Cäsarismus hat einen Stoß erlitten. Er sah sich unterliegen im Rampf mit den Pygmäen. Er mochte sich in jenen schweren Wochen wieder wie einst in der Hand der Vorsehung gefühlt haben. Wohin sich wenden in der feindlichen Welt! Der Existenztampf beginnt von neuem, unter erschwerenden Umständen. Es gilt eine Familie zu ernähren. Die Stimmung der Sorge spricht deutlich genug aus Fichtes Berliner Briefen an seine Gattin vom Herbst 1799. In Jena war von alledem keine Rede mehr. Fest und sicher stand der Diktator auf seinem Ratheder, unter ihm alle Lebensnot. Tiefer wirkt die Berzweiflung an der Menschheit. Wer so das Beste, Edelste gewollt! Und wie wenig hatte man ihn verstanden! Wozu all die Mühe und Anstrengung, die Welt bleibt dumm und schlecht. Also hin zum Ewigen, von Menschen fort. Demut, nicht Macht. Anschließen an ein Sicheres außer mir, nicht mehr das trotige Pochen auf sich selbst. Dies die persönlichen Motive zur Wendung in der Weltbetrachtung, der tiefsten Wendung in Fichtes Leben. Was für eine Bhilosophie man wähle, hängt davon ab, was für ein Mensch man sei.

Tiefe Einkehr in sich selbst, lautet die Losung der Berliner Herbstmonate von 1799. Fichte lebt zurückgezogen in einer fremden Weltstadt. Wenige kennen ihn. Einsamer kann man nicht sein als in einer großen Stadt. Wieder ist er mit sich allein, wie im Sommer 1790 in Leipzig. Er schreibt an der Bestimmung des Menschen. Diese Beschäftigung führt ihn überall ins Tiese.

25

Allmählich verblaßt das Erlebte. Die gespannten Nerven beruhigen sich. Die Ereignisse der letzten Jahre treten zurück. Der ewige Ramps hat ein Ende. Wie gut! Seine Lebensweise ist eine veränderte, die Unruhe des Lehramts von ihm genommen, Jeit zum Nachdensen genug. Aber ihm wölbt sich ein neuer Himmel. So geht der Sturm und Drang zu Ende im Leben des 37jährigen. Sein Reifealter beginnt.

Thorheit, zu sagen, Fichte sei über den Erfahrungen des Atheismusstreites plöglich religiös geworden. Die naive, aber echte Religiosität seiner vorkantischen Bildungsperiode haben wir kennen gelernt. Sie ist die Quelle zu allem Spätern. Und nur praktisches religiöses Erleben gestattet ein Mitsprechen in der Theorie. Sicher ist, daß das religiöse Moment in der Zeit des Jenenser Sturm und Drang zurücktritt. Und dennoch war vielleicht damals in ganz Jena und Weimar keiner so religiös wie der "Atheist" Fichte, der Apologet des moralischen Weltordnens. Den Afthetizismus und Hellenismus der Schiller, Goethe und humboldt wird man doch nicht als Religion ansprechen wollen. Goethe warf Schleiermachers Reden unwillig beiseite. Er fand absprechende Worte. Fichte hätte das nicht getan, wiewohl er als Moralist mit Schleiermacher nicht einverstanden sein konnte. Die ganze Zeit war nicht nur areligiös, sondern in letzter Gipfelung aufflärerischer Tendenzen durchaus antireligiös gerichtet. Die Religion war verachtet, belächelt. Man sehe den Schluß von Fichtes Religionslehre<sup>50</sup>. Wer Vorlesungen hält über Religion, zieht sich ein "unauslöschliches Ridicule" zu. Die Nicolaiten werden sich Stoff für die Fliegenden Blätter aus solchen Vorlesungen holen usw. Schleiermacher protestiert gegen die Verächter der Religion. Fichte hat nie zu ihnen gehört. Der Atheismusstreit hat ihn nicht erst religiös gemacht. Nur klärend hat er gewirkt.

Auch aus Fichtes Agnostizismus jener Zeit interpretiere man nicht seine angebliche Irreligiosität. Er fällt in den Goetheschen Rlang: "Wer darf ihn nennen usw." Aber die Unbegreiflichkeit Gottes ist das älteste Dogma aller theoretischen Systemastit seit Augustins Tagen. Freilich in den unendlichen Wirrwart dieser Problemzusammenhänge verflicht sich auch die Wissenschaftslehre. Rein Zweifel, in ihrer ersten (Jenenser) Form, atmet sie antitheistischen Geist. Vor der Majestät des 3ch versinkt mit der Welt auch Gott. Alles außer dem Ich ist nichts. In diesem Mosmismus, "Nihilismus", wie Jacobi sagte, ist für Gott kein Raum. Schon 1796 prophezeite Erhard dem Wissenschaftslehrer seinen späteren "Atheismus" als eine unausweichliche Ronsequenz. Und doch soll es ein moralisches Weltordnen geben, unabhängig vom individuellen Ich. "Es ist gar nicht zweifelhaft, sondern das gewißeste, was es gibt, ja der Grund aller anderen Gewikheit". Und diesem übersinnlichen moralischen Weltordnen soll wiederum tein persönlicher Träger, zum mindesten kein diskurswes Bewußtsein zugrunde liegen? Wähte es dann nicht amoralisch sein? Widersprüche und Dunkel-Fichtes Schuld ist Unflarheit, nicht Atheismus. beiten. Man konnte ihn nicht verstehen.

In Wirklichkeit ist die ganze Wilsenschaftslehre in ihrem metaphysischen Rern mehr Theologie als Philosophie. Sie ist Theosophie, Gotteswissenschaftslehre. Und dies nicht erst nach 1800.

Der Attivismus der Fichteschen Natur spricht sich am deutlichsten im pädagogischen und reformatorischen Trieb aus. Fichte ist der geborene Erzieher und Reformator, und beide Richtungen seiner tatendurstigen Natur sind auf das engste miteinander verslochten. Als Hofmeister und Privaterzieher, als alademischer Lehrer, als Theoretiker der Nationalerziehung, als Menschheitsbildner im größten Stil erscheint er nacheinander vor unseren Augen, stetig wachsend mit der Größe und dem Umfang seiner erzieherischen Zwecke. Ein naiver Wille zur Macht unterstücht ihn bei diesem Geschäft, unterwirft ihm die Herzen mit suggestiver Gewalt. "An Fichte wird geglaubt, wie niemals

an Reinhold geglaubt worden ist<sup>60"</sup>. Bis in seine theoretische Systematik hinein läht sich diese elementare erzieherische Tendenz all seines Strebens verfolgen. Auf die praktisch-pädagogische Bedeutung der Wissenschere und des absoluten Idealismus überhaupt wird im Folgenden besonders zu achten sealismus überhaupt wird im Folgenden besonders zu achten sein, ebenso auf die enge Verslochtenheit von Philosophie und Pädagogik in Fichtes System. Nirgends ist unmittelbarer aus der philosophischen Einsicht das Ziel der Erziehung hervorgetreten als in der Kant-Fichteschen Lehre von der Freiheit und Selbständigkeit des Menschen. Und endlich hat Fichte selbs tändigkeit des Menschen. Und endlich hat Fichte sorbe und Vorbildlichkeit seiner Gestalt. Das deutsche Volk verehrt in ihm einen Nationalheros. In guten und bösen Tagen der deutschen Geschichte hat ein Blick auf den Redner an die deutsche Ration die Herzen begeischert und erhoben.

Fichte hat die Erziehungsprobleme sehr früh praktisch zu ltudieren Gelegenheit gehabt. Schon die Organisation des Lehrbetriebes der sächsischen Fürstenschulen, auf denen die Oberen zur Erziehung wie zum Unterricht der Unteren herangezogen wurden, bot Gelegenheit zu praktischer Betätigung auf diesem Gebiet. Nach seiner Universitätszeit, in der er sich durch Stundengeben seinen Unterhalt verdiente, war er jahrelang (1784—1791) "in verschiedenen Ländern und Häusern" als Hauslehrer tätig, anfangs in Aursachsen, später in Zürich, zulett in Warschau. In Sachsen sei er seit 1784 "nicht ohne Ehre" Sauslehrer gewesen, heißt es 1787 in einem Bittschreibena. Uber diesen Jahren liegt ein tiefes Dunkel. Bekannt dagegen ist, wie er im hause des Gasthofsbesitzers Ott in Zürich, wo er vom Herbst 1788 bis zum Frühjahr 1790 als Hofmeister tätig war, eine echt Fichtesche Erziehungsindividualität entwidelte, indem er die starrföpfigen und padagogisch ungeschickten Eltern seiner beiden Zöglinge "gewaltiger Weise" miterzog. Er legte sich ein "Tagebuch der auffallendsten Erziehungsfehler, die mir vorgekommen sind", an

und las den Eltern aus diesem Tagebuch allwöchentlich ein Collegium privatissimum. Sie fügten sich, und er schied "mit großer Ehre" von ihnen<sup>68</sup>.

Rurz vor der Jüricher Hofmeisterzeit erwacht auch das Interesse für die pådagogische Theorie in Fichte. In Rammenau, im Elternhaus, schreibt er turz vor seiner Abreise nach Jürich (am 24. Juli 1788) einige "zufällige Gedanken" pädagogischen Inhalts nieder. In späterer Zeit hat sich Fichte der Erziehung und Unterweisung seines heranwachsenden Sohnes mit großer Hingabe gewidmet, wie dieser selbst berichtet<sup>64</sup>.

Diese pädagogische Anlage in Fichtes Ratur ist aber nur eine Seite und Ausprägung eines umfassenden elementaren Triebes, der reformatorischen Genialität, die sein Lebensgluck und -unglud ausmacht. Hier ist der lette Rern von Richte aufgededt. seine Größe und seine Schranken, sein Enthusiasmus und sein tiefes Unbehagen an der Zeit, sein Glaube und Zweifel. "Ich habe große glühende Projekte", dieser Rlang drängt sich immer wieder auf. Veredelung meines Brudergeschlechts, das will ich. Werke dämmern in mir, Taten. Mein Dasein wird nicht vergebens für die Welt vorübergehn. So im ersten Jubel von 179365. Später wird sich diese Welt als eine Lumpenwelt offen-Es wird scheinen, als ware aller Schweiß der Edlen baren. umsonst vergossen. Fichte wird seinen Etel vor dem Zeitalter in bittern Worten von sich stoken. Verzweifeln wird er nicht. Es wird besser werden, es wird gang gewiß besser werden, wird er mit Pestalozzi sprechen. Und der unendliche Glaube an eine edlere Zutunftsmenschheit wird nicht von ihm weichen.

Diesem Traum gilt all sein Denken und Trachten. Er beginnt 1794 in Jena als Reformer des Universitätswesens. Dieser Birkungskreis liegt ihm am nächsten. Und hier ist die Möglichkeit gegeben, in die Jahrhunderte zu wirken, kommende Geschlechter in ihren führenden Geistern umzuwandeln. Mit einem fertigen reformatorischen Programm tritt er im Frühjahr 1794

die Reise von Zürich nach Jena an. Von Woltmann erwartet er am 26. Mai 1794, acht Tage nach seiner Antunft in Jena, "eine groke Mitwirtung zu seinen Zweden auf Dieser Universität". In seinen Vorlesungen entwickelt er sogleich das Bildungsideal des Gelehrten. Im Winter beginnen seine moralischen Sonntagsvorlesungen. Neben dieser positiv reformatorischen Wirksamkeit durch sittliche Belehrung geht einher eine negative durch Beseitigung veralteter Gewohnheiten und Mikbräuche. Und. erstaunlich zu sehen, troß seiner damaligen Unkenntnis akademischer Gepflogenheiten, trotz des Mangels einer amtlichen Stellung im Senat, sein reformatorisches Bemühen ist von Erfolg gefrönt. Von der sittlichen Bucht seiner Persönlichkeit, von der zündenden Rraft seiner Rede fortgerissen erwacht das schlummernde Ethos in der verwahrlosten akademischen Jugend Jenas. Freiwillig bieten die Orden den Abschwur an. Leider verdirbt er dann alles durch sein praktisches Unvermögen, das idealisch Geschoute in die Wirklichkeit umzupflanzen. Der pinchologische Moment verstreicht ungenützt. Die Begeisterung verraucht. Mißtrauen tritt an ihre Stelle. Auch fehlt es Fichte an diplomatischem Geschick, Mitwirkende unter den Rollegen heranzuziehen, überhaupt andere zu seinen Zweden zu gebrauchen. Er fämpft allein, trott auf die eigene Rraft. Der Senat ist ihm feindlich gesinnt. So muß er unterliegen. "Ich habe die törichtste aller Hoffnungen, daß aus Jena je etwas werden könne, aufgegeben", so klingt es resigniert aus Osmannstädt". Ich werde "nicht mehr mein Herz an das Projett hängen, aus diesen rohen Menschen etwas machen zu wollen". Und dann, nach einigen Nachdenken: "Aber nur ja nicht das Rind mit dem Bade ausgeschüttet! Es gibt doch noch immer so manche treffliche junge Leute unter ihnen. Rurz, ich tann mein Herz doch nicht ganz gegen sie verschlieken, es werde daraus was da wolle".

Später bei der Neugründung der Berliner Universität nimmt er seine reformatorischen Bestrebungen unter günstigeren

### I. Fichtes Persönlichkeit als Schlussel zum Wert.

Umständen wieder auf. Es gilt keine tief eingewurzelten Gewohnheiten zu überwinden. Es herrschen noch keine Traditionen. Der Reformer selbst befindet sich als Rektor in höchster amtlicher Stellung. Die Ersahrungen von anderthalb Jahrzehnten stehen ihm zur Seite. Fichte scheitert auch hier. Wieder steht er allein, der Senat gruppiert sich um Schleiermacher. Er versteht es nicht, andere für seine Zwecke zu interessieren. Und seinen idealisch bebrillten Augen schlt der Blick für die höchst nüchternen Erfordernisse des Hier und Jetzt. In Erkenntnis dieser Schranken seiner Natur legt Fichte das Nektoramt nieder und entsagt für immer der Universitätsreform.

"Wollte man in den akademischen Anstalten und Einrichtungen, die überall noch ein ungereimtes Gemisch von Aultur und Barbarei sind, etwas verbessern, so wäre wohl kein Mann in Europa, der dabei mit Rat und Tat besser an die Hand gehen könnte und es lieber möchte als Fichte." So schrieb Jacobi 1799 an die bayerische Regierung<sup>68</sup>.

Fichtes Begriff vom idealen Gelehrten, seine Ansichten über Wesen und Organisation der Gelehrtenerziehung sollen im folgenden systematisch dargestellt werden.

Die Reform des Universitätswesens ist nur ein Bruchteil der allgemeinen Menschheitsreform, der großen Tendenz seines Lebens.

Früh schärft sich Fichtes Blick für die tragische Antithetit des menschlichen Daseins. Zehn Jahre lang zieht der Lausister Bauernschn in Deutschland umher. Er lebt als Hofmeister an Universitäten und in bürgerlichen und gräflichen Familien Sachsens, der Schweiz, Westpreußens und Polens, in Jena, Leipzig, Wittenberg, in Dittersbach, Mosslau, Warschau, Jürich, sieht Land und Leute, Menschen und Schicksle, den Schweizer Republikaner, polnische Justände. Er reist mit Empfehlungsbriefen, führt Tagebücher, beschreibt Menschenart und Sitte, Städte und Gegenden. So auf der Fahrt nach Warschaus<sup>69</sup>. Später wandert

er von Königsberg nach Jürich, mitten durch die deutsche Rleinstaaterei. Die Grenzpfähle wechseln, ausgesogene Ländereien groher und kleiner Despoten, gesegnete Fluren eines menschenfreundlichen Fürsten. Hier acert der verwelkende Sklave neben dem starten Landmann. Dort das Bild der Hand unter dem Beil. Und wieder dort die ausgetrocknete Mumie in Lumpen, die vor einem ganzen Rock den Rest ihrer Kopfbedeckung herunterzieht<sup>70</sup>.

Auf diesen Kreuz- und Querfahrten durch Länder und Reiche erwirdt sich der junge Fichte eine intlime Kenntnis politischer, gesellschaftlicher, moralischer Justände und Verdorbenheiten seitalters. Hier die Anschauungsgrundlage für das spätere "I'accuse", für Bußpredigten und tritische Auseinandersezungen mit dem Jahrhundert vor und nach dem Jusammenbruch von Jena. Hier der persönliche Anstoh zur reformatorischen Tendenz seines gesamten Schaffens, zum beherrschenden Interesse an sozialer, staats- und tulturphilosophischer Problematik, ein Gegenstand, der ihn — Th. v. Schön erfuhr es — "mit unwiderstehlcher Stärke" anzog (1793).

Heinrich Bestalozzis Ideen schlagen in diese Gestimmtheit seinrich Bestalozzis Ideen schlagen in diese Gestimmtheit seines Innern. Am 24. Juli des Jahres 1788 hat er in "Lienhard und Gertrud" gelesen, zu Rammenau im Elternhaus, kurz vor der Abreise nach Jürich. Der Roman bereitet ihm eine schlaflose Nacht voller Gedanken und Entwürfe. Der Jüricher Sozialreformer schlbert das niedere Volk. Man sollte einmal die höheren Stände schlbern, in Pestalozzis Manier, wie sie leben und sich betrügen. Und gerade hier hat der Vielgereiste als Hofmeister Erfahrungen gesammelt. Das niedere Volk, sein eigenes Geschlecht, ist dem Heraufgestiegenen fremd geworden. Er hat nie den Weg zu den Parias der Gesellschaft gesunden oder auch nur gesucht, Fichte, der Aristokrat des Gedankens.

"Wäre also noch immer ein Buch zu schreiben nötig, welches das ganze ; Verderben unserer Regierungen und

#### I. Fichtes Persönlichkeit als Schlüssel zum Werk.

unsere Sitten hier von seiner lächerlichen, hier von seiner schrecklichen Seite zeigte, die notwendigen Folgen davon natürlich und unübertrieben darstellte und die Grunds fate einer besseren Regierung und besserer Sitten nebst den Mitteln, dazu zu gelangen, schilderte". So heißt es in jenen Rammenauer "Jufälligen Gedanken in einer schlaflosen Nacht" vom 24. Juli 178871. Diese Sätze enthalten in nuce Fichtes Lebensprogramm, Grundzüge des gegens wärtigen Zeitalters, Reden an die deutsche Ration, einen Antinicolai, eine Zurückforderung der Denkfreiheit. Bukprediaten und Psalme, die Stimme des Sehers an den Wassern Chabar, Hohn und Rlage. Satire und bitterer Schmerz, Jutunftshoffnungen, Wege zur Menschbeitsveredlung, undeutlich geschaut, Sehnsucht und Glaube, das alles schwingt dunkel im Geist des 26jährigen. Fünf Jahre später verdichten sich diese Ahnungen eines Halberwachten zu aroken alübenden Brojekten. Damals aber sieht er nur, was da modert, und weiß noch keinen Rat. Doch, ein Buch zu schreiben. Und das Ganze wäre bildlich einzufleiden. Aus südlichen Polarländern schickt ein Reisender Briefe nach Paris. Er fand dort ein Volk, das — nicht etwa die idealen Justände verwirklicht hat, "mit Freiheit durch Vernunft". Richts Das Vernunftreich der Zukunft schlummert noch in bierpon. Fichtes Geist. Rant hat noch nicht zu ihm geredet, nur Rousseau, der Ankläger mit dem Rassandraauge, der Rulturpessimist, und Bestalozzi, der Schilderer verderbter Volkssitten, beide nicht Seher groker Zukunfte und Ubermenschheiten, wiewohl Gläubige. Dieses Normalvolt in südlichen Polarländern soll vielmehr, gleich einem Demonstrationsobjekt im medizinischen Labora= torien, sämtliche Blasen und Geschwüre, sämtliche Lafter, Auswüchse und Korruptheiten der Kulturmenschheit am Leibe tragen, die auf politischem, religiösem, moralischem, pädagogischem Gebiet nur irgend möglich sind, die Habgier der Fürften, den lächerlichen Ahnenstolz des Adels, dieser Volksauslauger und

Bergmann, Fichte.

3

33

"elenden Existenzen", die Langsamkeit und Parteilichkeit der Gerichtspflege, Dinge, die Fichte auf seinen Irrfahrten am lebendigen Rörper der Nation zu studieren Gelegenheit gehabt, die Intoleranz der Geistlichkeit, ihre elenden Streitigkeiten ohne Nuken für die Moral, ihre törichten Begriffe vom göttlichen Wesen - alles Erlebnisse am eigenen Leib -, der Indifferen= tismus der höheren Stände in religiosis, Andächtelei und Unglaube der Zeit. Geisterseherei und Schwärmertum: weiter "die Torheit der bloß spetulativen Gelehrten ohne Welt- und Menschenkenntnis" auf der einen Seite — Fichte gehört nicht zu ihnen —, die Geringschätzung des Gelehrtenstandes auf der anderen Seite, - Fichte leidet darunter -; in der Runst Entartung und Frivo= lität der Wielande — Fichte findet sie unerträglich —; ferner auf moralischem Gebiet den Geldstolz der Raufleute, besonders der Leipziger, Luxus, Modesucht, Koketterie bei den Frauen der besseren Stände, höchste Galanterie und zugleich höchste Berach= tung des weiblichen Geschlechts auf seiten der Männer. Egoismus hier wie dort, ungesunde Rleidung und Speise, Laster= haftigkeit, Entnervung von Jugend an durch falsche Erziehungs= grundsätze usw.

Das Ganze eine durch Erlebtes vertiefte Reminiszenz aus Leipziger Vorlesungen, ein immanenter Appell an die Mensch= heit, ein Ruf zur Reform, wie er oft genug aus Platners Munde erklungen. Jean Baul, der Herzog von Augustenburg berauschten sich an solchen Tendenzen des Leipziger Rousseau-Evangelisten und Humanitätslehrers. Man lese des letzteren begeisterte Briefe über den Platner von 178472, seinen Demokratismus, seinen Reformatorengeist, seinen Luthrisch-Thomasischen Rampf ums Licht, um freie Denkungsart, Menschheitsadel. 2011 dies kehrt bei Fichte wieder, glühender, inbrünstiger, und ohne den typischen Eudämonismus der Aufklärungsreformer. "Der Gedanke der Freiheit müßte das unter den Deutschen werden, mas ehedem die Idee des heiligen Grabes

# I. Fichtes Persönlichkeit als Schlussel zum Werk.

war". So Platner 1793 in einer Abhandlung, die er dem Herzog schiefte: "Jst eine freiheitliche Erhebung Deutschlands für die nächste Zeit möglich und aussichtsreich?""<sup>73</sup> Dies ein Seitenstück zu Fichtes "Berichtigung der Urteile des Publikums über die französische Revolution", in allen Hauptprogrammpunkten mit ihr übereinstimmend, nur steptisch-resigniert im Schlußton, ohne den Berge versehenden Glauben der Pestalozzi und Fichte. "Ich glaube daher nach diesem allen, so schlußt Platner, das Freiheitsspstem hat (durch die Greuel der Revolution) mehr unter uns verloren als gewonnen. Gott erbarme sich des armen Menschengeschlechts auf Erden".

So potenzieren sich die Impulse. Rousseau und Platner, Pestalozzi und Lessing, sie alle wirken auf denselben Punkt: Reform der Gesellschaft, Umbildung des Menschengeschlechts. Ju Grunde liegt die Aberzeugung von der Verderbtheit der Aultur. Aber da fehlts noch am positiven Inhalt. Wie geartet soll sie seichen werden werden wir siegen? Reformatoren wollt ihr sein, ruft ein Gleichaltriger 1785 dem Platnerianer zu<sup>74</sup>. Steptiker, Determinist, woher Deine Araft? Nach Freiheit russt Du, selbst ein Unfreier. Du siehst die Fäulnis, aber wie willst Du das Gute baun?

Die Erleuchtung bringt Kant. Und nicht die Vernunfttritik. Diese scheint vielmehr den Fichteschen Skeptizismus zunächst nur zu vertiefen. Fichte hat kein Verhältnis zur Mathematik und reinen Naturwissenscher Kant. Begreiflich allo, dah ihm das zweite negative Ergebnis der Vernunstkritik, die Unmöglichkeit aller Metaphysik, wichtiger erscheint. Der Nachweis der engen Schranken des Verstandes hinsichtlich der Erkenntnis des Unerfahrbaren ist erbracht. "Unser Verstand ist so eben hinlänglich für die Geschäfte, die wir auf der Erde zu betreiben haben; mit der Geisterwelt kommen wir nur durch unser Gewissen in Verbindung<sup>475</sup>. So bleibt denn die Vernunstkritik eine blohe Substruktion zum Ethischen. Und die Kritik

3•

der praktischen Vernunft mit ihrer Pflichtmoral, ihrem Idealismus der Freiheit, ihrem kühnen Unsterblichkeitspostulat, ihren sozialen, religiösen, pädagogischen Tendenzen, spricht das erlösende Wort. Fichtes Persönlichkeit und Bildungsgang haben diesem Primat der praktischen Vernunft vorgearbeitet. Und er entfaltet die Kantische Lehre gemäß den Problemen, die sein Inneres am mächtigsten bewegen. Es sind die Probleme der Staats- und Sozialreform. Wenden wir uns ihrer Vetrachtung zu.

# IL.

# Erste Orientierung an Kant und Rouffeau über die Ziele der Menschheitsentwicklung.

Fichtes Formel: "mit Freiheit durch Vernunft" geht zurück auf zwei Quellen, auf Rant und die französische Revolution. Was vermögen im Grunde die Lehrmeinungen der Philosophen zum Menschheitssortschritt? Wenig genug! Die Völker lernen wie die Ainder doch nur an den lehrreichen Schildereien, die der große Erzieher der Menschheit in den Weltbegebenheiten von Zeit zu Zeit vor ihre Augen stellt. So die französische Revolution, diese "reiche Gemälde über den großen Text: Menschenwert und Menschenrecht". Freiheit und Vernunft sind ihre Hauptschlagwörter. Das Menschengeschlecht ist freilich noch weit entfernt vom Vernunftreich durch Freiheit. Seine Weisen sind noch "blinde Leiter eines blinden Volkes". Aber hoffen wir. Der Zeitpunkt der hereinbrechenden Morgenröte ist gekommen. Und der volle Tag wird folgen. So Fichte im Jahr 1793<sup>1</sup>.

Fichte berichtigt die Urteile des Publikums über die franzöfische Revolution. Rach dem Königsmord von 1793, als selbst glühende Republikaner wie Schiller und Friedrich Christian abschwenkten, konnte dies notwendig sein. Fichtes Argumentation bleibt jedoch vorwiegend rechtsphilosophischer Natur. Er untersucht die Recht- und Zweckmächigteit politischer Umwälzungen überhaupt. Erwägungen kultur- und geschichtsphilosophischer Natur kingen nur an. Aber sie zeigen den Hauptgedanken seines Lebens und Schaffens in seiner ersten embryonalen Form, wie

er sich angesichts der französischen Revolution aus einer Syn= these Rantischen und Rousseauschen Geistes gebiert.

Herber erblidte um die gleiche Zeit die Menscheit im 3u= stand des Greisenalters. Nach Fichte hat sie taum das erste Anabenalter erreicht. Sie spielt noch und prahlt mit kindischen Einfällen und heldentaten, sie ist noch weit entfernt von der ernsten Bürde des reifen Mannes. Der Mann vergißt die Begebenheiten seiner Rinderjahre. Sie haben seine Individualität aufgebaut, aber er schämt sich ihrer. Die Menschheit ist noch nicht bis zum Alter des Schämenlernens vorgedrungen. Was besteht, erscheint ihr noch gut. Und sie weiß nichts von ihrer Araft. Als Rousseau zu ihr sprach, schalt man ihn einen Träumer. Aber seine Träume sind in Erfüllung gegangen. Und Rousseau verfuhr schonend. "Man wird noch ganz anders mit Euch reden als er redete". Man wird Euch an den Anblid des Ungeheuren gewöhnen. Mit Freiheit durch Vernunft! Man wird Euch lehren, das Unmögliche zu wollen, aus dem "unendlich Mannigfaltigen" der Menschheitsgeschichte "durch freie Anwendung vernünftiger Wesen"? ein Bestimmtes zu formen. "Rultur zur Freiheit" ist der einzig mögliche Endzweck der Menschheits. Steh auf, Menschheit, werde ein Mann. Streife ab, was kindisch ist. Und zweifle nicht länger an Deiner Rraft. So Fichte im Sturm seiner Jugend. "Wollt ihr die Aräfte des Mannes nach denen des Anaben messen? Glaubt Ihr, daß der freie Mann nicht mehr vermögen werde als der Mann in Fesseln vermochte?" Das französische Bolk zerbrach seine Fesseln. Hier das erste Morgenrot des Vernunftreiches der Jukunft. Aber ihr deutschen Bölker? "Sabt Ihr den goldenen Flügel des Genius je rauschen gehört, der zu Taten begeistert? — Habt Ihr je ein träftiges: Ich will, Eurer Seele zugeherrscht? — Könnt Ihr das nicht, so weichet von dieser Stätte, sie ift für Euch heilig !" Sohe Tone für ein hohes Wert!

Rultur zur Freiheit! Warum ist das Evangelium der Freiheit so spät an die Menscheit gekommen? Der politische Ab-

.

solutismus, der philosophische Dogmatismus sind der Grund gewesen. Die Menscheit war bis heute "entselbstet". Sie schmachs tete unter dem Joch der Autorität und sie beugte den Nacken in eine fremde fünstlich erdachte Denkform (Realismus), die der Natur widerstritt. So verdarbt ihr "für einen höheren Aufschwung des Geistes und ein starkes hehres Gefühl Eures 3ch"s. Befreiung des reinen, unabhängigen Ich durch Uberwindung der niederen Sinnlichkeit, Befreiung der Bölker durch Beseitigung der uneingeschränkten Fürstenherrschaft, das sind nach Fichte die beiden Wege zur Erreichung des höheren geistigen Endzwecks der Menschheit, der "völligen Übereinstimmung des Willens mit dem Gesetzt der Vernunft". Die französische Revolution hat das eine geleistet. Man folge ihrem Beispiel in Deutschland auf friedliche Weise nach. Die Wissenschaftslehre wird das andere leisten. Hier die beiden großen Tendenzen des ausgehenden Jahrhunderts.

Indes überwiegt in Fichtes Denken vorläufig die politische Tendenz. Der Utopismus einer radikalen Umformung des gesamten menschlichen Denkens in idealistischem Geiste ist zu jener Reit (1793) noch nicht ausgebrochen. Wenn Richte von "Befreiung des Wollens", von "Umstellung der reinen Selbstheit" spricht, so schweben ihm politische Ziele vor Augen. Die uneingeschränkte monarchische Staatsform hat den "Fortschritt des Menschengeschlechts zur volltommenen Freiheit" aufgehalten. Fort mit Sie macht den Menschen passiv, unterdrückt in ihm den ihr. Reim der Selbsttätigkeit, aus der sich alle höhere Geistigkeit gebiert. Aberblickt man den Gang des Menschengeschlechts, so ist nur einer unter den Fürsten, der in der "ehrenvollen Reihe der Erzieher der Bölker für Freiheit" Blat nimmt: Friedrich. Er gedachte, den Verstand seiner Völker zu befreien. Aber siehe: er war nicht reif für Freiheit. Allzulang hatte er in Geistesflaverei geschmachtets. Wo wären wir ohne den Absolutismus, der die Denkfreiheit unterdrückt und die Kraft der Bölker ver= .

zehrt. Betrachtet diese "Mumien in Lumpen", die vor einem ganzen Rock den Rest ihrer Ropfbedeckung abziehen. Der Weg nach Heliopolis scheint noch recht weit. Und das Jahr 1793 ist noch keineswegs das letzte der alten Finsternis.

Rultur zur Freiheit! Großes Ziel der Menschheit, einziger Endzwed aller Staatsverfassungen! Gebt doch die Geschichte der Menscheit getroft in die Hände der Philosophen. Genug des blinden Probierens, des ewigen Ausbellerns und Flickens, ber Stümperei. Beschreiten wir in Jutunft den "Weg der Grundfake". Belehrung durch die Geschichte, Orientierung am Geist. Fort mit der Freiheit eines Einzigen und der Sklaverei Aller. Anerkennung nur selbstgegebener Gesetze. Über die politische Freiheit geht der Weg zur höheren, zur transzendentalen der vernünftigen Wesen. Und ist die Erziehung der Bölker zur Freiheit einmal vollendet, ist das Reich der Vernunft gekommen, o sanftes Feuer in meiner Brust, es würde teiner Staatsverfassungen mehr bedürfen. "Das allgemein geltende Gesetz der Vernunft würde alle zur böchsten Einmütigkeit der Gesinnungen vereinigen"10. Rein Geset, tein Richter würde mehr darüber zu wachen brauchen, wieviel ein jeder von seinen Rechten aufzuopfern hat zugunsten des anderen. "Wie, ein süher Traum? Nein, ein notwendiger Fortgang der Menscheit". "Sie soll, sie wird, sie muß". Sie muß diesem Ziele immer naber kommen.

Rultur zur Freiheit! Stern der Weisen, Führerin der Bölker im Dunkel der Geschichte. Bon zwei Seiten bricht das Morgenrot herein. Das französische Bolk zertrümmerte den Despotismus und Rant zerbrach die letzte und stärkste Fessel der Menschheit. Die Bahn ist frei. Wo bleibt der neue Menschheitsführer? Der vierte neben Jesus, Luther und Rant?<sup>11</sup> "Heilige Schutzgeister der Freiheit, die ihr in den Tagen eurer Erniedrigung mit Riesentraft in den Fessellen der Menschheit herumbrachet und sie zertnicktet, wo ihr sie grifft". Heut mögt Ihr Euch freuen der schon aufgegangenen, der schon im Winde wogenden Saat. Und ,

#### 11. Erste Orientierung an Kant und Rouffeau über die Ziele usw. 41

vergeßt mir nicht den Träumer Rousseau und seine große Sehnsucht. Sie ging in Erfüllung! Schon nähren sich junge traftvolle Männer in der Stille an seinem Glauben, seinem Wert. Sie ahnen "die gänzlich neue Schöpfung der menschlichen Dentungsart, die jenes Wert bewirken muh<sup>412</sup>. Und bald werden sie das neue Evangelium vertünden: mit Freiheit durch Vernunft.

Es ist tein Jufall, daß Fichte seine schriftstellerische Laufbahn mit einer gewaltigen Apostrophe an die Fürsten Europas begonnen, die die Denkfreiheit bisher unterdrückten und damit das "Rommen des Reiches Gottes" aufgehalten. Durch den entselbstenden politischen Absolutismus nicht minder wie durch die "entehrende Geistessflaverei", die das Wöllnersche Religionseditt von neuem über die preußischen Staaten ausgebreitet. sieht Fichte seinem beginnenden Rampf um Menschbeitsentwick= lung und Freiheitskultur einen Hemmschuh in den Weg gelegt. Er spricht hier als Aufflärer, als letzter tühnster Apologet des Friderizianischen Toleranz- und Freiheitsgedankens und zugleich als Vorredner einer leuchtenden Menscheitszufunft, die in den Systemen der Denker zuerst zum Dasein erwacht, um nach Jahrhunderten vielleicht in die Wirklichkeit hinabzusteigen. Betrügt fie um ihren ersten Schlaf im Geiste ber Seher und Genien, und ihr werdet ihre Verwirklichung nie erleben. Die Denkfreiheit bedeutet also das "vom Himmel abstammende Palladium der Menschheit, ein Unterpfand, daß ihr noch ein anderes Los bevorfteht, als dulden, tragen und zerknirscht werden"18. "Die Menschheit soll elend sein, aber sie soll nicht elend bleiben". Im Denken der Weisen spiegelt sich ihr fernes Glud. Wer das freie Denken unterdrückt, will nicht, daß die Menschheit glücklich sei.

Dentfreiheit ist aber auch eines der unveräußerlichen Menschenrechte des Einzelnen. Im Gesellschaftsvertrag hat er sie nicht aufgegeben. "Freie Untersuchung jedes möglichen Objetts des Nachdentens nach jeder möglichen Richtung hin und ins Unbe-

Digitized by Google

grenzte hinaus," ist dasjenige, worin sein Menschheitsadel besteht<sup>14</sup>, ist der Weg zur moralischen Beredelung. "Freie und uneigennützige Liebe zur theoretischen Wahrheit ist die fruchtbarste Vorbereitung zur sittlichen Reinigkeit der Gesinnung." — In Wahrheit wird ja nicht die Denkfreiheit, was unmöglich ist, sondern nur die Mitteilung des Freigedachten unterdrückt. Damit verschiebt sich aber der Gedanke nur auf ein anderes Feld. Das Recht, an seinen Geist anzünden zu lassen, wer da will, dieses "Recht des freien Mitteilens", dem tein Sittengesetz widerspricht, trägt nicht minder den Charakter der Unveräußerlichkeit, wie das freie Denken. Auch die Lehr= und Mitteilungsfreiheit ist ein Valladium der Menschheit, eine Gewähr für das Rommen des Vernunftreiches und zugleich "das schönste Band, das Menschen an Menschen tettet, das Geister in Geister überfließen macht"15. Ohne dieses freie Mitteilungsrecht keine Belehrung und Aufflärung, und also keine Menschheitsveredelung. Aber die Fürsten scheuen die "plözlich hereinbrechende Erleuchtung". Noctem peccatis et fraudibus objice nubem! Die "alte Finsternis" verdeckt gar manches, was nicht gut zu sehen war. Wir aber wollen die "natürliche Götterschöne der Wahrheit", und Majestätsverbrecher ist ein jeder, der da rät, die Bölker in Blindheit und Unwissenheit zu erhalten und die freie Untersuchung zu hindern. "Unsere einzige Glückseligkeit für diese Erde — wenn es doch ja Glückseitsteit sein soll — ist freie ungehinderte Selbsttätigkeit, Wirken aus eigener Rraft, nach eigenen Zwecken, mit Arbeit und Mühe und Anstrengung".

Hier entspringt der letzte Grund der Rechtmäßigkeit jeder Revolution, womöglich der friedlichen. Kein Gesellschaftsvertrag darf unabänderlich sein. Das Prinzip der Unabänderlichkeit der Staatsverfassum widerstreitet dem höchsten Endzweck der Menschheit<sup>16</sup>. Die Menschheit ist kein Geschlecht von Bienen oder von Bibern, die jahrtausendelang in der einmal gewählten Einrichtung verharren. Das ist es, was die Menschheit über die 2

#### II. Erste Orientierung an Kant und Roujseau über die Ziele usw. 43

Tierheit erhebt. "Bervollkommnung ins Unendliche"<sup>17</sup> ist ihr aufgegeben. Und diese schabene Borrecht soll niemand ihr rauben. Hier der Felsen von Fichtes Kraft, hier der Boden seines Titanismus!

"Verlah uns nicht, heiliges Palladium der Menschheit, tröstender Gedanke, daß aus jeder unserer Arbeiten und jedem unserer Leiden unserem Brudergeschlecht eine neue Vollkommenheit und eine neue Wonne entspringt, daß wir für sie arbeiten und nicht vergedens arbeiten, daß an der Stelle, wo wir jeht uns abmühen und zertreten werden, einst ein Geschlecht blühen wird, welches immer darf, was es will, weil es nichts will, als Gutes. — Begeistre uns, Aussicht auf diese Zeit, zum Gesühl unserer Würde, geuß Rühnheit und hohen Enthussamus auf unsere Unternehmungen, und würden wir darüber zerknirscht, so erquicke uns der Gedanke: kein Samenkorn, das ich streute, geht in der sittlichen Welt verloren; ich werde am Tage der Garben die Früchte desselben erblicken und mir von ihnen unsterbliche Aränze winden".

Ein Jahr nach dieser ersten Dithyrambe auf den Freiheitsgedanken steht der Jacobiner Fichte auf dem Jenenser Ratheder und untersucht die "Bestimmung des Gelehrten". Sie ist die des Menschen überhaupt, nur in erhöhter, nur in gesteigerter Form. Der Gelehrte ist "der höchste, wahrste Mensch". "Ein gludliches Schicksal, noch durch seinen besonderen Beruf bestimmt zu sein. dasjenige zu tun, was man schon um seines allgemeinen Berufes willen, als Mensch, tun müßte"18! Und worin besteht dieser allgemeine Beruf? Mitzuwirken an der Bervollkommnung des Menschengeschlechts ins Unendliche. Das Ziel ist das gleiche geblieben. Im Plan der "Beredlung der Menscheit"19 ist auf Euch alle gerechnet. Rommt allezherbei, die ihr "den Funken des höheren Genius" in Euch verspürt! Legt Hand ans Werk! — Den andern ist ein ungestörter Umlauf ihrer Säfte zu wünschen.

.

Im Fortgang der Entwicklung seines Menschheits= und Gelehrtenideals stöht Fichte auf den Erkenntniszynismus Rouse feaus. Der Gelehrtenstand soll die Quelle alles menschlichen Elends sein, weil er den Fortgang der Rultur am meisten fördert. So Rousseau. Hier scheint eine Klärung nötig. Im Sommer des Jahres 1794 ift der Rultus Rouffeauscher Ideen noch eine Macht, vor allem in der Jugend. Fichte will Rousseau besser verstehen, als er sich selbst verstand. Er versteht ihn schlechter. Er hält den eichestauenden Wilden des zweiten "Discours", den Voltaire verspottet, für das Menschheitsideal Rousseaus. Rousseau aber hat im Emil die Paradoxien seiner Frühzeit überwunden. Aus dem Träumer von ehedem ist in Montmorency ein Realpolitiker geworden, der Jugeständnisse macht und der im Emil denjenigen natürlichen Menschen bilden will, der inmitten des heutigen Rulturzustandes noch leben kann. Glaubt man Fichtes Darstellung, so fordert Rousseau die Rücktehr des Menschengeschlechts in den Urzuftand<sup>20</sup>. Der Mensch soll wieder leben wie das Tier auf der Beide, frei von allen Rulturlastern, nur den Bedürfnissen seiner animalischen Natur frönend. Merkwürdig zu sehn, welch ein Zerrbild vom Rousseauschen Naturalismus gegen Ende des Jahrhunderts selbst bei Denkern wie Fichte lebendig war. Ein Witzwort Voltaires hat mehr vermocht als die ernste Gedankenarbeit des Genfers.

Rouffeaus "Rücktehr" ist in Wahrheit ein "Fortgang". Er predigt, was er tadelt. Er will die Menschheit weiterbringen, nämlich wieder zurück. So Fichte in geistwoller Polemik. Fichte scheint den Emil sehr oberflächlich gelesen zu haben, und sich gar nicht dessen Emußt zu sein, daß er selbst auf dem Umweg über Rant von dort sein Ideal des freien, autonomen Vernunstmenschen überkommen hat. Er bemerkt nur das Trennende zwischen schen überkommen hat. Er bemerkt nur das Trennende zwischen schen überkommen hat. Ber bemerkt nur das Trennende zwischen schen schwäche und Weichlichkeit seiner in halbentwickelten Sefühlen schwächen Ratur, die scharf abstöckt von der ehernen Harte des Fichteschen Charakters, das Hingegebenł

#### II. Erste Orientierung an Kant und Rousseau über bie Ziele usw. 45

sein an eine lebhaft schweifende Einbildungstraft, aus der sich Paradoxe und trügerische Reflexionen erheben<sup>21</sup>, den Rulturpessimismus, den Fichte in gewissem Sinne doch mit Rousseau teilt, die Mattheit und Kraftlosigkeit seines Vernunftprinzips. Das alles ist Rlage. Es fehlt der Rampf, Fichtes Lebenselement. Rouffeaus Formel ist nach Fichte Resignation, Sehnsüchtigkeit und Unwille. Nur den letzteren teilt er mit ihm. Er ist das Zeichen einer edlen Seele. An Stelle der Sehnsucht tritt bei Richte unendlicher Glaube, Sehertum und Prophetengeist. Und das Wort Resignation kennt er nicht, außer in religiöser Umformung. Rousseau ist für Fichte "der Mann der leidenden Empfindlichkeit, nicht zugleich des eigenen tätigen Widerstrebens gegen ihren Eindruct". Im Emil erkennt er ihn wieder, diesen Typus "der Energie des Leidens". Emil habe teine Tattraft, tein Feuer, teinen festen Entschluß, gegen die Ratur zu tämpfen und sie zu unterjochen. Und ist das nicht das Interessanteste und Lehrreichste, was es gibt: der "Rampf der Vernunft gegen die Leidenschaft, den allmäblichen, langsamen, mit Anstrengung und Mühe und Arbeit errungenen Sieg?"" Emil "wird unter guten Menschen gut sein, aber unter bösen unsäglich leiden". Es fehlt ihm der Wille zur Tat. Die Vernunft erscheint bei ihm in der Rube, nicht im Rampf. Der Mangel des Strebens zur Selbsttätigkeit ift nach Richte der Grundzug des Rousseauschen Erziehungsspftems. Dies alles ist falsch. Rousseaus Bildungsideal ist dem Fichteschen ähnlicher, als dieser ahnt. Erziehung zum Selbstdenken, Selbstfinden, Selbsturteilen und Selbsthandeln, zur raschen, rüstigen Tat, so klingt es von allen Seiten des Emil. Richts vom träumerischen Raturgenießertum, das Fichte dem Rousseauschen Zutunftsmenschen andichten möchte. Rousseaus Sauptvorschrift an den Erzieher: Die Natur walten lassen, wird von Fichte gedeutet als Erziehung zur Untätigkeit, Passivität, zur Willenlosigkeit gegenüber den Naturmächten, zur Alage ohne Tats. Das ist Rousseaus Meinung nicht.

Es ist Fichtes drängendes Tatmenschentum selbst, das sich hier an einem willkürlich geschaffenen Gegensatz zu orientieren und sein Lebensideal flar herauszustellen sucht. "Sandeln, handeln, das ist es, wozu wir da sind". Und so verlegt er in Rousseaus Natur alles das, was der eigenen Lebensform widerspricht. So erscheint Rousseaus Idealmensch als der untätige Träumer am Busen der Natur, als der Sehnsüchtling und Genießer, der das verlorene Menschheitsparadies, um das die Dichter weinen, an den Horizont der Jukunft malt, indem er das, was werden soll, als ein vor Zeiten Gewesenes schildert. Wobei er noch den befonderen Fehlschluß begeht, in jenes "goldene Zeitalter des Sinnes= genusses ohne körperliche Arbeit" die Gesellschaft des heutigen Rulturstandes zu versetzen, "mit der ganzen Ausbildung, die sie nur durch das Herausschreiten aus dem Stande der Natur erhalten konnte"24. Sier erhebt sich Fichtes "Unannehmbar". Sier wird ihm die Bestimmung des Menschen unendlich flar. Sinnengenuk! Ein Wort, daß in Fichtes Wörterbuch fehlt! "Das Land des Genusses liegt nicht unter dem Monde." Tatenloses Träumen. eine ihm unverständliche Lebensnote. Die Natur ist wild und roh. Recht so. Gehe der Mensch heraus aus dem untätigen Naturstand, habe er Mühe und Arbeit, denn dies ist sein höchstes Glück. Nicht das Bedürfnis, Trägheit ist die Quelle alles Lasters. Rämpfe er, leide er. Bis er den Apfel der Erkenntnis bricht. Bis er seine Bestimmung ergreift. Bis er sich vom bloken Naturprodukt zum freien vernünftigen Wesen erhebt. Wer immer strebend sich bemüht, den können wir erlösen. "Der Mensch soll elend sein, aber nicht elend bleiben."

Alles ist gut, wie es aus den Händen der Natur hervorgeht. Alles entartet unter den Händen des Menschen. So Rousseau! Umgekehrt Fichte. In der weitesten Entfernung von der sinn= lichen Natur, in der höchsten, edelsten Geistigkeit, liegt die Blüte des Menschentums. Am Ende eines langen Weges, der aus dem Sinnenschlaf der Tierheit heraussührt, erhebt sich jenes schim=

# 11. Erste Orientierung an Kant und Rousseau über die Ziele usw. 47

mernde Walhalla in den Wolken, Fichtes Vernunftreich der Jutunft. Rücklehr zur Natur! Vervollkommnung ins Unendlichet So die beiden Formeln, die sich gegenüberstehen! In Wahrheit will Rousseau nur stehen bleiden und sich absinden mit der Rultur. Er weiß, daß es ein Jurück nicht gibt. Nur retten will er soviel wie möglich vom süßen Verlorenen der Menschheitsjugend. Aber schon diese Rränklichkeit, dies Stehenbleiden ist Rückgang. Dem gegenüber erklingt das eherne "Vorwärts" aus Fichtes Munde. Und mit ihm jenes gläubige: "Hinaus ins Unendliche!" "Sie soll, sie wird, sie muß!"

"Friede sei über seiner Asche und Segen über seinem Andenken. Er hat gewirkt." Aber hinweg nun mit dem Roussenalchen Rulturschmerz. Das ist die Bestimmung der Menschheit: beständiger Fortgang der Aultur, gleichförmig fortgesetzte Entwicklung aller ihrer Anlagen und Bedürfnissen, allmählicher Aufstieg dis zur Höhe der Formel: Mit Freiheit durch Vernunft. Und damn: Hinaus ins Unendliche!

Die Frage nach der Bestimmung des Menschen und des Menschengeschlechts ist für Fichte schon jetzt am Anfang seiner Entwicklung die höchste Frage der Philosophie —, die lette Aufgabe aller philosophischen Forschung<sup>28</sup>. Ihre Beantwortung zeigt ihn sehr nah an Rant, wenn vom individuellen (1. VorL), sehr nah an Rousseau, wenn vom sozialen Menschen (2. u. 3. Vorl.) die Rede ift. Selbstbestimmung, Eigengesetslichteit und also Freiheit im transzendentalen Sinne, "absolute Einigkeit, ftete Identität, völlige Ubereinstimmung mit sich selbst"27, machen das Wesen des vernünftigen Menschen aus, die "Form des reinen 3ch". "Handle so, daß Du die Maxime Deines Wollens als ewiges Gesetz für dich benten könntest." So ergibt sich die fittliche Güte als "Abereinstimmung des Willens mit der Idee des ewig geltenden Willens". Und auf ihr ruht die Glückseligkeit (Rants höchstes Gut), die "Aberwindung der Dinge außer uns wit unferem Willen". Aber dieser Endzwed des Menschen, freie

Beherrschung des vernunftlosen Nicht-Ich nach seinem eigenen Geseh, absolute Identität und damit höchste Vervollkommnung, bleidt dem sinnlich-geistigen Doppelwesen ewig unerreichbar. Seine Bestimmung kann nur lauten: "Annäherung ins Unendliche zu diesem Ziel", oder kurz: "Vervollkommung ins Unendliche".

So der isolierte Mensch, als Symbol der ganzen Menscheit, deren Herausbildung zur Selbstbestimmung mit Freiheit durch Vernunft Fichte als Ziel aller Entwicklung vorschwebt.

Und was die Bestimmung des sozialen Menschen betrifft, so liegt sie in nichts anderem als in der tätigen Förderung dieser Vorwärtsbewegung der Menscheit bei sich und andern. Fichte bestimmt das Wesen der Gesellschaft mit Rant als "Wechselwirtung durch Freiheit" (ohne Zwang und Willfür) unter koordinierten vernünftigen Wesen<sup>28</sup>. die auker sich anzu= nehmen der Einzelne praktisch gehalten ist. Und jedem Einzelnen schwebt ein Menschheitsideal vor, zu dem er dem gesellschaftlichen Trieb zufolge seine Mitmenschen emporzuheben strebt. So entsteht ein "Ringen der Geister mit Geistern", in dem, wie Fichte überzeugt ist, stets der höhere, bessere Mensch siegen wird. Und das Endergebnis tann nur sein "Vervolltommnung der Gattung". Freilich auch hier nur Annäherung ins Unendliche, an dieses letzte, höchste Ziel, Annäherung zur "völligen Einigkeit und Einmütigkeit mit allen Individuen"; und der Weg zu diesem Idealzustand der Gesellschaft wird zugleich wieder sein Ergebnis: die "freie Bechselwirtung" der vernünftigen Besen, eifriger Bettstreit in schöner harmonie, "allgemeines Einwirken des ganzen Menschengeschlechts auf sich selbst", und dadurch "gemeinschaftliche Vervolltommnuna". 29 So steht der Traum einer vollkommenen Gesellschaft, das Vernunftreich der Zutunft, am Anfang von Fichtes Weg, und das Ziel aller Menschheitsentwicklung ist scharf gezeichnet. Der Staat ist hier nur Mittel zum Zweck, ist "ein unter gewissen Bedingungen stattfindendes Mittel zur Gründung einer volltommenen Gesellschaft" 30. Der Endzweck

#### 11. Erste Orienticrung an Kant und Rouffeau über die Ziele usw. 49.

des Staats ist die Selbstaufhebung. Aber bis zur Erreichung dieses Zieles werden noch Myriaden von Jahren vergehen.

Wir hören hier den Rantianer Fichte reden. Der kritische Rousseauismus seiner Frühzeit bricht noch einmal hervor, wenn er die Mitarbeit der einzelnen Berufsstände wie des Individuums an diesem allgemeinen Ziel der Menschheitsvervollkommnung aus der Verpflichtung jener gegenüber der Gesellschaft herleitet, deren Rulturarbeit ihnen zugute kommt. Das Individuum steht in der Schuld der Gattung, empfängt von ihr die Basis und Voraussekung seiner Vollkommenheit, seine Bildung. Es trage diese Schuld ab, indem es die Vollkommenheit des Geschlechts weiter zu heben suches. Die fortschreitende Rultivierung der Gesellschaft ist dabei im schärfiten Gegensatz zu Rousseau als höchster Wert gedacht. Und sie läuft hinaus auf eine nach Berufsständen differenzierte Bildungsarbeit aller an allen. Fichte verlangt hier mit Rousseau und den Sozialpädagogen der französischen Revolutionsära, wie Condorcet u. a., allgemeine und gleiche Er-In der Rant=Rousseauschen Forderung der völligen ziehuna. Gleichheit aller vernünftigen Glieder der Gesellschaft liegt für ihn die zweite Forderung schon ausgesprochen, "daß alle die ver= schiedenen vernünftigen Wesen auch unter sich gleichförmig gebildet werden sollen"82. Hier der erste Ansatz zu Richtes späterem System der Nationalerziehung. Die Anreauna zu diesen Ideen kommt aus Frankreich. Rousseaus Enzyklopädieartikel über die "Bolitische Ökonomie" von 1755, das Reimwerk des von Fichte noch eben (1793) studierten "Contrat social". scheint Fichte nicht unbekannt geblieben zu sein. Bielleicht hat er auch Rousseaus Entwurf der Verfassung Volens von 1772 ge= lesen. In beiden Werken wird mit nachdrücklicher Betonung des vaterländischen Gedankens die Forderung einer allgemeinen, gleichen und öffentlichen Volkserziehung aufgestellt. Doch wird hier das Thema von Fichte nur gestreift. Seine Argumentation zielt auf die genaue Festlegung der Bestimmung des Gelehrten.

Bergmann, Fichte.

Dieser Gelehrte ist ja nichts als die höchste und vollkommenste Ausprägung des sozialen Menschen überhaupt. Und dieser soziale Mensch hat eine doppelte Verpflichtung innerhalb der freien Bildungsarbeit aller an allem. Einmal gegen sich selbst. "Bilde alle Deine Anlagen vollständig und gleichförmig aus, soweit Du nur fannst"<sup>33</sup>. Wähle mit Freiheit einen bestimmten Zweig der allgemeinen Ausbildung, einen besonderen Berufsstand, der Deinen Naturanlagen angemessen ist, widme Dich dieser ein= seitigen Ausbildung, erschöpfe Dein Fach vollkommen, kultiviere die Gesellschaft in dem von Dir gewählten Fach. Sodann: Tue das, "um der Gesellschaft das, was sie für Dich getan, wieder= geben zu können"34. Jeder verwende seine Bildung zum Borteil der Allgemeinheit. "Reiner hat das Recht, bloß für den eigenen Selbstgenuk zu arbeiten, sich vor seinen Mitmenschen zu verschließen und seine Bildung ihnen unnutz zu machen." Die Bildung des Einzelnen ist Produkt, Eigentum der Gesellschaft. Die Gesellschaft hat auf ihre Verwertung ein Anrecht. Es ist die allgemeine Pflicht jedes Menschen und die besondere des Ge= lehrten, alle seine Bemühungen auf den letten 3wed der Gesellschaft zu richten, "das Menschengeschlecht immer mehr zu veredeln", es noch freier zu machen vom Zwang der Natur, immer selbsttätiger und selbständiger. Denn dies ist der Sinn aller Bildung<sup>35</sup>.

An diesem Gedanken entzündet sich Fichtes Enthusiasmus, an dem Gedanken, daß in der Mitarbeit des Einzelnen am Bildungswerk der Menschheit ein Stück Unsterblichkeit errungen ist. Bie hebt dieser Gedanke unsere Würde und Araft! "Mein Dasein ist nicht vergebens und zwecklos; ich bin ein notwendiges Glied in der großen Rette, die von der Entwicklung des ersten Menschen zum vollen Bewußtsein seiner Existenz bis in die Ewigkeit hinausgeht. Alles, was jemals groß und weise und edel unter den Menschen war, sie alle haben für mich gearbeitet; ich bin in ihre Ernte gekommen; ich betrete auf der Erde, die sie bewohnten, ihre Segen

#### II. Erste Orientierung an Kant und Rouffeau über die Ziele usw. 51

verbreitenden Fußstapfen. Ich kann, sobald ich will, die erhabene Aufgabe, die sie sich aufgegeben hatten, ergreifen, unser gemeinsames Brudergeschlecht immer weiser und glücklicher zu machen; ich kann da fortbauen, wo sie aufhören mußten; ich kann den herrlichen Tempel, den sie unvollendet lassen mußten, seiner Bollendung näher bringen."

Bildung, Erhebung, Söherentwicklung der Menschheitsnatur in immer weitere Entfernung von der niederen Tierheit und Sinnlichkeit des Urstandes, in immer größere Annäherung an eine vollkommene Gesellschaft und das Ideal der Geistigkeit, das ist in allgemeinen Umrissen das vorläufige Programm dieses Humanismus, der sich der Frenesie des Fichteschen Denkens am Anfang seines Weges gestaltet, herausgewachsen aus der Vernunft und Freiheitslehre Rants, geklärt und gefestigt in der Diskussion mit dem Rousseauschen Rultur=Naturalismus. Die einzelnen Punkte des Programms liegen noch im Dunkeln. Nur das allgemeine Schema taucht hervor, die Zentralidee der Menschheits= bildung und Menschheitsveredlung ins Unendliche, um die hinfort sein ganzes Denken treist. Später wird er mit systematischer Bedachtsamkeit den Erziehungsgedanken in seine Geschichts= philosophie einflechten. Er wird der Menschheit bis ins Einzelnste die technischen Mittel und Wege anweisen, mit Freiheit durch Vernunft sich zu "machen". Fürs Erste aber berauscht sich sein Gemüt an der Wucht und Größe der Vervollkommnungsidee und im tosenden Ausbruch jugendlichen Rraftgefühls schmettert er seinen Trotz gegen die Felsgebirge. Si fractus illabatur orbis! Brecht alle auf mich herab, Sonnenstäubchen, Trümmer des Alls! Ich habe meine Bestimmung ergriffen. Sie ist ewig, und ich bin ewig. "Ich werde, wenn ich jene erhabene Aufgabe übernehme, nie vollendet haben; ich kann also nie aufhören, zu wirken und mithin nie aufhören, zu sein. Das, was man Tod nennt, fann mein Werk nicht abbrechen. Ich habe zugleich mit der Uber= nahme jener groken Aufgabe die Ewigkeit an mich gerissen."

4\*

Bir gedenken hier der fleinen Rede "Uber die Bürde des Menschen"s, mit der Fichte 1794 seine Borlesungen über den "Grundrift des Eigentümlichen der Willenschaftslehre" schloß. Worin besteht diese Würde? Im Ichbewußtsein. Theo= retisch wie praktisch genommen, als beobachtende Intelligenz, wie als praktischstätiges Vermögen. Aus dem Ichbewußtsein strömt Ordnung, Harmonie, Regelmäßigkeit, Gesetz in die umgebende Welt, die sich dann nach seinem Ideal unter tätigen Sänden organisieren muß. Diese Humanisierung der Welt steht nie still, sie geht ins Unendliche. Und es fehlt ihr nicht an Raum. "Was sind tausend und abertausend Jahre in dem Jahrbuch der Mensch= heit? — Was der leichte Morgentraum ist beim Erwachen." Hier tritt der Entwicklungsgedanke zum ersten Male bei Fichte bervor, wohl unter dem Eindruck von Schillers "Afthetischen Briefen." "Im Ich liegt das sichere Unterpfand, daß von ihm aus ins Unendliche Ordnung und Harmonie sich verbreiten werde, wo jekt noch keine ist, daß mit der fortrückenden Rultur des Menschen zugleich die Rultur des Weltalls fortrücken werde." Der Mensch in der Lehmhütte, der Feuerländer, dem die Flamme erlosch, der Wilde, sie stehen noch heute, wo ich einst auch stand, auf einer niederen Stufe des Ichgefühls, der Menschheitswürde. "Es gibt auf dieser Leiter keinen Sprung." Sie sind meine Brüder. Sie sind schon jest Mitarbeiter an meinem großen Vervollkommnungsplan. "Sollte ich nicht beben vor der Majestät im Menschenbilde?"

Es ist die Nähe Weimars, die Berührung mit Schiller und wohl auch Humboldt, die Fichte den Humanitätsgedanken in jener Zeit nahe legt. "Je mehr einer Mensch ist, desto tieser und ausgebreiteter wirkt er auf Menschen. — Um den höheren Menschen herum schließen die Menschen einen Areis, in welchem derjenige sich dem Mittelpunkt am meisten nähert, der die größere Humanität hat"<sup>37</sup>. Fichte sieht die Bestimmung des sozialen Menschen, wie er sie in den Borlesungen über den Gelehrten II. Erste Orientierung an Kant und Rousseau über die Ziele usw. 53

schildert, in der idealen Gemeinschaft der Weimarer Humanisten verwirklicht. "Alle sind ein Berstand und ein Wille, und stehen da als Mitarbeiter an dem großen einzig möglichen Plane der Menschheit."

Fichte gibt in jenen Vorlesungen von 1794 nur Winke, nur Weisungen. Aber flar schwebt ihm das Ziel aller Menschheits= entwicklung vor Augen. Die politische Freiheit, die Denk- und Redefreiheit, sie tragen nur ein Außerliches bei zur Erhebung des autonomen Vernunftwesens, liefern nur Voraussekungen, eine Rultur, eine Atmosphäre der Freiheit. Das Entscheidende wird sein jener innere Befreiungsatt des transzendentalen 3ch von den Fesseln der Natur und des niederen Sinnlichkeitsstrebens. Fichte sieht sich denn auch von der politischen und moralischen Fragestellung, mit der er begonnen, gar bald hinübergedrängt auf theoretisches Gebiet. Es gilt, die übersinnliche Welt, die Welt der reinen Geister als die wahre Heimat des Menschengeschlechts zu rekognoszieren. Dies hat die Wilsenschaftslehre zu leisten. Ihr ist Fichtes Aufmerklamkeit in den nächlten Jahren zugewendet. Fichte scheint sich für ein Jahrzehnt ganz in der Beantwortung erkenntniskritischer Fragen zu verlieren. Aber täuschen wir uns nicht über seine wahren Absichten. Die Frage nach dem Woher und Wohin des Menschengeschlechts bleibt das A und das O aller seiner Spekulation und wird in den Schriften seiner Spätzeit wieder beherrschend in den Vordergrund treten. Folgen wir ihm indes mit diesem Leitgedanken in der Sand in die Wissenschafts= lehre.

# III.

# Die idealistische Umwertung aller Werte und ihre Bedeutung für den Menschheitsfortschritt.

"Umschaffung der gesamten sittlichen Dentweise seitalters, dies war damals (1790), wie zu aller Zeit späterhin Fichtes eigentliches Ziel. Dessen blieb er sich stets bewuht, und er hat es sich zerlegt dis in seine einzelnen Aufgaben." So Immanuel Hermann Fichte über seinen Bater<sup>1</sup>. "Aberall und stets ist ihm das Theoretische nur die dazwischen sich schlebende Vorbereitung auf jene höchsten, allein ihm wertvollen Ziele geblieben." Dies dazwischen sich Schiebende überwuchert jahrelang, es scheint um seiner selbst willen da zu sein. Seit 1805 aber strebt er immer machtvoller jenen eigentlichen hohen Zielen zu.

Was Christus für die alte Welt, Luther für das Mittelalter, das bedeutet nach Fichte Rant für die Neuzeit. Christi Geburtsjahr, das Jahr 1517 und das Jahr 1781 sind die kritischen Jahre erster Ordnung, die drei großen Wendepunkte der Menschheitsgeschichte. Rants Werk erscheint Fichte von so überragender Bedeutung, daß er noch 1797 in stolzer Bescheidenheit erklärt, sein System sei kein anderes als das Rantische<sup>2</sup>. Rant hat eine neue Methode geschäffen. Gut für die Philosophie. Er hat den alten Rationalismus zertrümmert. Wir sind von ihm befreit. Er hat mehr getan. Er hat eine Menschheitsreform inauguriert, eine "völlige Umkehrung der Denkart" und Ausrottung hergebrachter Begriffe bewirkt. Aber die Aritik der reinen Bernunst ist noch III. Die idealistische Umwertung aller Werte und ihre Bedeutung usw. 55

ein Buch mit sieben Siegeln. Niemand hat es verstanden. Fichte wird es öffnen und der Menschheit diese Thesen zu lesen geben. Es sind die Thesen des absoluten Idealismus, des Neue Testament der Autonomie und Freiheit, das Evangelium einer höheren Art von Geistigkeit. Dort hinauf geht unser Weg.

Fichte glaubt im stillen, die egozentrische Weltanschauung des absoluten Idealismus, den er liebenden Auges aus Rant herausläutert, werde in der Menscheitsgeschichte die Rolle eines andern Christentums, eines zweiten Protestantismus spielen. Man versteht seinen Effer nicht durch all die Jahre, geht man nicht diesem geheimen Glauben seines Serzens auf den Grund. So viel Spott und Hohn von der Menge, so viel zäher Trok, so viel Unerbittlichkeit von seiner Seite. Erhebung der Menschheit auf eine höhere Stufe, ungeheuerste Folgen für Religion und Sitte, für Rechts- und Staatsleben, für die ganze Rultur, gelingt es nur, die neue Weltanschauung des freien Ich theoretisch zu erweisen, prattisch allgemein zu machen. Fichte hat sie an sich erfahren, jene "unbegreifliche Erhebung über alle ir= dischen Dinge"s, die der neue Glaube gewährt. Er entdeckt ihn in einem Dachzimmer zu Leipzig, als ein armer Hauslehrer. Es geht ihm wie Malebranche, da er zum ersten Mal ein Buch von Descartes in die Hände bekam. Er erlebt darüber sein Da= mastus. "Ich habe eine edlere Moral angenommen und, anstatt mich mit Dingen außer mir zu beschäftigen, mich mehr mit mir selbst beschäftigt. Das hat mir eine Ruhe gegeben, die ich noch nie empfunden." Es ist die Ruhe der Weltüberwindung. Das ist es, was die Bernünftler an Rant nicht verstehen. Sie ver= bohren sich in die kopfbrechenden Spekulationen der Vernunfttritik. Diese haben freilich "keinen unmittelbaren Einfluß aufs menschliche Leben". "Aber ihre Folgen sind äukerft wichtig für ein Zeitalter, dessen Moral bis in seine Quellen verdorben ist. Und diese Folgen der Welt in einem anschaulichen Licht darzustellen, wäre, glaube ich, Verdienst um sie."

So steht Fichtes Programm von Anfang an fest. Die Wissenschaftslehre bildet ihm die theoretische Grundlage für eine Umwertung aller Werte, eine völlige Wandlung im geistigen Habitus der Menschheit, für eine neue Religion und Menschheitstultur. Nur so ist die tiefe Inbrunst seiner Berehrung für Rant und seine "gottähnliche Gröhe" verständlich4. Die Werke dieses "großen für das Menschengeschlecht höchst wichtigen Mannes" werden, so glaubt er<sup>5</sup>, "in der Menschheit einen neuen Schwung und eine totale Biedergeburt ihrer Grundsäthe, Meinungen, Berfassungen bewirken". Rant ist der Mann, "der die lette Hälfte dieses Jahrhunderts für den Fortgang des menschlichen Geistes für alle fünftigen Zeitalter unvergeßlich gemacht hat"s. Noch versteht man nicht, was Rant gewollt. Und der individuelle Rant selbst — das wird sich zeigen — ahnt nicht, was der "heilige Geist in Rant" redet?. Fichte schreibt an Niethammer: "Dieser wunderbare einzige Mann hat entweder ein Divinations= vermögen der Wahrheit, ohne sich ihrer Gründe selbst bewußt zu sein, oder er hat sein Zeitalter nicht hoch genug geschätzt, um sie ihm mitzuteilen, oder er hat sich gescheut, bei seinem Leben die übermenschliche Verehrung an sich zu reißen, die ihm über turz oder lang doch noch zuteil werden muß"\*. Fichte verehrt in Rant den Herold einer höheren Menschheitszufunft, neben Christus und Luther einen Heiland der Welt. Sein Apostel zu sein, die frohe Botschaft des tätigen undeterminierten Ich aus den sibyllinischen Büchern der drei Rritiken herauszulösen, sie prägnanter zu fassen und sie so vor die Menschheit zu tragen, am großen Erhebungs= und Erlösungswert mitzuarbeiten, das ist fein Ziel und sein Glaube.

Er will dieser Aufgabe sein Leben widmen, wie er seiner Braut gesteht. Er macht sich ans Werk. Anfangs überwuchert die subtile Spekulation. Gilt es doch, einen sicheren Grund zu legen. Und das theoretische Interesse ist nicht minder machtvoll in ihm entwickelt. Aber bald wird der warme, lebendige Rultur=

#### III. Die idealistische Umwertung aller Berte und ihre Bebcutung usw. 57

gedanke siegen über "die äußerst zugespitzen Apices" einer kalten wirklichkeitsfremden Theorie. Man lese, was der strenge Wissenschaftslehrer schon am 1. Januar 1798 über den Wert jeder Spekulation an Kantschreibt: "Sie ist nicht die natürliche Atmo= sphäre des Menschen. Sie ist nicht Zweck, sondern Mittel. Wer den Zweck, die völlige Ausbildung des Geistes, die vollkommene Abereinstimmung mit sich selbst, erreicht hat, der läßt die Mittel liegen." Er hätte fortfahren können:

> — — — "ein Ropf, der spekuliert, Ift wie ein Tier auf dürrer Heide Von einem bösen Geist im Kreis herumgeführt Und rings umher liegt frische grüne Weide."

Es erscheint im Zusammenhang unserer Darstellung wert= voll, diesen "Pragmatismus" innerhalb der Entwicklung der Fichteschen Wilsenschaftslehre gebührend zu beachten. Derfelbe gipfelt 1807 in jenem Leitgedanken des "Sonnenklaren Berichts". auf den J. H. Fichte in der Vorrede des ersten Bandes der sämt= lichen Werke hinweist (XII) und von dem er sagt: "Dies ist der Grundgedanke von Fichtes Philosophie und Welt= ansicht in allen ihren Gestalten." Die Stelle bei Fichte lautet10: "Ich erkläre sonach hiermit öffentlich, daß es der innerste Geist und die Seele meiner Bhilosophie fei: Der Mensch hat überhaupt nichts denn die Erfahrung, und er kommt zu allem, wozu er kommt, nur durch die Erfahrung, durch das Leben selbst. All sein Denken, sei es ungebunden oder wissenschaftlich, gemein oder transzendental, geht von der Erfahrung aus und beabsichtigt hinwiederum Erfahrung. Richts hat unbedingten Wert und Bedeutung als das Leben; alles übrige Denken, Dichten, Biffen hat nur Wert, insofern es auf irgend eine Beise sich auf das Leben bezieht, von ihm ausgeht und in dasselbe zurüct= zulaufen beabsichtigt. Dies ist die Tendenz meiner Philosophie."

Diese biologistische Tendenz sei zugleich die der philosophischen . Reformatoren Rant und Jacobi. Es ist nach Fichte "die Tendenz aller neueren Philosophie, die sich selbst versteht und bestimmt weik, was sie will." Die Wilsenschaftslehre will sich nicht im reinen lebensfernen Logismus erschöpfen. Der Bios soll triumphieren über den Logos. Dder beffer: Denten und Leben follen ineinandergreifen zum heil der Menschheit. In der lebensanregenden Rraft liegt der Wert alles Denkens und aller Spetulation<sup>11</sup>. Und die wichtigste Fragestellung der gesamten Willenschaftslehre wird lauten: Worin liegt die Bedeutung des absoluten Idealismus für die Höherentwicklung des Menschen-In den 90er Jahren besteht für Fichte der prakgeschlechts? tische Wert des konsequent idealistischen Standpunkts zunächst vorwiegend in einem negativen Moment, in der Unabhängigkeit des Ich von einem toten Sein. Der Dogmatismus (Rant nicht ausgeschlossen, wenn er auf dem Ding an sich besteht) ver= urteilt den Menschen zur Unfreiheit, Abhängigkeit und Sklaverei. Bon ihm gilt es, sich zu befreien, was dem "durch Geistestnechtschaft, gelehrten Luxus und Eitelkeit erschlafften und gekrümmten Charakter" unmöglich ist. Denn Standpunktswahl ist Charaktersache. In den beiden vielzitierten Einleitungen in die Wissen= schaftslehre von 179712 findet sich diese Gegenüberstellung von Idealismus und Dogmatismus, von Ding an sich und Intelligenz Dogmatismus, Glaube ans tote Ding, bean sich entwickelt. deutet für Fichte Charakterschwäche, Lumpigkeit der Gesinnung. Der Erzieher trete hier an Stelle des Bhilosophen und präpariere die Individualitäten von zartester Jugend an. Dies der einzig gangbare Weg. Es gilt, "ben Menschen für seinen eigenen Gebrauch und als Instrument für seinen eigenen Willen, nicht aber als seelenloses Instrument für andere zu bilden"13. Eine Erziehung, die die Wechselwirtung mit dem Zögling an Stelle der Einwirkung auf ihn sett, das Prinzip der Selbsttätigkeit in ihm entwidelt, ihn gewöhnt, "sich selbst in Gang zu bringen,"

III. Die idealistische Umwertung aller Berte und ihre Bedeutung usw. 59

ist allein fähig, jene Umwertung aller Werte, jene Umformung der ganzen Denkart der Menschheit in idealistischem Sinne zu leisten.

In den "Reden an die deutsche Nation" hat sich diese Erziehungsvorschrift für den Einzelnen zu der großen Idee erweitert, daß durch eine besonnene Runst der Erziehung zum Idealismus eine durchaus neue Menschenart geschaffen, eine ganz neue Ordnung der Dinge, eine ganz neue Schöpfung auf Erden angehoben werden könne (dritte Rede). Eine neue Erziehungstunst, in deren Mittelpunkt das Prinzip der Erkenntnis steht, das "einzige gemeinschaftliche und frei mitzuteilende und das wahre die Geisterwelt zur Einheit verbindende Licht dieser Welt," soll zuwege bringen, daß die Menschheit sich selbst mit bewußter Runst eine neue Gestalt verleihe, als gegenwärtiges Geschlecht sich selbst als zutünftiges erziehe. Bisher ist die Menschheit von ohngefähr aeworden, was sie war, von nun an sei ihr Ziel ein "Sichselbstmachen mit Besonnenheit und nach einer Regel". "Dies ist die eigentliche Bestimmung des Menschengeschlechts auf der Erde, daß es mit Freiheit sich zu dem mache, was es eigentlich ursprüng= lich ist." Eben jett in dem Augenblick, da Fichte diesen Gedanken ausspricht, steht die Menschheit in der wahren Mitte ihres Lebens auf Erden, zwischen den beiden hauptepochen ihrer Gesamtentwicklung, der Periode der nichtfreien Entwicklung (Dogmatismus) und der Periode der freien und besonnenen Entwicklung (Pealismus). Und was den Raum anlangt, so falle Deutschland die Aufgabe zu, die neue Zeit zu beginnen, "vorangehend und vorbildend für die übrigen".

Fichte hat sich am ausführlichsten wohl während des Atheismusstreits Rechenschaft abgelegt über den pädagogischen Wert der Transzendentalphilosophie für das praktische Leben der Menschheit. In den "Rückerinnerungen, Antworten und Fragen" (1799) untersucht er das Verhältnis von Spekulation und Leben (V, 399ff.) und kommt zu dem Resultat, dah eine Philosophie,

#### 60 1. Buch. Die philosophischen Grundlagen ber Fichteschen Erziehungslehre.

die nicht mehr unmittelbar objektiv denkt, wie die Vorkantianer, sondern nur noch "mit Absicht und Bewußtsein sein Denken selbst denkt", freilich auf das Leben keinen Einfluß haben, es nicht bilden könne, überhaupt in einer ganz anderen Welt liege. Aber so sehr diese Bhilosophie, was ihren formalen Charakter anlangt, "nur Wilsenslehre, keineswegs aber Weisheitsschule" ist, von so hohem Wert muß für die Menschheit doch ihr Inhalt sein. Nicht allein, daß sie die allgemeine Dentweise und Bildung reinigen möchte von fremden Zutaten, die eine "erschaffende Metaphysit" in sie hineingetragen, worin ja die Hauptablicht der "kritischen" Philosophie bestand, "mittelbar, d h. inwiefern ihre Renntnisse mit der Renntnis des Lebens sich vereinigt, hat sie auch einen posi= tiven Nuzen: sie ist für das unmittelbar Praktische pädagogisch in weitester Bedeutung des Wortes. Gie zeigt aus den höchsten Gründen, eben weil sie den ganzen Menschen begreifen lehrt, wie man die Menschen bilden müsse, um moralische und religiöse Gesinnungen auf die Dauer in ihnen zu bilden und nach und nach allgemein zu machen"<sup>14</sup>. Dazu kommt der Einfluk der idealistischen Weltansicht auf die Gesinnung des Menschengeschlechts überhaupt. Derselbe besteht darin, "daß sie ihm Kraft, Mut und Selbstvertrauen beibringt, indem sie zeigt, daß es und sein ganzes Schickal lediglich von ihm selbst abhänge, indem sie den Menschen auf seine eigene Füße stellt."

Damit hat Fichte die beiden praktischen Haupttendenzen des Jdealismus scharf gekennzeichnet. Der Idealismus nach seinem kritisch-negativen Wert als reinigendes Gewitter, als Läuterungsund Säuberungsmittel vom Staub und Schmutz einer jahrhunderte= langen Wanderschaft, und der Idealismus nach seinem positiv= bildenden Wert als Erziehungsmittel zurSelbständigkeit, Autonomie, Unabhängigkeit von der Welt der Objekte und damit zum Optimis= mus, zum Rampf, zum Glauben an das Besserverden. Den höchsten religiösen Wertsaktor des Idealismus, den Erlösungs= wert, hat Fichte in seiner besonderen Ratur erst später in der

#### III. Die idealistische Umwertung aller Werte und ihre Bebeutung usw. 61

"Anweisung zum seligen Leben" einer näheren Betrachtung unterzogen. Damals (1799) beachtete er, was die Religion anlangt, mehr die kritisch=pädagogische Bedeutung der idealistischen Philo= sophie, die bestimmt sei, "unwerständliche, unnütze, verwirrende, eben dadurch aber der Irreligiosität Blötzen darbietende Lehren über Gott wegzuschaffen"<sup>15</sup>. Doch ahnt er schon, wie sie geeignet sein müsse, "durch Erweckung der wahren übersinnlichen Triebfedern des Lebens" den religiösen Sinn im Menschen zu bilden.

An den Mikverständnissen des Atheismusstreites ist Richte sich eigentlich zum ersten Male so recht flar geworden, wohin er mit seiner Fortbildung der Rantischen Lehre eigentlich steuere. zu welchen Konsequenzen für Serz und Gesinnung der Mensch= heit seine Bhilosophie notwendig führen musse. Darin liegt die hohe Bedeutung dieser an sich unerquicklichen Begebenheit für Fichtes ganzes zufünftiges Streben. Sie wird ihm der Anlak zu einem Burbesinnungkommen über sich und seine geheimsten Absichten, zu einem Sichzurechtfinden in der dunkeln Rammer des eigenen Herzens. Alles was er in jener Angelegenheit geschrieben hat — und es ist nicht wenig — trägt den Charakter einer gründlichen Rechen= schaftsablegung vor dem Richterstuhl eher des eigenen prüfenden Ich als der Öffentlichkeit. Warum begnügte er sich nicht mit einer sachlichen Aufdedung des offensichtlichen Irrtums der Behörden? Da doch die Weimarer Regierung ihm wohlgesinnt war und Schiller und andere Einsichtige versicherten, von Atheismus könne bei Fichte nicht die Rede sein! Warum diese gewaltige Be= geisterung, diese tiefe, langnachzitternde Erregung, die ihn schlieklich nun Amt und Würden brachte? Eine geheime Stimme mochte ihm sagen, daß es sich hier um Höheres handelt, als um ein paar atheistisch flingende Wendungen. Sein ganzes System, seine ganze Weltanschauung stand angeklagt vor dem Forum einer Zeit, die Fichte nicht als Richter anerkennen mochte. Der alternde Rant wußte, was er tat, als er sich im August 1799 förmlich von Fichte lossagte. Er fühlte nicht mehr den Mut, in

#### 62 1. Buch. Die philosophischen Grundlagen ber Fichteschen Erziehungslehre.

einen Rampf zu treten, den gleichsam die Menschheit der Jukunft in ihren ersten Vorläufern gegen den herrschenden Geist der Zeit eingeleitet hatte und in dem nur eben die ersten Vorpostengefechte geschlagen wurden. Fichte hatte die Arast. Mit Angendem Spiel, mit dem hohen Mut mittelalterlicher Glaubensstreiter zog er in diesen heiligen Rampf, wie in einen Areuzzug der Geister. "Ich weiß und fühle es mit herzerhebender Gewalt, meine Sache ist die gute Sache, aber an meiner Person ist nichts gelegen. Unterliege ich in diesem Rampf, so bin ich zu früh gekommen, und es ist der Wille Gottes, daß ich unterliegen sollte. Er hat der Diener mehrere und er wird, wenn seine Zeit kommt, die seine eigene Sache ist, ohne allen Zweisel siegen lassen".

Gewiß, diese Philosopheme einer transzendentalen Theoretik sind an sich tot. Philosophie über die Religion 3. B. ist noch nicht Religionslehre, noch weniger soll sie an Stelle des religiösen Sinnes treten. Sie spricht nur von religiösen Gefühlen und Empfindungen, will aber keine erzeugen oder zerstören<sup>17</sup>. Der Philosoph hat gar keinen Gott, sondern nur einen Begriff von der Jdee Gottes<sup>18</sup>. Eine solche rein theoretische Philos son der Jdee Gottes<sup>18</sup>. Eine solche rein theoretische Philos sophie, welchen Gegenstand sie nun auch wähle, hat gar keinen Einfluß auf das Leben, weder einen guten noch einen bösen. Sie gleicht einer gemalten Figur, die sich nicht bewegen kann. Aber "als pädagogisches Regulativ" soll sie ber Gelehrte, als Erzieher und Führer des Bolkes, besonders der Bolkslehrer allerdings besitzen<sup>19</sup>. Insofern wird sie praktisch. Zwar nicht mitteilen soll er sie, aber mit Eifer und Treue anwenden.

Fichte hat kaum sonst so intensiv über den praktischen Wert alles Philosophierens nachgedacht wie in jenem unveröffentlicht gebliebenen Fragment von 1799. Transzendentalphilosophie ist keine Lebensphilosophie. Aber aus ihr können und sollen die Regulative hervorgehen, um eine Lebensweisheit zu bilden<sup>20</sup>. Das ist die Grundüberzeugung, die Fichte aus dem Streit um einen theoretischen oder praktischen Gottesbegriff mit nach Haus III. Die idealistische Umwertung aller Berte und ihre Bebeutung usw. 63

getragen. "Nur was aus dem Leben hervorgeht, wirkt in das Leben, in Denkart, Gesinnung und Handlungsweise zurück."

Die weit über das Theoretische hinausliegende, menschheits= erzieherische Bedeutung des Idealismus ist Fichte im Jahre 1799 unendlich klar geworden. Es ist dies wohl die schönste Frucht, die der Atheismusstreit, dieses läuternde Gewitter in Fichtes Denken gezeitigt hat. Daß die Wissenscher mehr will, als eine blohe Theorie des Erkennens, daß sie der Menschheit einen Weg weisen will zur Wiedergeburt und damit zur Erlösung vom Druck der raum-zeitlichen Welt, das ist die wunderbare Erleuchtung die Fichte bisher als das Beste, was er der Menschheit bringen könne, wohl geahnt, die aber am Schluß der von Lavater über alles bewunderten "Appellation an das Publikum" dem Denker feststeht<sup>21</sup>.

Fichte appelliert an das Publikum, an jenes deutsche Bolk, vor das zu treten acht Jahre später er einen neuen dringenden Anlaß erhielt. Hört mich, Ihr Menschen! Diese meine Lehre, die man als atheistisch verdammt, ist Eure Rettung aus der tiesen Berirrung der Zeit. Sie weist Euch Euer Baterland, Eure wahre Heimat, die auf Erden nicht ist. Sie zeigt Euch den Weg in die übersinnliche Welt, den Plato und Christus gegangen. Folgt ihr, und Ihr werdet erlöst sein.

Was will diese Lehre? Sie will "alles, was Ihr zu bewundern, zu begehren, zu fürchten pflegt, vor Eurem Auge in Nichts verwandeln, indem sie auf ewig Eure Brust der Verwunderung, der Begier, der Furcht verschließt. Ihr sollt Euch nur zum Bewußtsein Eures reinen sittlichen Charakters erheben, und Ihr werdet, verspricht sie Euch, sinden, wer Ihr selbst seid, sinden, daß dieser Erdball, daß die Sonne und die tausendmaltausend Sonnen, die sie umgeben, daß alle die Erden, die Ihr um jede der tausendmaltausend Sonnen ahnet, daß dieses ganze unermeßliche All, vor dessen Gedanken Eure sinnliche Seele bebt und in ihren Grundfesten erzittert, — nichts ist, als in sterblichen Augen ein 64 1. Buch. Die philosophischen Grundlagen ber Fichteschen Erziehungslehre.

matter Abglanz Eures eigenen, in Euch verschlossen und in alle Ewigkeit hinaus zu entwickelnden ewigen Daseins."

Der Weg zur Erlösung ist pflichtmäßiges Handeln (später Einrichtung aller irdischen Verhältnisse mit Freiheit durch Ver= nunft). Das pflichtmäßige Handeln offenbart Euch das Wesen Eurer geistigen Natur, lehrt Euch verschmächen alles, was da Ding ist, die Herrlichkeiten Himmels und der Erde. Ihr werdet lernen, die Liebe und bloße Berührung des Sinnlichen für "Befleckung und Entweihung Eures höhern Nanges" halten, werdet ertennen, daß die Macht des unermehlichen All nicht bis zu Euch reicht, daß diess All wandelbar ist, Ihr aber unwandelbar. "Wenn unter den Millionen Sonnen, die über meinem Haupte leuchten, die jüngstgeborene ihren letzten Lichtfunken längst wird ausgeströmt haben, dann werde ich noch unversehrt und unverwandelt derselbe sein, der ich jetzt bin, — werde noch wollen, was ich heute will, meine Pflicht."

"Ihr sollt, verspricht sie Euch, auch in Eurem mütterlichen Lande, der übersinnlichen Welt, und Gott gegenüber, frei und aufgerichtet dastehn. Ihr seid nicht seine Sklaven, sondern freie Mitbürger seines Reiches. Dasselbe Geset, das Euch verbindet, macht sein Sein aus, so wie es Euren Willen ausmacht. — Ihr nehmt die Gottheit auf in Euren Willen und sie steigt für Euch von ihrem Weltenthron herab."

Der Leser möge nun entscheiden, nach welchen von beiden Lehren er gebildet zu sein wünscht, nach der, die ihn erniedrigt, oder der, die ihn unaussprechlich zu erheben verspricht. Ob die letztere ihre großen Bersprechungen halte, davon kann sich ein jeder nur überzeugen dadurch, dah er wirklich tue, was sie von ihm fordert.

"Der Anfang Eurer, Erscheinung für Euch ist zwar allerdings nicht glänzend; Ihr findet Euch zuerst als Produkt der Sinneswelt, durch Euren Mangel an dieselbe gekettet, ein unsterbliches Wesen, bedürftig dessen, was nur Staub und Asche ist. Von diesem Zustande Euch zu erlösen, gibt es nur einen Weg, die Erhebung zur reinen Sittlichkeit; und Ihr seid bestimmt und berusen, diesen Weg zu gehen"<sup>28</sup>. III. Die idealistische Umwertung aller Werte und ihre Bedeutung usw. 65

"Es gibt von der Sinnlichkeit zur Sittlichkeit keinen stetigen Abergang, der etwa durch die äußere Ehrbarkeit (Legalität) hindurchgehe; die Umänderung muß durch einen Sprung geschehen, und nicht bloße Ausbessenze, sondern gänzliche Umschaffung, sie muß Wiedergeburt sein"<sup>28</sup>.

Fichte tritt damit aus den Stadion der Philosophen auf eine erhöhte weltgeschichtliche Ranzel, dahin, wo die großen Menschheitsführer, Erlösungslehrer und Seilande stehen, ein Buddha, Plato und Christus, Zeno, Epitur und Luther. Wer Fichte nur als Schöpfer einer ziemlich komplizierten, ja abstrusen Ertenntnislehre betrachtet, wie es unsere Zeit zu tun geneigt ist, hat von der lebendigen geschichtlichen Persönlichkeit, die im Mittelpunkt der deutschen idealistischen Geistesbewegung gestanden, nur den Saum des Mantels erfaßt, hat seines Geistes taum einen hauch verspürt. Wer den echten Fichte sehen will, den Reformer, heilslehrer und Messias, den großen Bringer eines neuen und doch so uralten Lichts, das den Völkern einer ver= sunkenen Rultur bereits geleuchtet, der folge uns auf unserer Wanderung. Der beachte, was Fichte selbst von Anfang bis zu Ende seiner literarischen Existenz ununterbrochen getan, die praktisch=padagogische Bedeutung, die der durchgeführte und auf alle Gebiete der Philosophie gleichmäßig ausstrahlende idealistische Geist, wie er von Fichte gestaltet wurde, besitzt. Den Erkenntnistheoretiker Fichte in seinen Einzelheiten nachzudenken, überlassen wir getroft der Gruppe derjenigen, für die Philosophie mit der Erkenntnis= und Methodenkritik anfängt und aufhört. Uns ist es zu tun um den Menschheitserzieher und Erlösungslehrer Fichte, um den großen Prediger, Träumer und Seher einer veredelten Jukunftshumanität. Diesen Fichte aus dem Dunkel der Geschichte herauszuheben und ihn dem heute atmenden Geschlecht vor Augen zu stellen, erachten wir als eine Aufgabe des Schweißes der Edlen wert.

Bergmann, Fichte.

5

#### IV.

# Der Weg der Menschheit und ihre Erlösung.

Die spätere Fichtesche Geschichtsphilosophie, wie wohl alle Geschichtsphilosophien des 18. Jahrhunderts, geht aus von der biblischen Vorstellung eines paradiesischen Urzustandes der Menschheit. Einmal zu Beginn ihrer Wanderschaft, in prähistorischen goldenen Zeitaltern war die Menschheit vollkommen, war sie rein. Aus diesem paradiesichen Zustand der Unschuld und Sittenreinheit wurde sie, mit Schiller zu reben, vom Antlitz des Erschaffenden in die Sterblichkeit verwiesen, um auf schwerem Sinnenpfad eine späte Wiederkehr zum Licht zu finden, oder wie Fichte sagt, mit Freiheit durch Vernunft sich zu dem empor zu entwickeln, was sie als Normalvolt vor Zeiten bereits einmal gewesen. So will es der göttliche Weltplan. Woher jenes Normalvolf der Ur= zeit stammt, da doch nicht mehr angenommen wird, daß es von Gott unmittelbar erschaffen sei, bleibt unaufgeklärt. Die Menschheit steigt von einem Hügel herab, wandert durch ein finsteres Tal und gewinnt allmählich und aus eigener Kraft eine neue An= höhe. Die moderne Entwicklungslehre hat den Traum vom ver= lorenen Paradies zerstört. Die eine der beiden Fichteschen An= höhen ist für uns verschwunden. Wir sehen nur das finstere Tal der Tierheit, aus dem die Menschheit sich langsam und mühsam emporgewunden, und in weiter, ach gar zu weiter Ferne die schimmernden hügel ihrer dereinstigen Bollendung.

Dieser göttliche Weltplan wird von Fichte in den "Grundzügen" zum ersten Male breit entwickelt. Er ist "der Einheitsbegriff des gesamten menschlichen Erdenlebens". Nach ihm geht das Leben der menschlichen Gattung einher, er muß notwendig erreicht werden und wird es auch. "Die Zeit geht ihren festen, ihm von Ewigkeit her bestimmten Tritt." Jedes folgende Glied ist bestimmt durch das vorhergehende. Alle Hauptepochen der Menschheitsgeschichte lassen sichem Weltplan ableiten<sup>1</sup>.

Welches ist also der "Einheitsbegriff", die Aufgabe des Erdenlebens der Menschheit? "Daß sie in demselben alle ihre Verhältnisse mit Freiheit nach der Vernunft einrichte", "daß die Gattung in diesem Leben mit Freiheit sich zum reinen Abdruck der Vernunft ausbilde"<sup>2</sup>.

Freiheit und Vernunft sind also die Leitsterne auf dem Wege der Menschheit. Die Vernunft vor allem ist das "Grundgesetz des Lebens einer Menschheit sowie alles geistigen Lebens". Nach diesen beiden Ariterien gliedert sich die Menschheitsgeschichte in drei Hauptepochen, je nachdem sie entweder Vernunft ohne Freiheit (1. Epoche) oder Freiheit ohne Vernunft (2. Epoche) oder endlich beides zugleich besitzt (3. Epoche). Dieser letztere allein zu erstrebende Justand liegt für Fichte noch in ferner Justunst. Wir Heutigen stehen im mittleren Justand. Wir haben uns zwar befreit von der Autorität, aber Vernunft ist noch nicht bei uns. Wir leben im Stande der "leeren (vernunftlosen) Freiheit" und harren noch des Erlösers.

1. Genauer gestaltet sich diese Gliederung bei Fichte nach fünf Epochen, indem er das 1. und 3. Stadium zerteilt. Die Möglichfeit bleibt zu bedenken, daß die Vernunft vor aller menschlichen Freiheit und ohne alles Jutun derselben ohne Zwang und Mühe von selbst die Verhältnisse der Menschen geordnet. Sie wirkt dann als Naturgesetz und Naturtraft, blind, als instinktmäßiger Drang, tritt nicht ein ins menschliche Verwuchtsein, sondern nur ins dunkte Gefühl. Wir erhalten so das Urstadium der Vernunftherrschaft durch den blinden Instinkt oder den Stand der Unschuld, das Paradies.

5\*

68 1. Buch. Die philosophischen Grundlagen der Fichteschen Erziehungslehre.

2. Nun erfolgt die Ausstohung. Die Unschuld geht verloren in diesem Stadium des Ubergangs. Aber der Vernunstinstinstin waltet noch. Nur hat er sich verwandelt in die äuherlich zwingende Autorität. Aräftige Individuen traten auf, Auserwählte, in denen der Instinkt noch am lautesten sprach. Sie stellten sich selbst als Gattung auf, sie schufen "äuherlich gebietende Autorität." Diese erhielten sie mit Zwangsmitteln. Sie griffen ein in die Rechte fremder Instinkte. Der Stand der Unschuld hat sich in den Stand der anhebenden Sünde verwandelt.

3. Gegen diese äußerlich zwingende Autorität lehnen sich die Individuen auf. Der Trieb nach persönlicher Freiheit erwacht. Er zerstört die Autorität, aber sein Stoh geht übers Ziel hinaus. Er vernichtet mit der Autorität den Vernunstinstinsti. Nun haben wir die Freiheit. Aber mit der Vernunstherrschaft ist es zu Ende. Der Stand der vollendeten Sündhastigseit hat begonnen, das Zeitalter völliger Ungebundenheit, Gleichgültigseit gegen die Wahrheit, in dem wir heute leben (Aufflärung).

4. Eine bessere Jukunft wird andrechen. Fichte ist ihr Prophet, die Wissenschaftslehre ihre erste Formel. Man wird die Wahrheit als höchstes erkennen, man wird die Vernunft und ihre Gesetze mit freiem klarem Vewuhtsein ergreisfen. Junächst theoretisch. Das ist die Epoche der Vernunftwissenschaft, der Stand der beginnenden Rechtfertigung, der beginnenden Vernunftherrschaft durch Freiheit.

5. Und endlich wird man lernen, das durch die Vernunstwissenschutzt als recht Erkannte mit Freiheit zu verwirklichen. Nach den Regeln der Vernunstwissenschutzt wird man durch freie Tat der Gattung alle menschlichen Verhältnisse ordnen. Die rein theoretische Vernunstwissenschutzt nun nicht mehr hin. Ju ihr tritt ergänzend eine Vernunstkunst, eine Wissenschutzt praktischen Handelns, "die nur durch Ubung zur Fertigkeit sich bildet." In diesem Zeitalter der Vernunstkunst vollendet sich das Reich der Vernunstherrschaft durch Freiheit. Die Menschheit .

macht sich zum "Abdruct die Vernunst." Der Stand der vollendeten Rechtzertigung und Heiligung ist erreicht, das Vernunstreich gegründet<sup>3</sup>.

Damit ist die Menscheit wieder an ihrem Ausgangspunkt angelangt. Ihr Areislauf ist vollendet. Und doch, ein höherer Wert ist erreicht. An Stelle der Unschuld ist die Seiligung getreten. die rechtfertigende Tat. Mit Freiheit ist sie nun, aus eigner Araft und aus eignem Berdienst, was sie vormals nur durch eine dunkle Schickung gewesen. Sie hat sich selber zu sich selbst gemacht. Darin liegt ihr lebendiges Leben. Sie kommt aus einem Paradies des Rechtums und Rechtseins ohne Wilsen, Mühe und Aunst. Dort erwachte sie zum Leben. Zwang zum Rechttun, lautet der Name des Engels, der sie austrieb aus dem Sitz ihrer Unschuld und ihres Friedens. Nun irrt sie durch die leere Büste, unstet und flüchtig. Sie läßt sich nieder, reutet den Boden und baut die Frucht der Erkenntnis. Ihr Genuß macht sie start, ein neues Paradies nach dem Vorbild des verlorenen zu bauen. "Der Baum des Lebens erwächst ihr, sie stredt aus ihre Hand nach der Frucht, isset und lebet in Ewigkeit"4.

Und darin liegt das Erhebende in Fichtes Entwurf. Die Menschheit hat das Wunder der Erlösung selbst an sich vollbracht, mit Freiheit durch Bernunst! "Wer immer strebend sich bemüht, den können wir erlösen." Nicht ein leidender Gott ist herabgestiegen, sich für sie hinzuschlachten. Wie der Einzelne nur sittlich wird durch die freie Tat der Bernunst, durch Autonomie, so auch die Menschheit. Hierin liegt ihre Würde. Wäre es anders, sie verdiente nicht, daß der Tierheit dumpse Schranke von ihr ge= nommen und der erhabene Fremdling, der Gedanke, jemals auf ihre Stirn getreten.

Ist der Zweck des Erdenlebens erreicht, das Darstellen der Menschheit "als einen vollendeten Abdruck ihres ewigen Urbildes in der Bernunst", dann schließt das Erdenleben. Aus der Zeit geht der Weg nunmehr hinüber<sup>5</sup> "in die höheren Sphären 70 1. Buch. Die philosophischen Grundlagen der Fichteichen Erziehungslehre.

der Ewigkeit." Der Einheitsbegriff des überirdischen Lebens tritt an die Stelle des irdischen. Und hier vollendet sich der dunkle Sinn des göttlichen Weltplanes. Aus dem Paradies geht die Straße durch die Berdammnis empor zum Vernunftreich und damit vor die Tore der Ewigkeit. Einen anderen Weg zur Ewigkeit gibt es nicht als den: mit Freiheit durch Vernunft.

Wo in der Geschichte ist die Bestimmung des Menschengeschlechts jemals in ähnlich erhadener Weise erfaßt worden, als Fichte es hier auf der Grundlage der Kantischen Bernunftlehre tut? Jenes Normalvolk der Bergangenheit mag ein Traum sein und auch sonst mag viel altmythisches Beiwerk die Reinheit des Grundgedankens entstellen. Aber Fichtes Bernunftreich ist kein Traum. Dies Walhalla in den Wolken wird eines Tages breit und fest gegründet auf der Erde ruhen. Das eine große Volk, das um die weite Erde wohnt, wird alle seine Verhältnisse mit Freiheit durch Vernunft geordnet haben. Die Macht der Vernunstwissen von der Erde und gar vielen moralischen Abel ihre Arast genommen haben. Der Krieg wird nicht mehr sein, dieser seltaus barbarischen Zeitaltern. Und so weit ein Paradies aus Erden möglich ist, so weit wird es sein.

Eins bleibt noch zu bemerken. Fichtes Zeitalter sind nicht streng chronologisch geschieden. Die Zeit des Begriffs ist über= haupt eine andere als die chronologische Zeit. Sie können neben= einander fortfließen. Einige Individuen sind zurüch hinter ihrer Zeit, sie leben in engen Zirkeln, wo noch Aberreste der vergan= genen Epochen herrschen. Andere eilen voraus. Sie tragen die neue Zeit schon in sich. Nachzügler und Vorläufer um das wan= dernde Heer. Die große Masse aber stellt das Zeitalter dar. Jeder einzelne in dieser Masse ist Produkt seites.

Und: das Zeitalter ist nur an den Nationen zu beurteilen, die auf der Höhe der Kultur stehen. Nun wandert die Kultur von Volk zu Volk. Wandert das Zeitalter mit ihr? Ohne Frage. Boden und Altma verändern sich, das Prinzip des Zeitalters bleibt<sup>7</sup>.

Will man Fichte ganz verstehen, so wird man seine Anfichten von der Geschichte der Rultivierung des Menschengeschlechts etwas eingehender betrachten mussen. Es wurde als die Beftimmung der Menschheit erkannt, daß sie "mit Freiheit zum Ausdruck der Vernunft sich erbaue". Zweck der Menschheit ist alfo weniger das Vernünftigsein, als vielmehr das Vernünftig= werden, das "Sichbilden zur Vernunft", dies genommen alsfreie vernünftige Tat. Nur so handelt sie ihrer Wurde entsprechend. Anzunehmen nun, wie es der moderne Evolutionismus tut, daß die Menschheit sich aus dem Tierzustand der Unvernunft in allmählicher kontinuierlicher Entwicklung zu ihrem jekigen Justand emporgearbeitet habe, erscheint Fichte als eine völlig indistutable Meinung. Alle Bemühungen des Historffers, "die Unvernunft durch allmähliche Verringerung ihres Grades zur Vernunft hinaufzusteigern", von einem Drang-Utang einen Leibniz oder Rant abstammen zu lassen, sind vergeblich. Denn die Bernunftlosigkeit kann ans sich heraus nie zur Vernunft kommen. Daher muß eine allerälteste, rein vernünftige Gestalt der Mensch= heit angenommen werden. An irgend einem Punkte der Erde, auf irgend eine bestimmte Wiese seinend, mit irgend einer besonderen Sprache ausgestattet, muß ein Bolt gelebt haben, das "ohne alle Unstrengung der Freiheit" vernünftig war, "das durch fein bloges Dasein ohne alle Wiffenstraft ober Runft sich im Juftande der volltommenen Vernunftlultur befunden habe". som Vernunftinstinkt geleitet ganz von selbst in Ordnung und Sitte bineinwuchs, teine Willenschaft, teine Runft, teine Geschichte hatte, nur Religion, die so alt ift als die Welt, turz "eine absolute, fich selbst nicht für Rultur, sondern für Ratur haltende Rultur".

Dieses "ursprüngliche Normalwoll", — von dem es irgend eine Geschichtserzählung nicht geben kann, das aber die Philosophie a priori als am Ansang aller vernünstigen Entwicklung 72 1. Buch. Die philosophischen Grundlagen ber Fichteschen Erziehungslehre.

stehend aus den oben dargelegten Gründen postulieren muß. — dieses Normalvolk sieht um sich her die Erde von rohen Wilden bewohnt. Es lebt anfangs wohl in strenger Abgeschlossenheit von der Unfultur dieser Bölter. Allein wenn diese Scheidung erhalten bliebe, der Zweck des Menschengeschlechts wäre vereitelt, irgend eine Entwicklung könnte nie beginnen, das geforderte Vernünftig= werden mit Freiheit könnte nie an Stelle des bloken Bernünftigseins des Normalvolkes treten. Es wird also weiter anzunehmen sein, daß durch irgend ein uns ebenfalls unbekanntes Ereignis die Glieder des Normalvolks über die Sitze der Unkultur zerstreut worden sind; und nun kann der "Prozek der freien Entwicklung des Menschengeschlechts" und mit ihm die Geschichte und Geschichtsklitterung beginnen. "Zerstreute Abkömmlinge des Normalvolks" verteilen sich über die Erde. Es entsteht an verschiedenen Punkten ein "Ronflikt der Rultur und der Rohheit," in dem sich die ersten Reime aller Ideen und Wissenschaften als Rräfte und Mittel zur ferneren Rultivierung entwickeln.

Soweit die Philosophie. Sie folgert: das Menschengeschlecht mußte sein, also auch das Normalvolk. Ganz anders die Geschlichte. Uber die Geburtsstunde der Menschheit zu spekulieren, liegt ihr nicht ob. Sie hat hier seine Stimme, hat gar nicht mitzureden. Ihr Neich ist die Empirie, der faktische Beweis. Uber dieses hinweg zu einer Urgeschichte aufzusteigen, würde eine Berirrung bedeuten. Denn eine Geschichte a priori ist nach Fichte nicht minder verschlt als eine Physik a priori (Schelling). Die Aufgabe der Geschichte besteht lediglich darin, "durch bloke Empirie faktisch aufzusssschlichte sultwierung des Menschlichten entstanden ist. Darüber hinaus sich im Phantassegebiet der Wahrscheinlichkeit, der Hypothesen, Mutmahungen, Erdichtungen und Wahnbegriffe zu ergehen, bedeutete für die Geschüchte eine völlige Berkenntnis ihrer Aufgaben.

Es ist für das Folgende nicht ohne Interesse, das Berhältnis

von Geschichte und Philosophie, wie es sich in Fichtes Denken darstellt, noch etwas näher ins Auge zu fassen und in voller Alarheit zu bestimmen, was bei der strengen Aonsequenz des Fichteschen Denkens gar nicht so schwer hält. Gar manche Utopie, gar manches Paradoxon der Fichteschen Spekulation findet in dieser scheidung Scheidung der beiderseitigen Arbeitsgebiete seine Erklärung.

Wie verhalten sich Philosoph und Historiker zueinander? Welches sind ihre Neiche? Das Neich des Philosophen ist die reine Bernunftwissenschaft, das des Historikers und Physikers die Empirie<sup>10</sup>.

Die reine Vernunftwissenschaft ist Theologie im Fichteschen Sinne des Wortes, d. h. Wissenschaft von Gott, vom wahrhaft Seienden, das kein Entstehen und keine Veränderlichkeit kennt. Aber das Dasein Gottes und das Wissen, in dem die Welt enthalten ist, sind unmittelbar eins. Gott ist "schlechthin das Wissen sellen", nicht etwa nur seine Ursache. "Im Wissen ist er da, schlechthin, wie er in sich selber ist, als absolut auf sich ruhende Arast." Das weltentwerfende menschliche Wissen ist also nicht Folge, sondern Dasein, Außerung, vollkommenes Abbild der göttlichen Arast. Wir wollen die hier geschilderte Identität Gott-Wissen nennen. Und Fichtes Lehre vom Gott-Wissen könnte man als einen scientiftischen Pantheismus bezeichnen.

Wilsen ist Gott. Und die Welt, die im Wilsen gehabt wird, mittelbar auch Gott. Dieses absolut zeitlose, unwandelbare, unveränderliche Sein, dieses weltentwerfende Gott-Wilsen oder die Vernunft ist nur a priori in der Welt des reinen Gedankens zu erkennen. So die Vernunst-Wilsenschaft, die Wilsenschaft vom unendlichen Gott-Wilsen.

Wie steht hierzu die Empirie?<sup>11</sup> Jenes Gott-Wissen entwickelt sich zu einer höheren innern Alarheit des Wissens an einem bestimmten Gegenstand des Wissens, einem bestimmten Etwas, das sich ewig gleich bleibt. Mit dieser fortgehenden Entwicklung tritt die Zeit ein in die bisherige absolute Zeitlosigseit

#### 74 1. Buch. Die philosophischen Grundlagen ber Fichteichen Erziehungslehre.

(eine etwas gesuchte und gekünstelte Konstruktion). Dieser Gegenstand ift nur empirisch zu erkennen, durch blohe Wahrnehmung. Und er heiht entweder Natur, die stehende objektive Einheit, oder fortfliehende Zeitreihe, in der sich das Wissen an ihm entwickelt. Physik ist dementsprechend die regelmähig auf die Natur gerichtete Empirie, Geschichte die regelmähig auf jene Zeitreihe gerichtete Empirie.

Wir haben also auf der einen Seite ein notwendiges, nicht anders sein könnendes zeitloses Sein, das Gott-Wissen, das die svekulative Bhilosophie bearbeitet, und auf der andern Seite ein zufälliges und anders sein könnendes faktisches Sein in der Zeit, das die Empiriker bearbeiten. (Indes ist diese Unterscheidung nur ein Schein, entsprungen aus der Unbegriffenheit. der mangelhaften Beschaffenheit des individuellen Trägers des Gott-Willens. Daher auch die Spaltung des Willens innerhalb des Selbstbewuktseins (3ch) in ein Bewuktsein manniafaltiger Individnen und Personen). Unzugänglich ist beiden, dem Philosophen wie dem Sistoriker, der Ursprung des Gott-Bissens, wie der Welt und des Menschengeschlechts. Beide vermögen das "Unbegriffene", den Uranfang der Zeit in ihrer Genesis nicht anzugeben, und in Wirklichkeit gibt es auch keinen Ursprung des Gott-Wissens, nur das "eine zeitlose und notwendige Sein". Aber der Bhilosoph hat eine Borzugsstellung vor dem Historiker inne, insofern er ihm seinen Grund und Boden sichert und die Bedingungen des fattisch-empirischen Seins untersucht, also die Boraussehung für die bloke Möglichkeit der Geschichte überhaupt. Denn diese Bebingungen liegen eben jenseits ber Empirie in der Sphäre der aprioristischen Vernunftwissenschaft. Das Geschäft des Sistoriters hingegen wird sein, "die faktischen Fortbestimmungen des em= virischen Daseins aufzustellen." Dieses selbst setzt er voraus.

So erklärt sich num die verschiedene Stellung, die der Philosoph und der Historiker der Aultivierungsgeschichte des Menschengeschlechts gegenüber einnehmen. In dessen Geschichte sind zwei

Bestandteile innigst verflochten, ein apriorischer, der göttliche Weltplan, der die Menschheit durch fünf Zeitalter geleitet, und ein aposteriorischer, das Empirische, Unbegriffene am Weltplan, Zeit-, Ort- und Umstandsbestimmung, die nicht aus dem göttlichen Weltplan hervorgehen. Der Philosoph achtet nur auf das a priori, den Weltplan, sieht nur darauf, wie die Menschheit ihrem Zweck sich entgegenfördert. Dazu bedarf es teiner Geschichte. Seine Säke gelten unabhängig von aller geschichtlichen Fattit. Denn sie verflieken unmittelbar aus der reinen Bernunft-Wilsenschaft. Der Historiter ist Annalist, sein Anhalt die chronische Folge. Er fammelt Fatten, ein höchft ehrwürdiges Geschäft, und beftimmt die Epochen der Rulturentwickung nach ihrem empirischen Ablauf, nicht nach ihrem inneren Geist und Geset. Der Bhilosoph hat den Zweck, dem er die Geschichte unterwirft, schon vorher erwiesen, unbhängig von der empirischen Geschichtsforschung. Sein Interesse geht nur auf das Daß, nicht auf das Wie, geht darauf. "den innern Sinn und die Bebeutung der Weltgebenheiten zu verstehen". Und er gelangt zu der Gewikheit, dak unsere Geschichte nicht von einer willkürlichen und blinden, sondern von einer "sich selber volltommen flaren und durchsichtigen Notwendigkeit des göttlichen Seins" geleitet wird.

So ist nach Fichtes Meinung die Grenzberichtigung zwischen Geschichte und philosophischem "Gebrauch der Geschichte" vollzogen und der alte Streit zwischen Geschichte und Philosophie entschieden. Sache des Historikers ist, das Beränderliche und Wandelbare der Entwickung faktisch aufzustellen, Sache des Philosophen, "das allgemeine, absolute und ewig sich gleich Bleibende in dieser Führung des Menschengeschlechts im klaren Begriff zu erfalsen", Sache aller Menschen, seitg zu sein im Bewuchtsein der Ivenstätt unseres Missens mit der göttlichen Araft.

Fichte zeigt uns den Weg, auf dem die Menschheit schreitet. Er zeigt uns das werdende Geschlecht, das heute lebt, und das

## 76 1. Buch. Die philosophischen Grundlagen ber Fichteschen Erziehungslehre.

vollkommene, das in einer fernen, von ihm durchdrungenen Jukunft leben wird. Und er zeigt drittens, welche Mittel uns zur Verfügung stehen, um die Menschheit von der niederen Stufe der Gegenwart durch klare Einsicht und eine besonnene Regel auf die höhere der Jukunft emporzuheben.

Eine solche weitüberblickende, menschheitsgeschichtlische Betrachtungsweise ist in threm innersten Geist Religion. Denn sie kann nur von einem Standpunkt aus unternommen werden, der seldst nicht von dieser Welt ist. Fichte hat dies wohl erkannt und selbst sein ganzes Unternehmen als ein religiöses gekennzeichnet<sup>12</sup>. Ehe wir also die Wanderung durch die alte und neue Menschheit mit Fichte antreten, wird es gut sein, einen Blick zu tun auf seinen überzeitlichen Standpunkt und das "Licht der Religion", das er in die menschlichen Dinge hineinleitet.

Wer den Sinn der Zeit zu erforschen strebt, darf selbst nicht in der Zeit stehen und vom "Augpunkt der Zeit" aus seine Ansicht bilden, sondern muß einen überzeitlichen Standpunkt wählen. Und ebenso darf das Subjekt der Untersuchung nicht ein Einzelich sein, sondern ein Wir als "eine in den Begriff verlorene und mit der absoluten Bergessenheit unserer individuellen Personen zur Einheit des Denkens verslossene Gemeine". Nur ein solches superchronisches und superindividuelles Denken kann selbst nicht wiederum als Produkt der Zeit angesprochen werden, widrigenfalls wir uns in einem Zirkel bewegten.

Indem sich aber so das unzeitliche und unpersönliche "Denken aus sich selber" über die Zeit erhebt, verschwindet vor ihm überhaupt die Welt des in Raum und Zeit Daseienden als das eigentliche Sein. Die empirische Wahrnehmung und Beobachtung als höchster Entscheidungsgrund alles Gültigen ist damit aufgehoben. "Rein aus dem Gemüt", aus sich selber entwickelt das Denken eine überempirische Maxime religiöser Natur, "daß man alles Leben als notwendige Entwicklung des Einen, ursprünglich vollkommen guten und selbens betrachte und anerkenne"<sup>13</sup>.

#### IV. Der Beg der Menschheit und ihre Erlösung.

An Stelle des empirischen Rationalismus der Aufklärung, an Stelle des Prinzips des an der Erfahrung orientierten deutlichen Denkens tritt ein idealistischer Rationalismus, ein Denken a priori, kurz Metaphysik. Und wer diese Metaphysik verspottet, verspottet die Religion. Die apriorisch konstruktive Weltbetrachtung des reinen Denkens ist also Religion. Und sie wird dies noch um so mehr, wenn als Grund der Welt und aller Erscheinung das "Eine, absolut Gute und ewig gut bleibende göttliche Dasein", nicht ein bloßes Ohngefähr, eine blinde und tote Naturnotwendigkeit (Spinoza) oder gar ein menschensfeindlicher und eigensinniger Gott (Aberglaube) angesehen wird. Aber auch diese zweite materiale Maxime quillt aus dem Gemüt als ein absolut in ihm liegender Grundzug. Auch sie also Religion.

Diese apriorisch konstruktive Betrachtung des Weltgeschehens als Ausfluk eines göttlichen Daseins kann nun als "bloke Vernunftreligion" sich darstellen, wenn nur ein Daß, nicht das Wie der Entwicklung der Zeiterscheinung aus dem einen Leben eingesehen wird, oder aber als Berstandesreligion, wenn sich in deutlichen Begriffen das Wie der Entwicklung und des aus ihr hervorgehenden Volltommeneren wirklich angeben läht. Die "ewig sich gleich bleibende Einsicht der Religion" nimmt also eine doppelte Form an, und es ist in einem ziemlich gefünstelten Schematismus gedacht. daß die bloke Vernunftreligion als unterfte wie auch als oberste Sphäre des ganzen Religionsgebiets die mittlere Sphäre der Verstandesreligion umfasse14. Am tiefsten und am höchsten Ende wird noch nicht oder nicht mehr begriffen, bier die Beziehung des menschlichen Individuums auf das Ewige, dort das Verhältnis des gegenwärtigen Lebens der Menschheit zu all ihrem tünftigen Leben. In der mittleren Sphäre jedoch, der Verstandesreligion läht sich begreifen, was das erste Erdenleben der Gattung für sich gedacht, ohne Beziehung auf andere Leben bedeute, sodann wie sich jede Epoche dieses Erdenlebens zum Ganzen verhalte. Und dieses Geschäft verstandes-

#### 78 1. Buch. Die philofaphijchen Grundlagen ber Fichtefchen Ergiehungslehre.

religissfer Betrachtung soll im Künftigen unternommen werden. Fichte erhebt sich "in den Ather der Religion auf dem Wege, der für unser Zeitalter der betretenste und der geläufigste ist, auf dem Wege des Verstandes". Seine Untersuchung knüpft also, wie er selbst ertlärt, an die in dieser Zeit herrschenden Prinzipien und an die am nächsten liegenden Zeitbegebenheiten an, erhebt sich aus der Zett über die Zeit, "mit verständig religiösem Sinn alles begreifend als notwendig in diesem Ganzen und als sicher führend zum Ebleren und Bolkkommenren". Fichte bekennt sich aum Rationalismus, der freilich mit dem populären Rationalismus der Auflärung wenig mehr als den Ramen ge= mein hat. Hiervon an anderer Stelle.

Damit ist aber Fichtes Rechenschaftslegung über Wert und Charafter des eigenen Unternehmens noch nicht abgeschlossen. It diefe ganze Untersuchung des gegenwärtigen Standes der Menscheit nicht ein bloger Zeitwertreib, so fragt er sich am Ende der "Grundzüge"15, ein Spiel mit leeren Worten und Gedanken? Das würde der Fall sein, wenn diese Untersuchung in die leere Zeit fiele und nicht in die wahre und wirkliche, d. h. wenn sie nicht der Anfang und der Ausgangspunkt würde unseres göttlichen Lebens, wenn sie nicht würde "notwendiger Grund und Ursache neuer und vorher nie dagewesener Erscheinungen in der Zeit", turz wenn nicht "etwas in uns selber Lebendes" ange= fprochen würde, das wieder anderes Leben aus sich erzeugt. Und das sichere und völlig entscheidende Kriterium, ob ein folches (religiöses) Leben in uns angesprochen wurde, ist die Ertenntnis, "ob dieses angeregte Leben unaufhörlich sich weiter ausbreite und Grund und Quell neuen Lebens werde".

Damit ist Fichtes Absicht bei der Aritit des gegenwärtigen Jeitalters in den "Grundzügen" deutlich gekennzeichnet. Kein flüchtiges ästhetisches Wohlgefallen an seiner Charakteristik ist's, was er erwartet und worauf er bei seinen Hörern und Lesern rechnet. Sondern ein Insichgehen und Rachdenken, ein Streben, sich selbst

#### IV. Der Beg ber Menschheit und ihre Erlöfung.

zunächst zu vervolktommnen, um sodann Mitarbeiter zu werden am großen Reformwert der Menschheitserziehung, das soll erreicht werden. Und soll erreicht werden nicht sowohl durch die Boraugenführung des unbefriedigenden Bildes einer noch ringenden unvollkommenen Menschheit, als vielmehr durch den religiösen Grundcharatter dieser von höchster Warte aus unternommenen Betrachtung selbst. Durch das Betrachten der Dinge sub specie aeternitatis soll der religiöse Sinn des Zeitalters geweckt werden. Bei ihm beginne die Reform und strahle von hier aus auf alle Gebiete des geistigen Ledens der Menschheit.

Hierin liegt der ethisch-pädagogische Wert des Fichteschen Reformgedankens, mag dieser auch noch so sehr auf blok kterarischem Gebiet sich ausleben. Mit den "Grundzügen" (1804—1805) beginnt dieser Reformgedanke im reinsten Licht zu erstrahlen, um fortan nicht wieder aus Richtes Denken zu verschwinden. Die Aeternitätsbetrachtung der menschlichen Dinge durch einen wachen Geilt ftröme aus auf die Zeit und erwede die Menschheit aus ihrer geistigen Schlaftrankheit, aus ihrem Traumwandlertum durch die Jahrhunderte. Der Wende des 18. und 19. Jahrhunderts ist diese Tat der Menschheitserwedung vorbehalten. Denn das Auf= flärungszeitalter hat die Irreligion der Gedankenlosigkeit und tierhaften Irdischkeit zum Prinzip erhoben und so die Reaktion förmlich herausgefordert<sup>16</sup>. Das Tier galt dieser Zeit als der geborene Weise und Philosoph, denn es fragt nicht nach dem Grund der Erscheinungen. Der Mensch aber fragt danach und er ist ein Narr. Werden wir also bewußt und fünstlich wieder zum Tier, wieder naiv und weise, unterdrücken wir die Narrheit der Neugier. fliehen wir vor der quälenden Frage in unserer eigenen Bruft und machen wir alles ernste Denken bei uns und andern lächerlich. Und doch ist dies ein vergebliches Bemühen. Die Frage nagt und bohrt in ihrem Herzen fort und so leben sie in unaufhörlicher Lüge.

Hiervon befreit allein der Ernst und das Nachdenken über den Gang und die Bestimmung des Menschengeschlechts in Zeit

#### 80 1. Buch. Die philosophischen Grundlagen ber Fichteschen Erziehungstehre."

und Ewigkeit. Lieben wir diesen Ernst und diesen Rachdenken, dann sind unsere Betrachtungen nicht in die leere, sondern in die wirkliche Zeit gefallen. Dann wirken sie fort und entzünden neues göttliches Leben. Dann sind wir religiös, und Religion ist "das einzige Wahrhafte und Edle im Menschen, die höchste Form der in sich selbst klar gewordenen Idee". Religion ist Licht, Helligkeit, Erleuchtung; sie allein ermöglicht das Jurechtfinden im Dunkel der raum-zeitlichen Welt. "In der Finsternis der irdischen Ansicht stehen alle Ggenstände getrennt da". Dunkle Materie hält sie zusammen, ein Ganzes bilden sie nicht. Im sanften und erquidenden Licht der Religion wird alles zur Einheit, vereint sich alles "in dem einen feststehenden und umfassenden Lichtstrahl". In der Dämmerung der irdischen Ansicht stehen die verworren beleuchteten Gestalten vereinzelt da und scheinen hählich. "In der Beleuchtung der Religion ist alles gefällig und strahlt Frieden aus und Ruhe"17. Alle Mißgestalt der Dinge verschwindet. Eine Milde ergreift uns und dringt in alle unsere Ansichten. Wir haben Frieden mit der Welt.

# 2. Buch

# Die alte und die neue Menschheit Fichtes Bildungsideal

Bergmann, Sichte.

1

Digitized by Google

6

Digitized by Google

•

## L

# Die Aritik des Auftlärungszeitalters.

Die Rlagen über den Niedergang der Zeiten beginnen in Fichtes Schriften in dem Augenblick, da sich unter dem Ginfluß der Rantischen Bhilosophie und der Rousseauschen Gesellschaftslebre das Mealbild einer reineren und besseren Welt vor seinem geistigen Auge erhebt. Namentlich das gewaltige "J'accuse" des Genfer Bhilosophen hat in Fichtes Anschauungswelt früh jene tritisch scharf-ablehnende Haltung gegen alles Bestehende überhaupt eingeleitet, aus der heraus sich dann vor und nach dem Zusammenbruch von 1806 jene niederschmetternde Bußpredigt an das Zeitalter, wie sie in den "Grundzügen" und den "Reden" enthalten ist, beraus entwideln sollte. Schon in den Vorlesungen über die Bestimmung des Gelehrten vom Sommer 1794 wird das "entmannte und nervenlose Zeitalter", das einem "an allen Gliedern Gelähmten" gleiche, als abschreckendes Beispiel vor die Augen der heranwachsenden Jugend gestellt. Eine männlichere Sittenlehre möge den jungen Gelehrten aus seiner "Entnervung und seiner Schande" herausführen. In der ersten Einleitung zur Wisseichaftslehre von 1797 zeichnet Fichte ein Bild des wissenschaft= lichen Menschen der Zeit, wenn er Dogmatismus und Idealismus einander gegenüberstellt. In der Appellation an das Publikum wird der religiöse Mensch der Aufklärung und sein niedriger Eudämonismus einer unbarmherzigen Rritik unterzogen. Der Antinicolai von 1800 endlich schildert den Gelehrten der Zeit und seinen flachen Eklettizismus.

6\*

Und etwas vom Roussenschaften Kulturpessimismus klingt durch alles hindurch, was Fichte später geschrieben. "Wer das Göttliche in sich fühlt, oft wird er zur ewigen Vorsicht emporseufzen: Dies sind also meine Brüder 1" So die Grundstimmung Fichtes, wenn er vor seine Zeit tritt, so wie es die Grundstimmung in Noussenschaft war. Der tiese Unwille, die edle Indignation, die in der Religionslehre von 1806<sup>1</sup> als ein Mertmal des Hochmoralischen geschildert wird, sie hat Fichte seit ben Tagen seines Noussensus nicht verlassen. "Wer diesen Schmerz und jenen bittern Unwillen nicht fühlt, ist ein gemeiner Mensch." Gemeint ist der Schmerz Roussens über das Elend und die Unvollsommenheit der Menscha<sup>2</sup>.

Woher stammt dieser Pessimismus, diese tiefe Berbitterung gegen die lebende Menscheit, die aus allem spricht, was Fichte seit dem Atheismusstreit geschrieben? Sicher nicht aus dem Um= gang mit dem niederen Bolt. Denn daran fehlte es Fichte. Auch hätte er in der gesellschaftlichen Schicht, der er selbst entsprossen, noch am ehesten die alte Sittenstrenge und Sittenreinheit. die er am Bürgertum des deutschen Mittelalters rühmt, vorfinden müllen. Auch die studierende Jugend, so empfindlich sein strenger Moralismus durch ihre wüsten Sitten in Jena verletzt wurde, fann unmöglich seinen aus dem Innersten quellenden Abscheu vor dieser "Lumpenwelt" (1799) in ihm wachgeruten haben, einen Abscheu, der zur treibenden Feder seines ruhelosen Reform= bedürfnisses wird. An die Jugend hat Fichte geglaubt, in ihr sah er die Vorboten der neuen besseren Menschheit. Das Wesen der Jugend ist Betätigungsdrang, ist Begeisterung. Und ein be= geistertes Herz ist gut. Es kann irregeleitet werden, aber einmal auf den rechten Weg gebracht, verfolgt es seine Ziele mit Inbrunst. Die Jugend weiß in ihrem Innern noch nichts von der Trägheit, dem Laster des Alters. Welch schöne Blume der Liebe und Berehrung blühte Fichten mitten aus der rohen Jenenser Burschenschaft entgegen! In Fichtes Sände ihre Ordensbücher zu legen und ihr altes Leben abzuschwören, dazu fanden sie sich bereit. Fichte genoh ihr Vertrauen und sah die reine treibende Araft, die für immer zu veredeln sein Lebenstraum war. Und seine Alage richtete sich in allen Briefen und Dokumenten der Jenenser Rampfzeit niemals gegen die Jugend, stets nur gegen diejenigen, die sie mißgeleitet.

Und hier nun ftoken wir auf diejenige Klasse von Menschen, an der Fichte verallgemeinernd seine Berachtung und seinen Sak gegen bas Zeitalter abgelesen. Wie in seinem Denken und Träumen der Gelehrte der Zufunftsmenschheit die Rolle des Briefters. des Heilands, des großen Menschheitsführers spielt, so erkannte er im Schriftsteller und Gelehrten des Aufflärungszeitalters, in dem. jenigen Stand allo, dem er selbst anzugehören sich taum jemals zu rühmen wagte, die Quelle alles Unheils. Daher der wiederholte, mit jeder Wiederholung sich steigernde Enthusiasmus in der Schilderung der wahren Bestimmung des Gelehrten und des Hochschullehrers, daher die vielen Schriften zur Universitätsreform, die Fichte hinterlassen. Von gewissen Rollegen der Jenenser Hochschule, von Rezensenten und Tagesschriftstellern, wie Nicolai u. a. war ihm bei allen seinen Bestrebungen der erbittertste Widerstand entgegengetreten. Von dieser Klasse von Menschen ist denn auch in erster Linie das "philosophische Gemälde" abgezogen, das er in den "Grundzügen" vom gegenwärtigen Zeitalter entwirft. Und es ist ferner abgezogen vom Theologen und Rirchenlehrer der Aufklärungszeit, durch deren beschränktes und böswilliges Unverständnis Fichte, der größte Religiöse des deutschen Idealismus, sich als Atheist und Religionsschänder gebrandmarkt sah, bevor er Zeit gefunden, seine Religionslehre instematisch zu verkünden. Und wenn es Fichte noch an einem weitern Stand gefehlt, dessen Glieder freilich mit geistigen Dingen wenig zu schaffen hatten, an denen Fichte aber den von ihm angegebenen Grundzug des Zeitalters, die Selbstjucht, in Reinkultur studieren konnte, so waren es die deutschen Fürsten und der Adel von 1806.

Das Bild freilich, das Fichte von seinem Zeitalter entwirft, ift ein Zerrbild. So einschneidend die Reformen der Jahre 1808 bis 1813 gewesen sein mögen, das Geschlecht, das bei Leipzig fiegte und bei Jena unterlag, war doch das gleiche und kann so gar verworfen, wie Fichte es darstellt, nicht gewesen sein, turz bevor ein Schenkendorf, ein Rörner, das Serz der Nation zum Alingen Aber irgendein Bemühen, der historischen Wirklichkeit brachten. gerecht zu werden, ist bei Fichte nicht zu verspüren. Theoretisch tummert er sich den Teufel um die historisch-empirische Wirklichteit. Er konstruiert das Zeitalter aus dem Begriff. Alles Em= pirische ist verachtet. Der Philosoph, — nun ja, der Philosoph ist tein Chronikenmacher. Fichte erklärt sich hierüber3. Der Philosoph zählt nicht auf, er bedarf zu seinem Geschäft durchaus keiner Er= fahrung. Er betreibt es "schlechthin" a priori, ohne Rücklicht auf irgendeine Erfahrung. Und so gilt es denn allein, "das Mannigfaltige der Erfahrung auf die Einheit des einen gemeinschaftlichen Prinzips zurückzuführen", und wiederum "aus dieser Einheit jedes Mannigfaltige erschöpfend zu erklären". Ift der Begriff einmal gefunden, die Erscheinungsweisen dieses Begriffs in der Erfahrung lassen sich dann als die notwendigen Phänomene dieses Zeitalters deduzieren. Alles wird hier also darauf ankommen, wie der Ein= heitsbegriff gefakt ist. Ganz zulett erst wird zu fragen sein, ob das vom Philosophen gemalte Zeitalter auch wirklich das gegenwärtige sei, ob die Gegenwart durch die geschilderten Phänomene auch wirklich getroffen wurde. Sier aber ist der Punkt, wo der Philosoph abtritt und der Welt- und Menschenbeobachter das Gemälde prüft, seinerseits die Erfahrung des Lebens befragend. Diese Be= urteilung bleibt dem Bublikum überlassen. Den Bhilosophen berührt sie nicht.

In der Lat hat Fichte selbstwerständlich die Renntnis des Zeitalters aus der Exsahrung geschöpft. So sehr es dem Geist seiner Geschichtsphilosophie konform ist, von der zufälligen Lebenswirklichkeit der terrestrischen Gesellschaft zu abstrahieren, wenn es gilt, das Grundgesetz a priori aufzufinden, nach dem eine jede siderische Menschheit ihre vorgeschriebenen Areise vollendet, so sehr wird doch der Philosoph stets irdische und wirklich erlebte Verhältnisse zum Ausgangspunkt seiner Aonstruktion nehmen; und wenn sich endlich ihm selbst die Notwendigkeit herausstellt, den Punkt auf der großen Heerstraße zu bestimmen, an dem sich das wandernde Menschengeschlecht gegenwärtig besindet, wird er seine ganze "Weltkenntnis und Weltbeobachtung" aufrussen müssen. Und so bezeichnet denn Fichte solgerecht seinen Standpunkt in den Grundzügen selbst "als eine das apriorische Prinzip auf die Gegenwart anwendende Welt- und Menschenbeobachtung"<sup>4</sup>.

Das Bild ist und bleibt düster. Es entstammt jener Zeit, an der H. v. Kleist verzweifelte. Fünf Jahre später, und Fichte hätte diese Grundzüge nicht mehr schreiben können. Eine besser er= hebendere Wirklichkeit hätte ihm daran verhindert. So aber und auch dies vielleicht eine der merkwürdigen Notwendigkeiten in Fichtes Leben und Schaffen — wählte er unbewuht den dun= telsten Punkt, den die deutsche Geschichte jemals erlebt, um von ihm aus ein Nachtbild der Menschheit zu konstruieren, wie es nicht finsterer gedacht werden kann und wie es die Sehnsucht nach einem zukünstigen Lichtbild in allen empfindenden Gemütern nur um so tiefer erwecken mußte.

Fichte will weder klagen noch höhnen. Er tut beides. Hat je ein Satiriker die klatschende Mastix seines Hohnes sohnes sohnes herzig über seinem Zeitalter geschwungen? Alagen ist unmännlich und zwecklos. Man bessere statt dessen? Alagen ist unmännlich und zwecklos. Man bessere statt dessen, und verliere nicht die Zeit. In den "Grundzügen" gilt dies noch als Grundsatz. Es gilt "als die sühesste Belohnung der philosophischen Betrachtung", alles in seinem Zusammenhang zu betrachten, somit als notwendig, somit als gut, sich mit dem Seienden abzussinden, weil es um des höhern Zwecks willen so seines sie ganze Gattung trifft, ist kein Gegenstand des Spottes eines Individuums, das zu dieser Gat= tung gehört." Die Personen, die Nicolaitischen Repräsentanten des Zeitgeistes, die einst seinen Sohn herausgesordert, verschwinden hinter einem großen Schicksal. Der Philosoph schaut die menschheitlichen Dinge sub specie aeternitatis. Hier ist Alage Entweihung, Hohn Sakrileg. Zwei Jahre später und Fichte hat diese Maximen vergessen. In den "Reden" vernehmen wir die Alage des Sehers wie den Hohn des Bußpredigers, und sie schneiden dem Hörer tief in die Seele. Der Jusammenbruch von 1806, der wie mit einem Donnerschlag die herbe Kritik, die Fichte soeben am Zeitalter geübt, bestätigt, hat den Kritiker der Zeit zurückgeführt von den Höhen der Philosophie zu dem Bedürfnisse der Gegenwart.

Fichte fühlt sich als gestellt in den Mittelpunkt der gesamten Menschheitsgeschichte. Hinter uns liegt die Epoche der Herrschaft der blinden Vernunft. Sie ist zu ihrem Ende gelangt, vor uns die Epoche der Herrschaft der sehenden Vernunft. Sie hat noch nicht begonnen. Eine Welt der Dunkelheit und eine Welt des Lichts berühren sich in erhöhten Regionen, eine Welt des Zwangs und eine Welt der Freiheit. Wir gehören zu keiner von beiden. Dort das verlorene Eden, aus dem die Menschheit herabgestiegen, hier ein schöhtens irdischeres Paradies, zu dem sei swischen beibeit durch Vernunft erheben soll. In der Mitte zwischen beiden Anhöhen die tiefe Finsternis der Gegenwart, das Tal der Irrungen und — ein sehrischer Geist, der die Spizen der Berge schon vergoldet sieht von der Morgenröte einer neuen Welt.

So formuliert denn Fichte den Grundzug des Zeitalters folgendermahen: Es ist die "Epoche der Befreiung, unmittelbar von der gedietenden äußeren Autorität, mittelbar von der Botmähigkeit des Bernunstinstinstin und Ider Bernunst überhaupt in jeglicher Gestalt, das Zeitalter der absoluten Gleichgültigkeit gegen alle Wahrheit und der völligen Ungedundenheit ohne einigen Leitsaden, der Stand der vollendeten Sündhaftigkeit". Das Zeitalter ist also auf dem Weg zur Freiheit. Die große Masse war folgt noch der blinden Autorität. Aber die geistigen Führer haben diese Fessen abgestreift und sich befreit vom Zwang. Weiter jedoch sind sie nicht gekommen. Ihre Freiheit ist noch ein durchaus negatives Freiheitsprinzip, ohne Bernunst. Freiheit mit Vernunst im Fichteschen Sinne besitzen sie noch nicht. Sie leben in der Zeit der "leeren Freiheit". Das Zeitalter hat sich der Vernunst in jeglichem Sinne entledigt.

Aus diesem Einheitsbegriffe leitet nun Fichte alle ferneren Charaftermerkmale des Zeitalters her. Er glaubt hierbei die besondere Natur der Aufklärung zu konstruieren. Und gewiß treffen einzelne der Züge, die er anführt, die innerste Wesensart jener Zeit. In Wirklichkeit paßt seine Analyse — nehmt alles nur in allem — auf jede Zeit und jedes Bolt, das des idealistischen Geistes entbehrt, und gerade die zweite Hälfte des abgelaufenen 19. Jahrhunderts, die mit dem Aufklärungszeitalter so mancherlei Bergleichspunkte bietet, könnte in diesem philosophischen Gemälde ihr getreues Spiegelbild erbliden. Was Fichte im Grunde schildert, ist die an Haus und Scholle gefesselte, an der Misere des Daseins flebende wirkliche Menschheit, jener alte Adam, dessen dumpfes Elend seit alters die großen Träumer der Weltgeschichte aufgefordert, ihr das Idealbild einer Menschheit an den Horizont des Jahrhunderts zu malen, einer Menscheit, die nie gelebt und niemals leben wird. Nach allen Gegenden der Erde hat die Phantasie der Bölker diese paradiesische Urmenschheit verlegt, in längst vergangene goldene Zeitalter, wie in ferne Jufünfte. Fichte findet einen neuen Weg zum Dealmenschentum, und wir werden ihn mit ihm beschreiten. Aber sein Ausgangs= punkt ift der gleiche, das lebende menschliche Geschlecht, das immer trank ist und elend, immer verirrt und zerbrochen, immer des Heilands wartend, immer voll Sünde und Schmach.

Betrachten wir mit Fichte das "philosophische Gemälde", das er von seitalter entwirft, und verkennen wir nicht im Spiegel des Besondern das Allgemeine. Es ist das Zeitalter der "Auf= und Ausklärung", ein Wort Schellings, das, wie Fichte meint, sein wahres Wesen ganz vortrefflich bezeichnet.

Schon der Umstand, daß Fichte den Rationalismus wie den Empirismus als besondere, nebeneinander bestehende Mertmale im Geiste der Zeit wahrnimmt, tann über den wahren Cha= ratter seiner Schilderung Aufschluß geben. Wertzeug der Befreiung von der Herrschaft des blinden Instinkts und der Autorität ist ber Begriff. So ergibt sich als Grundmaxime der geistigen Führer der Aufflärung, "durchaus nichts als seiend und hindend gelten zu lassen, als dasjenige, was man verstehe und klärlich Damit ist dem Zeitalter der Vernunftwissen= begreife"5. schaft schon vorgearbeitet. Beide Alter stimmen in diesem rationalistischen Grundcharakter überein. Denn auch die Maxime der Bernunftwissenschaft lautet: nur das Begreifliche ist gültig. und der Mensch tue alles mit klarer Einsicht nach einer besonnenen Regel. Sier wäre also ein Stück Erbgut aufgewiesen, das Fichte mehr noch als Rant aus der Aufklärung auf die Höben des deutschen Idealismus mit heraufgehoben. Und doch hat der flache Rationalismus der Aufflärung mit dem veredelten Rationalismus des Fichteschen Denkens wenig gemein. Das Zeitalter der "leeren Freiheit" wendet die Maxime des Begreiflichen in ganz anderer Weise an als das Zeitalter der Vernunftwissenschaft; es macht, wie Fichte sagt, "sein stehendes und schon vorhandenes Begreifen zum Makstab des Seins", das Alter der Wissenschaft dagegen das Sein "zum Maßstab des ihm anzumutenden (nicht des schon vorhandenen) Begreifens." Jenes begreift das Begreifliche, dieses auch die Grenzen des Begreiflichen und also auch das jenseits dieser Grenzen liegende "absolut Unbegreifliche" eben als solches, und wird sicher sein, das alles Begreifliche erschöpft ist.

Sonach ist als Prinzip der Aufflärungsrationalismus klar bezeichnet: der "unmittelbar mir beiwohnende Begriff", d. h. ein "bestimmter gemeiner (angeborener) Menschenverstand" als Maßstab des Geltenden und Seienden, der dem Geschlecht ohne Arbeit und Mühe als väterliches Erbteil wie Hunger und Durft zugefallen ist. Ihn näher zu bestimmen ist die Aufgabe. Es gilt, den "innig= stehen und ihn zur Schau zu stellen". Das Prinzip des Fichteschen Rationalismus, insoweit von einem solchen geredet werden darf, ist der "absolute und in sich selber zu Ende gekommene Be= griff". Was dieser nicht begreift, ist allerdings für die Wissense Ber= stade nicht begreift und daher leugnet, weil er die mühsame Aunst des Begreifens nicht zu üben weiß.

Der rationalistische Geist des Aufklärungszeitalters ist nach Fichte eine Folge der Reformation. In der sechsten Rede an die deutsche Nation<sup>s</sup> führt er aus, wie das antiautoritative Prinzip des freien und selbständigen Denkens, das die Reforma= tion in die Welt getragen, auf die Philosophie des Auslands ein= gewirkt habe, und von dieser in einseitig rationalistischer Form an Deutschland zurückgegeben worden sei. Das Ausland (Fichte denkt wohl hauptsächlich an England und an die Franzosen des 18. Jahrhunderts) tannte nicht die Fessel des Glaubens an das Abersinnliche. Es schmachtete vielmehr in der Fessel des Glaubens an den "natürlichen, ohne Bildung und Sitte aufgewachsenen Verstand". Nur der rohe Verstand war ihm makgebend, ins Gebiet der Vernunft kam dieses Denken gar nicht hinein. Als Geg= ner diefer Bhilosophie des gesunden Menschenverstandes tämpften allein die historisch vorhandene Religion und die Auto= rität der mittelalterlichen Rirche. Beide waren rasch besiegt, und der Sieger betrachtete den Titel Gottesleugner als eine ehren= volle Bezeichnung. Die deutsche Philosophie, auch sie antiautori= tativ gerichtet und vom Ausland angeregt, erhob sich jedoch in ihren bedeutendsten Bertretern über diesen niederen Rationalis= mus und suchte das Abersinnliche in der Vernunft durch freies Denken zu erfassen. So Leibniz im Rampf mit Lode, so Rant von hume beeinfluft, so Fichte, ber "die Aufgabe vollständig ge=

löft und die Philosophie vollendet" habe, was das Zeitalter eben nicht begreifen wolle.

Richte betrachtet die deutsche Philosophie seiner Zeit gern als im Zustande des Angeregtseins durch das Ausland ans Ende des Jahrhunderts nachbefindlich?. Die bis wirkende Leibniz-Wolffiche Philosophie beachtet er wenig, die neuen Schöpfungen Rants und der Rantianer sollen unvernommen geblieben sein. Allein das freie autoritätslose Denken des Auslands wirtt im Empirismus und Sensualismus der Engländer, mehr noch im Materialismus der Franzosen auf die breite Masse des gebildeten Deutschland ein, einen Eklektizismus begründend, der die zunächst grenzenden Wilsenschaften, ja die öffentliche Lebensweise durchdringt. Das Besen dieser dogma= tischen Bhilosophie des Auslands ist die "Nichtursprünglichkeit", nach Fichte eins mit Undeutscheit, nämlich der Glaube an ein Festes, Stehendes, Unveränderliches, die Materie, als letter Grundquell aller Dinge, der Glaube sozusagen an den Lod. Dieser "Grundglaube des Auslands", diese "totgläubige Bhilosophie" bildet ein unüberwindliches Hindernis für das Durch= dringen des Idealismus. Ihr gehört Fichtes ganzer Hak. Sie suchen "eine in der Erscheinung erscheinende Grundlage dieser Erscheinung". Sehr richtig! Aber sie finden diese Grundlage nicht im reinen göttlichen Leben, sondern in einem "festen Sein," einem starren Träger, einer Stütze. Was nicht Etwas ist, ist ihnen nichts. Belehren kann man sie nicht. "Machen müßte man sie und anders machen, wenn man könnte." Bis dies gelingt, ist die deutsche Philosophie undeutsch, ist sie Ausländerei. Die wahre, lies Fichtesche Philosophie geht aus vom reinen göttlichen Leben, das nur in der Erscheinung unendlich fort sich öffnet und schließt zum Sein und Etwas. Diese idealistische Philosophie dringt allein über die Erscheinung hinweg zum Rern. Jeder wahre Deutsche, meint Fichte, müsse so und nicht anders philosophieren. Wie ein roter Faden zieht sich durch alle Schriften

Digitized by Google

92

Fichtes die Polemik gegen die Annahme eines körperlichen, auf sich selbst beruhenden Seins als die Wurzel der Welt, Dogma= tismus genannt. In diesem toten und starren Sein wird das Denken als Jugabe, als ein selndäres Prinzip hinzugedacht, ohne daß man weiß, woher und warum. Wäre das richtig, dann wäre also der Tod die Wurzel der Welt und nicht das Leben. Für Fichte sind die beiden alten Cartesssschen Prinzipien nicht ein= mal gleichberechtigt, sondern das Denken ist das wahre und einige selbständige und auf sich selbst beruhende; nicht das empirische Denken, das eines besonderen denkenden Individuums bedürste, sondern "das eine und ewige Denken, in welchem alle Individuen nur Gedachtes sind", das überindividuelle Denken, Gott, die Ber= nunst, das Eine. Dies ist die Weltwurzel, das Leben, die Leben= digkeit des Gedankens, die Idee, "der selbständige, in sich leben= digt und die Materie belebende Gedanke"\*.

Neben dem Begriff wird die Erfahrung vom Aufklärungszeitalter "zur Arone und zum Preise der Menschheit" erhoben. Der Mensch dieses Alters sucht nach den Mitteln der persönlichen Existenz, des persönlichen Wohlsein, der sinnlichen Erhaltung. Diese findet er nur durch die Erfahrung. Die Erfahrung gilt ihm also als die einzig mögliche Quelle aller Erkenntnis, und den Gatz des Apriorismus, daß "schlechthin aus der Erkenntnis selber ohne alle Beimischung sinnlicher Gegenstände" neue Erkenntnis quelle und fließe, leugnet er ab. Er verlacht ihn. Als wenn nicht schon die Tierheit Begriffe a priori hätte, der weidende Stier z. B., der giftige Aräuter rein instinktmäßig underührt läßt, ohne ihre Schädlichkeit je durch Erfahrung erkannt zu haben. Hat er nicht mehr Erkenntnis a priori, als der Mensch der Aufklärung, der die Begriffe seiner Welt erst mühsam durch die Erfahrung gewinnen muß?"

Aus dem Grundzug der "leeren (vernunftlosen) Freiheit" fließt endlich ganz naturgemäß eine steptische Geisteshaltung, die sich im bloßen Meinen und Dafürhalten ausspricht und jede entschiedene Parteinahme verweigert. Fichte denkt, wenn er den Skeptizismus der Zeit geihelt, nicht sowohl an die erkenntnis= theoretische Skepsis der Hume, Platner und Anesidem, wie wohl auch sie seiner auf Aberzeugung und felsenselter Gewihheit ruhenden Persönlichkeit von Grund aus zuwider war, als vielmehr an jenen Skeptizismus der praktischen Lebensweisheit, der als der "Gipfel der Alugheit" gepriesen wird, jene ins Alltags= leben einfliehende Tendenz, an allem zu zweiseln, niemals Partei zu ergreisen, stets Neutralktät zu bewahren, unbestechbare Gleich= gültigkeit gegen alles an den Tag zu legen, was wie Wahrheit aussieht. Ein System zu haben, gilt diesem Zeitalter als Schmach. Jede These, die affirmative wie die negative, ist ihm gleich gut, es interessiert such michten <sup>10</sup>.

Im Steptizismus der Zeit erblickt Fichte das Haupthindernis für das Durchdringen der Wissenschaftslehre. Das permanente Unverständnis, dem Fichte überall begegnete und begegnen mußte und dessen Gruud der alte Rant mit merkwürdigem Scharfblick in der mitunter äukerst dürren Scholastik der Fichteschen Diktion und in den "zugespitten Apices" seiner theoretischen Sätze ertannte, Fichte schiebt es auf den Indifferentismus des Zeitalters, der es prinzipiell ablehnt, Partei zu nehmen für oder wider und dem der Fichtesche Idealismus nichts bedeutet als "eine Vermehrung seines stehenden Vorrats von möglichen Meinungen<sup>411</sup>. Damit zusammen hängt "die wahrhaft brutale Meinung, daß Wahrheit kein Gut sei," daß es keine Gewikheit im menschlichen Denten gebe, für Fichte der tieffte Grad der Zerflossenheit des Geistes, der allerhöchste Grad des Stumpffinns. Fichte kann ausrufen: "Mir ist, nicht so gewiß wie die Sonne am himmel oder dieses Gefühl meines eigenen Körpers, sondern unendlich gewisser, daß es Wahrheit und dem Menschen zugängliche und von ihm klar zu begreifende Wahrheit gebe." Es ist seine ausbrückliche Absicht, Proselnten zu machen, seine Uberzeugung andern aufzudringen, weil sie die allein

ł

richtige ift, feine Leser zum Berftehen der Wilsenschaftslehre zu zwingen. Sein Geift sinnt buchstäblich auf ein "äukeres logisches Zwangsmittel zum Verstehen" und bebauert, daß es deren keines gibt. Dieser Mann ist intolerant aus Prinzip. Er meint nicht, er weik. Und er weik, daß er weik und will es anertannt willen. Berabscheuungswürdige Arroganz? Als wenn es auf die Person Fichte antäme, die da weiß, und nicht vielmehr auf das Absolute, das bestimmte und entschiedene Willen an sich. das in Richte weik. Es befällt ihn körperliches Unbehagen, ein blokliegender Rerv ist bei ihm getroffen, wenn er irgendwo auf eine steptische Regung stößt, die ihm die "trankhafte Abneigung der Zeit vor aller schärferen Unterscheidung und Auseinander= setzung" offenbart. Es ist ein Jug an Fichte, ben er mit Lessing gemein hat, der aber bei ihm nahezu ins Bathologische ausartet, dieser unerschütterliche, allen Zweifel aufhebende Glaube an die Wahrheit und Richtigkeit der eigenen Uberzeugung.

Der Buchhändler Dnk wunderte sich gegen Fichte, wie doch irgend ein Mensch von seiner eigenen Lehre sagen tonne, sie sei wahr<sup>18</sup>. Fichte erblickt hierin und in dem Vorwurf der "Allein= Philosophie", die er treibe, ein Symptom der "formalen Unvernunft" des Zeitalters, für das es so etwas wie Aberzeugung und Gewikheit eben nicht gebe. Als wenn der "Alleinphilosoph" für seine individuelle Person einer Meinung sei! Als wenn überhaupt etwas daran läge an dem, was denn irgend ein Cajus meine! "Wenn du die Ebre haben sollst zu reden, so mußt du einen Ausspruch der allgemeinen Vernunft vorzutragen meinen, nicht aber den Deinigen. Und Du mußt mit Deiner ganzen inneren Bürde und Moralität dafür stehen können, daß in der Stunde, da Du redest, Du von der absoluten Allge= meingültigkeit Deiner Behauptung innigst überzeugt bist." Dann mußt Du aber auch annehmen, daß alle, die etwas anderes behaupten, schlechthin unrecht haben. "Und das soll und muß alles Fleisch sich gefallen lassen, fo lange, bis sie Dich widerlegt haben." Wer kein Alleinphilosoph ist, ist überhaupt kein Philosoph.

Mitten in diesem "Zeitalter des bloßen nachten Erfahrungsbegriffs und des leeren formalen Biffens" bemerkt Fichte eine höchst seltsame Erscheinung, eine Umkehrung bes Zeitalters in sich selbst, eine Reaktion gegen den Rationalismus, ein "Biderstreben gegen sich selbst". Benigstens vermag Fichte alle in der Zeit etwa hervortretenden irrationalistischen Tendenzen (bei Hamann, Herder, Jacobi, Schelling u. a.) nicht anders zu deuten. Einige Individuen nämlich, so führt er in den "Grundzügen"18 aus, welche die dürre Öde und Leere der Zeit besonders unangenehm empfinden, kehren die rationalistische Maxime des Begreifens einfach um, und suchen die Weisheit im Unverständ= lichen, betrachten das Unbegreifliche als die wahre Quelle aller Heilung und Genesung. Es ist dies nach Fichte nichts weiter als ein notwendiges Phänomen der Zeit, ohne welches deren Charatteristit unabgeschlossen bliebe. Denn dieser Widerspruch gegen das rationale Prinzip sett ja das lettere voraus, entsteht in der Polemik gegen dasselbe. Die Verkünder des neuen Prinzips fallen also keineswegs aus dem Rahmen der Zeit heraus. Mögen sie weniger start vom Geist des niederen, flachen Rationalismus ergriffen sein, die Morgendämmerung der neuen Zeit haben sie noch nicht geschaut. Ein "Anfang und Bestandteil des neuen Zeitalters" ist dieser Irrationalismus, ist diese "Reattion des Zeitalters gegen sich selbst" keineswegs.

Im Gegenteil. Dieser Irrationalismus bedeutet für Fichte geradezu einen Rückschritt hinter das Zeitalter des freien, antiautoritativen Denkens, das den Keim der Vernunstwissenschaft in sich trägt. Die reine Vernunstwissenschaft tadelt ja gar nicht die rationalistische Maxime des Vegreisens an sich, sondern nur "den schlechten und untauglichen Begriff" dieses Vegreisens. Der Grundsah der Vernunstwissenschaft besteht darin, "dah schlechthin alles und selber das Nichtbegreisen als die Grenze des Be-

1

Digitized by Google

areifens und das einzig mögliche Unterpfand, daß das Begreifen erschöpft sei, begriffen werden müsse." Es gibt also "ein noch nicht Beariffenes", aber es gibt kein "Unbegreifliches", und das irrrationalistische Prinzip der "absoluten Unbegreiflichkeit" widerstreitet der Form der Vernunftwissenschaft noch mehr als das Brinzip der Begreiflichkeit der Dinge durch den bloken sinnlichen Erfahrungsbegriff. Es scheint, als sei in der Lehre dieser Reattionäre das "absolut Unbegreifliche des heidnischen und jüdischen Altertums" wieder auferstanden, das Credo quia absurdum "der willfürlich verfahrende, nie zu erratende, aber immer zu fürchtende Gott". In Wirklichkeit ist dies Prinzip des Unbegreiflichen etwas ganz Neues, noch nie Dagewesenes, ein ausschließliches Phänomen unseres Zeitalters. Seine Burzel ift weder der Aberglauben, denn der ist versiegt; noch die theologische Dogmatik. Es ist gewonnen auf dem Wege des Rasonnements, des freien Erdenkens und Erdichtens, in Erkenntnis der Leerheit der vorhandenen Systeme. Es ist geschaffen von Bhilosophen und Schwärmern, sogar wie also von Schelling.

Was ist Schwärmerei? Hier scheidet Fichte, ohne den Ramen seines ehemaligen Freundes und Schülers zu nennen, die Schellingsche Naturphilosophie als einen Bestandteil des gegen sich selbst revolutionierenden Aufflärungszeitalters von sich und seinem Werk für immer aus<sup>14</sup>.

Die Schwärmerei in der Philosophie stimmt mit der echten Vernunftwissenschaft zunächst darin überein, daß sie "den bloken linnlichen Erfahrungsbegriff" eben nicht für das Höchste hält, sondern sich über die Erfahrung erhebt und das Universum rein aus Gedanken durch die intellektuelle Anschauung zu konstruieren sucht. Hierin besteht nach Fichte bekanntlich ein Vorzug. Der Unterschied aber zwischen Schwärmerei und Vernunftwissenschaft beruht auf der Beschaffenheit des Gedankens, der hier — in der Vernunftwissenschaft — durchaus flar und durchsichtig ist und bis zur Grenze der Rlarheit, dem Unbegriffenen, alles mannigfaltige 7

Bergmann, Fichte.

Denten aus sich hervorgehen läßt, dort — in der Schwärmerei in sich selber nur dis zu einer gewissen Stufe klar ist, im übrigen aber jeder Rlarheit entbehrt und alles weitere Denken postuliert, nicht beweist. Die Vernunstwissen, des sveitere Denken postuliert, bedarf der Mühe und des Fleißes, des sussen aufsteigens Aufsteigens zur höheren Alarheit, um den Urgedanken erst einmal zu finden. Der Schwärmer dagegen verläßt sich ganz auf sein Genie, auf das Ungefähr seiner Einfälle, auf das "blinde Denken", das wie eine Naturkraft in ihm arbeitet. Gesundheitszustand, Temperament, Lebensgang, Studien, lauter Naturbestimmungen, bedingen seine Einfälle, und so seine rein empiris verachtet, so sein ist.

Mit besonderer Vorliebe hängt sich die Schwärmerei an die Natur. "Alle Schwärmerei ist und wird notwendig Naturphilosophie." Und das Wesenselement dieser schwärmerischen Natur= spetulation ist der Mystizismus. Da wird geforscht nach undeareiflichen Eigenschaften in den Gründen der Natur, da will man auf wissenschaftlichem Wege Zaubermittel ausfinden, die "etwas im gewöhnlichen Naturgang Unmögliches bewerkstelligen", will Einsichten haben, gequollen aus einem innern geheimnisvollen Licht, das nur wenigen zugänglich sein soll. In diesem Hochmut, in diesem Pochen auf das Individuum liegt für Fichte die volle Vernunftwidrigkeit dieser Denkweise, ihr unsozialer Charakter, ihre Verwandtschaft mit dem Individualismus und bem niederen Sinnlichkeitsstreben der Zeit. Sinnliche Begier, persönliche Selbsterhaltung, natürliches Wohlsein soll geradezu die Triebfeder dieser Schwarmgeisterei sein, und als Rriterium, ob eine Spekulation Schwärmertum sei oder nicht, soll gelten die Frage, ob die Spekulation sich auf ein Sandeln beziehe, wie dies bei Fichte der Fall ist (Aufopferung des Lebens im Dienste der Idee) oder auf ein Sein, "auf eine stehende und ruhende Beschaffenheit der Dinge" (Natur) wie bei Schelling. Auch sonst gewahrt Fichte mancherlei Analogien, die die mystische Na-

turspetulation mit dem Geist des Aufklärungszeitalters innigst verbindet. Auch das die Aufflärung beherrschende Baulinische Chriftentum soll ein "schwärmerisches Zaubersnitem" darstellen. Glaubt es doch nicht wie die Wissenschaftslehre an einen heiligen, sondern an einen willkürlich handelnden Gott, der, "eine furchtbare mit verderblichen Wirtungen drohende Naturtraft." durch Verträge unschädlich gemacht werden kann. Das Tertium des Vergleichs ist eben das Mystisch-Irrationale des Schwärmertums. das der klaren nüchternen Vernunftwissenschaft im innersten zuwiderläuft und in dem der traftlose Rationalismus der Aufflärung gegen sich selbst revoltiert. Als Grundsatz gilt hier: alles ift um so viel besjer, je mehr es vom herrschenden Zeitgeist abweicht. Im Vergleich zu diesen Schwarmgeistern fühlt sich Fichte mit Rant und Lessing als Rind der Aufflärung. Echte Spekulation erfordert den höchsten Grad von Nüchternheit, Klarheit und Besonnenheit, die ganze Rühle der ratio. Jene aber begeistern sich womöglich noch durch physische Reizmittel, inspirieren sich an den Schriften der Schwärmer, blättern im Bruno und Böhme, wo sich denn in der Fülle der Irrtümer auch "manch trefflicher Fund", manch "genialischer Funke" erblicken läht. Daher ihr Erfolg bei der Jugend. Dieser Mystizismus erregt Aufmerksamkeit und Hoffnungen. Ein unausrottbarer Sang zum Bunderbaren im mensch= lichen Herzen kommt ihm entgegen. Und was für ein angenehmes Mittelding zwischen Müssiggang und Tätigkeit ist die Bhantasie! Der menschliche Geist, solange er nicht gebildet, scheut beides. Der Müssiggang bereitet ihm Langeweile und das ernsthafte Nach= denken, mag es den apriorischen Weg der reinen mühlamen Denkarbeit oder den empirischen des Experiments beschreiten, immer ist es beschwerlich, denn immer bedarf es mühlamer Studien. Die Bhantasie allein kennt keine Beschwerden. Sie arbeitet ohne unser Jutun. Sie hat Einfälle und bietet die "Erscheinung einer sehr raschen Tätigkeit", ohne daß wir uns im mindesten anzu= strengen brauchen<sup>16</sup>.

7\*

Fichte glaubt in dem so charakterisierten Schwärmertum die besondere Signatur des ersten Jahrzehnts des 19. Jahrhunderts, den Geist der Aufklärung in seinem Ausklang und in seiner Sublimierung aufgewiesen zu haben. Der Rationalismus des 18. Jahr= hunderts war auf falschem Weg und dies ist der Grund, warum er sich eines Tages überschlagen und im Chaos enden mußte. Berdrängt er doch selbst die Ersahrung aus dem ihr gehörenden und von Fichte zugestandenen Gediet und zerstört so alle Ordnung. Womit nicht gesagt sein soll, daß nicht neben der Schwärmerei alle übrigen Lieblingstendenzen der Zeit Raum finden, um üppig zu wuchern. Der Weise aber, der über der Zeit steht, glaubt, "daß eine höhere Leitung durch alle scheindaren Umwege ganz sicher unsere Gattung ihrem wahren Ziele zuführt". Welches diese Ziele sind, wird später zu zeigen sein.

Vom Verhältnis des Zeitalters zu den besonderen Formen der Idee, der wissenschaftlichen, politischen und religiösen, hat Fichte in den Grundzügen eine eingehende Schilderung entworfen. Vervollständigen wir dieses Vild aus Fichtes sonstigen Schriften. Die Notwendigkeit der von Fichte gesorderten Reform kann nicht deutlicher erkannt werden.

1. Der wissenschaftliche Mensch der Aufklärung. Hat das Zeitalter denn überhaupt Wissenschaft? Im Fichteschen Sinne keineswegs. Die Idee allein macht den Inhalt der Wissenschaft aus, und diese geht dem Zeitalter gänzlich ab. Es sußt allein auf den Begriff, ihm gilt allein, was man begreift, begreift durch den blohen empirischen Erfahrungsbegriff. Nach dieser Maxime, einer Maxime von "unendlicher Leerheit und Plattheit", wird alles wissenschaftliche Versahren geschäft. Das Zeitalter hat die Form der Wissenschaft, aber nicht mehr. Der Inhalt fehlt<sup>17</sup>. Es lebt im "Formalismus des blohen vernunftleeren Begriffs"<sup>18</sup>.

Die formale Beschaffenheit des Wilsenschaftsbetriebs im

100

Aufflärungszeitalter fließt aus dem einzigen Grundübel, des Fehlens der Idee. Ideen soll dieses Zeitalter nun ganz und gar nicht haben. Die Idee aber ist die Quelle der Araft. Sie gestaltet aus einem organischen Einheitspunkt die Fülle alles Wissens. Fehlt dieser, so wird das Ganze auseinanderfallen. Daher jener für das Zeitalter so charakteristische Enzyclopädismus im Wilsenschaftsbetrieb. Das Universum des Wilsens erscheint unter dem Bilde eines Sandhaufens, in dem die einzelnen Rörnchen durch nichts als durch leere Luft zusammengehalten werden. Ein Windstoß und sie stieben auseinander. Ein organisches Ganze ge= langt nirgends zur Gestaltung. Daher ferner jene Unentschieden= heit. Flatterhaftigkeit und Launenhaftigkeit, jene Oberflächlich= keit und Wandelbarkeit im Meinen und Dafürhalten einer Zeit, die durch keinen Gegenstand, durch keine Idee kräftig angezogen wird, jene Seichtigkeit, Mattigkeit und Rraftlosigkeit in der schriftlichen und mündlichen Mitteilung, die es infolge endloser Wiederholungen zwar zu ermüdender Deutlich= feit, nirgends aber zur Alarheit bringt, aus der nirgends die Idee redet mit aller ihr beiwohnenden Kraft. Daher endlich jene große Leere der Aufklärung, jene "unendliche, nie gründlich zu hebende und immer wiederkehrende Langeweile". Ift doch die Idee allein Quelle vollkommener geistiger Befriedigung<sup>19</sup>.

Als das alleinige Gegenmittel gegen diese Langeweile erscheint dem Zeitalter der Witz. Durch ihn sucht es seine große Leere auszufüllen "und in den langen Sandwüsten seines Ernstes hier und da ein Körnchen Scherz zu säen". Aber der Witz hat noch einen anderen Wert für das Zeitalter. Er erspart die Prüfung der Gründe des Gegners. Indem man ihn lächerlich macht, zeigt man, wie weit er von der richtigen Meinung entsernt sei. Das Lächerliche wird so zum Prodierstein der Wahrheit und der ratio= nale Geist des Zeitalters stellt dies Prinzip dogmatisch als Lehr= sath hin. Sieht man aber genauer zu, so gewahrt man, daß auch der Witz aus der Idee quillt, Darstellung ist die Idee in ihrer absoluten Einheit, in bligartige Kürze gefaßt. Der Wig ist ein göttlicher Funke. "Er wohnt ewig bei der Idee und läßt nie von ihr." Wenn also die Idee schlt, so kann auch der Wig nicht da sein, und kann höchstens in seiner negativen Form gedeihen, in= sofern nämlich der wigelnde Kopf die Verkehrtheit einer Idee an seiner eigenen Person in höchster Anschaulichkeit darstellt. Dann hat aber nicht er den Wig, sondern der Wig hat ihn. Hierin liegt für Fichte die undewußte Komik des zur Auffrischung seiner erschöpften Lebensgeister nach dem Wig haschenden Zeit= alters. Fichte vergleicht das wigelnde Geschlecht der Aufflärer mit den Freiern der Penelope, die da toben und lachen, die Nähe ihres Untergangs nicht ahnend. "In ihrem Lachen lacht der ewige Wig des Weltgeistes ihrer selbsti<sup>40</sup>.

Gleichwohl ist die Aufklärung in ihrem formalen Wesen Willenschaft, oder strebt doch, es zu fein, wenn es auch von der Jdee nichts weiß, strebt danach, das Wilsen und den Begriff an jedwedes Glied der menschlichen Gesellschaft heranzubringen, den einzelnen zum selbständigen Denken und Urteilen zu erziehen, ihn fähig zu machen, sich hinwegzusegen über die Vorurteile, Wahngebilde, Traditionen und Autoritäten einer versinkenden Welt. Niemand in dieser Zeit, der da nicht selbst gedacht hätte, sei das eigene Denken auch noch so verkehrt, dem das eigene Begreifen nicht das Söchste wäre, die Bürde der Person. Gewiß verdient ein solch allgemeines Wissenschaftsstreben, ein so durchaus antis autoritativ gerichtetes Denken an sich noch keine Mißbilligung, wird vielmehr den Grundzug bilden in der universalistischen Bildungsorganisation des dereinstigen Vernunftreichs, dem Fichtes Denken zustrebt. Aber so, wie die Aufklärung hier gehandhabt wird, bleibt sie durchaus negativ. Sie baut nicht neu auf, sie folgert nicht aus einer Idee. Ihr Wesen ist der Individualismus, der Pluralismus. Sie will nicht ein Endurteil, eine Wahrheit, bei der es bliebe auf ewig und die für alle gültig wäre. Sie will nur einen "Reichtum von Materialien" zum dereinstigen Urteil,

will auswählen können, will Vorrat. Und jeder Einzelne brüstet sich selbstgefällig mit seiner persönlichen Meinung, während die echte wissenschaftliche Denkart es für die größte Arroganz hält, zu glauben, daß unsere persönliche Meinung irgend etwas bedeute, bloß weil sie eben die unsrige ist. Hier aber hat Mann für Mann selbst gedacht. Die ganze Zeit mutet an als "ein stehendes Heerlager formaler Wissenschaft"<sup>11</sup>.

Gewiß ist es und bleibt es das unveräußerliche Recht des Menschen. "frei von allen Banden der äukeren Autorität mit feinem Denken zum Vernunftgesets sich zu erheben". Aber tun denn dies die Aufflärer? Reineswegs! Sie schwärmen "im leeren Gebiet grundloser Meinungen herum." Und dazu hat eigentlich niemand ein Recht. Denn das bloke Meinen und Schwärmen hebt die Vernunft auf. Denkfreiheit, Freiheit des Urteils, Bublizität, das sind die drei großen Postulate der Zeit, die ein jeder im Munde führt. Der Mensch muß Freiheit haben, zu denken, was er will, sei dies auch noch so töricht, das unbeschränkte Recht, zu urteilen, worüber er will, ob er von der Sache etwas verstehe oder nicht. Und die Öffentlichkeit hat das Recht, mit ihrem Richterspruch respettiert zu werden. In Wirklichkeit denken sie weder, noch urteilen sie. Sie meinen blok. In der "Fertigkeit des Meinens", da sind sie groß. Ein jeder denkt sich da etwas aus, ein jeder "meint" ein wenig, und hat am Abend vergessen, was er am Morgen gemeint. Glücklicherweise gibt es eine Schreib= und Buchdruckertunst, die ihre "Meinungen" ton= ferviert. Sie "meinen" fcwarz auf weiß, und der Buchdruder ver= steht noch weniger, was er druck, als der Schriftsteller, was er "meint". So entsteht der "glorreiche Senat des Menschengeschlechts", die Gelehrtenrepublik der großen Meiner".

Unter dem Titel: "Nicolaismus des Zeitalters" hat Fichte wiederholt jenen flachen Eflektizismus, jenes niedere Popularphilosophentum, jene fade Bielwisserei, Bielschreiberei und Bielleserei der Aufflärung gebrandmarkt. Aber auch dieser nach seinem bekanntesten Vertreter Friedrich Nicolai benannte Grund= zug, der eine zwar nur die Form betreffende, aber besonders charakteristische Eigenart der Zeit ausmachen soll, es dürfte nicht schwer halten, ihn auch für die Gegenwart wie für jedes Zeitalter nachzuweisen, das zu einer gewissen Aberreife der wissenschaftlichen Kultur gelangt ist.

Fichte hat es nicht für unter seiner Bürde gehalten, den Re= präsentanten der Aufklärung aus "Prinzipien zu konstruieren" und in "Friedrich Nicolais Leben und sonderbaren Meinungen" (Ber= lin 1801) einen Beitrag zu liefern "zur Literaturgeschichte bes vergangenen und zur Pädagogik des angehenden Jahrhunderts"23. Der wilsenschaftliche Mensch der Zufunft, zu dem die junge Generation erzogen werden soll, wird in der Tat in allen Punkten das vollendete Gegenteil sein von dem, was ein Mann wie Nicolai in sich verkörpert. Diese von Schlegel zum Druck beförderte "bündige und erschöpfende Rritik eines in seiner Art merkwürdigen Individuums" gehört noch zur Literatur des Atheismusstreits. Sagt doch Richte selbst, daß er in der "Appellation an das Publikum" eigentlich von Nicolai und den ihm gleichenden rede, als den "wahren Gottesleugnern, Gökendienern und Dienern des bösen Weltgeistes". In dieser Streitsache hat sich das Zeitalter gegen den ihm heterogenen Vertreter einer Vernunftwissenschaft und Vernunftreligion instinktiv empört. Mit der heftigen Anklage, die Fichte gegen die religiösen Zustände der Zeit richtet, kann die Auseinandersettung für ihn keineswegs als abgeschlossen gelten. Mit dem willenschaftlich-literarischen Menschen der Zeit überhaupt summarisch abzurechnen, den Schriftsteller und Gelehrten an den Pranger zu stellen, so wie er nicht sein soll, wird für Fichte eine Lebens- und Schaffensnotwendigkeit bedeuten, ehe er daran denken kann, im Angesicht dieser Zeit ein Gebäude weiter fort= zuführen, zu dem nur so wenige Eingang zu finden sich in der Lage sahen. Nicolais zahllose Schmähungen und Herabsetzungen der Wiffenschaftslehre, die schließlich in Angriffen auf Fichtes persönliche Ehre gipfelten<sup>26</sup>, konnten hierbei kaum mehr als einen äußeren Vorwand hergeben. Die geistige Disposition zu dieser systematischen Aritik und Zergliederung eines Prachtexemplars des wissenschaftlichen Aufklärungsmenschentums lag in Fichtes Streben von dem Augenblick an, da er mit dem literarischen Treiben der Zeit zum ersten Male in Berührung gekommen und in den Jenenser Moralvorlesungen das Idealbild des echten Gelehrten entworfen.

So bedeutet ihm denn Nicolai weniger eine Person, als viel= mehr lediglich eine Sache, - fränkend genug für den Behandelten - einen Gegenstand, das Thema einer Untersuchung, den Normaltyp einer Gattung, und doch zugleich einen höchft sonderbaren Einzelfall, die "vollendete Darstellung einer absoluten Geistesverkehrtheit," die dem Literarhistoriker und Pädagogen nicht weniger interessant sein muß, "als dem Psychologen ein origineller Narr, oder dem Bhnsiologen eine seltene Mikgeburt"25. Es wird sozusagen der überempirische Nicolai philosophisch nachgeschaffen, und Sache der Leser wird es sein, nachzuprüfen, inwieweit dieser absolute Nicolai mit dem Herausgeber der Allgemeinen Deutschen Bibliothet identisch ift. Es wird ein Einheitsbegriff gesucht, ein Grundprinzip seines intelligiblen Charakters, welches zugleich das Grundprinzip des Zeitalters sein wird und das zwar dem Träger seines Charakters selbst kaum bekannt sein dürfte, aus dem sich aber gleichwohl sämtliche Einzelphänomene seiner Individualität organisch deduzieren lassen. Und endlich wird die Fiktion zugrunde gelegt, als schriebe man das Jahr 1840. Auch dies nicht ohne polemische Bürze. Hatte doch Nicolai im 2. Bande der "Reisebeschreibungen" prophezeit, im Jahre 1840 werde der Schwärmer Fichte mit allen seinen Schriften volltommen der Vergessenheit anheimgefallen sein. Fichte postiert sich also mit großem Behagen in dieses späte Jahr und betrachtet nun rückwärts schauend mit der ernsten Miene des Historikers das "literarijche Stinktier des 18. Jahrhunderts"20, wie es, ein bändereiches **Betrefakt**, ein längst in sich abgeschlossen, vorgeschichtlich geworbenes Phänomen von der Höhe seines Jahrhunderts erglänzt. All dies mit jener schlagsicheren Polemik, die der junge Pfortenser Fürstenschler in heimlicher Lektüre an Lessen "Antigöhe" studiert und die, getragen vom erhabenen Ernst großer Absichten, allem von ihm in der Jenenser Streitsache geschriebenen jene zermalmende Wucht verleihn.

Welches ist der Einheitsbegriff des Nicolaismus? Der "Uns fehlbarkeits- und Untrüglichkeitsdünkel der Auflärung", jene Aberzeugtheit, alles zu wissen, aller Vorurteile ledig zu sein, auf der Söhe der Rultur zu stehen, gepaart mit Selbstüberhebung und Selbstbeweihräucherung, die in einer bändereichen Bildungs= geschichte die Entwicklung des teuren Selbst bis in seine Rinder= jahre zurudverfolgt, um festzustellen, "wie ichon feine Windeln von dem attijchen Salz dufteten, das er seitdem in unsterblichen Worten ausgehaucht"28; jene Aberzeugtheit, die sich in der All= gemeinen Deutschen Bibliothet zum Mittelpunkt der Literatur und Runft konstituiert, sich für einen "allumfassenden Polybistor und den geistreichsten und geschmacvollsten Mann feines Zeitalters" hält, die da wähnt, das ganze Zeitalter, Lessing, Mendelssohn, Justus Möser u. a. in seiner Schule gebildet zu haben bis auf einige exzentrische Quertöpfe, wie Schiller und Goethe, Rant, Jacobi und die transzendentalen Idealisten, die sich nicht um Nicolai tümmern wollen und den regelmäßigen Gang der Bildung unterbrechen, die die "bibliothekarische Aufklärung" verbreitet. Mit welcher Wehmut ist der alte Ralifornier, wie Schelling ihn nannte, an das "Amtsgeschäft einer solennen und ausführlichen Ausstäupung" dieser Verirrten gegangen, wie leicht= fertig haben die Gezüchtigten durch die Xenien sein immer bereites väterliches Wohlwollen zu verscherzen gewußt!

Die Folge dieses Grundprinzips des Unfehlbarkeitsdünkels ist eben jene schale Wisserei und Stümperei, jene Anmahung, alle Gegenstände des menschlichen Geistes mustergültig bear-

beiten zu können, jene Ertötung alles Sinnes für Wahrheit, Ernst und Gründlichkeit, jener durre Chronikengeist, der Fakta zusammenrafft, um ein wenig über sie zu schwahen, ohne ein Einheitsband zu gewahren, jenes elende Popularisieren eines industriösen Buchhändlers. Und weiter dieser breiartige, wiederholungsreiche Stil, den beiläufig Christian Bolff geschaffen und der so charakteristisch ist für das gesamte Schrifttum der Aufflärung. Und dann — die sonderbarfte aller Meinungen — jene merkwürdige Interpretation des Protestantismus<sup>29</sup>, der für Nicolai identisch ist mit unbegrenzter Disputierfreiheit, mit Protestation gegen das Aberlinnliche und die Religion überhaupt. Und endlich seine Stellung zur Philosophie, die für ihn nichts bedeutet als eine Sammlung von Anekdoten über die Sprüche und Meinungen der Bhilosophen. Vermeinte er nicht, die transzendentalen Ichphilosophen dadurch zu widerlegen, daß man ihnen ab und zu Schweinskeulen an den Ropf würfe! Auch ein halbes Dukend Blutegel, am rechten Rörperteil angesekt, mükten gute Wirtung gegen den Idealismus tun.

Das sind die Tendenzen, die sich im Begriff des Nicolaismus zusammenschliehen. Um das Bild vollständig zu machen, vergesse man doch nicht jenes Maulaffentum, das für die negative Aufklärung, die bloße Befreiung von diesem oder jenem Aberglauben so charakteristisch ist. Fichte hat für den Reiseschriftsteller Nicolai den Ausdruck: Badaud, ein Mensch, der nie hinter seinem Bad= ofen hervorgekommen ist und nun glaubt, die Welt sähe überall so aus wie hinter seinem Backofen. Daher begasst er alles, bestaunt alles. Nach dem Erscheinen des Anti-Nicolai wird dieser Badaud 16 Alphabete gegen Fichte schnettern, die er in weiteren 32 kommentieren wird. Und nachdem er sich so allmählich papyrissiert, darf man hoffen, daß der Nicolaitliche Geist, der der wilsenschaftlichen Rultur in Deutschland unendlich geschadet, zugrunde gehn und an seiner Stelle der Geist der Lessing, Jacobi und Rant aus der bessen Welt durch die Nicolaitliche Uberschwemmung hindurch in die neue Welt hinübergerettet werden wird.

2. Der sittliche Mensch der Aufklärung. Bon einem theoretischen Materialismus kann man eigentlich im Lande Leib= nizens im 18. Jahrhundert kaum reden. Derselbe blieb die Domäne der französischen Aufklärung und wurde, als ihn Lamettrie nach Deutschland importieren wollte, in heftigen Fehden zurück= gewiesen 30. Höchstens in der Form des sensualistischen Empiris= mus und gestützt auf die Autorität Lockes fand die materialistische Philosophie im Eklektizismus der vorkantischen Ara Eingang. Um jo mehr aber mag Fichte recht haben, wenn er hinter dem empi= ristischen Gebaren des Zeitalters einen prattischen Materialis= mus gewahrte, der in der allgemein von ihm so scharf befämpften Maxime des niederen Sinnlichkeitsstrebens der Zeit seinen charakteristischen Ausdruck fand. "Unser aller jugendliche Bildung fällt in diese Epoche," erklärt Fichte noch 1806 in der Religions= lehre<sup>31</sup>. Dort aber sucht er die ganze, dem eigenen Idealis= mus entgegenstehende Zeitströmung mehr von der formalen Seite zu kennzeichnen. Ein förmlicher "Fanatismus der Berkehrtheit", so meint er, sei das intimste Rennzeichen der Auf= flärung. Seitdem die Reformation Gewissensfreiheit in die Welt gebracht, versucht eine empiristische Philosophie, "ob nicht das ihr unverständliche Buch der Natur und Erkenntnis einen Sinn bekommen möchte, wenn sie es verkehrt läse". Alle Quellen des öffentlichen Unterrichts, Schulbücher, Ratechismen, Predigten, Literatur, atmen diesen Geist der Unnatur, der dem Zeitalter zur Natur geworden, der den Geist aus dem Rörper, das Leben aus dem Tod ableitet. Begreiflich genug, daß sie den neuen Idea= lismus und Immaterialismus wütend anfeinden. Hier kämpfen sie für die Burgel ihres Lebens, "für die Möglichkeit, sich selbst gu ertragen". Daher ihr Fanatismus mit Feuer und Schwert, oder mit der Junge, die zwar nicht tötet, aber die Tätigkeit des ver= haßten Gegners dennoch kräftig zu lähmen vermag (17991).

## I. Die Kritik bes Aufklärungszeitalters.

Mystizismus, Schwärmerei schelten sie die neue Lehre, die nur eine Realität des Gedankens gelten läßt. Was ist Schwärmerei? Eine weitschallende Phrase, die die "wahre Religion, die Erfassung Gottes im Geist und in der Wahrheit", nicht trifft. Fichte gibt ihnen den Vorwurf kräftig zurück. Nach ihnen freilich "existiert nichts, denn zuvörderst der Bauch, und sohnen das, was ihn trägt, und ihm die Speise zuführt, und die aus ihm aufsteigenden Dünste sind es, welche jene Schwärmer Ideen nennen".

Wenn das Wesen des neuen Menschen darin besteht, daß er alle seine Verhältnisse mit Freiheit nach der Vernunft ordnet, daß er sich opfert für die Idee, lebt in der Idee, im Übersinnlichen, Überindividuellen, Gattungsmäßigen, soi st für den Vertreter der alten Menschheit charakteristisch das Leben ohne Idee, das nie= dere Sinnlichkeitsstreben. Das 3. Zeitalter, als dessen Grundzug das Sichbefreien von aller Autorität bezeichnet wurde, ist das einzige von allen fünf, das nach Fichtes Gliederung der Vernunft in jeglicher Form entbehrt. Darin besteht seine Sonderart. Das Aufflärungszeitalter ist schlechthin vernunftwidrig. Seine Ma= xime ist Verstand und Erfahrung. Verstand, d. h. Alugheit, um sein persönliches Wohlsein zu befördern, Erfahrung, um die Mittel zur Erhaltung dieses Wohlseins aufzufinden. Es hat Begriffe, aber keine Ideen. Begriffe können auf dem Wege der Erfahrung in den Verstand des auch sinnlichen Menschen gelangen, Ideen entzünden sich "schlechthin ohne alle Erfahrung durch das in sich selber selbständige Leben". Und da ihm die Idee fehlt, d. h. die Weise, "wie das Leben der Gattung in das Bewußtsein eintritt und im Leben des Individuums Kraft und Trieb wird", da die Bernunft fehlt, die immer auf die Gattung geht, so fehlt ihm jedes Prinzip des vernunftgemäßen Lebens, "das sein persönliches Leben dem Leben der Gattung aufopfere". Es bleibt ihm nur der schrankenlose Individualismus, und wenn dieser in sich selbst zur Ronsequenz geworden ist, der "bloke reine und nackte Egoismus". Die Grundeigenschaft dieses Zeitalters wird sein, "daß

jedes echte Produkt des Zeitalters alles, was es denkt und tut, nur für sich und seinen eigenen Nutzen tue". So sind nach dem Ariterium der "Aufopferung des Lebens für die Idee" zwei gänzlich verschiedene Grundklassen von Menschen charakterissert"<sup>32</sup>, der Egoist und der sozial denkende, der Sinnenmensch und der Bernunstmensch.

Der Individualismus, wie er sich geschichtlich aus dem Anschauungstreis der Leibnizischen Philosophie herausentwickelt, ist für Fichte der schlimmste Irrtum der Zeit und der wahre Grund aller übrigen Irrtümer<sup>33</sup>. Ruht doch auf ihm aller Egoismus, alle Selbstsucht und das ganze niedere Sinnlichkeits= streben des Zeitalters. Für Fichte bedeutet also der Glaube, das Individuum sei und lebe für sich selber, und denke und wirke so, geradezu die höchste Unmoral. Ihm ist das Individuum, ganz im Gegensatz zu den Weimarer Humanisten, nichts als ein "einzelnes Gedachtes aus dem einen allgemeinen und notwendigen Denken". Das erscheint wie ein Paradoxon. Aber darin haben wir ja gerade den Grundcharakter des Zeitalters, daß es diesen Say höchst unglaublich und paradox findet. Wer widerspricht denn hier; das persönliche Selbstgefühl, der Individualismus. Dieses Individualgefühl ist gewiß eine Tatsache des Bewußt= seins. Aber diese Tatsache täuscht. Ungültig bleibt dieses Ge= fühl überall, wo von "Wahrheit und eigentlicher Existen3" die Rede ist<sup>34</sup>.

Diese Kritik am Individualismus ruht tief in der Fichte= schen Metaphysik und Geschichtsphilosophie verankert. Das "Eine", das Sein, das göttliche Leben (absolute Ich) der Ber= nunst, wie es in der "Anweisung zum seligen Leben" geschildert wird, ist gedacht als sich zerspaltend in verschiedene Individuen, empirische Iche, freilich nur für die irdische Ansicht. Unabhängig von dieser existieren keine Individuen, und die Wissenschaft zer= stört jene irdische Ansicht und den Glauben an "persönliche Ex= istenzen." Im Zeitalter einer instinktmäßig herrschenden Vernunft, so meint Fichte, konnte das "Eine" trop seiner individuellen Zerspaltung noch ein gattungsmäßiges und somit moralisches Leben führen. Der Vernunftinstinkt gestaltete das Leben der Gattuug unbewußt nach einem innern Geset. Später wird die Vernunftwillenschaft und Vernunfterkenntnis an seine Stelle treten und das Vernunftgesetz in bewußter Einsicht und klarer Demonstration erfassen und das Gattungsleben gestalten. Unser Zeitalter zerstörte den Vernunftinstinkt, das erste Prinzip des Lebens der Gattung, und so die Gattung selbst. Und die Wissenschaft als das zweite Prinzip des Lebens der Gattung ist noch nicht angebrochen. So triumphiert nun die "bloke nadte Individualität". Gattung ist eine leere Abstraktion, ein aus Teilen zusammengestückeltes, nichtorganisches Ganze. Der "bloße Na= turtrieb der Selbsterhaltung und des persönlichen Wohlseins" be= stimmt das persönliche Leben<sup>85</sup>. Und dieser Individualis= mus verbindet sich mit jenem naiven Rationalismus, der da sagt: Was ich nicht begreife, das ist nicht. Ich begreife nur, was sich auf mein persönliches Dasein und Wohlsein bezieht. Daher ist nichts weiter. Die Welt ist nur um meines Daseins und Wohlseins willen da. Diese Denkart kann sich im praktischen Leben zum deutlichen Bewußtsein, ja zur Theorie erheben. Ge= schieht dies, so ist sie Epoche geworden. Sie begreift sich dann selbst, ist stolz auf sich und man kann sie bei ihren eigenen Betenntnissen fassen. Der Immoralismus des Zeitalters ist auf seiner Höhe angelangt.

Der Gegensatz von Vernunft mit Freiheit und Freiheit ohne Vernunft (leere Freiheit), der den Grundzug des Zeitalters bildet, deckt sich also für Fichte mit dem Gegensatz von Altruismus und Egoismus. Das Wesen des vernünstigen Lebens wird immer sein das Sichvergessen der Person in der Gattung, das Wesen des vernunstlosen Lebens die Selbstliebe und Selbstsucht. Dieses Laster macht die Sittensehre des dritten Zeitalters zur Tugend<sup>36</sup>. Uberall gilt nichts als die sinnliche Existenz der Personen, ohne alles höhere Leben der Gattung. "Wer auch nur überhaupt an sich als Person denkt und irgend= ein Leben und Sein und irgendeinen Selbstgenuß begehrt außer in der Gattung und für die Gattung, der ist in Grund und Boden, mit welchen anderweitigen guten Werken er auch seine Mißgestalt zu verhüllen suche, dennoch nur ein gemeiner kleiner, schlechter und dabei unseliger Mensch."

Und wenn die Vertreter der egoistischen Moral versichern, der Mensch könne sich selbst doch nie vergessen, die persönliche Selbstliebe sei mit der Natur innigst verwachsen, unaustilgbar verwebt, so wehrt ihnen Fichte das Recht, von dieser ihrer Selbstbeobachtung auf die Gattung zu exemplifizieren. Was weiß der Unedle vom Edlen und wie ihm zumute ist. Der Edle ist wachend und sehend, ein Renner beider Welten. Denn auch er ist durch den Egoismus hindurchgegangen, mit dem wir alle geboren sind, und es hat Rampf gelostet, diese alte Natur zu ertöten. Aber der Egoisst ist blind und träumend. Er kennt nur seine Welt der Selbstsucht und weiß nicht, was der Mensch kann. Er weiß nichts vom vernünftigen Leben und vom Sichselbstwergessen in andern, von der Liebe zur Gattung und Idee.

Ju dem Kapitel: Eudämonismus als Zeitcharatter der Aufflärung, hat Fichte schon 1799 in seiner "Appellation" an die Offentlichkeit wegen der Beschuldigung des Atheismus einen ge= wichtigen Beitrag geliefert. Er zeigt dort, wie das niedere Sinn= lichkeitsstreben des Zeitalters sich in besonders trasser Beise in der religiösen Rultur bemerkdar macht, wie der Gott des Christentums zu einem Beförderer des grobsinnlichen Genusses im Dies= seits und Jenseits herabgesunken ist. Auch diese Außerung der Zeitseele fließt eben aus dem Einheitspunkt der Selbstsung der geits ehen zügellosen Streben nach der Befriedigung der selbstischen Begier, der ungezähmten Lüsternheit und Willkür, der Abneigung gegen das Gesech. Dafür nun will man die neue und angeblich atheistische Transzendentalphilosophie verantwortlich machen, sie, die einzige Retterin vom niedern Sinnlichkeitssstreben der Zeit. Staatsmänner, ruft Fichte aus<sup>30</sup>, Aufseher der Nation, lernt diese Philosophie einmal kennen. Ganz abgesehen davon, daß sie gerade eine Reform der Zeit an Haupt und Gliedern anstredt, so ist sie auch noch viel zu neu und fremdartig, um schon in das Bewuchtsein der breiten Masse gestaltend eingedrungen zu sein und ihre angeblich verderblichen Wirkungen ausgeübt zu haben. Es ist vielmehr die Philosophie der vorhergehenden Generation, der popularisserte eudämonistische Rationalismus der Leibniz und Wolff, der in einer breiten Schule ausgestaltet über die Ranzeln und Ratechismen in die Denkart des großen Haufens eingedrungen ist.

In sittlicher Hinsicht steht also der Mensch des dritten Zeitalters auf der dentbar niedrigsten Stufe. Aber sehen wir uns die Stufenleiter der sittlichen Zustände des Menschen, wie sie Fichte mehrfach entworfen, doch näher an. In den Grundzügen<sup>38</sup> unterscheidet er drei Stufen allgemeinen Menschentums: Trieb. menschentum, Moralität, Religiosität. Der Triebmensch, ber Sklave seiner Lüste und Begierden, wird vom ewigen Geseh ftumm wie das Tier dahingeführt. Im Normalmenschen der Aufflärung möchte Fichte diesen niederen Sinnenmenschen wiedererkennen. In der Religionslehre, wo von den fünf Weltansichten die Rede ist<sup>39</sup>, wird diese Dreiheit von Menscheitstypen um zwei Glieder vermehrt. Unterhalb des moralischen Menschen wird der legale, oberhalb des religiosen der wissenschaftliche Menschheitstyp eingeschaltet. Der sinnliche Mensch bildet nach wie vor die unterste Stufe. Es ist die niedrigste, oberflächlichste und verworrenste aller möglichen Weltansichten, die äußere Sinnenwelt für ein wirklich Daseiendes zu halten. Aber gerade des ist die Ansicht der Weltweisen unseres Zeitalters, die Ansicht der naiven Realisten oder der praktischen Materialisten, derer, "mit denen wir gar nicht reden".

In der dritten Vorlesung der Religionslehre<sup>40</sup> hat Fichte Bergmann, Fichte. 8 die Verwerflichkeit und Seichtigkeit dieser Ansicht zu schlechen dern unternommen. Er vergleicht dort den Sinnenmenschen des dritten Zeitalters, an dem ja schließlich nicht alles Laster und Gemeinheit ist, mit den Fröschen des Aristoteles, die an regnerischen Frühlingstagen aus dem Schlamm wachsen. Die äußeren Bliedmaßen, etwa die Vorderfüße sind schon entwickelt, das übrige aber und vor allem die edleren Teile bilden noch einen "gefühllosen Erdklumpen". Und so der sittliche Mensch der Gegenwart. Die vom Mittelpunkt entsernt liegenden Gliedmaßen leben schon, "in den Extremitäten und entserntesten Außenwerten des Lebens" hat das höhere, unsinnliche Leben schon begonnen. Das Herz aber, der Mittelpunkt, ist noch tot. Dort ist der Mensch noch Halbtier, Schlammkloh, Sinnensklave.

Ohne Gleichnis! Die gemeine Denkart beginnt beim äußeren Sinn. Ihn machen sie zur hauptsache. Er ist ihnen Prüfftein der Wahrheit, Quelle aller Realität. Dort sind sie mit ihrer lebenbigsten Existenz zugegen, dort fühlen, dort geniehen sie. Das "Denken und innere Bewußtsein", alles, was für die idealistische Ansicht das primäre bedeutet, kommt ihnen erst in zweiter Linie, bildet eine "leere Zugabe". Es wird gedacht, weil gesehn, gehört und gefühlt wird. So lehrt die moderne empiristische und sensualistische Philosophie, "der eigentliche Mund und die Stimme ber Gemeinheit". Als wenn man ohne Bewußtsein sehen könnte! Als wäre die sinnliche Wahrnehmung etwas anderes als ein Gedachtes, eine Bestimmung des Bewuhtseins! Aber das Denken und das Bewußtsein kann man nicht schmeden, fühlen und riechen. Und also existiert es nicht für sie. Es ist ihnen ein "fremdartiger, weder zu ihnen noch zur Sache gehöriger Dunst". Die herabgewürdigt, wie unwert erscheint das Denken auf der Stufe dieser gemeinen Ansicht! Sie haben den Sitz ihres Lebens noch nicht ins Denken verlegt.

Wenn die Seligkeit in der Abkehr vom niederen Sinnenstreben besteht, so wird der hier geschilderte Genuß- und Trieb-

mensch der niedersten Weltansicht der Unselige sein. Worauf ruht seine Rakodämonie? Auf der Distraktion seiner höheren Lebensenergie durch das Rleben am organischen Sein, durch den "Affekt des Seins", durch die Selbstjucht, durch die sinnlichen Begierden<sup>41</sup>. Führt die richtige und beseligende (idealistische) Dentweise, die auch im Endlichen das Platonische durws du, das Urbild des wahren Seins liebend gewahrt, zum Zustand der Selbstöntraktion und Selbständigkeit, der inneren Zusammenfassung der Lebensintensität gleichsam in eine scharfe Spize, die der Welt abwehrend zugewendet wird, fo ift der Grundzug der flachen, unseligen Beije zu denten und zu sein die "Zerstreuung über das Mannigfaltige", ein "ausgedehntes, breites, flaches und gleichsam ausgegossens und umhergegossenes" Dasein. Das Innere dieses Triebmenschen gewährt den Anblick der Unselbständigkeit, des geistigen Richtseins, Totseins, Begrabenseins bei lebendigem Leibe, liefert das Bild einer "unbestimmt sich ergießenden Fläche" ber Welt gegenüber. Sein Dasein ist nicht mehr als eine "flüchtige Naturbegebenheit"; sein Geist schläft, sondert sich nicht ab vom Objekt, verfließt mit ihm, schafft eine nebelhafte, schwankende, formlose Welt. Nirgends Rraft, nirgends Selbstgefühl, nirgends energische Durchdringung der Welt, nirgends bewußtes Sichmachen wie beim Idealisten. Uberall Flachheit, Zerftreutheit, Ausgeflossenheit, überall ein Werden, Verfließen, Getragensein, ein Singegebensein dem blinden und gesetzlosen Ungefähr, ein ungeordnetes geiftiges Sein voll Gegensätze und Widersprüche, niederes Wohlsein bei Befriedigung des Verlangens, Unwohlsein bei Nichtbefriedigung und also ein wahrhaft unseliges Sein. Diese Sinnesart ist nichtswürdig und verwerflich, auch ohne bewußte Bösartigkeit. Aber der 3uftand der "geistigen Richtexistenz", der "geistigen Berwesung"" dieser Unerlöften ist unheilbar, so lange bei ihnen das Unvermögen besteht, etwas über die niedere sinnliche Denkart Sinausliegendes (lies Fichtes Wissenschaftslehre) auch nur historisch zu erfassen. 8\*

Das Höchfte an Stitlichleit, zu dem sich der Sinnenmensch zu erheben vermag, ist die äußere Ehrbarkeit und Legalität seines Handelns. Doch hier beginnt schon das höhere geistige Leben, der Affett des Gesetzes mit seiner sinnenabtötenden Macht. Und diese zweite Stuse der Weltansicht<sup>48</sup> will Fichte im großen und ganzen der gegenwärtigen Menschheit noch nicht zuerkennen.

3. Der religiöse Mensch der Aufklärung. Wie ge= staltet sich endlich die Signatur des Aufklärungszeitalters, was die allgemeine öffentliche Religiøsität anlangt?

Die Beantwortung dieser Frage wird, wie Fichte richtig ertennt, von der Ertenninis der intensiven Wechselwirtung von Bhilosophie und Religion in der neuen Zeit ausgehen müssen. "In der ganzen neuen Zeit ist die jedesmalige Geschichte der Philosophie die noch künftige der religidsen Vorstellungen." Das Christentum gebar in der neuen Welt (Scholastif) das Interelle an der Bhilosophie, deren Aufgabe zunächst darin bestand, die christliche Lehre spekulativ zu ergründen. In der Folgezeit sei, so meint Fichte", die ganze neuere Bhilosophie durch das Christentum erschaffen, was objektiv unrichtig ist. Ge= rade für das Aufflärungs-Jahrhundert wird sich eher die Umtehrung des Richteschen Sakes: "Religion das Behitel der neuen Bhilosophie" als richtig erweisen. Oder denkt Fichte, wenn er von dem gemeinsamen Fortschritt der neueren Philosophie und der criftlichen Religion zu größerer Reinheit redet, nur an die Wissenschaftslehre und ihre spätere spezifisch christlich= johanneische Wendung? Dann freilich hätte er recht. Allein im por= fichtischen Zeitalter und ichon im 17. Jahrhundert hat sich die wissen= schaftliche Theologie und die öffentliche Religiosität fortlaufend an der Philosophie orientiert, wie sie im Geist des Cartesisch= Leibnizischen Rationalismus, in Deutschland namentlich durch Chr. Bolff, auf alle Zweige des geiftigen Lebens Einfluß gewann, was Fichte übrigens keineswegs verborgen geblieben ist<sup>45</sup>.

Die immer wiederkehrende Rlage über den Verfall der Reli-

.

giosität im Zeitalter und die wachsende Ausbreitung der Jrreligiosität im Volk bestätigt unserem Denken nur den von ihm konstituierten alogischen Grundzug des dritten Zeitalters der "leeren Freiheit". Verfallen ist nur die falsche Autoritativ- und Superstittions-Religion. Und noch nicht angebrochen ist die Herrschaft der Fichtisch-Johanneischen Vernunftreligion der Jukunst, das "absolute Christentum" und die "einige wahre Religion", die im deutlichen Bewuhtsein der Zeit noch gar nicht vorkommt, und nur erst in einzelnen Wenigen lebendig ist". So erklärt sich die klaffende Wunde im religiösen Leben der Gegenwart und der Anschein von Irreligiosität in der breiten Masse. Fassen wir diesen Justand näher ins Auge".

Das Prinzip für die öffentliche Religiosität eines Zeitalters ist der Justand der Wissenschaft und Philosophie im vorhergehenden. In ihr lebt, an ihr bildet sich der Volkslehrer, Volksschriftsteller und die öffentliche Meinung, aus deren Behältnis die Einsicht der Masse gespeist wird. Diess wird hier von Fichte klar erkannt. Der philosophisch-wissenschaftliche Grundzug der Zeit spricht sich nun aus in der rationalistischen Leitidee, durchaus nichts gelten zu lassen, was man begreife. Darin hat nach Fichte das Zeitalter recht. Es irrt nur, wenn es als Mahssa des Begreissichen den bloh simmlichen Erfahrungsbegriff anzulegen sich gewöhnt. Dann schwindet mit dem Unbegreiflichen und Geheimnisvollen in der Religion auch das "Unbegriffene" und Abersinnliche, zu dem sich jede wahre Religiosität erheben muß. Und mit der Unbegreissichet und Unerforschlichkeit fällt auch die Furcht Gottes und somit alle Religion.

In Wahrheit ist nun die Vernichtung dieser superstittiösen Uberreste frühern Heidentums durch die moderne rationale Philosophie und Zeitstimmung gar nicht zu beklagen. Im Gegenteil. Ehe der Aberglaube nicht aus der Welt geschafft ist, kann das wahre Neich Gottes, das Neich der Vernunftreligion gar nicht anbrechen. Sturz des Aberglaubens bedeutet also noch keineswegs Verfall der Religiosität. Beklagen können ihn überhaupt nur die falschen Priester, die ihre Macht über das Volksgemüt mit dem Aberglauben unrettbar dahinschwinden sehen, und machiavellistische Politiker, denen die bestehende abergläubische Gottessfurcht als treffliches "Erleichterungsmittel des Regierens" willtommen war. Sie sind es denn auch zumeist, aus deren Munde jene Alage sich erhebt. Dah Philosophie und Wissenschut die biblische Autorität, den Aberglauben und damit die falsche Religion wenn auch nicht gänzlich beseitigt, so doch in ihrer öffentlichen Geltung für immer untergraben haben, darin erblicht Fichte mit Recht das große und verdienstvolle Wert des Aufflärungsjahrhunderts. Nur vermag die Aufflärung gemäh ihres rein destruktiven Charakters nicht die wahre Religion an Stelle der falschen zu setzen. Eine deutliche Darstellung von der übersinnlichen Welt ist dem Zeitalter auf keine Weisse zugekommen<sup>44</sup>.

Aber dieser Satz verdient doch eine Einschräntung. Der Sinn für Religion, d. h. also eben Religiosität, undeutliches Gefühl des Ubersinnlichen, Ringen und Streben nach dem Ubersinnlichen. ist nicht verloren gegangen und kann nie ganz verloren gehen, so sehr die Menschheit auch zeitweilig in der Irre gehen mag. Wo gute Sitte, häusliche und bürgerliche Tugenden herrschen, da ist auch noch Religion. Und hier knüpfe man an. Man flage nicht, sondern bringe wahre und flare Religionsbegriffe ins Publikum, wie es in neuerer Zeit - Fichte denkt wohl an Schleiermacher bereits geschehen ist. Dann wird sich bald zeigen, daß das Zeitalter "ber wahren Religion bedürftiger und empfäng= licher sein anderes". Das "leere und unerquidliche freigeisterische Geschwäht" hat sich auf alle Weise ausgesprochen. Man ist seiner müde, empfindet seine Leerheit und Rullität. Der Sinn für das Ewige regt sich wieder. Die Rantische Philosophie - und Fichte ist ihr in seiner Jenenser Zeit hierin gefolgt hat einen anderen Sinn, den Sinn für Moralität, den kategorischen Imperativ für die Religion in Anspruch genommen. Man-

•

ches Gemüt hat sich am Rantischen Religionsmoralismus aufgerichtet. Das ging wohl eine Zeitlang. Aber der unausrottbare Sinn für das Ewige und Abersinnliche im menschlichen Herzen fühlte durch die Befriedigung eines verwandten Sinnes, des moralischen, nur um so stärter seine eigene Nichtbefriedigung. Er wird befriedigt werden. Das Wahre wird an ihn kommen. Es liegt vorbereitet im echten ursprünglichen Christentum.

Diesen Optimismus hat Fichte freilich nicht immer besessen. In jener Zett, da der protestantische Retzerriecher die Wissenschaftslehre von allen Seiten beschnüffelte, ob sie nicht einen geheimen atheistischen Gestant verbreite, da man den Verlauf des "Philosophischen Journals" bei Gesängnissstrafe verbot und Fichte mit Absehung und Vertreibung durch den Neichsssissal bedrohte, in jenen stumdurchbrausten Jenenser Jahren hat Fichte die religiösen Zu= stände der Zett doch bei weitem pessississse beurteilt. Das Bild, das er in der "Appellation" von der protestantisch-ausgeklärten Theologie entwirft, ist wenig schmeichelhaft für diese.

Worin liegt überhaupt das Charakteristische der Gottesansichten der Zeit? Im alten Substanzialismus, von Leibniz vererbt. Der Gott des Nachkantianers Fichte ist ganz ins mensch= liche Innere zurückgenommen, ist das unmittelbar in unserem Innern sich offenbarende Verhältnis einer übersinnlichen Welt zu uns<sup>40</sup>, phraseologisch abgekurzt: die sittliche Ordnung der reinen geistigen Intelligenzen, also eine subjektive Beziehung, zu der wir nur zufolge unseres endlichen Borftellens ein besonderes objektives Sein dieser Gottheit hinzuzudenken uns veranlaßt sehen. Die vorkantischen Gotteslehrer der protestantischen Rirche (und nicht sie allein) machen jenes Sein zum primären, fassen es als eine an sich seiende Substanz, aus der dann die Beziehungen der Gottheit auf uns erst gefolgert und abgeleitet sind. Und ganz unabhängig von diesen Beziehungen suchen sie das Wesen Gottes an und für sich zu erkennen, ein Geschäft, in dessen Ausübung schon Rant sie unterbrochen. Sie haben Wärme und

Rälte nie durch wirkliches Erwärmen oder Erlalten empfunden, erkennen beide nur als Ding an sich. Erst durch die Araft ihres Syllogismus bringen sie Frost und Hitzegefühl in sich hervor. "Mein Unvermögen, erklärt Fichte, dergleichen Syllogismen zu machen, ist es, was sie meinen Atheismus nennen."

Und weiter. Die Existenz der Sinnenwelt wird ihnen zum Beweis des Daseins Gottes. Die Welt ist da, einer muß sie geschaffen haben. Aber das bewußtseins-unabhängige Dasein dieser Sinnenwelt, mehr noch ein Zustandekommen dieser Weltvorstellung unabhängig von unserer sittlichen Bestimmung wäre doch erst zu deweisen. Sie beweisen Gottes Dasein also aus dem aller undewiesensten, was es gibt. Man muß schon seinen gesunden Verstand verlieren, um wie sie an Gott zu glauben.

Damit ist für den Fichte jener Zeit der Gegensatz von Unreligion und echtreligiöser Gesinnung, d. h. "moralischer Aberzeugung von einer göttlichen Weltregierung" <sup>50</sup> unzweiselhaft getennzeichnet. Soll wirklich der substantielle Gottesbegriff einzig gelten, dann, erklärt Fichte, getrost ein Atheist heihen zu wollen. Und darin hat er recht. Denn dieser Gott ist ein Ungott. Der Begriff von Gott als einer besonderen Substanz, eines in Naum und Zeit ausgedehnten, sinnlich existierenden Wesens ist ein unmöglicher und widersprechender Begriff, wie Fichte in seinem Journalaufsat<sup>sa</sup> mit Gründen erwiesen hat. Es gibt einen übersinnlichen auf moralischer Glaubensgewihheit ruhenden Gott, aber es gibt keinen substantiellen, aus der Sinnenwelt abzuleitenden Gott.

Für die Unreligion dieser Gotteslehre ist der gewöhnlichste, naivste Dogmatismus des erkenntnistheoretisch ungeschulten Ropfes grundlegend. Wer so wie jene Gotteslehrer das allergröhlte, raum-zeitliche Dasein als Vorbild des göttlichen Seins nimmt, dessen Verstand hat überhaupt den Weg über das Gemeinsinnliche hinaus ins Abersinnliche und Unendliche noch nicht gefunden. Und warum hat er ihn nicht gefunden? Weil sein Herz am Sinnlichen klebt und durch Sinnliches befriedigt wird. Zeige mir Deinen Gott und ich will Dir zeigen Dein Herz. So könnte man als Motto über die niederschmetternde Anklage schreiben, die Fichte aus dem groben Sensualismus und Substanzialismus der üblichen Gotteslehre gegen die sittlichen Eigenschaften der Vertreter dieser Meinung entwickelt. "Sie sind Sudämonisten in der Sittenschre, müssen soch vohl Dogmatister werden in der Spetulation. Eudämonismus und Dogmatismus sind, wenn man nur konsequent ist, notwendig beieinander, ebenso wie Moralismus und Idealismus"<sup>160</sup>.

Das niedere Sinnlichkeitsstreben der Zeit, das Fichte in den "Grundzügen" als Sauptmerknal am sittlichen Menschen des Aufflärungszeitalters ertennt, wird allo schon 1799 als die Eigenart auch des religiösen Menschens ausmachend festgelegt. "Ihr Endzwed ist immer Genuk, ob sie denselben nun grob begebren, oder noch so fein ihn geläutert haben, Genuß in diesem Leben und wenn sie eine Foridauer über den irdischen Tod binaus lich gedenken, auch dort Genuß. Gie tennen nichts anderes als Genuk. - Ihr Gott ift der Geber alles Genusses, der Austeiler alles Glücks und Unglücks an die endlichen Wesen"\*. Da zeigt sich denn doch, das auch ihr Gott unmittelbar ift wie der Fichtesche, vom sehnenden Herzen geschaffen und nicht vom Mügelnden, de= monstrierenden Verstand, nur eben von einem nach dem Gemeinen und Sinnlichen sich sehnenden Serzen. 3hr Gott ift der Geber der Glückeligkeit; die höchstmögliche Summe an Genuß hervorzubringen, das war sein Blan bei Erschaffung der Welt. Er dient der sinnlichen Begier. "Ein solcher Gott ift ein böses Wesen, denn er unterstützt und verewigt das menschliche Verderben und die Herabwürdigung der Bernunft". Ein solcher Gott ist ganz eigentlich der Fürst der Welt, ein beilloser Göke. "seine Diener die wahren Atheisten und bejammernswürdige Göpendiener", ihr Snitem ein Snitem der Abgötterei und des Gönendienstes. Wer diesen Gott leugnet, wird damit zum Berteidiger der wahren Religion, deren Gott lediglich Regent der überfinnlichen Welt und ein von allen sinnlichen Elementen befreites Wesen ist.

Man sehe diesen Gözen doch näher an! Er ist gesormt nach ihrem Bilde. Eigensinnig wie sie, knüpft er die von ihm zu erwartende Glückseligkeit an die Erfüllung gewisser Bedingungen, läßt sich seine Segnungen abhandeln durch Verrichtung von Jeremonien, Hersagen von Formeln, Glaube an unverständliche Säze, spendet die Seligkeit als Belohnung für die Tugend, während doch wahre Moralität um ihrer selbst willen geübt wird<sup>54</sup>.

So verliert das reine Christentum seinen Geist und seine Rraft und verwandelt sich in eine "entnervende Glückseligkeitslehre", in einen niedrigen Epitureismus, der das biblische Wort "treuziget Euer Fleisch !" durch den Grundsatz interpretiert: Genieße weislich, um desto mehr genießen zu können. Dagegen hilft nur eins, das Studium der Wissenschaftslehre. Denn der wahre 3wed dieses idealistischen, alle Realität des sinnlichen Seins ableugnenden Moralismus besteht darin, "dem Menschen alle Stützen seiner Trägheit und alle Beschönigungsgründe seines Berderbens zu entreißen, alle Quellen eines falschen Troftes zu verstopfen und weder dem Verstande noch seinem Herzen irgend. einen Standpunkt übrig zu lassen, als den der reinen Pflicht und des Glaubens an die übersinnliche Welt". Diese Philosophie leugnet nicht Gott, leugnet vielmehr die Welt und "die Realität des Zeitlichen und Vergänglichen, um die des Ewigen und Unvergänglichen in seine ganze Bürde einzusepen".

Damit ist der religiöse Mensch der Aufklärung klar gezeichnet. Die Triebseder seines Glaubens ist Genuß, seine Religion niedere Genußlehre, die Fichtesche dagegen in ihrem Kern Pflichten= lehre, später unter Aufgabe des moralistischen Juges reine Vernunstklehre. Scharf scheiden sich sonach die beiden Welten der alten und der neuen Menschheit in religiöser Hinsicht, die sinnliche und die übersinnliche Welt. Den Einwand, daß es nun einmal nicht im Menschen liege, auf allen Genuß Verzicht zu tun, diese

ļ

ł

gewöhnliche Ausrede der Schwachen und Halben, läßt Fichte seinen Gegnern ganz und gar nicht gelten<sup>35</sup>. Genuß um keinen Preis, nicht in der höchsten vergeistigten Form. Erfüllung allein unserer sittlichen Bestimmung um ihrer selbst willen, keine bloße Legalität und äußere Ehrbarkeit, ehernes Pflichtmenschentum als Rern der Religion. Und hierin alle Seligkeit. Schärfer kann sich der Rigorismus der Rantischen Pflichtmoral, den Schiller zu mildern bestrebt war, nicht aussprechen, als es hier im Rampf gegen den religiösen Eudämonismus der Aufklärung geschiebt.

Diese herbe Rritik alles religiosen Eudämonismus" ist nun keineswegs die Folge polemischer Abertreibung und Zuspitzung. Sie bildet vielmehr einen unveränderlichen Bestand in Fichtes Denken. Noch 1806 in der "Anweisung zum seligen Leben" wird die wahre Religiosität aus dem unmittelbaren Gegenfatz zum Religions-Eudāmonismus entwidelt . In welcher Form derselbe auch erscheinen mag, ob er in den Schok Abrahams oder auf die glückleligen Inseln, in die elnsischen Gefilde oder in den christlichen Himmel das Bild eines seligen Seins verlegt, immer glaubt Fichte das gleiche niedere Glückseligkeitsstreben im verschiedenen Gewande wiederzuerkennen. Und mit "schneidender Bestimmtheit" soll der Unterschied der sinnlichen und echtreligiösen Dentart klargestellt werden 58. Und wie geschieht das? Dem Stoiter und reinen Moralisten ist die eigene Verson und indivibuelle Exiftenz nichts Seiendes, fondern nur Mittel, um dem Gefet zu gehorchen, dem Echtreligiösen ebenso nur Mittel, um den Willen Gottes zu tun, dem sinnlichen Menschen aber ein für sich bestehendes und wirklich Seiendes und der letzte und eigentliche 3wed seines Handelns. Er will etwas für sich selbst sein. Ebenso betrachten der Moralist und Religiöse alle Objekte nur als Mittel, als "Sphäre" ihres handelns. Der sinnliche Mensch dagegen gebraucht sie als Selbstzweck, denn von ihnen empfängt er seine Gludfeligkeit. Und Gott hat diese Objekte seines Genusses gleichsam in Verwahrung. Deshalb schließt er mit ihm einen Rontrakt,

dessen Urtunde die Bibel darstellt. So wird ihm der Gehorsam gegen Gott zum Mittel des Genusses und der Eudämonie. Warum verlegt er denn die höchste Seligkeit von der Erde hinweg in den Himmel, in ein Jenseits? Sat er damit nicht zugegeben, daß seine Seligkeit abhängig ist von der Umgebung, von der objektiven Beschaffenheit der Welt? Dah sie nichts weiter sei als sinnlicher Genuk, dessen er auf Erden so recht nicht teilhaftig werden tann? Hier hat sich der Eudämonist selbst überführt. Der wahrhaft Religiöse wird schon im irdischen Leben alle Seligkeit genieken. Jit sie doch völlig unabhängig von der raumzeitlichen Umgebung, weil sie eben in etwas ganz anderem besteht als im sinnlichen Genuk. Der sinnliche Mensch aber kann in der Irdischkeit nicht befriedigt werden. Daher hofft er auf ein besseres Jenseits. Aber im zweiten Leben - Fichte glaubt in seiner späteren Zeit an eine Art Seelenwanderung — wird er sich ebenso schlecht befinden, wie im ersten, und im dritten und vierten nicht anders und so fort. Seine Seillosigkeit und Unseligkeit hat kein Ende, weil sein Glaube an die Realität der sinnlichen Welt und die selbständige Existens seines Individuums kein Ende hat. Das ist die Quelle alles Abels.

Gegen diese harte Kritik des naw religidsen Eudämonismus läht sich mancherlei einwenden. Lehrt nicht Fichte selbst einen Eudämonismus, wenn auch logisch-veredelter Natur? Gibt nicht er selbst eine Seligkeitslehre, hier und später in der "Anweisung zum seligen Leben"? Kritisiert er nicht sich selbst? Mag er noch so sehr alle sinnlichen Elemente von seinem Seligkeitszustand abstreisen und diesen allein auf ein Aberstinnliches gründen, gelebt wird dieser Justand doch immer von einem in die raumzeitliche Sinnlichkeit und Fleischlichkeit eingeklammerten Wesen, soll sich im Diesseits bewähren, soll auf die Erde schon den Himmel zaubern, ist Genuch, wenn auch sublimiertester Natur. Hier sind alle Grenzen fliehender Natur und jede Religion hat ihren Eudämonismus. Tue man vom Seligkeitszustand der substanzialistischen Gottessehre hinweg, was Unduldsamkeit, Fanatismus, pfäffischer Dünkel, unverschämtes Pochen auf den Besitz der alleinseligmachenden Lehre hineingetragen hat, dasjenige also, was eigentlich Fichte in Harnisch bringt, und man wird mitten in dieser naiv dogmatischen Borstellungswelt der christlichen Gottschöpferlehre einen Gemützzustand finden, der von dem Fichteschen Idealzustand gar nicht verschieden ist. Nur daß er von Bildern und Metaphern, deren selbst der Philosoph nicht entbehren kann, einen etwas weitgehenden Gebrauch macht. Hat doch ein jeder den Gott, den er zufolge seines Verstandes und seiner Gemütsbeschaffenheit eben haben kann, der Denker einen sott. Das gottschaffende Sehnen der menschlichen Brust ist in allen Herzen das gleiche, ist der wahre, immer sich gleichbleibende Gott, in wie taussenbacher Gestalt er auch in die Unendlichkeit hinausgespiegelt werden mag.

Wenn die Theologie der Aufflärung durch den niederen Eudämonismus gehindert wurde an der Erkenntnis der wahren Religiosität, so die Philosophie durch den herrschenden Sensualismus und Skeptizismus. Bon zwei Seiten also wurde der Mensch des dritten Zeitalters der Irreligiosität überantwortet. Die eine Partei gab ihm eine falsche Religion, die andere versagte ihm den Zugang zur wahren. Dem falschen Religionseudämonismus der Zeit hat Fichte im Atheismusstreit seinen harten und strengen Religionsmoralismus entgegengesets. Gegen den Steptizismus wendet er sich in der Religionslehre von 1806<sup>50</sup>.

Der religiöse Intellektualismus, den der ehemalige Spinozist Fichte daselbst mit dem Brusston der Aberzeugung verkündet, mußte dem Zeitalter in der Lat als ein "ungeheures Paradoxon" erscheinen. Nicht allein, daß der bereits durch Schleiermacher und andere gangbar gewordene Weg über das Gefühlsmäßige von dem Rationalisten Fichte ausdrücklich als Berirrung bezeichnet wurde, was dem Geist des Jahrhunderts so im Innersten zuwiderlief, war die Intoleranz, die harte und schonungslose Entschiedenheit, mit der hier die Meinung Andersgläubiger beiseite geschoben

und die eigene als die allein richtige hingestellt wurde. Das vertrug die Zeit nicht, dagegen empörte sich ihre steptische Grund. stimmung. Als den Hauptgrund für den "Mangel an Innigkeit des Empfangens der dargebotenen Belehrung in unserem Zeitalter" erklärt Fichte am Ende der Vorträge die herrschende Maxime unseres Zeitalters, keine Partei zu nehmen Für oder Wider, also die steptische Geisteshaltung im allgemeinen, den religiosen Steptizismus im besonderen. In Wahrheit war es wohl die vielfach scholaftische Form seiner Darlegungen, die der Religionslehre von 1806 eine breitere Wirtung bei dem idealistisch doch nicht mehr ungeschulten Publikum versagte und das Auditorium vor der Zeit leerte. Fichte aber flagt den Skeptizismus an, und er tut es in harten und bittern Worten. "Milde gerechnet 99 Sundertteile in den gebildeten Ständen in Deutschland" sind Skeptiker. Und in den höchsten, tonangebenden Zirkeln ist es am ärgsten. Findet diese Partei auch nur verhältnismäßig wenige Sprecher und Vor= münder, die, wie Nicolai 3. B., gedruckt ihren Geist künden, der Skeptizismus ist gleichwohl "Sache der entschiedenen Majorität, ja beinahe der allgemeinen Einstimmigkeit" und wird es noch lange bleiben. Ja das Zeitalter rechnet sich den religiösen Steptizismus und Indifferentismus, d. h. den "offenbaren Stumpflinn, die Flachheit und Schwäche des Verstandes" zur Ehre an und stellt damit alle Begriffe von Ehre und Schande auf den Ropf. Hierin ruht die "totale Verkehrtheit des Zeitalters". In Wahrheit ist der Irreligiöse ein Mensch, der keinerlei Achtung verdient. Denn alle Irreligiosität bleibt an der Oberfläche der Dinge, seht "Mangel an Araft und Energie des Geistes" voraus, "Schwäche des Ropfes sowohl als des Charatters." Religiosität hingegen bedeutet soviel als "gludlichen Gebrauch der Geistesträfte, höchsten Tiefsinn und Scharfsinn und die davon unabtrennliche höchste Stärke des Charakters". Wer sie nicht hat, ist mithin ein verächtlicher Mensch. Abrigens muß Fichte selber zugeben, daß das scheidende Jahr= hundert alten Vorstellungen gemäß unter Religion immer noch Superstittion verstanden hat, deren Schädlichkeit freilich offen zutage liege. Aber das ist ja gerade das Tragische im Zeitalter der Aufflärung. "Sein Unverstand und seine unvermeßliche Ignoranz" spielen ihm hier einen schlimmen Streich. Er verwirft das Gute mit dem verwerslichen, ohne zu unterscheiden. Und — sieht man näher zu, so strocht dies aufgeklärte Menschheitsalter noch von Superstittion (siehe Eudämonismus) und — hat es nicht Fichte im Atheismusstreit selbst erfahren — "erschricht und zittert bei jeder träftigen Berührung der Wurzel des Aberglaubens".

Es gibt im Grunde zwei Formen von Irreligiosität, eine schwermütige (Superstition) und eine leichtsinnige 60. Lettere ift charatteristisch für die Aufflärung. Gie wissen nicht viel von Religion, aber sie lachen, wenn irgendeiner Religiosität zur Schau trägt. "Und jeder Höfliche lacht zur Gesellschaft mit." Dies zufolge eines allgemeinen Battums. Nun gar mit dem ausgesprochenen 3weck, religiose Gesinnungen zu verbreiten, öffentliche Borlesungen anzukündigen, wie Fichte es in den "Grundzügen" und vor allem in der "Anweisung" tut, ein solches Unternehmen muß ihnen "als unübertrefflich tomisch" erscheinen, als eine "reiche Quelle des Lachens". "Ganz natürlich würde ich es gefunden baben. so äukert Fichte in bitterem Sarkasmus am Schluß seiner Vorträge, wenn Zeitungsberausgeber und Redakteure fliegender Blätter in meinem Hörsaal stehende Referenten aufgestellt hätten, um die hier ergiebig fließende Quelle des Lächerlichen auch in ihre Blätter zu leiten und um sie zur Aufheiterung ihrer Leser zu gebrauchen." Religiose Dinge sind nun einmal solche, "von denen ein wohlerzogener Mann in guter Gesellschaft nicht gern spricht". Nun gar öffentlich Anweisungen geben wollen zum seligen Leben, sollte einem diese Anmahung nicht "ein unauslöschbares Ridikule" eintragen? Sind wir nicht alle arme Sünder! Tor, wer etwas besseres zu sein wähnt und glaubt, andern als Führern dienen zu können. Und ein anmaßender Ged wer da "im Ernft tut, als ob er etwas wüßte". Das widerspricht

dem stillschweigenden Pakum aller. Wir willen alle nichts, darum dürfen wir alle ein wenig mitreden.

Man übersehe nicht, wie der religiöse Steptizismus mit dem ethischen Pessimus der christlichen Weltansicht in Symbiose vegetiert<sup>al</sup>. Die "Boraussetzung der gleichen Sündhaftigkeit aller" hängt mit der Maxime des Nichtwissens innig zusammen. Nadikale Sünder und Nichtwisser sind wir alle. Wer wagt es, an diesem Dogma zu rütteln? Fichte wagt es, hier und überall. Man wende sich nur an das Gute im Menschen, setze soraus, und rechne nicht auf das, was von Vernunft wegen nicht in ihm sein sollt sollt von Bernunft wegen nicht in ihm sein sonn Menschen. Sie wird sich dereinst offenbaren, wenn wir längst in Staub und Asche gesunten.

Bis dahin — "man schäme sich nur nicht, weise zu sein, sei man es auch allein in einer Welt von Toren".

4. Schluß. Kaum drei Jahre sind vergangen, seit Fichte in den "Grundzügen" das niedere Sinnlichkeitsstreben der Zeit an den Pranger gestellt, und der sinnliche Eigennutz hat sich durch seine vollständige Entwicklung selbst vernichtet. Das "Reich der Selbstsucht" ist zerstört, wie es zu Beginn der "Reden" heißt". Die Zeit ist mit Riesenschritten vorwärts geeilt. Was eben noch Gegenwart hieh, ist längst Vergangenheit geworden. Das deutsche Bolk, im göttlichen Weltplan zu hohen Dingen ausbewahrt, hat seine Selbständigkeit, seine freie Selbstbestimmung und Selbstzurücksehung, hat das Vermögen verloren, einzugreifen in den Zeitfluß. Eine fremde Gewalt wickelt ihm nun seine Zeit ab. Es hat keine eigene mehr.

Selbstvernichtung der Selbstslucht, so lautet nun, was deutsche Berhältnisse betrifft, die Formel für den neuen Grundzug des Zeitalters, der sich aus den politischen Ereignissen von Bennes 1806 ergeben<sup>18</sup>. Wenn es soweit gekommen, daß die Selbstslucht sich auch der regierenden Areise bemächtigt, wenn die Bande nach authen sich lockern, der Einzelstaat sich loslöst vom gemeinsamen

·129

Rörper der Nation, treulos das Ganze aufgibt, in träger Ruhe ver= harrt, solange die eigenen Grenzen nicht angegriffen sind, wenn ferner im Innern die Zügel der Regierung weichlich geführt werden, wenn Humanität, Popularität, Liberalität regieren, zu deutsch "Schlaffheit und ein Betragen ohne Bürde", wenn die Waffen weggeworfen werden im Rampf für das Baterland, -dann ist die Selbstjucht gleichsam überreif geworden und muß sich in sich selbst und durch sich selbst annihilieren. Das Prinzip der "Aufklärung des nur sinnlich berechnenden Verstandes" hat seine Ratastrophe erlebt<sup>64</sup>. Freude und Hoffnung für das Einzelwohl im gegenwärtigen und zufünftigen Leben, das waren bisher die Bande, die die Teilnahme des Einzelnen an sich selbst mit der am Ganzen vertnüpften. Und diese Bande sind zerrissen. Wenn der Sieger sie neu knüpft, so geschieht dies nur für seine 3wede. Ein neues Bindungsmittel des Einzelnen an die Gesamtheit, das erhaben ist über alle sinnlichen Antriebe, wie Furcht und Soffnung, muß gesucht und gefunden werden, wenn es eine Errettung geben soll.

Und dennoch - so schlieft Fichte seine dritte "Rede an die deutsche Nation" — das Zeitalter verzage nicht an sich selbstes. Die geschilderten Erscheinungen sind alle nur "Blüten und Früchte der wilden Burgel der alten Zeit". Diese Burgel wird erstiden, ihre Blüten und Früchte werden abfallen, sobald nur "die Einimpfung einer neuen edleren und fräftigeren Burzel" gelingt. Und diese neue Wurzel ist schon gefunden. Es ist die idealistische Philosophie, das Evangelium der Wissenschaftslehre, das bisher ungehört verhallte. Denn die Zeit war tot und "nur auf Le= bendiges wirkt Lebendiges". Das Leben des geschilderten Zeitalters hatte gar keine Verwandtschaft zu dieser Philosophie. Diese Philosophie arbeitete für Sinneswertzeuge, die der Zeit noch gar nicht erwachsen waren. Wie konnte sie sie also wahrnehmen, verstehen? Die Wilsenschaftslehre war ein "Borgriff der Zeit und ein schon im voraus fertiges Lebenselement eines Geschlechts, Bergmann, Sichte. 9

das in demselben erst zum Lichte erwachen soll". Also auf das gegenwärtige Geschlecht wird sie verzichten müssen. Ein neues wird sie bilden müssen durch eine neue Erziehung, eine Erziehung zur Wissenschaftslehre und durch die Wissenschaftslehre. Nur Raum zum Schaffen und Handeln, nicht Glauben ist es, was Fichte noch von der alten Zeit erwartet und verlangt.

Und darum möge das Zeitalter, möge Deutschland nicht verzagen. Denn der Retter ist nah. Siehe da den Seher am Basser Chebar. Er schreitet über ein Feld, das voller Totengebeine liegt. Werden diese Gebeine jemals wieder lebendig werden, wieder Odem und Fleisch erlangen? Niemand wagt es zu hoffen. Aber wie der Seher geweissagt, erbrauft der Wind des herrn. Ein Rauschen geht über das Feld. Die zerstreuten Gebeine fügen sich zusammen, richten sich auf und ihrer ist ein sehr großes Herr. Mo Hesektel Fichte. Durch mehrere Jahrhunderte haben die Bestandteile des höheren Lebens der Menscheit, haben die Bande der deutschen Nationaleinheit zerrissen und in wilder Unordnung durcheinander gelegen, gleich den Totengebeinen des Sehers. Regen, Sturm und Sonnenschein haben sie gebleicht und ausgedörrt. Werden sie jemals wieder auferstehen zu neuem Leben? Fichte kann nicht daran zweifeln. "Der belebende Odem der Geisterwelt hat noch nicht aufgehört zu wehen." Und schon hört er im Geist das Rauschen auf dem Felde und sieht, wie sich eine neue Menschheit erhebt aus den Totengebeinen der alten Zeit.

## II.

## Der Idealmensch der Jutunft.

"Die Zeit erscheint mir wie ein Schatten, der über seinem Leichnam, aus dem soeben ein Heer von Arankheiten ihn herausgetrieben, steht und jammert und seinen Blict nicht loszureihen vermag von der ehedem so geliebten Stätte".<sup>1</sup>

Mitten aus diesem düstern Pessimismus heraus, dem der Leichnam der Zeit wie eine "Behausung der Seuchen" erscheint, erhebt sich das, was den Kern des ganzen Fichteschen Wessensausmacht und ihn in Pestalozzi den allernächsten Geistesverwandten erblicken läht, der hohe unerschütterliche Glaube an die Jutunst der Menschheit, das Pestalozzische Wort: "Es wird besserwandten, es wird ganz gewiß besser werden." Sind nicht die Besseren sch da, haben nicht die Führer den Wegssch die Besseren sch da, haben nicht die Führer den Wegssch die besebenden Lüste einer andern Welt? Vernimmt sie nicht die besebenden Lüste einer andern Welt? Bernimmt sie nicht die heimlichen Stimmen der Schwestern? Dehnt sich nicht sie heimlichen Stimmen tönnen wir nicht lassen. "Auch die Morgenröte der neuen Welt ist schnen wir nicht lassen, werden sollt schen bei Seizen und bildet vor den Tag, der da kommen sollt."

Fichte wird die Strahlen dieser Morgenröte fassen, sie zu einem Spiegel verdichten einer reineren, höheren Menscheit, in dem die trostlose Zeit sich erblicken, an dem sie sich wiederaufrichten möge. Und damit versinke das Bild ihres bisherigen Lebens. Bringen wir, meint Fichte, den Toten ohne übermäßiges

9•

Rlagen zu seiner Ruhestätte, und betrachten wir gemeinsam das Bild der neuen Zeit, der neuen Menschheit.

Das Wefen des Fichteschen Normalmenschen der 3ufunft ist das Leben in der Idee. In den "Grundzügen" wird dieses ideale Leben zum ersten Male näher geschildert. Schon das Leben in der Materie ist Ausdruck der Idee. Was ist Materie? Nichts als der Miderschien einer unserem Auge verdeckten Idee, die sich noch auf der Stufe eines niederen Lebensgrades befindet. An dessen Stelle tritt eine höhere Stufe, wenn die Idee sich losreikt und offen als Idee hervorbricht. Dieser höhere Lebensgrad erfüllt die Person und erzeugt in ihr das "Bhänomen der Aufopferung des persönlichen, d. h. des unbestimmt idealen Lebens an das Leben der bestimmt und als Idee sich darstellenden Idee". Der niedere Grad des Lebens, der sinnliche, ist dann verschlungen von der Idee, die Selbstjucht und Selbstliebe vernichtet. Und mit dem sinnlichen Leben ist alles Bedürfnis und aller Schmerz erloschen. Ja sogar das ernstgebietende Pflichtgebot ist für dieses Leben in der Idee aufgehoben. Der tategorische Imperativ setzt die Lust voraus, die Begier. Aber diese ist nicht mehr. Es gibt kein zu verleugnendes Selbst mehr. Der geopferte Gegenstand hat seinen Wert verloren. Das Leben in der Idee ift das Leben der Seligen, ift Erfüllung, Erlösung, weil es Selbständigkeit ist, Selbstgenügsamkeit, Unabhängigkeit von Erfolg, Nuten, Borteil, Sinnengier. Darin liegt das, was Richte die "Würde der Idee" nennt. Und diese Seligkeit des Lebens in der Idee ist überall sich gleich. Sie ist "das Selbstgefühl dieser ewig unmittelbaren, gegenwärtigen Unabhängigkeit und dieses sich selbst Genügens zu ewig ununterbrochener aus ihm selber hervorgehenden Tätigkeit".

Bier Arten des Ausflusses der Urtätigkeit der Jdee unterscheidet Fichte in den Grundzügen. Bier verschiedene Außerungs= formen oder ursprüngliche Zerspaltungen nimmt die eine gött= liche Jdee im menschlichen Gefühl und Bewußtsein an. Die Urtätigkeit der Idee strömt aus in der schönen Kunst, in den gesellschaftlichen Verhältnissen der Menscheit, in der Wissenschaft und in der Religion. Von vier Seiten läßt sich also Fichtes Vernunst- und Ideenmensch der Jukunst begreisen: als ästhetischer, bürgerlicher, wissenschaftlicher und religiöser Mensch, als Rünstler, Held, Gelehrter und Religioser, wie es an einer anderen Stelle heißt<sup>3</sup>. Der sittliche Mensch bildet die allgemeine Grundlage dieser vier Ausgestaltungen, d. h. eben den idealen Vernunstmenschen der Jukunst, und wird von Fichte in seiner späteren Zeit nicht mehr als gesonderte Form abgetrennt.

Dies sind die Materialien zum Bilde des Einen Vernunstlebens: vier mächtige Organe der Ideen, wie sie herausgreisen aus dem undurchdringlichen Dunkel des Schlafs. Jenseits des menschlichen Bewuhtseins sind dies vier bedeutendsten Gestalten der Idee wieder eins. Und auch diesseits ist es jedesmal die ganze Idee, nur "wiederholt und mehrmals gesett", aber immer "dasselbe eine aus sich selbst quellende Leben, rastlos in seiner Einheit sich gebärend".

Fichte hat uns den idealen "Künstler" nirgends geschildert. Dazu fehlte es in seiner individuellen Natur an den nötigen Boraussezungen. Sein Interesse gilt ungesähr zu gleichen Teilen dem sozialen, dem religiösen und dem wissenschaftlichen Idealmenschen der Jukunst. Bon diesen drei Seiten haben wir denn nun Fichtes Humanitätsideal zu betrachten.

1. Der sittliche (soziale) Mensch. Schon in der Liebe zu Freunden und Verwandten, zu Gatten und Rindern erwacht die erste Regung des vernünstigen (altruistischen, sozialen) Lebens, des Lebens in der Idee, hier der Gattungsidee. Diese Liebe ist "der erste stille und geheime Jug des Vernunstinstinst," der Bruch mit dem härtesten und gröhlten Egoismus. Sie ist "der Vorhof des höheren Lebens". Die Vollendung des Vernunstlebens erschein dann als die sich verbreitende und umfassende Liebe und Sympathie für die Gattung, die Menschheit schlechthin, ohne Unterschied der Personen. So lautet denn die Formel des höhern Lebens: sein Leben an die Gattung sehen, oder an die Idee, was gleichbedeutend ist. Und "es besteht das vernunstmäßige und darum rechte, gute und wahrhaftige Leben darin, daß man sich selbst in den Ideen vergesse, keinen Genuß suche noch kenne, als den in ihnen und in der Aufopferung alles andern Lebensgenusse sür ihn"4.

Fichte findet ganz im Gegensatz zu den egoistischen Moraltheorien der französischen Aufklärung ein altruistisches Prinzip unaustilgbar im menschlichen Gemüt versenkt. Billigen, bewundern, verehren wir nicht jede altruistische Handlungsweise und ein Leben, das sich der Jdee, d. h. dem Gattungsinteresse opfert? Das den persönlichen Genuß geringer anschlägt als die Realissierung einer Idee? Beweis genug, daß ein Prinzip in uns waltet, das da verlangt, das Individuelle solle nichts gelten, sondern zugrunde gehen, die Person solle der Idee zum Opfer gebracht werden, in Wahrheit also gar nicht sein. Diese Prinzip des Altruismus, der liebenden Hingabe des Einzelnen an das Ganze, bedeutet für Fichte die "tiefste Wurzel aller vernünstigen Existenz", den "einzig übrigbleibenden Funken, der den Menschen noch in der Vernunstitette erhält".

Ein Blid auf die Menschengeschichte bestätigt dies. Alles Große und Gute ist allein dadurch wirklich geworden, daß edle und kräftige Menschen allen Lebensgenuß für Ideen aufgeopfert haben. Diesen Nachweis erbringt Fichte in breiter Form<sup>5</sup>. Es ist historisch erwiesen, "daß von jeher durch Ideen gelebt worden seind alles Große und Gute, was dermalen in der Welt sich befindet, Produkt dieser Lebensweise seine seine Rultur ist das Ergebnis der Ausopferung frühester Generationen, die zum ersten= mal eine gebildete und geordnete Masserstellten, jener Mönche, Religiosen und Märtyrer, die gebildete Länder verließen und in die Wildnis zogen, um ungesittete Völker zu erziehen. Sie alle setten ihr persönliches Leben an eine Idee und somit an die Gat-Gewiß, sie opferten den Genuß dem Genuß, denn sie tung. glaubten an eine unendlich höhere himmlische Seligkeit. Und doch war das Opfer nicht gering. Denn der Glaube selbst ift schon "das im Gemüt mit einem Mal und für immer vollendete und voll= zogene Opfer". Im Haben des Begriffs liegt schon das Opfer. "Ein Begriff, ein bloker Begriff von einem durch sie hervorzus bringenden Zustand" begeisterte sie. Und ihr Lohn war das "un= aussprechliche Wohlgefallen an diesem Begriff". Dem Begriff opferten sie sich, der Begriff trieb sie in die Schlacht und liek sie ihr Blut versprigen, der Begriff verschlang die Person, durch die Macht des Begriffs wurden sie ju Rulturschöpfern, ju Beroen, ju Riefen an körperlicher und geistiger Kraft. Was trieb Alexander aus der Ruhe des Lebensgenusses in fremde Erdteile? Eine Idee begann in seinem Geist den Jug nach dem Often. Das gebildete Griechenvolt soll herrschen, die ungebildeten Barbaren dienen. Diese 3dee wurde in ihm zur lebendigen Flamme, die sein individuelles Leben verzehrte. Und nicht anders der Gelehrte, der die Früchte seiner Mühen und seines einsamen Rachdenkens nur selten genießt. Ihn entschädigte ein Blid auf die ewig neufliefende Quelle der Wahr= heit für alle Aufopferung und Mühe.

"Alles Große und Gute, über welchem unsere Zeit steht und da ist, ist allein durch die Aufopferung der Borwelt für Ideen wirklich geworden." Gewiß hat die Ehre, das brennende Bild seines Ruhms bei der Welt und Nachwelt, den Helden begeistert. Aber was ist Ehre? Spricht nicht auch in ihr die Gattungsidee? Mein Leben hat nur Wert, wenn die ganze Menschheit ihm Wert beimißt, wenn meine Tat aus dem Urquell der Ehre vor sich selber rein hervordricht und der Nachwelt zeigt, was sie billigen und ehren soll. Die gewöhnliche Ehre, die bloße Furcht vor Schande ist, treibt nicht zu Taten.

Es ist ein schwerer Fiebertraum, wenn der Egoist glaubt, allein

leben zu können. In den schönen Gleichnissen vom Frühling? hat Fichte das Verhältnis von Individuum und Gattung in der idealen Menschheit geschildert. Wie der Frühling die in sich selbst verschlossenen Atome des erstarrten Eises löst, daß sie wieder zu= sammenströmen in eine laue, bewegliche Flut, sich umarmen und durchdringen, also auch die Individualitäten. "Nichts Einzelnes vermag zu leben in sich und für sich, sondern alles lebt im Ganzen." Das ist das Gesch der Gescherwelt, in der es keinen Winter gibt. "Unter dieser heiligen Geschgebung, willig oder unwillig, gefragt oder nicht gefragt, stehen wir alle." Aus ihr fließt unsere Sitte.

Was ist eigentlich Sitte? Das, was man Sitte nennt, entsteht durch "die angewöhnten und durch den ganzen Stand der Rultur zur andern Natur gewordenen und eben darum im deutlichen Bewußtsein durchaus nicht vorkommenden Prinzipien der Bechselwirkung der Menschen untereinander"<sup>8</sup>. Sitte ist also nicht, "was der Mensch erst bedenken und frei beschließen muß". Alle auf Freiheit sich stügenden Antriebe und Bestimmungsgründe des allgemeinen Betragens sind abzurechnen, wenn feltgestellt werden soll, worin die öffentliche Sitte besteht. Sitte ist nicht das zufällige wirkliche Berschren, sondern der verborgene, sich immer gleichbleibende Grund im Menschen, aus dem jenes Versahren folgt. Ein Zeitalter hat Sitte, heißt: es ist ein "bewuhtloses Wertzeug des Zeitgeistes".

Neben dem Christentum, dem "Prinzip aller Sitte in der neuen Zeit" hat die Gesetzgebung den höchsten Einfluß auf die Sitte des Bürgers. Durch sie wird das Volk entwöhnt, sich ungerechte Gedanken auch nur einfallen zu lassen. Diese Sitte, wie sie im gegenwärtigen Zeitalter bereits überall Gestalt angenommen hat, ist freilich negativer Natur, ist nur zurüchaltend vom Vösen, noch nicht treibend zum Guten. Sie besteht "im Andenken an die Drohung des Geses", oder auch an die christlichen Grundsäte.

Diese negative öffentliche Sitte fließt dann wechselwirkend

wieder auf den Staat und die Art und Beise seiner Gesetzebung zurück und ermöglicht ihm die Förderung der positiven Sitte, die darin besteht, "dah man in jedem Individuum die menschliche Gattung anerkenne und ehre". Ist einmal die negative Sitte der Nation durch eine gute und sicher funktionierende Gesetzebung gebildet, so kann die Strafgesetzebung eine allmähliche Milderung erfahren. Die Strafen können menschlicher ausfallen. Vor allem die Todesstrafe wird in humaner Beise und überdies in geheimer Stille vollzogen werden, wie es einem gesitteten Staate geziemt, und auch nur im äuhersten Notfall eintreten. Denn der Verbrecher hat ein Necht zu leben und sich zu besser, verlangt diese Rücksicht. In jedem menschlichen Individuum die Gattung anzuerkennen und zu ehren, darin besteht das Wesen der positiven öffentlichen Sitte<sup>9</sup>.

Aus diesem Grundsatz ergibt sich die Sauptbestimmung im Begriff der guten Sitte, "daß die ursprüngliche Gleichheit aller Menschen die herrschende und allem Verkehr mit Menschen zugrunde liegende Ansicht seit. Diese Gleichheit nun ist das eigentliche Prinzip des Christentums. Gute Sitte also bedeutet Verwandlung des Christentums in das eigentlich treibende Prinzip des öffentlichen Lebens durch den Staat, der die ideale Herrschaft des echten Christentum realisiert. Aber dieses christlich-demokratische Prinzip der Gleichheit aller Menschen wird erst im Vernunftstaat seine volle Verwirklichung finden. Das gegenwärtige Zeitalter ist von der guten öffentlichen Sitte noch sehr weit entfernt.

Worin recht eigentlich die schlechte öffentliche Sitte besteht, kann hiernach nicht mehr zweiselhaft sein. Sie besteht in der Ungleichheit der Rechte aller und in dem unchristlichen öffentlichen Grundsat, daß es bei dieser Ungleichheit eben bleiben müsse. So bewährt der vermögende Bürgerstand seine schlechte Sitte, wenn er ein flavisches, unterwürfiges und triechendes Benehmen gegen die privilegierten Stände an den Tag legt. Die

burch die Ronvenienz gebotenen Ehrenbezeugungen, die jeder Berständige mitmacht, sind davon ausgenommen. Umgekehrt bildet die Aberhebung die schlechte Sitte der privilegierten Stände, und die des großen Volkes besteht darin, die höhern Stände bloß für Bedrücker zu halten, die von ihrem Schweike zehren und denen Miktrauen gebührt. Wie in der Willenschaft, die vom Bürgerstande ausgeht, ein Mittel gefunden ist, die Aluft zwischen ihm und dem privilegierten Stande zu überbrücken, so soll der Boltslehrer, der wissenschaftliche wie der sittlich-religiose, die Bermittlerrolle übernehmen zwischen der arbeitenden Rlasse und den beiden höheren Ständen. Der Bolkslehrer kennt die Sprache des Bolkes und die Verkettung seiner Begriffe, er unterrichte das Volk über den Staat, sein Wesen, seinen Zwed und seine Gesete, und vermittle dem Volk die Einsicht, daß im vollkommenen Staat alle dem Ganzen dienen und daß es hierbei nicht auf die Art des Dienstes, sondern lediglich auf den Grad der Dienstwilligkeit ankommt. In einem so eingerichteten Staat wird es möglich sein, den schädlichen Einfluß der Standesunterschiede auf die gerechte gegenseitige Behandlung auszutilgen, gleiche gegenseitige Achtung bei allen Bürgen zu verbreiten und die wahre gute Sitte im öffentlichen Beieinanderleben zu begründen.

2. Der "Hochmoralische". Vergegenwärtigt man sich die Stala der fünf Weltansichten, wie sie Fichte in der Religionslehre entworfen, um das allmähliche Wachstum des höheren geistigen Lebens aus dem niederen Triebmenschentum heraus zu charakterisieren, so steht der sittliche Mensch auf der zweiten und dritten Stufe, den Abergang bildend vom Sinnenmenschen zum religiösen und wissenschaftlichen Menschen. Fichte unterscheidet hier als zweite und dritte Stufe niedere und höhere Moralität. Letztere fließt ihm schon mit der Religiosität zusammen. Sein Schematismus ist ziemlich loder; man tut gut, sich nicht allzustreng an ihn zu binden.

Was Fichte in der Religionslehre unter niederer Mora-

lität versteht 10. ist nämlich keineswegs bloke Legalität. Geseklich= teit im äukeren handeln, sondern schon volle Sittlichkeit der Ge= sinnung und des pflichtmäßigen Handelns im Rantischen Sinne. Dem so gearteten sittlichen Menschen bedeutet die Welt nicht mehr ein Sinnlich-Reales, sondern vielmehr "ein ordnendes und gleichendes Gesetz für die Freiheit mehrerer". Das eigentlich Seiende, der Rern, die Burzel der Welt ift nach dieser mertwürdigen moralistischen Metaphysik das "Gesek der Ordnung und des gleichen Rechts in einem System vernünftiger Wesen". Das Sittengeset erscheint hier als die eigentliche prima causa aller Dinge und als der einige Grund und Beweis der Selbständigkeit des Menschen, der Mensch mit seiner Freiheit erst als das zweite, vom ersten ab= hängige Glied intelligibler Weltordnung, und die Sinnenwelt als die dritte niedrigste Instanz, die bloke Sphäre des freien Handelns, das eben ein Objekt fordert und also die Welt des Gegebenen aus sich herauswirft. Auf dem Boden dieser von Rant in der Kritik der praktischen Vernunft geschaffenen metaphysisch= moralistischen Weltansicht stand Fichte schon 1796 und 1798, als er seine Rechts- und Sittenlehre schrieb. Damals galten ihm transzendentaler Idealismus und reiner Moralismus als "unzertrennlich verknüpft"1. In seiner Berliner Zeit hat er sich über diesen "Standpunkt der Rechtlichkeit" erhoben. Aber diese moralistische Weltansicht bildet doch die erste Stufe des höheren geistigen Lebens. Eine Seligkeit ist schon hier, die Seligkeit der stoischen Apathie.

Und wie dies? — Sie sagen gegen Kant, der Mensch könne nicht ohne äußern Zweck wollen, nicht ohne äußere Absicht handeln. Theologen, Philosophen, Schöngeister der Zeit faseln dies gegen den Kantischen Formalismus, weil sie selbst ohne Absicht auf sinnliches Wohlleben zu wollen und zu handeln nicht vermögen. Er kann es doch. Und wie kann er es! Jeder nicht rohe Mensch fühlt ewig in sich das Walten eines heiligen Gesetse. Ja, der Mensch ist selbst in seiner Wurzel "ein lebendes sich fühlendes, von sich selbst affiziertes Gesets". Der Affekt dieses Gesets ist die Rälte und Strenge des bedingungslosen Soll, das alle Liebe und Neigung zum Beschlenen, ja selbst das entgegenkommende Wollen abweist. Denn wolltest Du, dann käme ja das Sollen zu spät. Dein Wollen ist völlig indifferent<sup>12</sup>. Wie erhaben ist dieser Sollende über das Unglück! Sein Interesse für sich selbst und seine Glückseligkeit ist erloschen im Affekt des Gesetses. Dieser Affekt hat alle Liebe und alles Bedürfnis ausgelöscht. Nur sich selbst nicht verachten müssen, das ist das einzige, was er noch will. Aber sonst ist erste und selbs voller alles außer ihm, unabhängig von allem außer ihm, nicht bedürfend selbst Gottes, sein eigener Gott, weil sein eigenes Soll, sein eigener Heiland und Erlöser. Mit Goethes Prometheus lacht er des Donnerers im Bewußtsein, recht zu tun.

Im antiken Stoizismus findet Fichte diesen "reinen Moralismus" der Autonomie vorgebildet. Beide sollen atheistisch sein, was bei beiden in Wirklichkeit nicht zutrifft. Der Gott, der fallen gelassen wurde, war doch nur der Gott der Eudämonisten, der "beglückseligende Gott", jener "willkürliche Ausspender des sinnlichen Wohlseins".<sup>13</sup> Aber ihm aber schwebt die ewig notwendige Naturgesetlichkeit der Stoa (etwa kein Gott? Spinoza!) und die weltordnende Moralgesetlichkeit Kant-Fichtes.

Aber freilich, darin hat Fichte recht, es gibt noch ein innigeres wärmeres Dasein als das Leben und Sein in diesem kalten, kristall= flaren Moralismus. Der Seligkeitszustand des rein und nur moralischen Menschen ist negativer Natur, besteht in der bloßen Apathie gegenüber dem sinnlichen Wohlsein. Moralismus und Stoizismus, so hoch sie stehen, verwersen nur die Lüge, die Glückseligkeit des gemeinen Menschen. Die Wahrheit besitzen sie noch nicht. Erst die höhere Moralität, die den Abergang zur Religion bildet, vermag einen positiven Seligkeitszustand zu begründen. Sie er= öffnet den Eintritt in das höhere Leben<sup>14</sup>. Der Justand der bloßen formalen Gesemähigkeit bedeutet weder Unseligkeit noch Selig= teit. Er ist indifferent, ist "uninteressierte Rälte und absolute Unempfänglichteit für allen Genuß des Lebens".

Der "Standpunkt der wahren und höheren Sittlichteit", die dritte Stufe in Fichtes Stala der Weltansichten, ist dem Zeitalter noch gänzlich verborgen und findet auch kein Analogon in der Vergangenheit. Aber hier die Blüte der Moralität, hier das Hinüberwachsen ins Religiöse<sup>16</sup>, eine Religion, die dem "gesunkenen Zeitalter" nur schwer zugänglich bleibt. Nur wenige Auserwählte, einige durch Geburt und Instinkt Begeisterte und Begünstigte, Religiöse, Weise, Heroen, Dichter finden diese höhere Weltansicht wie durch ein Wunder.

Worin besteht wohl der Unterschied zwischen den beiden Stufen von Moralität? Zunächst, scheint es, nur in der Terminologie, nur darin, daß jett nicht mehr einem Gesetz gehorcht, sondern der "Wille Gottes" getan wird. Aber damit tritt nun das auf dem bisherigen Standpunkt fehlende positive Element in den Seligkeitszustand hinein. Er ruht nicht mehr bloß auf der reinen Apathie in Ansehung von sinnlichem Glück und Schmerz. Ein positiv Schaffendes wirkt in ihm. Und um dieses Positive ist es Fichte zu tun. Auch hier ein Intelligibles, ein Geseh, gedacht als das höchste, erste und absolut Reale. Aber dies Geseh nicht mehr bloß das vorhandene ordnend und rein negativ den Widerstreit aufhebend, sondern ein Neues schaffend, Leben spendend und Leben gestaltend, als qualitative und reale (nicht mehr blok formale) Idee strebend, die Menschheit zu dem zu machen, was sie ihrer Bestimmung nach ist und allein sein kann, zum getroffenen 216druck und zur Offenbarung des göttlichen Wesens. Diese 3dee wird als das Heilige, Gute und Schöne den von ihr Ergriffenen praktisch zum Handeln treiben. Darin besteht das Besen der höheren Moralität. Der vierte und fünfte Standpunkt, der des rein religiösen und des wissenschaftlichen Menschen, ist nicht mehr praktischer, sondern rein betrachtender, kontemplativer Natur, bildet eine "bloke stehende und ruhende Ansicht im Innern des

Gemüts", die nicht zum Handeln treibt. So ist für Fichtes subtiles Unterscheidungsbedürfnis die Grenzlinie zwischen höherer Moralität und Religiosität fein aber scharf gezogen.

Es ist erquidend, Fichte durch mancherlei ödes Gestrüpp hindurch auf diesen äußersten Gipfel der Moralität zu folgen. Der "Hochmoralische", oder Woralisch-Religiöse, so etwa meint Fichte<sup>16</sup>, steht dem Thron der göttlichen Araft am nächsten. Un≠ mittelbar aus Gottes Händen nimmt und empfängt er einem heiligen Feuer gleich die mächtigen Organe der Ideen, um sie als wirkende und gestaltende Rräfte in die Welt zu leiten. Er. der Hochmoralische, d. h. Fichte und jeder große Menschheitsführer, besitzt die prometheische Gabe, das göttliche Sein "auf der Tat seines lebendigen Ausströmens aus dem Sein in das Dasein" zu ergreifen und durch "höhere Moralität" bei der innerhalb der Sinnenwelt durch das göttliche Sein zu erschaffenden völlig neuen und wahrhaft übersinnlichen Welt mitzuwirken. Geschildert werden durch Beschreibung und Charakteristik kann dieses göttliche Sein, zu dem der Hochmoralische den Zutritt hat, nicht. Es tann nur unmittelbar erlebt werden in innerer Offenbarung. Nur durch negative Rennzeichen läßt sich dies göttliche Sein charakterisieren. "Was schlechthin durch sich selber, und zwar im höchsten Grade gefällt, ist Erscheinung des göttlichen Besens in der Wirtlichkeit." So tritt Gottes absolutes Wesen heraus als Schönheit, die nach Fichte die niederste Form der Idee darstellt oder als vollendete Herrschaft des Menschen über die Natur, als vollkommener Staat, als Wilsenschaft. Vor allem das fünstlerische Talent ist ein Beispiel höherer Moralität und Seligkeit. Eine einzige glückliche Stunde in der Runst überwiegt ein Leben sinnlicher Genüsse. Aber auch der Entdecker, der Regent, der Gelehrte wirkt im Sinne der höheren Moralität, insofern er Talent besitht. Sie alle wollen, daß die göttliche Idee Hülle und bestimmte Gestalt in der Sinnenwelt annehme. Die Gestalt macht ihnen nur mittelbar Freude. Die hauptsache ist ihnen die Tätigkeit. Und wenn die Freude am

142

Lun sich noch vermischt mit dem Begehren des äußeren Produktes dieses Luns, wie es beim Aunstwerk gar leicht der Fall sein könnte, so ist der höhere moralische Mensch in ihnen mit sich selbst noch nicht ins Reine gekommen. Erst wenn diese Rücksicht geschwunden ist, dann erhebt er sich über "die schimpsliche Bedürftigkeit des Sinnlichen" sowohl wie über die "genußlose Apathie des Stoikers" zu jener "ununterbrochenen Reihe höchstischiger Momente", die dann wie von selbst aus seinem Leben hervorzublühen scheinen.

Die Sphäre der höheren Moralität erweitert sich noch über jene Bierheit von Typen hinaus. Jeder edel wirkende Mensch kann ein Hochmoralischer sein. Ein merkwürdiger Mystizismus dient Fichte zur Begründung dieser Ansicht<sup>17</sup>.

Das Ganze des göttlichen Seins, so argumentiert Fichte, ist an das System von Ideen und Individuen (in die sich das Sein spaltet, wenn es die Form des reflektierenden Daseins und Bewußtseins annimmt,) gleichsam ausgeteilt. Jedes Individuum erhält so "seinen ihm ausschließend eigenen und schlechthin keinem andern Individuum außer ihm also zukommenden Anteil am übersinnlichen Sein", der sich in alle Ewigkeit in ihm fortentwickelt. Das göttliche Wesen erscheint in jedem in einer andern ihm allein eigentümlichen Gestalt. Darin liegt der "individuelle Charakter feiner höheren Bestimmung". Diesen Anteil, diese eigentümliche Form nun in sich aufzufinden und sich flar über sie zu werden, ift der erste Schritt zur höheren Moralität. Diese wird erreicht fein, sobald das Individuum seine höhere Bestimmung, wie sie ihm erscheint, und wie nur es sie weiß und wissen kann, mit dem reinsten Wohlgefallen und mit unaussprechlicher Liebe ergreift und nichts anders mehr will als sie. Dann ist die Tugend in ihm "höchste Genialität", unmittelbares Balten des göttlichen Genius, und somit höchste Seligkeit. Höchste Unmoralität dagegen, Empörung gegen die Weltordnung und somit höchste Unseligkeit wäre es, etwas anderes zu wollen, als was der göttliche Wille in uns will. "Wolle sein, was Du sein sollst, was Du sein kannst und was Du

eben darum sein willst." So lautet der Grundsatz der höheren Moralität.

Ein letter intimster Zug vervollständigt das Bild des Hochmoralischen, in dem wir Fichte felbst ertennen, fo wie er zwischen Gott und die Menschheit tritt. Mehr als jeder andere empfindet der Moralisch-Religiöse die Einsamkeit der Invidualität, empfindet er, daß er von der Seite der andern Individuen, die mit ihm aus dem göttlichen Sein hervorgegangen, abgeschnitten und abgetrennt lebt. Er liebt diese Individuen als Erscheinung Gottes und es ergreift ihn "ein wehmütiges Streben und Sehnen, sich zu vereinigen und zusammenzuströmen mit den zu ihm gehörigen Hälften". Gewahrt er nun das Elend der Menschheit, gewahrt er an einzelnen verwahrloften Individuen oder gangen Menschenflassen, "daß das Bild der Gottheit, die Menscheit, besudelt ist und erniedrigt und in den Staub getreten", so ergreift ihn eine heilige Indignation, "ein heiliger Unwille, daß der Sohn der Ewigkeit, in welchem sicher auch ein Göttliches wohnt, von der Gesellschaft so verlassen daliegen soll". Und alsbald wird sein Wille sich erheben an die "Geisterwelt der vernünftigen Individuen" und wirken und nicht ruhen, bis das Reich Gottes kommt. Und bis der verlorene Sohn der Ewigkeit erkennt, "daß in Deiner hand ihm die rettende hand der Gottheit erscheine und daß er inne werde, der Arm Gottes sei noch nicht verfürzt und er habe noch allent= halben Wertzeuge und Diener genug, und - daß ihm Glaube, Liebe und Hoffnung aufgehen möchten".

3. Der bürgerliche Mensch. Die Urtätigkeit der Jdee strömt aus in den gesellschaftlichen Verhältnissen der Menschheit. Sie ist die Urheberin alles Rechts und aller Ordnung, die Erzeu= gerin des Heroismus, die Quelle aller weltbürgerlichen Ideen. Das selige Leben in der Idee besteht, auf den bürgerlichen Men= schen angewandt, darin, Welt und Vaterland unter weltbürger= lichen Ideen zu denken und ihnen zu dienen mit Vergessenheit seiner selbst<sup>18</sup>.

144

Schon in den "Grundzügen"19 hat Fichte ein Bild des Bernunftstaats der Jutunft entworfen, das später in der Staatslehre weiter ausgeführt wird. Dieser ideale oder absolute Staat, zu dem die Menschheit sich durch Freiheit erheben soll, unter= von der bisherigen Staatsform dadurch, daß scheidet sich er nicht durch Zwang von außen auf die Individuen wirkt, die egoistisch, wie sie sind, widerstreben, ihr individuelles Leben der Gattung aufzuopfern, sondern auf das innere Leben der Idee, alle individuellen Kräfte auf den Zweck der Gattung richtend. Der absolute Staat ist seiner Form nach "eine fünstliche Anstalt, alle individuellen Rräfte auf das Leben der Gattung zu richten und in demfelben zu verschmelzen". Ein solcher Staat ist geschaffen aus der "freien, in sich selber flaren Runst", wie sie erst im Zeit= alter der Vernunftwissenschaft möglich sein wird. Im ersten Beitalter des Vernunftinstinkts existierte freilich dieser Staat bereits, geschaffen durch die "Runst der Natur" ohne Wilsen und Wollen der Menschheit. Er ging zugrunde. Ihn von neuem zu verwirklichen, durch Freiheit mit Vernunft, ist die Bestimmung des Menschen.

Räher betrachtet, gestaltet sich die rein formale Bestimmung des Staats folgendermaßen (nicht auf die Art, sondern nur auf die Form des Zweds, der auf die Gattung geht, kommt es an). An alle Individuen ergeht dieselbe Forderung vom Staat, nämlich sich der Gattung aufzuopfern, der Smmue aller Bürger, und zwar dies mit allen seinen individuellen Kräften zu tun. Im vollkomme= nen Staat soll es durchaus "keine gerechten individuellen Zwecke" geben, die nicht in die Berechnung des Ganzen eingegangen wären. Alle Individuen werden also der Gattung aufgeopfert, und allen Individuen sind alle übrigen aufgeopfert. So entsteht völlige Gleichheit. Alle sind mit allen ihren Rräften in Anspruch ge= nommen. Die Individualität aller geht auf in der Gattung aller. "Ein jeder erhält seinen Beitrag zur allgemeinen Araft durch die allgemeine Kraft aller übrigen verstärkt zurück." Und so tritt an 10

Bergmann, Fichte.

Stelle der Individualzwede, dem Selbstgenuß, der eine Gattungszwed, die Aultur. Dabei beruht der Staat nicht etwa auf Individuen, etwa den Regierenden. Er ist "ein an sich unsichtbarer Begriff". "Er ist nicht die einzelnen, sondern ihr fortdauerndes Berhältnis zueinander." Er ist das Resultat, das aus der Leitung der Regierenden hervorgeht. Er ist "ein durch die Bernunst gefordertes menschliches Berhältnis".

Von der Staatsverfassung ist scharf zu trennen die Regie= rungsverfassung. It die Idee des Staats verwirklicht, sind alle allen im positiven Sinne unterworfen, herrscht völlige Gleich= heit der Rechte, nicht nur des Rechts aller, so ist die Frage noch nicht beantwortet, wer regieren soll, d. h. wer den Staatszweck einsehen und ermessen und nach diesem Ermessen die Bürger leiten, turz den Staat "machen", Politik treiben soll<sup>20</sup>. Auch hier sind drei Fälle möglich. Entweder alle mündigen Individuen nehmen gleichmäßig an jenem Ermessen und an der Leitung der Staatsgeschäfte teil, haben gleichmäßig "politische Freiheit", entscheiden durch Stimmenmehrheit, oder nur eine Anzahl von Individuen, die dann einen besonderen Stand der Regierenden ausmacht; oder endlich drittens: die Regierung ruht in der hand eines Einzigen, der Gehilfen hat. An sich sind im absoluten Staat alle drei Formen der Regierungsverfassung möglich, nur daß die erste Form praktisch undurchführbar, die lekte gefahrbringend ist, also allein die mittlere als ideale Regierungsform übrig bleibt. Immer aber bleibt der Regierungsstand dem allgemeinen Staats= zweck unterworfen und ist selbst ein Teil dieses 3wecks. Und immer wird es ein schwer zu lösendes Problem bleiben, wie bewirkt werden soll, daß die bestmögliche Einsicht an die Regierung gelange und mit allen Mitteln realisiert werde. Die Lösung dieses Problems wird nur im Zeitalter der Vernunftwissenschaft und Vernunftkunst möglich sein.

Fichte sucht das Ganze, d. h. die Form des absoluten Staats, durch ein Beispiel flar zu machen<sup>21</sup>. Mehrere natürliche Familien vereinigen sich durch Vertrag zu einer künstlichen Familiengesellschaft, die aber einen höheren Zweck verfolgen müßte, als nur den, durch gemeinsame Arbeit ihr physisches Dasein zu erhalten, da sie andernfalls nur eine ökonomische Gesellschaft, aber kein Staat wäre. Im ersten Fall, der absoluten Untertänigkeit der mehreren unter den Zweck der wenigen, würden einige nur die Früchte genießen, ohne zu arbeiten. Auch im zweiten Fall würde die Masse nur zum Teil für das Ganze arbeiten, zum Teil aber für die wenigen Begünstigten, die das Edelste und Kostbarste des Ertrags genießen. Die absolute Form des Staats wäre in dieser Familiengesellschaft erst erreicht, wenn alle gleiche Pflichten und Rechte haben.

Ift so die Form des Staatszweds bestimmt, so wird sich die Materie dieses Zweds von selbst ergeben. Sie besteht darin, daß alle Verhältnisse nach dem Vernunftgesch eingerichtet werden. Erreicht sein wird dieses Materiale des Staatszweds erst im fünften Zeitalter. Bisher wurde der Zwed unbewußt gesördert "durch das Naturgesch der Entwicklung unserer Gattung", das bestrebt ist, die Menschheit in die Bedingungen zu versehen, in denen sie mit Freiheit sich zum Abbild der Vernunft machen kann.

Der erste, früheste 3wed des Staats ist die Aultivierung der Wilden aus Gründen der Selbsterhaltung. Er macht also unbewußt die 3wede der Gattung zu seinen 3weden. Die fünstliche Aultur beginnt dort, wo Freie von anderen Freien unterworfen werden. Handel und Eroberungsdrang verbreiten diese Aultur immer weiter, bis eines Tages alle Erdbewohner "eine einzige Völkerrepublik der Aultur"]bilden werden.

Die Erlangung der Herrschaft über die Natur wird sich dem Staat als zweite Aufgabe herausstellen. Auch hier befördert er, um sich selbst zu erhalten, die Zwecke der Gattung. Die Natur soll unter die Botmäßigkeit des Begriffs gebracht werden, damit sie nicht mehr schaden und die Kultur stören könne, sondern den Nuzen der Menschen befördern muß. Dies geschieht in doppeltem

10\*

147

Sinne, durch die mechanische Runst und durch die schöne Runft. Die erstere unterwirft die Natur dem 3wed der angenehmen sinnlichen Subsistenz. Landwirtschaft, Industrie, Maschinenbau, Erfindungen jeder Art erhöhen die dem Menschen die= nende Naturgewalt. Die schöne Runft unterwirft die Natur dem Zweck der höheren geistigen Bedürfnisse der Menschheit. Der Staat befördert, solange er noch für seine Selbsterhaltung sorgen muß, in erster Linie die mechanische Runst, um einen möglichst groken Aberschuß an Volkstraft zu haben. Für die planmäßige Beförderung der schönen Runst wird er wenig tun können. Erft wenn er nicht mehr ängstlich auf seine äußere Sicherheit bedacht zu sein braucht, wird er den Aberschuß an Bolkstraft höheren Zweden widmen können. Auch immerwährende Ariegsbereitschaft ist Arieg. Und erst der wahre, d. h. der ewige Friede wird die wahre Aunst gebären. Immer aber, indem er nur die eigenen 3wede der Selbsterhaltung zu befördern vermeint, befördert der Staat unbewußt die höheren Zwede der Entwidlung des Menschengeschlechts, das heißt den Vernunftzweck. hierin offenbart sich eine "höhere ihm vielleicht verborgene Leitung."

Damit, d. h. mit der Aulturentwidlung und Naturbeherrschung ist der Umtreis des Materialen am Staatszweck für Fichte erschöpft. Die höheren Zweige der Vernunstfultur, Religion, Wilsenschaft, Sittlichkeit zu fördern, soll nie Zweck des Staates sein. Warum wohl? Wahre Religion ist älter als der Staat, so alt wie die Welt. Der Staat hat keine Gewalt über sie. Die Kirche soll völlig unabhängig sein vom Staat und eine Nationalreligion soll es nicht geben. Denn darin bestand das Verschlte der alten Religionen, daß sie die Gottheit im Namen der Nation zu versöhnen suchten und "abergläubische Frucht vor der Gottheit als eines menschenfeindlichen Wesens" für Religion hingaben. Aber auch die Wissenschaft kann nie Staatszweck sein. Je mehr der Staat Idealstaat wird, d. h. den Bürger vollständig zu seinem Wertzeug macht, um so mehr wird ihm die lebensfremde Wissenschaft als Kraft- und

Zeitverschwendung erscheinen. Man muß sich damit zufrieden geben, daß der Staat die Wissenschaft duldet. Und endlich Tugend, Sittlichkeit? Bas hat sie im Grunde mit dem Staat zu tun? Woralität ist der "dauernde ohne Ausnahme waltende gute Wille. die Zwede der menschlichen Gattung aus allen Kräften zu befördern". Hierauf rechnet aber der Staat gar nicht bei Erreichung seiner Zwecke, sondern vielmehr auf das Gegenteil, den Mangel an gutem Willen, und auf bloke Legalität. Denn sein Besen ift die zwingende Gewalt. Nur indirekt befördert der Staat durch Gefergebung und Berwaltung, durch Jurudicheuchung des Böfen und durch allmähliche Einbürgerung des Guten die "Möglichkeit der allgemeinen Entwicklung der Tugend". Aber diese allgemeine "Liebe zum Guten" ohne alle Rücksicht auf Gebote, die sich selbst im eigenen Bewußsein genügt, und zu ber der Mensch nur mit Freiheit gelangt, wird erst im Idealstaat möglich sein. Und ist sie erst einmal erreicht, diese "himmlische Liebe", dann ist der Staat überhaupt überflüssig geworden. Wer diese "innige Seligleit aus Freiheit" hat, ist befreit von den Fesseln des Staats. Nur 3ufällig stimmen die "Staatsgesete" mit dem Willen des Liebenden überein. Glücklicherweise braucht der einzelne nicht auf die Bollendung des Mealstaats zu warten, um diese Liebe in seinem Leben zu betätigen. Freiwillige Aufopferung, Seroismus und Selbstverleugnung sind überall und in jedem Zeitalter möglich.

4. Der Regent. Fichtes Mensch hat ein doppeltes Antlit, das eine nach dem Himmel, das andere nach der Erde gewendet. Dort liegt sein Baterland wie hier. Welches aber von beiden ist das eigentliche? Das Himmlische! Gewiß. Aber soll er nur im himmlischen leben? Der religiöse Mensch freilich, der in einer übersinnlichen Welt ganz daheim und zu Hause ist, wird sich leicht fremd fühlen im irdischen Baterlande. Die Angelegenheiten dieser Welt, Staat, Ration usw., berühren ihn nicht. Sehr zu unrecht. Das zeitliche Leben hat auch Selbständigkeit neben dem überzeitlichen, ist nicht nur "Borhof des wahren Lebens". Aluge Politister machen diese Erde zur Hölle, um desto größere Sehnsucht nach dem Himmel zu erzeugen. Aber der wahre Mensch führt schon hienieden das "wahrhaftige Leben" und erfreut sich des irdischen Baterlands in Erwartung eines höheren.

In der achten Rede an die deutsche Nation hat Fichte dargelegt, was er unter einem Volk in der höheren Bedeutung des Wortes und unter Vaterlandsliebe verstehe<sup>22</sup>. Patriotismus besteht für Fichte in der Liebe zu dem Volk und Vaterland, in dessen Schoß einer das Beste seiner Lebensarbeit niedergelegt hat und dem er eben deshalb irdische Unvergänglichkeit wünscht.

Wer möchte nicht in seinen Kindern ein besseres Leben fortleben, ein Unvergängliches im Zeitlichen selbst pflanzen, ein Ewigdauerndes hienieden hinterlassen? "Welcher Edeldenkende will nicht durch Tun oder Denken ein Samenkorn streuen zu unendlicher, immer fortgehender Vervollkommnung seines Geschlechts, etwas Neues und vorher nie Dagewesenes hineinwerfen in die Zeit, das in ihr bliebe und nie versiegende Quelle werde neuer Schöpfungen?" Im Pantheon der Menschheit irdische Unsterblich= keit zu erlangen, ist das Ziel der Edlen.

Aber diefer "Glaube des Edlen an die Ewigkeit und Unvergänglichkeit seines Werkes" bedarf einer Voraussehung. Das Werk wird ewig sein, wenn der Boden, auf dem es errichtet wurde, ewig und unvergänglich ist. Dieser Boden ist das Volk, "die besondere geistige Natur der menschlichen Umgebung", aus der der Edle hervorgegangen und in der er gebildet wurde. Ein Volk also ist, "die Ganze der in Gesellschaft miteinander fortlebenden und sich aus scanze der in Gesellschaft miteinander fortlebenden und sich aus sich selbst immerfort natürlich und geistig erzeugenden Menschen, das insgesamt unter einem gewissen besonderen Gesetz der Ent= wickelung des Göttlichen aus ihm steht." Nach diesem besonderen geistigen Naturgesetz seltes hat der Edle den sinnlichen Ausdruck seines unmittelbar aus dem Göttlichen ausströmenden Werks bemessen. Sein Werk wird bleiben, solange dieses Volk Entwicklung desselben" werden. Es wird zugrunde gehn, wenn diess Bolt zugrunde geht.

Sollte nun der Edle den Schoh, in den er sein Ewiges legt, nicht lieben? Wird doch durch ihn sein turzes Leben hienieden hinausverlängert zur irdischen Unsterblichkeit! Sollte er nicht alles tun, um den Träger seines Werts zu erhalten? Ruht doch sein Glaube, Unvergängliches zu pflanzen, auf dem Glauben an sein Bolk, hinter dem das ganze Menschengeschlecht harrt, sein Werk zu empfangen! Wird er nicht Achtung, Vertrauen, Liebe, Freude haben an seinem Volk als dem "unmittelbaren Verslössumttel des Göttlichen in die Welt". Wird sein Leben einen Wert für sich haben, unabhängig vom Leben seines Volks? "Um dieses zu retten, muß er sogar sterben wollen, damit dieses lebe, und er in ihm lebe das ewige Leben, das er von je gemocht hat."

So liebt der Edle sein Volk. Das Ewige, sein Ewiges liebt er in ihm. Er liebt es sub specie aeternitatis. Und so hat er denn auher dem himmlischen auch noch ein irdisches Baterland, das er ebenfalls unter dem Bilde der Ewigkeit erblickt, und kämpst bis zum letzten Blutstropfen, um diesen "Träger der irdischen Ewig= keit" zu erhalten, diesen teuren Besitz ungeschmälert der Folgezeit zu überliefern. So glaubte, so kämpste der Römer für die Fort= dauer der ewigen Stadt. Und sein Glaube hat ihn nicht getäuscht<sup>25</sup>.

Diese höhere Baterlandsliebe, deren Zweck "das Aufblühen des Ewigen und Göttlichen in der Welt" ist, soll nach Fichte nun das eigentlich Regierende sein im Staat, "die durchaus oberste, letzte und unabhängige Behörde". Denn nur dann ist ein wahrhaft ursprüngliches und erstes Leben am Ruder. Und nur die höhere Baterlandsliebe verleiht der Regierung die Majestätsrechte, im Falle der Not das niedere Leben der Boltsglieder dem höheren der Idee zu opfern. Die Fortdauer der Nation ist in Frage gestellt. Ruhige bürgerliche Liebe zur Versalsung reicht da nicht mehr hin. Das Volk wurde hinaufgerissen zur "verzehrenden Flamme der höheren Baterlandsliebe, die die Natur als Hülle des Ewigen umfaßt, für welche der Edle mit Freuden sich opfert". Das und nichts anderes heißt regieren. Regieren heißt: durch die "Berheißung des ewigen Lebens" hienieden dis zum Tod fürs Baterland begeistern, die Gegenwart, sein Individuum, zu opfern für ein Ewiges, eine Idee, eine besser Jutunst. Nicht einmal für die eigene, sondern für die Seligsteit ihrer Ainder, ihrer unge= borenen Enkel und Nachkommen kämpsten die Protestanten im Dreißigjährigen Arieg, "für eine Ordnung der Dinge, die lange nach ihrem Tode über ihren Gräbern blühen sollte". Wofür opferte sich Gustav Adolf? Für "mehr Himmel diesseits des Grabes, ein mutigeres und fröhlicheres Emporblicken von der Erde und eine freiere Regung des Geistes".

In den Vorlesungen über das Wesen des Gelehrten vom Jahre 1805<sup>24</sup> hat Fichte das Ideal des Regenten geschildert. Wie bei Plato die Philosophen Könige und die Könige Philosophen sein sollen, so wünscht Fichte, daß jeder Regent ein "Gelehrter" sei, d. h. ein Besiger der göttlichen Idee, die er aber nicht theoretisch bearbeitet, sondern praktisch in das wirkliche Leben der Menschheit hineingestaltet, indem er ihre Verhältnisse Ruf an ihn". Er ist der Vernunst. Dies ist der "göttliche Ruf an ihn". Er ist der erste unmittelbare Diener der Gottheit, "eines der lörperlich existierenden Gliedmahen, durch die Gott in die Wirklichkeit greift".

Fichte verlangt vom idealen Regenten ein Dreifaches. Junächst freien Blick für die bestehenden Berhältnisse und Renntnis des Ideals, dem sie entgegengeführt werden sollen. Der von der Idee ergriffene Regent betrachtet nicht Bestehendes als unveränderlich, er glaubt vielmehr an die ewige Berbessenssfähigteit aller menschlichen Einrichtungen. Sodann habe er Achtung vor der Menschheit. Gar leicht kann er zum Menschenverächter werden. Hat er doch mehr als alle anderen Gelegenheit, menschliche Unbeholfenheit und Schlechtigkeit zu beobachten. Halte er sich dann die erhabene Bestimmung der Menschheit vor Augen. Erkenne er in ihr das Bild und den Schützling der Gottheit.

Endlich und vor allem, habe er Religion. Lasse er die 3dee statt seiner sein Leben führen. Rur dann tann er den Rrieg und die Aufopferung Einzelner zum Wohle des Ganzen verantworten. Richt er selbst trägt dann bei allen seinen Regierungsatten die Ber= antwortung, sondern gleichsam die Idee, deren Organ er ist, Gott selbst. In dieser Führung wandle er, "als unmittelbarste Erscheinung Gottes in der Welt". "Unmittelbar sichtbar und wahrnehmbar durch alle äußere Sinne erscheint die Gottheit und tritt ein in die Welt in dem Wandel göttlicher Menschen. - Ein gött= licher Bandel ist der entscheidendste Beweis, den Menschen für das Dasein Gottes führen können." Der Regent sei ein solcher nnunterbrochener Beweis vom Dasein Gottes. Und er wirke durch seinen eigenen Lebenswandel, daß die Uberzeugung vom göttlichen Dasein in der Menschheit nie verschwinde, und ordne, veredle und mache würdig das menschliche Geschlecht mit Festigteit, Sicherheit und Rlarheit. Dann sehen wir Gott von Angesicht zu Angesicht.

## ш.

## Das Ideal des Gelehrten.

Die wissenschutzt und höchte Beltansicht bildet die letzte und höchte Stufe in Fichtes Gliederung der fünf möglichen Weltansichten. Nur wenige Auserwählte erheben sich über die höhere Moralität und Religiosität hinauf zu ihr. Wenn der Hochmoralische praktisch tätig das in der weltgestaltenden Idee ausströmende Wirken der göttlichen Araft zu finden such, wenn der Religiöse rein kontemplativ im blohen Denken durch die von der Ressenson geschaffene Mannigfaltigkeit der Weltbilder zum absoluten göttlichen Sein vorzudringen sucht, der wissenschaftliche Mensch — auch er kon= templativ sich verhaltend — ersaht alle Verwandlung des Einen ins Mannigfaltige und des Absoluten in ein Relatives spikematisch und vollständig. Was für den Religiösen ein absolutes Faktum ist, wird für ihn genetisch. Er dringt zur Einsicht des Wie dieser Jusammenhänge vor und macht den Glauben des Religiösen zum Schauen<sup>1</sup>.

Wissenschaft ist das "Ausströmen der Urtätigteit der Idee in der Erbauung und Nacherschaffung des gesamten Universums rein aus sich selber, d. i. aus dem Gedanken". Für Fichte liegt hierin der höchste geistige Genuß, dessen Mensch fähig ist (höher noch als der des schaffenden Künstlers), "indem hier die Idee nicht nur ist, sondern selber als Idee, als innerer Gedanke aus sich selber hervorquellend, gefühlt und genossen. Aber darin liegt zugleich die höchste Seligkeit der Sterblichen. Aber darin liegt zugleich die Exklusivität alles Wissens. Die schöne Kunst ist weit mehr sozialen Charakters. Sie kann auch den Nichtkünstler zu sich erbeben

!

"durch einen verborgenen Zauber von Sympathie". Die Wissenschaft aber ist der Menge unzugänglich. Der Gelehrte ist und bleibt ein Einsamer<sup>2</sup>.

Welches ist nun die richtige Form des willenschaftlichen 3ustandes? Junächst einmal können es immer nur wenige sein, die ihr Leben der Wilsenschaft widmen. Die Gliederung von Wilsenschaftstundigen und Wissenschaftsuntundigen wird immer bestehen bleiben. Jum Realen freilich, d. h. zur Vernunft sind beide Rlassen zu erheben. Und an die letzteren, die Ungelehrten, das Volk, sind die Ideen durch das reine, d. h. das Johanneische Christentum leicht heranzubringen. Die Forderung, sein Leben an die 3dee zu sehen, lautet in der Bibelsprache: "Singebung an den Willen Gottes." Die ersteren, die Gelehrten, dagegen finden die Vernunft im System zusammenhängenden Denkens. Aus der 3dee entwickelt sich ihnen das "Universum der Vernunft" und mit dem "Formalismus des bloken vernunftleeren Begriffs" hat es ein Ende. So kommt denn nun Plan, Ordnung, System in die Bearbeitung des Reiches der Wilsenschaft. Die reale "Philosophie" oder die reine Vernunftwissenschaft von der 3dee, steht zu oberst und überschaut das Ganze. Jeder Gelehrte much sie besitten, ohne Ausnahme, nur so kann er seine Spezialwissenschaft verstehen. Und neben der endlichen, d. h. vollendbaren apriorischen Wissen= schaft des "Realen", der Vernunft, steht das unendliche, nie vollendbare Gebiet der Empirie, gegliedert in zwei hauptreiche, das Reich des Stehenden, der Raumerscheinungen (Natur, Phyfit) und das des Fliekenden, der Zeiterscheinungen (Geschichte). Uber beiden wacht die Vernunft. Hier gibt sie das Regulativ, wie die Natur weiter zu befragen sei (im Experiment), dort die "Logik der hiftorischen Wahrheit", d. h. einen bestimmten Begriff von dem, wonach die Geschichte eigentlich frage. Dazu kommt ein fortlaufendes Werk, eine Literaturzeitung, ein Jahrbuch, eine Bibliothet, die Abersicht schafft über den jeweiligen Stand des ganzen milfenschaftlichen Befens, den Geift aus dem Buchstaben des Autors zieht, ohne das, was dieser gesagt, noch einmal zu sagen, die charakteristischen Tendenzen der Zeit an merkwürdigen Exemplaren aufweist<sup>2</sup>.

Dreimal hat Fichte das Ideal des Gelehrten gezeichnet, zu Beginn, in der Mitte und am Ende seines Schaffens und Wirtens, in Jena (1794), in Erlangen (1804) und in Berlin (1811). Jedes= mal ist es Fichte selbst, der vor uns erscheint. Und doch ist er jedes= mal ein anderer. Wie er selbst fortschreitet, vom wirklichteits= nahen Rousseuss und Rantianismus in immer reinere Höhen des Platonismus, so wandelt sich auch seiner vom Sozialreformer zum Priester, vom Erzieher zum Lehrer der göttlichen Idee. Dies Triptychon des Gelehrtenideals gibt das vollen= dete Bild von Fichtes Wesen im Fluß seiner Entwicklung. Halten wir die drei Stücke des Gemäldes nebeneinander und beobachten wir den Wandel.

1. Das Gelehrtenideal von 1794. Im Sommer des Jahres 1794 spricht Fichte zum ersten Male in Jena über das Wesen und die Bestimmung des Gelehrten. Bor wenigen Wochen erft ift er aus dem freien Zürich, dem Heliopolis der Geister, nach Deutschland zurückgekehrt, um sein akademisches Lehramt anzutreten. Vor seinem Auge schweben noch die weltbeglückenden Träume der Schweizer Rosmopoliten, Rousseaus düfter-glän= zende Paradoxien über den Niedergang, Pestalozzis unendlicher Glaube an den Aufgang der Menschheit. Beide Gestalten ringen miteinander in seinem chaotischen, am Rantischen Denten eben erft erglühten Geift. Wer wird siegen? Rousseau? Niemals! Es kann nicht die Wahrheit sein, daß das Fortrücken der Rultur bie einzige Ursache alles menschlichen Verderbens sei und ber Ge= lehrtenstand als Förderer der Rultur dieses Verderben verschulde. Bielmehr ist der beständige Fortgang der Zivilisation, die gleich= förmig fortgesetzte Entwicklung aller menschlichen Anlagen und Bedürfnisse die Bestimmung des Menschen. Und der Gelehrten= stand hat über diesen Fortgang der Kultur zu wachen\*.

Damit ist die Bestimmung des Gelehrten, damit ist der ganze Umtreis von Jdeen angedeutet, aus dem heraus in dieser Frühzeit das Juhunftsbild des Gelehrten sich ihm gebar. Der Gelehrte ist "der höchste, wahrste Mensch". Seine Bestimmung ist die des Fichteschen Idealmenschen überhaupt, nur in höchster, gesteigertster Form. Die Bestimmung des Menschen an sich (1. Vorlesung) ist zu scheiden von der des Menschen in der Gesellschaft (2. und 3. Vorlesung). Die Bestimmung des individuellen Menschen ist die "volltommene Abereinstimmung des vernünstigen Wesens mit sich selbst", genauer: "die Annäherung ins Unendliche zu diesem Jiel"<sup>5</sup>. Hier unterscheidet sich der Gelehrte von keinem der neben ihm lebenden Vernunstwessen. Was für sie gilt, gilt auch für ihn. Der besondere Begriff des Gelehrten entsteht erst durch Beziehung auf die Gesellschaft.

Und wie dies? Junächst: worin besteht die Bestimmung des gesellschaftlichen Menschen? In der gemeinschaftlichen Vervollkommung seiner selbst und anderer durch freie Wechselwirkung der vernünftigen Wesen, genauer, in der unendlichen Annäherung an dieses Ziel<sup>6</sup>. Einer erzieht alle, alle einen. Jedes Individuum verkörpert in sich ein besonderes Ideal vom Menschen und wünscht, die andern zu diesem Ideal emporzuheben. Und jedes Individuum empfindet zugleich den Trieb, sich durch andere von der Seite aus= bilden zu lassen der seissen werschlichen und bessen allgemeinen "Ringen der Geister mit Geistern" siegt, wie Fichte glaubt, stes der höhere und bessenschlich, ein beruhigender Trost für alle Freunde der Wahrheit. Und die Folge dieser allgemeinen Wechselwirtung ist die "Vervollkommnung der Gattung".

Eine Lieblingsidee Fichtes, "dies allgemeine Einwirken des ganzen Menschengeschlechts auf sich selbst", dieser eifrige Wett= streit freier Wesen. Ju denken, daß jeder, der Menschenantlitz trägt, auf mich wirkt als Mitglied der großen Gemeine! "Reiner, der nur das Gepräge der Vernunft, sei es auch noch so roh aus= gedrückt, auf seinem Gesicht trägt, ist vergebens für mich da. — Das schönste Band des gegenseitigen freien Lebens und Nehmens verbindet alle<sup>8</sup>.

Und noch tiefer erfaßt, diese Jdee der allgemeinen Wechsel= erziehung vernünftiger Wesen untereinander. Die Natur bildete jeden Einzelnen einseitig aus. Die Vernunft verbessert diesen Fehler der Natur, und vereinigt die einzelnen Bunkte der Naturbildung, "bietet der Natur eine fest zusammengedrängte und aus= gedehnte Seite dar und nötigt dieselbe, wenigstens das Geschlecht in allen seinen einzelnen Anlagen auszubilden, da sie das Indivi= duum so nicht bilden wollte". Die Natur verteilt die Bildungs= elemente ungleichmäßig an die Individuen. Die Vernunft sorgt dafür, dak jedes Individuum mittelbar aus den Händen der Ge= sellschaft die ganze vollständige Bildung erhält, die es unmittelbar von der Natur nicht erlangen kann. Geschlecht und Individuum tauschen ihre Ausbildung gegenseitig aus. Das Geschlecht trägt die mangeshafte Bildung des Einzelnen und vermindert sie, es summiert und vervielfältigt andererseits die Vorzüge der Einzel= ausbildung um die Zahl der Individuen. Vorausgesett immer, "daß alle unter den bestimmten Naturbedingungen möglichen In= dividuen vorhanden sind". Nur in der Gesellschaft also ist vollendete Bildung möglich?.

Und folgen wir Fichtes Gedankengang weiter durch diese völlig Roussenscher der Gesellschaft seine Bildung und die Leichtigkeit der Bildung. Es findet durch die Gesellschaft eine hohe Summe von Arbeit schon geleistet. Diese könnte es untätig geniehen, sich der erlangten Bollkommenheit freuen, zu der es selbst nichts beigetragen. Aber das geht nicht an. Das Individuum muß — so lautet der Roussenscher Gedanke — seine Schuld an die Gesellschaft zurückerstatten, indem es die Bollkommenheit des Geschlechts weiter zu heben such. Und wie dies? Durch einseitige Ausbildung seines Talents, durch freie Wahl eines besonderen Berufsstandes und Faches, innerhalb dessen es die schon vorhandene Kultur im Interesse weiterführt. Dies ist sein Dank an die Gesellschaft. So gibt der Einzelne zurück, was er empfangen. "Reiner hat das Recht, bloß für den eigenen Selbstgenuß zu arbeiten, sich vor seinen Mitmenschen zu verschließen und seine Bildung ihnen unnüch zu machen." Alle haben die Pflicht, ihre Bemühungen auf den letzten Iwer der Gesellschaft zu richten, "das Menschengeschlecht immer mehr zu veredeln", es freier zu machen vom Iwang der Natur, seinen. Keines Dasein ist vergebens und zwecklos. Jeder ist ein notwendiges Glied in der großen Rette der Wohltäter des Menschengeschlechts, deren Namen die Weltgeschicht aufzeichnet. Hier jene erhebenden Worte, von der Bestimmung des Menschen, das gemeinsame Brudergeschlecht immer weiser und glücklicher zu machen. Hier zu vergeschiecht immer weiser und glücklicher zu machen. Hier sommus auf die Unsterblichkeit des "Hochmoralischen", sein Sinüberragen in die Welt des Unvergänglichen.

Und hier nun die besondere Bestimmung des Gelehrten, so wie der jugendliche Fichte sie angibt, "eine sehr ehrwürdige, sehr erhabene. vor allen übrigen Ständen sebr ausgezeichnete Bestimmung". Diese Bestimmung ist die "Sorge für die gleichförmige Entwicklung aller Anlagen des Menschen", ruhend auf der Wissenschaft, ist die "oberste Auflicht über den wirklichen Fortgang des Menschengeschlechts im allgemeinen und die stete Beförderung dieses Fortgangs". Der Gelehrte ist der Führer der Menschheit, ihr Pfabfinder gleichsam, der Erkenner ihrer Bestimmung, ihr Wächter, Lehrer und Prophet. Innerhalb des Ganzen muß es einen Stand geben, der diese wichtigste aller Aufgaben über= nimmt. "Gibt es irgendein gemeinsames Bedürfnis, welches dringend fordert, daß ein besonderer Stand seiner Befriedigung sich widme, so ist es dieses." Der Gelehrte ist nicht nur bemüht, den von ihm gewählten Teil der Wilsenschaft weiterzuentwickeln. Er überwacht auch die Fortschritte der übrigen Disziplinen und Stände, leitet sie, bahnt ihnen den Weg. Der Gelehrte ist gleich= sam das intellektuelle Gewissen der sozialen Gemeinschaft, der Aberwacher jener Wechselerziehung der vernünftigen Wesen, der Leiter des Geschlechts zur gemeinschaftlichen Vervollkommnung, der Organisator der Menschheitsveredlung. Dies seine "erhabene Idee".

Um diese hohen Aufgaben erfüllen zu können, muß der Gelehrte mancherlei Fähigkeiten in sich vereinigen. Junächst muß er ein reiches Biffen besiten philosophischer wie hiftorischer Natur<sup>10</sup>. Der Bildungsweg des Menschengeschlechts ist ja nach Fichte aus Vernunftgründen zu berechnen, vor aller Erfahrung, auf Grund einer "Erfahrung überhaupt," einer allgemeinen Erfahrung. Fichte hat dies selbst in seiner in den "Grundzügen" niedergelegten Geschichtsphilosophie zu tun unternommen. Sier also ist der Philosoph sich selbst genug. Sobald er aber versucht, die Stufe der Rultur zu bestimmen, auf der bas Menschengeschlecht in einem bestimmten Zeitalter sich befindet, oder diejenige, zu der es sich erheben soll, dann reichen seine apriorischen Sage freilich Er wird die Erfahrung, die Geschichte befragen mussen. nicht hin. Fichte, der selbst nur über ein sehr ärmliches Wilsen verfügte, erkennt also hier die Unentbehrlichkeit der Erwerbung empirischer Renntnisse vor allem für den Geschichtsphilosophen rüchaltlos an, wiewohl er natürlich nicht fordert, daß jeder Gelehrte beide Erkenntnisarten in sich vereinigen müsse, was zur Zersplitterung führen würde.

Weiter ist für den vollkommenen Gelehrten unerlählich ein gesellschaftliches Talent, Empfänglichkeit für das Wissen und die Meinungen anderer und Mittelungsfertigkeit hin= sichtlich der eigenen Kenntnisse<sup>11</sup>. Der Gelehrte ist mehr als irgend= ein anderer Stand für das Gesellschaftsleben bestimmt. Jum Nutzen der Gesellschaft erwirdt er seine Kenntnisse. Jum Rutzen der Gesellschaft gibt er sie wieder aus. Beides, empfangen und mitteilen, studieren und lehren, setz neben Abung und Fleiß vor allem Anlage voraus. Und als Drittes kommt hinzu "ein Gesühl des Wahren", neben der Geschäcklichkeit die Redlichkeit im Geben und Nehmen. Die Gesellschaft rechnet, vertraut auf diese Redlich= teit, dieses natürliche "Wahrheitsgesühl" des Gelehrten, das gleich= wohl der Entwickung und Läuterung bedarf.

Und endlich drittens, neben den angegebenen theoretischen und technischen Eigenschaften des idealen Gelehrten seine moralischen. Wer der "Erzieher der Menschheit" fein will, wer die "littliche Veredelung des ganzen Menschen" als den lekten 3weck Aller erkennt und nach ihm das Geschlecht zu leiten sich bemüht, wird selbst ein guter Mensch, ja wird gleichsam das personifizierte Sittengesets felbit sein muffen. Denn wir lehren weit eindringlicher durch unser Beispiel als durch Worte13. "Jeder, der in der Gesellschaft lebt, ist ihr ein gutes Beispiel schuldig." Denn einer erzieht und bildet den andern, bewußt und unbewußt. Der Gelehrte aber sei ein Meister für alle, sei das Salz der Erde, von dem Christus zu seinen Jüngern spricht, sei "der sittlich beste Mensch seitalters", "die höchste Stufe der bis auf ihn möglichen sittlichen Ausbildung". Welch ein herzerhebender Gedanke, zum Geschäft und einzigen Tagewert zu haben, was andern füße Erholung bedeutet, Menschen zu veredeln, Vorbild zu fein. "Ein gludliches Schidfal, noch durch seinen besonderen Beruf bestimmt zu sein, dasjenige zu tun, was man schon um seines allgemeinen Berufs willen, als Mensch. tun müßte!"

Damit ist Fichtes Ideal des Gelehrten jener Zeit umrissen. Der wahre Gelehrte ist nicht bloß Forscher, Wissender, Bücherwurm und Schreibtischmensch; er ist auch nicht bloß Bildner der Jugendlichen, er ist mehr, ist Bildner und "Lehrer des Menschengeschlechts", Seher des Ziels, dem die Menschheit zuschreiten soll, Renner ihrer Bedürfnisse und der Mittel ihrer Befriedigung, kurz Mensch heitsführer. Später wird dieses Gelehrtenideal mehr und mehr auf religiöse Basis verschoben werden. Hier jedoch liegt in erster Linie der soziale Gedanke zugrunde. Rousseus Gesellschere und Geschichsphilosophie hat dieses Gelehrtenideal inauguriert. Und Rants Moralismus hat das seinige beigesteuert.

Bergmann, Fichte.

11

Und Richte hat sich hier selbst gezeichnet. So lebte, so stand er auf dem Jenenser Ratheder. So erhob sich sein Glaube von hier aus in die Unendlichkeit. Wer junge Männer bildet, bildet "an noch ungezählten Millionen von Menschen". Und wer sie recht bildet, gibt ihnen die Aufgabe mit, "die Bildung, die sie selbst erhalten haben, weiter zu verbreiten und an allen Enden unfer ge= meinsames Brudergeschlecht auf eine höhere Stufe der Aultur wohltätig heraufzuheben"18. Denn was ist das höchste Ziel des Menschengeschlechts? "Förderung der Rultur und Erhöhung der Humanität." Mehr noch: "Vervollkommnung ins Unendliche." Und alle Wissenschaft und Bhilosophie ist nichtig, die nicht auf dies Ziel ausgeht. "Auch mir an meinem Teil — so erfaßt Fichte seine eigene hohe Gelehrtenbestimmung in berühmten Worten ist die Rultur meines Zeitalters und der folgenden Zeitalter ans vertraut; auch aus meinen Arbeiten wird sich der Gang der fünf= tigen Geschlechter, die Weltgeschichte der Nationen, die noch wer= den sollen, entwideln. Ich bin dazu berufen, der Wahrheit Zeugnis zu geben; an meinem Leben und an meinen Schicksalen liegt nichts; an den Wirtungen meines Lebens liegt unendlich viel."

Hinauswirken aus der Zeit in die Unendlichkeit! Die Menschheit zu führen nach einem hohen Ziel! Sie emporheben über sich selbst, aus dem niedrigen Sinnlichkeitssstreben in des Ideales Reich, zur "Vervollkommnung ins Unendliche!" In diesem höchsten, allerhöchsten Sinne sind eigentlich nur Buddha, Plato, Christus vollkommene "Gelehrte" gewesen. Man wird aber Fichte so viel zugeben dürfen, daß der Gelehrte (in unserm Sinne des Wortes), falls er nicht nur Forscher, sondern auch Lehrer und Jugendbildner ist, zum mindesten in "unendlicher Annäherung" an das aufgewiesene Gelehrtenideal seinen hohen Verus erfasse.

Rousseau kann nach Fichtes Begriffen nicht als Ideal des Gelehrten gelten, so hoch sein Streben, so gewaltig die Wirkung auch sein mag, die von ihm ausgegangen<sup>14</sup>. Gewiß, ein Mensch= heitsführer edelster Art! Aber ohne Araft und ohne Wollen. In dieser Seele ist nur Schmerz. "Roussen ist der Mann der leidenden Empfindlichkeit, nicht zugleich des eigenen tätigen Widerstrebens gegen ihren Eindruck." "Er hatte Energie, aber mehr Energie des Leidens, als der Tätigkeit." "Er berechnete das Leiden, aber er berechnete nicht die Araft, welche das Menschengeschlecht in sich hat, sich zu helfen." "Friede sei über seiner Aschen und Segen über seinem Andenken. Er hat gewirkt." Aber so wie Rousseau soll der Gelehrte nicht sein.

Fichtes Araft erhebt sich über Rousseaus Schwermut, seine strahlende Jugend über die hohe Trauer des Einsiedlers von Montmorency. "Handeln, handeln, das ist es, wozu wir da sind." Fichtes Gelehrter ist ein Mann der Tat. Fort mit diesem Aulturschwerz! Es ist nicht alles wie es sein soll. Gewiß nicht! Aber: "lassen Sie uns froh sein über den Anblid des weiten Feldes, das wir zu bearbeiten haben! Lassen sie nicht sein, daß wir Araft in uns fühlen und daß unsere Aufgabe unendlich ist."

2. Das Gelehrtenideal von 1805. 3wölf Jahre sind hingegangen, seit Fichte den Gelehrten als den tätigen Mensch= heitsführer geschildert. Er hat Jena unter der Anklage des Atheis= mus verlassen, hat in Berlin unter dem Einfluk der Romantiker, Jacobis, wohl auch Schellings seine Anschauungen geläutert, vertieft. Die Wilsenschaftslehre von 1804 zeigt ihn auf bem Weg zum Reuplatonismus und in der Religionslehre von 1806 ist die Wand= lung vollzogen. Die göttliche Idee steht von nun an im 3entrum seines Denkens. Sie bildet den "höheren Grund der Erscheinung". Wird infolge diefer Bereicherung des Fichteschen Weltbildes der Gelehrte aus seiner überragenden Stellung als Menschheitsführer verdrängt werden? Reineswegs. Er bleibt der "höchste und wahrste Mensch". Nur wird sein Verhältnis zum übrigen Teil der lebenden Bernunftwesen eine festere Gestalt gewinnen. Jene leben in dumpfem Wahn der Sinnenwelt. Dieser ift der Besither der göttlichen Idee. Von hier nun sein Beruf gur Menscheitsführung, von hier nun seine Bestimmung, beide nun 11\*

nicht mehr bloß in sozialer und moralischer Hinsicht, sondern in metaphysischer und religiöser aufgefaßt und interpretiert.

Fichte hat in der zweiten der zehn Vorlesungen "Aber das Wesen des Gelehrten und seine Erscheinungen im Gebiet der Freiheit", die er im Sommer des Jahres 1805 in Erlangen gehalten, eine turze, an den "natürlichen Wahrheitssinn" sich wenbende Skizze seiner Ideenlehre gegeben 16. Aus der merkwürdigen Scholastif dieser Systematik geht hervor, daß das an sich unwandel= bare, lebendige und tätige göttliche Sein (Gottleben, Absolutes) heraustritt in die Erscheinung, sich darstellt in der Welt, unendlich "fortfließendes Zeitleben" wird, sich zerspaltet in eine Mannigfaltigkeit menschlicher vernünftiger Bewuktseinseinheiten und in ihnen sich als Hemmung und Schranke ein Endliches, eine tote objektive Welt oder Natur entgegenstellt, welch lettere ebenfalls ihren Grund in Gott hat, aber nur als Mittel und Bedingung eines höhern Daseins, nicht als selbst Dasein-Sollendes. andern Der Mensch vermag nur das Dak, nicht das Wie dieses ganzen Vorgangs des Sichhinunterwandelns des Gottlebens in das fortfliehende Zeitleben (Bewußtsein) zu begreifen. Ist doch das Zeitleben selbst das Begreifende, in Schranken gefesselte, und tann eben nur als Darstellung des göttlichen Lebens unmittelbar gelebt und erlebt werden.

Wo stedt nun in diesem kosmogonischen System die Idee, die nur der Gelehrte besichen soll? Und was ist sie letzten Endes? Sie ist genau genommen die Absicht, der Zweck der göttlichen Intelligenz, die dem Weltwerden im Verborgenen zugrunde liegt und die dem gedildeten Nachdenken weniger von Gott begeisterter Menschen ersichtlich und begreissicht wird. Die Idee ist das, was der Gelehrte, das heißt eben der Ideenerkenntnis besichende Aus= nahmemensch, als Wertzeug in der Hand des göttlichen Weltplans durch freie Tat in der Welt hervordringen soll. So Fichtes Meinung. Fichtes Gelehrter gleicht dem Seher unter den Blinden in Platos Höhle. So wird er denn auch später (1811) erfaßt. Hier

٩

jedoch achtet Fichte vorwiegend auf zwei andere wesentliche Punkte.

Einmal, wie schon der Titel der Vorlesungen anzeigt, darauf, dah die ursprüngliche göttliche Idee, zu der der Gelehrte den Jutritterlangt, durch "ein freies Tun und Handeln des Lebendigen" verwirklicht wird. Der Gelehrte erscheint, wenn er die Idee ersaßt und gestaltet, "im Gediet der Freiheit". Er gewahrt im Zeitleben eine göttliche Geschgebung. Aber diese Geschgebung (Sittengesch) gedietet nicht mit blinder Gewalt. Sie ist vielmehr "eine Gesch gebung an das von ihr selbst als Leben hingestellte Leben", dem die Gelbständigseit nicht entrissen werden kann und soll, da sie ja die Wurzel alles Lebens ist. Als "göttliches Gesch an die Freiheit" ergeht diese Geschgebung<sup>16</sup>.

Und dann das Teleologische an diesem Zusammenhang! Gott denkt nicht, wie das endliche Wesen. Rindisch, dies zu glauben! Und doch müssen wir uns nach Analogie des menschlichen Berstandes Gott notwendig vorstellen als denkend das sittliche Leben der Menschen als einzigen 3wed, um dessentwillen er sich in der Erscheinung dargestellt. Das menschliche Leben, wie es sein soll, war die Idee, der Grundgedanke, die Absicht und der Blan Gottes bei hervorbringung der Welt. Diesen göttlichen Grundgedanken von der Welt mitten in der Dunkelheit des fortfliekenden Zeitlebens dentend zu erfassen, ihn festzuhalten, als Ziel flar vor das Auge der Menschheit zu stellen und ihn dann in unendlicher Annäherung der Verwirklichung entgegenzuführen, das ist die erhabene Sendung des Gelehrten. Sein Ich, sein Individuum geht dabei zugrunde. Nur die Idee lebt noch in ihm<sup>17</sup>. "Selbstwernichtung in der Idee" ist das Wesen des Gelehrten, Ideen auszubrücken das Ziel seines Handelns<sup>18</sup>. Irgendeine persönliche Rücksicht auf sich selbst oder andere treibt ihn nicht.

Fichte sucht den Inbegriff aller höheren Moralität, die der Gelehrte besichen muß, unter einer Idee zusammenzubegreifen, der Idee der Rechtschaffenheit. Die ganze vierte und fünfte Vorlesung ist dieser göttlichen Idee gewidmet. Fichtes Gelehrtenideal erlangt hier die höchste religiöse Weihe. Die Rechtschaffenheit ist die Tugend des Gelehrten schlechthin, ist seine Religion, seine Heilig= leit. Der Gelehrte ist der Rechtschaffene an sich.

Und wie dies? Unter Rechtschaffenheit versteht Fichte eine unmittelbar prattische Idee, eine Lebensstimmung, die auf dem Bewuhtsein ruht, mit seiner individuellen Verson unter einer bestimmten Gesetzgebung zu stehn, um einer gewissen Bestim= mung willen zu existieren, Mittel und Wertzeug für einen höheren 3wed, Gedanke der Gottheit zu sein19. 3ch erkenne eine gewisse Bestimmung als die meinige und richte mein ganzes Leben und freies handeln nach dieser Erkenntnis ein. Alles andere verachte ich. Darin besteht meine, d. h. die ausschlieklich mir zukommende Rechtschaffenheit oder Heiligkeit. 3ch tue etwas mit Rechtschaffenheit. Das heißt, ich tue es unter der Voraussezung, daß die Gottheit mit meinem Leben eine Absicht hatte, daß Gottes Ratschluß über die Welt in mir von einer neuen Seite gedacht wurde. Dieser Gedanke erfüllt meine ganze Seele, wird die höchste Prämisse alles meines Luns und Denkens. "Diese Eine an meine Persönlichkeit geknüpfte Seite des göttlichen Ratschlusses" ist das Unvergängliche, Ewige, wahre Seiende in mir, vor dem alles andere wie Traum und Schatten zerfliekt.

Aus dieser Rechtschaffenheit und Heiligkeit, sagen wir aus dieser Treue gegen Gott und meine Bestimmung, quillt mir nun alle Ruhe und innere Freudigkeit. Und welche Ruhe, und welche Freudigkeit! Um wessen willen strebt der Gelehrte, zu welchem Zwecke häuft er die Mühe seines Lebens auf? Um seines Ich willen? Um sein dereinstiges Wohlsein zu pflegen? Armes Ich, armes Wohlsein! Ein Hausen Ascher keiner Pflege. Oder um der Menschen willen? Auch die Menschen steren. Diese Mühe wäre ans Vergängliche verschwendet. Aber ich bin ein Gedanke der Gotthett, bin es vor aller und unabhängig von aller Zeit. Meine Mühe ist an die Ewigkeit gewendet. Sie wirkt fort ins Unendliche. Und nun wird mir die Wilsenschaft über alles heilig und ehrwürdig. Und alles Sonderbare und Geringfügige, aller Einzelzweck dieser Wilsenschaft, selbst die unscheinbarsten Vorbereitungskenntnisse betrachte ich nun sub specie aeternitatis, als Stoff der ewigen Jdee, als "etwas in der ewigen Idee der Gottheit selbst Gedachtes und Beschlossens". Und ich beuge mich vor ihrer Majestät nieder in den Staub.

Und diese Rechtschaffenheit allein ist es, die den Gelehrten aufrecht erhält, wenn er erleben muß, wie die göttliche Idee, wenn sie heraustritt in die Welt, entstellt, herabgezogen wird. "Wohl alle Männer, welche auf ihr Zeitalter träftig gewirkt, dürften ihre Laufbahn mit dem inneren Geständnis beschlossen, daß sie in ihren Rechnungen auf das Zeitalter sich immer verrechnet, indem sie dasselbe nie für so verkehrt und so blödsinnig genommen, als es sich hinterher doch gefunden"<sup>20</sup>. Wie also die Wirksamteit der Idee mit ihrer Reinigkeit zu vereinen, ihr Einfluß mit ihrer Würde? Maximen lassen sich hier nicht aufstellen. Erscheint doch die Idee in immer neuer Gestalt. Nur die Rechtschaffenheit wird den Gelehrten das Richtige finden lassen.

Führen wir Fichtes Systematik zu Ende. Die göttliche Jdee, deren Interpret, deren Organ in der Sinnenwelt der Gelehrte darstellt, ist eine an sich unteilbare Idee, ist eins mit dem göttlichen Weltplan selbst, ihr Ziel die Fortbildung der menschlichen Gattung, jene "Bervollkommnung ins Unendliche", von der Fichte 1794 sprach. Infolge der Hemmung und Störung jedoch, die das wahre Leben in der Natureinrichtung des menschlichen Lebens erschrt, erscheint uns die eine göttliche Idee in verschiedenen Außerungs weisen. Fichte unterscheidet hier zunächst drei allgemeinste Wirtungssphären der göttlichen Idee, bürgerliche Gesesseng, Naturerkenntnis und Naturbeherrschung, und Religion. Dazu tritt als vierte und fünste Hauptart der Außerung der Idee die Wissenstellung der Idee in der Sinnen168

welt. Danach wäre nun wohl der Theoretiker der Idee (Philo= foph) ber Gelehrte? Er allein besitt die spstematische wilsenschaft= liche Erkenntnis der göttlichen Idee. Reineswegs! Auch der Regent, Erfinder, Priefter und Rünftler ist Gelehrter im weiten Fichteschen Sinne des Wortes, d. h. Besiger der Dee, wenn anders diese ihren Beruf im höchsten Sinne erfassen. Nur ist ihr Beruf mehr prattischer Natur. Sie stellen durch "Sandeln auf die Sinnenwelt" die Idee in ihr dar, sind "freie Rünstler"n. Der Gesetgeber 3. B. sucht die Welt nach der Idee des Guten, der Rünftler die Um= gebung des Menschen nach der des Schönen zu gestalten". Der Wissehrer der Idee allein hat eine doppelte, theoretische und prattische Aufgabe, einmal die Theorie der Ideen spftematisch aufzustellen, und dann ihre Erkenntnis anderen zu vermitteln, d. h. zu lehren, Sinn und Geift des Menschen, "eine sehr erhebliche Runst," nach der Regel "zu Begriffen zu gestalten und zu erheben". Man darf ihn also wohl, ohne Fichtes Meinung zu entstellen, als den Gelehrten im engeren Sinne des Wortes bezeichnen. Er ift der "Sitz eines höheren und geistigeren Lebens in der Welt", der Erhalter der Ideenerkenntnis durch Mitteilung an andere, der Verwalter der gelehrten Bildung28. Freilich macht gelehrte Bildung allein noch nicht den Gelehrten, wie Fichte ausdrücklich bemerkt, sondern erst das "auf die übrige Welt eingreifende und sie entwidelnde Leben". Das Moment des Tuns und Handelns erscheint also Fichtes ganzer Denkart entsprechend auch hier wieder wie schon 1794 als konstituierendes Merkmal im Idealbild des Gelehrten. Nur derjenige Gelehrte im engeren Sinne, der die Idee nicht nur nach einer festen Regel theoretisch mitteilt, sondern auch prattisch in Geistern realisiert, erwirbt sich den Anspruch auf den Ehrentitel des Gelehrten und unterscheidet sich zu seinem Vorteil von dem bloßen Scheingelehrten, der durch die gelehrte Erziehung des Zeitalters hindurchgegangen, ohne zur Erkenntnis der Idee ge= langt zu sein.

Im weiteren Verlauf seiner Vorlesungen<sup>24</sup> hat Fichte selbst

eine sehr breite Gliederung der verschiedenen Sauptgattungen seines vielumfassenden Gelehrtenberufs gegeben. Der Einteilungsgrund ist das Leben der Idee. Dieses kann vorkommen im bloken Begriff (theoretischer Gelehrter) ober im wirklichen äukeren Leben und Wirken (prattischer Gelehrter). Ersterer ist der eigentliche, der "vorzugsweise so genannte" Gelehrte, der "Vermittler zwischen der reinen Geistigkeit des Gedankens in der Gottheit und der materiellen Araft und Wirksamkeit", die dieser Gedanke durch die praktischen Gelehrten in der Welt erhält. Sein Beruf ist die Erhaltung der Ideenerkenntnis unter den Menschen und ihre Erhebung zu immer höherer Alarheit. Lettere dagegen greifen ein in die Welt, leiten selbständig und nach ihren eigenen Begriffen die menschliche Gattung, ordnen ihre gesellschaftlichen Verhältnisse, sind die praktischen Menschheitsführer (Regenten, Staatsmänner) nach der göttlichen Idee, sind die "unmittelbaren Berührungspunkte Gottes mit der Wirklichkeit". Diese zweite Rlasse bildet sich in der Schule der ersten. Ja, der Regent tann nicht Regent sein, ohne zuvor Gelehrter im engeren Sinne gewesen zu seins.

Nach der Weise der Mitteilung ihrer Begriffe von der Jdee gliedert sich die erste (theoretische) Alasse der Gelehrten wieder in zwei Unterarten, in die der Gelehrtenerzieher und in die der Schriftsteller. Die Idee darzustellen im Begriff ist die Aufgabe beider. Erstere stellen sie dar im mündlichen Vorrag, bilden Gemüter zur Empfänglichteit für die Idee und zur Ideenerkenntnis, wobei sie Rüchicht auf die Bildsamkeit dieser Gemüter nehmen müssen. Dies die Lehrer an niederen und höheren Schulen. Letztere brauchen keine solche Rüchicht zu nehmen, auf die subjektive Beschaffenheit der Menschen. Unbekümmert um diese legen sie ihre Begriffe von Ideen in abgescholssen von Beschern und Darstellern der Idee liegt die breite Schicht der bloß "Studierten" und Subalternen, die der Jdeenerkenntnis nicht fähig sind und ein untergeordnetes Gelehrtengeschäft betreiben müssen. Fichte nennt den Gelehrtenerzieher mit einer wenig glücklichen Bezeichnung den "mündlichen Gelehrten-Lehrer". Die Fähigkeit der Jdeenmitteilung durch mündlichen Vortrag ist eben die ihn auszeichnende Haupteigenschaft. Und dies gilt vom Lehrer an niederen wie an höheren Schulen. Auch erstere müssen zur lebendigen Wärme der Idee durchgedrungen sein und gehören also keineswegs zur Rategorie der subalternen Gelehrten. Schon im zarten Alter muß mit der Vorbereitung auf die Idee begonnen werden, wenn anders sie im Leben des Erwachsenen siegreich durchbrechen soll.

Freilich, was der Jüngling auf der niederen Schule nur geahnt, wird er erst auf der höheren, der Universität, deutlich begreisen, die göttliche Idee. Läht sich dieses deutliche Begreisen der Idee lehren? Reineswegs. Nur die Empfänglichkeit für die Id ee zu weden, liegt in der Macht des akademischen Lehrers. Fähigkeit zu bilden, die Idee aus sich selber zu entwickeln, über das blohe leidende Auffassen Erziehung. Und wie erreicht der akademische Erzieher seinen Iwed? Ebenso seispiel wie durch Unterweissung. Durch die eigene Empfänglichkeit für die Idee entwickelt er die fremde. Er lehre gleichsam durch die Tat, seise nie tiefe Achtung für die Wilsenschene Erläuterung seiner Lehre. Die tiefe Achtung für die Wilsenschene Erläuterung sor der Idee, die er selbst in seinen Leben bewährt, wird unversehens hinüberstrahlen auf den Schüler.

Daneben darf freilich das Künstlertalent des Gelehrten nicht unterschäft werden, "die Gewandtheit in der (sprachlichen) Gestaltung der Idee<sup>1127</sup>. Der ideale Gelehrtenerzieher (Dozent) besitt die Idee in so großer Lebendigkeit, Beweglichkeit und inneren Wandelbarkeit, daß er sie auf die mannigfaltigste Weise auszudrücken, in die verschiedensten Hüllen zu kleiden imstande ist. Sucht der Schriftsteller eine, und zwar die vollkommenste Form für die Idee, der "mündliche Gelehrtenlehrer" verfügt über eine Unendlichkeit von Formen und außerdem über die Aunst, in jeder Lage die für den Augenblict passen und außerdem über die Aunst, in jeder Lage die für den Augenblict passen und die Spur frischen Ledens. Nur unmittelbar ledendiges Denken beledt fremdes Denken. Unter seinen Händen blühe die göttliche Idee gleichsam immer von neuem auf, bleibe immer jung, so wie er selbst. "In diesem Justand der frischen geistigen Jugend erhalte er sich, keine Gestalt erstarre in ihm und versteine. Jeder Sonnenaufgang dringe ihm neue Lust und Liebe zu seinem Geschäft." Verspürt er in sich nicht mehr dieses ledendige Regen der Idee, so trete er ab vom Schauplaz. Auch dies gehört zur Rechtschaftenheit des Gelehrten. "Bleibe keiner in diesem Areise, in welchem die Form der Mitteilung anfängt, zu erstarren, keiner, dem nicht fort die Quelle der Jugend fliehet."

Erfüllt der Gelehrtenerzieher alle diese Forderungen, so ist er wahrhaft ein "Priester der Wissenschaft", würdig neue Priester zu weihen und den Edelstein der göttlichen Idee weiter zu reichen an zufünftige Geschlechter. Andernfalls hätte er gut getan, den Beruf des Gelehrtenlehrers nie zu ergreifen. "Wer sich nicht in dem lebendigen und klaren Besitz der Ideen weiß, der zeigt, wenn er auch nur gewissenhaft ist, seine Achtung für den Beruf eines akademischen Lehrers durch die Nichtübernehmung desselben."

Fichte unterscheidet den vollendeten vom werdenden Gelehrten oder Studierenden<sup>28</sup>, von dem weiter unten im Kapitel "Gelehrtenerziehung" zu reden sein wird. Den Unterscheidungsgrund bildet die Stellung zur Idee. Beim sich bildenden Gelehrten befindet sich die Ivee noch im Justand des Ringens nach Alarheit. "Einzelne Lichtfunken springen schon von allen Seiten ihm entgegen und schließen eine höhere Welt vor ihm auss". Aber das Ganze liegt noch in Nacht. Dieser Werdende ist noch nicht "im Gebiet der Freiheit" erschienen. Anders der Vollendete. Er hat die göttliche Ivee durchdrungen. Sie hat sesten ihm gewonnen, ist seitzum, ja ein Bestandteil seiner Persönlichteit geworden. Mehr noch, sie hat seine Person verzehrt, vernichtet. Diese Person ist nicht mehr an und für sich da, sie bildet nur noch die sinnliche Erscheinung des Daseins der Jdee. Die Jdee ist das "einzige und unveränderliche Lebensprinzip des Gelehrten", waltet durch ihn hindurch, entwickelt alles in ihm mit absoluter Notwendigseit, bricht sich mit stiller Gewalt Bahn. Die Jdee löscht allen Egoismus und alle Selbstliebe aus. Sie lebt und liebt sich selehrten: unaussprechliche Liebe der göttlichen Idee zu sich selehrten: unaussprechliche Liebe der göttlichen Idee zu sich selbst im menschlichen Individuum, "amor intellectualis dei".

Wendet sich der Gelehrtenlehrer mit seiner Ideenmitteilung an die Zeit, der Schriftsteller schreibt für die Ewigkeit. Jener wirkt ins Unendliche nur, wenn er hoffen darf, neue Lehrer zu bilden, die wiederum andere Gelehrtenerzieher erziehen. Diesem sind keine Grenzen gesteckt. "Unabhängig von der Wandelbarkeit spricht sein Buchstabe in allen Zeitaltern an alle Menschen, die ihn zu beleben vermögen, und begeistert, erhebt und veredelt bis aus Ende der Tage<sup>294</sup>.

In der Jdeenmitteilung besteht die Würdigkeit und Heiligkeit des schriftstellerischen Berufs. Die Idee in der vollendetsten Form, auf sprachlich beste Weise auszudrücken, dies ist sein Streben. Dabei braucht er sich der Empfänglichkeit anderer nicht anzupassen, wie der Gelehrtenerzieher. Er konstruiert sich seinen Leser. Immer aber ist zweierlei von ihm zu fordern. Einmal, daß er die Idee auf eine neue, noch nicht dagewessene Weise aus sich hervorbringe und darstelle. Wer nichts Neues zu sagen hat, soll überhaupt nicht schrieben. Sodann: die Idee muß reden, nicht der Schriftsteller. Die Art und Aunst der Idee lebe allein, und die Individualität des Schriftstellers trete zurück, ja ersterbe ganz. Und wie der Gelehrtenlehrer nach möglichster Bielseitigkeit im Ausdruck streben muß, so der Schriftsteller nach sprachlicher Bollendung. Im Grunde aber ist es die Idee selber, die sich die Sprache formt.

3. Das Gelehrtenideal von 1811. Fichtes Gelehrtenideal hat sich nach 1805 immer tiefer ins Platonische hineinge= wandelt. Wie der Verfünder des Ideals selbst unter dem Drucke der politischen Zeitumstände, wie auch infolge persönlichen Mißgeschids (der Krankheit von 1808) sich immer mehr aus der Sinnenwelt in die Heimat aller Geister zurückverlor, um in ihr das wahre Seinsglud zu genießen, so läkt er auch seinen Gelehrten immer mehr die Rolle des weltentrückten Lehrers, des gottergriffenen Berkünders und Propheten des Abersinnlichen spielen. Ficte hat Plato wohl nie gelesen. Aber es flingt wie eine Reminiszenz aus dem 7. Buch des Staates, wenn er am Ende der ersten der fünf Vorlesungen über die Bestimmung der Gelehrten von 1811 den Gelehrten als den geistig Sehenden von der großen Masse der geistig Blinden unterscheidet 30. Ein neuer Sinn ist ihm gewachsen, der dem Durchschnittsmenschen fehlt. Ein inneres Auge, das "geistige Licht" ist in ihm aufgebrochen, die "Sehe" der übersinnlichen Welt. Er ist herausgetreten aus Platos Höhle. Er hat den Glanz der Ideen geschaut. Zurückgelassen hat er hinter sich die "innerlich Blinden", die das geistige Licht leugnen und dabei von einer geheimen Furcht gequält werden, es möchte doch sein. "Schutredner der Erbärmlichkeit !" Behauptet wohl je ein leiblich Blinder, es sei keine Farbe, weil er sie nicht sieht? Und der geistig Blinde behauptet es. Hätte er unrecht, nun ja, er würde nichts mehr gelten mit seinem irdischen, ungöttlichen Sinn.

Die Weltentrücktheit des gelehrten Sehers ist freilich nur in bedingtem Sinne zu verstehen. Von der Tragik, die Platos Höhlengleichnis umwittert, ist im Gelehrtenideal des kernigen Tatmenschen Fichte wenig zu verspüren. Gewiß, sein Reich ist nicht von dieser Welt. Das Wissen, das der Seher in sich trägt, ist nicht jenes niedere, erborgte, von den Dingen der Sinnenwelt abgelesene Wissen, das eine bloße Wiederholung darstellt dessen, was schon einmal war, ein Nach= und Spiegelbild, ein Schatten und Schemen des sinnlichen Seins<sup>21</sup>. Fichtes Gelehrter unterscheidet sich vom Ungelehrten vielmehr durch den Besitz des höheren apriorischen oder absoluten Wissens, das, göttlichen Ursprungs, aus sich selber schafft und quillt, sich durch sich selbst gestaltet, als "Bild des inneren Seins und Wesens der Gottheit". Und dieses apriorische Wissen ist "tatbegründend", will Vorbild werden eines Seins, fordert und zeichnet vor ein Handeln. Hierin besteht allein der Wert alles wahren, d. h. göttlichen Wissens, daß es danach strebt, einzugreisen in die Wirklichkeit, fortzeugend Gutes zu gebären. Fichtes Gelehrter, der Träger dieses tatbegründenden Wissens, hat bei allen Wandlungen, die er seit 1794 erfahren, den Drang zum Handeln, die praktischen Tendenz als seinen Wesensgrundzug bewahrt.

Dieser Seher erscheint jetzt gleichsam als der Geburtshelfer der Gottheit auf Erden. Er ist der Vermittler der sinnlichen und übersinnlichen Welt. Die geistige Fortschöpfung der Welt steht niemals still. Gott entwidelt in dieser geistigen Welt (d. h. im Leben und Denken der Menschen, der einzig wahren Welt) sein Bild zu immer neuer Alarheit. In einzelnen erleuchteten Punkten der Geisterwelt (den Sehern) erwacht er als geistiges Gesicht, als Bild, Idee. Dies Gesicht macht sich selbst als Anschauung im Seher. Der Seher besitht hier teine Freiheit. Gott-Diffen waltet in ihm. Mit dieser Offenbarung Gottes im Gesicht des Sehers ift aber das alleinige Wirken Gottes zu Ende. Nun tritt hinzu die Freiheit und Selbständigkeit des Menschen, der die Wirkung des göttlichen Bildes fortpflanzt über das ganze Geschlecht. So steht die Freiheit des Sehers, wie Fichte in der 5. Borlesung spltematisch entwickelts, in einer Mittelwelt der Geister zwischen dem Sein'Gottes und dem Sein als Nachbild oder der Sinnenwelt, deren einziger Zweck darin besteht, daß das Bild Gottes eben in ihr erscheine. Ift sie doch ein unentbehrliches Symbol, nicht mehr, für den Irdischen das Mittel der Erkennbarkeit der wahren übersinnlichen Welt28. Sierin ihr relativer Wert, in diesem Ausdeuten des Abersinnlichen. Sie ist die "Bedingung der Sichtbar-

teit der übersinnlichen Welt", der "Ersichtlichkeit" des göttlichen Bildes, seiner "Berklärung" (Ausdeutung) ins Unendliche. Und hier bestimmt sich nun die Aufgabe von Fichtes Seher, der den Engeln und Dämonen vergleichbar als ein übermenschliches Wesen in der Mittelwelt der Geister wohnt, grenzend an die Sinnlichkeit, grenzend an Gott-Wilsen. Er "verkläre" Gott in der Welt. Dies seine Bestimmung! Der leuchtenden Punkte einer, in denen das Gesicht Gottes aufblikte, wirke er, "daß sein Bild immer fort in neuer Rlarheit heraustrete in die sichtbare Welt aus seiner ewigen Unsichtbarkeit"34. "Nur in dieser Verklärung Gottes rückt die Welt weiter und alles eigentlich Neue, was in derselben vorkommen fann, ist die Erscheinung des göttlichen Wesens in neuer Alarheit. Ohne diese steht die Welt stille und es geschieht nichts Neues unter der Sonne. Und so wird denn dieser Bisser durch sein tätig gewordenes Willen zur eigentlichen Lebenstraft in der Welt und zur Triebfeder der Fortsekung der Schöpfung."

Man halte Fichtes religiösen Menschen und den gelehrten Seher, wie er in den Borlesungen von 1811 heraustritt, nebeneinander und man wird das Besondere in beiden erkennen. Das Leben in der Idee, im göttlichen Bilde ist beiden gemeinsam. Das Unterscheidende liegt im Moment des "tatbegründenden Bissens". Religion als Erlebnis und Anschauung, und Religion als Antrieb wurde schon in den "Reden" auseinandergehalten. Kontemplation und tätiges Eingreisen in die Welt bezeichnen den Grundzug dieser beiden höchsten Menscheitstypen.

Fichte hat in den Vorlesungen von 1811 den gelehrten Seher selbst mit dem "Nur-Religiösen" konfrontiert<sup>36</sup>. Auch dem "Bloß-Religiösen" erscheint ja die übersinnliche Welt. Aber, so führt er aus, nur die innere Welt wird in ihm gestaltet nach dem Willen Gottes. In die äußere, sinnliche schöpferisch umgestaltend einzugreifen, fühlt er sich nicht gedrungen. Er bleibt bei der Anschauung stehen, läßt die Welt wie sie sie ist, duldet und fügt sich ins Unabänderliche und hofft auf ein Zukünstiges. Seine Grundstimmung ist tatenlose Resignation. Das Abersinnliche schwebt "bloß überhaupt" in ihm, das Bild Gottes behält bloß formalen Charakter. Anders der Gelehrte. Ihm wird das Bild material, qualitativ, reißt ihn über die bloße Anschauung fort zur Tat, zum Ausströmen "in die Umgebung", zum Verändern und Umgestalten der sinnlichen Welt nach dem Bilde Gottes. Religiös auch er. Er läßt allein den göttlichen Willen in sich walten. Und ohne Religion keine wahre Wissenten zus oder sie führt zu derselben hin." Aber ähnlich dem "Hochmoralischen" verharrt er nicht in der Anschnlich dem Bildes in die Sinnenwelt hinein. Religion sit für den Moralisten Fichte wohl das Höchste, aber nicht das Letzte. "Handeln, handeln, das ist es, wozu wir da sind." So 1794 im Munde des Stürmers und Drängers. Und so noch jeht.

Und ein zweites Moment. Der Drang zur Tat konstituiert noch nicht das Besondere des wissenschaftlichen Menschen. Dieser schwebt Fichte doch stets vor Augen, wenn er vom Gelehrten redet, so sehr sein Ideal auch ins Nebelhaft-Uberwissenschaftliche, ins Prophetentum zu verfließen scheint. Die klare Einsicht in das Getriebensein durch Gott ist es, was Fichtes "Gelehrter" vor dem Nur-Religiösen (und nicht nur vor ihm) voraus hat, die "Einsicht in die weltgestaltende Araft der übersinnlichen Begriffe". Ein Gelehrter, der nicht wühte, wer ihn treibt, der als stummes Wertzeug in den Händen Gottes läge, erscheint Fichte unverein= bar mit seinem Ideal<sup>38</sup>. Ja mehr noch: dieser Gelehrte muß Renner beider Welten sein, zwischen denen er vermittelt, also auch der niederen, der sinnlich=realen. Es ergeht an ihn die strenge Forderung, "das Gesicht genau zu bestimmen bis auf den Boden der wirklichen Erfahrung herab"37, wie Fichte des öfteren wiederholt. Zwischen ihm und der wirklichen Welt darf keine trennende Rluft bestehen. Andernfalls könnte sein Wilsen ja nicht tatbegründend sein, seine gottverklärende Sendung bliebe undurchführbar. Alare Einsicht also in zwei Sphären, in die des Gott-Wissens, des reinen Soll, und in die zu bildende der realen Welt, "dis auf den Boden der wirklichen Erfahrung herab", Ein rein theoretisches Moment neben dem praktischen als das Wesen des Gelehrten ausmachend, und daneben eine in Fichtes Denken sonst seltene Anerkenntnis der Erfordernisse der Wirklichkeit.

Krüber war dies anders. Die Menschheit der alten Welt war nicht auf die flare Einficht gestellt. Begeisterungsfähigteit verband damals den gotterfüllten Seher mit der Menge. Begeisterung galt als vollgültiger Beweis göttlicher Sendung und des Besitzes der Idee. Und ungesehen flok sie hinüber auf die Menge, und wirkte in der Welt durch sie. Die Epoche der "Propheten und Wundertäter" ist vorbei. Diese Berufsflasse ift ausgestorben, das Band der Begeisterung zerrissen. Das Menschengeschlecht hat sich verwandelt, wie Fichte in der fleinen Geschichtsphilosophie der 2. Vorlefung entwidelt. Die zweite Menschheit, die heute lebt, ist aus dem Zeitalter der Instinktherrschaft berausgetreten. Sie hat ihre Bestimmung erfaßt, mit Freiheit durch Bernunft fich zu "machen", zur Geistigteit sich zu erheben. Beute will ein jeder den Willen Gottes durch fich selbst vernehmen, sucht jeder durch sich selbst ohne Mittler Eingang zur überstmulichen Belt. Die Wunder haben ihre Beweistraft verloren. "Klare Einsicht des Rechten" ist an ihre Stelle getreten. Die Menschen denken jetzt vor dem Handeln. Und allo wird auch die Stellung des gelehrten Sehers zum Geschlecht eine veränderte sein. Er wird sich an das theoretilche Vermögen wenden müssen, nicht mehr an das emotionale. "Rlare Einsicht wenigstens der entschiedenen Mehrheit des menschlichen Geschlechts", dies wird die Voraussetzung sein des Eingreifens der Idee in die Birklichkeit. Allgemeine Erleuchtung wird der Tat vorausgehen müllen, eine neue Mättelwelt, "eine Sinnenwelt im Innern des Menschen" wird zunächst ju ichaffen fein, ehe die übersinnliche Welt des Sehers mit der äukeren Sinnenwelt in Verbindung treten tann. Die erste Auf-

Bergmann, Sichte.

12

gabe wird jetzt sein, "die Weltanschauung eines jeden nach der übersinnlichen Ordnung der Dinge zu bilden und diese zuerst einzuführen in sein Auge, von welchem aus sie leicht sich auch seiner Hand bemächtigen wird". Den "langsamen Weg der Belehrung" wird der Seher beschreiten müssen. Seine Aufgabe wird in Jutunst sein: "sich mit seiner Ansicht herunterzubilden zum Volk, das Volk aber heraufzubilden zu sich", die Klust zwischen der klaren Einsicht beider ausgefüllt ist und die Organe der Ideen eingreifen können in die Wirklichkeit. Hier ist der Punkt, wo die höhere Notwendigkeit der Volkserziehung (s. u.) wie der Gelehrtenbildung unmittelbar aus dem Wesen des Selbstun, wie ihn die heute lebende Menschheit erfordert, heraustritt. Seher und Volk sind einander entgegenzubilden, ein Ziel, das, wie Fichte meint, vielleicht immer unerreichbar bleibt.

Noch ist auf eine Besonderheit in dieser letten und abschließen= den Fassung des Fichteschen Gelehrtenideals zu achten. Der Gelehrte hat sich organisiert. Er ist zusammengetreten zur "eng verbundenen und miteinander verwachsenen Gelehrtenge= meinde"38. Die vereinzelte Seherindividualität, so scheint Fichte zu folgern, vermag die Fülle der Gesichte nicht zu umschließen, vermag immer nur einen Strahl der ins Unendliche sich zerspalten= den göttlichen Idee zu erfassen. Auf sich allein gestellt ist er ohnmächtig. Erst aus der Wechselwirtung mit der Gemeinschaft quillt ihm seine Fülle und Macht. "Seine Araft und sein eigentümliches Wesen verfließend durch das Ganze, er selbst wiederum sich fortbildend nach dem Ganzen", so trete er hin als Mittler der sinnlichen und übersinnlichen Welt und erfülle seine Aufgabe, die menschliche Gesellschaft zu immer höherer Bollkommenheit zu erheben. Die innere Gliederung dieser Gelehrtengemeinde entspricht der früheren in Lehrer und Staatslenker. Liegt es dem Lehrer ob, sich selbst, den gelehrten Stand, das Volt zu bilden zur Einsicht des Abersinnlichen, so ist es die Aufgabe der "Staatsverwaltung im höheren Sinne", "das Gesicht der übersinnlichen Welt zum wirtlich erscheinenden Sein zu machen". Die staatsverwaltende Behörde bildet mithin gleichsam "den tätigen Körper aller gelehrten Bildung als des einwohnenden Geistes", und also "das unmittelbar einführende Glied der übersinnlichen Weltordnung in die sinnliche". Bisher mochte wohl auch der Staatsbeamte teilweise noch zum Bolk, d. h. der "der Gesichte unfähigen Menge" gehört haben. Fichte erneuert die Platonische Forderung in ihrem umfassen. Fichte erneuert die Platonische Forderung in ihrem umfassen Sichte Bildung hindurchgegangen und ihren Zweck, den Erwerd der Zweenerkenntnis, in lebenslänglichem Streben erreicht hat.

Und doch hat Fichtes Gelehrtenideal in diesem letten Entwurf nach seiner inhaltlichen Seite hin eine wertvolle Bereicherung erfahren. Ein neues Glied ist ihm eingefügt, von dem früher nicht die Rede war. Neben den Gelehrtenerzieher und Staatsleiter, d. h. den theoretischen und praktischen Verwalter und Gestalter des göttlichen Gesichts tritt jekt der ästhetische Seher und Bildner der Jdee, der Künstler und Dichter, der das Bild Gottes in seiner allgemeinen Form der Menschheit vor Augen hält, ohne damit zur bestimmten Tat antreiben zu wollen, ohne "einen wirflich hervorzubringenden Weltzustand zu fordern"30. Sierdurch unterscheidet sich sein Arbeitsanteil am Verkärungswerk der göttlichen Idee von dem der beiden andern Inpen. Seine Aufgabe ift rein propädeutischer Natur. Sie besteht darin, "die Geistigkeit der Menge immerfort in Bewegung und diese Menge auf dem Boden, welchem Gesichte entkeimen, zu erhalten, — — nur das allgemeine Organ für die übersinnliche Welt in Tätigkeit zu erhalten"40. Auch vermag der Dichter ein Stück jener "unbegreiflichen Fortpflanzung der Begeisterung", die den Seher alter Zeiten mit dem Bolt verbunden, wenigstens "innerlich in der Borstellung" der modernen Menschheit zu überliefern, eine Reminiszenz an frühere Zeitalter ber Begeisterung, ba der Dichter vom wilsenschaftlichen Menschen noch nicht getrennt erschien. Aus dieser 12\*

Wendung tann entwommen werden, daß Fichte die Runft doch nicht nur unter dem Gesichtspunkt ihrer volkserzieherischen Bedeutung betrachtet hat. Es bleibt zu bedauern, daß Fichte sein Gelehrtenideal nirgends von der ästhetischen Seite her tiefer zu interpretieren unternommen hat. Er beleuchtet es von der wissenscheitichen und pädagogischen, religiösen und sozialpolitischenSeite. Sein Gelehrter erscheint als Philosoph und Erzieher, als Priester und Regent, aber nur gelegentlich einmal als Künstler. Sehr verwunderlich bei einem Freunde Schillers und Verehrer Goethes.

## IV.

## Der religiöse Mensch der Jutunft.

1. Fichtes Religionslehre vor 1800. Daß ein dunkles Erlösungssehnen am Grunde einer jeden Menschensele wacht, diese Erkenntnis iht schon dem Jenenser Fichte geläusig<sup>1</sup>. Gibt es wohl eine nicht ganz oberflächliche Natur, in deren Dasein nicht einmal der Moment gekommen, wo sie sich fragt inmitten der Freuden und Geschäfte des Lebens, ob dies alles nun wirklich unsere einzige Bestimmung sei. "Sage man es, wie man wolle, ruft Fichte, der Atheismusstreiter aus, dieser Aberdruch an dem Vergänglichen, dieses Sehnen nach einem Höheren, Bessen und Unvergänglichen liegt unaustilgbar im Gemüte des Menschen."

Im Jahre 1799, da Fichte noch unter dem Eindruck des Rantischen Religionsmoralismus steht, ist es die Erfüllung des Pflichtgebots, von der er sich den Erlösungsatt erhofft. Pflichterfüllung um ihrer seldst willen kann dem edlen Menschen das zum Etel gewordene menschliche Tun und Treiben noch erträglich machen. Nur um der Pflicht willen kann dies an sich wertlose Leben ihm heilig sein. Und wie dies? Die Pflichterfüllung erhebt ihn über alle sinnlichen Antriebe und Endzwecke, weil das "Wollen der Pflicht, schlechthin weil es Pflicht ist", ein Wollen ist, das keinerlei sinnliche Triebsedern hat, sondern nur das Aberssinnliche des Gedankens. Auf die Gesinnung, nicht auf das Objekt der Tat kommt es an. Und die Gesinnung, die Denkart versetst in eine andere Welt<sup>2</sup>.

Und doch erkennt Fichte schon damals, daß die bloße Pflicht= erfüllung jenes "wunderbare Sehnen" der Menschenbruft allein nicht zu stillen vermag. Die sehr sie auch die begleitenden Schmerzgefühle jenes Sehnens in Ruhe und Frieden zu verwandeln geeignet ist, jenes Sehnen will mehr, es "heischt Befreiung von den Banden des Sinnlichen überhaupt in unserm ganzen Zustande". Freilich ist es in jener Zeit für Fichte noch die moralische Natur, die uns den Weg weist ins Abersinnliche, uns wenigstens den Bugang eröffnet zu der höhern Welt, die von der sinnlichen Natur unabhängig ist, uns zum Bewußtsein bringt, daß wir "durch Befreiung unseres Willens von der Sinnlichkeit der Befreiung von demselben in Absicht unseres ganzen Zustands wenigstens würdig werden". Die Befreiung unseres Willens wird uns Mittel und Unterpfand der Befreiung unseres ganzen Seins. Erstere tönnen wir uns selbst, lettere können wir uns nicht selbst verschaffen. So entsteht durch Erfüllung des Pflichtgebots die Gewißheit und das Bewuhtsein einer höheren, über alle Sinnlichkeit erhabenen Bestimmung. Jeder gebildete Mensch wird es in sich finden. "Es ist so gewiß als unser eigenes Dasein."

Die Wissenschaftslehre bringt dieses Bewußtsein in einen notwendigen Jusammenhang. Sie zeigt, daß es der zwar nie zu erreichende, aber unaufhörlich zu erstrebende Zweck unseres Dasein sei, "daß das Bernunftwesen absolut und ganz frei, selb= ständig und unabhängig wird von allem, das nicht selbst Bernunft ist". Das ist unsere Bestimmung, die sich uns in jenem unaustilgbaren, durch kein irdisches Gut zu befriedigenden Sehnen ankündigt. Seligkeit ist diese "absolute Selbstgenügsamkeit der Bernunft, jene gänzliche Befreiung von aller Abhängigkeit".

Diese Seligkeit erstrebe ich nicht als Genuß, sondern als Ju= stand der Würde, der mir zukommt als vernünftigem Wesen. "Und als das einzige (aber untrügliche) Mittel der Seligkeit zeigt mir mein Gewissen die Erfüllung der Pflicht" um der Pflicht willen.<sup>3</sup> Das ist die unmittelbar in meinem Innern aufgestellte Heils= ordnung, eine feste Ordnung, "nach welcher notwendig die reine moralische Denkart selig mache, sowie die sinnliche und fleischliche unausbleiblich um alle Seligkeit bringe".

Das also ist das Wesentliche der Religion, daß der Mensch "auf den Glauben an diese Ordnung einer moralischen Welt, dieses Abersinnliche, über alles vergängliche, unendlich erhabene Göttliche sich ftute". "Die verschiedenen Beziehungen jener Ordnung auf sich und sein Handeln" mag er nun der leichteren Berftändigung halber in den Begriff eines existierenden Wesens zusammenfassen und dieses Gott nennen. Dies sei ihm erlaubt. Notwendig ist es aber nicht, dies "Zusammenfassen des unmittelbar in seinem Innern sich offenbarenden Verhältnisse einer übersinnlichen Welt zu ihm" im Begriff Gott. Der Begriff ist ein Sekundäres, später Entstehendes. Das Erste, Unmittelbare, die Hauptsache ist und bleibt "die Beziehung einer übersinnlichen Weltordnung auf unser sittliches Gefühl". Das Verhältnis aufzuheben und das Gefühl vom Beariff abhängig zu machen, ift Schwäche des Serzens. Und wer gar einen von unserer moralischen Natur unabhängigen Begriff vom Wesen Gottes verlangt, den substantiellen Gott wie die bisherige Theologie, hat Gott nie erkannt.

"Moralität und Religion sind absolut eins, beides ein Begreifen des Abersinnlichen, das erste durch Tun, das zweite durch Glauben"4. "Erzeuge nur in dir die pflichtmäßige Gesinnung und du wirst Gott erkennen und für dich selbst schon hinieden im ewigen Leben dich befinden". Der Glaube an Gott und Unsterblichkeit gründet sich also auf pflichtmäßige Gesinnung, ein Saz, der sich aber nicht umkehren läßt. Und "Religion ohne Moralität ist Aberglauben, die den Unglückseligen mit einer falschen Hoffnung betrügt und ihn zu aller Besserung unfähig macht". So konnte Fichte zur Zeit des Atheismussstreites noch schreiben. Wenige Jahre später hat sich seine Ansicht verschoben. In den Grundzügen wird dieser von Kant inspirierte Religionsmoralismus als ein bloher Abergang zur wahren Johanneischen Religionslehre behandelt<sup>5</sup>. Mehr als bisher gilt nun die Befriedigung des moralischen Sinnes als blohes Mittel, um dem ihm verwandten Sinn für das Ewige (dem religiösen Sinn) seine Richtbefriedigung nur um so stärker fühlbar zu machen. Und in der "Anweisung" ist eine scharfe Trennung vollzogen zwischen Moralismus und Religiosität, wie sie 1799 bem Geist nach zwar schon angedeutet, formaliter aber mit Karen Worten abgeleugnet wird.

Freilich besteht auch in jener Zeit der engsten Berknüpfung von Moralität und Religiofität zwischen beiden doch eine feinere Unterscheidung, die sich als Endresultat einer Polemit ergibt, die Fichte im Anfang des Jahres 1799 in dem bekannten Fragment "Rückerinnerungen, Antworten, Fragen" gegen den Hallenser Wolffianer Eberhard und seine Streitschrift "Aber Fichtes Gott" geführt hat. An dem Dogma, das Moralität sozusagen identijch sei mit Vernunft, wird freilich in jener Zeit nicht gerüttelt. Der Mensch besteht nur, insofern er guf bem Boben der Vernunft steht. "Ohne Moralität ist er auch in seinem theoretischen Wissen nur Tier, nur Organisationsprodutt". Und doch erkennt Fichte schon damals die innere Notwendigkeit, das Religiöse aus dem Universalismus des Moralischen herauszulösen, um so dem Borwurf zu begegnen, daß er die Religion nur dem Namen nach stehen lasse, "während blok Sittlichkeit übrig bleibe"?. Und wie dies? Im Gedanken des pflichtmäßigen Handelns und der pflichtmähigen, also religiösen Gesinnung ist eine Mannigfaltigkeit von Gliedern zu unterscheiden. Die pflichtmäßige Bestimmung meines Willens ist das erste. Sie hängt ganz allein von mir ab. Damit ist die moralische Gesinnung bereits vollendet. Das zweite Glied ist "die Aberzeugung einer Ordnung oder eines Gesetzes, nach welchem aus der pflichtmäßigen Gesinnung auch wirklich der absohnte Vernunftzweck hervorgeht". Es soll etwas aus dieser Willensbestimmung folgen, was über den Bereich des eigenen sittlichen Willens hinausliegt, was aber doch angenommen wer-

184

den muß, wenn meinem Handeln Sinn und Bedeutung zukommen soll. "Es ift der religiöse Glaube, der das zweite an das erste knüpft - - und in diesem zweiten beruht die Religion." Das "Unmittelbare der Religion" ist also die absolute, unser pflichtmäkiges Handeln als ein besonderes begleitende Gewißheit und Aberzeugung von der Möglichkeit, durch die pflichtmäßige Beftimmung unseres Willens, traft einer göttlichen Weltordnung, den 3wed der Vernunft auch außer unserem Willen zu befördern\*. Und dieser Glaube entspringt keinem Rasonnement, er ist ursprünglich, unmittelbar. "Es tritt schon hier Religion ein; oder eigentlicher, hier ist das erste Verbindungsglied zwischen reiner Moral und Religion." Das flingt denn doch schon ganz anders als noch in der Appellation, wo es tategorisch hieß: "Moralität und Religion sind absolut eins". Dazu tritt nun noch als das die Religion eigentlich konstituierende Element innerhalb jenes ursprünglichen Glaubens die Voraussekung eines absoluten Prinzips, das die vermünftigen Wesen in der Identität ihres Selbstbewuktseins erhält und ihr Fortschreiten zum Endzwech der Vernunft ermöglicht. "Dies nun ist Religion." Fichtes religiöses Glaubensbekenntnis lautet sonach am Ende des Atheismusstreites: "Ich und alle vernünftigen Wesen und unsere Verhältnisse zueinander sind durch ein freies intelligentes Brinzip erschaffen(!). werden durch dasselbe erhalten und unserem Vernunftzwecke entgegengeführt, und Mles, was nicht von uns abhängt, um jenen höchsten 3wed zu erreichen, geschieht ohne all unser weiteres Jutun, burch die weltregierende Macht desselben ohne allen 3weifel<sup>10</sup>."

Dies Bekenntnis bedeutet schon die Seldstauflösung des Religionsmoralismus, von dem in Fichtes späterer Religionslehre kaum mehr die Rede ist. Es enthält zugleich eine starke Ronzession an den biblischen Schöpfungsmythus und die üblichen Gottesvorstellungen. Man darf sich erinnern, dah Fichte diese "Rückerinnerungen, Antworten und Fragen" nicht zum Druck befördert hat.

Die Duplizität der Glieder im moralisch-religiösen Jusammenhang erläutert Fichte ein Jahr später durch ein Gleichnis<sup>11</sup>. Der Sämann sät seinen Samen. Dies ist seine freie Tat, ein von ihm selbst Abhängendes. Er tut es, damit der Same aufgehe und Früchte trage. Dies ist der Zweck seiner Handlung, ber aber nicht mehr ein von ihm selbst abhängender ist. Sein Säen ist die ausschlieftende Bedingung der Ernte, die befruchtenbe Rraft der Natur aber der letzte zureichende Grund. Wie der Samann und jeder sinnlich Handelnde an eine gesetlich ordnende Rraft der Natur, so glaubt der sittlich, d. h. pflichtmäßig Handelnde an ein moralisch-ordnendes, intelligibles Weltprinzip. Nur dieser Glaube macht die Tätigkeit beider zu einem zweckmäßigen Geschäft. Beide wilsen, daß sie wertvolle Körner nicht umsonst wegwerfen. Saat und Ernte sind verknüpft durch eine Gewißheit, die außerhalb der pflichtmäßigen Gesinnung tategorisiert, die als ein zweites Glied zu dem ersten hinzutritt. Und hier nun "der Ort des religiösen Glaubens"12, genauer "jenes Etwas im System des notwendigen Denkens, an welches der religiöse Glaube sich anschliekt und daraus hervorgeht". Der Ort des religiösen Glaubens ist "dieses notwendige Denken und Fordern einer intelligiblen Ordnung, Gesetzes, Einrichtung oder wie man will, nach welcher die wahre Sittlichkeit, die innere Reinheit des Herzens notwendig Folgen hat"<sup>18</sup>. Religiosität bleibt also nach wie vor höchste Blüte ber Moralität, auf ihrem Boden allein gebeihend.

So und nicht anders, meint Fichte, habe sich von jeher in den Gemütern aller guten Menschen aus dem Zweck des pflichtmäßigen Handelns heraus der Glaube an ein Göttliches entwickelt. Und nach keinem andern Gesichtspunkt dürfe der Bolkslehrer (Seelsorger) seinen Plan der religiösen Leitung einrichten. Ein Gottesglaube, der mehr enthält, als diesen Begriff der moralischen Ordnung, ist Erdichtung und Aberglaube und eines vernünstigen Wesens unwürdig<sup>14</sup>. Denn er könnte nur

Digitized by Google

der Glaube an eine moralische Unordnung sein, an "eine gesetzlose Willfür durch ein übermächtiges Wesen vermittelst sinnloser Zaubermittel".

Die Wandlung in Fichtes religionsphilosophischen Ansichten geht parallel mit der Wandlung, die seine theoretische Bhilosophie nach 1800 durchgemacht hat. Das moralische Fundament tritt allmählich zurück in der zweiten johanneischen, neuplatonischen Beriode von Fichtes Denken. In der Jenenser Zeit aber bildet die moralische Gewißheit, wie schon beim vorkritischen Rant, den einzigen der Stepsis trokenden Boden, verrichtet das, was bei Descartes das cogitare, die denkende Selbstgewißheit leistete. "Meine sittliche Bestimmung und was mit dem Bewußtsein derselben verknüpft ist, ist das einzige unmittelbar Gewisse, das mir gegeben wird, sowie ich mir selbst gegeben werde, das einzige, welches mir selbst für mich Realität gibt 15". "Es gibt keine Gewikheit, als die moralische, und alles, was gewiß ist, ist es nur insofern, inwiefern es unser moralisches Verhältnis andeutet." Im Auflatz "Aber den Grund unseres Glaubens an die göttliche Weltordnung"16 wird derselbe Gedanke so ausgedrückt: "Was du zufolge der prattischen Philosophie wahrnimmst, hat Realität, die einzige, die dich angeht und die es für dich gibt; es ist die fortwährende Deutung des Pflichtgebots, der lebendige Ausdruck dessen, was du sollit, da du ja sollit. Unsere Welt ist das versinnlichte Materiale unserer Bflicht; dies ist das eigentlich Reelle in den Dingen, der wahre Grundstoff aller Erscheinung." Der durchgeführte Steptizismus, dessen Aberwindungsmöglich. keiten Fichte um 1800 mehr als je beschäftigten (vgl. erstes Buch der "Bestimmung des Menschen"), gründet sich auf "die sehr wahre Behauptung", daß es nichts Bindendes für das freie Vorstellen gebe. Was aber bindet uns dennoch, was bewirkt, daß wir die Produkte unseres freien Vorstellens für unabhängige Dinge halten, eine Sinnenwelt als existierend annehmen? Ein Aberstinnliches, ein "An sich" hält und zwingt uns, auch seinem Widerschein, der Sinnenwelt, Realität beizumessen. Und dieses Aberschnliche, dieses "An sich" ist die Gewißheit unserer moralischen Bestimmung. Später hat Fichte diese gekünstelte Argumentierung der Jenenser Epoche gänzlich fallen gelassen und andere Wege zur Aberwindung des erkenntnis-theoretischen Zweisels eingeschlagen. Damit war denn auch für die Religionslehre eine veränderte Basis gegeben.

Ein Jug aber, der ein besonderes Charattermertmal der späteren Fichteschen Religionslehre ausmacht, ragt bereits in sein Denken der 90er Jahre hinein und beweist einerseits ben organischen Zusammenhang zwischen beiden Berioden, widerlegt andererseits die törichte Behauptung, Fichte habe infolge der Ereignisse des Atheismusstreits seine Aberzeugung bewußt modifiziert. Es ist der christlich weltflüchtige Zug, das tiefe Heimatsgefühl in einer geglaubten übersinnlichen Welt und demgemäh die Geringschähung des Sinnlichen<sup>17</sup>, die Fichte furz vor seinem Weggang von Jena sogar in den Geruch des Asketen gebracht hatte. "Die übersinnliche Welt ist unser Geburtsort und unser einziger fester Standpunkt." Der Charakter des wahren Religiosen ruht in dem einen Wunsch, "der seine Bruft hebt und sein Leben begeistert": Dein Reich komme und Dein Wille geschehe. Auker diesem hat nichts für ihn Reiz, er ist der Möglichkeit, noch etwas anderes zu begehren, abgestorben. Die Welt liebt er nicht, er ehrt sie nur als die "durch sein Gewissen ihm angewiesene Sphäre seines pflichtmäßigen handelns". 3wed wird sie ihm nie. "Seine Absicht geht immer auf das Ewige", und die Folgen seines pflichtmäßigen Handelns in der Welt sind ihm absolut gleichgültig. An sich sind sie sicherlich gut, denn sie sind pflichtmäßig, und so geschieht in ihnen der Wille des Ewigen, der notwendig gut ist. Von hier die unerschütterliche Freudigkeit im Leben des wahren Religiösen, von hier seine Seligteit.

Diese tiefinnerste Verwandtschaft der idealistischen, die Welt des Sinnlichen ableugnenden Wissenschaftslehre mit dem sittlich= asketischen Geist des Christentums erkennt und betom Fichte selbst ausdrücklich als eine ihrer höchsten Borzüge<sup>18</sup>.

2. Fichtes Religionslehre nach 1800. Wir entsimmen uns jenes Fichteschen Sahes von 1799: "Moralität und Religion sind absolut eins"<sup>19</sup>. Indem wir unsere Pflicht allein um der Pflicht willen erfüllen, das war Fichtes Meinung von einst, realisieren wir gleichsam ein Stück der übersimnlichen Welt in uns. Wir erheben uns damit über die sinnliche Welt, treten ein in die Geisterwelt, in das Reich der reinen Intelligenzen, werden ein Glied der unvergänglichen moralischen Weltordnung, die man Gott nennen kann; und indem sich uns der Glaube an das Dasein dieser überstinnlichen moralischen Weltordnung und an unsere Unwergänglichkeit in und mit ihr im pflichtgemähen Hanbeln zu unverbrüchlicher Gewicheit verdichtet, sind wir moralisch und religiös zugleich, moralisch, insofern wir handeln, religiös, insofern wir glauben. Religionslehre ist somt Lehre vom pflichtmähigen Handeln, Religion ist Moralität.

So der Fichte von einst, der mutige Jenenser Wissenschaftslehrer und Rämpfer gegen den falschen Religionseudämonismus und -dogmatismus des Zeitalters, der Schüler Rants und Freund Schillers. Anders der Religions- und Erlöfungslehrer von 1806.

Schon in den "Grundzügen" hat Fichte Religion und Moralität scharf geschieden<sup>20</sup>. "Reine Sittlichteit", Moralität ist ihm jetzt nicht mehr identisch mit Religion, sondern kann ohne sie bestehen. Die Religion vollendet nur die Würde des Menschen. Und wie das?

Fichte unterscheidet dort brei Menschheitstypen, den Triebmenschen, den moralischen und den religiösen Menschen. Der bloke Triebmensch, der eudämonistisch gesinnte Mensch der Aufflärung, folgt dem rohen Naturtrieb. Das ewige Gesetzt des Ganzen führt ihn stumm wie das Tier oder die Pflanze durchs Dasein, braucht ihn als Sache, als unedles Wertzeug, als bloke Maschine, ohne sein Wollen zu befragen. Er steht tief unter dem

sittlichen Menschen. Dieser gehorcht dem Pflichtgebot in seiner Bruft, ohne etwas dafür zu begehren, opfert ihm sein ganzes Sein, ohne Rücksicht auf irgendeine Folge. Aber versteht er sich dabei? Weiß er, was diese Pflicht sei und wolle, erklärt sich ihm jenes Soll schlechthin, dem er sich im stummen Gehorsam beugt? Nein! Denn gerade die Unverständlichkeit des Pflichtgebots bildet das hauptkennzeichen des echten Gehorsams. Allein, so heißt es jest, diesen Richtverstehen seines Selbst im pflichtmäkigen Sandeln ist der Bürde des Menschen als eines vernünftigen Besens un= angemessen. Gewiß, der sittliche Mensch folgt keinem blinden Naturhang mehr, sondern einem Begriff. Schon dies ist hoch und edel. Aber dieser Begriff ist nicht flar, der Gehorsam blind. "Mit verbundenen Augen wird er zu seiner Bestimmung geführt." Und bies verstöht gegen die Würde des Menschen. Ruht doch in seiner Vernunft ein Vermögen, hindurchzudringen zur Bedeutung des Pflichtgebots, die Binde von den Augen zu streifen. Solange dies nicht geschieht, ist noch Zwiespalt, Unklarheit, Unfreiheit, Mangel an absoluter Würde in der Wurzel seines Wesens, die erst die Religion beseitigen kann. Sie eröffnet ihm die Bedeutung des "Einen, ewigen Gesetzes". Der Religiöse handelt nicht nur pflichtmäkig, er fühlt lebendig in sich und begreift "das Geset der ewigen Fortentwicklung des einen Lebens", weiß unmittelbar, daß alle einzelnen Momente des irdischen Lebens "in jener ewigen Entwicklung eines göttlichen Grundlebens" liegen. "Mit unaussprechlicher Liebe, mit unnennbarem Entzücken taucht sein Auge in den Urquell alles Lebens und fliekt von ihm unabtrennlich mit ihm fort im ewigen Strome." Die Religion treibt den Menschen zu nichts, wie die Pflicht. Aber "sie vollendet ihn innerlich in sich selbst, macht ihn durchaus einig mit sich selbst und durch= aus frei und durchaus flar und durchaus selig, mit einem Wort, sie vollendet seine Würde".

Nicht, daß der religiöse Mensch etwas anders wolle als der moralische. Die Pflicht ist auch ihm die geistige Blüte des Lebens.

Aber das gebietende Soll der Pflicht kommt bei ihm zu spät. Wie vor der Moralität alle äukere Gesetzgebung, alle bloke Legalität verblakt und verschwindet, so verblakt und verschwindet vor der Religiosität selbst die erhabene innere Gesetzgebung, die Moralität. Eine übermoralische Höhenlage ist erreicht, wie im pflichtmäßigen handeln eine überlegale. "Der Gesetzgeber in unserer Bruft schweigt, denn der Wille, die Lust, die Liebe, die Seligkeit hat das Gesetz in sich aufgenommen." Es ist nicht mehr da. Es gebietet nicht mehr, zwingt uns nicht mehr zur stummen Pflichterfüllung und Aufopferung entgegen unserer Neigung, die dem blok moralischen Menschen oft so schwer wird. Der Riesentampf der Bflicht wird gar nicht mehr gekämpft, denn das Widerftrebende, das niedere Dasein, das unvolltommenere Leben, besteht gar nicht mehr für den religiösen Menschen. Denn Religion erhebt den Menschen über alle Zeit und Vergänglichkeit in die Eine Ewigkeit. "In dem einen göttlichen Grundleben ruht sein Blic und wurzelt seine Liebe." "Sein Blic ist daher immer der Blid der Ewigkeit und was er erblidt, erblidt er als ewig und in der Ewigkeit."

Das Schauen der Dinge sub specie aeternitatis, das transmoralisch seligie Leben und Weben in einem Allumströmenden, Göttlichen, das sogleich mit Fichte näher zu bestimmen sein wird, das ist Religion, etwas von der Moralität grundsäzlich Abgegrenztes. Damit ist Fichte aus der Welt des Kantischen Denkens, das in der Jenenser Entwicklungszeit für ihn wegweisend war, endgültig herausgewachsen und zur inneren Selbständigkeit gelangt. Und es zeigt sich hier wieder einmal, wie recht man tut, das Fichtesche Werk, wie es vor 1800 geschaffen wurde, nur als eine Evolution der eigenen Sophematik zu betrachten, ähnlich wie das literarische Werk des vorkritischen Rant von jeher nur als ein Suchen seiner selbst gegolten hat.

Freilich wirkt der alte religions-moralistische Standpunkt noch nach. So sehr Fichte betont, "daß jeder, der nur will, auf der Stelle selig sein tann", so sehr bleibt doch das Moralische die Brücke zur religidsen Bollendung. "Durch reine Sittlichkeit muß aber der Mensch notwendig hindurch, ehe er zur Religion kommen tann"21. Erst dem Geboriam, an den die Sittlichteit gewöhnt. geht die Liebe Gottes auf als seine führte Frucht und Belohnung. Auch in der Geschlächte geht die Menschheit den Beg vom niederen Triebmenschentum über die bloke Legalität zum Moralismus und von da in einem letten steilen Aufstieg zur Religiofität, diefe im höchsten Fichtisch-Johanneischen Sinne genommen. Der Staat gründet den geschlichen Justand der inneren und äußeren Reihe. Damit ist die Atmosphäre gewonnen, aus der sich das Reich der "guten Sitte" erhebt, verlörpert in der drijklich-demokratischen Gleichbeitslehre. Und so bereitet sich das Christentum allmählich den Schauplatz, "auf welchem es mit seiner ganzen inneren Herrlichteit hervorzubrechen bestimmt ist". Dies wird geschehen, wenn Fichte in der "Anweisung" das Wesen des johanneischen Chriftentums bestimmt, welches eins ist mit aller wahrer Religion und mit Richtes idealistischer Bernunftlehre selbst.

Fichte unterscheidet zwei Gestalten des Christentums, das Johanneische und das Paulinische<sup>28</sup>. Ersteres ist das allein echte, es stimmt zusammen mit den Grundtatsachen der Wissen schehere. Allein in der Logoslehre des Johanneischen Jesus erscheint Fichtes "wahrer Gott, in welchem wir alle sind und leben und selig sein können und außer welchem nur Tod ist und Nichtsein", jener "Gott, der Allerhöchste" der Meichisederreitgion, die Jesus wiederherstellte. Das Judentum und der jüdische Gott wird von diesem Jesus verworfen. Der mosaische Jehovah ist nur ein "untergeordneter Gott und Nachschöfte". Auch ist für die Besonderheit des Johanneischen Jesus charafteristisch, daß er sich nicht an das Räsonnement wendet, wie die Aufklärung, sondern "an den inneren praktisch zu entwickelnden Wahrheitssinn im Menschen", der sich in Christi Worten ausspricht: "So jemand will den Willen tun des, der mich gesandt hat, der wird inne werden, ob diese Lehre von Gott seit sich

Im Gegensatz zu diesem idealistisch interpretierten Fichtisch-Johanneischen Christentum entspricht der Baulinische Jesus dem rationalistischen Christentum der Aufklärung. Baulus war ein Jude. Sein Streben ging dahin, Christen- und Judentum zu verschmelzen, altes und neues Testament durch ein breites Lehrgebäude miteinander in Einklang zu bringen, den liebenden Gott Jesu mit dem ergrauten Jehovah, dem starten, eifrigen und Verträge schliekenden Gott der Juden und des gesamten Altertums mittels der altjüdischen Rechtfertigungs- und Sühn= opferidee zu verschmelzen. Er machte daher auch Sejus zum Juden, der er bei Johannes feineswegs ist. Mit dieser meisterhaften Sustematik wandte sich Paulus an das "vernünftelnde Raisonnement aller" und erhob den Begriff zum höchsten Richter. Die Folge dieses "Gnostizismus" war, dak nun ein jeder mitsprechen durfte. Das Selbstbenken und Selbstbegreifen war gleichsam sanktioniert. Und das "Paulinische Vermittlungsgeschäft" wurde der Gegenstand jener endlosen Dogmenstreitigkeiten der ersten nachchristlichen Jahrhunderte, bis eines Tages die Unfehlbarkeit der Ronzilien durch Stimmenmehrheit die Wahrheit ermittelte und allem weiteren Rasonnieren ein Ende sette. An Stelle des "Begreifens" trat nun das Nicht-mehr-begreifen-wollen. Credo quia absurdum.

Ahnlich die Reformation. Sie verwarf die Autorität der Ronzilien, fand aber einen neuen höchsten Entscheidungsgrund der Wahrheit im geschriebenen Wort der Bibel. Indem sie den biblischen Text verdeutschte, appellierte sie von neuem an das Urteil und das räsonnierende Begreissen der Gebildeten, schuf sie einen "neuen Gnostizismus" im Schoß der protestantischen Rirche, die sich nun bemühte, den Wortlaut der Bibel vernünstig zu erklären und so dem Buchstaden jenen hohen und allgemeinen Wert verschaffte, den er im Aufklärungszeitalter besaß.

Allein wie groß oder wie gering der Unterschied der tatholischen und der protestantischen Christenlehre im Grunde auch sein

Bergmann, Fichte.

13

mag, beide stehen auf dem unhaltbaren Boden der Paulinischen Theorie. Beide ruhen auf dem gleichen Hauptirrtum, dem Glauben an einen "willfürlich handelnden, Berträge machenden und dieselben nach Zeit und Umständen abändernden Gott". Der Streit zwischen Ratholizismus und Protestantismus dreht sich allein um die Mittel, diesen Glauben aufrecht zu erhalten. Der Glaube selbst ist der gleiche. Das nach Fichte allein echte Christentum des Evangeliums Johannes hat also keine von beiden Parteien. Dieses Fichtisch-Johanneische Urchristentum wendet sich an kein Räsonnement. Die Bibel ist ihm nicht Beweis, sondern Entwicklungsmittel. In ihm gilt allein der "innere Beweis am eigenen Wahrheitsssim und geistlicher Erfahrung". Und es ruht auch auf keiner Bertragsund Mittleridee, denn "der reine Christ kennt gar keinen Bund, noch Bermittlung mit Gott, sondern bloß das alte, ewige und unveränderliche Berhältnis, das wir in ihm leben, weben und sind"<sup>33</sup>.

Damit hat Fichte nicht nur die rationalistische Christenlehre des Aufflärungszeitalters in ihrem Unwert dargetan, sondern die christliche Theologie als Wissenschaft überhaupt und mit allen ihren Ansprüchen aufgehoben. Fichte ist sich dieser Konsequenz wohl bewußt<sup>20</sup>. Seine Universität der Zutunft wird die theolo= gische Fahultät entbehren. Was am Wissenschaftsbetrieb der Theologen einzig noch Wert hat, gehört ins historische und philologische Gebiet. An Stelle des Dogmatikers tritt der religiöse "Bolkslehrer", dessen Lehre, wie später näher zu zeigen sein wird, identisch ist wurder Haussenschaft und Erlösungslehre des Fichteschen Ibealismus und des unversällichten Johanneischen Urchristentums. Alle Aufflärerei aber, aller Neologismus in der Theologie, wie er von den Nicolaiten betrieben wird, ist ühm ein Greuel und bekommt im Antinicolai<sup>26</sup> bittere Worte von ihm zu hören.

Alle Theologie, insofern darunter (nicht die Religionslehre, die Lehre von den Beziehungen Gottes auf endliche Wesen, sondern) "die Lehre von dem Wesen Gottes an und für sich selbst, ohne Beziehung auf endliche Wesen" verstanden wird, soll durch Ł

die Transzendental-Philosophie gänzlich vernichtet werden "als ein alle endliche Fassungstraft übersteigendes Hirngespinst"\* Hierin fühlt sich Fichte als echter Rantianer, und dies war sein geheimes, ihm selbst vielleicht nicht flar bewußtes Vorhaben, als er 1798 in seinen Journalaufsatz gemeinsam mit Forberg der zeitgenössischen Theologie den Fehdehandschuh hinwarf. Nur hatte er sich in der Person seines Gegners geirrt. Es stellte sich nämlich im Atheismusstreit zur Evidenz heraus, daß die wilsenschaftliche Theologie, wie sie an den Universitäten, namentlich in Tübingen und Gießen, gelehrt wurde, längst das Rantische Evangelium des Religionsmoralismus freudig aufgegriffen und sich zu eigen gemacht hatte, so daß Fichte selbst zugeben mußte, die gelehrten Theologen hätten sich in dieser Sache "zu ihrer Ehre betragen und den Vorwurf ausgelöscht, der seit so langer Zeit über ihnen geschwebt hat"". Fichtes theologische Gegner waren die sächsischen und watmarischen Konsistorialräte und Rirchenpolitiker, die der durch Rant inspirierten neuen Strömung innerhalb der wilsenschaftlichen Theologie noch ferne standen.

Es hat Fichte viel daran gelegen, den Nachweis zu erbringen, dah seine Religionslehre mit der des Johanneischen Christentum übereinstimme. In beiden findet er den "reinen und vollendeten Ausdruck der Bernunstt". Mit beiden kontrastiert das Paulinische Christentum, das er schon in den "Grundzügen" als Berirrung gekennzeichnet, damit alles Christlich-Dogmatische, Trinitätslehre, Sühnopferidee usw. ein für allemal von sich ablehnend. Es ist nach Fichte der folgenschwere Grundirrtum des Juden Paulus gewesen, eine äußere Beweissführung durch Wunder im Geist des alten Heidentums anzubieten, wovon das echte Johanneische Christentum gar nichts weih, und vor allem die Welt als durch einen willfürlichen Schöpfungsakt Gottes entstanden zu denken. Damit ist die christliche Gottesidee für alle Zeit entstellt und verdorben worden<sup>28</sup>.

Nach Johannes schuf Gott überhaupt nicht. Das Johannes-13\*

evangelium, das den "Geist und bie innigste Burzel von Jeju ganger Lehre" enthält, kennt keinen Dualismus von Gott und Belt. Es beginnt mit dem Say: "Im Anfang war der Logos, und der Logos war bei Gott und Gott war der Logos." In diesem Say liegt für Fichte die ganze echte monistische Religionslehre enthalten. Logos ist das vernünftige Denken, der Beariff, das mit Gott identische Urprinzip. Aus diesem Urprinzip wird in alle Ewigkeit nichts Neues geschaffen, in ihm ist ewig nur das "Jit"; und alles, was da sein soll, ist ursprünglich bet ihm, ist mit Gott ein Monon, ist Gott selbst. Aus Gott emaniert nichts, wird nichts ausgestohen, keine Welt herabgeboren. Der Logos ist das bloke Dasein des göttlichen Seins oder Lebens, mit ihm immer identisch, sein geistiger Ausdruck, seine Manifestation, seine Offendarung, "Gottes sich Aussprechen seiner selbst", das weltenthaltende Gott-Wilsen des menschlichen Bewußtseins, turz der Begriff, wie Fichte übersett (nicht Wort), dies immer ftreng monistisch gedacht. Hier Gottes Sein, dort Gottes Dasein, das Gottwillen oder der Logos, in dem allein eine Welt ift. So und nicht anders ist Fichtes Interpretation der Johanneischen Logoslehre zu verstehen. Und im Begriff wird dann Gottes Lebre bewukte Reflexion.

So enthalten benn die ersten fünf Verse des Johannesevangeliums für Fichte eine wahre und ewig gültige Metaphysik. Es ist das Verdienst des Apostels Johannes, mit Jesus die Einsicht in die absolute Einheit des menschlichen und des göttlichen Daseins gehabt und dokumentiert zu haben. Vor Jesus hatte niemand diese Einsicht und nach ihm ist sie durch Paulus wieder ausgerottet worden. Jesus hatte sie zuerst und ganz. "Dies ist ein ungeheures Wunder." Die Gotteslehre des Philvn und die griechische Logoslehre überhaupt scheint Fichte also nicht gekannt zu haben.

Und so vermag denn Fichte noch ein gut Teil des Historischen und Unmetaphysischen im Johannesevangelium mit seiner un=

bogmatilichen Vernunftreligion in Einklang zu seten. 20 In Jesus von Nazareth, der jene erhabene Einsicht nach Fichte zuerst gewann, hat sich der Logos zum ersten Male zu einer bestimmten Zeit und in einem versönlichen Dasein verdichtet, ist Fleisch geworden, ist geworden "die vollkommene sinnliche Darstellung des ewigen Wortes". In diesem Sinne kann Jesus in der Tat der erste und eingeborene Sohn Gottes genannt werden. Und was Jesus von Natur, Instinkt, ohne besonnene Runst wurde, sollen seine Jünger erst werden durch ihn. Und so ist denn das Christentum "eine zeitige Anstalt zu religiöser Bildung des Menschen", und auch dies Hauptdogma der Johanneischen Lehre geht mit Fichtes Standpunkt zusammen. Paulus, der jüdische Träumer, hat auch hier verwirrend gewirkt. Jesus ist ihm mehr, ist ihm nicht nur ypiords, der verheißene Beseliger der Menschheit, sondern auch der Sohn Davids, der Zerstörer eines alten und Errichter eines neuen Bundes. Bei Johannes nichts Dergleichen. Auch Rap. 11, 23 "Ich bin die Auferstehung und das Leben" wird von Fichte im Geiste der eigenen Lehre interpretiert. Die Vereinigung mit Jesus gibt die Bereinigung mit dem Gott-Leben. Die Identität seines Lebens und des göttlichen überträgt sich auch auf die Anhänger. So tritt ein neuer Mensch an Stelle des alten. Ja selbst bie Metaphern Rap. 6, 53ff. will Fichte verwerten. Mir essen sein Fleisch und trinken sein Blut, d. h. wir werden durchaus er selber, denken ganz wie er.

So stellt denn Fichte die gänzliche Abereinstimmung zwischen der eignen und der Johanneischen Gotteslehre seit, und der Umstand, daß auch im Johannesevangelium ganz im Geiste der altjüdischen Sühnopfer- und Rechtfertigungsidee vom Lamm Gottes, das der Welt Sünden trägt, metaphorisiert wird und auch sonst genug des völlig Unsichteschen enthalten ist, macht ihn an seinem Vorhaben nicht irre. Der Philosoph tann freilich auch unabhängig vom Johanneischen Christentum dieselbe religiöse Wahrheit finden und auch viel besser noch, viel klarer und konsequenter

٠

begründen. Aber "daß wir mit unserer ganzen Zeit und mit allen unsern philosophischen Untersuchungen auf den Boden des Chriften= tums niedergestellt sind", gilt Fichte nun als erwiesen. Und als erwiesen gilt, daß alle, die nach Jesus zur Vereinigung mit Gott gekommen sind, nur durch ihn dazu gekommen sind. "Die überschwängliche Herrlichkeit dieser großen Erscheinung" muß demütig anerkannt werden. Gewiß! Das ist auch unsere Meinung. Aber man muß schon so wenig historische Renntnisse besitzen wie Fichte, um zu glauben, daß die Johanneische Logoslehre wie durch ein ungeheures Wunder im Bewußsein des Nazareners zum erstenmal ans Licht getreten sei. Sie hat sich mitten im Zentrum des griechischen Denkens durch fünf Jahrhunderte hindurch organisch entwickelt, wie denn die ganze christliche Erlösungslehre ohne den Philonismus und die Stoa geschichtlich undenkbar ist. Warum hat Fichte nicht vielmehr seine idealistische Erlösungslehre mit dem Platonismus in Verbindung gesetzt als dem Urbild aller Erlösungslehren nach ihm. Dort liegt das Wunder. Aber den Urchristus Plato scheint Fichte nie gelesen zu haben. Er erwähnt ibn nur felten.<sup>30</sup>

Bon alledem abgesehen, hat Fichte freilich recht daran getan, den beschränkten christlichen Dogmatikern seiner Zeit und vor allem den irreligiösen Aufklärern die reine und innige Gestalt des Jo= hanneischen Christus nachdrücklichst unter die Augen zu rücken. "Es ist mir — dies zur Zeitcharakteristik, — nicht unbekannt, daß man in unserem Zeitalter in keinen nur ein wenig zahlreichen Zirkel aus den gebildeten Alassen treten kann, worin sich nicht einzelne besinden sollten, bei denen die Erwähnung Jesu und der Gebrauch biblischer Ausdrück unangenehme Empfindungen anregt und der Verdacht, daß der Redende eins von beiden, entweder ein Heuchler, oder ein beschränkter Ropf sein mülse<sup>481</sup>.

Den Schlüssellt zur Religionslehre Fichtes finden wir in der achten Vorlesung der "Anweisung zum seligen Leben"<sup>22</sup>. Er ist zugleich der "organische Einheitspunkt aller Spekulation". Wer in ihn eindringt, dem ist, so meint Fichte, das letzte Licht aufgegangen.

Dieser organische Einheitspunkt liegt in dem Sat, daß (göttliches) Sein und Dasein des Seins (Form) untrennbar miteinander verwachsen und gegenseitig voneinander durchdrungen sind. Der Begriff der Form spielt hier als Hilfsbegriff eine Rolle. Form ist alles, "was an dem Sein ans dem Dasein folgt". Das ewige göttliche Sein nimmt dadurch, daß es im menschlichen Bewußtsein zum Dasein gelangt, eine Form an. Es bleibt dabei unverändert. Diese Identität von Sein und Form (Dasein) ist nach Fichte zugleich der Zentralgedanke der Johanneischen Logoslehre. Im Anfang war der Logos, und der Logos war bei Gott und Gott war der Logos. Logos ist bei Fichte Form, Dasein, Spiegelung des göttlich-ewigen Seins im menschlichen Wilsen. Und diese Form des Daseins liegt von Anfang an in der inneren Notwendigkeit des göttlichen Seins begründet. Auf dieser Analogie beruht die von Fichte mit Nachdruck betonte innere Verwandtschaft seiner Religionslehre mit dem Johan= neischen Christentum.

Die weitere spekulative Ausgestaltung dieses fruchtbaren monistischen Aerngedankens führt zu dürrster Scholastik, wie vieles in der "Anweisung". Doch heben wir zur Erläuterung das Wichtigste hervor. Den Unterschied von Sein und Form macht selbstverständlich nur die Beschränktheit des menschlichen Denkens. Im Absoluten sind Sein (Gott, Wesen) und Form (Dasein, Bewuhrtsein, Logos) eins, unzertrennliche Verschmolzenheit.

Erst im endlichen Verstand tritt die Spaltung des Absoluten ein, die an sich ins Unendliche gehen könnte. Aber das freie Ich reflektiert das Absolute nur in fünffacher Weise, ähnlich wie bei Spinoza der endliche Verstand nur zwei der an Jahl unendlichen Attribute der Substanz erkennt. Und so ergibt sich jene Fünfzahl der Weltansichten, die einander ausschliehen sollen: Realismus, niederer und höherer Moralismus, Religiosität und Wissenschute. lichkeit. Es sind dies bestimmte Stationen, über die hinweg sich alles geistige Leben nach Fichte entwickeln muß. Fichte benutzt diese Staffelung in der Religionslehre zur genetischen Beschreibung des religiösen Lebens. Dies nebenbei.

Wie aber entsteht die Welt, die dritte Instanz neben Sein und Dasein und dasjenige Prinzip, das die Erkenntnis Gottes verhindert? Fichte gibt in der Religionslehre eine streng sienti= fische Ableitung dieses Prinzips der Unseligkeit,<sup>33</sup> deren Hauptergebnisse wir hier einslechten, da sie zum tieferen Verständnisse seiner Religionslehre unentbehrlich sind.

Das Sein (on) ist zunächst völlig selbständig, unabhängig, unveränderlich zu denken als ein "in sich selber verschlossenes, verborgenes und aufgegangenes Sein", zu dem als ein zweites das Dasein des Seins, das Bewuhtsein oder die Vorstellung des Seins hinzutritt, ausgesprochen als ein "Jit". Das Bewuhsein des Seins ist "das Ist des Seins". Hierdei ist das Wesen des Bewuhtseins die einzige Form des Daseins des göttlichen (absoluten) Seins. Damit ist das Dasein dem Sein entgegengeset und im Bewuhtsein von ihm unterschieden. Das Bewuhtsein faht das absolute Sein als blohes Bild, als Vorstellung. So wird das "Dasein des Seins notwendig ein Seldstwuhtsein seines, des Daseins selbst als blohen Bildes von dem absolut in sich selbst

Diese Wilsen und Bewußtsein tann nun nicht begreifen und einsehen, wie es selber entstehe aus dem "inneren und in sich verborgenen Sein" als dessen. Außerung, Offenbarung. Es ist an sein Dasein gebunden, tann nicht darüber hinaus, findet sich überall schon vor, tann sich selbst nicht erklären. Nur unmittelbar auffassen und wahrnehmen tann es, mit Evidenz einsehen, daß es in seiner tiessen Lebenswurzel das Sein und Wesen des Absoluten selber ist. Zwischen dem Absoluten oder Gott und dem Wissen in seiner tiessenswurzel ist gar teine Trennung. Beide gehen völlig ineinander auf. Das Absolute selbst ist im Wissen da, tein Fremdes an seiner Stelle.

200

So kann sich denn nichts lebendig Daseiendes von Gott trennen. Auf den niederen Stufen des geistigen Lebens wird das Dasein Gottes hinter trüben Hüllen in verworrenen Schattenbildern gesehen. Das geistige Sinnesorgan ist gleichsam blind. Nur im "reinen Denken" erblicken wir das göttliche Dasein flar und unverhüllt. Und dieses reine Denken ist überindividuell aufzufalsen. Die Berschiedenheit der denkenden Subjekte, die Mannigfaltigkeit im Denken ist nur ein Schein, den das reine Denken bereitet. Das niedere geistige Leben glaubt an die Realität des Scheins, zerstreut sich über das Mannigfaltige und Wandelbare, such in ihm Ruhe und Genuh und findet ihn nicht. Das höhere geistige Leben im reinen Denken überwindet den Schein und gelangt so zum Absoluten und zum wahrhaft seligen Leben, das unser aller Bestimmung ist.

Der Weg zu Gott ist also die klare Erkenntnis, sie bei den Menschen zu erwecken, unsere Aufgabe. Gott ist, sagt die klare Erkenntnis und außer ihm nur unser Wissen. Und dieses Wissen ist das göttliche Dasein selbst. Wir tragen ein Gott-Wissen in uns, wie man abkürzend sagen könnte. Und in diesem Wissen sind die Dinge, Körper, Seelen da, als ein vom Gott-Wissen Gedachtes, nicht aber an sich. Wer diese Erkenntnis nicht hat, der "fließt nur ab wie ein Schatten am Mannigfaltigen und Vergänglichen". Er ist unselig. Der Religiöse fühlt ununterbrochen seinen Jusammenhang mit dem Absoluten. Dieser Jusammen= hang wird ihm "die verborgene Quelle und der geheime Be= stimmungsgrund aller Gedanten und Gefühle".

Das Wissen nun schafft die Welt, besser das Weltbild, dieses dem Religiösen entgegenstehende Prinzip.<sup>34</sup>.

Das Prinzip der Spaltung in Sein und Dasein fällt außerhalb des göttlichen Aftes in das Bewußtsein. Dieser Nichtzusammenhang von Sein und Dasein besteht also nur für uns, für unser beschränktes, begreifendes Bewußtsein, ist nicht an sich seinen im göttlichen Dasein. Das Bewußtsein begreift das Sein als Dasein und unterscheidet begrifflich das eine vom andern. Hiermit ist das Unterscheiden, das Setzen eines "Als", die reine begriffliche Relation oder das "Bilden" als das eigentliche Grundprinzip alles Wilsens, alles Bewußtseins bestimmt. Wilsen ist ein begriffliches Unterscheiden und Charatteristieren (Beschreiben) des Unterschiedenen. Wilsen ist blohes Bild. Alle Charatteristi sein, eine Welt voraus. So ist denn das begreifende Bewußts sein, eine Welt voraus. So ist denn das begreifende Bewußts sein, der Begriff der "eigentliche Weltschöpfer". Er macht aus dem göttlichen Leben ein "stehendes und totes Sein". Denn dies ist der Charatter der Welt: "stehendes Borhandensein". Nur für den Begriff also ist eine Welt, "als die notwendige Erscheinung des Lebens im Begriff". Jensetts des Begriffs ist nur das göttliche Leben.

Reflexion ist die absolut freie und selbständige Sicherfalsung des Begriffs, eine Araftanwendung des Bewuhtseins. Das Da= sein Gottes erfaht sich also in der Reflexion mit eigner und selb= ständiger Araft. Hierbei entsteht ihm die Ansicht, dah es dies oder das sei. So das Grundgeseh der Reflexion. Die Reflexion aber steht nicht still, sie schreitet fort ins Unendliche. Und bei jedem neuen Att der Reflexion tritt die Welt in einer neuen Gestalt hervor. So entsteht die unendliche Mannigfaltigkeit der Welt. Der Begriff ist ihr Erzeuger. Jedes Bewuhtsein ist ein Reflexionsakt, der die eine Welt in unendliche Gestalten spaltet.

Hinter diesem immer sich verändernden Strom der Reflexion und Weltgestaltung verschwindet nun das göttliche Sein keineswegs. Es bleibt vielmehr "im verborgenen und dem Begriff unzugänglichen Sein des Bewußtseins" als dessen geheimer Träger. Das reine Denken vermag es zu erfassen. Ein Gleichnis erläutere dies.<sup>35</sup> Der Ather ist an und für sich farblos, bricht sich aber auf den Dingen der sinnlichen Welt in mannigsachen Farben. Farblos denken kann ich ihn, nicht aber farblos sehn. In der geistigen Welt ist es nicht anders. Mein Selbst, das Gott-Wissen in mir, ist an und für sich rein, farb- und gestaltlos gleich dem göttlichen Gein. Nur Dein Sehen, Deine Reflexion, von der Du Dich nicht trennen kannst, bricht dieses Dein Selbst in unendlichen Strahlen und Gestalten, in Materie, Raum, Zeit, Substanz usw. Farblos denken kannst Du es, aber nicht farblos sehn. Das reine Denken also erhebt über allen Schein, den das reflektierende Bewußtsein ausstreut. So ist die Frage beantwortet nach dem Woher der Veränderlichkeit und Wandelbarkeit des Seins, das doch eins und unwandelbar sein soll. Abgeleitet wurde die "Spaltung der im Bewußtsein aus dem göttlichen Sein entstandenen Welt in eine in Absicht ihrer Gestaltung ins unendliche veränderliche Welt, vermittels der Grundform der Reflexion".

Das, was für den irdischen Berstand Sein (Gott, Wesen) und Form (Dasein, Bewußtsein) trennt, ist die reflektive Natur des Ich. Wie hängt nun das reine Sein dennoch mit der Form zusammen? Die Empfindung oder die Liebe, die höher ist als alle Reflexion, verdindet das reflektierende Ich mit dem reinen Ich. In der Liebe ist Sein und Dasein wiederum eins wie im Absoluten, Gott und Mensch wiederum verschmolzen.\*\*

Der amor dei intellectualis des Spinoza wirkt hier noch. Diese die Aluft zwischen Gott und Mensch überbrückende Liebe erscheint als Wechselliebe, hier die Liebe des reinen Seins zu sich, ein "Halten" seiner selbst im Dasein, dort unsere Liebe zum Sein als Empfindung dieses Sich-selbst-Haltens. Unsere Liebe zu Gott ist also Gottes eigene Liebe zu sich in Form der Empfindung. Gott liebt sich selbst in uns. So entsteht das Bild einer "erst uns beide zu zweien scheidenden, so wie zu einem bindenden Wechselliebe". Und diese Wechselliebe ist gedacht als die Schöp= ferin des Gottesbegriffs.

Liebe und Reflexion, die zwei Gestaltungsweisen des individuellen Bewuhtseins. Das Wesen des reflektierenden Ich treibt dieses, sich in sich selbst zu entzweien, durch Begriffe zu deuten, ein stehendes objektives Wesen, eine gesormte und gestaltete Welt zu produzieren und dieses Produkt in die Unendlichkeit fortzuspalten. Die Reflexion steht nie still, wird unaushörlich fortgetrieden und endigt im Zweisel. Aber was treibt sie fort durch alle Ewigkeit? Die Liede zum reinen und realen Absoluten, die hinter ihr steht. Und diese Liede, die durch kein Dasein ausgefüllt werden kann, führt hinaus über die Welt der Reflexion, ist erhaden aber alle in der Reflexion liegenden Zweisel, ist der Quell aller Wahrheit und Gewihheit. Denn sie hält das Geliedte nicht gedeutet im Begriff, sondern unmittelbar in der Liede, ist ein "Sichtragen und Sichzusammenhalten des Absoluten selber", ist somit wahrhaft höher denn alle Vernunst. Der Begriff der Liede bildet also den "höchsten realen Gesichtspunkt einer Seins- und Lebens- und Seligkeitslehre, d. i. der wahren Reflexion".

Auch die Liebe wird nun wiederum mit dem Johanneischen Logos in eins gesetzt. Im Anfang war die Liebe und die Liebe war bei Gott und Gott war die Liebe. Das Bewußtsein sinkt damit zu einem Dasein aus zweiter Hand herab; das primäre, wahre und absolute Dasein in seiner eigentlichen Form aber sei nun die Liebe. So die Fichtesche Schematik.<sup>37</sup>

Damit ist der Grund der Religion gelegt. Der Mensch ist in seiner Wurzel die Liebe Gottes und als solche unvergänglich. "Wer in der Liebe bleibt, der bleibt in Gott und Gott in ihm." (Johannes.) Diesem seigentlichen Sein entfremden kann ihn nur die Reslexion. Sie schafft ihm die Erscheinung seines Wesens, und diese Erscheinung wandelt sich, sein Wesen nicht. Das menschliche Auge (Reflexion) verdecht ihm Gott und sich selbst. Sein Sehen verhüllt ihm das eigene Sein. Die Liebe offenbart ihm beides.

Und weiter. Wer in der Liebe bleibt, hat das wahre Leben und damit die Seligkeit. Dies nach Fichte einer der tiefften Sätze der Erkenntnis.<sup>58</sup> Die Wendung des Titels: "Amweisung zum seligten Leben" erscheint als Tautologie. Wahres Leben und Seligkeit sind eins, Scheinleben oder Tod und Unseligkeit ebenso. Lebenslehre könnte man Fichtes Seligkeits- oder Religions-

lehre nennen, besser Erlösungslehre, eine Benennung, die aber bei Fichte nirgends erscheint.

Fichte gibt sich viel Mühe, das wahrhafte Leben von dem Scheinleben zu unterscheiden.<sup>20</sup> Es findet sich hier viel öde Wort-Rauberei und Fichte selbst gab diese Vorlesungen nur zögernd in den Druck. Die Liebe sei nämlich auch des scheinbaren Lebens Sitz und Mittelpunkt. Nur wissen viele nicht, was sie im Grunde lieben, und also leben sie auch nur zum Schein. Ihr Dasein ist eine Mischung von Leben und Tod, ein unaufhörlicher Wechsel, immer zwischen Werden und Vergehen scheed, eine Veränderung in jedem Augenblick, ein unauftröchiches Sterben. Das wahrhafte Leben aber gleicht dem Sein, ist einsach, unveränderlich, immer sich gleich, wie das reine Sein, ohne Entstehen und Vergehen, ohne Wandel und Spiel, ist keines Abbruches oder Zuwachses stäng, sondern in jedem Augenblick ganz und in Ewigkeit bleibend, was es in jedem Augenblick ist. So der in der Liebe bleibt, der Religiöse, der Selige.

Binchologisch betrachtet ist die "Sehnsucht nach dem Gwigen". der Trieb, mit dem Unvergänglichen vereinigt zu werden, die innigste Wurzel alles religiösen Lebens wie überhaupt alles endlichen Daseins. Denn auch der Unseligie, Unreligiöse vernimmt den geheimen Ruf nach dem, was die Erscheinung trägt und im Dasein erhält. Aber dieser Ruf bleibt bei ihm unver= standen, ungedeutet, seine Sehnsucht unbefriedigt. Der Unselige weiß gar nicht, wonach es in ihm strebt. Er stürzt sich in die Sinnenwelt, auf die Jagd nach dem Glück, wartet auf eine Befriedigung, die ihm von hier nie kommen kann. Der Mut seiner Jugend verraucht. Er verzichtet auf alles Irdische, tötet ab alles Sehnen. Die Dumpfheit der Resignation erscheint ihm endlich als die Summe aller Lebensweisheit. Oder er hofft auf das traditionelle jenseitige Leben, das Spiegelbild der nicht erreichten irdischen Gluckeligkeit. Aber er täusche sich nicht. "Durch das bloße Sichbegrabenlassen kommt man nicht in die Seligkeit." In der

206

Į

unendlichen Reihe aller zufünftigen Leben wird er die Seligkeit vergebens suchen. So irrt der Abkömmling der Ewigkeit durch die Wüste, fern von seines Baters Hause.<sup>40</sup>

Rommt es dagegen zum wahrhaftigen Leben, dann wird jene geheime Sehnsucht gedeutet als "Liebe zum Ewigen". Und diesem Bedürfnis ist die Befriedigung immer gewiß. Das Ewige schwebt immer um uns; einmal ergriffen, geht es nicht mehr verloren. Kein Zweifel, teine Besorgnis, teine Furcht tann die selige Vereinigung mit dem Geliebten aufheben. Es wird also alles darauf antommen, daß der Mensch sich flar werde über das innerste Wesen der in ihm wachenden Sehnsucht, daß ihm die Deutung gelinge dessen, was in jeder Menschenbrust teimt.

Und damit stoßen wir auf den intimsten Jug der Fichteschen Erlösungslehre. Wenn Schleiermacher den Weg zur Religion über das Gefühl gewinnt, Fichte nimmt ihn über den Gedanten. Darin liegt die Verwandtschaft seiner Religionslehre mit der Spinozistischen. Der Rationalismus, die Grundstimmung der Fichteschen Spetulation, bricht hier wieder deutlich hervor.<sup>41</sup> Das Ewige kann allein durch den Gedanken ergriffen werden, der den Erklärungsgrund bildet unserer und der Welt. Der Gedanke ist das Element, der Ather, die substantielle Form des wahrhaftigen Lebens. Leben und Seligkeit ruht allein im Gedanken, d. h. "in einer gewissen aus dem inneren und in sich verborgenen göttlichen Wesen". Seligkeitslehre ist nichts anderes als Wissenslehre.

Aber den prinzipiellen Intellektualismus der Fichteschen Religionslehre kann kein Zweifel obwalten. Fichte hat allen Irrationalismus bewuht abgelehnt. Nur die klare Erkenntnis, nur das Denken kann Element der Seligkeit sein, nicht das dunkle Gefühl, nicht die Empfindung. Beide haben keine ewige Fortdauer. Seligkeit wird erlangt nur durch "die sich selbst durchaus durchsichtige und ihr ganzes Innere frei besitzende Flamme der tlaren Erkenntnis". Seligkeit ist nur Leben im Geist, Leben "in der in sich selber gegründeten Lebendigkeit des Gedankens". Denn der Geist ist das einzig wahrhaft Lebende. "Nur an den höchsten (spekulativen) Aufschwung des Denkens kommt die Gottheit und sie ist mit keinem andern Sinn zu falsen." Auch im tugendhaften Handeln beruht noch nicht das selige Leben. In klaren Begriffen, in klarer Erkenntnis die Gottheit liebend erfassen, dies verhilft zur wahrhaften Tugend, zum "echten göttlichen, das Wahre und Gute in der Welt aus nichts erschaffenden Handeln". Der "Glaube" des Johanneischen Christentums soll im Grunde nichts anderes sein als dies in die Tiefe und zu Gott führende "klare und lebendige Denken"."

Es ergibt sich nun hier eine Schwierigkeit, die Fichte nicht übersehen hat. Ist nicht mit dem Heilsmittel des "klaren und lebendigen Denkens" der breiten Masse des niederen Bolkes der Jugang zur wahren Religion und Seligkeit verwehrt? Wird nicht hier ein Himmel der Philosophen erbaut, der nur wenigen geistig Höherstehenden den Aufstieg gestattet? Diese intellektualistische Religionslehre trägt, so schristentum öffnet die Tore des Himmels auch den geistig Armen und gerade ihnen, Fichte und Spinoza nur einigen wenigen, die in der kristallklaren Atmosphäre der adäquaten Erkenntnis zu atmen die Gabe besitigen.

Fichte hat sich diesen Einwand selbst gestellt.<sup>43</sup> Wenn der Weg zur wahren Gottheit und zum seligen Leben allein durch "das eigentliche, reine und wahre Denken" führen soll, meint er, so könnte man nur durch systematisches Studium der wilsenschaftlichen Metaphysik und Ontologie selig werden. Dies kann Fichtes Meinung unmöglich sein. Unter dem "reinen Denken" ist hier selbstverständlich nicht die künstliche und systematische Entwicklung aller Erkenntnis zu verstehen. Diese ist seinschließliches Eigentum der wilsenschen Philosophie, nicht aber der Inhalt dieser

Erkenntnis. Dieser Inhalt tann mit seinen allertiefsten Wahrheiten auch populär vorgetragen werden, wie Fichte es in der "Anweisung" zu tun vermeint, und fassen kann ihn jeder, der den "natürlichen Wahrheitssinn" besitt, wie Fichte lich so gern ausbrückt, also auch der Ungelehrte, sofern er eben "das reine Denken" besitt. Der Gegensatz des reinen Denkens ist das bloke Glauben, Dafürhalten, Meinen ohne eigenen Verstand, die eigentliche Quelle aller abergläubischen Superstition. Wahrhaft religids sind wir nur, wenn wir mit eigner Person, mit eignem geistigen Auge Gott anschauen, nicht mit fremdem, und dies ist nur möglich, wenn wir eben das edelste geistige Sinnesorgan des "reinen Denkens" besitzen. Fichtes Unterscheidung gilt also nicht von Gelehrten und Ungelehrten, sondern von selbständig und unselbständig Denkenden. Alle Menschen können selbständig denken lernen. Die Erziehung greife eben hier ein. Nur so können alle Menschen zur Erkenntnis Gottes kommen. Und das ist es auch, was der Demotratismus des lauteren Christentums anstrebt. Neu, so meint Fichte, sei an seiner ganzen Religionslehre eigentlich nur die Methode, "der Weg einer konsequent systematischen und wissenschaftlich klaren Ableitung", der bisher wohl versucht, aber noch nicht mit Erfolg beschritten sei. Das Prinzip aber, daß die tiefsten Gründe der Erkenntnis auf gemeinfahliche Beise an die Menschen gebracht werden könnten, sei so alt wie das Christentum. 3wei Jahrtausende habe dies Prinzip gegolten. Man betrachte nur die cristliche Rirchengeschichte und sehe, wie eine wissenschaftlichphilosophische Einsicht weder bei Christus noch den Aposteln vorhanden war und sie dennoch zur Erkenntnis gelangten. Andererseits hat gar manchem Philosophen all seine Philosophie nicht zur Erkenntnis verholfen.

So ist denn hier der Arbeit des Erziehers ein breites Feld gewiesen. Inwieweit freilich eine spezifisch religidse Erziehung möglich ist, davon in einem anderen Jusammenhang. Hier handelt es sich zunächst um die Erziehung zum "reinen (selbständigen) Denken" als Voraussekung und Grundlage der Religion. Und diese ist möglich. Nur empfinde ein jeder, der die flare Erkenntnis noch nicht hat, die Pflicht, sich der dargebotenen Belehrung willig hinzugeben. Er hat so gar viel nicht zu leisten. Es wird ihm vom Anweiser zum seligen Leben nicht zugemutet, das Ewige zu erschaffen. Dies wäre unmöglich. Er lasse nur das Hinfällige und Richtige fahren. Dann kommt das Ewige von ganz allein. "Die Seligkeit erwerben können wir nicht, unser Elend aber abzuwerfen vermögen wir." Und die Zerstreutheit über das Manniafaltige. unsere eigentliche Natur, lernen wir aufgeben. Selig werden ist eine "Zurückziehung unserer Liebe aus dem Mannigfaltigen auf das Eine", ist Sammlung des Gemüts, Einkehr in sich selber, Ernst im Gegensatz zum Scherz, Tiefsinn im Gegensatz zum Leichtfinn. "Tiefsinnender Ernst" ist Mittel und Weg zur Religion, und ein solcher Ernst kann und soll allerdings einem jeden vernünf= tigen Besen angemutet werden. Ein jeder soll erzogen werden zum "reinen Denken", d. h. nichts anderes als zur Erhebung über die Welt der sinnlichen Dinge in "des Ideales Reich", in die Welt der Idee, des Ubersinnlichen, der Liebe Gottes.

Freilich darüber ist sich Fichte klar, dah er mit dieser pädagogisch=agitatorischen Grundtendenz seiner Religionslehre auf den heftigsten Widerstand des Zeitalters stohen würde, dessen tieseingefressener Steptizismus alles, was nach Alarheit und Bestimmtheit schmeckt, von sich abwehrt. Die Gesühlsreligion Schleiermachers und seiner Geistesverwandten, so mochte Fichte meinen, konnte dem Geist der Zeit eher Genüge leisten als ein religiöser Neo-Nationalismus, der das alte Cartesische "clare et distincte percipere" sormlich und ausdrücklich als Panacee auf seine Fahnen heftet. Hatte doch der Nationalismus der Zeit, wie Fichte so gern argumentiert, längst ins Irrationale hinein gegen sich\_selbst reagiert. Nun soll ihm alles Meinen und Zweiseln, alles Schwärmen im Reich des dunklen Gefühls so ganz verboten werden. In der Religion vor allem soll davon gar nicht mehr

Bergmann, Fichte.

die Rede sein können. Dieses Zeitalter hatte "die Verzweiflung am Heil als das einzig mögliche Heil" hingestellt. Wird es nicht die Heilslehre des entschiedenen erkenntnisklaren Idealismus verspotten, verhöhnen, als Anachronismus belächeln? Entschiedenheit der Einsicht und des Standpunkts ist antiquiert, ist eine Mode von gestern, der Skeptizismus dagegen modern und vornehm". Hier nun gar ist man intolerant, unbescheiden, selbstsscher Man versährt streng und schonungslos gegen Andersdenkende. Man erklärt, allein die höhere Wahrheit zu besitzen. Ju alledem "das ungeheuer paradoxe, ungewöhnliche und fast unerhörte Aussehen" der Fichteschen Lehre, die die "teuersten Heiligtümer seiner (des Zeitalters) Kultur und seiner Ausstäurug" annulliert.

So verstand sich also Fichte selbst im Gegensatz zur Zeitstimmung. Auch seine Religionslehre ist Reform, Reform freilich nur im Gegensatz zur geistigen Welt der Aufflärung. Nur dem Zeitalter der geistigen Verwesung, so meint Fichte, erscheint diese intellektualistisch-idealistische Religion als neu und unerhört. An sich sei sie uralt. Plato habe nichts anderes gelehrt, noch der Johanneische Christus. Bei Goethe und Schiller erscheine seine Religionslehre "in den mannigfaltigsten Wendungen und Einfleidungen". Aber das Zeitalter ist seit versucht es, fassiniert von der empiristisch-sent diesen Philosophie, "ob nicht das ihm unverständliche Buch der Natur und der Erkenntnis einen Sinn bekomme, wenn man es verkehrt läse".

Endlich besteht ein besonderes Rennzeichen der Fichteschen Religionslehre darin, daß ihm das Religiöswerden, ähnlich wie im theoretischen Bewuchtsein das Ichwerden, einen spontanen Aft bedeutet, eine Tathandlung, gleichsam einen geistigen Schlag, der mit eins ein disher nicht vorhandenes aus dem Nichts herausstellt; einen intelligiblen Handgriff möchte man sprechen, den mir einer vormacht, und den ich spielend nachahme. Du brauchst nur das Nichtige fahren zu lassen, um sogleich selig zu sein. Du brauchst nur den Sinnenwahn von Deinem Geist abzustreifen, so wie man eine Binde vom Auge nimmt, und sogleich wirft Du das Ewige sehn, das wie das Licht Dich überall umfliekt. So etwa ist Fichtes Meinung. Gelegentlich bedauert er die Menschen, daß sie unselig sind, während sie doch, wenn sie nur wollten, im Augenblick sellg sein könnten 45. Auch sonft bricht diese für Fichte so charakteristische, allzu mechanische Vorstellung vom Wesen geistiger Wandlungen hervor." Gott ist mit seinem wahren, wirklichen und unmittelbaren Leben immer in uns. nicht nur im moralischen Menschen ersten und zweiten Grades, sondern auch im gewöhnlichen Sinnenmenschen. Mir wissen es nur nicht. Denn "mit dem ersten Schlag des Bewußtseins" hat sich uns das göttliche Leben verwandelt in eine tote Welt mit den fünf möglichen An-Im Banne dieses Zaubersputs sehen wir nicht Gott, sichten. nur seine Hüllen, einen Stein, ein Tier, ein Rraut, ein Naturgeset, das Sittengeset. Die Form des göttlichen Seins, d. h. unser Bewußtsein, verhüllt uns das Wesen des göttlichen Seins; unser Sehen (Reflettieren) steht uns hindernd im Weg. Erhebe dich nun aber durch das klare und lebendige Denken über diese Wahnwelt auf den Standpunkt der Religion, tue gleichsam einen zweiten Schlag des Bewußtseins, und sogleich verschwinden alle Hüllen. Die Welt mit ihrem toten Prinzip vergeht und du schaust oder lehst vielmehr unmittelbar das göttliche Leben in einer primären Form, der Liebe, nicht mehr in der nur sekundären, dem reflettierenden Bewuhtsein. Aus einer niederen Form des Daseins (dem Bewucktsein) tritt das in uns lebende Gott-Wissen gleichsam in eine höhere Form des Daseins, die Liebe, hinüber. So ist der mystisch-religiose Att, die religiose Tathandlung, von der Fichte aber selber nicht spricht, zu verstehen. Uberhaupt liegt, was hier pointiert zusammengefakt wurde, dem Fichteschen Denken mehr wie ein halbausgesprochenes zugrunde.

Endlich gehört zum Wesen des religiösen Menschen noch das Streben zur Menscheitsveredlung, die "heilige Indignation" über

14\*

den Fanatismus der Verlehrtheit, die innigste Wehmut über das Elend des gottentfremdeten Daseins, Liebe und unerschütter= licher Glaube, daß das Reich Gottes kommen werde auf Erden. Hiervon war bereits in einem andern Jusammenhang die Rede.

Das Gebaren des religiösen Menschen im gewöhnlichen Leben zu schlichern, seine "wahrhaft rührende Liebenswürdigseit und Heiterkeit", hat Fichte unterlassen. Der religiöse Mensch kennt nicht die Furcht und die Reue, Ungewißheit und Zweifel. Er weiß jeden Augenblick, was er in alle Ewigkeit wilsen wird. Und der Quell der göttlichen Liebe kann ihm nie vertrochnen. Sein Leben flicht dahin, "ewigklar und spiegelrein und eben".

Digitized by Google

# 3. Buch

# Fichtes Erziehungslehre

.

•

•





¢

### I.

# Die deutsche Nationalerziehung und ihre Systematik.

Deutsche Nationalerziehung bedeutet Erziehung der gesamten Deutschen zur Nation, zum Volk in des Wortes edelstem Sinne, zur Selbständigkeit, Ursprünglichkeit und Freiheit, zum Idealismus, kurz "zum gemeinsamen Grundzug der Deutschkeit"<sup>1</sup>.

Das Deutschtum ist berufen zur Erziehung des Menschengeschlechts. Man könnte sich denken, daß Fichte diese seine Lieblingsidee (siehe Schluktapitel !) auch entwidelt haben würde, wenn ihm die Ereignisse von 1806 nicht einen besonderen Anlah geboten hätten, das deutsche Bolt an seine noch unerfüllten Bflichten gegenüber der Menschheit zu erinnern. Der Lauf der politischen Geschichte jener Tage aber hat es mit sich gebracht, daß sich in Fichtes Denken die Dee der Menschbeitserziehung durch das Deutschtum unauflöslich verschmolzen hat mit einer zweiten Idee, der nämlich, dak es für das deutsche Bolt nur einen Weg der Rettung vom physischen Untergang gebe, nämlich die Wiederherstellung zunächst seiner moralischen natur, ja die völlige innere Wiedergeburt durch Erziehung, aus der dann notwendig auch die politische Befreiung flieken mülle. In der Stunde also der tiefften Erniedrigung Deutschlands dieser höchste tühnste Anspruch an die deutsche Charakterstärke, diese Doppelheit der Forderungen, zunächst sich selbst und dann mit sich die ganze Menschbett zu erheben auf die reine Höhe des Fichteschen Vernunft- und Idealmenschentums. Man muß schon den unerschütterlichen Optimismus, den gewaltigen Glauben eines Fichte an die Macht des

deutschen Gemüts besitzen, um einem Volk eine solche Araft= leiftung zuzumuten.

1. Die deutsche Nationalerziehung. Das deutsche Bolt hat seine "Zeit" verloren, wie Fichte sich so gern ausdrückt. Es hat keine eigene mehr. Eine fremde Gewalt widelt ihm seine Beit ab. Die tann es dabin gebracht werden, durch Erhebung in eine neue Welt eine neue Zeit zu beginnen?\* Das ift das Broblem. Nur durch die Anwendung eines ganz neuen, bisher nie gebrauchten Mittels, nur durch Erschaffung einer ganz neuen Ordnung der Dinge, nur durch Einfügung eines ganz neuen Gliedes in die Zeit kann dieser Zweck erreicht werden. Nur eine allgemeine nationale Erziehung tann dieses "Erzeugungsmittel eines neuen Selbst und einer neuen Zeit" sein. Und diese Jee der Nationalerziehung hat schon an sich in gegen= wärtiger Stunde einen dreifachen praktischen Wert und Nuten für das Deutschtum. Sie könnte einmal den gebildeten Teil der zerrissen deutschen Nation zusammenführen in einem gemeinsamen, zu Entschluß und Tat entzündenden Gedanken und so das Einheitsbewußtsein der Deutschen entflammen. "Ich erblicke diese Einheit schon als entstanden, vollendet und gegenwärtig dastehend." Sie könnte zweitens das in Trauer erstarrende deutsche Baterland aufrütteln aus der Lethargie des Schmerzes, in die es versunken, es ablenken vom lähmenden Anblick seiner Schmach, ihm Glauben und Hoffnung auf die Zukunft wiedergeben, es erheben zu klarer Besinnung und Betrachtung seiner Lage und der vorhandenen Mittel zur Rettung. Denn tein Mensch und kein Gott, nur wir selbst können uns helfen. Und endlich drittens: das Nachdenken über die Möglichkeiten einer Durchführung der Wee der Nationalerziehung könnte und müßte das deutsche Volk zur Selbsterkenntnis führen, es gewahr werden lassen, wo die eigentliche Quelle seines Ungluds zu suchen ift, nämlich im niederen Sinnlichkeitsstreben der Zeit, es lehren, redlich hinzusehn, ohne allen Selbstbetrug und alle Schönfärberei,

mit dem Mut zur Wahrheit, mit mannhafter Aühnheit die Dinge zu betrachten und mit eigenen Augen, nicht mit einem "fremden ausländischen Schwertzeug". Nur so kann das deutsche Bolt zur Alarheit kommen und des Abels Herr werden. Nur durch klare Erkenntnis ist Deutschland zu retten.

Es ist gleichsam ein neues Auge, ein neues Urteilsvermögen, das dem deutschen Volk durch die Nationalerziehung eingeset werden soll. An Stelle der sinnlichen Antriebe, wie Furcht und Hoffnung, trete eine ganz neue Art, die Dinge zu schauen, ein geistiger Antrieb der sittlichen Billigung und Migbilligung, der höhere Affett des Wohlgefallens oder Mithfallens an unsern wie fremden Juständen. Das innere geistige Auge des Boltes muß so gebildet. so umgeformt werden, dak schon der bloke Anblick eines unwürdigen und ehrlosen Daseins der Nation ihm innig weh tue, ohne Rücksicht auf das, was es dabei für sein simnliches Wohlsein zu fürchten oder zu hoffen habe. Ein ethisch-asthetisches Mißbehagen, ein inneres Schmerzempfinden über Unzulängliches, Unschönes, Niedriges, werde in Zutunft das treibende Motiv seines Wollens und Handelns. "Bildung zum innigen Wohlgefallen am Rechten", das ist das Wesen der neuen Erziehung. Aber dieses reine Auge, dieses "neue und höhere Gefühl" für das Wahre und Edle kann niemand anders als der Deutsche selbst sich einsegen. Das ift es, was Fichte von seinem Volt verlangt, diese "Sichbildung zu einem solchen Auge" mit Freiheit durch Vernunft, die "Bildung zu einem durchaus neuen, allgemeinen und nationalen Selbst", turz Nationalerziehung.

Und dann: Diese Nationalerziehung soll neue einigende Araft anstreben, die alle Standesunterschiede und Alassenieteilungen überbrückt. Die neue Erziehung soll gebracht werden "an alles ohne Ausnahme, was deutsch ist". Rein Stand soll bevorzugt, der Gebildete nicht vom Ungebildeten abgesondert werden, sondern "die Bildung der Nation schlechthin als solcher" ohne Ausnahme einzelner Glieder soll betrieben werden. Also nicht Bolfserziehung, insofern unter Bolf die breite Masse der arbeitenden Stände gedacht ist, — wiewohl die bisherige Bolfsbildung in gewissem sehr beschränktem Sinne auch schon Nationalerziehung gewesen sein sollt dem Gebildeten innerhalb des Aationalerziehung". Nur fällt dem Gebildeten innerhalb des Unternehmens insofern eine Borzugsstellung zu, als naturgemäß er den Urheber, Organisator abgeben muß bei der neuen Schöpfung. Insofern allo meint Fichte, bewußt abweichen zu müssen von dem oben aufgestellten Grundsach, daß alle großen Nationalangelegenheiten der Deutschen zuerst an das Bolf gebracht werden sollen, weil bisher die Fortentwicklung der Menschheit in der deutschen Nation immer vom Bolf ausgegangen sei. Jeht zum erstenmal werde den gebildeten Ständen die Fortbildung der Nation angetragen. Nur mögen sie solt".

Endlich wird die deutsche Nationalerziehung die Mehrheit ber Bürger zum vaterländischen Sinn erziehen, oder besjer, damit man der Mehrheit sicher sei, die Allheit der Bürger 4. Die deutsche Baterlandsliebe soll einen breiteren und tieferen Sit erhalten, sich stählen und begründen in der Tiefe des Boltsherzens, um dann hervorzubrechen in jugendlicher Rraft und auch dem Staat die verlorene Selbständigkeit zurüczugeben. Fichte glaubt, dies nicht mehr zu erleben. Der "einheimischen Ausländer", die eine deutsche Baterlandsliebe nicht kennen, sind zu viele. Daher aber ist die "ganzliche Umschaffung des Menschengeschlechts" durch die Erziehung zum Idealismus und Deutschlum vonnöten. Erst wenn die Liebe zum höheren Baterland, zur übersinnlichen Welt in den Herzen der Menschheit neu und hell entzündet worden ist, wird auch wahre Liebe zum irdischen Baterland entbrennen, als dem Träger aller Ewigkeitsgedanken. So bezweckt denn die deutsche Nationalerziehung ein Doppeltes. Rettung des mensch= heitserlösenden Deutschtums vom Untergang durch Entzündung der höheren Baterlandsliebe ist ihr nächster 3wed. Vollendung

# I. Die beutsche Nationalerziehung und ihre Shstematik. 219

des ganzen Menschen in allen seinen Teilen, Erhebung seiner über die Sinnenwelt und damit Umschaffung des ganzen Menschengeschlechts ihr fernster. Beide Zwecke sind einer ohne den andern nicht zu erreichen. Deutschheits- und Menschheitserziehung sind eins. Genesung des Deutschums bedeutet Heilung der Menschheit. "Mit unserer Genesung für Nation und Baterland hat die geistige Natur unsere vollkommene Heilung von allen Abeln, die uns drücken, unzertrennlich verknüpft."

Wer soll nun die deutsche Nationalerziehung in die Hand nehmen? Diese Frage erscheint Fichte belangreich genug.<sup>5</sup> Handelt es sich doch um die höchste und einzige Angelegenheit der deutschen Baterlandsliebe, um das Mittel zur "Verbesserung und Umschaffung des gesamten Menschengeschlechts", wie Fichte immer wieder betont.

Seit der Reformation hat die Erziehung in den Händen der Airche gelegen. Soll dies ferner so bleiden? Die Kirche ist ein himmlisch-geistiges Reich, eine Art auswärtiger Staat, eine dem trdischen Gemeinwesen ganz fremde Pflanzstadt aus dem Himmel. Ihre Erziehung ging lediglich darauf aus, den Menschen in einer andern Welt seitig zu machen. Dies war die Tendenz der öffentlichen Volkserziehung, soweit eine solche in Frage kam. Und auch die Gelehrtenerziehung war anfangs allein auf Bildung der Gelstlichen berechnet. Später zog sich der Staat von der Mitarbeit zurück. Friedrich der Große erklärte, es sei Sache des Einzelnen, das zu sorgen, ob und wie er selig werde. Die Volksschule geriet in Verfall in den Händen der Kirche. Die Fürsten sorgten für die Universitäten, die den Ruhm ihres Erhalters verbreiteten. Aber die Bildung des Volkes, dieses "eigentlichen Bodens des Menschnegeschlechts" wurde vernachlässigit.

So hat sich denn die Kirche als ungeeignet erwiesen, das Volt zu erziehen. Ja sie steht aller tüchtigen Bildung im Wege und ist also des Dienstes zu entlassen. Für die ewige Seligsett der Bürger bedarf es einer besonderen Bildung nicht. Wohl aber ist

Digitized by Google

eine gründliche Erziehung vonnöten für das Leben auf der Erde. Diese bürgerliche Erziehung kann nur der Staat in die Hand nehmen. Und wird sie zweckmäßig angelegt, so ergibt sich die Bildung für den Himmel "als eine leichte Zugabe" von selbst.

Der Staat als "der höchste Verweser der menschlichen Angelegenheiten, als der Vormund der Unmündigen vor Gott und seinem Gewissen", hat die Pflicht zur Durchführung der Nationalerziehung. Denn diese Erziehung soll allgemein werden über sein ganzes Gebiet und für alle Zeiten in Geltung bleiben. Und nur der Staat tann diese Allgemeinheit und Ständigteit der Erziehungseinrichtungen gewährleisten." Für den deutschen Staat tommt als fernerer Beweisgrund seiner Verpflichtung zur Abernahme dieser Aufgabe noch hinzu, dak die Nationalerziehung das einzige ist, was er zu gegenwärtiger Stunde noch tun und leisten tann. Verfassungssorgen drücken ihn nicht mehr. Seine Bündnisse und Verträge werden ihm von außen vorgeschrieben. Aber die Gegenwart allo braucht er nicht mehr nachzudenken, wie Fichte mit bitterer Tronie erklärt. Nun, so denke er denn über die Zukunft nach, über seine eigene und die der ganzen Menschheit. Das ist ja seine Aufgabe. Er warte nicht auf einen Glückzufall, suche nicht immer, sich nur aus der allernächsten Berlegenheit zu retten. Er sinne vielmehr auf ein durchgreifendes Mittel, um das Abel für alle Zeiten radikal zu beseitigen. Und dieses Mittel ist in der Nationalerziehung gefunden. Die Erziehung der kommenden Geschlechter, das ist der eigentliche Wirkungstreis des Staates, derjenige Punkt, wo er sich ursprünglich und selbständig bewegen kann.

Fichte sucht zunächst die Vorteile zu erweisen, die dem Staat aus der Nationalerziehung erwachsen. Diese Vorteile sind nicht nur idealer, sondern auch sehr greisbar ökonomischer Natur. Für Verdessen vor Staatswirtschaft ist unter Friedrich dem Grohen viel Geld ausgegeben worden, zumeist ohne sichtbaren Erfolg, da die Ungelehrigkeit und Unbeholfenheit der Bauern alle staatliche Sorgfalt und Fürsorge vereitelte. Die I. Die deutsche Nationalerziehung und ihre Syftematik.

allgemeine Nationalerziehung wird arbeitende Stände schaffen, die nachdenken über ihr Geschäft und die Hilfe des Staates verständnisvoll aufnehmen. Das für die Nationalerziehung aufgewendete Rapital wird also tausendfältig Zinsen tragen, und Fichte verspricht sich einen Flor der Provinzen, wie ihn noch keine Zeit geschen.<sup>7</sup>

Des weiteren haben Gerichts- und Polizeianstalten, Juchtund Verbessen Die Nationalerziehung wird diese Ausgaben serurssacht. Die Nationalerziehung wird diese Ausgaben sehr verringern, da sie eine besser und gesündere Menschenklasse schaffen wird. Armenanstalten, die eigentlich Anstalten sind, Arme zu machen, werden gänzlich wegfallen, da es in Jukunst keine Arme mehr geben wird. "Frühe Jucht sichert vor der späteren sehr mihlichen Jucht und Verbesserung."

Drittens und vor allem, die außerordentlichen Kosten für die Unterhaltung eines stehenden Heeres werden wegfallen. Ist nur erst ein einziges Geschlecht durch die Nationalerziehung hindurchgegangen, so wird der Staat überhaupt kein besonderes Heer mehr brauchen. Er würde über ein Heer verfügen, wie es keine Zeit geschen. Alle seine Bürger wären gewappnet mit körperlicher Arast, gewöhnt an jede Mühe und Anstrengung, erfüllt von der Liebe zum Ganzen, keiner selbstischen Regung mehr scheres und verwende er die frei werdenden Mittel auf die Nationalerziehung, statt daß er gleich in der ersten Schlacht sein ganzes Heer verliert. Fünszehn Jahre des Friedens und er wird bei Ausbruch eines Arieges auch die andere Hälfte entlassen tönnen.<sup>8</sup> Die "Nation" wird unter die Wasten treten, und was ist die ganze Welt gegen eine "Nation"!

Gilt es somit für Fichte als unzweifelhaft erwiesen, daß der Staat durch den Aufwand für die Nationalerziehung seine Angelegenheiten auf die wirtschaftlichste Weise besorge, so bedarf die Frage der genauen Prüfung, ob er wohl das Recht habe, die

Rinder für so lange Zeit und so ganzlich von der Familie loszutrennen, wie es in der nationalen Internatserziehung gefordert wird. Und wenn sich die Eltern seinem Borhaben widersehen, hat er dann wohl das Recht, gegen die Widerspenstigen zu ihrem Heil Zwang anzuwenden. Fichte beantwortet diese Frage mit einem runden Ja !\* Rein Staat zweifelt daran, ob er das Recht habe, seine Untertanen zum Ariegsdienst zu zwingen. Ungefragt werden hier die Rinder den Eltern entrissen und wider ihren Willen "zur Ergreifung einer dauernden Lebensart" gezwungen, die die nachteiligften Folgen für ihre Sittlichkett, Gesundheit, ja für ihr Leben mit sich bringt. Und dem Staat sollte es nicht erlaubt sein, widerspenstige Eltern zu zwingen, ihre Rinder für eine vorübergehende Zeit herzugeben, um gesunde, tüchtige und sittliche Menschen aus ihnen zu machen? Fichte will anfangs eine Milderung und Beschräntung des Zwangs eintreten lassen. Und in späterer Zeit wird aller Zwang von selbst wegfallen. Auch rechnet er für den Anfang auf eine große Anzahl verständiger Eltern, die ihre Rinder freiwillig hergeben werden. Die auf die alte Beise erzogenen Rinder unverständiger Eltern werden bald als "mertwürdige Andenken der alten Zeit" ein hinreichend abschreckendes Beispiel liefern.

Noch ist auf eine besondere Eigenart deutscher Berhältnisse Rücksicht zu nehmen, von der sich Fichte eine Förderung und Erleichterung des Unternehmens der Nationalerziehung verspricht, nämlich der vielgeschmähte deutsche Partikularismus. Der Idealist Fichte ist kühn genug, zu glauben, daß der Nachteil, der in dem Nebeneinander mehrerer getrennter deutscher Staaten liegt, sich in einen Vorteil verwandeln könne, sobald es sich um die Lösung einer großen Bildungsfrage handelt. Es werde, meint Fichte, alsbald ein edler Wettstreit zwischen den einzelnen Staaten dar= über entbrennen, wem es wohl zuerst gelänge, Fichtes Ideen zu verwirklichen. Sollte nicht ein jeder nach dem Ruhme geizen, der höchste Wohltäter der Nation, der Stifter eines neuen Bater-

#### I. Die deutsche Rationalerziehung und ihre Shstematik.

landes zu heihen? Sich die Achtung, Liebe und Dankbarkeit der ganzen Menschheit für alle Zeiten zu sichern? Allen übrigen Staaten ein belehrendes Beispiel zu geben? Schon im gegenwärtigen Zeitalter konnte man die Früchte soch Betteifers um den Ruhm größerer Bildung unter den deutschen Staaten beobachten, wiewohl der Eifer zur Errichtung höherer Lehranstalten nicht immer "reiner Liebe zur Menschenbildung" entsprang. Und also: mache nur Einer den Ansang. Die andern würden bald nachfolgen, sei es aus Eifersucht oder Ehrgeiz. Und wenn gar sämtliche deutsche Staaten zugleich anfingen, so könnte das neue, bessende sich soch erleben.

Indes auf einer solchen Höhe des Optimismus lange zu ver= weilen, ist selbst ein Fichte nicht gläubig genug. Wird man doch auch mit der Möglichkeit rechnen müssen, daß kein einziger unter den deutschen Staaten den Anfang macht. Und was dann? Dann steht immer noch zu hoffen, daß "wohlgesinnte Brivat= personen" sich der Idee annehmen, Gutsbesitzer vom Schlage der Rochow auf ihren Landgütern entsprechende Erziehungsanstalten einrichten, in den Städten "freiwillige Berbindungen gutge= sinnter Bürger für diesen Zweck" sich zusammentun.10 Der Hang zur Wohltätigkeit scheint keineswegs erloschen. Aber gebe man ihm einen würdigeren Gegenstand. Richte man ihn auf die Wohl= tat der Erziehung, die aller Not und ferneren Wohltätigkeit ein für allemal ein Ende macht. Oder es steht zu hoffen, daß angehende Gelehrte, die sich in guter Lage befinden, den Zeitraum zwischen Universitätsstudium und öffentlichem Amt dem Geschäft widmen, an den neuen Anstalten erzieherisch zu wirken. Sie werden selbst dabei den allerhöchsten Gewinn davontragen, ihre Renntnisse erweitern, die Fertigkeit der Wiedergabe sich aneignen, einen Schatz an echter Memschenkenntnis sammeln. Liegt doch im Rinde "die ganze Fülle der Menschheit unschuldig und offen da".

Und endlich, sollten selbst diese Privatunternehmungen aus

۰.

Mangel an Vertrauen seitens des Publikums nicht in Aufnahme kommen, so bliebe immer wohl eine letzte Möglichkeit offen, der Jdee zur Verwirklichung zu verhelfen.<sup>11</sup> Man wende sich an die Waisenkinder, an die Armen und Elenden, die Verwahrlosten und Verwilderten der untersten Schichten, gebe ihnen mit dem Brot zugleich die neue Bildung und lasse diese Armsten der Armen das neue bessere Geschlecht anheben. Welch ein Zeugnis für die Nachwelt, wenn gerade die von der Zeit Ausgestohenen und Weg= geworfenen, die Paria der menschlichen Gesellschenen und Weg= geworfenen, Geschecht zu werden "unserer künftigen Helden, Beisen, Geschgeber, Hailande der Menschheit". Aber freilich, unter solchen Umständen wäre nur eine langsame und unsichere Verbessensensensensensensensenschlichen.

Deshalb ist von der Forderung, daß der Staat die allgemeine Nationalerziehung in die Hand nehmen müsse, nichts nachzu= lassen. Es wäre freilich, meint Fichte, dem bisherigen Gang der Entwidlung der deutschen Bildung gemäß, wenn Staat und Fürsten sich zurüchielten und erst als späte Nachzügler, wenn andere einen Anfang gemacht, auf ihren Beruf sich besännen. Und doch ergeht um der Allgemeinheit des Unternehmens willen dies= mal die Forderung kategorisch an sie, ihre erhabene Sendung zu ergreifen. "Diejenige Bildung allein, die da strebt und die es wagt, sich allgemein zu machen und alle Menschen ohne Unter= schied zu erfassen, ist ein wirklicher Bestandteil des Lebens. Jede andere ist eine fremde Zutat, die man bloß zum Prunt anlegt". Mögen doch Staatsmänner, die ein tiefes und gründliches Stu= dium der Bhilosophie getrieben und sich selbst eine Erziehung ge= geben haben, begreifen, was hier auf dem Spiele steht, und daß die getanen Vorschläge nicht einen "wagenden Versuch mit der Menschheit" darstellen, sondern ein unfehlbares, untrügliches und letztes Mittel zur Rettung der Menschheit vor der Verwilderung und Barbarei, die unaufhaltsam hereinbricht<sup>12</sup>. Mögen doch sie erkennen, daß wir den Vorwurf der Feigheit und der unwürdigen

Į

Liebe zum Leben nur dann von uns abtun können, wenn wir uns entschliehen, nicht mehr für uns, sondern für ein zukünftiges Geschlecht zu leben, uns "zum Samenkorn einer würdigeren Nachkommenschaft zu machen," nur um ihrer willen uns noch erhalten wollen<sup>13</sup> Und so hofft denn Fichte, mag das Ausländertum in und auherhalb der deutschen Gauen lachen, wenn es erfährt, daß sich einer von der Erziehung so große Dinge verspricht. "Ich hoffe, — vielleicht täusche ich mich selbst darin, aber da ich nur um dieser Hoffen."

So schlieken denn die "Reden" mit jener gewaltigen Apostrophe an alle Stände des deutschen Bolkes, mit jener eindringlichen Aufforderung an jeden Deutschen, der noch glaubt, Glied einer Nation zu sein, endlich einmal aufzumerken, endlich einmal zu einer Tat sich aufzuraffen<sup>14</sup>. "Endlich einmal höret, endlich einmal besinnt Euch. Geht nur dieses Mal nicht von der Stelle, ohne einen festen Entschluß gefaßt zu haben." Seit Jahrhunderten hat es keine so dringende Angelegenheit für das deutsche Bolk gegeben als diese Nationalerziehung. Wollt ihr die letten sein eines nicht achtungswürdigen Geschlechts oder die ersten, der Entwicklungspunkt einer neuen über alle Eure Vorstellung herrlichen Zeit? Wollt Ihr, daß Deutschland zugrunde gehe oder die "Biedergebärerin und Wiederherstellerin der Welt" werde. Das ist es, was durch die deutsche Rationalerziehung entschieden wird. In Eurer Gewalt liegt die Entscheidung. "Wohl mögen Regen und Tau und unfruchtbare oder fruchtbare Jahre gemacht werden durch eine uns unbekannte Macht. Aber die ganz eigentümliche Beit der Menschen machen mir die Menschen sich selbst."

So wirke denn ein Jeder zur Erreichung des Jieles, als wenn auf ihm allein das Heil der Nation beruhe, der Jüngling, indem er die Flamme der Einbildungstraft zum flaren Denken, der "Quelle der ewigen Jugendblüte," verdichte, das Alter, indem es sich dem Neuen nicht entgegenstemme. Der Geschäftsmann vergmann, fichte.

lege ab seine Verachtung für das gründliche Denken und die Wissenschaft, der Denker, Schriftsteller und Gelehrte, die eigentlichen Erzieher der Stände, mögen die Wichtigkeit ihres Berufs begreifen und die Wilsenschaft nicht länger zum Spiel und Gewerbe entwürdigen. Ihr Fürsten Deutschlands, die Ihr ebenso unwillend seid und lernen müßt wie wir alle, weift die Schmeichler von Euch, umgebt Euch mit flugen Ratgebern und erwägt die Möglichkeit der Durchführung der Nationalerziehung. Ihr alle aber, "denket, daß in meine Stimme sich mischen die Stimmen Eurer Ahnen aus der grauen Vorwelt. — Aberliefert unfer Andenken ebenso ehrenwoll und unbescholten der Nachwelt, wie es auf Euch gekommen ist". An der Rraft und Blüte deutscher Bildung hängt das Schicksal der neuen Menschheit. Nur durch eine allgemeine deutsche Nationalerziehung tann das Deutschtum erhalten und in den Stand gesett werden, seine geschichtliche Mission zu erfüllen. Wie aber wird die neue Erziehung beschaffen sein müssen, um die erhabenen Hoffnungen, die auf sie gesetzt werden, zu rechtfertigen?

2. Die Systematik der Fichteschen Erziehungslehre. Sehen wir ab von allem Besonderen, was die Idee der Nationalerziehung und die Annahme eines Berufs des Deutschtums zur Menschheitserziehung in Fichtes Bildungssystem hineinträgt, so gliedert sich dies System zunächst in zwei große Hauptabschnitte, in die Bolkserziehung und die Gelehrten= bildung.

Schon diese Gegenüberstellung, die sich aus Fichtes Ideenlehre ergibt, ist charakteristisch für Fichte und ohne Analogon im Zeitalter des deutschen Idealismus. Beide Teile seiner Erziehungslehre sind von gleich großer Bedeutung, beide arbeiten mit völlig verschiedenen Methoden und sind im Wesen, wie in der Organisation scharf voneinander getrennt. Als ein gemeinsames Band verknüpst beide die Idee der Erhebung des Menschengeschlechts zur "Einwohnung" in eine übersinnliche Welt, die Erziehung zum Ivealismus. Aber dieser Endzwed wird in beiden Gebieten auf verschiedene Weise erreicht und er selbst gestaltet sich beide Male auf verschiedene Beise. Auch tann kein Zweisel sein, dah Fichtes Hauptinteresse dem zweiten Teil, der Gelehrtenbildung, angehört. Hier gibt er Einzigartiges, unterstücht durch eine genaue Renntnis des Wesens und der Erfordernisse ber akademischen Bildung, wie sie ihm sein eigener Beruf an die Hand reichte. Als Theoretiker der Bolkserziehung bleibt er Epigone Pestalozzis und knüpft an Bestehendes an. Auch bleibt hier vieles unausgereist und stizzenhaft. Das eigentliche Erziehungswert Fichtes ist ja ungeschrieden geblieden. Er hat den Plan hierzu mit ins Grab genommen.

Fichte hat sein Augenmerk zuerst und am frühelten auf die Gelehrtenerziehung gerichtet. Sie beschäftigt ihn seit dem Jahr 1794 ununterbrochen bis an sein Ende, und das Interesse für ihre Probleme findet seinen Niederschlag in zahlreichen Borlesungen, Abhandlungen und Organisationsplänen. Berhältnismäkig spät erst, etwa seit dem Jahre 1804, wenn man von zerstreuten Bemertungen im "Naturrecht" (1796) und in der "Sittenlehre" (1798) absieht, dehnt sich dieses Interesse auch auf die Probleme der Bolts- und Elementarbildung aus. Das Studium Vestalozzis beginnt Ende 1806. In den "Reden" (1808) gibt Fichte taum mehr als die Grundlinien seines Systems der Elementarbildung und der anschlieftenden höhern Volkserziehung nach der sittlichen, bürgerlichen und religiösen Seite. Und ganz zulett in den Vorlesungen über die Bestimmung des Gelehrten vom Jahre 1811, stellt sich in seinem Denken auch der systematische Grundgedanke ein, der Volkserziehung und Gelehrtenbildung in ihrer gegenseitigen Bedingtheit und Verknüpfung erfakt, und der, wie Fichte selbst erklärt, eine "Fülle tiefeingreifender Erkenntnis" enthält.15 Auf diesem Gedanken würde er also vermutlich sein System der Gesamtpädagogit aufgebaut haben.

Dieser systematische Verknüpfungspunkt ergibt sich mit 15\*

innerer Ronsequenz aus Fichtes Ideenlehre. Fichte teilt die Menschen in geistig Sehende und geistig Blinde, je nachdem ihnen das innere Auge für die Idee aufgegangen ist oder nicht. Die Seher werden an Jahl immer in der großen Minderheit bleiben. Es sind "wenige Auserwählte und dazu vom Rate der Gottheit Bestimmte". Ihnen liegt die Führung der Menscheit ob, ihre Aufgabe ist es, die Gottheit in die Welt zu "verklären", d. h. die göttlichen Bilder und Gesichte (Ideen), die in ihrem Geift aufbligen, immer reiner und deutlicher in die wirkliche Welt hinein= zugestalten. Dazu bedurften die Deenscher von jeher der Mitarbeit des Bolkes. In alten Zeiten war es wohl die Begeisterung, der Enthusiasmus, die Etstase, die sich vom entzündeten Gehirn des Gottgesandten zu "gemeinschaftlicher Anschauung" auf die Masse übertrug. Gelehrter Bildung bedurfte es dazu nicht. In der heute lebenden Menschheit ist "die Begeisterung als eine zum Handeln treibende Naturkraft" erloschen. An ihre Stelle trat die "flare Einsicht des Rechten". Selbit prüfen, selbst erkennen, selbst den Willen Gottes in sich vernehmen, wenn auch unter der Führung des Gelehrten, danach strebt ein Jeder. Der Ideenseher von heute wird nicht mehr durch Enthusiasmus ent= flammen, durch Begeisterung fortreißen, sondern durch Gründe überzeugen mülsen. Aus dem Propheten und Wundertäter von einst ift im Zeitalter der flaren Ginsicht der Gelehrte, der wilsen, schaftliche Mensch geworden, der den "langsamen Weg der Belehrung" beschreitet. Und dieser Weg hat eine doppelte Richtungvom Gelehrten zum Bolt, vom Bolt zum Gelehrten. Der Gelehrte wird sich zunächst selbst belehren mussen über die Erfordernisse der Wirklichkeit. Er wird sein Gesicht wissenschaftlich durchdringen, es genau bestimmen müssen "bis auf den Boden der wirklichen Erfahrung herab", endlich es in Einklang segen mit der Fassungstraft der Menge, turz, "sich mit seiner Ansicht herunterbilden zum Voll". Hier die Aufgaben der Gelehrtenbildung. Und umgekehrt muß er das Volk "heraufbilden zu sich", bis die Kluft,

228

- 1

#### I. Die beutsche Nationalerziehung und ihre Systematik.

die zwischen der flaren Einsicht beider Teile flafft, überbrückt ist. Hier die Aufgaben der Boltserziehung. Also: "Bildung des Sehers für den Zweck, den das Bolt haben soll" und "Bildung des Bolts für den 3wed des Sehers". Aber dieje Aufgabe geht ins Unendliche, ist in Generationen nicht, vielleicht niemals zu vollenden. Denn die "Berklärung" Gottes, die geistige Fortschöpfung der Welt steht nie still. Das Bild Gottes wird sich im Seherauge zu immer neuer Rlarheit vertiefen. Und so wird sich immer von neuem die Notwendigkeit herausstellen, die neuen Gesichte zur Verständlichkeit für das Bolt auszubilden und das Bolt andererseits zur Fähigteit, sie zu verstehen. So ergeht denn von hier aus die Forderung, das Leben des Sehers wie des Bolles über die Dauer des einzelnen Menschenlebens "auszudehnen zu einem einzigen zusammenhängenden und fortschreitenden. Leben bis ans Ende der Welt". Und dies geschieht durch eine von einer Gelehrtengemeinde ständig überwachte umfassende und kontinuierliche Erziehungsarbeit am menschlichen Geschlecht, die dafür sorgt, daß die Gelehrten- wie Volksbildung jedes Zeitalters in vermehrter und gesteigerter Form dem folgenden überliefert wird. Reine ohne die andere. Die Bolksbildung bedarf der Leitung vom höheren Standort aus, die Gelehrtengemeinde der Vorbildung der breiten Malse, deren Mitarbeit bei der ewig fortschreitenden "Berklärung" Gottes in die wirkliche Belt unentbehrlich ist.

So beruht denn der Hauptgedanke der Fichteschen Systematik in der Aufgabe der Gelehrtengemeinde, "sich und das Bolk dis an das Ende der Tage einander entgegen zu erziehen zum Wechsel klarer Einsicht". Alle gelehrte Bildung, alle Gelehrsamkeit kann nur Mittel sein, "nach dieser das Volk und die Welt zu gestalten". "Bildung der allgemeinen Einsicht des Menschen zur übersinnlichen Weltordnung",<sup>16</sup> dies der Koinzidenzpunkt beider Seiten des Erziehungswerkes, dies zugleich das letzte Haupt- und Grundthema der gesamten Fichteschen Erziehungslehre.

Und hierauf: "Beim Gelehrten eine Herunterbildung seiner ganzen Ansicht zur Ansicht des Bolkes, beim Bolk eine Heraufbildung seiner Einsicht zu der des Gelehrten, solange die beide im Mittelpunkt zusammentreffen." Und immer ist mitgedacht, daß die Menschheit, die ihr Erziehungswesen nach den angezeigten Prinzipien eingerichtet hat, ihre Bestimmung im höchsten Sinne erfüllt, indem sie wie alles andere so auch die Erscheinung der überstinnlichen Gesichte im Geiste der Menschen unter ein Gesetz der Freiheit bringt. Bereiten die Künste Erzsiehung die sestung der Ivee, so bietet ihr die gelehrte Erzsiehung die sessander, und die Bolkserziehung erhält die gesamte Menscheit ununterbrochen in der Fähigkeit, nach Iveen ausgebildet zu werden.

3. Das Erziehungsideal der Aufklärung. 20m Standpunkte dieser idealistischen Bädagogik aus hat Fichte in den "Grundzügen" Kritik geübt an den Erziehungsansichten der Auffläruna. Nicht daß er den Rationalismus der Aufklärungspädagogik überhaupt von der Hand wiese. Im Gegenteil! Das rationalistisch-universalistische Bemühen des Zeitalters, die Wissenschaft an alle Menschen zu bringen, verbunden mit dem Bestreben, den blinden Autoritätsglauben zu überwinden, kann nicht tadelnswert sein. Auch im künftigen Zeitalter der nationalerziehung wird das Streben, alle der Wilsenschaft teilhaftig werden zu lassen, die Boraussekung bilden zum Allgemeinwerden der Vernunftwissenschaft und Vernunfttunst.17 Aber zwischen dem Fichteschen Rationalismus und dem der Aufklärung besteht, wie wir sehen, ein tiefgreifender Unterschied, der auch für die Bäda= gogit gilt. Das Wilsenschafts= und Erziehungsstreben Fichtes geht auf die Idee, das der Aufklärung auf den Begriff, in Fichtes Geist zu reden. Wenn der Wert des Fichteschen Normalmenschen der Zufunft darin besteht, daß er in der Idee lebt, rein gattungs= mäkig denkt und handelt. so hat der Mensch der Aufklärung nur Wert, inwiefern er Begriffe leicht fast und fertig urteilt. Mles Bildungsstreben der Aufklärung ist daher auf diesen einzigen Zweck gerichtet. Der Mensch sollt durch die Erziehung dahin gebracht werden, dah er "die Begriffe leicht an sich bringt oder gut lernt und sie leicht anwendet oder fertig urteilt". Da haben wir das flach rationalistische Bildungssystem der Aufklärung. Der Begriff ist der höchste Wertmahstab, der entscheidende Richter in allen menschlichen Angelegenheiten. Dah die Kinder etwas lernen sollen, dah das Bolt vor allem fertig lesen und auch ein wenig schreiben soll, dah es die Wissen das sinde sinnehabe, zu dem es eben erzogen wird, das sind die Grundforderungen, über die hinaus die Pädagogit der Zeit nicht gedrungen ist. Andere Maximen, die gelegentlich geäuhert worden, z. B. dah man nicht bloh wissen, solter alle "Reaktion des sich selbst in seiner Leerheit nichts weiter als eine "Reaktion des sich selbst in seiner Leerheit mihfallenden Zeitalters gegen sich selbst".<sup>18</sup>

Die Wesensart der Auftlärungspädagogit geht nach Fichte historisch zurück auf die Rirchenreform des 16. Jahrhunderts. Indem Luther die Bibel zum höchsten Entscheidungsgrund aller religiösen Wahrheit erhob und vors Bolt legte, machte er den Buchstaden zum "fast unentbehrlichen Mittel zur Seligteit." Rur wer des Lesens kundig war, konnte von nun an Christ sein. Daher "die Allgemeinheit des Lesens und Schreidens" im Volk, die nach Fichte völlig überflüssig ist, daher die herrschenden Begriffe über Bolkserziehung. Später vergah man den Zweck des Mittels, nämlich das Christentum, und das Mittel wurde Selbstzweck.<sup>19</sup>

Endlich wird das niedrige Sinnlichteitsstreben der Zeit von Fichte auch für die höhere Geistesbildung der Nation als charafteristisch nachgewiesen<sup>20</sup>. Welches ist denn das eigentliche Erziehungsmittel zu allem höheren Geistesstreben? Der Rampf mit uns selbst, mit der uns angeborenen sinnlichen Natur, mit dem blinden Hang zur Ideenasson. Nur durch ihn bildet sich der wahre Gelehrte. Hiervon mochte Fichte im Bildungsstreben der studentischen Jugend wenig verspürt haben. Was er fand

Digitized by Google

und beobachtete an Studierenden oder auch jüngeren Mitstreben= den war derselbe niedere Eudämonismus, der ihm an der Religion des Zeitalters so bezeichnend erschien. Rein Studieren und Produzieren einem Hang zuwider, tein spstematisches Verfolgen des mit Willfür und Vorsatz abgesteatten Bildungsweges unter Abhaltung aller fremden lodenden Gedanken, sondern ein Sichtreibenlassen durch den Strom seiner Einfälle und geistigen Lüste und Begierden, ein Studieren um des bloken Genusses willen, womöglich ein Jagen nach ästhetischen Floskeln in Lüsternheit wedenden Gedichten und Romanen, das erschien Fichte für den angehenden wie fertigen Gelehrten seiner Zeit und seiner Um= gebung als das allein Bestimmende. Und darin erkennt er die von Grund aus verseichtende Wirtung des Eudämonismus der Zeit, der den Menschen so ganz in dem ihm von der Natur ge= wiesenen Geleise erhält, ohne ihn zum Selbstdenten, zum Ordnen seiner Gedanken, zur snitematischen Rechenschaftsablegung anzu= halten. "Es gibt nichts, das den Jüngling so von Grund aus ver= seichte und um allen Geist bringe, als jenes eudämonistische Neben diesen "eudämonistisch gesinnten" Gelehrten, System". der immer als ein Schwäker und seichter Nachbeter befunden werden wird, hält nun Fichte seinen idealistisch gesinnten Gelehrten, zu dem die Wissenschaftslehre erzieht. Etwas tun und treiben müssen, Grundsätze verstehen und wahrfinden lernen, die, wie die Grundzüge des konsequenten Idealismus, sich nicht von selbst darbieten, sondern der realsinnlichen Anschauung des natürlichen Menschen zuwiderlaufen, das ist die "einzig mögliche Methode der Geistesbildung". "Denn alle Araft des Menschen wird erworben durch Rampf mit sich selbst". Und zum Rampf mit sich selbst unablässig aufzufordern, ist das Wesen des Idealismus. Hier liegt sein ethisch-padagogischer Wert.

#### П.

## Besen und Organisation der Boltserziehung.

Das bisherige Erziehungswesen wird von Fichte keineswegs als gänzlich verkehrt hingestellt. Menschen zu entwickeln, ein Bild religiöser, sittlicher, gesetzlicher Denkart an den Zögling zu bringen, war gewiß auch das Streben der bisherigen Bädagogik.<sup>1</sup> Allein der Weg, der hierzu eingeschlagen wurde, war verfehlt. Mochte man noch so getreulich ermahnen, diesen Bildern nachzuleben, nur mit seltenen Ausnahmen sind die Zöglinge diesen sittlichen Antrieben und Ermahnungen gefolgt. Der sinnliche Antrieb der Selbstsucht, die sich ohne alle Erziehung entwickelt, war stärker und erstickte alle edleren Regungen. Diese Methode der Erziehung also war zur Ohnmacht verdammt. Was nützt es wohl, das Gedächtnis mit Worten, mit Redensarten anzufüllen? Was tann es helfen, Bilder und Beispiele einer Phantasie darzureichen, die selber talt und teilnahmlos bleibt? Alle bloßen Ermahnungen sind unfruchtbar. Sie reichen nicht an das wirkliche Leben heran. Solange es nicht gelingt, das Gemälde der sittlichen Weltordnung so lebhaft, mit so brennenden Farben vor den Augen des Zöglings zu entwerfen, daß er nicht mehr umbin tann, daß er von einem glühenden Affett der Liebe und Sehnsucht ergriffen wird, dieses Gemälde in seinem individuellen Leben darzustellen, solange bleibt jede Erziehung blind und ohnmächtig. Sie dringt nicht "bis zur Murzel der wirklichen Lebensregung und Bewegung" herab. Sie bildet an der Oberfläche des Menschen, die Wurzel seines Wesens aber bleibt ungebildet, wächst wild und tann nur schlechte Früchte tragen, wie sie denn nun auch vollständig reif und abgefallen vor aller Augen liegen. Etwas am Menschen zu bilden, genügt eben nicht. Der ganze Mensch selbst muß gebildet werden von innen heraus, durchgreifend bis in die Wurzel seines ganzen Seins und Wesens. Höhere Bildung ist kein äußeres Besitzum, sondern ein persönlicher Bestandteil des Individuums. Aber diese "Runst der Bildung zum Menschen" von der Wurzel aus muß erst erfunden werden. Fichte hat sie erfunden. Wenig= stens glaubt er es. Wie also ist Fichtes Runst der Menschenbildung beschaffen?

1. Der allgemeine Charakter der Fichteschen Badagogit. Junächst ihre formale Seite. Schleiermacher und andere pädagogische Theoretiker der Zeit haben die Notwendig= teit empfunden, die Gründe, die für oder wider die Möglichkeit oder Unmöglichkeit der Erziehung sprechen, behutsam zu zergliedern und genau anzugeben, wo die Allmacht des Erziehers zu Ende ist und seine Ohnmacht beginnt. Fichte erkennt keine solche Notwendigkeit vorsichtiger Theorie wie überhaupt keine Art psnchologischer Voruntersuchung des durch den Erzieher zu bearbeitenden Feldes. Ohnmächtig ist ihm jede Erziehung, die das Gutwerden des Zöglings dem Ohngefähr überläkt, durch Ermahnungen von außen her zu wirken sucht und im übrigen die geistige Natur als eine dunkle, nicht zu berechnende Rraft wirken läßt.<sup>2</sup> Dem Rationalisten Fichte gilt die geistige Ratur als durchaus kommensurabel. Der wahre Erzieher vermag sein Arbeitsfeld klar zu überschauen, alles scheinbar Dunkle in deutlich zu analysierende Rräfte und Anlagen aufzulösen und mit ihnen als bekannten Größen beim Erziehungswerk zu rechnen. Die wahre Erziehung ist mithin allmächtig. In ihr ist dem Walten des 3u= falls teine Freiheit gegeben. Der Menich tann "gemacht" werden. Er tann gleichsam als ein fünstliches Wert, als ein moralischer Homunkulus aus den Retorten des erfahrenen Erziehers herausgehoben werden. Erziehung ist, wie Fichte ausdrücklichst betont,

### II. Befen und Organisation ber Boltserziehung.

eine "sichere und besonnene Runst", die nach einer ohne Ausnahme wirkfamen Regel mit Notwendigkeit das gewollte Refultat hervorzubringen vermag,\* den Zögling zu einem "festen und unwandelbaren Runstwert" gestaltet, das gar nicht anders ausfallen konnte und dann durch sich selbst nach seinen eigenen Gesehen fortgeht.4 Fichtes unpsychologische, theoretisch-tonstruktive Betrachtungsweise alles geistigen Geschehens, seine mertwürdige mechanistische Auffassung vom Besen geiftiger Borgänge und Wandlungen liegt diesem Glauben an die Allmächtigkeit der Erziehung zugrunde. Der erwachsene Mensch kann sich in jedem Augenblick, wenn er nur will, selig machen. So kann der Erzieher eine fremde Psyche "machen" zu dem, was er will, sobald er nur ihren Organismus durchschaut. Und er wird ihn durchschauen. Er enthält für Fichte nichts Unberechenbares, nichts Geheimes, das sich der formenden hand des Menschenmachers entziehen könnte.

Ferner ist charakteristisch für die Fichtesche Erziehungslehre, daß es irgendeine Achtung oder gar Scheu vor der Indivi= dualität, wie etwa bei Schleiermacher oder den Weimarer Humanisten in ihr nicht gibt. Fichtes Erzieher ist ein Gewaltmensch, wie Fichte selbst. Er wird sie alle "machen", wird ihnen allen den Idealmenschen Fichtescher Observanz ins Innere hinein= mauern und nicht auf die halbausgesprochenen Wünsche ihres besonderen Menschentums hören. Dabei wird viel und vielleicht gerade das Beste in der Einzelnatur verloren gehen. Aber das tümmert Fichte wenig. Wer wie er unter Erziehung radikale Reumachung der Menschheit versteht, kann aut die Notwendig= teit der Wahrung berechtigter Eigenart im Menschheitsganzen vorerst nicht achten.

Wie sieht ferner Fichtes neue Erziehung ihrem Inhalt nach aus? Sie vermeidet zunächst eins, was nach Fichte den Grund= irrtum aller bisherigen Erziehung ausmachte, nämlich auf einen "freien Willen" des Jöglings zu rechnen.<sup>5</sup> Wie denn? Der

Jögling soll keinen freien Willen haben? Diesen dennoch voraussehen, dem Jögling das Rechte nur zeigen und ihn dazu ermahnen, aber im übrigen ihm selbst überlassen, ob er der Ermahnung folgen wolle oder nicht, darin eben soll das deutliche Bekenntnis der Ohnmacht und Nichtigkeit der bisherigen Erziehung bestehn?

Fichte versteht hier unter "frei" soviel wie "unentschieden schwankend zwischen Gutem und Bösem". Solange das sittliche Bollen des Jöglings trotz aller Erziehung in dieser schwankenden Unentschiedenheit verharrt, solange hat eine Erziehung im Fich= teschen Sinne des Wortes überhaupt noch nicht begonnen. Rech= net die Erziehung sogar mit dieser Art von Willensfreiheit im Jögling, so erklärt sie eben hiermit ihre Ohnmacht. Sie hält es sür unmöglich, den Willen, d. h. die Grundwurzel des Menschen zu bilden. Und also ist Erziehung als "sichere Runst" überhaupt unmöglich. Denn dies, die Bildung des sittlichen Willens, ist nach Fichte der Kern aller Erziehung.

Fichtes neue Erziehung will also die "Freiheit des Willens" im niederen Sinne gänzlich vernichten, d. h. "strenge Rotwendigteit der Entschließungen und die Unmöglichkeit des Entgegen= gesetzten" hervorbringen. "Alle Bildung strebt an die Hervor= bringung eines festen, bestimmten und beharrlichen Seins, das nun nicht mehr wird, sondern ist, und nicht anders sein kann, denn so, wie es ist." Alle Bildung strebt an, "ein bestimmtes und stets bereitstehendes Wollen" im Jögling, ein Wollen, auf das sich der Erzieher zu jeder Zeit verlassen kann, das alle "ermahnenden Predigten" ein für allemal überflüssig macht. "Wer ein solches festes Wollen hat, der will, was er will, für alle Ewigkeit." Er kann nicht mehr anders wollen. Die Freiheit des Willens ift ihm in Notwendigkeit verwandelt, sein Wollen in eine bestimmte Weise des Funktionierens gleichsam eingeschraubt worden. Die bis= herige Menschenbildung meinte, man könne dem Zögling den rechten Willen anreden. Richt anreden, "machen" muß man ihn,

"ihn also machen, daß er gar nicht anders wollen tönne, als Du willst, daß er wolle".

Und wie kann dies geschehen? Wie kann dieser "feste und nicht weiter schwankende Wille", mechanisch zu reden, in den psychischen Organismus eingeschraubt werden? Denn das ist eben die Aufgabe jener "sicheren und besonnenen Kunst", einen festen und unfehlbar guten Willen im Menschen zu bilden.

Eine Stufenleiter von Mittelgliedern und Boraussezungen hinuntersteigend, gelangt Fichte zum eigentlichen Werkzeug aller Erziehung, der Erweckung der geistigen Selbsttätigkeit im Jög= ling.<sup>6</sup> Folgen wir ihm.

Worauf ruht zunächst der unwandelbar gute Wille? Auf der "Liebe für das Gute schlechtweg als solches". Die bisherige Staatstunst und Erziehung sette eine andere Liebe voraus, sette voraus, dah jeder sein eigenes sinnliches Wohlsein liebe und wolle, und sucht nun durch Furcht und Hoffnung an diese natürliche Liebe den guten Willen, das Interesse für das Gemeinwesen anzuknüpfen. Sie baute auf einem schwankenden Grund. Innerlich gute, moralische Menschen konnte sie nicht bilden, nur äuherlich gute, legale, d. h. gesetzliche. Fichtes Erziehung setzt an Stelle der Selbstliebe die unmittelbar aufs Gute gerichtete Liebe, wie sie von uns geschildert worden ist. Sie also sei hinfort der einzige und unfehlbare Antrieb des Wollens.

Diese Liebe nun äußert sich in Form eines innigen Wohlgefallens am Guten. Dasselbe hervorzubringen ist Aufgabe der neuen Erziehung. Das Wohlgefallen am Guten aber seit wiederum voraus ein Bild des idealen Justands, der dem Geist vorschwebt, ehe er verwirklicht wird. Und wie soll das Individuum imstande sein, das Bild stitlicher Joealwelten stetig bei seinem Wollen und Handeln vor sich her zu tragen, wenn nicht das Vermögen überhaupt, selbsttätig Bilder zu entwersen, die unabhängig sind von der Wirklichkeit, in ihm entwidelt worden

ļ

1

ist? Die "bildende Araft" ist also zu allererst wachzurufen im Jögling, das Bermögen der Selbsttätigkeit, sittliche Borbilder aus eigener Araft zu erzeugen, sie nicht bloß leidend hinzunehmen vom Erzieher.

Damit sind wir bei der elementarsten aller Boraussezungen der Willensbildung angelangt. "Tätigkeit des geistigen Bildens" entwickeln, dies ist die erste Aufgabe aller Erziehung. Nur wenn dies geschehen ist, wird dem Jögling ein selbstätiges Entwersen sittlicher Borbilder und Idealwelten möglich sein. Nur dann wird ferner das entworsene Bild ein tätiges, nicht bloß ästhetisches Wohlgefallen am Guten im Jögling entzünden. Und endlich wird die Liebe, dieses Gute zu verwirklichen, unauslöschlich entbrennen und der unwandelbar gute Wille an ihr seine seite und sichere Richtlinie haben.

Mit dem pädagogischen Brinzip der Entwicklung der geistigen Selbsttätigkeit im heranwachsenden Menschen ist nun das eigent= lich technische Wertmittel der neuen Erziehung gefunden. Die Selbsttätigkeit des Zöglings zunächst in einem Punkte anzuregen, sodann von diesem Bunkt aus durch regelmäkiges Fortschreiten in immer frischem Leben zu erhalten, dies ergibt sich als das erste Hauptstück aller Erziehung, wie denn in Fichtes ganzer Weltanschauung das Prinzip, geistige Tätigkeit unmittelbar anzus streben, das "ewige und ohne alle Ausnahme waltende Grund= gesetzt der geistigen Natur des Menschen" darstellt. Wie die besonnene Runst der Anregung der Selbsttätigkeit näher beschaffen sei, wird freilich nicht gesagt, wie denn überhaupt das Prattisch= Technische der Erziehung bei Fichte hinter dem Interesse an der Aufstellung allgemeiner Grundsätze in den Hintergrund tritt. Genug, der Zögling lernt. Er lernt mit Luft und Liebe, rein um des Lernens willen. Dies das untrügliche Rennzeichen der wahren Erziehung. Ist die geistige Selbsttätigkeit des Zöglings angeregt, dann muß das Lernen höchste Lust gewähren.

In der "Anregung regelmäßig fortschreitender Geistestätig-

teit" besteht somit das Wesen der neuen Erziehung. Nur von hier aus ist Bildung des sittlichen Willens möglich. Und nur von hier aus, d. h. also von der Bildung des Erkenntnisvermögens aus, wird sich dem Erzieher zweitens eine Handhabe bieten, den Jögling über das niedere Sinnlichkeitsstreben hinauszuheben, ihn den Geist, das Abersinnliche als erstes Prinzip erkennen zu lassen und ihn so dem Vernunftmenschentum der Jukunst zu gewinnen. Damit ist das zweite Jiel der neuen Erziehung gesetzt, umfassen der und wichtiger noch als das erste. Ein unfehlbar guter, fester und sicherer Wille und ein neuer Geist, der Geist des Idealismus, ein höheres Gelbst- und Ichbewuhtsein, dies die beiden Ergebnisse aus der Anregung der geistigen Selbstätigsteit des Jöglings.

Fichte wirft auch hier einen Blick auf die bisherigen Erziehungsgrundsäte.7 Diese Grundsäte waren dogmatisch oriens tiert, gingen aus von der Voraussetzung einer stehenden Beschaffenheit der Dinge. Hier nach Fichte der Fundamentalirrtum aller bisherigen Bädagogik, die man ausdrücklich als dogmatische der Fichteschen extrem-idealistischen 'gegenüberstellen tönnte. Diese "seinsgläubige" Erziehungsphilosophie konnte zur Ahnung des Geistes als eines selbständigen und uranfänglichen Prinzips der Dinge nicht wohl kommen, sich zum Idealismus nicht erheben. Die Vernunft war hier nicht Erstes, sie stand lediglich im Dienste dinglicher Beschaffenheiten. Diese im Gedächtnis aufzufalsen, zu glauben und zu merten durch mechanisches Auswendiglernen, das war das Ziel alles Erziehungsstrebens. Blokes Auffassen aber im Gedächtnis, wenn dies allein in Anspruch genommen wird, bedeutet ein Leiden des Gemüts, keine Tätigkeit. Und hier ist der Punkt, aus dem sich alle ethischen Mängel der bisherigen Pädagogik für Fichte ergeben. Der Zögling bequemt sich diesem bloß leidenden Verhalten höchst ungern, noch dazu, wenn es sich um die Bekanntschaft mit fremden Dingen handelt, die kein Interesse für ihn haben. Er lernt langsam, spärlich. Das Lernen selbst bietet ihm keinen Reiz. Ja, es erfüllt ihn mit Bider-

willen. Also werden ihm fremdartige Antriebe untergelegt werden müssen, um ihn zum Lernen zu bringen, Strafe und Belohnung oder, was Fichte noch schlimmer erscheinen will, Ver= tröftung auf die zukünftige Nühlichkeit der erworbenen Renntnisse, auf Brot und Ehre. Die Erkenntnis wird also als Dienerin des sinnlichen Wohlseins aufgestellt, wodurch nicht nur die Ent-• widlung der sittlichen Denkart des Zöglings hintangehalten, son= dern geradezu sein moralisches Verderben gepflanzt und be= gründet wird. Erziehung zum Selbstbenken, zur "geistigen Tätig= feit um der Tätigkeit willen", die allein nach Fichte das Gemüt auch sittlicher Bildung offen hält, soll in der vorfichteschen Badagogik nun eben nirgends zu finden sein. Fichte blickt auf die Meisterstücke in Sokratischer Manier, mit denen die Bhilanthropinisten prahlten, geringschättig berab. Diese Sotratischen Rasonements waren gleichfalls mechanisch auswendig gelernt. Ihre sittenverderbende Wirtung bestand darin, daß sie dem Zögling den Anschein des Selbstbenkens gaben, während er in Wirklichkeit nicht selbst dachte.

"Geistige Tätigkeit um der Tätigkeit willen", so wird nun im Gegensah hierzu das Prinzip der neuen Erziehung lauten müssen. Schon die alte Erziehung war relativ noch am glücklichsten in Lehrgegenständen, die sich tätig ausüben liehen, wie z. B. die lateinische Gelehrtensprache, in der bis zum Schreiben und Reden sortgeschritten wurde. Wo dagegen wie beim Griechischen Schreibund Redeübungen vernachlässigt wurden, da wurde auch schreibund Nedeübungen vernachlässist wurden, da wurde auch schreibund oberflächlich gelernt. Sollte nicht hierin ein Beweis zu finden sein für die Richtigkeit des Pestalozzi-Fichteschen Grundsates, dah es allein die Entwicklung der geistigen Selbsttätigkeit durch den Unterricht ist, welche Lust an der Erkenntnis rein als solcher und also auch am Lernen hervorbringt, während das bloh leidende Empsangen die Erkenntnis vielmehr lähmt und tötet! Und so ist es denn auch. Der Zögling der neuen Erziehung lernt viel, von Eifer und Liebe getrieben, erfaht alles im Zusammenhang, übt

#### II. Befen und Organisation ber Boltserziehung.

das Gefaßte unmittelbar durch ein Tun, lernt also das Biele richtig und unvergeklich. Aber dieses Biele der Erkenntnis ist ja Nebensache. Die neue Erziehung beabsichtigt nicht unmittelbar diese Erkenntnis; sie fällt ihr nur zu als eine Art wertvollen Rebenerfolgs. Der formale Gesichtspunkt, die "Anregung regelmäßig fortschreitender Geistestätigkeit" bleibt bei allem Lernen stets die Hauptsache, die historisch zu erlernende Beschaffenheit der Dinge stets eine geringfügige Nebensache, die sich von selbst ergibt.\* Ein Beispiel. Der Jögling wird angehalten, in der Bhantalie eine Fläche durch gerade Linien zu begrenzen. Das freie Vermögen der Bhantasie, die geistige Tätigkeit ist damit angeregt. Findet er dann, daß er mindestens drei gerade Linien braucht, um die Fläche zu begrenzen, so ist dies eine nebenbei entstehende Erkenntnis einer ganz andern, das freie Vermögen der Phantasie sogar beschränkenden Tätigkeit des Erkenntnisvermögens. Auf die ganze Breite des Materialen aller Erkenntnis will also Fichte nur einen geringen, bedingten Wert legen. Hauptsache ist und bleibt immer, daß durch die Anregung der freien geistigen Tätigkeit das Selbst des Zöglings erhöht wird, daß ein Prinzip in ihm geweckt und zu intensivem Leben gereizt werde, das nicht auf sinnlichen Genuß geht, sondern alle Antriebe des niederen Sinnlichkeitsstrebens gerade zum Schweigen bringt, ein Erstes, Unabhängiges und Selbständiges, das aus sich selber sein eigenes Leben lebt, turz ein rein Sittliches im höchsten (Fichteschen) Sinne des Wortes." Der sittliche Wert aller intellektuellen Bildung steht Fichte also obenan. Erweckung der Liebe zur "geistigen Tätigkeit um der Tätigkeit willen", so lautet das moralische Grundprinzip der neuen Erziehung. Gewiß bedarf die geistige Tätigkeit in der Welt des Sittlichen noch einer besonderen Richtung. Aber schon die bloße Liebe zum Geistigen tann als die "allgemeine Form und Beschaffenheit des sittlichen Willens" gelten. Geistige Bildung und Willensbildung fließen so in eins. Oder zum mindesten: erstere ist die unmittelbare Vorbereitung 16

Bergmann, Sichte.

zur letzteren. Das erste Geschäft der geistigen Bildung ist nicht zugleich auch erster und selbständiger Zweck, sondern nur das bedingende Mittel, um sittliche Bildung in den Zögling zu bringen. Ja die geistige Bildung wird "nur gelegentlich" erworben, bleibt aber ein "unaustilgbarer Besitz und die ewig fortbrennende Leuchte seiner sittlichen Liebe". Sie entwickelt früh im Gemüt des Zöglings ein beherrschendes Prinzip, das alle Unsittlichkeit ausrottet. Erwacht dann später die Gelbsucht, so kommt sie zu spät, findet den Platz am Herbsschutz, sonderen Weg. Sie weckte und bildete zuerst zur Herrschaft gelangen. Die bisherige Erziehung ging zu ihrem Schaden den umgeschrten Weg. Sie weckte und bildete zuerst das Triebleben im Zögling um so nur erst einmal auf ihn Einsluß zu gewinnen. Bersuchte sie dann hinterher, den sittlichen Antrieb zu entwickeln, so fand sie das Gemüt schon von einer anderen Liebe eingenommen, und sie also kam zu spät.

Die Frage, wie sich die allgemeine intellektuelle Bildung zur besonderen (sittlich-bürgerlichen oder religiösen) verhalte, ist aber noch näher und tiefer zu untersuchen, um genau festzustellen, worin wohl das wahre Wesen einer idealen Erziehungskunst bestehe. In der dritten "Rede" hat Fichte diese Untersuchung geliefert.<sup>10</sup> Er hat hier als Leitmotiv seiner ganzen Erziehungslehre den Grundsah hingestellt, der Jögling sei so zu bilden, "daß keine Erkenntnis, die er hat, in ihm tot und kalt bleibt, wenn die Möglichkeit eintritt, daß sie ein Leben besomme, sondern jedwede sogleich eingreift ins Leben, so wie das Leben derselben bedarf". Und wie ist dies zu erreichen?

Fichte unterscheidet hier wie auch sonst zwei Rlassen von Menschen in Absicht ihrer Bildung. Eine doppelte Art des Sichselbstwerstehens ist bei Menschen möglich. Der immer sich gleichbleibende "Grundtrieb" alles Lebens, ein und dieselbe "Grundliebe" tann in zweisacher Weise ins Bewußtsein übersetzt werden. Diese beiden Menschheitstypen sind der Mensch des dunklen Gefühls und der Mensch der klaren Erkenntnis. Ist

# II. Besen und Organisation der Bollserziehung.

infolge mangelnder oder gar verkehrter Erziehung das Bewußtsein beherrscht vom dunklen Gefühl, so wird der "Grundtrieb" oder die "Grundliebe" (Schopenhauers Wille) erfaht als die Liebe des Einzelnen zu sich selbst. Sinnliche Selbstsucht heißt die entwickelnde Araft im Leben dieser Menschen. Sie bildet das einzig Beharrende und sich Gleichbleibende in ührem Dasein, und nur in Ausnahmefällen erhebt sich der Mensch des dunklen Gefühls über das selbstslüchtige Handeln, ahnt dunkel eine andere höhere Ordnung der Dinge, wird durch dunkle Ideen getrieben; die Vernunft waltet dann als Instinkt in ühm. Aber dies bleibt Ausnahme.

Anders der Mensch, der schon als Rind in die klare Erkenntnis eingetaucht und von nun an in ihrem Gediet erhalten wurde. Hier ist die Seldstsucht von vornherein um ihre Entwicklung betrogen. Alare Erkenntnis, von allem gegebenen Sein gänzlich unabhängig, beherrscht das Bewußtsein, wird zur Grundlage, zum Ausgangspunkt alles Lebens. Nur das dunkte Gefühl gab dem Menschen sein Seldsst als ein genußbedürstiges und schwerzscheuendes, Der klare Begriff gibt es ihm statt dessen als Glied einer sittlichen Ordnung. Die Alarheit des Begriffs erstickt so die Wurzel der Seldstsucht, das dunkte Gefühl.

Und mit dem flaren Begriff zugleich wird die Liebe zu dieser idealen Ordnung der Dinge entzündet. Klare Erkenntnis kann nicht kalt und teilnahmlos lassen. Erfaßt sie doch die "Grundliebe" selbst in ührer ursprünglichen, reinen (göttlichen) Form, nicht entstellt zur Liebe des einzelnen zu sich selbst, sondern als Liebe zum Gegenstand, zur Idee, als "wirkliche und wahre Liebe", als eine Liebe, die nicht auf die vorhandene Welt geht. In ihr fände "eine zu ursprünglicher schöpferischen Tätigkeit treibende Liebe" keinen Wirkungskreis. Nein, dieser durch flare Erkenntnis entzündete Grundtrieb der wahren Liebe hegt auf eine apriorische Welt, die da werden soll, immer werden sollte und immer werden wird, auf ein in alle Ewigkeit immer werden

16\*

Sollendes, immer Jukünftiges, das im Grunde eins ist mit dem aller Erscheinung zugrunde liegenden ewig fortfließenden göttlichen Leben selbst.

Diese Urliebe wird also im Menschen zugleich mit der Erkenntnis entwickelt und umgekehrt mit der Erkenntnis zugleich die Liebe zur Healwelt. Eins ohne das andere soll nicht möglich sein. Das heikt: mit jedem Schritt der Bildung wird der gesamte vereinigte Mensch gebildet, "als unteilbares Ganze". Und hierin, in dieser harmonistischen Tendenz, liegt neben der Bildung zur reinen Sittlichkeit die zweite hauptaufgabe der allgemeinen Erziehung, "den ganzen Menschen durchaus und vollständig zum Menschen zu bilden". So lauten denn die beiden Hauptforderungen der neuen Erziehung nach der intensiven und extensiven Seite der Bildung: Der Mensch werde gebildet bis in die Wurzel seines Lebens hinein und allo zum wirklichen Menschen, nicht zum bloken Schatten und Schemen eines Menschen, und: Alle notwendigen Bestandteile des Menschen sollen ohne Ausnahme und gleichmäßig gebildet werden, der Berstand zur Alarheit, der Wille zur Reinheit. Und an Stelle des dunklen Gefühls trete hinfort die klare Erkenntnis als "Auflösungsmittel" der Liebe.

Es wird hier von Fichte ein durchaus verstandesmäßiges Prinzip in den Mittelpunkt der Erziehungslehre gerückt. Ein Ratationalismus, freilich edelster Art, beherrscht diese Pädagogik wie sämtliche Teile der Fichteschen Idealphilosophie. Fichte hat dies denn auch selbst klar erkannt und sich geschichtlich mitten in das Aufklärungszeitalter eingeordnet. Aller Irrationalismus ist ühm fremd, hier wie sonst, alle Anerkennung des Dunkelgesfühlsmäßigen, wo immer sie ihm auch entgegentreten mag, wird von ihm in Grund und Boden verdammt. Es geschehe kein Sprung aus dem Vorhergehenden bei dieser neuen Schöpfung der Erziehungslehre, meint er.<sup>11</sup> Diese stehen vielmehr im organischen Zusammenhang mit der Aufklärung, bilde die wahre und natürliche Fortsetung und Folge der bisherigen Zeit, deren Streben darauf ging, das

## II. Befen und Organisation ber Boltserziehung.

dunkle Gefühl zu verbannen und der Klarheit der Erkenntnis allein zum Sieg zu verhelfen. Sier also ift Fichte Aufflärer im reinsten und besten Sinne des Wortes. Das dumpfe Beruhn beim dunklen Gefühl soll nicht wiederhergestellt werden, wie die Schelling, Schleiermacher und andere streben, der Trieb nach Alarheit soll nicht wieder ausgerottet werden von den Gegnern der Aufflärung. Im Gegenteil! Weiterentwickelt werden soll er, in höhere Rreise soll er eingeführt werden. Aberwinden soll er allen Dogmatismus des dunklen Gefühls und toten Seinsglaubens. Aufstrahlen und anbrechen soll "die aus der ursprüng= lichen Klarheit stammende Welt des ewigfort aus dem Geiste zu enthindenden Seins". - Wodurch sich bei alledem der vulgare Rationalismus der Aufflärung von Fichtes Vernunftwissenschaft unterschied, ist an anderer Stelle hinlänglich klargestellt worden.

Fichte glaubt nun ein sehr einfaches technisches Mittel ge= funden zu haben, um dem Zögling das Prinzip der flaren Ertenntnis und die Liebe zur idealen Welt für alle Zeiten einzupflanzen. Es soll dem Zögling überhaupt von vornherein nicht die Sinnenwelt als die eigentliche, wahre und wirkliche vorgeführt werden, von der aus er erst in zweiter Linie zum Denken gelange, sondern umgekehrt die geistige Welt, diejenige Welt, die allein durch das Denken erfaßbar ist. Sie werde ihm von Anfang an als die wahre Welt vor Augen gestellt und seine früheste Liebe, sein ganzes Wohlgefallen konzentriere man auf diese Welt.12 Dies der geheimste Jug der Platonistischen Badaavait Richtes. Fichtes neuer Mensch, wenn er zum Ichbewußtsein erwacht, finde sich gleichsam zuerst in der übersinnlichen Welt vor, in der Welt des reinen Geistes, der Idee. Dies sei sein eigent= liches Juhaus, in dem er lebt, atmet und gedeiht. Und erst von hier aus steige er gleichsam wie in das Tal des wahrhaftig Richtseienden in die Welt des Fleisches, der Natur und Materie herab, in ihr dauernd als Fremdling sich zu fühlen. In ihr vollbringe er,

was ihm der erhadene Imperativ des Pflichtbewußtseins auferlegt, in ihr verwirkliche er als der "Hochmoralische" das Gesicht der Geisterwelt, wie es ihm zu schaun beschieden war, in ihr schaffe und wirke er für das soziale Gauze. Immer aber betrachte er diese Welt nur als die "Sphäre" seines pflichtmäßigen Handelns, immer vernehme er die Stimme aus der Geisterwelt, in der er seine wahre Heimat früh finden gelernt. "An diesen Rlang von Jugend auf gewöhnt" wird er von jener "höheren Baterlandsliebe" niemals verlassen. Sie allein wird ihn lehren, die rechte Stellung zum irdischen Baterland zu gewinnen, in dessen Schoß er sein Ewiges legt.

2. Fichte und Bestalozzi. Diese in ihrem Rern so ganzlich utopische Grundanschauung der idealistischen Bädagogik Fichtes, aufs engste verwachsen mit dem Gesamtcharatter seiner Philosophie, bildet zugleich das Leitmotiv seiner Pestalozzi= fritik, wie sie in der neunten Rede und in den "Batriotischen Dialogen" von 1807<sup>13</sup> enthalten ist, wird erst in und an ihr so recht flar und deutlich. Soviel Verwandtes Fichte in Pestalozzis Methode vorfindet, so deutlich er in seinem Prinzip der Selbsttätigkeit und der Anschauung einen idealistischen Rern wahrzu= nehmen glaubt, diese Bädagogik flebt an der Sinnenwelt. Hier ihr Grundübel, neben der allzu ängstlichen Rücksichtnahme auf die Erfordernisse der nachten, groben Wirklichkeit. Beides, Realismus und Utilitarismus, hängt aufs engste miteinander zusammen. Beides flieft nach Fichte aus dem Mangel jeder gründlicheren philosophischen Schulung bei Pestalozzi, der namentlich das Studium Rants nie betrieben, vielmehr "von seinem (eigenen) Geist schon längst ergriffen und fortgerissen war, ehe der Ran= tische Geist in einiger Rlarheit sich offenbarte.14

Betrachten wir zunächst das, was dem absoluten Jdealis= mus Fichtes an Pestalozzis Lehre als ein flacher Utilitarismus erscheinen will.<sup>15</sup> Alle Mißgriffe Pestalozzis im Unterrichtsplan haben nach Fichte ihre gemeinschaftliche Quelle darin, daß Pesta=

lozzi anfangs von dem "dürftigen und begrenzten Zweck" ausging, nur den äußerst vernachlässigten Rindern aus dem niedersten Bolt notdürftig zu helfen. Die Tendenz seiner ursprünglichen Armenerziehung ging dahin, die Rinder möglichst bald aus der Schule zum Broterwerb zu entlassen und ihnen dennoch die Mittel zum Nachholen des Unterrichts mit auf den Weg zu geben. Daher Bestalozzis "Aberschätzung" des Lesens und Schreibens, die bei ihm "beinah als Ziel und Gipfel des Bolisunterrichts" erscheinen, ja überhaupt als die "besten Hilfsmittel der Belehrung". Nach Fichte sind sie dies nämlich ganz und gar nicht. Im Gegenteil! Lesen und Schreiben bilden in Fichtes idealistischer Bädagogit "die eigentlichen Wertzeuge, um die Menschen in Nebel und Schatten einzuhüllen", sie überklug zu machen. Fichte geht hier viel wetter als selbst Rousseau, der Lesen und Schreiben als Nichtigkeiten bezeichnet, die vor dem 15. Lebensjahr nicht ausdrücklich gelehrt werden sollen, die sich aber Emil, falls ihn ein augenblickliches Interesse dazu treibt, immerhin auch schon vorher aneignen darf.14 Nach Fichte dagegen sind Leben und Schreiben nicht nur nutzlos, sondern sogar schädlich. Denn sie verleiten "zum bloßen Zeichen", hindern also die unmittelbare Anschauung, die freibildende Bhantasietätigkeit. Ja sie führen von der Aufmerkamkeit zur "Zerstreutheit, die sich ihres Niederschreibens tröftet" und vom Papier zu lernen gedenkt, was doch nie geschehen wird, verleiten zur Träumerei, die den Umgang mit dem Buchstaben so oft begleitet. Erst am Schluß der Erziehung, gleichsam "als das letzte Geschent derselben mit auf den Weg", will Fichte in seiner Nationalerziehung Lesen und Schreiben erlernen lassen, und auch nur, wenn die geistige Bildung bereits zu ihrem Ende gelangt ist. Eine Ausnahme bildet nur der angehende Gelehrte, der das Wertzeug der Schrift beizeiten in die Sände bekommen und bilden lernen muß. Innerhalb aber der allgemeinen Vollserziehung soll nicht nur die eilige Ausstattung mit den Werkmitteln des Lesens und Schreibens

gering geachtet werden, sondern überhaupt der armselige Wunsch verpönt sein, die Erziehung möge doch ja recht bald vollendet sein, damit der Zögling wieder an die Arbeit könne. Dies ergibt eine halbe Erziehung, die so viel ist wie gar keine. Auf diese Art, meint Fichte, ist der Menscheit nicht zu helfen.

Hier stehen der konsequente Idealist Fichte, der keinerlei Ron= zession an die Wirklichkeit zu machen gedenkt, und der bei allem Idealismus seines Gemüts doch so realpolitisch denkende Pesta= lozzi scharf gegeneinander. Alles oder nichts detretiert der eine. etwas besser als nichts, der andere. Böllige Verwirklichung des Ideals auf der Stelle und mit einem Schlag, durchgreifende Umformung der Menschheit verlangt Fichte, allmähliche An= näherung an das Ideal, sich begnügen mit dem vorläufig Er= reichbaren ist der Grundsatz Bestalozzis. Die Geschichte hat letterem recht gegeben. Fichte verlangt Unmögliches. Wie foll die geistige Bildung ans Individuum gebracht werden ohne Dar= reichung der Werkmittel des Lesens und Schreibens? Fichte mache uns dieses pädagogische Experiment einmal vor. Und dann vor allem, ist denn die Wirklichkeit mit ihrer dringenden Not und Bedürftigkeit so gar nichts, ein so vollständig zu vernachlässigender Faktor? Als "Sphäre" unseres Handelns will sie der Idealismus doch gelten lassen. Mo muß er auch mit ihr rechnen. Zugunsten Fichtes ist zu bedenken, daß Fichte eine Organisation der Er= ziehung in kleinen, ökonomisch sich selbst erhaltenden Staatengemeinschaften vor Augen schwebt, in denen der Jögling so lang sich aufhalten kann, bis seine Erziehung vollendet ist.

Fichte hat an einer anderen Stelle diesen Utilitarismus Pestalozzis gerechter beurteilt, ja gegen Angriffe des Unverstandes zu verteidigen gesucht. In den "Patriotischen Dialogen" von 1807<sup>17</sup> erkennt er an, daß die höhere Ansicht der "absolut unerläßlichen Elementarerziehung der ganzen fünftigen Generation und aller Generationen von nun an" Pestalozzi keineswegs fremd sei. Nur bei der Beschreibung der Aussührung dieser Idee der "Ele= mentarbildung des ganzen Menschengeschlechts" erlange seine ursprüngliche Ansicht, daß dem armen, gedrückten Bolk durch eine intellektuelle Elementarerziehung geholfen werden müsse, immer wieder die Oberhand. Daß die Bedrückung und Armseligkeit der größeren Menge wegfallen würde, sobald nur erst die Nationalerziehung in vollem Umfange Gestalt gewonnen hätte, wage Bestalozzi nicht einzusehn. Er will die Folgen mildern, statt die Ursache zu beseitigen. Und aus dieser "provisorischen Sorgfalt für das Bolk" und seine dringendsten Bedürfnisse fließen dann all die Nebenzüge, die zum Grundgedanken gar nicht gehören, ja ihm sogar widersprechen, die Aberschätzung des Buchstabenwesens und jener "unerträgliche Mechanismus", der so oft an ihm getadelt worden ist.

Der zweite Bunkt der Kritik, die Fichte an Bestalozzi übt, betrifft den in seiner ganzen Methode hervorbrechenden naiven Realismus, den Grundirrtum Pestalozzis, daß das Sein das letzte und Absolute und die Wahrheit sei. Die Anschauung soll gebildet werden. Gewiß! Und es scheint Fichte, als verstehe Pestalozzi unter Anschauung dasselbe wie er, nämlich nicht etwa die "blindtappende und betaftende Wahrnehmung" der Außenwelt, sondern das freie geistige Schauen und Bilden, losgelöft von aller Sinnlichkeit.18 Nun aber - welch ein Miderspruch ! - verlangt Pestalozzi im "Buch der Mütter", der erste Gegenstand der Erkenntnis- und Anschauungsübung müsse das Rind selbst, d. h. sein Rörper sein. Als wenn der Körper des Rindes das Rind felbst wäre! Für den konsequenten Idealisten, der den Menschen gleichsam im Abersinnlichen zur Welt kommen lassen möchte, ein unvollziehbarer Gedanke. Die Leiblichkeit des Rindes gehört der Sinnenwelt an. Sie als erstes der Anschauungsübung darzubieten, das Rind seinen Körper objektiv von sich absondern lassen, ehe es ihn brauchen lernt, wäre der schlimmste Verstoß, wäre ja gerade der Irrtum aller bisherigen nicht an der Wilsenschaftslehre orientierten Bädagogik. Was dem Rinde am nächsten

steht, ist nach Fichte nicht der Körper, nicht die objektive, im Raum verbreitete Dinglichkeit, sondern das Subjekt, das 3ch als Glied der Geisterwelt. An ihm werde die Anschauung entwickelt.<sup>19</sup> Dieses werde ihm zuerst zur Kenntnis gebracht. Von ihm gehe alle Bildung aus. Dieses 3ch lerne es "im freien und besonnenen Begriff absondern" aus dem dumpfen Chaos seiner Empfindungszustände. "Gleich bei seinem Erwachen ins Leben werde dem Leben ein geistiges Auge eingesett", das es nicht mehr verläht." Und wie kann der Erzieher die Bildung des Ichgefühls und Achbewuktseins günstig beeinflussen? Durch das ABC der Empfindung, jene mertwürdige Methodit, die Fichte dem Pestalozzischen ABC der Anschauung voranstellen will. Das Empfindungsvermögen ist nach Fichte als Voraussetzung alles weiteren zuerst zu bilden, hierauf erst das Anschauungsvermögen. So der geordnete und einzig naturgemäße Gang aller geistigen Elementarbildung. Und auch bei der Bildung des Anschauungsvermögens soll auf die sinnliche Bezeichnung der Anschauung durch die Sprache nur der geringste Wert gelegt werden. Auch hier lehrt Pestalozzi das Gegenteil. Nach ihm ist die Sprache sogar ein Mittel, sich "von dunkler Anschauung zu deutlichen Begriffen zu erheben". Dies nach Fichte eine "durchaus irrige Ansicht der Sprache". Rlar werden eines Gegenstandes im Raum heißt "in die besonnene Freiheit der Anschauung kommen". Die Klarheit einer Anschauung ist ganz und vollständig, wenn "sie in allen Teilen nachkonstruiert, nach Belieben erneuert werden tann". Name und Wortzeichen sind dabei von völlig setundärer Bedeutung. Die Bekanntschaft mit dem Wortzeichen fügt der Deutlichkeit und Bestimmtheit der inneren Erkenntnis nicht das mindeste hinzu. Die Sprache ist überall nur Verständigungs= mittel, "Element der Einmütigkeit einer aus mancherlei Individuen bestehenden Geisterwelt". Nur in der Mitteilbarkeit der Erkenntnis besteht der Wert der Wortzeichen. Die Alarheit der Ertenntnis beruht allein auf "der freien Ronstruttion in der An-

#### II. Bejen und Organisation ber Boltserziehung.

[chauung", als Mittel der "Seldstverständigung". Halte also niemand seine Erkenntnis für vermehrt, wenn er das Wort kennt, sie zu bezeichnen. "Was man nach Belieben in allen seinen Teilen in der Eindüldungskraft wiedererzeugen kann, ist vollkommen erkannt, ob man dazu ein Wort habe oder nicht". Erst wenn die Anschauung in sich vollendet und zur Reife gediehen, füge man das Wortzeichen hinzu. Der umgekehrte Weg ist vom Abel. Und Pestalozzi irrt, wenn er die Sprache als ein "schon vorhandenes Fachwerk, um Anschauungen zu ordnen" benutzen will. Nach Fichte ist die Sprache vielmehr ein Mittel zum "Aberspringen" der Anschauung. Sie führt zum frühen "Maulbrauchen" und in jene Schatten- und Nebelwelt, der Pestalozzi gerade durch die Erziehung entrinnen möchte.

Was also Pestalozzi im "Buch der Mütter" über Schall und Wort als Entwicklungsmittel der geistigen Kraft gesagt, bedarf nach Fichte gar sehr der Berichtigung. Nur wird man auch hier wieder die Frage an Fichte richten müssen, wie er denn ohne das unentbehrliche Verständigungsmittel der sprachlichen Bezeichnung die Entwicklung des Empfindungs- wie Anschauungsvermögens des Zöglings durch den Erzieher zu inszenieren gedentt. Muß er doch bei der Stizzierung seines ABC der Empfindung selbst zugeben, daß das Rind beim deutlichen Erfassen dessen, was eigentlich von ihm empfunden wird, sich der in der Sprache niedergelegten Unterscheidungen bedienen musse. Möglich, daß Fichte bei der Entwerfung seines ABC der Empfindung die Schilderung vorgeschwebt hat, die Rousseau im ersten Buch des Emil<sup>21</sup> vom noch ungeordneten Empfindungsleben des Neugeborenen gegeben hat. Rousseau freilich würde jedes ABC, wie überhaupt alle Runstmäßigkeit elementarer Erziehung verwerfen. hat doch nach Rousseau der Erzieher lediglich die Aufgabe, zu verhüten, daß der alleinigen Erzieherin Natur bei ihrem Bildungsgeschäft Sindernisse begegnen.

Was Fichte sonst an Pestalozzis Anschauungswelt zu bessern

findet, läßt sich in wenig Worten sagen. Pestalozzi macht noch, wenn er von Volkserziehung redet, eine Unterscheidung von Volk und höheren Ständen. Für Fichte gibt es kein Volk im Sinne eines "niederen und gemeinen Pöbels". Diese Sprachübung kann und will er nicht länger ertragen<sup>22</sup>. Im Angesicht der Nationalerziehung sind alle Standesunterschiede ausgelöscht. Pestalozzi rechnet ferner gar sehr auf die häusliche Erziehung, vor allem bei den arbeitenden Ständen. Fichtes "höhere Nationalerziehung" erklärt alle häusliche Erziehung für gänzlich ungeeignet. Sie ist nur möglich durch "gänzliche Absonderung der Kinder von den Eltern". Die Angst ums tägliche Aussommen, die kleinliche Gewinnsucht, wie sie die Kinder ärmlicher Klassen vorfinden, ist keine geeignete Umwelt für eine Erziehung, die die Menschheit losreihen möchte vom niederen Sinnlichkettsstreben. Ein freier Aussflug in die Welt des Gedankens ist hier nicht wohl möglich.

Demgegenüber bezeichnet Fichte als hohe Vorzüge des Pestalozzischen Systems das mit echt deutscher Gründlichkeit durchge= führte Bestreben, über alles bisherige blinde und willkürliche Herumtappen endlich einmal hinauszukommen und "eine feste und sicher berechnete Aunst der Erziehung" zu begründen, sodann die Tendenz der Pestalozzischen Methode, überall das Denken, die freie Geistestätigkeit des Zöglings anzuregen und zu bilden, in welcher dann später die Welt der Liebe ihm aufgehen soll. In diesen Beiden Zügen erkennt Fichte das Beste seiner eigenen Bestrebungen wieder.<sup>25</sup>

3. Fichte und Rousseau. Fichte hat sich selbst die steptische Frage entgegengehalten,<sup>24</sup> ob es denn möglich sein werde, jeden Zögling, sei er auch niedersten Standes, für eine so geartete Erziehungsweise empfänglich zu machen. Enthalte doch der Unterricht namentlich über bürgerliche und religiöse Gegenstände nach den neuen Erziehungsprinzipien die "allertiefste Metaphyssi und die Ausbeute der abgezogensten Spekulation". Aber schon diese Stepsis erscheint Fichte unangebracht, ganz abgesehen davon, dah, ist der erste Schritt zur neuen Erziehung einmal getan, sich alles Weitere aus der Erfahrung von selbst ergeben wird. Das ewig zweifelnde Zeitalter lebt eben in der Welt der leeren Begriffe, nicht in der Welt der "wahrhaften Realität" und Anschauung. Bon ihm freilich wird die Philosophie nicht mehr verlangen, seine "bisherige Welt aufzugeben und eine ganz andere sich zu ver= schaffen". Ihm wird man nicht mehr annuten, bei der "allerhöchsten und geistigen Anschauung" anzufangen. Wohl aber dem jungen Geschlecht, das die zufünftige Menschheit abgeben soll. Der Zögling der neuen Erziehung wird "von Ansfang an einheimisch sein en gar nicht kennen und als die eigentliche und wahre anerkennen. Für ihn bestehen also jene Bedenken nicht. Er ist zuerst Bürger einer geistigen Welt und dann erst Erdenbürger.

Damit hat Fichte die eigentliche Grundtendenz seiner neuen Erziehung scharf ans Licht gezogen. Fichtes Erziehung ist Bildung zur Weltanschauung der Wissenschaftslehre, und er ist fühn genug, zu fordern, daß die ganze Menscheit sich nunmehr unverzüglich zur Höhe des absoluten Idealismus erhebe. Allzu lange schon hat der Prediger in der Wüste das neue Evangelium der übersinnlichen Welt verfündigt, hat vom Ratheder herab und durch die Presse, hat in theoretischen wie populären Vorträgen, in Abhandlungen wie in sonnenklaren Berichten seine Zeitgenossen zu überzeugen gesucht, daß die raum-zeitliche Welt der irdischen Dinge ein Schatten vom Schatten des Schattens sei und daß aller Jammer, alles Elend der Menschen aus dem Sinnenwahn fließe, alle Erhebung, Beredelung und Erlösung aber nur von der gänzlichen Umwertung aller Werte zu erhoffen stünde. Sie aber wollen nicht, sie glauben nicht und verstehen nicht. Und wenn man sie im Mörsel zerstieße. Sie lachen des neuen heilands und der neuen Lehre. Eine logische Folter, sie zum Verstehen zu zwingen, gibt es leider nicht. "Machen müßte man sie, und anders machen, als sie sind." Und siehe da, dies Mittel, sie zu machen, es ist gefunden. Pestalozzi hat es entdeckt. Nur durch eine ganz neue, radikale, die Menschheit von der Wurzel aus umbildende Erziehung wird es möglich sein, die Weltanschauung der Wissen= schaftslehre zur allgemein geltenden Ansicht der Menschheit zu erheben.

Aus einer Reihe von Darlegungen in den "Patriotischen Dialogen" von 1807,<sup>25</sup> ergibt sich, daß Erwägungen solcher Art mehr noch als das Bestreben, dem Deutschtum vom Sturze emporzuhelfen, in Fichtes Denken das ursprünglich treibende Motiv bei der Aufstellung der Nationalerziehung abgegeben haben. Sollte man sich nicht darüber einig sein, daß alles heil, alle Genesung der Menschheit nur aus einer klaren Vernunftwissenschaft fließen könne? Rant hat das Prinzip der Vernunftwissenschaft, "die klare Selbstbesinnung und Selbstverständigung" entdedt, Fichte hat es systematisch und konsequent durchgeführt. Rant hat den Schatten, das Schema des Seins, das die Menschheit bisher für die Realität selbst genommen, zerstört, jedoch nicht von der Wurzel aus. Ift er doch nach Fichte auf halbem Wege stehen geblieben. Die Wilsenschaftslehre erst hat ihn radikal zerstört, in sein eigentliches Richts aufgelöst, und das unmittelbare Leben selber, das da lebt, keineswegs ist, als das einzig wahrhaft Reale erkannt und an seine Stelle gesetht. Die Wissenschaftslehre erst hat das Prinzip der Vernunftwissenschaft durchdrungen und "zum Mittel reiner Wahrheit und Rlarheit" erhoben. Seit vierzehn Jahren predigt ihr Vertreter dies Prinzip. Er predigt es in günstiger Zeit, in schriftlicher und mündlicher Form. Er hat an vielen Orten doziert, hat alle Tonarten angeschlagen. Und immer "dieses allgemeine und dieses anhaltende und dieses jedes angewandte Verständigungsmittel brechende Nichtverstehen". Was ist davon wohl der Grund? Die theoretische und praktische Unhaltbarkeit des extremen Idealismus, sagen wir. Die intellektuelle und moralische Minderwertigkeit und Verdorbenheit der Zeit, sagt

Fichte. Diese Verdorbenheit lechzt förmlich nach dem Universalheilmittel der klaren Vernunftwissenschaft und ist zugleich unfähig, es zu ergreifen. Und also ist der Menschhett nicht mehr zu helfen. Man muß sie zugrunde gehen lassen. Schreiben wir in Jutunft nur noch satirische Dialoge.

Und wie nun, wenn es ein Mittel gabe, die Menschhett zunächst einmal von der Unfähigkeit zu heilen, das Heilmittel zu ergreifen, nichts weiter ! Wenn es möglich wäre, unabhängig von der Verdorbenheit des Zeitalters den Grund zu legen zu einer besseren Empfänglichkeit für die klare Vernunftwissenschaft? Dies ist in der Tat der einzige Weg, der noch offen steht. Richt durch Worte, nur dadurch, daß man es selber wird, nur in der lebendigen Anschauung ist das Prinzip der klaren Vernunstwissenschaft zu erfassen." "Unmittelbare Anschauung des eigentlichen Lebens ift selbst das geistige Leben als erste Modifikation jenes absoluten Lebens schlechthin." Und die Rinder werden immer noch mit der Fähigkeit und dem Trieb zur Anschauung geboren. Sie widerftreben der Schattenwelt. Nur durch eine falsche Erziehung werden sie gewaltsam in sie hineingeführt. Die wahre Erziehung zwinge sie nicht gegen ihre Natur. Sie lehre nichts, sie leite nur, leite die Anschauungstraft richtig und der natürlichen Ordnung gemäß. Dann wird sich von selbst die Freiheit entwideln, das Organ der Anschauung zweämähig zu handhaben. So komme die Wahrheit wieder ans Geschlecht. Die Menscheit werde durch die Erziehung fähig, das Heilmittel der flaren Bernunftwissenschaft auch nur zu empfangen. Und alles weitere wird sich dann leicht von selbst ergeben.

Erziehung zur "Anschauung des unmittelbaren Lebens", dies also das Allheilmittel, dies der Weg zur Genesung! Die Vorwelt habe der Empfänglichkeit für die "Anschauung des unmittelbaren Lebens" keineswegs ermangelt. Bei den Griechen, den Römern, ja zuzeiten des Leibniz noch, meint Fichte, wäre Rant und die Wissenschaftslehre möglich gewesen. Dann aber kamen Locke,

die Enzyklopädisten, die deutschen Eklektiker und Popularphilo= sophen. Sie also die Stifter alles Unheils. Und mit ihnen die bewußte Erziehung zur Unempfänglichkeit für die Anschauung des unmittelbaren Lebens und zur Empfänglichkeit für die "Schattenund Nebelwelt" des toten Seins, ohne einen "sie tragenden Rern von Anschauung, Wahrheit und Realität". Redensarten statt Empfindungen gab diese Erziehung, Worte statt Anschauung. Und die Worte verwandelte sie dann wieder in tote Buchstaben, die noch weiter entfernt sind von der Anschauung. Da schwimmen dann die Rinder in einem "Meer von ungeformtem Buchstabenelement". Auch Bestalozzi wird durch diese Anklagen betroffen. Auch er vermochte sich nach Fichte nicht freizumachen vom Wortund Buchstabenwesen der Zeit. Diese Erziehung bat mit bedachter Runst unsere Generation abgeführt von der Wahrheit und Unmittelbarkeit der Anschauung zur Schatten= und Nebelwelt der Sinnlichkeit und damit ins sittliche und bürgerliche Berderben. Eine neue Erziehung führe mit ebenso bedachter Runst das Zeitalter wieder zurück zur Unmittelbarteit der "Anschauung", d. h. zur idealistischen Denkweise der Plato, Leibniz und Rant, zum Schauen einer übersinnlichen Welt und zum Glauben an die Richtrealität der sinnlichen. Denn dies und nichts anders versteht Fichte unter Erziehung zur Anschauung.

Dieser Erziehung zur intellektuellen Anschauung liegt eine Auffalsung vom Wesen seelen selischer Borgänge zugrunde, die von der alten Vermögenspsychologie der Wolffichen Schule wie von der Leibniz-Herbartschen Borstellungspsychologie gleichweit entfernt ist. Das seelische Ganze ist als ein einheitlich-wirksames Prinzip gedacht, nicht zersplittert in drei Vermögen, Verstand, Gefühl, Wille, auf die durch die Erziehung gesondert eingewirkt werden könnte. Ebensowenig werden sämtliche sersichert wirdgesücht, wie bei Herbart. Die Geele besteht vielmehr aus einer Summe von aktiven Funktionen, einen Bündel geistiger Akte. So schon Kant vor Fichte. Anschauung ist ein spontaner Att, nicht Hinnahme eines gegebenen, sondern ein selbständiges und selbsttätiges geiftiges "Gesicht", ein Aussichberausschöpfen des Angeschauten, wobei Fichte, wenn er von Anschauung redet, immer gern den Gegenstand mitdenkt, nämlich die übersinnliche Welt, die nur in der Anschauung zu haben ist. Auf der Grundlage einer solchen Aktivitätspsychologie erscheinen nun freilich die Arbeitsmöglichkeiten des Erziehers gewaltig beschränkt. Wie soll die schöpferische Tätigkeit der seelischen Energie von außen geformt werden? Dies ist unmöglich. Ein Jugang zum Innersten der geistigen Atte scheint nicht gegeben. Nur die Bedingungen, nur bie Voraussezungen, aus denen Spontaneität, geistige Selbsttätigkeit entsteht, können durch den Erzieher instituiert werden. Diese selbst muß sich auch von selbst entwickeln. Die Umwelt, in der die seelische Individualität sich bewegt, wird so zu formen sein, daß geistige Selbsttätigkeit notwendig herausspringen muß. Daher bei Bestalozzi wie Fichte die Hinlentung des Zöglings auf Tätigkeit in jedem Sinne, sei sie selbst materialer Natur, auf förperliche Arbeit, die in Fichtes Wirtschafts= und Erziehungs= staat gefordert wird. Fichte erblickt in dieser Beschränkung der Erziehung auf äußere Zurechtmachung der Bedingungen zur Entwidlung der Selbsttätigkeit geradezu einen Borzug der neuen Pädagogik. Eine besondere Runst des Unterrichts in der intellektuellen Anschauung ist nicht möglich, aber ja auch nicht nötig. "Das ist eben das unendlich Hohe, Große und Siegreiche dieses Gedankens, daß diese Runst nicht gelehrt zu werden bedarf"m. Nur "Leitung" ist nötig. Und diese Leitung tann jeder begreifen, wenn er auch selbst eine Runst der Erziehung nicht ausüben könnte. Die neue Erziehungslehre ist daher in eminentem Sinne populär und somit für die allgemeine Nationalerziehung wie kaum eine zweite prädestiniert.

In Wirklichkeit ist diese Methode der bloßen Leitung gar nicht so neu, wie Fichte meint. Sie geht zurück auf Rousseau und vergmann, zichte. 17 von ihm hat sie Fichte vermutlich übernommen, ohne sich delsen bewußt zu sein. "Junger Erzieher, heißt es im Emil,<sup>28</sup> ich predige Dir eine schwierige Runst. Du sollst lernen, ohne Borschriften die Erziehung zu leiten und Deine Aufgabe durch Nichtstun zu erfüllen." Nach Roussens "Methode der Untätigkeit" ist der Jögling frei von aller meisternden Autorität. Nichts wird ihm beschlen. Er erzieht sich gleichsam selbst an der Notwendigkeit der Natur. Nur die Boraussezungen dieser Selbsterziehung werden vom Erzieher, dem Jögling unbemerkt, mit weiser Vorsicht zurecht gemacht. Kein fremder Kopf lenkt seinen Arm. Sein eigner wird sich bilden müssen. Im täglichen freien und lebhaften Umgang mit der großen Erzieherin Natur entwickelt sich Emils "Person", sein eigener Sinn, Verstand und Urteil, Erfindungsgabe und diejenige Spontaneität, die Bestalozzi und Fichte in ihren Arbeittsschulen wachzurussen hoffen.

Im übrigen freilich besteht zwischen Fichtes und Rousseaus Erziehungslehre der vollendetste Gegensat, den man sich nur denken kann. Rousseau erzieht seinen Emil an der Erfahrung und Natur zum Sichbewegen in der Natur, Richte an der intellektuellen Anschauung zur Anschauung der übersinnlichen Welt. Dies der Gegensatz. Rousseau ist Empirist, überzeugter Locianer. In Fichtes Augen ist der Lodesche Sensualismus das Verkehrteste, was man sich nur denken kann, und die Ursache des ganzen Elends der Zeit.20 Nach Rousseau soll das erste Studium des Menschen eine Art Experimentalphysik sein, von der er durch spekulative Studien ja nicht abgezogen werden soll.<sup>30</sup> Die sinnlich wahr= nehmbaren Beziehungen, in denen die Rörperwelt zu uns steht, kennen zu lernen, sei unsere erste Sorge. "Da alles, was in den menschlichen Verstand eindringt, durch die Sinne in ihn gelangt, so ift der erste Berstand des Menschen ein sinnlicher Berstand. Unsere ersten Lehrer der Philosophie sind unsere Füße, unsere Hände, unsere Augen." "Um denken zu lernen, mussen wir unsere Glieder, unsere Sinne, unsere Organe üben, welches die Wertzeuge unseres Verstandes sind." "Die ersten Fählgteiten, die sich in uns bilden und vervolltommnen, sind die Sinne. Diese sollte man deshalb auch zuerst pflegen<sup>31</sup>." Lauter Sate, die wie ein Holm auf Fichtes idealistisch orientierte Badagogik annuten. Das ganze erste und zweite Buch des Emil handelt von der Erziehung der Sinnesapparatur, strebt nach nichts anderem, als den Zögling gegen alle Fährnisse, die jemals seiner physischen Erhaltung brohen können, zu rüsten, ihn gegen alle unvorhergesehenen 3ufälle sicher zu stellen. Bei Rousseau ift es der übersinnliche Teil des Ich, der von vornherein um seine Entwickung betrogen werden soll. Und selbst dann, wenn wie im Anabenalter mit der intellektuellen Erziehung endlich begonnen wird, soll nicht plöklich von sinnlichen Objetten zu übersinnlichen übergesprungen werden. Bielmehr sollen sinnliche Wahrnehmungen in Begriffe verwandelt werden. "Bei den ersten Funktionen des Geistes müllen die Sinne seine Führer sein<sup>32</sup>." Bis zu seinem zwölften Lebensjahr ist Emil die intellektuelle Welt noch unbekannt. Und selbst dann soll sein Denken nicht weiter schweifen als die Augen reichen. "Rein anderes Buch als die Welt; kein anderer Unterricht als Tat= sachen !" Nur über sinnliche Wahrnehmungen hinweg wird er zu Begriffen und Urteilen gelangen. Denn diese sind nach Rousseau wie nach Lode nichts weiter als "gemischte oder zusammengesette Wahrnehmungen".38

Es ist von Wert, sich diesen Gegensat vor Augen zu halten. Neben Rant ist Rousseau derjenige Denker, den Fichte in jungen Jahren am meisten gelesen hat. Gemeinsam ist beiden Pädagogen das Prinzip der Erziehung zur Selbsttätigkeit. Rousseaus Emil soll die Wissenschuft nicht lernen. Er soll jeden ihrer Sähe selbst entdeden.<sup>34</sup> Namentlich in der Geometrie ist diese Methode des Selbstfindens von Wert. "Ich für mein Teil, beanspruche durchaus nicht, Emil die Geometrie zu lehren; er soll vielmehr mich darin unterrichten<sup>354</sup>. Nur so wird der Knabe selbst denken, selbst überlegen lernen.

17\*

Rousseaus Naturprinzip gilt nicht in Fichtes Bädagogik. Die Natur ist ihm das Nichtseiende, Erfahrung wird verächtlich bei= seite gestoßen. Nicht einmal das Prinzip der Naturgemäßheit gilt. Was Fichte vom Rinde erwartet und verlangt, geht über dessen Leistungsfähigkeit erheblich hinaus. Spekulative, reine Anschauung ist das letzte, zu dem sich das kindliche Bermögen erhebt. Nur eine Reihe von Inkonsequenzen gegen seine eigene Lehre ermöglicht Fichte, daß eine Erziehung für die wirfliche Welt eben doch stattfinde. Wenn er könnte, er würde das reine Ich gänzlich des körperlichen Gewandes entkleiden. Für den Sensualisten Rousseau bildet die Erfahrung die erste und einzige Lehr= meisterin des Rindes. "Den richtigen Gebrauch unserer Organe lernen wir erst durch ihre Anwendung tennen<sup>364</sup>. Schärfere Rontraste als die Fichtesche und Rousseausche Bädagogit tann man sich nicht denken. Erziehung an der Idee, am geistigen Gesicht, der Anschauung erstrebt Fichte, Erziehung an der Natur, der sinn= lichen Erfahrungswelt verlangt mit Lode Rousseau.

4. Die Elementarerziehung. Betrachtet man Fichtes deutsche Nationalerziehung im einzelnen, so gewahrt man eine stigzenhafte, aber systematische Gliederung, die in natürlicher Stufenfolge den Entwicklungsgang des Zöglings begleitet. Sie teilt sich nämlich in zwei Hauptabschnitte, eine elementare geistige Bildung und eine höhere sittliche, in Form moralischer, bürgerlicher und religiöser Erziehung<sup>87</sup>. Der zweite Teil ist der wesentliche, der erste liefert nur Mittel und Vorübung für ihn, insofern eben die Entwicklung flarer Erkenntnis den einzigen Weg zum reinen Wollen darstellt.

Die Elementarbildung gliedert sich ebenfalls in drei Teile, in das ABC der Empfindung der Anschauung und der Aunst. Eine dreifache Methodit soll anleiten zur Alärung und Entwicklung des Empfindungs- und Anschauungsvermögens und zur Aunstbildung des Körpers.

Das ABC der Empfindung ist Fichtes originelle 3dee,38

wiewohl es schon Bestalozzi bei seinen Aukerungen über die Sprache dunkel vorgeschwebt haben soll. Nur der Mangel an philosophischen Studien soll ihn verhindert haben, im "Buch der Mütter" sich über diese erste Grundlage aller geistigen Entwicklung flar zu werden. Denn das Empfindungsvermögen als die Grundlage des Ichgefühls und Selbstbewußtseins muß zuerst entwidelt werden. Wie aber ift dies zu erreichen? Beim Anhören und Bilden von Sprachtönen mache sich das Rind die Empfindung flar, die ein Ausdruck bezeichnet: hunger, Schläfrigkeit, Gesichts-, Gehörwahrnehmung. In regelmäßiger Folge lehre man das Rind erkennen, wie die Farben, Schälle verschieden seien und mit verschiedenen Ausdrücken belegt werden. Der erste Eindruck der Natur beim Erwachen des Rindes zur Bewuhtheit ist ein dumpfes Chaos verschwimmender Gefühle, ein allgemeines Gewühl von Empfindungen, aus dem nichts einzelnes hervorragt. Aus dieser Dumpfheit kann der Erzieher das Rind nur heraushelfen, indem er es anleitet, seine Bedürfnisse bestimmt auszusprechen (als wenn das nicht alle Mütter seit Anbeginn der Welt getan hätten!) und von ähnlichen Bedürfnissen zu unterscheiden, wobei ihm die Sprache als Hilfsmittel dient. Die Sprache, genauer nach Fichte, daß gesprochen werde, ist also "das allererste Mittel zur Entwidlung der Selbstbesinnung", ein Sat, der in seltsamem Widerspruch steht zu dem gegen Bestalozzis Aberschätzung des Wortwesens Eingewendeten. Durch das Aussprechen seiner Bedürfnisse also lerne das Rind, was es wirklich fühlt, vergleichen und unterscheiden, von dem, was es nicht fühlt, lerne deutlich erfassen, zur Rlarheit und Bestimmtheit erheben, was eigentlich empfunden wird. "Hierdurch sondert sich ab in ihm ein besonnenes und freies 3ch." Ober, wie es in den "Patriotischen Dialogen"39 heißt, indem das Rind durch das Aussprechen seines Bedürfnisses etwas Einzelnes und Abgesondertes heraushebt aus der ganzen übrigen Unendlich= keit der Gefühle, taucht es selbst gleichsam aus der Flut mit empor, gebärt sich "zur Ichheit". Das Aussprechen gibt ihm den Anstoh

zu diesem "Sichselbsterzeugen". Mithin ist die Sprache "das absolut schöpferische Prinzip der Geisterwelt überhaupt". Sie dient zur "Alarmachung des Gefühls", und also zur Weckung der Besonnenheit und des Ichgefühls. Denn nur das zur Aussprache gelangende Gefühl wird mit Freiheit durchdrungen und nachtonstruiert. Not und Natur weisen von selbst diesen Weg. Die Erziehung sehe ihn "mit besonnener und freier Kunst fort".

Dieses ABC der Empfindung soll also das erste Geschäft der Erziehung ausmachen. Es enthält eine Methode zur Alarmachung des Gesühls durch die Aussprache und somit zur Selbstgebärung des Ich, eine "Leitung der Besonnenheit auf die Ge= fühle nach einer sesten Regel und in einem Besonnenheit ent= wickelnden Stufengang". Dieses Fundament vermiht Fichte bei Pestalozzi. Er beginnt sogleich mit dem "ABC der Anschauung, die immer frei ist", und übergeht das "ABC der Besinnung auf die Nichtfreiheit, deren Entsinnung der absolute Ansang aller Freiheit ist". Er kultiviert als das Allererste und Wichtigste die Anschauung der Raumbeschräntung, die für Fichte nur ein Schatten des Schattens ist, nur eine schematische Form der Objektivität, und übersieht das eigentliche und letzte Objektive an der Er= schetungswelt, die Gesühle. Fichte hofft, Bestalozzi werde dieses ABC der Empfindung leicht nachholen können.<sup>40</sup>

Nach der "Entwicklung des erkennenden Subjekts an der Empfindung" durch das erste ABC wird "die vollkommen zweckmähige und vortreffliche Folge" sein Pestalozzis schon vorhandenes ABC der Anschauung, die Lehre von den Jahl- und Makverhältnissen. Doch gilt dies mit einer gewissen Einschränkung, wie schon aben gezeigt wurde. Hauptsache ist und bleibt für Fichte immer die Anregung der Geistestätigkeit zum freien Entwersen von Bildern. Das ist es, was er unter "Anschauung" versteht, den freien, schöpferischen, sich selbst das Gegebene sehenden Att des Geistes." Und diese Anschauung waltet ungebunden durch die ganze Zeit, kann die Anschauung jeder Figur in jedem Augenblic nachtonstruieren, während freilich das Nachtonstruieren des Gefühls an die Gleichzeitigkeit mit dem wirklichen Gefühl gebunden ist.<sup>42</sup> Erst in zweiter Linie soll dann ein beliebiger Teil der Sinnenwelt an diese Anschauung geknüpft werden, ja dieselbe bis ins Gebiet der Mathematik hinein fortgetrieben werden.

Den dritten Teil der Elementarerziehung bildet endlich die Entwicklung der körperlichen Fertigkeit des Zöglings, das ABC der "Runst", d. h. des körperlichen Rönnens. Diese Anweisung zur folgegemäken Ausbildung der förverlichen Kraft ist noch zu liefern, in der Form, wie sie Bestalozzi vorschwebt, als eine Metho= bit der elementarsten Abungen der Kraft (wie Schlagen, Tragen, Werfen, Stoken, Ziehen, Drehen, Ringen, Schwingen) in der "naturgemäßen Stufenfolge". Fichte fordert energisch ein Buch über dieses ABC der Aunst,43 indem er die Unerläglichkeit dieses Bestandteils der Erziehung anerkennt. Soll doch der ganze Mensch gebildet werden. Diese Elementar-Methodik des körperlichen Rönnens müßte auf der Grundlage der Anatomie und wilsenschaftlichen Mechanik errichtet werden und in hohem Make von philosophischem Geist erfüllt fein. Sie müßte zeigen, wie aus dem gesunden menschlichen Rörper gleichsam eine Maschine entwickelt werden könnte und wie Gesundheit und Schönheit des Rörpers und Rraft des Geistes zugleich gestärkt und erhöht werden könnten.

Bei allen drei Zweigen der Elementarbildung legt Fichte ähnlich wie Bestalozzi auf das Methodische, das "folgegemäße" lückenlose Fortschreiten großen Wert. Er gewahrt einen natürlichen Trieb nach Alarheit und Ordnung im Rinde. Diesem Trieb ist im Lehrgang fortbauernd Genüge zu leisten, wenn Befriedigung an der Tätigkeit als solcher und damit Liebe und Lust zum Lernen ins Herz des Kindes einziehen sollen."

5. Die sittliche Erziehung. Die Elementarbildung soll, wie Fichte betont,<sup>46</sup> nur die Mittel bereitstellen, nur die Vorübung liefern für den zweiten und wesentlichen Teil der Menschenbildung, die sittliche, bürgerliche und religiöse Erziehung. Fichte hat die Absicht gehabt, eine "bestimmte Anweisung zur Aunst dieser Erziehung zu liefern". Auch sie müßte an Pestalozzi angelehnt seigentlichen Erziehungskunst" durchgeführt werden. Fichte hat diesen Plan nie verwirklicht. Was er in der zehnten, zweiten und dritten Rede über diese drei Teile der Erziehung sagt, bleibt stäzenhaft. Gleichwohl läßt sich aus seinen Darlegungen ein Bild gewinnen, welchen Weg der Erzieher einzuschlagen hat, um den sittlichen, bürgerlichen und religiösen Menschen zu bilden.

Am eingehendsten hat Fichte sich noch über die Wege und Mahnahmen der besonderen sittlichen Menschenbildung geäuhert.<sup>44</sup> Auch hier schwebt ihm Pestalozzi vor, der sich in seinen "Ansichten, Erfahrungen und Mitteln für Beförderung einer der Menschen= natur angemessenen Erziehungsweise" (1807) mit herzerhebender Begeisterung, aber nicht genügender Klarheit über den Gegen= stand ausgesprochen habe. Fichtes Gedanten über eine kunstmähige Entwicklung der Liebe als Grundlage aller sittlichen Bil= dung sind wertvoll und eigenartig.

Er geht aus von dem Hauptgrundsatz seiner Nationalerziehung, mit dem, wie er meint, wohl auch Pestalozzi sich einverstanden erklären möchte, dah immer das Erkenntnisvermögen des Zöglings und seine Liebe zum erkannten Gegenstande zu= gleich anzuregen seine. Denn Erkenntnis ohne Liebe ist tot, Liebe ohne Erkenntnis blind. Diese Liebe nun kann auf die Erkenntnis selbst gerichtet werden. Und so kann eine leichte Entwicklung des Erkenntnisvermögens durch eine sicher berechnende Erziehung herbeigeführt werden. Oder sie richtet sich auf die Menschen, verbindet alle Einzelnen "zur einigen Vernunftgemeine der gleichen Gesinnung", bildet also das handelnde Leben. Und die letztere Art der Liebe ist durch die Nationalerziehung will ja nicht Gelehrte, sondern zunächst Menschen bilden.

Wie nun ist diese Liebe wachzurufen? Nach der gewöhn= lichen Ansicht ist der Mensch von Natur seldstspäcktig und erst durch die Erziehung wird ihm eine sittliche Triebfeder eingepflanzt. Dann freilich, meint Fichte, wird der Mensch nie sittlich werden. Denn aus nichts wird nichts. Nein, die Sittlichkeit, erfaßt man sie in ihrer reinsten Gestalt, liegt ursprünglich und vor aller Erziehung schon im Rinde vorgebildet, und zwar im Trieb nach Achtung. Dieser Trieb erscheint im Rinde, wie Fichte sehr fein bemerkt, zunächst als Trieb, selbst geachtet zu werden von dem, was ihm Achtung einflößt, also vor allem vom Bater, der ernster ist als die Mutter, öfter abwesend, nicht unmittelbar als Wohltäter und Ofleger seines sinnlichen Wohlseins vor das Kind tritt, Beweis genug für Fichte, daß die Liebe nicht aus der Selbstjucht stamme. Aus dem Spiegel der väterlichen Autorität wird ihm also sein Wert ober Unwert am reinsten zurückstrahlen. Baters Beifall zu haben, seine Zufriedenheit und Billigung durch Gehorsam und Selbstverleugnung zu verdienen, zu fühlen, daß es von ihm geachtet werde, dabin wird das natürliche Streben des Rindes gehn. Hierin besteht seine Liebe. Fehlt ihm diese Achtung, stökt es auf anhaltendes und unbilliges Verkennen, womöglich gar auf Nichtachtung, so wird sich das dunkle Gefühl seines Selbstwertes in ihm empören. Seine Liebe wird ertötet oder verwandelt sich in Hak. Hier also bei diesem Trieb, geachtet zu sein und andere zu achten, hat der moralische Bildner einzuseken.

Der erwachsene Mensch trägt den Mahstab seiner Selbsachtung in sich. An der Achtung anderer liegt ihm nur, wenn er diese andern selbst achten kann, wozu der Trieb nach Achtung ihn jeweils drängt. Hier der "Grundzug seiner Mündigkeit". Anders das noch unmündige Kind, und auch Erwachsene können in diesem Sinne Kinder sein. Es wird sich selbst nur achten, wenn es sich von der erwachsenen Menschheit geachtet sieht. Der Grundzug seiner Unmündigkeit besagt: "Vertrauen auf einen außer uns befindlichen Mahstab der Achtung." Der moralische Bildner wisse

um diesen Trieb im Rinde und sehe ihn voraus. Er erkenne ihn zweitens in seiner Erscheinung und Außerungsform. Und er entwickle ihn drittens durch zweckmäßige Anregung. In diesem Dreifachen liegt das Geheimnis aller Erziehung zur Liebe und Sittlichkeit.<sup>47</sup>

Denn ist der Trieb nach Achtung im Rinde erst einmal zum beherrschenden Prinzip seines Strebens erhoben, so hat der Erzieher ein Universalmittel in der hand, um das kindliche Wollen nach jeder beliebigen Richtung zu lenken. Fleikiges Lernen frei= lich versteht sich von selbst, ist sozusagen ein Naturereignis, führt Reiz und Belohnung in sich. Um dies vom Rind zu erreichen, soll nicht erst der edle Trieb nach Achtung bemüht zu werden brauchen. Handelt es sich aber um höhere Dinge, um das schwere Opfer der Selbstüberwindung und Selbstbeherrschung, um Unterordnung einer selbstjüchtigen Regung unter den Begriff des Ganzen, dann ist der Trieb, sich den Beifall und die Achtung des Erziehers zu erwerben, oft das einzige Mittel, um die Unterordnung des persönlichen Selbst unter das Ganze vom Rinde zu erlangen und es dahin zu bringen, in der "freiwilligen Aufopferung" eine ganz natürliche Handlungsweise zu erbliden, falls man nicht vorzieht, die "freiwillige Aufopferung" als besonderen Lohn für ein gesetsmäßiges Verhalten ausdrücklich zu gestatten, andern aber zur Strafe für mangelnde Unterwerfung unter das Gesetz diesen Att der höheren Moralität zu versagen. Immer aber soll der eigentliche Lohn, d. h. Lob, Billigung, Anerkennung für die altruistische Handlung nicht öffentlich, sondern in geheimer Zwie= sprache mit dem Zögling diesem zufließen, um so sein Gemüt vor Eitelkeit zu bewahren. Die vom Erzieher ihm erwiesene, oft nicht einmal ausgesprochene Achtung wird so das eigentliche, nur äußerlich dargestellte gute Gewissen des Zöglings bilden, die äußere Bestätigung seiner immer ihn begleitenden Selbstachtung. Und zwar soll jeder Zögling des Erziehungsstaates einen der Erzieher zum besonderen Freund, zum "Gewissensrat", zum "Ber=

## II. Besen und Organisation der Bolkserziehung.

trauten seiner freiwilligen Leistungen" erwählen, von ihm Rat, freundliche Jusprache und Beifallsspende empfangen.<sup>48</sup> Es ist die auf den sächsischen Fürstenschulen übliche Einrichtung der "Tutoren", die Fichte hier vorschwebt. Unter dem Einfluß dieser Gewissensräte wird die Selbstachtung im heranreifenden Jögling allmählich sich festigen, selbständig werden und endlich der äußeren Maßstäbe nicht mehr bedürfen. Damit ist das Ziel der sittlichen Erziehung erreicht. Diese hat sich gleichsam selbst aufgehoben. Das Individuum ist mündig geworden und wird in Jutunft sein eigener Richter sein.

Worin besteht die Eigenart dieser moralischen Bildungslehre? Auf alle sinnlichen Antriebe wie Furcht und Hoffnung wird prinzipiell Verzicht getan. Wie sollte auch aus der Unsittlichkeit selbst die Sittlichkeit entstehen? Benutzt wird vielmehr als Hebel zum ganzen Erziehungswert "die kindliche Gläubigkeit der Unmündigen an die höhere Vollkommenheit der Erwachsenen". Dies die Wahrheit, dies "der natürliche Glaube", auf der die neue Erziehung ruht. Bis dem Kind selbst ein Gewissen sich neue Erziehung ruht. Bis dem Kind selbst ein Gewissen sich neue Erziehung ruht. Bis dem Kind selbst ein Gewissen sich neue Friedung ruht. Bis dem Rind selbst ein Gewissen sich neue Friedung ruht. Bis dem Rind selbst ein Gewissen sewuchsten sein Gewissen und Guten gelangt, verkörpere sich ihm sewußtsein des Rechten und Guten gelangt, verkörpere sich ihm sewußts sein am Urteil der erwachsenen Welt. Klare Erkenntnis entwickelt sich nur langsam und allmählich. Wollte man auf sie warten, die sittliche Erziehung käme zu spät. Die Liebe aber zum Guten wird mit dem Menschen geboren. Man kann sie nur weden, nicht erzeugen.

6. Die bürgerliche Erziehung. Zwei Baterländer hat Fichtes Idealmensch der Zukunft, ein irdisches und ein himmlisches. In beiden zu leben, muß er erzogen sein.40

Das Wesen aller Erziehung besteht nach Fichte darin, daß in früher Zeit, ehe noch das niedere Sinnlichkeitsstreben des Individuums erwacht, im Herzen des heranwachsenden Monschentindes eine Liebe zur "geistigen Tätigkeit um der Tätigkeit willen" gewecht und entzündet werde. Es besteht darin, daß dem Prinzip

ł

i 7

des reinen Wollens, des altruistischen, sozialen Denkens zur ausschließlichen Herrschaft verholfen werde, welches dann, vom Ganzen des Gemüts Besitz ergreifend, der später erwachenden Selbstjucht das Eindringen verwehrt. Um dies zu bewertstelligen, ist ein doppeltes nötig, ein rein negativer Att bloker Behütung und Bewahrung vor schädlichen Einflüssen, und ein positiver Erziehungs= att der Vorführung des Idealzustandes. Beides hat Fichte wohl bedacht. Durch die äukere Organisation des erzieherischen Geschäfts ist zu bewerkstelligen, daß der Bildling ähnlich wie bei Rousseau gänzlich abgesondert werde von der Berührung mit dem Gemeinen. Er soll völlig herausgelöst werden aus dem bestehenden sozialen Organismus, soll ihn gar nicht sehen und kennen, solange sein Inneres noch weich und ungesestigt ist. Er soll gar nicht hören, daß man um seiner physischen Existenz willen im wirklichen Leben sich träftig regen und bewegen müsse, soll gar nicht wissen, daß man um dieser sinnlichen Erhaltung willen lerne.50 Durch rechtzeitige Verpflanzung der Jugendlichen in fleine, vom sozialen Ganzen sorgfältig abgeschiedene Erziehungs= staaten hofft Fichte, diesen Zwed zu erreichen. Und ist auf diese Weise der Boden des kindlichen Gemüts von früh an rein gehalten von allen sinnlichen Antrieben, dann wird es dem Erzieher ein leichtes sein, in diese jungfräuliche Erde sein Ewiges einzubetten. Und hier nun wieder stehen ihm zwei Mittel zur Verfügung.

Einmal die schon erwähnte Anregung zur geistigen Selbsttätigkeit, die die "Form des sittlichen Willens" hergibt. Der Hauptzweck dieser Entwicklung zur freien geistigen Tätigkeit wird sein, dah der Jögling "mit derselben frei das Bild einer sittlichen Ordnung des wirklich vorhandenen Lebens entwerse, dieses Bild mit der in ihm gleichfalls schon entwickelten Liebe fasse und durch diese Liebe getrieben werde, dasselbe in und durch sein Leben wirklich darzustellen". Aber damit nicht genug. Wie will der Erzieher ausmitteln, ob dieser eigentliche Zweck aller Erziehung erreicht sei, ob der Jögling reif sei für das praktische Leben im irdi-

Digitized by Google

schen Baterlande? Woher will er eine sichere Gewähr hernehmen dafür, dah das Ivealdid eines vernunftgemähn gesellchaftlichen Jusammenlebens der Menschen, das im Geist des Jöglings lebt, nicht nur leidend aufgefaht, der Schule gläubig nachgeplappert, sondern aus eigener geistiger Selbsttätigkeit entworfen wurde und also zur nötigen Klarheit und Lebhaftigkeit gediehen? Ob der Jögling von so brennender Liebe für die ideale Ordnung der Dinge ergriffen sei, dah er, der Leitung entlassen, gar nicht anders mehr könne, als diese Ordnung im praktischen Leben zu verwirklichen? Worte, Bersicherungen gelten hier nichts. Taten beweisen.

Innerhalb des Fichteschen Erziehungsstaates ist dieser Beweis vom Jögling leicht zu erlangen. Dieses kleine ideale Staatsganze, in dem der Jögling unter ständiger Aussicht des Erziehers emporwächst, hat den dreifachen Borzug, einmal das noch undefleckte Gemüt vor jeder Berührung mit dem Schmutz des Daseinstampfes zu behüten, sodann ihm das leuchtende Borbild einer idealen Ordnung der sozialen Gemeinschaft dauernd vor Augen zu halten dadurch die eigene idealbildende Phantasietätigkeit des Jöglings nachdrücklichst zu unterstützen und auf den rechten Weg zu leiten, und endlich dem Erzieher die Mittel an die Hand zu reichen, den Jögling durch Taten und Handlungen unter seinen Augen beweisen zu lassen, inwieweit das reine Wollen in seinem Innern eine sesten und unwandelbare Gestalt angenommen hat.

Unter den großen Träumern des deutschen Idealismus hat Fichte am schönsten, platonischsten geträumt. "Abgesondert von der erwachsenen Gemeinheit" erbaut er hier ein kleines Paradies kindlich underührter Menschen, einen neuen Garten Eden, über dessen Mauern der Schmutz der Wirklichkeit keine Wellen schlägt, eine Pflanzschule reiner Sittlichkeits- und Bürgertugend, aus der die befruchtenden Samenkörner des Idealmenschentums dereinsch hinaussliegen sollen in alle Welt. Dabei vermeidet Fichte den Irrtum Roussen, der seinen Emil, den Stammvater eines

zutünftigen Menschengeschlechts, völlig isolierte. Richt ein einzelnes, sondern eine Gruppe noch unbefleckter Individuen soll isoliert werden, um eine "genau bestimmte, in der Natur der Dinge gegründete und von der Vernunft durchaus geforderte Verfassung" zu gewährleisten. Nur in der sozialen Gemeinschaft ist bürgerliche Erziehung möglich, nicht aber am Einzelindividuum. Nur hier ist jeder einzelne gezwungen, um des Ganzen willen vieles zu unter= lassen, was er, wenn er allein wäre, unbedenklich tun könnte, an= dererseits für das Ganze auch vieles zu tun, was er ebenfalls nicht nötig hätte, lebte er isoliert. Und Unterlassungen wie Sandlungen find durch eine vorbildliche Verfassung und eine Gesetgebung von hoher Strenge genau geregelt. Ja selbst der sinnliche Antrieb der Furcht vor Strafe darf innerhalb dieser sozialen Erziehungsge= meinschaft benutzt werden, um die Unterlassung gegebenenfalls zu erzwingen.<sup>51</sup> Der Sittlichkeit des Zöglings soll damit kein Eintrag geschehen. Handelt es sich doch bei Anwendung der Strafandrohung nur um Unterlassung des Bösen, nicht um das Tun des Guten. Und im Unterricht über die Verfassung wird zu erläutern sein, daß jeder, der der Vorstellung der Strafe bedürfe, um das Böse zu unterlassen, oder gar "der Auffrischung dieser Vorstellung durch die Erduldung der Strafe selbst", noch auf einer sehr niedrigen Bildungsstufe stehe. Freilich wird, solange die Strafandrohung besteht, nicht zu ermessen seiner "bis zum Ideal gesteigerten Ordnungsliebe" gehorcht wurde oder nicht, ob also das Ziel aller Erziehung erreicht sei oder nicht.

Dies zu beurteilen wird erst möglich sein, wo es sich um positive Taten handelt. Es gilt als oberster Grundsat in Fichtes Erziehungsstaat, daß jeder, der sich in irgendeinem Zweig wilsen= schaftliche Betätigung oder Handwertsübung hervorgetan hat, helsen muß, die andern darin zu unterrichten und mancherlei Auf= sichten und Verantwortlichsteiten zu übernehmen, ohne daß ihm deshalb die persönlichen Aufgaben des Lernens und Arbeitens erlassen. Es ist dies ein Grundsat, der auf den sächsischen

### II. Besen und Organisation ber Boltserziehung.

Fürstenschulen von alters her gegolten und noch heute gilt, wie denn überhaupt das Internat von Schulpforta, dem Fichte angehörte, in vielen Bunkten ihm als Vorbild beim Entwurf seines fleinen Erziehungsstaates gedient haben mag. Nach diesem Grund= sat folgt aus erworbener gröherer Geschicklichkeit nur neue Mühe und Arbeit, für die kein anderer Lohn in Aussicht steht, als die Freude am Tun und Wirken für das Ganze. Denn alle sind gleich in Arbeit und Genuß, und seine Schuldigkeit zu tun ist die herrschende Denkart aller. Wer bennoch alle Mühen aus Liebe zum Ganzen freudig auf sich nimmt und nicht aus Zwang, sondern freiwillig, wer da wächst und start und stärter wird im Gefühl seiner Kraft und Tätigkeit für die Gemeinschaft, der ist reif für die Welt, der kann hinausgesandt werden. In ihm ist "die Liebe angezündet und brennt bis in die Wurzel ihrer lebendigen Regung hinein" und wird alles ergreifen, was an diese Lebensregung gelangen wird. Auch im größeren Gemeinwesen der Wirklichkeit wird er nie etwas anderes sein können als was er im kleinen war. Er ist vollendet für das irdische Leben, wenn auch noch nicht für das himmlische. Er ist noch nicht "in sich und für sich selber vollendet". Dies bewirkt allein die religiöse Erziehung.

7. Die religiöse Erziehung. Schon die Erfahrungen des Atheismusstreites haben Fichte über die Möglichkeit oder Nichtmöglichkeit einer religiösen Erziehung nachdenklich ge= stimmt. Läßt sich der religiöse Slaube anerziehen? Diese Frage beschäftigt ihn am Schluß jenes unveröffentlicht gebliebenen Fragments aus dem Ansang des Jahres 1799: "Rückerinnerungen, Antworten, Fragen".<sup>52</sup> Was ist der religiöse Slaube nach Fichtes damaliger Aberzeugung? Er hängt noch mit dem Moralischen eng zusammen und besteht in der unmittelbaren Aberzeugung, dah traft einer göttlichen Weltgesehung durch die pflichtmäßige Bestimmung unseres Willens der Zweck der Vernunft auch außer unserm Willen bestördert werde. Dieser unmittelbare aus dem pflichtmäßigen Handeln fließende Glaube ist die Hauptsache an der

Religion. Durch Räsonnement ist er nicht zu bilden, sondern da er "aus dem Leben hervorgeht", nicht aus theoretischer Erwägung, auch nur "durch Ubung im Leben und durch Erziehung zur Moralität". Erziehung zur Religion ist also nach Fichtes damaliger Uberzeugung Erziehung zum pflichtmäßigen Handeln, "wo dann auf das sicher zu rechnen ist, was in unserm Innern von jenen ursprünglichen, moralischen und religiösen Wahrheiten ohne alles weitere theoretische Bemühen sich einfinden wird". Nur so, meinte Fichte damals, können die Menschen zum religiösen Glauben kommen. Denn nur das pflichtmäßige Handeln ist "sein wahrer und gemeingültiger Ursprung". In seiner Religionslehre von 1806 und in den "Reden" hat Fichte ganz andere Bildungswege zur Religion gewiesen.

Hier nun (1799) gibt er ausdrücklich "pådagogische Regeln zur religiösen Volkserziehung", 3 die ganz im Geiste des Rant-Fichteschen Religionsmoralismus gehalten sind. Religiose Bildung ist nur möglich auf dem Umweg über die Bildung zur prattischen Moralität, nicht aber durch theoretische Unterweisung, die unvermeidlich in Aberglauben ausarten müßte. Religiöse Bildung ist "Bildung des Herzens zur reinen Tugend und Sittlichkeit". "Durch tugendhafte Gesinnung erzeugt sich die Religion von felbst, und man hat eben nur die Aufmertsamkeit auf diesen not= wendigen, das moralische Bewucktsein begleitenden Glauben hinzuleiten, der keines Beweises bedarf." Dabei soll nichts von außen in den Menschen hineingebracht, sondern nur ein schon in ihm liegendes entwidelt, verklärt, belebt werden. Es soll überhaupt keinerlei Religionsunterricht stattfinden, nur "eine Ent= widlung jenes ursprünglichen religiösen Bewußtseins". Vom Dasein Gottes soll gar die Rede nicht sein, nur von seinen "Beziehungen zu uns", also wohl in subjettivistischem Geist der Bissenschafts= lehre. "Ebensowenig ist das Sein Gottes zu bestimmen, zu cha= ratterisieren, die spezifische Art seines Daseins anzugeben." Nur von Gottes Taten darf der Lehrer reden. Fichte bekundet mit

Diefem Berbote eine geringe Verkrantheit mit bem Bejen bes indlichen Borfellungsvermögens.

Dogmatifche Renntniffe endlich sollen bem Bolt in beiner Weile vermittelt werden, da sie zur Befestimma bes sittlichreflaidlen Glaubens gar nichts beitragen konnten. Eine folgie religidie Erziehung ionne irgenowelche ichabitche Folgen nicht haben.

Es gibt für Richte aufer ber menfchitch-bargerlichen gleichfam noch eine zweite soniale Gemelnichaft, in der das Individuum lebt. eine "höhere gesellichaftliche Ordnung", die "Abersinnliche Beitordnung", die jensetts ber sittlichen Weltoednung gelagert ift und als beren Bürger jedes Bernunftwelen fich erachten nuk." Die fittliche Weitordnung ift niemais, sondern foll ewig nur werden (im handeln der vernünftigen Welen.) Die überfimiliche Weltordnung dagegen wird niemals, sondern tit immer nur, ift das eine göttliche Leben, welches im Wesen und Bewuktein der vernünftigen Wefen sein Dasein hat. Die Erziehung hat hierauf Rüchsicht zu nehmen. Sie hat den Jögling anzuerdennen auch als Glied in der ewigen Rette eines geiftigen Lebens. Denn die Bildung will ja sein ganzes Wesen umfassen. So who fie ihn denn anhalten muffen, außer dem Bilde der sittlich-bürgerlichen auch das der überstimmlichen Weltschnung mit eigener getftiger Selbsttätlakeit zu entwerfen. Und was von der sicheren und besonnenen Runkt der getftigen Bildung überhaupt gesagt wurde, gilt nun im besonderen für die religiose Erziehung. Geistige Bildung ift das bedingende Mittel für die moralisch-burgerliche, wie für die religiöle Bildung. Die Erzichung zur Religion führt bei Richte über die flare Ertemunis, nicht über das dunkle Gefühl.

Und hierin lag der Fehler der bisherigen religidfen Erziehung, die alle apriorische Ertenntnis leugnete, nicht zuließ, daß fich die geistige Selbsttätigkeit zu Gott erhebe, und Gottes Dasein "zu einem historischen Fattum" herabwürdigte, "bessen Wahrheit durch ein Zeugenverhör ausgemittelt wird.<sup>55</sup> Rein 18

Bergmann, Fichte.

Digitized by Google

Wunder, daß diese Art der Menschenbildung den Zögling von früh an belehrte, dem Menschen wohne eine natürliche Abneigung bei gegen Gottes Gebote, oder er könne sie doch nie erfüllen. Als Folgen solcher Belehrung erwuchs der sattlam geschilderte religiöse Eudämonismus, ruhend auf der pessimistischen Aberzeugung von der radikalen Sündhaftigkeit und Schlechtigkeit der menschlichen Natur. Der Einzelne ergab sich in seine nun einmal nicht abzuändernde Natur, versuchte gar nicht erst zu leisten, was man ihm doch als unmöglich hinstellte, ließ sich die ihm angemutete Niederträchtigkeit gar gern gefallen. So der bisherige religiöse Erzieher. Der neue wird gerade das Gegenteil lehren, den Glauben an die reine göttliche Abkunft des Menscheninnern, das bestimmte Bewußtsein, durch klare Erkenntnis hinzudringen zu Gott und das unermübliche Begehren, abzustreifen, was das dunkle Gefühl und die Selbstjucht als trennende Schranke zwischen Gott und Mensch gestellt haben.

Hier gilt nun als Bildungsziel alles das, was Fichte in der "Anweisung zum seligen Leben" vom wahren Religiösen gesagt hat. Jum "Leben", d. h. eben zur Seligteit den Zögling zu bilden. dies ist die Aufgabe. Am Ende der Erziehung soll er finden, daß nichts wahrhaftig ist, außer dem geistigen Leben, das in Gedanken lebt, daß alles übrige nur ein Scheindasein führt. Er soll erkannt haben, daß das geistige Leben in all seinen mannigfaltigen Gestaltungen nur eins ist, nämlich Gott selber, das göttliche Leben, das sich in lebendigen Ideen offenbart. Er soll sich sewiges Glied in der Rette der Offenbarung des göttlichen Lebens erfahren, soll nur leben, nur selig sein in der unmittelbaren Berührung mit Gott und dem Ausströmen seines Lebens aus dem göttlichen Leben, soll alles Elend, alle Finsternis und allen Tod in der Entfernung von Gott erleben, turz er soll zum Einwohnen seines ganzen Wesens in Gott, d. h. eben zur Religion gebildet werden.

the Es ergibt sich hier die Frage, wie sich das religiöse Leben des

Menschen zum wirklichen verhalte und inwieweit der Erzieher auf dieses Verhältnis acht haben musse. Es ist oben gezeigt worden, wie Fichtes Meinung dahin gehe, daß die Religion den Menschen nur vollenden solle, in sich und durch sich, ohne doch praktisch zu werden. Die Religion soll den Menschen sich selbst vollkommen flar machen, ihn zur volltommenen Einigkeit mit sich selber bringen, zur "vollständigen Erlösung und Befreiung von allem fremden Bande". Diese Bollendung des Menschen in sich selbst hat die religiöse Erziehung zunächst und hauptsächlich herbeizuführen. Darüber hinaus als Antrieb aufs praktische Leben wirken soll und tann die Religion nur in Ausnahmefällen<sup>56</sup>, in schweren Lebenslagen, bei verantwortungsreichen Geschäften, dort, wo ohne Aussicht auf Erfolg gearbeitet wird, wo ausgeharrt wird nach vielfachem Mißlingen, wo Ergebung in ein höheres, unbekanntes Geset nötig wird, in einer unsittlichen verdorbenen Gesellschaft, oder beim Regenten, der oft ohne Religion als Antrieb sein schweres Amt nicht zu führen vermag. In der wohlgeordneten Gesellschaft und in normalen Verhältnissen bedarf es aber nach Fichte nicht der Religion, um das praktische Leben zu bilden. Da reicht die "höhere Moralität" hin. In Fichtes Erziehungsstaat herrschen solche geordnete Verhältnisse. Das geschickt Unternommene gelingt hier. Der unbefangene und ruhige Glaube an das Menschengeschlecht ist hier erhalten. Hier also wird die religiöse Einsicht nicht praktisch werden müssen. Wohl aber kann der Zögling im gereiften Alter in ernste Lebenslagen kommen, in denen er die Religion auch als Antrieb bedarf. Und wie kann sich der Erzieher davon überzeugen, daß dieser Antrieb dann auch sicher und unfehlbar wirken wird? Es gilt hier von der religiösen Einsicht das, was von jeder wahren Erkenntnis überhaupt gilt, daß sie lebenanregende und lebensgestaltende Kraft besitze. Ist der Zögling so gebildet, wie es eben als Ideal aller Erziehungstunst hingestellt wurde, daß ihm nämlich überhaupt keine Erkenntnis verliehen werde, die kalt und tot und ohne Einfluß auf sein Leben bleiben

æ

18\*

tönne, dann wird der Erzicher die sichere Gewähr dafür haben, daß auch die "Neligionstenninisse" des Jöglings nicht tot und talt dieben, sondern sich im wirklichen Leben ausdrücken.

Im gangen gilt für Fichte, dah eine Erzichung zur Religion nm in bedingtem Sinne möglich ift. Das liegt im Wefen ber Religion tief begründet. Religion läht sich nicht von auken anbilden. Denn sie ift ja kein Tun, keine Lätigkelt, treibt zu nichts, sondern vollendet nur, ift eine Ansicht, ein Licht, das sich nicht einpflanzen läht, sondern ursprünglich im Menschen glüht. "Einmal ausgebrochen, quillt es aus fich selber ewig fort und verbreitet fich ohne Aufhören und es ift so vergeblich, ihm au fagen: Leuchte, als es vergeblich wäre, bies der irbijchen Sonne zu fagen, wenn sie am Simmel steht. Es tut dies ohne alles unser Gebot, und leuchtet es nicht, so ist es eben nicht angebrochen."57 "Es ist vergeblich, den Finsterniffen zu fagen: Werdet Licht. Sie tonnen tein Licht aus fich hervorgeben lassen, denn sie haben teines in sich." Ebenso vergeblich ist es, dem ins Bergängliche verlornen Menschen zu fagen, erhebe Dein Auge zum Ewigen. Er hat für das Ewige kein Auge, sein Auge selbst ist vergänglich. Da ist alles Mahnen vergeblich. Irreligion ist Gebankenlosigkeit, Leichtsinn, Frivolität, Tierheit, "fummes und blindes Hinflichen mit dem Strom der Erscheinungen". Der ganze Mensch ist von unten berauf neu zu bauen und zu bilden durch eine planmähige Erziehung. Und wie der Duft bei der Blume, so wird sich auch bei dem wiedergeborenen Menschen, sobald er zur Blüte gelangt, der religiöse Sinn ganz von selber und ohne unser Zutum einstellen.

8. Die Organisation der Bolkserziehung. Um die "gänzliche Umbildung" des Menschengeschlechts zu bewerkstelligen, wird es unerlählich sein, daß die "Menschheit einmal ganz losgerissen werde von sich selber", daß einnal ein trennender Einschnitt gemacht werde in ihr hergebrachtes Fortleben, daß einmal ein Geschlecht gleichsam herausgerissen werde aus der Tradition, hindurchgehe durch die neue Erziehung und ein neues Herkommen

#### II. Befen und Duganistina ber Bellierzichung.

bearunde.se Geschiebt dies nicht, fo wird die Menfcheit nie aufhören, fich in jedem folgenden Beitalter zu wiederhalen. Denn die Jugend erzicht und verzicht sich immer von felbst an der Gesellschaft. Wir sind ihre Borbilder, ohne es zu ahnen. "In ber Bes rührung mit uns mülfen fie verderben." Und fo werden die Rachkommen immer verdorbener werden als die Verfahren. Wenn wir nur einen Nunten Liebe für sie haben, so entfernen wie sie "aus unferem verpesteten Dunftkreis". Suchen wir einen reineren Aufenthaltsort für fie. Bringen wir fie in Gesellichaft von Mannern, die die Fertigkelt besithen, sich zu besinnen, daß Rinder sie beobachten, die Renntnis haben, wie man vor Rindern erscheinen müsse. Lassen wir sie erst wieder zurücktehren, wenn sie vor der Anstedung gesichert sind. Der Mensch ist von Haus aus gut. Die Lehre von der raditalen Sündhaftigkeit der menschlichen Ratur ift eine "abgeschmadte Berleumdung". "Er lebt sich zum Günder." Je älter er wird, je weiter entfernt von den Tagen der Unschuld, desto schlechter und felbstsüchtiger wird er. Das Beste wäre, die Menschen mit dreißig Jahren totzuschlagen, wie Fichte gefagt haben foll. Aber das Aind ist gut. Schütze man es nur vor der Berührung mit der "erwachsenen Gemeinheit". Und es wird gut bleiben, bessere Nachkommen erziehen und mit der Zeit die ganze Menschheit auf einen edleren Stand erbeben.

Dieses Sichlosreihen der Menschheit von sich selber glaubt Fichte nun badurch bewirken zu können, daß er eine ganze Generation der heranwachsenden Jugend in eine Reihe von kleinen idealen Erziehungsstaaten einschlieht, wo sie in völliger Islierung vom übrigen Teil der Menschheit, vor allem in gänzlicher Absonderung von den Erwachsenen, zum Stammvolt einer neuen Bildung heranreifen kann. Jurückgegeben an das soziale Ganze wird denn diesen neue Geschlecht Fichtescher Idealmenschen ähnlich dem Normalvolk der Urzeit kulturverbreitend die ganze lebende Menscheit durchdringen. Ja diese ganze Einrichtung soll zu einer dauernden Institution der Menscheit erhoben werden, die selber ì

278

dann nicht aufgegeben werden darf, wenn das Vernunftreich der Jutunft, von dem Fichte träumt, auf Erden zur Wirklichkeit ge= worden sein sollte. Das ganze ist eine platonische Utopie, die wohl niemals in der Wirklichkeit Gestalt gewinnen wird.

Die innere Organisation des einzelnen Erziehungsstaates gestaltet sich folgendermaßen.

Junächst einmal findet keine Trennung der Geschlechter statt. In jedem Erziehungsstaat ist ungefähr die gleiche Anzahl von Anaben und Mädchen vereinigt, die den gleichen Unterricht ge= nießen, Gemeinsamkeit bei Spiel und Erholung. Nur bei den körperlichen Arbeiten wird Rüchsicht genommen auf die zartere Natur des weiblichen Geschlechts.<sup>59</sup>

Auf diese Gemeinschaftlichkeit der Erziehung legt Fichte begreiflicherweise und von seinem Standpunkt aus mit Recht den allergrößten Wert. Die kleine Gesellschaft der Erziehungsstaaten soll ja ein treuer Spiegel der größeren sein, das Bild einer idealen Ordnung aller sozialen Verhältnisse dem heranreifenden Gemüt vor Augen halten. Dazu gehört auch die Bereinigung der Geschlechter. Der Zögling soll "die gemeinsame Menscheit anerkennen und lieben lernen". Verzichtete man auf die Roedukation, so würde man "mehrere hauptstücke der Erziehung zum vollkommenen Menschen" aufheben. Und welche Bereicherung des Gemütslebens der Jugend quillt aus dem harmlosen Verkehr der noch unentwidelten Geschlechter! Sier ist Freundschaft vor der Liebe, zarteste Regung vor dem Achthaben auf das Geschlecht, startmütiger Schutz von der Seite des Anaben, liebevoller Beistand von der des Mädchens. Angesichts solcher Gefühlswerte sollten doch alle Bedenken moralischer Natur verstummen. Wer wie Fichte die sehnsüchtig-drängenden Jahre der erwachenden Seelenblute in der flösterlichen Abgeschiedenheit sächsischer Fürftenschulen vertrauert hat, angewiesen auf die Brutalität roher, durch keinerlei Umgang mit dem weiblichen Element veredelter Rameraden, der konnte zu einer andern Meinung nicht wohl gelangen.

Und vor allem gilt dies für Internate, wo durch Entziehung der mütterlichen oder schwesterlichen Liebe und Sorgfalt in das Gefühlsleben des Kindes an sich schon eine bedauerliche Verarmung hineingetragen worden ist.

Ein zweites Augenmerk lenkt Fichte bei der Organisation seines Volkserziehungsstaates auf die ökonomische Seite des Unternehmens, auch von hier aus sittliche Werte entwickelnd. Es soll gelernt und es soll gearbeitet werden. Die Anstalt soll sich durch sich selbst erhalten. Dies ist nicht nur aus ökonomischen Rücksichten, sondern von höherem sittlichen Standpunkt aus zu fordern. Jeder Einzelne soll das Bewußtsein haben, daß er durch Einsekung aller seiner Rräfte mit beiträgt und mit beitragen muß, das Ganze zu erhalten, daß auf ihn und seine Kraft gerechnet ist. So werden nicht nur tüchtige Arbeiter herangebildet — und für die arbeitenden Rlassen ist ja Fichtes Volkserziehungsstaat fast ausschließlich gedacht —, sondern und vor allem jeder Einzelne wird das gegründete Bertrauen zu sich gewinnen, daß er sich stets durch eigene Rraft durch die Welt wird bringen können. Und hierin liegt eben der sittliche Wert dieser wirtschaftlichen Erziehungs= organisation. Das Persönlichkeits= und Selbständigkeitsgefühl im Menschen wird begründet und entwickelt. Jeder lernt auf sich selbst zu ruhn, lernt streben, mit Ehren und aus eigener Rraft zu bestehen, vor niemandem kriechen, niemandem schmeicheln zu müssen. "Tief und als allererster Grundsatz der Ehre soll es in sein Gemüt geprägt werden, daß es schändlich sei, seinen Lebensunterhalt einem andern, denn seiner Arbeit verdanken zu wollen." Und wer so an Arbeitsamkeit von früh an gewöhnt wurde, wird niemals einer Versuchung zur Unrechtlichkeit durch Nahrungssorgen ausgesett sein.

Die Hauptarbeit innerhalb dieses kleinen Wirtschaftsstaates besteht in der Ausübung von Acter-, Gartenbau und Biehzucht, wobei Maschinen und Wertzeuge die mangelnde Kraft des noch jugendlichen Alters ersetzen sollen. Ju gleicher Zeit vermittelt

ein gründlicher Auserricht in Mechanik, Pflangen- und Tierzucht den Jöglingen die Kenninis und das Berftändnis für ihr Gelchäft. An den Sandwerter. Industriearbeiter und Raufmann denkt Fichte mertwürdigerweise gar nicht, wiewohl ihm doch Pestalozzi hierin vorangegangen war. Daburch wird ein Doppeltes erreicht: Theorie und Praxis greifen ineinander, der Landwirt wird in unmittelberer Anichauung seines Gewerbes gebildet, und daun: die machanische Arbeit wird durch die Theorie vergeistigt und somit veredelt. Der Zögling bleibt auch im Umgang mit der Erdscholle, auch in der Gesellichaft der Tiere im Umtreis einer gei-Higen Welt. Und als berrichender Grundfatz fall gelten, das alle Artikel, deren der fleine Wirtschaftsstaat zum Lebensunterhalt bedarf, in ihm selbst erzeugt und verfertigt werden. Macht sich doch einmal eine Unterstützung von außen nötig, so soll der 38gling hiervon nichts erfahren. Und Gegenstände, die der Wirtschaftsstaat selber nicht erzeugen tann. sollen überhaupt nicht eingeführt werden. Nur so, meint Fichte, ist das Individuum zur Selbstgenügsamkeit zu erziehen. Nur so erlangt es ein Bild von der Selbständigkeit des idealen Staates, in den es dereinst einzutreten bestimmt ist. Es sind Grundanschauungen aus dem "Geschlossenen handelsinget", Die bier nachwirten. Auch Eigentum. Abrechnung gibt es nicht. Alles gehört allen und jeder sekt seine ganze Kraft ein.

200



### IIL

### Die Gelehrtenerziehung.

Schon der Bollserziehung Fichtes liegt überall die Tendenz zugrunde, das Individuum in erster Linie als den Bürger einer übersinnlichen Welt und erst in zweiter Linie als Erdenbürger zu behandeln, von früh an ausschließlich seine unirdische Natur, Wille, Spontaneität, Anschauungsfähigkeit zu bilden, und dies nicht etwa auf dem Umweg über und im Einflang mit der Sinnenwelt wie in Rouffeaus Pädagogik, sondern unter bewußter und ausdrücklicher Vernachlässigung aller Sinnlichkeit. Das der Sinnenwelt angehörige Ich mit seinem niederen selbstischen Streben soll von vornherein um seine Entwicklung betrogen werden. Das gegen soll das überempirische Ich, die Anschauung einer höheren, geistigen Welt, die spekulative Fähigkeit (möchte man sagen) allein entwidelt werden. Im Grunde ist ichen diese Bollserziehung eine Erziehung zur Idee. Alle Selbstliebe soll ausgelöscht, alles fleine 3ch verzehrt werden von einer höheren Leidenschaft. Unser Dasein in der Welt der Naturkausalität soll nicht als unser wahres und eigentliches Dasein gelten. Aber zum flaren und bewuhten Leben in der Idee ist die große Masse trop allem nicht zu erheben. Der Ungelehrte wird, wenn er Fichtes Elementarbildung zur Anschauungsfähigteit des Ubersinnlichen, wenn er seine moralische. soziale und religiöfe Erziehung mit Erfolg absolviert hat, dastehen als der neue Mensch und in sittlicher, religiöser und bürgerlicher Hinsicht — nehmen wir dies an — vollkommen sein. Aber der Weg zur "höheren Moralität" ist ihm verschlossen. Diesen öffnet

allein die Renntnis der Idee. Nur der Gelehrte im Fichteschen Sinne des Wortes erhebt sich zum "Hochmoralischen".

1. Die theoretische Gelehrtenerziehung. Gelehrten= erziehung ist Erziehung zur Idee. In seinen Erlanger Borlesungen über das Wesen des Gelehrten vom Sommer 1805 hat Fichte diese Erziehung des werdenden Gelehrten zur Ideenerkenntnis geschildert (3. bis 6. Vorl.). Die 3dee wird dort erfakt als der göttliche Weltplan, als die geheime aller Erscheinung und Welt zugrunde liegende göttliche Absicht mit dem Menschenge= schlecht, das einer Vervollkommnung ins Unendliche entgegen= geführt werden soll. In Gesetzebung, Naturertenntnis, Religion. Wissenschaft und Runst liegt diese göttliche Idee ausgebreitet da. Mitten im Dunkel des "fortfliekenden Zeitlebens" ihren hellen Glanz zu erfassen, sie festzuhalten, theoretisch zu ergründen, andern mitzuteilen, sie durch Handeln auf die Sinnenwelt mit freier Runft in die Wirklichkeit hineinzugestalten, damit ein Werkzeug abgebend in der Hand des göttlichen Weltplans, dies sind die mannigfaltigen Aufgaben jener Auserwählten, denen das Gottesgnadentum der Ideenerkenntnis zugefallen. Wie aber fann der blinde Schüler herausgeführt werden aus Platos Höhle? Wie ist Bildung zur Idee möglich? Und ist sie möglich? Welche Voraussekungen mülsen erfüllt sein?

Fichte glaubt zunächst, daß gewisse Individuen zur Ideenerkenntnis besonders prädestiniert seien. Diese Prädestination zur Idee nennen wir Talent, Genie. Die Idee strebt sich in einem bestimmten Individuum "zum Stehen zu bringen". Dieses Individuum verspürt eine Ahnung, einen Trieb nach Wissen, eine Liebe nach einem "nicht deutlich gekannten Geistigen", fühlt, wie ein Abernatürliches in ihm wirkt, das seine nache Verwandtschaft mit der geistigen Welt, seiner ursprünglichen Heimat, andeutet.<sup>1</sup> Genie ist Trieb zur Idee. Dieser Trieb äußert sich in der Erscheinung entweder als allgemeines Genie, als Genialität überhaupt, die erst durch den Gang der Bildung ihre Richtung auf ein bestimmtes Fach erhält, oder als Trieb für eine besondere Seite der einen, an sich unteilbaren Idee, als besonderes, in seiner Bestimmtheit angeborenes Genie für Philosophie, Poesie, Natur= beobachtung und Geschgebung.

Das erste Geschäft der Gelehrtenerziehung wird mithin sein, festzustellen, ob Genie da sei und was für Genie da sei. Dies tann nur ermittelt werden dadurch, das dem Individuum die geistige Bildung zugänglich gemacht, ihm die erste Anweisung erteilt werde, mit Begriffen und Erkenntnissen umzugehen. 3st der Trieb zur Idee vorhanden, so wird sich beim zufünftigen Gelehrten alsbald auch der Fleiß einstellen, das unermüdliche Streben, die gelehrte Bildung auf alle Weise an sich zu bringen. Fleik ist Antrieb der Idee. Wo kein Fleik, da auch kein Genie.<sup>3</sup> Denn die Idee ist kein "individueller Zierrat". Sie strebt vielmehr ins ganze Menschengeschlecht auszuströmen und dieses nach sich zu bilden, treibt das Individuum wider seinen Willen zur allgemeinen Wirksamkeit. Wer von der Idee ergriffen ist, sieht nur die Sache, ist mit allen seinen Sinnen in sie verloren, denkt an nichts anderes, am wenigsten an sein kleines Selbst, ist frei von allem Hochmut, Eigendünkel, aller Selbstbeschauung, Selbstbewunderung, Ruhmsucht und Schwärmerei, aller "Verschmähung des in der Niederlage der gelehrten Bildung schon vorhandenen". Barte Bescheidenheit, schamhafte Jungfräulichkeit, Walten mit stiller Macht zeichnen ihn aus, und vor allem emsiger Fleiß ohne "schnelle Agilität". Fleiß und Talent vereinen sich. Reins ohne das andere. Dieser liefert den Körper des neuen Ganzen, die wissenschaftlichen Elemente, jenes den Geist. Die Dee verbindet beide, schlüpft in diesen Körper, wohnt in dem neuen Haus, wird innigste Seele und Lebensprinzip des Individuums. Rlarheit, Freiheit und Besonnenheit springen heraus als die notwendigen Bestandteile des Lebens in der Idee, als "das ausschließende Ariterium alles wahrhaft Idealen". Die Idee gelangt zur Alarheit, d. h. der Gelehrte entwickelt sich, nähert sich der Vollendung. Wer ist es, der ihn erzieht? Er selbst, an der Idee, die in ihm arbeidet und treibt. Jeder wahre Gelehrte ist Autodidakt. Gelehrtenerziehung ist Selbsterziehung an der Idee. Andere können ihm den Weg öffnen zur Ideenerkenninis. Andere können ihm die Mittel der geistigen Bildung an die Hand reichen. Die eigentliche Erziehung erfolgt in ihm durch die Idee.

Um Fichte wohl zu verstehen, scheiden wir die Gelehrtenerziehung nach ihren beiden wichtigsten Seiten in theoretische und praktische (moralische) Bildung. Letterer hat er in den Vorlesungen über die Bestimmung des Gelehrten von 1805. ersterer in denen von 1811 sein besonderes Augenmert zugewendet.3 Wenn Fichte bei dieser seiner lehten Aufstellung des Gelehrtenideals von der theoretischen Bildung des zufünftigen Gelehrten spricht, so ist sein Hauptgebanke der, daß kein Densch unmittelbar zur Ideenerkenntnis erzogen werden tann, daß alle gelehrte Bildung, wenn man Fichte so ausdeuten barf, gleichsam nur den Altar in der Seele des Jünglings errichten kann, auf den, so Gott will, dereinst das himmlische Feuer berabfallen wird. Wer tann sagen, ob dieser Jüngling, den ihr heute zum Beruf des Gelehrten bestimmt, jemals der göttlichen Idee teilhaftig sein, jemals Gesichte (Ideen) haben wird, ob ihm "das innere Auge für das Abersinnliche" jemals aufgehen wird? Und dennoch beginnt ihr vertrauensvoll, ihm die gelehrte Bildung darzureichen. Und ihr tut recht daran. Denn sie ist (neben der Runst) eine der möglichen Wege zum Gesicht. Und dies in doppeltem Sinne. Sie ist einmal die Gelegenheitsursache zur Entwicklung des Auges für die überlinnliche Welt, nichts mehr. Und wie dies? Run. sie führt den Menschen in sich hinein, auf den Boden seines "inneren Sinns", macht ihn dort einheimisch, läht ihn dort seine bleibende Stätte finden, während der Sinn des Ungelehrten stets nach außen gerichtet ist. Sie entwidelt und bildet den "inneren sinnlichen Menschen" und tut also insofern das gleiche wie die schöne Runft auch, die die gelehrte Bildung immer begletten foll: sie be-

284

reitet ben Boben, aus dem bie Sant der göttlichen Gelichte dereinst entkeimen wird, erhält ihn in Bewegung und Leben. Mehr kann sie nicht tun. Denn sie ist selbst nur finnlich, und zwischen ihr und dem Uberfinnlichen flafft eine absolute Rluft durch das Richts hindurch. Und zweitens: fie bildet die formalen Fähigkeiten, Spontaneität und höhere Rezeptivität, und gibt jo dem Gelehrten die Mittel an die Sand, den flüchtigen Blitz der Idee, wenn er berniederfährt, aufzufangen, ihn begutfflich zu fesseln, ihm Gestatt zu verleihen, ein Wortkleid zu geben und ihn fruchtbar werden au lassen im Dienste der Menschbeit. Im Geiste eines Ungelehrten regt sich das Abersinnliche vielleicht nicht minder träftig. Aber seine Erscheimungen geben spurlos vorüber. Es fehlt das stets fertige Auffallungsvermögen, der "feste Borgrund", an dem die Gesichte sich brechen und abspiegem. Die gelehrte Bildung liefert diefe Aufahmefähigkeit des tätigen Berstandes, Diese Freiheit und Leichtigkeit im Denken, diese immer wache Sehtraft des empfangenden Sinnes, der nichts auf dem Gebiete der Erscheinungen des Abersinnlichen unbesbachtet läht. Beide müssen geübt werden an einem im Gedächtnis aufzunehmenden Stoff. Immer aber kommt es auf die Abung an, niemals auf den Stoff. Bollkommene Ausbildung der formalen Funktionen, dies der Weg der gelehrten Bildung, ihr Biel: das Gesicht aus der übersinnlichen Welt. Und wenn sich dies Gesicht nicht einstellt, so ist das Ziel der gelehrten Bildung versehlt.

Mit dieser Möglickkeit muß aber gerechnet werden. Der weitaus größte Teil aller, die die gelehrte Bildung gebraucht haben, unterfällt nach Fichte beim Abschluß des Studiengangs der Rategorie der "verschlten Gelehrten" oder "Ausübenden", die er von der Rlasse der "Berstandestünstler" (im höheren Sinne) unterscheidet.<sup>4</sup> Fichte flassifiziert hier scharf. Richt als ob jeder "Berstandestünstler" das Gesicht, die "Seele der Berstandestunst" besähe! Auch der Richtscher kann ein geübter Berstandestünstler (im niederen Sinne) sein, andere wieder bilden zu seiner Aunst und ihnen den Weg zeigen zum Abersinnlichen. Und doch wird dieser "bloke Verstandes= und Wortfünstler" der Gruppe der verfehlten Gelehrten beizuzählen sein. Mit der bloken Bildung des Verstandes zur Runstfertigkeit und zum sprachlichen Vermögen, Begriffe scharf und deutlich zu bezeichnen, ist es eben nicht getan. Verstand und Wort sind nicht mehr als Wertzeuge des Gelehrten. Die Idee muß herausspringen. Nur dann ist die Absicht der gelehrten Bildung: Einsicht in die übersinnliche Welt erreicht. Nur dann ist der Seher ge= schaffen, der Künstler im höhern Sinne, das "unmittelbare Wertzeug des übersinnlichen Weltgesetes", das allein Gott und seinem Gewissen verantwortlich ist. Und die gelehrte Bildung hat ihren natürlichen Abschluß gefunden. Anders bei den Ausübenden. Hier bildete den Abschluß der Studien die erfüllte 3ahl der Lehr= jahre. Für diese "Berfehlten" hat der Staat eine Menge Plätze in Bereitschaft. Sie können brauchbar sein, taugliche Mitglieder des Ganzen. Aber sie bleiben untergeordnete Wertzeuge in der Hand der "Rünftler", geben sich nicht selbst die Regel und das Gesetz und sind nützlich im Weltplan und ehrwürdig nur, wenn sie durch Gehorsam, Treue und willige Unterordnung unter die Dee beweisen, daß wenigstens im moralischen Sinne die gelehrte Bildung bei ihnen nicht unabgeschlossen geblieben ist. Andernfalls erregen sie "mit Ekel vermischten Unwillen". Diese Rlasse der Ausübenden stellt sozusagen einen unbeabsichtigten, aber in seinem Ergebnis doch unentbehrlichen Nebenerfolg der gelehrten Bildung dar. Auf sie die gelehrte Schule zuzuschneiden, wäre nach Fichte verkehrt. Diese sei allein geschaffen für die äußerst geringe Zahl der gotterwählten Ideenseher, sei immer "Runstschule", niemals Schule für die bloke Ausübung, ein Rigorismus, der an anderer Stelle (s. u.) eine Milderung erfahren hat.

Wer will nun sagen und beweisen, ob Einer Gesichte habe ober nicht! Wer will entscheiden, was eine Idee war oder nicht? Fichte operiert hier mit allzu starren Formeln. Dieser ist ein Seher, und dieser ist ein Nichtseher. Und wieviel Stusen liegen in Wirklichkeit zwischen der vollendeten Ideenlosigkeit und dem Reichtum eines von Gesichten erfüllten Kopfes?

Für die theoretische Gelehrtenbildung ist noch ein Bunkt von Wichtigkeit. Das Prinzip der Selbsttätigkeit, das schon in Fichtes Theorie der Volkserziehung von Rousseau und Vestalozzi her in Geltung war, spielt auch hier eine beherrschende Rolle. Der Verstand muß von selbst hindurchbrechen und sich aufbauen,s dies ichon das Kriterium bei der Auswahl der Zöglinge zur Gelehrtenbildung. Und "stete Selbstentwicklung des Geistes" bleibt von nun an der Leitgedanke aller erzieherischen Maknahmen. So schon in der niederen Gelehrtenbildung (Gymnasium). Der junge Geist verrichte eigene Arbeit, die der Lehrer nur leitet und vom Leichteren zum Schwereren führt. Einem regen und lebendigen Trieb nach zusammenhängender Einsicht werden die Mittel gereicht, sich auf regelmäßige Weise abwechselnd zu befriedigen und anzufeuern. "Stete Leitung der Geistesentwicklung vermittels der Ordnung des Unterrichts", mehr geschehe nicht. Auf der Universität liegt diese zweckmäßige Leitung der Geistesentwicklung in den Sänden des Studierenden selbst. Er hat freien Jugang zum Ganzen der Wilsenschaft. Er wähle nun selbst das ihm Gehörige und benute den Universitätsvortrag zu seinen individuellen Zweden, verwende ihn für sich und seine Bedürfnisse, wobei ihm der Rat der Lehrer, der aber nie ganz auf den Einzelnen pakt, zur Seite steht. Er höre nicht, er gebrauche einen Lehrer. Auch hier liegt der Nachdruck in Fichtes Forderungen auf der "Bildung des Geistes aur Fertigkeit, selbst die Resultate zu finden". Blokes Auffassen von Ergebnissen, blokes Rodifizieren des Universitäts= vortrags ist zwecklos. "Entwicklung des Verstandes bis zur Runstfertigkeit" wird dadurch nicht erreicht. Dies aber der Sinn der höheren Gelehrtenerziehung.

2. Die prattifde (moralische) Gelehrtenergiehung. Die moralische Gelehrtenerziehung un mit der theoretischen auf das engite verflochten. Der Besth der 3dee ist das Biel beider, und Fichte glaubt an eine verstandesmäßige wie moralische Raturanlage für die Idee," die beide stets gemeinsam auftreten. Betrachte diefen "frühen Selbstler." Sein 3ch wird ihm immer das nächste und liebste bleiben. Bur 3der wird er tein Berhältnis gewinnen. Er wird taum geschaffen sein für den gelehrten Stand. Aber es gibt auch Anlage, Genie für die Sittlichkeit. Dies Genie zeigt sich in der "Selbstvergessenheit und Erhebung über das Selbst zu einem Andern und höbern", in einem Steben über dem sinnlichen Gelbst, einem Richteingeborensetn im sinnlichen Selbst. Und hier glaubt Fichte ein sicheres Rriterium bei der Auswahl der Jöglinge für den gelehrten Stand in händen zu haben. "Anlage für Rechtlichkeit und Sittlichkeit", meint er, wird stets zusammengeben mit dem vorberrichenden Trieb, eine inwendige Welt in sich aufzubaun. "Der Trieb, den Berstand zu bilden, führt die Anlage zur Sittlichkeit und so zur Religiosität gleich mit sich." Denn er beschäftigt ben Menschen ganz. läkt ihn sein tleines, enges Gelbft vergessen.

Auch hier bricht der Rigorismus der Borlesungen von 1811 hervor. Alle Gelehrtenbildung ist nur um der wenigen Auserwählten willen da, die sich von früh an als theoretische und praktische Genies tundtun. Dah gar mancher hervorragende Geist in seiner Jugend nichts an sich gehabt, was die spätere Entwickung zur Idee hätte vermuten lassen, bedenkt Fichte nicht. In den Vorlesungen von 1805 ist von diesem ausschliehlichen Juschnitt aller Gelehrtenerziehung auf die Ausnahmemenschen "noch nichts zu spüren. Fichte sein wernehmen.

Nicht jeder kann ein Genie sein, heißt es hier. "Talent läßt sich keinem anmuten, denn es ist eine freie Sache der Gotthett." Redlicher Fleiß aber läßt sich anmuten. Und dazu also ein zweites:

Treue und "gründliche Rechtschaffenheit". Auch sie ist eine göttliche Dee und die hauptsächlichste Tugend des Gelehrten (f. o.). Der Jüngling vermeide es, darüber nachzugrübeln, ob er von der Idee ergriffen sei oder nicht. Die Folge einer solchen fortwährenden Selbstprüfung wäre Selbstbeschauung, "Brüten auf sich selber". Individualismus und somit intellektueller und moralischer Tod. Der Erfolg wird beweisen, wie es um ihn stand. Handle er indes, als ob er Talent besähe. Strebe er unermüdlich, ergreife er alle Mittel der gelehrten Bildung. hat er in der Masse der Gelehrtheit den Funken der göttlichen 3dee nicht gefunden, gut, so bescheide er sich ohne Reid und Eifersucht mit dem Bewuktsein, daß es nicht seine Schuld, sondern Gottes Wille war, und verzehre sich nicht "im nagenden Ringen nach Höhen", für die er nicht gemacht. Seine Bestimmung erfüllen, dies ist das Höchste und Lexte, was der Mensch zu tun und zu leisten vermag. Dies seine Rechtschaffenheit.

Fichte hat der Betrachtung der "Idee der Rechtschaffenheit" einen breiten Raum gewidmet. "Mit inniger und volltommener Rechtschaffenheit" zu studieren, das ist eine Forderung, die an Talent wie Nichttalent gleichermaken herantritt. Und in doppelter Beise soll das Rechtschaffenheitsprinzip im Leben des studierenden Jünglings zur Herrschaft gelangen. Einmal als Achtung und Ehrfurcht vor der Heiligkeit der Wilsenschaft. Auch das Unscheinbarkte und Geringfügigkte. das der Studierende anfangs an der Wilsenschaft entdedt, gehört zum Stoff der ewigen Idee. Und nicht auf das Ich und sein persönliches Wohlsein sei die Mühe des Studiums verwendet, sondern auf das Ewige. Das Wilsen soll kein Mittel sein, irdische Zwede zu erreichen. Und weiter: wie der wissenschaftliche Gegenstand, so soll auch der Studierende selbst sich heilig und ehrwürdig sein durch das, was er werden soll, durch seine Bestimmung. Daß er ein Gedanke Gottes sei, ein Werkzeug in der Hand des göttlichen Weltplans, und daß der Ratschluß Gottes über die Welt in ihm von einer

Bergmann, Fichte.

19

neuen Seite gedacht wurde, dies Bewußtsein von der Göttlichkeit und Heiligkeit seiner Bestimmung mache ihn sich selbst heilig, werde die Seele, der Ather seines Lebens.<sup>8</sup>

Die Rechtschaffenheit bildet die "innere Jdee" des Gelehrten. Sie strahlt hindurch in die äußere Erscheinung.<sup>9</sup> "Heilige Unschuld und Unbefangenheit" ist das Merkmal des rechtschoffen Studierenden. Er scheut zurück vor dem Gemeinen und Unedlen. Er flieht seine Berührung. Seine Phantasie ist rein. Läßt er seine Gedanken zur Erholung losgebunden schweisfen, so fallen sie nicht auf sinnliche Ergötzungen. An der Tierheit hat er keinen Geschmack. Bielmehr wenden sie sich zum Göttlichen unwillkürlich hin, ruhen aus beim Heiligen, Großen und Erhabenen in Natur und Aunst. Dies ist ihr liebster Genuß. Dem Gemeinen aber gehört sein ernstüchter Hat.

Der rechtschaffen Studierende hüte sich vor der Untätigkeit, dem Mühigang, von andern Lastern ganz zu schweigen. "Dumpf und gedankenlos den Raum um sich herum anzustaunen", welch ein Justand! Ein Hang zur Nichtexistenz, zum geistigen Totsein äußert sich hier, der, hat er geheime Ursachen, zur Gewohnheit werden kann. Aber die Jugend ist nicht zur Untätigkeit geschaffen. "Der eigentliche Charakter der Jugend ist rastlose, nie unterbrochene Tätigkeit", ist Trieb, Prinzip, entwickelnde Arast. "Die Jugend träge zu erblicken, ist der Anblic des Winters mitten im Frühling, der Anblic des Erstarrens und Verwelkens der soeben erst aufgekeimten Pflanze." Der rechtschaffen Studierende wird keine Trägheit an sich dulden. Er weiß: "auf seine Geisteskraft ist in dem ewigen Gedanken der Gottheit gerechnet, sie ist darum sein teuerstes Aleinod."

Er hat den Glauben an sich selbst, Achtung vor sich selbst, tann auf sich bauen. Der Unedle, der seinen eigenen Vorsätzen nicht mehr trauen tann, schämt sich vor sich selbst, slieht sein eigenes, ihm verächtliches Ich, stürzt sich in Zerstreuung und Selbstentfremdung. Der Rechtschaffene hält sich immer Wort. Was er sich einmal aufgab, führt er durch. Er gibt sich selbst die Maximen seines Handelns. Und so ist er sich selbst ehrwürdig und heilig.

Worin besteht hiernach die akademische Freiheit des rechtschaffen Studierenden? In der bloßen Freiheit vom Zwang? Sollte sich hinter diesem vielgebrauchten Schlagwort nicht etwas Höheres verbergen?

Das Problem der akademischen Freiheit hat Richte wieder. holt beschäftigt, hier<sup>10</sup> und später beim Antritt seines Berliner Rettorats." Mit dem Wort Freiheit verbindet sich ihm wie immer fo auch in diesem Falle ein höchster, erhabenster Sinn. Siftorisch betrachtet ist akademische Freiheit freilich nichts weiter als "Befreiung vom Schulzwang und von aller Auflicht der Lehrer über Sittlickteit. Fleik und willenschaftlichen Fortschritt". Sie erwuchs nach Fichte aus der Gewinnsucht unwürdiger Gelehrter, die ihren hörern so wenig wie möglich beschwerlich fallen wollten. um mit deren Jahl auch ihre Einfünfte zu vermehren. In ihr sprach sich aus die Gleichgültigkeit der Lehrer gegenüber der sittlichen Würde und wissenschaftlichen Vervollkommnung der Studierenden. Sonderbare Täuschung also, wenn der Jüngling sich durch eine so verstandene akademische Freiheit geehrt fühlt. Bedeutet sie doch nichts als "eine ungebührliche Geringschähung des ganzen Standes der Studierenden."

Betrachten wir aber die akademische Freiheit philosophisch, so ergibt sich ein anderes Bild. Der Studierende soll dereinst als Besitzer der göttlichen Idee auf den Höhen der Menschheit wandeln, soll die Gestalt zukünftiger Zeitalter in sich tragen, soll künftigen Geschlechtern Gesetz geben, soll Ideen in der Welt gestalten. Auf dieser Höhe wird ihn alle irdische Hilfe verlassen, er ist der Sphäre der äußerlichen Gesetzgebung, die den Bürger, die Gerechte wie Ungerechte schützt und bindet, entwachsen. Aur die höhere Moralität, nur die Rechtschaffenheit begleitet ihn noch in diese reine Höhe. Er hat keinen andern Richter mehr über sich als den eigenen unerschütterlich guten Willen, kein Urteil als das 19\*

eigene. Er wird sich selbst das Gesetz geben mussen. "Strenge Wachsamkeit über sich selbst" wird ihn halten müssen, "zarte vor sich selber", "tiefe und träftige Sittlichteit". Scham "inniges Ehrgefühl", "schärffter Tatt für das 3weckmäßige".12 Die Erziehung nun soll ihn in die Lage sehen, sich all diese Tugenden der Selbstgesetlichkeit anzueignen. Und erreicht wird dies durch die atademische Freiheit, dadurch, daß der Studierende von früh an sich selbst überlassen wird, seiner eigenen Beurteilung des Schidlichen und Zwedmäßigen, der eigenen Auflicht über sich selbst. Daher schwebe von Anfang an kein Geset über ihm. Das Gesetz gebiete dem, den es immer unter seiner Jucht behalten will. Denjenigen aber, den es früher oder später doch sich selbst überlassen muß, behandle es von Anfang an als Freien. Der Studierende soll geprüft werden, soll sich allein durch sich selbst in die höheren Rlassen der Gebildeten verseten. Nur dann tann ihm die Menschheit ruhig ihre wichtigsten Interessen anvertrauen. Ja, Fichte verlangt aus diesem Grunde, daß die akademische Freiheit "fräftig ausgedehnt" werde.<sup>13</sup> Die ideale Universität des vollkommenen Staates wird auch die letten Zwangsgesetete beseitigen und nur durch Unterricht über das Sittliche und Anftändige sowie durch das gute Beispiel der aus den besten Menschen der Nation ausgewählten Lehrer auf die Jugend zu wirken suchen. Der Begriff der akademischen Freiheit wird dann den letzten, ihm heute noch anhaftenden Rest von Nichtachtung und Geringschätzung der Studierenden abgestreift haben. Sie wird das wichtigste Mittel der Gelehrtenerziehung sein, ein Mittel für den Studierenden, "sich selbst raten zu lernen, wo die äußere Borschrift ihn verläkt, über sich selbst wachen zu lernen, wo kein anderer über ihm wacht, sich selbst antreiben zu lernen, wo es keinen äußeren Antrieb mehr gibt und sich so für seinen künftigen hohen Beruf zu stärken und zu festigen".

So bildet denn die akademische Freiheit, wie Fichte sie interpretiert, die "himmlische Luft", "den eigentlich lebenden Odem der Universität." Wer sie zerstört, zerstört das Fundament der Gelehrtenerziehung, zerstört die Möglichkeit, Hochmoralische, Menschheitsführer, Selbstgescher zu bilden. Aber wer sind denn die Störer der akademischen Freiheit? Die Fürsten oder Regierungen? Die Erhalter der Universitäten? Die Gelehrten selbst? Gewiß nicht. Sie alle haben das größte Interesse daran, zu verhindern, was die Blüte der Anstalt gefährden könnte. Die studierende Jugend selber ist es, die die akademische Freiheit stört, indem sie einen Gelst verbreitet, der eins ist mit akademischer Unfreiheit.

In seiner Rettoratsrede vom 19. Ottober 1811 hat sich Fichte "über die einzig mögliche Störung der akademischen Freiheit". wie sie von nicht rechtschaffen Studierenden selbst ausgeübt wird. träftig ausgesprochen. Hier wendet er sich gegen "jene bekannte Menschenart" unter den Studierenden, die heute noch nicht ganz ausgestorben ist und die den Studentenstand betrachtet als ein "auserwähltes Volk Gottes", als einen befreiten privilegierten Stand, der zufolge eines göttlichen wie natürlichen, von allen Seiten anerkannten und bestätigten Rechts als Berechtigung in sich aufnimmt, was andern Ständen durch Gesetz und Sitte verboten ift.<sup>14</sup> Die Verfechter dieses Lehrgebäudes vom Universitätsleben, "verschrobene und willenschaftlicher Begriffe durchaus unfähige Röpfe", bliden auf alle Nichtstudenten, Lehrer und Obrigketten als Verworfene herab, von denen sie einen ehrerbietigen Ion zu fordern haben, bezeichnen als ihr Recht den Waffengebrauch mitten im Frieden, als ihre Ehre die ungeschmälerte Aberlieferung ihrer Gerechtsame. Unter atademischer Freiheit verstehen sie "eine ganz besondere und eigentümliche, aller Fesseln des gewöhnlichen Erdenlebens entbundene Lebensweise, die uns nur einmal zuteil werde". Sie zu verteidigen und zu genieken schlieken sie sich zusammen in Orden. Landsmannschaften. Schutzund Trutbündnissen, die alle deutschen Universitäten umfassen, feiern in Versammlungen und symbolischen Atten, in Trinkgelagen, 294

Händeln und Schlägereien ihre Freiheit, schützen sie durch kindische Satzungen und zwingen auch Andersdenkende, ihre jeder Sitte "ins Angesicht trotzende Lebensweise" mitzumachen. Damit ist denn jede akademische Freiheit in Wahrheit aufgehoben. Und nicht nur die Lehrfreiheit, sondern auch die persönliche. Wer sich diesen Orden verschreicht, ist "in das härteste Dienstthaus verkauft". Abgaben, Kontributionen, Strafen, Zwangsgesetze für den Umgang und für das Duell rauben ihm alle wahre Ehre, allen wahren Mut, alle Zeit und Kraft fürs Studieren und verurteilen ihn zur "Feigheit eines ganzen in schwählicher Stlaverei und in knechtischer Furcht vor verächtlichen Menschen hingebrachten Lebens".

Daher denn nun von allen Seiten die Alagen, dak seit einer Reihe von Jahren die deutschen Universitäten immer tiefer verwichern. Fichte hatte in Jena Gelegenheit gehabt, die Roheit der ftudentischen Sitten kennen zu lernen, Einblick zu erhalten in das Weien und den Geilt ihrer Verbindungen. Der Fall eines Berliner Studenten, der geflagt hatte, statt sich zu duellieren, und infolgedessen von der Studentenschaft als Ehrloser behandelt wurde, ift der Anlah geworden, dah sichte nach vorausgegangener Erörterung des Falles im Senat am 14. Februar 1812 beim Agl. Departement fein Gesuch um Enthebung vom Rettoramt einreichte.15 Fichte fand sich im Widerspruch mit dem gesamten Senat, vor allem mit Schleiermacher, der in seinen "Gelegentlichen Gedanten über Universitäten" das von Fichte angegriffene "System von der Naturgemähheit und Trefflichkeit der Ausgelassenheit und der Duelle, Bannaussegungen usw." in Schutz genommen hatte. Fichte fand in dieser Schrift bei vielem Bortrefflichen eine "einseitige und leichte Beise, dasjenige, was nach stttlichen Gesetzen betrachtet werden muß, anzusehen als blokes Produkt der Natur und Geschichte". Diese Schrift mußte in den Sänden der Jugend verderblich wirten.

Diese falsche Lehrmeinung vom Besen der atademischen

Freiheit von der Wurzel aus zu vertilgen, mögen sich Publikum wie Universitätsverwaltungen zusammentun. Das Bublikum möge es aufgeben, die studentischen Unsitten gutmütig zu belächeln. Und die Aufscher der Universitäten mögen, eine echt Fichtesche Forderung, alle ötonomischen Rücksichten in den Hintergrund stellen und unbefümmert um die Frequenz der Universität die falsche akademische Freiheit nicht mehr schützen und energisch alle Elemente zurückweisen, von denen eine Beeinträchtigung der wahren akademischen Freiheit ausgehen könnte. Fichte weist in seiner Rektoratsrede von 1811 darauf hin, daß die neugegründete Berliner Universität hier mit dem guten Beispiel vorangegangen sei.14 Die "Rlasse der nichtstudierenden Studenten" wird hier auf Grund ausdrücklicher gesetzlicher Vorschriften nicht geduldet. Nur der, "dessen ausschließender und einziger Lebensberuf dermalen das Studieren ist", fann Mitglied der Universität werden. Und wenn die Schlechten nicht mehr zugelassen sind, werden die Guten bald von allen Seiten herbeiströmen. Auch andere Universitäten werden ernsthafte Magnahmen treffen müllen, um die herrschenden sittlichen Justände zu verbessern, und nach Ablauf eines Jahr= zehnts wird, so hofft Fichte, jene Rlasse der Nichtstudierenden an allen deutschen Universitäten verschwunden sein. Ein ganz neuer Geist wird sich von dieser "Bildungsschule für das Höchste" über die Nation verbreiten. Die neue Stiftung wird die Pflanzstätte werden einer besseren Jutunft.

Nirgends hat Fichte den Beruf des Studierenden so tief und innig erfaht wie in seiner Rektoratsrede vom Jahre 1811. "Daß das Göttliche in ihm erscheine und sich darstelle von irgendeiner neuen Seite", das ist der Sinn seines Daseins.<sup>17</sup> Frei soll er sein, autonom. Gewiß. Er soll einen "möglichst einsachen Gerichtsstand haben", von allen bürgerlichen Lasten und Anforderungen entbunden sein, um sich ganz seinen hohen, heiligen Zwecken widmen zu können. Aber die Lehrer sollen durch eine geeignete Organisation der Bildungsinstitute (s. u.) dafür sorgen, daß er

bewahrt sei vor "sittlicher Herabwürdigung und Entheiligung". daß er in Unbefangenheit und Unverdorbenheit erhalten werde. dak lebendig bleibe in ihm der "Funke jener kindlichen Unschuld und Reinheit, in der das Göttliche sich gestaltet zu einer sicheren und unüberwindlichen Macht über alles Irdische".18 Denn er ist der Stellvertreter des zufünftigen Zeitalters. Es ruht auf ihm die Hoffnung des Geschlechts, daß das Göttliche immer in ungehemmter Verbindung bleiben werde mit dem menschlichen. Und den anderen Ständen soll dargeboten werden "die herrliche Erscheinung solcher Gemüter, die von dem Streben nach dem Höchsten und Seiligsten innig ergriffen sind". "Wir haben, so schlieft die Rede,<sup>19</sup> unsere teuersten Soffnungen, die, daß es besser und immer besser werde mit dem Menschengeschlecht, auf Sie niedergelegt und auf Ihre Säupter geflüchtet. Wir wollen durch unser Wert an Ihnen unser Dasein und unsere Schuld an alle vorhergehenden Zeitalter bezahlen; wir werden einst freudig fterben in dem Bewußtsein, daß Sie über unsern Gräbern leben werden unser verklärtes Leben."

In dem Augenblick, da der Studierende die Universität ver= läßt, ist der Bildungsgang des Gelehrten keineswegs abgeschlossen. Bielmehr wird der rechtschaffen Studierende nun sein eigentliches Studium erst beginnen, nachdem er auf der Universität kaum mehr als eine Ahnung von der Würde der Wissenschaft erlangt hat. Will er kein Söldling und Handwerker bleiben, so wird er alle Zeit und Kraft der Wissenschaft widmen, kein Bildungsmittel sich entgehen lassen, rastlos streben, sich der Jdee zu bemächtigen, selbst wenn er ein untergeordnetes Geschäft als Beruf ergreifen muh, eins, dem ein fremder dis zur Erkenntnis der Idee gelangter Verstand seine Zwecke geset hat<sup>20</sup>.

Denn auch hier, bei der schwierigen Wahl des Berufs, leite ihn einzig und allein die göttliche Jdee der Nechtschaffenheit. Es ist, meint Fichte<sup>21</sup>, vorauszuschen, daß die Mehrheit aller Studierenden ihren eigentlichen Zweck, die Erkenntnis der Jdee, verfehlen

möchte. Und wenn auch die gelehrte Bildung es niemals darauf anlegen soll, subalterne Geister zu erziehen, so wird bennoch die breite Masse aller durch die Gelehrtenbildung Sindurchgegangenen auf dem Standpunkt der bloß "Studierten" stehen bleiben. Freilich bedarf die Menschheit auch dieser Rlasse von gleichsam halb ausgereiften Gelehrten. Ihre Renntnilse finden mannigfaltige nühliche Anwendung, wenn sie auch immer ein untergeordnetes Gelehrtengeschäft betreiben müssen. Wer nun am Ende seiner Studienzeit des Besitzes der Idee sich nicht bewußt geworden, der wähle ein untergeordnetes Geschäft, dessen Ausübung nicht un= mittelbar den Besitz der Idee erfordert. Die Ehrfurcht vor der "Heiligkeit des Gelehrtenberufs" leite ihn bei dieser Berzichtleistung. Er wird deshalb nicht zum bloken Mittel herabgewürdigt. Er dient Gott und befördert seine Zwede auch unter fremder Leitung. Einen bürgerlichen Beruf ohne inniges Bewußtsein des Besites der entsprechenden Rraft übernehmen, heißt ihn entheiligen. Vor dieser Roheit und Gewissenlosigkeit bewahre den Studierenden bei seiner Berufswahl die Idee der Rechtschaffenheit, die seinen Blick heiligt, verklärt und religiös macht und seinem Innern jene Freudigkeit, Ruhe und Stärke mitteilt, die die Ausübung jedes, auch des bescheidensten Berufes erfordert.

In seinen Vorlesungen über die Bestimmung des Gelehrten von 1811 hat Fichte auch eine Gliederung der gelehrten Erziehung in zeitlichem Sinne vorgenommen und eine niedere (Gymnassum) und höhere Gelehrtenschule (Universität) unterschieden.<sup>22</sup> Das Einteilungsprinzip ist moralischer Natur und ergibt sich aus der Fichteschen Fassung des Begriffs der alademischen Freiheit. Auf der niederen Gelehrtenschule bilden Jögling und Erzieher noch eine Doppelheit von Personen. Dem Jögling liegt die höchste Leitung seiner wissenschaftlichen und sittlichen Ausbildung noch nicht selbst ob. "Hohe Moralität", Autonomie, besitzt er noch nicht. Der Lehrer vertritt in dieser Zeit noch "das eigentliche tiefste Lebensprinzip des Jöglings". Auf der höheren Gelehrtenschule hingegen fällt der äußere Erzieher weg und nur der Lehrer bleidt. Der Studierende wird sein eigener Erzieher, er übernimmt die höchste Leitung seines Lebens und Studierens selbst. Und so muß es sein. Die Forderung, selbständig zu werden, ergeht an den Gelehrten in umfalsenderem Sinne als an irgendeinen andern Berufsstand. Soll ihm doch dereinst die "höchste Leitung des gesamten Menschengeschlechts" anvertraut werden.

Dieses Einteilungsprinzip soll nun für die theoretische wie prattisch-moralische Gelehrtenerziehung in gleicher Weise gelten. Hier Abhängigkeit, dort Selbständigkeit, beides in der Geistes= entwicklung wie in der Lebensführung. In Wirklichkeit wird auf theoretischem Gebiet dieser Schematismus durchbrochen durch die Forderung "steter Selbstentwicklung des Geistes" (s. o.), die schon auf der niederen Gelehrtenschule Subjekt und Objekt der Erziehung, Bildner und Bildling identifiziert und dem Lehrer nichts mehr als die äußere Leitung der Geistesentwicklung durch den Unterricht anheimgibt. Auf praktisch-sittlichem Gebiet hingegen wirft sich Fichtes Antithese voll aus. "Entfernung aller Berührung mit dem Bösen", Abschluß gegen die Welt, ja gänzliche Unkunde anderer Lebensweisen als der gelehrten, das sind die Grundsätze, nach denen auf dem Gymnasium (Fichte denkt wohl auch hier an die Einrichtungen der sächstichen Fürstenschulen) der Erzieher die moralische Bildung des zukünftigen Gelehrten gestaltet. Auf der Universität wird der Studierende selbst diese Absonderung von der Berührung mit dem Berderben der Welt und damit seine fernere sittliche Erziehung in die Hand nehmen mülsen. Und ist nur sein Geist von einem Höberen erfüllt, so wird es ihn nur geringe Uberwindung kosten, das Gemeine und Unedle zu flieden. Ein lebendiger Gifer beseelt ihn, sich zu bilden. So genießt er sein Leben. Er lebt im höchsten Sinne. Denn er wird inne, daß er "ein fräftiges über alle andern erhabenes inneres Leben und Selbst hat". Und dies ist der höchste Lebens=

298

genuß. Auf der niederen Gelehrtenschule "ledte statt seiner sein Erzieher den besten und edelsten Teil seines Lebens, das sein dußeres Leben leitende innere Leben. Dieses inwendige Leben ledt von nun an er selber".

3. Die Organisation der Gelehrtenerziehung. 3st es die Aufgabe des Ungelehrten, das Menschengeschlecht auf dem Standpunkt der errungenen Ausbildung zu erhalten, so liegt es dem Gelehrten ob, die Menschheit mit besonnener Runst weiter= zubringen. Die allgemeine Nationalerziehung reicht dazu nicht Ein Geist, der der Gegenwart vorauseilend die Zukunft bin. erfassen soll, bedarf der gründlichen historischen, philosophischen und philologischen Schulung. Er wird sich eine Hare Abersicht über den bisherigen Weltzustand verschaffen müllen, wird die freie Fertigkeit im reinen, wirklichkeits-unabhängigen Denken erlangen müssen, wird sich des Besitzes der Sprache bis in ihre lebendige Burzel hinein versichern und auch sonst eine Menge von Hilfstenntnissen erwerben müssen, die für den Ungelehrten nichts bedeuten. All dies muß ihn berausheben aus dem normalen Bildungsgang der großen Menge. Und doch will Fichte auch den fünftigen Gelehrten durch die "allgemeine Nationalerziehung" hindurchgehen lassen<sup>22</sup>. Auch er soll in einem jener fleinen Erziehungsstaaten seine erste Jugend verbringen, soll den ersten Sauptanteil aller Bildung, die Elementars erziehung des Empfindungs- und Anschauungsvermögens, ganz und ungefürzt erhalten und wohl auch die allgemeinen Grundlagen des zweiten Sauptteils, der sittlichen, bürgerlichen und religiösen Erziehung. Dann aber tritt die Sonderung ein. Anaben, die eine deutliche Neigung zur Welt der Begriffe, eine vorzüg= liche Gabe des Lernens bewiesen haben, werden herausgelöst aus der Gleichheit der Masse, und zwar ohne Ansehung der Geburt, eine Selbswerktändlichkeit in Richtes demokratischem Staat. Denn jedes Talent ist "ein schätzbares Eigentum der Ration". Diese Auserlesenen nun sind befreit von allen mechanischen

299

Verrichtungen. Die Arbeitsstunden der anderen werden ihnen zu Lehrstunden, in denen sie sich üben in der geistigen Selbsttätigkeit und im einsamen Nachdenken, worin ihr Lebensberuf bestehen wird. Nur von den körperlichen Abungen der Anstaltszöglinge können und sollen sie nicht losgesprochen werden. Allein durch diese Hindurchführung durch die allgemeine Nationalerziehung vermeint Fichte dem Gelehrten den Geist der neuen Menschheit mitteilen zu können. Die Erfahrung würde sehr bald lehren, wie der in der alten Weise gebildete Gelehrte sogar gegen den gemeinen Mann der neuen Schule abstechen würde.

Die Organisation der höheren Gelehrtenschule bildet ein Lieblingsthema des alternden Fichte. Die Summe aller Ein= sichten und Erfahrungen, die eine reiche dozentische und organis satorische Wirksamkeit an den verschiedensten deutschen Universi= täten ihn sammeln ließ, fast sich hier zusammen und treibt zur Theorie. Es sind Fragen und Probleme, die jeden akademischen Lehrer vom ersten Tage seiner öffentlichen Tätigkeit an beschäftigen, Fragen der Hochschulpädagogik, um deren Lölung wir noch heute ringen. Fichte gibt neue fruchtbare Gesichtspunkte, deren Idealismus die Wirklichkeit überfliegt. Was er anstrebt, blieb für damalige Zeiten unausführbar. Aber die von ihm geforderte Reform der Universitäten bildet ein organisches Glied im Raderwert seines universalen Erziehungsinstems des Menschengeschlechts. Ein gemeinsamer Grundgedanke waltet durch das Ganze hindurch, von der Elementarbildung in Pestalozzis Geist bis hinauf zur wilsenschaftlichen Runstschule. Die neue Universi= tät wird die Krönung darstellen der deutschen Nationalerziehung.

Eine "wahrhafte Akademie" zu schaffen, das ist Fichtes Plan, wenn er im Winter 1805/6 seine "Ideen für die innere Organisation der Universität Erlangen" niederschreidt<sup>26</sup>. Und dieselben Gedanken finden sich in breiterer Systematik entwidelt im "Deduzierten Plan einer zu Berlin zu errichtenden höheren Lehranstalt" von 1807<sup>26</sup>, zu dem Fichtes Berliner Rektoratsrede vom 19. Oktober 1811<sup>20</sup> eine Ergänzung bildet. Dort (in Erlangen) handelt es sich um Vorschläge zur inneren Umbildung einer bereits vorhandenen, hier (in Berlin) um den Grundriß einer neu zu schaffenden Universität. Fichtes reformatorischer Idealismus lebt sich hier in reicher Gedankenfülle aus.

Den Grundcharakter der Fichteschen 3deen zur Universitäts= reform bildet ein gewisser Formalismus, ben wir schon in Fichtes Volkserziehung feststellen konnten. Richt Wilsensansammlung, sondern Bissensbeherrschung fei das Biel alles höheren Bildungsstrebens, ist dasjenige, was eine "wahrhafte Akademie" zu vermitteln in der Lage sein muß. Der lette 3wed des Universitätsstudiums ist nicht Wilsen, sondern ein Rönnen, nämlich die Aunst, das Wissen im Leben zu gebrauchen<sup>27</sup>. Das Wissen soll unser freies, auf unendliche Beise zu gestaltendes Eigentum und Wertzeug werden. Wir sollen es nicht nur haben und besitzen, sondern auch mit freiem und klarem Bewußtsein beherrschen. Und dies wird nur erreicht, wenn schon das Erwerben des Wilsens in der Beise der "freien Tätigkeit des Auffassens" sich vollzog, nicht in der Form des mechanischen Erlernens, wodurch das Prinzip der Spontaneität in uns um seine Entwicklung betrogen würde, unser 3ch zur Bassivität verurteilt wäre, sondern in der Form eines "tätigen Erlernens". Ja mehr noch: nicht so sehr auf das Erlernen des Wilsens sei das hauptaugenmerk des Studierenden gerichtet, sondern zunächst auf das Erlernen des Erlernens. Das Bermögen im Lernen ist zu bilden an irgend einem Wilsensmaterial, "Rünstler im Lernen" sollen entstehen, eine "besonnene Runst des Berstandes= gebrauchs im Erlernen" soll erworben werden. Die "wahrhafte Akademie" soll anleiten zur "kunstmäkigen Entwickelung des Bewußtseins der Beise des Erlernens". Die höhere Gelehrtenschule soll sein eine "Runstschule des wissenschaftlichen Berstandesgebrauches".

Betrachte dies unermeßliche Gebiet des Lehrstoffs, dieses

302

Labyrinth ohne Leitfaden, dieses Chaos. Das Auge erschrickt vor der Unermeßlichkeit des wilsenschaftlichen Stoffs. Ju seiner Bewältigung scheint das menschliche Leben zu turz. Mit Eifer geht die Jugend ans Werk. Sie stürzt sich in den ungebeuren Dzean der Wilsenschaften. Einige halten sich muhlam ichwimmend oben, andere gehen unter. Reiner gelangt ans Ende. Richt dieses Meer in seiner ganzen Ausdehnung zu ermessen, sondern es zu befahren lernen, ist die Aufgabe des Lehrlings, nichts weiter. Sein Rompak heißt "ordnende Runft des Verstandes", "tunstmäßige Ausbildung der Geistesvermögen", "Runstbildung des Besitken wir diesen willenschaftlichen Verstandesgebrauches". Ariadnefaden, diese "mit Besonnenheit geübte Gedächtnistunst", so verschwindet alsbald das Entsehen vor der Unermeßlichkeit der Wilsensgebiete. Das unbekannte Weltmeer wird zur väterlichen Wohnung mit wohlbekannten Rammern und Schätzen 28.

Dies der philosophische Einheitspunkt der neuen Universität, das Fundament ihrer gesamten Organisation. Schon in der Erlanger Universitätsschrift dominiert dieser formale Gesichts= punkt<sup>29</sup>. Er führt zu zwei wichtigen Konsequenzen: 1. zur Reform der Methode des Universitätsstudiums und 2. zur Be= gründung der Theorie der Hochschulpädagogik, Fichtes ureigenster Schöpfung.

a) Fichtes neue Aunstichule des willenschaftlichen Verstandesgebrauchs seht an Stelle des fortlaufenden Rathedervortrags die wechselseitige Unterredung, die dialogische (seminaristische) Form des willenschaftlichen Unterrichts. Die Sokratisch-Platonische Schulform soll wieder aussehen, wie beide Universitätsschriften gemeinsam fordern<sup>30</sup>. Diese Forderung ergibt sich mit organischer Notwendigkeit aus dem idealistischküchten freien Geistestätigkeit wird durch das Alleinreden der eigenen freien Geistestätigkeit wird durch das Alleinreden des Dozenten gehemmt, durch die lebendige Wechselrede zwischen Hochschullehrer und Studierendem unablässig entsacht. Rein

"leidendes Hingeben" des Lernenden an die vortragende In= telligenz, keine bloke mündliche Mitteilung des Willensstoffes wie in der alten Universität. Man bliebe dann schon besser beim Buch. Ein Buch kann man lesen und wieder lesen, vor= und zurückblättern, einen Professor nicht. Und oft genug ist ein Professor nicht mehr als ein Buch. Die mündliche Rede hin= gegen fließt fort, ob verstanden oder unverstanden. Nein, der Lehrling bearbeite den Stoff selbst, unter Aufsicht des Meisters. Meister und Schüler teilen sich fortdauernd mit, stehen fortgesett in Frage und Antwort, im wissenschaftlichen Wechselleben. Das Subjekt, an das der Meister seine Rede richtet, enthüllt sich unab-Beide schmelzen zusammen zu einer geistigen lässig vor ihm. Einheit, in der das Beste überfliekt. So in allen Formen des Unterrichts: im nicht ganz zu entbehrenden zusammenhängenden Lehrvortrag, in der Anleitung zum tunstmäßigen Bücherstudium, im Ronversatorium, in der Überwachung schriftlicher Ausarbei= tungen, in der Prüfung der erlangten Fähigkeit im wilsenschaft= lichen Verstandesgebrauch. So auch im täglichen Anstaltsleben, wo Meister und Schüler sich eng berühren. Das ganze akade= mische Leben werde zu einem einzigen groken Dialog. Bis das Biel der Kunstschule erreicht ist, bis der Funke der Idee heraus= springt aus der erstarkenden Spontaneität.

b) Diese Runstschule des wissenschut des Berstandesge= brauches und ihre neue Lehrmethode soll nun selbst zum Pro= blem werden. Es gilt nicht nur freie Rünstler der Wissenschut zu bilden, sondern auch nachzudenken über die Prinzipien und zweckmäßigen Verfahrungsweisen dieser Vildung. Und die Ergebnisse diese Nachdenkens sollen kodisiziert werden zur Be= lehrung künstiger Geschlechter. So entsteht eine neue Wissen= schaft, die Hochschulpädagogik, als Krönung des ganzen von Pestalozzi begonnenen, von Fichte zu Ende geführten Erziehungs= systems.

Fichte forderte schon für die Universität Erlangen "Jahr-

bücher des Fortschrittes der missenschaftlichen Runft"st, also eine Zeitschrift für Hochschulpädagogit. Diese Jahrbücher sollen eine Rechenschaftsablegung des Lehrers darstellen hinsichtlich seiner "periodischen Fortschritte zu klarer Einsicht und befriedigendem Mitteilungsvermögen". Wie habe ich es gemacht? Welches war der Erfolg? Diese beiden Fragen beantworte er sich unausgesetzt. Und so alle übrigen preußischen Universitäten, deren Berichte dann durch eine besondere Studienkommission zu den "Jahrbüchern der wijsenschaftlichen Runft in der preußischen Monarchie" zusammengefaßt werden. Im Berliner Universitäts= plan<sup>22</sup> sind diese Gedanken näher entwickelt. Die "Jahrbücher des Fortschritts der wissenschaftlichen Runft und der Runftschule" verfolgen hier einen doppelten 3med. Als "Stoffbuch der Schule" beobachten und registrieren sie enzyklopädisch das extensive Fortschreiten der Wissenschaft, als "Runstbuch der Schule" dagegen deren intensives Fortschreiten, d. h. die Entwicklung der Runft der wissenschaftlichen Verstandesbildung. Beide begründen Gewikheit und feste unwidersprechliche Beweisführung und verhindern alles blinde Herumtappen. Die wissenschaftliche Runst erlangt damit einen hohen Grad der Rlahrheit, Bewußt= heit und Freiheit. Es entsteht nicht nur eine "Runst, den wissen= schaftlichen Rünstler zu bilden", sondern auch eine "Wilsenschaft der wissenschaftlichen (Bildungs-)Runst". Und in einem besonderen Dozenten= und Professorenseminar, einer "Pflanzschule wilsenschaftlicher Rünstler" soll diese "Runst der wilsenschaft= lichen Rünstlerbildung" theoretisch und praktisch gelehrt werden. Denn die Runst des akademischen Lehrens bedarf einer beson= deren Ubung.

c) Bis in die äußere, ja ökonomische Organisation der neuen Universität wirkt sich der reformatorische Einheitsgedanke der Fichteschen Nationalerziehung aus, der Gedanke, daß die keimende neue Menscheit herausgelöst werden müsse aus der verpesteten Atmosphäre des heute lebenden Geschlechts. Auch Fichtes Ge=

lehrtenschule hat ihren Erziehungsstaat, so gut wie die Bolkserziehung. Im Schoß der neu zu gründenden Berliner Univerlität soll eine Einrichtung geschaffen werden, durch die erreicht wird, daß die "Gefahr der Verschmelzung des studierenden Teils des gemeinen Wesens mit der allgemeinen Masse des gewerbtreibenden oder dumpf genießenden Bürgertums" vermieden werde und durch die gebildet werde "eine über die Wirklichkeit hinausliegende Ansicht der Wirklichkeit, bei der allein die Mensch= beit Heilung finden kann gegen jedes ihrer Abel"33. Und wie ist dies zu erreichen? Pfortenser Verhältnisse schweben Fichte wiederum vor 34. Er teilt die Studierenden in Regulare und Irregulare (Socii, Zugewandte). "Diese wachsen gewissermaken wild wie im Walde, jene sind eine sorgfältig gepflegte Baumschule, aus welcher dem Walde manches edlere Samenkorn zufliegen wird." Das Rollegium der Regularen, zu dem allein der Adel von Gottes Gnaden, verliehen in Form eines vorzüalichen Talents den Zugang eröffnet, bildet eine "einzige große Haushaltung", lebt in einer Anstalt, zum Teil auf Rosten des Staates, aller ökonomischen Geschäfte enthoben, allein seinen höheren Bestrebungen, zudem unter ständiger Aufsicht des Lehrkörpers der Universität und in innigem Wechselverkehr mit ihm. Die Regularen tragen Uniform. Dies ist ihr Vorzug, ein Ehrenkleid. An Orten des Müßigganges, bei Exzessen, unter dem Pöbel, von welcher Geburt er auch sei, wird man ihrer keinen treffen. Sie haben ihr eigenes Ephorat unter Vorsitz eines alten ehrwürdigen Lehrers, des Hausvaters der Familie. Aus ihrer Mitte erwachsen die Mitglieder des Professoren= seminars, die, wenn sie zur Rlasse der Meister übergetreten sind, das Recht zu lesen erhalten. Mit liebender Sorgfalt hat Richte alle ferneren ökonomischen Einzelheiten der neuen Institution (in die wir ihm hier nicht folgen können) überdacht und geschildert und nichts vergessen, was dem praktischen Organisator bei der Durchführung seines Idealbildes einer "wahrhaften Akademie" Bergmann, Sichte. 20

von Wert sein könnte. Er verweist auf die sächsischen Fürstenschulen, auf Tübingen, Öxford und Cambridge, wo bereits dies oder jenes von seinen Forderungen zur Wirklichkeit geworden. Sein Plan ist die heute unausgeführt geblieden. Fichte täusche sich, wenn er meinte, die nötige Rücksicht auf die wirkliche Welt "durchaus" genommen zu haben. Denn mit der ungestümen Forderung seines Idealismus, daß diese wirkliche Welt nicht bleiden soll, wie sie ist, sondern eben anders werden soll, verwandelt sie sich bereits zu einer höheren und ist nicht mehr die wirkliche Welt.

Von dieser "wahrhaften Atademie" erhofft sich nun Fichte wie von der deutschen Nationalerziehung das Heil der Mensch= heit. Denn beide bilden ein einheitliches Ganze, das denselben 3wed verfolgt: die Umbildung und Erhöhung des Menschengeschlechts durch ein veredeltes Deutschtum. Fictes "Runft der Menschenbildung" oder Pädagogits hat drei Glieder. Ihre Wurzel, "die erste und allgemeine Schule des Bolkes", bat Vestalozzi gefunden, ihre Mitte bildet die "niedere Gelehrtenschule" (Gymnasium) als Vorstufe der höheren. Den Gipfel. "die höchste und lette Schule der wissenschaftlichen Runst" (Atademie), fügte Fichte hinzu. Krone und Stamm saugen ihre Lebenstraft aus der Wurzel. Und der Ropf des Ganzen, die wahrhafte Atademie, lenkt und beaufsichtigt wiederum die Tätigteit aller Teile. So leben alle drei "an-, in- und durcheinander".

Dieses Leben zu verwirklichen, ist mit der Neugründung der Berliner Universität der Moment gekommen. Man lasse diesen großen Augenblick nicht ungenützt verstreichen. Man bringe heiligen Ernst und Andacht in die Beratung. Es gilt, die Menschenbildung aus den Händen des blinden Ohngefähr "unter das leuchtende Auge einer besonnenen Aunst" zu bringen. Es gilt, das blinde Geschick, das die Menschheit bisher langsam aber erträglich geleitet, durch klare Bernunstkunst für alle Zeiten zu überwinden. Dies ist die "durchaus neue Aufgabe der Zeit". Nur auf diesem

306

Wege kann der "armen, jett in ihrer ganzen Hilflosigkeit dastehenden Menscheit" Hilfe und Rettung gebracht werden.

In seiner Berliner Nektoratsrede vom 19. Oktober 1811 hat sich Fichte über das Wesen der Universität noch einmal ausgesprochen<sup>20</sup>. Er bringt hier die Bestimmung des Gelehrten und mit ihr das Wesen der Universität auf eine methaphy= sische Basis, auf die Formel der göttlichen Idee. Sie auf Erden zu erhalten und zu überliefern, dazu sind die Einrichtungen der Universität getroffen. Die Universität ist also "die wichtigste Anstalt und das Heiligke, was das Menschengeschlecht besitzt".

Die Welt ist dazu da, damit in ihr das Aberweltliche, Gött= liche, mit Freiheit durch Vernunft dargestellt werde. 3m mensch= lichen Verstand erscheint das Bild des Göttlichen, und es wird in immer höherer Rlarheit und Reinheit erscheinen, je mehr dieser Verstand ausgebildet ist. "Ununterbrochene und stetige Verstandesbildung unseres Geschlechts" ist also die Bedingung für das immer deutlichere Heraustreten der göttlichen Idee. Die Universität nun ist geschaffen zur Sicherung des ununterbrochenen und stetigen Fortgangs der Verstandesbildung. Sie ist "derienige Punkt, in welchem mit Besonnenheit und nach einer Regel jedes Zeitalter seine höchste Berstandesbildung übergibt dem folgenden Zeitalter, damit auch dieses dieselbe vermehre". Die Universität ist "die sichtbare Darstellung der Unsterblichkeit unseres Ge-"Alles was jemals Göttliches in der Menschheit schlechts". herausbrach", bewahrt sie auf. Das eigentliche Wesen der Menschheit lebt in ihr "sein ununterbrochenes über alle Vergänglichkeit hinweg gesetztes Leben". Hier entwidelt sich die Gottheit immer= fort zu neuem frischem Leben. Die Universität hebt die Trennung zwischen dem Weltlichen und Uberweltlichen auf. Sie ift die sichtbare der Einheit der Welt. Sie ist die Erscheinung Gottes.

20\*

# IV.

## Der Beruf des Deutschtums zur Menscheitserziehung.

lind es mag am beutfchen Befen Einmal noch bie Welt genejen. Geidel in "Deutfchlands Bernf", 1861.

Das neue Evangelium der Bernunft- und Freiheitslehre ist vertündet, das Bild der idealen Menschheit, die nach dieser Lehre sich gestalten wird, entworfen. Es ist gezeigt, wie durch die Erziehung das heute lebende Geschlecht hinaufgehoben werden kann auf jene höhere Stufe, und es ist dargetan, wie die Bolks- und Gelehrtenerziehung geartet sein muß, um jenen erhabenen menschheitsveredelnden Zweck zu erfüllen.

Eine Frage aber ist noch unbeantwortet, die Frage, welches unter den lebenden Aulturvölkern die Führung übernehmen soll bei diesem weltgeschichtlichen Att der Selbsterziehung der Menschheit. Irgendwo in der europäischen Staatenrepublik muß ein Anfang in der Zeit gemacht werden, ein Volk wird an die Spisse treten, wird den andern vorangehen müssen gleichsam als das auserwählte Volk Gottes, als das Prototyp der neuen Menschheit, dem die andern Völker sich nachgestalten, als der Sauerteig, biblisch zu reden, dessen wirkende Araft die ganze Masse Durchbringt.

Dieses Bolt wird ausgezeichnet sein müssen durch ganz besondere Anlagen des Geistes und des Herzens. Mit der Gabe, die Idee zu erfassen und zu ergründen, wird sich vereinigen müssen die Fähigkeit, sie gestaltend in die Wirklichkeit zu übertragen, und

### IV. Der Beruf bes Deutschtums zur Menschheitserziehung. 309

die Ausdauer, die nicht ruht, bis das große Wert vollendet. Tiefe und Innigkeit des Gemüts werden sich vereinigen müssen mit der Glut der Begeisterung, die allein ein Leben in der Idee ermöglicht und die Hingabe des persönlichen Glücks an die Iwecke der Gattung. Aus der sagenumwobenen Tiefe altehrwürdigen Volkstums wird dieser Nation ein frischer, nie versiegender Quelt ursprünglicher Naturkraft sprudeln müssen, deren strömende Gewalten die verborgenen Wurzeln befruchten eines Baumes, dessen Arone sich wiegen wird im hellen Himmel reinerer Jahrhunderte.

Es gibt nur ein Volk, das alle diese Eigenschaften in sich verkörpert, das Volk der Reformation, das Volk der Luther und Pestalozzi. Nur das deutsche Volk kann die Führerin sein des Menschengeschlechts zur Heliopolis der Freiheit und Vernunft.

Es liegt ein starkes Leil Selbstüberschätzung oder — wie man heute wohl sagt — Chauvinismus in diesem Fichteschen Glauben an die Borzugsstellung des Deutschtums vor allem Fleisch der Erde. Ehe wir der berechtigten Aritik ein Wort verstatten, sehen wir zu, mit welchen Argumenten Fichte diesen Glauben zu begründen unternimmt.

1. Der Ursprünglickteitscharakter der deutschen Sprache. Zwei Dinge sind es, die nach Fichte das deutsche Volk zum Urvolt der neuen Bildung prädestinieren, der Ursprünglickleitscharakter seiner Sprache, und die Begeisterungsfähigkeit des deutschen Gemüts. Beginnen wir mit der deutschen Sprache, sehen wir zu, worin nach Fichte ihre auszeichnende Wesensart besteht sist für Fichtes ganze Betrachtungsweise in den "Neden" eigentümlich und verhängnisvoll zugleich, dah er die Franzosen ols Nachsommen der alten Franken, Burgunder usw. unter den Gesamtbegriff der Germanen miteinbezieht, um sie dann vom eigentlichen Stammvolt der Deutschen als Auswanderer und entartete Abkömmlinge zu unterscheiden.<sup>1</sup> Sier liegt die Quelle aller Borurteile Fichtes. Es ist wohl richtig, neben dem altseltischen das romanische (galitiche) Rassenelement, nicht das germanische als das eigentlich dominierende im französischen Bolkstum zu betrachten. Daher die Jugehörigkeit des beutigen Frankreich zum neulateinischen Sprachstamm. Fichte aber behandelt die Franzosen als deutsche Ausländer, die zu ihrem Unheil in früher Zeit eine fremde Sprache, die der unterworfenen Böller (die lateinische), angenommen, die ihrem völkischen Charafter durchaus heterogen und rein äußerlich einem bereits fertigen Anschauungstreis aufgeheftet sei, mit dem sie in irgendeinem organischen Zusammenhang nicht stehe. Daher ist nach Fichte der französischen Sprache der Ursprünglichkeitscharakter, den die deutsche besitzt, abzu= sprechen. Die Boltstümlichkeit zwar soll durch den Wechsel des Wohnorts bei der frühen Auswanderung nicht verändert worden sein. Auch die eingetretene Rassenvermischung mit den Galliern und Cantabriern soll nicht belangreich sein. Seien doch die germanischen Stämme Sieger geblieben und die Bildner des neuen Bolkes geworden. Allein der Wechsel der Sprache ist nach Fichte das entscheidende. Die Franzosen sollen also eine tote, nicht ursprüngliche Sprache reden wie die Deutschen, und dies soll der Grund sein aller der Eigenschaften, die sie als ungeeignet erscheinen lassen, das Urvolt der neuen Bildung abzugeben.

Der Kulturhistoriker und Sprachpspholog mag die Schiefheit dieser ganzen Anschauungsweise aufdecken und die vollkommene Verwirrung, die in Fichtes Vorstellungen herrscht, auseinanderlegen. Hier ist dazu nicht der Ort. Genug, daß wir den Grundirrtum Fichtes aufgewiesen.

Die Deutschen (Standinavier mitinbegriffen) sollen also allein eine Ursprache reden. Und aus dieser Tatsache sollen sich Merkmale ergeben, die die Deutschen zum auserwählten Bolke stempeln.

. Was ist eine Ursprache? Junächft worin besteht das Wesen der Sprache überhaupt?

Fichte ertennt fehr richtig einen gewissen Rotwendigteits-

### IV. Der Beruf des Deutschtums zur Menschheitserziehung. 311

und Gesehmähigkeitscharakter als das Wesen der Sprache ausmachend. Die Sprache ist nicht willfürlich und auf Berabredung geschaffen, sondern sie entwidelt sich nach bestimmten Gesetzen aus der "rein menschlichen Sprache", wohl einer Art Normalsprache der Urzeit, wie Fichte annimmt. Rlimatische Einflüsse, Temperament, Bodencharafter bedingen ganz bestimmte Abweichungen von der "einen und reinen Menschensprache". Unter diesen besonderen aukeren Einflussen bildet sich jeder Begriff in den menschlichen Sprachwertzeugen in einem ganz beftimmten Laut ab, nimmt eine ganz bestimmte Farbe und Figur an. Es redet gleichsam eine bestimmt geartete Ratur aus der Sprache und so entsteht "eine einzige und durchaus notwendige Sprache". Und ein Volt wird bestehen in den "unter denselben äußeren Einflüssen auf die Sprachwertzeuge stebenden, aufammenlebenden und in fortgesetter Mitteilung ihre Sprache fortbildenden Menschen".

Ms ein zweites, das Wesen der Sprache konstituierendes Mertmal hebt Fichte hervor das, was man den Symbolcharatter der Sprache nennen könnte<sup>2</sup>. Die menschliche Sprache beschränkt sich anfangs auf eine "Bezeichnung der Gegenstände unmittelbar sinnlicher Wahrnehmung", erhebt sich aber bald zur "Erfalfung des Ubersinnlichen". Die im übersinnlichen Organ, ber Seele, erscheinenden übersinnlichen Gegenstände werden mit einem der Welt der sinnlichen Dinge entlehnten Sprachzeichen (Symbol) belegt. So sind die Ideen die "Gesichte des Getstes", die flare Ertenntnis dessen Auge. Diese "sinnbildliche Bezeichnung des Abersinnlichen" richtet sich nun, was Umfang und Alarheit anlangt, nach der Entwicklungsstufe des sinnlichen Erkenntnisvermögens eines Volkes, variiert also in den verschiedenen Sprachen nach der Verschiedenheit des Verhältnisses, das zwischen der sinnlichen und geistigen Ausbildung eines Bolkes stattgefunden. Umgekehrt empfängt die simuliche Erkenntnis erneute Klarheit durch "den erweiterten Gebrauch des Zeichens".

So bildet denn die Sprache gleichsam eine Niederlage aller sinnlichen und übersinnlichen Erkenntnis eines Volkes. Und alle künftige übersinnliche Erkenntnis wird durch sie ermöglicht.

Rommt nun zu diesen beiden Grundmerkmalen des Sprachwesens noch ein drittes hinzu, der Kontinuitätscharakter in der Entwicklung, so ist das Bild der lebendigen Ursprache umschrieden. Ist eine Sprache dieselbe geblieden durch Jahrtausende, trotz aller Beränderungen in der äußeren Erscheinung, hat "ein stetiger Abergang ohne Sprung von Anbeginn an" stattgefunden, derart, daß die Wandlungen der Sprache in der Gegenwart immer unmerklich vonstatten gehen und erst nach Jahrtauserten sichtbar werden, dann spricht gleichsam eine "gemeinsame Naturkraft" in allen fort. "Dieselbe, eine, ursprünglich also ausbrechen müssende lebendige Sprachkraft der Natur lebt in dieser Sprache, die ununterbrochen durch alle Bedingungen herabgeflossen wird die "unmittelbare Rlarheit und Berständlichkeit der Sinnbilder" niemals abgebrochen.

Die Worte vermehren und verändern ihre Bedeutung ununterbrochen. Neue Jusammenstellungen ergeben sich, die Sprache fließt, redet nicht sich selbst, sondern jeder muß sie und kann sie für sedürfnis neu schaffen. In einer toten, angenommenen Sprache bleidt der Umfang der Wörter geschlossen, unwandelbar, starr und spröde. Die Sprache redet sich selbst<sup>1</sup>.

Und dieser kontinuierlich entwickelten Ursprache eignet nun ein viertes, die lebenanregende Araft<sup>4</sup>. Und darum ist es Fichte zu tun. "Die Worte einer solchen Sprache in allen ihren Teilen sind Leben und schaffen Leben." Sie wurden ja nicht willfürlich gemacht oder angenommen; sie brachen als "unmittelbare Naturkraft" aus dem verständigen Leben aus, und haben also die Araft, wieder ins Leben einzugreisen, die Menschen zu bewegen. Und so im Sinnlichen wie im Aberssinnlichen. Denn die Bezeichnung durch die Sprache verseht auch das Unbildliche in den steten Zusammenhang des Bildlichen zurück. Das in der Sprache niedergelegte Sinnbild ist allen Denkenden klar, lebendig, lebenanregend.

Dies soll nun allein von der deutschen Sprache gelten. Nur sie soll diese lebenanregende Araft besitzen, weil in sie nie ein fremder Bestandteil gekommen sein soll, und jedes (?) deutsche Wort eine "wirklich erlebte Anschauung des Bolkes" ausdrückt. Der Anschauungstreis dieses Stammvoltes hat sich im Zusammenhang mit der Sprache ungestört und geschlossen entwidelt. Nicht so der der Franzosen.<sup>5</sup> Dort wurde nach Fichte eine fremde "für übersinnliche Bezeichnung schon sehr gebildete" Sprache angenommen zu einer Zeit, da der Anschauungstreis des Bolkes bereits fertig sich gestaltet hatte. Diesem wurde also ein neues Sprackfleid äußerlich übergeworfen, was von den schlimmsten Folgen sein mußte, weniger für den sinnlichen Teil der Sprache, denn die sinnlichen Zeichen müssen von den Rindern gelernt werden, ganz als wären sie willfürlich ersonnen - als vielmehr für den übersinnlichen Teil und damit das geistige Leben über= haupt. Denn das Sinnbild enthält dann eine Bergleichung mit einer sinnlichen Anschauung, die dieses Bolt niemals gehabt hat, noch haben konnte. Irgendeine lebenanregende Kraft kann also von ihm nicht ausströmen. Es muß historisch erklärt und angeeignet werden. So entsteht eine "flache und tote Geschichte einer fremden Bildung", aber teine eigene Bildung. Die Sprache bleibt unlebendig, unsinnlich, weil in ihren Wurzeln unverständ. lich. Ihr stetiger Fortfluß erscheint abgebrochen, und wenn trokdem eine Fortbidung stattfindet, so behält die Sprache in ihrem Rern doch immer einen toten Bestandteil. Sie lebt ein Scheinleben an der Oberfläche. Bon der lebendigen Wurzel der Natur= traft ist sie abgeschnitten. Anschauungstreis und Sprache sind zwei einander heterogene Dinge.

So nun alle neulateinischen Bölker, in deren Anschauungstreis fremde unpassende römische Sinnbilder eingetreten sind,

wie Sumanität, Popularität, Liberalität uw.<sup>7</sup> Ganz abgesehen davon, daß dergleichen Sinnbilder ichon auf der tiefiten Stufe der sittlichen Bildung der Römer entstanden sind und somit verberbliche Wirkungen enthalten, es geht ihnen die "unmittelbare Verständlichkeit und Bestimmtheit" ab, sie bleiben wenn nicht dunkel, so doch indifferent, neutral, ein leerer Schall, bereit zu jeder beliebigen Interpretation, ja zu jeder Berdrehung und jedem Mikbrauch, was nie der Fall sein könnte, wenn das Sinnbild durch Verwandtschaft der Laute an eine bekannte Wurzel erinnerte und also klar und lebhaft wäre. Im Deutschen ist diese Unverständlichkeit durch Abersetzung zu vermeiden. Sage ich: Menschenfreundlichkeit, Leutseligkeit und Edelmut, so sind hier bestimmte und lebhafte sinnliche Bilder gezeichnet, mit denen sich feine Art von Mißbrauch treiben läßt. Aber der Neulateiner hat keine Muttersprache, in die er jene Fremdwörter übertragen tönnte. Seine Sprache ist eine "zerrissene Sammlung willfürlicher Zeichen, die nicht erklärbar, ebenjo willfürlicher Begriffe". An der Oberfläche mag sie sich regen, in der Burzel ist sie tot.

Will man Fichte richtig verstehen, so bedenke man, daß dieser ganze Nachweis sich ausdrücklich nur auf den übersinnlichen Teil der Sprache, auf Abstrakta, bezieht, keineswegs auf Konkreta. Hier ließen sich ja auch im Deutschen eine Fülle fremdländischer (lateinischer) Bestandteile nachweisen, die im frühen Mittelalter in die deutsche Sprache eingedrungen sind, wohl meist freilich zugleich mit einer neu sich bildenden Anschauung und nur in wenigeren Fällen als nachträgliche Bezeichnung einer bereits fertigen und vorhandenen Anschauung. Hierüber höre man den Sprachpsychologen. Darin hat Fichte wohl recht, daß in der klaren Simbildlichkeit des übersimnlichen Teils der Sprache für das geistige Leben eines Bolkes ein hoher Wert enthalten liegt und daß dies nur in einer immerfort lebendig gebliebenen Sprache der Fall sein kann. Nur sie enthält das "Ganze des simnlichen und geistigen Lebens der Nation" in vollendeter Einheit. Freilich sind nun die Folgerungen, die Fichte aus dem aufgewiesenen Charafter der deutschen Sprache als Ursprache herleitet, ziemlich weitgehender Natur<sup>7</sup>. Gewiß hat die Sprache einen unermehlichen Einfluß auf die geistige Entwicklung eines Volkes. Als der "wahre gegenseitige Durchströmungspunkt der Sinnenwelt und der der Geister" begleitet sie den Einzelnen im Denken und Wollen dis in die geheimsten Tiefen seines Gemüts, verknüpft sie die Menge zu einem "einzigen gemeinsamen Verstande". Aber geht dieser Einfluß wirklich so weit, dah nur das Volk der lebendigen Ursprache wahre Philosophie, Wissenschaft und Dichtung besiten kann, wie Fichte in der fünsten Rede nachzuweisen sucht?

Losen wir aus der schwierigen Argumentation Fichtes die Hauptzüge heraus. Wahres, lebendiges Denken ist nur möglich in einer lebendigen Ursprache, meint Fichte, der Denker und Sprachschöpfer. Oder doch zum mindesten: die "lebendige Wirksamkeit des Gedankens" in Philosophie und Wissenschaft wird sehr gefördert durch Denken und Bezeichnen in einer lebendigen Spraches. Denn in solcher Sprache geben die Untersuchungen "bis auf die Wurzel der Ausströmung aus der geistigen Ratur seldst", sind also wahrhaft philosophisch, nicht nur geschichtlich und auslegend, wie in der toten Sprache. In einer solchen Sprache ist das Zeichen flar und sinnlich, "darstellend das ganze eigene Leben und so basselbe ergreifend und eingreifend in dass selbe". Fichte gebraucht bei diesen Ausführungen den Begriff "Leben" im doppelten Sinne. Eine lebendige Sprache bildet die organische Vermittlerin, die Brücke zwischen dem vernünftigen Leben der Idee, dem Gott-Leben, Urleben oder "Grundleben", und dem tätigen Leben des Einzelnen. Die flare und lebendige Sinnbildlichkeit einer Ursprache fängt auf in sich "das ursprüngliche Leben und seinen Fortfluß aus dem Quell alles geistigen Lebens, aus Gott", erhält es gleichsam warm und zeugungsträftig und spendet es fort in die tausend Kanäle des empirisch-menschlichen

Daseins, dasselbe immer neu befruchtend und gestaltend, letzteres freilich nicht in grob-utilitaristischem Sinne genommen. Hier also ist der Gedanke selbst Leben und Gesinnung. Im Besitzer einer solchen Sprache spricht unmittelbar der Geift. Und so tann gesagt werden, die Geistesbildung in Philosophie und Wissenschaft flieft bei einem Volt der lebendigen Sprache ein aufs Leben und Handeln, sie ist selbsttätiges, niemals ersterbendes Leben, voll "verklärender und befreiender Kraft"; während bei einem Bolk der toten Sprache ein solches unmittelbares Ineinandergreifen von Geistesbildung und Leben nicht statthaben kann. Denn die Zeichen einer toten Sprache regen nicht an. Das Denken bleibt hier ein fremdes, bloß gedachtes, blok als möglich begriffenes Denken, ergreift nicht unmittelbar uns selbst. Die lebendige Wirksamkeit des aus der Idee warm und voll entquellenden Lebens ertaltet, ermattet im breiten Feld der hiltorisch erlernten Renntnisse einer abgestorbenen Welt. Der starre Banzer des fremden, äußerlich aufgezwungenen Sprackfleids bildet ein Hindernis, teine Brücke der fortwirkenden Lebenstraft der Idee. So ift Fichte zu verstehen. Und so soll bei den Franzosen der im Anfang noch träftige Trieb des Denkens allmählich in den Fesseln einer toten Sprache erftorben sein und die französische Philosophie soll aus diesem Grunde im 18. Jahrhundert auf die Tiefenlage einer bloken Erklärung des Wörterbuches (Diderot, Boltaire) herabgesunken sein, eine Folgerung Fichtes, die in keiner Beise berechtigt erscheinen tann.

Neben Wilsenschaft und Philosophie bildet die schöne Kunst, vor allem die Dichtung, ein Hauptmittel, das Denken ins allgemeine Leben einzuführen. Wie nun liegen die Dinge hier?<sup>9</sup> Richt anders wie bei der Philosophie. Die Dichtung ist der zweite Hauptzweig der geistigen Bildung eines Volkes. Schon der Denker ist Dichter, ist schöpferisch tätig, erweitert und ergänzt zu seinem Gebrauch "den sinnlichen Umkreis der Sprache". Von Fichte selbst gilt dies in hohem Mahe. Und diese sprache

### IV. Der Beruf bes Deutschtums zur Menscheitserziehung. 317

Tätigkeit des Denkers ist nur möglich in einer lebendigen und also gestaltungs- und bildungsfähigen Ursprache. Der französische Bhilosoph würde also nach Fichte nie ein Sprachschöpfer sein können, eine absurd klingende Folgerung aus Fichtes Voraussezung, die französische Sprache sei eine tote Sprache.

Weiter soll das Geschäft der eigentlichen Dichtung lediglich darin bestehen, die durch den Denker begonnene! Erweiterung des inmbolischen Rreises der Sprache durch das ganze Gebiet der Sinnbilder zu "verflößen". Die Dichtung ist "das vorzüglichste Verflöhungsmittel der erlangten geistigen Ausbildung in das allgemeine Leben". Wahre Dichtung überbrückt alle sozialen Rlüfte, verbindet die gebildeten Stände mit dem Bolt. Sie kann dies aber nur in einer lebenden Ursprache, die das ganze Bolk gleichjam bildjam erhält. Hier bleibt das Geschaffene lebendig, "bem Einströmen verschwisterten Lebens offen". Rur hier quillt der Born "ewig zu erfrischender und zu verjüngender Dichtung" und somit immer neuer bem ganzen Volt zugänglicher geistiger Beredlung, weil nur hier die Sprache im steten Fortfluß sich befindet. Eine tote Sprache tann eine Dichtung in diesem höheren Sinne nicht haben. Sie kann nur ein Surrogat der Dichtung ermöglichen, nur eine Volks- und gegenwartsfremde Runftdichtung, die vorweltliche Götter- und Seroenmythen aus dem sinnbildlichdichterischen Kreis des eigenen goldenen Zeitalters in neuer Berbränzung lebendig zu machen weiß. Sobald dies einmal geschehen, ist ein Fortgang darüber hinaus nicht möglich. Der Quell der Dichtung versagt dann und versandet in Raxifatur und Humoristik. Diese Dichtung bleibt ferner unsozial, eine Domäne der Intellettuellen. Geistige Bildung und Bolksleben gehen auseinander. Die niederen Stände haben keinen Jugang zum Bildungsleben der höheren, die höheren teine wahrhaft liebende Teilnahme am Elend der niederen. Berachtung der Malle, Vornehmtun ist bei den Gebildet en die Folge dieser Zerklüftung, ihre Ursache immer die Ertötung der Sprache. Wiewohl Fichte hier nicht ausdrücklich auf franzöfische Berhältnisse exemplifiziert, so hat er sie doch im Auge, wie wenig auch immer seine Charatteristik der französischen Literatur zutreffen mag.

Richte bleibt bei dieser weit hergebolten Folgerung, dak die Dichtung einer lebenden Sprache sozial, die einer toten unsozial geartet sein müsse, nicht steben. Die ganze Art des geistigen Gebarens einer Nation soll von der Tatsache abhängen, ob ihre Sprache eine lebende sei oder eine tote.10 Scharf und treffend charakterisiert er den Unterschied des französischen und des deutschen Geistes und irrt nur darin, daß er auf den Sprachcharatter schiebt, was in der Rasseneigentümlichkeit begründet liegt. Der Grundzug des französischen Geistes ist Genialität, der des deutschen Fleih, Ernst und Gemut. Dem Bolte der toten Sprache soll alle geistige Beschäftigung nicht mehr bedeuten als ein angenehmer Beitvertreib, ein geniales Spiel. Es läkt sich tragen im Gebiet seiner gludlichen Ratur. Wie anders das Bolt einer lebenden Sprache! Seine geistige Beschäftigung gebt aus von einem Bedürfnis des Lebens. Sein "fleißiges und besonnenes, nach einer festen Regel einhergehendes Denken" vollendet erst "bis auf den Boden des wirklichen Lebens herab" die durch die Einbildungstraft entworfenen Gestalten. Es führt den Stoff, den die Genialität liefert, durch Fleih ins Leben ein. Der französische Geist webt seiner Lebensweisheit ein zierliches Gewand und gibt sie für Philosophie aus. Der Deutsche wird "neue Schächte öffnen, Licht und Lag einführen in ihre Abgründe und Felsmassen von Gedanken schleudern, aus denen die künftigen Zeitalter sich Wohnungen erbauen". Ahnelt der französische Genius einer "lieblichen Sylphe, die mit leichtem Hug über den seinem Boden von selbst entkeimten Blumen dabinschwebt und sich niederläht auf dieselben, ohne fie zu beugen, und ihren erquidenden Tau in sich zieht," so gleicht der deutsche Genius "dem Adler, der mit Gewalt seinen gewichtigen Leib emporreißt und mit startem und vielgeübtem Flügel viel Luft

318

unter sich bringt, um sich näher zu heben der Sonne, deren Anschauung ihn entzückt".

Fichtes Ausführungen beruhen, wie man sieht, auf der Voraussetzung, daß Sprache und Bildung eines Bolkes auf das engste miteinander verwachsen sind. It die Sprache bei einem Bolt tot, abgestorben, was jedoch in Wirklichkeit nie der Fall sein kann, so ruht auch der Fluk der Bildung. Lebt dagegen die Sprache in ununterbrochener Folge fort, so bleibt auch die in ihr niedergelegte Bildung eines Bolkes in steter Bewegung. Die Länder romanischer Junge haben nach Fichte mit der (angeblich) toten Sprache des Altertums auch dessen tote, weil abgeschlollene Bildung angenommen. Die hohen Berdienste der italienischen und französischen Sumanisten um die erste Bermittlung des Verständnilses der antiken Vorstellungswelt an die neue Zeit sollen nicht geleugnet werden.<sup>11</sup> Aber diese romanischen Vermittler der neurömischen Bildung hatten nur ein willenschaftliches und tünftlerisches Interesse bei ihrem Werk. Erst das deutsche Stammvolk, das durch die Beibehaltung der Ursprache im Fluß ursprünglicher Bildung geblieben war, setzte an Stelle der talten Berstandeseinsicht das Leben, konnte die erstarrten Bildungselemente des Altertums mit dem ganzen Gemüt erfassen und sie als fruchtbringende, lebendige Bestandteile in den Gesichtstreis der neuen Belt einführen.

So hat denn das "Mutterland" dem "Ausland" einen durch nichts zu erschenden Dienst erwiesen, indem es die Renaissancebildung gleichsam ins Leben "verflöhte", die Fortentwicklung der Menscheit auf der Bahn des Altertums ermöglichte und die beiden Hälften der Bildungsgeschichte des Menschengeschlechts in eins verband. Wäre dies nicht geschehen, so mützte die Menschheit ihren Bildungsweg noch einmal antreten. Andere Bölfer sollen dies nach Fichte eben nicht gesonnt haben. Vom Deutschtum also hängt ab alles Heil der Welt. Denn nur durch die Deutschen, die eine lebende Sprache reden, steht die neuere Menscheit noch mit der Natur und dem Leben im Jusammenhang. Frankreich hüte sich wohl, die Selbständigkeit des Mutterlandes anzutasten. Es würde die letzte Aber zerschneiden, aus der ihm noch Leben quillt. Der "geistige Tod" wäre sein sicheres Los und der Fluß der Bildung im Menschengeschlecht beschlossen. Wirden wieder Barbaren werden, wilde Tiere, die in Höhlen wohnen. "Wollen neue Titanen abermals den Himmel erstürmen," ruft Fichte aus? Sie würden dann nur noch die Erde als kalte und finstere Behausung behalten. Aber was vermögen sie "gegen der Pallas tönenden Schild", verstehen wir nur, uns unter seinen Schutz zu begeben.

All diese Folgerungen, die Fichte aus dem Unterschied der Sprachen herleitet, sind gewaltsamer und unlogischer Natur. Das πρῶτον ψεῦδος ist die Behauptung, die romanischen Sprachen seine lebenden Sprachen. Eine Sprache, die ein ganzes Bolt redet, kann man doch keine tote, gestaltungsunfähige Sprache nennen. Und schließlich haben sich die französische und die italienische Sprache, aus welchen Elementen sie auch immer sus zusammensetzen mögen, dennoch mit der gleichen Kontinuität entwickelt wie die deutsche.

2. Die Begeisterungsfähigkeit des deutschen Sc. müts. Zwei Dinge sind es, die nach Fichte die Deutschen vor allen Nationen der Erde zum "Normalvolk" der Jukunst prädestinieren, der deutsche Geist und das deutsche Gemüt. Der deutsche Geist, in einer Ursprache sich auswirkend, schöpft, wie wir schen, seine Arast unmittelbar aus den verborgenen Tiefen der Natur. Bon dort quillt ihm der lebendige Strom, dessen der Natur. Bon dort quillt ihm der lebendige Strom, dessen Bestählt bestimmt ist, das Menschengeschlecht über sich selbst hinauszutragen. Aber das Ideal einer höheren Bildung, das der deutsche Geist erschließt, in die Wirklichkeit herabzuzaubern, dazu ist eine Arastanstrengung erforderlich, die das Denken allein nicht leistet. Nur besondere Fähigskeiten des Herzens und des Gemüts können ein Volk in des geversehen, das große Wert der Menscheitsveredelung zu

vollbringen. Das deutsche Volk besitzt diese Gaben des Herzens und des Gemüts. Das deutsche Bolt hat der Menschheit die Reformation geschenkt, die die Finsternis des Mittelalters zerstreute. Das deutsche Volk, das einen Rant, Pestalozzi und Fichte hervor= brachte, wird der Welt auch die zweite Reformation, die neue Bildung der Vernunft und der Freiheit, geben.

In der sechsten Rede12 hat Fichte mit warmer Sand die Grundzüge des deutschen Gemüts ans Licht gezogen, wie sie in der Geschichte der letzten Jahrhunderte verwahrt liegen. Wie manche Schiefheiten und Ungereimtheiten seine Ausführungen über die Ursprache auch enthielten, was Fichte von Luther und Pestalozzi sagt, ist wahr, tief und groß.

Das deutsche Volt ist "durch Begeisterung zu jedweder Begeisterung und jedweder Rlarheit leicht zu erheben und seine Begeisterung hält an für das Leben und gestaltet dasselbe um". Begeisterungs= und Aufopferungsfähigkeit, das sind die Grundzüge des deutschen Gemüts. Bon beiden zeugt die firchliche Reformation, diese "vollendete Welttat des deutschen Boltes".

Bu einer Beit, da die Lehre Christi am tiefsten herabgesunken, der assatische Grundzug des Christentums, Ergebung und blinder Glaube, unter den händen eines betrügerischen Priestertums zum schwermütigen Aberglauben gesteigert ist, fällt das neue Licht in "ein in wahrem Ernst und bis auf den Boden hinab religiöses Gemüt". Die Angst und Sorge um das ewige heil der eigenen und aller unsterblichen Seelen wird der allmächtige Antrieb in Luthers Innern. Nicht lange, so ist auch das Bolt um Luther von der gleichen Gewissensangst und der treibenden Unruhe ergriffen, dies heil zu retten, ein Beleg von deutschem Ernft und Gemüt. Und welch ein fortlaufendes Feuer der Begeisterung entzündet sich an dieser Frage nach der Seele Seligkeit! Im Fluge wird die neue Rlarheit angenommen. Willig ertragen sie Martern, tämpfen blutige Ariege um die Befreiung von der Gewalt des Papsttums. Die gleiche Idee in allen, Tod oder Sieg für alle. 21

Bergmann, Fichte.

Die öffentlichen Gewalten tommen wie immer hinterdrein, fortgerissen von einer gewaltigen Voltswelle. Auch dies ein Spezifitum deutscher Verhältnisse. "Die großen National- und Weltangelegenheiten sind bisher durch freiwillig auftretende Redner an das Volt gebracht worden und bei diesem durchgegangen." So Luther, so Pestalozzi, so Fichte.

Luther hat in vielen Punkten geirrt. Er glaubte noch an einen äußeren Mittler zwischen Gott und Mensch. In Fichtes Religionslehre gibt es keine solche Mittelinstanz. Mensch und Gott hängen in sich zusammen. Gott hat sein Dasein im menschlichen Wissen und Bewußtsein. Ein anderes hat er nicht. Das Große aber an Luthers Lehre ist für Fichtes Gefühl, daß die Seligkeit nicht mehr jenseits des Grabes gesucht wurde. "Er ist hierin das Vorlied aller künstigen Zeitalter geworden und hat für uns alle vollendet"<sup>13</sup>. Luther fand mehr, als er suchte. Er geriet hinein in den Strom des lebendigen Lebens. Auch dies ein Grundzug des beutschen Geistes.

Die Geschichte der Reformation ist ein Beleg für den Sat, dak in Deutschland alle Bildung vom Volk ausgegangen sei. Das gleiche wird Fichte bewiesen durch die Geschichte des mittel= alterlichen Städte= und Bürgertums14. Die deutschen Reichs= und hansaltädte des Mittelalters sind durch Glieder aus dem Volk gegründet worden zu einer Zeit, da der Adel und die Fürsten sengend und mordend das Land durchzogen. Dort im Schoke des Bürgertums entwickelte sich das gebildete Leben der Deutschen zur schönften Blüte. Dort entstand alles, was noch jest Ehrwür= diges und Deutsches lebt. Der Geist der Frömmigkeit und Ehr= barkeit, der Bescheidenheit und des Gemeinsinns, der Begeiste= rungs= und Opferfähigkeit lebte dort. Für öffentliche Unter= nehmungen wurde ein unermeklicher Aufwand getrieben. Treffliche republikanische Einrichtungen und Verfassungen verbreiteten den Geist der Ordnung und des Rechttuns über das Land. Da= mals stand die deutsche Nation glänzend und ruhmvoll da. Ihre

322

IV. Der Beruf bes Deutschtums zur Menschheitserziehung. 323

Blüte wurde zerstört durch die Habsucht der Fürsten. Sie sank herab. Und mit ihr sank ganz Europa.

Fichte wünscht, daß man in einem großen Geschichtswert dem heute lebenden Geschlecht den Spiegel jener republikanischen Zeit vor Augen halte, damit das deutsche Bolk von neuem seine Bestimmung ergreife. Dieses Buch müßte ein National- und Bolksbuch werden gleich der Bibel, auf ausgebreiteten historischen Renntnissen ruhend, zugleich aus einem philosophischen Geist und treuliebenden Gemüt geslossen, wunderbar ergreisend und hineinversetzen in den gewaltigen Rhythmus jener Tage, da die Nation ihre Jugendblüte erlebte, träumend von künftigen Taten. Heute steht dieses Bolk da, bedeckt mit Schmach, ringend um seine Fortdauer. Aber noch quillt ihm der Born ursprünglichen Lebens, die durch die Beschaffenheit der übrigen Bölker und durch den Bildungsplan der ganzen Menschheit bestätigt werden, können sie unerfüllt bleiben? Rimmermehr!"

Waltet das deutsche Gemüt nicht noch heute in seiner ganzen wunderwirkenden Rraft und Herrlichkeit im Umkreis der deutschen Junge? heinrich Pestalozzi! An diesem treuen, offenen herzen müt, meint Fichte, hätte ich ebensowohl wie an Luther "die Grundzüge des deutschen Gemüts" darlegen können<sup>16</sup>. Ein mühevolles Leben, ein Rampf mit Hindernissen mancherlei Art bei eigener Unklarheit und Unbeholfenheit, spärliche Renntnis der Hilfs= mittel der gelehrten Erziehung, anhaltende Berkennung, Ringen nach einem bloß geahnten Ziel. Und dennoch dieser Glaube! Was hielt ihn aufrecht in der Nacht des Lebens? Ein "unversieg= barer, allmächtiger und deutscher Trieb", "die Liebe zu dem armen verwahrlosten Bolk". Diese allmächtige Liebe frönte den Abend seines Lebens. "Denn es war unmöglich, daß eine solche Liebe unbelohnt von der Erde abtrete." Und auch dieser Deutsche wie Luther fand mehr, als er suchte. Er wollte den Armsten im Volke helfen, und half der ganzen Menschheit. Denn seine Er=

21•

324

findung, in ihrer ganzen Ausdehnung genommen, ist das einzige Heilmittel, um dem ganzen Menschengeschlecht aus der Tiefe emporzuhelfen. Dies der Segen seiner Liebe zum Volt. "Pestalozzis Gedanke, heißt es in den "Patriotischen Dialogen" von 1807<sup>16</sup>, ist unendlich mehr und unendlich größer, denn Pestalozzi selbst, wie denn jedes wahrhaft genialischen Gedankens Ver= hältnis zu seinem scheindaren Urheber dasselbe ist. Nicht er hat diesen Gedanken gedacht oder gemacht, sondern in ihm hat die ewige Vernunst ihn gedacht und der Gedanke hat gemacht und wird fortmachen den Mann." An ihm, wie Luther, ist deutlich geworden, wie eine Wahrheit, die den Menschen sich in ihm fortgestaltet und zuletzt trotz aller Hindernissen schehen schehen schehen durchbricht. Verehren wir in ihm "den letzten Retter und Harheit durchbricht.

So hat denn das Deutschtum durch seiner Geschichte bewiesen, daß es allein die Anlagen des Geistes und des Herzens besitht, das Humanitätsideal der Zufunft zu verwirklichen. In der "klaren Abersicht der Bildungsgeschichte der neuen Welt", die Fichte in den Reden gegeben haben will, lassen sich die drei Punkte genau bestimmen, an denen der deutsche Genius entscheidend in den Fluß der Dinge eingegriffen<sup>17</sup>. Die Anregung tam jedesmal vom Ausland, die schöpferische Lat aus den Liefen des deutschen Gemüts. Die Namen Luther, Rant und Bestalozzi - Fichte bezeichnen die drei Schritte des deutschen Geistes aus der Finsternis des Mittelalters durch die Morgendämmerung der geisterbefreienden Reformation zum bellen Mittag der Vernunftwissenschaft und Bernunfttunst, aus der die klare und besonnene Kunst der Selbst= veredelung des Menschengeschlechts hervorgehen wird. Bon den italienischen und französischen Humanisten des 15. Jahrhunderts tam die Anregung. Luther überwand den Autoritätsalauben. eroberte damit das freie Denken des Altertums zurück und er= möglichte die Verschmelzung der cristlichen Religion mit der

antiken Bildung. Rant, ebenfalls vom Ausland (Hume) aus dem dogmatischen Schlummer geweckt, lehrte die Menscheit, diese Religion und mit ihr alle Weisheit in uns selber aufzufinden. Er begründete die moderne Philosophie und Vernunftwissenschaft. Pestalozzi, nachdem die Erziehung zum volltommenen Menschen feit der Reformation vom Ausland (Lode, Rousseau) "geistvoll aber im Sinne seiner Philosophie" in Anregung gebracht worden war, Pestalozzi, das deutschefte Gemüt, vollendete die neue Erziehungstunst. So ist denn der Deutsche eigentlich dazu aufdewahrt in der neuen Welt, alle Schritte der Bildung zur Vollendung zu führen. Und dies, "die vollkommene Erziehung der Nation zum Menschen", das ift der "dermalen in der ewigen Zeit an der Tagesordnung sich befindende Schritt". Der Deutsche, Fichte, wird ihn tun, er wird durch Philosophie die Erziehungstunst zur "vollständigen Rlarheit in sich selbst" bringen und andererseits die Philosophie lehren, in der Erziehungstunst stes ihre praktische Anwendung zum heil der Menschheit zu suchen. Beide, Philofophie und Erziehung, greifen ineinander, sind eins ohne das andere unvollständig und unbrauchbar. Und ist die Erziehung erst einmal in Ordnung gebracht, dann "wird es sich mit den übrigen Angelegenheiten der Menschheit leicht ergeben".

3. Der Grundzug der Freiheit im Deutschum. Fichte fügt den aufgewiesenen Grundzügen der Deutscheit noch einen letzten hinzu, der mehr formaler Natur ist, die Freiheit und Ursprünglichteit des deutschen Bolksstrebens<sup>18</sup>. "Mit Freiheit durch Vernunst", so lautet die Formel und das Prinzip, nach dem Fichtes Jutunstsmenschheit alle ihre Verhältnisse ordnen wird. Dasjenige Volk, das bei diesem Geschäft die führende Rolle übernehmen soll, wird in seiner innersten Wesenheit auf freies und ursprüngliches Handeln hin angelegt sein müssen. Und dies ist nach Fichte beim deutschen Volk der Fall. Hat es seine schöpferische Kraft nicht in der Geschichte bewiesen, dieses "Urvolk der neuen Welt"? So sehr, das man Ursprünglichkeit und Deutschheit gleichsam in eins setzen kann. Wie oft es sich auch dem Ausland gegenüber im Justand des bloßen Angeregtseins befunden haben mag, wenn es zum Schaffen, zum Handeln kam, war dieses Volk immer originell, immer ursprünglich. Wir dürfen hoffen, dah es in Jukunst nicht anders sein wird.

Worin aber besteht das Wesen des ursprünglichen Lebens oder der Freiheit<sup>19</sup>? Frei in niederem Sinn ist schon der zwischen mehreren Möglichkeiten unentschieden Schwankende. Doch dies nur Vorhof, Eingang zur wirklichen Freiheit. Freiheit in höherem Sinne, wahre Ursprünglichkeit findet sich dort, wo das göttliche Wesen im Willensentschluß hervorbricht. Fichte unterscheidet in subtiler Gliederung einen Willensentschluß, in dem nur die "Erscheinbarkeit", und einen solchen, in dem "ein Mehr" als bloße Erscheinbarkeit in der Erscheinung herausbricht. Im ersteren Fall ist der Willensentschluß nichts erstes, ursprüngliches, selb= ständiges, sondern ist notwendig ein zweites, bloke Folge aus einem höheren ersten. Diese Scheinfreiheit gilt für solche, beren Wille sich noch nicht in einen höheren Rreis aufgeschwungen. Ihre Freiheit ist "Wahn und Täuschung eines flüchtigen auf der Oberfläche behangen bleibenden Anschauens". Im zweiten Falle tritt noch ein "Mehreres", als aus einem Gesetz der Erscheinung her= vorgeht, im Willensentschluß heraus, ein intelligibles, absolut erstes und ursprüngliches, das göttliche Wesen selbst in eigener Person. Sier ist wahre Ursprünglichkeit. Sier ist Freiheit.

Ift nun also der Mensch frei? Wie man diese Frage beantwortet, so ist man. Der Satz läßt sich auch umkehren. Wer nur ein Glied ist in der Rette der Erscheinungen, ist unfrei und glaubt sich nur frei. Wer vom göttlichen Leben ergriffen ist, der ist frei und glaubt an Freiheit. Anders ausgedrückt: wer ein festes, beharrliches und totes Sein annimmt wie der Dogmatiker und Materialist, der setzt sich selbst nur als ein Zweites als Folge aus einem vorausgesetzten Ersten. Er wird notwendig Determinist sein und Pessimist dazu. Denn "der Glaube an den Tod", der ihm eigen ist, wird sich im wirklichen Leben offenbaren als tatenlose Ergebung in die unabänderliche Notwendigkeit, als "Aufgeben aller Besserung unser selbst oder anderer durch Freiheit". Deter= minismus ist "das in allen Lebensregungen immerfort sich abspiegelnde Bekenntnis des Glaubens an die allgemeine und gleich= mäßige Sündhaftigkeit aller". Und dieser Determinismus, Fata= lismus und Pessimismus, dieser Nichtglaube an die Freiheit des Menschen und also diese Unfreiheit, gessossen die Ausländer= tums oder Nichtdeutschums, der "totgläubigen Seinsphilosophie", die Meinung der Nichtgeistigen, die sich darein ergeben haben, ein Zweites zu sein und Abgestammtes, ein bloker Anhang zum Leben, "ein vom Felsen zurücktrömender Nachhall einer schatten der Schatten".

Wie anders der Deutsche! Er glaubt an "ein absolut Erstes und Ursprüngliches in Menschenseelen, an Freiheit, un= endliche Verbesserlichkeit, ewiges Fortschreiten unseres Ge= schlechts. Dies ist Deutschheit, dies Ursprünglichkeit. Deutsch ift der ursprüngliche Mensch, der schöpferisch hervorbringt das neue Leben, der die Freiheit ahnt, sie liebt. In welchem Land einer auch immer geboren fein, welche Sprache er auch reden mag, ein Deutscher ist er, wenn er "an Geistigkeit und Freiheit dieser Geistig= keit glaubt, und die ewige Fortbildung dieser Geistigkeit durch Freiheit will". Undeutsch, wenn er "an Stillstand, Rückgang und Zürkeltanz glaubt, oder gar eine tote Natur an das Ruder der Weltregierung sett". Fichtes Bhilosophie ift der Ausbruch innerster Deutschheit. Im Spiegel dieser Philosophie ertenne die Nation ihre Besen und ihre Bestimmung. Sie allein erhebt sich zu dem gewaltigen "Mehr denn alle Unendlichkeit". Denn Zeit, Ewigkeit und selbst Unendlichkeit sind schon nichts an sich seiendes mehr, entstehen nur aus dem Erscheinen und Sichtbarwerden des Unsichtbaren, des neuen wahrhaftigen, göttlichen Seins, des freien und ursprünglichen Lebens, das im "Willensentschluß eines vernünftigen Wesens" heraustritt.

So ist denn für Fichte "deutsch" identisch mit "ursprünglich". Und es ist auch identisch mit "völkisch", ein Wort, das Fichte geschaffen<sup>20</sup>. Nur die Deutschen sind nach Fichte wahrhaft ein Bolt". Die Ausländer gelten ihm nicht als "Bolt", denn sie haben keinen Nationalcharakter. Aber die deutschen Rleinstaaten? Es ist zu unterscheiden zwischen Staat und Nation. Der Umstand, dak der Deutsche zugleich Bürger seines Geburtsstaats und Bürger des gemeinschaftlichen Baterlands deutscher Nation ist, muß für die höhere Bildung des deutschen Volks sogar von größtem Wert sein, wie Fichte richtig erkennt<sup>22</sup>. Rein Deutscher ist an die Erd= scholle seines engeren Baterlands gebunden. Fichte hat es selbst erfahren. Jedes Talent kann sich seine Stelle suchen im ganzen Baterland und die Bildung, die ihm geistig verwandt erscheint. So herrscht denn in der deutschen Bölkerrepublik eine Freizügigkeit der Geister (man dente an die Maimarer Dichter), eine Wechsel= wirtung der Bürger aller Deutschen Staaten und mithin in 2011deutschland trop mancher Engherzigkeit im Einzelstaat "die höchste Freiheit der Erforschung und der Mitteilung, die jemals ein Bolt beseisen". Der Erfolg dieser republikanischen Berfassung mußte und wird sein Erhaltung der deutschen Eigentümlichkeit, höhere Bildung, Erziehung des Bolts im groken und ganzen durch sich selbst. Der Staat gibt dabei nur das Mittel her "für den höheren Zweck der ewig gleichmäßig fortgehenden Ausbildung des rein Menschlichen in dieser Nation". Und ein Mikgeschick für das Deutschtum wäre es nach Fichte gewesen, hätte ein Staat in Deutschland die Alleinherrschaft an sich gerissen. Dieser Staat hätte dann irgend einen Sprok deutscher Bildung über den ganzen deutschen Boden hinweg zerdrücken können. Die Nation, äußer= lich sichtbar im Reichsverband, unsichtbar in einer Menge von Gewohnheiten und Einsichten, dieses Bolt liegt über den Staat hinaus, ift der Träger der deutschen Ursprünglichkeit, Selbständig=

**32**8

4

teit und Freiheit, der Hort der deutschen Bildung. Dies alles aus der Zeit für die Zeit gedacht und geschrieben.

Fichte gibt dem Begriff "Bolt" den höchsten und erhabensten Sinn, den das Wort zu tragen vermag<sup>22</sup>. Bolt bedeutet ihm ein besonderes geistiges Medium, in das hinein der Edle, der Mensch= heitsführer sein Ewiges gestaltet, auf daß es von hier ausstrahle und leuchte über die zukünftige Straße des Menschengeschlechts. Rur die Deutschen sollen ein Bolt sein in diesem höchften, er= habensten Sinne, weil nur sie ursprünglich sind. Nur die Deutschen sollen berufen sein, das Gefäh des Göttlichen abzugeben, den heiligen Graal, die leuchtende Schale der Idee, wie Fichte in edler Begeisterung vertündet. Und auch nur in ihnen soll die verzehrende Flamme der "höheren Baterlandsliebe" lodern, die Liebe zum "Aufblühen des Ewigen und Göttlichen in der Welt". Haben sie diese höhere Baterlandsliebe nicht bewiesen in ihrer Geschichte? Wofür tämpften die Glaubensstreiter der Reformation? Für eine 3Dee, für die Seligkeit kommender Generationen, für "mehr Himmel diesseits des Grabes, ein mutigeres und fröhlicheres Emporbliden von der Erde und eine freiere Regung des Geiftes". Hier ihre "feste Burg", an deren Glanz sich die Herzen entzündeten. Und blickt man weiter zurück auf die Geschichte des "Stammvolks der neuen Bildung". Was begeisterte Sermann den Cheruster und seine Bolksgenossen in den Tagen ber Vorzeit? "Ein Gesicht aus der Geisterwelt, Selbständigkeit." Sahen sie nicht den höheren Flor der römischen Provinzen, die Segnungen des Rechts und der Rultur? Erschienen ihnen nicht die Römer als Wohltäter der Menschheit? Und doch wollten sie lieber sterben, als Römer werden. Ein "Gesicht" (Idee) ftand vor ihnen, ein Ewiges begeisterte sie zu Taten, denen wir Nachtommen es danken, daß wir noch Deutsche sind, eine Ursprache reden, daß noch der Strom ursprünglichen und selbständigen Lebens uns trägt. Die Begeisterung siegt stets über die Nicht= begeisterung. "Nicht die Gewalt der Arme, noch die Tüchtigkeit

der Waffen, sondern die Kraft des Gemüts ist es, welche Siege erkämpft."

Wieder steht die Selbständigkeit und Ursprünglichkeit des deutschen Bolkes auf dem Spiel, und mit ihm das heil und die Würde der Menschheit. Wieder hat das Ausland sich gegen das Mutterland erhoben und ein neuer Mohammed hält sich für berufen, das dunkle und gemeine Erdenvolk zu leiten. Er glaubt an seine göttliche Sendung, glaubt, er bringe große völkerbeseligende Ideen. Aber das Menschengeschlecht als ein ewig fortschreitendes zu betrachten, dazu hat sich nach Fichte die Geschichtsansicht na= poleons nicht erhoben. Das Höchste ist ihm, neben Rationalruhm Glückseligkeit. Sie will er uns bringen. Aber damit ift dem Edlen schlecht gedient. Ein erhabeneres "Gesicht" schwebt ihm vor, das Vernunftmenschentum der Zufunft, geboren aus deutscher Art, erworben durch deutsche Bildung. Dieser Traum soll sich nicht verwirklichen, weil das deutsche Bolt seine Selbständigkeit und Ursprünglichkeit verloren hat. Der Edle, der dies bedenkt, wünscht, nicht geboren zu sein. "Unversiegbare Trauer bis an das Grab erfaht seine Tage." Aber wird nicht die Rraft des deutschen Ge= müts noch einmal sich erheben und die Armeen des Eroberers zer= schmettern? Wir dürfen es hoffen. "Es versteht sich von selbst, daß ein wahrhafter Deutscher nur könne leben wollen, um eben Deutscher zu sein und zu bleiben und die Seinigen zu eben solchen zu bilden."

Und nun steht Fichte auf und trägt seinem Volke an "die wahre und allmächtige Baterlandsliebe in der Erfassung unseres Volks als eines ewigen und als Bürgen unserer eigenen Ewigkeit, die durch die Erziehung in aller Gemüter ruht, tief und unauslösch= lich zu begründen"<sup>24</sup> Es wird der Nation der Antrag gemacht, "nach einem klaren Begriff und mit besonnener und freier Aunst, vollendet und ganz sich selbst zu dem zu machen, was sie sein sollt". Auch dies eine Aufgabe der höheren Vaterlandsliebe, auch sie nur zu lösen durch die Araft des deutschen Geistes und Gemüts.

**33**0

IV. Der Beruf bes Deutschtums zur Denichheitserzichung. 331

Deutsche Nationalerziehung ist der Weg zur Erhaltung des Deutschtums. Die Erhaltung des Deutschtums ist der Weg zur Beredelung der Menschheit.

"Rettet nicht der Deutsche den Rulturstand der Menschheit, so heißt es in den "Patriotischen Dialogen" vom Jahre 1807<sup>25</sup>, so wird kaum eine andere europäische Nation ihn retten. Wird er aber nicht gerettet, und durch diese ihm einzig übrige Zwischen= mittel (die Erziehung) zum höheren und absoluten Heilmittel, der Wissenschaft, herauf gerettet, so versinkt der zweite menschliche Rulturstand ebenso in Trümmer, wie der erste (Rom) in Trümmer versank, und es ist die Frage, ob nach Jahrtausenden eine neue Rultur entstehen, ob auch diese wiederum zugrunde gehen oder würdiger sich behaupten werde, als ihre beiden bekannten Vor= gängerinnen."

4. Fichtes Appell an die Deutschen. Die Ausländerei innerhalb der deutschen Gauen scheint nun die Grundnatur der deutschen Wesensart zerstört zu haben. Die Mehrheit des Bolkes verharrt seit dem Zusammenbruch in Unachtsamkeit, Zerstreutheit, Gedankenlosigkeit, läßt sich von den Umständen gestalten, gewöhnt sich an die Sklaverei und die "Süßigkeit des Dienens" und vergikt, welche erhabenen Aufgaben des Deutschtums in der Weltgeschichte harren. Diese dumpfe Menge gilt es nun wachzurütteln aus ihrer Achtlosigkeit, sie zum Nachdenken zu bringen über die großen Ereignisse der Zeit.28 Dies ist das erste, was zur Rettung führen tann. Wenn wir nicht denkende Wesen sind, so sind wir nur ein Fels, an den die Meereswellen schlagen, ein Baumstamm, den die Stürme biegen. Pflanzen und Tiere sind wir, wenn wir unser Leben nicht mit Begriffen durchdringen. Und dann, das zweite: Deutsche müllen wir sofort werden, einen festen und gewissen Geist an uns erschaffen, ernst werden in allen Dingen, alles Fremde von uns werfen. "Wir müssen, um es in einem Wort zu sagen, uns Charakter anschaffen. Denn Charakter haben und deutsch sein ist ohne Zweifel gleichbedeutend." Und das dritte ist

332

Einigkeit. Einig waren wir nie, jeder nicht mit lich, keiner mit allen. Jeder schrie anders hinein in das dumpfe Geräusch des Allgemeinen. In der Idee der Nationalerziehung vereinige sich nun das ganze deutsche Bolt zur "Einmütigkeit des Sinnes". Dies die einzigen Mittel zur Wiederherstellung und Erhaltung des Deutschtums. Alle andern sind hoffnungslos. Man tröste sich doch nicht mit der Fortdauer der deutschen Sprache und Literatur. Die Literatur eines Volkes ohne politische Selbständigkeit wird immer eine ärmliche Literatur sein. Und schon die zweite und dritte Generation wird nicht mehr deutsch reden. Suchen sie nicht schon jetzt in Wort und Schrift dem Machthaber zu gefallen? Diese Hoffnung also ist eitel. Nachdenken, den "festen Grundzug des Deutschtums" wieder in uns hervorbringen. Charafter haben, den Geist erheben zum Gedanken der Freiheit und Einigkeit, solange bis diese Freiheit wieder nach außen hervorbrechen tann, das ist das einzige Heilmittel. Unser Gemüt bleibt uns, ist nicht gefangen wie der Rörper. Es werde Bürge, Borbild, Beissagung dessen, was nach uns Wirklichkeit werden wird. Deutschland, die "Bildnerin" aller, die Stammutter der Bölker des neuen Europas! Selbst der Sieger, wenn anders er ein wahrhaft großes Gemüt ist, "ein Gewächs aus der ewigen und ursprünglichen Geisterwelt", wird nicht groß sein wollen unter 3wergen, wird gern hören wollen, daß eine alte ehrwürdige Nation aus ihrem Schlummer erwacht, durch Nationalerziehung sich und andere Bölker erhebt, den Grund legt zum Aufbau der "höchsten, reinsten und noch niemals also unter den Menschen gewesenen Sittlich= teit". "Umschaffung des Menschengeschlechts — aus irdischen und sinnlichen Geschöpfen zu reinen und edlen Geistern", dies ist die Aufgabe des Deutschtums, wie sie der neuen Zeit gestellt wird.

Die Deutschen sind "die Eingeweihten und Begeisterten des göttlichen Weltplans". Ihre Geschichte hat es bewiesen. Sie sollen das "Reich des Geistes und der Vernunst" begründen, sollen die rohe körperlicher Gewalt als herrschendes Prinzip ver=

### IV. Der Beruf bes Deutschums zur Denschheitserzichung. 333

nichten, das bunte und verworrene Gemisch der sinnlichen Antriebe der Weltherrschaft entsehen, den Geist allein ans Ruder aller menschlichen Angelegenheiten bringen. "Euch ist er enthüllt, dieser Geist, falls Ihr eine Sehtraft habt für die Geister= welt und blickt Euch an mit hohen und klaren Augen." Setzt ein diesen Geist in die Weltherrschaft, baut auf das Reich der Freiheit und Vernunst. Dies ist die Aufgabe des Deutschtums heute wie vor alters.

Und so endet denn Fichte mit jener gewaltigen Beschwörungsformel an alles Deutsche, in der schweren Stunde seiner erhabenen Sendung doppelt eingedent zu sein. In seine Worte mischt sich die Stimme der Ahnen aus der großen Vorwelt, der Rombezwinger, die mit ihrem Blut die deutsche Unabhängigkeit behaupteten, der Reformationskämpfer, die Glaubens= und Re= ligionsfreiheit erstritten, mischen sich die Stimmen der noch ungeborenen Nachkommen. "Ihr rühmt Euch Eurer Vorfahren, rufen sie Euch zu, und schließt mit Stolz Euch an an eine edle Reihe. Sorget, daß bei Euch die Rette nicht abreiße, machet, daß auch wir uns Eurer rühmen können und durch Euch als untadeliges Mittelglied hindurch uns anschließen an dieselbe glorreiche Reihe." Das Ausland selbst beschwört Euch. Denn es hat seine Bildung, seine Religion von Euch erhalten. Und es glaubt noch an "die großen Verheißungen eines Reiches des Rechts, der Vernunft und der Wahrheit an das Menschengeschlecht". Die ganze neuere Menschheit, die Weisen und Guten aller Zeiten beschwören Euch: erhaltet Euch um des wahren Zieles des Erden-Der göttliche Weltplan selbst beschwört Euch. lebens willen. seine Ehre und sein Dasein zu retten. Ihr seid unter allen neueren Böltern diejenigen, in denen der "Reim der menschlichen Bervollkommnung" am entschiedensten liegt. Rein anderes Bolk, das die neue Bildung übernehmen könnte, außer der deutschen Nation. "Wenn Ihr vergeht, so versinkt die ganze Menschheit mit ohne Hoffnung einer einstigen Wiederherstellung."

5. Beschluß. Über diese Worte ist ein Jahrhundert hin= gegangen. Und doch klingen sie heute so neu und lebendig, als wären sie eben erst gedacht. Denn immer noch ringt das Bolk der Deutschen um sein Dasein, so wie es vor hundert Jahren ge= rungen und wie kein zweites Bolk der Welt jemals gerungen hat.

Möchte man nicht wünschen, daß Fichtes Worte niemals veralten! Denn was ist es denn, was das Bolt der Deutschen so machtvoll emporwachsen ließ, daß es heute standzuhalten vermag der herantosenden Woge sämtlicher Bölker des Erdballs und selbst der erbärmlichste unter unseren Feinden in Staunen und Bewunderung versinkt vor Deutschlands Gröke? 3st es nicht dies, daß es seit undenklichen Zeiten ununterbrochen hat kämpfen müssen um sein elementarstes Recht, zu sein und zu atmen? War es nicht der Rampf, der die edelsten Rräfte seines Geistes und Gemüts lebendig machte, heut wie vor alters, der den deutschen Glauben geformt und den deutschen Erfindungsgeist geweckt, das unauslöschliche Freiheitsstreben im deutschen Serzen, seine Begeisterungsfähigkeit und Aufopferungsfreude, wie Fichte zeigt? War es nicht der Rampf, der den preußischen Militarismus gebar so gut wie die ewige Lebendigkeit der Idee im deutschen Denken, und unser Volk erhoben zum rastlos vorwärtsstürmenden Bahnbrecher des Menschheitsfortschritts auf allen Gebieten des niederen und höheren Lebens; dieser unablässig wogende Rampf gegen ränkevolle und heimtückische Nachbarn, in deren Mitte zu wohnen ein einzigartiges Schickal ihm gewiesen und die von allen Seiten an seinem Frieden zerren? War es nicht der Rampf, der das Beste des deutschen Gemüts bewahrte vor der frühen Verderbnis des westeuropäischen Genuhmenschentums in Politik und Moral, das restlose, mühevolle Wirken und Schaffen um die Güter der irdischen Welt und den Ertrag der Scholle, der dem Deutschen nicht von selbst in den Schok reift wie den gludlichen Bewohnern südlicher Himmelsstriche, dieser Rampf, der die Pflichtethik Rants schuf, die uns allen wie ein Naturgewachsenes

im Blute stedt, und die tiefgründige Weisheit Fichtes, daß nicht Glückseligkeit, sondern nur Glückwürdigkeit den Sinn ausmache unseres Erdenwallens; — — dieser ewige, große, bildende und prägende Rampf gegen die Natur und den seit Jahrtausenden wider uns wehenden Sturm des allgemeinen Völkergrolles, der die deutsche Eiche ihre Wurzeln immer fester und tiefer schlagen fieß, ihre Aste immer breiter und trotziger sich ausbreiten, ihre Rrone immer stolzer sich erheben?

Es wird eine Zeit kommen, da dieses uralt=heilige Ringen des Deutschtums wider eine feindliche Welt zu Ende ging und das deutsche Schwert als eine durch nichts mehr zu erschütternde Macht über dem europäischen Frieden und Fortschritt waltet. Und dieser Tag ist vielleicht nicht mehr gar fern. Der Rampf ums Dasein, der das deutsche Wesen geformt, wird dann nicht mehr als ein unerbittlicher Lehrmeister hinter uns stehen, seine Rute schwingend. Der wichtigste Ansporn unserer Sittlichkeit, unserer Kraft und unseres Glaubens wird verstummt sein. Möge dann auf den Frieden nicht der Niedergang folgen, wie es so oft das Schicksal großer Reiche war. Möge die Schulung, die das Deutschtum in einer langen gefahrenreichen Geschichte emp= fangen, ernst, tief und nachhaltig genug gewesen sein, um ihm den Grundzug seines Wesens, das unauslöschliche Streben nach Höherem, den Idealismus der Selbstvervollkommnung für alle und selbst goldene Zeitalter seiner Zufunft zu bewahren.

Damit das gottentsprungene Soll, das Gesicht aus der Geisterwelt, das ihm seine edelsten Denker gedeutet, nie von seiner Bahn verschwinde. Damit auch die Völker, deren Ver= blendung sich heute empört wider die "Deutsche Gesahr", eines Tages den wahren Frieden mit uns finden, der da heiht Ge= meinsamkeit des Strebens und Fortwandelns auf der Straße, die der heilige Geist der Menschheit zu gehen entschlossen ist. Und damit die irdische Humanität endlich derjenigen Stufe ihrer Vollkommenheit entgegenreise, auf der sie des Kampfes, dieses niedersten und brutalsten Erziehers, zu ihrer Selbstweredelung nicht mehr bedarf, sondern aus reiner Geistigkeit fort und immerfort sich gestalte zu dem, was die Dichter und Denker alter und neuer Zeiten für sie erhofft. Dann erst ist sie nicht mehr bloßes Naturprodukt, sondern Vernunstwesen, das seine Zustände mit Freiheit bestimmt. Dann erst ist der Traum Fichtes erfüllt. Dann erst ist herausgetreten das Reich Gottes und seine Araft und seine Herrlichkeit.

336



# Anmerkungen.

Die folgenden Zahlen beziehen sich, falls nichts anderes bemerkt ift, auf die erste, achtbändige Gesamtausgabe der Fichteschen Werke (Berlin 1845), können aber auch in der sechsbändigen Ausgabe von Friz Medicus (Leipzig, Feliz Meiner, 1911—12) nachgeschen werden, die die Seiten der Originalausgabe vermerkt (genaue Inhaltsübersicht dieser am Schlusse Buches).

Fichtes Nachgelassene Schriften (3 Bbe., Berlin 1834) sind zitiert als: R. C. I usw.

J. G. Fichtes Leben und literarischer Briefwechsel, herg. von J. H. Fichte (2 18be., 1830) ift zitiert als: Leben I usw.

#### 1. Buch. Die philojophijchen Grundlagen ber Sichteichen Erzichungslehre.

I. Rapitel. Fichtes Persönlichteit. 1 Leben I, 119. 22m 6. Dez. 1790. Leben 1, 94. Derjelbe Gedanke an Achelis I, 108. 3 An Joh. Rahn am 5. Sept. 1790. Leben I, 82. \* Leben I, 442 ff. \* Burüdforderung ber Dentfreiheit, VI, 9. \* Leben I, 436. 7 Leben I, 146. \* Rückerinnerungen V, 372. \* Anti-Ricolai VIII, 14, 72 f., 75. Dazu Leben I, 114. 10 Bgl. Ernft Bergmann, Ernft Blatner u. d. Runftphilosophie d. 18. Jahrh. 1913. S. 65 f. 11 Leben I, 227. 18 Mm 29. Nov. 1794. Goethe-Sahrbuch, 2d. 15 (1894). 18 Bergmann, S. 255, Platners Berhältnis zum Augustenburger. 14 Publiziert von 28. Rabit. Kantstudien 1901. <sup>16</sup> Leben I, 73. Dazu an Tobler am 1. Aug. 1790. Rantftub. 1901. 17 Rantftub. VI, 135 f. 18 Leben I, 27 ff. 19 Rantftub. VI, 185 f. Am 26. Nov. 1787. "In ber Bittichrift an Burgsborf. Leben I, 28. <sup>21</sup> Leben I, 60. <sup>22</sup> V, 1 f. <sup>23</sup> Leben I, 107. <sup>24</sup> Leben I, 60. <sup>25</sup> Rantflud. 1901. S. 202. \* Leben I, 55, 47, 49 u. jonft. \* Leben I, 42 \* 1793. Leben I, 154. \* Am 5. Sept. 1790. Leben I, 82. Ebenjo Beinhold, Briefe, 1862, S. 20. 20 An Achelis. Leben I, 108. 21 Leben I, 87. 22 Leben I, 83. 22 Am 1. Marz 1790. Leben I, 101. 34 Leben I, 90. 35 Leben I, 109. 34 Leben I, 83. 39 In Johanna am 5. März 1793. Leben I, 146. \* 3m. herm. Fichte, Leben Fichtes. Borrede. <sup>40</sup> Leben I, 56. <sup>41</sup> Ebenda. <sup>42</sup> Leben I, 179. <sup>43</sup> Leben I, 228. <sup>44</sup> I, 220 f. 45 Leben I, 55. 49 Leben I, 83, 84. 47 Kantitudien 1901, S. 198. 49 Leben I, 220 ff. "Leben und Birten A. v. Feuerbachs 1852. I, 51ff. "Leben I, 425. <sup>50</sup> Goethe, Lag- u. Jahreshefte. <sup>51</sup> Kar. Herder 1799 an Rnebel. Rnebel3 liter. Rachlag, her. v. Barnhagen II, 325. 52 Leben II, 203ff. 59 Leben II, 376 f. 54 Am 5. März 1793. Leben I, 149. 55 Stimme eines Arttifers über Fichte und sein Berfahren gegen die Kantianer. D. D. 1799. von D. R. Rinf-hannover. "Ebenda S. 131. "Bal. meine beiden Abhandlungen in den "Rantftudien" 1915: "Fichte in Jena" und "Fichte und Goethe". Bergmann, Sichte. 22

#### Anmertungen.

<sup>87</sup> An Johanna am 28. Oft. 1709. Leben I, 326. <sup>48</sup> An Johanna am 5. Nov 1799. Leben I, 331. <sup>50</sup> V, 560 ff. <sup>40</sup> Forberg 1794. Leben I, 219. <sup>41</sup> Leben I, 27 ff. <sup>43</sup> An Gotthelf F., Weinhold 19. <sup>43</sup> Leben I, 32 f. <sup>44</sup> Anntstudien VI, 193 ff. von W. Kabiş publiziert. Leben I, 23. <sup>45</sup> Leben I, 149. <sup>45</sup> Leben I, 213. <sup>47</sup> Leben I, 261. <sup>48</sup> Jacobis Briefwechjel II, 287. <sup>49</sup> Leben I, 118 ff. <sup>19</sup> Franzöj. Revol. VI, 153. <sup>11</sup> Kantstudien, 1901. S. 190 ff. <sup>12</sup> Bergmann, Ernst VI, S. 261 ff. <sup>13</sup> Euphorion XVII, 48—55 u. 298—306. <sup>14</sup> Fiedler, vgl. Kantstudien I, 901. <sup>15</sup> Leben I, 94.

- II. Rapitel. Erfte Orientierung an Rant und Rouffeau. <sup>1</sup> Beiträge gur Berichtigung ber Urteile bes Publitums über bie französische Revolution. VI, 39, 45. <sup>3</sup> VI, 67. <sup>3</sup> VI, 92. <sup>4</sup> VI, 72. <sup>5</sup> VI, 71. <sup>6</sup> VI, 89. <sup>7</sup> VI, 92. <sup>a</sup> VI, 99. <sup>6</sup> VI, 68. <sup>1a</sup> VI, 102. <sup>11</sup> VI, 104. <sup>13</sup> VI, 72. <sup>13</sup> VI, 7. <sup>14</sup> VI, 23, 14. <sup>15</sup> VI, 16. <sup>16</sup> VI, 160. <sup>17</sup> VI, 104. <sup>13</sup> Borlejungen über bie Bestimmung bes Gelehrten, VI, 333. <sup>16</sup> VI, 293. <sup>26</sup> VI, 336, 340. <sup>21</sup> VI, 337. <sup>28</sup> VI, 344. <sup>28</sup> VI, 345. <sup>24</sup> VI, 342. <sup>26</sup> VI, 336. <sup>26</sup> VI, 293. <sup>27</sup> VI, 297, 314. <sup>26</sup> VI, 307, 309. <sup>31</sup> VI, 311. <sup>28</sup> VI, 306. <sup>28</sup> VI, 319. <sup>24</sup> VI, 315. <sup>26</sup> VI, 318. <sup>26</sup> VI, 321. <sup>37</sup> VI, 316. <sup>36</sup> über bie Bürbe bes Menichen, VI, 412 ff. <sup>36</sup> VI, 414.
- III. Kapitel. Die ibealistische Umwertung aller Werte. <sup>1</sup> Leben, I, 24. <sup>2</sup>Erste Einleitung in die Bissen und gestehen I, 420. <sup>3</sup>An Johanna Rahn am 5. Sept. 1790. Leben, I, 82. <sup>4</sup>An Kant im Juli 1791. Leben, II, 144. <sup>5</sup>An Kant am 12. Mai 1793. <sup>6</sup>An Kant, Sommer 1794. Leben, II, 157. <sup>7</sup>An Reinhold am 18. Juli 1800. Bgl. auch Fichte an Jacobi am 31. März 1804: "Kant selbst fann man nie fassen, in dem, was er sagt, sondern nur in dem, was er nicht sagt, wohl gar, wenn andere es sagten, widerstritt." <sup>9</sup>Am 6. Oktober 1793. <sup>9</sup>Kant an Fichte, herbst 1797, Leben, II, 159. <sup>10</sup>Sonnenklarer Bericht II, 333 f. <sup>11</sup> Bgl. "Reden", VII, S. 319. <sup>13</sup>I, 425 f., 434. <sup>13</sup>507 f. <sup>14</sup> V, 345. <sup>15</sup>So auch V, 385 "Aus einem Brivatschreiben", Januar 1800. <sup>19</sup>Appellation, V, 196. <sup>17</sup> V, 345. <sup>14</sup> V, 348. <sup>16</sup> V, 350. <sup>26</sup> V, 369. <sup>21</sup>Appellation V, 236 fi. <sup>22</sup> V, 235 f. <sup>28</sup> V, 230.
- IV. Kapitel. Der Beg ber Menschheit. <sup>1</sup>Grundzüge bes gegenwärtigen Beitalters VII, 6, 15, 17. <sup>3</sup>VII, 17. <sup>3</sup>VII, 8—11. <sup>4</sup>VII, 12. <sup>5</sup>VII, 11.
   <sup>4</sup>VII, 13. <sup>7</sup>VII, 20. <sup>4</sup>VII, 33 ff. <sup>4</sup>VII, 133. <sup>10</sup>VII, 129—142. <sup>11</sup>VII, 131 f.
   <sup>12</sup>VII, 239 ff. <sup>13</sup>VII, 240. <sup>14</sup>VII, 243. <sup>15</sup>VII, 245 f. <sup>16</sup>VII, 250. <sup>17</sup>VII, 252.

#### 2. Buch. Die alte und bie neue Menschheit.

I. Kapitel. Die Kritit des Auftlärungszeitalters. <sup>1</sup> Religionslehre V, 530 f. <sup>3</sup>Beft. bes Gelehrten 1794, VI, 344. <sup>3</sup>Grundzüge, VII, 5. <sup>4</sup>VII, 13, <sup>4</sup>VII, 21. <sup>6</sup>VII, 350 ff. <sup>7</sup>VII, 359 f. <sup>9</sup>VII, 54. <sup>9</sup>VII, 28 f. <sup>16</sup>VII, 29. <sup>13</sup>V, 554. <sup>13</sup>Aus einem Brivatschreiben, Januar 1800. Bhil. Journ. V, 383 ff. <sup>13</sup>VII, 70, 112 f. <sup>14</sup> Leben II, 338 ff. Bor allem Fichte an Schelling.

#### Anmerfungen.

am 31. Mai 1801. <sup>16</sup> VII, 115—117. <sup>16</sup> VII, 124—126. <sup>17</sup> VII, 71 f. <sup>18</sup> VII, 105. <sup>19</sup> VII, 72—74. <sup>20</sup> VII, 75 f. <sup>11</sup> VII, 79—81. <sup>22</sup> VII, 82—86. <sup>23</sup> Friebrich Ricolais Leben VIII, 1—93. <sup>24</sup> R. Deut. Bibl. 56. Bb. 2. Et. <sup>25</sup> VIII, 7. <sup>24</sup> VIII, 58. <sup>37</sup> VIII, 10. <sup>26</sup> VIII, 13. <sup>25</sup> VIII, 50 f. <sup>20</sup> Ernft Bergmann, Die Gatiren be3 herrn Maighine, Leipzig 1913. <sup>31</sup> Heligionslehre V, 425. <sup>32</sup> Grundzüge VII, 65—69. <sup>32</sup> VII, 24 f. <sup>34</sup> VII, 69. <sup>25</sup> VII, 24 ff. <sup>34</sup> VII, 69. <sup>45</sup> VII, 24 ff. <sup>34</sup> VII, 69. <sup>45</sup> VII, 24 ff. <sup>34</sup> VII, 69. <sup>45</sup> VII, 24 ff. <sup>41</sup> V, 493, 499. <sup>42</sup> V, 504. <sup>43</sup> V, 500. <sup>44</sup> VII, 214. <sup>45</sup> VII, 227 ff. <sup>41</sup> V, 493, <sup>49</sup> VII, 227 ff. <sup>45</sup> VII, 228—231. <sup>40</sup> V, 208. <sup>50</sup> V, 216. <sup>51</sup> V, 188. <sup>52</sup> V, 217. <sup>53</sup> VII, 218. <sup>54</sup> VII, 220 f. <sup>55</sup> VII, 230. <sup>46</sup> Eo auch Grundzüge VII, 31, 44, 54. <sup>57</sup> V, 515. <sup>56</sup> V, 519 ff. <sup>56</sup> V, 424 ff., 553 ff. <sup>40</sup> V, 560 ff. <sup>41</sup> V, 564. <sup>43</sup> VII, 264. <sup>43</sup> VII, 270. <sup>44</sup> VII, 272. <sup>45</sup> VII, 309. <sup>44</sup> Pileiel, 37, 1—10.

- II. Kapitel. Der Ibealmenich ber Butunft. <sup>1</sup> Grundzüge VII, 279. <sup>\*</sup>VII, 55 ff. <sup>3</sup>VII, 119. <sup>4</sup>VII, 37, 70. <sup>5</sup>VII, 41 ff. <sup>6</sup>VII, 70. <sup>7</sup>VII, 62, 63.
  <sup>6</sup>VII, 214. <sup>6</sup>VII, 217. <sup>16</sup> Religionslehre V, 467, 501 ff., 516. <sup>11</sup> Rückerinnerungen, Antworten, Fragen 1799. V, 337. <sup>12</sup>V, 518. <sup>13</sup>V, 505. <sup>14</sup>V, 518. <sup>15</sup>V, 469 f., 507 ff. <sup>16</sup>V, 524 ff. <sup>17</sup>V, 530-537. <sup>16</sup>VII, 59. <sup>15</sup>VII, 143 ff. <sup>26</sup>VII, 154-156. <sup>21</sup>VII, 156 ff. <sup>22</sup>VII, 378 ff. <sup>22</sup>VII, 384. <sup>24</sup> über bas Wefen bes Gelehrten, 1805 VI, 420 ff.
- III. Rapitef. Das Jbeal bes Gelehrten. <sup>1</sup>V, 472. <sup>2</sup>VII, 60. <sup>8</sup>VII, 105-111. <sup>4</sup> Über bie Bestimmung bes Gelehrten, VI, 336. <sup>6</sup>VI, 299 f. <sup>6</sup>VI, 310. <sup>7</sup>VI, 315. <sup>6</sup>VI, 311. <sup>9</sup>VI, 315 f. <sup>10</sup>VI, 327 ff. <sup>11</sup>VI, 330. <sup>12</sup>VI, 332 ff. <sup>13</sup>VI, 300. <sup>14</sup>VI, 344 f. <sup>15</sup>VI, 361 ff. <sup>16</sup>VI, 366. <sup>17</sup>VI, 412. <sup>15</sup>VI, 419. <sup>15</sup>VI, 384, 394. <sup>20</sup>VI, 406. <sup>21</sup>VI, 377. <sup>23</sup>VI, 354. <sup>23</sup>VI, 352. <sup>24</sup>VI, 415 f. <sup>26</sup>VI, 416, 429. <sup>27</sup>VI, 435. <sup>26</sup>VI, 355. <sup>25</sup>VI, 446. <sup>30</sup>Radg. Werte III, 156 f. <sup>31</sup>R. W. III, 148 f. <sup>26</sup>R. W. W. 11, 152. <sup>24</sup>R. 28. III, 165. <sup>35</sup>R. 28. III, 162 f. <sup>26</sup>R. 28. III, 168. <sup>26</sup>R. 28. III, 172 f. <sup>26</sup>R. 28. III, 167 f. <sup>40</sup>R. 28. III, 180, 182, 192.
- IV. Rapitel. Der religiöfe Menjch ber Julunft. <sup>1</sup> Appellation, V, 203.
  <sup>2</sup>V, 209. <sup>3</sup>V, 206. <sup>4</sup>V, 209. <sup>5</sup>VII, 231. <sup>6</sup>V, 359. <sup>7</sup>V, 364.
  <sup>3</sup>V, 359. <sup>6</sup>V, 209. <sup>10</sup>V, 366. <sup>11</sup> Aus einem Brivatfchreiben, Januar 1800. <sup>3</sup>Bhil. Journ. V, 388 ff. <sup>12</sup>V, 387. <sup>13</sup>V, 394. <sup>14</sup>V, 396.
  <sup>15</sup>V, 210. <sup>16</sup>V, 185. <sup>17</sup>V, 212. <sup>18</sup>V, 224. <sup>19</sup>V, 209. <sup>16</sup>VII, 231 ff. <sup>21</sup>VII, 236. <sup>22</sup>VII, 98 ff. <sup>23</sup>VII, 97-105. <sup>24</sup>VIII, 105. <sup>25</sup>VIII, 74. <sup>25</sup>Aus einem Brivatfchreiben, Januar 1800. <sup>3</sup>Bhil. Journ. V, 387. <sup>27</sup> Rüderinnerungen, Antworten, Fragen, 1799. V, 371. <sup>26</sup>V, 476 ff. <sup>26</sup>V, 483-491. <sup>30</sup>Auw. <sup>3</sup>. [el. Leben, V, 470 u. f. <sup>31</sup>V, 492. <sup>26</sup>V, 507 ff. <sup>35</sup>V, 438-460. <sup>24</sup>V, 452 ff. <sup>35</sup>V, 458. <sup>36</sup>V, 539. <sup>57</sup>V, 543. <sup>36</sup>V, 402. <sup>36</sup>V, 402, 407. <sup>46</sup>V, 407 ff. <sup>41</sup>V, 410 ff. <sup>42</sup>V, 418. <sup>44</sup>V, 424. <sup>46</sup>V, 547. <sup>46</sup>V, 471.

22\*

#### Anmertungen.

#### 3. Buch. Sichtes Erzichnugslehre.

- I. Rapitel. Die beutsche Nationalerziehung. <sup>1</sup> Reben VII, 266. <sup>3</sup> VII, 265 ff. <sup>3</sup> VII, 307. <sup>4</sup> VII, 398 ff. <sup>5</sup> VII, 428 ff. <sup>6</sup> VII, 434. <sup>7</sup> VII, 432. <sup>6</sup> "Batriotische Dialoge" von 1807 (273). <sup>6</sup> VII, 436. <sup>16</sup> VII, 440. <sup>11</sup> VII, 442 f. <sup>13</sup> VII, 435 f. <sup>13</sup> VII, 433. <sup>14</sup> VII, 481 ff. <sup>15</sup> Rachiel. Werte III, 170 ff. <sup>16</sup> R. 28. III, 174. <sup>17</sup> VII, 80. <sup>16</sup> VII, 79-81. <sup>15</sup> VII, 103. <sup>26</sup> V, 224 f.
- II. Rapitel. Besen und Organisation ber Boltverziehung. 1 Reden an die deutsche Nation VII, 275. \* VII, 283. \* VII, 282. • VII, \* VII, 281. • VII, 285 ff. \* VII, 289 f. • VII, 308. • VII, 296. 1. VII, 301 ff. 11 VII, 306. 12 VII, 400. 18 Batriot. Dialoge, 296. Rachgel. Berte III, 268 f. 14 R. B. III, 272. 18 VII, 404 f. 18 2. Buch, Reclam, S. 184. 17 R. 28. III 268 f. 18 VII, 404 f. 19 R. 28. III, 269. <sup>26</sup> VII, 407. <sup>21</sup> Reclam, S. 68 f. <sup>26</sup> VII, 405. <sup>25</sup> VII, 403. <sup>24</sup> VII, 412. \* 98. 98. III, 248 ff. \* VII, 258. \* "Patriot. Dialoge" von 1807, R. G. III, 265. \* Reclam G. 190. \* "Patriot. Dial." von 1807, R. G. III, S. 260. \* Emil, Reclam, S. 202. \* S. 217. \* 3. Buch, S. 291 (Reclam). \* S. 371. \* S. 292. \* S. 246, 253. \* Emil, S. 250. <sup>37</sup> Reben VII, 411. <sup>36</sup> VII, 407 f. <sup>36</sup> R. 28. II, 271. <sup>40</sup> VII, 411. <sup>41</sup> VII, 404. 4 92. 98. II, 271. 4 VII, 410. 4 VII, 413. 4 VII, 411. 4 VII, 413 f. 47 VII, 417. 48 VII, 418. 49 VII, 379. 50 VII, 291 f. 51 VII, 294. <sup>55</sup> V, 370 ff. <sup>54</sup> VII, 297 f. <sup>55</sup> VII, 308. <sup>54</sup> VII, 299. ₩ V, 369 ff. <sup>57</sup> VII, 248. <sup>56</sup> VII, 407, 420. <sup>59</sup> VII, 422. <sup>60</sup> VII, 423 j.
- III. Rapitel. Die Gelehrtenerzichung. <sup>1</sup> Borlefungen über bas Weien bes Gelehrten, 1805, VI, 373. <sup>2</sup> VI, 377. <sup>3</sup> Borlefungen über bie Bestimmung bes Gelehrten von 1811, Rachgel. Werte III, 179 ff. <sup>4</sup> R. 28. III, 185 f. <sup>5</sup> R. 28. III, 198. <sup>8</sup> R. 28. III, 197. <sup>7</sup> VI, 381. <sup>9</sup> VI, 386, 394. <sup>9</sup> VI, 395 f. <sup>10</sup> VI, 402 f. <sup>11</sup> 1811. <sup>13</sup> VI, 408. <sup>13</sup> VI, 410. <sup>14</sup> 457 ff. <sup>15</sup> Geben u. titer. Briefw. II, 122 fj. <sup>16</sup> 470. <sup>17</sup> 455. <sup>19</sup> 463. <sup>19</sup> 476. <sup>20</sup> Über b. 28 eigen b. Gelehrten, 1805. VI, 413. <sup>21</sup> VI, 417. <sup>22</sup> R. 28. III, 198 f. <sup>23</sup> VII, 426. <sup>26</sup> R. 28. III, 275 ff. <sup>25</sup> VIII, 95 ff. <sup>26</sup> 453 fj. <sup>26</sup> VIII, 100 f. <sup>26</sup> VIII, 105 f. <sup>26</sup> R. 28. III, 278. <sup>26</sup> R. 28. III, 279 f. <sup>26</sup> VIII, 113 f., 185 ff. <sup>28</sup> VIII, 111. <sup>24</sup> VIII, 143 ff. <sup>26</sup> VIII, 113 f.
- IV. Rapitel. Der Beruf bes Deutschums zur Menschheitserziehung.
  <sup>1</sup> Reben an die beutsche Nation, VII, 311 f. <sup>3</sup> VII, 316 f <sup>3</sup> VII, 339.
  <sup>4</sup> VII, 319 f. <sup>5</sup> VII, 320. <sup>7</sup> VII, 321 f. <sup>6</sup> VII, 330 f. <sup>9</sup> VII, 334.
  <sup>10</sup> VII, 337 ff. <sup>11</sup> VII, 340. <sup>12</sup> VII, 344 ff. <sup>13</sup> VII, 350. <sup>14</sup> VII, 355 ff.
  <sup>15</sup> VII, 402. <sup>16</sup> N. 29. III, 267. <sup>17</sup> VII, 354. <sup>16</sup> VII, 359 ff. <sup>19</sup> VII, 369 ff. <sup>29</sup> VII, 359. <sup>21</sup> VII, 378 ff. <sup>29</sup> VII, 393, 396 f. <sup>29</sup> VII, 378 ff.
  <sup>26</sup> VII, 395. <sup>26</sup> VII, 266. <sup>26</sup> VII, 446 ff.

Bom gleichen Berfasser erschienen:

- Die ethischen Probleme in den Ingendschriften der Jungbeutschen. 131 S. Leipzig 1906.
- Die Begründung der deutschen Äfthetik durch A. G. Baumgarten und G. Fr. Meier. Mit einem Anhang: G. Fr. Meiers ungedruckte Briefe. 273 S. Leipzig 1911.
- Die Philosophie Guyans. 144 S. Leipzig 1912.
- Die Satiren des Herrn Maschine. Ein Beitrag zur Philo= sophie= und Aulturgeschichte des 18. Jahrhunderts. Mit einem Bildnis La Mettries. 104 S. Leipzig 1913.
- Ernst Platner und die Kunstphilosophie des 18. Jahrhunderts. Nach ungedruckten Quellen dargestellt. Im Anhang: Platners Briefwechsel mit dem Herzog von Augustenburg über die Kantische Philosophie u. a. 349 S. Leipzig 1913.
- Seschichte der Afthetit und Runstphilosophie. Ein Forschungsbericht. 40 S. Leipzig 1914.
- Fichte über Gott und Unfterblichteit. Nach einer Rolleg= nachschrift von 1795. 33 S. Berlin 1914. (Ergänzungshefte der "Kantstudien", Nr. 33.)
- Die weltgeschichtliche Mission der deutschen Bildung. Ariegsvorlesungen, gehalten an der Universität Leipzig. 59 S. Gotha 1915.
- Lamettriana. The satires of Mr. Machine. Collected and edited with a historical introduction. 210 S. London and Chicago 1915.

Deutsche Führer zur Sumanität. Leipzig 1915.

+ Verlag von Selix Meiner in Leipzig. +

Bom Verfaffer des vorliegenden Buches erscheint gleichzeitig:

# Deutsche Sührer zur Humanität.

R. 1.–

In drei Vorlefungen, die an der Universität Leipzig gehalten wurden, wird hier das Wefentliche dessen, was die Führer des deutschen Rlassizismus und Idealismus (Rant, Fichte, Sölderlin; Schiller, Goethe, Sumboldt; Lessing, Serder) zur Frage der Bildung und Erziehung idealen Menschentums gedacht und geschrieden haben, knapp zusammengespät. Ju einer Jeit, wo die sittliche Reinheit des deutschen Rulturwillens von der ganzen Welt in Zweifel gezogen wird, dürste dieser Sinweis auf das Beste, was der deutsche Bildungsgedante aus sich herausgestellt, gar manchem inneren Salt und Stüße gewähren.

Soethes Philosophie aus feinen Berten. Hrsg. v. R. Sevnacher. M. 3.60, geb. M. 4.—, in Geschentband M. 5.—.

Els ich diejes Buch las, in einem, was man sonft nur von da und dort sich aufammenholen und sich seiber gurechtonstruieren muß, so Zug um Zug dom Urquell trant – da fam es auch über mich immer wieder wie ein Erfchrecken und Erschauern. Und mir war's als wieder etwas ganz Reues, als fädte ich's zum ersten Rale erfunden und endect und noch nie gehört: Goethes Philosophie bedeutet wirklich und wahrhaftig etwas ganz Reues.

Julius part im "Tag".

fumboldts philofophifche Schriften. Brsg. v. 3. Schubert. M. 3.40, geb. M. 4.-.

Sumboldts Befcaftigung mit unferen Riaffitern, fein tiefes Eingeben auf ihre bichterifcen Blane und Gebanten, feine Beurteilung ihrer Berte, fein gentaler ftaatsmännischer Bild, ber bas politische Bermächnis eines Stein in feinem Reffort der Berwirflichung entgegenführt, vor allem feine unfterblichg Reflung, die Gründung der Berliner Universität im Jahre 1810, alles dies zeugt von einem berrlich in die Tat des Sedens überjesten Joealismus und macht leinen Urheber über alle von Hach und Beruf begrenzten Begriffe hinweg zum "Philosophen der Humanität". Der Tag.

Herders Philosophie. Hrsg. v. Horft Stephan. M. 3.60, geb. M. 4.20.

Chillers philosoph. Chriften und Gedichte. Srsg. v. C. Rühnemann. M. 4.50, geb. M. 5.20.

Richts vielleicht fest uns heute an diefen Schriften Schillers mehr in Erflaunen als die enge und unlösliche Bertnühpfung, in der hier Afthetit und Ethit miteinander ftehen. Rur in fortmährender gegenseltiger Beleuchtung und Rlärung löfen fich die Probleme, die auf diefen beiden Bebieten auflauchen.

Chriftliche Belt.

Leffings Philosophie. Brsg. v. DaulLoren & M.4.50, geb. M.5.20.

# Der Humanitätsgedanke. Betrachtungen zur Beförderung der Sumanität

### Bon Walter Rinkel

Brofeffor in Gießen.

Preis fartoniert M. 2.50.

Berliner Lageblatt. Bon besonderer Bedeutung icheinen uns die ichwungvollen Borte fiber die Schönfeit als Boten ber humanität. Das lleine Bert birtet fo viel Anzeuug und Belefrung, es jeigt fo viel philosophichen Einn und echtes Geflähl, es liegt darin fo viel werbende Araft für den wahren Idealismus, das man ihm getroft gabireiche Befer wünichen darf.

#### Verlag von Selix Meiner in Leipzig. ٠ ٠

### Ein neuaufgefundenes Wert Sichtes!

In ber Mebicusschen Fichteausgabe nicht enthalten.

# Ideen über Gott und Unsterblichkeit.

3mei verschollene religionsphilosophische Vorlesungen aus der Zeit vor dem Atheismusstreit.

Mit ausflihrlicher Einleitung herausgegeben von

# **Friedrich Büchsel** Privatbozent der Theologie in Balle.

1914. 56 G. Dreis M. 2.-.

Ein Schüler Fichtes, ein wahrheitsliebender Schulmeister, hatte die Vorlefungsnachschichtit unter dem umftändlichen Litel "Etwas von dem Prosesson eine Rollegien die Pslauzichule vom den Philosophen vor "dem Vorwurf zu retten, als wenn seine Rollegien die Pslauzichule des Utheismus und der Irreligion wären". Die äußere Form der Veröffentlichung war wohl verantwortlich dassur, wie die Schuler für der Attheismustikteratur undeachtet blieb und die meisten Eremplare zugrunde gingen. In unseren Tagen der Weicherauferstebung Fichtes blieb schuler, wein auch den besten Fichteren unbefannt, bis ein Jufall the meisten and Lich brackte. fie wieder ans Licht brachte.

fie wieder ans Licht brachte. Es handelt sich um einen höchst wertvollen Fund, der Kunde gibt von einer bisher unbe-tannten Phase der Fichteichen Retigionsphilosophie und die Lück zwischen der "Kritit aller Offen-barung" und dem "Altbeismusstreit" ausfällt. Mit gutem Grund konnte sich Ficher bei feiner Verteidigung auf die Vorleiungen berufen. In den "Zbeen über Gott" verwirft er alle Oog-matit und Ontologie. Der Gottesglaube ist nur aus der moralischen Gesinnung abzuleiten. Der moralische Mensch, der Serr über seinen Willen ist, hängt nicht von bloßer Willit ab, sondern muß dem Sittengeset solgen. Terflich ist die Ossimitet, ader Religion, die hier noch angessicht feit "Die Religion ist ein Stärlungsmittet, ader kein Allagsgeschäft; sie ist auch teine Pflicht, sondern sie gibt Trost, Stärte und Kraft zur Pflicht; seine Pflicht von Serzen tun, ist die wahre Religion, der einzige Gottesdienst.

## Sichte, der Mann,

ber Baterlandstünder und große Erzieher ift unferem Bolke erfreulicherweise fcon in den lestdergangenen Friedensjahren immer näher getreten. heute, wo Deutschland wiederum den "wahrhaften Kriege au flühren bat um Selbsschauptung, Freiheit und Beltgeltung, ift es uns Behürfnis, uns näher mit dem ereignisreichen Leben diefer begeisternden Personlich-teit au beichäftigen, aumal da die Bechelwirtungen awischen Leben nicher beilofophie bei Fichte fo start waren wie bei taum einem anderen Philosophen. Daher ift die Einzelausgabe ber Einleitung auf grachen Geschenschabe Einleitung zur großen Fichteausgabe

# Sichtes Leben

Bon Srit Medicus

1914. VI, 176 Geiten. Mit Bildnis. M. 3.-, geb. M. 4.-,

bie zum erstenmal bas start verstreute Material über fein Leben fammelt und trittisch fichtet, im aggenwärtigen Zeitipuntt besonders willtommen. Iber fie urteilte ein berufener Sochlommen. Iber fie urteilte ein berufener Sochlommen im 20 gos: Alls Muster einer unbefangenen und freien Bürdigung, die bei aller Verebrung für den großen Nenichen und Benter sich bas Nech bes eigenen Urteils nicht nehmen lächt, tann die Einleitung" gelten, die Medicus jeiner Flichtausgabe vorangestellt hat. Sie ift eine tief-Bringende und eigenartige Urbeit von erbeblichem wijfenschaftlichem Bert, mit ber Medicus jein eigenes Buch über Fichte vom Jahre 1905 noch übertroffen bat. Die Biographie wird auch dem, ber die Literatur gut zu tennen glaubt, manches Neue sagen. Sie ist oller Anapp-beit das vollftänbigte und zuverläfigste Bild von Hickes Leben, das wir bestigen " und fie finder in ihrer herben Schlichter bie glücklichfte Form, in der blefer nicht immer liebenswürdige, aber fiets impojante Charafter darzuftellen ift. Ihr Inder beigen wird über wei fiber beigen, aber die Sie gehörtzu den wertvollften Gtücten ber gesamten Fichten literatur.

# Der Sinn der gegenwärtigen Kultur.

Ein philosophischer Versuch

pou

### Jonas Cohn.

Profeffor in Freiburg i. 3.

Preis M. 8.—, gebunden M. 9.—.

#### Inhalt:

### Der Mensch als einzelnes Ich. — Der Mensch in der Gemeinschaft. Der Mensch und die Welt. — Der Mensch und Gott.

Chriftliche Welt: Das tiefgrabende und doch verständlich geschriebene Buch nurchtzussinden. Die Kultur ist ihm nicht wesentlich eine zersesende Racht, sondern einstetes Schaffen, das immer neue Aufgaben und immer neue Lebensformen hervorbringt. Das Ringen um diese Aufgaben erzeugt die Lebensgemeinschaften, in denen jeder einzelne sich um einen überindividuellen Mittelpuntt von der Person zur Persönlichkeit aufbauen kann. Was dabei ist er de wachsende Bedeutung der nationalen Gemeinschaft gesagt wird, das ist gerade in unsern Tagen eindrucksvoll. Es wird durch die mein Belt, die uns mit dem Welttrieg aufgegangen ist, im wesentlichen bestätigt.

Beitschrift für den deutschen Unterricht: Es gibt wenige die ganze fo tief durchdringende und geistvoll beleuchtende, dabei philosophisch so tief gegründete Berte wie dieses Buch. Es ist ein erlebtes Buch, in dem sich die Bewegungen und Rämpse der Gegenwart spiegeln. Der geschichtliche Stoff ist der Anlasz zu einer Rulturphilosophie, die in den Gedanten der tritischen Philosophie ihre Grundlagen hat. In Lebensanschauung und Lebensführung reichen ihre Sätze hinein ... Riemand wird dem Buche ohne vielsache Förderung nahetreten. Es ist ein ben böchtigehaltvolle und bedeutende Leistung.

**Bossiger** Beitung: Wer heute den Welttrieg ganz erlebt, hat einen ihn felbst durchschüttelnden, vor seinem eigenen Bewußt werden erschreckenden Widerwillen gegen alles, was nach Flucht in ein Traumland ausssieht. Ein unerbittlicher Drang nach "Wahrheit" will hoch in uns. Der Schrei nach Wahrheit schwillt immer mächtiger an. Er hat seine spezissischen. Daß man in alte Schläuche neuen Moss füllen wird oder in neue Schläuche schal gewordenen alten Trant. Es droht die Uberstützung der Synthese nach einer Zeit dürr gewordener Analysis. Da ist geine der solltes Buch sehr hoch zu werten. Ein angeborener Steptizismus bewahrt sich gerade durch diesen Statu vor Verstandestälte, ebenso wie vor Vernunstüberschlagung, so daß der Leser, aus welchem Lager er an dieses Buch herantritt, niemals ganz sich selbst diringen, das Buch ist ihm zu religiös "wollend". Den religiös Borwärtsdrängenden retardiert es, macht ihn aufstässig gegen die schenbare Flugdehinderung. Für religiöse Verneiner und religiöse Beigaher somit ein schwerzhaftes Buch.

# J. G. Fichtes Werke in sechs Bänden.

Herausgegeben und eingeleitet von Fritz Medicus. Mit drei Bildnissen Fichtes. 4300 S. 8°. Der broschierte Band M. 7.—, in Halbfranz geb. M. 9.50, in Ganzleder kompl. M. 78.—.

# Aus den bisherigen Besprechungen:

Theologischer Literaturbericht. Die neue Fichteausgabe ist die Erfülung eines wirklichen Bedürfnisses. Die energische Durcharbeitung der kantischen Philosophie hat gezeigt, daß es notwendig ist, über Kant hinauszugehen. Das philosophische Interesse hat sich bereits den großen idealistischen Denkern zugewandt. So brauchten wir eine neue Fichte-Ausgabe. Denn die Ausgabe, die sein Sohn J. H. Fichte veranstaltet hat, ist kaum zu haben. Zudem ist sie aber überhaupt unzureichend. Ihr Text ist vielfach inkorrekt. Die neue Ausgabe, die keineswegs nur ein Abdruck der älteren ist, bedeutet einen erheblichen Fortschritt, da sie den Text sorgfältig nach den Originaldrucken verbessert. Hindernisse, die das Verständnis der Fichteschen Schriften grundlos erschwerten, sind so entfernt. Damit ist für das Studium Fichtes eine Vorarbeit von bleibendem Werte getan. Die neue Ausgabe bietet eine Auswahl der Werke Fichtes; es sind aber nur wenige Schriften und zwar solche von untergeordneter Bedeutung, die mehr biographischen als philosophischen Wert haben, übergangen. Die abgedruckten Schriften sind unverkürzt. Die Reihenfolge der Schriften ist im ganzen die chronologische. Die Paginierung der alten Ausgabe ist mit angegeben: Zitate nach dieser können auch in der neuen Ausgabe studium sehr erhöht. Die Ausstattung ist solide und gut, der Druck klar.

Logos 1912, Heit 1. Als Muster einer unbefangenen und freien Würdigung, die bei aller Verehrung für den großen Menschen und Denker sich das Recht des eigenen Urteils nicht nehmen läßt, kann die "Einleitung" gelten, die Medicus seiner Fichteausgabe vorangestellt hat. Sie ist eine tiefdringende und eigenartige Arbeit von erheblichem wissenschaftlichem Wert, mit der Medicus sein eigenes Buch über Fichte vom Jahre 1905 noch übertroffen hat. Die Biographie wird auch dem, der die Literatur gut zu kennen glaubt, manches Neue sagen. Sie ist bei aller Knappheit das vollständigste und zuverlässigste Bild von Fichtes Leben, das wir besitzen, und sie findet in ihrer herben Schlichtheit die glücklichste Form, in der dieser nicht immer liebenswürdige, aber stets imposante Charakter darzustellen ist. Ihr Inhalt geht weit über den einer bloßen "Einleitung" hinaus. Sie gehört zu den wertvollsten Stücken der gesamten Fichteliteratur.

# VERLAG VON FELIX MEINER IN LEIPZIG

### Inhalt der Fichte-Ausgabe

### Band L

Einleitung von Medicus. S. I.—CLXXX. — Versuch einer Kritik aller Offenbarung (1792). S. 1.—128. — Rezension des Aenesidemos (1794). S. 129.—154. — Über den Begriff der Wissenschaftslehre (1794). S. 155.—216. — Bestimmung des Gelehrten (1794). S. 217.—274. — Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre (1794). S. 275.—520. — Grundriß des Eigentümlichen der Wissenschaftslehre in Rücksicht auf das theoretische Vermögen (1795). S. 521.—603.

### Band IL

Grundlage des Naturrechts (1796). S. 1-390. — Das System der Sittenlehre (1798). S. 391 — 759.

### Band III.

Erste und zweite Einleitung in die Wissenschaftslehre (1797). S. 1-102. – Versuch einer neuen Darstellung der Wissenschaftslehre (1797). S. 103-118. – Die philosophischen Schriften zum Atheismusstreit (1798-1800). S. 119-260. – Die Bestimmung des Menschen (1800). S. 261-416. – Der geschlossene Handelsstaat (1800). S. 417-544. – Sonnenklarer Bericht an das größere Publikum über das eigentliche Wesen der neueren Philosophie (1801). S. 545-644. – Friedrich Nicolais Leben und sonderbare Meinungen (1801). S. 645-739.

### Band IV.

Darstellung der Wissenschaftslehre. Aus dem Jahre 1801. S. 1-64. – Die Wissenschaftslehre. Vorgetragen im Jahre 1804 (vgl. auch Bd. VI). S. 165-392. – Die Grundzüge des gegenwärtigen Zeitalters (1806). S. 392-648.

# VERLAG VON FELIX MEINER IN LEIPZIG

### Band V.

Über das Wesen des Gelehrten (1806). S. 1—102. — Anweisung zum seligen Leben (1806). S. 103—308. — Bericht über den Begriff der Wissenschaftslehre und die bisherigen Schicksale derselben (1806). S. 309—356. — Zu "Jacoby an Fichte" (1807). S. 357—364. — Reden an die deutsche Nation (1808). S. 365—610. — Die Wissenschaftslehre in ihrem allgemeinen Umriß (1810). S. 611—628. — 5 Vorlesungen über die Bestimmung des Gelehrten (1811). S. 629—692.

#### Band VL

System der Sittenlehre (1812). S. 1—118. — Über das Verhältnis der Logik zur Philosophie oder transzendentale Logik (1812). S. 119—416. — Die Staatslehre oder über das Verhältnis des Urstaates zum Vernunftreiche (1813). S. 417—625. — Nachtrag zur Wissenschaftslehre von 1804. S. 627—640. Gesamtregister. S. 641—680.

# Einzel-Ausgaben der Schriften Fichtes:

 Anweisung zum seligen Leben. Mit Einleitung von F. Medicus. XVIII. 205 S. . . M. 2.50, geb. M. 3.50
 Preußische Jahrbücher. Der Fichte dieser Vorlesungen ist der Eckhart des deutschen Idealismus. Hierin, in der eigentümlichen Verschmelzung spekulativen Hochgefühls und mystischer Gottinnigkeit, liegt die bleibende Größe dieser Schrift.

Atheismusstreit, Die philosoph. Schriften zum. M. Einleitg. von F. Medicus. XXXIII, 142 S. M. 2.—, geb. M. 2.60

Inhalt: Über den Grund unseres Glaubens an eine göttliche Weltregierung. S. 1—15. Forberg, Entwicklung des Begriffs der Religion. S. 17—32. — Fichte, Appellation an das Publikum über die ihm beigemessenen atheistischen Außerungen. Eine Schrift, die man erst zu lesen bittet, ehe man sie konfisziert. S. 33—80. — Fichte, Rückerinnerungen, Antworten, Fragen. Eine Schrift, die den Streitpunkt genau anzugeben bestimmt ist. S. 81—119. — Fichte, Aus einem Privatschreiben (im Januar 1800). S. 121—142.

# VERLAG VON FELIX MEINER IN LEIPZIG

Begriff der Wissenschaftslehre . M. 1.— Bericht, Sonnenklarer, über das eigentliche Wesen der neueren Philosophie. (Geb. M. 1.80) . . . . . . . M. 1.20 Bestimmung des Menschen . . M. 1.80 Deduzierter Plan einer zu Berlin zu errichtenden höheren Lehranstalt. Mit ausführl. Einleitung von Eduard Sprangir (s. auch unter Schleiermacher). M. 4.—, geb. M. 4.50 Einleitung, Erste und zweite, in die Wissenschaftslehre. M. 1.50 (Geb. M. 2.---) . . . . . . . . . . . . Über den Gelehrten. Bestimmung des Gelehrten (1794). ---Wesen des Gelehrten (1805). — Bestimmung des Gelehr-Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre (1794). Mit Einleitung von F, Medicus, XXX. 245 S. (Geb. M. 4 .--- ) M. 3 .---Nach Friedrich Schlegel bedeutete dies Buch "eine der großen Tendenzen des Zeitalters, neben der französischen Revolution und dem Wilhelm Meister". Grundriß des Eigentümlichen d. Wissenschaftslehre. M. 1.20 Grundzüge des gegenwärt. Zeitalters. (Geb. M. 4.--) M. 3.--Handelsstaat, Der geschlossene (1800). Mit Einleitung von M. 1.50 F. Medicus. 1910. XII. 127 S. . . . . . . . Logik, Transzendentale. (Geb. M. 5.--). . . . M. 4.— Naturrecht. (Geb. M. 5.--) . . . . . . M. 4.— Nicolais Leben und sonderbare Meinungen (1801). M. 1.---Reden an die deutsche Nation (1808). (Geb. M. 2.80) M. 2.---Vollständige Ausgabe mit sämtlichen Zusätzen. Sittenlehre von 1798. (Geb. M. 4.50) . . . . . . M. 3.50 M. 1.60 Sittenlehre von 1812. (Geb. M. 2.20) . . . Staatslehre oder "Über das Verhältnis des Urstaates zum Vernunftreiche", Hierin: Über den Begriff des wahren Krieges. Über Napoleon usw. (Geb. M. 4.-). . . M. 3.--Wissenschaftslehre von 1801 und 1804. (Geb. M. 5.---) M. 4.---

ı

## VERLAG VON FELIX MEINER IN LEIPZIG

8

۱



ſ

# Schleiermachers Werke Auswahl in vier Bänden

Mit Geleitwort von Prof. D. Dr. August Dorner, herausgegeben und eingeleitet von Dr. Otto Braun.

Komplett brosch. M. 38.—, in vier solide Halbfranzbände geb. M. 48.—. Band I, III und IV brosch je M. 9.—., gebunden je M. 11.50, Bd. II brosch. M. 12.50, geb. M. 15.—

#### Aus den Rezensionen:

Kantstudien. Solange wir noch nicht aus der Krisis, in der die ganze christliche Ideenwelt steht, heraus sind, so lange ist der Mann, der in dieser Krisis mitten inne stand und zu einem Führer aus ihr bestimmt war, ein Prophet für unsere Tage. Er hat unter allen den Großen seiner Zeit am persönlichsten und eindringlichsten mit dem eigentlichen religiösen Problem gerungen, hat aber ebensoschr daneben die ethischen und erkenntnistheoretischen Ueberzeugungen und Werte zu behaupten gesucht, indem er sie in eigener Weise durchdachte und ins praktische Leben mit unermüdlicher Tätigkeit einführte.

Theologische Literaturzeitung. Diese neue Auswahl gilt nicht sowohl dem Mann der Kirche als dem Philosophen und sittlichen Erzieher. Darum sind aus den theologischen Schriften kurze Stücke aufgenommen, während die Arbeiten zur philosophischen Ethik in großer Vollständigkeit dargeboten werden. Eine solche Auswahl wird jeder, der sie zu treffen hat, wieder anders gestalten; man muß aber anerkennen, daß sie hier mit Bedacht und nach einheitlichem Plan getroffen ist. Das die Ausgabe einführende Geleitwort von D. Aug. Dorner erfüllt in ausgezeichneter Weise den Zweck, die Aufmerksamkeit des Lesers auf die bedeutsamen Punkte der Gedankenarbeit Schleiermachers hinzulenken. Die von Otto Braun verfaßte "Allgemeine Einleitung" ist frisch und anschaulich geschrieben und durch die Einflechtung zahlreicher Äußerungen aus den Briefen und Abhandlungen belebt.

Christliche Welt. Das Geleitwort von Dorner weist Schleiermacher seinen Platz in der Geistesgeschichte zu: eine lebensvoll geschriebene biographische Einleitung gibt einen Überblick über sein Gesamtwirken. Sodann leiten die "Grundlinien einer Kritik der bisherigen Sittenlehre", die durch eine vorzügliche Inhaltsanalyse dem Verständnis näher gebracht werden, zur Ethik über. Ein besonders schöner Beitrag sind die von Johannes Bauer ausgezeichnet eingeleiteten "Predigten über den Hausstand". Personen- und Sachregister am Schluß eines Bandes erhöhen den Wert der Ausgabe, für die den Herausgebern und dem Verlag großer Dank gebührt. Wir wünschen dem Werk die Beachtung, die es verdient.

### **VERLAG VON FELIX MEINER IN LEIPZIG**

#### 

### Inhalt von Band I:

Geleitwort von Prof. D. Dr. A. Dorner. S. I. XXXII. — Allgemeine Einleitung von Priv.-Doz. Dr. O. Braun. S. XXXIII bis C. — Grundlinien einer Kritik der bisherigen Sittenlehre. Mit Inhaltsanalyse von Dr. O. Braun. XXVIII, 346 S. — Akademieabhandlungen (Tugendbegriff, Pflichtbegriff, Naturgesetz und Sittengesetz, Begriff des Erlaubten, Begriff des höchsten Gutes, Beruf des Staates zur Erziehung, Begriff des großen Mannes) S. 347 — 532. — Register usw. S. 533 — 547.

#### Inhalt von Band II:

Entwürfe zu einem System der Sittenlehre.

Nach Handschriften des Berliner Literaturarchivs zum erstenmal herausgegeben von Otto Braun. XXX, 703 S.

Vorwort. — Einleitung von Otto Braun. — Vorbemerkung von H. Nohl. Aus Schleiermachers Tagebuch; Versuch einer Theorie des geselligen Betragens. Herausgegeben von H. Nohl. — Tugendlehre 1804/05. — Brouillon zur Ethik 1805/06. — Ethik 1812/13 (Einleitung und Güterlehre). — Ethik 1812/13 (Tugend- und Pflichtenlehre). — Ethik 1814/16 (Einleitung und Güterlehre I). — Ethik 1814/16 (Pflichtenlehre). — Ethik 1816 (Einleitung und Güterlehre I). — Detaill. Inhaltsverzeichnis. — Namen- und Sachregister.

Dr. H. Scholz in der "Täglichen Rundschau". Dieser Band bringt die erste wissenschaftlich zulängliche, weil auf vollständiger Wiedergabe des überlieferten handschriftlichen Materials beruhende Ausgabe der Vorlesungen über philosophische Ethik. Hier hat der Herausgeber Dr. Braun sich ganz besondere Verdienste erworben. Er hat die schwer zu lesenden Texte musterhaft entziffert und das früher bereits Gelesene und Herausgegebene überall sorgfältig nachgeprüft. Er hat der Schleiermacherforschung damit eine neue Grundlage gegeben und die Darstellung der Schleiermacherschen Ethik auf eine ganz neue Fläche gestellt. Alle Kundigen werden diese Arbeit mit wärmstem Danke an den Herausgeber benutzen.

#### Inhalt von Band III:

Auswahlen aus: Dialektik (ed. Halpern). S. 1—118. — Die christliche Sitte (1822/23). S. 119—180. — Vollständig: Predigten über den christlichen Hausstand. Hrsg. u. erläut. von Prof. D. Joh. Bauer S. 181—398. — Auswahlen aus: Pädagogik

.....

(MS. 1813/14 mit Teilen a. d. Vorlesgn. 1820/21 u. 1826, sowie Aphorismen 1813/14). S. 399 — 536. — Lehre vom Staat (Entwurf v. 1829 m. Erläut. aus Heften v. 1817 u. 1829 usw.). S. 537 — 630. — Der christliche Glaube (1830, etwa S. 1 — 90). S. 631 — 729. — Register. S. 731 — 748.

#### Inhalt von Band IV:

Auswahlen aus: Psychologiė (1830). S. 1—80. — Vorlesungen über Ästhetik (1852/53). S. 81—134. — Hermeneutik (MS. v. 1805 usw., Vorlesungen 1826—1833). S. 135—206. — Vollständig: Reden über die Religion (1799). S. 207—400. — Monologen (1800). S. 401—472. — Weihnachtsfeier (1806). S. 473—532. — Universitäten im deutschen Sinne (1808). S. 533—642. — Rezensionen: Engel, Der Philosoph für die Welt; Fichte, Bestimmung des Menschen. S. 634—662. — Register. S. 663—680.

#### Einzeln erschienen:

Grundlinien einer Kritik der bisherigen Sittenlehre. (1803. 1834. 1846) 1911. XXXII, 346 S. M. 4.-, geb. M. 5.-A kademieabhandlungen (Tugendbegriff, Pflichtbegriff, Naturgesetz und Sittengesetz, Begriff des Erlaubten, Begriff des höchsten Gutes, Beruf des Staates zur Erziehung, Begriff des großen Mannes) 1910. . M. 2.-, geb. M. 2.60. Rredigten über den christlichen Hausstand. Herausgegeben und eingeleitet von Prof. D. Joh. Bauer. 1910. IV, 42, 176 und 4 S. . . . . . . M. 3.-, geb. M. 4.-Reden über die Religion. . M. 1.40, in Pappband M. 1.80 Monologen und Weihnachtsfeier. II, 132 S. M. 2.geb. M. 2.50

### Im gleichen Verlag erschienen ferner:

Monologen nebst den Vorarbeiten. Kritische Ausgabe. Mit Einleitung, Bibliographie und Index von Friedrich M. Schiele. 2. erweiterte und durchgesehene Aufl. v. Herm. Mulert. 1914. . . . . M. 3.—, geb. M. 3.60 Zeitschrift für Philosophie. Endlich sind uns die Monologen in mustergültiger Ausgabe vorgelegt! Schiele gibt den Text der Ausgabe vom Jahre 1799 und fügt die Abweichungen sämtlicher späteren Ausgaben

im kritischen Apparat hinzu. Er hat damit eine gediegene Arbeit ge-liefert, und die Vergleichung der Texte bietet reiche Ausbeute zur Er-kenntnis des Umbildungsprozesses in Schleiermachers Gedanken. Weihnachtsfeier. Kritische Ausgabe. Mit Einl. u. Reg. v. Lic. Herm. Mulert. 1908. 34 u. 78 S. M. 2.--, geb. 2.50 Grundriß der philosophischen Ethik. (Grundlinien der Sittenlehre.) Herausgegeb. von F. M. Schiele. 1911. 219 S. . . M. 2.80. geb. 3.40 . . . . . Gelegentliche Gedanken über Universitäten in deutschem Sinn. Zusammen mit Fichtes "Deducirtem Plan einer zu Berlin zu errichtenden höheren Lehranstalt" und Steffens "Über die Idee der Universitäten" mit ausführlicher Einleitung, herausgegeben von Prof. Dr. Ed. Spranger, 1910. 43 u. 291 S. . . . . M. 4.--, geb. 4.50 Schleiermacher. Der Philosoph des Glaubens. Sechs Aufsätze, Mit Porträt. . . Eleg. kart. M. 2.50 Inhalt: Vorwort von Friedrich Naumann. — Ernst Troeltsch. Schleiermacher und die Kirche. - Arthur Titius, Schleiermacher und Kant. — Paul Natorp, Schleiermacher und die Volkserziehung. — Paul Hensel, Die neue Güterlehre. — Samuel Eck, Die neue Moral. — Martin Rade, Schleiermacher als Politiker.

Herders Philosophie. Ausgewählte Denkmäler aus d. Werdezeit der neuen deutschen Bildung. Herausgegeben von Horst Stephan. 1906. . . . Preis M. 3.60, geb. M. 4.20 Th. Matthias in der Zeitschrift für den deutschen Unterricht: Dieses Herderbuch anzuzeigen ist mir eine besondere persönliche Freude um — Herders willen . . . Soviel zur Empfehlung der Auswahl selbst; nicht minder empfehlenswert und gediegen ist alles, was zur Erläuterung und zur Ausnutzung der Texte, wie zur Einführung in Herders Wirken im allgemeinen und sein philosophisches Denken im besonderen beigegeben ist.

Lessings Philosophie. Denkmäler aus der Zeit des Kampfes zwischen Aufklärung und Humanität in der deutschen Geistesbildung. Herausgegeben von Dr. Paul Lorentz. 1906. 86, 396 S. . . . . . . . . Preis M. 4.50, geb. M. 5.20 Monatsheite der Comeniusgesellschaft. Lorentz' Auswahlband ist wohl das beste und brauchbarste Werk, das wir über diesen Gegenstand in neuerer Zeit erhalten haben ..... Wer schnell die Quellenbelege für die Lessingsche Lebens- und Weltanschauung gebraucht und sich in der Kürze eine Uebersicht über die Ansicht des Denkers in einzelnen Fragen

auch entwicklungsgeschichtlich verschaffen will, folge diesem gediegenen Führer.

## Schriften von Rudolf Eucken

Gesammelte Aufsätze zur

Philosophie und Lebensanschauung

1911. IV. 242 Seiten. Preis M. 4.20, geb. M. 5.20.

Aus dem Inhalt:

Die moralischen Triebkräfte im Leben der Gegenwart. — Die innere Bewegung des modernen Lebens. — Festrede zur Jahrhundertfeier. — Goethe und die Philosophie. — Fichte und die Aufgaben unserer Zeit. — Die Stellung der Philosophie zur religiösen Bewegung der Gegenwart. — Der moderne Mensch und die Religion. — Pierre Bayle, der große Skeptiker. (Ein neuer Durchblick der Weltgeschichte.) — Was sollte zur Hebung philosophischer Bildung geschehen? Archiv für Psychologie. Die Vornehmheit und der Reichtum der Diktion braucht bei Aufsätzen aus der Feder Euckens nicht erst hervorgehoben zu werden; daß eine gewisse persönliche Wärme hier mehr zur Geltung kommt als in den größeren systematischen Arbeiten, gibt dem Ganzen etwas Intimes, dem wir unser Entgegenkommen nicht versagen können. Deutsche Literatur-Zeitung. Wenn irgend Gelegenheitsschriften die Probe der Sammlung und Ausgabe in Buchform glänzend bestehen, so sind es die Euckens. Sie reichen auf dem Gebiete der Philosophie nahe an das heran, was die wundervollen Aufsätze Treitschkes uns auf historischem, die Michael Bernays' auf literarhistorischem Gebiete geben.

Beiträge zur Einführung in die

### Geschichte der Philosophie.

2. erweiterte Auflage. 1906. VI. 196 Seiten. Preis M. 3.60, geb. M. 4.50.

#### Aus dem Inhalt:

Nikolaus von Cues als Bahnbrecher neuer Ideen. — Paracelsus' Lehren von der Entwicklung. — Kepler als Philosoph. — Über Bilder und Gleichnisse bei Kant. — Bayle und Kant.

--- Parteien und Parteinamen in der Philosophie. Frankfurter Zeitung. Für die Lebensarbeit Euckens bedeutet das vorliegende Buch den ersten Versuch, die Gedanken zu entwickeln, welche sich aus den Grundvoraussetzungen seiner Lehre für die Geschichte der Philosophie ergeben. Dabei wird dem Leser zugleich eine Fülle interessanten begriffsgeschichtlichen Materials übermittelt, ohne ihn jedoch in Einzelheiten zu sehr zu verstricken; denn Eucken versteht meisterhaft, alles Nebensächliche rechtzeitig absinken zu lassen und den Leser auf eine Höhe des Ausblicks zu führen, von der aus nur noch die großen Linien der Probleme sichtbar sind, bis auch sie im Unendlichen zu verzittern scheinen.

### \*\*\*\*\*\*

### Grundfragen der Glaubenslehre.

Von Georg Lasson.

VI. 376 S. M. 9.-, geb. M. 10.-.

### Aus dem Inhalt:

**Neue Bahnen:** Das wissenschaftliche Problem. — Von der Aufklärung zur Offenbarung. — Von der Offenbarung zum wissenschaftlichen Begriff.

**Glaubenslehre und Philosophie**: Die Aufgabe der Dogmatik. — Die Möglichkeit theoretischer Glaubenserkenntnis. — Die Methode der Dogmatik.

- Die Erkenntnis Gottes: Glauben und Erkennen. Subjektivität und Gotteslehre. — Gegenwart und Geschichte. — Schlußwort: Das Weihnachtswunder.
- **Die Dreieinigkeit:** Der Weg des Erkennens. Der Begriff der Dreieinigkeit.
- **Die Sakramente:** Der Begriff des Sakraments. Die Lehre von der Taufe. — Die Abendmahlslehre.

Preußische Jahrbücher. Die Schrift läßt erkennen, daß wir es hier mit einem Verfasser von scharfer Begabung für das Gebiet der systematischen Theologie zu tun haben. Dieser Umstand verdient deswegen besonders hervorgehoben zu werden, weil die hervorragenden Köpfe unter den Theologen seit geraumer Zeit mit sehr geringen Ausnahmen im Dienste der historischen Forschung stehen, so daß der Mangel systematischer Durchbildung heute überall im kirchlichen Leben als eine beklagenswerte Folgeerscheinung empfunden wird. Es ist daher immerhin ein erfreulicher Eindruck, einem Theologen zu begegnen, der gerade vom Boden des strengen Gedankens aus auch heute noch die ewig lebendige Wahrheit der Trinitäts- und Sakramentenlehre faßbar zu machen versteht. Dafür aber legt das vorliegende Werk ein bedeutsames Zeugnis ab.

Reichsbote. Alle diese Abhandlungen sind allgemein verständlich geschrieben, sie fesseln durch Inhalt und Form von der ersten bis zur letzten Zeile. Mit pädagogisch richtigem Takt hat Verfasser aus lebendiger Kenntnis des modernen Geisteswesens heraus auch an den behandelten Problemen selbst stets die Seiten betont, mit denen der religiöse Mensch der Gegenwart am meisten zu ringen hat. Dies gilt vornehmlich für die Darstellung der "Erkenntnis Gottes" und der "Dreieinigkeit". Die Trinität ist dem heutigen Geschlechte ein besonderer Stein des Anstoßes. Möchten recht viele Christen von Lasson lernen, welche unendliche Schätze des Geistes in diesem Dogma verborgen liegen, welches für die absolute Persönlichkeit, für die unumschränkte Liebe und für den vollkommenen Willen der einzige angemessene Ausdruck ist.

### Geschichte der Philosophie. Von Karl Vorländer.

Band 1:

Altertum, Mittelalter und Übergang zur Neuzeit. 4. Auflage, 1913. XII. 368 S. M. 4.—, geb. M. 4.50.

Band 2:

### Philosophie der Neuzeit.

4. Auflage, 1913. VIII. 524 S. M. 5.-, geb. M. 5.50.

Literaturbericht für Theologie. Selten ist die Geschichte der Philosophie in den letzten Jahrzehnten so faßlich und übersichtlich dargestellt. Es ist nach diesem Werke möglich, die mannigfach divergierenden Wege der neueren Philosophen, die vielfach von den allgemeinen Tendenzen der Zeit beherrscht oder doch beeinflußt werden, zu verstehen und zu verfolgen . . Diese vaterländische Geschichte der Philosophie wird gewiß auf Jahrzehnte hin das Lieblingsbuch aller Freunde der Philosophie sein. Kant-Studien. Vorländers Buch reizt geradezu zum Studium. Die gediegene Art, in der er das historische mit dem systematischen

**Kant-Studien.** Vorländers Buch reizt geradezu zum Studium. Die gediegene Art, in der er das historische mit dem systematischen Element zu vereinigen verstanden hat, macht das Buch zum philosophiegeschichtlichen Handbuch par excellence. Es gehört auf den Arbeitstisch eines jeden der Philosophie "Beflissenen". Zeitschr. f. d. dtsch. Unterricht 1912. Zur Einführung wird man schwer-

Zeitschr. f. d. dtsch. Unterricht 1912. Zur Einführung wird man schwerlich ein besseres Buch finden als die "Geschichte der Philosophie" von Vorländer, die den vielfach empfundenen Wunsch nach einer k na p p en a ber doch klaren, inhaltlich ausreichenden und zu verlässigen Darstellung der gesamten Geschichte der Philosophie aufs vortrefflichste erfüllt hat. Vortrefflich ist die Darstellung des Entwicklungsganges der Philosophie, was schon im Aufbau des Werkes klar hervortritt. Die biographische Behandlung der einzelnen Philosophen und die Darstellung ihrer Lehren stehen in allem auf der Höhe der Forschung. Dazu kommt, daß sich das Buch auch als Wegweiser für tiefer eindringende Arbeit bewährt durch die gute Auswahl in den Literaturangaben.

Leipziger Zeitung. Es wäre jener Widerwillen gegen alles Philosophische, wie man ihn zuweilen bei Philologen und Mathematikern findet, undenkbar, wenn diese Herren nicht das bißchen Philosophie, das die Prüfung fürs Lehramt fordert, aus gar so platten oder schematischen Repetitorien geschöpft hätten. Daß Vorländer keine farblosen Auszüge und Zusammenstellungen gibt, ist bei einem Manne von so scharf geprägtem wissenschaftlichen Charakter selbstverständlich. Wie für den Mann ist auch für sein Werk Kant die alles durchleuchtende Sonne; die Erkenntnistheorie und die praktische Vernunft ist ihm wichtiger als die Methodenlehre; bei Indern und Persern sucht er nicht nach vieldeutigen Weisheitssprüchen, dafür deutet er aber mit Klarheit und Liebe auf die Problemstellung und vorläufige Fragenbeantwortung, die sich in der griechischen Philosophie findet. Sehr übersichtlich und klar ist die anderswo meist einseitig dargestellte mittelalterliche Philosophie behandelt.

# Wőrterbuch der philosophischen Grundbegriffe.

Sechste Auflage (dritte Neubearbeitung des Kirchnerschen Wörterbuches) besorgt von Stadtschulrat Dr. C. Michaelis. VIII. 1124 S. Preis M. 12.50, geb. M. 14.—.

Zeitschrift für das Gymnasialwesen. Das Buch ist gegen die vorhergehende Auflage um 416 Seiten angewachsen. Es dürfte damit zu einem gewissen Abschluß gekommen sein. Der Hauptmangel der bisherigen Auflagen, die unzureichenden literarischen Hinweise, ist beseitigt.

Das Wörterbuch umfaßt in seiner jetzigen Gestalt das ganze Gebiet der Philosophie, und zwar nicht nur, wie der Titel vermuten läßt, in den Grundbegriffen, sondern es sucht vielmehr die gesamte Terminologie bis in ihre letzten Ausläufer zu umspannen. Diese Erweiterung des ursprünglichen Planes ist höchst dankenswert. Es wird nummehr selten vorkommen, daß jemand vergebens anfragt. Auch der Fachmann wird angesichts der erstaunlichen Fülle des Gebotenen in zahlreichen Einzelheiten Neues finden.

Die Festigkeit der Grundlagen, die umfassende Vollständigkeit des Stoffes, die durchsichtige Anlage und vortreffliche Form, sowie die würdige Ausstattung machen das Buch zu einem treuen Führer auf den verschlungenen Pfaden der Philosophie. Man kann ihm nur weitere und weitere Verbreitung wünschen.

Vierteljahrsschrift für wissenschaftliche Philosophie. Seine Unparteilichkeit und vornehme Sachlichkeit haben ihn alle modernen Richtungen der Philosophie gleich stark heranziehen lassen, und die Auswahl dessen, was in diesem mit Bewußtsein auf absolute Vollständigkeit verzichtenden Buche zu bieten war, ist mit feinem Takte getroffen worden.

**Pädagogische Zeitung.** Eine weitere Eigentümlichkeit des Werkes ist die, daß es nach der germanistischen und auch nach der mathematischen Seite hin tiefer angelegt ist, als selbst der umfangreichere und viel teurere "Eisler". Es dürfte nicht wenige Leser geben, die dem Verfasser dafür besonders dankbar sein werden; sind doch Philosophie der Sprache und Raum- und Zahlenphilosophie (Marburger Schule) gegenwärtig in den Vordergrund des Interesses gerückt. Wohltuend berührt ferner die Objektivität, mit der die einzelnen Artikel abgefaßt sind. Des Verfassers persönlicher philosophischer Standpunkt Klingt zwar vielfach an, drängt sich aber nirgends hervor. Die bibliographischen Hinweise, die fast keinem Artikel fehlen, werden allen denen willkommen sein, die ex officio oder aus lustvoller Freiwilligkeit ihre philosophische Durchbildung sich angelegen sein lassen. Zeitschrift für das bayrische Gymasialschulwesen. Wer das Buch kennt, wird sich über seinen Erfolg freuen, der ein deutlicher Beweis ist für seine Brauchbarkeit. Es ist eines von den Büchern, die auf dem Schreibtische jedes wissenschaftlich Arbeitenden stehen sollen.

Digitized by Google



