

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Bac.

### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

• Не исиользуйте файлы в коммерческих целях.

Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.

• Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

• Не удаляйте атрибуты Google.

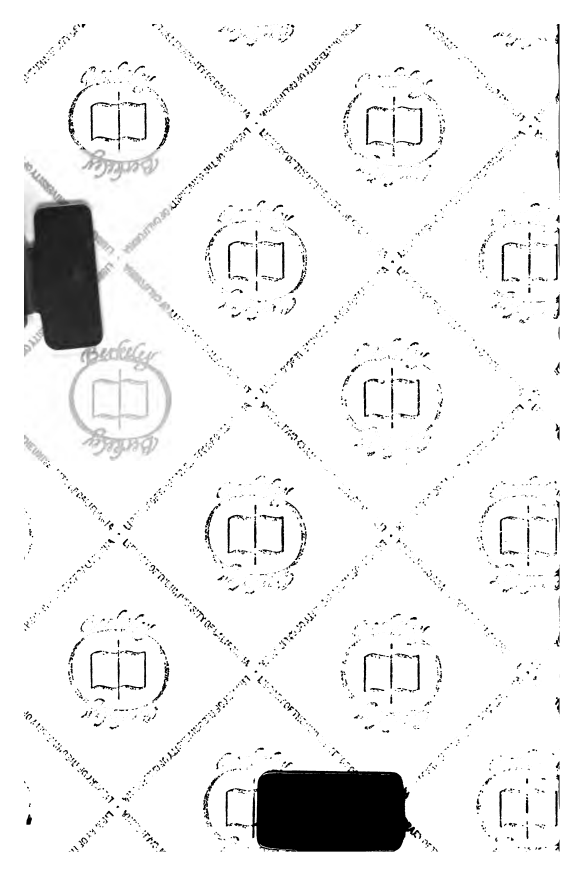
В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.

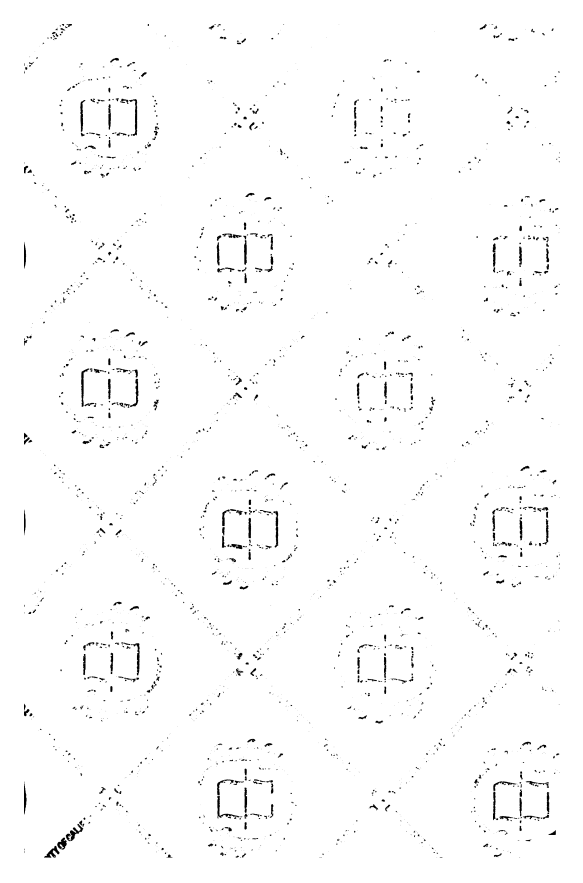
• Делайте это законно.

Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

## О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/





۰. •

1186 179 hors. 1

Проф. Евгеній Бобровъ.

# философія въ россіи.

(BOBROV)

## МАТЕРІАЛЫ,

ИЗСЛЪДОВАНІЯ И ЗАМЪТКИ.

## Выпускъ І.

КАЗАНЬ Типо-литографія Императорскаго Университета. 1899.

676201-3 64658454 l



Печатано по опредълению Историко-Филологическаго Факультета Императорскаго Казанскаго Университета.

Деканъ А. Смирновъ.

B4201 B6 1899 v. 1-3 MAIN

## Отъ автора.

Предлагаемый томъ содержить рядъ этюдовъ детальной разработки первоисточниковъ по исторіи философіи въ Россіи. Не по силамъ одного человѣка, да и рановременно еще ожидать цѣльной и связной исторіи философіи въ Россіи и всѣхъ ея эпизодовъ, разработанныхъ столь же детально, когда соприкасающіяся и сосѣднія съ нею области, както исторія русской литературы XIX в., исторія просвѣщенія, журналистики, исторія русскаго общества за тотъ же періодъ либо еще совсѣмъ не затронуты, либо находятся еще почти въ зародышѣ.

Большинство отдёльныхъ этюдовъ, находящихся въ моей книгѣ, связано нѣкоторою общею мыслію и касается различныхъ сторонъ одного и того же явленія: шеллинговой философіи на русской почвѣ. Таковы этюды о московскихъ шеллинговцахъ М. Г. Павловѣ и Д. В. Веневитиновѣ, о петербургскомъ послѣдователѣ той же школы Д. М. Велланскомъ; къ этому присоединяется І. Шадъ, дѣйствовавшій въ Харьковѣ, и обыкновенно, причисляемый къ тому же направленію.

Біографіями и трудами поименованныхъ лицъ я занимаюсь въ широкихъ размѣрахъ, и настоящіе этюды суть лишь первые опыты разработки относящихся сюда матеріаловъ, весьма общирныхъ.

Въ виду полнаго почти отсутствія какихъ-либо подготовительныхъ работъ по исторіи философіи на Руси (въ смыслѣ

### 117111

детальнаго изученія первоисточниковъ) приходится заниматься и побочными отраслями исторической науки, както библіографіею. Вотъ почему въ книгу вошли этюды о философскихъ книгахъ въ провинціи и о сочиненіяхъ Козлова, носящіе, по преимуществу, библіографическій характеръ. Трудъ мой не оканчивается на этомъ второмъ выпускѣ. Уже печатается третій томъ, за которымъ послѣдуютъ еще другіе, если автору силы его и здоровье дозволятъ систематизировать и подготовить къ печати собранные имъ весьма многочисленные матеріалы изъ печатныхъ и рукописныхъ источниковъ.

Въ завлюченіе позволю себѣ высказать благодарность тѣмъ лицамъ, воторыя любезно и охотно помогали мвѣ въ въ разысканіи нужныхъ книгъ, а именно, библіотекарямъ: В. П. Ламбину въ Петербургѣ, Э. А. и Г. А. Шульцамз въ Юрьевѣ, Н. Л. Трубникову и Г. С. Володину въ Казани.

23. II. 98. Казань,

Проф. Евгений Бобровъ.

## Поправки и дополненія.

Стр. 2 (перваго выпуска) надобно: "Московскихъ Вѣдомостяхъ"..... "Вѣстникѣ Промышленности" (строки 4 и 3 снизу).

Стр. 5 (сего выпуска) надобно: сочинении (прим. I).

Стр. 22 надобно: Проф. Каритара ричь: De nexu etc.

Къ стр. 23 и 43. Рѣчь *Рейта* Geist и т. д. перепечатана у Шада, Deutsche Chestomathie, Харьковъ, 1813, стр. 285—297. Туда же, стр. 240—284—вошла проповѣдь самого Шада (по его списку на стр. 43—№ 6) Beruhigungsgründe etc.

Стр. 24. Надобно: Учителя Любовскаго Логика etc.

Стр. 27. Надо: 1839 г. (а не 1838 г.).

Къ 1809 г. (стр. 45—46) надо прибавить: Латинскій переводъ Высочайше утвержденнаго 5-го ноября 1804 г. Устава Университета, сдёланный проф. Стойковичемъ и Шадома (Фойгтъ, стр. 141).

Колюпановъ (Біографія Кошелева, І, 2, стр. 298) неправильно цитируетъ по Фойгту, рѣчь Шада: О томъ, что въ нынѣшнее время основательное изученіе философіи вслъмъ нужно; у Фойгта, стр. 143 и выше (у меня), стр. 23-весъма нужно.

Къ стр. 55-60. О Гриневичи есть свъдѣнія еще въ Біограф. словарѣ проф. и преп. Императорскаго Унив. св. Влад. (В. С. Иконникова), стр. 139—141 и у Барсукова, Жизнь Погодина, V т., стр. 49—50, 500 и VI т., стр. 252.

Стр. 74—нужно Le Furet.

Стр. 79, 83, 85 и 87 надо въ заглавія труда B-аго: "магнитизмъ". "Животный магнитизмъ заключаетъ: титулъ + посв. + VIII (предисловіе) + 404 + 6 ненум. (5<sup>1</sup>/<sub>2</sub> оглавленіе содержаній + <sup>1</sup>/<sub>2</sub> стр. опечатки). Цензурное разрѣшеніе Ив. *Тимковскаго* отъ 30 марта 1818 года. — Безсмертной, блаженной памяти Доктора Антона Месмера, открывшаго животный магнитизмъ, и удержавшаго оный съ непоколебимою твердостію противъ нападковъ и гоненій! Посвящается отъ издателя.

Стр. 86, прим. І. надобно: F. Weisse.

Стр. 110: надобно: редавція "Молвы".

Къ стр. 110: Въ пансіонѣ Павлова воспитывался также Дм. Александр. Валуевъ, видный членъ младшаго (второго) вружка славянофиловъ (см. *Н. Барсуковъ*, Жизнь и труды М. П. Погодина, VII, стр. 422).

Къ стр. 239—240. "Атеней" — "Благонамъренный Мосвовскій" — стихъ *Языкова*.

Къ стр. 247 и 255. Некрологъ Я. А. Дружинина (1771— 1849), почитателя Велланскаго, пом'ященъ въ "Отчетахъ Имп. Акад. Наукъ по отд. р. л. и сл." (Платнева), СПБ., 1852 г., стр. 246—248 (Отчетъ за 1849 г., V.

## Предисловіе.

Занимаясь параллельно философіею и исторіею русской словесности XVIII и XIX столётій, я естественно натоленулся на вопросъ о судьбахъ философіи, какъ науки, и какъ предмета преподаванія, въ Россіи. Не удовлетворяясь имѣющимися очерками, я обратился къ изученію источнивовь, и самъ сталъ собирать матеріалы для такой исторіи-по очень широкой программѣ, какъ изъ напечатанныхъ источниковъ такъ и по архивнымъ даннымъ; современемъ я убѣдился, что обработать всю исторію философіи на Руси не въ видѣ какого-либо поверхностнаго raisonnement, а документально и научно----дѣло весьма нелегкое, исполнителю котораго приходится, помимо трудностей, лежащихъ въ сущности предпріятія, бороться еще съ побочными и случайными препятствіями, вакъ-то: врайнимъ несовершенствомъ русской библіографія, рёдкостью старыхъ русскихъ философскихъ книгъ, разбросанностью нужныхъ датъ по всевозможнымъ архивамъ (рукописныхъ) и (печатныхъ) по разнообразнёйшимъ русскимъ и иноязычнымъ сочиненіямъ: богословскимъ, общеисторическимъ, естественнонаучнымъ, историколитературнымъ, юридическимъ и даже по медицинскимъ изданіямъ. Это дёло требуеть не одного, а многихъ работнивовъ, --- работнивовъ энергическихъ и трудолюбивыхъ, и притомъ требуетъ не одного года, а многихъ лётъ. Окончательной разработке всей исторіи философіи въ Россіи должна предшествовать монографическая разработка отдёльныхъ вопросовъ. Не желая, чтобы собранный мною довольно обширный матеріалъ оставался втунѣ, я и рѣшился обработывать его именно въ видѣ монографій.

Спачала все настоящее изданіе предполагалось въ одномъ томъ. Но такъ какъ онъ вышелъ бы весьма большого объема, то во многихъ отношеніяхъ оказалось удобнье разбить его на отдѣльные выпуски. Библіографія сочиненій Козлова, обѣщанная на стр. 24 перваго выпуска, появится во второмъ выпускъ.

Казань, 23 сентября 1898 г.

### Проф. Евгеній Бобровъ.

# Жизнь и труды А. А. Козлова.

T.

Wer hat gestrebt wie ich? Wo ist der Pfad Der Kunst, der Wissenschaft den ich nicht schritt? Weit ferner, kühner (ohne Rühmen darf Ich's sagen) drang ich darauf fort als alle Die Herren, die beim ersten Meilenstein Umkehrten, voll von ihrer Reise Wundern Und als gelehrte, selbstzufriedne Thoren Von grössern Thoren angestaunt sich brüsten. Ich aber wanderte und wanderte...

(Grabbe, Don Juan und Faust, актъ I, сцена II, монологъ Фауста).

Алексви Александровичъ Козловъ родился 9 января 1831 года въ Москви и выросъ среди очень скудной обстановки. Воспитание его было чрезвычайно и чрезмърно суровое. Съ ранняго дътства онъ отличался большой любознательностью и до страсти любилъ чтение. Благодаря отличной памяти, онъ легко запоминалъ прочитанное, а то, что ему особенно нравилось (какъ напр., описания битвъ и побъдъ русскаго оружия), воспроизводилъ въ лицахъ съ увлекательностью и съ жаромъ. Съ 1843 г. Козловъ сталъ учиться въ І-ой Московской гимнази и сразу занялъ среди своихъ товарищей выдающееся мъсто. По окончания курса въ гимнази онъ съ 1850-56

1

учился на словесномъ факультетѣ Московскаго Университета. Особеннаго интереса къ философіи онъ тогда не обнаруживалъ, что немудрено; съ 1850 г. именно и были упразднены философскія каеедры во всёхъ русскихъ университетахъ (вромѣ Дерптскаго), а преподаваніе логики и эмпирической психологіи было поручено завоноучителямъ. Такимъ образомъ въ это время въ Московскомъ университетѣ не было спеціалиста-преподавателя философіи; этому предмету обучаль протојерей Терновский. Козловъ читалъ по своей охотѣ войкавія философскія вниги, напр., "Критику чистаго разума" Канта во французскомъ переводъ Тиссо; но это чтеніе не дало большихъ результатовъ. Пріобрѣтши степень кандидата, Ковловъ поступилъ въ Москвѣ же преподавателемъ русскаго языка и словесности въ Константиновскій межевой институть и въ этой должности пробылъ 4 года. Къ этому времени отвосится начало его литературной дбятельности. Но онъ писалъ тогда не по философіи, а по политической экономіи (которая преподавалась на историко - филологическомъ факультеть. какъ это имѣло мѣсто въ Юрьевскомъ университетѣ до нашихъ дней: пишущій эти строки самъ прослушалъ въ теченіи 2<sup>1</sup>/. лёть полный курсь политико-экономическихь наукь у проф. Дійцеля). Козловъ готовился даже стать ученымъ спеціалистомъ именно по этой наукъ. Тогда же онъ вмъсть со своимъ завадычнымъ другомъ Вас. Иван. Покровскима (нынѣ извѣстнымъ статистивомъ) перевелъ на руссвій язывъ первый томъ соч. Roscher, Grundlagen der Volkswirthschaft; этотъ переводъ былъ напечатанъ въ 1860 г. Статьи Козлова (напр., "о вредитъ въ банкахъ", "о хозяйственномъ управлении города Москвы", "о финансовомъ положени России" печатались въ различныхъ журналахъ: "Московскихъ Извёстіяхъ", "Московскомъ Въстникъ", "Днъ", "Финансовомъ Въстникъ" и т. д. Въ этотъ же періодъ своей жизни онъ ознакомился съ сочиненіями Шарля Фурье, и это чтеніе произвело глубовое впе-

чатлёніе на молодого человёка. Что касается его философскихъ убѣжденій за это время, то слѣдуя общему теченію русской мысли, А. А. Козловъ былъ тогда позитивистовъ съ матеріалистической окраскою. Особеннымъ авторитетомъ пользовался тогда въ его глазахъ Л. Фейербахъ. Съ начала 60-хъ годовъ въ Россія журналисты съ Чернышевскима и Писаревыма во главѣ усердно пропагандировали среди русской интеллигенція . антропологисмъ Фейербаха и матеріалисмъ Бюхнера. Къ этимъ вліяніямъ присоединались черезъ журналистику же вліяніе англійскаго позвтивисма и эволюціонисма. Чрезвычайно міткую характеристику умственныхъ вѣяній въ Россіи 60-хъ годовъ даетъ самъ нашъ авторъ въ книгъ "Религія трафа Д. Н. Толстого, его учение о жизни и любви", П изд. стр. 71. "Матеріалисиъ вошелъ въ наиъ вибств съ Бюхнеромъ, Фохтомъ, Молешоттомъ и т. п., а главное съ распространениемъ естественныхъ наувъ, относительно которыхъ, благодара жалкому состоянію у насъ философскаго мышленія, еще и теперь господствуетъ предразсудовъ, будто ихъ выводы представляютъ безусловную истину, между тёмъ, вавъ они условны.... Антропологисмъ, то явно и сознательно, то тихомолкомъ и безсознательно дёлающій человёка средоточіемъ всего существующаго, вошелъ въ намъ съ разныхъ сторонъ и въ разныхъ формахъ. Изъ Англіи онъ пришелъ въ намъ въ видѣ тамошняго сенсуалисма и ассоціанисма и въ довтринѣ относительности всяваго знанія (Льюисъ, Милль, Бэнъ, Спенсеръ и пр.); изъ Франціи по преимуществу въ видѣ различныхъ философскосоціальныхъ и политическихъ ученій (сенъ-симонисма, фурьерисма Пьера Леру, Лун Блана, Огюста Конта и т. п.); изъ Германіи въ видѣ философіи Фейербаха, поставившаго человѣка in abstracto на мѣсто, прежде занимаемое Богомъ, или природою. Соціалисиъ пришелъ въ намъ со всёхъ сторонъ: изъ Франціи въ видѣ вышеупомянутыхъ и другихъ не названныхъ нами доктринъ, изъ Англіи въ видѣ ученія Р. Оуена,

видѣ ученія

изъ Германіи въ видъ ученій Маркса, Лассаля и т. п. Кромъ общей подкладки антропологисма, по которой всяческое развитіе и прогрессь не могуть имъть нивакой другой цёли, вромъсчастья человѣка вообще, соціалистическія теоріи проповѣдыисключительную заботу, преимущественно, о счастія вали низшихъ влассовъ народа, для осуществленія вотораго не слёдуетъ останавливаться передъ какими бы то ни было жертвами (передъ погибелью цивилизаціи, культуры, просвѣщенія и т. п.). Во Франціи изъ соціалисма возникло даже нёчто въ родё культа пролетаріямъ и черни, въ подражаніе которому и у насъ появилось идолопоклонство передъ мужикому; на него надбялись, какъ на новаго мессію, который, выступивши на историческую сцену, принесеть отвровение, имѣющее разрѣшить къ общему удовольствію и счастію всѣ правственныя, правовыя, общественныя и экономическія затрудненія, съ которыми не можеть до сихъ поръ справиться ни религія, ни наука, ни общество. Эволюціонисмъ пришелъ въ намъ съ системою Спенсера и потомъ съ дарвинисмомъ, и наконецъ позитивисмъ, отрицающій метафизику и возможность познанія сущности и причины міра, міровыхъ законовъ, пѣли и т. п. возникъ изъ нѣсколькихъ источниковъ. Изъ Англіи онъ явился въ общемъ духѣ англійскаго эмпирисма, сенсуалисма и скептицисма; изъ Франціи онъ перенесенъ въ намъ въ видѣ позитивисма Конта, поскольку онъ выраженъ только въ его "Курсѣ положительной философіи". Изъ Германіи онъ пришелъ въ видѣ отголосковъ отъ "Критики чистагм разума" Канта. Тавовы были царившія тогда на Руси доктрины, почти не встрѣтившія серьезнаго отпора. Сомнѣваться въ истинности ихъ считалось глупымъ, даже безчестнымъ и навлекало подозрѣніе въ шпіонствѣ.....

: Оставивши казанное учительство, А. А. Козловъ былъ воспитателемъ и учителемъ въ различныхъ богатыхъ домахъ, а потомъ обратился въ правтической діятельности, а именно, переселился окончательно въ деревню и занялся сельскимъ и лѣснымъ хозяйствомъ. И только теперь онъ начинаетъ постепенно переходить къ тому дѣлу, которое долженствовало поглотить всю его остальную жизнь, т. е. къ философіи.

Долгіе зимніе вечера въ деревнѣ А. А. Козловъ проводилъ за разнообразнымъ чтеніемъ. Между прочимъ случай. но попала ему въ руки внига Фрауенштедта "Briefe über die Schopenhauersche Philosophie". Чтеніе этой увлевшей его вняги стало для Козлова началомъ его спеціально философскихъ штудій. Онъ съ восторгомъ изучаетъ Шопенгауера и становится "пессимистомъ". Долгое время онъ носился съ мыслію перевести на русскій языкъ главное сочиненіе Шопенгауера "Міръ, какъ воля и представленіе", но это по цензурнымъ условіямъ было невозможно. Тогда онъ удовольствовался обработвою сочинения Гартмана "Философія безсознательнаго", воторое онъ частью перевелъ, частью изложилъ. Эта переработка Гартмана появилась въ Москвѣ въ 2-хъ томахъ въ 1873-75 гг. подъ заглавіемъ "Сущность мірового процесса или философія безсознательнаго". Она нашла себѣ въ публикѣ огромное распространение и сразу сдёлала имя А. А. Козлова известнымъ. Покойный Дьяковъ въ одной изъ своихъ повыстей изображаеть нигилиству въ часы досуга штудирующею, лежа на диванъ, именно Гартмана въ обработкъ Козлова, и выписывающею на бумажку оттуда всё мудреныя слова съ цвлью потомъ хвастнуть ими. Книга эта двйствительно сразу стала модною.

Освободившись, благодаря изученію Шопенгауера, оть позитивисма, и видя въ философіи науку возможную и самостоятельную, Козловъ обратился къ ея изученію съ тою же беззавѣтною страстью, какою и раньше онъ всегда отличался во всѣхъ своихъ занятіяхъ. Плодами его мышленія явились, иромѣ двухъ журнальныхъ статей (въ "Знаніи"): "Критика "Историческихъ Писемъ" Миртова (П. Л. Лаврова(и "Владимиръ Соловьевъ, какъ философъ", (по поводу его книги "Кризисъ западной философіи"), гдѣ онъ уличаетъ Соловьева въ смѣшеніи понятій религіи, богословія и философіи,-оригинальное. сочинение "Философские Этюды", т. І, Киевъ 1876, въ которомъ Коздовъ является рёшительнымъ защитникомъ правъ философіи. Исходя изъ факта сомнѣнія въ томъ, что философія обладаеть опредёленными задачами и методою и приносить какую бы то ни было пользу, Козловъ задается цёлью изслѣдовать предметъ философіи, ея методу, направленія, ея значение въ человѣческой жизни и наконецъ ся отношения къ прочимъ наукамъ. Эти вопросы должны были быть рёшены индуктивно на основании обобщения тёхъ данныхъ. какія представляетъ исторія философія. Въ первомъ отдѣлѣ этого тома Козловъ на основании содержания философскихъ ученій и опредбленій философіи, данныхъ ся представителями, приходить въ завлюченію, что предметь философіи есть понятіе міра, какъ цёлаго, какъ системы вещей. Второй отдёлъ трактуеть о философской методѣ и различныхъ направленіяхъ въ философіи, начиная съ Өалеса и до Сократа. Въ предисловіи Козловъ высказываеть руководящія идеи своего труда. въ такихъ положеніяхъ: 1) Философія съ самаго начала и всегда имѣла свой особенный предметъ, который не можетъ и не долженъ быть смёшиваемъ съ предметами другихъ наувъ. Хотя нъвоторые философы и не сознавали этого ясно и иногда вцадали въ подобное смѣшеніе задачъ, но и у нихъ всетави можно выдёлить довтрины собственно философскія отъ побочныхъ. А чёмъ ближе къ нашему времени, тёмъ все яснѣе и яснѣе становится сознаніе философовъ относительно предмета ихъ науки, въ будущемъ же врядли уже возможны колебанія мивній на этоть счеть. 2) Если философія за время своей исторіи обладала собственнымъ предметомъ, то, разумбется, быль у нея и соотвётственный методъ. Попадающіяся ошибки объясняются чрезмёрной трудностью предмета.

Ибо, хотя философскій методъ и во многомъ отличается отъ методовъ прочихъ наукъ, но не настолько, чтобы не имъть съ ними ничего общаго, и даже имъетъ много важныхъ общихъ чертъ. Далве различіе содержанія системъ и порою даже ихъ существенныя противория зависять не отъ произвола въ примѣненіи метода, а отъ возможности различныхъ направленій и точекъ зрѣнія на предметъ философскаго познанія. 3) Философія имееть большое правтическое значеніе и всегда будетъ имъть его, потому что она удовлетворяетъ той потребности человѣка, которая не можетъ быть и въ приблизительной степени удовлетворена какою-либо другой наукою. 4) Философія есть наука, потому что она имфетъ всё характеристичные признаки науки вообще, а по своему предмету она-самая трудная и наивысшая наука. Она всегда шла наряду Съ другими науками, зависила отъ ихъ успёховъ и страдала отъ ихъ несовершенствъ. Эта связь между философіею и другими науками неизбъжна и необходима; она приноситъ свои плоды для объихъ сторонъ.

Это сочиненіе Козлова обратило на себя вниманіе читающей публики силою діалектики и горячею уб'яжденностью тона. О немъ заговорили уже какъ о спеціалиств, философскомъ авторв. Это и подало мысль нѣкоторымъ изъ его университетскихъ друзей попытаться пристроить Козлова при университетв; такъ его близкій другъ А. А. Котляревскій, проф. славяновѣдѣнія при Кіевскомъ университетв (а ранѣе того—предшественникъ Павла Александ. Висковатова по каоедрѣ русской словесности при дерптскомъ университетв) приглашалъ его извѣдать свое счастье въ Кіевѣ. Возможность академической каррьеры весьма улыбалась Козлову; но различныя обстоятельства препятствовали, повидимому, исполненію этого плана; притомъ ему было уже за 40 лѣть. Хотя онъ и не питалъ особенныхъ надеждъ, но онъ воспользовался произдомъ черезъ Кіевъ заграницу, чтобы выяснить положеніе диль.

Зд'Есь сначала не оказалось благопріятствующихъ обстоятельствъ. Котляревскій былъ тяжко боленъ; кромѣ него, у Козлова не было друзей въ этомъ университетъ. Многое зависило также и отъ отзыва о немъ спеціалиста. Профессоромъ философіи былъ тогда въ Кіевѣ довольно извѣстный Сильвестръ Сильв. Гогоцкий, 63-лётній старикъ, изъ духовнаго званія, воспитанникъ и баккалавръ местной духовной академія, перебравшійся потомъ на службу въ университетъ, несмотря на упорное противодъйствіе нъмецкой партія. Гогоцвій преподаваль въ академіи, и потомъ въ университетъ различные предметы: польскій языкъ (отъ знанія котораго онъ впослѣдствія по политическимъ соображеніяхъ отврещивался), нёмецкій языкъ, богословскія дисциплины и философію. Онъ писалъ довольно много, но извѣстенъ, преимущественно, своимъ "Философскимъ Лексикономъ" въ 4 томахъ. По упразднении философскихъ каоедръ въ российскихъ университетахъ онъ былъ переименованъ въ проф. педагогія, а въ 1867 году Министръ Народнаго Просвѣщенія вернулъ ему его прежнюю каеедру. Держась болёе всего философіи Гегеля, онъ считался среди своихъ молодыхъ воллегъ "отсталымъ"; притомъ онъ не обладалъ достаточной твердостью харавтера, чтобы завоевать себѣ какой-либо авторитеть и уважение. Поэтому большинство профессоровъ вообще не имѣли ничего противъ того, чтобы наряду съ Гогоцвимъ дъйствовалъ въ Кіевскомъ университетѣ преподаватель сравнительно помоложе и болѣе моднаго направленія. Гогоцкій быль уже знакомъ съ работами Козлова, принялъ его дружественно, просилъ и впредь "похаживать" въ нему, но объщаться ничего не могъ. Повидимому, не оставалось надеждъ. Но у Гогоцкаго Козловъ встрътилъ проф. русской словесности Александра Ив. Селина, тогдашняго девана историко-филологическаго фавультета и весьма вліятельнаго человѣка. Селинъ, одинъ изъ старыхъ могиканъ романтисма (à la Красовъ), былъ чрезвычайно увлекающеюся и энтузіастической натурою. Козловъ всею своей манерою произвелъ на него блестящее впечатлъвіе, а преврасное изложение теорія "потенцій" романтика Шеллинга привело Селина въ неистовый восторгъ, такъ что онъ навърняка об'вщалъ Козлову устроить его дело и честно сдержалъ свое об'вщание. "Философские Этюды" были публично защищены въ качествѣ диссертаціи pro venia legendi, затѣмъ Козловъ прочелъ требующіяся уставомъ пробныя левція, одна изъ которыхъ была напечатана подъ заглавіемъ "Два основныхъ положенія философія Шопенгауера". Козловъ развявалъ здѣсь ту мысль, что Шопенгауеръ обладаетъ полною и завонченной системою, сущность которой завлючается въ развитіи двухъ положеній, примѣняемыхъ въ природѣ, искусству и правственности: 1) Шопенгауеръ вмъстъ съ Кантомъ заключаеть, что, если отнять мыслящій субъекть, т. е. носителя міра, то весь чувственный и объективный міръ со всёми солнпами и планетами есть не болев. какъ наше представление; 2) независимо отъ Канта, Шопенгауеръ выработалъ положеніе, что міръ есть воля, и притомъ воля единая и необусловленная.

Такимъ образомъ въ 1876 году Козловъ былъ допущенъ въ качествъ приватъ-доцента къ преподаванію философіи при Кіевскомъ университетъ. Гогоцкій уступилъ ему обязательные курсы логики и исторіи философіи, оставивъ за собою психологію и педагогію. Такіе же предметы читалъ Козловъ на открытыхъ при университетъ женскихъ высшихъ курсахъ. ţ

Его появленіе на философской каседрѣ не прошло незамѣченнымъ. На него одновременно напали печатно два позитивиста, его коллега по университету, доцентъ Пав. Аландскій, даровитый филологъ, рано погибшій для отечественной науки, и проф. философіи при Нъжинскомъ Институтъ Н. Я. Гротз. Аландскій хотёль показать, что фелософія не есть наука, и что ее можно замёнить другими, спеціальными науками. Но Козловъ доказалъ ему въ своемъ отвътъ, что онъ велъ всю свою полемику противъ философіи именно съ точки зрѣнія философіи же, а не отдѣльныхъ наукъ, что подъ различными исопределенными выраженіями, както: "наука", "система наукъ", "связь теорій спеціальныхъ наукъ" и т. д. онъ подразумъваетъ, собственно говоря, ту дъятельность духа, которая именно образуетъ философію, что какъ только овъ пытается указать тё науки, которыя исполняють то, на что претендуеть философія, онъ обнаруживаеть либо ложное понимание предмета спеціальныхъ наукъ, либо недостаточно точно разграничиваетъ родственныя науки, а слъдовательно, злоупотребляетъ словомъ "наука". Абстравтное понятіе науки, какъ таковой, не заключаетъ въ себѣ никакого опредѣленнаго представленія о формулированномъ ученіи. Въ этомъ случаѣ мы отвлекаемся ото всякаго опредѣленнаго содержанія и мыслемъ только самое знаніе и общіе признаки наукъ, напр., систематическую и логическую обработку и т. д. А если какое-либо опредѣленное содержаніе дѣйствительно не принадлежить никакой отдельной наукв, то оно будеть не "наукою вообще", а особенною, частною наукой, которая и носить названіе философіи.

Всёхъ своихъ противниковъ, въ томъ числё и Грота, и Аландскаго, Козловъ жестоко отдёлалъ въ своемъ сочиненіи "Философія, какъ наука", служащемъ уничтожающимъ отвѣтомъ на всё появившіяся рецензіи его труда. Спеціально Гроту и его трудамъ "Цсихологія чувствованій" (магистерская диссертація) и "Къ реформё науки логики" (докторская дисс.) Козловъ посвятилъ еще два "Критическихъ этюда", гдё онъ доказывалъ научную несостоятельность этихъ диссертацій Грота, съ чёмъ послёдній и самъ потомъ отчасти согласился.

Съ тёхъ поръ Козловъ все свое время посвятилъ фило-

софіи. Плодомъ и свидѣтельствомъ его занятій служили многочисленныя обширныя рецензіи различныхъ нѣмецкихъ и французскихъ сочиненій, появлявшіяся въ "Университетскихъ Извѣстіяхъ" (о книгахъ Лассвица, Гёринга, Крауса, Румпеля и т. д.). Въ 1879 году, т. е. 48 лѣтъ отъ роду Козловъ сдалъ магистерскій экзаменъ у Гогоцкаго.

Еще одному появившемуся въ это время сочиненію Козпова суждено было привлечь на себя живое вниманіе общества и молодежи. Мы разумівемъ быстро раскупленную и нынё очень рёдкую книгу "Философія дёйствительности", посвященную критическому обзору и обсужденію философской системы знаменитаго Евгенія Дюринга.

"Философія дъйствительности" заключаетъ въ себъ 4 части, изъ которыхъ три изображаютъ ученіе Дюринга, а четвертая содержитъ "критическія замфчанія". І часть опредѣляетъ "основныя формы бытія по Дюрингу", вторая трактусть объ "основныхъ принципахъ его ученія о природѣ";. въ III части сдѣланъ сводъ его "ученія о человѣкѣ", а именно: 1) элементы сознанія, 2) правственность, право и усовершенствование челов'вчества, 3) общественный быть и исторія, 4) повышеніе цённости жизни и 5) общая характеристика. соціализозанной общественной жизня. "Критическія замізчанія" содержать: § 1-личный характерь Дюринга и выставленный имъ принципъ, по которому философія является выраженіемъ правственнаго настроенія, § 2--замѣчанія на его гносеологію, метафизику и философію природы, § 3--- вритику этиви, соціологіи и другихъ частей Дюринговой системы и § 4-общее сужденіе о философіи Дюринга. Эта система въ цёломъ, по мнёнію Козлова, неудовлетворительна, потому что ей недостаетъ главнаго признака системы, а именно-сдинаго принципа. Отдёльныя части ся связаны не единымъ принципомъ, а только единствомъ субъективнаго настроенія самого Дюринга. Этимъ то и объясняется основной ся грёхъ:

части системы, которыя обыкновенно выводятся изъ основъ ея, у Дюринга получають надь послёдными перевёсь. Центръ тяжести лежить у него не въ теоріи познанія и не въ метафизикѣ, даже не въ этикѣ, которыя все же ближе къ нимъ, а въ учении объ обществъ, которое собственно должно бы основываться на этикъ. Этотъ недостатокъ единства системы Дюрингъ не сумѣлъ прикрыть важными открытіями и оригинальными концепціями. Впрочемъ, нельзя отказать Дюрингу въ относительной оригинальности и талантъ. Спеціальное зна ченіе теоретической діятельности Дюринга лежить въ попытвъ представить соціалисмъ въ качествъ полнаго и единаго міровоззр'внія, основывающагося, съ одной стороны, на данныхъ современныхъ положительныхъ наувъ, а съ другой стороны,----на результатахъ нынёшняго философскаго мышленія. Хотя эта попытка и не удалась (потому что Дюрингъ пытался сблизить совершенно непримиримыя направленія, както матеріалисмъ и раціоналистическій идеалисмъ), но знакомство съ философіею Дюринга, несомнѣнно, будетъ, какъ полагаетъ по мићнію Козлова, небезполезнымъ для всяваго.

Козлову предлагали представить эту интересную внигу въ факультетъ въ качествѣ магистерской диссертаціи, но для этой цёли опъ написалъ особую книгу, а именно, второй томъ "Философскихъ Этюдовъ" въ которомъ онъ занимается "методомъ и философіею Платона" и приходитъ къ слѣдующимъ результатамъ: I) о методѣ Платона. Въ построении философсваго познанія Платонъ употребиль, какъ логическіе методы вообще (индукцію, аналогію, опредѣденіе, классификацію), въ особенности-гипотезу; основаніемъ послёдней такъ и Служила критика и анализъ основныхъ понятій, ланныхъ предшествовавшимъ періодомъ философскаго развитія. Главнымъ орудіемъ при построеніи системы служилъ Платону логическій законъ противорічія. Этотъ законъ рішаль діло въ процессѣ "очищенія"; онъ же служилъ пробнымъ оселвомъ

въ вритикѣ философсвихъ системъ и преобразовании ихъ по--нятій. Очевидно, что онъ былъ последнею инстанціей въ вопросв объ истине философскаго знанія, которое можеть осуществиться только въ системв, абсолютно законченной. Такая система предполагаетъ до малбищихъ подробностей единство. и согласіе съ самой собою, т. е. не содержитъ ни малбищихъ противорѣчій. Навонецъ, необходимымъ условіемъ выработки философской гипотезы и діалектической борьбы съ другими системами Платонъ ставитъ "Эросъ" въ его высшей формъ. какъ влеченіе въ абсолютной красотъ, истинъ и высшему добру. II) О направлении Платоновой философіи: философія, Платона есть, — во первыхъ, наивный реалисмъ (ибо Платонъ принималъ полное соотвѣтствіе познанія бытію), — во вторыхъ, (потому что главнымъ факторомъ познанія раціоналисмъ является у него разумъ и его дбятельность, мышленіе),---въ третьихъ, апріорисмъ (пбо познающій субъектъ строитъ познаніе собственными силами), — въ четвертыхъ, плюралисмъ (потому, что сущихъ принимается множество), въ пятыхъ. спиритуалисмъ (потому что эти сущія непространственны и нематеріальны), — въ шестыхъ, эстетическій эвдемонисмъ, ибопослѣдняя цѣль, если не міра, макрокосма, то, по крайней мѣрѣ, полнаго его представителя, человъка, микровосма, есть полное блаженство, состоящее въ обладания совершеннѣйшею врасотой, истиной и гармоніею.

На основаніи магистерской степени Козловъ въ 1881 году былъ выбранъ въ штатные доценты философіи. Въ слёдующемъ году онъ получилъ заграничную ученую командировку для дальнёйшаго усовершенствованія въ философіи и провелъ полгода въ Парижё, гдё между прочимъ читалъ длятамошней русской колоніи курсъ о философіи Шопенгауера. Когда вышелъ въ отставку Гогоцкій, то Козловъ остался единственнымъ представителемъ философіи при университетѣ св. Владимира. Къ этому времени относится между другими работами уничтожающая вритика Козлова на трудъ позитивиста проф. М. М. Тронцкаго "Наука о духъ". Кромъ того, подъ редавціею Козлова появился переводъ французскаго учебника исторіи философіи *Вебера*. Въ 1884 году вышла докторская

странства и времени у Канта". "Генезисъ теоріи" еtс былъ защищаемъ на диспутѣ въ Петербургскомъ унпверситетѣ у Мих. Ив. Владиславлева. Ученая степень доктора философіи дала Козлову возможность получить экстраординарнаго и въ скоромъ времени ординарнаго профессора.

диссертація Козлова подъ заглавіемъ "Генезисъ теоріи про-

Но служебныя повышенія не имѣли на Козлова, какъ частенько водится за русскими профессорами, вліянія въ смыслѣ ослабленія энергіи къ научному труду. Напротивъ того, этой энергіи въ старикѣ все какбы прибывало. Не довольствуясь обычною журнальной дёятельностью, Козловъ чувствуетъ потребность создать органъ для выраженія своихъ собственныхъ все болёе и болёе окрёпавшихъ взглядовъ въ области умозрительной философіи. Такимъ образомъ Козловъ совершаетъ первый на Руси опыть чисто философскаго спеціальнаго журнала "Философскій Трехмѣсячникъ", наполнявшійся самимъ Козловымъ безъ сотрудниковъ по всёмъ рубрикамъ вплоть до хроники и обозрѣнія журналовъ. Важнѣйшія и лучшія статьи въ этомъ журналѣ суть: "Религія графа Л. Н. Толстого (надѣлавшая много шуму, нынѣ имѣющаяся съ дополневіями во второмъ изданіи отдёльною внигой), "Философія мистики" (К. Дюпрель), "Тардъ", "О множественности состояній сознанія". "Гипнотисмъ и его значение для психологии и метафизики" и т. д. Журналъ пріобрёталъ уже (правда, немногочисленный) кругъ върныхъ, интересующихся читателей. Хотя онъ не приносиль Козлову никакой матеріальной выгоды, по неутомимый философъ имѣлъ твердое намѣреніе продолжать изданіе и добиваться

распространенія среди руссваго общества знакомства съ философіею.... Въ силу непредвидённаго и ужаснаго обстоятельства всёмъ планамъ нашего мыслителя суждено было остаться невыполненными.

Въ 1886 г. Козловъ былъ разбитъ нараличемъ. Хотя его лѣчили со всѣми новѣйшими научными пріемами, но онъ остался неизлѣчимымъ нараплегикомъ, и лишился употребленія цѣлой половины тѣла. Къ счастью мозгъ не потерпѣлъ отъ удара, и мыслительная сила, какъ и прочія духовныя способности, не ослабли. Зато Козлову пришлось выйти въ отставку на ценсію. Съ этого момента начинается уже только философская жизнь Козлова: тѣлесный, внѣшній человѣкъ, плоть отмерла, остался лишь внутренній человѣкъ, философъ. Лучшія и важнѣйшія работы Козлова появились послѣ этого событія.

Къ этому же времени относится окончательная выработва и ясная формулировка собственныхъ философскихъ воезрѣній Козлова. Удалившись отъ Канта и Шопенгауера, онъ сдёлался приверженцемъ той философіи, которая была основана Лейбницемъ, и которую Козловъ называетъ панисихисмома (по моему названію-критическій индивидуалисма). Тогда же онъ освовательно ознавомился съ сочиненіями лучшаго представителя этого направленія въ современной Европъ, покойнаго профессора Дерптскаго университета Густава Тейхмюллера, моего учителя, а тавже съ сочиненіями Лоцце, философскіе взгляды котораго имѣютъ нѣкоторое, хотя и небольшое, родство съ персоналисмомь Тейхмюллера. Съ послёднимъ Козловъ ознавомился сначала, какъ съ историкомъ философіи, именно съ его сочиненіями о Платонь (когда Козловъ заканчивалъ собственное изслёдование о Платонъ, ср. тамъ же стр. 138-141). Уже завершивши выработку своего міровоззрѣнія, Козловъ ознавомился и съ системой Тейхмюллера и, какъ онъ неодновратно заявляль и устно, и печатно, съ благодарностью поучился у него кой-чему. И Лоцце (напр., въ теоріи пространства), и Тейхмюллеръ не остались безъ нѣкотораго вліянія на Козлова.

О своихъ отношеніяхъ въ Тейхмюллеру Козловъ говоритъ въ статьѣ: "Густавъ Тейхмюллеръ", которая, къ слову сказать, представляетъ собою, вѣроятно, наилучшее изъ всего до сихъ поръ написаннаго о Тейхмюллерѣ. Тейхмюллеръ былъ важенъ для Козлова, во первыхъ, своими классическими работами по "исторіи понятій". Затѣмъ еще и другіе пункты его теорій были приняты Козловымъ, хотя и не безъ нѣкоторыхъ видоизмѣненій, напр., ученіе о пространствѣ и времени, о сознаніи, движеніи, матеріи, "я" и т. д. Нѣкоторое преимущество Лоцце передъ Тейхмюллеромъ Козловъ видитъ въ томъ, что первый разсматриваетъ проблемы гораздо подробнѣе и обстоятельнѣе, чѣмъ второй.

Послѣ паралича Козловъ почти не могъ уже писать собственноручно и принужденъ былъ диктовать. Но литературная производительность его не уменьшалась въ количествъ в все выигрывала въ качествѣ. Онъ выпустилъ въ свѣтъ четвертую и послёднюю тетрадь "Философскаго Трехмёсячника", а послѣ двухлѣтняго перерыва началъ вмѣсто него издавать философско-литературный сборникъ "Свое Слово", котораго уже вышло 4 тома; въ непродолжительномъ будущемъ появится и пятый томъ. Главное мёсто въ этомъ издании занимаютъ "Бесѣды съ Петербургскимъ Сократомъ". Здѣсь въ формѣ изящнаго діалога Козловъ подъ псевдонимомъ "Платона Калужскаго" излагаеть сущность своихъ собственныхъ философскихъ воззрѣній. Діалоги ведеть въ качествѣ главной persona dramatis неутомимый, остроумный діалектикъ, Петербургскій чиновникъ, истинно русскій человѣкъ по рѣчи и свладу души, получившій за свою страсть къ философіи шуточное прозвище "Соврата".

Къ положительной задачѣ сборника, изложенію собственной системы въ духѣ Лейбница, присоединяется и соотвѣтствующая ей отрицательная, состоящая въ полемикѣ или въ борьбѣ съ направленіями, враждебными направленію "Своего Слова", именно съ позитивисмомъ и обыкновенно тѣсно съ нимъ связаннымъ матеріалисмомъ. Большая часть этихъ полемическихъ статей написано по поводу критическихъ замѣчаній, сдѣланныхъ разными лицами противъ "Своего Слова".

Первая книжка представляеть нѣчто вродѣ введенія въ систему, излагаемую въ "Бесѣдахъ". При указаніи основныхъ понятій системы: субстанціи и акциденціи защищается мысль, что субстанціи не находятся въ пространствѣ и сами по себѣ недоступны внѣшнимъ чувствамъ; а такъ какъ существуютъ только субстанціи со своими акциденціями, то дѣйствительное бытіе есть духовное, а не матеріальное; при этомъ оспариваются два противоположныя мнѣнія: 1) будто бы матеріальные атомы суть субстанціи, и что 2) будто бы вообще субстанцій не существуетъ. Авторъ подкрѣпляетъ свое опроверженіе объясненіемъ, что матеріальныя тѣла суть не болѣе, какъ видимость, или значки, символы, подъ которыми для насъ, существъ несовершенныхъ, является какъ дѣятельность дѣйствительныхъ духовныхъ субстанцій, такъ отношеніе и связь ихъ другъ съ другомъ и съ нами.

Вторая внига трактуеть объ основю всей философіи, — понятіи бытія, причемъ критически разсматриваются не только ходячія и популярныя опредѣленія бытія или существованія, но и опредѣленія нѣкоторыхъ знаменитыхъ философовъ, напр., Канта, Юма, Шопенгауера, Декарта. Затѣмъ предлагается собственное опредѣленіе понятія бытія.

Главное содержаніе третьей книжки касается понятія времени; по поводу его снова затрагивается—понятіе бытія, а также понятія религіи и причинности. Относительно понятія времени развивается основное положеніе, что міръ въ его

2

дъйствительномъ бытіи безвремененъ, чего однако не должно смъщивать съ предположеніемъ безконечнаго времени. Безоременность или въчность міра нужно понимать такъ, что дъйствительное міровое бытіе не имъетъ никакого отношенія ко времени, потому что время не есть нъчто реальное, а существуетъ лишь въ нашей мысли вслъдствіе ограниченности природы человъческаго существа. Время есть только точка зрънія, съ которой наше мышленіе располачаетъ и упорядочиваетъ двугихъ субстанцій, съ которыми мы связаны въ міръ. Далъе указывается по поводу какихъ реальныхъ актовъ наше мышленіе образуетъ идею времени, и черезъ какія стадіи развитія проходитъ эта идея. Здъсь же дълаются замъчанія относительно воззръній на время нъкоторыхъ мыслителей, напр., блаж. Августина, Канта, Шопенгауера.

Четвертая внижка трактуеть о третьемъ основномъ философскомъ понятіи-пространствѣ. Здѣсь прежде всего оспариваются мевнія, что оно есть о себв сущая реальность, чт0 оно есть чистая апріорная форма созерцанія, и что идея пространства образуется изъ ощущеній. Въ противоположность этимъ воззрѣніямъ доказывается, что пространство, подобно времени, не реально и само по себѣ не существуетъ, но что оно представляеть точку зрѣнія, съ которой люди, въ качествѣ мыслящихъ существъ, распредѣляютъ и унорядочиваютъ авты своей ощущающей деятельности, сперва мускульно-осязательной и зрительной, а потомъ постепенно и другихъ дъятельностей. Къ этому отрицанію реальности пространства самого по себѣ, присоединяется и отрицаніе реальности разныхъ измѣреній, пространствъ кривыхз и болѣе, чѣмъ трехъ о воторыхъ говорятъ такъ называемыя метагеометрическія и пангеометрическія доктрины ученыхъ математиковъ, НO никакого которыя не имѣютъ реальнаго значенія. доктрины представляють только условное и символическое математическое ученіе, которое можетъ имѣть приложеніе въ разрѣшеніи чисто математическихъ задачъ. Кромѣ вопроса о природѣ пространства, въ четвертой книгѣ объясняются нѣкоторыя тѣсно связанныя съ нимъ понятія, особенно же относящіяся къ философіи Канта, както понятія: созерцанія, представленія, апріорности, вещи самой въ себѣ и проч. Въ той же книжкѣ по поводу критическаго разбора одного сочиненія есть объяснительная статья о понятіи бытія и времени.

Вотъ краткій перечень важнѣйшаго содержанія четырехъ книжекъ "Своего Слова". Каждая книга содержитъ въ себѣ по нѣскольку полемическихъ и объяснительныхъ статей, рецензій, разборовъ и т. д. Все написано исключительно самимъ издателемъ. О содержаніи печатающейся пятой книжки мы не замедлимъ оповѣстить читателей, какъ только она появится.

Когда былъ основанъ второй философскій журналъ "Вопросы философіи и психологіи" въ Москвѣ, ставившій себѣ задачею соединить разбросанныя силы русскихъ философовъ, то Козловъ принялъ въ этомъ журналѣ очень живое участіе, особенно въ началѣ. Не выходило почти ни одной книжки, которая не заключала бы въ себѣ хотя бы одной статьи или реценвіи Козлова, иногда даже нѣсколько. Больной и разслабленный, престарѣлый мыслитель оказался куда ретивѣе и производительнѣе многихъ своихъ здоровыхъ и младшихъ собратій по предмету.

Въ 1891 Козловъ со своимъ семействомъ переселился изъ Кіева въ Петербургъ, гдё проживаетъ и до сихъ поръ. Большую часть дня ему приходится проводить на одрё болѣэни. Недостатовъ движенія физическаго по неволё приходится возмёщать усиленнымъ движеніемъ мысли. Онъ почти постоянно занятъ чтеніемъ. Держась стариннаго правила nulla dies sine linea, онъ почти ежедневно что-нибудь диктуетъ. Этою правильностью и объясняется поразительная для старика производительность философскаго творчества.

2\*

Среди его многочисленныхъ философскихъ трудовъ окончательнымъ выраженіемъ его воззрѣній, какъ извѣстно, долженъ считаться, по преимуществу, оригинальный сборникъ "Свое Слово".

Въ помѣщенныхъ тамъ "Бесѣдахъ съ петербургскимъ Сократомъ" почтенный авторъ излагаетъ свои убѣжденія въ систематическомъ видѣ, пользуясь для того формою *діалога.* Эта литературная форма обыкновенно считается уже нѣсколько устарѣлою, но А. А. Козловъ мастерски владѣетъ ею и отлично пользуется всѣми преимуществами, какія она представляетъ именно для философскаго изложенія <sup>1</sup>), давая представлять и развивать различные puncta controversiae.

Нельзя не отмѣтить, что въ этихъ "бесѣдахъ" авторъ выказалъ себя и большимъ мастеромъ философскаго стиля, и большимъ художникомъ. Діалоги эти, приписываемые авторомъ миеическому псевдониму "Платону Калужскому", не только могутъ претендовать на звание строго философскихъ произведеній, но и смёло могуть быть причислены къ художественнымъ діалогамъ: они обладаютъ несомнѣнными эстетическими достоинствами, которыя обличають въ авторѣ натуру, совмѣщающую въ себѣ выдающуюся способность къ логическому философскому мышленію съ поэтическимъ дарованіемъ. Всѣ совопросники Сократа очерчены очень живо и представляютъ собою не маневеновъ, а подлинныхъ живыхъ людей, обладающихъ каждый своимъ особеннымъ складомъ ума, темпераментомъ, выказывающихъ особенности званія, пола, возраста и, что всегда интересно, національности. Собесъдники петербургскаго Соврата – русскіе настолько же, какъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Надобно замѣтить, что и на Западѣ нѣкоторые философы прибѣгаютъ къ этой же діалогической формѣ для изложенія своихъ задушевныхъ мыслей, такъ, напр., поступалъ почтенный старецъ Secrétan и др. Ср. Ieichmüller, Beise in den Himmel.

всѣ собесѣдники заправскаго, Платонова Сократа—настоящіе эллины. Одинаковыми эстетическими достоинствами обладають какъ персонажи, заимствованные А. А. Козловымъ у Достоевскаго (Красоткинъ, Карамазовъ), такъ и лица, созданныя его собственною фантазіею. У лицъ заимствованныхъ поддерживается и дорисовывается обликъ, данный имъ Достоевскимъ; самъ же Сократъ съ Песковъ (равно и кое-кто изъ окружающихъ его) есть новый, чрезвычайно любопытный и оригинальный типъ, введенный авторомъ въ русскую литературу и тоже настоящій русскій по духу, по способу выраженія, по манерамъ и по образу жизни.

Сократь осторожно и послёдовательно развиваеть свою метафизическую точку зрѣнія. Ему приходится бесѣдовать съ лицами самого разнообразнаго характера, направленія и образованія, случается иногда разговаривать и съ вовсе неподготовленными въ философской бесбаб, которые подчасъ игнорируютъ философію или вообще, —или же во имя "точной" науки; иногда ему попадаются, наконецъ, лица, вообразившія себя даже знатоками философіи, но въ своей невѣжественной нетерпимости презирающія въ частности то "ненаучное" направленіе философіи, къ воему примыкаетъ Соврать, наивно предполагая, что философію знать и о достоинствѣ каждаго философскаго направленія разсуждать можно, не посвятивши себя спеціальному изученію философіи. Какъ извѣстно, этосамый непріятный для настоящаго философа влассь людей, въ сожалѣнію, довольно многочисленный у насъ на Руси. На ихъ нападки приходится отв'бчать и защищаться довольно энергично: вѣдь и противники не щадятъ Сократа, стараются изловить его въ противорияхъ и, не сочувствуя его странной философія, не церемонятся въ выраженіяхъ. Сократъ же не только побиваетъ противниковъ съ формально-логической стороны, но пытается еще привести оппонентовъ въ сознанию ихъ собственной философской неправоты, а лучшихъ изъ

нихъ и наименъ затемненныхъ разными предразсудками намъревается даже склонить на свою сторону, завербовать въ свои ряды.

Этимъ обусловливаются два неоцёненныя свойства діалоговъ Козлова, дёлающія ихъ особенно пригодными для чтенія начинающими:

1) Популярность — пе въ дурномъ смыслѣ банальности, а въ смыслѣ раціональной доступности и убѣдительности, необходимой философу, говорящему со слушателями, непосвященными и не прошедшими строгой школы философскаго мышленія (философской гимнастики), не обладающими спеціальными свѣдѣніями по исторіи философіи,

и 2) Критическая обоснованность, застрахованность отъ возраженій съ различнѣйшихъ точекъ зрѣнія, философскихъ и внѣфилософскихъ, научныхъ и ненаучныхъ: они всѣ уже предусмотрѣны и безповоротно опровергнуты, отвергнуты—съ тактомъ и основательно. Этими качествами отличаются и бесѣды о самыхъ отвлеченныхъ предметахъ, какъ, напр., о понятіи бытія (во П и III книгахъ "Своего Слова").

Тейхмюллеръ и Козловь часто касаются однихъ и тѣхъ же проблемъ и рѣшаютъ ихъ въ одинаковомъ духѣ. Но даже и знакомому съ сочиненіями Тейхмюллера весьма поучительно бываетъ вникнуть въ изложеніе Козлова и проштудировать его; равно и наоборотъ. Можно даже сказать, что для большинства читателей "Свое Слово" Козлова, не говоря уже о большей доступности, гораздо полезнѣе сочиненій Тейхмюллера, которыя (за исключеніемъ немногихъ) предназначены для ученыхъ спеціалистовъ.

Козловъ излагаетъ проблемы ab ovo, обстоятельно, спокойно, медлительно; онъ постоянно снабжаетъ свое изложеніе историко-философскими справками и полными исчерпывающими контроверзами. Оцёнить Тейхмюллера и наслаждаться его сочиненіями можетъ только спеціалистъ, получившій философское образованіе, притомъ еще сродный ему по натурѣ,—кто самъ такой же неугомонный боецъ и обладаетъ пылкостью духа, кто склоненъ къ язвительному персифляжу. Эти свойства изложенія сразу возстановляютъ противъ себя многихъ при чтеніи Тейхмюллера. Козловъ тоже страстный боецъ, но онъ не налетаетъ на врага блестящею кавалерійской аттакою, а даетъ ему развернуться полнымъ фронтомъ; онъ выслушиваетъ врага съ тонкою сократическою ироніей и хитро заводитъ его въ такія дебри и пропасти, что, очутившись въ нихъ, его противникъ самъ ужасается, вполнъ сознавая въ то же время смѣшную сторону своего положенія.

"Всѣ дороги ведутъ въ Римъ"; Козловъ и Тейхмюллеръ идуть въ философіи въ одной цёли, но Козловъ идетъ своею дорогой. Его манера письма и изложенія, самый способъ изслѣдованія совершенно разнятся отъ Тейхмюллера. Послѣдможно уподобить смѣлому географу-путешественнику, няго который, впервые ступая на нехоженные пути и проникая въ невѣдомыя дотолѣ страны, весь поглощенъ созерцаніемъ отврывающихся предъ нимъ перспективъ и въ первомъ восторгъ набрасываеть бёглый, но весьма точный абрись пройденной дороги и пунктовъ, важныхъ съ его точки зрѣнія. Этотъ маршруть, эта съемка мъстности на глазъ, эти наброски карандашомъ, не прибѣгая въ чертежнымъ и съемочнымъ инструментамъ, съ помощью одной лишь подзорной трубки или полевого бинокля, драгоцённы: они дають вёрное понятіе о духё мёстности; но они могутъ страдать еще пробълами, т. е. они могутъ казаться не безусловно убѣдительными. Разные вритики, правда, спокойно сидящіе дома и не отваживающіеся послёдовать его смёлому примёру, могуть ехидно придраться и заподозрить точность паблюденій и записей. Козловъ же, продолжая сравненіе, это-трудолюбивый и спокойный землемфръ-топографъ, который, получивъ первыя записи, идетъ въ ту же страну провёрять перваго смёльчака-путешественника, направлявшаго "руль къ землѣ, еще не открытой, но уже посредствомъ вѣрныхъ умозаключеній познанной" <sup>1</sup>), и благополучно вступившаго на берегъ этой открытой имъ новой земли. Козловъ идетъ уже съ цѣлымъ тяжелымъ обозомъ, онъ производитъ подробную геометрическую и геодезическую съемку и старается собственными соображеніями и указаніями подтвердить и доказать вѣрность первоначальнаго чертежа, защитить его отъ пустыхъ нападокъ злобныхъ, но не всегда справедливыхъ критиковъ, которые изъ своего угла не видятъ "прекраснаго далека" и "первоначальную похвальную скромность превращаютъ въ нестерпимую тираннію ограниченныхъ головъ"<sup>2</sup>).

Библіографическія и прочія приложенія къ этой стать читатель найдеть въ концѣ книги.

<sup>1</sup>) «Безсмертіе души» Тейхмюллера, русскій переводъ, стр. 196. <sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 68.

# II.

## Воспоминание о Г. Тейхмюллеръ.

Lass'nicht ungerühmt mich zu den Schatten hinabgehn! (Goethe).

Хотя Г. Тейхмюллеръ и не писалъ по русски, и потому можетъ ΒЪ прямомъ смыслЪ быть Ħе причисленъ КЪ русскимъ философамъ, но онъ имѣлъ въ Россіи множество учениковъ по дерптскому университету, гдѣ онъ состоялъ 18 лѣтъ профессоромъ философіи. Изъ числа его учениковъ н±воторые стали спеціалистами и сами действують нынё въ качествѣ профессоровъ философіи въ Императорскихъ Россійскихъ университетахъ, какъ Я. Ф. Осе въ Юрьевѣ, пишущій эти строки-въ Казани (ранѣе въ Юрьевѣ) и до него въ Казани же В. Ф. Лютославский (нынъ въ Испания). Вотъ почему р я и рѣшился дать Г. Тейхмюллеру мѣсто въ своей книгѣ по исторіи философія въ Россія.

Когда я болёе, чёмъ добрыхъ полтора десятка лётъ тому назадъ собирался въ Дерптъ (куда меня манила возможность всецѣло посвятить себя изученію философіи на существовавшемъ тогда спеціальномъ отдёленіи философіи при историко-филологическомъ факультетѣ) и естественно интересовался, кто въ тамошнемъ университетѣ философъ, который станетъ моимъ руководителемъ въ занятіяхъ, то я услыхалъ въ отвѣтъ совершен. но мнѣ неизвѣстное и чуждое имя Тейхмюллера. А я и тогда уже не считаль себя совершеннымь профаномь вь философіи. Еще въ гимназіи я читалъ философскія и богословскія книги (между прочимъ проштудировалъ Куно Фишера "Исторію новой философія" въ переводѣ повойнаго Н. Н. Страхова), прослушалъ курсъ философіи въ Казанскомъ университетѣ у нынѣшняго моего уважаемаго сотоварища по канедръ, проф. А. И. Смирнова, не пропускаль ни одной философской статьи въ журналахъ, состоялъ подписчивомъ перваго на Руси философскаго "Философскій Трехмѣсячникъ" журнала А. А. Козлова, зналъ имена разныхъ германскихъ профессоровъ философія Лааса, Авенаріуса, Горвича Риля, И присныхъ. НO Тейхмюллерѣ не слыхивалъ. Теперь дѣло обстоитъ иначе: въ обращение среди русской читающей публики уже пущено около полутысячи экземпляровъ переводовъ сочиненій Тейхмюллера, о немъ появились цёлыя статьи, выходять книги его учениковъ. Теперь русскій читатель, слъдящій за философской литературою даже и на одномъ русскомъ языкѣ, имѣетъ возможность услышать о Тейхмюллерѣ и даже ознакомиться съ его ученіемъ. И мнѣ пріятно думать, что этотъ успѣхъ въ нѣкоторой степени обязанъ моимъ личнымъ усиліямъ.

Изо всёхъ чисто русскихъ спеціалистовъ по философіи я—единственный личный ученикъ Тейхмюллера. Всякая подробность жизни замёчательнаго человёка заслуживаетъ почтительнаго и заботливаго сохраненія. Я давно уже чувствую потребность и какбы нравственный долгъ изложить мои воспоминанія о Тейхмюллерѣ, моемъ незабвенномъ учителѣ. Въ ожиданіи болѣе благопріятнаго времени, когда мнѣ удастся выполнить свое намѣреніе болѣе обстоятельно, я пользуюсь настроеніемъ, навѣяннымъ на меня 10-мъ маемъ с. г., годовщиной его смерти, чтобы набросать кое-что изъ того, что хранится въ моей памяти относительно Тейхмюллера. Прежде чѣмъ коснусь своихъ личныхъ отношеній въ нему, я напомню. Всколько общихъ біографическихъ данныхъ.

Густавъ Августовичъ Тейхмюллеръ родился въ Браунпвейгѣ 19 ноября 1832 г. Его отецъ былъ офицеръ, его мать происходила изъ семейства, глава котораго имѣлъ какое-то итсто въ придворномъ штатѣ. Любопытно, что это родство несомн внно отражалось въ нашемъ мыслитель, своеобразноказываясь въ немъ его невольнымъ и глубокимъ почтевіемъ предъ титулами и званіями. Онъ получиль очень хорошее воспитаніе, проявлявшееся въ свътскости и изяществъ его манеръ. Учился Тейхмюллеръ сначала въ гимназіи своего родного города и еще на школьной семь заинтересовался философскими вопросами, а именно теоріею эстетики, съ котороюпервоначально ознакомился по Гегелю, а потомъ слъдуя совъту учителя, и по первоисточнику-по Аристотелю. Съ 1852 года иолодой Тейхмюллеръ посвятилъ себя спеціальному изученію философіи въ Берлинскомъ университетѣ подъ руководствомъ. внаменитаго Тренделенбурга, автора "Логическихъ изслъдовавій". Эта встръча имъла ръшающее значеніе для направленія занятій студента и для первыхъ шаговъ его литературной карьеры.

Адольфъ Тренделенбургъ, одинъ изъ преемниковъ покачедръ Гегеля, принадлежалъ къ числу жестокихъ противниковъ его. Съ другой стороны, не будучи въ силахъ создать собственнаго философскаго направленія, онъ былъ замъчательнымъ знатокомъ философской литературы и по справедливости долженъ считаться однимъ изъ основателей ныпъшней точной историко-философской методы (столь прославленный въ наши дни трудами Эдуарда Целлера), которую онъ прилагалъ, преимущественно, къ изученію Аристотеля и отношенія его мыслей къ позднъйшимъ доктринамъ ("исторія категорій"). Если принять во вниманіе, что въ Германіи, да и въ другихъ странахъ среди представителей философіи нынѣ господствуетъ

<u>ـد.</u>

пристрастие въ занятиямъ историем философия предпочтителы передъ философскимъ оригинальнымъ творчествомъ въ прот воположность системнымъ увлеченіямъ философовъ, совреме нивовъ Гегеля и Шеллинга, то намъ станетъ ясно, KaRy большую роль игралъ въ этомъ поворотѣ интересовъ фил софскаго изслёдованія-Тренделенбургъ, смёнившій на Бе линской, вліятельной каоедрѣ и Гегеля, и Шеллинга. Сообрази направленію своего учителя, и Тейхмюллеръ засълъ за Ари стотеля, Платона и другихъ греческихъ мудрецовъ, за изуче ченіе фактовъ. Но весьма интересно, что Тренделенбургя самъ человѣвъ фавта, не былъ одностороннимъ. Онъ напра вилъ вниманіе своего ученика, кромѣ филологіи, также на есте ственныя науки и посовътовалъ ему заниматься анатоміев физіологіею и проч. Благодаря такому руководительству, из Тейхмюллера выработался съ одной стороны усидчивый клас сикъ-филологъ, стяжавшій себѣ впослѣдствіи почетное им (имя Тейхмюллера занесено въ спеціальный списовъ нѣмец вихъ филологовъ); съ другой стороны, Тейхмюллеръ вышел большимъ любителемъ и (для неспеціалиста) знатовомъ есте ствовъдънія: его лекціи изобиловали примърами изъ област естественныхъ наукъ. Намъ извъстно, что Тейхмюллеръ вплоте до самой смерти усердно посъщалъ нъвоторыя левціи по естественнымъ и медицинскимъ наукамъ.

Въ 1856 г. Тейхмюллеръ получилъ въ Халле степень "довтора философіи и магистра изящныхъ искусствъ". Но періодъ беззаботнаго изученія наукъ безъ необходимости правтической дѣятельности овончился для него еще ранѣе. По смерти отца онъ остался безъ денегъ и принужденъ былъ зарабатывать себѣ средства къ существованію, долженъ быть искать мѣста. Подобно весьма многимъ нѣмецкимъ философамъ, онъ началъ съ мѣста домашняго учителя и воспитателя дѣтей.

Въ 1855 г. онъ поступилъ на службу въ домъ генерала Вертера, который въ слъдующемъ году былъ назначенъ въ втербургъ германскимъ посланникомъ. Вмѣстѣ съ семьеюертера Тейхмюллеръ пріѣхалъ въ Россію. Черезъ 2 года нь покинулъ свое мѣсто и поступилъ учителемъ греческаго нѣмецкаго языковъ въ училище при лютеранской церкви св. яны. Въ женскомъ отдѣленіи того же училища молодой экторъ философія преподавалъ педагогику; и вотъ одна изъ иеницъ, плѣненная его краснорѣчіемъ и эрудиціею, стала то женою. Въ 1860 г. Тейхмюллеръ вернулся заграницу и оступилъ приватъ-доцентомъ въ Гёттингенскій университетъ, кѣ свелъ дружбу со знаменитымъ философомъ Г. Р. Лоцце съ Г. Риттеромъ, извѣстнымъ въ свое время авторомъ мноотомной исторіи философіи.

Жизнь привать-доцентовъ при германскихъ университеахъ, не получающихъ, кромѣ гонорара отъ слушателей, ниакого пособія или жалованья, вообще не красна, если они, юлобно Тейхмюллеру, не имѣютъ собственныхъ средствъ. юшли дѣти, а начинающему ученому приходилось ютиться в семьей въ одной комнатѣ. Онъ самъ разсказывалъ намъ, акъ бывало за однимъ и тѣмъ же столомъ и за одною ламюю его жена убаюкивала младенца, а онъ сидѣлъ съ неизиѣною книгою, по большей части, съ греческими текстами Аристотеля, котораго онъ проштудировалъ отъ доски до доки. Потомъ, когда средства явились, и его тесть, очень ботатый помѣщикъ, сталъ помогать Тейхмюллеру, новое тяжелое горе посѣтило его: умерла его нѣжно и горячо любимая моюденькая жена...

1

Потрясенный этой смертью Тейхмюллеръ, предпринялъ Из разсѣянія въ 1862 г. большое путешествіе на востокъ, воторое длилось около 1<sup>1</sup>/<sub>2</sub> лѣтъ. По возвращеніи въ Гёттинкенъ онъ возобновилъ свою педагогическую дѣятельность, пользовавшуюся большимъ успѣхомъ. Но только въ 1867 г. онъ добился званія экстраординарнаго профессора. Въ слѣ-Лующемъ году онъ получилъ приглашеніе ординарнымъ про--  фессоромъ въ Базель, гдѣ онъ завязалъ многочисленныя пріятныя сношенія. О базельской порѣ своей жизни с всегда впослѣдствія вспоминалъ, какъ о пріятнѣйще времени.

Въ 1870 году совѣтомъ дерптскаго университета Те мюллеръ былъ выбранъ на каседру философіи на мѣсто і служившаго 25 лѣтъ и провалившагося на вторичныхъ вы рахъ гербартовца Штрюмпеля, нынѣ доживающаго свой д гій вѣкъ въ Лейпцигѣ почетнымъ профессоромъ. Въ Юры Тейхмюллеру суждено было уже оставаться до конца свои дней. Здѣсь онъ написалъ всѣ свои наиболѣе замѣчателья труды. Скончался онъ 10 мая 1888 года послѣ долговрем ныхъ жесточайшихъ страданій. Вскрытіе показало ракъ з лудка и расширеніе послѣдняго. Если не ошибаюсь, желудо его былъ сохраняемъ въ числѣ препаратовъ юрьевскаго уз верситетскаго патолого-анатомическаго театра.

Тейхмюллеръ былъ очень плодовитымъ писателемъ. О написалъ всего около 20 томовъ сочиненій (не все написа ное имъ издано и папечатано), не считая мелкихъ статей рецензій въ повременныхъ изданіяхъ. Но его сочинен (кромѣ "Безсмертія души") не приносили ему почти никако матеріальнаго заработка.

Его литературная дѣятельность распадается на три перода. Сначала, онъ, повидимому, не думалъ стать систеннымъ философомъ. Все написанное имъ до Юрьева вѣрм тренделенбурговой традиціи и посвящено Аристотелю. Затѣи онъ расширяетъ лишь область своихъ занятій по исторіи философіи на досократиковъ и Платона. Въ этомъ направлени онъ, какъ извѣстно, достигъ блестящихъ результатовъ; онъ разбилъ господствовавшее целлерово пониманіе платоннеми возсоздалъ философію Анаксимандра и Гераклита. Мам по малу онъ переходитъ и къ системной философіи, правда, высказываясь по случайнымъ поводамъ. Такъ "Безсмертіе Л.

иии", "Сущность любви", "Эмансипація женщинъ"—циклы публичныхъ лекцій съ благотворительной цёлью; "Дарвинисмъ и философія", ---актовая рёчь, возникшая изъ споровъ и собесъдований съ великимъ естествовъдомъ К. Э. Бэромъ, который жиль въ Дерпте на поков. Только въ своей "Метафизикъ " Тейхмюллеръ выходитъ на настоящую дорогу. Хотя онъ и послѣ этого отвлекается въ сторону исторіи философія (преимущественно, по вопросу о хронологія платоновыхъ діалоговъ) но онъ успѣлъ самъ еще издать "Философію религи", гдъ представилъ весьма оригинальную систему раздѣленія религій. Въ послѣдніе годы онъ работалъ надъ обширнымъ трудомъ "Теологивою" или философскимъ ученіемъ о Богѣ съ точки зрѣнія истинно-христіанской метафизики. Этой задачи онъ не успёлъ выполнить. Часть этого труда, касающаяся "Новыхъ основоположений психологии и логики" была издана послѣ его смерти однимъ изъ его учениковъ. Нынѣ подготовляется въ изданію другая часть этого посмертнаго труда, оставшаяся почти въ окончательно обработанномъ видѣ, именно "Философія исторіи".

Со стороны внутренней или со стороны содержанія литературныхъ произведеній Тейхмюллера, онъ долженъ быть разсматриваемъ какъ историкъ философіи, и какъ системный мыслитель. Эти двѣ стороны его дѣятельности идутъ параллельно и довольно независимо другъ отъ друга, хотя и имѣютъ нѣкоторыя точки соприкосновенія. Какъ историкъ философіи, онъ, выступивши первоначально ученикомъ Тренделенбурга и приверженцемъ его методы, разработалъ и усовершенствовалъ ее, придавъ ей характеръ "исторіи понятій". Научная извѣстность Тейхмюллера заграницей покоится, преимущественно, на этихъ историческихъ работахъ. Ни одно изслѣдованіе, появляющееся о Платонѣ и Аристотелѣ, либо объ Анаксимандрѣ и Гераклитѣ, не обойдется безъ разсчета съ теоріями Тейхмюллера. Но знающіе Тейхмюллера, какъ историка философіи, подчасъ совершенно не знаютъ его же, какъ мыслителя.

Гораздо менће (сравнительно) извћстна его система. И здѣсь первоначально сказалось вліяніе Тренделенбурга, правда, отрицательно-въ смыслѣ предохраненія Тейхмюллера ОТЪ увлеченія модною тогда Гегелевщиной и прочими оттънками универсалисма. Но уже въ "Безсмертіи души" онъ заявляетъ себя членомъ "той вольной общины, направление которой обозначается именами Лейбница и Лоцце". Я не стану здѣсь характеризовать его философскаго направленія, отчасти потому, что я уже касался этого вопроса въ своей книгѣ "О понятіи искусства", а отчасти И потому, что ВЪ моей стать в "О главный шихь философскихь направленіяхь" ("Философія и литература" томъ I, Nº 2) это направленіе охарактеризовано мною подъ именемъ "критическаго индивидуалисма" (самъ Тейхмюллеръ называетъ его "персоналисмомъ"). Для популярнаго ознавомленія очень удобна внижва самаго Тейхмюллера "Безсмертіе души", вышедшая въ свѣтъ въ русскомъ переводѣ подъ моею редакціей. Самое лучшее, что написано о Тейхмюллерѣ, это-статья нашего высокоуважаемаго русскаго мыслителя А. А. Козлова въ "Вопросахъ философіи и психологіи", въ 24-й и 25-й книжкахъ за 1894 годъ. Тамъ представленъ краткій сводъ ученій Тейхмюллера, какъмыслителя, и какъ историва, и блестяще охарактеризовано значеніе его дъятельности. Для знакомыхъ съ итальянскимъ языкомъ я могу указать еще (не совсѣмъ удовлетворительную) монографію Filippo Masci-Un metafisico antievolutionista, Napoli, 1887.

Послѣ этого краткаго очерка, составленнаго нами отчасти по оффиціальнымъ и печатнымъ даннымъ, отчасти же по разсказамъ самого Тейхмюллера и его устнымъ намъ сообщеніямъ, мы позволимъ себѣ обратиться къ запасу своихъ личныхъ воспоминаній — на сей разъ, главнымъ образомъ, о дѣятельности Тейхмюллера, какъ преподавателя.

Тейхмюллеръ читаль общіе курсы по исторіи философія и логикѣ (также и педагогивѣ) въ самой большой аудиторіи **Ж 5 для студентовъ двухъ факультетовъ:** богословскаго и историко-филологическаго. Но и эта самая общирная аудитона не 6 рія не вмѣщала въ себѣ всѣхі желающихъ, несмотря особенно удобный, послѣобъденный часъ (4-5 пополудни). На этихъ лекціяхъ намъ случалось видёть (и очень часто) студентовъ другихъ факультетовъ, медиковъ, юристовъ, естественниковъ, аккуратно посъщавшихъ курсъ и не пропускавихъ ни одной левціи. Тейхмюллеръ читалъ, или върнъе, "свазывалъ" свои лекціи, стоя на васедръ, втроятно, по причинѣ своего малаго роста, не позволявшаго ему сидѣть, ибо въ противномъ случаћ каоедра закрывала бъ его лицо отъ слушателей. Читалъ (по врайней мъръ, общіе, неспеціальные курсы) безо всякихъ конспектовъ или тетрадей въ силу совершеннаго обладанія и предметомъ, и ръчью. Лекціи обильно пересыпались объяснительными примѣрами изъ области естественныхъ наукъ, исторіи или изъ обыденныхъ отношеній, а также шутками и остротами. По своему живому и непосталивому харавтеру и изъ желанія лучше видёть своихъ слушателей Тейхмюллеръ постоянно перебъгалъ отъ одной стороны казедры въ другой, причемъ обѣ руви держалъ въ карманахъ брювъ. Эта поза въ соединении съ постоянною улыбкой на устахъ придавала ему такой видъ, какъ будто свое трудное дѣло чтенія популярно-философской левціи онъ дѣлаетъ шутя, "играючи". Это даже шовировало нѣкоторыхъ, -- преимущественно, тёхъ людей, которые привыкли видёть въ философѣ нѣкоего іерофанта, съ подобающею важностью и серьезомъ изрекаюцаго какія-то темныя, высоком врныя и непонятныя ричи. Тавіе люди, несомнѣнно, предпочли бы на мѣстѣ Тейхмюллера вавого - либо педанта, неподвижно возсъдящаго на видъть

3

каседрѣ и торжественно возглашающаго свою мнимую мудрость, недоступную непосвященнымъ. Ст. этой стороны и создана была, вѣроятно, Теёхмюллеру кличка "der Begriffsspieler" (игрокъ понятіями), и отсюда же исходило мнѣніе о Тейхмюллерѣ, какъ о человѣкѣ безъ всякихъ убѣжденій, и только необычайно ловкомъ діалектикѣ (на манеръ скептика Карнеада), готоваго что-угодно защищать и рго, и contra—тогда какъ трудно было найти человѣка, обладавшаго болѣе оригинальными и ясно формулированными мнѣніями, и болѣе убѣжденнаго въ правотѣ ихъ, какъ именно Тейхмюллеръ.

Съ внѣшней стороны чтеніе Тейхмюллера было прекрасно и доставляло положительное наслажденіе. Чтеніе было очень естественно, ударенія были логичны, строй рѣчи весьма простой. Немного непріятно дѣйствовалъ только голосъ—крикливое фистульное сопрано (въ общественномъ разговорѣ у Тейхмюллера былъ хрипловатый жиденькій тенорокъ); но и это сопрано поражало только въ началѣ.

Съ внутренней стороны изложение философскихъ доктринъ было безупречно и отличалось необычайною ясностью и общепонятностью. Хотя общие курсы въ нѣмецкихъ университетахъ читаются вообще доступно и элементарно, но изложение Тейхмюллера выдавалось, какъ своею популярностью, такъ и глубокимъ содержаниемъ, не страдавшимъ отъ популяризации, что обличало большой талантъ оратора.

Въ старомъ дерптскомъ университетъ не водилось литографированныхъ курсовъ: каждый студентъ велъ свою зацись, свою тетрадь (Heft). Хотя я по прівздъ въ Дерптъ и достаточно хорошо владълъ нъмецкимъ языкомъ, но всетаки не былъ еще въ состояніи записывать слышанное прямо по нъмецки. Поэтому я дълалъ въ умъ моментальный переводъ на русскій языкъ и записывалъ по русски главныя мысли лекціи въ ихъ постепенномъ развитія, не пропуская ничего существеннаго. По счастливой случайности въ монхъ бумагахъ сохранилось начало перваго слышаннаго мною у Тейхмюллера курса по исторіи новой философіи. Уцѣлѣвшій листъ содержитъ вступленіе въ этотъ курсъ: объясненіе значенія и цѣли изученія философіи и ея исторіи и общія понятія объ историческихъ и историко-философскихъ методахъ. Чтобы дать хотя приблизительное понятіе объ изящной легкости и доступной даже ребенку образцовой популяризаціи философіи, я приведу нѣсколько отрывковъ въ томъ самомъ видѣ, въ какомъ они были записаны мною на лекціяхъ Тейхмюллера въ первый семестръ моихъ занятій въ Юрьевскомъ университетѣ.

Первый вопросъ, подлежащий нашему разръшению въ началѣ этого курса, есть: какое значеніе имѣетъ философія, и для чего ее изучать? Чтобы отвѣтить на этотъ вопросъ, замѣтимъ, что знанія вообще-раздѣляются на 1) знанія спеціальныя, нужныя для того, чтобы занять какое-либо положеніе, и 2) знанія общеобразовательныя. Знанія послёдняго рода подраздѣляются въ свою очередь на 4 разряда: І) знанія религіозныя. Челов'якъ отличается оть прочихъ животныхъ, преимущественно, тёмъ, что имъетъ религію; у животныхъ вътъ религии. Человъкъ же немыслимъ безъ религи, или онъ есть просто животное, скотина. II) Знанія этическія, регулирующія отношенія человѣка въ подобнымъ и самому себъ. Продуктомъ этихъ знаній является характеръ: образованный человскъ немыслимъ безъ характера. III) Искусство, какъ выраженіе жизни или отношенія человъка въ жизни. Правда, не всякій можетъ и самъ быть художникомъ. Продувтомъ изученія искусствъ является вкусъ. Вкусъ сказывается въ отношения къ произведениямъ искусства. Кто съ одинаковымъ чувствомъ читаетъ Гёте и какого-нибудь ризмо-

плёта, тотъ не имѣетъ вкуса, и стало быть, необразованъ. IV) Тавъ какъ человѣвъ-существо познающее, то нарождаются спеціальныя науки. Но есть одна наука, привимающая ΒЪ разсчеть требованія всёхъ наукъ и занимающаяся изслёдованіемъ встать научныхъ методовъ и основныхъ понятій. Частныя науки, употребляя общія понятія, не изслідують ихъ сами, а беруть ихъ изъ общей сокровищницы языка, такъ сказать, на прокать. Этими "леммами" и занимается наука-философія. Отсюда понятна важность изученія философіи. Изучивъ эту науку, мы уже сознательно будемъ употреблять общія понятія и въ жизни, и въ спеціальныхъ наукахъ, будемъ знать ихъ настоящее значение и способъ ихъ происхождения въ разумѣ. Замѣтимъ, что въ составъ воспитанія и обученія всегаа и во всѣ времена входять нѣкоторые элементы случайные и перемѣнные, какъ уступка модѣ и духу эпохи. Но перечисленные четыре элемента постоянны, встръчаются вездъ и всегда, во всякомъ настоящемъ воспитании и не могутъ быть исключаемы изъ него.

Но не замѣняеть ли религію философія, или наобороть? Находятся люди, считающіе одновременное существованіе религіи и философіи излишнею роскошью. Одни полагають, что религія уже даєть отвѣть на философскія залачи; другіе думають, что философское изслѣдованіе упраздняеть вѣру. Но дѣло въ томъ, что религіи безъ богословія и богоученія не встрѣчается (развѣ лишь у квакеровъ). Богословіе же есть совокупность двухъ элементовъ: религіи и философскаго изслѣдованія. Обыкновенно: нѣтъ религіи и философскаго изслѣдованія. Обыкновенно: нѣтъ религіи, нѣтъ и богословія, нѣтъ богословія, нѣтъ и религіи; эти элементы неразрывны, и несправедливо сравненіе религіи и философіи съ ягненкомъ и волкомъ, запертыми въ одну овчарню. Мы видимъ на протяженіи исторіи цѣлые вѣка, когда философія была покорною служанкой религіи. Самая богословская догматика есть продуктъ философіи. Да и понынѣ въ католическихъ странахъ религія предписываетъ законы и наукъ, п философіи. Такимъ образомъ, если уже говорить о главенствъ и подавленіи, то скоръе религія можетъ подавлять философію, а не наоборотъ. Но религія иногда и не можетъ обходиться безъ услугъ философіи. Такъ въ наше время скептицисмъ и невъріе все выше и выше подымаютъ голову. Иной и хотълъ бы върить, да въра не подчиняется одной лишь волъ. На какой же почвъ можетъ религія бороться со скептицисмомъ, какъ не на почвъ философіи, какъ не путемъ доказательствъ отъ разума? Итакъ, религія не должна отгонять отъ себя философію, а скоръе для своихъ же цълей ей слъдуетъ привлекать философію къ себъ.

Философія и религія не могуть конкуррировать еще и потому, что источники ихь познанія совершенно различны. Въдь философія имъеть источникомъ одинъ только "чистый разумъ". Если намъ возразять: почему, если дъло только за разумомъ, въ философіи до и при Рождествъ Христовомъ не было такихъ же понятій, что теперь, то мы отвътимъ, что и философія развивается. Сравнимъ героевъ Гомера съ собою: какая разница между ихъ чувствованіями и нашими! Но какъ развиваются чувства, такъ развивается и разумъ. Культура ранъе не представляла для разума такихъ объектовъ, какъ теперь. Но дъло культуры шло впередъ, явились высшіе объекты, народилась и соотвътственная философія.

Рёшимъ теперь второй вопросъ: зачёмъ изучать исторію вообще и исторію философію въ частности? На это замётимъ: во первыхъ, только зная исторію, индивидъ можетъ жить жизнью сознательною; во вторыхъ, полезнымъ гражданиномъ человёкъ можетъ быть лишь при знаніи исторіи. Пристучая въ обсужденію какого бы то ни было общественнаго вопроса, мы можемъ только съ помощью исторіи достигнуть правильнаго сужденія. Не зная исторіи предмета, "какъ было дёло", мы пе знаемъ, какъ и отнестись въ тому или другому явленію. Итакъ, изученіе исторіи для насъ полезно непосредственно практически, ибо съ ея помощью мы упрачиваемъ свое общественное положеніе.

Далие. Обратимся въ исторіи философіи. Кавъ существуеть не одна только религія, такъ есть и не одна философія Редигію мы принимаемъ въ дътствъ, безъ участія нашей собственной воли; вступая въ зрѣлый возрастъ, мы начинаемъ относиться въ ней уже сознательно и делаемъ свой выборъ. Точно также безсознательно и съ дътскихъ лътъ мы воспринимаемъ и какую-либо извъстную философію черезъ другія науки, черезъ языкъ и т. д. Вездѣ, въ томъ числѣ и во встхъ наукахъ мы находимъ какія-либо философскія партів. Чтобы судить правильно объ одной партів, надобно знать/ всѣ партія, а такое знаніе доставляеть намъ исторія философіи. Итакъ, исторію философіи мы изучаемъ для того, чтобы оріентироваться среди философскихъ школь и умѣть, напр., любую попавшую намъ въ руки книгу причислить къ извѣстному философскому паправленію. Если сважуть, что составитель этой вниги (левція вторая) не задавался философскими задачами, т. е. былъ натурою не философскою, то это-неправда. Всякій образованный человѣкъ употребляетъ массу понятій, въ которыхъ абстрактно выражается его отношеніе въ жизни, его философское направление. Всякое образование имветь философскую подпочву. Всякая книга есть отпечатокъ такъ называемаго духа времени: а этотъ "духъ времени" и есть философія соотвѣтственной эпохи. Кто желаетъ опредѣлить духъ какого-либо времени, тотъ долженъ охарактеризовать философію этого періода. Исторія философіи лаетъ намъ возможность, между прочимъ, судить о внигахъ и произнадлежащій изученія: выборъ водить ихъ для чтенія Ø какъ при оцѣнкѣ лошадей мы называемъ расу ся (несмотря на то, что всегда есть нёсколько степеней достоинства въваждой рась), и этимъ приблизительно опредъляемъ цъну ло-

шади, такъ, причисляя книгу къ извъстному философскому направленію, мы предръшаемъ ся оцънку. Наше взложені исторіи философіи будеть аристократично, т. е. мы будемъ ваниматься изученіемъ системъ однихъ только крупныхъ фелософовъ, опуская мелкихъ. Въ исторической наукъ есть вообще два направленія: одно (Бэккль и др.) предполагаетъ, что историческія событія суть результаты совокупности безвонечно малыхъ единичныхъ двятельностей; въ историческомъ движение главную роль играють де массы. Другое-аристовратическое (Ранке, Карлейль) учить, что въ историческомъ процессѣ главная роль принадлежитъ геніямъ. При этомъ нътъ надобности отрицать, что также имъетъ мъсто и вліяніе окружающихъ обстоятельствъ или среды; но всёхъ вліяній не было бы достаточно, чтобы произвести событие, не явись генія: такъ реформація-дило Лютера. Первое мийніе неудовлетворительно, ибо даетъ просторъ случайности, --- простому механическому воздѣйствію, не направляемому разумомъ. По второму-въ мірі: господствуетъ разумъ, личная воля, субъективный починъ. Человъкъ по своему образованию всегдадитя своего въка; но главный факторъ въ немъ-субъективный разумъ, реагирующій на воздійствія внішняго міра. Такъ, извѣстно, что у Шекспира было не мало предшественниковъ, обрабатывавшихъ неръдко ть же самые сюжеты. Кто же скажеть, однако, что де его геніальныя драмы----не дѣло его субъективнаго личнаго генія, а просто продукть среды, явившійся въ силу независившихъ отъ самого Шекспира обстоятельствъ. Источникъ всёхъ творческихъ силъ заключается въ ниспосланной отъ Бога природъ или психической организаціи человъка. Геній пролагаеть новые пути. Бисмаркъ единолично возсоединилъ Германію въ одно государство. Исторія наукъ представляеть также разительные примёры значенія личности: что было бы съ астрономіею и математикою безъ Ньютона и Лейбница? Итакъ, обстоятельства даютъ для нашей дѣятельности только тему или предметъ.

Полное изложеніе всёхъ данныхъ исторіи философіи было бы уже не философскимъ, а филологическимъ или историко-литературнымъ. Для изученія всесторонняго особенно рекомендую Риттера "Исторію христіанской философіи". Обращаю ваше вниманіе на ошибку въ заглавіи: эпитетъ "христіанская" долженъ обозначать здёсь философію, бывшую послѣ Рождества Христова; а мало ли было за это время философскихъ системъ, ничего общаго не имѣвшихъ съ христіанствомъ? Кромѣ того, послѣ Возрожденія вошелъ въ моду греческій языкъ, "изобрѣтеніе дьявола," а вмѣстѣ съ нимъ и греческая философія, имѣвшая чрезвычайно большое вліяніе на новыхъ мыслителей, такъ что при объясненіи новыхъ философовъ намъ зачастую придется прибѣгать къ доктринамъ древнегреческимъ.

Конечно, мы будемъ изучать исторію философію критически. Но какіе же будуть у насъ вритеріи? І) Не взять ли намъ критерій церковно-христіанскій? Но тогда у насъ получится не философское изученіе, а богословское. Нужно замѣтить, что а) богословіе имѣетъ свою особенную точку зрѣнія на философскія явленія, и б) что есть системы, которыя вовсе отрицали церковь и ся авторитетъ. Справедливо ли будетъ прилагать къ нимъ такой критерій? II) Можно взять вритерій, общій съ Риттеромъ. Такъ какъ партійная или полемическая вритика, которую приверженець другой партія не станетъ признавать, не годится, то, быть можетъ, удобнѣе взять критеріемъ общественное мнѣніе, allgemeine Meinung, opinion publique. Такое мнѣпіе образуетъ какбы выводъ изъ частныхъ мити ланваго времени. Для большинства это-самая высшая точка зрънія, своего рода "Св. Духъ": въдь иные менће преклоняются предъ предписаніями религіи, чбиъ предъ модою или общимъ мнѣніемъ. Этотъ критерій неудобенъ, глав-

нымь образомь, --- тёмъ, что весьма трудно опредёлить "общее" мевніе по одному какому-либо спеціальному, и твиъ болье философскому вопросу. Неученыхъ и некомпетентныхъ людей считать нечего, а ученые далеко не всегда ришаются высказать свое мибніе. Рбшительныя, но не всегда справедлявыя мнѣнія высказываются только въ газетныхъ передовицахъ. Кавъ же тутъ поступить? Не считать же голоса общимъ плебисцитомъ! Въдь люди неравны разумомъ. Одинъ голосъ бываетъ иногда правильнъе десятка тысячъ голосовъ; одивъ человѣкъ измѣняетъ подчасъ мнѣнія многихъ тысячъ. До Коперника надъ писагорейцами смбялись всѣ, не исключая Аристотеля и Птоломея. Кавъ. напр., руководясь общественнымъ мивніемъ, рішить вопросъ объ историческомъ значеніи реформація? Католиви будуть яро отрпцать всякую пользу ея, а протестанты стануть защищать великое значение реформации въ исторіи западно-европейскихъ народовъ.... Остается III) вритерій Тренделенбурга или такъ называемая имманентная критика. Въ этомъ случав изыскивають, какую задачу ставиль себѣ самъ философъ въ своихъ изслѣдованіяхъ, а затемъ опредбляють, насколько каждый философъ выполниль эту свою задачу. Такой критерій кажется намъ наиболіве пригоднымъ и справедливымъ. Для контроля и провърки хорошо обращать особенное внимание на полемику противниковъ. Всякое замъчательное произведение вызываеть полемику. А цолемизировать начинають лишь тогда, когда замбчають у противника ошибку, или недочеть, или внутреннее противоръчіе. Этими полемическими указаніями задача историка въ нъкоторыхъ случаяхъ упрощается и облегчается. При оцѣнвѣ какой-либо философской доктрины въ видахъ большаго безпристрастія необходимо пользоваться сравнительно-критическиму методомъ (левція III). Мы сравниваемъ философа, во первыхъ, съ мыслителями, ему современными, и такимъ образомъ устанавливаемъ его отпосительную величину, т. е. насколько онъ пре-

восходиль своихь современниковь. Затёмь, чтобы опредёлить, такъ сказать, абсолютное значеніе какого-либо новаго философа, мы сравниваемъ его ученіе съ ученіемъ греческихъ философовъ; тогда мы видимъ, далеко ли опъ ушелъ отъ нихъ. Вѣдь у грековъ ямѣлись уже всѣ существующія нынѣ ученія. хотя нъкоторыя и въ зачаточномъ состоянии. Вся новая философія испытала, напр., величайшее вліяніе со стороны Аристотеля: безъ него не было бы догматики, патристики, схоластиви. Такимъ образомъ для всякой доктрины мы получаемь генетическое объяснение. Мы можемъ прослёдить возникновеніе и развитіе всякаго понятія, мы можемъ изобразить "исторію понятій". Посредствомъ сравненія же мы можемъ подмётить односторонность въ дёлё философіи, проявляющуюся иногда у нёкоторыхъ народовъ: въ продолжение цёлыхъ вѣковъ одинъ народъ занимается излюбленною философскою дисциплиной (какъ англичане-моралью).

Наконець четвертыма, тоже важнымъ критеріемъ будеть наше собственное мнѣніе. При всякомъ обсужденіи мы въ значительной степени руководствуемся собствепнымъ вкусомъ, т. е. тѣмъ, нравится ли намъ извѣстное положеніе. Эта субъективная точка зрѣнія не всегда вѣрна, но неизбѣжна. Ею объясняется тотъ странный, повидимому, фактъ, что иногда и докажешь, а не убѣдишь. Относиться къ философіи безъ всякаго чувства, съ однимъ разумомъ—граничило бы съ полнымъ безразличіемъ: т. е. мы тогда не интересовались бы философіею. Чувство придаетъ изученію философіи особый личный, индивидуальный интересъ.

Кромѣ обязательныхъ и публичныхъ курсовъ, Тейхмюллеръ читалъ въ университетѣ же по вечерамъ (7—8) и спеціальные, необязательные курсы—для слушателей, ближе интересующихся философіею. На этихъ лекціяхъ бывало народу меньше, но всетаки обыкновенно не меньше человѣкъ 15 – 20. Такіе курсы обыкновенно посвящались тѣмъ вопросамъ и дисциплинамъ, которые въ данный моментъ интересовали самого Тейхмюллера, и о которыхъ онъ подготовлялъ сочиненіе. Такимъ образомъ я слушалъ въ числѣ этихъ курсовъ между прочимъ "философію христіанства" (сз разборомъ и критикою Еваниелій) и "философію исторіи".

Третій разрядъ лекцій Тейхмюллера состоялъ въ его практическихъ занятіяхъ-у себя на дому, обыкновенно по текстамъ Аристотеля (иногда Платона), а именно, самыхъ труднъйшихъ мъстъ, напр., "Метафизиви" и "Физики", или "Парменида." Тейхмюллеръ строго поддерживалъ тренделевбургову традицію и ни одного семестра не оставлялъ безъ Aristotelisches Practicum (эту традицію, въ слову сказать, и я лично до сихъ поръ поддерживаль за все время моей преподавательной деятельности). Далбе, когда эти практическія занятія посвящались другимъ предметамъ, напр., философскому коллоквічми, образовывался четвертый разрядъ философскихъ занятій-по аристотелевымъ текстамъ для наиболёе подготовленныхъ. Практическія занятія велись Тейхмюллеромъ на дому обыкновенно по субботамъ съ 5-7. Участники этихъ вечеровъ, навѣрное, не разъ съ восхищеніемъ вспоминаютъ объ нихъ и о нашемъ учителѣ, засвдавшемъ посреди насъ у того же переддиваннаго стола въ залъ съ сигарою или длинною трубкой въ рукахъ. Напряженныя занятія смёнялись иногда неприпужденною бесёдою о постороннихъ предметахъ, особенно въ серединѣ, когда подавался чай или кофе. Всякій велъ себя непринужденно, высказывался весь, безъ заднихъ мыслей.

Какое чувство всего естественнѣе вызывается въ насъ образомъ нашего любимаго умершаго учителя? Сожалѣніе объ его утратѣ, сожалѣніе о томъ, что пользовался его уроками гораздо меньше времени, чѣмъ хотѣлось бы. Это чувство я неоднократно испытывалъ, стоя на старомъ нѣмецкомъ кладбищё въ Юрьевё у маленькой могилы, почти закрытой деревьями, надъ которой водруженъ простой полированный мраморный крестъ—съ незатёйливою, но многознаменательною надписью: Gustav Teichmüller. 1832—1888.

Ниже мы приводимъ списокъ сочиненій и статей Г. Тейхмюллера. Замѣтимъ, что многое еще не издано и хранится въ рукописи у дѣтей покойнаго. Біографическій очеркъ его составленъ моимъ товарищемъ *В. Ф. Лютославскимъ и* помѣщенъ въ Jahresbericht über die Fortschritte der classischen Alterthumswissenchaft begründet von Conrad Bursian herausgegeben von Iwan v. Müller, ord. öffentl. Prof. der classichen Philologie an der Universität Erlangen. Siebenundfünfzigster Band. Bibliotheca philologica classica 1889.—Biographisches Jahrbuch 1888.—Anzeigeblatt. Berlin. 1890 (Verlag von S. Calvary и C<sup>o</sup> W. Unter den Linden 17).—Biographisches Jahrbuch. (Gustav Teichmüller) стран. 13—14.

#### Списокъ сочиненій и статей Г. Тейхмюллера.

1) Die Aristotelische Eintheilung der Verfassungsformen. St. Petersburg, 1859.

2) Die Einheit der Aristotelischen Eudämonie. St. Petersburg, 1859.

3) Zur Frage über die Reihenfolge der Bücher in der Aristotelischen Politik (im Philologus 1860, 4, S. 164 ff.).

4) Aristotelische Forschungen. Bd. I. Beiträge zur Erklärung der Poëtik des Aristoteles. Breslau 1867.

5) Ueber die Differenz von Tragödie und Epos bei Aristoteles (in den Verh. deutsch. Phil. und Schulm. in Halle. October 1867 S. 48 ff.)

6) Aristotelische Forschungen. Bd. II. Aristoteles' Philosophie der Kunst. Breslau 1869.

7) Aristotelische Forschungen. Bd. III. Geschichte des Begriffs der Parusie. Breslau 1873. 8) Die Unsterblichkeit der Seele. Leipzig 1874 u II. A. 1879.

9) Studien zur Geschichte der Begriffe, 667, IX S. Frankfurt a. M. 1874.

10) Ungedruckte Briefe von Kant und Fichte (Z. f. Ph. u. ph. Kr. 1874.)

11) Ueber den Ursprung des Terminus  $\epsilon' \pi \alpha \gamma \omega \gamma \eta'$  (im Philologus 1875 S. 567.)

12. Die Platonische Frage, eine Streitschrift gegen Zeller. Breslau 1876.

13) Neue Studien zur Geschichte der Begriffe. 3 Bde. Breslau 1876-1879.

14) Der Begriff des Raumes bei Lucrez (Rhein. Mus. 1877. S. 309 ff.).

15) Frauenemancipation. Leipzig 1877.

16) Darwinismus und Philosophie. Leipzig 1877.

17) Wahrheitsgetreuer Bericht über meine Reise in den Himmel, von Immanuel Kant. Breslau 1877.

18) Die Gemäldeausstellung in Dorpat: Ueber Landschaftsmalerei. Neue Dörptsche Zeitung, Januar 1878.

19) Zur Pädagogik der Elementarschulen. Baltische Monatsschrift 1878.

20) Pädagogische Fragen. Baltische Monatsschrift. 1879.

21) Charakteristik der Araber. Baltische Monatsschrift 1879.

22) Die Reihenfolge der Platonischen Dialoge. Leipzig 1879.

23) Das Wesen der Liebe. Leipzig. 1880.

24) Pädagogisches. Leipzig 1881.

25) Ueber ἐπαναγωγή und ἐπαγωγή, ἐπαναφέρειν und ἐπιφέρειν. Philologus 1881.

26) Literarische Fehden im IV. Jahrh. v. Chr. Breslau 1881.

27) Zur Erwiderung (auf eine anonyme Recension der L. F.) Philol. Rundschau, II. Jahrg. 1882 S. 958. 28) Die wirkliche und die scheinbare Welt. Neue Grundlegung der Metaphysik. Breslau 1882.

29) Ueber den Ursprung des Bewusstseins (Z. f. Ph. u. Kr. 1883).

30) Literarische Fehden im IV. Jahrh. v. Chr. II. Bd. Breslau 1884.

31) Religionsphilosophie. Breslau 1886.

#### Рецензім и Selbstanzeigen.

32) Thilo. Die theologisirende Rechts-und Staatslehre. Gött. gel. Anz. 1862. S. 131.

33) Trendelenburg. Naturrecht. Gött. gel. Anz. 1863.

34) Piderit. Gehirn und Geist. Gött. gel. Anz. 1864. S. 1154.

35) Hanne. Bekenntnisse oder drei Bücher vom Glauben. Allg. kirchl. Zeitschrift, 1865. S. 143.

36) Taine. Les philosophes français. Gött. gel. Anz. 1866. S. 401.

37) Teichmüller. Aristotelische Forschungen, I. Selbstanzeige. Gött. gel. Anz. 1866. S. 1935.

38) Eucken. De dicendi ratione. Gött. gel. Anz. 1866. S. 2027.

39) Trendelenburg. Historische Beiträge, III. Gött. gel. Anz. 1869. S. 1841.

40) Teichmüller. Geschichte des Begriffs der Parusie. Gött. gel. Anz. 1872. S. 2049.

41) Teichmüller. Studien zur Geschichte der Begriffe. Gött. gel. Anz. 1874. S. 1157.

42) Harms. Begriff der Psychologie. Gött. gel. Anz. 1875. S. 402.

43) Ritter und Preller. Historia philosophiae graec. et roman. Gött. gel. Anz. 1875. S. 1185.

44) Bywater. Heraclit. Gött. gel. Anz. 1877. S. 825.

45) Teichmüller. Ueber die Reihenfolge der Platon. Dialoge. Gött. gel. Anz. 1879. S. 1313.

46) Tocco. Ricerche Platoniche. Gött. gel. Anz. 1880. S. 257.

47) Tannery. Thales et ses emprunts á l'Egypte. Gött. gel. Anz. 1880. S. 1063.

48) Porter. Physiological Metaphysics. Gött. gel. Anz. 1880. S. 1139.

49) Ritter. Dr. B. Die Grundprincipien der Aristotelischen Seelenlehre. Phil. Rundsch, 1880. S. 98.

50) Mettig. Katharina von Siebenbürgen Lit. Centr. Mai 1880.

51) Sillén. Platonis de antiquissima philosophia testimonia. Phil. Rundschau 1882. S. 45.

52) Friesendorff. Grundriss der Unterrichtslehre. Rigasche Zeitung, April 1883.

53) Lutosławski. Erhaltung und Untergang der Staatsverfassungen nach Plato, Aristoteles und Machiavelli. Lit. Centr. 1888. April.

#### Посмертные труды.

54) Neue Grundlegung der Psychologie und Logik, herausgegeben von J. Ohse. Breslau. 1889.

55) "Трактатъ о Богѣ и мірѣ"— напечатанъ въ "приложеніяхъ" къ сочиненію Я. О. Осе: "Проективисмъ и персоналисмъ въ метафизикѣ Лоцце". 1896, стр. 462—467.

Біографическій очеркъ Г. Тейхмюллера былъ мною помѣщенъ: а) въ газетѣ "Русскія Вѣдомости" за 1888 г. № 137 отъ 20 мая (некрологъ), b) въ моей книгѣ "О понятіи искусства," стр. 16—23, и с) въ качествѣ послѣсловія-прибавленія къ редактированному мною переводу сочиненія Тейхмюллера "Безсмертіе дущи", стр. 198—200.

Проф. Евгеній Бобровъ.

# философія въ россіи.

## МАТЕРІАЛЫ,

ИЗСЛЪДОВАНІЯ И ЗАМЪТКИ.

#### Выпускъ І.

Изданіе второе, исправленное.

КАЗАНЬ. Типо-литографія Императорскаго Университета. 1900.

Печатано по опредёленію историко-филологическаго факультета Императорскаго Казанскаго Университета..

Деканъ А. Смирновъ.

### Жизнь и труды А. А. Козлова.

Алексъй Александровичъ Козловъ родился 9 января 1831 года въ Москвъ и выросъ среди очень скудной обстановки. Воспитание его было чрезвычайно и чрезмёрно суровое. Съ ранняго дётства онъ отличался большой любознательностью и до страсти любилъ чтеніе. Благодаря отличной памяти, онъ легво запоминалъ прочитанное. Съ 1843 г. Коздовъ сталъ учиться въ І-ой Московской гимназіи и сразу заняль среди своихъ товарищей выдающееся мъсто. По окончания курса въ гимназіи онъ съ 1850-56 г. учился на словесномъ факультетѣ Московскаго университета. Особеннаго интереса къ философіи онъ тогда не обнаруживаль, что немудрено; съ 1850 г. именно и были упразднены философскія канедры во всёхъ руссвихъ университетахъ (вромѣ Дерптсваго), а преподавание логики и эмпирической психологіи было поручено законоучителямъ. Такимъ образомъ въ это время въ Московскомъ университеть не было спеціалиста-преподавателя философіи; этому предмету обучалъ протојерей П. М. Терновский. Козловъ читалъ по своей охотъ философскія вниги, напр., "Критику чистаго разума" Канта во французскомъ переводъ Тиссо; но это чтеніе тогда не дало большихъ результатовъ. Пріобрѣтши степень кандидата, Козловъ поступилъ въ Москвъ преподавателемъ

руссваго языка и словесности въ Константиновский межевой институть и въ этой должности пробыль 4 года. Къ томуже времени относится начало его литературной диятельности. Но онъ писалъ тогда не по философіи, а по политической экономін. Козловъ готовнися даже стать ученымъ спеціалистомъименно по этой наукв. Тогда же онъ вивств со своимъ другонъ Вас. Ивап. Покровскима перевелъ на русский языкъпервый токъ соч. Roscher, Grundlagen der Volkswirthschaft. Въ этотъ періодъ своей жизни онъ ознакомился съ сочиненіями Шарля Фурьс, и это чтеніе произвело глубовое впечатлёніе на молодого человёка. Что касается его философскихъ убѣжденій за это время, то слѣдуя общему теченію русской мысли, А. А. Козловъ былъ тогда познтивистомъ съ матеріаистической окраскою. Особеннымъ авторитетомъ пользовался тогда въ его глазахъ Л. Фейербахз. Съ начала 60-хъ годовъ въ Россів журналисты съ Чернышевскима и Писаревыма воглавъ усердно пропагандировали среди русской интеллигенции антропологисиъ Фейербаха и матеріалисиъ Бюхнера. Къ этимъ вліяніямъ присоединялось черезъ журналистику вліяніе англійскаго позитивисма и эволюпіонисма.

Оставивши казенное учительство, А. А. Козловъ былъ воспитателемъ и учителемъ въ различныхъ богатыхъ домахъ, а потомъ обратился въ правтической дъятельности, а именно, переселился окончательно въ деревню и занялся сельскимъ и лъснымъ хозяйствомъ. И только теперь онъ начинаетъ постепенно переходить къ тому дълу, которое долженствовало поглотить всю его остальную жизнь, т. е. къ философіи.

Долгіе зимніе вечера въ деревнѣ А. А. Козловъ проводилъ за разнообразнымъ чтеніемъ. Между прочимъ случайнопопала ему въ руки книга Фраунштедта "Briefe über die Schopenhauersche Philosophie". Чтеніе этой увлекшей его книги стало для Козлова началомъ спеціально философскихъштудій. Онъ съ восторгомъ изучаетъ Шопенгауера и стано-вится "пессимистомъ". Долгое время онъ носился съ мыслію перевести на русскій языкъ главное сочиненіе Шопенгауера "Міръ, какъ воля и представленіе", но это по цензурнымъ условіямъ было невозможно. Тогда онъ удовольствовался обработкою сочиненія Гартмана "Философія безсознательнаго", которое онъ частью перевелъ, частью изложилъ. Эта переработка Гартмана появилась въ Москвѣ въ 2-хъ томахъ въ 1873—75 гг. подъ заглавіемъ "Сущность мірового процесса или философія безсознательнаго".

Освободившись, благодаря изученію Шопенгауера, отъ позитивисма, и видя въ философіи науку возможную и самостоятельную, Козловъ обратился въ ея изученію съ тою же беззавѣтною страстью, какою и раньше онъ всегда отличался во всёхъ своихъ занятіяхъ. Плодами его мышленія явились, вромѣ двухъ журнальныхъ статей (въ "Знаніи"): "Критика "Историческихъ Писемъ" Миртова (П. Л. Лаврова) и "Владимиръ Соловьевъ, какъ философъ", (по поводу его книги "Кризисъ западной философіи"), гдё онъ указываетъ Соловьеву на смёшеніе понятій религіи, богословія и философіи, --- оригинальное сочинение "Философские Этюды", т. І, Киевъ 1876, въ воторомъ Козловъ является рѣшительнымъ защитникомъ правъ философіи. Исходя изъ фавта сомнивнія въ томъ, что философія обладаеть опредёленными задачами и методою и приносить какую бы то ни было пользу, Козловъ задается цёлью изслёдовать предметь философіи, ся методу, направленія, ся значеніе въ человѣческой жизни и наконецъ ея отношенія къ прочимъ наукамъ. Эти вопросы должны были быть рёшены индуктивно на основании обобщения тъхъ данныхъ, какия представляеть исторія философіи. Въ первомъ отдёлё этого тома Козловъ на основания содержания философскихъ учений и опредъленій философіи, данныхъ ся представителями, приходитъ въ завлюченію, что предметь философіи есть понятіе міра, жавъ цёлаго, міра, какъ системы вещей. Второй отдёль трактуеть

о философскомъ методъ и различныхъ направленіяхъ въ философіи, начиная съ Өалеса и до Соврата. Въ предисловіи Козловъ высказываетъ руководящія идеи своего труда въ такихъ положеніяхъ: 1) Философія съ самаго начала и всегда имѣла свой особенный предметъ, который не можетъ и не долженъ быть смёшиваемъ съ предметами другихъ наукъ. 2) Если философія за время своей исторіи обладала особеннымъ предметомъ, то, разумѣется, былъ у нея и соотвѣтственный методъ. Ибо, хотя философский методъ и во многомъ отличается отъ методовъ прочихъ наукъ, но не настолько, чтобы не имъть съ ними ничего общаго, и даже имбетъ много важныхъ общихъ черть. Далбе различіе содержанія системъ и порою даже ихъ существенныя противорѣчія зависять не отъ произвола въ примѣненіи метода, а отъ возможности различныхъ направленій и точевъ зрѣнія на предметъ философскаго познанія. З) Философія имфеть большое правтическое значеніе и всегда будеть имъть его, потому что она удовлетворяетъ той потребности человъка, которая не можетъ быть и въ приблизительной степени удовлетворена вавою-либо другой наувою. 4) Философія есть наука, потому что она имфеть всё характеристичные признави науки вообще, а по своему предмету она-самая трудная и наивысшая наука.

Это сочиненіе Козлова обратило на себя вниманіе читающей публики силою діалектики и горячею уб'яжденностью тона. О немъ стали говорить уже какъ о спеціалисть, философскомъ авторъ. Это и подало мысль некоторымъ изъ его университетскихъ друзей попытаться пристроить Козлова при университетѣ; такъ его близвій другъ А. А. Котляревскій, проф. славяновѣдѣнія при Кіевскомъ университетѣ, приглашалъ его извѣдать свое счастье въ Кіевѣ.

"Философскіе Этюды" были въ Кіевскомъ университетѣ публично защищены въ качествѣ диссертаціи pro venia legendi; затёмъ Козловъ прочелъ требующіяся уставомъ пробныя лекціи, одна изъ которыхъ была напечатана подъ заглавіемъ "Два основныхъ положенія философіи Шопенгауера". Козловъ развивалъ здёсь ту мысль, что Шопенгауеръ обладалъ полною и законченной системою, сущность которой заключается въ развитіи двухъ положеній, примёняемыхъ къ природё, искусству и нравственности: 1) Шопенгауеръ вмёстё съ Кантомъ заключаетъ, что, если отнять мыслящій субъектъ, т. е. носителя міра, то весь чувственный и объективный міръ со всёми солнцами и планетами есть не болёе, какъ наше представленіе; 2) независимо отъ Канта, Шопенгауеръ выработалъ положеніе, что міръ есть воля, и притомъ воля единая и необусловленная.

Такимъ образомъ въ 1876 году Козловъ былъ допущенъ въ качествъ приватъ-доцента къ преподаванію философіи при Кіевскомъ университетъ. Ему были предоставлены обязательные курсы логики и исторіи философіи. Такіе же предметы читалъ Козловъ на открытыхъ при университетъ женскихъ высшихъ курсахъ.

Его появленіе на философской каседрѣ не прошло незамѣченнымъ. На него одновременно напали печатно два позитивиста, его коллега по университету, Пав. Ив. Аландскій, даровитый филологъ, и проф. философіи при Нѣжинскомъ Институтѣ Н. Я. Гротъ, оба рано погибшіе для отечественной науки. Аландскій хотѣлъ показать, что философія не есть наука, и что ее можно замѣнить другими, спеціальными науками. Но Козловъ доказалъ ему въ своемъ отвѣтѣ, что онъ велъ всю свою полемику противъ философіи именно съ точки зрѣнія философіи же, а не отдѣльныхъ наукъ, что подъ различными неопредѣленными выраженіями, както: "наука", "система наукъ", "связь теорій спеціальныхъ наукъ" и т. д. онъ подразумѣваетъ, собственно говоря, ту дѣятельность духа, которая именно образуетъ философію. Абстрактное понятіе науки,

- 7 -

какъ таковой, не заключаетъ въ себъ никакого опредъленнаго представленія о формулированномъ ученіи. А если какое-либо опредъленное содержаніе дъйствительно не принадлежитъ никакой отдъльной наукъ, то оно будетъ не "наукою вообще", а особенною, частною наукой, которая и носитъ названіе философіи.

Сочиненіе "Философія, какъ наука" служитъ отвѣтомъ на всѣ появившіяся рецензіи І ч. "Этюдовъ".

Съ тёхъ поръ Козловъ все свое время посвятилъ философіи. Плодомъ и свидътельствомъ его занятій служили иногочисленныя обширныя рецензіи различныхъ нёмецкихъ и французскихъ сочиненій, появлявшіяся въ "Университетскихъ Извёстіяхъ" (о книгахъ Лассвица, Гёринга, Крауса, Ренана и т. д.). Въ 1879 году, т. е. 48 лётъ отъ роду Козловъ сдалъ магистерскій экзаменъ у Гогоцкаго.

Еще одному появившемуся въ это время сочиненію Ковлова суждено было привлечь на себя живое вниманіе общества и молодежи. Мы разумѣемъ быстро раскупленную и нынѣ очень рѣдкую книгу "Философія дѣйствительности", посвященную вритическому обзору и обсужденію философской системы знаменитаго Евгенія Дюринга.

"Философія дъйствительности" заключаеть въ себъ 4 части, изъ которыхъ три изображають ученіе Дюринга, а четвертая содержитъ "критическія замѣчанія". І часть опредѣляетъ "основныя формы бытія по Дюрингу", вторая трактуеть объ "основныхъ принципахъ его ученія о природъ"; въ Ш части сдѣланъ сводъ его "ученія о человъкъ", а именно: 1) элементы сознанія, 2) нравственность, право и усовершенствованіе человъка, 3) общественный бытъ и исторія, 4) повышеніе цѣнности жизни и 5) общая характеристика соціаливованной общественной жизни. "Критическія замѣчанія" содержать: § 1—личный характеръ Дюринга и выставленный имъ принципъ, по которому философія является выраженіемъ

вравственнаго настроенія, § 2-замѣчанія на его гносеологію, метафизику и философію природы, § 3-вритику этики, соціологіи и другихъ частей Дюринговой системы и § 4-общее суждение о философии Дюринга. Эта система въ цёломъ, по мевнію Козлова, неудовлетворительна, потому что ей недостаетъ главнаго признака системы, а именно-единаго принципа. Отдёльныя части ся связаны не единымъ принципомъ, а только единствомъ субъевтивнаго настроенія самого Дюринга. Этимъ то и объясняется основной ся грёхъ: части системы, которыя обывновенно выводятся изъ основъ ея, у Дюринга получаютъ надъ послъдними перевъсъ. Центръ тяжести лежитъ у него не въ теоріи познанія и не въ метафизивъ, даже не въ этикъ, которыя все же ближе въ нимъ, а въ учении объ общество, воторое само собственно должно основываться на этики. Этоть ведостатокъ единства системы Дюрингъ не сумблъ приврыть важными отврытіями и оригинальными концепціями. Спеціальное значение теоретической дбятельности Дюринга лежить въ попытвъ представить соціалисмъ въ вачествъ полнаго и единаго міровоззрѣнія, осповывающагося, съ одной стороны, на данныхъ современныхъ положительныхъ наукъ, а съ другой стороны, --- на результатахъ нынёшняго философскаго мышленія.

Козлову предлагали представить эту интересную книгу въ факультетъ въ качествё магистерской диссертаціи, но для этой цёли онъ написалъ особую книгу, а именно, второй томъ "Философскихъ Этюдовъ", въ которомъ онъ занимается "методомъ и философіею Платона" и приходитъ къ слёдующимъ результатамъ: І) о методё Платона. Въ построеніи философскаго познанія Платонъ употребилъ, какъ логическіе методы вообще (индукцію, аналогію, опредѣленіе, классификацію), такъ и въ особенности—гипотезу. Главнымъ орудіемъ при построеніи системы служилъ Платону логическій законъ противорёчія. Онъ былъ послёднею инстанціей въ вопросё объ ис-

тинъ философскаго знанія, которое можетъ осуществиться только въ системъ, абсолютно законченной. Необходимымъ условіенъ выработки философской гипотезы и діалектической борьбы сь другими системами Платонъ ставитъ "Эросъ" въ его высшей формѣ, какъ влеченіе къ абсолютной красотѣ, истинѣ и высшему добру. II) О направлении Платоновой философии: философія Платона есть, — во первыхъ, наивный реалисмъ (ибо Платонъ принималъ полное соотвътствіе познанія бытію),-во вторыхъ, раціоналисмъ (потому что главнымъ факторомъ познанія является у него разумъ и его дёятельность, мышленіе). -въ третьихъ, апріорисмъ (ибо познающій субъектъ строить познание собственными силами), — въ четвертыхъ, плюралисмъ , (потому что сущихъ принимается множество), въ пятыхъ, спиритуалисмъ (потому что эти сущія непространственны и нематеріальны), въ шестыхь, эстетическій эвдемонисмъ, вбо послѣдняя цѣль, если не міра, макрокосма, то, по крайней мѣрѣ, полнаго его представителя, человѣва, мивровосма, есть полное блаженство, состоящее въ обладанія совершеннѣйшею врасотой, истиной и гармоніею.

На основаніи магистерской степени Козловъ въ 1881 году былъ выбранъ въ штатные доценты философіи. Въ слёдующемъ году онъ получилъ заграничную ученую командировку для дальнъйшаго усовершенствованія въ философіи и провелъ полгода въ Парижъ, гдѣ между прочимъ читалъ для тамошней русской колоніи курсъ о философіи Шопенгауера. Когда вышелъ въ отставку Гогоцкій, то Козловъ остался единственнымъ представителемъ философіи при университетѣ св. Владимира.

Къ этому времени относится между другими работами критика Козлова на трудъ позитивиста проф. М. М. Троицкаго "Наука о духъ". Кромъ того, подъ редакціею Козлова появился переводъ французскаго учебника исторіи философія Вебера. Въ 1884 году вышла докторская диссертація Козлова подъ заглавіемъ "Генезисъ теоріи пространства и времени у Канта".

"Генезисъ теоріи" еtc былъ защищаемъ на диспутѣ въ Петербургскомъ университетѣ у *Мих. Ив. Владиславлева.* Ученая степень доктора философіи дала Козлову возможность получить экстраординарнаго и въ скоромъ времени ординарнаго профессора.

Но служебныя повышенія не имбли на Козлова вліянія въ смыслѣ ослабленія энергіи въ научному труду. Напротивъ, этой энергіи въ немъ все какбы еще прибывало. Не довольствуясь обычною журнальной диятельностью, Ковловъ чувствуетъ потребность создать органъ для выраженія своихъ собственныхъ взглядовъ въ области умозрительной философіи. Такимъ образомъ Козловъ совершаетъ первый на Руси опытъчисто философскаго спеціальнаго журнала "Философскій Трехитсячникъ", который наполнялся самимъ Козловымъ безъ сотрудниковъ по всёмъ рубрикамъ вплоть до хроники и обозрёнія журналовъ. Важнѣйшія и лучшія статьи въ этомъ журналѣ. суть: "Религія графа Л. Н. Толстого (надёлавшая много шуму, нынѣ имѣющаяся съ дополненіями во второмъ изданіи отдѣльною книгой), "Философія мистики" (К. Дюпреля), "Тардъ", "О множественности состояній сознанія", "Гипнотисыъ и его значеніе для психологіи и метафизики" и т. д. Журналъ пріо брёталъ уже (правда, немногочисленный) кругъ върныхъ, интересующихся читателей. Хотя онъ не приносилъ Козлову никакой матеріальной выгоды, но неутомимый философъ имблътвердое намфреніе продолжать изданіе и добиваться распространенія среди русскаго общества знакомства съ философіею.... Въ силу непредвидѣннаго обстоятельства всѣмъ планамъ нашего мыслителя суждено было остаться невыполненными.

Въ 1886 г. Козловъ былъ разбитъ параличемъ. Хотя еголѣчили со всѣми новѣйшими научными пріемами, но онъ остался неизлѣчимымъ параплегикомъ и лишился употребленія цёлой половины тёла. Къ счастью мозгъ не потерпёл отъ удара, и мыслительная сила, какъ и прочія духовныя спо собности, не ослабли. Зато Козлову пришлось выйти въ от ставку на пенсію. Съ этого момента начинается уже тольк философская жизнь Козлова: тёлесный, внёшній человёкъ плоть отмерла, остался лишь внутренній человёкъ, философъ Лучшія и важнёйшія работы Козлова появились послё этог происшествія.

Къ этому же времени относится окончательная выработка и ясная формулировка собственныхъ философскихъ воззрѣні Козлова. Удалившись отъ Канта и Шопенгауера, онъ сдёлалс приверженцемъ той философіи, которая была основана Лейб ницемъ, и которую Козловъ называеть панпсихисмомъ (по ноем названію-критическій индивидуалисыз). Тогда же онъ осноч вательно ознавомился съ сочиненіями лучшаго представител этого направленія въ современной Европь, покойнаго профессора Деритскаго университета Густава Тейхмюллера, а такж -съ сочиненіями Германа Рудольфа Лоцце, философскіе взглядя котораго имѣютъ нѣкоторое, хотя и не очень большое родство са персоналисмомъ Тейхмюллера. Съ послёднимъ Козловъ ознавомился сначала, какъ съ историкомъ философіи, именно си его сочиненіями о Платонъ (когда Козловъ заканчивалъ собственное изслёдованіе о Платонё, ср. тамъ же стр. 138-141). Уже завершивши выработку своего міровоззр'янія, Козлови ознакомился и съ системой Тейхмюллера: какъ Козловъ неодновратно заявлялъ и устно, и печатно, онъ съ благодарностью поучился кой-чему у Тейхмюллера. И Лоцце (напр., въ теорія пространства), и Тейхмюллеръ не остались безъ нѣкотораго вліянія на Козлова.

О своихъ отношеніяхъ къ Тейхмюллеру Козловъ говоритъ въ статьё: "Густавъ Тейхмюллеръ", которая, къ слову сказать, представляетъ собою, вѣроятно, наилучшее изъ всето до сихъ норь написаннаго о Тейхмюллеръ. Тейхмюллеръ быль важень для Козлова, во первыхь, своими классическими работами по "исторія понятій". Затёмь еще и другіе пунктыего теорій были приняты Козловымь (хотя подчась не безь мёкогорыхь видоизмёненій), напр., ученіе о бытіи, пространствё и времени, о сознаніи, движеніи, матеріи, объ "я" и т. д.-Нёкоторое преимущество Лоцце предъ Тейхмюллеромъ Козловь видить въ томъ, что первый разсматриваеть проблемы. гораздо подробнёе и обстоятельнёе, чёмъ второй.

Послѣ паралича Козловъ почти не могъ уже писать собственноручно и принужденъ былъ диктовать. Но литературная производительность его не уменьшалась въ количествъ и все выигрывала въ качествѣ. Онъ выпустилъ въ свѣтъ четвер-тую и послѣднюю тетрадь "Философскаго Трехмѣсячника", а послѣ годового перерыва началъ вмѣсто него излавать философско-литературный сборникъ "Свое Слово", котораго уже вышло 5 томовъ. Главное мъсто въ этомъ издании занииають "Бесвды съ Петербургскимъ Сократомъ". Здёсь въ формѣ изящнаго діалога Козловъ подъ псевдонимомъ "Платона Калужскаго" излагаетъ сущность своихъ собственныхъ. философскихъ воззрѣній. Діалоги ведеть въ качествѣ главной persona dramatis неутомный, остроумный діалевтивъ, петербургскій чиновникъ, истинно русскій человѣкъ по рѣчи и складу души, получившій за свою страсть къ философіи шуточное прозвище "Сократа".

Къ положительной задачь сборника, изложению собственной системы въ духъ Лейбница, присоединяется и соотвътствующая ей отрицательная, состоящая въ полемикъ или въ борьбъ съ направлениями, враждебными направлению "Своего-Слова", именно, съ идеалисмомъ, съ позитивисмомъ и обыкновенно тъсно съ нимъ связаннымъ матеріалисмомъ. Большая часть полемическихъ статей написана по поводу критическихъ замѣчаній, сдъланныхъ разными лицами противъ "Своего Слова".

Въ 1891 г. Козловъ со своимъ семействомъ переселился.

изъ Кіева въ Петербургъ, гдѣ проживаетъ и до сихъ поръ. Большую часть дня ему приходится проволить на одрѣ болѣзни. Недостатокъ движенія физическаго по неволѣ приходится возмѣщать усиленнымъ движеніемъ мысли. Онъ почти постоянно занятъ чтеніемъ. Держась стариннаго правила nulla dies sine linea, онъ почти ежедневно что-нибудь диктуетъ. Этою правильностью и объясняется поразительная для больного старика производительность философскаго творчества.

Первая внига "Своего Слова" представляеть нѣчто вродѣ введенія въ систему. Разъясняются основныя понятія субстанціи и акциденціи. Дѣйствительное бытіе есть духовное, а не матеріальное; субстанціи не находятся въ пространствѣ и недоступны внѣшнимъ чувствамъ. Матеріальные атомы—не субстанціи. Тѣла же суть видимость или значки, подъ которыми являются намъ (несовершеннымъ существамъ) духовныя субстанціи въ ихъ отношеніяхъ между собою и съ нами.

Вторая внига травтуетъ объ осново всей философіипонятіи бытія, воторое опредѣляется послѣ вритическаго разсмотрѣнія опредѣленій бытія, сдѣланныхъ разными философами (см. мою брошюру: "О понятіи бытія", Каз. 1898).

Главное содержаніе *третьей* книги касается понятія *времени*; по поводу его снова затрагиваются понятіе бытія, а также понятія религіи и причинности. Міръ въ дъйствительномъ бытіи безвременена, чего не должно смѣшивать съ предположеніемъ безконечнаго времени. Время не есть нѣчто реальное; существуя лишь въ нашей мысли (въ силу ограниченности человѣка), время есть только точка зрѣнія, съ которой мое "я" въ мышленіи располагаетъ и упорядочиваетъ акты и собственной субстанціи, и другихъ существъ, съ которыми "я" связано въ мірѣ. Далѣе указывается генезисъ идеи времени (по поводу какихъ реальныхъ актовъ оно образуется) и стадіи ея развитія. Четвертая внига посвящена понятію пространства. И оно, подобно времени, нереально. Не существуя по себѣ, пространство есть точка зрѣнія, съ которой мыслящее "я" располагает акты своей ощущающей дѣятельности (сперва мускульно-осязательной, потомъ и другихъ). Нереальны также пространства кривыя и болѣе 3 измѣреній. Здѣсь объясняются и понятія созерцанія, представленія, апріорности, вещи въ себѣ (преимущественнно, относящіяся къ философін Канта). Тамъ же есть большая полемическая статья о понятіяхъ бытія и времени.

Пятая внижка трактустъ, преимущественно, о повятіяхъ движенія, а также матерія и причинности. Движеніе, подобно пространству и времени, не будучи реальностью, можеть быть понимаемо, какъ симеолъ различныхъ отношеній реальностей; образование его идеи также проходить три фазы: субъективную, объективную и абстрактную. Движеніе можно разсматривать трояво: 1) метафизическое движение состоять изъактовь общения и взаимодъйствія моего "я" съ другими субстанціями, 2) ncuxo. логическое движение есть смёва сознаваемыхъ нами ощущений и ихъ ассоціацій другъ съ другомъ и съ другими психичесвими состояніями, и 3) физическое движеніе есть перемёна положенія и м'вста въ пространств'в. Первое понятіе движенія есть источнивъ II-го, а II-е-III-яго. "Движеніе" обывновенно прилагается въ третьему роду, а въ первыхъ 2-хъ употребленіе этого термина — метафорическое; узость и недостаточная интенсивность человёческаго сознанія, наша ограниченность не позволяютъ отражаться въ насъ самому метафизическому общению "я" съ міромъ. Непосредственно мы сознаёмъ только свое существованіе, а чужое-мы познаемъ лишь по аналогіи съ собою. И первичныя, и вторичныя качества вещей-наша принадлежность. Матерія (противоръчивое понятіе) нереальна: нёть реальнаго пространства, гдё бы она могла существовать

и двигаться. Причину нельзя смёшивать съ внёшнимъ міромъ и матеріальными вещами. Идея причины не ведетъ къ признанію внёшнихъ дёятелей.

Въ той же книгъ имъется замъчательная статья "Мысли о философскихъ направленіяхъ", которая даетъ опредъленіе сущности панпсихисма въ его сравненіи съ другими направленіями. Попутно въ этой монографіи (какъ и во всемъ "Своемъ Словъ") разсвяно много ценныхъ историко-философскихъ замъчаній.

Касательно подробнаго содержанія пятой книжки "Своего Слова" я позволю себі отослать къ особой брошюрі, написанной мною по этому поводу (Каз. 1899).

Наконецъ нельзя не упомянуть о многихъ интересныхъ и важныхъ статьяхъ и рецензіяхъ Ковлова въ журналѣ "Вопросы философіи и психологіи", ревностнымъ сотрудникомъ котораго Козловъ былъ съ самаго основанія этого философскаго органа. Помъщенныя здъсь статьи поясняютъ многія страницы "Своего Слова".

Важнѣйшія библіографическія данныя о литературной дѣятельности А. А. Козлова сгруппированы мною въ статьѣ, помѣщенной во ІІ-мъ томѣ сего сочиненія, стр. 88—105. Тамъ перечислены всѣ труды этого мыслителя, поскольку они мнѣ извѣстны. Проф. Евгеній Бобровъ.

# ФИЛОСОФІЯ ВЪ РОССІИ.

# МАТЕРІАЛЫ,

ИЗСЛЪДОВАНІЯ И ЗАМЪТКИ.

## **Выпускъ II**.

КАЗАНЬ. Типо-литографія Императорскаго Университета. 1899 Печатано по опредёленію историко-филологическаго факультета И иператорскаго Казанскаго Университета.

Деканъ Смирновъ.

## Оглавленіе.

| І. Философскія произведенія Д. В. Веневитинова | • | . 1           |
|------------------------------------------------|---|---------------|
| II. Философскія вниги въ провинціи             | • | . 19          |
| Ш. Изъ біографів Іоанна Шада                   | • | . 38          |
| Прибавление. Гриневичъ                         | • | . 55          |
| IV. Замѣтви о Д. М. Велланскомъ                | • | . 61          |
| V. О сочиненіяхъ А. А. Козлова                 | • | . 88          |
| VI. Натурфилософія М. Г. Павлова               | • | . 106         |
| VII. Прибавленія. Письма Д. М. Велланскаго .   | • | . 220         |
| Къ стр. 84—87                                  | • | . 231         |
| Къ стр. 126—129                                | • | <b>. 2</b> 35 |
| Pawlowiana                                     | • | . 239         |
| Н. И. Розановъ                                 | • | . 244         |

100

ι.

.

## I.

## Философскія произведенія Д. В. Веневитинова.

....Онъ дышетъ жаромъ красоты, Въ немъ умъ и сердие согласились. И мысли полныя носились На легкихъ крыліяхъ мечты..... (Д. В. Веневитиновъ, соч., стр. 117).

Предлагаемая статья есть краткое извлеченіе изъ спеціальной монографіи о Д. В. Веневитиновѣ, разсматривающей его жизнь, поэзію, его философскіе и литературно-историческіе труды. Статьи изложены почти вездѣ собственными словами автора. Ссылки сдѣланы на лучшее и полнѣйшее до сихъ поръ изданіе полнаго собранія сочиненій Д. В. Веневитинова, сдѣланнаго Пятковскимъ (ныпѣшнимъ редакторомъ журнала "Наблюдатель)" въ 1862 въ Петербургѣ, стр. 263, гдѣ стр. 1—60 занимаетъ вступительная статья издателя "О жизни и сочиненіяхъ" поэта (весьма важный матеріалъ, собранный изъ неизданныхъ источниковъ), стр. 63— 118 оригинальныя стихотворенія, стр. 121—148 переводы въ стихахъ,—оригинальная проза стр. 151—226 и прозаическіе переводы—стр. 229—260.

1

Развитіе философіи въ Россіи, какъ извѣстно, текло по двумъ русламъ. Съ одной стороны, существовала школьная философія, которая преподавалась въ университетахъ, гимназіяхъ, духовныхъ академіяхъ и семинаріяхъ. Философскія направленія, находившія себѣ мѣсто въ этомъ руслѣ, были схоластика, вольфіанство и различные оттѣнки универсалисма. Эта философія школьная почти не выходила за предѣлы лекцій и экзаменовъ, не переступала училищнаго порога; она была, такъ сказать, искусственнымъ насажденіемъ и служила лишь практическимъ цѣлямъ обученія и воспитанія. Представители этого теченія философіи въ Россіи зачастую не были даже спеціалистами представляемой ими науки; они были чиновниками, которые нерѣдко преподавали совсѣмъ другіе предметы и наряду съ ними-философію, когда имъ начальство поручало философскую казедру. Эта школьная философія была безжизненна и оставалась почти безъ всякаго отклика и вліянія на общество.

Съ другой стороны были философскія направленія, которыя отъ времени до времени увлекали собою, какъ бурнымъ потокомъ, почти всю русскую интеллигенцію.—Такую роль философіи всѣхъ образованныхъ играли въ XVIII вѣкѣ въ Россіи матеріалисмъ ("вольтеріанство"), а также мистика и франмасонство; во вторую половину XIX вѣка то же самое значили матеріалисмъ, соціалисмъ, позитивисмъ, спиритисмъ. Хотя представители подобныхъ направленій и появлялись иногда на каоедрахъ, но въ общемъ перечисленныя міровоззрѣнія принадлежали къ тѣмъ, которыя изгоняли изъ школы. Главнымъ орудіемъ пропаганды этой нешкольной философіи служила не каоедра, а печатное слово и аффиліація личныхъ знакомыхъ въ кружки.

Въ исторіи русской культуры эти кружки играютъ важную роль. По своему характеру они были весьма разнообразны. Сначала членовъ кружка единили, по преимуществу, интересы философскіе и литературные. Въ послѣдствіи стали образовываться кружки съ иными цёлями и задачами: не ограничиваясь уже совмёстнымъ изученіемъ философіи, или иныхъ какихъ-либо наукъ (какъ, напр., общественныхъ), стали задаваться планами нравственнаго перевоспитанія себя, друзей, наконецъ, всего общества—на свой образецъ, даже не отступая для достиженія своихъ предначертаній передъ насиліемъ и общественно-политическимъ переворотомъ.

Однимъ изъ первыхъ кружковъ, преслѣдовавшихъ мирныя цѣли занятій литературою и философіею, былъ московскій кружокъ послѣдователей философіи Шеллинга.

Шеллингу въ Россіи посчастливилось: онъ нашелъ себъ болѣе, почитателей ropa310 чѣ́мъ какой-либо лругой нъмецкий философъ до него. Его учение проповъдывалось, распространялось, какъ въ журналахъ, такъ и устной продаже проникло отчасти въ школу. Шеллинга паганлою. излагаль въ Петербургской медико-хирургической академіи Д. М. Велланский, а въ Петербургскомъ университетъ и Педагогическомъ институтъ здосчастный А. И. Галичз. Въ Московскомъ университетъ ту же философію преподавали И. И. Давыдовъ. Н. И. Надеждинъ и М. Г. Павловъ.

Кружокъ молодыхъ люжей, силотившихся во имя Шеллинга, состоялъ изъ даровитыхъ и высокообразованныхъ людей. Изъ него вышли замвчательные дъятели, если не спеціально науки философіи, то – литературы, критики, исторіи. Достаточно указать на имена *М. П. Погодина*, Ивана Вас. *Кирњевскаго*, князя Владимира Өед. Одоевскаго. Къ нему же принадлежалъ и юноша-поэтъ *Д. В. Веневитинов*, къ которому судьба была менъе благосклонна, чъмъ къ его толькочто поименованнымъ товарищамъ по кружку и убъжденіямъ: ему не дано было развить свои таланты во всей ихъ красъ и силъ. А способности его были выдающіяся и очень разнообразныя. Онъ выступалъ и какъ поэтъ, и какъ литературный критикъ, и какъ мыслитель-философъ. Общимъ обозрѣніемъ его философскихь трудовъ мы и намѣрены теперь заняться. Въ высшей степени было бы интересно прослъдить, какіе именно философскіе вопросы трактовались въ этой первой на Руси по времени философской компаніи, а также опредълить тъ способы и методы, какіе прилагались въ разръшенію интересовавшихъ юношей вопросовъ.

Удовлетворить нашему желанію, отчасти, могуть сохранившіяся статейки нашего поэта - философа, читанныя и заслушанныя на общихъ товарищескихъ собраніяхъ. Эти статьи были предлагаемы авторомъ на общее обсужденіе. Таковы: "Скульптура, живопись и музыка", "Утро, полдень и вечеръ" и "Бесёда Платона съ Анаксагоромъ" (см. стр. 15 и 151).

## "Скульптура, живопись и музыка" 1).

Эта статья написана необыкновенно цвётистымъ языкомъ и въ формѣ аллегоріи. Три божественныя дѣвы—сестры, царствующія во вселенной, промѣняли небо, колыбель свою, на долину желаній и усилій. Но не имъ принадлежитъ вѣнецъ бевсмертной славы; онъ будетъ вѣчно на главѣ ихъ матери. Онѣ же украсили все видимое. Первая сестра была послана матерью оживить вселенную въ очахъ человѣка; она указала ему на солнце, небо, разсѣяла горы и утесы; ея искусный рѣзецъ образовалъ каждое дерево, листъ и жемчужину, сокровенную въ глубинѣ раковины.

Вторая сестра внесла разнообразіе на землю безцвѣтную; она разлила по небу чистую лазурь, одѣла долины и лѣса зеленымъ цвѣтомъ и т. д. Третья внесла въ міръ жизнь и нарушила мертвую тишину своимъ вздохомъ; все огласилось вриками радости, и всѣ эти звуки слились въ общую гармонію.

Затёмъ первая сестра внушила смертному похитить огонь, дающій жизнь, и вручила ему рёзецъ, оживившій мраморъ. Человёкъ окружилъ себя собственнымъ міромъ и получилъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ctp 157-160.

средство сохранять памятники своей славы отъ всеистребляющей косы времени.

Вторая дала человѣку кисть; черезъ нее стало для него возможнымъ вылить свои чувства на холстъ и сдѣлать себѣ мысль о безконечномъ понятною.

Третья сестра вложила въ человъка таинственную арфу, которой струны дрожатъ при всякомъ впечатлънии и, унося человъка какбы въ иной міръ, дополняютъ то, что чувствуешь въ природъ.

Въ заключение сестры заявляютъ, что весь міръ есть престолъ ихъ матери—поэзіи, недосягаемой для чувствъ смертнаго; вѣчность—ея слава, вселенная—ея изображение.

## "Утро, полдень, вечеръ и ночь" 1)

написаны по тому же рецепту. Въ предъидущей аллегорія мы съ трудомъ можемъ добраться до основной, глубоко-мистической мысли о сотвореніи міра и промышленіи его согласно эстетическимъ (поэтическимъ) законамъ и о зависимости всёхъ родовъ искусства отъ основнаго, въ глубинѣ ихъ лежащаго поэзіи<sup>2</sup>). Вторая статья имѣетъ цѣлію подъ образомъ четырехъ временъ дня показать ходъ и смѣну четырехъ возрастовъ человѣка. Самой аллегоріи или "сну воображенія" предшествуетъ маленькое философское вступленіе. Мечты о будущемъ и боязнь разрушенія суть де два основныя чувства человѣка. Послѣднее чувство такъ противно человѣческой природѣ, что онъ создаетъ себѣ особый міръ—безсмертія, который представляетъ собой самый утѣшительный предметъ для поэта и самый назидательный для мыслителя. Здѣсь Д. В. Веневитиновъ опять возвра-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 160-164.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О стремленія универсалистической эстетики, трактуя объ искусствѣ вообще, имѣть въ виду одну лишь поазію, искусство слова, и его законы возводить въ законы всей эстетики, см. въ *моемъ* сомнѣніи «Опонятіи искусства» стр. 138 и 139.

щается къ свой любимой мысли: не изгонять изъ области разсудка фантазіи, которой мы обязаны прелестн в йшими минутами въ жизни; и не для того ли созданы всть чувства человъка, чтобъ на богатомъ древъ жизни породить мысль, сей божественный плодъ, приготовляемый цв втами фантази?

За растолкованіемъ сдёлавныхъ намъ природою внушеній нужно обращаться въ ней самой съ вёрнымъ о ней понятіемъ. Тогда все пояснится; всякое явленіе — эмблема, всякая эмблема самое цюлое. Этимъ положеніемъ Шеллинга, конечно, уже открыта для поэта дорога въ самымъ произвольнымъ толкованіямъ "эмблемъ".

"Утромъ" человѣкъ, плѣненный красотою вселенной, хочетъ достигнуть недостижимаго, но на бѣду познаётъ полную невозможность своего предпріятія и рѣшается создать свой міръ; но онъ открываетъ вездѣ строгій законъ необходимости, неуклонно управляющій міромъ. Днемъ человѣкъ, сознавая и чувствуя въ себѣ силу, хочетъ поработить природу; но и въ бурю страстей человѣкъ не забываетъ своего высокаго предназначенія. Подъ вечеръ страсти гаснутъ. Любви жертвуетъ сила своими подвигами и получаетъ цвѣтокъ изъ рукъ прелестной подруги—вѣнецъ героя.

Ночью тишина склоняеть его ко сну-къ воззрѣнію на самого себя. Теперь душа его свободна. Человѣкъ познаётъ истинную гармонію. Съ какимъ восторгомъ пробудится онъ, когда новый лучъ денницы воззоветъ его къ новой жизни, и онъ перенесетъ чувство изъ міра желаній въ міръ наслажденій!

Почти въ томъ же духѣ написанъ и отрывокъ изъ неоконченнаго романа, представляющій психологическій анализь:

## "Три эпохи любви" 1).

Первая-это эпоха восторговъ. Первая любовь, подобно иламени, чиста и на все равно свётитъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 170-173.

Любовница юноши — одна вселенная. Какъ бы ни являлась ему врасота, она для него равно прекрасна. Вторая — одинъ мигъ, но лучшій мигъ въ жизни. Душа упилась, и взоры устали разбѣгаться; имъ надобно успокоиться на одномъ предметѣ. Таковымъ является обыкновенно "чистая дѣва". Какою прелестью облекаетъ ее молодое воображеніе! Третья эпоха любви — эпоха думъ. Мы недолго любимъ свои созданія, и природа приковываетъ насъ къ дѣйствительности. Дорого платитъ юноша за восторги второй любви своей. Онъ молчаливъ и задумчивъ. И если онъ подслушаетъ сердце, бьющееся согласно съ его сердцемъ, — съ какою радостью подаетъ онъ руку существу родному! Это — анализъ мастерской и, несомнѣнно, имѣющій автобіографическую подкладку.

Изложенныя статейки дають намь нѣкоторыя данныя для характеристики Веневитинова, какъ мыслителя. Но несравненно важнѣе для насъ въ этомъ отношеніи его также читанная въ кружкѣ друзей

### "Бесъда Платона съ Анаксагоромъ",

которая написана по образцу многолюбимаго имъ Платона въ формѣ діалога<sup>1</sup>). Замѣтимъ, что Анаксагоръ, выступающій въ діалогѣ, не имѣетъ ничего общаго съ историческимъ философомъ Анаксагоромъ. Платонъ рѣшаетъ сомнѣнія Анаксагора, также ученика Сократа, за рѣшеніемъ коихъ Анаксагоръ прибѣгаетъ къ нему. Анаксагоръ читалъ описаніе золотого вѣка и сожалѣетъ о томъ, зачѣмъ человѣку дана способность "мучить себя игрою воображенія". На это Платонъ даетъ ему разъясненіе психической сущности поэта. "Поэтъ" не вымышляетъ, онъ выражаетъ свои чувства, а всѣ чувства не въ воображенія, а въ самой природѣ; онъ наслаждается въ собственномъ своемъ мірѣ, его мысль внѣ себя ничего не

<sup>1</sup>) Crp. 151-156

ищетъ; слѣдственно, поэтъ уклоняется отъ цѣли всеобщаго (нравственно-политическаго) усовершенствованія.

## "Философія есть высшая поэзія" 1).

Итакъ здъсь авторъ опять возвращается съ прежнею настойчивостью къ своей любимой мысли о коренномъ единствъ дъятельности разсудка и воображенія. Характеристиченъ навъянный изученіемъ Шеллинга взглядъ на философію, какъ на нъчто поэтическое.

Аваксагоръ проситъ Платона пояснить ему выражение "золотой вѣкъ". Платонъ въ своемъ разъяснении исходить изъ сократова обозначенія человѣка, какъ "малаго міра" върнаго изображенія вселенной, ...., эмблемы" всякаго цълаго, и слёдственно, всего человёчества. На этомъ основания опыть берутся различные возрасты человѣка. Всякій человѣкъ рожденъ счастливымъ, но чтобы познать свое счастіе, душа его осуждена къ боренію съ противоръчіями міра. Душа младенца еще въ совершенномъ согласіи съ природою; но ему недостаетъ еще одного чувства-совершеннаго самопознанія. Причина всѣхъ дѣйствій юноши и человѣка возмужалаго-въ надеждё достигнуть той степени, на которой человёкъ познаётъ самого себя. Старецъ видитъ, что путь трудовъ привелъ его въ независимости и самодовольству. Вотъ жизнь человѣка! онъ снова возвращается къ своему началу. Отсюда, если приложить то же правило въ ходу человѣчества, необходимо слѣдуетъ, что золотой вѣкъ и былъ, и будетъ еще.

Человѣкъ первобытный въ золотомъ вѣкѣ былъ "царемъ природы", т. е. покорилъ ее. Чтобы познать свою силу, человѣкъ принужденъ испытать ее въ противорѣчіяхъ,—оттуда расколъ между мыслію и чувствомъ. Примѣръ: художникъ пораженъ идеею: хотя въ душѣ его тишина, но эта тишина

Nachdem wir die höchste Einheit der Schönheit und der Wahrheit bewiesen haben, so scheint mir auch die der Philosophie mit der Poësie bewiesen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. «Bruno» Schelling'a, изд. II, стр. 23:

предвётноица бури. А когда онъ побёдилъ всё трудности выполненія и выразилъ свою идею, тогда онъ позналъ свою силу и наслаждается истиннымъ спокойствіемъ.

Такъ и все человѣчество: познавъ свою силу, оно вторично станетъ царемъ природы, и наступитъ золотой вѣкъ. Жить есть ничто иное, какъ творить будущее, нашъ идеалъ. Но будущее есть произведение настоящаго, т. е. нашей собственной мысли.

Изложенный трактать отличается стройностью построенія, строгостью проведенія основной идеи и можеть дать высокое понятіе о философскихъ способностяхъ Веневитинова. Такое же пріятное впечатлѣніе производить и философское

#### "Письмо въ графинѣ NN",

собственно, къ его пріятельницѣ, княгинѣ А. И. Трубецкой, женъ декабриста, которой поэть намъревался въ рядъ писемъ изложить цёлую систему философіи<sup>2</sup>). Начавши съ разбора нёмецкихъ стихотворцевъ, поэтъ объщалъ княгинъ, сознававшей, что съ нея недостаточно одного ощущенія чувства прекраснаго, а хочется и дать себѣ отчетъ въ этомъ чувствѣ, узнать, какъ оно возникаетъ и съ чѣмъ связано въ общей психической системѣ, ---, представить въ враткомъ и простомъ изложенія, такую науку, которая совершенно удовлетворить ея любопытству". Но онъ просить ее не забывать одного условія: если онъ хоть на одну минуту перестанетъ быть яснымъ, то пусть она изорветъ его письма и запретитъ ему писать объ этомъ предметѣ: требованіе, въ устахъ шеллинговца очень странное, ибо они то всего менње заботились именно о ясности и простотъ и даже находили въ философскомъ "примракъ" особенный смакъ. Развитіе идеи въ письмъ вачинается съ разрѣшенія вопроса: "можетъ ли быть наука,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) CTp. 174-181.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ctp. 174.

называемая философіей, и какъ родилась она?" Это и составляетъ содержание перваго и единственнаго письма. Чтобы признать философію наувой, надобно сначала опредѣлить, что такое-наука. На примѣрахъ ариометики и исторіи авторъ показываеть, что основными условіями всякой науки служать два слѣдующія: 1) стремленіе привести частные случаи въ теорію; 2) каждая наука имфеть отдёльный, ея только собственный предметь; другими словами, эти два условія суть форма. и содержание. Форма, т. е. приведение частныхъ случаевъ въ общую систему, присуща всёмъ наукамъ, и онѣ различествуютъ между собою только по содержанію. "Форма" выражаеть общій законъ, которому наука необходимо слёдуеть. Остается только подвести и философію подъ это опредѣленіе науки; но для того надо предварительно разсмотрѣть, какъ родилась философія, такъ какъ мы еще не знаемъ, что такое философія. Подобно развитію понятій каждаго отд'ёльнаго челов'яка, постепенно развивались и науки, исходя отъ наблюденія частныхъ случаевъ, и подчиняя ихъ общимъ законамъ. Чѣмъ болѣе наука привела частные случаи въ общую систему, тъмъ ближе она въ совершенству. Слёдовательно, совершеннёйшая ИЗЪ наувъ будетъ та, которая приведетъ всѣ случаи, или всѣ частныя познанія человѣка, т. е. всѣ науки, къ одному началу; это и есть философія или наука наукъ, долженствующая имѣть своимъ предметомъ нѣчто общее всѣмъ наукамъ, т. е. общую ихъ форму. Итавъ, философія есть наува, такъ какъ имъетъ и форму, и содержание: своимъ содержаниемъ она имъетъ познаніе, какъ познавательную способность духа, а формоюприсущее всякой наукъ стремление въ общей теории. Въ слъдующихъ письмахъ авторъ обѣщается показать, какъ всѣ науки (и естетика) сводятся на философію, и изъ нея обратно выводятся, объщается повазать, вавъ философія, несмотря на то, что обыкновенно была достояніемъ немногихъ, имѣла рѣшительное вліяніе на цёлые народы, какъ, напр., у грековъ.

Читая это письмо, приходятся, по-неволѣ, удивляться краткости, отчетливости и простотѣ изложенія, ясности основ-

ной мысли, достоинству воззрѣній на предметь. Авторъ стоитъ на такой точкѣ зрѣнія, которую защищаютъ и донынѣ

Всякому убѣжденному человѣку, весьма естественно, хочется имѣть возможность высказать свои завѣтныя идеи, хочется создать органъ для выраженія таковыхъ. И действительно: вружовъ шеллинговцевъ создалъ себъ печатный органъ, точно такъ же, какъ позднѣе кружокъ гегелевцевъ овладѣлъ "Отечественными Записками", какъ впослѣдствіи и "Современникъ". и "Русское Слово", и "Дѣло", и "Отечественныя Записки", в "Слово" уже ближайшаго въ намъ періода служили, каждое изданіе, органомъ извѣстной партіи, кружка изъ единомышленниковъ извъстнаго направленія. Эгимъ, какъ намъ кажется, журнальное дёло у насъ по своей исторіи глубоко разнится отъ журнальнаго дёла на Западё, гдё оно имбетъ, по преимуществу, коммерческій характерь, и глѣ рѣдки изданія, являющіяся органомъ выраженія извѣстной системы принциповъ (каковымъ были Gallische Jahrbücher въ рукахъ лѣвогегелевцевъ). Лишь въ позднъйшее время и у насъ начинаютъ нарождаться безразличныя, аферистическія изданія. Принципіальный, пропангадаторскій характеръ нашихъ журналовъ, конечно, стоить въ тѣсной связи съ общимъ дидактическимъ харавтеромъ нашей русской литературы, стремившейся всегда быть впереди общества и стать для него проповъдницею и указательницей "путей лучшихъ". Можно сказать больше: такъ какъ цочти всякій журналь у нась являлся до сихъ поръ носителемъ извъстныхъ принциповъ и убъжденій, и борьба между ними носила гораздо менће, и даже почти вовсе не носила характера экономической конкурренціи, а была, въ сущности, выраженіемъ происходившей въ обществѣ борьбы различныхъ умственныхъ теченій, то и исторія русской литературы новъйшаго періода заключается, преимущественно, въ исторіи журналовъ и ихъ взаимныхъ отношений; ибо вокругъ редакци. важдаго журнала и группировались писатели извёстнаго лагеря, аже представители изящной литературы, какъ беллетристы. И поэты.

И среди кружка юныхъ шеллинговцевъ возникла мысль • о созданіи своего печатнаго органа, который являлся бы проводникомъ ихъ идей. Предвъстницей такого органа была вы-

ходившая въ 1824—25 г. подъ редавціей кн. Вл. Өед. Одоевскаго, у котораго сначала и собирались молодые люди во имя "Любомудрія", — "Мнемозина" въ четырехъ книжкахъ<sup>1</sup>). Неизвѣстно, кому принадлежитъ первая концепція, но Веневитиновъ составилъ и прочиталъ на вечерахъ программу будущаго журнала подъ заглавіемъ:

#### "Нъсколько мыслей въ планъ журнала <sup>2</sup>).

Исходною мыслію служить то положеніе, что страсть въ познанію и необходимое желаніе дъйствовать влекуть человѣка къ "самопознанію". Науки и искуства суть развитіе этой начальной идеи. Исторія уб'вждаеть, что сія ціль человѣка есть цѣль всего человѣчества, а любомудріе ясно открываетъ въ ней законъ всей природы. Съ этой точки зрения каж-. дый народъ является отдёльнымъ лицомъ, воторый всё свои нравственныя усилія, носящія особый, племенной характерь, направляетъ къ самопознанію. Просвъщеніе есть та степень, на которой онъ отдаетъ себѣ отчетъ въ своихъ дѣлахъ и опредѣляеть сферу своего дѣйствія. У всѣхъ народовъ самостоятельныхъ просвъщение развивалось изъ начала отечественнаю; ихъ произведенія, даже входящія въ составъ всемірныхъ пріобрѣтеній ума, не теряли отличительнаго харавтера. Примѣняя всѣ эти условія къ Россія, мы получимъ, что россійское просв'єщеніе есть заимствованное: оттула это чувство подражательности и раболѣпство, оттуда совершенное отсутствіе свободы и истинной д'ятельности. Что же служить причиной такого печальнаго явленія?--Та быстрота, съ которою Россія приняла наружную форму образованности и воздвигла

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Т. І. соч. Кирђевскаго, стр. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Crp. 164-169.

*тимое* зданіе литературы. Если бы развитіе русской мысли шло естественнымъ путемъ, то характеръ народа развился бы собственной своею силою и принялъ бы направленіе самобытное; мы получили форму литературы прежле ея сущности. Мы не можемъ похвалиться ни однимъ памятникомъ, который бы носилъ печать свободнаго энтузіасма и истинной страсти къ наукѣ. Современные журналы служать пищею нашему невѣжеству.

Затёмъ Веневитиновъ высказываетъ нёсколько очень замѣчательныхъ и чрезвычайно глубокихъ мыслей о ходѣ развитія и общемъ характерѣ исторіи русской литературы. Псевдовлассицисмъ палъ; его слѣды остались лишь въ немногихъ твореніяхъ, которыя съ безсильною упорностью стараются представить прошедшее настоящимъ. Но мы отбросили французскія правила не оттого, чтобы мы могли ихъ опровергнуть какою-либо положительною системой; правила невѣрныя замѣнились у насъ отсутствіемъ всякихъ правилъ. Причина нашей слабости въ литературномъ отношеніи заключалась не сголько въ образѣ мыслей, сколько въ бездѣйствіи мысли.

Однимъ изъ пагубныхъ послёдствій была всеобщая страсть выражаться въ стихахъ. Мноючисленность стихотворцевъ во всякомъ народю есть върнъйшій признакъ его легкомыслія. У насъ язывъ поэзіи превращается въ механисмъ и дѣлается орудіемъ безсилія; у насъ чувство освобождаетъ отъ обязанвости мыслить и отвлекаетъ отъ высокой цѣли усовершенствованія. Легче д'ыйствовать на умъ, когда онъ пристрастился въ заблужденію, нежели, вогда онъ равнодушенъ въ истинъ. При такомъ положении дѣла представляется одно лишь средство въ возвращенію русской словесности на путь правильнаго развитія—совершенно остановить нынѣшній ходъ ея развитія и заставить ее болѣе думать, чѣмъ производить. Для сей пѣли надлежало бы устранить Россію отъ нынъшняго движенія другихъ народовъ, и опираясь на твердыя начала философии, представить ей полную картину развитія ума человѣческаго, въ которой бы она видъла свое предназначеніе. Такой цъли удовлетворило бы сочиненіе, въ которомъ разнообразіе предметовъ представляло бы различныя примѣненія одной постоянной системы—т. е. журналг, раздѣленный на двѣ части: теоретическую—изслѣдованія ума и свойствъ его (философскій отдѣлъ), и практическій—примѣненіе общихъ началъ къ исторіи наукъ и искусствъ, причемъ надобпо обратить особенное вниманіе на пропзведенія древняго міра,—ибо духъ древняго искусства представляетъ обильную жатву мыслей, безъ которыхъ новѣйшее искусство теряетъ большую часть своей цѣны<sup>1</sup>). Въ философіи и въ философской критикѣ езящныхъ произведеній найдетъ Россія залогъ своей самобытности и нравствевной свободы въ литературѣ.

Такова, въ общихъ чертахъ, программа, намѣченная поэтомъ для предполагаемаго журнала. Вся она проникнута одною строго и блестяще проведенною мыслію: будущій журналь, въ противность другимъ существующимъ, долженъ имъть исключительно общественно-воспитательное значение. При ознакомленіи съ этой программою положительно приходишь въ удивленіе передъ зр'влостью сужденій елва лишь двадцатилѣтняго юноши, предъ глубокимъ значеніемъ и пониманіемъ, какъ общей исторія мысля, такъ и положенія литературы я хода умственнаго развитія въ Россія; мы поражаемся этою невъроятною въ юношъ основательностью мысли, но мы обязаны отдать и дань признанія благороднымъ патріотическимъ стремленіямъ поэта. Двадцатильтній юноша правильно рышаетъ вопросъ, надъ которымъ бились и мучились послъ поколѣній него нѣсколько и лучшія русскія головы; 110 "люди безсонные": его смерти уже появятся Чаадаевы, Хомявовы, Герцены, Бѣлинсвіе, воторые, всякъ по своему, будутъ стараться разрѣшить непосильную задачу объ отношеніяхъ Россіи и руссвихъ въ Западу. Эти люди потратятъ на рѣшеніе вопроса всю свою энергію и сплы. Счастливо

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Это даетъ Скабичеескому («Сорокъ лѣтъ русской критики») поводъ -считать В-а предвѣстникомъ классицисма на Русп. (Соч. т. 1, стр. 351).

избътая всъ одностороннія заблужденія, въ какія впадали его преемники, Веневитиновъ находитъ единственно върную разгадку—учиться у Запада, чтобъ догнать его.

Журналь и на самомъ дълъ народился: это былъ "Московскій Вестникъ", начавшій выходить въ 1827 году. Журналь, дъйствительно, раздълялся на двъ части. Оффиціальнымъ редакторомъ былъ известный впоследствии историкъ М. П. Погодинъ, который, впрочемъ, самъ заявилъ, что "журналъ издается не однимъ имъ, а многими, занимающимися руссвою литературою, вои ръшились соединить свои усилія и принести общую жертву на алтарь отечественнаго просвъщенія"<sup>1</sup>). Принималъ въ журналѣ участіе весь кружовъ, между прочимъ и И. Кирфевскій. Самъ Веневитиновъ, хотя и называеть себя въ маленькой замъткъ о второй пъсни Онъгина<sup>2</sup>) однимъ изъ издателей ("мы, издатели"), но прямого участія почти не принималъ. Перебхавши къ тому времени въ Петербургъ, онъ, однаво, горячо слёдить за журналомь и даеть редавція постоянвые совѣты. Между прочимъ, онъ совѣтовалъ пригласить Мицкевича, <sup>3</sup>) и, несмотря на свою полемику съ Полевымъ, рекомендоваль быть осторожные съ его журналомъ "Телеграфъ", вполнѣ и по достоинству оцѣняя значеніе "Телеграфа" въ исторіи русской словесности, и тѣмъ опять-таки высказывая глубокое понимание ся судебъ.

Но журналъ шеллинговцевъ не пошелъ, несмотря на коллегіальное устройство редавцій, несмотря на участіе стольвихъ замѣчательныхъ по своимъ талантамъ и образованію людей, несмотря на участіе самого Пушкина. Причины этого неуспѣха самыя разнообразныя: редавція состояла изъ молодыхъ, неопытныхъ въ журнальномъ дѣлѣ людей, самъ главный редавторъ Погодинъ вовсе не былъ созданъ быть журнали-

- <sup>1</sup>) Стр. 16.
- <sup>2</sup>) CTp. 225.
- <sup>3</sup>) Ctp. 16.

стомъ, какъ Н. Полевой, и т. д. "Московскій Вѣстникъ" не выдержалъ конкурренціи и зачахъ. Главною же причиной неуспѣха является, конечно, черезчуръ серьезное, философское направленіе журнала, пришедшагося не по плечу современному обществу; для серьезнаго чтенія тогдашняя Россія, въ общемъ, не созрѣла: философія сосредоточивалась въ небольшихъ, тѣсныхъ кружкахъ особенно даровитыхъ людей.

Литературная дѣятельность Д. В. Веневитинова, подобно дѣятельности многихъ русскихъ писателей, оборвалась въ силу случайныхъ и непредвидимыхъ причинъ (рановременной смерти), не дойдя и до начала расцвѣта.

Хотя и нельзя согласиться вполнѣ съ характеристикою Пятковскаго, будто Веневитиновъ быль главнымъ двигателемъ перваго философскаго кружка въ Россіи и основателемъ журнала, честно служившаго философской пропагандъ 1), ибо онъ является не главнымъ двигателемъ вружка, а однимъ изъ самыхъ выдающихся членовъ его, и не основателемъ журнала, а только лицомъ, выработавшимъ программу, --- то все-таки для двадцатилётняго юноши останется еще очень много. Дбйствительно, странное явление представляетъ собой этотъ юноша, почти мальчикъ-по годамъ, и философъ-по уму и умственному развитію. "Письмо къ графинѣ NN" заставляетъ согласиться съ мнѣніемъ Ив. Кирѣевскаго, что Веневитиновъ былъ для философіи еще болѣе рожденъ, чѣмъ для поэзіи. Во всякомъ случав необходимо признать, что это письмо является одною изъ лучшихъ философскихъ статей на русскомъ язывѣ даже до настоящаго времени.

"Бесѣда Платона съ Анаксагоромъ" тоже сдѣлала бы честь любому зрѣлому мыслителю. Въ послѣдней статьѣ есть одно любопытное мѣсто, котораго мы сейчасъ и коснемся.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 59.

"Върь мнъ, Анаксагоръ, върь", убъждаетъ Платонъ, "она снова будеть, эта эпоха счастія, о которой мечтають смертние (золотой въкъ). Нравственная свобода будетъ общимъ уделомъ, все познанія человёка сольются въ одну идею о человѣкѣ, всѣ отрасли наукъ сольются въ одну науку самопознанія. Что до времени? Насъ давно не станетъ,---но меня утѣшаетъ эта мысль. Умъ мой гордится тъмъ, что ее предузнаваль, и, можеть быть, ускориль будущее" 1). Эти слова вводять нась во "Святая Святыхъ" поэта. Онъ твердо вбрить, что наука и ся развитіе идетъ рука объ руку съ расширеніємъ правственной свободы и съ приближеніемъ блаженной эпохи всеобщаго счастья, новаго золотого ввка. На глубовогуманное направление его образа мыслей указываеть и завлючение его стихотворения "Кълюбителю мувыки" 2), гдѣ онъ обращается въ нѣкому любителю съ его ложными и напускными восторгами:

> "Не такъ, не такъ восторгъ свободный Горитъ въ сердечной глубинѣ! Когда бъ ты зналъ, что эти звуки, Когда бы тайный ихъ языкъ Ты чувствомъ пламеннымъ проникъ,— .....Тогда бъ ты не желалъ блеснуть Личиной страсти принужденной, Но ты бъ въ углу уединенномъ Таилъ вселюбящую грудь. Тебѣ бы люди были братья, Ты бъ въ тайнѣ слезы проливалъ И къ нимъ горячія объятья, Какъ другъ вселенной, простиралъ!

Должно замѣтить, что произносить какой бы то ни было окончательный приговоръ надъ философскою дѣятельностью

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 156.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Crp. 100-101.

Веневитинова невозможно. Мы присутствуемъ, разбирая его произведенія, лишь при нарожденіи великаго таланта, видимъ лишь начинанія. Намъ кажется, можно только присоединиться къ мнѣнію современниковъ, что Веневитиновъ выказалъ замѣчательныя дарованія.

Что бы онъ сдёлалъ съ ними, вавъ бы употребилъ ихъ въ будущемъ, неизвёстно, — хотя можно поручиться, что подобный человёкъ, какъ Д. В., привывшій къ постоянному умственному труду, всегда остался бы вёренъ себё и не позволилъ бы заглушить въ себё высшее призваніе служебными или иными какими интересами. Съ довольно большимъ основаніемъ можно бы ожидать отъ него громаднаго вліянія на ходъ нашей литературы. Быть можетъ, онъ предвосхитилъ бы значеніе Бёлинскаго. Но, по слову Неврасова, русскій геній издавна влючаета тахъ, которые мало живутъ!

# Философскія книги въ провинціи.

II.

Философскія книги въ концѣ прошлаго и началѣ нынѣшняго вѣковъ начинаютъ у насъ печатать не только въ столичныхъ, но и въ провинціальныхъ городахъ. Полная библіографія всѣхъ философскихъ книгъ на русскомъ языкѣ (хотя бы за первую половину этого вѣка) составляетъ пока еще pium desiderium. Перепись не сдѣлана еще и для книгъ, изданныхъ въ столицахъ; тѣмъ менѣе можно этого ожидать относительно книгъ провинціальныхъ, изъ которыхъ многія представляютъ собою величайшую рѣдкость.

Образованіе въ провинціяхъ ютилось, преимущественно, вокругъ университетовъ и въ университетскихъ городахъ. Зачастую книги печатались въ университетскихъ типографіяхъ, если таковыя имѣлись.

Не лишенный значенія библіографическій матеріаль касательно философскихъ книгъ, изданныхъ въ провинціи, можно отыскать (по крайней мёрѣ, для Казани и Харькова) въ оффиціальныхъ изданіяхъ:

1) Каталогъ книгъ, отпечатанныхъ въ типографіи Императорскаго Казанскаго университета съ 1800—1896 г. Казань, 1896 и

2\*

2) К. Фойнта, Историко-статистическая записка объ-Императорскомъ Харьковскомъ университете и его заведеніяхъ отъ основанія университета до 1859 г., Харьковъ, 1859, гдё приведены свёдёнія и о внигахъ, напечатанныхъ въ Харьковской университетской типографіи.

По этниъ изданіямъ (хотя и не всегда съ достаточною точностью, особенно, что васается харьковскихъ книгъ) можно прослёдить библіографію философскихъ книгъ, вышедшихъ въ свётъ въ Казани и Харьковё, и отпечатанныхъ въ университетскихъ типографіяхъ.

Содержаніе этихъ сочиненій и оригинальныхъ, и переводныхъ довольно разнообразное. Сначала это почти исключительно оффиціальныя изданія, вызванныя служебными обстоятельствами (ръчи на автъ, диссертаціи и т. п.) но потомъ оказываются уже и самостоятельные труды.

Сочиненія цатируются мною по указаннымъ источникамъ съ буквальною точностью и съ указаніемъ страницъ источника. Харьковское изданіе не указываетъ числа страницъ книгъ и не всегда точно нриводитъ заглавія; иногда заглавія печатаются въ переводъ, а фамиліи трансскрибируются.

Наряду съ русскими печатались въ университетскихъ типографіяхъ и философскія вниги на латинскомъ, французскомъ и нёмецкомъ языкахъ—главнымъ образомъ, профессорами-иностранцами, пока таковые еще водились въ Харьковѣ и Казани. Эти книги въ большинствѣ случаевъ не указаны въ иностранныхъ библіографіяхъ философскихъ книгъ, а потому перечень ихъ послужитъ дополненіемъ послѣднихъ.

Нижеприведенныя вниги не всё были составлены спеціалистами-представителями философіи, или же ихъ учениками. Въ числё авторовъ фигурируютъ какъ профессора другихъ предметовъ, такъ и посторонніе университету лица. Что касается спеціалистовъ, то въ роспись ради полноты обозрёнія ихъ дёятельности включены и тё труды ихъ, кои не имёютъ прямого отношенія въ философіи.

## Харьновъ

## 1805 г.

Пр. Рижскаго рѣчь: "Объ изящныхъ искусствахъ". стр. 138.

Пр. Балленъ де Баллю рѣчь: Qu'on doit se préparer par l'étude des sciences au maniement des armes et allier la philosophie à l'art des combats.

#### 1806 г.

Пр. Рижскаго рёчь: "О познанія, свойственномъ воображенію".

Пр. Шада рёчь: "О верховной цёли человёчества".

Пр. Шумлянскаго рычь: "Офизическихъ способахъ жизни". стр. 139.

Рижсваго Введеніе въ кругъ словесности.

Опыть риторики.

#### 1807 г.

Рижскаго Рѣчь о занятіяхъ университета въ 1805 в 1806 г.

Валленъ де Баллю ръчь: Sur l'éducation publique comparée à l'éducation privée.

Осиповскаго рѣчь: "О пространствѣ и времени".

Копитара рѣчь: De nexu studii medicinae cum studio philosophiae.

Шада De vi philosophiae in reliquis scientiis.

#### 1808 г.

Рижскаго рёчь: О состояние славянскаго языка въ древнія времена. стр. 140.

Тимковскаго рёчь: О примёнения знаний къ состоянію и цёли государства.

Явоба рѣчь Ueber den Einfluss der Universitäten auf die Cultur und den Wohlstand eines Volkes.

Дегурова рѣчь Critique et défense de l'histoire.

#### 1809 г.

Рижсваго рёчь: "О томъ, что внимательное упражненіе въ россійскомъ словѣ внушаетъ любовь въ отечеству".

Huth рѣчь: De eruditorum gloria.

Стойковичъ. Начальныя основанія умоврительной и опытной физики.

#### 1810 г.

Паки де Совиньи рѣчь: "О степени совершенства, которую пріобрѣтаютъ молодые люди обоего пола отъ упражненія въ изящныхъ искусствахъ. стр. 141.

Jacob Grundriss der allgemeinen Logik für die Gymnasien des russischen Reiches. crp. 142.

#### 1811 г.

Rommel provide De eruditionis verae ac perfectae vi et praestantia.

Шадъ. Institutiones logicae.

Нѣмецкая христоматія, составленная по порученію Совѣта университета. Шадомъ и Роммелемъ.

#### 1812 г.

Шада рѣчь: "О томъ, что въ нынѣшнее время основательное изученіе философіи весьма нужно". стр. 143.

Лекторъ Борзенковъ. О физическомъ воспитании дътей и о вліяніи его на умственное и нравственное состоявіе ихъ.

Срезневскаго рѣчь: О происхожденія и причинѣ различія дарованій въ людяхъ.

Рейта рѣчь: Geist der literärischen Cultur des Orients und Occidents.

Адьюньта Кальвау Introductio ad studia medica.

Тимковскаго. Опытный способъ въ философическому познанію россійскаго языка.

Продолженіе нѣмецкой христоматіи.

#### 1813 г.

Осиповскагорёчь: "Одинамической систем's Канта". Стойковичъ. Система физики. стр. 144.

<sup>•</sup> Проф. Книгинъ. Разсужденіе о медленномъ горѣніи, составляющемъ органическую жизнь.

Окончаніе нѣмецкой христоматіи.

M. T. Ciceronis opera philosophica ed. Rommel.

#### 1814 г.

Шада рѣчь De libertate Europae vindicata.

Адъюнктъ Дудровичъ Dc philosophiae genuino conceptu nec non necessitate ejus absoluta.

Шада Philosophia juris sive jus naturae purum.

стр. 145.

#### 1815 г.

Рѣчи Шада, Дудровича и др. на торжественномъ акть университета.

Маг. Гевлича и Ковалевскаго диссертаціи на русскомъ языкѣ.

Шада Латинская христоматія. De viris illustribus Romae etc.

Краткое обозрѣніе нравственной физіологіи (?) стр. 146.

Риторика на латинскомъ языкъ (?).

#### 1816 г.

Адъюнита Архангельскаго рѣчь "О точныхъ наувахъ".

Мизко, дир. Екат. гимн., рѣчь: "О вліяніи Закона Божія на нравственное образованіе человѣка". стр. 147.

Кандидата Гриневича. Переводъ изд Цицерона "О естествѣ боговъ".

#### 1817 г.

Проф. Каменскаго рѣчь: "О качествахъ добраго наставника". стр. 148.

Проф. Совиньи рѣчь "Объ изящномъ" (на лат. яз.).

Канд. Гриневича. Переводъ первой рѣчи Цицерона противъ Катилины.

Учителя Любовскаго. Логика или умоучение.

## 1818 г.

Учителя Есикорскаго ричь: "О единственной или верховной цили просвищения". стр. 149.

Гриневича. Переводт изъ Цицерона ръчи за стихотворца Архія.

Сочиненія и переводы студентовъ Харьковскаго университета.

## 1819 г.

Проф. Джунковскаго ръчь: "Объ изящныхъ искусствахъ у Грековъ и вліянія ихъ на нравственность".

Сочиненія и переводы студентовъ Харьковскаго университета. стр. 150.

#### 1820 г.

Сочиненія и переводы студентовъ Харьковскаго универсистета.

#### 1821 г.

Проф. Павловскаго рѣчь: "О вѣроятности".

етр. 151.

Адъюныта Филомаеитскаго рёчь: "Объ истинной цёли образованія человёка посредствомъ науки и изящныхъ искусствъ".

#### 1822 г.

Рижскаго. Введеніе въ кругъ словесности. Его же. Опытъ риторики.

#### 1824 г.

Проф. Могилевскаго. Риторика.

стр. 152.

#### 1825 г.

Проф. Богородицка го рѣчь "О физическомъ воспитании дѣтей".

#### 1826 г.

Адъюнита Затеплянскаго рѣчь "Объ успѣхахъ ума въ астрономіи". стр. 153.

#### 1880 г.

Проф. Венедиктова рѣчь "Одинамическомъ способѣ изъясненія образованія явленій органической жизни".

стр. 154.

## 1832 г.

Проф. Чанова и Дорна рѣчи на торж. актѣ унив. Luciani libellus de somnio ed. prof. Maurer.

#### 1833 г.

Проф. Степанова рѣчь "О сущности, важности и назначении политическихъ наукъ". стр. 155.

Маг. Гринберга диссертація.

Адъюнкта Ц ы х а диссертація "Объ улучшеніи способа преподаванія исторіи".

#### 1834 г.

Адъюнета Я вимова рѣчь "О враснорѣчіи".

#### 1839 г.

Проф. Калениченка рѣчь "О вліяніи возрастовъ человѣческой жизни на умственныя и правственныя способности". стр. 157. Адъюнкта Метлинскаго диссертація. "О сущности цивилизаціи и значеніи ся элементовь".

## 1841 г.

Проф. Протопопова рѣчь: "Какое собственно мѣсто принадлежитъ философіи въ системѣ движеній человѣчества, опредѣляющихъ полную сферу его умственнаго развитія". стр. 158.

#### 1843 г.

Ад. Метлинсваго рѣчь: "Объ истинномъ значеніи поэзіи". стр. 159.

#### 1846 г.

Опыты въ сочиненіяхъ студентовъ Харьковскаго университета. стр. 161.

## 1847 г.

Учителя Кованьки. Старинная пословица во вѣки не сломится, или опытныя основанія самобытнаго русскаго народкаго мудрословія. стр. 162.

Тоже во II изд. въ 1848 г. стр. 163.

#### 1850 г.

Учит. Кованьки. Попытка не пытка, спросънебѣда, или полное изложеніе основаній самобытнаго русскаго народнаго мудрословія. стр. 164.

## 1857 г.

Н. Цытовича. Предметива, наува объ устройствѣ и двяженіи умственныхъ способностей. стр. 168.

# Казань.

#### 1813 г.

Начальный курсь философіи. Сочиненіе Г. Снелля. Съ нѣмецкаго на россійскій перевели и съ нѣкоторыми примѣчаніями и прибавленіями издали Императорскаго Казанскаго университета адъюнкты: умозрительной и практической философіи Александръ Лубкинъ и политической экономіи и историческихъ наукъ Петръ Кондыревъ. 8°. Пять частей: 1-я эмпирическая психологія или наблюдательное душесловіе, 134 стр., 2-я логика и краткая метафизика, 132 стр.; 3-я эстетика или критика вкуса, 78 стр., 4-я нравоученіе и право естественное, 134 стр., и 5-я нравственное вѣроученіе и обозрѣніе исторіи философіи, 56 стр. Части 3, 4, 5 вышли въ 1814 г. стр. 3.

## 1815 г.

Разсужденіе о томъ, возможно ли нравоученію дать твердое основаніе независимо отъ религіи. А. Лубкина 4°, 40 стр. стр. 7.

Слово о выгодахъ, которыя доставляетъ государству упражненіе въ наукахъ, говоренное по случаю годичнаго торжества, учрежденнаго въ воспоминаніе отврытія Императорскаго Казанскаго университета, Іоан. Фед. Эрдмана, перев. съ латинскаго І. Срезневсвій. стр. 8. Oratio de fructibus ex litterarum studio in rempublicam redundantibus in memoriam anniversariam inaugurationis Caesareae litterarum universitatis Casanensis die V mens. Iul. A. 1815. habita a Prof. Erdmann. crp. 7.

### 1**816** r.

Рѣчь въ возбужденіи страстей (?). Соч. Тульской семинаріи риторики ученика Щепетева.

Слово о пользѣ математики, говоренное э. о. проф. Никольскимъ. 4°. 29-58 стр.

Естественное право, содержащее въ себъ 1) Собственно, такъ называемое естественное право чистое, 2) Право прикладное, т. е. право частное, публичное и народное, Ф. Х. Рейнгарда. Перев. съ латинск. Иванъ Сычуговъ. 8°. 124 стр.

Разсужденіе о возбужденіи страстей, сочиненное и говоренное при открытыхъ испытаніяхъ по классу словесности въ Тульской семинаріи ученикомъ словесности Василіемъ Щ епетовымъ іюля 1815 г. 8°. 31 стр. (см. выше) стр. 9.

Естественное частное, публичное и народное право. Переводъ съ нѣмецк. І. Х. Финке, 8°. XII+312.

## 1**817** r.

Разсужденіе о разныхъ системахъ нравоученія, сравненныхъ по ихъ началамъ, говоренное э. проф. Іосифомъ Срезневскимъ. 4°. 28 стр. стр. 10.

Ръчь о пользъ математики, говоренная въ торж. собр. Казан. унив. 5 іюля 1816 г. проф. Никольскимъ (см. 1816 г).

- 30 ---

### 1818 г.

Мораль или правила нравственности, основанныя на природѣ человѣка, живущаго въ обществѣ. Издалъ Карлъ Сентъ-Андре. 12°. 29 стр.

Начертаніе метафизики, соч. проф. Лубкина, ч. l. стр. 11.

#### 1821 г.

Слово о достоинствѣ и важности воспитанія и просвѣщенія, основанныхъ на върѣ христіанской. Рѣчь проф. Никольскаго. 12°. 64 стр. стр. 12.

## 1823 г.

Разсужденіе ометафизикѣ исчисленія безконечныхъ, соч. Карнота. Пер. В. Шишацкаго. 4°. стр. 14.

Василія Баженова. Рёчь о необходимости чтенія внигъ Св. Писанія и древнихъ св. отцовъ церкви, произнесенная въ торжественнемъ собраніи Императорскаго Казанскаго университета 7 іюня 1823 г. 12°. 41 стр.

#### 1825 г.

Краткая ръчь къ Казанскому университету, произнесенная Попечителемъ онаго (Магницкимъ) въ заключение публичнаго акта въ высокоторжественный день помазания на царство Его Императорскаго Величества, 15 сентября 1825 года. 8° 16 стр. стр. 15.

Описаніе торжества, бывшаго въ Казанскомъ университетѣ 15 сентября. 8°, 152 стр. Vera philosophia Religioni Christianae non repugnat. 20 стр.

### 1826 г.

Рачь, произнесенная г. Попечителемъ Михаиломъ Маг-

ницкимъ въ торжественномъ собраніи Казанскаго университета 17-го января, установленномъ по случаю Высочайше дарованныхъ въ сей день инструкцій Директору и Ректору. 8°. 11 стр. стр. 16.

## 1881 г.

Сочиненія и переводы въ прозѣ и стихахъ Григорія Городчанинова. 8°, 552 стр. стр. 18.

Историческое описаніе памятника, сооруженнаго въ воспоминаніе убіенныхъ при взятіи Казани воиновъ на Зилантовой горѣ. Соч. архимандрита Гавріила. 8°. 25 стр.

То же, изданіе 2-е съ рисунками и съ прибавленіемъ слова на день взятія Казани царемъ Іоанномъ Васильевичемъ Грознымъ, говореннаго Гавріиломъ. 12°, 45 стр.

## 1882 r.

Историко-вритическій взглядь на философію. Переведено съ франц. Г. Городчаниновымъ. 12°, 55 стр.

стр. 19.

### 1833 г.

Историческое описаніе памятника, сооруженнаго въ воспоминаніе убіенныхъ при взятіи Казани воиновъ на Зилантовой горѣ. Арх. Гавріила. 8°. 95 стр. стр. 20.

Слово въ день взятія Казанскаго царства Іоанномъ Васильевичемъ Грознымъ по освящения храма, сооруженнаго въ памятникѣ, говоренное Гавріиломъ 2 окт. 1832 г. 12°. 21 стр.

Историческое описаніе Казанскаго Успенскаго второвласснаго Зилантова монастыря. Архим. Гавріила. 8°. 54 стр. Отчетъ Императ. Казан. унив. Сбоева. 4°. 41 стр.

Слово на день Пресвятыя Богородицы, говоренное настоятелемъ Казан. второкласснаго Успенскаго Зилантова монастыря преподавателемъ богословскихъ и философскихъ наукъ при Императорскомъ Казан. унив. арх. Гавріи ломъ, 12°. 12 стр.

Слово на день рожденія Ея Величества Государыни Императрицы Александры Өеодоровны. Арх. Гавріила. 16°. 8 стр.

#### 1844 г.

Н. Свандовсваго: Объ отличіяхъ животной жизни отъ пластической. стр. 34.

Берви. Отрывки изъ записокъ путешественника.

О предлежательной реальности познаній человѣческихъ. Сбоева. 8°. 72 стр. (въ 1845 г. ср. стр. 36).

Понятіе о церковномъ правѣ и его исторіи. Арх. Гавріила. 8<sup>6</sup>. 32 стр.

Его же. Исторія восточной философіи.

Его же. Исторія россійской философіи.

Отчетъ Имп. Казан. унив. и учебнаго округа за 17 л. съ 1827 г. по 1-е янв. 1844 г. Составленъ ордин. проф. Фойгтомъ, 8°. 512 стр. стр. 35.

#### 1846 г.

Рѣчь о вначеніи внѣшности человѣка (при обозрѣніи преподаваній) 4°. стр. 37.

### 1847 г.

Рѣчь при открытіи памятника Г. Р. Державину. Арх. Гавріила. 8°. 7 стр. стр. 38. Объ отличіяхъ пластической жизни отъ животной. Орд. проф. Скандовскаго. 8°. 22 стр. (отд. оттискъ изъ "Ученыхъ Записокъ Каз. унив." за 1847 г. кн. I, стр. 81— 100).

De Politia Timaeo Critia, ultimo platonico ternione, librorum de legibus praecipua ratione habita. Scr. C. V. Thorzewski. 8°. 88 стр. (отд. отт. изъ "Учен. Зап. Каз. унив." за 1847 г. кн. II. стр. XII+188. стр. 39.

Отчеть о состояния университета. В. Сбоева. 4°. 52 стр.

#### 1848 г.

Отчетъ о состояни унив. за 1847-48 г. Сбоева. 4º. 32 стр.

Арх. Гавріпла. На открытіе банка и дома неимущихъ, престарѣлыхъ и увѣчныхъ гражданъ.

Prolegomena in encyclopaediam et methodologiam medicinae. Г. І. Блосфельда. 8°. стр. 40.

### 1850 г.

Отчетъ о состоянии Казан. унив. въ 1849 и 1850 акад. годахъ. Сбоева. 4°. 38 стр. стр. 43.

Поучательныя слова. 2 части. Арх. Гаврінла. 8°. 191 стр.

Обозрѣніе главныхъ непосредственныхъ причинъ и условій бытія и жизни организмовъ. Лентовскаго.

#### 1852 г.

Отчетъ о состоянія Казанскаго унив. за 1851—52 ав. г., произнесенный въ торж. собр. 5 окт. 1852 г. адъюнкта Н. Булича. 4°. 34 стр. стр. 45.

#### 1854 г.

Рапде́отетіе N. Lobatchewski, 8°. 56 стр. (отд. отт. изъ "Уч. Зап. Каз. унив." за 1855 г., кн. I, стр. 1—56). стр. 48.

#### 1855 г.

Отчетъ о состояния Имп. Каз. унив. за 1854—55 учебный годъ, сост. орд. проф. Н. И вановымъ. 8°. 89 стр. Сод. рѣчь Н. Н. Булича: Значение Пушкина въ история русской литературы (введение въ изучение его сочинений) 8°. 74 стр., + I ненум. стр. стр. 49.

#### 1856 г.

Изслёдованіе объ инородцахъ Казанской губ. Василія Сбоева (Письма въред. "Казан. Губ. Вёдомостей"). Изд. книгопр. Дубровина. 8°. 188 стр. стр. 51.

Его же. О быть врестьянъ Казан. губ., изд. II-е. 8<sup>9</sup>. 36 стр.

#### 1858 г.

Физіологическо-цсихологическій сравнительный взглядъ на начало и конецъ жизни. В. Берви. 8°. 83 стр.

стр. 55.

#### 1861 r.

Вступительная левція въ энциклопедію и методологію медицины. О. Проф. Г. І. Блосфельда. 8°. 34 стр. (Олд. отт. цзъ "Уч. Заз. Каз. унив." за 1861 г. вн. II, стр. 82—113). стр. 60.

# 1865 г.

Декартъ и его философія. В. Я. Рожанскаго. 8°. 46 стр. (отд. отт. изъ "Уч. Зап. Казан. унив." за 1865 г., стр. 341—384). стр. 65.

# 1869 г.

Слово и природа человѣка. А. Некрасова. 8°. 35 стр. (отд. отт. изъ II и III кн. "Прав. Соб." за 1869).

. .

and the state of

. . . . .

.

:

¢ .

. .

. .

. :

۰. .

. •

÷. \*

стр. 78.

. .

# III.

# Изъ біографія Іоанна Шада.

Die Menschengeschichte stellt uns zuweilem Individuen auf, die, gleich der Wasserlilie, auf dunklem, unreinem Boden entsprossen uud gewurzelt, in eigner Kraft alle Hindernisse des auf ihnen lastenden Elements durchdringen, ihre Blüthenkronen zu einer Höhe heben, wo sie das volle Licht der Sonne trinken, ja im reinen Glanze ihres Wesens es wieder ausstrahlen können, während sie immer noch mit einigen Fäden desselben an der dunkeln Tiefe ihrer Geburtsstätte hängen; welche Fäden auch nicht eher reissen, als bis ihr lichtvollerer Theil sich gänzlich aus seinen irdischen Formen löst.

> (Neuer Nekrolog, 34, I. S. 34) I. B. Schad.

Іоаннъ Шадъ, бѣглый бенедивтинскій монахъ Романъ, первый профессоръ философіи при Харьковскомъ университетѣ, очень интересная личность, не разъ уже служнять въ русской ученой литературѣ предметомъ изслѣдованій. Помимо спеціальнаго труда, исторіи Харьковскаго университета, обрабатываемой проф. Банальемъ, гдѣ неоднократно упоминается о Шадѣ, и статьи С. Гоюцкаю въ его "Философскомъ лексикоиѣ" 1), извѣстны еще: монографія Н. А. Лавровскаю

<sup>1</sup>) Тонъ IV, выпускъ II, Кіевъ 1873 г., стр. 170, 171.

"Эпизодъ изъ исторіи Харьковскаго университета", гдѣ разсказана на основаніи документовъ исторія удаленія Шада оть должности русскаго профессора, а также передано содержаніе труда Шада, который послужилъ тому причиной, и статья *О. А. Зеленогорскаго* (одного изъ преемниковъ Шада по каоедрѣ<sup>1</sup>), гдѣ подробно разобраны нѣкоторыя сочиненія Шада, написанныя имъ въ Харьковскій періодъ его жизни.

Намъ удалось открыть еще одинъ источнивъ для жизнеописанія І. Шада, а именно его автобіографію или curriculum vitae. пом'вщенный въ вниг'в Annales Academiae Jenensis. Edidit Henr. Carolus Abr. Eichstadius. Volumen primum continens historiam instaurationis academiae vitas doctorum actaque et scripta a. c. n. MDCCCXXI. Jenae in libraria Croekeria, 1823. Эта автобіографія, которою, повидимому, ниято еще не пользовался, довольно любопытна, ибо Шадъ здёсь не разъ высказываетъ свой взглядъ на свою жизнь и разныя постигавшія его невзгоды, а также И на столь блестяще начатую, но столь несчастно окончившуюся карьеру въ Россіи. Автобіографія занимаеть въ означенной книгв (in 4°) стр. 67—70; въ ней перечислены подробно труды его. Мы приведемъ здёсь почти цёликомъ эту автобіографію въ переводѣ съ удержаніемъ нанболѣе характеристичныхъ латинсвихъ мфстъ подлинника. Шадъ числится вдфсь въ VIII главф: Professores philosophiae extraordinarii. Joannes Schad, philos. D. et prof. publ. extraord.

L.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Вопросы философіи и психологіи, за 1895 годъ, книга 2 (27), стр. 160—169 и книга 5 (30), стр. 574—591. Проф. Ө. А. Зеленогорскій пользовался и статьею Гогоцкаго, сочиненіе котораго онъ неправильно цитируетъ не «Лексикономъ», а «Словаремъ» (стр. 162), тогда какъ у Гогоцкаго это два разные труда.

"Родился я, говоритъ Шадъ, въ 1758 г. въ деревнѣ Mürsbach близь Бамберга; мой родъ-земленащцы и мельники (pistoriae rei). Изучалъ humaniora и философію вътоглашнемъ Бамбергскомъ университетъ. Въ 1777 году принятъ въ орденъ въ знаменитомъ монастырѣ Банцъ. бенедиктинцевъ Злѣсь онять занимался философіею 2 года, кром'я того, богословіемъ и правами 5 лётъ; моими руководителями были Ильдефонсь Швариз и Беда Людвигз. По окончании занятий сдёлался священникомъ и проповѣдникомъ (orator sacer). Въ 1788 г. при посъщении монастыря Виртенбергскимъ принцемъ Карломъ-Евгеніемъ я держаль рѣчь и получиль отъ него приглашевіе исполнять должность придворнаго проповѣдника (concionatoris) въ Штутгардѣ въ его aula. Но я отвазался отъ приглашенія по совъту Франциска-Людвига, князя Бамбергскаго и Вюрдбургскаго, который объщаль мнь первую вакансію на подходящую профессуру въ своихъ университетахъ: либо въ Бамбергѣ, либо въ Вюрцбургѣ. Но князь умеръ раньше, чѣмъ исполнилъ свое объщание. По смерти Ильдефонса Шварца, профессора философія въ монастырѣ Банцъ, я поступилъ на его мёсто обучать молодыхъ монаховъ философскимъ наукамъ. Но за либеральный образъ мыслей, обнаруженный и въ преподаваніи, и въ сочиненіяхъ своихъ, подпалъ ненависти (odium et invidiam) и преслѣдованію монаховъ и другихъ католическихъ священниковъ <sup>1</sup>). Поэтому я составилъ планъ оставить монастырь, что и выполнилъ въ 1798 г.

Покинувъ монастырь, я прибылъ въ Іену, гдё получилъ степень доктора философіи; по защитъ диссертаціи De nexu etc (Iena apud Prager, 1799) получилъ приватъ-доцентуру (licentia docendi) и преподавалъ философію до 1804 г.

Въ 1804 г. я былъ приглашенъ ординарнымъ профессоромъ теоретической и практической философіи въ Харьков-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) CTp. 68.

скій университеть <sup>1</sup>). Въ томъ же году я отправился въ Харьковъ съженоё<sup>2</sup>) и двумя дѣтьми. Въ 1807 г. мнѣ поручено, кромѣ философіи, преподаваніе нѣмецкаго языка и литературы. Въ 1813 г. по уходъ проф. Роммеля, преподавателя латинской литературы, и эта вакантная должность была передана совбтомъ университета мнъ съ значительнымъ увеличеніемъ годового оклада. Кром'ь того, 8 лёть я состояль секретаремь совѣта и часто былъ назначаемъ членомъ въ университетское правление. Въ 1810 г. я получилъ чинъ коллежскаго совѣтника, который въ Россіи даетъ потомственное дворянство, а наконецъ въ 1816 г. въ Петербургѣ я былъ уже произведенъ въ статские совътники. Но это не спасло меня отъ гонения. Нѣвоторые "Галы", ненависть которыхъ я навлевъ на себя рёзкими замёчаніями (acerbis animadversionibus) въ моихъ сочивеніяхъ относительно Наполеона и противъ magnam nationem (т. e. la grande nation) возвеля на меня клевету (criminationibus suis prolatis), основываясь на моихъ сочиненіяхъ,---у Петербургскаго правительства (curiae petropolitanae administros) и достигли того, что я былъ удаленъ отъ должности безъ объяснения причинъ (indicta caussa). И до сихъ цоръ (hucusque) я не могъ добиться, хотя и пустилъ въ ходъ всѣ средства (omnem movi lapidem), чтобы выслушали мои объясненія противъ тѣхъ клеветъ. Удивительная, право, вещь! (Mira sane res). Вскорѣ послѣ моего осужденія, постановленнаго безо всякихъ основаній (absque ulla allata caussa) черезъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 69.

<sup>\*)</sup> Это не противорѣчить разсказу Роммеля (Пять лѣть еtc. стр. 66) и слѣдующаго ему Лавровскаго (Чтенія, стр. 32): «несчастный о́ракь, состоявшійся въ Курскѣ, на пырушкѣ, съ женщиною сомнительной репутаціи и скупою, не то русскою, не то нѣмкою, ускориль его домашнюю катастрофу». Дѣзо въ томъ, что это быль уже в то рой о́ракъ Шада. Въ первый разь онъ жевился по выходѣ изъ монастыря на кобургской уроженкѣ, въ которую о́ыль влюбленъ еще монахомъ (А. D. B., т. XXX., стр. 493-494, статья о Шадѣ).

нѣсколько мѣсяцевъ Царствующая Императрица Елизавета за тѣ же книги, которыя французы оклеветали, прислала мнѣ драгоцѣный подарокъ со Всемилостивѣйшимъ письмомъ (humanissime scriptis), въ которомъ она говоритъ, что изданныя мною въ Россіи книги по сужденію ученыхъ прекрасны (praestantes), чрезвычайно полезны для общественнаго поученія и такъ составлены, что доставятъ мнѣ похвалу, гдѣ бы ихъ ни читали.

Возвратившись изъ Россіи <sup>1</sup>) въ Германію въ началѣ 1817 г., я прибылъ въ Берлинъ, чтобы вести свой процессъ (caussam meam) у тамошняго русскаго посла. Не желая дароиъ тратить время, я просилъ Берлинскій университетъ о позволеніи читать философскія левціи и легко получилъ его. Цѣлый годъ я читалъ тамъ<sup>2</sup>), но убѣдившись, что по своему дѣлу я отъ русскаго посланника ничего не добьюсь, въ 1818 г. я возвратился на старое мѣсто въ Іену, гдѣ въ 1820 г. получилъ должность экстраординарнаго профессора. Въ теченіе двухъ слѣдующихъ семестровъ я читалъ левціи по логикѣ, метафизикѣ, естественному праву и психологіи. Лѣтній семестръ 1821 г. не читалъ левціи по причинѣ здоровья (valetudinis caussa).

<sup>1</sup>) CTp. 70.

++>@(+(+

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Этимъ разрѣшается споръ между Колюпановымъ и Сухомлиновымъ; первый (Біографія Кошелева, І, 2, стр. 299) говоритъ «Сухомлиновъ неправильно утверждаетъ, что Шадъ, возвратившись изъ Россіи, по расположению Гуфеланда, получилъ казедру въ Берлинѣ. Шадъ занялъ мѣсто профессора философіи въ Іенѣ». Шадъ былъ и въ Берлинѣ (но не имѣлъ казедры тамъ), и въ Іенѣ (сначала опять-таки не профессоромъ).

Свои сочинения Шадъ перечисляетъ такимъ образомъ:

А. Въ Банцъ.

1. Institutio confessionariorum pro sacro tribunali. Duo tomi. Opus ex gallico in latinum translatum. Bambergae. 1787.

2. Lebensbeichreibungen der Heiligen auf jeden Tag des Jahres, aus den reinsten Quellen geschöpft und kritisch geprüft. 2 Bde. Bamberg. 1788-89.

3. Meine Apologie wegen dieser Schrift in der Mainzer Monatschrift von geistlichen Sachen. 1789.

4. Uebersetzung und Erklärung der heiligen Schrift alten und neuen Testamentes, in Gemeinschaft mit Burkard Vollert herausgegeben. 18 Bände. Augsburg. 1788-98.

5. Handbuch der christlichen Religion von Ildephons Schwarz. 3 Bände. Von diesem Werke habe ich die zweite Ausgabe mit vielen Zusätzen besorgt. Bamberg. 1797.

6. Beruhigungsgründe des gemeinen Mannes mit seinem Stande (gegen die französische Revolution gerichtet.) Coburg. 1794.

7. Trauerlied auf Ludwig den XVI von mir zugleich in Musik gesetzt. Coburg. 1794.

8. Leben und Schicksale des ehrwürdigen Vaters Sincerus. 1 Band. Coburg. 1798.

Auch war ich als Mönch Mitarbeiter der Litteratur des katholischen Deutschlandes, der Würzburger gelehrten Anzeigen, und der allgemeinen Litteraturzeitung (Erlanger) (Rezensionen). В. Вг Іенп.

9. Gemeinfassliche Darstellung des Fichtischen Systems und der daraus hervorgehenden Religionstheorie. 3 Bände. Jena. gr. 8° Erfurt. 1799—1801. Hennigs in Gotha.

10. Geist der Philosophie unserer Zeit. 1 Band. Jena. 1799-1800. Kröker.

11. Ob Kants Kritik Metaphysik enthalte? Eine Abhandlung in dem philosophischen Journal, herausgegeben von Fichte und Niethammer. 1799.

12. Grundriss der Wissenschaftslehre. 1 Band. Jena. 1800. Hennigs.

13. Transscendentale Logik, 1 Band. Coburg. 1802.

14. Meine Lebens-und Klostergeschichte. 1 Band. Erfurt. 1803.

15. Gefahren des Staates und der Religion von Seiten des Mönchthums. 1 Band. Erfurt. 1803.

16. System der Natur-und Transscendentalphilosophie in Verbindung dargestellt. 2 Bände. Landshut. Gr. 8°. 1803—1804. Krüll.

17. Das Paradies der Liebe, ein Klosterroman. 2 Tle. 8<sup>°</sup>. Erfurt. 1804 u. Gotha. 1813. Hennigs.

С. Въ Харьковъ.

18. De tine hominis supremo. Oratio publice habita 1807.

19. In memoriam Professoris Kalkau: oratio funebris publice habita 1810.

20. De vindicata libertate Europae. Oratio 1814 habita.

21. De vindicata religione. Oratio 1815 habita.

22. De existentia supremi Numinis. Dissertatio edita 1812.

23. De immortalitate animorum. Dissertatio. 1814.

24. De studio philosophiae, ejusque genuina natura. Dissertatio, 1815.

25. De libertate mentis humanae. Dissertatio. 1815.

26. Institutiones Logicae. Unus tomus. 1812. Halle (Schvetscke u. S.)

27. Deutsche Chrestomathie, vermöge Auftrages der Universität zum Gebrauch für Vorlesungen auf der Universität und den Gymnasien herausgegeben. 1 Band. 1813.

28. Institutiones juris naturae <sup>1</sup>). Unus tomus. 1814.

29. De viris illustribus urbis Romae a Romulo usque ad Augustum, liber ex auctoribus classicis excerptus et auctoritate Senatus academici in usum gymnasiorum editus. 1815.

Шадъ умеръ 13 января 1834 г. въ Іенѣ, а не въ 1830 г. какъ указываетъ Голоцкий<sup>2</sup>). Его портретъ (работы Nettling<sup>a</sup>) приложенъ къ I тому его автобіографіи (Lebens-und Klostergeschichte).

Въ вышеприведенный списокъ не вошли еще слѣдующія сочиненія Шада.

1. Ueber die Wichtigkeit des Studiums der kritischen Philosophie въ Magazin für Katholiken. Coburg, 1796—98.

2. Geständnisse aus dem Kloster въ Wieland's Neuer deutscher Mercur за 1797 г., St. 2, стр. 142—147.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) У Kayser неправильно: natural.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Филос. Лексиконъ, IV, 2, стр. 171.

3. Dissertatio exhibens nexum intimum inter philosophiam theoreticam et practicam. Jenae, 1880. 8<sup>o</sup> <sup>1</sup>).

4. Absolute Harmonie des Fichtischen Systems mit der Religion, gr. 8°. Erfurt. 1802. Hennigs.

5. Neuer Grundriss der transcendentalen Logik und der Metaphysik nach den Principien der Wissenschaftslehre, gr. 8°. Jena u. Coburg. 1801. Sinner.

Гогоцкій <sup>2</sup>) указываеть что Шадь вмёстё съ знаменитымь Игнатіемь Фесслеромь будто бы издаваль журналь Eunomia.

Надо думать, что это указаніе ошибочно. Kayser <sup>3</sup>) говорить:

Eunomia, eine Zeitschrift des XIX Jahrhunderts, herausgegeben von Ign. Fessler, I. G. Rhode.... Schade u.... Fischer. 1 r.-3 r. Jahrgang, gr. 8°. Berlin, 1801-3, Maurers B., 4 r. u. 5 r. Jahrg. von Fessler allein, gr. 8°, Berlin, 1804-1805. Sander. Здёсь упоминается не Шадъ, а Шаде, слідовательно, другое лицо. Который это изъ многихъ Шаде, за отсутствіемъ praenomen опредѣлить трудно. Я перелистовалъ имѣвmiecя у меня подъ руками 4 года "Эвномін" (украшенной эпаграфомъ Omnibus aequa 4) съ 1802-1805 года, но никакихъ указаній на нашего Іоанна Шада не нашелъ. Вирочемъ, и Шаде, повидимому, за эти годы не участвовалъ въ журналѣ Не значится онъ сотрудникомъ въ подписанныхъ статьяхъ за первый годъ журнала, насколько можно видъть изъ списка статей за 1801 годъ, помѣщеннаго въ январской книжкѣ 1802 года, въ статьѣ І-ой: Was hat die Eunemia geleistet, und was sie wird leisten, von den Herausgebern (crp.

- <sup>2</sup>) Фил. Лекс. IV, 2, стр. 59.
- <sup>3</sup>) A. B. L., II, p. 170.
- 4) Едуориа значитъ справеданвость, законность.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) У Каувег (V, 41) неправильно: 4°.

1-7), каковыми на обложкъ помъчены Фесслеръ и Фишеръ (послѣдній съ 1802—1805 г.); ни Шаде, ни Роде не упомянуты на обложкъ 1802 года; Роде—на I полутомъ 1801 года, Фесслеръ одинъ на II-мъ полутомъ того же 1801 г.

Кромѣ того, І. Шадъ издалъ еще сочиненія своего учителя въ философіи Ильдефонса Шварца.

1. Anleitung zur Kenntniss derjenigen Bücher, welche den Candidaten der Theologie, den Stadt-und Landpredigern, Vicarien u. s. w. in der katholischen Kirche wesentlich nothwendig und nützlich sind. 2 Bde, Coburg. 1803-4.

Kayser <sup>1</sup>) указываеть изданіе въ 3-хъ томахъ gr. 8°. Coburg 1804—6, Sinner, причемъ третій томъ (1806) носить заглавіе также:

Handbibliothek für angehende Theologen, Hofmeister, Erzieher und Schullehrer der katholischen Kirche.

2) помѣченный въ спискѣ № 5:

Напdbuch der christlichen Religion, 3 Bde, gr. 8° (первое изданіе 1793, а второе подъ редавцією Шада 1797 г.; III изданіе вышло въ Франкфурть на Майнь въ 1800, Wesché, а IV-е исправленное, дешевое изданіе въ 3-хъ частяхъ 1804, V-е съ указателемъ—въ 1819 г.

Подъ № 2 въ списвѣ приведена книга Matth. Vogel. Lebensbeschreibungen der Heiligen Gottes auf alle Tage des Jahres mit heilsamen Lesestücken u. s. w. kritisch geprüft u. v. verschiedenen Unrichtigkeiten gesäubert u. s. w. 2 Tle. Gr. 4°.

1) A. B. L., V, 199.

Bamberg. 1788. Wesché въ Франкфуртѣ выпустилъ еще взданіе въ 1802, Mayer въ Aachen'ѣ—въ 1823 г. <sup>1</sup>).

Подъ № 4:

De Sacy Royaumont le Maître, Die ganze heilige Schrift, erklärt aus den heiligen Büchern und anderen Schriftstellern der Kirche nach den neuesten französischen Ausgaben, übersetzt durch einige Benedictiner in Banz (B. Vollert, *R. Schad* uud Andere). Des alten Bundes—15 Bde. in 8°. Augssburg 1783—1818. Wolff. Des Neuen Testaments—12 Bde in 8°, тамъ же 1793—1803<sup>2</sup>).

Подъ № 8:

Leben..... Sincerus, herausgegeben von einem seiner Freunde. Mit Kupfern. Coburg, 1798 in 8. Sinner <sup>3</sup>).

№ № 14 и 15-й составляютъ одно сочиненіе, № 15-й носитъ заглавіе:

Die Mönche am Ende des achtzehnten Jahrhunderts, oder Gefahren des Staates und der Religion von seiten des Mönchsthumes: Fürsten, Staatsmännern, Religionslehrern, Erziehern, und allen denen, die einen wirksameren Einfluss auf die Schicksale der Menschheit haben, zur Beherzihung dargestellt von J. B. Schad, Doctor der Philosophie in Jena. Ein Nachtrag zur seinen Lebens-und Klostergeschichte, Erfurt, in der Hennigschen Buchhandlung, 1804. Ha apyrož страницѣ рядомъ: J. B. Schads, Doctors der Philosophie zu Jena, ehemaligen Benedictiners zu Banz, Lebens-und Klostergeschichte, von ihm

<sup>&#</sup>x27;) Kayser, VI, 91.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibidem, V, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibidem, 111, 497.

- 49<sup>`</sup>--

selbst geschrieben. Mit einer freyen Characteristik der Mönche zu Banz und des Mönchthumes überhaupt in Ansehung seines verderblichen Einflusses auf Erziehung, Staat und Religion. Zweyter und letzter Band.

Послѣ переѣздан зъ Россіи обратно на родину Шадъ сдѣзалъ новое изданіе своей автобіографіи въ трехъ томахъ: Altenburg и Leipzig, 1828, gr. 8°, Lehnhold; вторая часть также подъ заглавіемъ Die Mönche des XVIII. Jahrhunderts.

Противъ нападокъ на монаховъ въ біографія Шада монастырь Банцъ возражалъ въ Theologische Nachrichten, Rinteln, 1803, V—VI, стр. 57—66.

№ 26 носытъ заглавіе Institutiones Philosophiae universae. Tomus primus, logicam puram et applicatam continens.

К. Фойгта<sup>1</sup>) указываетъ, что въ типографіи Харьковскаго университета печатались, кромѣ вышеназванныхъ, еще слѣдующія рѣчи Шада:

Въ 1807 г. De vi philosophiae in reliquis scientiis.

Въ 1812 г. "О томъ, что въ нынѣшнее время основательное изучение философии весьма нужно".

Такъ какъ на самъ Шадъ, на другой кто-нибудь еще о нихъ не упоминаютъ, то о принадлежности ихъ Шаду нельзя сказать ничего опредѣленнаго. Очевидно, впрочемъ, что списокъ Шада не совсѣмъ полонъ, ибо, какъ указано выше, онъ пропустилъ и сще нѣкоторые свои труды. Проф. Зеленогорсый на мѣстѣ въ Харьковѣ не могъ найти всего изданнаго Шадомъ въ Харьковѣ же <sup>2</sup>), какъ напр., De existentia sum-

<sup>2</sup>) Рѣчь de fine hominis (какъ вездѣ) Зеденогорскій цитируетъ (стр. 160) d. f. h. ultimo (?). Также Schade's Lebensgeschichte (вмѣсто Schads)---стр. 162.

4

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Историко-статистическая записка объ Императорскомъ Харьковскомъ университетъ и его заведеніяхъ отъ основанія Университета до 1859 г., стр. 139 и 143, или выше стр. 22 и 23.

mi(?) Numinis (виѣсто supremi)<sup>1</sup>), De immortalitate, De studio. Изложены у него: Логика, De libertate Europae, и De studio philosophiae, но не по подлинной брошюрѣ Шада, а по сохранившейся въ библіотекѣ Харьковскаго Университета диссертаціи Гриневича<sup>2</sup>), ученика Шада, подъ тѣмъ же заглавіемъ, относительно которой засвидѣтельствовано коммиссіею изъ членовъ Совѣта университета<sup>3</sup>), что она дословно списана съ неизданныхъ записокъ Шада. "Игнорируя Гриневича, какъ ложнаго автора", проф. Зеленогорскій пользуется его диссертаціею, какъ сочиненіемъ Шада.

Приведемъ теперь нѣсколько добавочныхъ справокъ васательно біографіи Шада.

1) Банца (Bantum), бенедиктинскій монастырь, гдѣ обучался и профессорствовалъ Шадъ, лежитъ на берегу Майна около Лихтенфельса въ Баваріи. Онъ былъ основанъ въ 1060 г.<sup>4</sup>) Альберадою, супругою Альберта Бабенберга. Монастырь достигъ процвѣтанія въ XIV вѣкѣ при аббатѣ Конрадѣ III Редвицѣ. Во время великой крестьянской войны монастырь былъ разрушенъ, и монахи выгнаны; возобновленъ онъ былъ въ 1529 г. аббатомъ Александромъ Ротенханомъ. При немъ и было основано учебное заведеніе и библіотека. Впослѣдствія монастырь постигали опять бѣды, но онъ поправлялся, пока наконецъ—во время тридцатилѣтней войны онъ опять не былъ разрушенъ до основанія. Потомъ онъ былъ возстановленъ п

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Гогоцкій цитируеть правильно заглавія рѣчей.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) CTp. 163.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Н. А. Лавровскій, Чтенія въ Императорскомъ Обществъ всторів в древностей російскихъ, 1873. Апръль— Іюнь. книга II, отдълъ V. Смъсь. «Эппзодъ изъ исторіи Харьковскаго университета», II, Шадъ, стр. 40.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Мы слѣдуемъ въ цифрѣ основанія прямому указанію Oesterley, Historisch-geographisches Wörterbuch des deutschen Mittelalters. 1883. стр. 42. Büsching, Erdbeschreibung, VII, 1790, стр. 859, даетъ 1071 годъ. Нѣмецкое въдапіе энциклопедическаго словаря Брокгауза, 14-е изд., т. II, стр. 385-указываетъ 1096 г., а русскій переводъ того же словаря—(почему?)—1058 г.

окончательно закрыть лишь въ 1802 г., причемъ библіотека была перенесена въ Бамбергъ, а на мѣстѣ остались лишь естественнонаучныя коллекціи. Зданіе было пріобрѣтено въ собственность баварскими герцогами, избравшими его своею лѣтней резиденціею <sup>1</sup>).

Учителями Шада въ Банцѣ были—по богословію Беда Людвига, а по философіи Ильдефонсъ Швариа.

2) Беда Людвиг, бенедиктинскій монахъ, родился въ Вюрцбургъ 16 февраля 1750 г., въ 1787 г. князь-епископъ Вюрцбургскій назначилъ его профессоромъ богословія. Умеръ онъ въ 1792 г. Изъ его трудовъ, кромъ рецензій<sup>2</sup>), извъстны:

Habakuk der Prophet, nach dem Ebräischen Text übertragen und erläutert. Francf. u. Lpz. 1779, in 8<sup>o</sup>.

Exegesis psalmi CIX, Hebraeis CX de Messia Jesu Nazareno, vero Deo, Rege et Sacerdote ex veritate Hebraica et antiquissimis versionibus adornata et ut psalterii  $\pi \rho \delta \delta \rho \mu \rho \rho$ proposita. Bamberg. et Wirceb. 1779, in 8°.

3) Ildephons Schwarz, бенедиктинецъ, родился въ Бамбергѣ 4 ноября 1752 г., умеръ въ Банцѣ 10 іюня 1794 г. Сынъ бамбергскаго профессора медицины Христіана Вильгельма Шварца, учился у бамбергскихъ іезуитовъ. 15 марта 1769 г. поступилъ въ Банцъ послушникомъ, 15 августа 1770 г. принялъ постригъ и перемѣнилъ свое крестное имя Карлъloзефъ на орденское Ильдефонсъ. Окончивши въ монастырѣ философскія и богословскія занятія, въ 1779 году сталъ профессоромъ философіи и математики, а потомъ богословія, и также вторымъ библіотекаремъ. Онъ отклонялъ приглашенія

**4\*** 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) О Банцѣ существуетъ нѣсколько спеціальныхъ монографій, както Ширенгера, Эстеррейхера, Теодори.

<sup>2)</sup> Meusel, L. d. t. Schr., 1808, T. VIII, crp. 392.

быть профессоромъ въ разныхъ университетахъ, равно какъ и приглашенія вюртембергскаго герцога Карла Евгенія принятьмѣсто его придворнаго проповѣдника. Умеръ 41 года отъ удара.

()нъ издалъ:

1) Betrachtungen über einige der wichtigsten Wahrheiten der christlichen Religion, 1793.

2) Handbuch der christlichen Religion, 1793, 94-въ трехъ томахъ; V-е издание вышло въ 1818. Это-апологетическое сочинение, имѣющее въ виду и Кантову философію.

Шварцъ былъ ревностнымъ сотрудникомъ газеты Literatur des katholischen Teutschlands, основанной его орденскимъ братомъ и учителемъ Плацидусомъ Шпренгеромъ.

Кромѣ того, онъ издалъ:

Rev. A. Geddes de vulgarium Scripturae versionum vitiis eorumque remediis libellus, 1787, составляющеее переводъ сочиненія шотландскаго священника Алевсандра Geddes'a Prospectus of a new translation of the Holy Bible from corrected texts of the original, 1786. Шварцъ снабдилъ переводъ собственными прим'вчаніями.

Послѣ его смерти были изданы труды:

1) Новое, расширенное издание неаполитанца Антоніо Дженовези (Antonius Genuensis) Elementa artis logicae, 1796.

2) Переводъ проповъдей Jacob's Archer's Predigten, aus dem Englischen въ 2 т. 1795, 96. Изданіе было докончено его орденскимъ братомъ и ученикомъ Othmar Frank, который оставилъ и свои воспоминанія о немъ подъ заглавіемъ:

Andenken an Ildephons Schwarz von einem seiner Schüler, 1796.

Надо полагать, что И. Шварпъ производилъ сильное

впечаглёніе на своихъ учениковъ; и самъ Шадъ посвятиль сму воспоминанія во ІІ-мъ томѣ изданнаго имъ посмертнаго труда И. Шварца:

Anleitung zur Kenntniss derjenigen Bücher, welche den Kandidaten der Theologie... in der Katholischen Kirche nothwendig und nützlich sind B5 2 T., 1803, 04.

4) Шадъ читалъ ръчь, посвященную памяти профессора Калькау.

Абрамъ Явовлевичъ Калькау 1) быль сынъ московскаго аптеваря, обучался въ университетахъ Московскомъ, Іенскомъ и Виттенбергскомъ, гдъ получилъ степень доктора философіи. Будучи уже опредбленъ на службу при Харьковскомъ университетѣ, онъ получилъ дозволеніе продолжать свое заграничное путешествіе и слушаль медицинскія лекціи въ Гёгтинтень, гдъ получилъ вторую степень-доктора медицины и хирургіи. Еще годъ пробылъ онъ въ Берлинѣ, а погомъ возвратился въ Харьковъ и вступилъ въ должность 2-го сентябр я 1807 года. Въ 1808 г. Совѣтъ за недостатвомъ слушателе й поручиль ему възамвнъ лекцій заняться обработкой энциклопеліи и методологіи медицины. Въ 1812 г. этотъ его трудт, Introductio ad studia medica быль напечатань въ университетской типографии<sup>2</sup>). Роммель<sup>3</sup>) приписываеть этому "русском у" адьюнату тонкое понимание лучшахъ пасателей нъмецкой ласературы: Жанъ-Поль быль его любимымъ авторомъ.

<sup>1</sup>) *Н. А. Лавровскій*, Василій Назарьевичь Каразинь и открытіе Харьковскаго университета, стр. 237—238, въ Журналѣ Млнистерства Народнаго Просвѣщенія, часть СLIX, февраль 1872 года.

<sup>э</sup>) Фойгтз, Записка, стр. 143, или выше, стр. 23.

Э Роммель, Пять лёть изъ исторія Харьковскаго Университета, стр. 61.

5) Графъ Давидъ Максимовичъ Алопеусъ, русскій посланникъ, у котораго Шадъ добивался въ Берлинѣ возстановленія своихъ правъ, родился въ Выборгѣ въ 1769 г., воспитывался въ военной школф въ Штутгардть, а по окончания въ ней курса поступилъ на дипломатическую службу подъ руководствомъ своего брата Максима Максимовича, бывшаго русскимъ посланникомъ въ Берлинѣ, затѣмъ и самъ былъ русскимъ посланникомъ при шведскомъ королѣ Густавѣ IV. Въ 1808 году во время войны Швеців съ Россіею быль посажень въ тюрьму. По удалении Густава IV Алопеусъ въ награду получилъ графское достоинство. Въ 1811 году Алопеусъ сдёлался посланникомъ при Вюртембергскомъ дворъ, затъмъ въ 1813 геверальнымъ коммиссаромъ при союзной арміи, потомъ военнымъ губернаторомъ Лотарингів, а по заключеній мира русскимъ посланнивомъ въ Берлинѣ. Здѣсь онъ оставался вплоть до смерти своей 13 іюня 1831 года.

Разсказывають, что въ 1817 году у Шада была мысль обнародовать записки о всѣхъ пережитыхъ имъ на Руси несправедливостяхъ и о тамошнихъ скандалахъ; но крайняя нищета заставила его незадолго до смерти продать свою тайну русскому посланнику въ Берлинѣ, Алопеусу <sup>1</sup>).

Любопытно указаніе Колюпанова<sup>2</sup>), что "еще въ сороковыхъ годахъ онъ самъ началъ учиться по книгѣ Шада "De viris illustribus", которая не миновала рукъ ни одного изъ учившихся въ то время". Неправильно только, будто Шадъ издавалъ латинскія христоматіи, вводившіяся, какъ обязательное руководство во всѣ среднія учебныя заведенія (тамъ же). Шадъ издалъ всего лишь одну латинскую христоматію и одну нѣмецкую (вмѣстѣ съ Роммелемъ). Защита нравственнаго характера Шада свидѣтельствуетъ о болѣе глубокомъ пониманіи натуры Шада со стороны Колюпанова.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Роммель, стр. 66.

<sup>2)</sup> Біографія Кошелева. І, 2, стр. 299/

# Прибавленіе,

Гриневичъ.

Упоминаемый на стр. 50 Гриневичз, повидимому, есть то же самое лицо, которое впослѣдствіи служило профессоромъ въ Одесскомъ лицеѣ и въ Кіевскомъ Университетѣ.

Михневичз <sup>1</sup>) сообщаетъ, что Илья Өедоровичъ Гриневичъ съ 1821 г. до 1826 г. служелъ при Ришельевскомъ лицев. Онъ былъ магистромъ Харъковскаго Университета, 24 января 1821 г. утвержденъ профессоромъ латинской и россійской словесности, а исправляющимъ должность проф. законоводенія и политической экономіи онъ же состоялъ съ 18 апрѣля по 1 сентября 1825 года. Кромѣ того, состоялъ библіотекаремъ при лицев и членомъ правленія лицея по учебной части.

Дальнёйшія любопытныя свёдёнія о немъ предлагаетъ историвъ Кіевскаго Университета<sup>2</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Историческій обзоръ сорока.тьтія Ришельевскаго . Лицея, Одесса, 1857, стр. 74.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Стр. 223.

17 іюня 1839 г., бывшій профессорь Ришельевского лицея и директоръ Бессарабскихъ училищъ Гриневичъ подалъ прошеніе ректору, въ которомъ, прилагая экземпляръ переведенной имъ рѣчи Цицерона pro Milone и экземпляръ своихъ писемъ о философскихъ предметахъ, просилъ предложилъ "именитъйшему совъту" Университета объ избрании его ординарнымъ профессоромъ латинской словесности. Сверхъ представленныхъ сочиненій, онъ ссылался на нѣсколько изданныхъ имъ или приготовленныхъ переводовъ и статей. Въ засѣданіи совѣта 17 августа 1839 г. ректоръ словесно заявиль, разсмотрвніе сочиненій Гриневича онъ поручаль пр. ОТР Нейкирху, и предъявилъ поданное ему Нейкирхомъ письменное миѣніе о нихъ; совѣтъ по разсмотрѣніи послбаняго опредѣлилъ объявить Гриневичу, что предъявленныя имъ сочиненія по своему объему и содержанію не могутъ послужить достаточнымъ основаніемъ въ удовлетворенію его просьбы. Но сентября 2-го того же года Гриневичъ подалъ новое прошеніе, въ которомъ просилъ предложить благолюбивыйшему совыту п. именитыйших проф. сего университ. о поручении ему вакантной ваеедры латинской словесности, впредь до большаго удостовъренія въ его познаніяхъ и способностяхъ, съ жалованьемъ, какое совътъ признаетъ справедлив в йшимъ. Такая настойчивость оказалась полезною для него; найдено было необходимымъ справиться съ мнивніемъ цѣлаго факультета, а не одного И. Я. Нейкирха. Мнѣніе этого послёдняго дёйствительно было провёрено, при чемъ факультеть, при полномъ составѣ своихъ членовъ, нашелъ, что хотя въ представленномъ Нейвирхомъ мнени и означены невоторыя погрѣшности Гриневича, которыя признаётъ факультетъ, во въ сочиненіяхъ его видно и основательное знаніе древнихъ римскихъ писателей, и знакомство съ римскими древностями, вообще Гриневичъ, вполнѣ обладая русскима языкома, можетъ свободно изъяснять; въ заключение большинствомъ всъхъ голосовъ, кромѣ одного голоса проф. Нейкирха, положено просить

совѣтъ Университета о допущеніи Гриневича къ преподаванію латинскаго языка <sup>1</sup>). Въ подчеркнутыхъ словахъ факультетскаго опредбленія содержится явный намекь на самого рецензента. 7 октября 1839 г. совътъ засъдалъ въ присутствии попечителя учебнаго округа и его помощника; тогда читана была Гриневичемъ пробная лекція: "О жизни и сочиненіяхъ Тацита", изложенная, частью по латыни, частью по русски. Совѣтъ призналъ левцію и по содержанію. и по изложенію удовлетворительною и рёшилъ ходатайствовать о допущении Гриневича въ временному преподаванию латинскаго языка и его словесности съ содержаніемъ адъюнвта. доволћ или онъ вполнѣ окажется способнымъ занять каеедру этого предмета, или не явится другой способнъйшій. Но управляющій министерствомъ народнаго просвѣщенія (26 декабря того же года) сдѣлалъ больше, чѣмъ просилъ совѣтъ, именно разрѣшилъ допустить Гриневеча къ преподаванію въ Университетѣ съ производствомъ ему жалованья, положеннаго экстраординарному профессору (т. е. по 3 тыс. ассигн. въ годъ). Здъсь выразплся первый пріємъ борьбы двухъ національныхъ партій, оставшихся въ университетъ св. Владиміра, т. е. русской и нъмецкой. Но Гриневичъ недолго послужилъ въ Университетѣ. Въ сентябръ 1840 г. профессоръ Нейкирхъ вошелъ съ представлениемъ въ Совѣтъ о назначении на вакантную каоедру римской словесности адъюнкта Дёллена, съ повышениемъ его въ званіе экстраординарнаго проф., ссылаясь на то, что хотя Дёлленъ издалъ только два сочинения De vita Livii Andronici и De fabula Livii Andronici, но и въ нихъ показалъ способность самостоятельно обработывать науку и свободно владъть латинскимъ языкомъ, и что къ этому присоединается въ немъ даръ ясно и отчетливо передавать свои познанія. Благолюбивтятій совёть именитейщихь профессоровь, какь титуловаль его Гриневичь, ръшилъ подвергнуть Дёллена избранію и избралъ 10-ю голосами противъ одного, а Гриневича увѣ.

<sup>1</sup>) CTp. 224.

домялъ, что его услути уже больше не нужны. Гриневичъ былъ уже въ преклонныхъ лътахъ.

Счастливый соперникъ Гриневича, дерптскій нѣмецъ Дёлленъ, обнаружилъ, по мнѣнію "Исторіи", знанія латинской филологіи, далеко оставлявшія за собою старомодную южнорусскую латынь Гриневича<sup>1</sup>).

Итакъ въ періодъ между профессурою въ Одессѣ и пре подаваніемъ въ Кіевскомъ Университетѣ Гриневичъ, нало полагать, занималъ должность Диревтора Бессарабскихъ училищъ. О дальнѣйшей судьбѣ его и о кончинѣ мы свѣдѣній не имѣемъ.

Скандалъ въ Харьковѣ происходилъ въ 1815-1816 годахъ. Въ концѣ 1815 года Дегуровъ донесъ Совѣту, чтодиссертація докторантовъ Ковалевскаго и Гриневича буквально списаны съ печатнаго сочинения Шада и буквально сходны съ записками студентовъ (Гриневичъ уже успѣлъ защитить свою диссертацію). Назначенная Совѣтомъ Коммиссія взъ профессоровъ Шумлянскаго, Успенскаго и Нельдехена подтвердила донесение Дегурова. Решено было донести о томъ манистру, который и потребоваль къ себѣ обѣ диссертація. а также рукописныя тетради Шада, по которымъ онъ читаль философію (засѣданіе 16 февраля 1816 года). Послѣднія не могли быть отправлены, такъ какъ Шадъ на запросъ Совѣта отозвался, что онъ Метафизику читалъ безъ записокъ (ex tempore tradit), а остальное (логику) по изданному руководству; вмёсто нихъ были отправлены студентскія записки <sup>2</sup>). И въ министерствъ, какъ видно изъ доклада иннистра въ совѣтѣ министровъ, признали, что диссертація

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) CTp. 225.

<sup>\*)</sup> Лавровскій. Чтенія., стр. 40.

Гринсвича и Ковалевскаго оказались подложными и списанными съ записокъ(?) сочиненія(?) Шада<sup>1</sup>).

8 декабря по предписанію министра полиціи Шадъ былъпоспѣшно вывезенъ изъ Харькова и препровожденъ за границу<sup>2</sup>).

Михневича упоминаетъ, что Гриневичъ издалъ <sup>3</sup>): 1) нѣсколько рѣчей Цицерона въ русскомъ переводѣ, и 2) Жизнь Римлянъ, какъ руководство при изучении римскихъ древностей.

Фойите сообщаеть, что въ университетской типографіи въ 1815 г. печатались диссертаціи Ковалевскаго и магистра Гевлича на русскомъ языкъ.

Въ 1816 г. кандидатъ Гриневичъ напечаталъ переводъ. изъ Цицерона "О естествъ боговъ".

Въ 1817 г. Гриневичъ печатаетъ переводъ первой р'вчи Цицерона противъ Катилины.

Въ 1818 г. Гриневичъ печатаетъ переводъ изъ Цицерона рѣчи за стихотворца Архія <sup>4</sup>).

Въ Кіевскомъ Университетѣ Гриневичъ, какъ сказано выше (стр. 56), представлялъ еще переводъ рѣчи Цицерона за Милона и "философскія письма". Что это были за письма, и была ли 10 печатная книга, какъ это слѣдуетъ, повидимому, предполагать изъ слова "экземпляръ", мы не знаемъ.

"Энциклопедическій словарь" Брокгауза <sup>5</sup>) перечисляеть труды Гриневича: 1) О естествё боговъ, 2) Первая рёчь противъ Катилины, 3) Рёчь за стихотворца Авла Лицинія Архія, 4) Рёчь въ оправданіе Милона, 5) Письма о фило-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ же. стр. 45.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 44.

<sup>°)</sup> L. c.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) L. с., стр. 145, 147, 148, или выше, стр. 24, 25.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Полутомъ 18-й, стр. 736.

софскиат предметаха, 6) Жизнь древнихъ римлянъ отъ основанія Рима до Константина Великаго, Одесса, 1846, и пр. Изъ статьи не видно, пользовался ли авторъ какими иными источниками, кромъ указанныхъ нами, и описаны ли книги Гриневича по автопсии.

Д. И. Начуевский <sup>1</sup>) цитируеть: 157. бесѣда(ы?) Цицероновы о естество болова, часть І. перев. Илья Гриневича, Харьковъ, 1817. 158. Рѣчь за стихотворца Архія перев. Илья Гриневича. Харьковъ, 1818. 160. Рѣчь Цицеронова въ справед. Т. Аннія Милона, перев. Илья Гриневичь. Одесса, 1833.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Библіографія по исторіи римской литературы въ Россіи съ 1709 по 1889 годъ, съ введеніемъ и указателемъ, Казань, 1889, § 13. М. Туллій Цияцеронъ, II, переводы, стр. 10.

# IV.

# Замътки о Д. М. Велланскомъ.

Vielleicht wird das nachfolgende Geschlecht gerechter sein, und auch ihm den Ehrenplatz in der Gelehrtenhalle Europa's anweisen, den oft Missgunst und Unverstand den grössten Gelehrten auf eine Zeitlang zu versagen wagen.

Max. Heine (Nekrolog, W-s).

Основнымъ источникомъ для біографіи перваго и наиболѣе жаркаго послѣдователя Шеллинговой натурфилософіи въ Россіи, профессора и академика Даніила Михайловеча Велланскаго является статья Николая Розанова: "Воспоминанія о Д. М. Велланскомъ", помѣщенная въ "Русскомъ Вѣстникѣ"за 1867 годъ, томъ 72, ноябрь, стр. 99—137<sup>2</sup>). Тамъ Розановъ не только далъ мѣсто своимъ личнымъ воспоминаніямъ (на ряду съ автобіографическими указаніями самого Розанова<sup>2</sup>), но и попытался сгруппировать все, что до того

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Геннади, Справочный словарь о русскихъ писателяхъ и ученыхъ, т. I, стр. 139 неправильно указываетъ вмъсто «Русскаго Въстника»— «Въстникъ Европы», т. 72, за 1867 г., **ж** 11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Стр. 130—135.

времени появилось о Велланскомъ. Изъ этой статьи Розанова почти всецъло почерпнуты новыя обработки біографія Велланскаго, помѣщенныя въ Энциклопедическомъ словарѣ Брокчауза (подписана *Н. Егоровымъ*)<sup>1</sup>) и въ критико-біографическомъ словарѣ русскихъ писателей и ученыхъ *С. А. Венгерова*<sup>2</sup>)—статья *В. К.* 

Другимъ, тоже важнымъ источинкомъ для біографія Велланскаго является оффиціальная книга: Академическіе акты. Матеріалы для исторіи Императорской санктпетербургской медико-хирургической академіи, въ память пятидесятвлѣтія ея собранные ординарнымъ профессоромъ Григоріемъ Прозоровымъ, СПБ. 1850.

Сгруппировать матеріаль о Велланскомъ и различныя •оффиціальныя даты о немъ, разбросанныя въ этой книгѣ (къ сожалѣнію, какъ и большинство русскихъ книгъ, она не имѣетъ указателя, что дѣлаетъ пользованіе ею весьма неудобнымъ) первый попытался Розановъ въ своей статьѣ <sup>3</sup>). Просмотрѣвши всю книгу Прозорова страницу за страницей, мы убѣдились къ томъ, что Розановъ кое-чего не замѣтилъ и кое-что пропустилъ. Поэтому мы вознамѣрились еще разъ собрать во едино всѣ данныя о Велланскомъ, имѣющіяся у Прозорова съ указаніемъ страницъ (чего нѣтъ у Розанова).

"Изъ учащихся во времени до 1808 года принадлежитъ.... Даніилъ Велланский.... и другіе (стр. 32). Студентъ Велланскій въ 1799 году перевелъ съ нѣмецваго на русскій языкъ: 1) Начальныя основанія Всеобщей медицины, Мецгера; 2) въ 1801 г., будучи кандидатомъ медицины и хирургіи, перевелъ съ нѣмецваго же практическую медицину Селле; 3) а въ 1805 году уже въ званіи лѣкаря сочинилъ на русскомъ языкѣ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) X, crp. 851-852.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Томъ V, стр. 215-221.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Стр. 135—136.

"Пролюзію къ медицинѣ" (стр. 83). Каеедра патологіи и терапін. Преподаватель адъюнктъ-профессоръ Иванъ Смюловский. Репетиторомъ при немъ по представлению Смѣловскаго утвержденъ 31-го октября 1801 года кандидатъ С.-Петерсухопутнаго госпиталя Даніилъ Велланскій. бургскаго я потомъ 29 декабря 1801 года, студентъ 4-го власса Яковъ Кайданова (стр. 23). Скорая перемёна въ репетиторахъ произошла отъ того, что... указомъ Государственной медицинской Коллегіи 28 Іюня 1801 года было назначено послать за гранацу трехъ лекарей или кандидатовъ въ чужіе края съ наставленіемъ отъ коллегіи; для чего конференція избрала бывшихъ репетиторовъ: Семена Гаевскиго <sup>1</sup>), Михаила Крамарева и Даніила Велланскаго (стр. 24, 25). Посланные за границу по окончаніи назначеннаго трехлётняго срока возвратились: въ 1805 году-Гаевскій и Велланскій Крамаревъ, возвращаясь въ Россію, умеръ въ Копенгагенѣ (стр. 67, и тамъ же примѣчаніе), а въ 1806 Громовъ, Германъ, Домонтъ и Ясонъ Петровъ, и по предписанію Министра они поступили помощниками профессоровъ (стр. 68). На степень доктора написано разсужденіе Даніила Велланскаго "О реформѣ медицинской и физической теорія" (стр. 84). 16 генваря 1806 года по представленію конференція разрътено пріяскать преподавателей для латянскаго и нѣмецкаго языковъ ... Преподаваніе.... нѣмецкаго поручено адъюнктъ-профессору Велланскому съ жалованьемъ по 400 руб. въ годъ (стр. 99).

По каоедръ ботаники и фармакологіи профессоромь быль коллежскій совътникъ Рудольфъ (стр. 144). Адъюнктомъ опредъленъ къ нему экстраординарный профессоръ Даніилъ Велланскій. По смерти Рудольфа на вакантную каоедру подалъ прошеніе адъюнктъ-профессоръ анатоміи и физіологіи Ясонъ

1) Будущаго лейбъ-медика и директора медицинскаго департамента.

Петровъ, представляя о вредномъ вліяніи анатомическихъ работъ на его здоровье. Президентъ (Вилліе) предложилъ конференціи сдѣлать экзаменъ между послѣднимъ и Велланскимъ; но конференція, объясняя, что ей неизвѣстны оба кандидата опытами ихъ знаній въ наукахъ вакантной каоедры, предложила объявить конкурсъ для всѣхъ желающихъ; чрезъ нѣсколі ко времени Президентъ далъ знать конференціи, что Министръ утвердилъ, по его представленію, Ясона Петрова преподавателемъ ботаники и фармакологіи, а Даніила Велланскаго, по его прошенію, адъюнктомъ анатоміи и физіологіи (стр. 145).

Каоедра анатоміи и физіологіи; профессоромъ ея оставленъ коллежскій совѣтникъ Загорскій; адъюнктомъ его сначала былъ Ясонъ Петровъ, а черезъ годъ—Даніилъ Велланскій (стр. 145).

По анатомическому кабинету (стр. 167): прозекторъ *Яворский* предложилъ президенту 4 восковыхъ препарата черепа и позвоночнаго столба, за которые по отзывамъ профессоровъ *Загорскаго, Буша и Велланскаго* Яворский заслуживалъ поощреніе.

Въ 1809 году, іюня 3-го при участів графа Аракчеева поступилъ инспекторомъ Академія статскій совѣтникъ Энегольмъ, бывшій главнымъ докторомъ арміи и увольнившійся изъ службы съ пенсіономъ. Помощниками инспектора были: экстраординарные профессора Гаевскій и Велланскій и адъюнктъ-профессоръ Германъ (стр. 170). Велланскій значится имъ до 1823 г. (стр. 231). Въ періодъ съ 1810—1822 года Велланскій значится членомъ конференціи (стр. 190).

Въ 1812 году, по распоряжению конференции было возложено на Велланскаго читать лекции анатомии воспитанникамъ упраздненнаго фармацевтическаго отдѣления, перемѣщеннымъ въ отдѣление медицинское.

Эвстраординарный профессоръ Велланскій перевелъ 1-ю

- 65 -

часть Россійской полевой фармакопеи, принятой въ руководство по опредѣленію конференціи и съ согласія президента (стр. 176). Каседра анатоміи и физіологіи: преподавателемъ быль академикъ Петръ Загорский; при немъ адъюнктъ, экстраординарный профессоръ Даніилъ Велланскій преподавалъ первыя части анатоміи и за выслугу лѣтъ произведенъ въ 1814 г. ординарнымъ профессоромъ (стр. 192).

Въ 1819 г. физіологія (соединявшаяся прежде съ анатоміею) вивств съ патологіей составили особую ваеедру; профессоромъ ея назначенъ академикъ Даніилъ Велланскій, бывшій въ качествѣ адъюнкта по казедрѣ анатомія и физіологіи. Въ преподавании предметовъ онъ слъдовалъ по общей физіологии выдавая записки свой, представлявшія въ сокра-Окени. и по частной физіологіи — Вальщеніи Naturgeschichte, теру, тавже въ запискахъ; кромѣ того, по распоряженію вонференція, назначалась въ руководство физіологія Прохаски, переведенная Велланскимъ 1822 года<sup>1</sup>). Патологія преподавалась по собственнымъ запискамъ профессора (стр. 197).

Въ періодъ съ 1823—1839 г. значится, что Велланскій преподавалъ физіологію общую по собственнымъ запискамъ, а частную по физіологіи профессора Прохаски, имъ переведенной; патологію по сочиненію профессора Гартмана, также имъ переведенному (стр. 269).

Каеедра физіологіи и патологіи за тотъ же періодъ: занималъ эту каеедру съ начала ея образованія до 1837 г. заслуженный профессоръ Велланскій; по увольненіи его преподаваніе предметовъ поручено адъюнктъ-профессору Александру Загорскому, произведенному въ слёдующемъ году ординарнымъ профессоромъ. Въ 1823 г. въ должности адъюнкта при про-

 $\mathbf{5}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Среди почетныхъ членовъ медицинской Петербургской Академіи за періодъ отъ 1810—1822 г. значатся вънскіе профессора Георгій *Прохаска* и Филиппъ Гартмана (Прозоровъ, стр. 185 и 187).

фессорѣ Велланскомъ состоялъ докторъ Германъ Киліянъ, который въ томъ же году увольнился. Въ 1825 г. посланъ заграницу для усовершенствованія въ наукахъ этой каседры кончившій въ академіи курсъ наукъ съ отличіемъ лѣкарь Савченко, который, возвратившись къ своему мѣсту, въ 1831 году умеръ. Въ 1834 году опредѣленъ адъюнктомъ Александръ Загорскій, который при новомъ распредѣленіи каседръ опредѣленъ къ каседрѣ Гинекопедіатріи, а по увольненіи Велланскаго изъ академіи переведенъ на мѣсто его исправляющимъ должность профессора (стр. 255).

Въ 1834 г. Велланскій былъ членомъ правленія академія (стр. 289).

Въ 1818 г. на мѣсто Василія Джунковскаю, поступившаго въ Харьковскій Университетъ профессоромъ, поступилъ библіотекаремъ академикъ Велланскій (стр. 220). Съ 11-го генваря 1839 года академическая библіотека находилась въ завѣдываніи библіотекаря Лобачевскаю (стр. 393). Въ числѣ разныхъ лицъ, дарившихъ книги въ эту библіотеку значится и проф. Велланскій (стр. 223). Въ періодъ состоянія академій въ вѣденіи Министерства Внутреннихъ Дѣлъ Даніилъ Велланскій, заслуженный проф. "здѣшней академіи", числится между почетными членами ея (стр. 244).

Литературныя у**ваза**нія сообщають объ изданіи Велланскимъ "Біологическаго изслёдованія природы" въ 1813 году, <sup>1</sup>) "Физіологіи" Прохаски въ 1822 г. (стр. 238) и перевода Кленке о лёченіи кожи по Присницу (стр. 435).

<sup>1</sup>) Ошибочно, вмѣсто 1812 г.

О томъ, какъ смотрёлъ Велланскій на лёченіе больныхъ своими коллегами, сохранился слёдующій разскаяъ.

Однажды представлялись Вилліе по какому то случаю всё профессоры академія, и онъ спросилъ Велланскаго: какимъ считаетъ онъ своего зятя, доктора Соколова? "Онъ мочитъ", отвёчалъ спрошенный, "больныхъ, а въ наукъ нисколько не опередилъ другихъ: знасетъ столько же, сколько и каждый". Вилліе улыбнулся и сказалъ: "Вы неизмённы, Даніилъ Михайловичъ!"

О преподаванія Велланскаго имѣются такія свидѣтельства. "Смотря на физіологію и общую патологію съ точен зрѣнія шеллинговой и океновой философіи, этотъ величайшій изъ русскихъ натурфилософовъ выработалъ изъ содержанія физіологіи абстрактъ и до того умѣлъ завлечь имъ молодые умы своихъ слушателей, что на его лекціи смотрѣли, какъ на какое то открове́ніе и восхищались ими до самозабвенія. Курсъ его былъ, можно сказать, безпрерывнымъ экстазомъ, о которомъ бывшіе ученики его не могли вспомнить безъ восторга даже черезъ 20 лѣтъ по выходѣ изъ академіи. Замѣчательно при этомъ. что Велланскій не любилъ анатоміи и никогда не занимался ею практически, хотя и первоначально и считался адъюнктомъ при каюедрѣ анатоміи. Можетъ быть, это отчужденіе отъ анатоміи и было причиною крайняго увлеченія его въ отвлеченныя сферы"<sup>2</sup>).

<sup>1</sup>) Стр. 129 въ статъ Никодая Розанова.

<sup>2</sup>) А. Я. Чистовича, И. Я. Буяльскій, Русская Старина за 1876 г., февраль (289—310) и мартъ (599—616), — см. стр. 295, 296. "Студенты слушали его съ такимъ вниманіемъ, что, если бы профессоръ умолкъ, то въ тишинѣ стало бы, кажется, слышно движеніе паутины въ воздухѣ. Во время лекція 400 главъ слушателей не сводили съ него взгляда"<sup>1</sup>).

Недурную характеристику Велланскаго мы находимъ у А. М. Левина<sup>2</sup>).

Нѣкоторыя изъ сочиненій Велланскаго были рѣдкостью еще при жизни автора <sup>3</sup>). Немудрено, что до сихъ поръ еще нѣтъ вполнѣ точнаго и надежнаго библіографическаго описанія всѣхъ трудовъ философа. Ниже читатель увидитъ, насколько разногласятъ въ своихъ показаніяхъ писавшіе о Велланскомъ, что касается его сочиненій. Особенно неряшлива въ указаніяхъ статья *В. К.* въ словарѣ Венгерова: библіографическія данныя либо совсѣмъ невѣрны, либо такъ недостаточны и неточны, что заставляютъ терять понапрасну при отысканіи и трудъ, и время; такъ, напр., о статьѣ *Розанова*, изъ которой извлечена самая статья В. К., не сказано даже, илъ она помѣщева (стр. 215).

->->@(-(-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Розановъ, стр. 107.

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup>) «Д. М. Велланскій и шеллинизмъ въ русской медицинѣ начала XIX вѣка». «Врачъ» за 1895 годъ, томъ XVI, первое полугодіе, № 26, стр. 725– 728 и второе полугодіе, № 27, стр. 763, 764 и № 28, стр. 788—791. У Венгерова (стр. 215) неправильно: №№ 28—330.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Розановъ, стр. 105.

#### Оригинальные труды.

#### (отдёльныя изданія).

1) Пролюзія въ медицинъ, вавъ основательной наукъ, отъ Данилы Велланского, СШБ, 1805, 8°. Предувъдомление, текста 79 стр. и "опечатки". Рецензія (неблагопріятная) на этотъ трудъ: "Лицей", періодическое изданіе Ивана Мартынова на 1806 г. часть первая, внижка первая <sup>1</sup>), отдълъ V, Бритика, стр. 65—73. Въ оглавлении ошибка: вмъсто "вритика"—V. Политика—стр. 63, и VI. Исторія—тоже стр. 63.

2) *Dissertatio* physico-medica de reformatione theoriae medicae et physicae auspicio philosophiae naturalis ineunte, Petropoli, 1807.

3) Біологическое изслядованіе природы въ творящемъ и творямомъ ся качествѣ, содержащее основныя начертанія <sup>э</sup>) всеобщей физіологія. Сочиненіе Данила Велланскаго, СПБ, 1812, 8°. Титулъ, посвященіе Императору Александру І.—2 листка ненумерованы, "Предувѣдомленіе" XVI стр. и 446 стр. тевста. Общее показаніе содержаній 447—464 (цифра 6 опечатка вмѣсто 5, всего страницъ не 464, а 454) и 2 ненум. страницы "опечатви".

<sup>1)</sup> У Венерова только: «Лицей», 1806, № 1,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) По указанию Розанова, 15 печатныхъ листовъ (отр. 136). У Венгерова-1806.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) У Венгерова невѣрно: очертанія и стр. XVI+464.

4) Физіологическая программа о внёшнихъ чувствахъ, внутреннихъ дёйствіяхъ мозга<sup>1</sup>) и наружныхъ очертаніяхъ головы для руководства въ приватныхъ лекціяхъ изъ органической физики. СПБ., 1819. 8°, стр. 10.

5) Конспекта главныхъ содержаній общей физики. СПБ., 1830, in 8°, стр. 16. "Конспектъ" воспроизведенъ у Колюпанова, "Біографія Александра Ивановича Кошелева"<sup>2</sup>) подъ заглавіемъ "Программа публичныхъ чтеній проф. Велланскаго въ С.-Петербургѣ въ 1830 г." Равнымъ образомъ "Конспектъ" былъ весь воспроизведенъ въ свое время (безъ соблюденія ореографіи автора) и съ указаніемъ на объявленіе № 2 "Спверної Пчелы" въ журналѣ "Сынз Отечества 139-й, а Сѣвернаго Архива 53-й), № І, отд. III, физика, стр. 37—49. Въ оглавленіи опечатка: 137 вмѣсто 37<sup>3</sup>).

Рецензія на "Конспектъ" имѣется въ журналѣ "Московскій Телеграфъ" за 1831 годъ, часть 37-я, № 2, январь. Отдѣль: "Современная библіографія",— "Русская литература", стр. 259—262 4).

6) Опытная, наблюдательная и умозрительная физика, излагающая природу въ вещественныхъ видахъ, дъятельныхъ силахъ и зиждущихъ началахъ неорганическаго міра—составляющая первую половину энциклопедіи физическихъ познаній. Сочиненіе Даніила Велланскаго. Съ четырьмя гравированными таблицами. СПБ. 1831. 8°. Титулъ и посвященіе (2 листка)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Мозга нътъ у В. К. въ слов. Венгерова (стр. 248-249).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Томъ I, книга II, стр. 434-438.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Венгерова Словарь указываеть эту статью просто: Сынь etc., за 1834 г., ž 1 и ошибочно считаеть ее отзыеома о «Конспектъ», тогда какь туть только репродукція текста, и нёть ни малійшаго отзыва.

<sup>4)</sup> У Венгерова просто: «Московскій Телеграфъ». 1831 г., № 2 (январа или февраля?).

не нумерованы. "Предисловіе" IV стр. "Оглавленіе содержанія" 2 стран. ненум. Текстъ 900 стр., опечатки 2 ненум. "Имена господъ пренумерантовъ по времени ихъ подписки"— 6 ненум. стр.

Одна глава изъ "Физики" появилась въ журналѣ "Московскій Телеграфъ" за 1831 г., часть 40-я, августъ, № 15, стр. 321—334. "Солнце", отрывокъ изъ новаго сочиненія Д. М. Велланскаго. Редакція оговаривается въ примѣчаніи: "Замѣтимъ здѣсь, что по желанію автора въ предлагаемомъ читателямъ отрывкѣ мы въ точности соблюдаемъ его правописаніе". Статья напечатана безъ подраздѣленій, а въ отдѣльномъ изданіи "Физики" занимаетъ два §§ 136 и 137 на стр. 152—163 <sup>1</sup>).

О близкомъ выходѣ въ свѣтъ "Физики" оповѣщали вкратцѣ "Московскій Телеграфъ" за 1831 г. часть 38-я, мартъ, № 6, Смѣсь, стр. 290—291 и "Московскій Вѣстникъ" ва 1830 г., часть II, № VIII, Литературныя Новости, стр. 397. Послѣдній пишетъ: "Его (Велланскаго) сочиненіе обнимаетъ всю природу и, слѣдовательно, его физикѣ дано другое зваченіе, а не то, въ которомъ она обыкновенно принимается. Говорятъ, что философъ-натуралистъ нашъ намѣренъ здѣсь начала принимаемой имъ теоріи приложить въ самымъ частнымъ явленіямъ и развить подробно. Любопытно увидѣть, какъ исполнитъ онъ сіе предпріятіе".

"Физика" вызвала "Разборъ физики г. Велланскаго и другихъ новъйшихъ авторонъ". Часть первая, СПБ. 1834., ненум. 8 [титулъ, оглавленіе (даже и второй части, не вышедшей въ свътъ) 4 стр., предисл. 2 стр.], текста 127 стр., на особоиъ листкъ опечатки, вкравшіяся въ нюкоторые (?) экземпляры. Въ началъ книги грав. таблица со стихами: Взглядъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Венгерова Словарь приводить ее, какъ особую журнальную статью (стр. 221).

на величіе, устройство мірозданья Мысль смертныхъ циненитъ, волнуетъ грудь—сердца. О! недостоинъ тотъ и наименованья, Кто въ немъ не познаетъ величія Творца.

7) Основное начертаніе общей и частной физіологіи, или физики органическаго міра. Для руководства къ пренодаванію физіологическихъ лекцій. СПБ., 1836, 8°, стр. VI ненум. +X+4 оглав. +502. Посвящается Юнымъ Россіянамъ, занимающимся Физическими и Психическими науками, и желающимъ имѣть высшее, истинное познаніе органической Природы и существа человѣческаго"! Эпиграфъ изъ Henrich Steffens'a: Die Atomenlehre unserer Tage verliert sich, bey der Erklärung physischer Kräfte, in die wildesten Hypothesen, welche den zukünftigen Zeiten als merkwürdiges Denkmal der Verirrungen des menschlichen Verstandes erscheinen werden!

#### Оригинальныя журнальныя статьи.

1. "О солнцѣ, свѣтѣ и теплотѣ". Вѣстнивъ Европы, издаваемый Владиміромъ Измайловыма, 1814 г., часть 75-я, май, № 9, отд. II. Науки. Стр. 16—29. Датировано 1 марта 1814 г.<sup>1</sup>).

Статья написана по поводу статьи въ академическомъ мъсяцословъ. См. "Санктпетербургскій карманный мъсяцословъ". Печатано при Императорской Академіи Наукъ на лъто 1814, которое есть простое, содержащее въ себъ 365 дней; XXIV стр. + 312.

"Разныя сочиненія" заключають:

1) Продолжение "Начертания системы міра"— "Солнце" (Въ оглавление ошибка: не съ 1, а со 2), стр. 1—128.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) У Венгерова ошибочно: 1814, Ж 4

Это "Краткое начертание системы міра", написанное очень популярно и удобопонятно, притомъ вполнъ литературнымъ и весьма хорошимъ языкомъ, тянется черезъ много дётъ ивсяпослововъ. Такъ въ "Мвсяпословв" за 1812 г. находямъ: "Краткое начертание системы міра", стр. 35-206, заключающее слёдующія статьи: О суточномъ движеніи земли. стр. 37; Годовое движение земли, 54. Система міра, 81, Кеплеровы законы, 108, Физическая астрономія, 135, Законъ неаваственности, 137, О средовловной силь солнца, 141. Законъ средовлонной силы, 143, Притягательная сила есть общее свойство вещества, 148, Она то же, что и тяжесть, 151. О всеобщемъ тяготёнін, 156, О вёсё небесныхъ тёлъ, 164. Елиптическое движение планетъ, 181, О возмущенияхъ еллептическаго двеженія, 187, О колебанів земли и луны, 190. О приливѣ и отливѣ, 193, О воздушныхъ камняхъ, 197, О погодѣ, 202.

Мѣсяцословъ на 1813 г. завлючаетъ въ себѣ: І). Краткое начертаніе системы міра (нродолженіе), стр. 25—134, а именно: Топографія неба, 37, Земля, 38, Луна, 50. Мѣсяцословъ на 1815 г. посвящаетъ той же статьѣ (продолженіе), стр. 1—100; Венера—стр. 13, Мервурій—71 и Марсъ—84. На 1816 годъ: стр. 1—115, а именно, Юпитеръ—1, Сатурнъ, 47, Ураній, 95, О четырехъ новѣйшихъ планетахъ, 102. На 1817 годъ—стр. 25—200: О кометахъ—25, Число кометъ, 32, О кутяхъ кометъ, 59, О физическомъ состояніи кометъ, 126. Мѣсяцословъ на 1818 г. даетъ подъ тѣмъ же общимъ заголовкомъ статью: Планетная система, стр. 1—190. 1819 г. вмѣщаетъ "продолженіе" той же статьи и трактуетъ "О неподвижныхъ звѣвдахъ", стр. 1—114.

Статья Велланскаго вызвала ръзкую отповъдь въ Мъсацословъ за 1815 г.: Смъсь. Ни мало не отвъть на критику, стр. 185—216. Авторъ не называетъ В-аго по имени: (стр. 188) "критикъ нашъ (коего мы для избъжанія всякой личности, означимъ ученою буввою Д.....)"... Докторъ?-6 точекъ послъ Д?

3) Замѣчанія на статью литературнаго французскаго журнала Le Faret. "Литературная Газета" за 1830 г., № 16.<sup>1</sup>).

4) Что же касается статьи: "Краткое извлеченіе изъ физики", то она не подписана, но насчетъ авторства Велланскаго свидѣтельствуетъ его объявленіе въ № 133 "Сѣверной Пчелы" за 1832 г., воспроизведенное въ "Московскомъ Телеграфѣ" за 1832 г., № 6, мартъ, Смѣсь, "Вызовъ, сдѣланный Академикомъ Д. М. Велланскимъ (стр. 303—305) см. стр. 305: ..., Авторъ составилъ краткое извлеченіе" еtс. Оваглавлена она такъ: "Краткое извлеченіе изъ физики академика Велланскаго, 1831 г., С.-Петербургъ". Сынъ Отечества и Сѣверный Архивъ за 1832 г., томъ 28-й (Сына Отечества и Сѣверный Архивъ за 1832 г., томъ 28-й (Сына Отечества ч. 150-я, Сѣвернаго Архива ч. 64-я), XXIV, отд. III. физика, стр. 212—243 (окончаніе впредь), XXV, II, физика, продолженіе, стр. 268— 295 (опать: окончаніе впредь), XXVI, II, физика, окончаніе, стр. 349—358 <sup>1</sup>).

5) Статья "Солнце" была указана выше, при сочинения "Физика", воего отрывовъ она составляетъ.

- <sup>1</sup>) У Венгерова, стр. 221.
- <sup>1</sup>) У Венгерова просто: Сынъ Отеч., за 1832 г., 150.

#### Переводы Д. М. Велланскаго.

1) Начальныя основанія всеобщихъ частей врачебныя науки. Учебная кныга сочиненная Д. Іоанномъ Даниломъ *Мецеромъ*, <sup>1</sup>) надворнымъ совътникомъ и врачебнаго искусства ординарнымъ профессоромъ. Въ Кенигсбергъ 1792 г. Перевелъ съ нѣмецкаго С.П. Медико-Хирургической Акадеии студентъ Данило Веллански<sup>3</sup>). Иждивеніемъ Государственной Медицинской Коллегіи. Въ Санктпетербургъ, 1799<sup>3</sup>) года Его Превосходительству Господину Тайному Совътнику, Его Императорскаго Величества дъйствительному каммергеру, Государственной Медицинской коллегій Президенту и Кавалеру Василію Николаевичу Зиновьеву, Милостивому Государю посвящается сей трудъ въ знакъ глубочайшаго почитанія, благодарности и преданности отъ переводчика.—Малая 8°, стр. 222 + 2<sup>4</sup>) ненум. "оглавленіе содержанія".

2) Практическая медицина или внига о познаніи и лѣченіи болѣзней человѣческихъ. Соч. Д. Христіана Готлиба

- <sup>2</sup>) По польскому образцу.
- <sup>3</sup>) А не 1792, какъ у Колюпанова, Біографія Кошелева, І. 2, стр. 298.
- •) А не 222+4, какъ у Венгерова.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) А не Малигера, какъ невърно у Венгерова, У, 221.

Селле. Перевелъ съ нѣмецкаго, взъ седмаго изданія С.П. Медико-хирургической Академіи кандидать медицины и хирургіи Данило Велланскій. СПБ, 1802, 8°, 16<sup>1</sup>) + 792 + 12 стр. нен. "оглавленіе". Второе изданіе вышло въ 1806 г., іп 8°.

3) Описаніе главныхъ цёлительныхъ водъ въ Германін, основанное на собственныхъ опытахъ. Соч. Гуфеланда. Пер. съ нём. СПБ, 1816 г., 8°.

4) Общая павологія Филиппа<sup>2</sup>) Карла Гартмана, довтора и профессора медицины въ Вѣнскомъ Университетѣ. Переведена съ нѣмецкаго академикомъ, статскимъ совѣтникомъ и Кавалеромъ Даниломъ Велланскимъ. СПБ, 1825 года, 8°. Титулъ, 3 нен. стр. "Предисловіе", 1 пустая стр., "оглавленіе содержаній" 6 нен., текста 650 стр., "погрѣшности"— 2 нен.

5) *І. Голуховскій*. Философія, относящаяся въ <sup>3</sup>) жизни цёлыхъ народовъ и каждаго человъка. Переводъ съ нъм. СПБ, 1834, 8°.

6) Физіологія или наука о естествё человёческомъ. Сочиненіе доктора и профессора Георгія <sup>4</sup>) Прохаски, переведено съ нёмецкаго, изъ послёдняго изданія 1820 года, академикомъ, статскимъ совётникомъ и кавалеромъ Даниломъ Велланскимъ. СПБ., 1822, 8<sup>0</sup>, Титулъ, "Оглавленіе содержаній"—2 нен.

4) У Венгерова—только 634 стр. я L'р. Прохаски; у Колюнанова (стр. 298) прохаски!

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) У Венгерова ошибочно: 16+982+22 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) У Венгерова невѣрно: Ө. Гартиана. У Колюпанова: патологія.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) У Розанова: относительно (стр. 137), Кодубовскій въ переводѣ «Ист. нов. фил.», Ибервега-Гейпце (стр. 524 прим.) цитируетъ сочиненіе опять иначе: «Философія въ ея отношенія къ цилли народовъ и отдѣльныхъ людей»,—очевидно, невѣрно, потому что нѣмецкое заглавіе труда Голуховскаго: Die Philosophie in ibrem Verbältniss zum Leben ganzer Völker und einzelner Menschen; «цѣли» нѣтъ!

· стр., "Предисловіе"— 4 нен., текста—634 стр., "Опечатки"— 2 ненум.

В. К. положительно опибается, увѣряя <sup>1</sup>), что Прозоровъ приписываетъ этотъ переводъ Я. В. Петрову. Наоборотъ, вотъ что говоритъ Прозоровъ:

I) По распоряженію конференцій назначалась въ руководство физіологія Прохаски, переведенная Велланскимъ 1822 года<sup>2</sup>).

II) Перевелъ Велланский сочинение Прохаски, Физиология или наува.... и т. д. въ 1822 г.<sup>3</sup>)

III) Частную физіологію преподавалъ Велланскій пофизіологіи проф. Прохаски, имъ переведенной <sup>4</sup>).

Тавимъ образомъ Прозоровъ *трижды* приписываетъ этотъ переводъ Велланскому.

Наконецъ, въ титулѣ перевода 1822 года прямо сказано: "Пер. съ послѣдняго нѣмецкаго изданія 1820 г. Д. Велланскимъ". Нельзя предполагать тутъ подлога!

Что же касается книги: Наставленія естествословія человѣческаго для руководства при преподаваніи. Сочин. Г. Прохаски. Переводъ съ лат. 2 ч. СПБ. 1809. 8°. 290 + 241 стр., то ее нужно, повидимому, исключить изъ списковъ работъ Велланскаго, ибо Прозоровъ <sup>5</sup>) указываетъ: "Ясонъ Петровъ перевелъ съ латинскато языка на русскій физіологію Прохаски въ 2-хъ частяхъ, за что получилъ 470 руб. награжденія". Что здѣсь рѣчь идетъ объ нашей книгѣ, ясно потому, что это упоминаніе относится къ періоду "состоянія Академіи до присоединенія ся къ Министерству народнаго просвѣщенія, 22 мая 1810 года" <sup>6</sup>), книга же вышла въ 1809.

- <sup>5</sup>) CTp. 177.
- <sup>•</sup>) Стр. 117-181.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) У Венгерова, стр. 221.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Академические акты, стр. 197.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ же, стр. 238.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Тамъ же, стр. 269.

году, а переведенная Велланскимъ въ 1822 году. Кромѣ. того, говорится о *двухъ* частяхъ и о переводѣ съ латинскаго, тогда какъ вышедшій въ 1822 году переводъ—съ нѣмецкаго.

Прохаска <sup>1</sup>) издалъ свое руководство сначала по латыни подъ заглавіемъ Institutiones physiologiae humanae in usum praelectionum conscriptae въ 2 томахъ, Въ́на, 1805 и 1806. Нѣмецвій текстъ того же сочиненія вышелъ подъ заглавіемъ Lehrsätze aus der Physiologie des Menschen, 2 Bd. 1797, II-е в I<sup>II</sup> изданія—1802 и 1810. Полная переработка руководства Физіологіи вышла єъ 1820 г. на нѣмецкомъ языкъ подъ заглавіемъ Physiologie oder Lehre von der Natur des Menschen, съ которой и былъ сдѣланъ переводъ Велланскимъ. То, что Прозоровъ, говоря о переводъ Петрова, упоминаетъ о "*физіологіи*", не должно смущать, ибо и латинская редакція, и нѣмецкая, обѣ въ подлинникахъ именуются "физіологіями", только Петровъ не удержалъ этого термина, а перевелъ его словомъ "естествословіе".

Въ предисловіи къ изд. 1822 г. Велланскій ни слова не упоминаеть о переводѣ латинскаго изданія.

7) О свётё и теплотё, какъ извёстныхъ состояніяхъ всемірнаго элемента. Соч. Окена. Перев. съ нём. СПБ. 1816, 8°<sup>2</sup>).

8) Кленке "Анатомическое строеніе и физіологическое дѣйствіе кожи, изслѣдованной посредствомъ микроскопа, и лѣченіе хроническихъ болѣзней одною водою по способу

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Кстати, п Геннади (стр. 138, 139), и Розановъ (стр. 136, 137), и В. К. (стр. 221) ошибаются, ставя предъ именемъ Прохаски: Гр.—Прохаска былъ Георий, а не Григорій.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) У Венгерова показанъ 1811 г.

Присница". Переводъ съ нѣмецкаго профессора Велланскаго. "Военно-медицинскій журналъ" за 1843 годъ, часть 41, <sup>1</sup>) 2,3.

Словарь Венгерова цитируетъ этотъ переводъ сокращенно: Анатомія и физіологія кожи и леченіе ся по Присницу.

9) Какъ сказано выше (стр. 64, 65) Велланскій перевелъ первую часть полевой фармакопен<sup>3</sup>).

Въ эту же рубрику трудовъ Велланскаго можно еще отнести:

10) Животный магнетизмъ, представленный въ историческомъ, практическомъ и оеоретическомъ содержаніи. Первыя двё части переведены изъ нѣмецкаго сочиненія профессора *Кауле*, а третію сочинилъ Данило Велланскій. СПБ., 1818, 8°. VIII + 404 + 6 ненумерованныхъ—оглавленіе содержаній и опечатки. Часть третья "Өеорія животнаго магнетизма", ьъ 4 отдѣленіяхъ—оригинальный трудъ Велланскаго занимаетъ 291—404 стр. <sup>8</sup>).

Рецензія на "Животный магнетизмъ": "Благонамъренный", ежемъсячный журналъ, издаваемый А. Измайловыма, съ эпиграфомъ: On fait ce qu'on peut Et non ce qu'on veut, Часть IV, за 1818 г., октябрь, Х, стр. 116—118, Извъстія о новыхъ русскихъ книгахъ. Рецензія подписана: Дръ Яквъ Гврвъ <sup>4</sup>).

11) Обозрѣніе главныхъ содержаній философичесваго <sup>5</sup>) естествознанія, начертанное изъ сочиненій Окена Д. Велланскимъ. СПБ., 1815, § 93, стр. 41.

<sup>4</sup>) У Венгерова раскрыто: «Я. Говоровъ».

<sup>1</sup>) У Розанова: философскаго.

.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Прозоровь (стр. 435), повидимому, ошибочно цитируеть часть 51.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Прозоровъ, стр. 176.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) У Розанова (стр. 137) невѣрно: теоретическомъ, у Венгерова (стр. 221): ееоритическомъ, и притомъ число страницъ указано всего лишь 291, т. е. только первыя двѣ переводныя часты.

Что касается перевода фармакопен, то мы не знаемъ, былъ ли напечатанъ, и гдъ именно, переводъ Велланскаго. У Вилліе имени Велланскаго не упоминается. Первое изданіе вышло въ 1808 г. подъ заглавіемъ Pharmacopoeia castrensis Ruthenica auctore Jacobo Wylie, Petropoli и посвящено: Excellentissimo ac illustrissimo Domino Alexio Andreadi comiti de Araktschejew senatori etc... viro de patria ejusdem in primis militari re, meretissimo levidenses hasce pagellas d. d. d. auctor. Praefatio занимаетъ XIV стр., потомъ слёдуютъ 12 ненум. стр. (мѣры вѣса, второй титулъ, опечатки съ русской просьбою объ исправлении), текста 434+38 стр.-русское "Мнѣніе Медицинскаго Совѣта", подписанное: Деканъ докторъ Валеріанъ, членъ и ученый (sic) С. Уденъ. Третье изд. вышло въ 1818 г. auctore J. W. equite Baronetto editio tertia auctior jussu augusti imperatoris. Посвящено уже не Аракчееву, а Serenissimo et potentissimo Principi ac Domino Alexandro I.... ea, qua par est, devotione animique submissione subditissimus auctor. Четвертое издание 1840 г. посвящено уже Serenissimo et excellentissimo Principi ac Domino Nicolao I.... Recti justique cultori, scientiarum et artium fautori, caesari bellipotentissimo. Фармакопея Вилліе была замѣнена новою въ 1866 году.

Баронеть Яковь Васильевичь Вилліе происходиль изъ Шотландіи, родился въ 1765 г., изучаль медицину въ Эдинбургь и Абердинѣ, прибыль въ Россію съ графомъ Строгановымъ около 1794 года<sup>1</sup>), служилъ сначала врачемъ при одномъ гусарскомъ полкѣ, былъ рекомендованъ Императору Павлу I и сталъ извѣстенъ Наслѣднику престола Александру Павловичу, въ царствованіе коего и сдѣлалъ блестящую карьеру, какую въ Россіи дѣлали многіе англійскіе медики, начиная съ Роджерсона, лейбъ-медика Екатерины II (Крейтонъ, Лейтонъ, Род-

<sup>1</sup>) Розановъ, стр. 108, прим.;-по другимъ въ 1790 г.

<sup>•</sup> 

жерсъ и т. д.). Въ 1799 г. Вилліе былъ уже лейбъ-хирургомъ, въ 1809 г. сталъ президентомъ Медико-хирургической Академіи въ Петербургъ и пробылъ въ этомъ званіи до 1838 года. При Александръ I. Вилліе завъдывалъ всею медицинской частью въ Россійскомъ Государствъ. Онъ же почти безотлучно находился при Императоръ и сопровождалъ его во всъхъ путешествіяхъ, былъ на вонгрессахъ и въ походахъ. Умеръ Вилліе главнымъ инспекторомъ медицинской части арміи. Свое громадное, милліонное состояніе онъ завъщалъ на учебновоспитательныя цъли (по медицинской части). На его деньги построена при Военно-Медицинской Академіи большая клиника его имени, и тамъ же ему поставленъ памятникъ (передъ зданіемъ Академіи).

Вилліе сначала высово цёнилъ молодого Велланскаго по возвращении его изъ-за границы. Онъ такъ любилъ видъть его подлѣ себя, что даже, когда самъ бывалъ въ гостямъ по приглашенію, то и тутъ при немъ находился его любимецъ. Но черезъ нѣсколько лѣтъ подобныя отношенія прекратились,--потому что Велланскій не согласился принимать участіе въ интригахъ Вилліе противъ его предшественника по президентству въ Академія, <sup>1</sup>) Петра Франка, я не скрывалъ своего высокаго мижнія о послёднемъ. Съ тёхъ поръ отношенія между Вилліе и Велланскимъ приняли оффиціальный характеръ, и Велланскій являлся къ нему только вмѣстѣ съ другими профессорами, какъ подчиненный, въ мундирѣ-по праздникамъ для поздравленія. Вилліе, охладъвши въ Велланскому, не щадилъ и его увлеченія натурфилософіею, отврыто смѣялся надъ всею школой и надъ Велланскимъ, какъ ся послъдова-Но онъ все-таки не разъ говорилъ, что Медикотелемъ. хирургическая Академія двинулась бы и еще впередъ, если бы въ ней былъ не одинз Веллансвій <sup>2</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Розановъ, стр. 110, прим.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Розановъ, стр. 108, 109.

Самъ Велланскій говорилъ о Вилліе, если не съ похвалой, какъ о человѣкѣ мало ученомъ, то умѣренно и снисходительно, считая Вилліе "царедворцемъ, который долженъ жить сообразно съ обстоятельствами, какъ всѣ служащіе при дворахъ". Однажды только Велланскій замѣтилъ Розанову, что Вилліе поступаетъ противъ Божественнаго предписанія "Не угашайте духа!" "Однаво, что тамъ себѣ ни говори", прибавилъ Велланскій, "духа моего не угасить ему!" <sup>1</sup>).

#### Письма.

~~~~~

1) Письмо г. профессора Велланскаго въ г. профессору Павлову. СПБургъ, мая 29-го 1834 г. "Молва". Ученая корреспонденція, стр. 345—349, за 1834 годъ, № 23, при "Телескопъ", т. XXI (отъ 8 іюня 1834 года)<sup>2</sup>).

2) По смерти Велланскаго было опубликовано одно письмо его къ князю Владим. Өедоровичу Одоевскому въ Русскомъ Архивѣ за 1864 годъ, столбцы 804—806 въ статьѣ "Изъ бумагъ князя В. Ө. Одоевскаго". І. Д. М. Велланскаго. Письмо датировано 17 іюля 1824 года. Почти цѣликомъ (кромѣ об-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Розановъ, стр. 129.

<sup>•)</sup> У Венгерова просто: «Телескопъ», 1834, ч. 21., стр. 488 и беать указанія «Молвы». Совершенно неправильное указаніе страницы объясняется тъмъ, что 482—послѣдняя страница соотвѣтствующаго № «Телескопа» (имѣющаго особенную пагинацію), а начальная страница «Молвы» не имѣетъ Ж. (на оборотѣ 346). Съ 483 стр. начинается слѣдующій Ж. «Телескопъ», статья «О словенахъ и Руси» М. Скуридина (отъ 15 іюня 1834 г.).

ращенія и съ совращеніемъ званія въ подписи) оно воспроизведено въ стать Розанова<sup>1</sup>).

У Венгерова оно цитировано неправильно<sup>2</sup>): 25) Письма къ кн. В. Ө. О----му (какъ будто дёло идетъ о цёлой коллекціи писемъ).

3) Еще одно цѣлое письмо Велланскаго въ Николаю Розанову (не считая записки отъ 14 янв. 1832 г. въ нему жестр. 130) отъ 15 декабря 1833 года приведено въ его статъ в<sup>3</sup>).

Одинъ трудъ Велланскаго "Живогный магнетизмъ или теллуризмъ" остался неопубликованнымъ, потому что былъ запрещенъ цензурою. Исторія его разсказана у Розанова <sup>4</sup>). Н. Егоровъ <sup>5</sup>) и В. К. <sup>6</sup>) увъряютъ, что рукопись этого труда хранится въ библіотекъ Военно-Медицинской Академіи. Она тамъ не хранится <sup>7</sup>) Правленіе библіотеки Военно-Медицинской Академіи оффиціально увъдомило меня, что тамъ не имъетса никакихъ рукописей Велланскаго.

Куда дъвались прочіе труды Велланскаго (напр., онъ, будучи уже слъ́пцомъ, по свидътельству Розанова <sup>8</sup>), диктовалъ женъ переводъ "Логики" Шеллинга), неизвъ́стно. Дочь Велланскаго, бывшая замужемъ за докторомъ Андреемъ Филипповичемъ Соколовымъ, передала "многія изъ записокъ" лъ́карю Никитину, библіотекарю Московской Медико-Хирургической Академія <sup>9</sup>).

<sup>1</sup>) Стр. 105—106.
 <sup>2</sup>) Стр. 221.
 <sup>3</sup>) Стр. 123.
 <sup>4</sup>) Стр. 114—117.
 <sup>5</sup>) Стр. 852.
 <sup>6</sup>) Стр. 220.
 <sup>7</sup>) См. мой Краткій

<sup>7</sup>) См. мой Краткій отчеть о занятіяхь во время ученой командировки літомь 1897 года, стр. 3.

<sup>в</sup>) Стр. 112.

<sup>9</sup>) Стр. 117.

Описаніе наружности Велланскаго находится у Розанова <sup>1</sup>). Портретъ его, подарённый имъ самимъ Розанову, былъ переданъ послёднимъ вмёстё съ подлинными письмами Велланскаго въ нему въ хирургическій музей при бывшей Московской медико-хирургической Академіи<sup>2</sup>). Портретъ его былъ изданъ въ Москвё (цензурное дозволеніе 26 іюля 1867 г.) литографіею Бахмана съ факсимиле: Академикъ, Статскій Совётникъ Даніилъ Михайловичъ Велланскій. Родился 11 декабря 1774 года въ Борзнѣ. Списанъ (М. Теребеневымъ) въ Санктъ-Петербургѣ 27-го марта 1830 года. Этотъ портретъ былъ воспроизведенъ въ "Иллюсгрированной Газетѣ" <sup>3</sup>).

Въ заключение приведемъ и разберемъ нѣкоторыя иностранныя (нѣмецкія) извѣстія о Велланскомъ.

1) Каллисенз <sup>4</sup>) сообщаетъ слѣдующее:

1240. Wellánsky (Дан.) въ СПБ, мед. и хир. Dr. въ Petrop. 1806, дъйствит. статскій сов., засл. проф. Медико-Хир. Академіи; библіотекарь при ней и Академикъ съ 1819 г., кавалеръ разныхъ орденовъ, изъ дворянской семьи <sup>5</sup>), нъкоторое время посъщалъ левціи Кіевской дух. Акад., съ 1796 г. питомецъ Медико-хирург. Акад. въ СПБ., съ 1800 репетиторъ патологіи и терапіи, съ 1801 по экзамену кандид. медиц. и хир. и лек. пом. при сухопутн. военномъ госпит., въ 1802 г. врачъ, совершилъ загр. пут., въ 1805 г. адъюнктъ физіологіи.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) CTp. 126.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Стр. 123, примъчание 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) 1871 годъ, Ж 44, отъ 11 ноября. стр. 689.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Medicinisches Schriftsteller-Lexicon der jetzt lebenden Verfasser von Dr Adolph Carl Peter *Callisen*, томъ 33-й, Altona, 1845, Nachtrag (Th-Z) стр. 259 и 260.

<sup>&</sup>lt;sup>•</sup>) Велланскій быль родомъ простой казакъ.

патологіи и гигіены, въ 1806 г. колл. ассес., ордин. проф. и ординаторъ при сухопутн. госпит., въ 1807 г. былъ посланъ въ Псковъ на эпидемію, въ 1808 г. адъюнктъ ботаники и фармаціи. Вибстѣ съ тѣмъ до 1819 г. былъ помощникомъ инспектора при акад.; въ 1809 г. адъюнктъ анат. и физіол., и вскорѣ послѣ того орд. проф. этихъ предметовъ. Награждаемъ былъ за службу брилліантовымъ перстнемъ, большими денежными подарками. и пряжкою за 35 лѣтъ безпорочной службы (Verdienstschnalle). Въ 1837 г. пораженъ былъ рожистымъ воспаленіемъ головы (Kopfrose), оставившимъ катаракты на обоихъ глазахъ; по выздоровленіи уволенъ съ пенсіею въ 8000 р.

Свѣдѣнія эти, не всегда точныя, заимствованы, повидимому, Каллисеномъ отъ кого-либо изъ русскихъ своихъ корреспондентовъ. Изъ сочинен. перечисляются (заглавія переведены): 1) Пролюзія (Prognose der Med., als einer Realwissenschaft), 2) Aucceptanis (Reform der med. und physic. Theorie) 1806-вм. 1807. 3) Біологическое изслѣдованіе въ творящемъ и творимомъ ез качествѣ (Untersuchung der schaffenden und erschaffenden Natur), 1811 BM. 1812. 4) Uebersicht der wichtigsten Gegenstände philos. Naturforschung, 1814 n 5) Uebersicht des allg. Inhalts der philos. Naturkunde. Nach Oken bearbeitet, 1815. Это, повидимому, два разные перевода заглавія: Обозрѣніе главныхъ содержаній филос. естествознанія, начерт. изъ соч. Окена; изъ этого соч. Каллисенъ сдёлаль два. 6) Животн. магнетизмъ; 1818, 7) Конспектъ главныхъ содер. физioлогiu, 1830, 8) Grundriss der allg. und spec. Physiologie, od. Physik der organ. Welt, 1836. Рецен. Th. v. Stürmer zur Vermittelung der Extreme der Heilk., В. 3, 1843, S. 203-219 (Ausz.). "Физика", главное произвеадніе Велланскаго, пропущена. Переводы: 1) Meier (вмѣсто Metzger), 2) Hufeland, 3) Prochaska, учебн. физ. 1822.

4. Ph. Hartmann, общая пат., verbessert und ergänzt. 5) Selle,
6) Oken, 7) Goluchowsky.....

2) На "Животный магнитизмъ" Велланскаго - Клуге появилась рецензія *Вейссе*<sup>1</sup>), въ которой была изложена теоретическая часть (принадлежащая Велланскому), а на стр. 130—131 приведены о немъ свѣдѣнія, добытыя авторомъ рецензіи отъ одного изъ учениковъ Велланскаго, дра *Спасскаго* (Spasski). На стр. 131 Вейссе замѣчаетъ: Достаточно удивительно (auffallend), что въ Россіи могутъ слѣдить (nachdenken der d. Ph.) за нѣмецкою философіею новѣйшаго времени, тогда какъ англичане и французы, даже сами нѣмцы ея не понимаютъ" Но вѣдь не даромъ "самъ Шеллингъ обратилъ вниманіе на воспріимчивый умъ русскаго ученаго и поощралъ его къ философскимъ занятіямъ"<sup>2</sup>).

Какъ цѣнили Велланскаго Петербургскіе нѣмцы, ближе, чѣмъ заграничные, стоявшіе въ Россіи и лучше понимавшіе положеніе дѣла, свидѣтельствуютъ слова одного изъ самыхъ видныхъ врачей того времени М. Гейне, издателя "Русской медицинской газеты" на нѣм. языкѣ.

3) Максимиліанъ Гейне (Heine) пишетъ въ некрологѣ Велланскаго<sup>3</sup>):

15 марта сего года наука потеряла въ Петербургъ человъка, который долго дъйствовалъ и былъ полезнымъ въ

<sup>1</sup>) I. G. Weisse. Archiv für den thierischen Magnetismus, Halle, 1819, V Band, Drittes Stück., crp. 129-135.

<sup>2</sup>) Журналъ Министерства Народнаго Просвѣщенія за 1847 г., часть 54-я, отдѣлъ VII, Новости и сиѣсь, стр. 13, некрологъ Д. М. Велланскаго.

<sup>9</sup>) Medicinische Zeitung Russlands, redigirt und herausgegeben von den Drr. *M. Heine, R. Krebel* und *H. Thielmann* in St. Petersburg, Vierter Jahrgang. 1847, April, Jé 15, p. 120. качествѣ учителя и писателя.... Самое ретивое прилежаніе и наиглубочайшее изученіе посвятилъ онъ заграницею лекціямъ Шеллинга, сочиненія вотораго до самой смерти были у него въ наибольшемъ почетѣ. Самъ Шеллингъ далъ ему лестное свидътельство, что Велланскаго онъ считаетъ однимъ изъ своихъ наиболъе знающихъ и совершеннъйшихъ учениковъ. Такимъ образомъ Велланскій сталъ для Россіи Шеллингомъ. Но онъ не былъ столь удачливъ, какъ пережившій его великій учитель: Велланскаго не оцѣнили у насъ по достоинству. Быть можетъ, слѣдующее поколѣніе будегъ справедливѣе; оно укажетъ Велланскому почетное мѣсто среди европейскихъ ученыхъ, —мѣсто, въ какомъ и великимъ ученымъ неблаговоленіе (Missgunst) и неразуміе (Unverstand) осмѣливаются на нѣкоторое время отказывать....

Какъ человѣкъ. Велланскій пользовался у своихъ современниковъ большимъ уваженіемъ за свою строгую честность (Redlichkeit) и благородныя добродѣтели....

Сочиненія его, богатыя эрудиціею и зам'ятельныя по своему духу, гораздо краснор'ячив'е говорять о заслугахь Велланскаго, чыль всё похвалы самаго справедливаго біографа. Его труды снова показывають, что какъ бы ни мало было у насъ число истыхъ жрецовъ науки, —въ Россіи не было недостатка въ великихъ талантахъ, которые жили на славу своему отечеству и для красы науки.

Перечисляя сочиненія Велланскаго, Гейне замёчаетъ, что онъ создалъ въ Россіи натурфилософскій языкъ. Такъ какъ онъ много диктовалъ за годы своей слёпоты, то, вёроятно, остались многочисленныя рукописи. "Біологическія изслёдованія" стали де очень рёдки на книжномъ рынкё. Особенно интересно сочиненіе о животномъ магнетизмё, которому Велланскій первый посвятилъ въ Россіи научное вниманіе.

# О сочиненіяхъ А. А. Козлова

V.

(въ дополнение къ стать въ I выпускъ).

Полной библіографіи сочиненій А. А. Козлова нигдѣ не имѣется. Неполнымъ будетъ и настоящее (наиболѣе полное изъ имѣющихся) сопоставленіе; да исчисленіе *всего* напечатаннаго этимъ философомъ, вообще, невозможно, ибо онъ самъ позабылъ многое изъ того, что было имъ писано (особенно, въ первый періодъ его литературной дѣятельности), а нѣкоторыя статьи были или не подписаны, или подписаны одними иниціалами, воторые могли принадлежать и другимъ лицамъ.

Литературная дѣятельность А. А. Козлова въ общемъ распадается на два большіе періода: І-й составляютъ раннія статьи въ различныхъ журналахъ и газетахъ по вопросамъ общественнымъ и политиво-экономическимъ (когда авторъ ихъ еще не занимался спеціально философіею); П й періодъ представляютъ статьи и сочиненія философсвія, воторыя либо выходили отдѣльными изданіями, либо помѣщались въ "Кіевскихъ Университетскихъ Извѣстіяхъ", потомъ въ "Вопросахъ философіи и психологіи", или наконецъ въ собственныхъ журналахъ: "Философскій трехмѣсячникъ" и "Свое слово". Въ автобіографическомъ очеркъ <sup>1</sup>), относительно перваго періода сказано огульно, что въ 1858—62 гг. помъщались статьи по различнымъ, особенно финансовымъ и политико-эковоиическимъ вопросамъ въ повременвыхъ изданіяхъ "Московскихъ Въдомостяхъ" "Днъ", "Въстникъ Промышленности" и "Московскомъ Въстникъ" (о "кредитъ и банкахъ", о "городскомъ хозяйствъ Москвы", о "финансовомъ положени Россія").

Не довольствуясь этими глухими упоминаніями, я хотёль разыскать, по возможности, самыя статьи. Для этого я прибѣгъ бъ помощи самого автора. Я просилъ его, если онъ не помнить точно годовь, изданій и М.М., указывать мит ихъ приблизительно, описывать какія-либо побочныя обстоятельства в примъры въ нихъ, которые могли бы содъйствовать отысканию его статей, а также пересказывать мнѣ содержаніе, или отдільныя міста изъ статей, поскольку и изъ тіхъ, что онъ хоть сколько-нибудь помнить. Затъмъ я бралъ указанныя издавія и перелистываль ихъ страница за страницею. Не всѣ свои раннія статьи помнилъ авторъ; многое, разумѣется, ускользало и отъ моего вниманія при перелистыванія, но я оста-Навливался на подходящемъ и пересказывалъ найденное автору. который, будучи прикованъ къ одру болѣзни, не могъ лично разыскивать свои статьи въ библіотекахъ и не могъ получать старыя, ръдкія газеты и журналы на домъ. Если авторъ подтверждалъ подлинность статьи, и если находились еще вакіялибо объективныя данныя, то я заносилъ статью въ списокъ. Но и изъ числа указанныхъ мнѣ не удалось разыскать нѣкоторыя. Такъ въ "Отечественныхъ Запискахъ" около 1861 года должна имъться статья о "соціализмъ"; около того же вре-

<sup>1</sup>) Біографическій Словарь профессоровъ и преподавателей Унив. Св. Владиміра (1831—1884); составленъ и изданъ подъ редакціею орд. проф. В. С. Икокникова, Кіевъ, 1884, стр. 269, 270.

\_

мени въ "Московскихъ Вѣдомостяхъ" полемика съ И. Арсеньевымъ и съ газетою "Наше Время"; затѣмъ въ одной изъ московскихъ газетъ, статья о "ломбардахъ" (monts-de-piété). Быть можетъ, кто-либо изъ записныхъ библіографовъ заинтересуется и отыщетъ эти статьи, не разысканныя мною.

Въстникъ Промышленности. Редакторы О. Чижовъ и И. Бабстъ. Москва. Въ типографія Бахметева на Малой Дмитровкѣ. Томъ III, за 1859 г., Мартъ, № 3, стр. 370 (на слѣд. страницѣ опечатка 171 вм. 371) — 393., Отечественное производство сырыхъ матеріаловъ и реальный (имущественный) кредитъ. І. Общія отношенія производства сырыхъ матеріаловъ въ нынѣшней Европѣ. ("Продолженіе въ слѣд. книжкѣ"). Примѣчаніе гласитъ:, переводъ брошюры извѣстнаго политико-эконома *Рау* Die ländliche Urproduction und der Realcredit".

Если принимать это за первый печатный опыть А. А. Козлова, то сорокалётній юбилей его дёятельности быль въ мартъ сего года.

Въстникъ Промышленности, т. VIII за 1860 г., № 4, Апрѣль, отдѣлъ V, критака и библіографія. Стр. 1—16, рецензія А. Козлова на В. Безобразова: Поземельный кредитъ и его современная организація въ Европѣ съ приложеніемъ уставовъ ипотечныхъ кредитныхъ учережденій въ Германіи, Царствѣ Польскомъ и Остзейскомъ краѣ.

Вюстникъ Промышленности, томъ IX, за 1860 г., Сентябрь, № 9, отдѣлъ III, науки, А. Козловъ. Кредитъ и банви, стр. 183—206. Касательно начала въ сносвѣ указанъ № 3 за 1859 г.

Система народнаго хозяйства. Руководство для учащихся и для дёловыхъ людей. Вильтельма Рошера. Томъ І. Начала народнаго хозяйства. Переводъ И. Бабста. Томъ первый, отдёленіе первое. Москва, типографія В. Грачева и К°, 1860, стр. XVI +346. Цёна 1 р. 50 к. Въ предисловіи переводчика (подписанномъ: И. Бабстъ): Считаю своимъ долгомъ принести мою глубочайшую признательность кандидатамъ нашего университета. А. А. Козлову и В. И. Покровскому, принимавшимъ самое дѣятельное участіе въ переводѣ... (стр. XII) Москва, 17 октябра. Отдёленіе второе вышло въ Москвѣ, въ той же типографіи, въ-1862 г. и заключаетъ въ себѣ 8 нен. стр. + 340. Цѣна 1 р. 50 к.

По воспоминанію самого А. А. Козлова, первое отдёленіе было *циъликом*з переведено имъ вмёстё съ извёстнымъ нынё петербургскимъ статистикомъ В. И. Покровскимъ.

Принималъ участіе А. А. Козловъ и въ переводъ Всеобщей исторіи Шлоссера, но какихъ именно томовъ, не помнитъ.

Также принималъ участіе въ редактированіи "Московскаго Въстника" за 1859 годъ. Но статьи, подписанныя А. К. (напр. въ № 12, отъ 24 и 25 апръля 1859 г.— "О денежныхъ рынкахъ", могутъ принадлежать, по мнънію Козлова, не ему, а. А. Корсаку.

Неврологъ Хомякова, "Московский Вестникъ" за 1860 г. № 41, стр. 659-660.

Московскія Вѣдомости за 1861 годъ, № 132, 17 іюня, суббота. Литературный отдѣлъ. А. Козловз.

I. Замѣтки о текущей экономической жизни въ Россіи. Стр. (трехстолбцовая) 1064—<sup>1</sup>/<sub>2</sub> столбца и 1065—2<sup>1</sup>/<sub>2</sub> столбца. № 165, суббота, 29 іюля 1861 г.

II. Замѣтки еtc. Стр. 1328 (<sup>1</sup>/<sub>2</sub> + 2 столбца) и 1329 — (2 столбца). Любопытна възаключении статьи горячая филиппика противъ собакъ. "Другое дѣло — собаки: это окончательно предметъ роскоши. Собаки въ Москвѣ составляютъ сущій бичь Божій. Подъ вечеръ на улицахъ собаки бѣгаютъ цѣлыми стаями и представляютъ для прохожихъ гораздо болѣе опасчности, чёмъ мошенники, отъ которыхъ якобы онѣ предохраняютъ васъ. Тѣ же стан не даютъ вамъ возможности войти во всякое время дня въ ворота любого дома. На квартирахъ та же бѣда: комнатныя собаки и сченки угрожаютъ искусать васъ или, по крайней мѣрѣ, изорвать ваше платье. Мы охотно подаемъ голосъ за большой налогъ на собакъ комнатныхъ и уличныхъ".

"Московскія Вѣдомости", газета политическая и литературная, годъ 107-й. 10 іюля 1862 г., вторникъ, № 150. Литературный отдѣлъ. Библіографическія замѣтки. Стр. 1201 (2<sup>1</sup>/<sub>2</sub> столбца) и 1202 (1<sup>1</sup>/<sub>2</sub> столбца). І. Исторія цивилизаціи въ Англіи, соч. Бокля, томъ І-й, выпускъ первый, переводъ Буйницкаго и Ненарокомова. СПБ. 1862. Рецензія подписана: А. Козловъ.

11 сентября 1862 года, № 198, вторникъ. Литературн. отдѣлъ. Божль. Исторія еtc., т. І, выпускъ второй. переводъ etc, СПБ, 1862. Стр. 1584 (<sup>3</sup>/<sub>4</sub> столбца), 1585 и 1586.

"День",—20-го января 1862 г., № 15, Смѣсь. "Письмо". **0** подпискѣ, состоявшейся на университетскомъ объль. Подписано: бывшій студентъ Московскаго Университета Алексви Козлова; стр. Ц, 1/2 + 1 столбець (изъ трехъ). На обвля воспитаннивовъ Московскаго Университета была собрана подписва на предметъ отсылки студентами по своему выбору Одного изъ своихъ товарищей заграницу для занятій наувою. Основная мысль письма; "Выборъ профессоровъ иногда могъ и не совпадать съ оцёнкою, воторую дёлали студенты своимъ товарищамъ. Иначе и быть не можетъ: никогда высшіе и старшіе не могуть такъ вѣрно опредѣлить заслуги и способности человъка, какъ его равные. Если они со временемъ и увидять свою ошибку, то трудно будеть отступиться отъ своего избранника, который съ гръхомъ пополамъ дълается наставнивомъ и рувоводителемъ юношества". О томъ же объдъ см. "День" за 1 янв. 1862 г., № 12, стр. 20.

"День", 16-го февраля 1862 г., № 19. "Замѣчанія на статью № 14 Дня". О финансовомъ положеніи Россіи. А. К. стр. 7 (<sup>1</sup>/<sub>4</sub> столбца), 8 и 9 (2<sup>1</sup>/<sub>9</sub> стр). Примѣч. ред.: Мы очень благодарны г. К. за то, что онъ отозвался на наше приглашеніе доставить намъ замѣчанія и возраженія на нашу статью въ 14-мъ №. Его замѣчанія способствуютъ въ уясневію и къ правильной постановкѣ самаго вопроса объ экономическомъ положеніи Россіи, и со многими изъ нихъ мы не можемъ не согласиться.

"Еще о Московскомъ Университетъ" за 1862 годъ, отъ. 1 апръля, № 127 и отъ 8 апръля, № 128.

На занятія Козлова политическою экономіею им'вли вліяніе прежде всего полученныя имъ отъ проф. Грановскаго сочиненія французской писательницы Gatti de Gamonde (Zoé de G.)<sup>1</sup>), родившейся въ Брюсселъ 2 февр. 1812 г. и умершей около 1854; служила она inspectrice des salles d'asile (надзирательницею при пріютѣ для бѣдныхъ дѣтей). Она издала сочиненія (списокъ сочиненій составленъ нами).

1) Abrégé de l'histoire sainte, in 18°. Vanderborght, 1846, Bruxelles.

2) Fièvres de l'âme, in 8°, avec 21 lith. 1844. Delahaye, 10 fr.

3) Grammaire élémentaire de la langue française, destinée à l'enseignement des classes laborieuses. Ouvrage posthume, in 16°. 1854. Tournai, Castermann, 60 cent.

4) Lectures historiques belges, in  $12^{\circ}$ , ib., 1860, 1 fr. 80 c.

<sup>1</sup>) Lorenz, т. П., стр. 403.

5) Manuel des salles d'asile, suivi du Questionnaire pour les écoles primaires, d'après la méthode de Pestalozzi, contenant les notions les plus élémentaires des sciences naturelles. Nouvelle édition, revue par le dr. *Th. Olivier*, in 12°. 1864. 2 fr.

6) Le monde invisible, in 18°, 1864, Bruxelles, Perichon.

7) Notices pratiques des sciences naturelles appliquées aux usages de la vie, in 12°, 1854, Tournai, Castermann, 1 fr. 50 'c.

8) Les oeuvres de miséricorde, ou Histoire de Louis et de Louise, in 12°, 1856, ib., 1 fr. 20 c.

9) Paupérisme et association, in 18°, 1847, Lecoffre, 1 fr. 50 c.

10) Réalisation d'une commune sociétaire d'après la theorie de Ch. Fourier, in 8°, 1840, Rue de la Harpe, 81, 5 fr.

11) De l'éducation sociale des femmes au XIX siècle, de leur éducation politique et privée, Bruxelles, 1833, in 8°.

12) Esquisses sur les femmes, Brux., 1836, 2 vol.

13) Des devoirs de la femme et des moyens les plus propres d'assurer son bonheur, Brux., 1838, in 8°.

14) Fourier et son système. Paris, 1838, in 8°.

15) Le roi des paysans. Paris, 1838, 2 vol. in 8°, въ сотрудничествъ съ Сzynsk'имъ.

Ея дочь Изабелла (род. въ 1849 г.) была директрисой въ École normale d'institutrices de la ville de Bruxelles. Она сочинила внигу:

Cours d'éducation pour les jeunes filles, Paris, 1879, 2 vol. in  $8^{\circ 1}$ ).

<sup>1</sup>) La grande encyclopédie, T. XVIII, CTP. 599.

Второй (философский) періодъ литературной дъятельности.

Чисто философскія занятія Козлова приводять къ издавію книги:

Э: Гартманг, Сущность міроваго процесса или философія безсознательнаго. По нёмецкому изданію полное изложеніе системы А. А. Козлова, 2 т.; М., 1873—75 г.

Рецензіи въ "Знаніи".

Разборъ "Историческихъ писемъ" Миртова (П. Л. Лаврова) за 1871 г., III, 169—197.

Вл. Соловьевъ, какъ философъ (по поводу его магистерской диссертаціи)—за 1875 г., I, стр. 1—18 и II, стр. 1—29.

Философскіе этюды. Ч. І, СПБ. 1876. Диссертація pro venia legendi.

Философскіе этюды. Ч. II. Методъ и направленіе философіи Платона (и Аристотеля—въ "Извёстіяхъ"), Кіевъ, 1880. Печаталось въ "Кіевскихъ Университетскихъ Извёстіяхъ" за 1878 г., XI, 580—592, за 1879, I, 20—32, III, 137-154, VI, 317-335, VIII, 379-396, IX, 415-441, X, 469-495, XII, 511-525, за 1880 г., 1, 20-44, III, 135-<sup>1</sup>) 170. Магистерская диссертація.

Два основныя положенія философіи Шопенгауера (Пробная лекція), "Кіев. Унив. Изв." за 1877 г., I, 83—93.

Философія, какъ наука, Кіевъ, 1877—или Кіев. Унив. Изв. за 1877 г., IV, 266—282, V, 333—364, VII, 509—536, VIII, 597—636. (Отвѣты П. Аландскому, Н. Гроту и П. Никитину на рецензіи І-го тома "Фил. Этюдовъ").

<sup>2</sup>) Въ оглавления опечатка: 113 вмъсто 135.

Философія дѣйствительности. Изложеніе и критика системы Евг. Дюринга, Кіевъ, 1878. Въ Кіевск. Унив. Изв. за 1877 г., II, 117—134, III, 187—204, IV, 229—242, VI, 419—435, VII, 437—447, IX, 694—701, XI, 787—823. и за 1878 г., II, 83—101, III, 179—198, V, 404—432.

Генезисъ теорія пространства и времени Канта, Кіевъ, 1884. Въ "Изв." за 1882 г., VIII, 111—143, IX, 197—209; за 1883 г., IV, 205—222, VI, 309—322, VIII, 383—404, IX, 480— 499, XI, 567—585; за 1884 г., I. 62—87, <sup>1</sup>) II, 101—128, III, 129—152, IV, 179—233 + VIII (послѣсловіе). Докторская диссертація.

Джордано Бруно. Двѣ публичныя левціи профессоровь Унив. Св. Владиміра: И. В. Лучицкаго 21 апрѣля и А. А. Козлова 28 апрѣля 1885 г. (вырученныя деньги пойдутъ на памятникъ Д. Бруно). Цѣна 50 коп. Кіевъ, 1885, стр. 35, изъ нихъ: лекція А. А. Козлова съ 21—35 стр.; она же въ Кіев. Унив. Изв., за 1885 г., VI, 103—118.

Рѣчь, произнесенная профессоромъ Университета Св. Владиміра А. А. Козловымъ по случаю кончины профессора того же университета П. А. Аландскаго. 6 стр. in 16°. Цевзурное разрѣшеніе 5 ноября 1883 г. Кіевъ, типографія И. Н. Кушнерева и К°.

Очерки изъ исторіи философіи. Понятія философіи и исторіи философіи. Философія восточная, Кіевъ, 1887 г. или Кіев. Унив. Изв. за 1885 г. VI, 1—24, VII, 25—48, VIII, 49—64, и за 1887 г. VII, 64—88.

Мэонизмъ г. Минскаго. "Кіевское слово", за 1890 г., № 900 и 901, 1 и 2 марта, четвергъ и пятница.

<sup>1</sup>) Въ оглавления оцечатка: 61-88.

О журналѣ "Вопросы философіи и психологіи", "Кіевское Слово", за 1889 г., № 828, 28 ноября, вторникъ.

Критическій этюдъ о "Психологіи чувствованій" Н. Я. Грота, Кіевъ, 1881, или Кіев. Унив. Изв., за 1881 г., VIII, 282—301, IX, 341—356, X, 389—404, XI, 447—454.

Гротъ отвѣчалъ въ брошюрѣ: "Еще по поводу вопроса о психологіи чувствованій". Кіевъ, 1881 или "Изв. истор.филол. инст. вн. Безбородко", за 1881 г., стр. 1—38.

"Къ вопросу о реформѣ логики" Ниволая Грота СПБ, 1885, или "Русское Богатство", за 1885 г., мартъ, 536—578 и апрѣль 171—177 (научный отдѣлъ). Въ мартѣ же и Грота "Отвѣтъ на вритику А. А. Козлова", стр. 578—598.

Замѣчанія на статью Н. Я. Грота. "Заря", за 1883 г., № 52 и 53, 8 и 9 марта. Отвѣтъ на рѣчь Грота передъ докторскимъ диспутомъ "Объ отношеніи философіи въ наукѣ и искусству" (въ "Зарѣ" же № 27, 28 или отдѣльно, Кіевъ, 1883).

Замѣчанія, высказанныя на докторскомъ диспутѣ Н. Я. Грота, "Заря", 1883, за 14 марта (?).

Эта статья вызвала:

Отвѣтъ А. А. Козлову. "Заря", за 1883 г., № 60, 17 марта, четвергъ:

Глухой отголосокъ этой полемики см. въ статьѣ *Н. Грота* "Изъ міра науки. Загадки знанія". Отвѣтъ г. Александру Свентоховскому. "Заря", за 1883 г., № 108, 10 мая, пятница, фельетонъ.

Литографированный курсъ Логики (имѣется въ Имперасвой Публичной Библіотекъ въ Петербургъ).

Латографированный курсь Истории Философии.

А. А. Козловъ редактировалъ переводъ:

Исторія Европейской философія Альфреда Вебера (со II франц. изд.) И. Линниченко и Вл. Подвысоцкаю, Кіевь, 1882 г. Титулъ + IX + 409 стр. Предисловіе редактора I—IV; подписано: 3 сентября 1881 г.

Вифстф съ Юліаномъ Кулаковскимъ редактировалъ посмертное изданіе труда П. И. Аландскаю, Исторія Греція; Кіевъ, 1885. Титулъ – предисловіе III стр., + 271 + оглавлевіе. Предисловіе подписано: Юліанъ Кулаковскій, Алевсфи Козловъ. Издано по распоряженію историво-филологическаго факультета университета св. Владиміра. Въ К. У. Изв. за 1884 г., IX, 1—48, X, 49—80, XI, 81—112, XII, 113—168 и за 1885 г., I, 168—208, II, 209—264, IV, 265—271 и І—III (послѣсловіе).

Современныя направленія въ философіи (по Erdmann'y Zur Characteristik der Philosophie der Gegenwart in Deutschland въ Deutsche Rundschau). "Заграничный Вѣстникъ" за 1881 г., т. І, октябрь, СПБ. Учено-литературный журналь, издаваемый В. Коршемъ, І, стр. 226—232 (двухстолбцовыя in 4°). II статья въ ноябрѣ, 449—458—кантіанизмъ (Cohen, Lange). Окончаніе въ декабрѣ, т. І за 1881 г., стр. 660— 699. Дальнѣйшія статьи: III (послѣдователи Фихте, Шеллинга и Гегеля, старо- и новогегельянцы, Фортляге, Бергманъ, IV (Идеальный реализмъ-Ульрици), V (гербартіанизмъ), VI (школа Шопенгауера, Гартманъ, Банзенъ), VII (матеріализмъ), VIII (системы Фехнераи Лотце), тамъ же за 1882 г., мартъ, 730 —736 и іюнь, 581—594.

О послѣднемъ сочиненіи проф. *М. Троицкаго* "Наука о духѣ", "Русская Мысль", за 1883 г, IV, 1—27.

### Рецензіи въ "Кіевскихъ Университетскихъ Извѣстіяхъ".

1) Dialogues et fragments philosophiques par Ernest Renan. Paris, 1876-3a 1877 r., III, 31-60.

2) Лесевичз. Опытъ вритическаго изслѣдованія основоначалъ позитивной философіи. СПБ. 1877 г., —за 1877 г., XI, 367—371.

3) Raum und Stoff. Ideen zu einer Kritik der Sinne. Von Wilhelm Goering. Berlin, 1876,—sa 1877 r., VIII, 279—297.

4) Объ основныхъ противорѣчіяхъ въ нашихъ знаніяхъ о вселенной. Публичная лекція Юліана Охоровича, читанная въ Варшавѣ въ 1873 г. Перевелъ съ польскаго Александръ *Ельскій*. Минскъ, 1877—тамъ же, XI, 371—372<sup>1</sup>).

5) Atomistik und Kriticismus. Von Kurd Lasswitz, Braunschweig, 1878 r., III, 73-81.

6) Der Ursprung der Vernunft. Eine kritische Studie über Lazarus Geiger's Theorie von Julius Keller, 1884—3a 1884 r., IX, crp. 205—210.

7) Die Psychologie des Verbrechens. Von D. A. Krauss, 1884 (Психологія преступленія) за 1885, VII, 263—280.

Отзывъ о сочинении на тему "О сенсуализмѣ Кондильяка" (студ. III к. и.-ф. фак. Кирилла Царевскаго—сер. мед.) за 1885 г., IV, 1—2 (оффиц. отд.).

Объявленіе объ имѣющемъ выходить въ Кіевѣ съ разрѣшенія предварительной цензуры спеціальномъ философскомъ журналѣ "Философскій Трехмѣсячникъ" подъ ред. проф. А. А. Козлова, К. У. Изв. за 1885 г., VI, прибавленіе, I—III; подписано: 1885 г. 20 іюня.

Въ "Педагогической Библіотекъ" редакція на "Логику" Струве и "Философскую пропедевтику" Румпеля за 1878 г.

<sup>1</sup>) Въ оглавленіи книжки, равно и въ годичномъ указателѣ эта статья Козлова пропущена.

7\*

## Статьи въ журналѣ: "Вопросы философіи и психологіи".

Размышленія, вызванныя неожиданнымъ голосомъ изъ области естествовѣдѣнія I, стр. 51—82.

Очервъ жизни и философіи Лейбница по сочиненію Мерца, III, 36—64. (спец. отд.)

Новъйшее изслъдование о Платонъ, XI, 46-59.

Позитивизмъ Конта, XV, 53-70, XVI, 41-70.

Неврологъ П. Е. Астафьева XVIII, 122-126.

Французскій позитивизмъ (Тэнъ, Рибо, Поланъ), XIX, 55-93.

Французскій позитивизмъ. Полупозитивисты. І) Альфредъ Фуллье, XXI, 8—35, ІІ) Гюйо и Тардъ. XXII, 121—140.

Густавъ Тейхмюллеръ, XXIV, 523—536, XXV, 661— 681 (спеціальн.)

Теорія искусства съ точки зрѣнія Тейхмюллера (Е. Бобровъ. О понятія искусства. Умозрительно-психологическое изслѣдованіе. Юрьевъ 1894), XXVII, 178–189.

Анализъ послѣдняго произведенія гр. Л. Н. Толстого. "Хозяинъ и работникъ", XXVIII, 313—330.

Сознаніе Бога и знаніе о Богѣ. Воспоминаніе объ онтологическомъ доказательствѣ бытія Божія. XXIX, 445—460, XXX, 558—567.

#### Рецензіи:

Archiv für Geschichte der Philosophie, I Band, 1888. I, 45-60.

K. Uphues, Ueber die Erinnerung. Untersuchungen zur empirischen Psychologie, Lpz. 1889, IV. 109-118. Замѣчанія на статью г. Иванцова, Отношеніе между философіей и наукой, V, 124—136.

Шисьмо въ редакцію, VI, 59.

И. С. Андреевскій, Генезисъ науви, ся принципы и методы, Ч. І. М. 1890, VII, 56-62.

*М. Гюйо*, Происхожденіе идеи времени. Пер. съ франц. А. И. Е-ва. Смоленскъ, 1891. IX, 88-93.

В. Серебренниковъ, Ученіе Ловка о природныхъ началахъ знанія и дѣятельности. СПБ. 1892. XIII, 49—59.

W. Lutosławski. Sur une nouvelle méthode pour déterminer la chronologie des dialogues de Platon. Paris, 1896, KH. XXXIV (3a 1896 r.), CTP. 472-474.

Съ 1885—1887 г. А. А. Козловъ издавалъ свой журналъ "Философский Трехмъсячникъ" въ 4 выпускахъ. Главныя статъи изъ этого журнала вышли отдъльно:

1) Религія графа Л. Н. Толстого, 1887. Вторымъ изданіемъ вышла въ Петербургѣ, 1888. Затѣмъ она же вошла въ книгу: Религія графа Л. Н. Толстого, его ученіе о жизни и любви. Второе изданіе, исправленное и дополненное, въ 2-хъ частахъ, СПБ., 1895, куда вълючены и (вышедшія въ 1891 г.) "Письма о книгѣ гр. Л. Н. Толстого "О жизни" изъ "Вопросовъ философіи и психологіи" за 1890 и 91 г.

2) Гипнотизмъ и его значение для психологи и метафизики, Кіевъ, 1887, стр. 42.

3) Тардъ и его теорія общества, Кіевъ, 1887.

Въ томъ же журналѣ нужно обратить вниманіе на статьи "О множественности состояній сознанія"; рецензію "Философіи мистики" Дюпреля и хронику философскихъ статей въ русскихъ журналахъ.

"Мићніе объ источнивахъ самообразованія по предмету философіи" въ отділі "Вопросы самообразованія" въ журналі "Сіверный Вістнивъ" за 1896 г., II, 209—217. "Свое Слово." Философско-литературный сборникъ, издаваемый (вмѣсто "Философскаго Трехмѣсячника") профессоромъ А. А. Козловимъ. № 1, Кіевъ, 1888. Титулъ, оглавленіе, 144 стр. Предисловіе -1, Бесѣды съ Петербургскимъ Сократомъ: 3—81 (бесѣда I—3, II—24, III—47), замѣтка о книгѣ г. Штейна (Артуръ Шопенгауеръ), 82, Нѣчто о "научной философін" и научномъ философѣ (Лесевичѣ)—89, Отвѣтъ на рецензію г. Мокіевскаго,—125, Отвѣтъ г. рецензенту "Русской Мысли" —136.

"Свое Слово", № 2, Кіевъ. 1889. Титулъ, оглавленіе, 158 стр. опечатки. Предисловіе—1, Бесѣды съ Пет. Сократомъ 5—109 (бесѣда IV—5, V—37, VI—58), Библіографическія замѣтки 110—133 (I Leçons de philosophie par Élie Rabier, 111, Опытъ построенія теоріи матеріи А. Введенскаго—129), Опять нѣчто о "научной философіа" и таковомъ же философѣ —134, Объясненіе съ П. Е. Астафьевымъ—139, Опять нѣсколько словъ о г. рецензентѣ "Русской Мысли"—154.

"Свое Слово", № 3. Кіевъ, 1890. Титулъ, оглавленіе, 156 стр. Предисловіе -1, Бесѣды съ Петербургскимъ Совратомъ, 5—115 (VII-я, 7, VIII—22, 1Х—57, Х—87), Объявленіе по поводу статьи Мокіевскаго—115, Два слова по поводу статьи П. Е. Астафьева —150, О "научной философіи" и таковомъ же философѣ —153, Научный ли рефератъ? иль почтовый рожокъ—155.

"Свое Слово", № 4. СПБ, 1892. 8 нен. стр. (Тит., опечатки, оглавленіе, предисловіе — всѣ съ пустыми оборотами) + стр. 167. Предисловіе І, Бесѣды: 1—122 (ХІ—1, ХІІ—22, ХІІІ—47, ХІУ—69), Прибавленіе къ ХІІІ бесѣдѣ —123, Понятія бытія и времени (по поводу книги Л. Лопатина "Положительныя задачи философіи") —131.

"Свое Слово", № 5. СПБ, 1898. 8 нен. стр. (2 титула предисловіе, опечатки—съ пустыми оборотами). + 165 стр. + оглавленіе. Бесѣды съ Петербургскимъ Сократомъ: 1—73 (XV —1, XVI—19, XVII—33, XVIII—55), Мысли онѣкоторыхъ философскихъ направленіяхъ, преобладающихъ въ современной русской литературѣ и объ одномъ возможномъ въ будущемъ: 73—160, Глава I. Матеріализмъ экономическій—76, гдава II, Матеріализмъ научный и традиціонный—82, глава III, Дуализмъ и позитивизмъ —89, глава IV, Идеализмъ—100, глава V, Панисихизмъ; его преимущества передъ вышеразсмотрѣнными направленіями —121, глава VI, Настоящее положеніе панисихизма, истиннаго преемника идеализма въ развитіи философскаго знанія—154. Объясненіе съ моими критиками: I. Объясненіе съ Вл. С. Соловьевымъ—161, II. Объясненіе съ E. И. Челпановымъ —164.

"Бесѣды съ Петербургсвимъ Сократомъ", изложеніе философской системы самого А. А. Козлова, трактуютъ о слѣдующихъ предметахъ: І, ІІ и ІІІ содержатъ предварительное развитіе основныхъ понятій, ІV, V и VI — о понятіи бытія, VII и VIII — о понятіи времени, ІХ— понятіе религіи, бытія и причинности, Х—понятіе времени, ХІ и ХІІ—понятіе пространства, ХІІІ—вопросъ о пространствѣ кривомъ и болѣе, чѣмъ трехъ измѣреній, ХІV—понятія̀, находящіяся въ тѣсной связи съ идеей пространства: созерцаніе, представленіе, понятіе движенія, ХVІІ—понятіе матеріи, ХVІІ—понятіе движенія, ХVІІ—понятіе матеріи, ХVІІІ—понятіе матеріи и причинности.

О Козловѣ писали довольно много. С пеціальные очерки были посвящаемы ему авторомъ этихъ строкъ—1) въ I выпускѣ предлежащаго сочиненія "Философія въ Россіи", стр. 1—24<sup>1</sup>), и 2) въ книгѣ "О понятія бытія. Ученіе Г. Тейхмюллера и А. А. Козлова", гдѣ послѣднему посвящены стр. 47—72. Автобіографія А. А. Козлова помѣщена у Иконникова, Біографическій словарь профессоровъ и преподавателей Имп. Универ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Спѣшимъ исправить недосмотръ въ I вып., стр. 2: Вѣстн. Промышзенности вм. Финансовый Вѣстн.

ситета св. Владимира (1834—1884), стр. 269—270. Имѣются еще статьи Колубовскаго, біографическая въ "Энциклопедическомъ Лексиконѣ" Брокгауза, стр. 605, т. 30-го, и въ приложеніи къ русскому переводу "Исторіи новой философіи" Ибервега-Гейнце, стр. 577. Изложеніе мыслей Козлова въ послѣдней замѣткѣ сплошь невѣрно. На одну грубую ошибку было мною уже указано на стр. 59 (прим.) книги "О понятіи бытія".

Кромѣ того, можно указать еще на нѣкоторыя (далеко не всѣ имѣющіяся) рецензіи о соч. А. А. Козлова:

Аландскій, Философія и наука, Кіевскія Унив. Изв, 1877, I, 94—115 и II, 135—159.

*Н. Грот*з, О I части "Фил. этюдовъ" Кіевъ, 1877 или Извѣстія Ист. филол. Инст. Кн. Безбородко, за 1877 г., стр. 3-68.

*O. O. Гусев*. Къ вопросу о философіи (по поводу диспута pro venia legendi А. А. Козлова), Прав. обозрѣніе, за 1876 г., XII, стр. 767—798.

Д. Философскія ожиданія. Въстникъ Европы, за 1876 г., VII, 415-427.

П. Никитинъ, О пользѣ философіи. "Дѣло", за 1877 г., V. 66—95.

*H. Грот*з, Русскій философскій журналъ (о "Фил. Трехмѣс."), "Одесскій Вѣстникъ", за 1886 г., № 3, 4 января, суббота.

В. Лесевича, О чемъ поетъ кукушка? Съ́в. Въ́стникъ за 1886 г., февр., отд. II, VII, стр. 216—223 (по поводу выхода первой кн. спец. фил. журн.) Перепечатано въ "Этюдахъ и очеркахъ", СПБ, 1886, стр. 355—364.

Библіографическія Новости, за 1886 г. 6 (18) янв. 1886 г. вторникъ, № 3541 "Новое Время". (о І вып. "Трехм.")

"Заря", за 1887 г., № 165, 24 августа, восвресенье (о III вып. "Трехм.") "*Кіеваянинъ"* за 1887 г, 22 августа, № 182, стр. 3 (о брошюрѣ "Тардъ").

"Кісвское Слово", за 1889 г., 21 декабря, № 847, четвергъ. "Философскія бесёды. Случай и Разумъ." (О "Размышленіяхъ" въ I книгѣ "Вопросовъ философіи и психологіи").

С. Сычевскій, "Одесскій Листовъ", за 1889 г., 11 ноября, Суббота, № 301, рецен. на Івнягу "Вопросовъ" (о томъ же непозволительно рѣзкая статья противъ Козлова).

В. Буренинз, "Новое Время", Пятница, 29 марта 1891 г., № 5417, изд. первое (о томъ же, — о Козловѣ одобрительно).

Ю. Николаевъ, "Новый философскій журналь (о І книгѣ "Вопросовъ") "Московскія Вѣдомости", № 323 и 324, за 1889 годъ, 22 и 23 Ноября, среда и четвергъ. О Козловѣ одобрительный отзывъ въ III отдѣлѣ въ № 323, въ добавочномъ листкѣ.

*П. Е. Астафъевъ*, Рецензія на "Свое Слово", "Русское Обозрѣніе", за 1890 г., I, стр. 449—463.

*Е. А. Бобровз*, Рецензія на внигу А. А. Козлова: Религія графа Л. Н. Толстого, II изданіе, въ "Вопросахъ", за 1895 годъ, вн. XXIX, стр. 503—508.

## VI.

## Натурфилософія М. Г. Павлова.

Павловъ стоялъ въ дверяхъ физикоматематическаго отдѣленія и останавливалъ студента вопросомъ: «Ты хочешь знать природу? Но что такое природа? Что такое знать?»

(А. И. Герценъ, Сочиненія, т. VII, стр. 119).

уч та до ва М. Г.

Образованіе есть главнъйшая польза ученья, и это, какъ при воспитаніи вообще, такъ и при преподаваніи каждой науки, должно поставлять главною цълію; свъденія забываются, обравованіе остается навсегда.

Г. Павловъ. Основанія физики, часть I, (второго изд.), стр. 43).

Одинъ изъ виднъйшихъ русскихъ шеллинговцевъ, Павловъ, любимый учитель многихъ питомцевъ Московской alma mater, до сихъ поръ не дождался подробной біографіи. Главнымъ источникомъ для ознакомленія съ его жизнью и дѣятельностью все еще продолжаетъ служить "Біографическій Словарь профессоровъ и преподавателей Императорскаго Московскаго Университета", Москва, 1855, часть II, гдѣ біографическій очеркъ М. Г. Павлова находится на стр. 183—199. Эта статья составлена тремя авторами: Шуровскимъ, Рулье и Калинов- 107 -

скима<sup>1</sup>). Быть можетъ, именно по этой причинѣ статья страдаетъ нѣкоторою безсвязностью и отсутствіемъ плана. Притомъ́, изъ 16 стр.—цѣлыя 9 стр. заняты "Конспектами полнаго курса" "игнералогіи" (191—195) и "сельскаго хозяйства" (195—199).

Оставляя въ сторонѣ перечень чиновъ и регалій, мы узнаемъ, что Павловъ происходилъ изъ духовнаго званія, родилс въ 1793<sup>2</sup>) г., и первоначальное образованіе получилъ въ Воронежской семинаріи, въ которой окончилъ полный курсъ<sup>3</sup>).

Уволившись изъ званія, онъ 30 августа 1813 г. поступилъ студентомъ въ Харьковскій Университетъ, а черевъ годъ перешелъ въ Медико-Хирургическую Академію (Московское отдѣленіе). Не увлекаясь медицинскою практикою, и не собираясь быть врачомъ, Павловъ переходитъ въ Московскій Университетъ, гдѣ штудиру́етъ сразу по двумъ факультетамъ: медицинскому и магематическому и съ особеннымъ усердіемъ занимается естественными науками. Смѣлость, энергія и огромныя способности сдѣлали Павлову возможнымъ въ 1815 г. блистательно окончить курсъ университета по обоимъ отдѣленіямъ, и въ добавокъ получить еще за свои диссертаціи по медали; отъ математическаго выдана ему золотая, отъ медицинскаго—серебряная медаль. Такіе успѣхи обратили на него вниманіе Университетскаго начальства. Павловъ пристроился при Университетъ, получивъ мѣсто при Кабинетѣ Натуральной ис-

<sup>2</sup>) Колюпановъ, Біографія Кошелева, І, 1, стр. 472, неправильно ставитъ годани жизни Павлова (?-1849).

<sup>3</sup>) Ctp. 183.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. часть I, стр. XI. Щуровскій занималь каведру минералогіи и геогнозіи. Рудье—зоологія, а Калиновскій—сельскаго козяйства (тамь же, стр. XVII). Замѣтимъ, что біо̀графическій очеркъ М. Г. Павлова въ книгѣ «*Русскіе моди.* Жизнеописанія соотечественниковъ, прославившихся своими дѣяніями на поприщѣ науки, добра и общественной пользы» въ 2 ч. Изд. М. О. Вольфа, СПБ. и М. 1866, въ II т., стр. 207—214, представляетъ дословную перепечатку изъ статьи «Біогр. словаря» стр. 183—190. Ксен. Полевой въ своихъ «Запискахъ» упоминаетъ о Павловѣ на стр. 85—86, 89, 152.

торія. Въ 1818 г. онъ получилъ степень довтора медицины по защитъ диссертаціи:

Dissertatio inauguralis physiologica-obstetrica de nutritione foetus hominis. Mosquae, 1818; въ большую 8-°.

Въ томъ же году при содъйствіи своего всегдашняго повровителя, тогдашняго Московскаго генераль-губернатора, внязя, Д. В. Голицина, основавшаго Общество Сельскаго Хозяйства, Павловъ былъ отправленъ заграницу для усовершенствованія въ естествовъденіи и особенно въ Сельскомъ Домоводствъ. Павловъ слушалъ левціи знаменитыхъ ученыхъ; особенно онъ привязался въ славному тогда *Тэру*<sup>1</sup>). Въ Москву М. Г. возвратился въ 1820 г. и сталъ читать левціи минералогіи и сельскаго домоводства съ 26 декабря 1820 г. възвании экстраодинарнаго, а съ 3 августа 1824 г.-ординарнаго профессора. Въ послёдствіи былъ избранъ въ Члены училищнаго Комитета, Комитета для испытанія гражданскихъ чиновниковъ, въ члены Коммиссія для охраненія Университета и его учрежденій отъ холеры. Кром'я указанныхъ предметовъ. Павловъ преподавалъ еще поперемѣнно физику, технологію, лѣсоводство и сельское хозяйство. Онъ дослужился до статскаго совѣтника, быль членомъ-ворреспондентомъ ученаго вомитета Министерства Государственныхъ Имуществъ<sup>2</sup>). По Высочайше утвержденному проекту предположено было устроить при Московскомъ Университетѣ Агрономическій Институть на 14 человѣвъ студентовъ, воторые по окончании курса могли бы преподавать агрономію въ учебныхъ заведеніяхъ или (лучшіе) отправиться заграницу для продолженія образованія. Въ руководители институтскихъ занятій предназначался Павловъ. Но въ ночь подъ 3-е апрёля 1840 г. М. Г. почувствоваль сильный приступь врови въверхней части груди и черезъ часъ померъ, на 47-омъ году отъ

- <sup>1</sup>) Стр. 185.
- <sup>2</sup>) Стр. 183.

роду, оставивъ большую семью. Его утрату близко приняли къ сердцу Университетъ и Общество сельскаго хозяйства. Князь Д. В. Голицынъ выразился о памяти Павлова: "Въ лицѣ основателя теоріи вемледѣлія въ Россіи, въ лицѣ покойнаго Павлова мы понесли великую потерю. Оставляя портретъ его въ залахъ засѣданія (Московскаго Общ. с. хозяйства), мы отдадимъ<sup>1</sup>) торжественную дань признательности памяти покойнаго профессора, такъ много трудившагося для нашего Общества, для науки, для отечества".

И практическая д'ятельность Павлова, и его литературнонаучная деятельность весьма разнообразны и показывають богатую разносторонность и випучесть его натуры. Его левціи привлевали множество слушателей, и въ его аудиторіи часто трудно было отыскать мёстечко. Нёсколько лёть сряду онъ читаль публичные курсы<sup>2</sup>) сельскаго хозяйства, которыя усердно были посъщаемы любителями и даже лицами высшаго свъта. Императорское Общество сельскаго хозяйства пригласило его на постъ директора состоявшей при Обществъ земледъльческой школы и поручило ему учебный опытный хуторъ. На хуторъ онъ распространилъ травосѣяніе и разведеніе корнеплодовъ, сѣвообороты и даже изобрёль особый плужовь (приспособленный въ мѣстнымъ потребностямъ), который носилъ его имя. Отвазавшись отъ завёдыванія хуторомъ (за нёсколько лётъ до смерти), онъ на свой счетъ завелъ земледбльческое училище для крбпостныхъ мальчиковъ, которыхъ обучалъ современному хозяйству, сообразно русскому быту и потребностямъ <sup>3</sup>).

Ко всему этому надобно прибавить еще, что Павловъ содержалъ пансіонъ, въ которомъ подготовляли къ поступленію въ Университетъ.

Любопытно, что въ пансіонѣ Павлова воспитывался

<sup>2</sup>) Нѣсколько этихъ лекцій было напечатано въ «Моск. Вѣд.» (Б. Слов., II, стр. 188).

<sup>3</sup>) Стр. 189.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 191.

будущій профессоръ философіи и шеллинговецъ (стяжавшій извѣстность, впрочемъ, на другомъ поприщѣ)—Михаилъ Никифоровичъ Катковг. "На философское развитіе личности Каткова оказалъ, можетъ быть, еще бо́льшее вліяніе, чѣмъ Надеждинъ, профессоръ М. Г. Павловъ <sup>1</sup>)". Пансіонъ Павлова отличался какъ общимъ устройствомъ, такъ и учебною частью <sup>2</sup>).

Кромѣ Каткова, изъ пансіона Павлова вышелъ еще человѣкъ, съигравшій очень большую роль въ московскихъ вружкахъ: это былъ Станкевичъ, котораго Герценъ<sup>3</sup>) называетъ продолжателемъ дѣла Павлова, завершившимъ то, чего не могъ докончить его учитель и воспитатель.

Въ октябрѣ 1831 г. листокъ "Москвы" (№ 40, 1831 г.) извѣщалъ объ открытіи пансіона М. Г. Павлова на основаніяхъ строго обдуманной системы воспитанія. Обладавшій многостороннимъ знаніемъ, профессоръ уже былъ опытенъ въ этомъ дѣлѣ; онъ нѣсколько лѣтъ сряду имѣлъ подъ надзоромъ своимъ "Благородный пансіонъ", учрежденный при Московскомъ университетѣ. Объ экзаменахъ въ его новомъ и скоро прославившемся учебномъ заведеніи, С. Т. Аксаковъ присилалъ нѣсколько разъ въ редакцію "Москвы" самые лестные отзывы.

Въ 1830 г. Станкевичъ перевхалъ въ Москву, въ домъ и семейство извъстнаго профессора М. Г. Павлова, откуда и держалъ экзаменъ на поступление въ университетъ. М. Г. Павловъ, который тогда еще не содержалъ пансіона, столь

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) С. Неопдинскій, Катковъ и его время, СПБ., 1888, стр. 6—7. Отрывокъ изъ этой книги появился въ «Русскомъ Вѣстникѣ» за 1888 г. т. 196-й, іюнь, стр. 16—54. «Катковъ и Бѣлинскій», подписано С. См. тамъ стр. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ же, стр. 2

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) См. соч., т. VII, стр. 119.

известнаго потомъ всей Москвъ, и къ которому Станкевичъ быль рекомендовань бывшимь своимь наставникомь П. К. *Оедоровымъ*, имѣлъ большую долю вліянія на направленіе и развитіе Станкевича. Выдержавъ экзаменъ и поступивъ въ словесное (какъ тогда называлось) отдёленіе университета, Станкевичъ продолжалъ жить у профессора, пользуясь небольшой комнатой въ его домѣ и общимъ столомъ съ его семействомъ.... Станкевичъ продолжалъ почти до вонца курса жить въ домъ Павлова и состоять подъ его нравственнымъ вліяніемъ.... Станкевичъ жилъ въ квартирѣ Павлова, часто раздёляя съ нимъ свромную трапезу; онъ нерёдко имёлъ случай бесёдовать у него и съ Надеждинымъ; но сколько послёдній быль сообщителень и готовь на отвёть при всякомь запросѣ, столько первый не любилъ дѣлиться своею мыслію и сообщалъ ее только въ ученой формѣ левціи, хотя оба сходились по разнымъ путямъ къ одному воззрѣнію. Павловъ неохотно отвѣчалъ на пытливые разспросы Станкевича и старался скорбе уклониться отъ нихъ., чёмъ дать имъ посильное удовлетвореніе; Станкевичъ, какъ и всѣ другіе, долженъ былъ ограничиться его преподаваніемъ и объясненіемъ прочитаннаго <sup>1</sup>).

Кром'в этихъ д'вятелей въ области мысли и политиви, Павловъ образовалъ въ Университетъ плеяду спеціалистовъ, докончивавшихъ свой курсъ въ Петербургъ и за границею, както: *Н. И. Желпэнова, Ильенкова, Ходецкато и Кочетова.* 

Павловъ горячо работалъ для распространенія шеллинговой философіи, какъ въ университетъ и пансіонъ, такъ и вообще среди читателей.

Тавъ онъ впродолжения 1828—30 гг. издавалъ журналъ "Атеней". Журналъ имълъ по преимуществу литературно-

<sup>1</sup>) Анненковъ, Н. В. Станкевичъ, Біографія, стр. 23, 24, 37.

научное направленіе. Программу его составляли: 1) науки и словесность, 2) стихотворенія, 3) критика и библіографія и 4) смѣсь. Съ 1829 г. въ журналу присоединилось особое приложеніе при каждой книжкѣ подъ заглавіемъ "Записки для сельскихъ хозяевъ, заводчиковъ и фабрикантовъ". Главными сотрудниками были профессора и другія лица, Ив. Снегиревъ, братья Перевощиковы, В. Оболенскій, Надеждинъ, Кубаревъ, Дубенскій, Андросовъ <sup>1</sup>), М. Топильскій, А. Зиновьевъ в проч. <sup>2</sup>). Здѣсь же имѣется переводъ съ францувскаго "О землетрясеніяхъ", подписанный Ал. Герценъ (1830, XI, 289 —307).

Павловъ не ограничивался пропагандою печатною; охотно прибѣгалъ онъ для распространенія философіи среди общества и въ устному слову въ видѣ публичныхъ лекцій. Онъ заботливо поддерживалъ сношенія со старѣйшимъ и виднѣйшимъ представителемъ шеллинговой натурфилософіи въ Россіи, съ Д. М. Велланскимъ, о чемъ мы имѣемъ личныя свидѣтельства послѣдняго. Предъ Велланскимъ Павловъ, повидимому, смирялъ свое большое самолюбіе. Вотъ слова Велланскаго:

"Въ Москвѣ прожилъ я также четыре дня, отъ 12 до 16 авг. (1833 г.) Московскіе профессора оказали мнѣ самый лестный и дружественный пріемъ. Павловъ дѣлалъ для меня великолѣпный обѣдъ, гдѣ я познакомился со многими университетскими профессорами, особливо съ Давыдовымъ, Надеждинымъ, Іовскимъ и Альфонскимъ. Послѣ обѣда, въ физическомъ кабинетѣ Павлова я бесѣдовалъ съ ними часова восемъ. Московскіе ученые чувствуютъ всю важность философскаго есте-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ксен. Полевой, Записки, стр. 89, свидѣтельствуетъ объ В. А. Андросовѣ: «Отъ сообщества съ Павловымъ онъ вскорѣ сдѣлался отчаяннымъ шеллингистомъ, и встрѣтившись у Попова съ Николаемъ Алексѣевичемъ (Полевымъ), чрезвычайно заинтересовалъ его новыми тогда у насъ идеями нѣмецкой философіи». Ср. стр. 86. «Андросовъ первый познакомилъ Н. А-ча съ нѣм. философіей».

<sup>2)</sup> Колюпановъ, Біографія А. И. Кошелева, І, 1, стр. 476-480.

ствознанія, хотя ни одина изъ нихъ не поняла моей "Физики". Они приглашали меня дать имъ нѣсколько лекцій изъ натуральной философіи, но я не могъ оставаться у нихъ и на пять дней"<sup>1</sup>).

Велланскій, уже слёпой, вспоминая о Москвё и о профессорахъ, съ которыми провелъ время у Павлова, не разъ говорилъ Розанову, что Давыдовъ болёе Павлова способенъ въ философскитъ воззрёніямъ, и что онъ съ большими свёденіями по части философія<sup>3</sup>).

Впрочемъ, въ личномъ обращении къ Павлову Велланскій много любезнѣе.

Въ своемъ письмѣ къ Павлову <sup>3</sup>) Велланскій (348) "покорно проситъ его увѣдомить: каковымъ показался ему курсъ физіологичскихъ лекцій", посланный Павлову черезъ г. С\*\*\*. "Намѣреваясь издать въ свѣтъ мою Физіологію, я хотѣлъ показать оную предварительно такимъ лицамъ ученой Россійской публики, которыя могутъ понимать и цѣнить сочиненія сего рода" (345). Такъ какъ Павловъ хлопоталъ о томъ, чтобы устроить Велланскому публичныя лекція въ Москвѣ, то Велланскій сообщаетъ; "и ежели въ Москвѣ сыщутся охотники къ слушанію моихълекцій, то я будущую зиму могу пріѣхать къ вамъ на цѣлую зиму" (348). "Любовь Ваша", обращается онъ къ Павлову, "къ истинному познанію и благородное усиліе къ распространенію физическихъ наукъ въ нашемъ отечествѣ для меня восхытительны". Въ заключеніе (319) Велланскій свидѣтельствуетъ "истинное почтеніе и нелицемърную любовь".

Кромѣ спеціально философскихъ статей, о которыхъ рѣчь будетъ ниже, Павловъ издалъ "Основанія физики" въ двухъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Розановъ, Воспоминанія о Д. М. Велланскомъ, стр. 123. Русскій Въстникъ, 1867 г., т. 72. Изъ письма Д. М. Велланскаго къ Н. Розанову отъ-15 декабря 1833 г.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 125.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) «Молва» за 1834 г., № 23, стр. 345 — 349 при «Телескопѣ» за 1834 г. ч. XXI. Письмо датировано 29 мая 1834 г. въ СПБ.

томахъ <sup>4</sup>), "Земледѣльческую химію", въ 2 томахъ, М., 1833, "Курсъ сельскаго хозяйства", 2 тома; кромѣ того, нѣсколько лѣтъ онъ издавалъ уже упомянутые журналы "Атеней", "Русскій земледѣлецъ", а при "Атенеѣ"— "Записки для сельскихъ хозяевъ, заводчиковъ и фабрикантовъ". "Земледѣльческую химію" онъ назвалъ "Приготовительною частью науки сельскаго хозяйства". "Курсъ сельскаго хозяйства" остался не оконченнымъ <sup>2</sup>).

Самостоятельный въ мнѣніяхъ и поступкахъ и раздражительный отъ природы, Павловъ не уклонялся отъ полемики и "немилосердно разилъ своихъ противниковъ"<sup>3</sup>). Его сочиненія носили печать самобытности и несомнѣннаго дарованія; это не были "рабскіе переводы или безотчетныя подражанія". Возвратившись изь-заграницы, онъ сразу блестяще зарекомендовалъ себя лекціею "О главныхъ системахъ сельскаго хозяйства съ принаровленіемъ къ Россіп" (1821) и рѣчью "О побудительныхъ причинахъ совершенствовать сельское хозяйство въ Россіи преимущественно предъ другими вѣтвями народной промышленности и о мѣрахъ, существенно въ тому относящихся" (1823).

Онъ являлся горячимъ приверженцемъ плодоперемѣнной системы, считалъ естествовѣдѣніе основою раціональнаго хозяйства и требовалъ примѣненія его въ мѣстнымъ потребностямъ.

Въ его сочиненіяхъ видно стремленіе подчинить отдѣльныя данныя науки одному общему, здраво обсужденному началу, видна тѣсная связь между частями ея и необыкновенная

4) CTp. 186.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) І томъ, 1833, второе изданіе І-го и ІІ. томъ въ 1836 г. Въ «Словаръ профессоровъ» (стр. 187, прим. 2-е) ошибочно: 1825 годъ (оба тома).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) CTp. 187.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) CTp. 185.

- 115 -

лоническая послъдовательность, ясное и легвое изложение предмета.

Лучшая характеристика значенія Павлова для Московскаго Университета и московскаго общества сдёлана его слушателемъ А. И. Герценомз<sup>1</sup>); къ ней нечего прибавлять.

"Учились ли мы при всемъ этомъ чему нибудь, могли ли научиться? Полагаю, что "да". Преподавание было скуднѣе, объемъ его меньше, чъмъ въ сороковыхъ годахъ. Университетъ, впрочемъ, не долженъ оканчивать научное воспитание; его дѣло —поставить человѣка à même продолжать на своихъ ногахъ; его дѣло—возбудить вопросы, научить спрашивать. Именно, эго то и дѣлали такие профессора, какъ М. Г. Павловъ<sup>1</sup>).

Германская<sup>1</sup>) философія была привита Московскому Университету М. Г. Павловымъ. Кабедра философіи была закрыта съ 1826 г. Павловъ преподавалъ введеніе къ философіи вмѣсто физики и сельскаго хозяйства. Физикѣ было мудрено научиться на его лекціяхъ, сельскому хозяйству невозможно; но его курсы были чрезвычайно полезны. Павловъ стоялъ въ дверяхъ физико-математическаго отдѣленія и останавливалъ студента вопросомъ: "Ты хочешь знать природу? Но что такое природа? Что такое знать?".

Это чрезвычайно важно: наша молодежь, вступающая въ Университетъ, совершенно лишена философскаго приготовлевія; одни семинаристы имѣютъ понятіе о философіи, но за то совершенно превратное.

Отвѣтомъ на эти вопросы Павловъ излагалъ ученіе Шеллинга и Окена съ такою пластическою ясностью, которую никогда не имѣлъ ни одинъ натурфилософъ. Если онъ не во всемъ достигнулъ прозрачности, то это не его вина, а вина

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сочиненія, т. VI, стр. 145, «Былое и думы», глава VI, т. І, ч. І.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Герценъ. Соч. VII, «Былое и думы», т. І, ч. ІV, глава XXV, стр. 119— 120.

мутности Шеллингова ученія. Скорѣе Павлова можно обвинить за то, что онъ остановился на этой Магабаратѣ философіи и не прошелъ суровымъ искусомъ Гегслевой логики. Но онъ даже и въ своей наукѣ дальше введенія и общаго понятія не шелъ, или по крайней мѣрѣ, не велъ другихъ. Эта остановка при началѣ, это незавершеніе своего дѣла, эти дома безъ врыши, фундаменты безъ домовъ и пышныя стѣны, ведущія въ скромное жилье, совершенно въ русскомъ народномъ духѣ. Не оттого ли мы довольствуемся сѣнями, что исторія наша еще стучится въ ворота?

Чего не сдѣлалъ Паеловъ, сдѣлалъ одинъ изъ его учениковъ-Станкевичъ".

"Главное достоинство Павлова состояло въ необычайной ясности изложенія, ясности, нисколько не терявшей всей глубины нёмецкаго мышленія"<sup>1</sup>).

Дополненіемъ въ характеристикѣ А. И. Герцена могутъ служить воспоминанія другихъ учениковъ Павлова.

Студитский въ своихъ воспоминаніяхъ о Павловѣ говорятъ: "Слушателей заинтересовывала необыкновенная послюдовательность мысли и чрезвычайная сжатость изложенія. Павловъ не любилъ распространяться, былъ скупъ на слова. Каждое выраженіе его зато отливалось такъ хорошо, было такъ полно, такъ, очевидно вязалось съ другими, что тогда уже мы, первокурсные студенты, удивлялись его логикѣ и не могли надивиться. Этой логикѣ мысли соотвѣтствовалъ внѣшній даръ изложенія. Огонь въ глазахъ, движеніе въ каждой чертѣ лица, непрерывная смѣна неудовольствія и торжества, волненіе рѣчи, иногда спокойной и льющейся, чаще обрывистой, восторженной, патетической, все это показывало страстную любовь къ предмету, а можетъ быть, и къ своимъ слушателямъ. Отъ первой лекцій до послѣдней—не было ни одной

. 1) Стр. 122.

холодной, ни одной сухой или скучной. Одушевленіе не оставляло профессора ни на минуту. И это одушевленіе переходило всегда въ его слушателей. Мысли Павлова, мало принесшія намз пользы вз самой наукю, послужили однако же для насъ путеводною нитью въ другихъ, развили или, по крайней мбрѣ, послужили къ развитію какого то особеннаго критическаго взгляда на науку вообще, на ся начала и основанія, на ся развитіе и выполненіе.

Тоже говорить другой ученикъ Павлова, проф. Линовский: "Строгая логическая послёдовательность мыслей, отчетливое ихъ отложеніе, динамическій взглядь на природу, философскій характерь его ученія и, наконець, умёнье возбудить въ слушателяхъ, какого бы званія и образованія они ни были, охоту и рвеніе къ мышленію—воть его неотъемлемыя заслуги, воть чёмъ снискаль онъ справедливую признательность и уважевіе всёхъ своихъ слушателей <sup>1</sup>)".

"Случалось, что значительная часть аудиторіи словеснаго отдѣленія спускалась однимъ этажемъ ниже въ скромную залу физико-математическаго и наполняла ее биткомъ. Это было при лекціяхъ М. Г. Павлова, читавшаго сперва физику, потомъ теорію сельскаго хозяйства, и въ обоихъ случаяхъ распространявшаго границы своихъ предметовъ до включенія въ нихъ цѣлаго философскаго созерцанія..... Мы имѣемъ свидѣтельство о сущности его преподаванія, благодаря книгѣ, изданной профессоромъ въ 1833 г., "Основаніе физики": хотя учебная книга, въ обязанность которой вмѣняется сжатость и строгая система,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Комопановъ, Біографія А. И. Кошелева, І. 1, стр. 475—476. Ярославъ Альбертовичъ Линовскій былъ испр. д. экстраордин. проф. сельскаго хозяйсвва съ 1844—1846 г. въ Московскомъ университетъ. О немъ см. «Біографическій словарь Импер. Московскаго унив.», т. І, стр. 458—462 и у О. И. Буслаева, І, «Эпизоды изъ исторіи Московскаго унив.» въ «Починъ» на 1896 г., стр. 2—5. Линовскій 28-ти лѣтъ былъ убитъ своимъ крѣпостнымъ слутою (своднымъ братомъ).

разумѣется, не можетъ передать всѣхъ развитій и поясненій, къ какимъ способно вообще живое слово человѣка" <sup>1</sup>).

Впрочемъ, была и другая сторона моделя. Николай Розановъ, ученикъ и горячій поклонникъ шеллинговца Велланскаго, замёчаетъ о лекціяхъ Павлова:

"Идеи натуральной школы не столько просвѣщали мало подготовленныхъ молодыхъ людей, сколько сбивали ихъ съ толку. Идеализируя предметы наукъ безъ подготовки въ естествознаніи, молодежь самодовольствовалась мечтами воображенія, думая, что достигла вершины знаній..... не имѣя понятія объ естественныхъ наукахъ, бредили нѣмецкою философіей, ко всему прилагая ея положенія и фразерствуя <sup>2</sup>)"......

Въ запискъ <sup>3</sup>) о профессорахъ Московскаго Университета, которую составилъ помощникъ попечителя Московскаго учебнаго округа графъ Александръ *Н. Панин*з въ Апрълъ 1831 г. на предметъ представления ся министру черезъ попечителя, князя *С. М. Голицина*, хотъвшаго "почистить" Московский Университетъ, чтобы избавить его отъ новаго позора, о Павловъ значится (стр. 217):

Павловъ. Уменъ и ученъ, но не у мѣста: ему бы слѣдовало возвратить казедру сельскаго хозяйства, а физику отдать по прежнему Веселовскому<sup>4</sup>), который и теперь ее преподаетъ въ медико-хирургической Академіи.

<sup>4</sup>) Иванъ Семеновичъ Веселовский род. въ 1795 г.. учился въ Московскомъ университетъ съ 1813—1816 г., будучи кандидатомъ физико-математическихъ наукъ, сталъ изучать медицину и въ 1823 г. сталъ докторомъ медиц.-Служилъ и въ Университетъ, и въ Академіи, преподавая медикамъ математику.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Анненковъ, Н. В. Станкевичъ. Біографія, стр. 35, 36.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Розановъ, Воспоминанія о Д. М. Велланскомъ, стр. 125.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Чтенія въ Обществъ исторіи и древностей россійскихъ при Московскомъ Университетъ, за 1870 г. октябрь—декабрь, книга четвертая. V, смъсь, стр. 214—219. «Памятная записка о проф.» еtс. (издана О. Бодянскимъ); «Записка»—217—219.

Детальное изучение сочинений Павлова вполнѣ подтверждаетъ приведенные отзывы. О содержания его лекций даютъ возможность судить не только напечатанныя сочинения и статьи, но и вышеупомянутые конспекты курсовъ по сельскому домоводству и минералогии.

Пособіями по курсу сельскаго хозяйства Павловъ называеть: 1) A. Thaër, Grundzüge der rationellen Landwirthschaft., Berlin, 1809. 8) L. Trautmann, Landwirthschaftslehre, Wien, 1816. 3) Le comte Chaptal, Chimie, appliquée à l'àgriculture, Paris, 1823. 4) Arthur Young, Le cultivateur Anglois, traduit de l'Anglois, Paris и 5) Земледъльческая химія, собственное сочиненіе <sup>1</sup>).

Пособіями по минералогіи указаны: 1) Севергинг, Первыя основанія минералогіи, СПБ. 1798. 2) Г. Фишеръ, Ориктогнозія; Москва, 1818. 2) Hauy, Traité de Mineralogie, Paris, 1801. 4) D' Aubuisson de Voisens, Géognosie, Paris, 1819. 3) A. de Humboldt, Essai géognostique sur le gisement des roches dans les deux hémisphères, Paris, 1823<sup>2</sup>).

Сельскимъ домоводствомъ именуется искусство размножать полезныя въ общежитіи растенія и животныя. Такъ какъ они по законамъ Предвѣчнаго производятся естественными силами, то размножать не значитъ производить, а только содѣйствовать производящей природѣ, понимая подъ природою дѣйствіе естественныхъ силъ, ведущихъ начало отъ творческаго всемогущества <sup>3</sup>). Содѣйствіе это всего будетъ удачнѣе, когда мы будемъ знать законы природы, по какимъ свершается произ-

и физику. Съ 1829 г. сдужилъ въ одной Академіи, а въ 1835 г., продолжая служить въ Академіи, поступилъ въ Университетъ ординарнымъ проф. физики и служилъ до 1839 года (Біограф. словарь, І, стр. 163—165).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 199.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ctp. 195.

в) Стр. 195, 196.

водство (до познанія ихъ доводить естествознаніе); заниматься сельскима работами, (т. е. содъйствовать размноженію полезныхъ намъ растеній и животныхъ) съ върнъйшимъ усиъхомъ можно только, озаряя ихъ свътомъ естественныхъ наукъ и направляя ихъ по научнымъ указаніямъ. Такъ мы обратили въ науку искусство сельскаго домоводства. Но не количество размножаемыхъ цроизведеній, а чистый выигрышъ есть главная цъль сельскаго домоводства. Верхъ знанія есть устроить, сообразно этой цъли весь механизмъ работъ; способность къ тому пріобрътается познаніемъ началъ и производства.

Изложенію сельскаго хозяйства должно предшествовать изложеніе началь, заимствуемыхь изь естественныхь наукь. Науку Сельскаго Домоводства раздёляю на три части: въ первой излагаются начала, во второй описываются про-ИЗВОЛСТВА. въ третьей говорится объ устройствѣ или организапія хозяйства. Въ первой части слушатель представляется свидѣтелемъ того, что и какъ производить природа, во второй-какъ свѣденія, при разсматриваніи природы пріобрѣтаемыя, приспособляются въ сельскимъ занятіямъ; въ третьей раскрываются способы, какъ въ образования цълости хозяйственныхъ распоряженій можно руководствоваться свёденіями, предложенными въ первыхъ двухъ частяхъ<sup>1</sup>).

I Часть<sup>2</sup>), Начала, распадается по числу предметовъ, на три отдъленія: 1) почвы земли, 2) растенія и 3) животныя. II Часть<sup>3</sup>), производства, тоже по числу изучаемыхъ предметовъ раздѣляется на три отдѣленія: 1) Земледъліе, т. е. приведеніе земли въ такое состояніе, чтобы на ней размножать растенія, 2) Размноженіе растеній, 3) размноженіе животныхъ.

Часть III. Устройство \*). Здёсь три вопроса: что устран-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) CTp. 196, 197.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Стр. 197.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) CTp. 198.

<sup>4)</sup> Стр. 199.

вать? какими способами? какъ устроенное вести къ своей цёли? Сообразно этому, и здёсь три отдёленія: 1) Обзаведеніе (земля, работа и строенія), 2) Способы или системы и 3) Управленіе (книги, распоряженія, исторія хозяйства).

Столь же логично построенъ и конспекть лекцій по минералогія. Оба предмета (и минералогія, и сельское хозяйство) должны были бы читаться въ одинаковомъ объемъ, но "соображаясь съ тогдашними требованіями и по своимъ исключительнымъ занятіямъ заграницею", Павловъ на минералогію посвящалъ времени менъе, ограничиваясь общимъ взглядомъ. И сюда онъ умълъ внести чрезвычайно много любопытнаго и орагинальнаго. Съ нимъ иногда можно было не согласиться, но "нельзя было не увлекаться его логическимъ и изящнымъ изложеніемъ" 1).

Минералы бывають простые и сложные. Послѣдніе состоять изъ первыхъ, а тѣ и другіе вмѣстѣ составляють материкъ. Поэтому минералогію "раздѣляю" на *три* части: въ *первой* разсматриваются минералы простые, во *второй*—минералы сложные (горныя породы), въ *третьей* — материкъ (простые и сложные минералы въ совокупности).

I Часть<sup>2</sup>) подраздѣляется на три отдѣленія: въ первомз иредлагаются признаки простыхъ минераловъ, во второмъ---о началахъ, на которыхъ основывается приведеніе ихъ въ систему по указанію признаковъ, т. е. излагается система простыхъ минераловъ; третъе заключаетъ частное описаніе простыхъ минераловъ; претъе заключаетъ частное описаніе простыхъ минераловъ; порознь по принятому порядку (камни, соли, горючія вещества, руды). Часть II<sup>3</sup>), Минералы сложные или иорныя породы, подобно первой, раздѣляется на три отдѣленія: 1) признаки горныхъ породъ, 2) система горныхъ породъ,

<sup>1</sup>) Стр. 191.

<sup>2</sup>) CTp. 192.

<sup>3</sup>) CTp. 193.

3) частное описание горныхъ цородъ (вристальнаго образования, слоистаго, призматическаго, слитковаго). Часть III. Материка, или простые и сложные минералы въ совокупности<sup>1</sup>). Материкъ можеть быть разсматриваемъ или самъ по себѣ отдѣльно (притомъ либо 1) въ состояния бытия, либо 2) въ состояния дъйствія). или въ отношеніи къ воздуху и водѣ, вмѣстѣ съ коими онь образуеть планету. Поэтому и третья часть минералогін раздѣляется тоже на три отдѣленія: 1) Материкъ вь состояни бытія (разсматриваный въ цёлости, относительно поверхности, относительно строенія), 2) Материкз вз состояніи дъйствія (вулканы, землетрясенія, земной магнетизмъ или дѣятельность материва), 3) Материкз вз отношении кз водъ и воздуху (разрушительныя на материкъ вліянія, производительность материка или произрождение минераловъ, значение материка въ составъ планеты.

Геогенія же или наука о происхожденіи земли относится не въ Естественной исторіи, а въ Космогеніи, а потому не входитъ въ курсъ минералогіи: изъ онаго все метафизическое исвлючается<sup>2</sup>).

Интересующихся этими конспектами подробнёе я позволю себё отослать въ самому тексту ихъ. Ознакомленіе съ ними, особенно, съ минералогическимъ, окажется намъ полезнымъ при усвоевіи послёднихъ частей "Физики".

Библіографія сочиненій Павлова еще не составлена. Колюпановз<sup>3</sup>) говорить: Воть перечень журнальныхъ статей Павлова (списокъ—неполный и неточный): Въстникъ Европы 1825 г., № 20. "Возможность и польза науки сельскаго хозяйства".

Мнемовина, ч. IV, стр. 1—34. "О способахъ изслѣдованія природы" — безъ подписи <sup>4</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) CTp. 194.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) CTp. 195.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Біографія А. И. Кошелева, І, 2, стр. 299, 300, прим. 71.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ошибочное указаніе, какъ и въ Біографическомъ Словарѣ», стр. 186, прим.—въ I томѣ «Мнемозипы». Статья подписана π. π.

Въ "Атенеѣ" за 1828 г.

"О взаимномъ отношенія свѣденій опытныхъ и умозрительныхъ", разговоръ первый, I, 2—15. второй, II, 1—19,

"О различіи между изящными искусствами и науками", V, 2—11,

"О предметѣ физики", VI, 129—141.

"Содержаніе и расположеніе физики", VII, 253—263.

3a 1830 r.

"Статьи изъ словаря наукъ: философія трансцендентальная и натуральная", IV, 386—392.

"Планъ (форма) наукъ", VIII, 104-110.

"Системы физика атомическая и динамическая", IX, 185—192.

"Минералогическая система". Х, 248-255.

"Теорія общихъ свойствъ тѣлъ, основанная на динамическомъ понятіи о веществѣ", отрывки изъ физики, № XIX, 1—50.

"Московское заведеніе искусственныхъ минеральныхъ водъ, XIII, 98—101 (за 1828 г.).

"Отвътъ на недоумъніе касательно сходства искусственныхъминеральныхъ водъ г. Струве съ натуральными". V, 274.

"Отвѣтъ на возраженія "Московскаго телеграфа" (въ № VI 1828 г.), XI, 333—356 въ "Атенеѣ" за 1828 г. за подписью вл—въ.

"Общій чертежъ наукъ" въ "Отечественныхъ запискахъ" за 1839 г., № 7.

Къ этому нужно присоединить его вышеупомянутую лиссертацію De nutritione foetus hominis, 1818 и другія статьи, упоминаемыя "Біографическимъ Словаремъ" и указанныя нами выше на своемъ мѣстѣ.

О средствахъ къ усовершенствованию сельскаго хозяйства (лекція проф. Павлова) въ "Телескопъ" за 1836 г., ч. XXXIV, стр. 501—518, отъ 30 сент. Дат. статья: М. 16 сент. 1836 г. Вѣроятно, ему же принадлежитъ статья "Толки о сочинени Тэера" въ "Атенев" за 1828 г., VI, № 21, стр. 102—103, смёсь.

Межово въ каталогъ книгъ Базунова (1869)—за время съ 1825—69 г. вовсе не упоминаетъ о "Земледѣльческой химів"; на стр. 262 подъ № 4231: Курсъ сельскаго хозяйства, 2 т., М., 1837. Цѣна 3 р. Рецензіи:

1) Библіотева для чтенія за 1838 г., т. 26, отд. VI, стр. 26—32.

2) Современникъ, за 1838 г., т. IX, стр. 96.

3) Сѣверная цчела за 1838 г., № 30.

4) Литературныя прибавленія къ Русскому Инвалиду за 1838 г., № 10.

На стр. 522 подъ № 7504; Основанія физики II. <sup>1</sup>) ошибка—вмѣсто М.) Павлова, 2 т. СПБ. (ошибка—вмѣсто М.), 1833—36. Цѣна 3 руб. Не указано, что первый томъ былъ перепечатанъ вторымъ изданіемъ въ 1836 г. Рецензіи:

1) Сѣверная ичела, за 1833 г., № № 192 и 207 (Максимовича).

2) Сынъ отечества, за 1834 г. т. 164 (т. 42), отд. III, стр. 577—589.

3) Московский наблюдатель, за 1837 г., ч. IX, 340-358.

4) Телескопъ, за 1833 г., т. XV, 103-114.

5) Телескопъ, за 1836 г., т. XXXIII, 554-580 (Надеждина).

Портретъ Павлова можно видъть, напр., въ "Альбомъ выставки Бълинскаю", М. 1898, стр. 30.

Перейдемъ теперь въ изложенію натурфилософскихъ довтринъ М. Г. Павловъ. Въ изложеніи мы будемъ держаться скоего всегдашняго принципа—употреблять по возможности слова самого автора, такъ чтобы нашъ рефератъ представляль

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Та же ошибка и въ указателѣ (стр. 961).

собой маленькую, по совершенно точную модель цёлаго. Индивидуальность автора всегда интересна, и рефератъ не имёетъ права стирать ее; тёмъ болёе было бы жалко утрачивать особенность стиля Павлова. Смёло можно сказать, что за исключеніемъ немногихъ устарёлыхъ словъ и оборотовъ сочиненія Павлова до сихъ поръ по мёткости, краткости и выразительности языка — могутъ считаться образцомъ философскаго стиля; мы затруднились бы назвать другого русскаго писателя, который такъ писалъ бы по русски о философіи. Похвала Герцена, который самъ былъ однимъ изъ величайшихъ мастеровъ русскаго слова, сохраняетъ свою полную силу по отношенію къ Павлову до нашихъ дней.

Характеристика Павлова основана у насъ на изложеніи, главнымъ образомъ, его "Физики" (теоретическихъ главъ), которому предпосылаются статьи "Общій чертежъ наукъ" (изъ "Отечественныхъ записовъ" за 1839 г., т. VI, отдѣлъ II, науки, стр. 97—101) и "О способахъ изслѣдованія природы" <sup>1</sup>) (изъ "Мнемозины", кн. IV, стр. 1—34); эти статьи представляютъ общіе взгляды Павлова. Къ нимъ я присоединилъ еще обозрѣніе теоретической статьи изъ "Атенея" за 1828 г. ч. II, № 5. Науки, стр. 3<sup>3</sup>)—11 "Различіе между изящными искусствами и науками".

Ученія Павлова никто не излагалъ. Краткое изложеніе имтался дать Анненковъ въ біографіи Станкевича, на стр. 36. Этимъ краткимъ изложеніемъ захотѣлъ воспользоваться *Несподпиский* въ своей книгѣ о Катковѣ. Но, очевидно, не будучи особенно знакомъ съ философіею вообще, и съ системою-Шеллинга въ частности, и желая быть краткимъ, онъ еще болѣе сократилъ слова Анненкова,—и получилась слѣдующая пародія или каррикатура на ученіе шеллинговца Павлова <sup>3</sup>):

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Миаюковъ, Главныя теченія русской исторической мысли, т. изд. II, стр. 313, прим. неправильно приписываетъ эту статью кн. Одоевскому.

<sup>\*)</sup> Въ оглавления опечатка: 1, надо 3.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Неточно передается содержаніе «Физики» Павлова у П. Милюкова, главныя теченія etc., стр. 314—315.

"Сущность міровоззрѣнія Павлова, какъ можно судить по "Основанію Физики", заключалась въ космогонической теорія, вытекающей изъ философскаго положенія о сходствѣ или тождествѣ безграничной свободы съ хаосомъ. Отвлеченное понятіе изображено, какъ настоящій источникъ міра, силлогизмъ и посылки его образуются изъ силъ и стихій природы, вещество объяспяется, какъ взаимнодѣйствіе свѣта и тяжести и т. д". <sup>1</sup>).

Точно такъ же произвольно утверждение Колюпанова, будто бы Павловъ "за точку отправления своей философия принималь систему Канта"....<sup>2</sup>).

Въ заключение не считаемъ лишнимъ указать (если защла уже рѣчь о пародіяхъ), что манеру Павлова съ замфчательнымъ искусствомъ перенялъ и чрезвычайно ловко и метко передразнилъ Лебедевг. Касторъ Никифоровичъ Лебедевъ (1812 – 1876), студентъ Московскаго университета, былъ потомъ преподавателемъ въ Александровскомъ институтъ, нач. отд. оберъ-прокур., и умеръ въ санѣ въ министерст. юстиц., писалъ спец. юридическія статьи. Будучи еще сенатора; выпустилъ ѣдбую брошюру: "Подаровъ студентомъ, онъ ученымъ на 1834 годъ. О царь Горохь; когда царствовалъ государь царь Горохъ, где онъ царствовалъ, и какъ царь Горохъ перешелъ, въ преданіяхъ народовъ, до отдаленнаго потомства". Москва. Въ Университетской типографіи. 1834, стр. 35. Теперь эта брошюра большая библіографическая ръдвость. Отрывки ся воспроизведены были въ "Библіографическихъ Запискахъ" за 1858 г., стр. 17-22 и 187 (ифсколько отрывковъ). Въ полномъ видѣ она перепечатана въ "Русской Старинѣ" за 1878 г., т. XXII, сгр. 347 - 368 3). Эпиграфъ изъ Погодина: "Ergo, мотай себѣ на усъ. Стр. 364". Цензурное разрѣ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Невъдънскій, стр. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Біогр. Кошелева, 1; 1. 475.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) А не за 1876 г., какъ ошибочно указываетъ «Энц Слов.» Брокауза, 33, стр. 416.

шеніе дано было 22 декабря 1833 г. цензоромъ, профессоромъ Иваномъ Снезиревымз, который и самъ былъ не прочь вышутить своихъ коллегъ. Брошюра кончается словами Горація: credite posteri.

Въ своей сатиръ Лебедевъ (прошутившій ученую карьеру в благоволение профессоровъ) зло насмѣялся надъ десятью самыми популярными лицами изъ тогдашнихъ профессоровъ и журналистовъ. Крайности теоретическаго увлечения однихъ, исвусственныя и чуждыя духу русскаго языка выраженія другихъ, педантисмъ и напыщенное реторическое краснорѣчіе третьихъ, все это не ушло отъ насмѣшливой наблюдательности автора. Съ замѣчательною переимчивостью онъ усвоилъ манеру каждаго и излагаетъ рѣчи, искусно переплетая подлинныя слова высмѣиваемаго (заимствованныя изъ его сочиненій или лекцій) со своими собственными интерполяціями. Изображены (фамиліи скрыты подъ буквами греческаго алфавита): А.-М. Т. Каченовский, В.-Н. И. Надеждинъ, Г.-И. И. Давыдовъ, Л.-Н.А. Полевой, Е.-М. Г. Павловъ, Z.-О. И. Сенковский. Н.-М. П. Погодинъ, О.-О. В. Буларинъ, І.-Кн. П. А. Вяземский, К.—Ушаковъ.

Означенныя лица будто бы произносять ричи на "чрезвычайномь засиданіи философовь, историковь, и "естетиковь". Павловь говорить пятымь.

E<sup>1</sup>). Милостивые Государи! изъ всёхъ наукъ, наука природы должна занимать первое мёсто. Человёкъ есть природа, и наоборотъ. Съ сихъ яснёйшихъ и простёйшихъ началъ, я приступаю къ дальнёйшему изложенію.

Природа есть соединение двухъ противуположныхъ силъ: сжимательной и расширительной, естественно предполагающихъ по закону тройственности, третью силу, ограничивающую и уравникающую двъ первыя. Сія система совершенно соот-

<sup>1</sup>) Стр. 361-362.

в'єтствуетъ всёмъ выводамъ, всёмъ явленіямъ, всёмъ причинамъ явленій, совершенно оправдываетъ всеобщее изреченіе: Наука проста вз своихз началахз.

Три вышеупомянутыя силы дъйствительны и въ Философіи и въ Поезіи.

Доселѣ господствуетъ совершенное разнородство во всѣхъ областяхъ ума; вездѣ Атомистическая и Динамическая системы сбиваютъ юныя познанія, какъ басня сбила философа.

Наше дёло говорить о царё Горохѣ; горохъ есть растеніе.—предметь естественныхъ наукъ описательныхъ; горохъ пущенный изъ ружья есть сила.—предметъ Механики.... Положимъ, что горохъ, или Царь Горохъ, есть явленіе...и здёсь не моя область, и здёсь нётъ предмета Физики. Гдёже мы найдемъ его?... Но ето не имѣетъ отношенія съ настоящимъ изслёдованіемъ. Моя мысль есть слёдующая: Царь Горохъ есть описка и замѣщеніе (substitutio) другого факта. И вотъ какими путями, вѣрный тремъ силамъ, дохожу и до сего изъясненія.

Атомистики предполагаютъ всю вселенную въ видѣ шариковъ: совершенно ложно! Сіи шарики есть горохъ въ объективности или въ осуществленіи. И такъ царь Горохъ есть понятіе Атомистическое. Изложимъ по нашей системѣ.

Предположимъ, допустимъ пустоту: вотъ демаркаціонная линія Динамической системы. Сила расширительная дъйствуетъ—пустота расширяется, сила сжимательная дъйствуетъ-пустота сжимается, изъ средостремленія и средобъжанія сихъ силъ образуется третья, ограничивающая и ту и другую; и такъ произойдетъ: пустота расширяясь и сжимаясь продолжается. Теперь не трудно приложить сей способъ въ гороху: онъ сжимается и разширяется, т. е. продолжается, и естественно, что тогда изъ гороха произойдетъ или бобъ или стручевъ, слёдовательно: Атомистическій царь—Горохъ, по Динамической системѣ совершенно не возможенъ и долженъ преобразоваться въ Царь-Бобъ, или Царь-Стручекъ.

Такъ просты совершенныя начала, такъ легки ясныя положенія науки!

Прежде чёмъ излагать содержаніе науки физики, надобно зыяснить себё вопросы о способахъ изслёдованія, о соотношеніи наукъ между собою, о различіи, наконецъ, наукъ отъ другихъ дёятельностей человёческаго духа, какъ напр., отъ искусствъ<sup>1</sup>). На этотъ послёдній вопросъ отвёчаетъ статья Павлова:

## Различіе между изящными искусствами и науками.

~~~~~~

Изящныя искусства и науки составляють два различные рода произведеній человѣческаго ума. Это различіе считается извѣстнымъ, но и кажется неопредѣленнымъ. Не довольно знать, что науки не суть искусства, и наоборотъ: нужно еще найти основаніе этого различія.

Каждая наука по своему составу есть система понятій о какомъ-либо предметѣ. Для возможности всякой науки необходимы три условія:

- 1) Предметъ, или понимаемое (objectum),
- 2) Разумѣніе, или понимающее (subjectum),
- 3) Содержаніе, или понятія (conceptus)<sup>2</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. въ моемъ сочинени «О поняти искусства», главу II. <sup>3</sup>) Стр. 4.

Именемъ *предмета* означается все дъйствительное (reale), подлежащее нашему изслъдованію, какъ физическое, такъ и умственное, все, что дъйствительно есть, и что можетъ быть пони маемо (тъла, явленія физ. и нравственныя, произведенія искусствъ, самое разумъніе, какъ предметъ изслъдованія).

*Разумъніем*з навывается способность познавать; синонимы его: мыслящій духъ, умъ, разумъ.

Человѣкъ, сіе олицетворенное разумѣніе, стремится въ познанію предметовъ; замѣчая въ предметахъ существенныя принадлежности, опредѣляющія ихъ особность (individualitas), видъ, родъ, онъ оставляетъ въ забвеніи частныя изображенія предметовъ и удерживаетъ въ умѣ только общее, отвлеченное отъ каждаго ряда подобныхъ предметовъ; это общее есть *понятіе*; за понятіями слѣдуютъ мысли (cogitata). Предметы не привносятся въ разумѣніе дѣйствительно, но изображаются понятіями отвлеченно; предметы измѣняются, исчезаютъ, и возраждаются, ихъ изображенія, понятія—неизмѣнны.

Познавая предметы, человѣкъ образуетъ новый міръ, гдѣ предметы превращаются въ мысли, поньмаемое дѣлается понятіемъ, дѣйствительное является умственнымъ. Этотъ міръ понятій, отраженіе предметовъ въ умѣ, есть область наукъ<sup>1</sup>). Науки суть умственныя картины предметовъ нашего познанія. Такъ астрономія въ окончательномъ видѣ составляла бы вѣрный умственный списокъ небеснаго механизма, въ коемъ движеніе міровъ было бы представлено въ понятіяхъ такъ точно, какъ оно есть въ дѣйствительности. Геогнозія давала бы картину материка, или самый материкъ, изображенный въ понятіяхъ такъ, какъ онъ есть въ дѣйствительности. Разумѣніе, какъ особое бытіе, какъ предметъ познанія, при изслѣдованіи тоже превращается въ понятія. Логика, какъ наука о разумѣніе, доведенная до высшей степени совершенства, не другое бы что была,

1) Стр. 5.

какъ самое разумѣніе, вѣрно изображенное въ понятіяхъ<sup>1</sup>). Всѣ науки безъ исключенія суть не другое что, какъ списки своихъ предметовъ, составляемые изъ понятій и мыслей.

Перейдемъ въ изящнымъ исвусствамъ. Всякое произведеніе искусствъ (особенно, обравовательныхъ) выражаетъ собою какое-либо понятіе или мысль (подъ мыслію разумѣется и понятіе, а часто и наоборотъ). Картина или статья занимаетъ знатока не веществомъ, изъ коего составлена, но мыслію, которая даетъ себя знать посредствомъ вещества или опредѣленваго образа: отвердѣвъ въ мраморѣ статуи или въ краскахъ картины, мысль получила особое (individualis) существованіе, какъ самостоятельный предметъ. То же и въ другихъ искусствахъ. И ораторія Гайдна, и Иліада Гомера и т. п. суть мысли, отпавшія отъ своего творца, отдѣлившіяся отъ ума, своего начала, и посредствомъ звуковъ или слова обращенныя въ предметы, — суть мысли, принявшія особое существованіе <sup>2</sup>).

Если каждое произведеніе искусствъ изображаеть собою мысль, то произведенія, взятыя вмёстё, подведенныя умственно подъ одну точку зрѣнія, составять особый міръ понятій и мыслей, обращенныхъ въ предметы. Этотъ міръ отличенъ отъ цѣлой вселенной, принадлежащей къ одной эпохѣ творенія. Этоновая природа, позднѣйшее созданіе; ея зиждитель-человѣкъ, отраженіе Зиждителя вселенной, вѣнецъ и враса природы Творчесвой.

Впрочемъ, мысли человѣка не осуществляются по одному его мановенію; какъ же онѣ обращаются въ предметы?

Мы удивляемся человёку, когда мысленно слёдуемъ за нимъ на поприще его умственной дёятельности: занимая только одну точку въ неизмёримомъ царствё творенія, онъ познающимъ духомъ объемлетъ эту неизмёримость. Успёхами чело-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 8.

<sup>\*)</sup> CTp. 9.

вёка въ мірё физическомъ изумлена, кажется, самая природа. Какъ могущественъ человёкъ съ этой точки зрёнія, и какъ слабъ онъ въ отношеніи къ самимъ производящимъ силамъ и веществу! Сей повелитель стихій не въ состояніи произвести вновь ни одного атома вещества, ни одной силы. Для осуществленія своихъ понятій и мыслей, для превращенія ихъ въ предметы и созданія своей природы—изящныхъ искусствъ, онъ долженъ заимствовать нужные элементы изъ природы Творческой<sup>1</sup>).

Цёль искусствъ достигается тёмъ лучше, чёмъ приличнёе выборъ средствъ, чёмъ естественнёе съ помощію ихъ обнаруживается мысль творца-художника. Въ силу этой необходимости выбора приличныхъ средствъ и назвали, кажется, искусство—подражаніемъ природѣ. Художникъ дѣйствительно подражаетъ природѣ (не въ изобрѣтеніи идеаловъ, а) въ употребленіи средствъ, изъ нея заимствуемыхъ, для превращенія мыслей въ предметы, для осуществленія ихъ.

Основаніе изящныхъ искусствъ—мысль; цѣль—обращеніе мысли въ предметъ; главныя средства—звуки, образы и слово. Въ отношеніи къ основанію и цѣли—искусства составляютъ одно (родъ); по отношенію къ средствамъ—три вида, какбы три царства природы: музыку, искуства образовательныя, словесность. Природа, созидаемая человѣкомъ въ этихъ трехъ видахъ, подобно природѣ Творческой, дѣлается въ свою очередь также иредметомъ изслѣдованія, какъ міръ дѣйствительный. Списки этой природы суть словесныя науки и теорія изящныхъ искусствъ вообще. Эти науки настолько же отличны отъ самыхъ искусствъ, насколько прочія науки и ихъ предметы различны<sup>2</sup>).

Итавъ разница между наувами и изящными искусствама заключается въ слѣдующемъ. Въ наувахъ предметы обраща-

ł

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) CTp. 10.

э) Стр. 11.

ются въ мысли, въ искусствахъ---мысли дёлаются предметами. Въ наукахъ дёйствительное дёлается идеальнымъ (изъемлясь изъ пространства и времени); искусства---идеальное вводятъ въ среду дёйствительнаго. Умъ производитъ науки изъ предметовъ, а искусства предметы порождаютъ изъ себя. Тамъ все многоразличie сосредоточивается въ умѣ, здѣсь умъ обращается въ многоразличie. Тамъ предметы отражаются въ умѣ, здѣсь умъ отражается въ предметахъ. Въ наукахъ природа дѣйствительная представляется мысленною. Въ искусствахъ---мысли являются природою.

-**- }@{ •{ •-**

Выяснивъ различіе наукъ отъ искусствъ, мы можемъ нерейти къ вопросу о взаимномъ отношеніи наукъ другъ къ другу; этотъ вопросъ рѣшается въ статьѣ:

## Общій чертежъ наукъ.

Распредѣлить науки на свои порядки есть потребность, которой пытались удовлетворить многія дѣленія наукъ—съ Аристотеля до нашего времени (дѣленіе по факультетамъ). Но ни одна изъ этихъ классификацій не удовлетворительна; это проистекаетъ, впрочемъ, не отъ трудности задачи, а отъ неудачнаго выбора начала рѣшенія.

Науки различны; слёдовательно, должно быть основаніе ихъ различія. Это основаніе должно быть и началомъ дёленія наукъ. Прежде всего, значить, надобно опредёлить, что служитъ основаніемъ различія наукъ <sup>1</sup>).

Всявая наука, какъ познаніе, должна им'ть свой предчеть познанія, т. е. не можеть быть безъ познаваемаго. По-

<sup>1</sup>) Стр. 97.

анать значить представить въ разумёніи познаваемое-такъ, какъ оно есть, или какъ кажется, и какъ быть могло.

Представленіе есть синсокъ или изображеніе предмета. Наука, какъ познаніе своего предмета, есть списокъ его. Различіе списковъ возможно лишь при различіи подлинниковъ и средствъ списывать или познавать. Различіе наукъ возможнолишь при различіи предметовъ и способовъ познанія; основаніе различія наукъ есть различіе предметовъ и способовъ повнанія. Вопросъ "какъ раздёлить науки" обращается въ другой: "какъ раздѣляются предметы и способы нашего познанія?" 1).

Первый шагъ въ познаніи есть сомнѣніе познающаго въ единствѣ его съ познаваемымъ, вслѣдствіе чего познающее "я" отдѣляется отъ познаваемаго и ставитъ себя въ противоположность съ нимъ. Что все это, что не—"я"? и что тавое—"я"—среди всего изумляющаго меня многоразличія: вотъ второй шагъ. Этимъ опредѣляются два отдѣльные предметы нашего познанія: 1) Разумѣніе или познающее (subjectum) и 2) Природа или познаваемое (objectum).

Человѣкъ, воплощенный мыслящій духъ, не могъ не усумниться съ самаго начала, что видимая имъ природа есть онъ самъ, и сомнѣнія его не могли быть продолжительны. Различіе такъ разительно! Отдѣленный силою мысли отъ массы предметовъ, онъ не могъ потерять ихъ изъ виду: напротивъ, бытіе ихъ стало для него еще ощутительнѣе, чѣмъ прежде. Пораженный величіемъ зрѣлища, человѣкъ былъ увлеченъ природою, вліяніе воей такъ сильно чувствуется; а жажда такъ велика, силы разумѣнія свѣжи! Но проходя отъ одного предмета къ другому, а число ихъ "не смѣти", человѣкъ не могъ не повторить вопроса и о себѣ: что въ немъ мыслитъ, и какою силою онъ постигаетъ неизмѣримость, самъ будучи точкою. Съ теченіемъ времени понятія его о природѣ.

<sup>1</sup>) Стр. 98.

и о самомъ себѣ развивались болѣе и болѣе; между тѣмъ пріобрѣтались и положительныя свѣдѣнія. Эти понятія составили два разряда наукъ:

1) Физическія, которыхъ предметъ-природа,

2) Психическія, которыхъ предметъ—самъ познающій духъ, или челов'якъ, какъ существо мыслящее, одаренное разумомъ и волею<sup>1</sup>).

Углубляясь въ изслёдованіе природы, мы замёчаемъ, что все въ ней условно, все стоить во взаимной зависимости. И мыслящій въ человёкё духъ долженъ отнести себя въ ту же сферу условнаго и зависимаго, которое не можетъ быть самому себё началомъ: человёкъ и природа предполагаютъ Творца, высшее начало, которымъ все обусловлено и все поддерживается. Если такъ величественна природа, и столь дивенъ человёкъ, то что же Творецъ и природы, и человёка! разумъ сознаётъ свое безсиліе и, порываясь его познать, падаетъ ызъ одной бездны заблужденій въ другую, пока не загорится заря вёры. Предъ человёкомъ неожиданно развивается цёлый міръ отраднёйшихъ вёрованій, которыя, будучи приведены въ систему, образуютъ боюсловскія нации.

Итакъ Богъ, природа, человѣкъ—вотъ первые предметы нашего познанія; науки богословскія, физическія и психическія —вотъ ихъ списки или изображенія. Но въ числъ наукъ вообще есть многія, которыя не принадлежатъ ни къ одному изъ названныхъ трехъ разрядовъ; слъдовательно, есть еще предметы познанія, которые въ поименованныхъ не содержатся и, слъдовательно, должны быть еще другіе разряды наукъ. Какіе же именно?

Дѣятельность мыслящаго духа имѣетъ два противоположныя направленія: или 1) усиливается все познаваемое сосредо-

1) Стр. 99.

точить въ себѣ, сводя предметы познанія на понятія, или 2) самъ стремится въ проявленію, обращая свои понятія въ предметы, что знаменуется изящными искусствами <sup>1</sup>). Произведенія искусствъ образують особый міръ понятій и мыслей, обращенныхъ въ предметы, который въ свою очередь тоже дѣлается предметомъ изученія, познаётся: оттуда особый родъ наувъ, называемый вообще словесными науками.

Есть еще предметъ изученія, не менѣе обширный и любопытный: это міръ политическій. Изученіе его обусловливаеть также особый разрялъ наукъ: это-науки политическія.

Симъ заключается весь рядъ предметовъ познанія, стоящихъ на одной ступени логической соподчиненности.

Спросять: гдё жъ предметы для Философіи и Математиви?

Кромѣ изсчисленныхъ, нѣтъ другихъ предметовъ познанія. Но одни и тѣ же предметы могутъ быть познаваемы различно. Всѣхъ способовъ познанія три: откровеніе (revelatio), опытность (experientia) и умозрѣніе (speculatio). Откровеніе господствуетъ въ наукахъ богословскихъ; опытность въ четырехъ остальныхъ разрядахъ; умозрѣніе въ философіи, куда относится и математика. Объяснимся.

Мы познаёмъ предметы двоякимъ образомъ: или 1) въ дъйствительности, или 2) въ возможности. Познавая предметы въ дъйствительности, мы представляемъ ихъ такъ, какъ они являются въ пространствъ и времени; это—область наукъ положительныхъ. Познавая предметы въ возможности, мы усиливаемся постигнуть, какъ они могли явиться въ пространствъ и времени именно въ томъ видъ, какъ дъйствительно являются: эта область философіи, науки умозрительной. Да, умозрительная наука—одна, философія. Постиженіе дъйствитель-

<sup>1</sup>) Объ изящныхъ искусствахъ см. выше, стр. 131. Павловъ здъсь дословно повторяетъ (стр. 99—100) сказанное въ первой статът на стр. 8—9. — 137 —

наго въ возможности подраздѣляется: одно имѣетъ предметомъ начало явленія, идею, другое форму. Наука идей идеологія, ваука формъ иатематика; та и другая составляютъ одно цѣлое философію, науку чисто-умозрительную. Предметъ философія всё предметы нашего познанія, являющіеся въ пространствѣ и времени; но они разсматриваются въ ней со стороны возможности. Въ идеологія представляется начало ихъ явленія, идея; въ математикѣ формы ихъ явленія въ пространствѣ и времени, мѣра и число. Итакъ всѣ науки по различію предметовъ и способовъ познанія раздѣляются на шесть разрядовъ:

1) Науки богословскія.

- 2) " физическія.
- 3) " психическія.
- 4) " словесныя.
- 5) " политическія.
- 6) " философскія.

Каждый разрядъ имбетъ свои подраздбленія, но мы предположили ограничиться чертежемъ общимъ <sup>1</sup>).

Выяснивъ взаимоотношеніе наукъ (по Павлову), перейдемъ къ характеристикъ спеціальныхъ наукъ—естествознанія. Для этой цъли послужитъ намъ статья "О способахъ изслъдованія природы", помъщенная въ "Мнемозинъ", кн. 4, стр. 1—34, и подписанная двумя греческими  $\pi$ .  $\pi$ .

<sup>1</sup>) CTp. 101.

## О способахъ изслъдованія природы.

То, что называется природою <sup>1</sup>), есть либо 1) познаваемое только (исключительно *природа*), либо 2) познаваемое и познающее вмѣстѣ (*pasymnnie*, intelligentia); второе относится къ познающему въ человѣкѣ духу. Человѣкъ же, съ самаго начала своего появленія среди природы пораженный ея величіемъ и вмѣстѣ изумленный самимъ собою, невольно долженъ спросить себя: что все это, что внѣ мена? (ср. сгр. 134) И что такое я самъ на семъ великомъ зрѣлищѣ? Остановимся на первомъ вопросѣ.

Постигаемые предёлы вселенныя можно ли принять за дёйствительные? Природу, какъ вмёстилище всего сотвореннаго, легче вообразить сферою, которой центръ всюду, а окружность—нигдѣ. Природа, въ семъ значеніи взятая, не есть предметъ изслёдованія, но составляетъ только предметъ благоговѣйнаго удивленія величію Творца ея.

Неизмёримое пространство вселенныя неминуемо предполагаетъ и многоразличіе существующаго въ ономъ чрезвычайное, какъ въ этомъ можно убёдиться, разсматривая безчисленные роды растеній и животныхъ на поверхности нашей планеты и въ глуби овеана. Если стараться постигнуть совокупность всего видимаго и сдёлать счетъ тёламъ, составляющимъ природу, то она представляется храмомъ безпредёльной общирности: въ немъ безчисленные предметы, уже приизведенные—producta; съ этой стороны о природѣ можно сказать: она есть (amplexus eorum, quae sunt), и кажется находящеюся въ повоѣ, какъ нѣчто содержимое <sup>2</sup>).

Но при болѣе внимательномъ и глубовомъ пронивновеніи-вдали кажущееся повойнымъ находится въ движеніи.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ctp. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Стр. 4.

**— 139 —**.

Природа не кажется болёе произведенною только, но непрерывно измёнающеюся; и притомъ она остается неизмённою: все умираетъ и разрушается, но природа не пустёетъ. Одно умираетъ, другое родится. Природа постоянно измёняется (производимость ея) и постоянно остается тёмъ же, чёмъ по манію Всемогущаго вышла изъ ничтожества (пребываемость природы). Словомъ: въ природё мы находимъ всегдашнюю пребываемость при непрерывной производимости. Что это значить? Разсматривая, напр., животное тёло, мы находимъ, что оно живетъ. Главнёйшій признакъ, существеннёйшее различіе живни есть пребываемость въ производительности. Такъ и природа: непрерывно разрушается и непрерывно возникаетъ, производится и пребываетъ—она живетъ. Произведеніе всесовершенной Жизни мертво быть не можетъ <sup>1</sup>).

Тёло наше живеть, поколику всё органы, имёя собственную жизнь и дёйствуя отдёльно, содёйствують общей жизни и поддерживають цёлость организма. Такъ цёлая природа живеть въ своихъ частяхъ, а части поддерживаются жизнію цёлаго; такъ живеть наша планета, основа коей (partes solidae)—вемля, кровь (humores) — воды, дыханіе вовдухъ, воспроизводительные органы — растенія и животныя, органъ мышленія — человёкъ.

При всемъ несмътномъ многоразличіи существующаго и безчисленности дъйствій и явленій, мы замъчаемъ въ ходъ природы постоянный, непремъняемый порядовъ и находимъ во множествъ единство, такъ что природа кажется намъ самою гармоніею.

Открыть главную причину всёхъ несмётныхъ движеній въ сей гармонической машинё, образовать общую теорію и при ея свётё благоговёйною мыслію погружаться въ дёла Всесотворшаго—вотъ цёль нашихъ изслёдованій. Къ сему то

<sup>1</sup>) Стр. 6.

знанію стремится духъ человѣка во всѣхъ вѣкахъ. Стремясь въ своему высокому назначенію, духъ человѣка перелетитъ всѣ пропасти, какими отдѣляетъ его отъ искомаго свѣта мотучее чудовище невѣжества и прорвется чрезъ всѣ мраки, бездны и хаосъ <sup>1</sup>)!

Стремленіе сіе направляется съ двухъ противоположныхъ точекъ (опыта и умозръніе). Природа изслёдывается двумя способами: аналитическимъ-емпирическимъ (отъ явленій восходятъ къ началамъ, и на опытё зиждется все знаніе) и синтетическимъ-умозрительнымъ (отъ началъ къ явленіямъ). Какой способъ превосходнѣе? Большинство на сторонѣ емпиріи; но большинство не доказательство справедливости; собственное разсужденіе и изслѣдованіе никогда не вредятъ истинѣ.

Въизслъдованія природы познающій духъ силится свести на понятія то, что въ пространствъ и времени, свести явленія на дъйствія, силы и законы, силится списать природу. Чтобы оцѣнить естественныя науки, этотъ списокъ природы, надобно изслѣдовать, имѣетъ ли онъ сходство съ своимъ подлинникомъ<sup>2</sup>).

Сходство понятій съ познаваемымъ предметомъ называется истиною, это же есть и знаніе, ибо въ (противномъ) случаѣ несходства понятій съ предметомъ мы предмета не знаемъ. Увѣриться же въ истинѣ теоріи можно лишь, убѣдившись въ сходствѣ понятій нашихъ съ внутреннимъ ходомъ явленій, изображеніе коихъ есть теорія.

Истина одна, и это сходство понятій съ предметомъ можетъ быть только одно. Изъ царства истины исключается все съ нею разнородное; гдъ различныя представленія одного и того же, тамъ ложь.

Естественныя науки имъють одинь предметъ – природу;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Crp. 9.

в теорія природы должна быть одна. Многихъ сходствъ бытьне можетъ. Всё естественныя науки должны образоваться подъ вліяніемъ одной теоріи.

Таковы ли естественныя науки, обработываемыя емпирически? Въ этомъ спискъ природы замътна ли гармонія подлинника? Физика объемлетъ всю природу и должна бы представлять общую теорію; но въ вей самой мы не находимъ единства началъ, а иногда даже на одинъ предметъ имъются иногія теоріи.

Естественная исторія (Естествоописаніе), какъ одно цѣлое, должна была бы быть картиною трехъ царствъ природы, въ прелестнѣйшей связи между собою состоящихъ; но она оказывается картиною безсвязности, ибо раздѣленіе минераловъ, растеній и животныхъ основывается на различныхъ началахъ.

Физіологіи въ медицинѣ принадлежитъ роль физики въ естествознаніи. Но и физіологія, и патологія, и фармакологія, и терапія имѣютъ не одну, а многія теоріи. Такова вывѣска несовершенства въ той наукѣ, которой поборники истощаются въ доказательствахъ, что опытъ есть единственное, прочнѣйшее основаніе знанія.

Отъ чегожъ зависитъ такое несовершенство емпирическихъ наукъ? <sup>1</sup>) Неужели ихъ представители обманываются касательно значенія опыта? Природа, какъ явленіе въ пространствѣ и времени, находится въ непрерывной производимости, состоящей въ превращенія одного и того же вещества въ многоразличныя формы. А по (совершенно неправильной) атомистической теорія, природа только кажется производящею, сопоставляя начала, коихъ различное содержаніе причиною различія тѣлъ. Въ органической же природѣ часто, какъ мы убѣждаемся изъ химическихъ опытовъ, совершается образованіе тѣлъ съ такими составными частями, какихъ совсѣмъ не

<sup>1</sup>) Стр. 12.

было въ средѣ ихъ образованія. Таковы между многими опыты Шрадера съ растеніями, посаженными въ чистѣйшемъ сѣрномъ порошкѣ, причемъ образовывались различныя минеральныя вещества.

Развитіе формъ въ органической природъ чрезвычайно, вещество для ихъ образованія одно—слизь. Изъ слизи образуются начально и жидкія части, и клътчатая плева, основа плотныхъ частей въ органическихъ тълахъ.

Очевидно, что многоразличіе формъ вещественныхъ завасить не отъ самаго вещества: оно одно, непроницаемое въ пространствѣ, и служитъ лишь массою, основою явленія. То, отъ чего зависить образование той или другой формы, есть нѣчто отъ вещества отличное и ему противоположное. Условное название этому ивчто-идеальное. Законъ, по которому идеальное действуеть, — udeя вообще, въ телахъ живыхъ — udeя жизни <sup>1</sup>). Вещество принимаетъ ту или другую форму, смотря по тому, какого идеальнаго вліянію подвергается. Въ станени каждаго растенія содержится форма всёхъ послёдующихъ племень его рода. но невещественно, а идеально, въ возможности (in potentia). По этой внутренней модели (идев) матеріалъ питанія растеній превращается въ растительное тіло, накъ строительный матеріалъ превращается въ зданіе по фитурѣ, родившейся въ головѣ архитектора. И въ тѣлахъ животныхъ, красиваго цавлина, огромнаго кита или слона, начало одно-слизь, а различіе формъ, въ которыя слизь превращается, зависить отъ идеальнаго.

Формы вещества, случайно подвергающагося дъйствію то того, то другого идеальнаго, временны. Существованіе вещественнаго, вакъ опредѣленнаго вида, есть только случайное, мнимое, ибо служитъ лишь отпечаткомъ существованія идеальнаго. Дъйствительно существуетъ только идеальное, а ве-

<sup>1</sup>) Стр. 16.

цественное случайно:в. Если въ чувственномъ видъ представить себъ природу подъ образомъ общирнаго моря, на которомъ сильный вътеръ вздымаетъ нъкоторыя волны, то волныпреходящія формы, явленія, вода въ разныхъ формахъ-вещественное, вътры-идеальное; все вмъстъ взятое-производимость природы, а начальная причина-Богъ. Видимое для насъ есть только мнимое существованіе (phoenomenon-sic) а сущность (noumenon) скрывается въ идеальномъ. Все видимое движется въ слъдствіе дъятельности идеальнаго.

Возвратимся въ способамъ изслёдованія природы<sup>1</sup>).

Аналитическое или емпирическое изслёдованіе утверждается на опытности и можетъ имёть предметомъ только внёшнее въ каждомъ видё существованія, подлежащее чувствамъ; а сіе есть несущественное въ природѣ. Путемъ опытности можно дойти лишь до понятія о случайномъ, коимъ управляетъ нёчто постоянное, т. е. идеальное. Идеальное же не подлежитъ опытамъ: его нельзя заключить ни подъ вовдушный колоколъ, ни въ папиновъ горшокъ. Поэтому то въ емпирическихъ наукахъ доселѣ нѣтъ ничего положительнаго; взоръ емпириковъ ничего не видитъ въ морѣ природы, кроиѣ иѣнистыхъ колебаній.

Итакъ, природа имѣетъ двѣ стороны: внѣшнюю и внутреннюю. Наружность поражаетъ прежде. Душа, сообщаясь съ міромъ посредствомъ наружныхъ чувствъ, прежде обращается къ внѣшней сторонѣ природы, и находя все многоразличіе условнымъ, стремится привести его къ единству, къ безусловному. Единство и безусловное—вотъ цѣль, къ которой во всѣ столѣтія стремится мыслящій въ человѣкѣ духъ.

Тотъ моментъ дъйствія души, когда она чрезъ наружныя

<sup>1</sup>) CTp. 19.

чувства обращаясь въ внѣшней сторонь природы, силится свести видимое на безусловное, называемъ разумомъ: противоположный—умомъ. Вникнемъ: далеко ли простираются дѣйствія разума? Душа поражается многоразличіемъ; это есть возэръміе. Разумъ размѣщаетъ вещи сходныя въ особые ряды, приводитъ ихъ къ единству (collocatio similium rerum), а потомъ разбираетъ, что онѣ имѣютъ между собою общаго, и это послѣднее отвлекаетъ (abstractio). Общее, отвлеченное отъ подобныхъ частныхъ (изображенія коихъ оставляется въ забвеніи), есть понятіе. Первый порывъ души въ сведеніи многоразличія къ единству есть составленіе понятій, причемъ замѣчаются три момента: 1) совмѣщеніе подобныхъ (collocatio), 2) разборъ сходства (comparatio, analysis), 3) отвлеченіе того, что составляетъ сходство (abstractio) <sup>1</sup>).

Но и сіи высшія сферы понятій кажутся душѣ еще частными, представляются многоразличіемъ, а ея цѣль—единство. Потому и сіи сферы она силится подвести подъ общее единство, точно такъ же поступая, какъ и при составленіи каждаго понятія поровнь, снося вмѣстѣ, разбирая сходство и отвлекая общее. Такимъ образомъ отъ понятій видовъ душа поступаетъ къ понятію *рода*, порядка и т. д.; самое высшее понятіе есть бытіе, отвлеченное отъ всего, о чемъ можно сказать: ecmъ. Бытіе есть самое простѣйшее, самое общее, отъ него уже нечего болѣе отвлекать, оно не имѣетъ сказуемаго и само есть подлежащее безъ сказуемаго, все есть его видъ.

Составленіе понятій есть процессъ восхожденія, въ которомъ каждая ступень къ низшему содержится, какъ общее, а къ высшему, какъ частное. Чъмъ выше восходитъ разумъ, тъмъ болѣе рѣдѣетъ или утончевается съ увеличеніемъ объемлемости сфера понятія: ближайшія къ предметамъ полнѣе, болѣе имѣ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 21.

ють сказуемыхъ. Предметы (особыя, individua) и быте <sup>1</sup>) составляютъ крайности сего восхожденія. Первыя ступениближайшія къ дёйствительности (realitas), но и здёсь, еще въ первой сферѣ отвлеченія предметы (екземпляры) уже изчезаютъ, а остается лишь общее между ними. Восходить залѣе значитъ удаляться отъ предметовъ. Каждая сфера понятій представляется пустою, гдѣ потеряна дѣйствительность: и чѣмъ выше сфера понятія, тѣмъ она пустѣе. Самая высшая сфера есть самая большая пустота, гдѣ все многоразличное не къ единству приведено, а обращено въ пустоту.

Разумъ (не одного человѣка, а всѣхъ людей вообще и во всѣхъ вѣкахъ), замѣтивъ такой недостатокъ въ понятіи (здѣсь разумъ какбы олицетворяется; но вѣдь разумъ есть душа, обращенная къ внѣшней сторонѣ природы, а душа есть дѣйствительно нѣчто самостоятельное, живое, дѣйствующее по усмотрѣнію), дѣлаетъ новое усиліе, чтобы пополнить оный. Это есть сужсденіе, второе дѣйствіе разума, когда онъ общее старается поставить на видъ въ частномъ; общее, какъ нѣчто пустое, онъ спасаетъ на частномъ, какъ существеннѣйшемъ, чтобы общее, изчезнувшее внѣ дѣйствительнаго, соединить черезъ частное съ дѣйствительнымъ.

Во второмъ дъйствіи разума также три момента: частное (подлежащее), общее (сказуемое) и моментъ ихъ соединенія, связь (copula). Разумъ во второмъ дъйствіи, частное подчиняя общему, силится случайное сообщить съ постояннымъ. Онъ силится все многоразличіе свести къ единству и не хочетъ удаляться отъ существенности. Въ первомъ дъйствіи онъ замъчаетъ ея удаленіе, во второмъ онъ хочетъ къ ней возвратиться, но не достигаетъ своей цъли: подчиняя частное общему, онъ еще не нисходитъ до самыхъ предметовъ: въ част-

<sup>1</sup>) CTp. 23.

номъ не видны особыя (individua disparent). И поэтому разумъ дълаетъ еще новое усиліе и старается соединить особое съ общимъ посредствомъ частнаго, и это есть заключеніе, третье дъйствіе разума, коего моменты: общее, частное, особое.

Разборъ трехъ дѣйствій души, обращенной къ внѣшней сторонѣ природы, есть теорія разума, что обыкновенно называють логикою <sup>1</sup>).

Начиная съ видимаго, съ того, что поражаетъ чувства, мы познаёмъ емпирически, и это естественно. Но не естественно этимъ кончить. Симъ путемъ мы не можемъ дойти до цъли естествопознанія, до единства, изъ котораго бы можно объяснить видимое.

Единство, до коего доходить разумъ, есть *пустота*, въ которой все дъйствительное (reale) изчезаетъ и, откуда нельзя вывести многоразличное. А важнъйшая задача есть: найти единство, какъ внутреннее начало каждаго явленія, единство, изъ котораго можно объяснить внутреннюю сторону природы. Такое единство, котораго внъшняя сторона служитъ только тъню, есть идея, а понятіе о ней условно назовемъ мыслію: это есть уже понятіе ума, а не разума. Понятіе разума говоритъ о формъ вещи, а понятіе ума о самой сущности. Мыслъ совершенно противополагается понятію. Понятіе есть формальное единство, а мысль – существенное. Мысль извъщаетъ о внутренности явленія, а понятіе только о поверхности онаго. Понятіе составляется, мысль раждается и развивается. Понятіе предметъ логики, мысль — филосо фіи.

Душа, обращенная къ внѣшней сторонѣ природы, можетъ обогатиться только понятіями. Разумъ не простирается далѣе понятій, и потому ограниченъ: онъ имѣетъ удѣломъ скользить лишь по поверхностямъ явленій, не проникая со внутренность ихъ.

<sup>1</sup>) CTp. 27.

- 147 --

Виѣшияя сторона природы есть область емпиріи, слѣдовательно, поприще разума; внутренняя есть область умозрѣнія и поприще ума. Идущіе по первому находять только отраженіе, отпечатки идеальнаго. Идущіе по второму силятся созерцать идею, самое отражающее <sup>1</sup>).

Начало емпиріи—ягленія, начало умозрѣнія—самопознаніе; ходъ емпиріи—наведеніе (inductio), ходъ умозрѣнія—выводъ (deductio, constructio). Емпирія отъ окружности устремляется къ центру—на удачу, а умозрѣніе отъ центра поступаетъ къ окружности навѣрное. Емпирикъ силится привести хаосъ явленій въ порядокъ на основаніи признаковъ, не заботясь о томъ, какое понятіе родитъ его система о природѣ: потому емпирическія системы такъ сухи, незанимательны. Для емпирика природа груда матеріи, которую онъ силится разложить и описать. Для умозрителя признаки тѣлъ суть буквы, коими идеальное, проявляясь въ вещественномъ, даетъ себя разумѣть: его система тѣлъ естественныхъ есть картина развитія царствъ природы<sup>2</sup>).

Впрочемъ, умозрѣніе при всѣхъ своихъ преимуществахъ недостаточно бевъ емпиріи. Каждое явленіе (и природа—ихъ совокупность) есть соединеніе противоположностей (synthesis oppositorum),—совмѣстность идеальнаго съ вещественнымъ. Посему и умозрительное познаніе, и емпирическое, какъ одностороннее, каждое по отцѣльности—неполно. Умозрители убѣждены въ необходимости обоюднаго познанія (что непонятно емпирикамъ) и нимало не чуждаются емпиріи, но для нихъ опыты и наблюденія—повѣрка началъ, выведенныхъ изъ самопознанія, а не самыя начала. Вѣдь умозрители пользуются и чужими опытами, и сами ихъ дѣлаютъ.

<sup>1</sup>) Стр. 29,

<sup>3</sup>) Стр. 30.

Мнѣніе, будто наука въ наше время идетъ къ совершенству исполинскими шагами, — мечта! Число то открытій увеличивается, а природа остается по прежнему нерѣшенною задачею. Електричество, разложеніе щелочей, газы, вліяніе галванизма на магнитную стрѣлку, эти открытія — блистательныя эпохи въ развитіи наукъ; но объяснилась ли съ симъ хотя нѣсколько сама природа? объяснилось ли електричество, галванизмъ и т. п.?

Емпирическія открытія умножають число явленій природы и вопросовь для рѣшенія. Разумь обогащается; но оставаясь по прежнему въ границахъ случайнаго, онъ въ познаніи природы не поступаеть далѣе.

Опыть можеть довести до открытій, но до знанія оныхь никогда. Емпирическія свёдёнія не выше обыкновеннаго разсказа, они только матеріалы знанія, разбросанные въ безпорядкѣ<sup>1</sup>).

Емпирики выдумывають теорія для устраненія этого хаоса, но смёна ихъ теорій есть замёна одной лжи другою. Новое открытіе ведетъ къ новой теоріи; то, что принимали за истину, выдается за ложь. Узнавать теоріи емпириковъ значитъ переходить отъ старой лжи къ новой. Теорія есть представленіе внутренняго хода явленія (доступное лишь для ума, а не для разума), и слёдовательно, не дёло емпиріи.

Посему, если для облегченія успѣха въ Естественныхъ наукахъ общая теорія должна быть цѣлью, и если теорія вообще необходимы, то умозрительный способъ изслѣдованія природы заслуживаетъ большаго вниманія ученыхъ, чѣмъ сколько обыкновенно удостаивается.

<sup>1</sup>) Стр. 33.

Переходимъ въ сочиненію Павлова, которое доставило ему наибольшую извёстность, именно, въ его "Основаніямъ физики". I часть вышла въ Москвё, въ 1833 г. Титулъ, V стр. оглавленія, 1 пустая стран., второй титулъ, текста 3-302 стр. + 3 таблицы чертежей. Въ внигъ 99 § и въ таблицахъ---39 чертежей. II-я часть вышла въ 1836 г. въ Москвѣ же, заключаетъ: Титулъ, нен. 2 стр. "предисловіе", второй титулъ, тевста 3-368 стр. + "оглавленіе" VII стр. + 3 табляцы. Въ книгѣ § 100-§ 249 и въ таблицахъ 46 чертежей <sup>1</sup>). Третья часть, долженствовавшая излагать органическую физику, совсёмъ не появилась. Въ 1835 г. вышло "издание второе" І части, заключающее: Титулъ, V стр.-...,оглавленіе", 1 пустая, второй титулъ и текста 3-311 стр.; чертежей и §§ столько же, какъ въ первомъ изданія, но тевста болѣе на 9 стр. Въ тевстъ помѣщены поправки и исправление ошибовъ, указанныхъ вритиками. Главными вритиками были Лениз въ Dorpater Jahrbücher, которому Павловъ написалъ отвётъ (объ этой весьма любопытной и важной полемивѣ будетъ рѣчь ниже) и "Ярославскій уче. ный", помѣстившій рецензію въ "Московскомъ Наблюдатель"

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Экземпляръ Юрьевской унив. библ., которымъ я пользовался, имъ́етъ на 11 т. автографъ автора (размашистымъ почеркомъ): Михайду Петровичу Розбергу отъ автора, 31 августа 1836 Москва. Розбергъ былъ въ Дерптъ проф. русской словесности. Воспитываясь въ Московскомъ университетъ, онъ увлекался философіею и былъ отчаяннымъ шеллинговцемъ, о чемъ см. у Ксен. Полевого, Зап., стр. 152—154.

за 1837 г., на которую Павловъ отвёчалъ въ "Литературныхъ прибавленіяхъ къ Русскому Инвалиду": "О несомнѣнности математики въ физикѣ". "Біогр. Словарь" указываетъ на эти отвѣты Павлова, какъ на примёръ "немилосерднаго пораженія противниковъ" <sup>1</sup>).

"Физика" Павлова производить замёчательно благопріятное впечатлёніе изаществомъ плана. Сначала вездё изложены ваблюденія, опыты и описаніе явленій, а потомъ уже предлагается пояснительная, натурфилософская теорія. Въ виду того, что въ своемъ изложеніи "Физики" мы ограничимся только разсмотрёніемъ важнёйшихъ, теоретическихъ главъ в §§, не будетъ излишнимъ привести общій перечень содержанія ся, дабы дать читателю возможность видёть и экспериментальный составъ физическоё системы Павлова.

Къ этому нужно еще добавить, что нѣкоторыя главы изъ "Физики", имѣющія общій интересъ, помѣщались предварительно въ журналѣ "Атеней". Такъ, напр., въ "Атенеѣ" за 1828 г., во 2-ой части, были помѣщены: въ № 6, науки, стр. 129— 141 "О предметѣ физики", статья, составляющая І отдѣлъ Введенія въ І-ю часть, а въ № 7, стр. 253—263—"Содержаніе и расположеніе физики", составляющая VII и VIII отдѣлы того же Введенія.

 $\sim\sim\sim\sim\sim$ 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 185, прим. З. Неправильно указаніе на отвѣтъ Цавлова Ленцу, будто бы въ «Телеграфѣ» за 1825 г. (т. е. еще до выхода окритикованной «Физики»).

# Общій обзоръ содержанія "Физики" Павлова.

Введеніе: І. Предметъ физики. II. Опредѣленіе физики. III. Средства физики, или способы изслѣдованія. IV. Свѣденія положительныя и теорія. V. Физика положительная и теоретическая. VI. Физика опытная и умозрительная. VII. Содержаніе физики. VIII. Планъ физики.

Физики общей отдъление первое. Свътъ.

Глава I. Сопто въ явлении.

А. Свётъ, какъ причина видимости: Раздёленіе тёль въ отношеніи къ свёту. Источники свёта. Распространеніе свёта. Расходимость лучей свёта. Яркость свёта, или степень освёщенія. Скорость свёта. Отраженіе, разсёяніе и поглощеніе свёта. Законы отраженія свёта. Отраженіе оть зеркалъ плоскихъ, сферическихъ, вогнутыхъ, выпуклыхъ. Преломленіе свёта. Законы преломленія. Преломленіе свёта въ стеклахъ разной формы, въ стеклахъ плоскихъ, сферическихъ. Двойное преломленіе. Оптическая ось. Направленіе преломленныхъ лучей въ кристаллахъ съ одною и съ двумя оптическими осями. Поляризація свёта посредствомъ двойнаго преломленія, отраженія, простаго преломленія. Свойства поляризованныхъ лучей. Позаризующія тёла. В. Свётъ, какъ причина цвътности: Случаи оцвъченія свъта, а. Преломленіе. а) Преломленіе въ призмѣ. Свойства призматическихъ лучей: 1. Преломляемость. 2. Отражаемость. 3. Неразлагаемость. 4. Соединимость въ бѣлый. 5. Температура. 6. Хамическія дъйствія. 7. Черты въ цвѣтномъ изображеніи. b) Преломленіе въ тонкихъ пластинкахъ; b. Раздробленіе. Цвѣта тѣлъ. Ахроматизмъ.

С. Свёть, кака причина тепла. Термометры: Фаренгейтовь, Реомюровь, Делилевь, Цельсіусовь, Амонтоновь, Рутерфордовь à maxima, Брегетовь. Термоскопы: Лесліевь и Румфордовь. Пирометры: Веждвудовь. Состоянія теплоты. 1. Теплота свободная. Теплоемкость. Удёльная теплота. Калориметрь. Напряженность и проводники сьободной теплоты. 2. Скрытая теплота. Количество скрытой теплоты вь жидкостяхь, вь веществахь воздухообразныхь. 3. Лучистая теплота. Свойства лучистой теплоты: 1. Распространеніе въ средахь прозрачныхь, 2. Ненагрѣваніе проходимой среды, 3. Отраженіе, 4 Поляризація. Тожество лучистой теплоты и свѣта. Источники теплоты.

#### Глава II. Свътз самз вз себъ.

Теорія свѣта Древнихъ, Декарта, Нютона. Паденіе теорія Нютона. Опроверженіе теорія Декарта. Теорія свѣта Ломоносова, Окена. Опроверженіе теорія Окена.

Физики общей отдъление второе. Тяжесть.

Глава 1. Тяжесть въ явлении.

Направленіе тяжести. Поверхность земли, уровень моря. Равномфрность дъйствія тяжести на тёла. Законъ тяжести. - 153 -

Напряженность тяжести. Вёсъ тёлъ усобный и удёльный. Опредёленіе удёльнаго вёса тёлъ воздухообразныхъ, текучихъ, твердыхъ. Тёла легкія и тяжелыя.

Глава II. Тяжесть сама въ ссбъ.

Физики общей отдъление третие. Вещество.

Глава I. Вещество въ явлении.

Общія свойства тёль. 1. Зависящія оть силы разширительной. А. Протяжимость: а) Линейная—очертательность, b) Поверхностная—объятность, c) Кубичная—непроницаемость. B. Дёлимость: а) Линейная—тягучесть, b) Поверхностная растяжимость, c) Кубичная—разширяемость, 2. Зависящія оть силы сжимательной. А. Притяжимость: а) Линейная—цёпкость, b) Поверхностная—липкость, c) Кубичная—связь. В. Соединимость: а) Линейная—сокращаемость, b) Поверхностная стяжимость, c) Кубичная—скимаемость, b) Поверхностная стяжимость, c) Кубичная—скимаемость. Частныя свойства тёль, отличающія ихъ состоянія.

Глава II. Вещество само въ себъ.

Теорія вещества Древнихъ, Лейбница, Новѣйшихъ атомическая, Канта динамическая, Окена, Автора вмѣстѣ сь тєоріею свѣта и тяжести.

•

## Основанія физики.

Часть II.

Предисловіе. Введеніе.

Физики частной отдъление первое. Силы планетныя невещественныя.

Глава I. Силы планетныя невещественныя въ явлении.

А. Электричество. Разделение тель въ отношении къ электрачеству. Тела разобщающія и разобщенныя. Разнородность электричества. Равновѣсіе разнородныхъ электричествъ. Свободное электричество. Электроскопы. Электрометръ. Явленіе электричества на поверхности тёлъ. Удержание электричества на поверхностяхъ. Разделение электричества по поверхностямъ. Потеря электричества: отъ разобщителей, отъ воздуха. Разстояніе удара и сфера элевтрическаго дѣйствія. Способы возбуждать электричество: 1. Треніе. Электрическая машина. 2. Вліяніе. Электрофоръ. 3. Сообщеніе: черезъ соприкосновеніе, на разстоянія. 4. Сжатіе. Электрическая стрёлка Гаю. 5. Нагръвание. 6. Химический процессъ. 7. Жизнь. Скрытое электричество. Конденсаторъ. Лейденская банка. Мъсто скрытаго электричества. Электрическая батарея. Всеобщій разряд-Электрическая цёпь. Распространение электричества. никъ. Скорость электричества. Действія электричества: 1. Физичеа) Притяженія и отторженія. Электрическій скія. 3BOHЪ. Элевтрическій, или франклиновъ паукъ. Электрическій танецъ. Электрическая буря. Вольтовъ градъ. Законъ электрическихъ притяжаній и отторженій. b) Разширеніе. Электрическая мортира. Киннерслеевъ термометръ. Дъйствія разширенія. с) Освѣщеніе. Различіе свѣта электр. положительнаго и отрицательнаго. Лихтенберговы фигуры. Электрическій свѣтъ въ воздухѣ. Электрическій свѣтъ въ пустотѣ. Цвѣтность электрическаго свѣта. d) Нагрѣваніе. e) Овисленіе. f) Воспламененіе. Вольтовъ пистолетъ. Электрическій домикъ. 2. Химическія. 3. Физіологическія. Воздушное электричество. Исторія открытія. Тожество электрической искры и молніи. Постоянное присутствіе электричества въ атмосферѣ. Періодичность воздушнаго электричества. Гроза. Молнія. Громъ. Ударъ грома прямой. Ударъ грома возвратный. Громовыя стрѣлы. Громоотводъ. Градоотводы. Происхожденіе воздушнаго электричества.

В. Магнитизмъ. Определение. Сфера магнитнаго дъйствія. Магнитные полюсы и средняя линія. Послёдовательныя точки. Способы отысвивать магнитные полюсы. Магнитная полярность. Разнородность магнитной силы. Неутрализація разнородныхъ силъ магнитныхъ. Магнитизмъ положительный и отрицательный. Намагничивание. Вещестка магнитическия и магнитныя. Сила ограничительная. Способы намагничивания: 1. Прикосновение. 2. Натирание. Точка насыщения. Исскуственные магниты. Оправа маглитовъ. Магнитныя фигуры. Мѣсто магнитной силы. Дъйствіе магнитовъ на всѣ тѣла. Земной магнитизмъ. Направление магнитной силы земли. Отклонение. Перемѣны отклоненія, годовыя, суточныя. Линіи бевъ отклоненія и линіи наибольшаго отклоненія. Навлоненіе. Перемѣны въ наклонения, годовыя, суточныя. Магнитный экваторъ земнаго шара. Магчитные полюсы земли. Напряженность земнагомагнитизма. Изодинамическія линіи. Зависимость магнитной папряженности земли отъ температуры странъ. Перемёны въ. напряженности земного магнитизма годовыя и суточныя. Дъйствіе земнаго магнитизма при удаленіи отъ земной поверхности. Вліяніе всёхъ тёлъ на магнитизмъ. Вліяніе тёлъ на магнитизмъ въ состояния ихъ покоя. Вліяніе тёль на магнитизмъ во время ихъ движенія. Вліяніе теплоты на магнитизмъ. Вліяніе метеоровъ на магнитизмъ. Дъйствія магнитизма физическія, химическія, фивіологическія.

С. Галванизмъ. Возбужденіе галванизма. Галваническая цёпь и ея сила. Галваническая цёпь 1-го рода, 2-го рода и 3-го рода. Дёйствія галванической цёпи. Дёйствія цёпи 1-го рода физическія. Произведеніе свёта и теплоты. Электромагнитизмъ. Галваническіе токи. Движенія, производимыя токами. Движенія токовъ отъ магнитовъ и земли. Галванометръ. Термо-электрицизмъ. Дёйствія цёпи 1-го рода химическія, физіологическія. Дёйствія цёпи 2-го рода. Дёйствія цёпи 3-го рода.

Глава II. Теорія силь планетныхь невещественныхь.

#### Физики частной отдъленіе второе.

Силы планетныя вещественныя.

Глава I. Силы вещественныя въ явлении.

Точка зрѣнія. А. Воздухъ. 1. Свойства: а) Саморазширимость. Воздушный насосъ. b) Производимость. 2. Отношеніе къ другимъ дѣятелямъ: a) къ свѣту, b) тяжести, c) веществу, d) электричеству, e) магнитизму, f) галванизму. 3. Дёйствія. Давленіе. Измѣреніе атмосфернаго давленія. Барометръ. Средняя высота барометра. Случайныя перемёны. Періодическія перемѣны. Зависимость барометра отъ мѣстностей. Отношеніе барометра въ воздушному электричеству. Разныя мнѣнія объ атмосферномъ давленіи. В. Земля. 1. Свойства: a) Camoсжимаемость. b) Производимость. 2. Отношеніе въ другимъ дбателямъ: a) въ свъту, b) тяжести, c) веществу, d) электричеству, е) магнитизму, f) галванизму. З. Дъйствія. Всасываніе. 1. Свойства. а) Капельность. b) Производимость. С. Вода 2. Отношеніе въ другимъ дѣятелямъ: а) въ свѣту, b) тяжести, c) веществу, d) электричеству, e) магнитизму, f) галванизму. 3. Дъ́йствія. Разствореніе.

Глава II. Teopis силь планетныхь вещественныхь.

Физики частной отдъление третье.

Планетный процессъ.

Глава І. Планетный процессь въ явлении.

Глава II. Teopis планетнаю процесса.

-\*\*

# Изложеніе "Физики" Павлова.

#### I. Предметъ физики.

Физика <sup>1</sup>) значить наука о природѣ. Въ древности этиль зименемъ означали всѣ свѣдѣнія о природѣ, хаосъ естественныхъ наукъ, который впослѣдствіи раздѣлился на многоразличныя сферы, разныя науки. Изъ нихъ только одна удержала за собою общее имя, но это имя въ наше время имѣетъ другое значеніе <sup>2</sup>).

У всёхъ естественныхъ наукъ предметъ одниъ— природа. Если же природа служитъ предметомъ многихъ наукъ, то слёдуетъ заключить, что она 1) или принимается въ разныхъ значеніяхъ, или 2) разсматривается съ разныхъ точекъ зрёвія, или 3) и то, и другое <sup>3</sup>).

Природа, д'ыствительно, и въ разныхъ значеніяхъ принимается, и съ разныхъ точекъ зрѣнія разсматривается. Наука есть списокъ своего предмета, а предѣлы списка должны сов падать съ предѣлами подлинника. Каковъ же предметъ физики? Даже въ новъйшихъ сочиненіяхъ подъ этимъ названіемъ замѣтно сліяніе предѣловъ наукъ.

Ближайшій родь, къ коему относится природа, есть суяществующее. Творецъ и твореніе, вотъ разд'ьленіе всего су-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Изложено по II-му изданію

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ctp. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Стр. 4.

ществующаго. Подъ природою мы здёсь понимаемъ все сотворенное: 1) природа сознательная, міръ духовный, познающее и познаваемое вмёстё и 2) природа безсознательная, міръ физическій, совокупность только позваваемаго; эта послёдняя и есть предметъ естествов'ядёнія и разсматривается съ трехъ точекъ зрёнія (ср. выше, стр. 138):

1) Какъ произведение. совокупность тѣлъ (amplexus eorum, quae sunt), 2) какъ произволимое, совокупность явлений (amplexus eorum, quae fiunt), 3) Какъ производящее, совокупность производителей (amplexus eorum, quae agunt).

Поэтому есть три разряда естественныхъ наукъ: 1) науки о тѣлахъ (соматологія), 2)—о явленіяхъ (феноменологія) и 3)—о производителяхъ (динаміологія) <sup>1</sup>).

I. Тъла, составляющія природу, раздѣляются на небесныя (космографія—о мірѣ вообще, уранографія—о солнечной системѣ, географія физическая—о земномъ шарѣ) и земныя (наука о нихъ— натуральная исторія: минералогія, фитологія, зоологія). Больше тѣлъ нѣтъ, кромѣ распредѣленныхъ между частями соматологіи. Физикѣ нѣтъ здѣсь мѣста: она не можетъ быть наукою о тѣлахъ.

II. Явленія, какъ измѣненія въ состояніи тѣлъ, дѣлятся также на небесныя (астрономія—наука о нихъ) и земныя (о явленіяхъ въ неорганической природѣ—метеорологія, —въ природѣ органической—физіологія). Болѣе явленій нѣтъ, кромѣ составляющихъ собственность указанныхъ частей феноменологіи. Физика не можетъ быть наукою о явленіяхъ.

III. Производители природы суть вещество и силы. Первое, какъ масса, составляетъ предметъ химіи, вторыя остаются въ удълъ физикъ. Кромъ физики, нътъ другой науки

<sup>1</sup>) CTp. 6.

для сего предмета, и наоборотъ, кромѣ сего предмета, нѣтъ для физики другого <sup>1</sup>).

Силы природы, какъ причины естественныхъ явленій, могуть быть разсматриваемы отдёльно оть самыхъ явленій, напр., электричество отдёльно отъ грозы. Но должно ли такъ поступать? При разсматривания явлений цёлію поставляется объяснение оныхъ, т. е. найти причину и способъ производства ихъ; значитъ, надо предварительно знать силу, производящую явленіе. Если бы важдое явленіе имѣло свою особую причину, тогда бы можно при самомъ объяснении изслъдовать и свойства, и законы дёйствующей причины: отдёльное изслѣдованіе причины было бы лишнимъ. Но вѣдь одна и та же причина можетъ участвовать въ многоразличныхъ явленіяхъ, а потому должна быть изучена отдёльно. Объяснить явленіе, если мы знаемъ свойства силъ и законы ихъ дёйствія, значить только р'вшить: какая изъ изв'естныхъ силъ въ ходу. Остается лишь показать способъ, какимъ сила, признанная за причину даннаго явленія, производить оное <sup>2</sup>). Природа при всей безчисленности явленій д'яйствуеть немногими силами; ٥T٠ дъльнымъ изслъдованіемъ послъднихъ сокращается изученіе природы со стороны явленій и самыхъ тёлъ, ибо первыя суть перемёны въ состояния послёднихъ.

Итавь силы природы могуть и должны быть особыль предметомъ изслёдованія и предметомъ особой науки—физики. Предметомъ физики остается природа въ смыслё совокупности силъ дёйствующихъ въ мірё физическомъ <sup>3</sup>).

- <sup>1</sup>) Стр. 7.
- <sup>2</sup>) Стр. 9.
- <sup>3</sup>) CTp. 10.

### II. Опредъленіе физики.

Физика есть наука о силахъ природы. Слову "сила" дано здѣсь обширнѣйшее значеніе: сила есть всякая причина явленія, будеть ли она невещественная (напр., тяжесть), ве цественная (какъ воздухъ) или это будетъ процессъ, напр., планетный.

Природа вѣчнодѣятельна: вотъ точка зрѣнія физика. Какія средства употребляетъ природа къ поддержанію своей всегдашней дѣятельности? вотъ вопросъ, разрѣшаемый физикомъ. Разнородныя средства, употребляемыя природою, всѣ однородны въ томъ отношеніи, что онѣ служатъ причинами естественныхъ явленій. Средства и силы суть однозначительныя слова. Посему опредѣленіе физики: наука о силахъ природы, ни мало не сбивчиво и выражено точно. Подобнаго же опредѣленія придерживается и знаменитый Гей-Люссакъ <sup>1</sup>) (исключая такіе неосновательно дѣлаемые придатки, какъ, напр., метеорологическія явленія, которыя относятся къ метеорологіп, и которыя въ физикѣ только нарушали бы единство предмета).

## III. Средства физики или способы изслъдованія.

Физика для изслѣдованія своего предмета имѣетъ два способа: <sup>3</sup>)

1) Опытность (experientia), которую составляють a) наблюдение (observatio), b) опыть (experimentum),

2) Умозрпніе (speculatio).

1. а) Наблюденіе. Силы природы обнаруживаются въ ихъ дъйствіяхъ. Сцена дъятельности природы и кругъ наблюденія необъятны и безпредъльны: при взглядъ на

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 11, 12, 13. <sup>2</sup>) Стр. 14.

нихъ наблюдатель, повидимому, долженъ отказаться отъ познанія силъ. Но природа обличаетъ себя въ еденствъ начала своей дъятельности — общею гармоніею, послъдовательностью и согласіемъ всъхъ несмътныхъ дъйствій. Ободрительная мысль: кругъ наблюденія можно ограничить и опредълить мърою средствъ. Здъсь аналогія имъетъ силу и достоинство, ибо цълая вселенная есть безчисленное и безконечное повтореніе одного и того же цълаго, нашей солнечной системы: открытія въ нашей системъ могутъ безошибочно вразумлять насъ и насчетъ природы вообще. Далѣе—силы природы лучше познавать тамъ, гдъ общирнѣе кругъ ихъ дѣйствій, и гдъ они независимѣе отъ постороннихъ вліяній, т. е. въ самой же природѣ.

Наблюденіе, какъ изслъдованіе природы въ ея свободныхъ дпйствіяхъ общирнаго размъра, есть средство физики значительной важности <sup>1</sup>).

b) Опыта. Симъ именемъ означается тоть видъ изслѣдованія, когда мы приводимъ естественныя тѣла и дѣятелей природы въ придуманное нами состояніе, чтобы видѣть, какъ они станутъ въ этомъ случаѣ дѣйствовать<sup>2</sup>). Опытъ есть вопросъ природѣ, на который она вынуждается отвѣчать рѣшительно, если опыты производятся съ осмотрительностью, и если пріобрѣтенъ навыкъ понимать языкъ природы. Это средство физики, при всей его ограниченности, весьма важно, особенно при изслѣдованіи такихъ дѣйствій, которыя весьма рѣдко наблюдаются или не встрѣчаются отдѣльно отъ другихъ. Но при разныхъ условіяхъ одинъ опытъ можетъ привести къ разнымъ заключеніямъ.

2) Умозръние. По этому способу изслъдованія въ основаніе принимають начала ума, независимыя оть опытности, и

<sup>2</sup>) CTp. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 15.

оть нихъ по завонамъ мышленія черевъ рядъ послёдствій поступаютъ къ заключеніамъ, которыя затёмъ, если подтверждаются опытностію, причисляются къ истинамъ. Умозрительвый способъ (отъ началъ къ явленіямъ) называютъ еще познаніемъ а priori—въ противоположность опытному a posteriori (отъ явленія къ началамъ).

Болте нётъ никакихъ другихъ способовъ изслёдованія: ихъ два <sup>1</sup>).

Въ философіи вольфіанской, которой извёстнѣйшая философія Баумейстера долгое время въ нашихъ семинаріяхъ служила послѣднимъ догоравшимъ лучемъ, былъ еще допускаемъ третій способъ познанія—, математическій", но онъ теперь отринутъ—и вотъ почему. Способы дѣйствія познавательной способности, коихъ два 1) при посредствѣ чувствъ (опытность) и 2) безъ посредства чувствъ собственными своими средствами (умозрѣніе), и называются способами познанія; это только другое названіе: однихъ два—и другихъ два. Математика въ физикъ, наравнѣ съ другими науками (напр., логикою), можетъ быть лишь весьма значительнымъ пособіемъ.

## IV. Свъденія положительныя и теоріи.

Изслѣдованіе ограничивается познаніемъ предмета: 1) въ явленіи (какъ онъ представляется со стороны свойствъ и дѣйствія) и 2) въ сущности (что онъ есть самъ въ себѣ). Результаты изслѣдованія вообще называются свѣденіями, а въ частности, въ первомъ случаѣ, положительными, а во второмъ, предположительными (теоріями). При однѣхъ и тѣхъ же свѣденіяхъ положительныхъ теоріи могутъ быть различны, что будетъ зависѣть отъ точки зрѣнія, съ которой разсматриваются положительныя свѣденія <sup>2</sup>).

<sup>1</sup>) Стр. 17.

<sup>a</sup>) Ctp. 19.

## V. Физика положительная и теоретическая.

- 164 -

:

Положительныя свёденія въ дёлё познанія составляють начало, а теоріи—конецъ: свёденія безъ теоріи недостаточны, а теоріи безъ свёденій невозможны. Физика, стремясь къ полному познанію своего предмета, должна быть и положительною, и теоретическою вмёстё.

#### VI. Физика опытная и умозрительная.

Свёденія (и теоріи) могуть быть опытныя, и умозрительныя, смотря по своему происхожденію; и физика можеть быть либо опытною, либо умозрительною, смотря по тому, изъ чего она состоитъ. Къ идеалу науки (когда предметъ разсматривается съ двухъ возможныхъ сторонъ, явленія и сущности) близка физика, состоящая изъ той и другой. Возможныя ошибки (и въ предёлахъ опытности, и въ умозрёніи) зависять не отъ способа познанія, а отъ личности познающаго.

# **VII.** Содержаніе физики.

Наука должна быть самостоятельною, т. е. состоять взъ свёденій только о своемъ предметё, не нуждаясь для пополненія своего содержанія въ другихъ свёденіяхъ (изъ чужихъ наукъ), которыми она можетъ пользоваться лишь для поясненія своего предмета.

Содержаніемъ физики должны быть свёденія объ ея особомъ предметё: причинахъ естественныхъ явленій. Изъ ея области нужно исключить все чуждое, заимствованное не для объясненія предмета, а для пополненія содержанія. Такъ физику начинаютъ трактатомъ объ общихъ свойствахъ тёлъ **—** 165 **—** .

(поскольку они могуть быть причиною явленій), но не предлагають этихь свёденій въ системё, а толкують еще, напр., о движеніи, которое составляеть предметь механики, о рычагахь, блокахь, маетникё. Но вёдь одинь и тоть же предметь, разсматриваемый въ одномь и томь же отношеніи, не можеть быть предметомь разныхь наукь<sup>1</sup>). Въ статьё о движеніи предлагаются еще акустика и музыка, хотя звукь и всё его разновидности не принадлежать физикё. Если ихъ некуда помёстить, то и наука физики не складочный магазинь; въ такомъ случаё онё—особыя науки, а свёденія изъ нихъ, напр., о воздухё, какъ средё распространенія звука, могуть входить въ физику только для поясненія предмета ем.

Таковъ же отдѣлъ физики подъ заглавіемъ "оптика", гдѣ трактуется и о свѣтѣ, и о видѣніи предметовъ. Послѣднее составляетъ предметъ особой науки оптики, относящейся къ феноменологіи, тогда какъ физика относится къ динамеологіи. Изъ теперешней оптики въ физику должны входить свѣденія о свѣтѣ, его свойствахъ и дѣйствіяхъ<sup>2</sup>), но никакъ не о видѣніи.

Химія предметомъ имѣетъ тѣла, вещество, какъ матеріалъ, употребляемый природою для различныхъ своихъ произведеній. Свѣденія о тѣлахъ, и почти о всѣхъ предметахъ химіи встрѣчаемъ въ физикахъ (о газахъ и т. п.). Причиною этому необдуманность предмета и желаніе сдѣлать науку физики болѣе занимательною. И химія, трактуя не по принадлежности о свѣтѣ, теплотѣ, электричествѣ и галванизмѣ (будто бы въ "химическомъ". отношенія"), дѣлаетъ похищенія изъ физики. Находя и тамъ, и сямъ одно и то же, нѣкоторые увѣряются, что между этими науками нельзя положить точныхъ предѣдовъ, что онѣ сливаются. Можно ли понятіе о наукѣ со-,

<sup>1</sup>) Стр. 21.

•) Стр. 23.

ставить, сообразно внигамъ, неправильно написаннымъ? Напротивъ, вниги должны быть написаны, сообразно вонятіюнауви. Наука, какъ списовъ своего предмета, какъ этотъ предметъ, представленный отвлеченно, должна быть ему равна, и предёлы ея, не допуская сліянія, означены самимъ предметомъ. Сліяніе предёловъ наукъ есть то же, что и единство ихъ предметовъ. Тогда химія и физика должны бы составить одну науку. Если же предметы ихъ различны, то и сліянія быть не можетъ. Въ противномъ случаё физика будетъ хаосомъ, а. не системою. Фазика-списовъ долженъ быть правиленъ, какъ правильна природа, ея оригиналъ. А потому свёденія химическія, не служащія для поясненія предмета физики, должны быть изъ нея исключены.

Зрѣніе, какъ отправленіе (functio) животнаго организма, принадлежитъ физіологіи, а о недостаткахъ его трактуетъ патологія: Если въ физикѣ говорить о зрѣніи, то почему не говорить и объ остальныхъ однородныхъ отправленіяхъ: пищевареніи, дыханіи и т. п.

Метеорологія, по ближайшему сродству съ физикою, можетъ быть (въ видѣ особой науки) присоединена къ физическому курсу.

Клочки, вырываемые изъ разныхъ паукъ и пришиваемые къ физикъ, не составляютъ ся полноты, красн и совершенства; напротивъ, они вытъсняютъ изъ оной самыя существенныя свъденія, обевображиваютъ ся форму и отнимаютъ у нея. достоинство науки самостоятельной <sup>1</sup>).

• •

<sup>1</sup>) CTp. 27.

#### VIII. Планъ Физики.

Наука есть система свёденій, т. е. совокупность оныхъ, построенная по идев цвлаго. Идеею цвлаго требуется: 1) единство предмета, 2) единство начала, 3) логическая послъдовательность. Чтобы физика была наукою, надо привести ся содержание въ систему, т. е. расположить всѣ свѣдения о силахъ природы, сообразно съ идеею цълаго; гогда содержание физики приметь свойственную наукѣ форму, которая (безъ содержавія) называется ся планому. Планъ еще называется конспек-Единственный признакъ науки есть система, и тамъ томъ. выть науки, гдъ предлагаются только свъденія. Конспектомъ физики нельзя назвать оглавленія (основанныя на числительномъ порядкв), которыя суть нашь нумерація матеріаловь. Конспекть физики есть чертежь, по коему должно послёдовать приведение свѣдений о силахъ природы въ одно стройное цёлое. Но что должно служить при составлении этого чертежа руководствомъ? 1)

Наука есть умственный списокъ предмета. Форма списка равна формъ подлинника. Планъ науки есть ся форма, значитъ, форма предмета науки должна быть и планомъ ся. Форму предмета науки составляетъ его дъление. Дъление предмета физики будетъ основаниемъ ся конспекта.

Физика есть наука о силахъ природы. Вотъ начальная гочка. Силы природы—трехъ родовъ: І) общія или міровыя, II) частныя или планетныя и III) органическія. Посему физика раздёляется на три части: І) на физику общую (о сизахъ міровыхъ), II) физику частичю (о силахъ планетныхъ), III) физику органическую (о силахъ органическихъ)<sup>2</sup>).

<sup>2</sup>) CTp. 30.

<sup>1)</sup> Стр. 29.

## Схема всей физики.

#### Часть первая.

#### Силы природы общія или міровыя.

Подъ симъ названіемъ разумѣются причины естественныхъ ягленій, коихъ дѣйствія замѣчаются, какъ въ кругѣ нашей планеты, такъ и внѣ оной—въ цѣломъ мірѣ, во вселенной; таковы:

I. Св'ятъ, какъ сила средоб'яжная. II. Тяжесть, какъ сила средостремительная. III. Вещество <sup>1</sup>), какъ сила составная изъ двухъ первыхъ. На основании сего первую часть физики подраздёляю на три отд'яления: предметъ перваго св'ятъ, втораго-тяжесть, третьяго-вещество.

#### Физики общей отдъление первое.

Глава I. Свётъ въ явленіи: А. Какъ причина видимости. В. Какъ причина цвётности. С. Какъ причина тепла. Глава II. Свётъ самъ въ себё, или теорія свёта.

#### Физики общей отдъление второе.

Глава I. Тяжесть въ явленіи. Глава II. Тяжесть сама въ себѣ, или теорія тяжести.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ химин вещество разсматривается, какъ матеріадъ произведеній, какъ масса, а въ физикъ, какъ дъятедь, или сила.

- 169 -

Физики общей отдъление третье.

Глава I. Вещество въ явлении. А. Общія свойства тѣлъ В. Относительныя свойства тѣлъ трехъ состояний. Глава II. Вещество само въ себѣ, или теорія вещества. Приложение динамической теоріи въ теоріи общихъ свойствъ тѣлъ, тавже въ теоріи свѣта и тяжести.

# Часть вторая.

#### Силы частныя или планетныя.

Подъ именемъ силъ планетныхъ, или частныхъ разумёю т<sup>в</sup> причины естественныхъ явленій, коихъ дёйствія ограничиваются кругомъ нашей планеты, какъ части міра; таковы:

I. Силы планетныя невещественныя: 1) электричество, 2) магнитизмъ, 3) галванизмъ.

II. Силы нланетныя вещественныя: 1) воздухъ, 2) земля, 3) вода.

III. Процессъ планетный. На основани сего и вторую часть физики подраздёляю на три отдёления: предметъ перваго— силы планетныя невещественныя; предметъ втораго силы планетныя вещественныя; предметъ третьяго—процессъ планетный.

#### Физики частной отдъление первое.

Силы планетныя невещественныя. Глава 1. Силы планетныя невещественныя въ явленіп. Глава 2. Теорія силъ планетныхъ невещественныхъ.

#### Физики частной отдъление второе.

Силы планетныя вещественныя. Глава 1. Силы планетвыя вещественныя въ явленіи. Глава 2. Теорія силъ планетныхъ вещественныхъ.

#### Физики частной отдъленіе третье.

Процессъ планеты. Глава 1. Процессъ планеты въ явленіи. Глава 2. Теорія планетнаго процесса.

Часть третья.

#### Силы органическія.

Названіемъ силъ органическихъ овначаю ть средства природы дъйствующей, коими она пользуется въ произведени органическихъ явленій; таковы органическіе процессы: 1—растительный, 2—животный, и 3—міровый. Вслъдствіе сего и третью часть физики подраздёляю на три отдёленія: предметъ перваго—процессъ растительный, предметъ втораго — процессъ животный, предметъ третьяго—процессъ міровый.

#### Физики органической отдъление первое.

Растительный процессъ. Глава 1. Растительный процессъ въ явленіи. Глава 2. Теорія растительнаго процесса.

Физики органической отдъление второе.

Животный процессь. Глава 1. Животный процессь въ явленіи. Глава 2. Теорія животнаго процесса.

Физики органической отдъленіе третье.

Міровый процессъ. Глава 1. Міровый процессь въ явленіи. Глава 2. Теорія міроваго процесса<sup>1</sup>).

Вотъ начертаніе плана физики, снятое съ самого ез предмета, или основанное на логическомъ дѣленіи онаго! Въ

<sup>1</sup>) Стр. 30-35. Часть третья осталась ненаписанною, -- только въ цавь.

эту форму стоить лишь вложить содержание, самыя свёденія,—и физика, переставь быть рапсодіею, представить систему.

Въ пользу начинающихъ надобно разрѣшить три слѣд. вопроса:

1. Предложенный планъ физики есть ли что-нибудь новое, или это есть планъ обыкновенный, по коему располагаются всё физики?

2. Если этотъ планъ отличенъ отъ прочихъ, то что по оному въ составъ физики войдетъ новаго, и сколько останется стараго?

3. Что выигрываетъ наука отъ плана? Стоитъ ли о немъ тавъ много заботиться <sup>1</sup>)?

Для рътенія переало вопроса слъдовало бы предложенный планъ сравнить съ другими, но ихъ нътъ, — не съ чъмъ и сравнивать! Какъ въ исторія физики, такъ и въ курсахъ ея—хаосъ разнородныхъ свъденій: вмъсто плана въ нихъ лишь оглавленія! Это подтверждается разсмотръніемъ физикъ Депре (стр. 38), Біота (стр. 39), Гей-Люссака, Пулье (стр. 40).

На второй вопросъ можно отвѣтить, что свѣденія научныя пріобрѣтаются вѣками, и новыми они по новому плану стать не могутъ, но имъ дѣлается строгій разборъ: постороннія исключаются, а физика органическая по праву возвращается.

На третій вопросъ. Зданіе возникаеть тогда, когда планъ осуществляется посредствомъ матеріаловъ. И свъденія сами по себъ не наука, и планъ одинъ—не наука. Наука есть система свъденій. Какая же польза отъ систематическаго изложенія? Обогащеніе ума свъденіями не составляетъ еще всего, чего надлежитъ ожидать отъ изученія наукъ, и чъмъ отъ нихъ пользуются. Науки, образовавъ умъ, дъдаютъ его на все способнымъ. Люди, прошедшіе курсъ наукъ, и состоящіе

<sup>1</sup>) Стр. 36.

на службѣ, не имѣютъ иногда случая приложить свои свѣденія къ дѣлу, но превосходятъ прочихъ. Образованіе есть главнѣйшая польза и цѣль ученія: свѣденія забываются, образованіе остается навсегда <sup>1</sup>).

Обравующія средства тёмъ дёйствительнёе, чёмъ болёе принаровлены къ натурё образуемаго предмета, ума, сущность коего состоитъ въ мышленіи. Науки всего лучше направляють его, будучи предлагаемы въ систематическомъ порядкъ, какъ математика, логика. Умъ, ведомый путемъ системы, навыкаеть, настраивается къ правильности и точности, словомъ образуется.

Наоборотъ, умъ, обременяемый безъ системы, коснѣетъ въ привычкѣ дѣйствовать безотчетно, непослѣдовательно, остается въ грубости. Это сказывается даже на нѣкоторыхъ ученыхъ, которые при всей обширности свѣденій,—въ дѣлахъ непослѣдовательны, въ разговорахъ неосновательны: ихъ понятія и свѣденія—умственный хаосъ!

Итакъ планъ въ наукъ необходимъ, ибо отъ него наука очень много выигрываетъ какъ въ образованіи ума, такъ и въ обогащеніи его свёденіями. И физика болѣе будетъ удо влетворять своему назначенію науки, если будетъ имѣть систему и планъ.

Отъ физики общей польза для образованія ума общая со всёми науками. Отъ частной физики польза состоить въ ея содержаніи, свёденіяхъ о силахъ природы, источникё физическаго міра. Эти свёденія даютъ намъ возможность извлекать себё изъ него несмётныя выгоды, потому что наше физическое бытіе нераздёльно съ физическимъ міромъ. Усваивать же ихъ всего удобнёе по плану. Физика съ планомъ удерживаетъ за собою всё преимущества науки <sup>2</sup>).

- <sup>1</sup>) Стр. 43.
- <sup>3</sup>) CTp. 46.

## — 173 —

#### Двъ основныя силы.

Теорія Павлова построена на понятіи двухъ взаимоограничивающихъ другъ друга силъ: расширительной и сжимательной. Понятіе ихъ выводится такъ (§ 75).

Вещество по указанію опытности есть нёчто непроницаемое въ пространствё. Быть непроницаемымъ значитъ отражать все постороннее, усиляваясь въ занятомъ собою пространствё расшириться: непроницаемость есть слёдствіе расширенія или отторженія. Это дыйствіе предполагаетъ причину, дёйствующую силу, которую, по ея качеству, надо назвать расширительною или отториательною (vis expansiva, s. repulsiva).

Если бы вещество было только одна расширительная сила, то оно разсвялось бы въ пространствь. Дъйствительное же состояніе вещества (сгущеннаго, сжатаго въ пространствь и удерживаемаго, какъ есть) предполагаеть другую силу, которая, какъ противоположная, ограничиваетъ расширительную. По ея дъйствію эту силу (присутствіе коей необходимо по указанію опытности) надо назвать сжимательною или притягательною (vis contractiva, s. attractiva).

Вещество при одной сжимательной силъ, сгущаясь до безконечности, осталось бы стремленіемъ сосредоточиться. Если же вещество на самомъ дълъ сжато только до извъстной стеиени, то, значитъ, и сжимательная сила ограничена — силою расширительною.

Итакъ, если расширительная сила, условливающая непроницаемость, является веществомъ, но не иначе, какъ будучи ограничена силою сжимательною, то вещество не другое что есть, какъ сила расширительная и сжимательная, ограниченвыя взаимно.

Эти замѣчанія послужатъ намъ путеводною нитью для пониманія всѣхъ теорій Павлова.

-----

## Предлагаемая Павловымъ теорія вещества

(вмѣстѣ съ теоріею свѣта и тяжести).

Вещество, по указанію опытности, не другое что есть, какъ силы расширительная и сжимательная, ограниченныя взаимно; въ веществѣ силы расширительная и сжимательная находятся въ принужденномъ состояніи. Но принужденіе (ограниченіе) есть результатъ: необходимо ему предшествовало состояніе свободное. Чѣмъ же была бы тогда каждая сила? Въ ограниченности, будучи веществомъ, онѣ срязаны съ временемъ и мѣстомъ въ пространствѣ; будучи же свободными, онѣ должны быть внѣ этихъ предѣловъ <sup>1</sup>).

Въ безпредѣльномъ пространствѣ (безъ опредѣленнаго центра) сила сжимательная (центростремительная), будучи сама себѣ предоставлена, и сжимаясь безпрепятственно до безвонечности, была бы ничто, уничтожала бы себя въ каждой точкѣ.

Сила расширительная разсвялась бы въ пространстве до нула, до безконечности; ся участь была бы та же: ничтожество.

Для обѣихъ силъ есть двѣ крайности: ничтожество (состояніе совершенной свободы) и вещество (состояніе принужденное). Первое предшествуетъ второму; силы физическаго міра могли переходить изъ ничтожества въ бытіе, а не наоборотъ.

<sup>1</sup>) Стр. 295.

Взаямное вліяніе (ограниченіе) силь современно самому творенію. Первое движеніе расширительной силы при переход'в въ бытіе не могло быть противнымъ ся натур'я: изъ каждой точки пространства (въ безпредильной сфери центръ находится въ каждой точкв), какъ изъ дентра, устремляясь въ окружности. Она не могла не увлечь въ то же время и скимательной силы, воторая, повоясь въ центрв, дотоль ничтожествовала <sup>1</sup>). Но при вліянія сжимательной силы расширительная не могла уже разсбеваться въ безконечность, вавъ и обратно, при вліяніи послёдней на сжимательную силу, ---- сжимательная, стремясь въ центру, не могла сжиматься до безконечности. Онъ не обращаются уже въ ничто, но и не составляють еще вещества. Это-среднее состояние напряженности: тутъ міръ вещественный только въ возможности. Обѣ силы, переставая теряться въ безконечномъ, входятъ въ предбам пространства и времени, становятся протяженными въ первонъ и измѣримыми во второмъ. Здѣсь начинается господство формы, безъ которой ничто не можетъ быть во времени и пространствѣ, здѣсь видъ бытія феноменальнаго, ΗΟ оно еще не является. Каждая сила, еще не совсёмъ ограничивши другъ друга, принимаетъ форму, сообразно своей натуръ. Такъ какъ центръ былъ въ каждой точкѣ, то въ эпоху творенія дёятельность должна была обнаружиться всюду: въ каждой точкъ пространства последовало движение. Точка, дробясь какбы на множество другихъ, равномърно движущихся по одному направленію отъ центра въ окружности, точка, кавбы выходя изъ себя, образуетъ сферу. Вотъ форма силы расширительной. Слёдъ движущейся точки есть линія; линія, протяженная отъ центра въ сферѣ къ окружности, есть лучь, радіусь; лучистость есть самый естественный способь проявленія силы расширительной въ ея развитіи <sup>2</sup>).

<sup>1</sup>) Стр. 297.

<sup>2</sup>) Стр. 299.

Которая изъ силъ физическаго міра им веть эту форму, имбетъ признави вещества (протяжимость и измбримость), не будучи имъ? Это-свѣтъ въ лучахъ свѣтлыхъ и въ теплотѣ, которой тожество съ свѣтомъ доказано (§ 52); онъ является силою средобѣжною, расширительною. Его символъ-лучезарная сфера, выступающая изъ центра множествомъ лучей.

Наоборотъ, сила сжимательная, выведенная изъ своего ничтожественнаго покоя, какъ точка, невольно увлеченная сама изъ себя, должна принять форму сжимающейся сферы, стремащейся придти въ естественное свое положение обить центромъ. Изъ силъ физическаго міра это тяжесть. Всеобщее тяготѣніе знаменуетъ повсюдное усиліе составить одинъ центръ. Тяжесть ускользаетъ отъ чувствъ, не имѣетъ такихъ ощутительныхъ признаковъ феноменальнаго бытія, какъ свѣтъ, но она протажима въ пространствѣ (actio in distans) и измѣрима во времени (увеличивающаяся скорость падающихъ тѣлъ<sup>1</sup>).

Итакъ сила расширительная въ среднемъ состоянии есть совто, а сжимательная въ томъ же состояни есть тяжесть. При взаимодействи объихъ силъ, каждый лучъ свъта долженъ сгущаться, и притомъ въ разной степени, сообразно разницѣ во взаимоограничении. Различие въ сгущении лучей или напряженности свёта опытность повазываетъ на животныхъ (о ни видять только днемь, другія-лишь вочью, третьи-и такь, и сявъ). И ночная тьма есть свътъ, только изръженный: но тьма не есть отсутствіе свѣта: темнота бываеть различная, а отсутствіе, какъ ничто, не можеть вмѣть степенсй я, находясь вев пространства и времени, не подлежитъ чувствамъ; совершенной тьмы въ природѣ нвтъ. Не видимъ же мы во тьмѣ потому, что по нашей организаціи намь требуется свѣть болѣе напряженный, болве сгущенный, достаточно раздражающий нашъ органъ зрѣнія. Опытность показываетъ, что свѣтъ дѣй ствительно сгущается. Лучъ, отвѣсно падающій въ воду, не

<sup>1</sup>) Стр. 300.

преломляется, а предметы на немъ кажутся выше; вначить, лучь сократился, т. е. сгустился. Разшираемость и сгущаемость свёта видна еще на расходимости лучей и собираемости ихъ въ фокусъ. Видимый свётъ есть лучъ сгущенный; распиренный—тьма. Переходъ между ними постепенный, смёсь того и другого, т. е. цепьта. Цвётъ есть тотъ же свётъ, но видимый и невидимый вмёстё, или темный, освёщенный свётлимъ. Цвётные лучи должны быть подвержены тёмъ же самымъ законамъ отраженія и преломленія, какъ и свётлые; вся разность лишь—въ степени сгущенія. Цвётъ есть лучъ свётлый и темный вмёстё.

Что же такое теплота? 1)

Единственное явленіе, коимъ теплота себя обнаруживаеть, есть расширение. Значить, теплота есть сила расширительная, тотъ же свъть. Эта сила дъйствуеть со всемъ своимъ могуществомъ, вогда ее ничто не стъсняетъ. Линія, въ которой расширительная сила является свётомъ, есть уже ограниченіе ся со стороны силы сжимательной. Если теплота есть свёть, то, какъ расширительная сила, она можеть действовать своимъ образомъ, только вогда разрушится ся линейность. И дийствительно, свётъ грёстъ, лишь теряя свою линейность (поглощение свъта). Лучъ, преломлевный и отраженный, не гръстъ; грветь только лучь поглощаемый, т. е. теряющій свою линейность. Нагръвание есть расширение, охлаждение есть сжатие. Нагръвание твлъ имъетъ мъсто тогда, когда они поглощають свътъ. Свътъ, терая линейную форму, свергаетъ съ себя узы, наложенныя непріязненною силою, тяжестію, и является въ полномъ могуществъ. Подрывая связь вещества (произведение сны сжимательной), онъ исхищаетъ его изъ предбловъ формы, отторгасть оть центра, улетучиваеть (ужасная сила паровь, напр.).

<sup>1</sup>) Ctp. 304.

12

Наобороть, охлаждение происходить отъ разсѣяния теплоты въ видѣ лучей (rayonnement). Расширительная сила, какъ средобъжная, не можетъ оставаться въ нагрътомъ тъль безъ особенной причины. Слёдуя своему стремленію отъ центра къ окружности, она оставляетъ тѣло, разсѣеваясь въ видѣ лучей — въ линейной формѣ (лучистая теплота). Предметно, какъ нѣчто самостоятельное, теплота является въ видѣ луча. Лучистая теплота есть свёть, иногда видимый, иногда невидимый. Эти лучи при отражении и преломлении покоряются, вакъ указываютъ опыты, тёмъ же законамъ, какимъ подлежатъ лучи свътлые. И наоборотъ, лучи свътлые, собранные въ фокусъ, производять то же, что и лучистая теплота. Силы расширительная и сжимательная, стремясь во взаимному ограниченію въ состояніи напряженности (какъ свътъ и тяжесть), должны были сближаться. Это сближение, новый шагъ возрождающейся вселенной въ дальнъйшему развитію, ознаменовано особымь состояніемъ, встрѣчею свѣта съ тяжестью; и свѣтъ, и тяжесть въ точев безразличія, въ этомъ первомъ теряются, какъ для міра физическаго синтезѣ противуположностей, т. е. въ онню. Нътъ еще вещества, нътъ міра, нътъ порабощенія одной салы другою. Это моменть одной борьбы, слёдствіе коей и результать-соединение свъта и тяжести въ безразличное цълое, въ вещество. Огонь есть вещество въ производимости, вещество есть огонь въ произведении. Предълъ міра силъ и міра вещественнаго знаменуется огнемъ. Составляясь и разрушаясь, вещество горитъ. Горѣніе есть первообразъ всѣхъ процессовъ физическаго міра <sup>1</sup>).

Сжимательная сила, будучи увлечена изъ центра въ окружность, должна постоянно стремиться притти въ естественное положение — обратиться въ центръ; расширительная же, на-

<sup>1</sup>) CTp. 308.

оборотъ, влекомая къ центру, стремится постоянно къ окружности. Поэтому вещество, какъ взаимное ограничение объихъ силъ, могло явиться только въ двухъ противоположныхъ точкахъ пространства, въ центръ и въ окружности, въ центръединственнымъ, въ окружности-многоразличнымъ, какъ того требуетъ натура центра и окружности. Такова цълая вселенная, безчисленность солнечныхъ системъ, несмътное повторение одной и той же формы; такова наша солнечная система, гдъ центръ-солнце, окружность-планеты <sup>1</sup>).

Тяжесть, отраженіе силы сжимательной, начало тьмы, сближаясь съ свётомъ, не могла не возмутить его первоначальной чистоты. Огонь—первая степень потемненія свёта; его сгущеніе до вещества довершаетъ и его потемненіе. Явленіе вещественнаго міра въ пространствѣ (при чемъ масса вещества раздѣлилась на центральную и периферическую) должно было сопровождаться мракомъ. "Въ началѣ сотвори Богъ небо и землю, земля же бѣ невидима и неустроена и тьма верьху бездны".

Противоположное стремленіе основныхъ силь (къ центру и къ окружности) не прекратилось и по раздёленіи массы вещества. Поэтому вещество солнца есть сила расширительная, изъ окружности увлеченная въ центръ и тутъ задержанная силою сжимательною. Вещество планеты, наоборотъ, есть сила сжимательная, отторгнутая отъ центра къ окружности издѣсь задержанная расширительной силой. Каждая не на своемъ мѣстѣ: вещество солнца стремится развиться въ окружность, а вещество планеты—сомкнуться въ центръ, и эта противоположность, безъ сомиѣнія, современна творенію. Солнце и планета относятся между собою, какъ противоположные полюсы міра. Взаимное полярное дѣйствіе обнаруживается въ солнцѣ—постояннымъ сіяніемъ (проявленіемъ расширительной силы); въ планетѣ—тяготѣніемъ (проявленіемъ сжимательной).

1) Стр. 309.

12\*

Свётъ, разсёявшій мракъ хаоса, развился посему изъ центральнаго тёла: имёя источникомъ вещество, онъ не могъ быть совершенно чистымъ. Свётъ, коимъ озаряется и животворится природа, также развивается единственно изъ вещества и тоже потемненъ. Законы природы, какъ начертаніе Высочайшей премудрости, должны быть всесовершенны и непреложны отъ самой вёчности.

Образованіе вещества и явленіе свъта, немедленно за нимъ послѣдовавшее, принадлежатъ одной эпохѣ творенія. "И рече Богъ: да будетъ свѣтъ.—И бысть вечеръ и бысть утро, день единъ!"

Итавъ вещество есть свътъ, сгущенный и потемненный тяжестію при взаимномъ ихъ ограничении; самый же свътъ есть сила расширительная, а тяжесть—сила сжимательная <sup>1</sup>).

Прим. На стр. 211—213 І-ой части (ІІ изд.) Павловъ излагаетъ теорію свёта "нашего физика" Ломоносова — по его "Слову о происхожденіи свёта" (1756 г.) и заключаетъ: "замѣчательно, что при всей грубости взглядовъ Ломоносовъ стремился въ полному объему предмета, чувствовалъ потребность открыть въ свётё не только причину видимости, но также причину цвётности и тепла, чего нётъ даже и въ теоріи Декарта. Вмёстё съ симъ признаться надобно, что теорія Ломоносова по неосновательности своей и по связи съ Алхиміею не стоитъ опроверженія"<sup>2</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) CTp. 311.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ctp. 214.

# Введеніе (ко II части).

Кругъ действія силь міровыхъ необъятень: целая вселенная; кругъ дъйствія силъ планетныхъ ограниченъ: планетакапла въ океанъ. Но перейти отъ общей физики къ частной вовсе не значитъ перейти отъ труднъйшаго въ легчайшему. Тамъ, въ области общаго, дѣятельность природы еще на первой ступени развитія и обнаруживается во всей простоть. Таниственная природа облевла основныя свои силы (светъ, тяжесть и огонь, т. е. вещество на степени производимости) еще тонкимъ покровомъ. Здъсь, въ области частнаго, природа обнаруживаетъ болѣе сложную дѣятельность-на ступени дальнъйшаго развитія. Правда, и здъсь мы видимъ дъйствіе тёхъ же силъ расширительной и сжимательной въ ихъ борьбё: постоянное въ кругу планеты изчезание однихъ явлений и возникновение другихъ, какъ universalisatio-расширение, стремленіе слиться съ общимъ, и individualisatio-сжатіе, стремленіе обособиться. Но ближайшими діятелями, приводящими въ движение земное вещество, опазиваются, съ одной стороны, электричество, магнитизмъ и галванизмъ (силы планетныя невещественныя), съ другой (силы планетныя вещественныя) 303духъ, материкъ и вода-и совокупное ихъ дъйствіе: *пла*нетный процесси. Притомъ же въ дъйствін планетныхъ силъ участвуютъ и міровыя силы. Частная физика занимается рёшеніемъ вопросовъ, суть ли планетныя силы-новыя произведенія или только видоизмёненія основныхъ, міровыхъ силъ, вавія каждая имбеть свойства, и по какимъ законамъ двйствуетъ. Сообразно троякому различію предмета, она подразитланована три отделения 1).

<sup>1</sup>) Ctp. 3-5.

#### Теорія силъ планетныхъ невещественныхъ.

Ученое преніе есть горнило истины; подъ защитою этого положенія Павловъ "подаетъ свой голосъ, подвергая его суду благонамъренныхъ мыслителей"<sup>1</sup>).

Вещество есть субстрать всѣхъ дѣйствій природы и общее вмѣстилище всѣхъ ся дѣятелей; посему теорія вещества должна быть общею, основною, а всв прочія (въ естественныхъ наукахъ) должны быть ся слёдствіемъ. Если вещество<sup>2</sup>) есть свѣть, потемненный тяжестью, или погасшій огонь, свёть же-расширительная, тяжесть-сжимательная силы, огонь - сововушное действіе обелять, --- тогда все, что есть въ веществъ, и что изъ него развивается, должно быть либо свёть, либо тяжесть, либо огонь, видоизмёненные, или вь настоящемъ видъ своемъ; по видоизмънение неотмънно носитъ печать первообраза. Вещество есть источникъ электричества, магнитизма и галванизма. Слёдовательно, одна изъ этихъ силъ должна быть видоизмёненіемъ свёта, другая-тажести, третьяогня. Основныя силы могуть быть узнаны въ видоизмёненіяхъ по отличительнымъ свойствамъ <sup>3</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 285, §216. Ленцъ (ср. ниже, стр. 191 и слѣд.), вѣроятно, исключенъ изъ ихъ числа.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. выше, стр. 178.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) CTp. 286.

Первый синтезь противоположностей (расширительной и сжимательной силь вь видё свёта и тяжести) въ мірё физическомь есть огонь. Здёсь нёть еще полнаго порабощенія. Свойство расширительной силы, когда она является свётомь, средобѣжность, расширимость, расторгаемость, общность; свойство силы сжимательной, являющейся тяжестью,—средостреинтельность, сжимательность, ограниченность, особность; свойство огны—расторгаемость и ограниченность, вмёстё и общность, н особность. Руководствуясь этими указателями, нельзя не признать въ электричествё свёта, или силы расширительной, въ магнитизмё тяжести, или силы сжимательной, въ галванязмё—огня, или силы расширительной въ совокупности, т. е. вмёстё силы разрушительной и образовательной <sup>1</sup>).

Свѣть есть проявленіе салы разширительной, еще неограниченной; электричество есть тоть же свѣть, стѣсненный въ предѣлахъ сильнѣйшаго ограниченія; отъ усилія расторгнуть узы дѣйствія его бурны и порывисты, какъ показывають опыты. Электричество свѣтить. Въ электричествѣ свѣть не содержится, и электричество не есть свѣть въ настоящемъ видѣ; но оно разрѣшается, переходитъ въ свѣть. Не явное ли это указаніе на его происхожденіе отъ свѣта?<sup>2</sup>).

Всё свойства тяжести <sup>3</sup>) отражаются и на магнитизмё. Опыты надъ магнитизмомъ въ большихъ высотахъ (на аэростатѣ) показываютъ, что раздёленіе электричества и магнитизма въ кругу нашей планеты противоположно: первое возрастаетъ по мѣрѣ удаленія отъ центра, второй, напротивъ,—по мѣрѣ удаленія отъ окружности; тамъ развитіе (evolutio), здѣсь сомкнутость (involutio); тамъ средобѣжность, здѣсь средостремительность. Электричество и магнитизмъ противоположны, какъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 288.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Стр. 289.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ср. выше, стр. 176.

свътъ и тяжесть, какъ силы расширительная и сжимательная. А физики-механики воображаютъ себъ, что они дълаютъ важный шагъ въ наувъ, допуская тожество электричества и магнитизма<sup>1</sup>).

Галванизмъ, обнаруживаясь электричествомъ и магнитизмомъ (§ 206), какъ электро-магнитизмъ, есть видимое повтореніе цервоначальнаго синтеза противоположностей. Дъйствія сомкнутой галванической цёпи показываютъ постоянное горёніе, непрерывный химизмъ, видоизмёненіе огня съ осязательными признаками своего цервообраза <sup>э</sup>).

Итакъ-силами планетными невещественными проявляются силы міровыя на второй ступени своего ограниченія, а именно: электричествомъ-свѣтъ, магнитизмомъ-тяжесть, галванизмомъ-огонь или вещество въ производимости.

<sup>1</sup>) Стр. 290. <sup>2</sup>) Стр. 291. Теорія силъ планетныхъ вещественныхъ.

Вещество есть свъть, сгущенный тяжестію, при взаямномъ ихъ ограничении. Ограничение возможно лишь троякое: 1) ровное или 2) и 3) съ преобладаниемъ одного изъ обоихъ началъ. Въ одной изъ земныхъ стихий свътъ и тяжесть должны быть въ равновъсии, въ другой должно быть преобладание свъта, въ третьей преобладание тяжести. Обратимся въ дъйствительности для повърки вывода съ самою природою. <sup>1</sup>)

Планета, обитаемая нами, тройственна: ся составныя частв-воздухъ, земля и вода. Тройственность ограниченія находится въ дёйствительности. Съ перваго взгляда выводъ оправдывается. Пойдемъ далёе.

Земныя стихіи вслёдствіе основного начала должны быть видоизмёненіями свёта и тяжести въ сферё дёйствительнаго ихъ ограниченія. Видоизмёненія неотмённо носятъ на себё печать своихъ первообразовъ (ср. выше, стр. 182). Слёдовательно, есть и аріаднина нить для выхода изъ предстоящаго лабиринта.

Отличительное свойство воздуха — саморасширяемость (§ 220), дёйствіе — эксцентрическое давленіе (§ 226). Это — явные признаки господства силы расширительной. Отличительное свой-

<sup>1</sup>) Стр. 353, § 247

ство земли—самосжимаемость (§ 236), дѣйствіе—всасываніе веществъ постороннихъ (§ 240) съ уплотненіемъ и даже иногда съ отвердѣніемъ ихъ. Здѣсь видво преобладаніе силы сжимательной. Въ водѣ расширеніе и сжатіе уравновѣшены, какъ показываютъ ея капельность (§ 242), удободвижимость и способность растворять въ себѣ постороннія вещества (§ 246); здѣсь силы расширительная и сжимательная—въ равномъ ограниченіи <sup>1</sup>).

Земныя стихіи должны быть отпечатками своихъ первообразовъ. Воздухъ прозраченъ, вемля темна, вода полупрозрачна: вотъ отнощеніе стихій земныхъ къ свъту. Воздухъ легче воды и земли, земля тяжелъ воды и воздуха, вода по удъльному въсу занимаетъ средину между воздухомъ и землей. Вотъ отношеніе ихъ къ тяжести! Прозрачность и легкость воздуха не служатъ ли указателями преобладанія въ немъ свъта надъ тяжестью, непрозрачность и отмънная въсомость земли не обнаруживаетъ ли преобладанія въ ней тяжести надъ свътомъ? А вода при своей полупроврачности и среднемъ удъльномъ въсѣ не представляетъ ли равенства ограниченія въ ней свъта и тяжести?

Такъ — земныя стихіи въ сущности своей подобны; ими проявляются тѣ же самыя міровыя силы: свѣтъ и тяжесть, только въ каждой особымъ образомъ ограниченныя. Воздухъ есть свѣтъ, сгущенный и потемненный тяжестью съ перевѣсомъ на сторонѣ перваго, такъ что сгущеніе его не перешло за предѣлы летучести, а потемненіе остановилось на прозрачности. Земля есть тяжесть, поработившая себѣ свѣтъ совершенно, такъ что сгущеніе его доведено въ ней до звонкости, а потемненіе до непрозрачности. Вода есть свѣтъ и тяжесть въ равномъ ограниченіи: это—погасшій огонь. Вода по отноше-

<sup>1</sup>) Crp. 354, 355.

ню въ плотности и прозрачности между воздухомъ и землею представляетъ средину. Вода и въ нашихъ лабораторіяхъ есть синтезъ началъ горѣнія: сожигающаго и сожигаемаго, вислорода и водорода. Прэпустите сквозь смѣсь этихъ двухъ газовъ электрическую искру: смѣсь вспыхнетъ; и вы получите воду <sup>1</sup>).

Свёть и тажесть, будучи всегда вёрны своей натурё, необходимо должны порываться перейти изъ столь принужденнаго состоянія (когда они проявляются земными стихіями) въ первобытное, свободное, изъ области потемненія, отпаденія возвыситься до первообразовъ. Опытность и указываеть намъ на тавія попытки: порывъ воздуха перейти въ свёть (воздушное электричество), порывъ земли перейти въ тяжесть (земной магнитизмъ), порывъ воды перейти въ огонь галванизмъ; океанъ есть всегдашняя сцена естественнаго галванизма (самоусловное образованіе солей въ моряхъ, самые ихъ приливы и отлявы)<sup>2</sup>).

Здёсь можно досказать о силахъ планетныхъ невещественныхъ то, что было бы непонятно въ ихъ теоріи. Потемненіе свёта образованіемъ стихій земныхъ, и преимущественно, земли доведено до крайности. Въ дальнёйшемъ развитіи природы видно ея усиліе отвлечься отъ вещества. Электричество, магнитизмъ и галванизмъ не составляютъ ступени при переходѣ свѣта, тяжести и огня въ вещество, но суть первая ступень отвлеченія. Явленіе ихъ въ составѣ планеты знаменуетъ возвратный шагъ природы, порывъ изъ глубины паденія проторгнуться въ свѣту. Остальное о природѣ отвлекающейся должна была сказать органическая физика, которая не вышла въ свѣтъ (см. выше, стр. 170).

<sup>1</sup>) Стр. 356. <sup>2</sup>) Стр. 357

### Теорія планетнаго процесса.

Воздухъ и земля во всёхъ отношеніяхъ, слёдовательно, и въ дёйствіяхъ—противоположны. Два противоположныя дёйствія обыкновенно теряются въ среднемъ. При взаимномъ дёйствіи воздуха и земли сценою ихъ средняго дёйствія должна быть вода, завимающая между ними средину <sup>1</sup>).

Что дъйствуеть, то имъеть способность дъйствовать. Способность дъйствовать называется дъятельностью. Показатель наиряженной-дъятельности воздуха воздушное электричество, земли земной магнитизмъ. Показатели также въ противоположности: когда одинъ возрастаетъ, другой слабтетъ, и наоборотъ. Періодичность (§ 233) барометра совпадаетъ съ періодичностью воздушнаго электричества и магнитизма, съ первой согласуясь, послъдней противополагаясь. Въ то время, какъ измъннется дъятельность воздуха и земли, измъняется и состояніе атмосферы; когда возрастаетъ напряженность воздуха, должно увеличиться и его давленіе, зависящее отъ саморасширимости. Барометръ и воздушный электрометръ должны находиться въ соотношеніи. Вотъ динамическое объясненіе перемънъ барометра:

<sup>1</sup>) Ctp. 364, §249.

l

- 189 -

онѣ знаменуютъ измѣненія въ напряженности воздуха, а не въ тяжести <sup>1</sup>).

Среднее, въ чемъ электричество и магнитизмъ теряются, есть галванизмъ. Посему среднее дъйствіе противоположныхъ стихій земныхъ, воздуха и земли, должно ознаменоваться галванизмомъ, и сценою его должна быть вода (ср. выше, стр. 187).

Вольта, составляя галваническую цёпь, не сотворилъ галванизма. Галванизмъ отврытъ, не изобрётенъ, и какъ открытіе, а не изобрётеніе, долженъ быть въ природѣ. Гдѣ соединяются два возбудителя и одинъ проводникъ, тамъ долженъ имѣть мѣсто и галваническій процессъ. Планета, какъ совокупность воздуха, земли и воды, есть такое цѣлое: воздухъ и земля (какъ разнороднѣйшія тѣла)—возбудители, а вода—проводникъ. Слѣдовательно, планета есть галваническая цѣпь, устроенная самою природою, а цѣпь, составленная Вольтою,—случайная съ нея копія. При семъ и естественный галванизмъ необходимъ въ планетѣ. Другими словами, процессъ планетный есть процессъ галваническій <sup>2</sup>).

Образованіемъ планеты потемненіе свёта доведено до крайности (§ 247). Тутъ только установилась взаимная напряженность между воздухомъ и землею, и произошло начало отвлеченія отъ вещества, т. е. начало галванизма планетнаго. Какъ порывъ земныхъ стихій перейти въ первообразы основанъ на самой натурё своей и долженъ быть постояненъ, такъ и галванизмъ планетный непрерывенъ. Дъйствія сомкнутой галванизмъ планетный непрерывенъ. Дъйствія сомкнутой галванической цъпи: постоянное явленіе электричества и магнитизма, непрерывное окисленіе и раскисленіе, всегдашнее разрушеніе вещества стараго и образованіе новаго при развитіи теплоты, иногда теплоты и свёта вмёстё. Планета въ цѣлости такова:

- . <sup>1</sup>) Стр. 365.
- <sup>2</sup>) CTp. 366.

совокупность ся явленій есть непрерывный химизмъ, постоявное горѣніе.

Горћніе бываеть двухь родовь: съ разрушеніемь формы горящаго, и съ удержаніемь ся. Послёднее горѣніе есть жизненное. Таково горѣніе планеты. Производимость воздуха (§ 223), земли (§ 224) и воды (§ 243) суть признаки жизненности <sup>1</sup>).

Итакъ галванизмъ планетный есть явленіе жизни стихій земныхъ<sup>2</sup>).

Воть настоящая точка зрѣнія для разсматриванія явленій планетныхъ! Отсюда видно, почему механическія понятія о природѣ неорганической противорѣчать опытности.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 301. «Воздухъ при всегдашней измѣняемости его вещества остается постоянно одинаковымъ, разрушается и составляется. Свойство постоянно измѣняться и оставаться всегда тѣмъ же называю производимостью, свойство не только быть (esse), но и производиться (fieri)»....

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ctp. 367.

Мы изложили теоретическія главы "Физики" Павлова, его же словами, не опустивши ни одной сколько-нибудь важной его натурфилософской мысли. Остается лишь отдать полную дань признанія блестящему стилю, выразительности языка, строгости и послѣдовательности проведенія. Словомъ, детальное изложеніе сочиненій Павлова какъ нельзя болѣе убѣждаетъ насъ въ томъ, что похвалы, столь обильно расточаемыя ему, были вполнѣ заслужены. Съ логической и философской стороны сочиненіе Павлова безукоризненно, оставляя въ сторонѣ, разумѣется, общую точку зрѣнія, шеллингово направленіе, надъ которымъ исторія уже произнесла свой судъ.

Но здѣсь естественно нарождается другой вопросъ. Блестящая по замыслу и выполненію съ формально-логической стороны, удовлетворяла ли "Физика" Павлова всѣмъ требованіямъ современнаго ей знанія? Передавалъ ли Павловъ своимъ слушателямъ "послѣднее слово науки", и стоялъ ли онъ самъ въ изложеніи физическихъ явленій (независимо отъ объясняющей ихъ теоріи) на высотѣ тогдашнихъ знаній, выработанныхъ къ тому времени точною, экспериментальною наукою? Знакомъ ли былъ онъ съ результатами современной ему "опытности" (эмпиріи) и не погрѣшалъ ли онъ противъ нея?

Благопріятный случай для рѣшенія этого вопроса представляетъ полемика Павлова (изъ-за "Физики") съ Ленцемъ, однимъ изъ свѣтилъ экспериментальной науки. І томъ "Физики" подвергся со сторовы Ленца безпощадно-жестокой критикѣ. Принимая въ разсчетъ разницу общаго міровоззрѣнія

(Ленцъ - не шеллинговецъ, а механистъ), всетаки нельзя не признать, что Ленцъ разоблачиль слабую сторону произведения Павлова и недостаточность научной (физической) подготовки самого автора <sup>1</sup>). Мы подробно язложимъ эту любопытную полемику. хорошо рисующую вакъ научное міровоззрѣніе, такъ и личности обоихъ противниковъ: Ленца, холодно-юмористическаго, спокойно-дъловитаго и серьезнаго, Павлова, M3BODOT.JUB.10 діалевтика, знающаго слабыя стороны и свои, и чужія, раздражительнаго, смёлаго, неумолимо-послёдовательнаго и желчносаркастическаго. обнаруженные недочеты Павловъ съ За лихвою заплатиль Ленцу указаніемь на начтожность механическаго мірообъясненія, на философскую неподготовленность Ленца для рѣшеній общихъ вопросовъ, - поприща, гдѣ Павловъ, бевспорно, очень силенъ.

Замѣтямъ, что Ленцъ помѣстилъ свою рецензію на "Физику" Павлова въ Dorpater Jahrbücher für Litteratur, Statistik und Kunst, besonders Russlands. Riga und Dorpat, II. Band, Zweites Heft, за 1834 г. отъ 26 янв. (ценз. разр. Дерптъ), XVIII, Physik (III. Selbstständige Kritiken und Anzeigen). Рецензія занимаетъ стр. 144—154 и посвящена еще "Физикъ" Перевощикова, кромъ "Физики" Павлова. Павлову собственно отведены стр. 144—150. О Перевощиковъ отзывъ Ленца снисходительный. Не таковъ отзывъ о Павловъ. Считаемъ нелишнимъ предпослать взложенію—краткій біографическій очеркъ Ленца и перечислить его важнѣйшіе труды.

Павловъ отвѣчалъ въ "Телескопѣ" за 1834 г., часть XX, отъ 2 марта 1834 г. "І. Письмо профессора Павлова къ пздателю Телескопа по поводу рецензіи на его физику, помѣщенной въ дерптскихъ ученыхъ запискахъ," стр. 3—14. Дагировано 25 февраля, Москва.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Повидимому, Герценъ (ср. выше, стр. 115) не былъ неправъ, полагая, что на лекціяхъ Павлова научиться *физикъ* было «мудрено».

### Полемика Павлова съ Ленцемъ.

Dr. phil. Heinrich Friedrich-Emil (Эмилій Христіановичъ) Lenz род. въ Деритъ 12 февр. 1804 г., умеръ въ Римъ 29 янв. (10 февр.) 1865 г. Отъ 1823 до 1826 г. принималъ участіе въ качествѣ физика въ кругосвѣтномъ путешествіи Кодебу. Результаты научныхъ изслёдованій этой экспедиціи напечатаны имъ въ Мемуарахъ СПБ. акад. наукъ (1831). Въ 1828 г. выбранъ адъюнктомъ академіи, а въ 1834 г. академикомъ. Вмѣстѣ съ тѣмъ онъ состоялъ профессоромъ, а въ послёдніе годы и ректоромъ С.-Пб. унив. Онъ преподаваль также въ Главномъ педагогическомъ институтъ и въ Михайловскомъ артиллерійскомъ училищѣ. Лекціи его по физикѣ и физической географіи отличались замѣчательною ясностью и строгою систематичностью. Такими же качествами обладали его извъстныя руководства физики (для гимназій) и физической географіи; оба учебника выдержали нъсколько изданій; но первый изъ нихъ былъ особенно распространенъ. Блестяща и плодотворна была его научная деятельность. Въ исторіи физиви научнымъ трудамъ его, по мнѣнію физика *Н. Гезе*хуса, всегда будетъ отводиться почетное мъсто. Многія его изслѣдованія относятся въ физической географіи (о температурѣ и солености моря, объ измѣнчивости уровня Каспійскаго моря, о барометрическомъ измърения высотъ, объ измърения земного магнитизма и др.). Но главныя его работы относятся въ обла-

13

сть электро- магнитизма. Важное значеніе этихъ работь вылснено, между прочимъ, въ сочиненіяхъ *А. Савельева*: О трудахъ академика Ленца въ магнито-электричествѣ (С.-Пб., 1854) и *В. Лебединскаю*: Ленцъ, какъ одинъ изъ основателей науки объ электро-магнитизмѣ (журн. "Электричество", 1895).

Главнъйшіе результаты общепризнаны и вошли во всъ учебники физики, а именно: 1) Законъ индукции (законъ Ленца), по которому направление индукционнаго тока всегда таково, что онъ прецятствуетъ тому дъйствію (напр., движенію), которымъ онъ вызывается (1833). 2) Законъ Джоуля в Ленца: Количество теплоты, выдъляемое токомъ въ проводникъ, пропорціонально квадрату силы това и сопротивленію проводника (1844). 3) Опыты, подтверждающіе явленіе Пельтье: если пропускать гальваническій токъ чревъ висмутовый и сюрьмяной стержни, спаянные концами и охлажденные до 0°, то можно заморозить воду, налитую въ ямку около спая (1838). 4) Опыты подъ поляризаціей электродовъ (1847) и т. д. Нѣкоторыя свои изслёдованія Ленцъ производиль вмёстё съ Парротомъ (о сжатія тёла), Савельевымъ (о гальванической поляризаціи), Л. Шренкомз, К. Мейеромз и академикомъ Якоби (объ электромагнитахъ).

### Важнъйшими научными трудами его считаются:

Physikal. Beobachtungen, angestellt auf einer Reise um die Welt unter dem Commando des Capt. Kotzebu in den J. 1823-26 (Mém. acad. St.-Pétersb. Sér. Vl, Vol. I, 1831)

Über d. veränderl. Höhe d. Casp. Meers bis 1830 (Ib. II, 1833).

Über d. Gesetze, nach welchen ein bewegter Magnet auf eine Spirale wirkt, wenn usw. (Ib. id.).

Über d. Leitungsfähigk. d. Metalle für Elektr. bei verschiedner Temperatur (Ib. id.). Expériences de forte compression sur divers corps; съ Parrot (Ib. id.).

Über d. opt. Verhalt. d. weissen Naphtha von Baku (Ib. III, 1838).

Beobb. d. magnet. Inclinat. u. Intensit. auf einer Reise um d. Welt von Capt. Lütke (Ib. id.).

Über d. Gesetze d. Elektricitätsleit. in Drähten von verschiedn. Länge u. Dicke (Ib. id.).

Barometrische Höhenmessungen im Kaukasus; mit C. Meyer (Bullet. scientif. de l'Acad. de St.-Pétersb. I, 1836).

Über d. sogenannte Stationen-Nivellement mittelst d. Barometers (Ib. id.).

Über einige Puncte aus d. Lehre d. Galvanismus (Ib. id).

Über d. Verhalten d. Kupfervitriollösung in d. galvan. Kette (Ib. II, 1837).

Über einige Versuche im Gebiete d. Galvanismus (Ib. III, 1838).

Über d. Gesetze d. Electromagnete; mit M. H. Jacobi (lb. IV, 1838 & V, 1839).

Über eine Erscheinung, beobachtet an einer grossen Wollaston'schen Batterie (Ib. V. 1839).

Über d. Anziehung d. Electromagnete; mit M. H. Jacobi (Ib. id.).

Über d. Eigenschaft d. magnetoelektrischen Ströme (Ib. VI, 1840).

Beitrag zur Theorie d. magnetischen Maschinen (Ib. JX, 1842).

Beschreib. eines sich selbst registrirenden Fluthmessers usw. (Bull. physico-math. de l'acad de St-Pétersb. I, 1843).

Über d. Gesetze d. Wärme-Entwicklung durch d. galvan. Strom (Ib. id. u. II, 1844). Über d. Gesetze d. Electromagnete; mit M. H. Jacobi (Ib. II, 1844).

Über d. Stärke d. Ströme in einem Systeme neben einander verbundener galvanischer Ketten (Ib. III, 1845).

Über d. galvanische Polarisation u. elektromotorische Kraft in Hydroketten, mit Saweljew (Ib. V, 1847).

Über d. Temperatur d. Weltmeers (Ib. id).

Über d. Einfluss d. Geschwindigkeit d. Drehens auf den durch magneto-elektr. Maschinen erzeugten Inductionsstrom (Ib. VII, 1849; XII, 1854 a XVI, 1858).

Beitrag z. Bestimm. d. in St.-Petersburg verdunsteten Wassermenge (Ib. IX, 1851).

Über d. Leitung d. galvan. Stroms durch Flüssigkeiten, wenn d. Querschnitt derselben verschieden ist von dem der in sie getauchten Electroden (Ib. X, 1852).

Über d. Gebrauch d. Fahrenheit'schen Aräometers zur Bestimm. d. Salzgehalts vom Meerwasser (Ib. XV, 1857).

Über d. Bewegungen d. Balkens einer Drehwaage, wenn ihm andere Körper von verschiedn. Temp. genähert werden (Pogg. Ann. XXV, 1832).

Über d. Bestimm. d. Richtung d. durch electrodynamische Vertheilung erregt. galvan. Ströme (Ib. XXXI, 1834).

Über d. Gesetze, nach welchen der Magnet auf eine Spirale einwirkt, wenn er ihr plötzlich genähert oder von ihr entfernt wird usw. (Ib. XXXIV, 1835).

Эмилій Ленцъ сотрудничаль еще въ:

Erman, Arch. Russ. Resultate d. Expedition nach Khorassan, 6 p. (18, 1859). Pogg. Ann. Phys.: Temperat. u. Salzgehalt d. Wassers in verschied. Tiefen des Weltmeeres, 57 p. (20, 1830).

Elektr. Leitungsfähigkeit v. Au, Pb, Sn bei verschied. Temper., 15 p. (45, 1838).

D° d. menschl Körpers, 11 p. (56, 1842).

St-Pétersb. Ac. sc. Bull.: Stündl. Temperat.-Aender. d. Luft et d. Oberfl. d. Meeres in d. Tropen, 16 p. (1, 1860).

Die magnet. Expedit. zur Insel Jussary. 3 p. (2, id.).

Meteorol. Beob. 1853-54 auf d. Atlantischen u. Grossen Ocean (mit L. v. Schrenck), 22 p. (4, 1862).

D<sup>o</sup>, angestellt 1847-49 v. Ed. Lenz, 26 p. (5, 1863). Neues Anemometer, 7 p. (6, id.).

Mem.: Ueber Ventilation in unsern Klimaten (6, 1863)<sup>1</sup>).

-**---**

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cp. Biographisch-literärisches Handwörterbuch der exacten Wissenschaften von J. C. Poggendorff, I. Band. Lpz., 1863, pp. 1424 # 1425 # HOBYD cepim, III. Band, I. Abtheilung, Lpz., 1898, p. 795.

Переходимъ къ изложенію рецензіи Ленца на "Физики" Павлова и Перевощикова.

Оба сочиненія принадлежать профессорамь Московскаго Университета, начинаеть Ленць, по совершенно различны по плану и по тенденцій. "Физика" Павлова должна представить собою новую систему, изъявляющую притязанія во что бы то ни стало на оригинальность. Задача "Физики" Перевощикова скромнѣе: она желаеть сопоставить важнѣйшіе феномены в теоріи, не исключая новѣйшихъ, въ видѣ хорошей компиляціи. Сообразно этимъ назначеніямъ и нужно оцѣнивать каждую книгу. И тѣмъ добросовѣстнѣе надобно приступить къ дѣлу, что на русскомъ языкѣ до сихъ поръ нѣтъ еще университетскаго учебника, который удовлетворялъ бы современнымъ требованіямъ науки, нѣтъ даже перевода хорошаго заграничнаго подходящаго сочиненія <sup>1</sup>).

Павловъ желаетъ опредѣлить, что собственно относится къ физикѣ въ строгомъ смыслѣ, и что надобно исключить изъ этой области. Признавая за такимъ очищеніемъ учебниковъ физики нѣкоторую долю истины, нужно, однако, различать двѣ точки зрѣнія: имѣть ли въ виду учебникъ физики самъ по себѣ, или же руководство при преподаваніи физическихъ лекцій въ университетахъ <sup>2</sup>)? Послѣднему приходится приспособляться къ существующимъ учебнымъ планамъ и принимать въ себа

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) CTp. 145.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) CTp. 146.

-- 199 ---

простъйшія положенія статики, механики и даже химія. Порицаніе Павлова относится, значить, къ первой категоріи учебниковъ физики, и нельзя не присоединиться къ нему въ желаніи удалить оттуда чистую динамику и химію, но только не акустику Если бы онъ былъ правъ, то приверженцы вибраціонной теоріи свъта оказались бы въ ужасной альтернативѣ. <sup>1</sup>)

Имъ пришлось бы либо промѣнять свое убѣжденіе на другое, мен ве ихъ удовлетворяющее, либо выбросить изъ физики одинъ изъ прекраснѣйшихъ отдѣловъ. Вѣдь если (по Павлову) физикѣ чужды вибраціи воздуха, то же самое относится и въ вибраціямъ эфира; а если бы удалось свести и теорію теплоты на вибраціонную гипотезу, то ее также пришлось бы удалить изъ физики: въ концѣ концовъ мы оказались бы при физикѣ безъ вещества (ohne Stoff); а что всего хуже, <sup>2</sup>) наши первые физики рабогаютъ надъ тѣмъ, чтобы опустошить свою науку (auszuleeren). Очевидно, что высшею ступенью физической теоріи было бы вывести по математико-механическимъ законамъ изъ одного общаго закона всѣ явленія. Но вмѣстѣ съ этимъ такая теорія (по Павлову) перестала бы принадлежать физикѣ и попала бы въ механику.

Подобное противорѣчіе возникаетъ только благодаря ошибочному воззрѣнію нашего автора на сущность физики.

Въ неорганической природъ все einmal свершается по механическимъ законамъ: значитъ, механика, какъ чистое ученіе о движеніи и равновъсіи, содержитъ и законы для каждаго особеннаго случая. Такъ она содержитъ общіе законы вибрацій эластической жидкости; но примъненіе ихъ къ вибраціямъ воздуха и особымъ явленіямъ, при этомъ возникающимъ, и сравненіе теоріи съ опытомъ, все это относится въ физику, и даже есть ея настоящее дъло (ihr eigentliches Wesen). Итакъ, по нашему

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 144.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Иронія Ленца.

мнѣнію, физика, подобно астрономіи, есть прикладная механика и должна рѣшать 3 задачи: 1) Изслѣдованіе явленія, 2) Комбинированіе его въ общій законъ, и 3) какбы провѣрка задачи (Probe des Exempels), построеніе отдѣльныхъ явленій изъ общаго закона.

Что касается, наконецъ, оптики, то я вовсе не знаю, чтобы она въ учебникахъ физики разсматривалась, какъ ученіе о зрѣніи (Lehre vom Sehen); она бываетъ здѣсь всегда лишь ученіемъ о свѣтѣ. <sup>1</sup>) Глазъ вплоть до сѣтчатки можно считать оптическимъ инструментомъ. Физика съ основаніемъ прослѣживаетъ свѣтовой лучъ до сѣтчатки, а тамъ передаетъ его—физіологіи. Нападки Павлова относятся лишь къ употребленію слова "оптика" въ несобственномъ смыслѣ.

О причинахъ раздѣленія Павловымъ своей физики на три части мы ничего не знаемъ. Что касается подразделеній первой части (космическихъ явленій), о свуть, тажести и веществѣ, то, слѣдуя обычаю, Павловъ сначала описываетъ феномены, а потомъ уже переходитъ къ теоріямъ. Не нарушается ли тѣмъ сдѣланное авторомъ различеніе физики отъ феноменологія? Но останавливаясь на описаніи явленій, мы должны признаться, что мы не можемъ припомнить, видёли ли мы гдё бы то ни было это основание физики обработаннымъ поверхностнве, даже столь по ученически, чвиъ здесь. Здесь все кишить ошибками, воторыя черезчуръ ясно показывають, что авторъ въ высшей степени неосвъдомленъ (unbewandert) въ двухъ существенныхъ пунктахъ, въ экспериментированіи и въ математикъ. Не стоитъ слъдить за авторомъ шагъ за шагомъ: достаточно привести лишь нѣсколько положеній, которыя совершенно (nur zu sehr) оправдываютъ наше сужденіе, кажущееся суровымъ (hart):

<sup>1</sup>) Стр. 147.

На стр. 88 дается ложное понятіе о дивергенція <sup>1</sup>): "лучи расходящіеся, сближаясь въ преломляющей средѣ, напр., въ стеклѣ, выдутъ изъ онаго менюе расходящимися" (weniger divergirend). Дивергенція, опредѣляемая лишь угломъ между лучами, остается тою же самой, только лучи дивергируютъ изъ точки, ближе лежащей къ стеклу, чѣмъ прежде.

На стр. 91 относительно преломленія свёта въ сферическихъ выпуклыхъ линзахъ<sup>2</sup>): "Очевидно, что параллельные къ оси лучи, и къ ней ближайшіе, пресёкутъ ее ближе F, удаленнѣйшіе далѣе, такъ что фокусъ не можетъ быть въ одной точкѣ, но по мѣрѣ большей или меньшей поверхности SS, то далѣе, то ближе". То, что совсѣмъ невѣрно (grundfalsch), то называется очевиднымъ! при этомъ нигдѣ не сказано, что же такое ось линзы; да и преломленіе разсматривается только вѣдь на одной первой поверхности.

На стр. 94 и 97 рѣчь идетъ о двойномъ преломлении. Правильно сказано, что оптическая ось въ исландскомъ шпатѣ (Doppelspath) есть линія, соединяющая вершины обоихъ тупыхъ угловъ ромбоида<sup>3</sup>). Но тутъ же на фигурѣ (17-ой) оптическая ось изображается, какъ соединительная линія между тупыми углами основания; отсюда видно, что и прежде Павловъ имѣлъ въ виду не тълесные тупые углы, а углы на

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) § 18. Преломленіе свѣта въ стеклахъ плоскихъ, 3-е. Лучи расходящіеся. Во второмъ изданіи это стр. 90; «менѣе расходящимися» замѣнено «менѣе удаленными одинъ отъ другого». Также измѣненъ конецъ. Вмѣсто: «При переходѣ изъ среды менѣе преломляющей въ среду болѣе преломляющую явленіе будетъ-обратное» стоитъ: «При переходѣ изъ среды болѣе преломляющей въ среду менѣе преломляющую» etc.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) § 19—Преломленіе свъта въ стеклахъ сферическихъ. Во II-мъ изд. стр. 92 это мъсто измънено: «Очевидно, что параллельные къ оси лучи, и къ ней ближайшіе, пресъкутъ ее далъе F, удаленнъйшіе—ближе etc.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Стр. 93. § 21. Оптическая ось Во II изд. стр. 95—96. Чертежъ 17-й на II таблицъ (при I части) оставленъ безъ измънснія.

поверхности одного изъ боковъ (Seitenfläche).—, Подъ пменемъ главнаго сѣченія разумѣется плоскость, проведенная въ направленіи оси кристалла перпендикулярно къ какому либо изъ его боковъ.... Само собою разумѣется, что въ исландскомъ шпатѣ и въ другихъ кристаллахъ можетъ быть не одно такое сѣченіе, а два и болѣе, смотря по числу боковъ"<sup>1</sup>) (т. е. шесть)! Можно ли въ виду столь смутныхъ понятій предположить, чтобы авторъ когда-либо произвелъ этотъ опытъ съ сознательнымъ пониманіемъ (mit Bedacht)?

На стр. 132 описаніе ньютоновыхъ колецъ начинается такъ: "Въ тонкихъ пластинкахъ, коихъ поверхности не параллельны, свѣтъ также представляется цвѣтнымъ, напр.. въ слюдѣ": (Licht erzeuge Farben... z. B. in Glimmerplättchen) \*). Заключеніе очень коротко: "Очевидно, что оцвѣченіе въ семъ случаѣ (Farbenringe) зависитъ отъ преломленія свѣта въ стеклѣ выпукломъ" (im obenliegenden Convexglase) \*). Когда авторъ утверждаетъ что-либо очень ошибочное, то, повидимому, всегда пользуется словомъ "очевидно" или т. п.

На стр. 135 однообразная окраска тонкихъ кристаллованныхъ пластинокъ между зеркалами поляризаціоннаго инструмента происходитъ, по мнѣнію Павлова, когда ихъ параллельныя плоскости обрѣзаны (geschnitten) перпендикулярно къ оптической оси <sup>4</sup>). Но за этимъ указывается пра-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 97, § 22. Направление преломденныхъ лучей въ кристаллахъсъ одною и двумя оптическими осями. Во II изд. стр. 98 и 99 мъсто оставлено безъ измънения.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Стр. 131, 132. § 33. Предомдение въ тонкихъ пластинкахъ. Во II-мъ нзд. — стр. 134 — безъ измънения.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Стр. 134-тотъ же §. Во II изд.-стр. 136, 137-безъ измѣненія.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Стр. 135. § 34. «Въ отверстіе діафрагмы вставляется тонкая кристаллованная пластинка, прозрачная и безцвѣтная, къ оси перпендикулярная. Если будемъ на нее смотрѣть сквозь упомянутую удвояющую призму. то она

вильно, что тогда возникаютъ цвѣтныя кольца. Если авторъ не зналъ, какъ обстоитъ дѣло, то, по крайней мѣрѣ, онъ могъ бы догадаться, что этого не можетъ быть на два манера (auf zweierlei Weise) сразу.

Еще одинъ примѣръ, болье, чѣмъ достаточный, чтобы отказать автору въ какихъ бы то ни было математическихъ познаніяхъ.

На стр. 220 приводится, какъ данное изъ опыта, извъстное положение, что пройденныя разстояния при свободномъ паденія отъ начала движенія отпосятся, какъ квадраты временъ; далѣе авторъ прибавляетъ: "Изъ сего открывается само собою. что тяжесть, какъ причина паденія, есть сила центростремительная, постоянно возрастающая померть приближенія въ центру земли, а именно: въ содержании (im Verhältniss) квадратовъ уменьшающихся разстояній (должно бы: въ обратвой пропорція квадратовъ разстояній), или въ содержаніи пробѣгаемыхъ падающимъ тѣломъ" 1)! Еще пространствъ. олно "открывается" въ смыслѣ автора! Какъ извѣстно, законъ пропорціональности пространствъ и квадратовъ временъ получается по механикъ изъ допустимаго здъсь предположения оравномърно-ускоренномъ движении, авторъ же, наоборотъ, изъ него выводить условіе для неравномпрно-ускореннаго!

Я не хочу продолжать изложенія этихъ фантазій и поставлю автору лишь одинъ вопросъ. Онъ отвергаетъ эмиссіонную и ундулаціонную теоріи свъта, — потому что первая не объясняетъ одного феномена интерференція, а вторая — опять-таки

будучи освѣщена (стр. 136) лучемъ поляризованнымъ, представится вся цвѣтною».... Стр. 137. «Въ удвояющихъ кристаллахъ съ одною и съ двумя осями поляризованные лучи превращаются въ извътныя кольца особаю рода». Il изд. стр. 138 и 139-безъ измѣненія.

<sup>1) § 66.</sup> Законъ тяжести. Во И изд., стр. 227 конецъ фразы, со словъ: «а именно» совстиъ опущенъ, какъ и начальное слово «Понятно» слѣдующей. фразы:.... «къ центру земли. Въ противномъ случаъ».... etc.

одного: произведенія теплоты. Съ какимъ же правомъ онъ самъ можетъ требовать отъ насъ, своихъ читателей, чтобы мы присоединились къ его теоріи, которая не объясняетъ ни одного изо всѣхъ явленій и даже не заботится о томъ! Въ такомъ случаѣ къ чему же вообще авторъ излагалъ явленія преломленія, отраженія, поляризаціи и т. д.?

Итакъ нельзя не признать сочиненія г. Павлова совершенно нестоящимъ вниманія. Если бы оно имѣло цѣлію только изобразить новую систему автора, то ничего нельзя бы и возразить противъ его появленія, потому что всякій воленъ писать и полагать о научныхъ предметахъ, что ему угодно. Но если это твореніе должно служить руководствомъ, то можно лишь пожалѣть слушателей, которыхъ въ тѣ годы, когда надобно обогащать свой умъ, преимущественно, солидными знаніями, а не фантастическими теоріями, принуждаютъ довольствоваться несовершенными опытами и невѣрными объясненіями и даже наконецъ оставить и это немногое положительное, чтобы окончательно потеряться въ безосновательныхъ (bodenlosen) фантазіяхъ автора <sup>1</sup>).

Павловъ начинаетъ свое письмо заявленіемъ, что онъ не можетъ удовлетворить вызову издателя "Телескопа" (Н. На деждина) отвѣчать на рецензію Ленца<sup>2</sup>)—по нѣкоторымъ причинамъ. Главнѣйшая изъ нихъ—та, что рецензія написана противъ всѣхъ правилъ ученой критики. "Представлю доказательства".

<sup>2</sup>) Стр. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ctp. 150.

Самое непріятное для Павлова было, разум'ьется, сл'ядующее: Если бы кто приватно спросилъ Ленца, онъ могъ бы отв'ять, что ему угодно, но "въ рецензія, пом'ящаемой въ ученомъ нюмецкомъ журнал'я для передачи Европю ученыхъ о *Госсіи* изв'ястій, поступить надлежало основательн'ее, если уже не изъ уваженія въ чести Русскаго имени, то изъ вниманія въ иностранцамъ: на что имъ превратныя о *Россіи* понятія? Въ д'ялъ наукъ ц'яль-истина; средства-мышленіе; правила-законы мышленія; зд'ясь произволъ есть *преступленіе*". Такъ Павловъ связываетъ свою "Физику" съ честью Россіи и обвиняетъ Ленца въ недостаткъ русскаго патріотизма <sup>1</sup>).

Павловъ аппелируетъ къ публикѣ. "Пристрастный судъ, какъ ложъ, не въ состояніи ни унизить, ни возвысить сочиненія; настоящая цѣна его опредѣляется общимъ мниніемъ, независимо отъ рецензій". Гдѣ Ленцу судить о "Физикѣ"! "Г. Ленцъ, имѣя понятія о природѣ, діаметрально противоположныя моимъ, въ состояніи ли даже понять настоящимъ образомъ мои виды въ физикѣ и особенно при такой не лоической настроенности ума, какая открыта въ немъ выше"<sup>э</sup>).

"Прибавьте къ сказанному неприличный тонъ, въ какомъ написана рецензія, и вы согласитесь сами, что на нее отвѣчать не должно". Если же *другіе*, *какихъ не мало*, могутъ мое молчаніе счесть за подобострастное сознаніе, то это письмо можетъ служить нёкоторымъ образомъ вмёсто отвёта.

Что касается существа дѣла, то Павловъ старается разбить Ленца на общей натурфилософской теоріи, не переходя на явленія. Ленцъ, не опровергая посылокъ, изъ которыхъ выведено опредѣленіе физики, называетъ взглядъ Павлова ошибочнымъ (S. 146) <sup>3</sup>). Такъ ли пишутся ученыя рецензіи?

- <sup>2</sup>) CTp. 14.
- <sup>в</sup>) Стр. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 12.

Зато Павловъ разбираетъ соритъ Ленца относительно задачъ физики (ср. выше, стр. 200).

Ложно начало Ленца, будто бы все въ неорганической природь происходить по механическимъ законамъ. "Налѣюсь, что Ленцъ силою воли своей не въ состоянія исключить изъ неорганической природы<sup>1</sup>) химическій процессь, лежащій въ основь растительнаго (какъ и растительный лежитъ въ основѣ животнаго) Ктожъ скажетъ, что химическій процессь происходитъ по механическимъ законамъ? А если онъ есть механическій, то такимъ же будетъ и растительный, — и животное тѣло есть машина; тогда..... Но довольно и указанныхъ нельпостей".

Изъ этого положенія ни мало не слідуеть (also), что механика содержить законы сотрясеній эластической жидкости. Если и сказать, что все вь неорганической природів происходить по химическимь законамь, то отсюда еще не слідуеть, чімь должна быть химія. Выводъ Лінца можно приравнять baculus stat in angulo; ergo pluit. Союзь also, равно какь и ergo не не въ состояніи связать то, что не соединимо. Кто бы могь подумать, что рішившись разгромить сочиненіе Павлова, Ленцъ въ нісколькихъ строкахъ выскажеть столько разительной непослідовательности! Что, если онъ рішится самъ написать пілую физику? <sup>2</sup>) Ленцъ ничімь не рішаеть вопроса о содержаніи физики. Изъ сего то нерішеннаго вопроса онъ заключаеть (also), что физика есть прикладная механика. "Очевидно" <sup>3</sup>), что между частями сорита Ленца піть силлогистической

<sup>в</sup>) Павловъ визетъ въ виду насмѣшку Ленца надъего пристрастіемъкъ этому слову (ср. выше, стр. 202).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Стр. 6. Здѣсь Павловъ не то грозитъ Ленцу своею критикою на его будущее руководство, не то кидаетъ намекъ, что Ленцъ громитъ его «Физику» ради устраненія возможной конкурренціи.

связя. Чтожъ послѣ этого значитъ also г. Ленца? Частица, которою онъ имѣетъ привычку начинать свою рѣчь<sup>1</sup>).

Разбирая задачи физики (по Ленцу), Павловъ замвчаетъ, что за первою (изслѣдованіе явленій) Ленцъ утвердилъ мѣсто въ физикъ только своимъ произволомъ. Что касается второй (приведение явлений къ одному общему закону), то какия же явленія намбренъ г. Ленцъ въ своей физикъ приводить къ обцему закону? Всѣ безъ исключенія? Но если физика-механика, то какъ же подводить къ одному общему механическому закону явленія и механическія, и жизненныя? "Жизнь подводить подъзаконъ мертваго механизма"! въ справедливомъ негодованів восклицаетъ Павловъ. Чтожъ тогда мы, сознающіе въ себѣ жизнь? Машины? И Ленцъ, позволяющій себѣ такія начала съ нелѣпыми слѣдствіями, ни съ того, ни съ другого называетъ фантазіями противоположныя имъ мысли? Нътъ! Такой способъ рышать участь сочинений слишкомъ далекъ отъ способа ученаго. Слова о фантазіяхъ<sup>э</sup>) лучше примѣнить въ его же механическимъ понятіямъ о природѣ. Третья задача (проба примѣра) есть обратный случай второй. Посему объ ней то же сказать должно, что сказано о той, только обратно: какъ изъ закона механическаго вывести явление жизни? Мысль смущается при вопросахъ, возникающихъ изъ началъ Ленца. Итакъ всѣ три задачи. какъ доказано, изъ физики исключаются. Чтожъ безъ нихъ будетъ механика, возведенная во вторую степень, т.е. физика Ленца? Пустота, образъ безъ содержанія! Тутъ у мъста повторить слова Ленца объ опустошения физики 3). Предпріятіе важно и ув'внчано блистательнымъ усцѣхомъ <sup>4</sup>).

- <sup>1</sup>) CTp. 7.
- <sup>э</sup>) Ср. выше, стр. 203, 204.
- <sup>3</sup>) См. выше, стр. 198, 199.
- 4) Стр. 7-9.

Я утверждаю, говорить Павловъ, что теорія вещества должна быть началомъ для всёхъ физическихъ теорій, которыя должны быть слёдствіями первой. Недостатовь физики (даже Пулье, которую Ленцъ называетъ классическою)-смѣсь разнородныхъ гипотезъ. Я стремлюсь въ единству теоріи. Физиковъ раздѣляютъ двѣ системы: 1) атомическая или механическая и 2) динамическая. Вотъ распутіе, на которомъ Ленцъ никакъ не можетъ со мною сойтись. Но если новъйшія времена, какъ просв'ещенн'ейшія, съ гордостью прицисывають себѣ честь терпимости вѣръ, то можетъ ли быть опорочена въ наукахъ терпимость системъ? Ленцъ, будучи поборникомъ механической системы, динамическую безъ всякихъ доказапросто называетъ фантазіею. Въ такомъ случав тельствъ эфиръ есть фантазія высшей степени: ибо существованіе его не доказано, а теорія его сотрясеній (играющихъ такую роль въ механическихъ физикахъ) развита со всею математическою роскошью. Между тёмъ дёйствія силь расширительной и сжимательной до того всюду ощутительны, что самые физикимеханиви ихъ неръдво повторяють <sup>1</sup>).

Вопросъ о превосходствѣ той или другой системы есть вопросъ академическій. Но Ленцъ и приступить къ нему не сдѣлалъ попытки. "Общія свойства тѣлъ" во всѣхъ Физикахъ есть статья, похожая на рецензію Ленца, гдѣ безсвязица, укоръ ученыхъ, выказывается въ самыхъ рѣзкихъ чертахъ. Я привелъ ихъ къ единству начала. Ленцъ не упомянулъ даже объ этой статьѣ (которая одна должна бы обратить вниманіе ученаго критика). Почему же такъ, если бы онъ хотѣлъ дать о моей Физикѣ настоящее понятіе? Общая физика моя есть одно цѣлое, связанное одною мыслію. Чтобы все ниспровергнуть однимъ ударомъ, надобно было бы либо опровергнуть начала,

<sup>1)</sup> Стр. 11,

либо доказать неправильность выводовъ, а не обзывать фантазіями. Прежде чёмъ хогѣть <sup>1</sup>) или не хотѣть заниматься фантазіями, слѣдовало доказать, что это точно фантазіи въ его смыслѣ, а не дѣло. Въ ученомъ мірѣ нѣтъ еще пока закова признавать за фантазіи то, что противно механическимъ понятіямъ г. Ленца. Если наоборотъ понятія Ленца о природѣ—фантазія, а моя теорія дѣло, тогда чѣмъ можетъ оправдаться Ленцъ, произнесшій столь рѣшительный приговоръ?. Видите, какъ устроенъ оптическій уголъ, подъ которымъ Ленцъ заблагоразсудилъ показать мою Физику, стремясь неуклонно къ своей цѣли, показать, что мое сочиненіе "не заслуживаетъ никакого вниманія"<sup>2</sup>).

На поприщѣ логики и философіи не Ленцу, конечно, было справиться съ мощнымъ діалектикомъ Павловымъ. Поэтому Павловъ и ведетъ всю полемику на почвѣ общихъ разсужденій. Но какъ же дѣло обстоитъ съ изложеніемъ физическихъ явленій, гдѣ опытное око Ленца замѣтило крупныя ошибки, которыя самъ Павловъ, какъ мы видѣли (стр. 200—203, прим.), исправилъ въ перепечаткѣ перваго тома? Вѣдь онъ самъ говоритъ: "свѣденія, составляющія содержаніе физики, остаются тѣ же; но взгладъ на факты, представленные въ содержаніи науки, я сдѣлалъ другой, а именно, динамическій" <sup>3</sup>). Вѣдь и для динамиста обязательно излагать факты явленій точно.

Но даже здѣсь, гдѣ Павлову приходилось безусловно сложить оружіе передъ своимъ противникомъ, знаменитымъ экспериментаторомъ, и признавъ свои ошибки, покаяться, Павловъ не сдается, а говоритъ слѣдующимъ тономъ:

"Что же касается до указаній будто бы на ошибки, то онѣ не стоять опроверженій, ибо состоять частію изъ мелочныхъ придирокъ къ выраженіямъ, которымъ Ленцъ даетъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См выше, стр. 203.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) CTp. 11-13.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) CTp. 10.

произвольно свое значеніе (напр., расходимости свѣта), несообразное общепринятому, частію изъ несправедливыхъ упрековъ въ пропускахъ того, что дъйствительно есть, только не въ томъ мѣстѣ: или страницею выше (стр. 89), или нѣсколькими строками ниже (стр. 211). Казалось бы Г. Ленцъ долженъ былъ (объ оси сферическихъ стеколъ) читать съ начала, (а касательно закона тяжести) – дочитать до конца"<sup>1</sup>). Свои ошибки Павловъ замалчиваетъ. Изъ 11 страницъ всего письма этому (самому важному пункту) отведено лишь<sup>1</sup>/<sub>2</sub>, страницы.

Нѣкоторое отношеніе въ этой полемикѣ имѣетъ, несомнѣно, предисловіе Павлова во второй части его "Физики".

<sup>1</sup>) Стр. 13.

Это предисловіе (отъ 28 іюня 1836 г., Москва) высказываеть мысль автора, "осуществленія которой онь всегда желаль": въ наукахъ естественныхъ, какъ спискахъ гармоническаго цѣлаго, природы, должно быть единство начала. "Въ моей физикъ" это осуществляется; въ обѣихъ частяхъ развивается оно начало. Согласіе выводовъ съ явленіями въ цѣлой природѣ неорганической ручается за успѣхъ и въ изслѣдованіи природы органической. Въ современныхъ физикахъ по юсподству въ нихъ понятій механическихъ нѣтъ ни единства начала, ни даже плана науки <sup>1</sup>). Посему "моя физика", выставляющая на видъ и то, и другое, сама развиваясь въ новой формѣ по началамъ динамическимъ, не могла не оскорбить самолюбія икоторыхъ ученыхъ<sup>2</sup>). Но мелочное въ сторону!

Физика механическая и динамическая изучають одинь предметь: причины естественныхъ явленій. Назвать ли эти причины свойствами тёль или д'ятелями, силами природы,—слова не дёлаютъ различія. Факты составляють общее достояніе об'ёихъ физикъ <sup>3</sup>), а приложеніе математическаго анализа возможно въ динамической физикѣ не меньше, чёмъ въ механической. Все различіе въ теоріяхъ, въ понятіяхъ о фактахъ.

Теоріи механическія на каждомъ шагу противорѣчатъ природѣ, а динамическія все болѣе и болѣе оправдываются явленіями. Чего же держаться физику *мыслящеми*?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. выше, стр. 171 и 208.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Повидимому, намекъ на Ленца.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Ср. выше, стр. 209.

Произвола туть не у мѣста; въ немъ ищеть опоры одна посредственность <sup>1</sup>). Истинная любознательность требуеть убѣжденія. Докажите, что начала физики механической вѣрнѣе началъ динамической; послѣдняя падетъ сама собою. А если динамическая физика основательнѣе, то ничто не воспрепятствуетъ са торжеству! Сродство между умомъ и истиною—не мечта!

~~~~~~

Ленцъ въ своей критикъ выразилъ сожалъние (см. выше. стр. 204), что слушатели Павлова принуждены довольствоваться неточными свъдениями. Допустимъ, что въ лекцияхъ Павлова попадались фактическия ошибки. Разумъется, для усвоения своимъ слушателямъ преподаватель долженъ предлагать вполнъ върный материалъ, научную истину. Какъ смотрълъ на дъло самъ Павловъ?

Выше мы уже изложили (стр. 171 и 172) относящіеся сюда взгляды Павлова. Обогащеніе ума свѣденіями, отдѣльными фактами не составляеть всей пользы наукъ. Онъ понималь, что на своихъ лекціяхъ онъ готовитъ не спеціалистовъ по физикѣ, и не только преподавателей этого предмета. Въ Россіи главный контингентъ образованныхъ людей поглощается различными правительственными учрежденіями, государственною службой. Вотъ почему<sup>2</sup>) Павловъ приводитъ въ примѣръ людей, съ успѣхомъ проходившихъ службы не встрѣчалось ни одного случая, гдѣ бы мы могли сдѣлать прямое приложеніе нашихъ школьныхъ свѣденій; до нихъ никогда не дохо-

<sup>1</sup>) Опять, надо полагать Ленцъ. О произволѣ и «силѣ волѣ» Ленца см. выше, стр 206 и 207.

<sup>2</sup>) Стр. 43 I части «Физики».

дило дёло". Но эти люди всетаки обязаны наукамъ, ибо онѣ образовавъ умъ, сдълали его на все способнымъ; эти люди смётливостію, соображеніемъ и другими способностями превосходили всёхъ, которые не имёли счастія проходить курсовъ наукъ. Образованіе есть главныйшая польза ученья... Свёденія забываются, образованіе остается навсегда. Итакъ главной дёлью своего преподаванія Павловъ поставилъ общее образованіе, а не сообщеніе фактовъ (которое "имѣется въ виду" <sup>1</sup>), что не помѣшало, правда, Павлову, какъ мы замѣтили выше (стр. 111) подготовить цёлую плеяду извѣстныхъ спеціалистовъ.

И въ сельскомъ ховяйствѣ Павловъ (см. выше, стр. 109 и 114) стремился въ приспособленію иноземныхъ теорій въ потребностямъ русской жизни и русскаго быта. Точно такъ же и въ вопросахъ высшаго образованія вообще Павловъ съ тонвимъ чутьемъ прирожденнаго nedatora<sup>2</sup>) угадываетъ, что болѣе всего было нужно и что полнѣе удовлетворяло потребности минуты. Научная спеціализація есть достояніе позднійшей степени культуры, когда достигнутъ уже нѣкоторый болѣе или менѣе высокій уровень равном врной образованности въ целомъ обществе. Если же нѣтъ еще образованности, то надо употребить всѣ усилія для распространенія ея, хотя бы и цёною сообщенія меньшей суммы фактовъ. Факты сами по себѣ ничего не значатъ,---безъ точви зрѣнія, безъ принципа, по воторому они обсуждаются и дѣлаются достояніемъ науки и образованности. Начала и принципы нужнѣе грубой эмпирія-вотъ мысль, которую неоднократно высказываетъ Павловъ.

Дать принципы и научить мыслить---это было цёлью дёятельности Павлова. Замёчательная логическая выработка

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) C7p. 42.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Педагогическія способности Павлова сказались въ устройствѣ его пансіона (выше, стр. 109—111) и въ его манерѣ читать лекціи (стр. 115—118).

изложенія, выдающееся изящество и стройность плана были средствомъ для воспитанія и развитія мышленія у слушателей и читателей. Эта манера Павлова развивала "критическій взглядъ на науку" (ср. выше, стр. 117). Философскіе принципы, даваемые Павловымъ<sup>1</sup>), состояли въ натурфилософіи шеллингова направленія, которую онъ первый вывезъ въ Москву. Объ этомъ, кромъ Герцена (выше, стр. 115), разсказываетъ Ксенофонтъ Полевой въ своихъ "Запискахъ":

"Въ Москвѣ узнали, что есть философія не только французская..... Вотъ какъ произошло это.

Въ числё молодыхъ русскихъ ученыхъ, путешествовавшихъ заграницею для усовершенствованія себя въ наукахъ, съ тёмъ, чтобы потомъ занять профессорскую каоедру въ Московскомъ университетѣ, былъ нѣкто М. Г. Павловъ, человѣкъ съ умомъ необыкновеннымъ (замѣтимъ, что Павловъ былъ конмуррентомъ—по "Атенею"—съ "Московскимъ Телеграфомъ", полемизировалъ съ Полевыми, и припомнимъ, что Ксенофонтъ Полевой въ общемъ чрезвычайно строгъ въ своихъ отзывахъ о людяхъ и скупъ на похвалы). Онъ готовился быть проф. сельскаго хозяйства, но, кажется, живши заграницею, больше занимался естествознаніемъ, познакомился въ Германіи съ натуральною философіею Шеллинга и Окена, вывезъ въ Москву нѣсколько ихъ сочиненій, нѣсколько тетрадокъ, гдѣ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Какое представленіе можно получить о Павловѣ изъ слѣдующаго изображенія? («Ист. новой фил.» Ибервена-Гейице, стр. 536) «Внѣшняя сторова природы есть область эмпиріи, внутренняя — область умозрѣнія. Вещество есть свѣть, сгущенный и потемненный тяжестью при взаимномъ ограниченіи. Свѣть – сила расширительная, тяжесть – сжимательная». Здѣсь, напр., наудачу выхвачены два предложенія изъ послѣднихъ словъ І. части «Физики». Читатель сочтетъ Павлова какимъ-то чудакомъ, не имѣя объясненія и не видя приложенія этихъ принциповъ къ міровому процессу. Тамъ же (стр. 535) неправильное указаніе: «Основанія физики», М. 1833 (не сказано, сколько томовъ, когда они вышли, и были ли переизданы).

были записаны ихъ лекціи, и вскорѣ обратилъ на себя любознательное вниманіе молодыхъ людей, и отчаянную ненависть старыхъ ученыхъ. Извѣстно, что философія Шеллинга даетъ взглядъ на міръ и всѣ отрасли знанія, совершенно противоположный взгляду опытнаго знанія, доведеннаго бездарными людьми до эмпиризма. Тетрадки и книги Павлова не только распространялись между молодежью, но и приняты были ею съ жаромъ, съ восторгомъ, съ увлеченіемъ. Многіе студенты университета принялись изучать Шеллинга, Окена и ихъ послѣдователей. Подъ вліяніемъ этого новаго ученія начали являться статьи даже въ самомъ "Вѣстникѣ Европы" 1).

Мы не будемъ здѣсь вдаваться въ критику ученія Шеллинга. Какова бы ни была эта философія, она была первая, которая въ Москвѣ, тогдашнемъ умственномъ центрѣ Россіи, получила большое распространеніе.

По самой натурѣ своей Павловъ былъ созданъ пропагандистомъ и популяризаторомъ. По своему популяризаторскому таланту онъ далеко оставляетъ за собою лучшихъ русскихъ писателей въ такомъ родѣ, какъ напр., Д. И. Писарева; Павловъ превосходитъ ихъ и по несравненной ясности мысли, и по безподобному языку. Энергія и смѣлость новатора какъ нельзя лучше служили цѣлямъ пропаганды.

Его старанія распространить философію и устнымъ, и письменнымъ путемъ, какъ посредствомъ журналовъ, книгъ, такъ и путемъ левцій въ университетѣ, Благородномъ Пансіонѣ, среди учащейся молодежи, и среди цѣлаго общества не остались безотвѣтными. Съ одной стороны, Павловъ собралъ вокругъ себя почти всѣхъ шеллинговцевъ, своихъ коллегъ по университету, Давыдова, Надеждина, Максимовича и другихъ лицъ и, вмѣстѣ съ ними издавалъ свой "Атеней," на смѣну которому выступилъ "Телескопъ" тоже шеллинговца

<sup>1</sup>) Стр. 85, 86. Статьи Давыдова и Надеждина.

Надеждина. Павловъ стремился привлечь къ дѣлу даже иногороднихъ послѣдователей Шеллинга, какъ Д. М. Велланского. Съ другой стороны, Павловъ воспиталъ цёлое философское поколёніе молодых в шеллинговцевъ и гегелевцевъ. Въ Павловѣ видѣли своего учителя члены вружва Веневитинова и вн. В. О. Одоевскою ("Общество Любомудрія"), изъ котораго выросъ Погодинскій вружокъ "Московскаго Въстника" (ср. выше, стр. 1-16). Кромъ этого кружка молодыхъ шеллинговцевъ, отъ Павлова же пошелъ и другой кружокъ – гегелевцевъ. Изъ гнѣзда Павлова вылетѣли ювые орлы-Н. В. Станкевича и М. Н. Каткова. Первый, по словамъ Герцена, довершилъ дёло Павлова основаніемъ второй генерація философскихъ кружковъ (ср. выше, стр. 116), Катковъ же (равно и другіе ученики Павлова, какъ напр., Герденъ) были ихъважными членами и участниками. А изъ Станкевичева кружка уже образовались другіе (напр., кружки западниковъ и славянофиловъ), которымъ было суждено пересоздать русскую культуру второй половины нашего вѣка.

Но этотъ перечень заслугъ Павлова въ отношеніи Московскаго университета, русской журналистики и философскихъ кружковъ былъ бы не полонъ безъ указанія еще на одно обстоятельство. Павловъ породилъ (хотя и косвенно) еще одно весьма важное теченіе русской литературы и журналистики. Мы разумѣемъ "Московскій Телеграфъ" *Н. А. Полевочо*, журналъ, одно время первенствовавшій почта нераздѣльно и оказывавшій огромное вліяніе на умы и вкусы читателей.

"Въ домѣ Попова (Ивана Васильевича, книготорговца и унив. типографщика)", разсказываетъ *Кс. Полевой* <sup>1</sup>), "помѣщалась земледѣльческая школа, гдѣ директоромъ былъ Павловъ (ср. выше, стр. 109), а однимъ изъ помощниковънезадолго передъ тѣмъ окончившій курсъ въ университетѣ Василій Андреевичъ *Андросовъ* (умершій въ 1841 г.). Онъ

1,Стр. 89.

быль человёкь, замёчательный свётлымь умомь, любовью къ просв'ящению и оригинальностью въ разговоръ. Пыльость его била такова, что онъ занимался всёмъ, что только можетъ занемать умъ и благородную душу; но пылкость же делалась причиной, что онъ былъ вспыльчивъ, увлекался, легко приходилъ въ гићвъ, не договаривалъ словъ, бормоталъ, прысвалъ слюнею, когда говорилъ. и иногда защищалъ несообразности. Отъ сообщества съ Павловымъ онъ вскоръ сдълался отчаяннымъ шеллингистомъ, и встрѣтившись у Попова съ Ник. Алексъевичемъ, чрезвычайно заинтересовалъ его новыми тогда у насъ идеями нѣмецкой философіи (ср. выше, стр. 112, прим. 1). Цёлые вечера проходили въ сужденіяхъ и спорахъ о ней, и этого было достаточно для воспріимчиваго моего брата. Онъ усвоилъ себѣ нѣкоторыя идеи трансцендентальной философів, сталь читать вниги, написанныя въ духъ ея, и былъ уже приверженцемъ новыхъ взглядовъ, ROLAS судьба сблизила его со многими молодыми людьми, изучавшими нъмепкую философію". Разумбется, эти молодые люди были тоже учениви Павлова (ср. выше, стр. 215), и съ ними то встричался Розановъ въ доми Полевого, (ср. выше, стр. 118).

"Новый взглядъ <sup>1</sup>), бывшій слюдствіемъ знакомства Н. А-ча' съ философіею Шеллинга," свидѣтельствуетъ тотъ же Кс. Полевой, главный сотрудникъ своего знаменитаго брата, "выражался въ "Московскомъ Телеграфѣ" съ самаго начала этого журнала. Въ слѣдующій годъ тамъ было довольно статей, можетъ быть, даже излишне проникнутыхъ новою тогда философіею; но журнальная смѣтливость издателя была такова, что онъ никогда не увлекался въ однообразное направленіе, всегда имѣя въ виду общность своихъ читателей... Послѣ описаннаго мною можно было бы подумать, что философія должна была преобладать въ "Московскомъ Телеграфѣ." Но тамъ

<sup>1</sup>) Стр. 157.

выражалась она только въ направлении статей, во взглядъ и никогда не вытёсняла другихъ частей просвёщенія. Замёчу, вакъ важное достоинство, дълающее особенную часть издателю, что, сдѣлавшись ревностным посльдователем трансцендентальной философіи, онъ не исважаль языва терминами и выраженіями ся, темными для русскихъ читателей. Въ этомъ можно видъть преимущество его надъ тъми писателями руссвими, воторые, начиная говорить философсвимъ языкомъ, превращаютъ русскій языкъ 1) въ варварское сцѣпленіе непонятныхъ словъ и русскія слова передѣлываютъ на нёмецкій ладъ, такъ что въ нихъ остаются одни только русскіе звуки. Въ "Московскомъ Телеграфѣ" здравыя, върныя идеи<sup>2</sup>) излагались языкомъ понятнымъ и незамѣтно усвоивались читающею публикою. Это можно признать великою услугою, оказанною Н. А. Полевымъ. До появленія "Московсваго Телеграфа" было напечатано ляшь нёсколько статей. написанныхъ въ духъ новой философіи, но и тъ были не всѣ удачны, именно потому, что изложение ихъ казалось непонятно. Въ "Московскомъ Телеграфъ" не говорили прямо о философіи, но при всякома случать передавали понятія и выводы ея. Тавимъ образомъ Н. А. Полевой способствовалъ не только распространенію здравой философіи, но и ръшительной побъдъ ся надъ чувственною, матеріальною философіею, которая до тёхъ поръ господствовала у насъ надъ всёми умами. Еще за нъсколько лътъ прежде, въ "Въстникъ Европы" писали о философіи Локка и предлагали выводы ея, какъ выводы самой мудрости; еще большинство образованныхъ людей почитало философами Гельвеція, Вейсса и даже отвратительнаго барона Гольбаха съ компаніею. Въ немного времени эти кумиры были ниспровергнуты, и ихъ стали назы-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 158.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Очевидно, и Ксенофонтъ Полевой увлекался (черезъ брата?) философіею Шеллинга (ср. выше, стр. 215).

вать философами не иначе, вакъ въ насмѣшву. Можно гордиться такою заслугою".

И хотя впослѣдствіи "Атеней" Павлова вступалъ съ "Московскимъ Телеграфомъ" въ полемику <sup>1</sup>), хотя Павловъ издѣвался надъ увлеченіемъ Полевого, будто бы не понимавшаго сути философія, а въ "Московскомъ Телеграфѣ" Павлова честили "Гатрософистомъ," но по вышеприведенному свидѣтельству оказывается, что вліятельный "Московскій Телеграфъ" былъ одною изъ многихъ волнъ того мощнаго умственнаго движенія, которое исходило отъ Павлова, которое было обязано своимъ существованіемъ его огромнымъ и разнообразнымъ талантамъ, его оригинальному уму и крѣпкой энергія.

О Павловѣ стали какъ будто позабывать. Но его имя неизгладимыми чертами записано въ исторію Московскаго университета и въ исторію русской культуры 20-хъ и 30-хъ годовъ. Его историческая роль заключалась въ томъ, что онъ привилъ московской интеллигенціи шеллингову философію и вь силу особенностей своей натуры, несмотря на "отчаянную ненависть старыхъ ученыхъ", которыхъ было "не мало" (ср. стр. 205 и 215), сумѣлъ расширить это умственное вліяніе до общерусскаго направленія. Павлова, а не другого кого, надобно считать отцомъ того движенія, **E**0торое изошло изъ Москвы и совершенно обновило русскую. мысль. Павловъ сдёлалъ свое дёло съ помощью той же философія, которую въ Петербургѣ проповѣдывали два талантливые человъка, Д. М. Велланский в А. И. Галича. Но не они, а Павловъ сталъ родоначальникомъ шеллинговой философіи въ Россія.

~~~~ · · ·

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Этой любопытной полемикъ мы посвятимъ особый этюдъ. О Павловъкакъ журналистъ и литераторъ, мы предполагаемъ говорить въ другомъ. очинения.

### VII.

### Прибавленія.

#### Письма Д. М. Велланскаго.

Напечатанныя письма Велланскаго были уже указаны на стр. 82-83 настоящей книги. Всё эти письма имёють весьма важное значение, какъ для біографіи Велланскаго, такъ для исторіи его литературной деятельности и для исторіи шеллингова направленія на Руси. Въ письмахъ къ Павлову и вн. Одоевскому Велланский разсказываеть о судьбѣ своей философской деятельности. Эти же два письма, а равно и письмо въ Розанову рисуютъ отношенія Веллансваго въ другимъ шеллинговцамъ моложе его. Записка въ Розанову любопытна потому, что обрисовываетъ взгляды медика Велланскаго на леченіе болѣзней. Въ виду того, что эти письма разсѣяны по журналамъ, не всегда находящимся подъ рукою (каковъ, напр., очень рёдкій "Телескопъ" Надеждина), я и счель нелишнимъ собрать ихъ во едино въ самыхъ точныхъ и буквальныхъ копіяхъ. № І. Письмо къ кн. Одоевскому, № П. -- IV. -- отрывки изъ писемъ къ Розанову, № V. тоже къ Розанову, № VI. Письмо въ Розанову, № VII. Письмо въ Павлову. Къ этому присоединяемъ подъ № VIII—сдѣланный Д. М. Велланскимъ вызовъ (открытое письмо) на споръ объ его "Физикѣ".

### **№** I.

(Письмо въ кн. В. Ө. Одоевскому, отъ 17 іюля 1824 г.).

Ваше Сіятельство, Милостивый Государь

Владиміръ Өедоровичъ!

Не ръдво получалъ я, изъ разныхъ мъстъ Poccia. лестны**е** ко мнѣ отзывы отъ незнакомыхъ мнѣ лицъ; HO письмо вашего сіятельства восхитило меня наиболёе! Почти лётъ предъ первый возвѣстилъ двадцать СИМЪ, я 38. Россійской публикѣ о новыхъ познаніяхъ естественнаго міра. основанныхъ на есософическомъ понятіи, которое, хотя зачалось у Платона, но образовалось и созрёло въ Шеллинге. Таковыя познанія относиль я единственно къ физическимъ предметамъ, не принаравливая оныхъ ни въ какимъ происшествіямъ въ области духа человѣческаго; однако же н чкоторые изъ нашихъ ученыхъ, не могши ни понять, ни опровергнуть мойхъ положеній, старались представить оныя предосудительными въ моральномъ и религіозномъ смыслѣ. До мрачныхъ обстоятельствъ для просвѣщенія въ нашемъ отечествѣ, я не страшился пустыхъ наръканій. Но съ того времени, какъ обсвурантизмъ началъ управлять волесницею русскаго Өеба, ужаснулся я отъ тучъ, окружившихъ оную, и остаюсь въ бездвйствіи.

Афоризмы вашего сіятельства, пом'ященные въ Мнемозинѣ, читалъ я съ величайшимъ удовольствіемъ, и признаюсь. что изъ всёхъ извёстныхъ мнё ученыхъ Россіянъ вы одни настоящее значение философии. поняли Наша публика въ образования своемъ слёдуетъ преимущественно французской; и весьма трудно познакомить оную съ высокимъ духомъ натуральной философіи. Посему и а думаю, что вашъ способъ издаванія Мнемозины есть самый лучшій. Надобно дётей занимать прежде игрушками, чтобы послё показать имъ что нибудь матеріаловъ важное. Весьма много для вашего изланія можете вы найти въ нѣмецкомъ журналѣ, издаваемомъ Океномъ: Isis, oder Encyclopedische Zeitung, von Oken. Онъ начался съ 1817 года и продолжается по нынѣ. Изъ всѣхъ Европейскихъ ученыхъ журналовъ Isis есть совершеннѣйшій. Диссертаціи моей на латинскомъ языкѣ не осталось у меня ни одного экземпляра, да и Пролюзіи давно уже нътъ. Я по случаю досталъ экземпляръ, въ которомъ кто-то переводилъ слова, и многія весьма неправильно. Виъсто диссертаціи, посылаю вамъ Обозрѣніе Философическаго естествопознанія, переводъ О свътъ и теплотъ и Физіологическую программу, за которую при бывшемъ министрѣ народнаго просвѣщенія, князѣ Голицынѣ, чуть я не пострадаль! И онъ не позволилъ мнѣ преподавать Галловой краніоскопія, о которой насказали ему, что оная противна христіанской релягія!

Принося вашему сіятельству искреннѣйшую мою благодарность за ваше ко мнѣ благоволеніе, остаюсь вашъ покорнѣйшій слуга Данило Велланскій, статскій совѣтникъ и академикъ императорской медико-хирургической Академіи въ Санктпетербургѣ.

(Подлинникъ въ 1864 г. хранился въ *Чертковской* библіотек**ф**).

- 223 -

#### № II.

(Изъ письма къ Н. Розанову въ Москву отъ 24 мая 1829 г., , стр. 106).

Старайтесь не быть больнымъ. Жизнь грѣшниковъ только должна удручаться болѣзнями, а праведницы, живущіе сообразно представляемой ими идеѣ Бога, имѣютъ своимъ удѣломъ правоту духа и крѣпость тѣла.

### № III.

(Отрывокъ изъ письма отъ 4 апрѣля 1830 г. въ Москву къ Н. Розанову, въ его статьѣ стр. 121).

Физику неорганическаго міра я не кончу еще въ нѣсколько мѣсяцевъ; чѣмъ далѣе въ ней подвигаюсь, тѣмъ болѣе она распространяется. А стараюсь представить науку подробно, основательно, понятно. Для сего требуется величайшая разборчивость и строгая точность во всѣхъ созидающихъ оную комбинаціяхъ; простой народъ не можетъ пользоваться моими сочиненіями; поверхностно ученымъ они не по вкусу. Однако надѣюсь, что въ Россіи многіе размышляющіе и остроумные люди не пренебрегутъ полюбопытствовать моею физикой.

### NIV.

(Отрывовъ изъ письма отъ 16 іюня 1831 г. въ Розанову, тамъ же, стр. 121).

Въ Петербургъ до сей поры еще не роздано и 50 бизетовъ пренумерантамъ, а въ Харьковъ, при всѣхъ усиліяхъ Масловича, едва нашлось шесть охотниковъ подписаться на сочиненіе. Но я объ этомъ не забочусь: книга будетъ раскуплена, когда выйдетъ въ свѣтъ, и узнаютъ мыслящіе люди на самомъ дѣлѣ о ея содержаніи.

**— 2**24 **—** 

# **№ V**.

#### (Отъ 14-го января 1832 г. въ Розанову въ Москву, тамъ же, стр. 130).

Вы не такъ здоровы! Старайтесь избѣгать всѣхъ возможныхъ причинъ, вредныхъ вашему здоровью. Совѣтую вамъ вести жизнь какъ можно болѣе флегматическую, не напрягаться, не разгорячаться, не суститься въ толкучемъ ряду міра сего; а жить тихо, подобно растенію. Тогда только можете избавиться отъ возмущеній въ кровеносной системѣ вашего тѣла, устремляющихъ кровь въ головѣ.

(изъ того же письма, стр. 122).

Хотя члены Академіи (Наукъ) всѣ почти Нѣмцы, но ни одинъ не понимаетъ ни Шеллинга, ни Стефенса. А потому Физика моя для нихъ не по вкусу (Подавъ свое сочинение на премію Демидова, Велланскій сомнѣвался въ справедливой оцѣнкѣ).

### Nº VI.

(Письмо въ Розанову въ Тифлись отъ 15 дев. 1833 г.).

Письмо ваше получилъ я за три дня до моихъ именинъ, которыя праздновались съ музыкою и танцами, въ передѣланной и увеличенной моей квартирѣ.

Вояжъ мой въ Малороссію былъ для меня очень весель и удаченъ. Я выъхалъ изъ Петербурга 13-го іюля, и возвра тился домой 20-го августа. Въ Кіевъ ѣхалъ я черезъ Бѣлоруссію, а въ Петербургъ возвращался черезъ Москву. Въ Кіевѣ я пировалъ восемь дней, а въ родимомъ моемъ городѣ Борзнѣ пробылъ четыре дня, гдѣ соученики и товарищи дѣтства моего угощали и провожали меня со всевозможнымъ усердіемъ и радушіемъ. Въ Москвѣ прожилъ я также четыре дня, отъ 12 до 16-го августа. Московскіе профессоры оказали мнѣ самый лестный и дружественный пріемъ. Павловъ дѣлалъ для меня великолѣпный обѣдъ, гдѣ я познакомился со многими университетскими профессорами, особливо съ Давыдовымъ,

Надеждинымъ, Іовскимъ и Альфонскимъ. Послѣ объда, въ физическомъ кабинетъ Павлова я бесъдовалъ съ ними часовъ восемь. Московскіе ученые чувствують всю важность философскаго естествознанія, хотя ни одинь изь нихь не пональ исей Физики. Они приглашали меня дать имъ нфсколько левцій изъ натуральной философіи, но я не могъ оставаться у нихъ и на пять дней. Теперь предлагаютъ мнѣ пріѣхать въ Москву на цълый январь или февраль и прочитать тамъ, для меогихъ собранныхъ ими слушателей, двадцать левцій, за которыя дають мнѣ двадцать тысячь (ассигнаціями) рублей. Но въ это время я не могу отлучиться и на два дня изъ Петербурга. Мнѣ можно уѣзжать только на августъ мъсяцъ, когда въ нашей академіи вакація. Можетъ-быть въ будущемъ августѣя и пойду въ Москву для преподаванія тамъ лекцій, хотя въ то время мало сыщется слушателей, такъ какъ знаменитые и богатые ученые убзжають тогда изъ Москвы домой.

"Физика моя пошла въ продажу живѣе. Чрезъ годъ можетъ быть выйдетъ изъ рукъ моихъ и другая, органическая физика, или физіологія, за которою должна будетъ послѣдовать антропологія. Книгу вашу я получилъ отъ г. Францена. Она переведена превосходно на русскій языкъ, и весьма полезна занимающимся статистикою. Каково она расходится? Я думаю, не такъ шибко".

### N VII.

Письмо г. профессора Велланскаго въ г. профессору Павлову. СПБургъ, мая 29, 1834.

Прошлаго Марта 17 дня, послалъ я въ вамъ, чрезъ Г. С..., курсъ физіологическихъ моихъ лекцій. Намъреваясь из-

15

дать въ свёть мою Физіологію, я хотѣль показать оную предварительно такимъ лицамъ ученой Россійской публики, которыя могутъ понимать и цёнить сочиненія сего рода. Это плодъ многолѣтнихъ моихъ занятій и постоянныхъ усилій къ воздѣланію той науки, о которой въ Россіи, до моего возвращенія изъ чужихъ краевъ. т. е. до 1806 года, не было ни малѣйшаго понятія.

Органическая природа содержится въ неорганической тавъ, какъ душа въ тѣлу, или идеальное существо въ реальной формѣ. Посему одной безъ другой понять не можно: тавже кавъ не знавши анатомическаго строенія органовъ, не можно изъяснить ихъ дѣйствій; и напротивъ того, не понимая идеально живыхъ происшествій въ организмѣ, не можно имѣть существеннаго свѣдѣнія о строеніи органовъ, показываемомъ трупоразсѣченіемъ. Физіологія, излагающая органическій міръ, не должна быть раздѣлена отъ Физики, показывающей неорганическую природу; ибо первая разсматриваетъ внутреннее, а вторая изслѣдываетъ внѣшнее содержаніе одного и тогоже универса, который только въ его цѣлости понятнымъ быть можетъ.

Идеалъ моей Физіологіи есть универсъ, который представленъ въ ней съ наружной и внутренней его стороны, и котораго начальный внёшній видъ есть огонъ, а внутреннее окончательное образованіе составляетъ человъкъ. Абсолютная идея природы, въ объективной ея формъ, показывается огнемъ, а въ субъективномъ видѣ, является человъкомъ. Посему и Физіологія моя съ начала показываетъ огонъ, а при концѣ излагаетъ человъка. Если бы не было образцевъ раціональной Архитектоники, произведенныхъ Шеллингомъ, Стеффенсомъ и Океномъ; то бы я не могъ состроить умственнаго сего зданія. Но слѣдовать великимъ оригиналамъ можетъ только тотъ, кто имѣетъ собственную способность.

Оригинальные примёры весьма полезны для ученаго об разованія; и безъ оныхъ врожденный геній остается навсегда въ состояніи зародыша. Таковыхъ геніевъ, какъ вездё, такъ и у насъ находится множество; но положение ихъ достойно сожазѣнія! Они суетятся и безпокоятся, какъ рѣзвыя, несмышленныя дёти, оставленныя на ихъ произволь, безъ всякаго за ными присмотра. Вся наша литература наполнена дътскими игрушками, которыя однако выдаются за важныя и поучительныя произведенія просв'єщеннаго времени! Не довольствуясь своими фарсами, они берутъ матеріялы изъ сцены чуждаго имъ міра, шутятъ и смѣются надъ тѣмъ, чего вовсе не понимають, а именно надъ Философіею Шеллинга. Такъ въ БИБЛІОТЕКЪ ДЛЯ ЧТЕНІЯ (т. III. ч. II. о. VI. с. 113), Германскій философъ представленъ въ каррикатурномъ видѣ, будто измѣнилъ онъ свою Философію и всѣми силами старается возстановить упадшую свою славу!! Таковой сарказмъ подтверждается ссылкою на письмо Шеллинга, писанное къ комуто въ Москву, хотя изъ приведенныхъ извлеченій письма явствуетъ противное свазанному въ сарказмѣ.

Чрезъ три или четыре мѣсяца, выдетъ мой переводъ небольшого сочиненія: Die Philosophie in ihrem Verhältnisse zum Leben ganzer Völker und einzelner Menschen, von Joseph Goluchowskj (Философія въ отношеніи къ жизни цюлыхъ народовъ и частныхъ лицъ). Это не Философія, а справедливая оцѣнка и полемическая панегирика Философія—сочиненная на чистѣйшемъ Нѣмецкомъ языкѣ, сообразно идеямъ Шеллинга, которому авторъ посвятилъ оную, какъ другу и наставнику своему въ Философіи. Я старался сдѣлать мой переводъ достойнымъ важности оригинала; и надѣюсь, что оный послужитъ въ пользѣ умныхъ и благомыслящихъ моихъ соотечественниковъ!

Прежде нежели выдеть моя Физіологія, нам'вренъ я сочинить Натуральную Философію, въ основныхъ ся начертаніяхъ; сл'ёдовательно, какъ можно, въ меньшемъ объемѣ и теснѣйшемъ содержаніи. Это будетъ ключь къ уразумѣнію физическихъ сочиненій, писанныхъ по основаніямъ Философіи, которая въ Россіи изв'ёстна по неосновательнымъ сдухамъ. Словесное изъясненіе весьма много споспѣшествуетъ въ понятію философическихъ положеній; и ежели въ Москвѣ сыщутся охотники въ слушанію моихъ лекцій; то я будущую зиму могу пріѣхать въ вамъ на цѣлый мѣсяцъ.

Поворно прошу увѣдомить меня: каковымъ показался вамъ курсъ физіологическихъ моихъ лекцій? Любовь ваша къ истинному познанію и благородное усиліе къ распространенію тѣснаго круга Физическихъ Наукъ въ нашемъ отечествѣ, для меня восхитительны! Я самъ большой энтузіастъ къ возвышеннѣйшей истинѣ; и никакія противности не могли отвратить меня отъ оной. Мнѣ крайне желательно имѣть либо противниковъ, либо сотрудниковъ на поприщѣ Физическихъ Знаній. Но вотъ проходитъ тридцать лѣтъ, какъ я въ Россійскомъ ученомъ мірѣ вопію, аки иласз въ пустыню! Съ начала ученые старики злились на меня, говоря съ презрѣніемъ: что за молокососъ явился къ намъ съ Нѣмецкими бреднями? Теперь новая генерація ученыхъ. Птенцы, вылуцившіеся подъ старыми насѣдками дряхлой учености, не оперились еще, не вылетѣли изъ своего гнѣзда, и уже пищатъ на орловъ, парящихъ выше сферы ихъ зрѣнія!

Съ истиннымъ въ вамъ почтеніемъ и нелицемѣрной любовію, остаюсь покорнѣйшій вашъ слуга Д. Велланскій. 

## № VIII.

#### Вызовъ, сдпланный Академикомъ Д. М. Велланскимъ.

Въ № 133-мъ Сѣверной Пчелы напечатано слѣдующее объявленіе, достойное любопытства и вниманія всѣхъ любителей Наукъ:

"Опытная, наблюдат?пная и умозрительная Физика, сочиненная Академикомъ и Профессоромъ Д. Велланскимъ, выпла въ свётъ въ послёднихъ числахъ Октября 1831 года. Со стороны ученой публики не воспослёдовало еще никакого отзыва о семъ сочинения, которое опровергаетъ рёшительно всю систему обыкновеннаго Физическаго ученія, въ өеоретическомъ его смыслё, и представляетъ Науку въ другой формѣ, сообразно прочнѣйшему основанію идеальнаго ея устройства". А торъ считаетъ сочиненіе свое первымъ произведеніемъ Физической Литтературы въ Россійскомъ Ученомъ Свѣтѣ, и проситъ знатоковъ подвергнуть, хотя нѣкоторыя статьи изъ онаго, безпристрастному критическому разбору.

"Надъ симъ сочиненіемъ Авторъ трудился 8 лютъ, да приготовлялся къ оному 20 лютъ; а посему и точный разборъ онаго долженъ быть не малотруденъ. Движимый любовію къ истинвому познанію, Авторъ предлагаетъ ученымъ людямъ въ Россія: вступить съ нимъ въ истолковательную полемику, о какомъ нибудь предметъ, изложенномъ въ его Физикъ. Если полемизаторъ разрушитъ өеоретическую конструкцію сего предмета, и на мъсто оной созиждетъ основательнъйшее умственвое зданіе, то Авторъ дастъ ему тысячу рублей премии, и съ благодарностію признаетъ его өеорію. Когда-же противное изложеніе не будетъ выведено изъ высшихъ началъ умозрительнаго понятія, и Авторъ докажетъ неосновательность онаго, то въ такомъ случаъ, полемизаторъ долженъ дать Автору половину предлагаемой имъ преміи, то есть цять сотъ рублей ассигнаціями. Предметы, о которыхъ Авторъ желалъ-бы полемизировать, суть: свътъ, тяжесть, теплота, магнетизмъ, электризмъ, химизмъ и гальванизмъ, кои въ особенной Физикъ излагаются весьма слабыми и превратными гипотезами.

Сколько Авторъ ни старался написать Физику свою ясно и вразумительно, однако многимъ она не понятна, по особливому способу изложенія, для котораго нужно предуготовительное свѣдѣніе. Для удобнѣйшаго обзора столь сложнаго и обширнаго сочиненія, Авторъ составилъ краткое извлеченіе изъ онаго, которое имѣетъ быть напечатано въ Сынѣ Отечества.

Авторъ занимается сочиненіемъ Общей Физіологіи, или Органической Физики, которая безъ предварительнаго изложенія неорганической природы не могла быть представлена въ собственномъ ся значеніи, и которой основное начертаніе можетъ быть кончено въ теченіе нынѣшняго года".

Любопытно наблюдать, какое дъйствіе произведетъ столь оригинальное объявленіе? Довольно хорошо зная нашъ ученый и литтературный міръ, мы могли-бы предсказать Автору, что ... но до времени удержимся отъ этого.<sup>1</sup>)

<sup>1</sup>) М. Телеграфъ за 1832. г., ч. 44, № 6, Мартъ, Смѣсь, стр. 303—305.

#### Къ страницамъ 84-87.

Отзывъ о Велланскомъ имфется еще въ нфмецкомъ сочинени Theodor v. Stürmer, бывшаго преподавателемь история, латературы и энцивлопедіи медицины при Медико-Хирургической Академія: Zur Vermittelung der Extreme in der Heilkunde, Leipzig bei Eduard Kummer, въ 5 томахъ. Это сочиненіе состоить, главнымъ образомъ, изъ писемъ, писанныхъ авторомъ въ различнымъ высокопоставленнымъ лицамъ, а также знаменитымъ или вліятельнымъ медикамъ. Письма, перепечатанныя потомно, посвящались государямъ и властителямъ. Штюрмерз вель жестокую полемику съ русскими журналистами, напр., съ Гречемъ<sup>1</sup>) и особенно съ Сенковскимъ. Въ III томѣ (1843 г.) означеннаго сочиненія имѣется письмо Штюрмера въ лейб-медику Маркусу о Сенковскомъ, гдѣ авторъ пытается побудить Маркуса ходатайствовать о мёрахъ зажать ротъ критивѣ (стр. 226-231) и письмо къ самому Сенковскому (стр. 231-232), гдѣ Штюрмеръ упрекаетъ его за восьмиизтнюю войну противъ "врачей Россіи" и въ томъ, что изъза Сенковскаго онъ потерялъ (Высочайше) объщанное ему мѣсто ревтора Академіи.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. Сынъ Отечества за 1830 г., т. XIV (С. От.—ч. 136, Сѣв. Арх.— 50), Ж XXXIV. стр. 40—52, III. Антикритика, Отвѣтъ г. Штюрмеру, доктору медицины и хирургіи—Николая Греча. Ср. статью Сенковскаго, Собр. соч., т. VIII, Естествознаніе. Медицина, медицинская полемика, II, 3. стр. 487— 546, особенно, стр. 542 и слѣд.

Свёдёнія о Велланскомъ пом'єщены въ томъ же III томъ, посвященномъ Прусскому Королю Фридриху-Вильгельму IV: стр. 299—303. Biographische Notizen russischer Aerzte der Gegenwart. Dr. Wellansky и стр. 203-219-въ письмѣ къ Dr. Johannes Müller, профессору физіологіи въ Берлинь: Ueber physiologische Studien; russische Litteratur. Auszug aus dem Handbuche der allgemeinen Physiologie des Professors Wellansky in St. Petersburg. (Изложены статьи: Speculatives Erkennen der anorganischen Natur (203), Theorie der organischen Welt (204), Pflanzen-Organismus (204), Thier-Organismen (205), Vom Bau des thierischen Organismus (205), Die Thätigkeit des thierischen Organismus (206), Die Verrichtungen des Geschlechtssystems (208), Form und Lebensthätigkeit der Frucht Die Gefühlsseite Anthropologie. der somatischen (208), Sphaere des menschlichen Organismus (209), Die psychische Sphaere des Menschen (209). Ueber die Bildung der psychischen Sphaere von ihrem Anbeginne bis zur höchsten Entwickelungsstufe in Raum und in Zeit (210), Vom Willen (210), Gemüth, Geist und Wille (211), Fähigkeit, Talent, Genie, auf die Aussenwelt und Societät angewandt. Anlagen zur Wissenschaft (211), Anlagen zu Künsten (211), Die Physiognomik als Mittel, verschiedene Anlagen zu erkennen (212), Lehre von den Temperamenten (212), Die Identität der Seele mit dem Sein der Natur und ihr Abfall (213), Unterschied der Geschlechter (215), Sprachen (216), Lebensepochen, Tod, Unsterblichkeit (217). Удостоилось у Штюрмера такого изложенія изъ русскихъ книгъ одно только сочиненіе Велланскаго.

Что касается біографическаго очерка, то оказывается, что Каллисенз (см. выше, стр. 84—86) заимствовалъ свои свёдёнія (въ томъ числѣ и невѣрныя) именно у Штюрмера, о чемъ однако не упомянулъ. Невѣрны у Штюрмера упоминанія о дворянскомъ происхожденіи и заботливомъ домашнемъ воспытанія Велланскаго (стр. 300). Большую заслугу видить Штюрмерь въ переводѣ Велланскимъ многихъ иностранныхъ руководствъ (стр. 301). Путаница въ грудахъ Велланскаго внесена Каллисеномъ отъ себя. Въ 1806 г. Велличскій уже будто бы Professor ordin. Заслуги Велланскаго, посланнаго Министерствомъ Внутреннихъ дѣлъ въ г. Псковъ на эпидемію, были засвидѣтельствованы не только мѣстнымъ управленіемъ, но и правительствованы не только мѣстнымъ управленіемъ, но и правительствомъ. Послѣ четырехлѣтней службы при сухопутномъ госпиталѣ, за прекрасное управленіе которымъ онъ удостоился Высочайшей благодарности, Велланскій просилъ объ увольненіи, каковое и дано черезъ годъ. Черезъ 2 года Велланскій опять поступилъ туда же, но безъ жалованья. Московское Общество естествоиспытателей избрало его въ члены.

Общую характеристику Велланскаго Штюрмеръ даетъ тазого рода:

Д. ст. сов. и кавалеръ Даніилъ Велланскій—одинъ изъ лостойнѣйшихъ ветерановъ нашей русской медицины. Онъ выказалъ себя отличнымъ врачемъ не только на службѣ въ различныхъ госпиталяхъ и въ счастливомъ исполненіи порученій правительства, но и въ обширной практикѣ; <sup>1</sup>) какъ преподаватель онъ воспиталъ массу благодарныхъ учениковъ. Преданный почитатель Окена, онъ совершенно воспринялъ въ себя его натурфилософію и былъ какъ разъ настоящимъ человѣкомъ, чтобы передавать ее вѣрно, обогативъ собственными идеями. Кто изъ его бывшихъ учениковъ не вспоминаетъ <sup>2</sup>) съ совершенно особеннымъ удовольствіемъ объ его лекціяхъ, на которыхъ воодушевленный старецъ съ почти волшебною силою умѣлъ овладѣвать вниманіемъ аудиторіи и столь удобопонятно (fasslich) и пріятно (anmuthig) представлять возвышеннѣйшія

1) Стр. 300.

<sup>э</sup>) Ср. выше, стр. 67 и 68.

идеи въ многозначительной (sinnreich) оболочкъ! Кромъ студентовъ, появлялись и другіе слушатели и слушательницы, даже изъ высшихъ классовъ; кто хоть разъ слышалъ Велланскаго, тотъ навсегда становился его поклонникомъ (für ihn gewonnen). Итакъ онъ много сдълалъ добра и вполнъ заслужилъ, чтобы всъ знали исторію его жизни и службы.

Біографическій очеркъ заключается словами: "Свётъ погасъ въ очахъ одушевленнаго учителя, но чистый огонь продолжаетъ пылать въ его душѣ. Неустанно диктуетъ Велланскій день и ночь (ср. свидѣтельство Розанова, выше, стр. 83) и съ вѣрующимъ духомъ трудится надъ натурфилософскими сочиненіями, съ одушевленіемъ говоритъ о своемъ ученіи, счастливъ побесѣдовать съ какимъ-нибудь ученикомъ Шеллинга. Это—счастливящее его настроеніе, эта вѣра, быть можетъ, и сладкая иллюзія настоящей натурфилософіи"<sup>1</sup>).

<sup>1</sup>) Стр. 303.

Къ страницамъ 126—129.

Относительно Кастора Никифоровича Лебедева и его любоинтной брошюры можно привести еще нъсколько отрывковъ изъ воспоминаний Буслаева<sup>1</sup>) и Гончарова<sup>2</sup>). Буслаевъ разсказываетъ:

"Я отправился съ письмомъ отъ матушки къ К. Н Лебеdeby ... Надобно знать, что онъ былъ сынъ самой близкой пріятельницы моей матушки и давалъ мнѣ уроки, будучи ученикомъ гимназіи, когда я мальчикомъ лѣтъ 9 былъ въ приготовительномъ пансіонѣ его матери, Маріи Алексъ́евны Лебедевой, собственно предназначенномъ только для дѣвочекъ, между которыхъ и составлялъ привиллегированное исключеніе. Когда я постучался къ нему въ Дурновскомъ переулкѣ, онъ уже былъ кандидатъ московскаго университета и магистрантъ по исторіи, любимецъ проф. Погодина, который пользовался тогда извѣстностью, какъ ученый и литераторъ. Рекомендуя меня Погодину, Лебедевъ могъ обезпечить и облегчить мое вступленіе въ университетъ вліяніемъ такого авторитетнаго профессора. Но мои волненія и ожиданія были напрасны. Лебедевъ уѣхалъ въ де-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Мон воспоминанія. Академика *Ө. И. Буслаева.* Изданіе **В Г**. Фонъ Бооля. М 1897.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) И. А. Гончаров». Изъ университетскихъ воспоминаній. Какъ насъ учили, 50 лѣтъ назадъ. «Вѣстникъ Европы» за 1887 г., 124-й томъ, апрѣль, стр. 489—517.

ревню, вернется въ Москву, но не раньше сентября, т. е. когда уже будутъ покончены вступительные экзамены въ универсчтетъ, и когда ръшится моя судьба. Однако, мой талисманъ, какъ увидите, оказалъ сезе спасительное дъйствіе, и вліяніе Лебедева, хотя и заочное и безъ его въдома, и совершенно случайно, дало самый благопріятный исходъ всъмъ моимъ заботамъ и треволненіямъ" <sup>1</sup>).

"Во время экзамена подходить въ П. М. Терновскому молодой человѣкъ лѣтъ 30 въ форменномъ фракѣ, остановился, посмотръть на меня и сталъ слушать, что я гоборю. Его добрый, снисходительный взглядъ точно приласкалъ меня, воодушевилъ, и я продолжалъ разсказывать съ такой искренностью, съ такимъ убъжденіемъ, которыми я будто хотълъ отвътить на дружеское прив'ятствіе стараго знакомаго. Когда я кончиль, молодой человѣкъ спросилъ меня, отвуда я родомъ, и гдѣ учился. Отвѣчая ему, я назвалъ своихъ учителей и между прочими упомянуль о К. Н. Лебедевѣ. Мнѣ показалось, что его взглядъ вдругъ просвътлълъ, и легкая улыбка мелькнула по чертамъ лица. Онъ отвѣчалъ, что Кастора Нивифоровича хорошо знаетъ, и своямъ задушевнымъ голосомъ сказалъ мнѣ: "если что Вамъ понадобятся, приходите во мнѣ". Когда я съ радостію возвратился на скамейку къ товарищамъ, мнѣ сказали, что я говорилъ съ М. П. Погодинымъ. Да, это былъ первый лучъ радости, освѣтившій меня по пріѣздѣ моемъ въ Москеу"<sup>2</sup>).

"Поведу васъ сначала опять на Собачью площадку, въ Дурновский переулокъ, гдѣ, помните, я постучался къ Кастору Никифоровачу Лебедеву. Когда онъ возвратился въ Москву, то принялъ во мнѣ живѣйтее участіе, которымъ, впрочемъ, я не могъ долго пользоваться, потому что онъ черезъ нѣсколько вре-

<sup>&#</sup>x27;) Стр. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ctp. 6.

мени перебрался ьь Петербуріь. Ему не удалось пристроиться къ университету. Онь раздражилъ противъ себя нѣкоторыхъ изъ профессоровъ, представивъ научные ихъ взгляды и убѣжденія въ каррикатурномъ видѣ, въ нарисанной имъ сказкѣ о царѣ Горохѣ... Въ Петербурсѣонъ промѣнялъ ученую карьеру на юридическую, успѣшно и съ отличіемъ служилъ чиновникомъ министерстба юстиціи и скоро вошелъ въ милость у министра, графа Панина; былъ командированъ заграницу, именно, въ Пруссію для нагляднаго и практическаго ознакомленія съ судебнымъ дѣлопроизводствомъ и по возвращеніи напечаталъ подробный отчетъ о своихъ наблюденіяхъ. Въ началѣ иятидесятыхъ годовъ занималъ должность оберь-прокурора Правительствующаго сената въ Мэсквѣ, а потомъ должность сенатора въ Петербургѣ" 1).

У Гончарова: "Забавно намъ было видѣть, какъ И. М. Снеиревъ однажды попался въ просакъ, и къкъ на нашихъ глазахъ во время экзамена старался въ путаться изъ петли. Нѣкто студентъ З. (?) написалъ какую то брошюру о царѣ Горохѣ; я ее читалъ, но теперь забылъ даже точное заглавіе; помню только, что тамъ изображались въ каррикатурѣ нѣкоторые профессора Университета, и между прочимъ чопорный и важный И. И. Давыдовъ. Описывалась ихъ наружность (?), манера читать<sup>2</sup>). Снегиревъ былъ цензоромъ и просустилъ брошюру, зная, конечно, очень хорошо, въ чемъ дѣло, и заранѣе наслаждаясь про себя эффектъ и смѣхъ. Она ходила по рукамъ. Профессоры вознегодовали, больше всѣхъ, — онъ, le suрегье Иванъ Ивановичъ: какъ могло его коснуться дерзкое перо!

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 42.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Здъсь память измъняетъ Гончарову. Въ брошюръ Лебедева иють описанія внъшности выведенныхълицъ; по всъхъ можно узнать безошибочно по слогу и излюбленнымъ словочкамъ.

Потерићљъ не авгоръ-шалунъ<sup>1</sup>), а цензоръ. Съ нимъ не говорили, отворачивались отъ него: Иванъ Ивановичъ положительно не глядћлъ на него, а тотъ залћзалъ въ глаза, старался замести хвостомъ свою штуку, льстилъ, изгибался—и напрасно! Мы видћли все это и наслаждались профессорскою комедіею<sup>2</sup>).

У Александра Бурцева, Описаніе рѣдкихъ россійскихъ книгъ, ч. IV, СПБ, 1897, № 692 (стр. 60) перепечатанъ весь "Подаровъ ученымъ"; титулъ и текстъ стр. 63—80. Рѣчь Павлова: стр. 73—74. На стр. 60—61 собрана литература съ указаніями, не совсѣмъ точными. У Остроглазова "Книжныя Рѣдкости", № 276, Березинъ-Ширлевъ, 1884 г., стр. 204, "Русская Старина", 1887 г. № 4, стр. 132.

Непонятное выраженіе: "какъ басня сбила философа", въ статьѣ Лебедева (см. выше, стр. 128) относится къ статьѣ въ "Атенеѣ" Павлова за 1828 г., ч. III, № 9, стр. 53—65, Словесность, "Философъ и басня", разговоръ: Истина подъ видомъ "басни" является къ философу и въ рядѣ апологовъ уличаетъ его: "ты педантъ, ты завистливъ, ты эгоистъ, ты тщеславенъ, ты честолюбивъ, ты мстителенъ" (стр. 65).

<sup>2</sup>) CTp. 152.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Потерићањ и авторъ.

#### Pawlowiana.

#### I.

Забытое теперь крупное значение Павлова, основателя шеллингова направленія на Руси, было признаваемо его современниками. Объ этомъ свидѣтельствуетъ, напр., "Сынъ Отечества" и ("Съверный Архивъ") за 1829 г., т. III (С. О. ч. 125 в С. А. ч. 39), № XVII, Отд. IV. Журнальдіалогь "Духъ русскихъ журналовъ", ная критика, стр. Отзывъ о Павловѣ обвиняетъ 172 - 174. его въ измѣнѣ Шеллингу-несправедливо; имѣется въ виду его полемика со своимъ ученикомъ Н. А. Полевымъ ("Московскимъ Телеграфомъ") 1). Нападки на романтику въ "Атенев"-помѣщенные тамъ отрывки изъ докторской диссертаціи Надеждина; статьи по астрономів-проф. Перевощикова. "Журналь Благонамьренный"---каламбуръ и сближение съ журналомъ Измайлова.

Пожилой человъкз. И читателямъ Въстника Европы въ пору бы запъть: о горе намъ! Жаль, право жаль, что Издатель Атенея видно по сочувствію съ Издателемъ Въстника Европы, также провозгласилъ себя врагомъ всякой новизны въ Литературъ. Издатель Атенея первый привезз вз Россію тетрадки,

<sup>1</sup>) См. выше, стр. 219.

или компендіи курса Шеллинговой Философіи, первый роспространила ся правила, и первый же вооружился протись нея! Не вхожу въ разборъ причинъ, но-думаю, что не Издателю Атенея надлежало бы насмѣхаться надъ тѣмъ, что онг передалг другимг, какт вешь священную. Нападки на романтическую школу въ Атенев-сметны; но добрые люди смѣются не надъ романтиками, а надъ тѣми теоретигямь, воторые хотятъ истребить то, что принято всъмъ просвъщеннымъ міромъ. Вообще литературная часть Атенея тяжела, в доселѣ не было въ немъ ни одной дѣльной, справедливой литературной вритики <sup>1</sup>). Въ прошломъ году Атеней былъ просто дуренъ; нынѣ онъ значительно улучшился, и въ отношенія къ Наукамъ, особенно Астрономія, имѣетъ свое достоинство. Еслибъ онъ распрощался съ теоріями Вестника Европы, такъ какъ легко отрекся отъ Философіи Шеллинговой, то заняль бы почетное мѣсто между журналами.

Молодой человъкз. Скажите! еслибъ отбросилъ вовсе вритику, въ которой Гг. Издатели весьма неискусны и слишкомъ жертвуютъ личностямъ, отношеніямъ, мъстностямъ....

Пожилой человъкъ. Все однакожъ нельзя сравнивать Атенея съ Въстникомъ Европы. По крайней мъръ Атеней похожъ на журналъ *Благонамперенный*, а Въстникъ Европы ему давно уже пора переименоваться въ Въстникъ Африкансвій.

 $\sim\sim\sim\sim\sim$ 

<sup>1</sup>) Авторъ сей статьи долженствовалъ бы исключить статью М. А. Динтріева о критикахъ на Карамзина. Изд. («Сына Отечества»). **— 24**1 —

#### П.

Вылазки противъ Павлова не прекращались въ "Сынѣ Отечества". Въ томъ же III томѣ за 1829 г., № XV, стр. 64: *Новое открытіе*. Издатель Атенея читаетъ статьи альманачныя "съ полезнымъ удовольствіемъ" (см. № 9 "Атенея", стр. 639) Поздравляемъ!".

Въ т. IV за 1829 г. (С. О. ч. 126, С. А. ч. 40), М XXII, стр. 87—101 (сообщено), III. Сельское хозяйство. Возражение на статью о парть въ России, помѣщенную въ М 3 "Атенея" на 1829 г.).

Въ т. XI за 1830 г., № 15, V. Словесность. Альдебаранъ. 1830. Проза. II, стр. 117—121 помѣщена цѣлая пародія: "Я". Левція Шеллинговой философіи. Это явобы II-я статья изъ предполагаемаго Ив. Пътуховыма къ изданію альманаха "Альдебаранъ" <sup>1</sup>).

Есть и цёлая стихотворная эпиграмма: въ т. IV за 1829 г., № XXV, стр. 314. V. Стихотворенія: "Эпиграмма", якобы переведенная "съ Англ."—не подписана.

#### Эпиграмма.

Вотъ великій нашъ Писатель И безсмертный Агрономъ, Классиковъ законодатель И тупымъ своимъ перомъ Земледѣлья реформаторъ. Онъ во всемъ равно великъ: Онъ на пашнѣ литераторъ, А въ словесности мужикъ.

Съ Англ.

<sup>1</sup>) Альдебаранъ—звъзда первой величины въ созвъздіи Быка (« Таигі) и принадлежитъ къ группъ Гіадъ.

16

#### III.

На одну изъ лучшихъ статей Павлова "Общій чертежъ наукъ" (см. выше, стр. 133—137) появилась дѣльная рецензія *О. Менцова* въ "Журналѣ Министерства Народнаго Просвѣщенія" за 1840 г., ч. ХХV, Отдѣленіе VI. Обозрѣніе книгъ и журналовъ. Обозрѣніе русскихъ газетъ и журналовъ за послѣднее трехмѣсячіе 1839 года, П. Философія, стр. 70—75. Рецензентъ останавливаетъ вниманіе читателей на статьѣ Павлова и излагаетъ его воззрѣнія на стр. 71—73, "оказывая тѣмъ уваженіе къ почтенному ся автору", а потомъ предлагаетъ нѣкоторыя собственныя замѣчанія, которыя сводятся къ слѣдующему.

Статья Павлова представляеть не совсёмь вёрный взглядь на науки вообще (стр. 70). Сожалёемь, что почтенный авторь не посвятиль еще одной или двухь страниць на вычисленіе видовыхь наукь, составляющихь подраздёленія главныхь, родовыхь; тогда бы положенія его сдёлались яснёе, а эта ясность дала бы средства въ опредёленію степени вёрности его взгляда на науки (стр. 71).

Рецензентъ не согласенъ съ авторомъ:

I) Касательно происхожденія богословія (признаваемаго имъ также за особый отдёлъ). Въ частныхъ случаяхъ могла появляться вёра послё безплодныхъ усилій постигнуть Творца умомъ, но въ общемъ ходё человёчества — напротивъ. Вёра не могла получить начала въ человёкё: происхожденіе ея отъ Бога, Который по Своей Благости не могъ не осёнить ею даже первые опыты человёческаго разума. Человёкъ, обольщенный страстями, и болёе всего гордостію своего разума, самъ оставилъ вёру, но испытавъ совершенную невозможность постигнуть Бога, высочайшее добро, необходимое для его счастья, снова повергается въ объятія утёшительной вёры <sup>1</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 74.

II) Недостаточно различіе наукъ психическихъ и философическихъ, по опредёленію Павлова. Не очевидно ли, что первыя (см. выше, стр. 135 и 137) составляютъ только видъ вторыхъ, потому что и самъ познающій человѣкъ есть также предметъ познанія, являющійся въ пространствѣ и времени, и можетъ быть также разсматриваемъ со стороны возможности.

III) Куда отнести Исторію (послё Боссюета в Вико) въ психическимъ, въ словеснымъ или въ философическимъ наукамъ? Куда отнести географію? Неужели ее раздробить на три части и отнести одну (математическую) въ философіи (си выше, стр. 137), другую—въ физическимъ, третью—въ политическимъ наукамъ? Но и раздробивъ географію, гдё положить границы между второю и третьею ся частями? Города, крёпости, каналы—произведенія рувъ человѣческихъ для цёли политической—не должны будутъ (по раздѣленію Павлова) стоять на ряду съ горами, рёками, озерами,—произведеніями самой природы. Если бы почтенный авторъ болье развилъ свои мысли объ избранномъ имъ предметѣ, то, можетъ быть, иногое теперь непонятное въ нихъ совершенно бы объзснилось (стр. 75).

### Н. И. Розановъ.

Въ настоящемъ томѣ было неоднократно упоминаемо имя *Н. И. Розанова*, послѣдователя и друга медика-философа *Д. М. Велланскано*, и сотрудника братьевъ Полевыхъ. "Въ лучшую пору моей живни я былъ близовъ въ Велланскому, когда онъ еще находился на службѣ въ Медико-хирургической Академіи; и со слѣпцомъ съ нимъ я провелъ немалое время въ бесѣдахъ"<sup>1</sup>). Приведемъ о Н. И. нѣкоторыя біографическія свѣдѣнія, имѣющіяся въ той же статьѣ о Велланскомъ, дополняя ихъ "Записками" Ксенофонта Полевого.

Николай Ивановичъ Розановъ, москвичъ, учился въ Московскомъ университетѣ, слушалъ лекцін *Н. Н. Сандунова* и философа *А. М. Брянцева*. Кончилъ курсъ кандидатомъ въ іюлѣ 1819 г. "Въ жизни моей былъ я не болѣе, какъ чиновникъ въ администраціи, служилъ около 30 лѣтъ"<sup>э</sup>). Сначала служилъ въ Москвѣ (до 1822 г.) при князѣ *Циціановъ* по строительной части, когда столица отстраивалась заново послѣ наполеоновскаго разгрома. Потомъ перешелъ въ Одессу на службу въ градоначальнику, графу Гурьеву. Съ воцареніемъ Николая I

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Воспоминанія о Д. М. Велланскомъ, стр. 130 («Русскій Вѣстникъ за 1867 г., т. 72).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 132.

Розановъ былъ зачисленъ на службу по министерству финансовъ въ Петербургѣ и продолжалъ ее тамъ же, причемъ съ 1826—1829 г. занимался при графѣ Гурьевѣ дѣлами по слѣдствіямъ въ губерніяхъ, возлагавшимся на него государемъ. Въ 1826 г. состоялъ производителемъ дѣлъ при графѣ Гурьевѣ, котораго Николай I послалъ въ низовыя губерніи для провѣрки доноса Магницкаго, сосланнаго по разслѣдованію генерала-лейтенанта Желтухина въ Ревель, причемъ слѣдствіе Гурьева касалось и профессоровъ Казанскаго Университета <sup>1</sup>).

Въ май 1829 г. Розановъ былъ назначенъ на службу въ Москву секретаремъ Московскаго отдѣленія мануфактурнаго совѣта, учрежденнаго въ 1828 г. по мысли графа Канкрина. Здѣсь онъ возобновилъ сношенія съ давнишнимъ своимъ знакомымъ \*) редавторомъ-издателемъ "Московскаго Телеграфа", Н. А. Полевыма, который быль членомь отдёленія мануфактурнаго совѣта. Въ домѣ Полевого онъ познакомился и сблизился съ нѣсвольвими молодыми людьми, вончившими вурсь въ университетъ съ степенью кандидата, которые, не имъя понятія объ естественныхъ наукахъ, бредили нѣмецкою философіей: то были ученики М. Г. Павлова 3). Вмъстъ съ дълами отдъленія мануфактурнаго сов'ята Розановъ управлялъ и делами воматета по снабженію войскъ сукнами 4). Съ 1833 г. по распоряженію графа Канкрина находился при генераль баронь Розеню, главноуправляющемъ Закавказскимъ краемъ, гдѣ по порученію министра и подъ руководствемъ Розена образовалъ "Общество поощренія промышленности и торговли" ). Армяне снабжали

5) Стр. 133.

<sup>1)</sup> Стр. 129, примѣчаніе (см. тамъ же о проф. Серивсяв и Кораблиновв).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Стр. 124, прим.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) CTp. 125.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) CTp. 132.

Грувію и Персію бумажными набивными тванями, приготовляемыми заграницею, и провозили ихъ съ Лейпцигской ярмарки транвитомъ чрезъ Закавкавье. Розановъ собралъ образцы и представилъ коллевцію ихъ графу Канкрину, проектируя предложить чрезъ Мануфактурный совёть Московскимъ фабривантамъ приготовлять такія же издёлія. На фабрикахъ въ Москвь стали работать бумажную термаламу, шали, кущави въ азіатскомъ вкусѣ, которые сбывались въ большомъ количествѣ по Россіи и Азіи. Не вынося кавказскаго климата, Розановъ поцалъ въ тифлисский военный госпиталь въ 1836 г.<sup>1</sup>). Для готовившейся тогда экспедиціи съ моря-требовался пароходань уголь, котораго изъ Англіи не подвезли. Розановъ представилъ Розену, что въ Россіи можно достать своего каменнаго угля. Командированный въ августъ 1836 г. въ Новороссійскій край, Розановъ заготовилъ 75000 пудовъ угля изъ лисичанскихъ каменоломень и сдёлалъ сбереженія противъ цёнъ англійскаго угля. При этомъ была возстановлена репутація русскаго угля, вопреки мнѣнія новороссійскаго генераль-губернатора, графа Воронцова, и черноморскихъ моряковъ, признававшихъ годнымъ для флота одинъ лишь англійскій уголь. Въ 1838 г. Розановъ быль назначень членомь мануфактурнаго совёта и по порученіямъ его осматривалъ фабрики и промышленныя заведенія въ Петербургѣ. Въ 1843 г. ревивовалъ при сенаторѣ Толстомъ въ Восточной Сибири многія части мёстнаго управденія. Послёднія три года службы управляль отдёленіемь вь вредитной канцеляріи министерства, финансовъ и вышель въ отставку, въ 1847 г.<sup>2</sup>).

Нив. Ал. Полевой въ письмъ въ брату Ксенофонту <sup>3</sup>) (изъ Петербурга, отъ 12 (20) ноября 1841 г.) сообщаетъ, что

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) CTp. 134.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) CTp. 135.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Записки, стр. 540.

Розановъ собирается жениться на Софіи Познанской, мужь которой умираетъ. "Съ нимъ какъ то я встрётился, и онъ показался мнё по прежнему помёшаннымъ". Примёчаніе называетъ Н. И. Розанова стариннымъ пріятелемъ семейства Полевыхъ; "онъ, дёйствительно, страдалъ временно умопомёшательствомъ".

Съ Велланскимъ Розановъ сошелся вскорѣ по пріѣздѣ своемъ на службу въ Петербургъ, т. е. въ 1825 г.<sup>1</sup>). "Велланскаго я всегда считалъ и теперь въ старости не перестаю считать, какъ регулятора всего, что было пріобрѣтено мною въ школѣ"<sup>2</sup>). О немъ онъ ранѣе много слышалъ отъ директора департамента внутренней торговли и мануфактуръ и предсѣдателя коммерческаго и мануфактурнаго совѣтовъ А. А. Дружинина<sup>5</sup>). Н. И. Розановъ заслуживаетъ благодарности за свое "Воспоминаніе о Даніилѣ Михайловичѣ Велланскомъ", написанное тепло и любовно, и сохранившее для насъ біографію этого мыслителя. Особенную цѣну имѣетъ оно, ибо основано на автобіографическихъ разсказахъ самого слѣпца и на собственноручной запискѣ, равно подлинныхъ письмахъ его<sup>4</sup>).

Другая заслуга Розанова: онъ обработалъ для печати, а потомъ спасъ и сохранилъ рукопись неизданнаго труда Велзанскаго о животномъ магнитизмѣ; имъ же она была подарена въ Императорскую Публичную Библіотеку.

Розановъ въ продолжение службы и въ отставкъ по вреиенамъ участвовалъ въ "Московскомъ Телеграфъ" Полевого и въ "Сынъ Отечества" Греча <sup>5</sup>). Будучи въ Москвъ, онъ во-

<sup>3</sup>) 0 немъ см. прим. стр. 131-133.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 99. «Вечеръ 9 февраля 1840 г. провелъ я съ слъпцемъ Велланскимъ: въ цатнадцать лътъ близкаго знакомства я тогда въ цервый разъ слышалъ отъ него слъдующее о его происхождении».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) CTp. 130.

<sup>•)</sup> Стр. 99, прим.

<sup>&</sup>lt;sup>ь</sup>) Стр. 135.

дился съ литературнымъ бружвомъ Полевыхъ, въ которому принадлежали: проф. М. А. Максимовичъ, М. П. Розбериъ (позднѣе проф. дерптскаго унив.), Павелъ Михайловичъ Строевъ (археологъ), И. Н. Средний-Комашевъ, М. Н. Лихонинъ, Селивановский (сынъ), И. В. Поповъ (внигопродавецъ и университетскій типографщивъ) и др. <sup>1</sup>).

Кромѣ "Воспоминанія", Розановъ выпустилъ въ свѣтъ еще переводъ книги Дюпена, о которой рѣчь въ письмѣ Велланскаго (см. выше, № VI, стр. 225).

О производительныхъ и торговыхъ силахъ Франціи. Соч Барона Карла Дюпена, члена института, Королевской Академіи Наукъ и многихъ ученыхъ обществъ. Съ французскаго. Мосвва. Въ типографія Августа Семена, при Императорской Медико-Хирургической Академіи. 1831. Цензурное разрѣшеніе 30 декабря 1830 года ценсора Сергѣя Аксакова. Посвящается пользамъ россійской промышленности и сподвижниковъ ся. Титулъ + посвящение + Отъ Переводчива V стр.-ХХХV (подп. Н. Р.) съ пустымъ оборотомъ + Введеніе (о возрастающемъ состояніи силъ Франціи, съ 1814 года) съ эпиграфомъ: Et Mundum regunt numeri. И Вселенная числами управляется. Платонъ, — стр. I—XC + второй титулъ и текстъ съ 3—251 стр. (пустой об. + нен. 2 (сравн. мёръ, вёсовъ и звонкой монеты Французсвихъ съ Руссвими). + Оглавление содержаний I-XII стр. съ новымъ ценз. разръшениемъ 22 июля 1830 г. того же ценсора + листовъ (шириною въ 4 стр.) къ топографической картѣ народнаго просвъщенія Франціи. Книга первая. Опредъленіе и изчисление силъ. Глава I. Недостаточность употребляемыхъ до нынѣ средствъ для опредѣленія могущества народовъ (3-13). Глава II. Изчисленіе народа (14-25). Глава III. Изчисленіе силъ людей и животныхъ, употребительныхъ на общепо-

<sup>1</sup>) Стр. 124, прим.

изныя работы (26—34). Глава IV. Изчисленіе силъ Промышиенности (35—52). Книга вторая. Усовершенствованіе силъ. Глава I. Возможное улучшеніе физической силы людей во Франціи (53—66). Глава II. Объ усовершенствованіяхъ умственной силы народа, разсматриваемой въ отношеніяхъ ся къ Производимости и Торговлѣ (67—105). Глава III. Улучшеніе человѣческихъ силъ посредствомъ образованія сельскихъ жителей (106—120). Глава IV. Усовершенствованіе силъ и состоянія женскаго пола (121—145). Глава V. Улучшеніе и размноженіе крупныхъ животныхъ (146—178). Глава VI. Завнюченіе относительно улучшеній по земледѣлію (179—190). Глава VII. Улучшеніе Производительныхъ силъ, относительно мастерскихъ и ремесленныхъ заведеній (191—197). Книга третья. Сравненіе Сѣверной и Южной Франціи съ цѣлымъ Государствомъ (198).

Предисловіе Розанова хорошо рисуетъ его общественныя воззрѣнія. Требованіе системы во всѣхъ свѣдѣніяхъ показываетъ въ немъ человѣка, привыкшаго къ общенію съ философами. (см. ниже, стр. 250).

Въ своемъ предисловіи Розановъ замѣчаетъ, что внига Дюпена есть Новая Теорія Сравнительной Статистики Государствъ, въ коей разсматривается сила и могущество оныхъ по нравственному и вещественному богатству народа (V стр.). Государственное хозяйство въ XVIII в. трудами писателей образовало особую науку (VI). Удивительное возрастаніе Франціи послѣ долгихъ годовъ раздоровъ и войнъ породило мысль объ изслѣдованіи причинъ этого явленія и отврытіи вѣрнѣйшихъ правилъ измѣренія и изчисленія народной силы (VII). Статистика была описаніемъ вещественнаго состоянія владѣній относительно мѣстности и народа и потомъ производимости. При этомъ оставался нерѣшеннымъ вопросъ объувеличеніи силы и богатства народа; многіе мнили создать благосостояніе обществъ на одностороннихъ системахъ физіократизма или меркантизма. Еще Древніе полагали, что вселенная управляется числами (IX); но существенное значеніе ихъ было многимъ непонятно. Остроумные люди, пользуясь настоящими успѣхами человѣческаго ума, развили эту истину въ новой теоріи ср. статистики, отъ совершенства коей зависить совершенство Политики. Имя автора поставляетъ его сочиненіе "выше суда моего". (IX).

Подъ именемъ "производительныхъ и торговыхъ силъ" разумѣются силы человѣка, животныхъ и неодушевленныхъ дѣятелей: воды, паровъ, вѣтра въ приложеніи ихъ къ земледѣльческой, ремесленной и торговой промышленности. Соображая слёдствія 12-лётней гражданской дёятельности, авторь представляетъ математическія довазательства, что вещественныя силы и богатство народа не только нераздѣльны съ нравственнымъ его положеніемъ, но суть слёдствіе онаго, что всякое положительное знание обращается въ пользу промышленности и торговли (XII). Услуга Дюпена та, что онъ изложилъ всё эти истины въ общемъ, общирномъ обозрѣніи и довазалъ важдую математически, цифрами. Каждая вътвь общественнаго состоянія обработана въ сравнительномъ видё. Вообще система есть необходимое условіе яснаго изложенія и върнаго понятія о предметъ (XVI). Если допустить необходимость опредбленія и изчисленія силь, то можно ли отвергать (XVII), что соображенія и вёрность разсчетовъ будутъ тёмъ ближе къ цвли, чвиъ основательнее система. Самые изысвательные выводы о промышленности будуть ложны въ основания, если поставять въ одномъ ряду произведенія различныхъ царствъ природы или отдёльныхъ вётвей промышленности (XVIII). Въ семъ состоитъ предметъ издаваемаго сочиненія и польза его.

Названія должностей, административныхъ раздёленій государства и т. п. оставлены въ переводъ-французскія, а не замёнены соотвётствующими русскими (хотя бы это могло содёйствовать полезнымъ соображеніямъ), дабы не измёнять оригинальности подлинника (XIX). Съ измѣненіемъ общественнаго состоянія и развитіемъ понятій мѣняется и языкъ. Не касаясь общихъ измѣненій въ нашемъ языкѣ (XX), скажу, что civilisation переведено *граж*данственность, а не образованность или просвъщеніе.

Образованность представляеть внёшнія стороны нась и общества: обычаи, искусства, поступки—все изящное въ произведеніяхъ и нашихъ отношеніяхъ къ другимъ (XXI). Просвѣщеніе, напротивъ, выражаетъ внутреннія качества человѣческаго ума, озареннаго свѣтильникомъ знаній: нравы, понятія, науки, все истинное. Гражданственность представляетъ полноту всего, что дѣлаетъ насъ и наружно, и внутренно истинными гражданами, т. е. объемлетъ вмѣстѣ обыкновенія и нравы, понятія и знанія, искусства и науки, производимость и богатство. Чѣмъ Государство образованнѣе и просвѣщеннѣе, тѣмъ и народъ промышленнѣе, нравственнѣе, религіознѣе, изобяльнѣе, миролюбивѣе (XXII).

Посвящая пользамъ Россійской промышленности и сподвижниковъ ся сочинение, проникнутое духомъ высовой покорности въ предержащей власти и любовію въ человівку, и основанное на истинной нравственности, «я почту себя щастливымъ», если его удостоятъ вниманія люди, пользующіеся общимъ уваженіемъ за просвѣщенную опытность въ прави. тельственныхъ дѣлахъ, почтенные мои соотечественники, шествующіе столь блистательно на достославномъ поприщѣ Россійской промышленности, и люди образованные, любяшіе истину и человѣчество для нихъ самихъ. Если исторія (по словамъ Карамзина) приносить пользу тёмъ, что примиряетъ каждаго съ ведимымъ несовершенствомъ событій (XXIII), то и чтеніе книги Дюпена, сравнивающей положеніе Франціи въ 1824 г. съ тёмъ, въ какомъ она была за 40 лётъ, естественно порождаеть мысль о многихъ нашихъ преимуществахъ, невольное уважение въ тёмъ общирнымъ способамъ, воими обладаеть Россія, и умноженіе коихъ упреждаеть ходъ вещей,

съ какимъ совершенствовалось состояніе иностранныхъ государствъ.

Желательно было бы сочинение (по руководству Дюпена) о производительныхъ и торговыхъ силахъ Poccia; представило бы торжественное 0НО зрѣлище исполинской Россіи съ ея несмътными и разнообразными богатствами (звѣроловства, рыбныхъ промысловъ, скотоводства, земледѣлія, лёсоводства, ископаемыхъ сокровищъ, предоставленныхъ Росси исключительно-самою природою. Потомъ изумительныя издѣлія(по количеству, дешевизнѣ и быстрому усовершенствованію) представила бы наша промышленность (XXV). А въ той же вартинѣ-богатства внутреннія: умѣренность и переимчивость, душевная бодрость и магвосердіе Русскаго, презрѣніе къ мелкому и ничтожному, самоотверженіе, терпимость вфръ, преданность Верховной Власти, общежительность, от. сутствіе политическихъ предразсудвовъ. Въ той же статистикъ пусть явится и Правительство, пріосвненное Августвишею Порфирою, съ своею силою, могуществомъ, заботою о народномъ благосостояния, съ его мудрыми начинаниями и вниманіемъ въ дѣлу, не въ лицамъ.

Быть можеть, и отечественному писателю удастся собрать матеріалы для подобнаго труда. Заботливость о распространеніи полезныхъ свъдъній сказалась изданіемъ журналовъ и газеть по разнымъ частямъ управленія (кавго: Журналъ мануфактуръ и торговли, Коммерческая газета и Виды внѣшней торговли), повровительствомъ отечественной промышленности и всѣми дъйствіями Правительства за послѣднее шестилѣтіе. Таковы, напр., распоряженія въ Грузіи (сложеніе податей, льготы въ пошлинахъ, открытіе новыхъ пристаней, учрежденіе новой Тифлисской ярмонки, суконныхъ фабрикъ), и совершенствованія въ тонкошерстномъ овцеводствѣ, въ печатаніи ситцевъ, шелковыхъ и бумажныхъ набивныхъ матерій (ХХІХ), сахаровареніи, открытіе *Строгоновской* школы. Затѣмъ послѣдовало избавленіе оть по-

латей иностранныхъ овчаровъ, устроение въ Остъ-Зюйдскихъ (sic) губерніяхъ 4 овчарныхъ заводовъ. Положено начало шелковому производству въ Закавказьи. Въ Москве открыта совѣщательная вонтора для улучшенія овцеводства, въ Таврической губ.-колонія ангальтинскихъ овчаровъ. Учреждены училище торговаго мореплаванія, мануфактурный совѣтъ съ отдѣленіемъ, комитетами, корреспондентами И выставкой. технологическій институтъ Практическій въ Петербургѣ. Можно ли не коснуться охранительной системы тарифа, сей върной защиты противъ иностраннаго досужества, не упомянуть о неусыпной бдительности начальства на беззаконныхъ цутяхъ тайныхъ провозовъ? Розановъ заключаетъ свое любопытное предисловіе новымъ желаніемъ скорѣйшаго наступленія времени, когда нравственная и вещественная Россія явится въ сравнительной статистикѣ на ряду съ европейскими государствами, и исторія торговли и промышленности озарить новымъ свётомъ явленія жизненной силы и быстрый возрасть нашего отечества въ славѣ и знаменитости.

Книга барона Дюпена, члена Парижскихъ института и академіи, извёстнаго своими курсами механики и прикладной геометрін, была переведена по мысли Н. А. Полевого, сожалѣвшаго, что ему самому некогда взяться за эту работу, а его сотрудникамъ она не по силамъ. Розановъ, не говоря Полевому, принялся за переводъ, и окончивши обширное Введеніе, прочиталъ его Николаю Алексвевичу. Полевой одобрилъ и поздравилъ Розанова съ успѣхомъ, а въ награду за то, что указалъ сочиненіе, потребовалъ, чтобы Введеніе было прочитано передъ ихъ литературнымъ вружкомъ, который и былъ собранъ у Розанова. Чрезъ полгода рукопись перевода была черезъ предсёдателя мануфактурнаго совёта Я.А. Дружинина поднесена министру. Трудъ былъ напечатанъ на казенный счетъ съ предоставленіемъ экземпляровъ ABTODY. который получилъ еще денежную награду и брилліантовый перстень отъ Государя. Книга Дюпена въ продолженіе многихъ лѣтъ была въ мануфактурномъ совѣтѣ настольною внигой; проектируя общія мѣры по части промышленности и торговли, сперва заглядывали, нѣтъ ли объ этомъ предметѣ какихълибо сужденій у Дюпена<sup>1</sup>).

Розановъ слушалъ левціи Велланскаго по общей физіологін (въ 1828—29 гг.). Велланскій настолько дов'тряль его литературной опытности и быль настолько убъждень въ его понимании философскихъ идей, что поручилъ ему стилистическую переработку своего послёдняго труда, которому такъ и не суждено было явиться въ свѣтъ <sup>2</sup>). Розановъ же былъ посредникомъ сближения Велланскаго съ Полевымъ (на почвѣ шеллинговой философіи): ему Розановъ передалъ въ Москвѣ 18 напечанныхъ листовъ "Физики", о которой Полевой даль лестный отзывь. Н. А. Полевой, сидя въ Петербургѣ подъ арестомъ на квартирѣ у Л. В. Дуббельта (по Розанову, у дежурнаго генерала А. Н. Потапова <sup>3</sup>), просиль только послать купить для него книгу, незадолго вышелшую въ свътъ. Эта внига была толстъйшая "Физика" Велланскаго. "Брать мой", говорить Кс. Полевой 4), "еще въ Москвѣ хотвлъ купить се, хотя не могъ бы тамъ скоро избрать время одолёть такую книгу; вдругь очутившись посреди полнаго досуга, онъ вздумалъ занять его трудною работою читать Велланскаго. Тяжелыя, трудныя для чтенія, но дівльныя книгиистинное благодёзніе для того, кому надобно занять досугъ, иногда болёе тягостный, нежели самая трудная работа".

4) Записки, стр. 337.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 124, прим.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Стр. 115.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Стр. 122.

- 255 -

Розановъ подтверждаетъ: "Полевой (Н. А.) отзывался съ восторгомъ объ "Умозрительной Физикъ" и говорилъ, что единственно чтеніе этого творенія способствовало ему легко перенести нежданную опалу за смѣлую критику въ "Телеграфѣ" на драму Кукольника: "Рука Всевышняго отечество спасла"<sup>1</sup>).

По поводу шеллинговскихъ увлеченій Полевого Комопановз<sup>2</sup>) замѣчаетъ: "Характеристично для того времени, что и кружовъ Полевого съ жаромъ изучалъ Шеллинга.... Такимъ образомъ Полевой, какъ и Бѣлинскій, познакомился съ нѣмецкою философіею въ живой рѣчи, а не изучалъ ее самъ, и потому онъ только схватилъ на лету общее направленіе, не познакомясь съ самою сущностью, и не будучи поэтому въ состояніи дать ей какое-либо серьезное приложеніе". Это строгое, хотя и врядли справедливое сужденіе Колюпанова вполнѣ согласуется съ мнѣніемъ *М. Г. Павлова*.

<sup>1</sup>) Стр. 122.

<sup>2</sup>) Біографія А. И. Кошелева, 1, 2, стр. 65.

. . . • . · · •

Проф. Евгеній Бобровъ.

# философія въ россіи.

### МАТЕРІАЛЫ,

ИЗСЛЪДОВАНІЯ И ЗАМЪТКИ.

#### Выпускъ III.

КАЗАНЬ. Типо-литографія Императорскаго Университета І 900. Печатано по опредѣленію историко-филологическаго факультета Императорскаго Казанскаго Университета.

Деканъ А. Смирнов.

# NTRMAD

### Николая Яковлевича

## ΓΡΟΤΑ

посвящаетъ авторъ.



• 4

• •

.

.

#### Отъ автора.

Предлежащій третій выпускъ продолжаетъ серію "Матеріаловъ" въ томъ же духѣ монографической и детальной разработки первоисточниковъ по исторіи философіи въ Россіи. Если не пришло еще время написать цѣльную и связную исторію этой науки за все время произрастанія ся на русской почвѣ, то отдѣльные этюды этой исторіи не останутся, быть можетъ, совсѣмъ безъ всякаго значенія, подготовляя камни для будущаго обширнаго зданія.

Первый изъ этюдовъ, входящихъ въ эту книгу, посвященъ разсмотрѣнію одной стороны дѣятельности Д. М. Велланскаго, которой и онъ самъ, и компетентные современники его придавали немаловажное значеніе. Матеріаломъ для обработки монографіи о трудахъ нашего славнаго философа-медика по животному магнитисму служила, кромѣ печатныхъ данныхъ, еще и розысканная мною рукопись труда его, неизданнаго въ свое время по цензурнымъ затрудненіямъ, и до сихъ поръ не разсмотрѣннаго.

Второй этюдъ посвященъ философской дѣятельности писателя весьма извѣстнаго (впрочемъ, не на этомъ поприщѣ), а именно, А. Н. Радищева. Хотя его большое философское сочиненіе уже давно напечатано, но оно еще не привлекало вниманія изслѣдователей въ той степени, въ какой оно этого, по нашему мнѣнію, заслуживало бы. Результаты, къ которымъ мы пришли посл'в внимательнаго изученія трактата "О челов'як'в, о его смертности и безсмертіи" н'всколько разнятся оть общепринятыхъ и ходячихъ мнізній относительно направленія и умственныхъ интересовъ Радищева.

Опытный глазъ, конечно, сразу откроетъ тотъ высокій образецъ, которому по мёрё силъ пытался въ этихъ изслёдованіяхъ подражать авторъ въ отношеніи точности методы и общаго историческаго безпристрастія. Это вліяніе отчасти сказалось и въ самомъ заглавіи нашей книги. Образецъ нашъ маститый изслёдователь, академикъ М. И. Сухомлиновъ.

Во время печатанія книги автору суждено было перенести большую потерю: умерь Н. Я. Гроть. Тв., кто знале его сердце, чувствуютъ, что они потерали. А нашъ трудъ въ частности утратилъ въ Н. Я. Гротѣ человѣка, слѣдившаго за его судьбой съ живымъ (хотя, быть можетъ, и съ незаслуженнымъ) вниманіемъ... Рокъ не судилъ мнѣ представить ему это "продолжение". Единственною пова возможностью для меня почтить его память является украсить его именемъ мою внигу-и это съ тёмъ большимъ правомъ, что Н. Я. Гротъ не только былъ самъ однимъ изъ видныхъ въ наши дни представителей русской философской мысли и оставилъ по себв замётный слёдъ въ "исторіи философіи въ Россіи", но и чуть ли не первый заговориль о необходимости изучать \_ всторію русской философін" и, какъ извѣстно, даже задаваль эту тему для разработви ся въ сочиненіи на медаль.... И здёсь онъ явился иниціаторомъ. Θνήσχειν μη λέγε τους αγαθούς....

> Юрьевъ, 12. VII. 99.

### Оглавленіе.

Cmp.

I. Труды Д. М. Велланскаго по животному магни-1. тизму. . • . . • • • • • • • • • И. А. Н. Радищевъ, вакъ философъ. . . . 55.

•**}®{**\*f\*

## Поправки

На стр. 2, прим. 1, 3 строва снизу нужно: А. D. B—и. На стр. 17, строва 8 сверху надобно; Faulfieberepidemien.

# I.

### Труды Д. М. Велланскаго

#### по животному магнитизму.

Dr. *М. Гейне* <sup>1</sup>) въ некрологѣ Велланскаго счелъ нужнымъ выдвинуть на видъ то обстоятельство, что Велланскій первый въ Россіи посвятилъ научное вниманіе животному магнитизму. Дъйствительно, медивъ-философъ никогда не былъ узвимъ повлонникомъ какой-либо одной школы въ терапіи, не былъ также приверженцемъ одной латинской кухни или фармацевтическаго лѣченія, но съ изумительною для того времени проницательностію слёдиль за нарожденіемь новыхь методовъ, съ воторыми и знакомилъ русскую медицинскую публику-путемъ переводовъ, напр., сочиненій Гуфеланда (о минеральныхъ водахъ), Кленке (о лѣченіи водою по Присницу)<sup>2</sup>). Неудивительно, что онъ обратилъ свое вниманіе и на модный тогда вопросъ о приложении въ терапии т. наз. животнаго магнитизма, причемъ лично, сообразно своему всегдашнему философскому характеру, всего болѣе заинтересовался его теоріею, объясненіемъ его съ точки зрѣнія общей біологія. Такимъ образомъ онъ въ 1818 г. издалъ сочиненіе <sup>3</sup>) о животномъ магнитизмѣ,

1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Философія въ Россіи, т. II. стр. 87.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 76, 78, 79. Ср. ниже, стр. 13—мнѣнiе доктора Я. Говорова о «неутомимой ревности Велланскаго по введению въ сферу врачебныхъ наукъ важнѣйшихъ открытій въ пользу своихъ соотечественниковъ». <sup>3</sup>) Тамъ же, стр. 79.

куда внесъ историческія и практическія св'єд'єнія о немъ, заимствуя ихъ изъ сочиненія одного изъ лучшихъ врачей того времени *Клуге* <sup>1</sup>); отъ себя же Велланскій прибавилъ общую философско-физіологическую теорію животнаго магнитизма.

Карлъ Александръ Фердинандъ Клиге, тайный медицинальный совѣтнякъ и профессоръ хирургіи и акушерства при Берлинскомъ Университетѣ, директоръ больницы Charité, родился 9 сент. 1782 г. въ Straussberg (Mittelmark), былъ сынъ тамошняго городского хирурга. 1 мая 1800 г. былъ принятъ въ медицинско-херургическую школу, а въ 1804 г. выпущенъ и назначенъ подхирургомъ при кадетскомъ корпусѣ въ Берлинѣ, 13 сентября 1806 г. Клуге получилъ при Эрфуртскомъ унвверситетѣ степень доктора медицины и хирургіи за диссертацію De iridis motu. Дальнъйшую службу проходилъ уже обер-хирургомъ при разныхъ учережденіяхъ, а въ 1811-12 гг. сдалъ государственный экзаменъ при медико-хирургической академія, гдѣ выступилъ конкуррентомъ на хирургическую каоедру, воторую и получилъ 27 апр. 1814 г. Потомъ онъ сталъ директоромъ хирургическаго и гинекологическаго отдѣленій въ Charité. Въ 1811 г. Клуге издалъ интересующую насъ внигу о магнитизмѣ<sup>2</sup>), которая имѣла еще два изданія (1815, 1819), и вромъ русскаго, была переведена на голландскій, шведсвій и датскій языки (1812—1818). Свой предметъ сочиненіе Клуге излагало весьма точно и на основаніи очень большой литературы. Въ 1820 г. онъ отказался отъ приглашенія въ Грейфсвальдъ профессоромъ хирургія и акушерства. Въ 1821 г. онъ получиль профессуру при Берлинскомъ Университетѣ, а въ 1828 г. ему поручена дирекція Charité (въ вакомъ званіи онъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Біографическія свёдёнія о Клуге взяты нами изъ очерка Ē. G urtl (извёстнаго историка медицины); этотъ очеркъ составленъ по указаніямъ сына профессора Клуге-О. Клуге (рантье въ Берлинѣ) и помѣщенъ въ А. д. В-ie, т. 16. стр. 250 и олѣд.

<sup>1)</sup> Versuch einer Darstellung des animalischen Magnetismus als Heilmittel.

состояль до смерти). Въ слёдующемъ 1829 году онъ сталъ членомъ высшаго медицинскаго учрежденія въ государствё: научной депутаціи по медицинской части при Министерствё дёлъ духовныхъ, медицинскихъ и народнаго просвёщенія. Онъ умеръ 26 мая 1844 г.

Его литературныя произведенія по хирургіи и акушерству немногочисленны и не объемисты, пом'вщены, по большой части, въ журналахъ, какъ напр., "Berichte über die Vorgänge in der Berliner Charité-Gebäranstalt (1824—1827). Отдѣльно вышли: Apparatus deligationis, Edit. II, 1831, in folio и Regulativ für die Anfertigung der einfachen chirurgischen Verbände, 2 Aufl. 1831. Нѣсколько чужихъ сочиненій написаны на основаніи собраннаго имъ матеріала, его рукописей, лекцій и совѣтовъ.

Товарищи Клуге характеризовали его такъ: Клуге, пишеть одинь, обладаль совершенно математической головою; таковымъ онъ является во всёхъ своихъ изобрётеніяхъ, въ размѣренности своей дѣятельности по времени. Кавъ въ геометрической жизни, въ пространстве, онъ быль олицетворенной кристаллизацією, такъ и въ ариометической жизни, во времени, онъ былъ олицетвореннымъ ритмомъ. Въ качествъ писателя онъ былъ болѣе репродуктивенъ, чѣмъ продуктивенъ. То, что другіе мыслили въ безпорядвѣ, онъ раскладывалъ по линіямъ горизонтальнымъ, вертикальнымъ, и ръже, — по вружнымъ. Но Клуге умѣлъ и быть производительнымъ, правда, подъ скромнымъ инкогнито: ибо нестяжательность была главною чертою его преврасной души; его внутренная шватулка отврыта была для младшихъ представителей науки. Какъ только онъ им'ёлъ собственную мысль, онъ охотно дёлился ею съ другими, а тъ закръпляли ее на бумагъ и представляли издателю (brachten zu Papiere und zum Verleger). Скромный авторъ еще благодарилъ и даже радовался, потому что ему было безразлично, в то сказаль это напередь, лишь бы

1\*

было хорошо. Клуге былъ воплощеніе логики анализа, анатоміи мысли, — по мнѣнію нѣкоторыхъ, даже "педантъ", а поэтому несравненный учитель. Если бы сердце его быломенѣе прекрасно, то онъ былъ бы и несравненнымъ администраторомъ. Порокъ Клуге былъ тотъ, что онъ былъ черезчуръ хорошъ; другихъ пороковъ у него не было"... и т. д.

Не безъинтересно, что Клуге занималъ высокое положение среди массоновъ, и также былъ большимъ знатокомъ и любителемъ музыки <sup>1</sup>).

Подлинное сочинение Клуге въ двухъ томахъ (опиэкземпляру второго изданія, сано ПО хранящемуся въ библіотевѣ Казанскаго Университета). Versuch einer Darstellung des animalischen Magnetismus, als Heilmittel, von Karl Alex. Ferd. Kluge, der Heilkunde Doctor und Proder königlich preuss. medicinisch - chirurgisfessor an chen Pepinière. Prüfet Alles, und das Gute behaltet. Erster, oder theoretischer Theil. Wien, 1815. Im Verlage der Franz Haas'schen Buchhandlung. Этотъ же листовъ (съ гравированною виньеткою) повторенъ и при ьторомъ томъ, который имфетъ второй титулъ, повторяющій все, кромф виньетки: Zweyter oder practischer Theil. На оборотъ перваго титула: Erklärung der Vignette. Die Nacht, als die Erzeugerin alles Schönen uud Furchtbaren, Dunkeln und Geheimnissvollen, und daher die Mutter der Brüder Schlaf und Tod, weilt mit diesen ihren Söhnen auf dem öden Gipfel eines wolkenumhangenen Berges, welchen Aesculap unter Leitung des am südlichen Himmel glänzenden Sternbildes, des Compasses aufgefunden hat, und nun bemüht ist, den dem Schoosse der Mutter schon entrückten Schlaf aus seiner dunkeln Hülle hervorzuziehen, und ihn mit sich fortzuführen <sup>2</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См о немъ статью его преемника Jos. Herm. Schmidt въ Med. Zeit des Ver. f. Heilk. in Preussen, 1848, p. 201.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ этой виньеткъ, очевидно, сказались массонские вкусы Клуге. — Совторого изданія именно и сдълана переработка Велланскаго.

Первый томъ посвященъ Dem Hochwohlgebornen Herrn Johann Goercke (длинный перечень титуловъ), Dem Freunde und Verehrer der Natur und Wahrheit im Hochgefühle etc. Онъ содержитъ XII стр. (титулъ, посвящение, Vorbericht V-XII), и 13—312 стр. Второй томъ: два титула, тевстъ съ 315—511 стр. (сочинение до 442 стр., далъе Register: I. Nahmen-Register 445—354 опеч. вм. 454 и II. Sach-Register 455—511). Текстъ и заголовви украшены различными эпиграфами изъ стихотворений Шиллера и другихъ поэтовъ.

Въ I томѣ Einleitung 15—21 (10 §§), I. Abschnitt. Entdeckungsgeschichte des an. M. 26-91 (§§ 13-63); II Abschnitt: Uebersicht der magnetischen Erscheinungen-92-211 (§§ 64-166) # III Abschnitt. Beleuchtung der magn. Erscheinungen 212-312 (§ 167-229). Bo II томъ: Practische Ansicht 315-316 (§ 230, 231). I Abschnitt. Eigenschaften des Magnitiseurs 317-323 (§ 232-240). II Abschnitt. Magnetische Behandlung 324-424 (§ 241-337) # III Abschnitt. Bestimmung der Fälle, in welchen die Anwendung des animalischen Magnetismus angezeigt ist 425-442 (§§ 338-356). Сочинение изобилуетъ ссылками на разнообразные древніе и современные ученые труды и представляетъ результать обработки громадной литературы. Трудъ Клуге лучше всявихъ свидътельствъ показываеть въ немъ веливаго ученаго и въ высшей степени образованнаго и развитого человѣка.

Взглядъ Велланскаго на значеніе и смыслъ животнаго магнитазма всего лучше обрисовывается въ его предисловія въ означенному сочиненію.

Между физическими открытіями, говорить Велланскій, вь послѣдней половинѣ прошедшаго столѣтія животный магнитизмъ есть самое важнѣйшее. Но по вліянію господствовашаго духа времени, долго оставался онъ въ общей неизвѣстности; немногіе занимались ммъ въ тайнѣ. Чудеснѣйшія явленія животнаго магнитизма не исторгаются по волѣ легкомысленнаго намѣренія, а идутъ только на встрѣчу искреннему желавію произвесть оныя и твердой увѣренности въ истинномъ ихъ источникѣ. Поборовъ грубые предразсудки и кичливое самолюбіе,—безпристрастіе критическаго духа признало животный магнитизмъ важнюйшима предметомъ чувственнаго и умственнаго познанія (стр. П).

Теперь въ Германіи практическіе врачи, не считая его ни обманомъ, ни сверхестественнымъ мистицизмомъ, открыто занимаются ма́гнитнымъ лѣченіемъ болѣзней, а послѣдствія ихъ опытовъ возвѣщаются въ періодическихъ изданіяхъ и особенныхъ медицинскихъ сочиненіяхъ. Многіе изъ прежнихъ противниковъ учинились ревностными послѣдователями Месмера. И здѣсь въ Россіи магнитизмъ сталъ употребляться вѣмецкими врачами (стр. III).

Но Россійскіе врачи и физики, не знающіе німецкаго

языка, не имѣютъ подробнаго свѣдѣнія о немъ, поелику донынѣ не было еще обстоятельнаго изложенія объ ономъ на россійскомъ языкѣ.

Месмеръ распространялъ свое абченіе сначала во Франція, и вся относящаяся въ нему литература была на французскомъ язывѣ. Но теперь магнитизмъ систематически описанъ учеными Нѣмцами Гмелиномъ, Гейнекеномъ, Винголтомъ и другими. Берлинскій же профессоръ Клуге на основаній французскихъ и нѣмецкихъ источниковъ, провѣривъ ихъ собственными опытами, издалъ полное сочиненіе касательно исторической и правтической части. Но ееоретическая часть, составленная имъ изъ Рейловыхъ и другихъ положеній, нимало не соотвѣтствуетъ нынѣшнимъ физіологическимъ понятіямъ въ Германіи и недостаточна. Имѣя ревность къ споспѣшествованію физическихъ понятій въ нашемъ отечествѣ и желая оказать услугу россійскимъ врачамъ, любезнымъ моимъ соотечественникамъ, рѣшился я издать на Россійскомъ языкѣ двѣ части изъ сочиненія г. Клуге, которое считается наилучшимъ (стр. V)-

Явленія въ магнитномъ состояніи и способы магнитизированія, будучи весьма удивительны, тъмъ болѣе возбуждаютъ всякаго размышляющаго къ узнанію причины оныхъ. А посему есорія животнаго магнитизма столько же есть важная, сколько и нужная часть сего сочиненія. Во всѣхъ сочиненіяхъ веоретическое понятіе представлено весьма темнымъ. Магнитная жидкость, сама по себѣ исизвѣстная, принимается вездѣ для физическаго изъясненія всѣхъ магнитныхъ явленій. А проницательныя способности въ магнитномъ состояніи приписываются особливому измѣненію души, хотя таковое несвойственно безсмертвому ея существу.

Магнитный сонъ и необывновенныя въ немъ чувствованія столь же трудны для изъясненія, сколько и натуральный сонъ, и чувственныя дъйствія въ бдѣніи. Тѣ и другія составляютъ одну задачу органическаго изслѣдованія; но которую по обыкновенному способу физическихъ и психическихъ разсматриваній ришить не можно. Для познанія магнитнаго сна, какъ болізненнаго состоянія въ человіки, нужно иліть понятіе о сущности его организма въ здоровомъ, естественномъ положеніи; и я, руководствуясь умозрівніемъ натуральной Философія, сочинилъ осорію животваго магнитизма въ физіологическомъ и пасологическомъ отношении, которая составляетъ третію часть сей вниги (стр. VII).

Не всякъ можетъ быть магнитизеромъ; ибо для сего требуется особливое физическое качество, правственное расположеніе, благопріятныя обстоятельства и выгодные случаи. Но имѣть настоящее понятіе о животномъ магнитизмѣ полезно и необходимо имѣть каждому Естествоиспытателю, ибо онъ есть сильнѣйшее и скрытнѣйшее дѣйствіе въ органической природѣ: если онъ занимаетъ всякаго любопытнаго, то кольми паче заслуживаетъ онъ особливое вниманіе врачей и физиковъ (стр. VIII).

Полное заглавіе сочиненія Клуге-Велланскаго таково:

Животный магнитизмъ. Представленный въ историческомъ, практическомъ и осоретическомъ содержаніи. Первыя двѣ части переведены изъ нѣмецкаго сочиненія профессора Клуге, а третію сочинилъ Данило Велланскій... (званія его) СПБ., 1818, 8°. Стр. тит + посв. + VIII + 404 + 6 ненум. (оглавленіе содержаній—5<sup>1</sup>/<sub>2</sub> и опечатки <sup>1</sup>/<sub>2</sub> стр.). Оригинальный трудъ Велланскаго, III часть "Феорія животнаго магнитизма" <sup>1</sup>) въ 4 отдѣлахъ занимаетъ стр. 291—404.

Сочинение посвящено памяти Антона Месмера.

О содержаніи труда можетъ дать понятіе слѣдующій краткій очеркъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) У Колубовскаю (Ист. нов. фил. Ибервега—Гейнце, стр. 534), Венгерова (Словарь, V, стр. 221) и у Колюпанова (Біографія А. И. Кошелева, І 2, стр. 298) ошибочно: магнетизма.

#### Часть первая (стр. 1—160).

Исторія животнаго магнитизма.

Отдѣленіе первое показываетъ слѣды животнаго магнитизма въ древнія еще времена, когла Жрецы хранили оный въ тайнѣ, и употребляли для предвозвѣщаній въ храмахъ оракуловъ. Въ Авіи и Европѣ лѣчили издревле болѣзни привосновеніемъ въ страждущей части и потираніемъ всего тѣла больныхъ. Въ наши времена животный магнитизмъ открытъ довторомъ Месмеромъ. Гонимъ будучи въ Германіи, Месмеръ съ животнымъ своимъ магнитизмомъ переселяется во Францію, излагаетъ главныя основанія своей системы, показываетъ удивительные успёхи магнитнаго лёченія, оставляетъ Парижъ, учреждаеть общество гармоніи, гдѣ отврываеть способь онаго личения. По Королевскому повелинию назначается коммиссия для изслъдованія животнаго магнитизма. Недоразумъніе и пристрастие коммиссаровъ дѣлають несправедливый доносъ о животномъ магнитизмѣ. Упадокъ онаго во время Французской революціи. Потомъ является онъ въ Германіи, гдѣ изслѣдывають и опредѣляють его лучшимъ образомъ.

Отдѣленіе еторое трактуетъ о явленіяхъ животнаго магнитизма, относительно къ магнитизеру и магнитизируемому больному. Магнитное состояніе у больныхъ оказывается различными явленіями, которыя касательно измѣненія чувствъ и лушевныхъ способностей раздѣлены на шесть степеней:

Въ *первой* степени внѣшнія чувства, будучи помрачены, остаются еще дѣйствительными; и таковое состояніе называется *магнитнымъ бдъніемъ*.

Во второй степени чувственность отчасти затворяется, такъ что человъвъ чувствуегъ только ближайшіе предметы, и зрѣніе дѣлается непроизвольнымъ. Сію степень называють магнитнымъ полусномъ.

Въ *третьей* степени всѣ внѣшнія чувства закрыты, и человѣкъ не имѣетъ связи съ внѣшнимъ міромъ. Сія степень называется *магнитнымъ* сномъ.

Въ четвертой степени человъкъ спитъ и не чувствуетъ внъшнихъ предметовъ: но при томъ бодрствуетъ въ себъ, зависитъ отъ своего магнитизера, посредствомъ котораго извъстнымъ образомъ онъ чувствуетъ, мыслитъ и дъйствуетъ. Сія степень имянуется снобдъніемъ (somnambulismus).

Въ *пятой* степени больный видить явственно внутреннее состояние своего тѣла, познаётъ качество и течение своей болѣзни, и опредѣлаетъ дѣйствительнѣйшия средства противъ оной. Сія степень называется маннитнымъ провоззръниемъ (clair voyance).

Въ шестой степени больный вступаетъ въ высшее соединеніе со всеобщею природою, гдѣ онъ видитъ ясно всѣ происшестія, какъ вблизи, такъ и вдали; и понятіе его не ограничивается ни въ пространствѣ, ни во времени. Таковое состояніе называется маннитнымъ просвътмальніемъ, также изступленіемъ или выхожденіемъ ивъ тѣлесной сферы (exstasis vel desorganisatio).

Часть вторая (стр. 161—290).

Практическое показание животнаго магнитизма.

Отдѣленіе I трактуетъ о качествяхъ магнитизера, отдѣленіе II—о магнитныхъ дъйствованіяхъ, которыя бываютъ простыя и сложныя. 1. Простое дъйствованіе безъ ручныхъ пріємовъ есть луновеніе, пристальный взглядъ, и мысленноє устремленіе на больнаго. Затёмъ разсматриваются разные ручные пріємы, касательно положенія рукъ магнитизера, и прикосновенія оными въ больному, способы употребленія манипуляціи и другихъ дёйствованій при магнитномъ лёченіи, и предлагаются практическія правила и осторожности при магнитномъ лёченіи манипуляціями. 2. Сложное дёйствованіе состоитъ изъ средствъ, усиливающихъ только животный магнитизмъ, и каковыя суть: проводникъ, уединитель, електричество, веркало и музыка. Вещи, замёняющія магнитизированіе, суть: магнитизированное стекло, магнитная баттарея и магнитизированное дерево.

Отдѣленіе III сообщаетъ о случаяхъ и болѣзняхъ, въ воторыхъ животный магнитизмъ употребляется съ пользою.

Часть третья, принадлежащая самому Велланскому, есть

*Θеорія животнаю магнитизма* (стр. 291—404).

Она трактуеть во I) о существенномъ единствѣ природы во всѣхъ различныхъ видахъ ея образованія, затѣмъ во II) о внѣшнихъ чувствахъ, которыя суть извѣстныя качества общаго міра, представленныя въ органическомъ видѣ. Внѣшнихъ чувствъ находится столько, сколько главныхъ элементовъ въ общемъ мірѣ. Землѣ, какъ твердой матеріи, соотвѣтствуетъ осязаніе; къ водѣ относится собственно вкусъ; а къ воздуху обоняніе. Зрѣніе и слухъ суть высшаго значенія, и равнокачественны еоиру, какъ общему элементу Вселенныя. Въ заключеніе говорится о дѣйствіи чувствъ

III отдѣленіе заключаетъ въ себѣ изложеніе нервной системы, имѣющей высочайшее значеніе въ организмѣ, котораго всѣ части суть не что иное, какъ нервная система въ различномъ ея преобразованія. IV-е трактуетъ о магнитныхъявленіяхъ, которыя всё происходятъ отъ измѣненія нервной системы въ различныхъ ея областяхъ. Бдѣніе и сонъ суть натуральныя состоянія животнаго организма, зависящія отъ очереднаго перевѣса головы и брюха. Магнитный сонъ зависитъ отъ такого измѣненія нервной системы, когда собственная дѣятельность одной ея области переходитъ въ другую, противную <sup>1</sup>). Затѣмъ дается изъясненіе животнаго магнитизма, по сравненію онаго съ магнитными явленіями въ желѣзѣ. Различныя степени и виды животнаго магнитизма основываются на меньшемъ или большемъ измѣненіи нервной системы въ собственномъ качествѣ каждой ея области.

Сравнивая "переводъ" Велланскаго съ подлинникомъ Клуге, мы находимъ, что Велланскій дёлаль весьма значительныя совращенія, благодаря чему 511 стр. мелваго нѣмецкаго шрифта умъстились на 290 стр. разгонистой и крупной русской печати. Чрезвычайная добросовъстность Велланскаго побудила его выставить на титулѣ вниги, что 2 части "переведены", тогда кавъ это скорће самостоятельное изложение на основании сочинения Клуге. Такъ прежде всего опущена ненужная для руссваго читателя громадная литература, занимающая по <sup>1</sup>/<sub>2</sub> стр. послѣ каждаго § подлинника. не оставлено самое раздѣленіе на §§, выброшены частыя и большія цитаты изъ Шиллера, Шевспира и другихъ поэтовъ и т. п.; самый "переводъ" начинается съ 13 § подлинника. 312 стр. I части занимають по русски 160 стр., а II ч. 315-511 соотвѣтствуютъ стр. 161-290, т. е. 196 стр.-129 стр. Выброшенъ обширный увазатель именъ и предметовъ. Самые §§ излагаются частью сокращенно.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Животный магнитизмъ со всёми его явленіями заключается въ полярном» содержанія нервной системы, которая какъ въ центральной, такъ и въ окружной ея области находится положительною, отрицательною и среднею. Посему веоретическое понятіе животнаго магнитизма зависитъ отъ познанія сущности нервной системы и полярнаго содержанія оной въ натуральномъ и болёзненномъ ея состояніи (стр. 348).

Книга Велланскаго удостоилась сочувственныхъ отзывовъ и въ Россіи, и за границей. Такъ въ журналѣ "Благонамѣренный", издаваемомъ *А. Измайловымъ*, за 1818 г. ч. IV, октябрь, Х, стр. 116—118, Извѣстія о новыхъ русскихъ книгахъ, появилась рецензія, подписанная: Дръ Яквъ Гврвъ (Я. Говоровымъ), въ которой сказано:

Животный магнитизмъ по всей справедливости занимаеть теперь первое мёсто среди отврытій на пользу страждущаго человѣчества. Можно признать чудесныма, даже божественныма то средство, помощію котораго облегчаются и врачуются упорныя и жестокія хроническія, особливо нервныя болѣзни. Весь ученый міръ преисполненъ славы о немъ! Страдальцы, испытавъ безъ всякой пользы неисчерпаемый запасъ дѣйствительнѣйшихъ врачебныхъ средствъ, спѣшатъ найти конецъ своимъ мукамъ въ семъ непостижимомъ явленіи природы! Дѣйствія магнитизма черезъ неоспоримые опыты, можно сказать, исподволь раскрываютъ тайныя пружины нашей духовной натуры.

Переводчикъ и купно Авторъ сей книги Г. Велланскій, имѣя неутомимую ревность по введенію въ сферу врачебныхъ наукъ важнѣйшихъ открытій для пользы своихъ соотечественниковъ, принялъ на себя трудъ перевести лучшее сочиненіе между многими о семъ предметѣ и пополнить оное собственнымъ своимъ глубокомысленнымъ теоретическимъ истолкованіемъ. Это даетъ Автору неоспоримое право на полную благодарность какъ врачей, такъ и всякаго любопытваго<sup>1</sup>)

Въ спеціальномъ журналѣ "Archiv für den thierischen Magnetimus", Halle, 3a 1819 годъ, Band V, Drittes Stück, стр. 129-135, появилась рецензія J. F. Weisse, о которой была уже у насъ рѣчь (т. II, стр. 86). Вейссе сообщаетъ здѣсь на стр. 130-131 біографическія свѣдѣнія о Велланскомъ (добытыя отъ одного изъ ученивовъ его, Dr. Spasski-Спасскаго); стр. 131-133 ознакомляютъ читателя съ содержаніемъ сочиненія, главнымъ образомъ, теоретической (оригянальной) части, а стр. 133-135 содержать даже переводь начала той же теоретической части. Вейссе отмѣчаетъ тѣсную связь научныхъ убѣжденій Велланскаго съ ученіями различныхъ современныхъ нѣмецкихъ ученыхъ. Такъ, трактуя объ единствю природы (соотвѣтствіе тройственности растеній, животныхъ и человѣка: въ особенномъ организмѣ, --- репродукціи, ирритабильности и сенсибильности; то, что въ органической природѣ обособлено, въ макрокосмѣ находится вмѣстѣ, но въ своихъ особенныхъ областяхъ-въ полости брюха, груди и головы; та же тройственность въ физическихъ процессахъ-магнитизмѣ, электричествё и химизмё-и въ трехъ элементахъ планетыземль, воздухь и водь), Велланскій следуеть идеямь Окена: при изслѣдованіи гангліевой системы приняты мнѣнія Рейля; сравнение явлений животнаго магнитизма съ явлениями въ желѣзѣ проведено по Eschenmayer'y; о душѣ Велланскій выскавываетъ взгляды Stahl'я, а также придерживается и психологическихъ воззрѣній Эшенмайера. На стр. 121 Вейссе замѣчаетъ: "Достаточно удивительно (auffallend), что въ Россіи могутъ послёдовать (nachdenken) нёмецкой философіи новёй-

<sup>1</sup>) Стр. 117.

- 15 -

шаго времени, тогда какъ англичане и французы, даже сами нѣмцы ея не понимаютъ".

Трудъ Велланскаго былъ оцёненъ и русскою публикою, которая раскупила его.

Но занятія Велланскаго вь области животнаго магнитизма этимъ не окончились. Черезъ много лѣтъ, когда онъ уже былъ слѣпъ и въ отставкѣ, ему еще разъ пришлось поработать надъ тѣмъ же предметомъ и притомъ даже въ болѣе обширныхъ размѣрахъ. Вотъ какъ это было, по разсказу біографа Велланскаго, *Н. И. Розанова* <sup>1</sup>):

Однажды утромъ при мнѣ говорятъ Велланскому, что кто то незнакомый, называющій себя книгопродавцемъ, пришелъ и желаетъ его видъть. То былъ торговецъ внигами, Жебелевъ, имѣвшій лавку на Большой Садовой улицѣ. Войдя, онъ спросиль Даніила Михайловича, не продасть ли онъ ему навсегда въ собственность свой переводъ сочиненія Клуге, изданія 1817 г.: Животный магнитизмъ. Онъ, Жебелевъ, готовъ заплатить ему 6000 руб. асс. Этою книгой многіе интересуются, спрашивають, желая купить ее; а экземпляровь болье ньть въ продажѣ. Не давъ Жебелеву окончательнаго отвѣта, Велланскій сказаль, что подумаеть и дасть потомъ ему знать. И воть думая долго, онъ остановился на слёдующемъ соображенів, что ученіе о животномъ магнитизмѣ со времени изданія вниги Клуге сдёлало успёхи; съ тёхъ поръ замёчено много явленій совершенно човыхъ. Не лучше ли, думалъ слъпецъ, на свободѣ отъ службы пересмотрѣть и дополнить переводъ: а можетъ быть, придется измѣнить и теорію. Дѣло, такъ обсужденное, началось. Жена прочла мужу въ слухъ весь переводъ вниги Клуге. Сочинение овазалось слишком уже отста-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Русскій Вѣстникъ за 1867 г. т. 72-й, стр. 114. О Розановѣ см. II т. нашего сочиненія, стр. 243—255.

лымъ отъ современной науки. Что дѣлать! Велланскій избралъ себѣ, для руководства въ занимавшемъ его предпріятіи, сочиненіе профессора Іенскаго университета Кизера, О теллуризмѣ, и посовѣтовавшись съ женой, въ силахъ ли она писать

подъ его дивтовву, приступилъ къ работѣ<sup>1</sup>).

Kieser Дитрихъ Георгъ родился въ Harburg (Ганноверъ) 24 авг. 1779 г. По окончания курса въ гимназия въ Lüneburg онъ изучалъ медицину въ Гёттингенѣ и Вюрцбургѣ, гдѣ въ 1804 г. получилъ степень доктора по защитѣ диссертаціи De anamorphosi oculi<sup>2</sup>). Потомъ былъ врачемъ въ ганноверскомъ городкъ Winsen a. d. Luhe, а въ 1806 перебрался въ Northeim, гдѣ и пробылъ до 1812 г., исполняя обязанности городсвого физика. Въ 1812 г. онъ получиль экстраординатуру въ Іенѣ. За это время опублионъ ковалъ Aphorismen aus der Physiologie der Pflanzen, 1808, Üeber die Natur, Ursachen, Kennzeichen und Heilung des schwarzen Staars 1810 (награжденную обществомъ амстердамскихъ врачей), Ursrung des Darmcanals aus der vesicula umbilicalis, dargestellt im menschlichen Embryo 1810, Entwurf einer Geschichte und Beschreibung der Badeanstalt bei Northeim, 1810, и Über die Metamorphose des Auges etc, Elemente der Phytonomie, I, Jena, 1815. Еще были издаваемы имъ вмъсть съ Овеномъ Beiträge zur vergleichenden Zoologie, Anatomie и Physiologie, которыхъ появилось 2 тетради. Въ 1812 г. появились ero Grundzüge der Pathologie und Therapie des Menschen B Mémoire sur l'organisation des plantes, увѣнчаный Teyler'овымъ обществомъ въ Гарлемѣ. Это же сочиненіе вышло по нѣмецки въ 1815 г. подъ заглавіемъ Grundzüge zur Anatomie der

<sup>1)</sup> Стр. 115.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) На нѣмецкомъ языкѣ подъ заглавіемъ Über die Metamorphose des Thierauges въ Офтальмологической библіотекѣ Himly и Шмидта за 1804 г. т. II, стр. 73.

Pflanzen. На основании этихъ трудовъ ему предлагали каедры въ Гійсенъ и въ Харьковъ; но отклонивъ эти предложенія. Кизеръ поступилъ въ Іену экстраординарнымъ проф. общей и частной патологія, причемъ преподавалъ еще исторію медицины, и анатомію съ физіологіею растеній. Здёсь онъ издалъ Über das Wesen und die Bedeutung der Exantheme 1813 u Vorbauungs-und Verhaltungsmassregeln bei ansteckenden Faulf-ieber-epidemien (по поводу распространявшагося тифа). Въ 1814 г. Кизеръ примкнулъ къ веймарскимъ войскамъ въ составѣ коннаго отряда студентовъ въ качествѣ вахмистра и врача, а послѣ битвы при Бель-Альянсѣ перешелъ на прусскую службу, принявъ на себя зав'ядываніе военными госпиталями въ Люттихъ и Версалъ, за что и получилъ чинъ надворнаго совѣтника. Возвратившись въ Іену, онъ съ новымъ жаромъ принялся за работу; онъ выпустилъ тогда System der Medicin 1817-1819 г. въ 2 т., System des Tellurismus oder thierischen Magnetismus 1821, 1822 bb 2 t., u вивств съ Эшенмейеромъ и Hacce сталъ издавать Archiv fur den thierischen Magnetismus, котораго съ 1817-1824 г. вышло 12 томовъ; потомъ въ 1825-1826 одинъ уже Кизеръ издалъ 2 тетради Sphinx. Neues Archiv für den thierischen Magnetismus. Въ 1824 г. онъ сделался ординарнымъ профессоромъ, а въ 1828 г. тайнымъ надворнымъ совѣтникомъ и членомъ сената; съ 1831-1848 гг. былъ депутатомъ отъ Университета на ландтагъ, а въ 1848 г., какъ видепрезидентъ послъдняго. участвоваль въ знаменитомъ франкфуртскомъ парламенть. И теперь ему приходилось отвлонять приглашенія въ Эрлангенъ, Лёвенъ, Дерптъ.

Наряду съ казенною службою Кизеръ велъ (съ 1831) частную медицинско-хирургическую и офтальміатрическую клинику. Въ 1847 г. онъ завелъ себъ виъсто нея частную психіатрическую клинику и получилъ въ завъдываніе большое великогерцогское заведеніе для умалишенныхъ; за это время онъ написалъ

 $\mathbf{2}$ 

7 програмкъ; De febris puerperarum indole varia forma et medendi ratione, 1825-1829 и дёлалъ клиническія сообщенія въ различныхъ медицинскихъ журналахъ, затъмъ въ изданныхъ имъ Klinische Beiträge, 1834 г. и въ Diss. med.-pract. exhibens decennium clinicum in Acad. Jenensi inde ab anno 1831 ad annum 1841 auspiciis Dr. Kieseri habitum, 1842, подъ предсѣдательствомъ Кизера. Въ Леопольдинской академіи, въ Аста которой онъ принималь участие, онъ быль сдёлань адъюнктомь, потомь Director Ephemeridum. Послѣднее его произведеніе Elemente der Psychiatrik 1855, и отчеты о дѣятельности руководимыхъ имъ домовъ для умалишенныхъ-двѣ статьи въ Zeitschrift für Psychiatrie за 1855 и 1856 г. Въ 1858 г. онъ сталъ самъ президентомъ академіи на мѣсто умершаго Nees von Esenbeck. котораго онъ защитилъ отъ грозившаго ему судебнаго слёдствія въ сочвненів: Zur Geschichte der K. K. Leop.—Kar. Acad. d Naturforscher. 8 іюня 1862 г. Кизеръ отпраздноваль 50-ти лѣтній юбилей своей профессуры; онъ былъ тогда сеніоромъ университета; 11 октября того же года онъ умеръ.

По характеру онъ былъ строгій человѣкъ съ повадками военнаго; на восьмидесятомъ году отъ роду онъ былъ еще вполнѣ здоровъ и физически, и умственно. Вѣрный своему девизу Semper idem, tenax propositi, онъ неотступно преслѣдовалъ поставленныя себѣ цѣли и въ наукѣ, и въ жизни.

Изъ его сочиненій можно еще указать: Analecta ex medicina militari, Jena, 1828, Oratio de fructibus atque emolumentis in historia tum universali tum speciali ex physiologia capessendis, Jena, 1829.

Онемъ писали Martius, Acad. Denkreden, Leipzig, 1866, стр. 500, Carus въ Verhandlungen der Leopoldinischen Akademie, томъ XXX, Leopoldina, Heft III и IV, Hirsch, Gesch. d. Augenheilk., стр. 486 и d., Allg. Med. Centr.—Zeit., 1862, № 86.

Послѣ Окена, говоритъ Августъ Гиршз въ своей исторіи медицины<sup>1</sup>), самымъ замѣчательнымъ среди крайнихъ представителей натурфилософіи является Кизеръ. Отъ многихъ своихъ товарищей по увлеченію онъ отличался действительною ученостью внаучнымъ духомъ. Это сказывается въ его трудахъ по исторіи развитія и анатоміи растеній, а также и по психіатріи. Его "Афорисмы изъ физіологіи растеній" (1808) были въ свое время въ большомъ почетѣ и послужили основаніемъ для цозднѣйшихъ изслѣдованій по этой наукѣ, а въ глубокой старости сочиненныя имъ "Элементы психіатриви" (1855), не смотря на свою эвсцентричность и несвоевременность формы (для эпохи самыхъ трезвыхъ изслёдованій) были замёчательнымъ явленіемъ. Менѣе благопріятное впечатлѣніе производятъ его работы по практической медицинъ, напримъръ, его System der Medicin въ 2 томахъ 1817, 1819. Въ ней, исходя изъ общихъ положений натурфилософии, онъ хотълъ вывести изъ послъднихъ общіе законы жизни и показать эти законы въ болѣзняхъ и въ отдѣльныхъ проявленіяхъ ихъ; но ученіе о болѣзняхъ и ихъ цѣлевіе стало подъ его руками мистификаціею общей патологіи. Его теорія обосновывается на той мысли, что болѣзнь есть жизненный ретроградный процессъ, развиваюшійся въ здоровомъ организмѣ; болѣзнь есть органисмъ низшій, низшій потому, что онъ стоить на низшей ступени животнаго развитія. Это пониманіе болѣзни, напоминающее собою философію Парацельса и его школы, было, впрочемъ, выраженіемъ общаго духа Шеллинговой школы. Юмористическое суждение объ этой Кизеровой системћ произнесъ Döllinger: "Эта система никуда не годится и ничего не стоитъ; но она самая лучшая изъ существующихъ, потому

<del>• }• }@{ •{ •</del>

<sup>1</sup>) Стр. 415. <sup>1</sup>) Стр. 416.

что другой у насъ нѣтъ" 1).

2\*

Выборъ сочиненія Кизера для перевода и обработки нельзя не признать весьма удачнымъ. Велланскій и здѣсь проявилъ свой обычный тактъ въ выборѣ подходящихъ книгъ, удовлетворяющихъ потребности и нуждамъ русской публики. Вообще эта сторона дѣчтельности Велланскаго, — работа научно-переводческая, совершенно не изслѣдована; иностранные біографы и критики еще при жизни его указывали на одно это уже обстоятельство съ большою похвалой <sup>1</sup>)—помимо его философскихъ оригинальныхъ трудовъ. Кизеръ стоялъ въ курсѣ и центрѣ дѣла изученія животнаго магнетизма: его трудъ обнималъ собою всѣ новости послѣ сочиненія Клуге, всѣ извѣстныя тогда явленія магнетизма и терапевтвческое примѣненіе ихъ.

Теоретическую часть Велланскій отчасти уже продумаль ранѣе, да она и менѣе затрудняла его. Касательно его труда и дальнѣйшей судьбы его рукописи предоставимъ слово эпять Н. Розанову.

Прошло въ этомъ трудѣ около 1<sup>1</sup>/<sub>2</sub> г. Тетрадки, перечитанныя въ слухъ, были исправлены тоже по диктовкѣ слѣпца и переписаны. Рукопись вышла немаленькая. Авторъ назвалъ сочиненіе, какъ у Кизера, Теллуризмъ. Теоретическую часть (Кизера) Велланскій совершенно измѣнилъ, но слогъ новаго сочиненія показался ему тяжелъ, не такой, какимъ въ 1840 году писали по русски для печати, и Даніилъ Михайловичъ предложилъ мнѣ, такъ какъ я слушалъ его лекціи общей физіологіи въ 1828—1829 году, понималъ систему натуръфилософовь и зналъ терминологію этой школы, заняться съ нимъ: перечитать и исправить, идь нужно, текстъ. Это я охотно на себя принялъ и исполнилъ, работая около 5-ти

<sup>1</sup>) См. II томъ сего сочиненія, стр. 233. Мы подготовляемъ особый этюдъ объ этомъ предметѣ.

мъсяц. вмъста съ авторомз<sup>1</sup>). Очищенная въ слогь рукопись была представлена въ цензурный комитетъ. Долго ее разсматривали тамъ, но печатать не дозволили, потому, какъ завлючиль комитеть, что совровенный смысль сочиненія можеть подать поводъ къ превратному толкованію основаній христіанской религия. Отказъ въ пропускѣ сочинения возмутилъ Велланскаго. Зналъ онъ, что я встречаюсь иногда въ одномъ знакомомъ домѣ съ Ниволаемъ Өедоровичемъ Арендтомъ, лейбъ-медикомъ императора. Арендтъ, учась въ С.-Петерб. академіи, былъ всегда особенно внимателенъ къ нему. Слѣпецъ просилъ меня передать Арендту, почему цензура отказала въ одобрении въ насечатанию сочинения, и спросить, что посовѣтываль бы онъ предпринять, чтобы получить разрѣшеніе на печатание книги. Въ непродолжительномъ времени представился случай это исполнить. Въ первое же воскресенье у Ивана Васильевича Маркова я вижу Николая Өедоровича, и за объдомъ, сидя возлъ него, передаю ему, о чемъ просилъ слѣпецъ. "Скажите отъ меня Даніилу Михайловичу", отвѣтилъ мнѣ Арендтъ, "чтобъ онъ представилъ рукопись при письмѣ графу Бенкендорфу (тогда шефу корп. жандармовъ), и просилъ распорядиться, чтобъ ее разсмотрѣли безпристрастно. Позволятъ, прикажутъ напечатать. Теперь, послъ излёченія животнымъ магнетизмомъ долго болёвшихъ женъ *Ч--на*, внязя *Д-ва* и *П-ва* на это явленіе измѣнился взглядъ: въ магнетизмѣ не видятъ болѣе шарлатанскихъ спекуляцій и обмана, а действительно врачебное, сильное средство во многихъ случаяхъ нервныхъ припадковъ; даже австрійское правительство, --- в фроятно, читали вы въ газетахъ, ---

<sup>1</sup>) См. ниже, стр. 44 свидѣтельство самого Велланскаго: «нѣкоторые изъ бывшихъ слушателей физіологическихъ моихъ лекцій въ Академіи разсматривали составленныя мною статьи и пособляли мнѣ исправлять и приводить оныя въ надлежащій порядокъ».

разрёшило лёчить больныхъ животныхъ магнетизмомъ, лишь

бы магнетизирование было производимо съ вѣдома и въ присутствия окружного врача"<sup>1</sup>).

Велланскій поступиль по совѣту Арендта и написалъ въ графу Бенвендорфу письмо, свазавъ въ немъ, между прочимъ, что сочинение "Теллюризмъ" не только не ослабляетъ основаній христіанства, но сворбе утверждаетъ священную истину религіи. Письмо и рукопись переданы мною начальнику штаба корп. жандармовъ Дубельту, потъ него доложены графу Бенвендорфу, который всё эти бумаги препроводиль къ министру народнаго просвѣщенія Сергѣю Семеновичу Уварову. Рукопись разсматривали въ особомъ комитетѣ, составленномъ изъ духовныхъ и гражданскихъ лицъ, ибо ни тѣ, ни другія, отдѣльно одни безъ другихъ, не принимали на себя ръшать дъло, да и Велланскій въ письмѣ къ графу Бенкендорфу просилъ подвергнуть сочинение разсмотрѣнію духовныхъ особъ, кого святвишій синодъ назначить. Въ комитеть участвовали 3 протоіерея Петербургскихъ церквей, и тамъ было постановлено предложить автору, не согласится ли онъ замъченныя въ рукописи м'вста, профанирующія, по ихъ мнінію, святость чудеснаго врачеванія, одни изм'внить, другія исключить. Велланскій согласился исполнить требованіе, исправиль замізченныя мѣста, и рукопись представиль въ цензурный комитетъ. Однако, сочинение и послѣ сего не было пропущено въ печать по неизвѣстнымъ причинамъ.

Въ 1837 г. Велланскій былъ уволенъ отъ профессуры; Вилье, по случаю новыхъ штатовъ для академіи, распорядился замѣнить на всѣхъ каседрахъ заслуженныхъ преподавателей молодыми, чтобъ дать ходъ послѣднимъ. Кафедру Велланскаго занялъ А. П. Загорскій; но библіотекаремъ Даніилъ Михайловичъ еще оставался, даже бывъ слѣпымъ: вы-

<sup>1</sup>) GTp. 116.

жидали, не возстановится ли зръніе посль операціи; 1847 года марта 15-го Велланскій умеръ. Смерть ближайше послёдовала оть apoplexia plexus solari<sup>1</sup>), какъ полагаетъ лично сказывавшій меѣ это П. Д. Шипулинский, наблюдавшій въ посл'єдній періодъ жизни больного Велланскаго. Въ это время я былъ боленъ и узналъ о кончинъ Даніила Михайловича отъврача. который пользовалъ меня, Павла Парееновича Заблоцкаго, профессора въ академии. Онъ сказалъ мнѣ отомъ осторожно, зная, сколь привязанъ я былъ чувствомъ искренняго душевнаго уваженія въ Даніилу Михайловичу. 1847, 1848 и 1849 й годы провелъ я за границей. Возвратившись оттуда, я жилъ въ Москвѣ, и до 1855 года бывалъ въ Петербургѣ наѣздами. Въ 1856 или 1857 году встрътился я въ Петербургъ съ дочерью покойною, Екатераной Даниловною Рклицкою. Она сказала мнѣ, что меньшая сестра ея, Анна Даниловна Соколова, съ мужемъ своимъ въ Петербургѣ и пригласила меня, если я желаю видъться съ Авной Даниловною. Въ назначенвое время быль я у Екатерины Даниловны. Пріфхала и сестра ея. Отъ послъдней узналъ я, что ни ея, ни мужа не было въ Петербургѣ, когда отецъ и мать Велланскіе умерли. Соколовы жили тогда въ Курскъ, гдъ Андрей Филипповичъ служилъ корпуснымъ штабъ-докторомъ. Спрашивалъ я Анну Даниловну о бумагахъ послѣ отца и о рукописи Теллуризмъ. Она скачто сколько ни домогалась зала, узнать о рукописи отъ сестры и отъ мужа ея, не получила яснаго, опредѣленнаго свѣдѣнія, но увѣрена, что рукопись цѣла и гдѣ-нибудь хранится.

Прошло послѣ этого свиданія нѣсколько лѣтъ. Уже умерли оба зятя Велланскаго, Соколовъ и Рклицкій; умерла и младшая его дочь, жена Соколова. Въ живыхъ (въ 1867 г.) пока оста-

<sup>1</sup>) Стр. 117.

ются дочь старшая, вдова Екатерина Даниловна Рклицкая, и сынъ ея, служащій въ Петербургѣ въ Сенатѣ. Въ 1865 году мнѣ надобно было видѣться съ Екатериной Даниловной. Я отыскалъ ее и отъ нея слышалъ, что экземпляръ рукописи Теллуризмъ, перемаранный отцомъ, по замѣчаніямъ духовныхъ лицъ, разсматривавшихъ сочиненіе, пѣлъ, и она хранитъ оный; а экземпляръ, переписанный съ переправленнаго на чисто и представленный въ цензуру, вѣроятно, остался въ комитетѣ. Что касается ученыхъ записокъ отца, то многія изъ нихъ покойная сестра ея, Соколова, передала лѣкарю *Никитичу*, библіотекарю Московской медико-хирургической академіи".

Когда я нѣсколько лѣтъ тому назадъ начиналъ спеціально заниматься Велланскимъ, то, естественно, заинтересовался этою неизданною его рукописью. Прежде всего надлежало опред'ялить ся м'встонахождение. Можно было, пожалуй, опасаться, не пропала ли она, вакъ пропадаетъ у насъ на Руси многое достопримѣчательное-за отсутствіемъ присмотра, за недостаткомъ интереса и бережливой заботливости къ старинѣ. Одно изъ новѣйшихъ извѣстій, біографическій очеркъ Велланскаго, помѣщенный въ Энциклопедическомъ словарѣ Броклауза, и подписанный Н. Егоровымъ<sup>1</sup>), полагаетъ мъстомъ храненія этого труда библіотеку Военно-медицинской Академія. Ту же басню повторяеть и В. К. въ "Критикобіографическомъ словарѣ русскихъ писателей и ученыхъ, выходящемъ подъ редакціею С. А. Венлерова"<sup>2</sup>). Принимаясь за розыски рукописи, я между прочимъ обратился черезъ управление Юрьевской Университетской библіотеки въ библіотеку Военно-медицинской Академіи съ просьбою прислать въ

<sup>1)</sup> Стр. 852. Х-го полутома.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>/ Т. V, стр. 215-221, см. стр. 220.

цёляхъ ознакомленія какъ эту, такъ и всё рукописи Велзанскаго, какія тамъ окажутся, мнѣ для пользованія ими въ помѣщеніи библіотеви. Осенью 1896 г. послѣ нѣсколькихъ усяцевъ ожиданія быль получень оффиціальный отвѣтъ, увьдомляющій, что при Авадеміи никакихъ рукописей Велланскаго не имфется. Занимаясь лфтомъ слфдующаго 1897 года (во время ученой командировки) въ рукописномъ отдѣленія Императорской публячной библіотеки, я, между прочимъ, полюбопытствоваль, нёть-ли какихь-либо рукописей Веллансваго туть. Таковыя оказались по списку-и къ моей радости то былъ именно розыскиваемый мною неизданный трудъ Велланскаго о животномъ магнитизмѣ. О своей находкѣ я повесталь весною 1898 г. въ своемъ "Краткомъ отчетъ о занатіяхъ во время ученой командировки 1897 г.", стр. 2-3 (вошло въ "Ученыя Записки Казанскаго Университета" 38. 1898, іюль-августь, VII-VIII, Университетская лётопись, стр. 18—19)<sup>1</sup>).

Представлю теперь внѣшнее описаніе рукописи, а затѣмъ приведу нѣсколько отрывковъ изъ нея.

<sup>1</sup>) Ср. II томъ сего сочиненія, стр. 83.

## Описаніе рукописи.

Рукопись неизданнаго произведенія Д. М. Велланскаго хранится въ рукописномъ отдѣленіи Императорской Публичной Библіотеки подъ F. VI № 14, томы I и II in folio и обозначена, какъ подарокъ *Н. И. Розанова*. Оба тома переплетены; переплеты нѣсколько поистлѣли. Заглавіе рукописи таково:

Животный магнитизмъ или Теллюризмъ, какъ общая магнитная сила земли (Tellus), дъйствующая въ организмѣ человѣческомъ и во всѣхъ живыхъ существахъ и бездушныхъ веществахъ.

Физіологическое и врачебное сочиненіе, воздѣланное по вѣрнѣйшимъ практическимъ наблюденіямъ и основательнѣйшему теоретическому познанію физическаго и психическаго міра,

Даніиломъ Велланскимъ, дъйствительнымъ статскимъ совѣтникомъ и кавалеромъ, Докторомъ медицины и хирургіи, Академикомъ и почетнымъ членомъ Императорской Медико-Хирургической Академіи въ Санктпетербургѣ. Двѣ части, въ 2 томахъ. Томъ I. (др. рукой) 1840.

Первый томъ содержитъ XVI стр. предисловія, 4 ненум. оглавленія и текста 456 стр. Второй томъ содержитъ 842 стр. Эпиграфъ оставленъ тотъ же, что и на прежнемъ сочиненіи Клуге-Велланскаго: Il n'y a donc qu'un profane, indigne d'approcher jamais du sanctuaire des sciences, qui puisse avoir d'autre motif d'adoption ou de rejet, que la vérité ou la fausseté. Demangeon—dans la physiologie intellectuelle.

Посвящается Любителямъ физическаго и психическаго знанія, открывающаго таинственную сущность душевной в телесной жизни человѣка, дъйствующей въ бдѣніи, равнокачественномъ дневному свѣту, и покоющейся во снѣ, сообразномъ ночной тьмѣ.

Переписано сочиненіе на толстой пожелтѣвшей бумагѣ крупнымъ писарскимъ почеркомъ; есть исключенія (по требованію цензуры?) и поправки другою рукой по перечеркнутому и по скобленному (разурѣ); стилистическія поправки всего чаще оказываются простымъ подновленіемъ реченій, както: такого вм. таковаго, здоровье вмѣсто здравіе, эти вм. сін и т. д.; но и это проведено не вездѣ.

Въ рукописи, предназначавшейся для набора и печати, оглавленіе не имѣетъ указанія на страницы самой рукописи. Приводимое оглавленіе рукописи составлено мною самимъ при. просмотрѣ ея по страницамъ.

# Оглавленіе содержанія.

### Часть первая.

## Отдъление первое.

Исторія животнаго магнитизма, начертанная въ трехъ эпохахъ его произшествій.

#### Введеніе.

§ 1—стр. 1. § 2—5.

Первая эпоха.

Животный магнитизмъ древнихъ временъ. § 3-7. § 4-12.

## Вторая эпоха.

Животный магнитизмъ среднихъ вѣковъ. § 5-17. § 6-22.

Третья эпоха.

Животный магнитизмъ новъйшаго времени.

§ 7-25. § 8-26. § 9-53. § 10-66. §11-72.

#### Отдъление второе.

Главныя положенія о содержаніи общаго міра, послѣд-ствіе изъ оныхъ и опредѣленіе животнаго магнитизма въ собственномъ его значеніи.

§ 12—76. § 13—79. § 14—82. § 15—84. § 16—85. § 17—86. § 18—87. § 19—89. § 20—91. § 21—93. § 22-94.

#### Отдъление третье.

Общія д'бйствія животно-магнитной силы и производимый оною сомнамбулизмъ въ различныхъ его видахъ.

§ 23—97. § 24—99. § 25—103. § 26—115. § 27—117. § 28—120. § 29—127. § 30—144. § 31—148.

## Отдъление четвертое.

О различныхъ магнитныхъ вліяніяхъ на человъческій рганизмъ.

§ 32—157. § 33—160. § 34—163. § 35—165. § 36— 167. § 37—168.

Глава первая.

Общія теллюрическія силы.

§ 32-157. etc. § 37.

Глава вторая.

Особыя теллюрическія силы. § 38—170. А. Магнитныя потендій минеральной д'вятельности, ил минеральный магнитизеръ.

§ 39-171, § 40-174. § 41-177. § 42-180. § 43-195. § 44-197. § 45-200.

Сидерическія орудія, сидерическій бакетъ, рабдомантія.

§ 46-211. § 47-219. § 48-224. § 49-225. § 50-230. § 51-233. § 52-236.

В. Магнитныя потенціи растительныхъ веществъ, им растительный магнитизеръ.

§ 53-240. § 54-246.

С. Магнитная сила животнаго организма пли животный магнитизеръ.

§ 55-248. § 56-251. § 57-252. § 58-258.

Психическія потенціи.

 $\S59-263$ ,  $\S60-267$ ,  $\S61-270$ ,  $\S62-274$ ,  $\S63-281$ .

Динамическія потенціи.

§ 64-283. § 65-288, § 66-293.

Механическія потенціи и количественная сила животнаго дъйствія.

§ 67-298. § 68-300.

Отдњление пятое.

Свойства теллюрической или магнитной силы.

§ 69-302. § 70-307. § 71-311. § 72-314. § 73-322. § 74-325. § 75-329. § 76.-332. § 77-335.

#### — 31 —

## Отдъление шестое.

Техницизмъ магнитнаго лѣченія.

Глава первая.

Магнитизирование человъкомъ.

Статья первая.

Общія правила магнитизированія.

§ 78-341. § 79-342. § 80-351. § 81-354. § 82-358. § 83-361.

Статья вторая.

Особливыя принадлежности магнитнаго лѣченія, производимаго человѣкомъ.

А. Психическое лечение.

§ 84-363. § 85-366.

В. Органическое лѣченіе.

Способъ канипулированія или натиранія руками. § 86—369. § 87—375. § 88—376.

Статья третья.

А. Практическія правила при общемъ человѣческомъ магнитизированіи.

§ 8**9**—380.

В. Правтическія правила при частномъ человѣческомъ магнитизированіи.

§ 90-393.

## Статья четвертая.

Пробужденіе сомнамбула. § 91—398.

#### Статья пятая.

Особенныя манипуляціи, производящія особливое состояніе въ больномъ.

§ 92—401. § 93—411.

## Глава вторая.

Магнитное лёченіе посредствомъ минераловъ.

Лѣчевіе сидерическимъ бакетомъ.

§ 94-415.

Практическія правила при магнитномъ лѣченіи сидерическимъ бакетомъ.

§ 95-421. § 96-424.

Глава третья.

Вспомогательныя средства въ магнитному личенію.

§ 97-430. § 98-436. § 99-442. § 100-446. § 101-451. § 102-452.

L

#### Часть вторая.

Отдъление седъмое.

Особыя явленія теллюрической жизни и сомнамбулизма вообще.

Введеніе.

Глава первая.

Натуральный сонъ и явленія онаго.

§ 103—Стр. 1 (второго тома). § 104—2. § 105—5. § 106—8. § 107—12.

Глава вторая.

Идіосомнамбулизмъ съ его явленіями.

§ 108-15. § 109-18. § 110-20. § 111-24. § 112-30. § 113-34. § 114-38. § 115-40. § 116-42. § 117-47. § 118-51. § 119-54. § 120-57. § 121-61. § 122-64. § 123-70 § 124-80. § 125-81. § 126-82. § 127-84.

Глава третья.

Сомнамбулизмъ, произведенный искусственно во всѣхъ его степеняхъ и различныхъ формахъ.

§ 128—85.

#### Статья цервая.

Общее теченіе сомнамбулизма и стадіи онаго.

§ 129-86. § 130-90. § 131-93. § 132-97. § 133-99. § 134-103.

3

#### Статья вторая.

Явленіе сомнамбулизма въ различныхъ его стадіяхъ.

Стадія первая.

§ 135—104, 105.

#### Стадія вторая.

§ 136—114. § 137—120. § 138—123. § 139—128. § 140-аго вовсе нѣтъ. § 141—133. § 142—137. § 143—140. § 144—142.

#### Стадія третья.

§ 145—145. § 146—148. § 147—157. § 148–159. § 149—161. § 150—165. § 151—168. § 152—177. § 153— 183. § 154—186. § 155—187. § 156—207. § 157–208. § 158—210. § 159—212. § 160—216. § 161—219. § 162— 225. § 163—228. § 164—233. § 165—235. § 166–239. § 167—242. § 168—245. § 169—252. § 170—254. § 171— 257. § 172—260. § 173—262. § 174—264. § 175—269.

#### Статья третья.

Совмѣстное обозрѣніе главных явленій сомнамбулизма во всѣхъ стадіяхъ и разныхъ его формахъ.

176-271. 177-277. 178-279. 179-286.

Отдъление восъмое.

Теорія общаго и сенсибильнаго сомнамбулизма.

§ 180—291.

#### Статья первая.

Физіологическое изъясненіе бдящей и спящей жизни въ человікі.

§ 181—295. § 182—297. § 183—302. § 184—305. § 185—308. § 186—314.

#### Статья вторая.

Изложение сомнамбулизма въ настоящемъ его значении.

§ 187 - 317. § 188 - 320. § 189 - 323. § 190 - 326. § 191 - 333. § 192 - 341. § 193 - 343. § 194 - 344, § 195 - 346. § 196 - 349. § 197 - 351. § 198 - 353.

#### Статья третья.

Необыкновенное твлесное движение, чувственная двятельность и мысленная способность въ сомнамбулическомъ состоянии человъка.

§ 199-355. § 200-361. § 201-370. § 202-376. § 203-381. § 204-383. § 205-390. § 206-397. § 207-401. § 208-406. § 209-409. § 210-413.

#### Статья четвертая.

Магнитное усыпленіе и пробужденіе, судороги, галлюцинація, сомнамбулическое изступленіе, каталептическое омертвеніе и вампиризмъ.

§ 211-419. § 212-423. § 213-427. § 214-431. § 215-437. § 216-441. § 217-446. § 218-450. § 219-453. § 220-457. § 221-459. § 222-463. § 223-471. § 224-474.

3\*

Статья пятая.

Общее физіологическое понятіе о животномъ магнитизмѣ. § 225-477. § 226-481. § 227-489. § 228-508.

Отдъление девятое.

Раціональное лѣченіе болѣзней животнымъ магнитизмомъ. § 229—527. § 230—530.

Лѣченіе, производимое съ сосвѣдѣніемъ врачующаго.

§ 231—533. § 232—536. § 233—538. § 234—545. § 235—548. § 236—549. § 237—556. § 238—559. § 239— 560. § 240—564. § 241—570. § 242—574. § 243—582. § 244—587. § 245—589.

## Отдъление десятое.

Правила, относящіяся въ употребленію животнаго магнитизма при лѣченіи болѣзней.

§ 246-594. § 247-596. § 248-600. § 249-603. § 250-605. § 251-606. § 252-609. § 253-611. § 254-613. § 255-617. § 256-622. § 257-626. § 258-628. § 259-631.

Отдпленіе одиннадцатое.

Опыты и върныя наблюденія надъ врачебнымъ дъйствіемъ животнаго магнитизма при лёченіи болёзней въ разныхъ мъстахъ Россіи.

Ι

Дъйствіе животнаго магнитизма надъ четырнадцатилътнимъ отрокомъ И. Я., страдавшимъ 10 лътъ золотушными язвами.

I

Π

Исторія болѣзни, не уступавшей обыкновеннымъ фармацевтическимъ средствамъ, а излѣченной животнымъ магнитизмомъ.

## III

Дъ́йствіе животнаго магнитизма надъ больною Д. въ Архангельскъ.

### I٧

Исторія идіосомнамбулизма, какъ болѣзни, основанной на врожденномъ къ ней расположеніи и уничтоженной теллюрическою силою.

Для того, чтобы ознакомить читателя съ этимъ неизданнымъ произведеніемъ славнаго медика-философа, приведемъ нѣкоторыя изъ него отрывки, и прежде всего—предисловіе.

۱

## Предисловіе.

Вибшнія явленія неорганической природы и органическаго міра каждому простому человѣку ощутительны, но внутреннія происшествія оныхъ весьма не многимъ изъ образованныхъ и ученыхъ людей извъстны. Причина сего невъдънія находится въ самомъ образования и учения, основанномъ на общественныхъ предубъжденіяхъ и закоренълыхъ обычаяхъ народа, живущаго въ низшей области телесныхъ чувствъ, и не восходяшаго въ высшую сферу умственныхъ понятій. Безпредъльное и вѣчное Начало всего, дѣйствующаго во времени и пребывающаго въ пространствѣ, не подлежитъ чувственнымъ изысканіямъ, а является только умственному созерцанію, какъ идеальная возможность и реальная дъйствительность, которыя будучи между собою противоположны, одна безъ другой состоять не могутъ; ибо возможное является только въ дъйствительномъ, а дъйствительное пребываетъ по силъ возможнаго. Въ идеальной сферѣ образуется безпредѣльная возможность, а въ реальной области представляется ограниченная действительность, какъ духъ и тѣло, коихъ одинакая сущность составляетъ жизнь, оказывающуюся дёйствіемъ и бытіемъ вещей.

Природа есть произведение всеобщей жизни, дъйствующей въ качествъ творящаго духа и пребывающей въ свойствъ зиждимой матеріи. Всъ живыя существа и бездушныя вещества произведены одною и тою-же абсолютною жизнью; только первыя образовались по преимущественной силё идеальнаго дёйствія, а послёднія произошли въ перевѣсномъ значеніи реальнаго бытія. По идеальному и реальному значенію всеобщей жизни, всё ея произведенія существуютъ въ двоякомъ видѣ: какъ безпредѣльная идеальная сущность, являющаяся въ ограниченной реальной формѣ, и преходящая форма, образующаяся по идеѣ вѣчной сущности. На семъ основана полярность всѣхъ динамическихъ, органическихъ и психическихъ дѣйствій и качественное содержаніе вещественныхъ предметовъ.

Въ универсальномъ мірѣ солнечный свѣтъ представляетъ идеальную внутреннюю сущность, а планетная тяжесть показываетъ реальную внѣшнюю форму; и Солнце, занимающее центръ, противуположно планетѣ, находящейся въ периферіи Всемірной Сферы.

По центральному и периферическому содержанію, общій неорганическій міръ состоить изъ Солнца, планеты и элементовъ: воздуха, воды и земли. Органическій міръ, противуположный неорганическому, образовался въ параллельномъ съ нимъ содержаніи.— Растенія сходствуютъ съ элементами, животныя сообразны планетѣ, а человѣкъ равнозначителенъ Солнцу; и какъ планета съ элементами относится къ Солнцу, такъ животныя съ растеніями содержатся къ человѣку.

Вещественное качество и дѣятельное свойство общаго неорганическаго міра зависять оть формальной противоположности и существеннаго единства, въ сферическомъ его содержаніи. Солнце, занимающее центръ Всемірной Сферы, освѣщаеть и согрѣваеть планету, пробѣгающую круговой периферическій ея путь и обращающуюся на своей оси, оть чего происхолять времена года и суточная перемѣна дня и ночи. Человѣческій организмъ, равный универсальному міру, дѣйствуетъ и пребываетъ по противуположнымъ свойствамъ душевной его сферы и тѣлесной области, на коихъ основывается бдѣніе и сонъ, продолжающіеся поперемѣнно во всю жизнь организма. Бдѣніе, приналлежащее душевной сферѣ, составляетъ день, а сонъ, относящійся къ тѣлесной области, есть ночь органическаго міра. Свѣтъ есть образованіе внутренней, центральной сущности во внѣшней, периферической формѣ, а тьма представляетъ *периферическую* форму въ центральной сущности; и бдѣніе организма равнозначительно дневному свѣту, а сонъ полобенъ ночной тьмѣ. При блѣній центръ, органическаго

подобенъ ночной тьмѣ. При бдѣніи центръ органическаго существа образуется въ периферію, какъ внутреннее субзективное въ наружное обзективное, а во снѣ периферія представляется центромъ, какъ внъшній обзектъ во внутреннемъ субъектъ.

Батніе принадлежить душевной, идеальной сферт, а сонь относится въ тълесной, реальной области органической жизни человѣка, преходящей въ бдѣніи и во снѣ, какъ въ противуположныхъ періодахъ ся теченія, равнаго суточному обороту планеты, гдъ день и ночь смъняются взаимно, и на одной ся гемисферѣ господствуетъ день, а на другой, противуположной, обладаеть ночь. Бдящее состояние человъка противуположно сиящему. Въ бабнія чувства дъйствуютъ съ сосвѣдѣніемъ, понятіе образуется сужденіемъ, а д'янія располагаются волею; но во снѣ наружныя чувства бездѣйственны, а изъ внутреннихъ психическое ощущение занимается одними произведениями своей фантазіи, безъ познавательнаго размышленія и дъятельной воли. По сему бдящая жизнь содержится къ спащей такъ, какъ дневной свътъ къ ночной тьмъ, или положительное къ отрицательному, гдѣ онѣ, будучи противуположными, не уничтожають себя взаимно, но одна безъ другой также не дъйствительны, вакъ центръ безъ периферіи, а периферія безъ центра не составляютъ математическаго круга. Центръ животнаго организма составленъ изъ нервовъ, а периферія устроена изъ сосудовъ; и въ нервахъ происходитъ животная организація, сродвая солнечному свѣту, а въ сосудахъ-растительная, свойственная земной тяжести.

Свътъ представляетъ идеальный принципъ центра, тяжесть показываетъ реальное начало периферіи, а живое тёло изъявляетъ существенную одинавость идеальнаго съ реальнымъ. По сему жизнь организма состоить въ нераздѣльномъ единствѣ свѣта съ тяжестью, и живое существо различается отъ бездушваго вещества тёмъ, что въ первомъ бытіе съ дёйствіемъ нераздѣльно, но въ послѣднемъ бытіе показывается матеріею. а дъйствіе обнаруживается свътомъ, какъ раздъльными видами существования. Живое существо есть организмъ, какъ универсальный міръ въ индивидуальномъ образованіи, гдф центральное, периферическое и радіональное содержаніе находится совмѣстно. Человѣческій организмъ, какъ внутренній индивидуальный міръ, равенъ вибшнему универсальному, состоящему изъ Солнца, планеты и элементовъ. Нервная его система однозначительна съ Солнцемъ, кровеносные сосуды равнокачественны Земной Планетв, а клетчатый составь сообразень элементамь. и три системы организма: сенсибильная, ирритабильная и репродуктивная образовались по значенію трехъ областей внёшняго неорганическаго міра: солнечной, планетной и элементной.

Общая сфера Солнечной Системы устроена органическимъ образомъ, по которому периферическія планеты находятся въ опредѣленномъ содержаніи къ центральному Солнцу. Животный организмъ, устроенный изъ центра и периферіи его состава, равенъ цѣлой сферѣ общаго міра. Неорганическое вещество твердое, жидкое и газоупругое остается каждое при своемъ качествѣ, какъ въ большой массѣ, такъ и въ малѣйшихъ доляхъ; но органическое тѣло можетъ только пребывать въ его цѣлости, устроенной изъ твердаго, жидкаго и газоупругаго состава. Органическій міръ содержится къ неорганическому, какъ внѣшняя периферія къ внутреннему центру круга, и одинъ другому противуположенъ въ ихъ строеніи и дѣйствіи, хотя оба произведены одною и тою-же жизненною силою природы. Неорганическое вещество производится магнитнымъ, электрическимъ и химическимъ процессомъ, а органическое тѣло зижирритабильнымъ и репродуктивнымъ дется сенсибильнымъ. дбйствіемъ. Гальванизмъ, составленный ИЗЪ магнитизма. электризма химизма, есть camoe, И тоже что и организмъ, состоящій изъ сенсибильной, ирритабильной и репродуктивной системы; но гальваническое дъйствіе, **UDOB**8B0дящее бездушныя вещества, устремлено наружу, а органическій процессь, творящій живое существо, направлень внутрь. Мертвое произведение гальванизма противуположно живому составу организма, какъ наружное внутреннему. Всѣ качества бездушной матерія суть наружныя, испытуемыя внѣшними чувствами; но внутреннее свойство живаго тела не подлежитъ никакому чувственному изслѣдованію.

Атомистическая Физика и эмпирическая Физіологія, изслѣдывающія органическій и неоргавическій міръ въ однѣхъ наружныхъ формахъ, не подаютъ истиннаго понятія о внутренней ихъ сущности, которая въ обыкновенномъ физическомъ учения остается совершенно неизвъстною. Безъ умозрительнаго понятія, открываемаго въ трансцендентальной Философіи, викакое происшествіе въ физической и психической жизни человъка, въ идеальномъ его значении изъяснено быть не можетъ. Посему животный магнитизмъ, какъ болѣзненное состояніе натуральнаго сна, привадлежащаго ночной жизни человѣка, при столь частыхъ и чудныхъ его явленіяхъ, остается непостижимъ для эмпирическихъ физіологовъ и патологовъ, которые, довольствуясь поверхностнымъ ихъ знаніемъ, либо вовсе не признають очевидныхъ явлевій сомнамбулизма, либо понимають оныя только въ суевърномъ смысль простыхъ людей. Въ душъ человъческой, какъ идеальномъ универсъ, исключается (?) вся система общаго міра. Св'ятлая Солвечная Сфера принадлежить духу, а темная Земная Область свойственна тьлу человѣка, который во всю свою жизнь пребываеть поперемѣнно то въ ясной обители духа, то въ мрачной юдоли твла. Солярная жизнь человѣка проходитъ въ блѣпіп, а теллюрическан протекаетъ во спѣ, кои столько же межлу собою различны, сколько день не сходствуетъ съ ночью. Причина бдѣпія и сна въ организмѣ также пеизвѣстна, какъ дневное и ночное состояніе Земного Міра непонятло, ибо хотя поперемѣнное теченіе дня и ночи зависитъ отъ суточнаго оборота земли на ся оси, однако, самый оборотъ никакими гипотезами изъяснепъ быть не можетъ. Въ бдѣніи всѣ дѣянія человѣка совершаются по его волѣ и съ сознаніемъ, но во снѣ происходятъ непроизвольно и безъ всякаго о нихъ сосвѣдѣнія.

Сомнамбулизмъ, какъ опредъленный видъ животнаго магнитизма, есть измъненный натуральный сонъ, въ которомъ есь дъйствія сомнамбула зависятъ отъ воли его магнитизера. Животный магнитизмъ извъстенъ былъ уже съ древнъйшихъ временъ, и магическая его сила употреблялась и нынъ употребляется какъ въ добрую, такъ и въ худую сторону человъческихъ дъйствій. Лъченіе болъзней у древнихъ народовъ производимо было животнымъ магнитизмомъ, по которому также возвъщали оракулы будущія произшествія. И теперь оказываетъ онъ чудное дъйствіе въ излъченіи болъзней, не уступающихъ никакимъ фармацевтическимъ средствамъ. Но шарлатаны, фигляры и чародъи употребляютъ оный во зло и къ произведенію обманчивыхъ и вредныхъ своихъ дъйствій.

Со времени Месмера, отъ половины прошлаго столѣтія, во Франціи и Германіи лѣченіемъ посредствомъ животнаго магнитизма занимались многіе врачи и другія лица, имѣвшія особливую къ тому способность. Различные опыты и вѣрныя наблюденія надъ животнымъ магнитизмомъ описаны во многихъ вѣмецкихъ и французскихъ сочиненіяхъ, въ которыхъ, однако, не излагается теоретически чудное сіе произшествіе органической природы. Всѣ магнитныя дѣйствія производимы были по однимъ народнымъ преданіямъ и чувственнымъ побужденіямъ. Самые сильные магнитизёры были простые люди, особливо чувствительные и благонравные; но сомиѣвавшіеся въ дѣйствительности животнаго магнитизма не могли дѣйствовать онымъ успѣшно.

Изъ многихъ новъйшихъ писаній о животномъ магвитизмѣ, Кизерова Система Теллюризма (System des Tellurismus oder thierischen Magnetismus, Jena, 1822.)преимущество. имѣетъ значительное Профессоръ Кизеръ, магнитизмъ (Archiv Журнала 0 животномъ **издат**ель für den thierischen Magnetismus), собравъ върныя повазанія опытовъ и наблюденій надъ магнитнымъ личеніемъ, произведеннымъ знаменитъйшами маснитизерами въ Европъ, сличилъ оныя съ древними и новыми о томъ преданіями, и составилъ свою Систему Теллюризма, основанную на извъстныхъ нынъ физіологическихъ понятіяхъ. Этою системою руководствовался я найболъе при составлении моего сочинения, для котораго взяты также матерьялы п изъ разныхъ достовърныхъ повъствованій о животномъ магнитизмѣ. Кромѣ того, помѣщены здѣсь опыты и наблюденія надъ магнитнымъ лѣченіемъ болѣзней, произведеннымъ въ разныхъ мистахъ Россіи.

Занятіе сіе было для меня весьма затруднительно! Въ немощномъ состояніи поврежденнаго моего зрѣнія, принужденъ я былъ пользоваться глазами другихъ лицъ. Жена моя читала мнѣ нѣмецкія и французскія повѣствованія о семъ предметѣ и писала диктованное мною изъ оныхъ, а н і которые изъ бывшихъ слушателей физіологическихъ моихъ лекцій въ Академіи разсматривали составленныя мною статьи, и пособляли мнѣ исправлять и приводить оныя вь надлежащій порядокъ.

Важность и польза сего сочиненія должны быть извѣстны любознательнымъ естестноиспытателямъ и врачамъ, понимающимъ сущность человѣческаго организма, коего тѣлесная и душевная сфера измѣнается столь часто по вліянію животнаго магнитизма.

Человъкъ существуетъ въ четырехъ видахъ его образо-

ванія: въ механическомъ, донамическомъ, органическомъ и психическомъ, которые подвержены особливымъ измѣненіямъ и: поврежденіямъ нормальнаго ихъ состоянія, свойственнымъ каждому виду и требующимъ особыхъ способовъ къ ихъ исправленію. Механическое разстройство исправляется хирургичесвинь способомь, динамическое врачуется фармацевтическими средствами, органическое исцёляется животнымъ магнитизмомъ. а психическое повреждение требуетъ соотвѣтственнаго ему духовнаго лёченія. Посему всё содержаніе медицинскаго ученія раздѣляется на хирурию, фармацевтическую терапію, магнитное врачевание и психоятрию. Изъ всёхъ частей врачебной науки, одна хируриія воздѣлана до потребнаго совершенства, а въ другихъ нѣтъ еще и начальнаго основанія къ раціональному познанію. Фармацевтическая терапія находится въ мрачномъ хаосѣ, гдѣ ничего опредѣлительнаго видѣть не можно, и внутреннія болѣзни врачуются только по припадкамъ больвыхъ и названіямъ лѣкарствъ. Лѣченіе животнымъ магнитизмомъ, столь употребительное съ давнихъ временъ у простого народа, практическимъ врачамъ вовсе пеизвъстно потому, что въ спстематической врачебной наукъ, животный магпитизмъ не удостоивался быть помъщеннымъ между ея предметами. Но теперь начали понимать значение онаго, и въ лучшихъ правтическихъ сочиненіяхъ, животный магнитизмъ предлагается какъ послъднее, надежнъйшее средство къ излъчению упорнъйшихъ бол'взней.

Сила, дъйствующая въ магнить и желъзъ, есть та самая, которою производится спъпление въ твердыхъ неорганическихъ веществахъ и плотный составъ органическихъ тълъ. Магнитное дъйствие въ животномъ организмъ названо животнымъ магнитизмомъ по его сходству съ дъйствиемъ минеральнаго магнита. Оно происходитъ въ каждомъ бездушномъ веществъ и живомъ существъ, но по качественному различию тълъ, оказывается различнымъ, хотя во всякомъ особомъ тълъ дъйст-

вуеть одна и та-же общая сила цёлой Земпой Планеты. Магнитный процессь въ минеральномъ веществѣ и животный магнитизмъ въ человѣческомъ организмѣ для аточистаческихъ физиковъ и эмпирическихъ физіологовъ непостижимы, и сокровенное значеніе оныхъ открывается только умозрительному понятію, которое столько-же споспѣниествовало изслѣдованію тѣлесной области, сколько послужило и къ объясненію душевной сферы существа человѣческаго.

За тридцать лътъ предъ симъ, жиеотный магнитизмъ въ русской медицинской литературѣ вовсе почти не былъ извѣстенъ. Сочинение Берлинскаго профессора Клуге о животномъ магнитизыћ, изданное мною въ 1818 году, было первое, и одно только на русскомъ языкъ, но оно, по иынъшнему свъдъню о семъ предметѣ, весьма недостаточно и не содержитъ въ себѣ пятой доли того, представленнаго здъсь сочинения, которое по своей полноть и точности можеть удовлетворить самому строгому требованию. Немногие сомитваются теперь въ животномъ магнитизмѣ, и только закоренѣлый педантизмъ эмпирическихъ врачей и атомистическихъ физиковъ, не понимающихъ значенія магнитизма, не признаетъ дъйствительности онаго. Познаніемъ животнаго магнитизма изъясняются многія физическія и психическія свойства человѣка, зависящія отъ его темперамента и телосложения, въ которыхъ более или менее участвуетъ и животный магнитизмъ, составляющій теллюрическую вли , ночную жизнь человическаго организма, изминяемаго по оному какъ въ здоровомъ, такъ и болъзненномъ его состоянии. Посему основательное физіологическое изложеніе животнаго магнитизма можетъ принесть существенную пользу врачамъ, психологамъ и педагогамъ, какъ блюстителямъ твлеснаго здравія и назидателямъ душевнаго образованія людей.

L

Къ этому присоединяемъ еще 3 § изъ І-го тома рукописи.

## Отдъленіе второе.

Главныя положенія о содержаніи общаго міра, послъдствіе изъ оныхъ и опредъленіе животнаго магнитизма въ собственномъ его значеніи.—

# § 12.

Физіологическіе законы, на которыхъ основанъ животный магнитизмъ, суть слѣдующіе:

1). Всѣ вещи въ цѣломъ содержаніи общаго міра суть живыя и органическія; онѣ движутся во времени, образуются въ пространствѣ и составляютъ главныя части высшаго цѣлаго, какъ его органы; но однѣ по себѣ суть живые организмы болѣе или менѣе самостоятельны и недѣлимы. Посему онѣ съ одной стороны относятся къ общему цѣлому, а съ другой къ самимъ себѣ, и первое отношеніе оказываетъ стремленіемъ ихъ къ общему содержанію міра, а второе усиліемъ къ сохраненію своей индивидуальности.

2). Двѣ особыя вещи, соприкасаясь между собою, дѣйствуютъ взаимно, по усилю каждой удержать свою самостоятельность. Здѣсь одна вещь, сохраняя себя, усиливается уничтожить другую, или превратить ее въ свое качество. Изъ двухъ оныхъ дѣйствій происходитъ третье, какъ жизненный процессъ, въ которомъ одно дъйствіе оказывается начальствующимъ или положительнымъ, а другое подчиненнымъ или отрицательнымъ. Таковое взаимное содержаніе двухъ вещей называется полярнымъ, а совмъстная цълость двухъ оныхъ дъйствій именуется органическимъ жизненнымъ процессомъ.

3). Поелику никакая вещь не состоить одна по себѣ, но каждая находится въ совмѣстіи съ другою, то особыя вещи содержатся вездѣ между собою полярными, какъ въ величайшей, такъ и въ малѣйшей сферѣ всеобщей жизни міра, и взаимное дѣйствіе оныхъ составляетъ особый жизненный процессъ.

4). Какъ всякая вещь пребываетъ только во взаимномъ дъйствіи съ другою, то всъ вещи образуются въ пространствѣ и происходятъ во времени жизненнымъ процессомъ, подобнымъ органическому полярному. Въ солнечной системѣ міра, солнце и земля содержатся между собою противоположными, и первое дѣйствуетъ положительно. а вторая—отрицательно. По таковому содержанію небесныхъ тълъ, земля оборачивается на своей оси и протекаетъ вокругъ солнца.

5). Всякое дъйствіе совершается движеніемъ въ пространствѣ и образованіемъ во времени, но движеніе усиливается и ослабляется поперемѣнно, отъ чего и происходитъ періодическое различіе въ дъйствія вещей. При взаимномъ дъйствіи солнца и земли, солярная и теллюрическая ихъ сила возвышается и упадаетъ поперемѣнно. Отъ сего при обращеніи земли вокругъ солнца, зависитъ ея приближеніе (perihelium) и отдаленіе (aphelium), а при оборотѣ на ея оси происходитъ день и ночь.

6). Содержаніе между особыми вещами равно содержанію между солнцемъ и землею, ибо всякое частное бытіе основано на законъ общаго существованія. Каждый организмъ, какъ цѣлый жизненный процессъ, заключаетъ въ себѣ содержаніе всего общаго міра и всѣ произведенія полярной дѣятельности иежду солнцемъ и землею, являющіяся подъ видомъ літа и зимы, дня и ночи, происходять въ каждомъ особомв оргавизий.

Каждый жизненный процессь во времени имфеть опредёленное содержаніе положительной и отрицательной дёлтельности и происходить періодически съ преимущественною силою той, либо другой. Посему органическая жизнь человёка и животныхъ протекаетъ въ двустороннемъ направленіи: съ одной стороны восходитъ она отъ начала до конца ся развитія, а съ другой нисходитъ отъ совершеннаго образованія. до послёдняго разрушенія организма.

Но особенность органической жизни въ пространствѣ оказывается полярнымъ содержаніемъ органовъ тѣла, развивающихся въ противуположномъ направленіи, и которыхъ взаимное дѣйствіе производитъ жизненную перемѣну во врецени.

7). Всё существа и вещества земного міра представляють начальную полярность жизни, и однё произошли въ свойствё солярной, а другія образовались въ качествё теллюрической сторены общаго міра. Посему каждый особый организмъ устроень изъ противоположныхъ органовъ, дёйствующихъ въ противномъ направления.

## § 13.

На сказанныхь положеніяхь основано понятіе о сущности животнаго малиниязма, вогорый состоить въ дийствія, произведенномъ взаимнымъ напраженіемъ двухъ организмовъ, силащихся въ преобладанію одного надъ другамъ. Здбеь теллюрическая. сила. господствуетъ надъ. солярною и, представляя. все содержанје земли, дййствуетъ положительно.

Въ магнитномъ дъйствія между двумя твлами, дъйствующая сила имбеть теллюрическое качество съ положительнымъ

4

вліяніемъ. Всѣ жизненные процессы, происходящіе по закону полярности, сходствуютъ между собою; но животно-магнитный процессъ совершается противнымъ образомъ; ибо сила онаго, будучи *теллюрическою*, дѣйствуетъ въ качествѣ солярной. Магнитное дѣйствіе есть жизненный процессъ, произведенный въ магнитизируемомъ организмѣ для возбужденія въ немъ соинамбулизма.

Вліяніе солнца на землю противуположно магнитному процессу, и при взаимномъ дёйствіи всёхъ земныхъ тёлъ, солярная сила уничтожаетъ теллюрическую. Но теллюрическая сила, въ ез перевёсё надъ солярной, равна магнитной и однородна съ нею. Ночь дёйствуетъ магнитнымъ образомъ, а день противуположнымъ оному способомъ. Но дёйствіе другихъ планетъ на замлю должно сходствовать съ теллюрическимъ, ибо планеты однородны съ землею. Луна, какъ часть земли, дёйстбуетъ также магнитнымъ образомъ и производитъ сомнамбулизмъ мунатиковъ.

Животно-магнитный процессь относительно въ другимъ дъйствіямъ на землъ есть универсальная дъятельность, заключающая въ себъ всё содержаніе земного процесса. Другой общій процессъ на землъ, въ которомъ солярная сила преимуществуетъ надъ теллюрическою, противуположенъ магнитному. Дъйствіе, производящее свътъ и теплоту, сходствуетъ наиболъе съ оными процессами. Но свътъ, какъ зеирное напряженіе, между солнцемъ и землею, имъетъ положительное свойство, а теплота, произведенная на землъ, есть отрицательнаго качества. Посему дъйствіе свъта противуположно магнитному, а теплота дъйствуетъ въ качествъ послёдняго.

Въ дѣтородномъ актѣ мужескій полъ имѣетъ производащую, солярную силу, а женскій — рождающую, теллюрическую способность, и мужчина содержится къ женщинѣ такъ, какъ солнце къ планетѣ. Женщина по теллюрическому ся качеству дъ́йствуетъ снаьнѣе въ магнитномъ процессѣ, нежели мужчина, имѣющій солярное свойство.

Сонъ однозначителенъ съ магнитизмомъ, и спящій человѣвъ магнитизируетъ сильнѣе, нежели бдящій. Въ сферѣ психической жизни, познаніе противуположно чувствованію, какъ солярная область теллюрической, посему чувствующій мечтатель имѣетъ большую магнитную силу, нежели понимающій мыслитель.

# § 14.

Животно-магнитное дёйствіе называють еще магнитнымъ кругомъ; поелику два организма, дёйствующіе между собою взаимно, какъ положительный и отрицательный, составляють цёлый органическій процессъ. Въ семъ кругё дёйствія, магнитизирующій имѣетъ положчтельную, начальствующую силу, а отрицательная, подчиненная принадлежитъ магнитизируемому организму, и жизненный процессъ послёдняго дёйствуетъ въ качествё перваго, которое отъ одного организма переходитъ къ другому. Таковая взаимность между магнитизирующимъ и магнитизируемымъ организмомъ составляетъ магнитизирующимъ и магнитизируемымъ организмомъ составляетъ магнитизирующимъ и

Дъйствіе магнитизера по его количеству есть положительное, начальствующее, а по качеству отрицательное, подчиненное; но сомнамбулъ какъ по количеству, такъ и по качеству своего дъйствія имъетъ отрицательную, теллюрическую силу.

По количеству дёйствующихъ силъ, солнце и земля находятся въ магнитномъ отношеніи; гдё солнце, какъ магнитизеръ, дёйствуетъ положительно, а вемля, какъ сомнамбулъ, имёетъ отрицательное дёйствіе. Въ магнитномъ кругѣ земли и луны первая дёйствуетъ положительно, а вторая — отрицательно. При магнитномъ сношеніи человёка съ землею и луною,

4\*

человѣка, а подавно магнитизмъ (стр. 42). Умозрительное понятіе, какъ указываетъ Велланскій, столько же спосифшествовало изслѣдованію тѣлесной области, сколько послужно въ объясненію душевной сферы существа человѣческаго. Наконецъ, нельзя не согласиться и съ тѣмъ, что познаніемъ животнаго магнитизма (какъ оккультной природы человѣка вообще) изъясняются многія свойства человѣка (стр. 46), такъ что основательное изложеніе его весьма полевно не только для врачей, но и для психологовъ, и для педагоговъ.

## II.

## А. Н. Радищевъ, какъ философъ.

О если то не ложно, Что мы по смерти будемъ жить!..

....Кончины увримъ всѣ чертогъ, Объятъ кровавыми струями: Предъ вѣкомъ смерть сулияъ намъ Богъ; Ея вершится все устами Въ мірѣ семъ...

....Я, если прегр'вшилъ, Законъ я Твой искалъ, въ душ'в Тебя любилъ: Не колебаяся, на въчность я взираю. (Ивъ стихотвореній Радищева).

"Литературная извёстность Радищева создана его "Путешествіемъ". "Всё хвалебные отзывы о Радищевё, какъ о писателѣ, опередившемъ свой вѣкъ, основываются, главнымъ образомъ, на "Путешествін" (и на трудахъ въ законодательной коммиссіи)", справедливо замѣчаетъ его біографъ, *М. И. Сухомлинооз* <sup>1</sup>).

<sup>1</sup>) Изслёдованія и статьи по русской литературё и просв'ёщенію, т. І, СПБ, 1889, стр. 541 и 616. Имя Радищева такъ тѣсно связано съ его "Путешествіемъ", что почти всѣ пишущіе и писавшіе о немъ (исключая Пушкина) какбы позабываютъ о существованіи его другихъ, довольно многочисленныхъ и разнообразныхъ произведеній и основываютъ свою характеристику, преимущественно, лишь на одной этой знаменитой книгѣ. 6 томиковъ другихъ его сочиненій представляютъ собою еще совсѣмъ неразработанный историко-литературный матеріалъ.

Ни общественное, ни историко-литературное значение Радищева еще не установлено. Историки литературы либо забываютъ его, либо отдёлываются нарою строчекъ. А между тёмъ и въ русской, да, пожалуй, и во всей европейской литературё трудно указать много такихъ типическихъ и врупныхъ представителей сентименталисма, какъ именно Радищевъ.

Оставляя въ сторонѣ "Путешествіе", надъ которымъ тяготѣетъ до сихъ поръ такая неблагопріятная судьба, мы найдемъ много интереснаго и поучительнаго въ его прочихъ сочиненіяхъ, какъ справедливо указывалъ Пушкинъ, впервые пытавшійся сказать о Радищевѣ нѣсколько словъ, и негодовавшій на пропускъ Радищева въ обзорахъ литературы, Пушкинъ, видѣвшій (въ началѣ) свои права на безсмертіе въ томъ, что "вслѣдъ Радищеву возславилъ свободу".

Мы не станемъ излагать біографію А. Н. Радищева, и за подробностями его внѣшней жизни отсылаемъ въ моно-· графіи *М. И: Сухамлинова* "А. Н. Радищевъ"<sup>1</sup>), явлиющейся · до сихъ поръ самою полною и самою лучшею.

Въ настоящемъ этюдѣ мы намѣрены ваняться философсвимъ произведеніемъ Радищева. Какъ извѣстно, многосторенній . Радащевъ написалъ большой и почтенный философскій трудъ, — одно изъ первыхъ оригинальныхъ философскихъ про-

<sup>1</sup>) Тамъ же, стр. 541-671.

изведеній на русскомъ языкѣ въ XVIII вѣкѣ. Этой стороны дѣятельности Радищева, сколько я знаю, никто еще не касался.

Упомянутый трудъ есть разсужденіе "О человъкъ, о ею смертности и безсмертіи, занимающее II и III томики въ "Собраніи оставшихся сочиненій повойнаго Алевсандра Ниволаевича Радищева": часть вторая и часть третья, М. въ типографіи Платона Бекетова, иждивеніемъ издателей. 1809. "Друзьямъ моимъ". Эпиграфъ Le tems present est gros de l'avenir. Leibnitz. Книга первая. Начато 1792 года, генвара 15. Илимскъ. Ч. II—2 титула + текстъ 5—108 + титулъ о человѣкѣ еtс. книга вторая + стр. 111—194. Ч. III. 2 титула (книга третья) + 5—94 + татулъ (книга чепвертая) + 97—151. Печатано: "Съ одобренія Цензурнаго Комитета, учрежденнаго для Округа Императорскаго Московскаго Университета". Формать: 12.

Въ виду того, что сочинение, издано послё смерти наслёдниками Радищева, и самъ авторъ, повидимому, не придалъ своему произведению окончетельной формы (попадаются даже конспекты мыслей вмёсто изложения, какъ увидищъ ниже, намр., стр. 99—100, 132 и др.), то нёкоторыя мёста редакчированы дурно и неправильно. Прежде чъмъ перейти къ ознакомленію съ трудомъ Радищева, необходимо разсмотръть ходъ его философскаго обравованія. Радищевъ, несомнънно, былъ однимъ изъ самыхъ обравованныхъ людей въ Европъ конца XVIII в. Онъ зналъ съ одннаковою шириною и глубиною ввгляда соціальныя, юридическія, какъ и естественныя науки; къ этому надобно присоединить еще отличное знаніе литературъ европейскихъ и литературы отечественной. Своими знаніями Радищевъ былъ обязанъ какъ заграничнымъ занятіямъ въ Лейпцигъ, такъ и неустанному собственному труду. Интересно, какъ, гдъ и подъ чымъ руководствомъ онъ изучалъ философію.

Первоначальное образованіе Радищевъ получилъ въ Россів. Дома онъ учился по Часослову и Псалтири, потомъ у француза (бъглаго солдата). Зато, вогда онъ перешелъ въ домъ своего родственника Мих. Өед. Аргаманова, А. Н. воспитывался вмъстъ съ его дътьми подъ руководствомъ эмигранта, образованнаго француза, а также пользовался уроками профессоровъ и преподавателей Московскаго университета. Аргамаковъ же записалъ его при коронаціи Екатерины II въ пажи и отправилъ его для продолженія образованія въ Пажескій корпусъ<sup>1</sup>).

Къ тому времени, когда Радищевъ состоялъ пажемъ, от-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Воспоминанія его сына Николая Александровича Радищева, въ «Русской Старинѣ» за 1872 г., т. VI, стр. 574.

носится планъ для обученія пажей, составленный академикомъ Герардомъ Фридрихомъ Миллеромъ—1765 г. Пунктъ 2-й этогоплана упоминаетъ, что для обученія пажей потребенъ "учитель философіи, морали, естественныго и народнаго права. Для лучшаго же упражненія можно все сіе преподавать на латинскомъ языкъ" <sup>1</sup>). "И обиліе предметовъ, и нравственное наблюденіе существовали на бумагѣ, въ планахъ и проектахъ, а какъ было въ дѣйствительности, это—другой вопросъ, и судя по многимъ даннымъ, дѣйствительность представляла мало утѣшительнаго", заключаетъ Сухомлиновъ.

Второй періодъ образованія Радищева начинается съ посылки его, въ числё 12 другихъ молодыхъ людей для образованія въ Лейпцигскій университетъ.

Молодымъ людямъ приходилось учиться при очень скверныхъ условіяхъ, о чемъ подробно разсказываетъ самъ Радищевъ въ "Житіи" своего товарища Ушакова, и что подтверждено оффиціальными документами. Но русскіе студенты жили, повидимому, дружною семьею, и несмотря на различныя увлеченія, въ общемъ занимались дѣломъ. Среди нихъ особеннымъ авторитетомъ пользовался по лѣтамъ старшій О. В. Ушаковъ, служившій еще до посылки заграницу чиновникомъ. Онъ бросилъ выгодную каррьеру ради науки и своимъ неослабнымъ научнымъ рвеніемъ служилъ для прочихъ (особенно, для Радищева) примѣромъ. Ушаковъ интересовался философіею и въ этомъ направленіи вліялъ въ числѣ прочихъ и на Радищева.

Въ первые годы, 1767 по 1769 г. русские студенты обучались: логижњи п. д.<sup>2</sup>).

Въ 1769 г. знаменитости Лейпцигскаго университета,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сухомлиновъ, стр. 543—544. Государственный Архивъ XIV, Ж 216. <sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 546.

профессора Гоммель, Бемъ и др. составили планъ обученія русскихъ студентовъ, распредѣленный на 4 семестра, по истеченіи которыхъ студенты должны были возвратиться въ отечество <sup>1</sup>): 1) по первому и второму пункту инструкціи нужно истолковать всю практическую философію.

Черезъ 1<sup>1</sup>/<sub>2</sub> года по прівздѣ нашихъ студентовъ въ Лейпцигъ отзывались объ ихъ успѣхахъ такимъ образомъ: "Всв генерально съ удивленіемъ признаются, что въ толь короткое время они оказали знатные успѣхи и не уступаютъ въ знаніи самымъ тѣмъ, которые издавна тамъ обучаются. Особливо же хвалятъ и находятъ отмѣнно искусными: во первыхъ—старшаго Ушакова, а по немъ Янова и Радищева, которые превзошли чаяніе своихъ учителей"<sup>2</sup>).

"Намъ предписано было учиться всёмъ частямъ философіи и правамъ, присовокупя къ онымъ ученіе нужныхъ языковъ.... И такъ, когда по общему школьному обыкновенію начали насъ учить прежде всего логикѣ, то Ө. В. (Ушаковъ) читалъ Арново искусство мыслить и основаніе философіи С' Гравезанда и, соображая ихъ мнѣнія со мнѣніями своего учителя, старался отыскать истину въ средѣ различія оныхъ" <sup>3</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 547.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Письмо внязя Бёлосельсваго, изъ Дрездена, -39 анрёля (10 мая) 1768 г. (Сухомлиновъ, стр. 547).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Стр. 64,65 въ «Житія Ушакова» (V т. ост. соч. Радищева). Арно— L'art de penser и Гразезанда Institutiones (см. ниже, стр. 64).

Антуанъ Арно (1612—1694), авторъ четвертыхъ возраженій на Декартовы "Медитацін", составилъ (вмёстё съ Николемъ) компендій логики, служившій учебникомъ въ Port —Royal.

Antoine Arnauld род. 6 февр. 1612 г. въ Парижѣ в быль сынь адвоката, защищавшаго въ 1594 г. въ парламентъ Университеть противъ језунтовъ. Подъ вліяніемъ аббата Saint-Cyran, директора аббатства Port-Royal, Антуанъ пошелъ не по юридической, а по церковной каррьерь. Посль богословскихъ штудій Антуанъ въ 1643 г. былъ причисленъ въ докторамъ Сорбонны. Но въ томъ же году его внига Fréquente Communion, своею суровостью противополагавшаяся послабляющей морали ісвуитовъ, навлевла на него тавую ненависть, что несмотря на поддержку Университета, парламента и части духовенства, Арно принужденъ былъ сврыться бъгствомъ. Съ этого момента жизнь Арно протекаеть въ борьбѣ, въ преслѣдованіи, въ изгнаніи. Въ 1656 г. Сорбонна въ противность всякимъ законнымъ формамъ вычеркнула его имя изъ своихъ списковъ за поддерживание янсенистскихъ положений. Перемеріе между партіями въ 1668 г. доставило Арно нёскольколътъ повоя. Но уже въ 1679 г. преслъдованія со стороны Парижскаго архіепископа Francois de Harlay, личныя опасенія Лун XIV в строгости противъ Порройяля принудали Арно покинуть родину. Онъ напрасно искалъ себъ убъжища въ Генть, въ Брюссель, въ Антверпень, но, несмотря на преклонный возрасть, болёзни и опасность, продолжаль писать

и бороться. Онъ умеръ въ Люттихѣ 8 августа 1694 г. на 83 году отъ роду. По числу сочиненій, по глубинѣ богословскихъ познаній, по твердости характера и чистотѣ нравовъ Арно—одна изъ звѣздъ галликанской цервви; герой янсенисма, безстрашный противникъ іезуитовъ, точный и строгій мыслитель, онъ не отсталъ бы отъ своихъ соперниковъ и учителей и въ философіи, если бы другія заботы, занятія и иная борьба не наполняли его жизнь и не поглотили этотъ мужественный разумъ (стр. III).

Полное собраніе сочиненій Арно вышло въ Лованнь, 1775—1781 въ 42 томахъ in 4°; къ нимъ нужно присоединить еще 2 тома Traité de la Perpétuité de la Foi и 1 томъ жизнеописанія автора.

"Логика" Арно, появившаяся въ 1662 г., возникла вслёдствіе взятаго Арно на себя обязательства представить учебный курсъ логики въ 3 раза меньшее время, чёмъ 2 недёли, въ теченіе которыхъ какой-то преподаватель научилъ логикѣ одного изъ собесёдниковъ Арно. Вмёстё съ Nicole'мъ Арно принялся за работу и менёе, чёмъ въ недёлю, поспёло "Искусство мыслить" для молодого герцога Н. de Chevreuse. По свидётельству Расина (стр. XI, прим.), les (2) discours и прибавленія принадлежатъ Николю, участвовавшему и въ составленія первыхъ частей: IV часть—о методѣ принадлежитъ одному Арно.

Французскіе ученые такъ характеризуютъ "Логику" Арно и Николя.

Логики Порройяля возобновили логику Аристотеля в схоластики съ картезіанской точки зрёнія. Ихъ славное произведеніе вышло совершенно *французским*з—по ясности мысли, стиля и желанію быть пріятнымъ. Книга Арно и Николя не изъята отъ предразсудковъ; она въ нёкоторомъ смыслё есть полемическое произведеніе. Но ихъ трудъ остается образцомъ практическаго руководства и принесъ свою долю для

)

освобожденія духа новаго времени. "Логика" Порройаля распространила въ публикѣ доктрины Бэкна и Декарта. "Логика есть искусство хорошо руководить своимъ разумомъ въ познаніи вещей, одинаково и чтобы самому научиться, и чтобы научить другихъ". Она раздѣляется на столько же частей, сколько есть операцій духа: мы можемъ понимать (concevoir), судить (juger), разсуждать (raisonner) и располагать (ordonner). Поэтому въ логикѣ и 4 части: 1) о идеѣ, 2) о суждени, 3) объ умоваключении (raisonnement) и 4) о методѣ <sup>1</sup>).

Oeuvres philosophiques d'Arnauld были изданы съ введеніемъ и прим'вчаніями С. Jourdain'емъ, Par., 1843, и заключають въ себ'я: Objections contre les Méditations métaphysiques de René Descartes 1—18, La logique ou l'art de penser, 21—339 и Des vraies et des fausses idées 347—531.

<sup>1</sup>) Paul Janet et Gabriel Séailles, Histoire de la philosophie. Les problèmes et les écoles, ч. I, III, глава III, стр. 527-528.

**Hoo Bacastes** gpyroro astopa, to Guillaume-Jacob S' Gravesande, голландский математика ифилософа, родинь Boisle-Duc въ 1668 г. умеръ въ Лейденъ въ 1742 г. Еще 19 лить ont negate: Essai sur la perspective; ero orvern o cospense. ныхычныхы отврытыхы и философсвія диссертація въ Јониnal de la république des lettres обратили на него вниманіе. Въ качествъ профессора при Лейденскомъ университетъ онъ распространялъ идеи Галилея и Нютона. Развивая новые методы, и пропагандируя ихъ своими ясными и удобопонятными левціями, онъ много способствоваль успёхамь физическихь наукъ. Оптика и физика обязаны Сен-Гравезанду большямъ числомъ остроумныхъ аппаратовъ; есть, напр., кольцо (носящее его имя и), доказывающее распиреніе твердыхъ тёлъ подъ вліяніемъ теплоты; по его идеѣ устроенъ былъ первый геліостать; точно тавже замѣчательны его соображенія о гномоникѣ въ связи съ перспективой.

Главнъйшіе труды Гравезанда: Physices elementa mathematica experimentis confirmata, sive introductio ad philosophiam newtonianam (La Haye, 1720, 2 тома in 4°); есть франц. переводъ *Joncourt*'а 1737 г. Сокращеніе этого труда: Philosophiae newtonianae *institutiones* (Лейденъ, 1723). Introductio ad philosophiam, metaphysicam et logicam (Лейденъ, 1736); франц. пер. Жонкура, тамъ-же, 1737.

Его труды были собраны и изданы въ 2 томахъ in 4° въ Амстердамъ въ 1774 г.: Oeuvres philosophiques et mathématiques. Философскія воззр'внія Гравезанда были заимствованы у Декарта, Лейбница, Локка и носили эклектическій характеръ.

"Самымъ популярнымъ профессоромъ въ Лейпцигъ былъ Илатнеръ, читавшій философію и физіологію. Онъ настаивалъ на общении науки съ жизнію, съ ея насущными потребностями и въ лекціяхъ своихъ затрагивалъ соціальные вопросы, подвергалъ вритикъ существующіе законы и общественные порядки, указываль вопіющую неправду въ отношеніяхь между бъдными и богатыми, сытыми и голодными и т. п. Но въ преподавании Платнера былъ весьма важный недостатокъ: оно не отличалось послёдовательностью, а потому и не пріучало слушателей въ строго-систематическому мышленію"<sup>1</sup>). Таково сужденіе Сухомлинова, вѣроятно, откуда-либо заимствованное и не совсёмъ справедливое. Личность Платнера наст )лько замёчательна, и его преподавание произвело такое впечатлѣние на Радищева (несомнѣнно, что именно Платнеру, а не кому другому обязанъ Радищевъ превосходнымъ знаніемъ естественныхъ наукъ, какое онъ обнаружилъ въ своемъ трудъ "О челов'як', какъ и Платнеру же обязанъ привычкой къ философскому анализу), что на немъ стоитъ остановиться.

Біографію Платнера, говорить историкь нёмецкой психологіи Мах Dessoir (Dessauer), можно изобразить короче, нежели его положеніе въ исторіи психологіи<sup>2</sup>). Платнеръ происходиль изъ старой лейпцигской профессорской семьи. Ernst Platner, младшій сынь Johann Zacharias Platner'a, родился 11 іюня 1744 въ Лейпцигѣ, учился тамъ же медицинѣ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 549.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Стр. 321 въ Geschichte der neueren deutschen Psychologie, II Aufl. 1897, I Halbband.

съ 1762 г.; въ 1766 сталъ магистромъ, въ 1767 г. Dr. med. и доцентомъ, а въ 1770 послѣ долгаго научнаго путешествія по Франціи и Германіи экстраорд. проф. медицины при Лейпцигскомъ университетѣ. Въ 1780 г. получилъ орд. проф. физіологіи, и въ 1790 г. сталъ постояннымъ деканомъ медицинскаго факультета и оставался въ этомъ званіи до 1810 г., когда онъ сложилъ съ себя деканатъ, соединявшійся тогда со званіемъ старѣйшаго члена факультета. Деканатъ сталъ переходить между другими членами, Платнеръ же удержалъ за собою званіе prof. primarius, (какого никто не имѣлъ ни до, ни послѣ него)—до самой смерти 27 декабря 1818 г. Онъ считался однимъ изъ лучшихъ учителей своего времени. Къ сожалѣнію, онъ умеръ сумасшедшимъ.

Его естественнонаучныя работы въ области медицины васались, преимущественно, антропологіи, физіологіи, судебной медицины; эти труды, по большей, части, академическія программы, собраны въ Opuscula academica edidit C. G. Neumann, Brln, 1824 (къ нему прил. полный указатель сочиненій Платнера, включая его переводы съ французскаго), Quaestiones medicinae forensis (CTP. I-XLIII, Lpz. 1797-1817, нъмецвій перев. К. Е. Hedrich, тамъ же 1820, переиздано Ludw. Choulant, тамъ же, 1824, подъ заглавіемъ Quaestiones medico-forenses et medicinae studium octo semestribus descriptum, Quaestionum physiologicarum libri duo, praeced. prooemium tripartit. de constituenda physiologiae disciplina, ib, 1794-Vermischte Aufsätze über med. Gegenstände, ib, 1796, ---Vindiciarum sententiarum probabilium per systematis condendi festinationem de physiologia resectarum (I. Fermenta. II, Calidum innatum, III, Parenchyma, IV, Appetitus naturalis-ib, 1791, 1792). n Supplementa in Ioh. Zach. Platneri Institutiones chirurgiae (Р. I, Lpz, 1773, нѣм. пер. 1776).

О Платнерѣ писали Wenck, Oratio secularis, Lpz, 1810, стр. 71, Denkmäler verdienstvoller Deutscher des 18. и 19. Jahrhunderts, 3 Bändchen, Lpz, 1829, p. 57 (съ портретомъ), *Meusel*, VI, p. 117. Biogr. méd., VI, p. 434. Dict. hist. III, p. 725.

Читая наряду съ физіологіею и философію, Шлатнеръ оффиціально сдёлался экстраординарнымъ профессоромъ философіи въ 1801 г., и скоро получилъ по философіи также ординатуру. Но его силы стали слабъть, такъ что уже въ 1809 г. саксонское правительство вынуждено было пригласить въ Лейпцигъ другого профессора философіи.

Главнымъ философскимъ трудомъ Платнера являются его Philosophische Aphorismen, состоящія изъ двухъ частей: І. логика и метафизика, II.— нравственная философія.

"Афорисмовъ" вышло въ свѣтъ 3 очень отличающихся другъ отъ друга изданія: І изд., І ч.—1776, ІІ ч.—1782; ІІ изд., І ч. 1784, ІІ части не выходило; ІІІ изд., ч. І.—1793, 2. ІІ—1800. Затѣмъ интересна и важна его Anthropologie für Aertzte und Weltweise, І изд. 1772—1774. Переработка: Neue A. f. Ae. u. W. Mit besonderer Rücksicht auf Physiologie, Pathologie, Moralphilosophie und Aesthetik (только) Erster Band. 1790. Въ 1783 г. появился Gespräch über den Atheismus, въ 1795—Lehrbuch der Logik und Metaphysik. Послѣ его смерти были изданы Mor. Erdmann Engel'емъ Vorlesungen über Aesthetik, Zittau, 1836 Изъ психологическихъ работъ извѣстны: Progr. II de vi corporis in memoria, 1767, Progr. anima quo sensu crescere dicitur, Lips., 1768, Progr. de natura animi quoad physiologiam etc, 1790, Progr., an ridiculum sit, animi sedem inquirere, 1795 и т. п.

О философія Платнера писаль спеціально Arthur Wreschner, Ernst Platners und Kants Erkenntnisstheorie mit besonderer Berücksichtigung von Tetens und Aenesidemus, Halle, 1891 (его же статьи въ Zeitschrift für Philosophie und philosophische Kritik), также извъстный Heinze, Ernst Platner als Gegner Kants, Lpz, 1880 и уже упомянутый Дессауеръ. Эти

5\*

труды довольно хорошо освётили значеніе дёлтельности Платнера, какъ одного изъ замёчательнёйшихъ современниковъ в критиковъ Канта.

Философское направленіе Платнера <sup>1</sup>) есть скептицисмь, находившій себѣ точки соприкосновенія сначала (до 1781 г.) съ воззрѣніями Лейбница, а позднѣе Канта. Въ области этики онъ, какъ и большинство эклектиковъ-моралистовъ въ періодъ "просвѣщенія", держался эвдемонисма, потомъ подвергся вліянію кантовыхъ воззрѣній. Этическіе взгляды Платнера таковы. Человѣкъ обладаетъ нравственными способностями: онѣ даютъ ему не только предписывать себѣ нравственный законъ, но и удовлетворять ему, разрѣшая споръ между чувственностью и требованіями нравственности въ пользу послѣднихъ. Объевтивнымъ назначеніемъ человѣкъ вполнѣ можетъ достигнуть этого, если останется вѣрнымъ своему субъективному назначенію: стать истинно добродѣтельнымъ.

Изъ наукъ теоретической философіи Платнеръ считаетъ <sup>2</sup>) самою важною *метафизику*; но прежде всего надобно заниматься логикою, подъ которою онъ понимаетъ точное психологическое и критическое изслѣдованіе всей человѣческой способности познанія: сюда же входятъ всѣ изслѣдованія объ ощущеніи, представленіи, вниманіи и т. д. Здѣсь мы часто встрѣчаемся съ преобразованіемъ доктринъ Вольфа. Апперцепція объясняется 4 факторами, каковы: впечатлѣніе въ органѣ души (т. е. въ мозгу), восприниманіе (das Auffassen) его и превращеніе въ образъ (Bild), признаніе (Anerkennen) черезъ отнесеніе воспринятаго къ какому-либо понятію и сознаніе предмета и представляющаго субъекта. Понятіе созна-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Dessoir, crp. 224.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 225.

вія нигд'в не изслидуется. Внишній предметь какбы дасть толчокъ концу нерва ("внѣшнее вцечатлѣніе") и приводитъ тѣиъ въ движеніе den Nervengeist (тонкую нервную матерію); послёдняя, достигая мозга, и сообщая движеніе его нервной матеріи ("второе движеніе"), производитъ "внутреннее впечатлёніе" (Eindruck), которое воспринимается душею при помощи вниманія. Разсудовъ (Verstand) признаёть представленія по ихъ признавамъ, а разумъ (Vernunft) выдёляетъ (auskennt) понятія, судить и умозавлючаеть, убъждаеть и сомнѣвается. Платнеръ часто и подробно изображалъ раздраженіе чувствъ предметами, но всякій разъ изм'ёнялъ свои мнёнія. Сначала simulacra, настоящія вопіи внёшнихъ предметовъ, помѣщаются имъ въ centrum ovale. Потомъ онъ уже самъ считаль физически невозможнымь, чтобы "матеріальныя идеи памяти были фигурами и образами въ субстанціи мозга". Но вийсти съ тимъ онъ всетаки говоритъ объ ихъ "направленіяхъ": если направленія противоположны, то это де обознаетъ въ душѣ (seelisch) противорѣчіе.

Въ области психологіи Платнеръ вообще придавалъ большое значеніе помощи медицины и физіологіи; въ психологіи онъ причислялъ также логику, эстетику и даже бо́льшую часть этики <sup>1</sup>).

Перемёнчивость въ философскихъ воззрёніяхъ Платнера объясняется могучимъ на него воздёйствіемъ Канта, сочиненія коего были для него, какъ онъ говоритъ Stoff zum Nachdenken und Reiz zum Widerspruch. Но Платнера нельзя считать кантовцемъ<sup>2</sup>): онъ всегда относился къ Канту съ вритикою и старался сохранить самостоятельное по отношенію къ нему положеніе. Кромѣ "Критики чистаго разума", на

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Dessoir, 226-227.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Wreschner, 6.

Платнера повліяли Philosophische Versuche Tetens'а и Aenesidemus G. E. Schulze<sup>1</sup>).

Въ похвалѣ Платнеру сходятся вритиви и историки различныхъ эпохъ и направленій. Знаменитый Буле называетъ Платнера остроумнѣйшимъ (geistvollsten) и ученѣйшимъ изъ новъйшихъ философовъ и приписываетъ ему заслугу усовершенствованія психологіи и антропологіи путемт примѣненія анатоміи и антропологіи. Кругз выставляетъ на видъ громадное вліяніе его философскихъ левцій и сочиненій, воторыми онъ принесъ больше пользы для изученія философіи, чѣмъ вто-либо другой изъ философовъ. Reinhold очень часто имѣетъ въ виду его сочиненія. Современные рецензенты считали "Афорисмы" классическимъ произведеніемъ "великаго и многообъемлющаго генія Платнера"<sup>2</sup>). Наконецъ, Гейнще выхваляетъ Платнера за его глубовія познанія въ естествовѣдѣніи и за самостоятельное изученіе древности, древней и новой философіи и мѣтвую психологическую наблюдательность.

Какова была личность Платнера, и какое онъ производилъ впечатлёніе, можемъ мы судить по драгоцённому свидётельству нашего "русскаго путешественника" *Н. М. Карамзина*, который сохранилъ въ своихъ "Письмахъ" воспоминаніе о Платнерѣ. Будучи въ Лейпцигѣ, онъ не преминулъ посѣтить главную тамошнюю ученую знаменитость. Платнеръ принялъ его очень любезі о и ввелъ его въ свой кругъ знакомыхъ. Карамзинъ, читавшій его труды, прослушалъ его лекцію. Платнеръ хорошо помнилъ своихъ способныхъ русскихъ учениковъ, особливо, *Радищева* и Кутузова; онъ старался и Карамвина убѣдить послѣдовать ихъ примѣру и основаться на нѣкоторое время въ Лейпцигѣ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ же, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Wreschner, 1-2.

для научныхъ штудій. Праведемъ любопытные разсказы Карамзина, цитируя ихъ по маленькому изданію Суворина въ "Дешевой Библіотекъ".

Никто изъ Лейпцигскихъ ученыхъ такъ не славенъ, какъ довторъ Платнеръ, Эвлевтической Философъ, который ищетъ истины во всёхъ системахъ, не привязываясь особенно ни въ одной изъ нихъ: который, напр., въ иномъ сопласенъ съ Кантомъ, въ иномъ съ Лейбиицемъ, или противоръчитъ обоимъ. Онъ умбетъ писать ясно, и вто хотя нъсколько знавомъ съ Логикою и Метафизикою, тотъ легко можетъ понимать его. "Афоризмы" Платнеровы весьма уважаются, и человѣку, хотящему пуститься въ лабиринтъ философскихъ системъ, могуть они служить Аріадниной нитью. Мнь хотьлось его видьть, и отъ Г. Бека пошелъ я къ нему (15 іюля 1789 г.) Онъ живетъ за городомъ въ саду. Въ аллеъ встретилась мне молодая жена его, Вейсеева дочь, и сказала, что Господинъ Докторъ дома. Минуты черезъ двъ явился онъ самъ-высовій, сухощавый человѣкъ лѣтъ за сорокъ, съ острыми глазами, съ ученою миною и съ величавою осанвою. "Я уже слышаль объ васъ отъ Г. Клейста" сказалъ онъ и ввелъ меня въ свой кабинетъ. "Признаюсь вамъ, что я теперь занятъ", продолжалъ онъ: "мнѣ надобно писать письма, завтра, въ этотъ часъ, прошу васъ къ себъ и проч. Я извинялся, что пришелъ не во время, и кланялся, подвигаясь къ дверямъ.

"Какой, или какимъ наукамъ вы особенно себя посвятили?" спросилъ онъ.

"Изящнымъ", отвѣчалъ я, и сакраснѣлся, — знаю, отъ чего, — можетъ быть и вы, друзья мои, знаете (стр. 115).

Нынѣ (іюля 16) поутру слышаль я Эстетическую левцію Доктора Платнера.

Эстетика есть наука вкуса. Она трактуеть о чувственномъ познаніи вообще. Баумгартенъ первый предложилъ ее какъ особливую, отдѣленную отъ другихъ науку, котораяоставляя Логикѣ образованіе высшихъ способностей души нашей, т. е. разума и разсудка—занимается исправленіемъ чувствъ и всего чувственнаго, т. е. воображенія съ его дѣйствіями. Однимъ словомъ, эстетика учитъ наслаждаться изящнымъ.

Превеликая зала была наполнена слушателями, такъ что негдъ было упасть яблоку. Я долженъ былъ остановиться въ дверяхъ. Платнеръ говорилъ уже на каседръ. Все молчало и слушало. Никакой шорохъ не мъшалъ голосу Г. Доктора распространяться въ залъ. Я былъ далеко отъ него, однако же не проронилъ ни одного слова. Онъ говорилъ о великомъ духъ или о Геніи.

Геній, свазаль онь, не можеть заниматься ничёмь, кромб важнаго и великаго, кромѣ Натуры и человѣка въ пѣломъ. И такъ Философія, въ высочайшемъ смыслѣ сего слова, есть его наука. Онъ можетъ иногда заниматься и другими науками, но только всегда въ отношеніи къ сей; имфетъ особливую способность находить сокровенныя сходства, аналогію, тайныя согласія въ вещахъ, и часто видитъ связь тамъ, гдъ обывновенный человъкъ никакой не видитъ; и потому человъку, котораго взоръ простирается не далеко, кажется бездёлкою. Лейбницъ, веливій Лейбницъ, протхалъ всю Германію и Италію, рылся во всѣхъ архивахъ, въ пыли и въгнили молью всточенныхъ бумагъ, для того, чтобы собрать матеріалы для Исторіи-Брауншвейгскаго Дому! Но проницательный Лейбницъ видѣлъ связь сей Исторіи съ иными предметами, важными для человѣчества вообше.-

Наконецъ во всёхъ дёлахъ такого человёка виденъ особливый духъ ревности, который, такъ сказать, оживляетъ ихъ и отличаетъ отъ дёлъ людей обыкновенныхъ. Я вамъ поставлю въ примёръ Франклина, не какъ ученаго, но какъ Политика. Видя оскорбляемыя права человёчества, съ какимъ жаромъ берется онъ быть его ходатасмъ! Съ сей минуты перестаетъ жить для себя, и въ общемъ благѣ забываетъ свое частное. Съ какимъ рвеніемъ видимъ его текущаго къ своей великой цёли, которая есть благо человѣчества!—Сей же духъ ревности оживляетъ и отличаетъ сочиненія великихъ Геніевъ. Естьли-бы можно было извлечь его, на прим., изъ Мендельзоновыхъ Философическихъ Писемъ, или Іерузалемовой книги о Религіи, то въ первыхъ осталось бы одно схоластическое мудрованіе, а во второй обыкновенные догматы Теологіи; но одушевляемыя симъ огнемъ, возвышаютъ онѣ душу читателя.—

Платнеръ говоритъ такъ свободно, какъ-бы въ своемъ кабанетѣ, и очень пріятно. Всѣ, сколько я могъ видѣть, слушали съ великимъ вниманіемъ. Сказываютъ, что Лейпцигскіе Студенты никого изъ профессоровъ такъ не любятъ и не почитаютъ, какъ его.—Когда онъ сошелъ съ каоедры, то ему, какъ Царю, дали просторную дорогу до самыхъ дверей, "Я никакъ не думалъ васъ здѣсь увидѣть" —сказалъ онъ мнѣ—, а естьли-бы зналъ, что вы сюда придете, то велѣлъ-бы приготовить для васъ мѣсто". Онъ пригласилъ меня къ себѣ послѣ обѣда, и сказалъ, что хочетъ ужинать со мною въ такомъ мѣстѣ, гдѣ я увижу нѣкоторыхъ интересныхъ людей (стр. 117—120).

Іюля 16-го Карамзинъ въ назначенный часъ пришелъ къ Платнеру. "Вы, конечно, поживете съ нами", сказалъ онъ, посадивъ меня. — "Нѣсколько дней", отвѣчалъ я. — "Только? А я думалъ, что Вы пріѣхали пользоваться Лейпцигомъ. Здѣшніе ученые сочли бы за удовольствіе способствовать вашимъ успѣхамъ въ наукахъ. Вы еще молоды, и знаете Нѣмецкой языкъ. Вмѣсто того, чтобы переѣзжать изъ города въ городъ, лучше вамъ пожить въ такомъ мѣстѣ, какъ Лейпцигъ, гдѣ многіе изъ Вашихъ единоземцевъ искали просвѣщенія, и надѣюсь, не тщетно". — "Я почелъ бы за особливое щастіе быть вашимъ ученикомъ, Г. Докторъ, но обстоятельства, обстоятельства"... "И такъ мнѣ остается жалѣть, естьли они не позволяютъ вамъ на сей разъ остаться съ нами". Онъ помнитъ N(утузова), P(адищева) и другихъ русскихъ которые здѣсь учились. "Всѣ они были моими учениками", сказалъ онъ, "только я былъ тогда еще не то, что теперь".— "По крайней мѣрѣ ваши "Афоризмы" еще не были изданы"....

И въ самую ту минуту, какъ я, упомянувъ объ "Афоризмахъ", хотѣлъ просить у него объясненія на нѣкоторыя мѣста изъ нихъ, пришли къ нему съ Университетскими дѣлами. Онъ отправляетъ должность Ректора<sup>1</sup>).—У меня немного свободнаго времени", сказалъ онъ, "однакожь вы должны нынѣ со мною ужинать. Въ восемь часовъ велите себя проводить въ трактиръ Голубого Ангела" (стр. 121—122).

Въ этомъ травтирѣ "избранные Лейпцигскіе учение ужинали вмѣстѣ одивъ разъ въ недѣлю и проводили вечеръ въ пріятныхъ разговорахъ" (стр. 124).

Въ 8 часовъ вечера Карамзинъ явился на ужинъ, гдѣ Платнеръ представилъ его ученой братіи (стр. 122). "Платнёръ за ужиномъ игралъ первую роль, то есть онъ управлялъ разговоромъ. Если вообще справедливо укоряютъ нѣмецкихъ ученыхъ нѣкоторою неловкостью обращенія, то, по крайней мѣрѣ, докторъ Платнеръ (и, конечно, вмѣстѣ съ многими другими) долженъ былъ исключенъ изъ сего числа. Онъ самый свѣтскій человѣкъ: любитъ и умѣетъ говорить; говорить смѣло, для того, что знаетъ свою цѣну (стр. 123).

Іюля 19 передъ отътздомъ изъ Лейпцига Карамзинъ получилъ отъ Платнера записку, "въ которой изъявляетъ онъ свое желаніе, чтобы я когда-нибудь пожилъ въ Лейпцигъ долѣе и подалъ ему случай заслужить мою благодарность (стр. 132).

<sup>1</sup>) Декана медицинскаго факультета (см. выше, стр. 66).

Кром'в Платнера, обогащавшаго умъ историво-филологическими и естественнонаучными свёдёніями, и дававшаго логическую выправку, у русскихъ студентовъ завелся еще одинъ "властитель думъ"-Гельвеций. О сочинении Гельвеция De l'esprit и объ его отношении въ труду Радищева (воторый въ знаопроверженіемь) чительной степени является его будетъ Съ Гельвеціемъ познакомилъ нашихъ у насъ ръчь ниже. студентовъ провзжій русскій вельможа. Насколько Гельвецій быль въ модъ среди русской знати, доказываеть статья А. Рачинскаго: "Руссвіе цёнители Гельвеція въ XVIII вёвё" (по довументамъ Московскаго Главнаго Архива Министерства иностранныхъ дѣлъ) <sup>1</sup>). Оказывается, что самый рѣзкій (посмертный) трудъ Гельвеція De l'Homme, de ses facultés intellectuelles et de son éducation появился въ свѣтъ, благодаря стараніямъ двухъ знатныхъ русскихъ, внязей Голициныхъ: вицеканцлера Императрицы Екатерины II и посланника ся въ Гаагѣ, Дм. Алевсандровича<sup>2</sup>). Сочиненіе даже предполагали посвятить Императрицѣ.

Радищевъ разсказываетъ о своемъ первомъ знакомствъ съ Гельвеціемъ такъ:

"Нѣкто (имя его утаю, дабы не произвести въ лицъ его

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Русский Вёстникъ, за 1876 г., т. 123, май, стр. 285-302.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) CTp. 296.

врасви стыда, или блёдности раскаянія), нёвто въ проёздъ свой чрезъ Лейпцигъ оказывалъ отличное уважение къ Өедору Васильевичу (Ушакову) и хотвлъ снискать его дружбу"<sup>1</sup>). Признаться надлежить, что  $\Theta$ ... присутствіем своимь въ Лейпцигѣ и обхожденіемъ своимъ съ нами возбудилъ какъ въ 0. Вас-чѣ, такъ и во всѣхъ насъ великое желаніе къ чтенію. давъ намъ случай узнать внигу Гельвеціеву о Разумю. Ө... толивое пристрастіе имѣлъ въ сему сочиненію, что почиталь его выше всѣхъ другихъ; да другихъ, можетъ быть, и не зналъ. По его совъту О. В. и мы за нимъ читали сію внигу, читали со вниманиема, и въ оной мыслить научалися. Лества всякому сочинителю похвала иногда и невѣжды, но Гельвецій, конечно, равнодушно ее не приняль, узнавъ, что цѣлое общество юношей въ его сочинения мыслить училося<sup>2</sup>). Въ семъ отношении сочинение его не малую можетъ всегда приносить пользу».

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Житіе Ушакова, ч. І, стр. 58 (Собр. ост. соч. Радищева, ч. V).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Г. Гримъ, въ бытность свою въ Лейпцигѣ, извѣщенъ будучи, съ какимъ прилежаніемъ мы читали Гельвеціеву книгу о Разумѣ, по возвращеніи своемъ въ Парижъ сказывалъ о семъ Гельвецію (Прим. Радищева, стр. 60-61).

Переходимъ въ изложенію содержанія труда Радищева, которое сдѣлано у насъ довольно подробнымъ въ виду того, что это сочиненіе почти совершенно неизвѣстно въ литературѣ, а самое изданіе чрезвычайно рѣдко. Хотя языкъ Радищева нельзя не признать устарѣлымъ, но мы умышленно старались, по возможности, сохранить особенности стиля, дабы дать образчикъ философскаго слога русскихъ книгъ XVIII в. и въ частности стиля самого Радищева, о которомъ господствуютъ разнообразныя мнѣнія <sup>1</sup>). Кромѣ того, мы попутно старались отмѣчать (для историковъ литературы) все достопримѣчательное въ его сочиненіи по части сентиментальнаго направленія, современныхъ ему литературныхъ вкусовъ и т. д.

<sup>1</sup>) Сухомлиновъ, стр. 659, 660.

## Книга I.

Главнымъ мотивомъ къ написанію сочиненія послужило "нечаянное переселеніе" (т. е. попросту—ссмлка) въ страну отдаленную, разлучившее Радищева съ его "возлюбленными" и даже почти отнявшее надежду когда-либо видѣться съ ними. Это обратила его мысль на то состояніе, въ которомъ человѣкъ будетъ или можетъ находится по смерти, когда разрушится его составъ, прервется жизнь и чувствованіе. Неся свою мысль въ невѣдомую страну, авторъ хочетъ уловить, пускай неясность и неочевидность, но хотя токмо единую возможность, что нѣкогда паки облобызаетъ своихъ друзей и скажетъ имъ: люблю васъ по прежнему. Если бы волшебной силою перенестись въ обитаемую ими храмину, "я бы прижалъ васъ къ моему сердцу. Тогда все будущее и самая вѣчность исчезли бы, какъ сонъ" <sup>1</sup>).

Обратимъ нашъ взоръ на человѣка, на самихъ себя: изъ того, что мы есть, потщимся опредѣлить или угадать, что мы будемъ или быть можетъ. Если наше бытіе или наша единственность (сіе столь чувственное я) хоть на одно мгновеніе продлится за предѣлъ нашихъ дней, то воскликнемъ въ радованіи: "мы будемъ паки совокупны и можемъ быть блаженны"! Но помедлимъ заключеніемъ, любезные мои! сердце въ восторгѣ нерѣдко ввергало разумъ въ заблужденіе.

<sup>1</sup>) CTP. 5-6.

Затѣмъ Радищевъ излагаетъ часть своего плана, "дерзновенные вопросы", подлежащіе его слову. Прежде, нежели прорекать будущее, скажемъ, что человѣкъ былъ до его рожденія. "Изведши его на свѣтъ, я провлеку его полегоньку чрезъ терніе житейское, и дыханіе потомъ исторгнувъ, ввергну въ вѣчность" <sup>1</sup>). Гдѣ былъ человѣкъ до образованія тѣла? Что́ онъ былъ? Измѣрялъ ли онъ до воплощенія небесные круга? Или пылинкою носился и терялся въ безднѣ вещества?

Что касается метода изслёдованія, то надобно удалить отъ себя всё предразсудки и предубёжденія и на стезё истины собрать нёсколько фактовъ для познанія естественности — при свётильникё опытности.

Созерцать внутренность природы и понимать связь ея дёяній могуть лишь существа, превышающія человѣка. Но пречину вещи или дѣйствія надобно искать не въ воображеніи; нельзя и основывать ее на вымыслѣ. Розыскивая, какъ вещь, дѣаніе или дѣйствіе суть, мы обнаружимъ тѣсныя и неявственныя ихъ сопряженія съ другими, сблизимъ единородные и сходственные факты, раздробимъ ихъ, разсмотримъ ихъ сходственности, паки раздробимъ ихъ слѣдствія: поступая отъ одного слѣдствія къ другому, мы вознесемся до общаго начала, средоточія истины, которое озаритъ всѣ ведущія къ ней стези<sup>2</sup>).

Поищемъ такихъ фавтовъ касательно предрождественнаго существованія человѣка.

Человѣвъ зачинается во чревѣ жены, въ немъ растетъ, и дозрѣвъ, исходитъ на свѣтъ. Но дѣяніе пророжденія доселѣ пребываетъ таинствомъ: какимъ образомъ происходитъ зачатіе

<sup>1</sup>) Стр. 7.

<sup>2</sup>) CTp. 9.

и питаніе или приращеніе? Но и здѣсь можемъ провидѣть нѣчто поучительное. Сѣмя, отъ котораго зачинается зародышъ, существуетъ въ матери до плододѣянія, но для разверженія, для рощенія безсильно; это ясно, напр., въ животныхъ пернатыхъ (яйцо есть то же сѣмя). И у земной нашей собратіи, растеній, отличающейся отъ животныхъ лишеніемъ мѣстомѣняющейся способности и чувствованія, нужно зерно или сѣмя для произведенія.

Итакъ, сѣмя существуетъ не токмо до зачатія, но и до плододѣзнія. Сіе одинаково и для тѣхъ, и для другихъ (для растеній доказано Линнеемз)<sup>1</sup>) необходимо. По правилу сходственности то же можно сказать и о самомъ человѣкѣ: человѣкъ преджилъ до своего зачатія; сѣмя, содержащее будущаго человѣка, существовало, но лишенно жизни, т. е. способности расти и образоваться. Человѣкъ существуетъ<sup>3</sup>) въ женѣ до зачатія, но въ полуничтожномъ своемъ видѣ; ибо бытіе безъ жизни хотя не есть смерть, но полуничтожество, менѣе почти смерти. Нужна причина (плододѣятельная влажность мужская), чтобы воззвать сѣмя къ жизни—отъ бездѣятельности къ дѣянію, къ дѣйствительному бытію.

Сѣмя мужское даетъ жизнь; оно есть средство, коимъ сѣмя жены становится зародышъ. Если нужно, чтобы бездѣйственная вещественность для полученія движенія имѣла начальное удареніе, то для данія жизни нужно также удареніе плододѣятельнаго сока. Это удареніе не можетъ почесться простымъ или единственно механическимъ. Сокъ сей проницаетъ, кормитъ и образуетъ сѣмя женское. Но воззри, до коликоё степени возвышенна бываетъ раздраженность и чувственность (Радищевъ ссылается на раздѣленіе чувственныхъ и раздра-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 12, прим.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) CTp. 13.

жительныхъ частей по Галлеру, стр. 15, прим.) во время потскаго сонтія! Воззри, колико живоноснымъ веселіемъ оно сопутствуемо! Или любовь (и притяжание плотское) также естественна и въ естественности имѣетъ свое начало? Кусокъ хлёба, тобою поглощенный, превратится въ нервенную жидкость и въ органъ твоей мысли. Такъ любовь, пріявъ начало въ тёлесности, въ дёйствіи своемъ столь же далево отстоитъ оть начала своего, какъ кусокъ снѣдаемый--отъ дѣйствія мозга въ мысленной силѣ. О ты, вкушавшій въ объятіяхъ возлюблевныя супруги вратчайшее, но величайшее веселіе на земли, на тебя ссылаюся: въщай, не казалося ли тебъ, что се конецъ бываеть твоея жизни! Я не сладострастную здъсь картину начертать намфренъ, но дъйствіе. И дъйствительно были приибры (Рафаэль), что люди въ соитія жизни лишалися. Раздраженность и чувственность врайне возвышаются въ сіюминуту. Иначе быть тому нельзя: се настоить прехождение отъ ничтожества къ бытію, се жизнь сообщается! Послѣ соитія слабость примътна, ибо удъляется жизнь своя.

Но можеть ли сёмя или зерно (еще не зародышь) почесться человёкомь? За этимъ, повидимому, пустымъ вопросомъ слѣ дуетъ другой болёе казистой: если сёмя предсуществуетъ въ самкъ извёстной до зачатія, то гдъ оно было, доколѣ въ ней не образовалось въ видъ сѣмени?<sup>1</sup>).

Дерзновенный, ты хочешь взойти до безконечности! Новоззри на свое сложение! Вооружай свое зрѣние телескопами и микроскопами, и ты узришь, что ты ни на единую черту не можешь отдѣлиться отъ даннаго тебѣ пребывания. И узришь хотя часть органа, мысль тебѣ дающаго (безъ которой ты не отличался бы отъ пресмыкающихся), но какое стекло дастъузрѣть тебѣ твое существование? Безумный, оно ему не под-

1) Стр. 16.

лежитъ. Ты мыслишь органомъ твлеснымъ, какъ можешь ты представить собъ что-либо, опричь твлесности <sup>1</sup>)? Обнажи умствованіе твое отъ словъ и звуковъ, твлесность явится предъ тобою всецвла; ибо ты—она, все прочее догадка.

Въроятнъйшимъ предположениемъ будетъ, что съмя въ женѣ начиналося. Но суть еще двѣ возможности, гдѣ существовало сіе сѣмя. Или сѣмя содержалося одно въ другомъ, изъ разверзшихся прежде его въ бытіе, и содержитъ въ себъ всѣ сѣмена, сколько ихъ быть можетъ одно въ другомъ до безвонечности. Или съмя сіе есть часть прежняго, которое было часть другого, прежде его въ жизни возваннаго, и можеть делиться паки на столько частей или новыхъ семянъ, сколько то быть должно и можетъ; равномфрно и отдфленныя отъ него части пави дѣлимы быть имѣютъ до безвонечности<sup>3</sup>). Безконечность..... все, чего измърить не можемъ, для насъ есть безконечно. Сѣмя образуется въ женѣ. Если всѣ свойства человѣка образуютса постепенно, то для чего не сказать, что и жизнь образуется въ органахъ человѣка, сохраняясь дотолѣ въ сѣмени. Вѣдь силу (не только въ человѣкѣ, но во вселенной вообще) мы можемъ постигнуть только, когда она дъйствуеть органомь, какъ и солнце есть чувственный органь Всесильнаго. Не возможно ли душу уподобить минерализованному металлу? Огнь жизни, протвнувъ съмя, являетъ душу, какъ огонь, проникая руду, отдёляетъ металы во всемъ ихъ блескѣ.

Перейдемъ въ другому вопросу: сѣмя до зачатія (или человѣкъ въ предрождественномъ состоянів) могъ ли почестьса разумною тварью, т. е. сопряжена ли была душа съ сѣменемъ, доколѣ не прешло сѣмя въ зародышъ. Признать за сѣменемъ

- <sup>1</sup>) CTp. 17.
- <sup>2</sup>) CTp. 18.

душу-слабое удовлетворение нашему высокомфрію. Но что такое душа?-чувствованіе (орудіе его нервы) и мысль (органъ -мозгъ, источникъ нервъ). Безъ мозга или даже съ его поврежденіемъ изчезають понятіе, воображеніе, память и т. д. Если же по общему закону природы сила действуеть не иначе, какъ органомъ или орудіемъ, то человъкъ до рожденія, а паче до зачатія своего есть только стамя 1)-и ничего болте. И хотя бы душа жила въ съмени до начатія въковъ, но въдь она не вспоминаетъ потомъ и ничего объ этомъ не знаетъ; значитъ, "я" настоящее, "я", отличающееся отъ всѣхъ другихъ собратныхъ существъ, не помня ничего о предрождественномъ своемъ состояния, не есть то "я", что было. А хотя бы и было то же, то что въ томъ пользы? Нѣтъ тождественности <sup>2</sup>) души въ этихъ двухъ состояніяхъ: не все ли равно, что она не существовала до зачатія или рожденія? Нельзя ли сказать (примѣчаніе), что нѣсть тождественности души въ рожденномъ состоянии и по смерти? Душа (сила, органъ воторой разрушается), лишенная воспоминанія о воплощенномъ ея состоянія, будетъ особенна и даже будетъ высшимъ существомъ.-потому что лишится вмѣстѣ съ воспоминаніемъ всего, что ея терзаетъ.

Поелику всякая сила дъйствуетъ свойственнымъ ей органомъ, и съмя есть органъ для дъйствія души (но не разверженный), то можно сказать, что сила живетъ въ органъ, и душа въ съмени. Смерть есть разрушеніе, или върнъе смерти нътъ въ природъ, а есть лишь разрушеніе и преобразованіе. Если органъ—съмя еще не устроенъ, и не разверженъ, то отсюда не слъдуетъ, чтобы онъ былъ мертвъ.

<sup>1</sup>) CTp. 21.

•) На стр. 21 и въ прим. на стр. 22-очевидная опечатка: «торжественности души». Сила жизни по разрушеніи можеть, подобно другимь, отходить въ своему началу или стихіи; такъ какъ каждая стихія одинакова, то частица оной можетъ пребывать сѣмени совокупна<sup>1</sup>).

Воть что можно сказать о предрождественномъ состоянии человѣка: много тутъ догадовъ и предположеній. Но вѣдь удостовѣриться можно лишь о томъ, что предлежитъ чувствамъ. А чего не ощущаемъ, то завлючаемъ по сходствію. Свѣденіе о вещахъ внутрезрительное нѣсть свойство нашего разума. И о прошедшемъ, и о будущемъ своемъ мы заключаемъ по сходствію. Блаженъ человѣкъ, если жребій его не есть блужденіе.

Затёмъ Радищевъ переходитъ къ рожденію человёка и по склонности, общей сентименталистамъ его вёка, рисуетъ такую картину:

"Се насталъ часъ бытія и жизни!.... Представимъ себѣмужа и жену въ цвѣтущихъ силою лѣтахъ, горящихъ взаимною любовію; представимъ себѣ невинныя ихъ лобзанія, преддверіе веселія. Представимъ ихъ на непорочномъ ложѣ, вбушающихъ его пріятности; ужели думаешь, что восторгъ, изступленіе, забвеніе самого себя (во время соитія) суть напрасны и должны существовать безъ намѣренія? Когда есть цѣль малѣйшему микроскопическому звѣрьку, ужели думаешь, что величайшее плотское веселіе не имѣетъ оной? И можно ли въ ней ошибиться! Намѣреніе есть чувствованіе, цѣль жизнь<sup>2</sup>).

Далёв (стр. 25—27) Радищевъ съ большимъ знаніемъ дёла передаетъ тогдашнія гистологическія и эмбріологическія свёденія о томъ, что бываетъ, когда уже жена зачала во-

- <sup>1</sup>) Стр. 23.
- <sup>2</sup>) Стр. 24—25.

чревѣ" — сердце бьется въ зародышѣ даже съ перваго дня соитія и т. д., человѣкъ кормится пуповиною, какъ растеніе корнемъ. Наконецъ органъ разумныхъ силъ уже готовъ, какъ мадкая таблица готова на воспріятіе впечатлѣній. И се рождается дитя — человѣкъ да будетъ!

Итакъ изшелъ на свѣтъ вѣнецъ сложеній вещественныхъ, царь земли, но единоутробный сродственникъ, братъ всему живущему на землѣ, не токмо звѣрю, но растенію, даже металлу.... землю<sup>1</sup>).

Разбираются черты сходства человъка съ минералами, растеніями и животными.

Если кристалы, металлъ или другой камень образуется по закону смежности, то и части человѣка, несмотря на свою искусственность, слѣдуютъ тому же правилу. Съ другой стороны, прилежное розысканіе показуетъ (хотя еще вниманія на то не обращено), что и въ царствѣ ископаемомъ для образованія нужна матка, и что она безплодна (вѣроятно) безъ мужскаго сообщенія. Металлическая жила, земли купоросная, селитренная—развѣ не матки? а пэры металлическіе, купоросный и селитренный газъ—не мужескій сокъ? Образованіе есть цѣль и кристаллизаціи, и рудѣвенія и зачатія. Образованіе есть видимое дѣйствіе, а причина? то же начало и даетъ тебѣ жизнь, и дѣйствуетъ въ началѣ смежности <sup>2</sup>).

Эти сходственности человѣка съ другими тварями и подчиненность его тѣмъ же самымъ законамъ ничуть не унижаютъ человѣка. Онъ вещественъ, значитъ, быть иначе не можетъ. Но потомъ авторъ обѣщается показать его "отличеніе"<sup>3</sup>) и сопричастность высшему порядку существъ, бытіе которыхъ можно лишь угадывать, но нельзя ни ощущать, ни понимать.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ctp. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Стр. 28. Здѣсь аналогіи Радищева, хотя и оригинальныя, ничуть не уступають позднѣйшимъ измышленіямъ шеллинговцевъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. ниже, со стр. 88.

Челов'я сходствуя съ подземными (то есть съ металлами и минералами), наипаче сходствуетъ расте-СЪ не скажемъ, какъ нъкоторые умствователи ніями. Мы (т. е. какъ Ляметри): "человѣкъ есть растеніе"; велики сходства, но и разность неизмѣрима. Мы находимъ въ растенія питательный сокъ, различіе половъ и т. д.; растеніе есть существо живое, а можетъ быть, и чувствительное (его чувствительность, быть можетъ, -- одна раздражительность). Вертикальное положение растений сходствуеть единому человѣку. Нельзя согласиться также, чтобы обращеніе соковъ дѣйствовало въ нихъ по простымъ гидростатическимъ правиламъ. Въ растеніяхъ существуетъ истинная жизнь <sup>1</sup>). Они на земли не токмо для обновленія родовъ своихъ, но служатъ въ пищу высшей степени существамъ. Органическое тѣло сохраниться можетъ только пищею; каждый родъ органическихъ ве∙ ществъ питается органическими же, сходствующими съ егоорганами веществами и принимаетъ въ пищу жизнь, почерпаемую изъ нижняго рода веществъ, и единообразную той, которая движеть его органы<sup>2</sup>).

Паче всего сходствуеть человѣкъ съ животными; вмѣстѣ съ ними онъ отличается отъ растеній тѣмъ, что имѣетъ уста, тогда вакъ растеніе все уста, сося и кореньями, и листвіемъ. Насѣкомыя же, какъ и гяиды, суть токмо ротъ, желудокъ и его продолженіе. Всѣ органы и чувства человѣка имѣются и у животныхъ—въ назначенной ихъ постепенности. Побужденіе въ пищѣ равно терзательно и усладительно для всѣхъ живущихъ на лицѣ земли, не исключая и растеній. Растеніе гибнетъ, если вырвать его изъ земли или замкнуть токмо источники небесные. Въ животномъ, какъ въ человѣкѣ, то же самое:—улетаетъ жизнь, сей безвещественный огонь.

- 1) Стр. 30.
- э) Стр. 31.

На стр. 32—33 Радищевъ весьма подробно и художественно рисуетъ картину постепеннаго обмиранія и смерти отъ истощенія голодомъ, обнаруживая опять-таки хорошее знаніе медицинскихъ наукъ.

Кром'в побужденія въ питанію, челов'явъ сходствуетъ съ животными и растеніями въ плодородіи, даже уды дётородные имъетъ сходственные со многими животными. Эти уды удалены отъ главы и лежатъ въ нижней половинъ человъка въ силу возниченнаго его положенія. У растеній они, напротивъ, суть главы и ихъ краса. «О ты, возмогшій проницательностію твоею узрѣть сіе таинство природы, безсмертный Линней, не возгнушайся жертвоприношеніемъ желающаго тебя постигнуть! цвътовъ есть одръ любовный, ложе брачное, на коемъ совертается таинство порожденія" 1).---Есть разница съ человѣкомъ (напр., у всёхъ птицъ) въ порождения; но сходны съ нимъ всѣ живорождающія: напр., многія самки носять 9 мѣс., родать одного и воскармливають его сосцами. Равномфрно и внутренность человъка сходствуетъ со внутренностью животныхъ, какъ мы наблюдаемъ при разсмотрѣніи костей, мышцъ, нервъ, легкихъ, желудка, обращенія крови (изъ сердца съ его 4 отдъл.), движенія лимфы, строенія жельзь и всъхъ отдѣлительныхъ каналовъ, чашечной ткани и наполняющаго ее жира, наконець, мозга и зависящихь отъ него дѣяній, понятія, памяти, разсудка. Не унизить человѣка-сказать, что звѣри имъютъ способность размышлять. «Тотъ, вто ихъ одарилъ чувствительностію, далъ имъ мысль, свлонности и страсти; и нътъ въ человъкъ, можетъ быть, ни единыя склонности, ни еданыя добродътели, коихъ бы сходственности въ животныхъ не находилося» <sup>в</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) CTp. 34.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Стр. 35. Очевидно, мысль о «сравнительной психологіи» не была чужда и XVIII вѣку.

Нашедъ многочисленныя сходственности, нужно видъть и отличія человѣка отъ другихъ животныхъ. Ему одному прямо ходить должно---не такъ, какъ медвёди и обезъяны иногда дёлаютъ, а въ слѣдствіе самого сложенія (шировая ступня, большой у ноги паледъ, положение другихъ съ движущими ступню мышцами). Сложеніе человѣка доказываетъ, что человѣкъ не пресмыкаться долженъ по земль, а смотръть за ея предъм (хотя прямое хожденіе есть слёдствіе искусственнёйшаго ученія). Паче же всего отличаеть человѣка отсутствіе предѣловь въ совершенствовании и въразвращении: ни одно животное не успѣваетъ толико въ худомъ и добромъ. Звърство человъка неограниченное: убивая братію свою хладнокровно, онъ повинуется власти, которую самъ создалъ<sup>1</sup>)... И какой звърь, кромѣ его, лакомится себѣ подобнымъ? Напротивъ, какое великодуmie, отриновение самого себя (т. е. въ другихъ случаяхъ и личностяхъ?)!

Несмотря на то, что сложеніе человѣка беззащитнѣйшее, а составъ его нѣжнѣйшій, онъ имѣетъ твердѣйшее здоровье, разсѣянъ во всѣхъ климатахъ (не то, что животныя) и противостоитъ всѣмъ непогодамъ. Самая беззащитность родила вымыселъ, и человѣкъ облекся въ одежду. Происхожденіе ея Радищевъ относитъ, впрочемъ, не на счетъ единыя нагости, ибо въ жаркихъ странахъ тягостенъ и малѣйшій на тѣлѣ покровъ, а тамъ всетаки носятъ опоясье. Стыдливость есть корень сего обыкновенія. "Когда многихъ родовъ самки звѣрей дубравныхъ ждутъ прислуги самца и обуздываютъ свою похотливость, то ужели самкѣ человѣческой—стыдъ будетъ чуждъ?<sup>3</sup>) Возниченное положеніе, открывая дѣтородныя части въ чело-

- <sup>1</sup>) CTp. 37.
- <sup>2</sup>) Ctp. 38.

вѣкѣ, влечетъ, кажется, "за собою неминуемое слѣдствіе, опоасву".

Паче всего кажется человѣкъ къ силамъ умственнымъ образованъ. Онъ долѣе всѣхъ учиться долженъ, ибо нуждается въ большемъ знаніи. Горизонтальное положеніе звѣрей обращаетъ ихъ чувства книзу и опредѣляетъ ихъ блаженство въ насыщеніи желудка: вѣдь и другое чувственное блаженство сонтіе всѣмъ имъ временно, тогда какъ человѣку одному не поставлено въ немъ мѣры. Изъ числа звѣрей нельзя исключать и обезьянъ (даже орангъ-утанга), коихъ руки и ноги, вообще внѣшность не похожа на человѣческія. А эскимы и др., сколь они ни уродливы (если можно называть уродствомъ разнообразіе природы), но члены ихъ соразмѣрнѣе членовъ обезьяны.

Бюффонг назвалъ обезьянъ четверорукими; но по ихъ сложенію надо причесть ихъ къ четвероногимъ, ибо у нихъ нѣтъ той точки равновѣсія, которая, воздымая человѣка отъ земли, дѣлаетъ его шествіе возниченнымъ и видъ пріятнымъ.

Хотя человѣкъ наиболѣе опредѣленъ къ мысленнымъ дѣйствіямъ, но не удалось найти важныхъ отмѣнъ (противу животныхъ) въ образованіи головного мозга, въ которомъ, какъ то всякому чувствительно, обитаетъ мозгъ. Также не дознано анатоміею (несмотря на многочисленные опыты Галлера), отъ чего зависятъ въ мозгу память, воображеніе, разсудокъ и др. силы умственныя. Пролить на это свѣтъ, быть можетъ, совствя невозможно, если разсудить, что дѣйствіе разума есть нераздълимо <sup>1</sup>). Рѣшаютъ дѣло какимъ-то вымышленнымъ движеніемъ малѣйшихъ мозговыхъ фибръ, но гдѣ находится среда, въ которую стекаются всѣ сіи движенія, никто не видалъ, ибо пинеальная желѣза, мозольное тѣло суть ли (?) истин-

<sup>1</sup>) Стр. 41.

ное пребываніе души, о томъ только прежде гадаля, а нинѣ молчатъ. Опыты суть основаніе всего естественнаго познанія (т. е. естествознанія); это показали распространеніе просвѣщенія и общій разумъ. Отличіями человѣческаго мозга можно развѣ лишь считать соразмѣрное его сложеніе и изящнѣйшее положеніе.

Нѣвоторые писатели (какъ Лафатеръ, Камперъ, Гердеръ, коихъ теоріи излагаются Радищевымъ на стр. 42—44), представивъ себѣ мысленныя линіи, проведенныя по человѣческому образу, искали различія человѣка отъ животныхъ, даже различія между народами и между отдѣльными людьми въ различныхъ углахъ, происходящихъ отъ пересѣченія этихъ линій. "Воть какъ- человѣкъ пресмыкается въ стезѣ", замѣчаетъ Радищевъ <sup>1</sup>), "когда онъ хочетъ уловить природу въ ея дѣйствіяхъ". Онъ воображаетъ себѣ точки и линіи, подражая ея образамъ, —движеніе, тяжественность, притяженіе — при истолкованіи ея силъ, онъ дѣлитъ время часами, днями и т. д. и свой шагъ ставитъ мѣрою ея пространству. Но не шагъ и не милліоны милліоновъ шаговъ, а безпредѣльность—ея мѣра, а силы и образы ея—всеобщая жизнь.

Гельсецій не безъ въроятности утверждалъ, что руки были человъку путеводительницы къ разуму: имъ онъ обязавъ изобрътеніемъ художествъ, рукодълій и научныхъ пособій. Но изящнъйте чувство осязанія неограничено на единые персты рукъ: удивительно, что возможетъ человъкъ и лишенный ихъ.

Осязаніе человѣка уступаетъ тому же чувству у паука, но такая степень была бы ему безполезна, ибо была бы несоразмѣрна съ другими чувствами и понятіемъ его. Въ силу отдаленія отъ лица земли притупѣли чувства обонянія и вкуса, ибо пер-

<sup>1</sup>) Стр. 44.

- 91 -

вою цёлью перестало быть провормленіе. А поскольку они необходимы, рука, вооруженная искусствомъ, стократно замёняеть недостатокъ.

И всетаки даже эти чувства въ человъкъ изящите. Сравни дъйствіе ихъ въ сладострастномъ Сибаритъ или въ жителъ пышныхъ столицъ съ дъйствіемъ ихъ же въ животныхъ, и скажи, гдъ перевъсъ. Песъ превосходитъ человъка въ угадываніи слъдовъ звъря, а человъкъ изыскательнъе въ благовоніи слъдовъ <sup>1</sup>).

Человъкъ равно преимуществуетъ предъ другими животными въ чувствахъ зрѣнія и слуха. У нихъ слухъ служитъ на отдаление опасности, на отврытие удовлетворительнаго въ ищѣ. Въ человѣкѣ (да развѣ лишь въ пѣвчихъ птицахъ отчасти) ухо ощущаетъ благогласіе, и звукъ тайно сопряженъ. съ внутренностію. Но и птица ощущаетъ ли всѣ страсти, кавія удобенъ при равномѣрномъ сложенія звуковъ ощущать. человъкъ? О вы, душу въ изступление приводящие, Глюкъ, Паизелло, Моцарта, Гайдена, о вы, орудіе сихъ изящныхъ слагателей звуковъ, Маркези, Мара, неужели вы не разнствуете съ чижемъ или соловьемъ? Не отъ птицъ учился человѣкъ музыкѣ: его собственное ухо, воего положение въ головѣ передъ другими животными вглубленное, несетъ прямо въ душу звукъ, сопряженный съ мыслію. Уши звѣрей----заостренныя и: всъ лежащія. Разсмотръніе уха пъвчихъ птицъ, полагаетъ. Радищевъ, будета когда-либо сему яснымъ довазательствомъ<sup>3</sup>).

Человъкъ не столь имъетъ зръніе дальновидно, какъ орель; но кто паче его возмогъ вооружить свое зръніе и расширить его до безпредъльности? кто сравнится съ Левенчукомъ, съ

<sup>1</sup>) Стр. 46.

<sup>2</sup>) Стр. 47, прим.

Тершелемь? Человѣкъ досязаетъ туда, куда достигалъ прежде единою мыслію, и почти превышаетъ самое воображеніе. Но изящность зрѣнія его состоитъ въ созерцаніи соравмѣрностей въ образахъ естественныхъ. Не изящность ли зрѣнія, изощреннаго искусствомъ, произвела всѣ памятники живописи, ваянія и архитектуры?

Одинъ человъкъ одаренъ ръчью, безъ которой теряли би свое значение другія его преимущества. Онъ единъ въ природъ велеръчивъ, — всть его живыя собратія нъмы. Онъ только имъетъ нужные для ръчи органы.

Сорока, скворецъ или попугай могутъ подражать человъку въ произношении нъкоторыхъ словъ, снъгарь или канарейка—въ пънии; но человъкъ въ подражании всъхъ звуковъ пъния превосходитъ всъхъ животныхъ, почему одинъ англинский писатель справедливо назвалъ его насмъшникомз<sup>1</sup>).

мыслей Рѣчь есть средство въ собранію во едино. -Столь малъйшее орудіе, языкъ, есть творецъ всего, что въ человъкъ есть изящно. Правда, есть языкъ тёлодвиженій. Но шествіе разума безъ звучныя р'ячи было бы томно и пресмыкающееся. Аббе де Л'епе, возмогшій ричію одарить нимого, содѣлавшій чудо, ничего не содѣлаль бы, если бы самъ быль безгласенъ, и рѣчь не изощрила бы силы его разума. Но нѣмой, наставленный имъ, не можетъ воспарить разумомъ до изобрѣтеній одареннаго рѣчью; онъ причастенъ въ нашихъ размышленіяхъ, но его разумъ изощряется болѣе подражаніемъ, чѣмъ своею силой; онъ лишенъ многихъ внутреннихъ чувствований и не понимаеть изъявлений оныхъ. Рѣчь, разширяя мысленныя силы, становится почти изъявленіемъ всесилія.

Осмотрѣвъ человѣка въ его внѣшности и внутренности,

<sup>1</sup>) CTp. 49.

Радищевъ хочетъ поискать въ "дёйствіяхъ его сложенія" чеголибо, что можетъ дать вёроятность безсмертія, или же что; обваруживъ какое-либо противорѣчіе, покажетъ идею вторыя кизни — нелѣпостію. "Если заблужденіе предлежитъ намъ въ стезѣ нашей, источникъ истины, Всеотче! простри лучъ наразумѣніе наше! Желаніе наше въ познаніи нелицемѣрно и не тщеславіемъ вождается, но любовію" 1).

Виѣшнее сложеніе человѣка показываеть, что онъ менѣе есѣхъ животныхъ способенъ въ хищности: у него нѣтъ ни когтей, никыковъ. Зубы его, кажется, доказывають, что пища овощвая сходственнѣе его сложенію, чѣмъ мясная<sup>2</sup>); да когда онъ и ѣстъ мясо, то измѣнаетъ его существенность вареніемъ. Съ другой стороны, сложеніе рукъ препятствуетъ ему укрываться тамъ, гдѣ могутъ животныя, имѣющія когти, а стоящее положеніе препятствуетъ избѣгать опасности бѣгствомъ; искусные же персты даютъ ему оборону изъ дали. Итакъ, человѣкъ по тѣлесному сложенію, кажется, рожденъ къ тишинѣ и миролюбію. О какъ онъ удаляется отъ своея цѣли! Желѣзомъ и огнемъ вооруживъ руки, онъ возсвирѣпѣлъ паче льва: и тигра и убиваетъ не съ голоду, не въ снѣдь себѣ, но на увеселеніе, но хладнокровно. "О, тварь, чувствительнѣйшая изъ всѣхъ земнородныхъ! на то ли тебѣ даны нервы?"

Болѣе всѣхъ животныхъ человѣкъ любитъ соблюденіе своегоблагообразія, стремленіе къ которому (въ видѣ опрятности) замѣчается и у нѣкоторыхъ звѣрей, и птицъ. Прейдемъ молчаніемъ охоту къ украшенію своего тѣла, примѣчаемую во всѣхъ народахъ, и дикихъ, и ученѣйшихъ; умолчимъ, сколь всѣ украшенія уродуютъ тѣло вмѣсто усугубленія его красоты. Когдаже изящнѣйшія <sup>3</sup>) черты изобразить хочетъ человѣкъ, то онъ-

<sup>1)</sup> Crp. 51.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Стр. 52. Доводъ нынѣшнихъ вегетаріевъ.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) «Изящныя» — любимое слово Радищева.

изображаетъ нагость. Облеки въ одежду Медицейскую Венеру, она ничто иное будетъ, какъ развратная жеманка европейскихъ столицъ: лѣвая рука ся цѣломудреннѣе всѣхъ вообразимыхъ одеждъ. Съ другой стороны: власы растерзанные, лице, испещренное жженіемъ, колоніемъ и краскою, уши или носъ дырявые, губы разръзанныя и т. п. Привычка заставляетъ находить украшеніемъ то, что мы сами съ нёкоторою отмёною почитаемъ безобразностью. Итакъ опрятность и благопристой. ность, свойственныя человѣку, учили бы его сохраненію своего образа въ природномъ видъ, если бы превратность не учила другому. Здёсь при удобномъ случай Радищевъ разражается страстною тирадой противъ обычнаго въ его время юридико-криминалистическаго членовредительства: "А ты, о превратнѣйшій изъ всѣхъ, ибо употребляешь насиліе власти, о законодавеиз-типра! Почто дерзаешь уродовать благообраsie человѣка? Онъ, хоте преступникъ, но тотъ же человѣкъ. Внивни въ его естественность, увидишь, что благообразіе ему дяно Тъмъ, Кто жизнь ему далъ. Ты уничижилъ его паче всякія твари, отлемля у него образованіе. И какая въ томъ польза?"  $^{1}$ )

Слёдствіемъ нёжности въ нервенномъ сложеніи и раздражительности въ сложеніи фибровъ человёкъ наче всёхъ есть существо соучаствующее (соучаствованіе и въ звёряхъ примёчается). Жаль видёть обезображеніе даже неодушевленнаго (развалины, слёды опустошенія отъ огня и стали, слёды гнёва стихій, напр., зыбленія земли). Глубокопроницающая печаль обойдетъ твое сердце, и ты, если ты не камень, потрясешься и заплачешь<sup>2</sup>)!

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 55.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Признаки литературнаго направленія сентименталисма (Стернъ и \_ др.).

Стрѣла болѣзни проходить душу, особенно, вогда мы присутствуемъ при терзаніяхъ животнаго. Обывнувъ себя приизнать ко всему, человъкъ въ страждущемъ зритъ себя. Уже чувствіе посрецствомъ органовъ глазныхъ производитъ ужасъ. А слушая визгъ, хриплёніе и томящееся журчаніе, мы приходимъ въ изступленіе. Чувствованіе предваряетъ разсудку: онь молчить, и сграждеть естественность. Человѣкь соцечалится человѣку и совеселится ему. Войди въ храмину, гдѣ веселіе распростерло жизнодательную масть свою въ сердца, гдѣ руки плещутъ, и ноги сопутствуютъ восторгу, а паче грудь, исполненная ут'вхи, образуетъ гласъ въ радованіе, и гортань поетъ: и если ты не Альцесть или не Тимонъ, ---ты не воспоешь ли сь поющими, не умножишь ли хоровода плящущихъ?---Развѣ лишь по дряхлости.... Ты не токмо сочувствующее существо, во и подражательное: тамъ, гдъ Оврсъ Вакховъ вооруженъ бистаетъ, какъ не быть Вакхантомъ?

Сіе соучаствованіе человѣку толико сосущественно, что на немъ основалъ онъ свое (эстетическое) увеселеніе, къ неналой чести изобрѣтенію разума человѣческаго служащее. Поэтому тавъ и дѣйствуютъ на насъ изваяніе Лаокоона, произведенія Корреджія, Альбана, Ангелики Кауфманъ, а "на позорищѣ" безсмертныя произведенія Вольтера, Расина, Шекспира, Метастазія, Мольера и многихъ другихъ, не исключая и нашего Сумарокова <sup>1</sup>). Меропа, Зопиръ, Ричардъ, Макбетъ—вотъ типы, особенно потрясающіе Радищева. "О чувствительность, о сладкое и колющее души свойство! тобою и блаженъ, тобою стражду! Представьте себѣ театральное позорище и всѣ его утѣхи для ока и уха: вто сказать можетъ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 58. Любопытное для насъ сопоставление именъ драматурговъ (по юзарѣнію Радищева).

что человѣкъ не превыше всего на землѣ поставленъ". Здѣсь Радищевъ дѣлаетъ автобіографическое признаніе: "Увеселеніе юныхъ дней моихъ! къ которому сердце мое столь было прилѣплено, въ коемъ никогда не почерпалъ развратности, отъ коего отходилъ всегда паче и паче удобренный, будь моимъ чадамъ истиннымъ упражненіемъ, а не тратою драгоцѣннаго времени!"

Человъвъ есть существо подражательное; подражание есть послѣдованіе предъидущаго и отрасль соучаствованія. Воздержимся изслёдовать, какой механизмъ существуетъ въ подражании соучаствования, какъ внёшний образъ или звукъ образують нашу внутренность. Всетаки авторъ приводить двѣ гипотезы касательно этого великаго гносеологическаго вопроса. Происходить ли то, въ I случав, вакими-либо лучами, отражающимися отъ внёшнихъ тёлъ (какъ будто электрическое вещество, исходящее завострѣніями) и несущими образъ на сѣть глазную посредствомъ свѣтильнаго вещества; производитъ ли, въ другомъ случаѣ, звувъ, раздающійся въ ухѣ нашемъ, и тимпанъ онаго ударяющій, — въ нервахъ дрожаніе, подобное струнному орудію (что въроятно); — или нервенный сокъ, пріявъ въ себя внѣшніе образы, содѣлываетъ внутренною чувственную имъ сходственность? Это все догадки. Мы не скажемъ, кака это происходить (не въдаемъ причинъ), а просто: око есть. Давно всёмъ извёстно, что, живучи съ другими, человъкъ пріемлетъ ихъ привычки (какъ дъти обладаютъ не только привычками родителей или наставниковъ, но даже ихъ страстьми). Неудивительно, что частое, долговременное повтореніе можеть обратиться въ привычку; но подражательность такъ свойственна человѣку, что единое мгновеніе приводить ее въ авйствительность.

Прим'връ: Сципіона въ отв'ять на обвиненіе повель толиу благодарить боговъ за поб'ёду, одержанную подъ его вожденіемъ. И десятая доля не слышала его изреченія, но онъ пошелъ, друзья за нимъ, — и всё машинально послёдовали имъ. Месмеръ, новаго рода врачъ, основавъ свое искусство на естественномъ подражаніи, казалось, приводилъ въ движеніе силу неизвёстную. Но если бы подумали, что всё зѣваютъ, если одинъ зѣвнетъ въ скучномъ собраніи, — то месмерово чудо не казалось бы таковымъ<sup>1</sup>). Сидящіе около чана содрогались, едва видя одного въ содроганіи. Воображеніе ли, или другое что дѣйствовали надъ ними, но потрясеніе нервенной системы истинно всѣ чувствовали. Въ магнетизмѣ—явное доказательство подражательности непреоборимой.

Различіе половъ есть повсемѣстное постановленіе природы: на немъ основано сохраненіе родовъ животныхъ и растеній, а можетъ быть, ископаемыхъ<sup>2</sup>). Столь же общій законъ природы — побужденіе одного пола къ другому; сила притяженія (въ химическихъ смежностяхъ) не дѣйствуетъ ли и въ органическихъ тѣлахъ? Чѣмъ болѣе вникаютъ въ дѣянія природы, тѣмъ видима наиболѣе простота законовъ ея. На различіи половъ основана склонность къ общежитію, изъ коей проистекаютъ различныя человѣческія склонности и страсти. Изъ различія половъ слѣдуетъ ихъ взаимная склонность, столь сладостная въ сердцѣ добродѣтельномъ, столь звѣрская — въ развратномъ. Корень ея положенъ природою такъ глубоко, чтоединственное движеніе растеній, кажущееся произвольнымъ, относится къ ней "Я говорю здѣсь о т. наз сию растеній".

Въ животныхъ эта склонность имѣетъ временное дѣйствіе. Въ человѣвѣ она — всегдашняя, почти столь же необходимая, но она подчинена въ немъ очарованіямъ пріятности и оставлена его управленію, выбору, произволу и умѣренности. Она разверзается въ младости, но позже, чѣмъ у.

<sup>1</sup>) Стр. 62-63.

<sup>2</sup>) Ср. выше, стр 85.

7

другихъ животныхъ и (потому?) она продолжительнъе. Она сопрягаетъ во взаимный союзъ непринужденно и свободно, неръдво на цълый въвъ. Кто, вромъ человъческихъ супруговъ, можетъ сказать: мы два плоть едина, мы душа единая! "О сладостный союзъ природы! почто ты толико и столь часто бываешь уродованъ?" 1).

Отъ любви супружней проистекаетъ любовь матерняя. Мать родить и питаеть дитя (причемъ замѣчательно, что зубы совершаются изъ видимыхъ въ человъкъ членовъ послъ всѣхъ). Союзъ ихъ есть почти механическій; такое изреченіе ихъ не унизитъ, ибо этотъ союзъ есть органическій, будеть нравственнымъ и духовнымъ, когда разверзнутся всѣ силы новорожденнаго. О чувствованія преизящныя! въ васъ лежитъ корень всякія добродѣтели. Наилютѣйшее чудовище мягчится семейственною любовью. Ею природа преторгла скитаніе звѣрообразнаго человѣка. Первое общество возникло въ домѣ отеческомъ. Продолжительное младенчество и юность пpivчають въ общежитію незамѣтно. Привычка, благодарность, уваженіе дѣлаютъ сей союзъ наитвердѣйшимъ. Человѣвъ созданъ для общежитія, и поздое совершеннолѣтіе его воспретитъ, да человѣки не разыдутся, какъ звѣри. О Руссо! Куда тебя завлевла чувствительность необъятная <sup>2</sup>)!

Человѣку (и м. б. животному вообще), кажется, свойственно внутреннее ощущеніе праваго и неправаго: не дѣлай другому того, чего не хочешь, чтобъ тебѣ случилося. Это правило, если не проистекаетъ изъ чувствительнаго сложенія человѣка, то развѣ начертано въ насъ перстомъ Всевѣчнаго. Всѣ лжи, злобы, убивства не въ силахъ опровергнуть сего

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) CTp. 65

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Стр. 67. Авторъ указываетъ на разсуждение Руссо о неравенствя.

чувствованія. Возникшая страсть запираетъ гласъ чувствительности, — но неужели нѣть ся, когда лежитъ попранна?

Единому человѣку удалося познать, что существуеть Всеотецъ, всему Начало, Источникъ всѣхъ силъ. Не разыщемъ, доходитъ ли человѣкъ до познанія Бога разумомъ (возносяся отъ дѣйствій къ причинамъ и къ Высшей причинѣ наконецъ), или проистекло оно отъ ужаса, либо радости и благодарности. Самъ ли онъ его себѣ сложилъ, или получилъ откуда, но въ человѣкѣ есть понятіе о Всевышнемъ Существѣ. Когда разумъ и сердце не затмѣваются страстями, вся плоть наша ощущаетъ вышнюю власть, какъ бы ее ни назвать. И Гоббесъ, и Спиноза ощущали ее. Если ты не извергъ, о человѣкъ, то Отца своего ты чувствовать долженъ, ибо Онъ повсюду: Онъ въ тебѣ живетъ, и что ты чувствуешь, есть даръ Вселюбящаго.

Итакъ, познаніе Бога можетъ проистекать изъ единыя вашея чувствительности: сіе познаніе есть упражненіе, ведущее къ вершинѣ земного блаженства, внутренняго удовольствія, добродѣтели. О смертный, познавай Бога! Онъ живъ,—и ты дышешь. Онъ живъ будетъ во вѣки,—въ тебѣ живетъ надежда, что и ты причастенъ будешь безсмертію. Отверзи очи твои, и узришь Всеотца во свѣтѣ!

Далёе сочинитель хотёль-было разсуждать о слёд. предметахь: О различіи людей въ ихъ чувствованіяхъ и страстяхъ и о степени оныхъ въ каждомъ человёкё; отчего зависть, темпераменты? Откуда различія въ представленіяхъ Божества? Что оно часто похоже на человёка, то неудивительно: человёкъ его изображаетъ, и поелику онъ человёкъ, за человёка зрёть не можетъ. Различіе нравовъ, правленій и проч. <sup>1</sup>).

1) Стр. 69, прим.

Этихъ разсужденій Радищевъ не выполнилъ ("начерталъ только") а переходить въ общимъ завлюченіямъ.

Обозрѣвъ человѣка въ его чувствованіяхъ и проистекающихъ изъ нихъ дѣйствіяхъ, авторъ хотѣлъ бы показать его во всей его славѣ, возносящагося превыше всего творенія. Для этого нужно бы токмо воззрѣть на всѣ его изобрѣтенія, вымыслы и творенія (науки, художества, общественная связь, законы). Но при этомъ же мы увидимъ, что сіе существо, сопричащающееся Творцу вселенныя, нерѣдко уродствуеть, заблуждаетъ и, прежде чѣмъ досягаетъ истины, бродитъ въ тьмѣ, рождая нелѣпости. Чѣмъ наипаче возносишься, тѣмъ паче являешься смѣшонъ. Но и заблужденія человѣка доказываютъ мыслящее его существо; мысль есть его наисвойственнѣйшее качество.

Во *вторых*: мы замѣчаемъ; многія умственныя силы человѣка слѣдуютъ законамъ естественности: сила воображенія зависитъ отъ климата; правленіе, законы, нравы и обычая, даже теплая храмина измѣняютъ прирожденныя свойства. Не оттого ли проистекаютъ и несообразности, примѣтныя часто въ людскихъ нравахъ и законоположеніяхъ?

Въ третьихъ замѣтно различіе умственныхъ силъ у разныхъ народовъ и у отдѣльныхъ лицъ. Но совершенствуясь (какъ индѣйцы, древніе греки, европейцы), народы могутъ быть равны между собою. Разверженіе народнаго разума зависитъ отъ стеченія счастливыхъ обстоятельствъ. Но иначе надо судить о различіи разума у отдѣльныхъ людей: остроумныя доказательства Гельвеція о единосиліи разумовъ слабы<sup>1</sup>).

Въ четвертыха: умственныя силы—ничто при рождения, разверзаются, совершенствують, потомъ тупѣють, ослабѣвають

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 72.

и исчезають; сія постепенность слѣдуеть постепенности въ разверженіи и уничтоженіи силь тѣлесныхь; есть тѣсное сопряженіе между умственными силами и плододѣятельнымъ сокомъ. Свидѣтельствують тому брада, или безуміе, дѣйствіе нещастнаго саморастлѣнія <sup>1</sup>).

Затёмъ Радищевъ сообщаетъ "нёчто о умственныхъ силахъ, о дёйствованіи умственныхъ силъ и о ихъ чудесности".

Человѣкъ имѣетъ силу быть о вещахъ свѣдому. Сила познанія, слѣдуетъ, можетъ существовать и тогда, когда человѣкъ не познаетъ. Слѣдуетъ (?), что бытіе вещей независимо отъ силы познанія о нихъ и существуетъ по себѣ.

Вещи мы познаемъ двояво: 1) познавая перемѣны, которыя вещи производятъ въ силѣ познанія, 2) познавая союзъ вещей съ законами силы познанія и съ законами вещей. Первое—опытъ, второе—разсужденіе. Опытъ бываетъ двоякій: 1) чувственность, поелику сила понятія познаетъ вещи чувствованіемъ<sup>2</sup>),—а перемѣна, въ оной происходимая,—чувственный опытъ; 2) Познаніе отношенія вещей между собою разумъ, а свѣденіе о перемѣнахъ нашего разума—опытъ разумный.—Посредствомъ памяти мы вспоминаемъ о испытанныхъ перемѣнахъ нашей чувственности. Свѣденіе о испытанномъ чувствованіи называемъ представленіе.

Перемѣны нашего понятія, производимыя отношеніями вещей между собою, называемъ *мысли*. Какъ чувственность отличается отъ разума, такъ отличается представленіе отъ мысли. Иногда бытіе вещей мы познаемъ, не испытуя отъ нихъ перемѣны въ силѣ понятія нашего. Сіе есть *разсужденіе*:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 73.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Радищевъ не отличаетъ въ психологической коменклатурѣ-чувствованія отъ внюшниха чувства.

силу познанія въ отношеніи сей способности мы называемъ умомъ или разсудкомъ. Итакъ разсужденіе есть употребленіе ума или разсудка. Разсужденіе есть прибавленіе къ опытамъ: въ бытіи вещей иначе нельзя удостовѣриться, какъ чрезъ опытъ. Впрочемъ, всѣ сіи виды силы познанія не различны: она есть едина и нераздѣлима <sup>1</sup>).

Раздробляя ее, или прилагая къ разнымъ предметамъ, человѣкъ воздвигъ пространное зданіе науки: устремился въ отдаленнѣйшія края вселенныя, проникъ въ сокровеннѣйшія нѣдра природы, далъ мѣру безпредѣльному и вѣчному, дерзнулъ объять мыслію самого Творца. Человѣкъ, даже на косвенной стезѣ, ниспадая и животворя мечтанія, великъ и Богу подражающь. О смертный, воспряни отъ лица земли и дерзай, куда несетъ тебя мысль, ибо она есть искра Божества!

Сколько есть способовъ познанія, столько же путей и къ заблужденію, т. е. два. Въ первомъ случаѣ мы познаемъ перемѣны въ собственной чувственности; заблужденіе этого рода зависитъ не отъ вещи и ся дѣйствія на наши чувства, но отъ расположенія нашей чувственности: внѣшнія вещи дѣйствуютъ на насъ соразмѣрно отношенію, въ какомъ съ нами находятся. Болящему желтухой все кажется желтѣе, хотя раздробленіе солнечнаго луча, какъ и прежде, седмично, и различіе цвѣтовъ отъ рожденія у болящаго одинаково со всѣми. Но судить можетъ о семъ лишь тотъ, кто видѣлъ предметы въ другомъ свѣтѣ. Колоколъ бьетъ, и слышащій идетъ на сборище, а глухого чувства обманутъ, и онъ скажетъ: меня не повѣщали. Таковыя заблужденія и слѣдствія оныхъ (новыя заблужденія) многочисленны и неудобо-опредѣляемы.

Еще заблуждаемся мы, если знаемъ ложно отношеніе

<sup>1</sup>) CTp. 75.

вещей между собой. Оно есть непремѣнно. но ложность—въ нашемъ познаніи. Напр., по законамъ персиективы изъ двухъ предметовъ ближайшій кажется большимъ. Если необыкшимъ очамъ они покажутся равны, то сравненіе будетъ ложно. Ибо величина не есть сама по себѣ, но относительное понятіе, проистекающее отъ сравненія. Число подобныхъ заблужденій происходитъ отъ разсужденія. Дъйствіе ихъ сильнѣе и продолжительнѣе, преодолѣніе тѣмъ труднѣе, чѣмъ далѣе они отстоятъ отъ начала <sup>1</sup>).

Къ разсужденію требуются двѣ вещи, кои достовѣрными предполагаются: 1) союзъ, въ слѣдствіе коего мы судимъ и 2) вещь, изъ союза коея познать должно вещи, не подлежавшія опыту. Предположенія называются посылками, а познаніе, возникающее изъ нихъ, *заключеніе*. Такъ какъ посылки суть предложенія опытовъ и извлеченія изъ нихъ, то заключенія изъ посыловъ или разсужденіе есть только прибавленіе опыта. Значитъ, и такимъ образомъ мы познаемъ вещи, коихъ бытіе познано опытомъ.

Заблужденія чрезвычайно часты, но нигдѣ такъ, какъ въ разсужденіи. Сверхъ того, что и чувственность можетъ насъ обмануть, и что мы можемъ худо познать союзы вещей (или ихъ отношеніе), ничего нѣтъ легче, какъ извлечь превратное заключеніе изъ посылокъ. Тысячи тысячей вещей преторгаютъ шествіе разсудка. Склонности, страсти и даже случайныя внѣшности часто рождаютъ нелѣпости, вмѣщая въ среду разсужденія посторонніе предметы. Повидимому, весьма легко опредѣлить правила, какимъ слѣдуетъ разсужденіе. Но предубѣжденія и страсти увлекаютъ кормило разума. Единая лѣность и нерадѣніе производятъ множество ложныхъ разсужденій, слѣдствія коихъ исторгаютъ слезы.

<sup>1</sup>) CTp. 78

Кромћ этого разсужденія (прямо изъ опыта), есть еще два рода его, которыя возводять человѣка къ свѣтлѣйшимъ истинамъ, но и причинаютъ смѣшнѣйшія заблужденія: это-уравненіе и сходственность. Они основаны на двухъ непреложныхъ правилахъ: 1) равныя и одинаковыя вещи состоятъ въ равномъ или одинаковомъ союзѣ (отношеніи), 2) сходственныя вещи имѣютъ сходственное отношеніе (союзъ). Наши обыкновенныйшія сужденія основаны на сходственности; да и о важнъйшихъ вещахъ мы иначе судить не можемъ. Разсматривая и чувствуя только себя, кто бы могъ сказать: составъ мой долженъ разрушиться, и я буду мертвъ. Наоборотъ, мы не имбемъ мбры продолженія жизни, и могли бы заключить, что наше сложеніе безсмертно. Но видя смерть себѣ подобныхъ и всеобщее разрушение, мы заключаемъ по сходственности, что и мы умереть должны. Итакъ заблужденіе стоить воскрай истини! Если бы наше познание было нутрозрительное, то и разсуждение наше имѣло бы не достовърность, а ясность, ибо противоположение было бы невозможно; тогда человъкъ никогда бы не заблуждалъ и былъ бы Богомъ<sup>1</sup>).

Заблужденія челов'я суть почти неизб'яжны: они проистекають не только изъ чувственности, но, какъ мы поважемъ, и разумныя наши силы опредѣляются внѣшностью. Это послужить намъ побужденіемъ снисходительно взирать не только на заблужденія челов'ячества, но и на самыя дурачества его. Радищевъ, върный своему всегдашнему призванію—адвоката гуманности, добавляетъ: "Блаженны, если можемъ за словомъ нашимъ на мюстю строгости сужденія возродить соболѣзнованіе и человѣколюбіе"<sup>2</sup>).

Все дъйствуетъ на человъка: пища, питіе, внъшняя стужа

<sup>2</sup>) CTp. 83.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 82.

и теплота, воздухъ, электрическая и магнитная силы, свътъ. Вліаніе звъздъ, прежде глупо понимаемое, неоспоримо. Негры и ескимы доказываютъ вліяніе солнечныхъ лучей и отсутствія ихъ. Луна выказываетъ свое дъйствіе надъ многими умалишенными и въ періодическомъ женскомъ истеченіи. Мъстоположеніе жилища (хотя и не одно только, но) много способствуетъ образованію: все образуетъ чувства человъка, все, что ударяетъ взоры, колеблетъ слухъ, колетъ языкъ и т. п. Съ чувственностью и мысленность подвержена превращеніямъ, иногда, примътнымъ образомъ; примъры дъйствія внъшней причины: въ Камръ, даже въ Марсели при нъкоторыхъ вътрахъ силы тълесныя изнемогаютъ, и душа разслабъваетъ, и мыслить тягостно.

Примѣры дѣйствія внутреннихъ причинъ. Вольтеръ, сочиняя, пилъ великое множество кофію. "Жйвя многіе годы съ нѣмцами, я примѣтилъ, что многіе изъ ученыхъ мужей не могли вдаваться упражненіямъ бзэъ трубки табаку; отними ее у нихъ изъ рта, разумъ ихъ стойтъ, какъ часы, отъ коихъ маетникъ отъятъ. Кто не знаетъ, что Ломоносовъ нашъ не могъ писать стиховъ, не напиваяся почти въ полпьяна водкою виноградною?" <sup>1</sup>) Разумъ иногда дъйствуетъ живѣе, иногда слабѣе—отъ худаго варенія желудка. Въ исторіи мы съ ужасомъ могли усмотрѣть, что бѣдствія цѣлыхъ земель и народовъ часто зависѣли отъ худаго дѣйствія внутренности и желудка.

Физическія причины, дёйствующія на умъ, можно раздёлить на два рода: однё дёйствуютъ повременно, примётно, и на отдёльныхъ людей, другія—непримётно и сказываются на цёлыхъ народахъ. Надъ Монтескье смёялись, что свое мнёніе о дёйствіи климата онъ основываль на замороженномъ

<sup>1</sup>) Стр. 84

телячьемъ языкѣ. Но дѣйствіе климата (на всѣ тѣла безъ различія), если не мгновенно, то чрезвычайно и попубляетъ человѣка безъ явнаго принужденія. Ужасная перемѣна наблюдается въ европейцахъ, переселяющихся въ Индію, Африку и Америку. Англичанинъ въ Бенгалѣ забылъ великую хартію и habeas corpus: онъ паче всякаго индѣйскаго набоба <sup>1</sup>).

Дъйствіе естественности становится явнымъ и въ человъческомъ воображенія, которое всегда слёдуетъ внъшнимъ вліяніямъ и образуется лежащею окрестъ поэта природою. Это можно бы доказать выписками изъ европейскихъ и арабскихъ стихотворцевъ, *Caadu, Омира, Оссіана.* "Воображеніе Саадіево гуляетъ, летаетъ въ цвътящемся саду, Оссіаново несется на утломъ древъ поверхъ валовъ". Никто не усумнится въ такомъ вліяніи природы на воображеніе, если сравнить исповъданія и миеологіи разныхъ народовъ: индъйскіе боги купаются въ водахъ млечныхъ и сахарныхъ, *Одинъ* пьетъ вино изъ черепа низложеннаго врага.

Кромѣ климата и природы вообще, на умственность человѣка дѣйствуютъ обычаи и нравы, а первый учитель въ изобрѣтеніяхъ былъ недостатокъ. Испольительный разумъ зависѣлъ всегда отъ жизненныхъ потребностей и опредѣлялся мѣстомъ жительства: ладья и сѣти изобрѣтены живущимъ при водахъ, лукъ и стрѣлы—бродящимъ по лѣсамъ и по горамъ, первымъ воиномъ; обитатель луговъ удомовилъ миролюбивыхъ звѣрей и сталъ скотоводитель. Какой былъ случай къ изобрѣтенію земледѣлія, неизвѣстно (не скотоводитель ли, согнанный съ пажити, сталъ подражать природѣ сѣяніемъ злаковъ для питанія скота?). Земледѣліе произвело раздѣлъ земли на области и государства, построило деревни и города, изобрѣло

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 87. Намекъ на притъсненія туземцевъ. Рейналь, авторъ исторія Индіи, принадлежалъ въ числу любимыхъ образцовъ Радищева.

ремесла, рукодѣлія, торговлю, устройство, законы, правленія. Какъ скоро сказалъ человѣкъ: "сія пядень вемли моя!" онъ пригвоздилъ себя къ землѣ и отверзъ путь звѣрообразному самовластію, когда человѣкъ повелѣваетъ человѣкомъ" <sup>1</sup>). Онъ сталъ кланяться воздвигнутому имъ самимъ богу въ багряницѣ, но наскучивъ своею мечтою, попралъ обоготвореннаго и преторгъ его дыханіе. Вотъ шествіе разума человѣческаго. Законы и правленіе содѣлываютъ его блаженнымъили ввергаютъ въ бездну бѣдствій.

Въ нагбенномъ къ землъ животномъ слабый лучъ разсулка ограничивается двумя побужденіями: къ насыщенію себя в въ продолжению своего рода; въ удовлетворения ихъ состоитъ его блаженство, если такъ можно называть тупое услаждение. Животное исполняеть это по непреоборимому стремлению. Но человѣкъ, слабый въ своемъ сложения и при всѣхъ свояхъ недостаткахъ, свободенъ въ дъйстви и подчиняетъ склонвости - разсудку: онъ можеть возвёсить свои побужденія и избирать. Онъ одинъ на землъ въласть худое и злое, способенъ къ добродътели и къ пороку, къ бъдствію и блаженству... Свободное дѣяніе сопрягло его неразрывныма союзомъ съ женою; съ семейственною жизнью онъ перешелъ въ общественную, подчинилъ себя закону, власти, ибо способенъ пріять награду и наказаніе. Ставъ на пути просв'єщенія, и сцёпляя дёйствія съ причинами за предёлы зримаго и незримаго міра, позналъ онъ умомъ то, что прежде только чувствоваль: что есть Богъ.

Различіе въ умственныхъ силахъ становится тёмъ явственнёе, чёмъ долёе отстоитъ одно поколёніе отъ другого. Общественный разумъ единственно зависитъ отъ воспитанія.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 89 (въ одномъ экземплярѣ опечатка: 98, которой въ другомънѣтъ).

Оно производить розницу умственныхъ силъ между людьми, кажущуюся природною. "Въ семъ случат мысль наша разнствуетъ отъ Гельвеціевой". "Изящнъй шій учитель о воспитанія Ж. Ж. Руссо" 1). Гельвецій старался доказать, что человъкъ никогда не обязанъ своимъ разумомъ природъ. Но съ нимъ не можетъ согласиться никто, кому только приходилось наблюдать развитіе разумныхъ силъ, и кто вообще обращался съ дътьми. Не токмо развержение этихъ силъ будетъ въ каждомъ человъкъ особо, но и самыя силы должны имъть разныя степени. Напр., одинъ человѣкъ превосходитъ другого памятью. Какъ ни увъряй, что память можетъ быть пріобрѣтенная, но нельзя опровергнуть, что она есть даръ природы. Въ первомъ влассъ начальнаго училища, гдъ побужденія въ ученію весьма ограничены, мы послѣ одного вопроса можемъ убѣдиться въ томъ, что природа для одного-мать, а для другого-мачиха. Но нётъ, да отдалимся хуленія! Природа всегда едина, и дъйствія ея всегда одинаковы.---Неоспоримо, что различія умственныхъ силъ явны отъ младенчества, но тотъ, вто отстоитъ отъ товарища въ ученіи, не долженъ бы ему сотовариществовать. Человъкъ доходитъ къ совершенствованію не однимъ поколтиніемъ, но многими,---и это не парадовсъ. Шествіе природы тихо, неприм'ятно и постепенно <sup>2</sup>). но и притомъ еще бываютъ остановки въ развержении (т. е. по теперешнему-въ развити)-ва счетъ разсудка. Если бы Нютона препять въ его образовании и переселить въ Новую Зеландію, что бы онъ изобрѣлъ? Развѣ лучшую ладію на преплытіє ярящихся валовъ. И въ Новой Зеландіи онъ быль бы Нютонъ. Но сравни сферу его мыслей съ по-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 92. Излагается его теорія «о воспятанія природы, человѣка, "вещей».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Стр. 95. Нѣчто вродѣ современной теоріи эволюція.

нявшимъ путь небесныхъ тёлесъ и доказавшимъ ихъ взаимпое притяженіе, и вёщай! Особенно выясняется это, при сравненіи разныхъ народовъ или когда мы изучаемъ исторіюумообразія одного народа чрезъ нёсколько вёковъ. Случалось довольно часто, что европейцы давали взятымъ младенцами дикарямъ сходственное со своимъ воспитаніе.

"Я здѣсь многихъ видалъ Тунгузовъ, воспитанныхъ върусскихъ домахъ: но на возрастъ Тунгузъ всегда почти далеко отстоялъ отъ русскаго въ силахъ умственныхъ". Природѣ, повидимому, нужно нѣсколько поколѣній, чтобы уравнять въ людяхъ умственныя силы. Всеобщая постепенность природы и въ этомъ случаѣ вѣроятна. Органы потомковъ будутъ нѣжнѣе и тончѣе; кровь, лимфа, особливо, нервенная, прейдутъ отъ отца въ зародышъ лучше переработанными.

Въ такой постепенности могутъ отстоять, какъ народъ отъ народа, такъ и человѣкъ отъ человѣка; отецъ можетъ дать сыну лучшее воспитаніе, чѣмъ самъ имѣлъ, а потомки будутъ изощреннѣе. Но воспитаніе въ поколѣніяхъ можетъ остановиться, если одинъ произойдетъ непрерывно, а другой не закончитъ воспитанія; они не могутъ уже быть равны. Природа въ этомъ случаѣ содѣйствуетъ́ человѣку. Возьмемъ примѣръ животныхъ, переселяемыхъ въ другой климатъ. Перемѣщенное едва ли привыкаетъ, родившееся отъ него будетъ согласнѣе съ климатомъ, а третье будетъ уже истиннымъ уроженцемъ страны.

Признавая силу воспитанія, мы не отъемлемъ силу природы. Воспитаніе со стороны природы, т.е. разверженіе силь остается; но отъ человѣка зависитъ ученіе употребленію силъ, чему содѣйствуютъ окружающія обстоятельства.

Затёмъ Радищевъ хочетъ прослёдить исторію постепеннаго развитія умственныхъ силъ въ человёкё въ теченіе всей жизни. "Будемъ воспріемниками въ жизни, не оставимъ его. •ни на единое мгновеніе его жизни.... и пребудемъ ему неотступны до посл'вдняго его воздыханія"<sup>1</sup>).

Черезъ 4 или 5 м'всяцовъ посл'в зачатія зародышъ движется; въ немъ образовались и функціонирують сердце и го-До самаго рожденія на свътъ члены его совершенлова. ствуются и разверзаются. Въ моментъ рожденія дитя едва ли можеть равняться съ растеніемъ: хотя всв жизненные соки обращаются въ немъ. чувства увъряемы внъшними предметами, но мозгъ его еще только источникъ чувственности, а не органъ мысленный; дитя не мыслитъ. Болѣзнь, а потомъ голодъ учать его, что онь существуеть, и нудять его изъявлять ихъ крикомъ. Помалу потребности его величаютъ, и члены укрѣпляются; въ немъ замътны побужденія. Первая страсть его - сердца - ярость, возникающая, если не удовольствовать его желаній и послѣ болѣе сильнаго крика. Дѣйствіе предметовъ на его органы неотступно, и замѣчается въ немъ начальное образование умственныхъ силъ: ребенокъ знаетъ, что его вкусу льстить, и что противно, глазь его учится разыбру и т. п.; ·онъ начинаетъ распознавать вещи по однимъ наименованіямъ, помнить свое имя (это указываеть на развитие памяти). Но его умственность еще слаба и хуже звъринаго стремленія; пресмыкается, четвероноженъ въ́ль ребенокъ еще есть. Воть онь возстаеть оть земли и зрить на выспренность. Если изъявление сворби было его первымъ движениемъ, то нынъ онъ научился радоваться, и его улыбка переходить въ смёхъ; всъ побужденія его стремительнье, ярость нетерпъливье, память разнииряется, но суждение весьма недостаточно. Съ того времени, какъ языкъ началъ произносить слова, развитіе ума идеть быстрие. Ребенокъ можетъ изъявлять все, чего желаетъ, и что чувствуетъ, все, что раньше обнаруживаль

<sup>1</sup>) C7p. 98.

вривомъ, да слезами. Слезы проливаются ръже. Младенецъ становится дитя. Теперь онъ во многомъ превышаетъ другихъ животныхъ, но точности въ сужденіяхъ еще нѣтъ. Понятія ставовятся отвлеченными, хотя слёдують, преимущественно, чувственности и прим'брамъ изъ виденнаго или слышаннаго. Страсти разверзаются, и дитя становится отровъ. Силы тюлесныя укръпилися, а съ ними и умственныя; одно развитіе идеть параллельно другому. Человъвъ испыталъ уже свободу и дерзаеть разсуждать, но опытность его еще мала, сужденія превратны и косвению. Блаженъ, какъ то въщаетъ Руссо, если отровъ ничего еще не мыслилъ, не зналъ ничего, былъ чуждъ разсудку: онъ удаленъ отъ предразсужденій и превратности инѣній. Вотъ уже всѣ члены его достигли совершенства, всѣ сосуды исполнены влажностей и начинають преизбыточествовать. Въ юношъ возникаетъ нъкое новое чувствование; грудь вздымается чаще и сильнье, весь составь ощущаеть необычайное движение, чувственность потеряла плавность, разумъ, начинавшій действовать, затмёвается, нижняя половина лица поврывается власами; у женщинъ же является временное истеченіе. Человѣвъ уже готовъ для пророжденія. "О любовь! о чувствование паче всёхъ сладчайшее! Кто возможетъ стремленію твоему противиться? Не безумно ли бы было таковое сопротивление? Природа вліяла тебя во всю нашу чувственность на наше услаждение и на соблюдение рода человъческаго"<sup>1</sup>).

Человѣвъ, едва познаетъ свою чувственность, старается прилѣпить ее въ достойному предмету, и доколѣ не сыщетъ его, не усповоится; тогда эта самая чувственность и родившаяся страсть напрягаютъ силы умственныя, которыя отъ нихъ получаютъ новую упругость. Вотъ возмужалость, время страстей и возвышеніе до возможной степени умственныхъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 103. Весьма характерное мъсто для сентименталиста Радищева: «услаждение»- на первомъ планъ.

силь, время достиженія величайшихь истинь и заблужденій: въ это время человѣкъ уподобляется Всевышнему, или ниспадаетъ ниже нижайшей степени животныхъ.

-112 ---

Какъ треніе стончеваеть пружины, такъ употребленіемъ притупляются силы тёлесныя, ---а за ними и душевныя: изчезаютъ страсти и рвеніе къ познаніямъ, разсудовъ еще не ослабълъ, но вращается надъ постигнутыми истинами, а онъ уже не для него и стоятъ на высшемъ мъсть. Настаетъ старость, сія истинная зима тѣла и разума, безнадежная зима обвеснованія: простирая мразъ свой во весь составъ человѣка, она полагаетъ предълъ всъмъ его силамъ. Гибкіе члены пъпенъютъ, око помервло, ухо не слышитъ и т. д., осязательность увяла, раздражительность фибровь онёмёла, чувствительность притупѣла, жизненные соки изсякли въ источникѣ, сердце слабъетъ, мозгъ твердъетъ, умственныя силы угасаютъ, понятіе померкло, память изчезла, разсудовъ пресмыкается и наконецъ совершенно истлъваетъ. Разумъ низшелъ до младенчества,но и нить жизни преторглася! Грудь перестаеть дышать, серде не бьетъ, и свѣтильникъ умственный потухъ.

"Безумные! почто слышу вопль вашъ, почто стенанія"? Или вы хотите превратить предвёчный законъ природы? Рыданія ваши и молитвы суть хуленіе. Жизнь погасшая не есть уничтоженіе. Смерть есть разрушеніе, превращеніе, возрожденіе. Ликуйте, о други! болёзнь изчезла, терзаніе миновалось, злосчастію, гоненію нётъ уже мёста, тягостная старость увяла, составъ рушился, но (?) возобновился <sup>1</sup>). Но тутъ же Радищевъ вспоминаетъ, что поспёшилъ: "въ восторгѣ алчныя души васз видѣть, едва не впалъ въ погрѣшность, и заключеніе извлекъ, не давз ничею въ доказательство.

Блаженъ, о человѣкъ, если смерть твоя была естественная, и силы тѣлесныя и умственныя изнемогли отъ одной ста-

<sup>1</sup>) CTp. 106.

рости. Житіе твое было мудрственно, и кончина—легвій сонъ. Но это бываетъ рёдко. Человёкъ, восхищенный страстями, носится по остріямъ. Неумъренность раздираетъ его тёло и лишаетъ разсудка. Не ветхость дней, а болёзни, внёдрившіяся въ тёло, преторгаютъ его дыханіе безвременно и раскаевающагося на одрё смертномъ подавляютъ отчаянна.

Во младости особенно разслабляеть неумѣренность любовныя страсти—въ различныхъ ея видахъ. О юноша! читай *Тиссо*<sup>1</sup>) объ онанизмѣ и ужаснися! О юноша, войди въ бѣдственное жилище скорбящихъ отъ неумѣренности любострастія (въ венерическую больницу?); воззри на черты лицъ страждущихъ се смерть летаетъ окрестъ ихъ!—Когда терзается чувственность, разумъ возникаетъ, но мгновенно и едва блещетъ въ простершемся мракѣ. Или думаешь, что органъ умственный цѣлъ пребудетъ, когда органы жизни нарушены?

Но не одна болѣзнь неумѣренности сиѣдаетъ силы человѣка. Посмотри на болящаго огневицею, на того, у коего повредился органъ умственный! Гдѣ ты, о даръ Божественный? О разсудокъ, гдѣ ты?<sup>2</sup>).....

<sup>1</sup>) Стр. 107.

э) Стр. 108.

## Книга II.

Странствуя чрезъ житіе человѣческое, мы достигли до время продолжение, когда прекращаются Ħ того часа, когда настаётъ вѣчность. Но заградимъ врата ся надеждою я остановимъ отходящаго. Да не улыбнется вто-либо, что мы хотимъ воззръть на въчность окомъ безпристрастнымъ! Сколько возможно имѣть пристрастія къ вещественности, --- столько же и въ единой мысленности (хотя бы она была мечта). Смотря на описание рая (жилища душъ) во всъхъ религияхъ, на страдавшихъ за исповъданіе, на веселящагося при смерти Катона, видимъ, что желаніе вѣчности одинавово со всѣми другими желаніями человѣка.

Надежда, неотступная при жизни, не оставляеть занесшаго въ гробъ ногу; и вотъ заключеніе ободреннаго разсудка: "я живъ, не можно мнѣ умереть, я живъ и вѣчно жить буду!"<sup>1</sup>) Се гласъ чувствованія внутренняго вопреки всѣхъ доводовъ. Оставаясь съ нимъ единственно, не убѣдишься, что мертвъ будешь. Чувствовать и безчувственну быть, жизнь и смерть противорѣчія: безъ сходственности невозможно сдѣлать заключенія о нашей смертности, ибо познанія не суть нутрозрительны. Но я зрю, что все, окрестъ меня существующее, измѣняется, тѣлесность животныхъ, растеній и подобныхъ мнѣ разрушается; я зрю вездѣ смерть, т. е. разрушеніе: изъ сего я

<sup>1</sup>) Стр. 112.

заключаю, что и я существовать престану. Кажется, если бы оть мысленности было удалено понятіе о смерти, то живый бы ея не понималь.

Если же человъкъ увърится, что онъ долженъ умереть, то разрушение его состава кажется ему ужаснымъ. Приблизившись въ отверстію гроба, онъ стонеть и мятется. Ты есть! часъ бъетъ, нить твоихъ дней прервется--- и ты будешь бездыханенъ, безчувственъ, ты будешь вичто... Ужасное превращеніе! Трепещуща отъ страха и неизвѣстности, мысль истлѣвающая носится во всёхъ концахъ возможнаго, ловитъ тёнь; если ухватитъ какое-либо воловно, не размышляя (вещественность то или воображение), прицъпляется и виснетъ. Передъ первымъ шагомъ въ въчность, взоры обращаю вспять: возможеть ли человѣкъ быть ненавистникомъ своего житія? Я умираю, оставляя жену, дётей. Се гласъ ихъ разительнёе грома: "помедли на одну минуту"! Се гласъ любви, дружбы! Свершайся жестокое ръшеніе! Я лишаюся друга! Не малодушіе заставить меня видохнуть при смерти. Если я равнодушно не терплю отсутствія твоего, возлюбленнъйшій мой, то каково будеть мое лишеніе, если то будеть на вѣчность.

Гонимый съ лица земли, но имёя побужденія въ продолженію жизни и не находя для того способовъ, человѣкъ обращаетъ взоры отъ тлёнія за предѣлы своихъ дней, —и паки возникаетъ въ изнемогающемъ сердцѣ надежда. Онъ вопрошаетъ внутреннее чувствованіе, и таинственный лучъ проницаетъ его разсудовъ. Имёя въ немъ (а можетъ быть, и въ воображеніи) опору, человѣвъ съ надеждою перелетаетъ непримётную черту, отдѣляющую жизнь отъ смерти. Едва онъ вообразилъ, что смерть и разрушеніе тѣла—не кончина его, что онъ воскреснетъ въ жизнь новую, —онъ восторжествовалъ, и попирая тлѣніе, презрѣлъ болѣзни, неволю, пытки, казнь: всѣ огорченія изчезли, какъ дымъ, и отлетѣли отъ его духа, ощутившаго вѣчность. Воть по какимъ побужденіямъ возникло понятіе будущія жизни. Многіе слёдують въ томъ единственно ивступленію, иные—предубёжденію и наслёдованному мнёнію, многіе основываются на доводахъ,—и всё вообразительныя возможносте не ускользнули отъ ловственнаго проницанія. Но многіе, отметая чувственное увёреніе и надежду, находили доводы, что смерть есть послёдняя и совершенная кончина, что человёкъ умретъ навсегда и не возможетъ вовстать. Доводы ихъ блестящи, и можетъ быть, убёдительны. "Воввёся по силё нашей обё противоположности, я вамъ оставлю избирать, любезные мои, тё, кои наиболёе имёютъ правдоподобія или ясности, буде не очевидности. "А я, лишенный васъ, о друзья мои, послядую мнюнію, утвишеніе вливающему въ душу скорбящую"<sup>1</sup>).

Доселѣ полагали въ природѣ два рода существъ. Первый родъ---это тала; отвлеченное о нихъ понятіе назвали вещество (матерія). Вещество само въ себѣ неизвѣстно: все мудрованіе о немъ лежитъ на познаніи чувствами нѣкоторыхъ его свойствъ. Другой родъ-существа, не подлежащія чувствамъ; нъвоторые феномены были поводомъ признать ихъ (не дъйствіями вещественности, а) существами, коихъ качества противоположны вачествамъ вещества); это - духи. При первомъ же шагѣ въ область не осязательную, мы находимъ произвольное суждение <sup>3</sup>). Если повнанія наши не нутрозрительныя, и если духъ не подлежитъ чувствамъ, то заключение о быти его --только вёроятное, а не достовёрное. Вёдь природа дёйствуеть всегда единовременно или вдругъ, а въ ся сложеніяхъ мы не находимъ отличительныхъ чертъ для каждой части, но всегда совокупность. Мы называемъ противоръчащими тепло в стужу, но природа и то, что производить тепло, и то, что-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) CTp. 117.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) CTp. 118.

стужу, вибстала въ единое смѣшеніе и положила непремѣняющійся законъ ихъ дѣйствованію. Въ природѣ меньше противоположностей, чѣмъ въ нашемъ воображеніи, и чѣмъ думали прежде.

Различіе духа и вещественности произошло, м. б., оттого, что мысль свойственна одной главь, а не ногь или рукь; это различіе самоизвольно. Не въдая, ни что есть духъ, ни чтовещественность, не надо бы ихъ поставлять существами настолько различными: пожалуй, сказали бы, что духъ не можетъ быть тамъ, гд в тёло, и наоборотъ, ---если бы сложение человёка не убъждало очевидно, что качества и духа, и вещества въ немъ совокупны. Сказали поэтому, что въ человъкъ находятся два разнородныя существа (т. е. субстанція), вмёсто того, чтобы выразиться такъ: существо человъческое имъетъ слёд. вачества---мыслить, перемёнять мёсто, чувствовать, пророждать и т. д. Вместо того, чтобы свазать, что то, изъ чего сложенъ міръ (а вто исчислилъ всѣ составляющія его существа?), имбеть тв и тв свойства, сказали, что въ немъ имбются разнородныя существа. О умствователи! неужели не видите. что всѣ разнородности въ единъ гнѣздятся составъ. Ты вѣдаешь, что мысль находится въ твоей главъ; но въдаешь ли, съ чёмъ она еще можетъ быть сопряжена? Тотъ, кто силою своего слова могъ вселить ее въ мозгъ твой, ужели былъ безсиленъ вмѣстить ее въ другое что-либо, опричь тебя. О над- $Mehhocts!^{1}$ 

Но обозримъ быстротечно свойства и вещественности, и мысленности. Что въ нихъ противоръчнаго? Или нътъ ли слъда, что они могутъ принадлежать одинакородному существу?

Свойства вещественности: непроницательность, протяжен-

1) Стр. 121.

ность, образъ, раздёлимость, твердость, бездёйствіе. Свойства духовныхъ существъ: мысль, чувственность, жизнь. Такъ какъ эти свойства являются только посредствомъ вещественности, то они считаются видимыми дёйствіями духовнаго существа, которое чувствамъ не подлежитъ. Отсюда настойтъ вопросъ: можетъ ли вещественность имёть жизнь, чувствовать и мыслить, или можетъ ли духъ имёть свойства вещества? Въ обоихъ случаяхъ произведеніе будетъ одинаково. Если это можно доказать, то исчевнетъ раздѣленіе существъ (на вещественныя и духовныя); а если найдутся противные доводы, то необходимо поставлять бытіе двухъ разнородныхъ существъ, вещественности и духа (равумѣя подъ нимъ одну, такъ называемую душу человѣческую).

Вещественностью называется то существо, которое есть или можеть быть предметомъ нашихъ чувствъ. Если же оно имъ теперь не подлежитъ, то это-не въ силу своего естества, а отъ малости или тонкости своей. Затъмъ Радищевъ переходитъ въ изъяснению свойствъ вещества.

Непроницательность: нераздёлимая частица вещественности (атомъ), встрётившаяся на пути другой такой же частицы,—сія послёдняя не можетъ продолжать пути, доколё первая не уступитъ мёста. Или: два тёла не могутъ быть въ одно время въ одномъ мёстѣ. Сіе есть аксіома, ибо противное предложеніе есть противорѣчіе́.

Протяженность есть то свойство вещественности, вслёдствіе котораго она занимаетъ мёсто въ пространствё. Такъ какъ протяженность имёетъ предёлъ, то всякую ограниченную протяженность называютъ образомъ. Образъ даетъ вещественности опредъленность (протяженность имёетъ образъ), протяженность — мпсто, непроницательность — отдпленность. Всё три свойства нераздёльны со всякимъ существомъ, подлежащимъ чувствамъ. Раздплимость вещества доказывается химическими опытами. Но воображая вещество протяженнымъ, разумъ можетъ представить себѣ, какъ бы частица ни была мала, еще меньшую, до безконечности, если есть на раздѣленіе достаточная сила. Но какъ это раздѣленіе существуетъ лишь въ возможности, и нѣтъ естественной силы на раздѣленіе началъ матеріи, то ей приписываютъ твердость.

Бездлиствіе матеріи двояко: 1) Она можеть вѣчно пребывать въ состояніи покоя, доколѣ какая-либо причина не дастъ ей дѣйствія. Это не есть существенное свойство матеріи, но относительное, поскольку ее можно считать лишенною движенія. 2) Частица вещественности, приведенная въ движеніе, продолжаетъ его съ той же скоростью и въ томъ же направленіи, пока что-либо не воспретитъ сему продолженію, либо не преобразуетъ оное <sup>1</sup>).

Движение есть свойство премёнять мёсто. Относительно его мнёнія естествослововь различны: одни полагають его существеннымь для матеріи, другіе, — что причины движенія нёть въ самой матеріи, а нёкоторые — что причина движенія для нродолженія онаго должна быть присносущна, что ея не можеть быть въ матеріи, и что она происходить оть существь, не обладающихъ свойствами вещественности.

Тяжесть есть свойство, вслёдствіе котораго тёло падаеть къ срединѣ земли, а частицы матеріи стремятся къ средоточію. Послёдственностями тяжести считаются притяженіе и отраженіе. Притяженіе есть свойство, вслёдствіе котораго

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 125. Начало фразы дурно редактировано: «2-е, Понятіе о вещественности е с ть частица вещественности, въ движеніе приведенная, которая продолжаетъ» и т. д.

тѣла или частицы вещественности сближаются одна съ другою. Отражение—наоборотъ, свойство вслъдствіе котораго тѣла или частицы одна отъ другой отдаляются.

Тѣ, вто считаетъ движеніе сосущественнымъ матеріи, не отрицаютъ за нею ни тяжести, ни притяженія, ни отраженія. Другіе же считаютъ эти свойства не свойствами, а явленіями, дъйствіями причинъ, не находящихся въ вещественности.

Разсмотримъ по одиначиъ эти свойства вещественности. Остатки древняго ученія, разсужденія объ общихъ свойствахъ тёль, вёроятно, поростуть мхомъ забвенія и презрёнія, какь нынь аристотелевы категоріи и сокровенныя качества алхимистова<sup>1</sup>): распространившіеся опыты и лучшее познаніе естественности неминуемо опровергнутъ ихъ. Вопроси каждаго безпристрастваго: "что есть вещественность?"-Отвѣтъ будеть "не вѣдаю!" Химія доказываетъ, что начала первенственныхъ веществъ обладаютъ весьма различными свойствами; хотя оча и придерживается древнихъ стихій, но наши стихіи-сложности. Надежда видѣть стихійную землю въ алмазѣ изчезла, какъ доказали, что и алмазъ сгараетъ. Кто возжигалъ стихійный огонь? Солнечный лучь, раздробленный призмою, не одинакороденъ. Въ немъ, кромъ свъта, есть и теплота, которая отличается отъ свъта тъмъ, что вещество свъта мгновенно, а теплота пребывающа.

Но флогистонъ есть основаніе цвётовъ: онъ вълетучемъ состояній долженъ быть и въ солнечномъ лучѣ. Вѣроятно, что удачные опыты когда-либо отдѣлятъ свѣтъ отъ теплоты. Сѣрный запахъ и перемѣна цвѣтовъ не доказываютъ ли сложности электрической искры? Опыты Пристлея доказали, что вдыхаемое нами вещество сложно. Есть ли упругость свойство

собственно воздуха, а не другого какого воздухообразнаго вещества? Въ воздухф-и водяныя частицы, и обонятельныя вещества, испаренія отъ истлёнія и алкалическія, вислость (твердый воздухъ), селитра (что довазывается ея зарожденіемъ). Все это существенныя части! отдѣли яхъ-и воздухъ изменится. А что такое вода? Отсутстве изъ нея огня делаеть ее твердою. Нельзя ли считать ее по существу-твердымъ твломъ? Отръши давящіе ее столпы воздуха: вода растянется, увеличится, воспарится, сама представится въ видѣ воздуха. Вообрази себѣ пустоту вмѣсто атмосферы овресть земного шара: водимый опытами, ты землю узришь безводну и изсякшую; все на ней живущее исчезнеть, растущее увянеть и сгорить, распадется самая кристаллизація, и всѣ явленія. идущія въ слёдъ дёйствіямъ воды, минуютъ. О ты, основаніе земли, гранитъ, громада необъятная! ты разсядешься, и шаръ земный воспылится <sup>1</sup>).

Равсмотримъ теперь, столь ли нужны для вещественности приписываемыя ей непроницательность и твердость, необходямо ли онѣ истекаютъ изъ ея понятія. Если въ понятіи непроницательности лишь то заключается, что два тѣла, атома или частицы вещественности не могутъ быть въ одно время въ одномъ мѣстѣ, то это относится не только въ вещественности, но и ко всякому существу, какою бы рода оно ни было. Чувственностью мы имѣемъ представленія о вещахъ, а разумомъ понятія, т. е. познанія ихъ отношеній. Общее всѣхъ представленій есть пространство, всѣхъ понятій время. Общее сихъ общихъ обытіе. Какое бы существо себѣ ни представлять, первое, что́ ему нужно, есть бытіе (безъ того не можетъ быть и мысли о немъ), второе—время (всѣ вещи въ союзѣ своемъ понимаются или единовременны, или въ посль-

<sup>1</sup>) CTp. 130.

довании одна за другою), третье-пространство, ибо суще-**СТВЕННОСТ**Ь всћхъ являющихся намъ существъ состоить въ томъ, что своимъ деяствіемъ на насъ они возбуждають понятіе о пространствѣ и непроницательности <sup>1</sup>). Все, что дъйствуетъ на чувства, имъетъ мъсто и своимъ образомъ производить представление о протяжении и о непроницательности: двиствуя на насъ изъ мъста, вещь даетъ намъ чувствовать, что она не есть другая (непроницательность). Общее же понятіе и непроницательности, и протяженія, есть пространство. Итакъ, все. что имфетъ бытіе во времени и пространствъ, заключаетъ понятіе непроницательности, ибо и познанія наши состоять только въ свёденіи бытія вещей въ пространствё и времени. Изъ этого есть только одно изъятіе: первая Причина всѣхъ вещей. Такъ какъ опредѣленныя и конечныя существа не имѣютъ въ себѣ достаточной причины своего бытія, то должно быть Существу неопредѣленному и безконечному. Такъ какъ являющіяся существа своею сущностью ямёютъ вызывать въ насъ дъйствіями понятіе о пространствъ, существуя въ воторомъ они и опредъленны, и вонечны, то безконечное Существо не можетъ быть постигнуто чувственностью и необходимо отличается отъ существъ, познаваемыхъ въ пространствѣ и времени. Послику познаніе первыя причины основано на разсуждении отвлечениемъ отъ испытаннаго и доказывается правиломъ достаточности, а конечное не одно есть съ безвонечнымъ и отъ него отдёлено, то конечнымъ существанъ невозможно имъть удостовърение о безусловной необ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Радищевъ доказываетъ здѣсь то, противъ чего никто и спорить не станетъ послѣ Канта. Все, что является, разумѣется, заключается въ пространствѣ и времени. Ошибочно было только говорить о «всякихъ другихъ существахъ», кромѣ вещественности. Кромѣ ея, и нѣтъ ничего въ чувственномъ опытѣ.

ходимости Высшаго Существа, и свѣденіе о необходимости бытія Божія можетъ имѣть едина Болг. Увы! мы должны ходить ощупью, кака скоро вознесемся превыше чувственности <sup>1</sup>).

Изъ нонятія непроницательности слёдуеть еще, что одно тёло не можеть проходить чрезъ другое. Но опыты физическіе доказывають, что наитвердёйшія тёла проницаются воздухомь и водою, а для огня нёть ничего непроницаемаго. Очень трудно привести одно тёло съ другимъ въ совершенное соприкосновеніе. Во всякомъ тёлё больше пустоты, чёмъ согружденія, особенно въ жидкихъ тёлахъ, кои удивительно могутъ растягиваться и сжиматься. Поэтому то и утверждали, будто все твердое вещество въ солнечной системѣ можно совмѣстить въ орѣховую скорлупу. Если же разсудимъ, что посредствомъ химическихъ смежностей вещества могутъ смѣшиваться и производить совсѣмъ новыя, то окажется, что непроницательность въ послѣднемъ смыслѣ есть вымышленное свойство вещественности <sup>2</sup>).

То же самое можно сказать о протяженности и образв, который есть опредѣленность протяженія. Ибо, занимая мѣсто въ пространствѣ, вещество имѣетъ его опредѣленно, т. е. имѣетъ образъ, т. е. протяженно. Это понятіе столь свойственно нашему разуму, который наиотвлеченнѣйшія понятія почерпаетъ изъ подлежащихъ чувствамъ веществъ, что противоположное представляется ему отрицательно.

Да и безконечная дълимость вещественности есть свойство воображенное. Въ этомъ признаются и тѣ, кто принисываетъ его, какъ существенное, матеріи, потому де, что оно

1) Стр. 133.

<sup>2</sup>) Стр. 135.

возможно, и оно бы дёйствительно произошло, если бы найти достаточную силу. "Я", говоритъ Радищевъ, "не возьмусь опровергать возможности". Ибо несуществующее есть мечта и не заслуживаетъ опроверженія. Если бы кто захотѣлъ сію раздѣлимость распространить на самого Бога, то стоилъ ли бы онъ единаго на опроверженіе слова? Улыбнемся безумію и замолчимъ.—Впрочемъ можно ее распространить и на умственное вещество. Хотя дѣйствіе его нераздѣлимо, но оно заключено въ протяженномъ, которое можно раздѣлить не только мыслію, но и дѣйствительно. Для чего же почитать нераздѣлимымъ мыслящее вещество <sup>1</sup>)? Прейдемъ замысловатыя бредни: сколь онѣ ни замысловаты, но все—бредъ.

Твердость есть свойство, препятствующее безконечной дѣлимости матеріи. Опыты дѣлаютъ аксіомою то мнѣніе естествослововъ, что ни одна сила въ вещественномъ мірѣ не можетъ раздѣлить стихійныя начала. Значитъ, твердость противорѣчитъ раздѣлимости: онѣ не могутъ быть въ одномъ существѣ совокупны. Съ одной стороны раздѣлимость требуетъ разрушенія малѣйшихъ частицъ до безконечности (возможно ли такъ заблуждатъ и дѣлать пустое воображеніе бытіемъ!), съ другой стороны твердость, содержа стихійныя начала плотными,представляетъ разрушенію оплоту непреоборимую (и здѣсь явно дѣйствіе воображенія). Скажите ваше о семъ рѣшеніе, о вы, у коихъ разсудокъ не затмился предубѣжденіями учебными и предразсудками школы!

Но посмотримъ, твердость тѣлъ<sup>2</sup>) столь ли имъ свойственна и необходима, какъ то увѣряютъ учители. Образъ,

Стр. 136—137. Мыслящее вещество здѣсь-мыслящая субстанція—res cogitans, а не «мыслящее вещество мозга» нашихъ современниковъ.
 <sup>9</sup>) Стр. 138. Въ оригиналѣ опечатка «тѣхъ».

какъ опредёленіе протяженности, не можетъ существовать инате, какъ вслёдствіе сцёпленія или взаимнаго пригяженія частицъ (какъ скажутъ физики), или законовъ смежности (по инёнію химиковъ). Слёдственно, сила сцёпленія нужна, ибо безъ нея не было бы самой твердости, и все развалится. Но не довольно того, что разрушатся тёла и прейдутъ въ хаосъ: гдё никакая сила не дёйствуетъ, едва ли возродится ничтожество и истинная смерть. Какая пустая мысль, уродливое воображеніе!

Итакъ, гдѣ бы эта сила ни находилась—въ самомъ ли веществѣ или наружи, она своимъ дѣйствіемъ производитъ, что частицы находятся во взаимной проницательности, или хотя просто одна близь другой; она даетъ образъ, который безъ нея не можетъ быть. Уничтожьте сцѣпленіе,—и вещество изчезнетъ. Слѣдовательно, эта сила сосущественна веществу; одного нельзя вообразить безъ другой. Итакъ твердость есть слѣдствіе какія-либо силы, какъ причины, а существо есть отъ нея происходящее дѣйствіе.

Столь же свойственно вещественности и отражсение. Очень трудно привести (какъ показываютъ опыты) два вещества въ истинное прикосновеніе. Отраженность дъйствуетъ иногда даже въ отдаленности отъ тѣла, которому она принадлежитъ. Отчего наиплотнъйшія тѣла столь проницательны? Что производитъ упругость, сжиманіе и растяженіе? Отчего одно вещество въ стѣсненіи становится упружѣе, а другое—въ растяженіи? Отраженіе, какъ и притяженіе, существуетъ вездѣ<sup>1</sup>); вещества въ соразмѣрности дѣйствія одной силы ощущаютъ дѣйствіе и другой. На самомъ дѣлѣ въ вещественности существуютъ токмо притяженія и отраженія безъ всякой твердости: для чего предполагать твердое, если его части никогда не могутъ сплотиться? Заключимъ, что есть мѣсто въ пространствѣ, гдѣ существуетъ каждая сила,

<sup>1</sup>) CTp. 141.

и откуда она дёйствуеть въ соразмёрной ся могуществу округё. Локжа или его истолкователь употребили стихотворную и метафизическую картину всемогущества, вращаю щагося надъ пустымъ пространотвомъ, и повелёвшаго ему раздёлиться и отвердёть. Вмёсто слова явимъ мысль всемогущую: О дерзновеніе! изрекать словомъ, звукомъ, зыбленіемъ воздуха мысль предвёчную! Да будетъ сила въ каждой точкѣ пространства и се дёйствіе вачалося! Притяженіе и отражевіе простерлися изъ среды своей дёйствіемъ, явился образъ и протяженность, вещественность пріяла существо. Твердость столь мало имёетъ мѣста въ сей системѣ, что удивительно, какъ мудрствовавшіе давно не разсудили, что она и совсѣмъ не истати <sup>1</sup>).

Друзья мои, оговаривается Радищевъ: раздробляя свойства вещественности, да не изчезнетъ она совсёмъ, и да не будемъ сами тёнь и мечта!

Бездпйствіе есть то состояніе существа, изъ коего оно изступить не можетъ, доколѣ что-либо ее(?) изъ онаго не извлечетъ. Но утверждать, что бездѣйствіе есть свойство природы кажется нелѣпостью. Безразсудный! Когда зришь въ превыспренняя и видишь обращеніе тѣлъ лучезарныхъ, когда видишь жизнь, разсѣянную въ тысящи тысящей образахъ повсюду окрестъ себя, ужели можешь сказать, что бездѣйствіе вещественности свойственно, и движеніе ей несродно. Все въ природѣ движется, и все живетъ. Если ты ничего не знаешь бездѣйствуемаго, если все видишь въ движеніи, то не суемудріе ли говорить о томъ, что не существуетъ? На что намъ знать, что движенія міра было, и можно ли намъ знать, какъ то было? Вещественность движется и живетъ. Заключимъ, что движеніе ему сродно, а бездѣйствіе есть веще-

<sup>1</sup>) Стр. 143. Радищевъ указываетъ, что въ «сихъ сужденіяхъ путеводительствовадъ» ему Пристлей (стр. 142). ство твоего воспаленнаго мозга, есть мгла и тёнь. Мы имёемъ право неоспоримое утверждать, что движеніе въ мірё существуеть, и оно есть свойство вещественности <sup>1</sup>). Показавъ неосвовательность мнёнія о бездёйствія вещественности, мы самымъ тёмъ показали, что движеніе отъ нея неотступно и неотдёлимо.

Послѣ всего сказаннаго о движенія, притяженія и отражени, ненужно еще показывать, что и тяжесть сосущественна вещественности. Эта всеобщая сила, въ понятія которой заключается притяжение и отражение, предузнана Кеплеромъ и доказана Нютономъ. Правда, причина ея сокрывается отъ проницанія нашего. Сія сила да будеть действіе некоего упругаго вещества, которое эфирома назваль Нютонъ. Да и самый эфирь-не вещественность ли онь самь? Нютонь, дёлая его причиною, кажется, его къ веществу не причелъ, ибо будуча причиною, онъ не можеть имъть свойства того, что преизводить: нелёпо сказать, что причина тяжести или притяженія сама имъетъ тяжесть и притяжательна. Но бытіе эфира есть только предположенное, а не доказанное, изобрътенное для объясненія ипотезы, хотя и блестящія, но предположенныя безъ опытности. Есть твла (ввдь и жидвости суть тёла), подверженныя осязанію, коихъ свойство есть не тяжесть, а сила средодалящаяся, както: огонь, газы и самая вода; закону тяжести они иногда слёдують, но токмо въ совокуплении и отвердения. Ихъ свойство не тяжесть, не сцепление, но растяжение и возлетание, или лучше сказать, и то, и другое вслёдствіе завоновъ смежности. "Я съ трепетомъ возражаю что-либо изобрѣтенію остроумія, и дерзая противорѣчить Нютону, покажусь несмысленнымъ; но какъ сказать можно, что огонь имъ-

<sup>1</sup>) Стр. 145.

етъ тяжесть, и гдѣ притяженіе воспаряющейся воды, лишенной воздуха и безъ давленія «тмосферы"<sup>1</sup>).

Вотъ предлогъ общаго естествословія, или она (?) метафизическая часть <sup>2</sup>). Мы видимъ на изъяснении общихъ свойствъ вещественности, какъ противоръчивы и ненадежны человъческія сужденія: все въ оныхъ зависить отъ перваго изъясненія. Часто спорющіеся, имѣя разныя понятія о вещи, не понимаютъ другъ друга; желаніе заслужить имя остроумнаго ввергаетъ въ область воображенія, а потому и блужденія. Очень часто въ одному новому факту привазывають всѣ прежніе и составляють систему (а такъ какъ это названіе стало нѣсколько смѣшно), либо ееорію, или умозрѣніе. Здѣсь Радищевъ справедливо указываетъ естествоиспытателямъ: "О умствователи, держитесь опытности... Не тщитесь угадать, чего невозможно. То, къ чему стремитеся, есть мысль всевышняя, а вы что?". Нютонъ, сопрягая изобрътенную имъ тяжесть съ измъреніемъ и исчисленіемъ, далъ ей блестящее правдоподобіе, и никто не смѣетъ ему противорѣчить. Притяженіе неоспоримо; но притажение тѣлъ небесныхъ, движущихся въ направлении прямой линии, едва ли не рушится, когда столь же дерзновенный разумъ сопряжетъ новыя откровенія (т. е. открытія) во едино и тяжесть оспорить захочеть. Если можно истину предчувствовать, то сіе предчувствіе въроятно <sup>3</sup>).

Обращаясь въ главному предмету разсужденія---безсмертію и свойствамъ души, Радищевъ задается вопросомъ: могутъ ли свойства вещественности быть и свойствами разумнаго

- <sup>2</sup>) Недосмотръ редакція текста.
- <sup>8</sup>) CTp. 149.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 147. Любопытно, что эти самостоятельныя разсужденія Радищева, основанныя на «опытности», сильно напоминають позднѣйшія доктрины шеллинговцевь (напр., Павлова, см. II томъ нашего сочиненія, стр. 172) о двухь основныхь силахь.

вещества, т. е. человѣческой души? Нелѣпо сказать, будто чувствованіе, мысль то же, что и движеніе, притяженіе и т. п. Но если повазать, что послёднія суть или могуть быть также свойствами чувствующаго и мыслящаго вещества, то можно будеть умозавлючить, что и оно, и вещественность суть едино вещество. Чувственность и мысль окажутся тогда свойствами матерія, но посвольку она образуется (т. е. получаеть образь) въ органическихъ телахъ. Есть силы въ природе, подлежащія нашимь чувствамь только въ ихъ сопряжении съ тълами; жизнь, какъ дъйствіе неизвъстнаго вещества, вездъ разсвана, но становится тамъ явствепнѣе, гдѣ сопряжено наиболѣе разныхъ силъ во едино: а это бываетъ тамъ, гдѣ начинается чувствованіе, которое, совершенствуясь, досягаетъ мысленности. Всв эти силы и самая жизнь являются совокупными съ вещественностью. Перемѣны въ мысленности соотвѣтствуютъ перемѣнамъ вещественности. Мы заключаемъ, что въ видимомъ мірѣ живетъ одинакородное вещество, одаренное различными свойствами и искони существенно присвоенными ему силами. Намъ неизвъстно, какъ произведенъ сей союзъ. И прежде всего, непроницательность свойственна вещественности, равномърно и мысленности. "Уже я зрю заранѣе толпы, на насъ возстающія; улыбки презрѣнія, ссмѣяніе, -- о если бы было одно опроверженіе доводовъ! Пребудемъ въ стезѣ нашей, и да молва не отвратитъ насъ отъ нашея цѣли!" 1)

Непроницательность есть то свойство какого-либо вещества, вслёдствіе коего оно съ другимъ не можетъ находиться на одномъ мёстё въ одно время. Все, что существуетъ, не можетъ иначе имёть бытіе, какъ находяся гдё-либо. Пространство, хотя и есть отвлеченное понятіе, но въ самомъ дёлѣ существуетъ, не яко вещество, но какъ отбытіе онаго. Если

1) Стр. 151.

9

необходима пустота для движенія, то м'есто или точка, где она находится, можетъ дать понятіе о пространствъ, т. е. о вмѣстилищѣ бытія. Слѣдуетъ, что и мысленное вещество должно гдб-либо находиться. А поелику важдое изъ нихъ(?) есть вещество особенное, снабженное особымъ бытіемъ, то два таковыхъ вещества (т. е. души) не могутъ быть на одномъ мѣстѣ въ одно время. "Смѣйся, если лучше разумѣешь, но воззри на себя и убѣдись!" 1) Гдѣ мысль твоя живеть? Гдѣ ея источникъ?-Въ главѣ твоей, въ мозгу, какъ учитъ ежемгновенный опыть. Но мысль стоящаго близь тебя неужели въ тебъ, въ мозгу твоемъ, для опроверженія моихъ доводовъ? Всякъ имбетъ свою главу, свою мысль: мысль одного не есть мысль другого-и наоборотъ. Вы оба, или мысленности ваши-не въ одномъ мѣстѣ существуютъ, слѣдовательно, суть непроницательны онв, а не только ихъ органы, мозги. Если и признать, что мысленность отвлекаеть насъ оть телесности, и две особыя мысленности относительно мысленію(?) могуть быть совокупны, --- то осмотримъ: пусть твое воображение клокочетъ и носится легчат звука и быстрте свъта, о тварь, се точка-и ты на ней!

Ступимъ шагъ еще въ изъяснении "площадныхъ" нашехъ доводовъ<sup>2</sup>).

Мыслительность — протяженна, имъетъ образъ. "Вижу, вижу, смъешься, хохочешь, влечешь за собою мъру и вопрошаешь: которой геометрической фигуръ она подобна"?

Протяженность есть то свойство вещества, вслѣдствіе котораго оно занимаетъ мѣсто въ пространствѣ. Дадимъ еще оружіе противъ себя. Протяженность есть то, что подлежитъ измѣренію; все подлежащее измѣренію имѣетъ предѣлъ; опре-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ctp. 152.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) CTp. 153.

діленная протаженность или изміримость есть образь. Мысленность заключена въ мозгу и не дійствуетъ на него извні. Во всемъ ли она мозгу или въ одной его части—неизвістно. Положимъ, что кубическое содержаніе мозга есть 100 дюймовъ, то мысленность твоя, сколь бы мала ни была, хотя бы математическая точка, содержится во сто; ибо мозгъ измірить, свісить можно. Кто знаетъ, не отъ тяжести ли или легости происходитъ различіе умовъ? Если цілое велико кажется, ставь дроби <sup>1</sup>/<sub>100000</sub> и т. д.—все будетъ изміримая дробь.

Дадимъ мысленности и образъ <sup>1</sup>): мозгъ протяженъ, а потому и все въ немъ содержащееся. Да и самъ по себъ мозгъ имъетъ опредѣленный образъ; слъдуетъ, что и содержащееся въ немъ образованно. Ваятель дѣлаетъ сперва глиняную форму, да образуетъ своего Аполлона. Но каковъ именно образъ мысленности, опредѣлить того не могу. Всякое жидкое тѣло образуется по сосуду, въ коемъ содержится. Воздухъ, содержащійся въ куб. дюймѣ, можетъ растянуться на 100 куб. сажень. Но если онъ неудобоизмѣримъ, то его можно взвѣсить. Не бойся, не бойся, я мысленности твоей на безмѣнъ не положу. Сила электрическая въ лейденской скланицѣ взвѣшена. Не взвѣшена сила магнитная, но кто станетъ отрицать, что она невещественна(?).

Нътъ нужды говорить о другихъ свойствахъ вещественности, поскольку они приложимы къ мысленности: 1) раздалимость — свойство воображенвое (не существующее), 2) твердость — свойство, не утвержденное ясно, 3) бездайствіе — мечта, 4) движсеніе: мысленность одинъ изъ его разнородныхъ источниковъ, 5) тяжесть, или паче притяженіе и отраженіе: имъетъ ли мысленность стремленіе къ центру земли, того не въдаю; но питаніе, пророжденіе, жизнь, любовь и ненависть, что суть?

<sup>1</sup>) CTp 155.

Не нужна ли сила притяженія на какое бы то сложеніе ня было? Ничто не можетъ быть средою ся дёйствія, паче мысленвости, если сила эта имѣетъ точку, откуда дёйствуетъ. Оно таково въ самомъдѣлѣ (точки—пропускъ въ оригиналѣ<sup>1</sup>); далѣе безъ связи цѣлый passus).

Разобранныя свойства вещественности, такъ сказать, метафизическія, заключались въ отвлеченнёйшихъ понятіяхъ. Но есть свойства веществъ, кои, проистекая отъ коренного сложенія, заимствуютъ свойства начальныхъ частей вещества. Для познанія ихъ надо говорить о *стихіяхъ*, какъ началахъ веществъ.

Показавъ, что свойства вещественности суть свойства мысленности, покажемъ, поколику въроятно, что и мысленность есть вещественности свойство. Прежде всего какія суть свойства вещества мыслящаго? Таковы: жизнь, чувствование, мысленіе. Эти свойства суть нѣчто болѣе, нежели просто движеніе и пр., хотя, впороятно, и эти силы участвують въ ихъ произведении. Здъсь Радищевъ желаетъ ввести экскурсъ "о составленія тёль вообще", потому что, по мнёнію нёкоторыхь, двяженіе не есть свойство подлежащихъ чувствамъ веществъ. Стихіи всёхъ тёлъ суть: земля, вода, воздухъ, огонь. Мы знаемъ яхъ не въ чистомъ видѣ, а только въ сопряжении. Если бы прочія стихіи не имѣли земляныхъ частицъ, то онѣ (вромѣ земли) ускользали бы отъ чувствъ. Каждая изъ нихъ имфетъ свои особенныя свойства: твердъйшая-вемля есть движимое, а остальныя (огонь, а можетъ быть, воздухъ и вода)-суть начала движущія; онѣ производять движеніе въ телахь; безъ нихъ неть на сложенія, ни разрушенія; онѣ занимаютъ болѣе мѣста, чѣмъ земля, воторая одна изо всѣхъ чувстподлежитъ вамъ<sup>2</sup>).

<sup>1</sup>) CTp. 157.

<sup>2</sup>) CTp. 160.

- 133 -

Опыты являють намь, •что движеніе производять и не стихійныя вещества, какь свёть (совокупный огню), сила элевтрическая (имѣющая свойство огня), магнитная, *стихія соли*, которая есть всеобщій раздѣлитель, особливо, соединяясь съ воздухомь, водою и т. д. Они имѣють истинную энерию. Но что она есть? То, можеть быть, ей одной извѣстно, или Давшему ее стихіямъ. Далѣе—опять пропускъ<sup>1</sup>), гдѣ должны были быть изложены "подробности о стихіяхъ", дабы показать истинность и основанность на опытахъ сдѣланнаго "нами" раздѣленія веществъ на движущія и движимыя.

Стихія, соединяясь одна съ другою, измёняють свое вещество до неузнаваемости: вода уподобляется землё, огонь твердёеть, не жжеть и не свётить, воздухь обнаруживаеть себя одною тяжестію. Средства, употребляемыя природою для сложенія стихій, разнообразны, но слёлують одинаковымъ законамъ. Естествоиспытатели, уобщая понятія и восходя оть одной отвлеченности къ другой, а паче сдёлавь себё систему, и возгнёждая въ нее всё извёстные факты, сказали, что общій законъ всёхъ сложеній есть притяженіе. Но кристаллизація или стеклованіе суть ли одно (хотя, по мнёнію Бюфона, образъ производитъ великую разность)?

Для доказательства сцёпленія приводять опыть двухь гладкихъ поверхностей; это — одинъ изъ слабёйшихъ случаевъ. Если сцёпленіе производить сложеніе тёль, то ужели сцёпленіе въ стеклё сильнёе золота? если бы не была другая сила, то что удержало бы золото подъ молотомъ, дало бы ему столь ужасное растяженіе?

Одно изъ главныхъ средствъ природы для сложенія и измѣненія стихій—*организація*; анализисъ частей животнаго указывзетъ всѣ стихіи<sup>2</sup>). Органическое тѣло есть какбы химическая ла-

<sup>1</sup>) CTp. 161.

<sup>3</sup>) Crp. 164.

бораторія, гдё происходять различныя амальгамы, раздёленія и сложенія даже почти новыхь веществь, напр., нервенной влажности. Послёдняя сходственна развё только съ электричествомъ и магнитизмомъ (которыя оба, можетъ быть, всосаны будучи въ тёло, въ немъ амальгамируются, передвоятся и вмёстё съ другими производять нервенную жидкость?). Таковая имёется и въ организація животныхъ. Въ организація дёйствуютъ всё стихіи.

Жизнь<sup>1</sup>) есть то дѣйствіе явленія, чрезъ которое сѣма разверзается, ростетъ, получаетъ совершенное дополненіе всѣхъ своихъ силъ, производитъ паки сѣма, подобное тому, изъ воего зачалося, потомъ теряетъ силы и приближается въ разрушенію. Происходитъ ли жизнь просто изъ сложенія стихій, можно будетъ утверждать лишь тогда, когда искусственно произведутъ органическія тѣла. Сила, дающач жизнь, одинавова въ животныхъ, растеніяхъ (вѣроятно, и въ ископаемыхъ), но является различною въ разныхъ сложеніяхъ. Не безразсудно завлючать, что огонь есть одно изъ необходимыхъ началъ жизни (если не самая жизнь?) По удаленіи солнца вся природа (кромѣ животныхъ, въ которыхъ больше огня) мертвѣетъ.

Раздраженность, примѣчательная уже въ растеніяхъ (особенно, въ чувственницѣ), и въ раздѣленіи, въ воскипѣніи тѣлъ, есть, вѣроятно, произведеніе силы электрической: чувственница увядаетъ отъ малѣйшаго прикосновенія. Квасъ и всякая ферментація не есть начало раздраженности.

Чувственность есть свойство ощущать; она есть свойство нервовъ, какъ доказываютъ опыты, и приписывается физіологами присутствію нервенной жидкости. Безъ жизни не были бы намъ извёстны ни чувственность, ни мысленность,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 165.

съ которыми она совокупна. Если мысленность мы находимъ только вмѣстѣ съ чувственностью, а она неразлучна съ жизнію, то не суть ли сіи три явленія тѣлъ—дѣйствія единаго вещества? Или чувственность и мысль суть дѣйствіе отличнаго вещества, куда входитъ и электричество? Встрѣчается жизнь безъ чувственности, и чувственность безъ мысли Но жизни сопутствуетъ всегда раздраженность (нижайшая степень чувственности). Да и не всегда бываютъ потребные органы, нервы, для чувственности и мысли: есть вещества—на смежности единыя жизни и чувственности, что не имѣютъ и мозга.

Итакъ, въ существо жизни входитъ огонь; въ чувственности замётны явленія, подобныя силё элевтрической (и дёйствуетъ она на наши нервы, подобно магнитной силё); чувственность, повидимому, есть продолженіе мысленности, ибо и понятія, и мысли всё происходятъ отъ чувственности, да и органы послёдней — продолженіе органа мысленнаго. Не ясно ли, что мысль, чувственность и жизнь суть свойства вещества непроницательнаго, протяженнаго, образованнаго (т. е. имёющаго форму), твердаго и проч. Ибо огонь, электричество и магнитизмъ суть свойства того же вещества, или оное само.

Къ этимъ общимъ разсужденіямъ Радищевъ присоединаетъ еще нѣкоторыя подробности, но уже не отъ себя, а въ видѣ большого монолога (стр. 169—192) воображаемаго собесѣдника, отчаяннаго противника безсмертія души, заклятаго матеріалиста, который и дѣлаетъ выводъ.

Излишне приписывать дъйствію особаго вещества то, что можеть принадлежать матеріи, неосновательно давать человѣческому тѣлу душу, отмѣнную оть тѣла и непонятную. Жизнь, чувственность и мысль (ихъ называють душою) суть произведеніе единаго вещества, составительныя части коего имѣютъ различныя (и еще не всѣ испытанныя) качества. Успѣхи наукъ, особенно физики и химіи доказывають, что не невозможно когда-либо уловить природу счастливыми опытами въ ея творительномъ стану. Хотя бы чувственность и мысль были особенныя силы, но нельзя торопиться отрицать ихъ принадлежность матеріи, будто онѣ даже и не могутъ быть ея свой-

Не удивительно, что возмечтали себя безсмертными тѣ. кому чужда природа, кто не обращаетъ на нее внимательнаго ока; не удивительно, что ищутъ прибѣжища превыше жизни гонимые бъдствіемъ, скорбію, болъзнію. Но всегда будетъ страннымъ то, что люди, наипаче проникшіе въ сокровенности упражнявшіеся природы и всегда ΒЪ разыскани ихъ. примѣняются въ возрожденію, вогда дойдетъ до рѣшенія этого вопроса о конечной смерти. Столь слабость наша велика, столь человѣкъ боится разрушенія! Такъ и быть должно, ибо съ младости мы окружены предубѣжденіями, твердящими о будущей жизни, и предметами, къ жизни привязывающими. Въ возмужалыхъ лётахъ или отвлекаютъ мысли отъ разрушенія, или представляють себѣ его невѣроятнымъ. Приспѣвъ къ гробу, и чувствуя необычайное, мы вдругъ обращаемся къ мыслямъ безразсудной юности. Кто былъ блаженъ, тому жаль умирать, и онъ мнитъ продолжать жизнь безсмертiемъ<sup>1</sup>). Изнемогающій подъ тяжестью превратнаго счастія зрить въ кончинѣ конецъ несчастій и мнитъ возрожденія утѣхъ.

Какъ отыскатели дѣяній природы могутъ ошибаться въ ея дѣйствіяхъ! чувственность и мысль слѣдуютъ тѣлесности отъ рожденія до кончины; когда отмираетъ одна, престаютъ дѣйствовать и другія. Родившійся совсѣмъ непричастенъ мысли, чувственность его весьма слабая. Тѣло укрѣпляется, купно съ нимъ мысль и чувственность. Лучшее для нихъ время, когда тѣло получило приращеніе и укрѣпилось всѣми силами. А какая степень осталась чувственности и мысли въ старикѣ: одна изгладилась, другая равняется младенчеству. Почто ры-

<sup>1</sup>) CTP. 172.

ствами.

даешь? Се одръ твой, се покой тѣла твоего! Всѣ начала состава твоего притупилися, и рушиться имъ должно. Почто же плачешь о неизбѣжномъ? Когда жизнь прервется, увянетъ и чувственность, изсякнетъ мысль, и всякое напоминовеніе прелетитъ, яко легкій дымъ. Жалѣешь о блаженствѣ, ужели жалѣешь и о бѣдствіи? Возвѣсь <sup>1</sup>) всѣ минуты печали, болѣзни и превратностей, и противоположи имъ минуты радости, здравіе и благоденствіе, увидишь, что чаша злосчастія всегда претянетъ чашу блаженства. О чемъ же сѣтуешь? Воскликни: се часъ мой! скажи: прости! и отыди!

Защитники души безвещественной, несложной и потому безсмертной утверждають, что въ противоположность внѣшнимъ чувствамъ, внутреннее чувствованіе, происходящее отъ разныхъ чувствъ, и мысль, отъ чувствъ рождающаяся, есть нераздѣлима, какъ нераздѣлимо, всегда едино и просто свъдение самою себя (т. е. самосознаніе); значитъ, и вещество души также простое и неразрѣшимое, каковое разрушиться не можетъ: душа въ разрушении тѣла пребудетъ безсмертна.

Но скажи и истолкуй: какъ вещество простое можетъ дъйствовать на сложное, какъ дъйствуетъ непротяженное на протяженное? И еще того непонятнъе: какъ непротяженное заключается въ протяженности? въдь понятіе протяженности противоръчитъ нераздълимому<sup>3</sup>). Ты не знаешь, мечтающій въчность, какъ заключена душа безвещественная въ протяженное влагалище. Желая отличить душу отъ тъла, ты сдълалъ ее уже не веществомъ, а отвлеченіемъ: она—точка математическая, слъдовательно, воображеніе, сонъ. Душа твоя есть безсущественность, ничтожество, небытіе: вто ощущалъ (если не въ мечтанія) что-либо нераздълимое, несложное? И какъ себъ это представить? Если точка есть конецъ линія, то чему же

<sup>2</sup>) Стр. 175.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Мысль, на которой основана и Байронова Euthanasia.

душа окончаніе? Тебъ, кажется, наскучило житіе и услажденіе—оставь же насъ, отыди въ своя превыспренняя и веселися!

Но отчего невозможно согласное дѣйствіе всѣхъ чувствъ и органовъ? Все имѣетъ свою цѣль, и къ ней обращены всѣ части и силы. Ты существуешь въ мысленности; для чего же думаешь, что чувства и органы твои не для нея суть, и она не отъ нихъ? Если единственная частица воздуха не можетъ произвести звука, неужели заключать, что звукъ не есть произведеніе воздуха? Безумный! ты скоро скажешь, что и жизнь въ человѣкѣ есть невозможность, ибо каждая часть тебя не есть жизнь. Смотри, куда ты забрелъ! Кто рыщетъ въ мечтаніи, недостоинъ, чтобы онаго былъ отлученъ. Чувственность местію не замедлитъ. Вощаныя твои крылія растаютъ отъ ея жаркости, п новый Икаръ, ты падешь <sup>1</sup>)!

Какъ могли войти въ твой мозгъ сія чрезъестественная простота и нераздёлимость души? Возьми часы и ударь ихъ о камень: гдё будетъ сей почти разумный указатель времени? Или въ каждой части? Металлъ не возможетъ того безъ соразмёрности въ колесахъ и пружинахъ. Душа нераздёлима! Но звукъ, благогласіе раздёлимы ли? Сложны и раздёлимы производящія орудія, но не произведеніе ихъ! Не отъ чувствъ ли мысль свою получаешь? Нераздёлимы ли ухо, око, носъ? Мысль, произведеніе чувствъ, душа (по твоему) нераздёлима. Изъ одной души нельзя сдёлать двухъ душъ. *Пристлей* говорить: разрёжь олинъ шаръ на двое—выдутъ 2 половины, но не будетъ шара. Слёдуетъ ли, что съ разрушеніемъ органовъ не можетъ разрушиться и душа?<sup>2</sup>)

Ужели трудно вообразить т. наз. душу единственною в

۱

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) CTp. 178.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) CTp. 179.

нераздѣлимою, яко дѣйствіе твоихъ органовъ и сложенія? Вообрази себѣ общество, сіе нравственное, соборное вещество (напр., римскій сенать, или коинскую площадь). Много частей и дѣйствій, но всѣ одного желаютъ. Это уподобленіе, а не сравненіе. Но всѣ усилія отдѣлить дущу отъ тѣла напрасны.

Душа растетъ съ тѣломъ. Понятія и мысли мы получаемъ отъ чувствъ. Если не въришь ты мнъ, прочти Локка. Онъ удивить тебя, что всё мысли твои, и самыя отвлеченнёйшія, въ чувствахъ твоихъ имфютъ свое начало. Это не противор'вчить тому, что отвлечение есть действие разсудка. Въ чувствахъ корень отвлеченныхъ понятій. Зачёмъ дёлать душу веществомъ, особымъ отъ чувственности? Это похоже на то, кавбы даешь душу носу, душу уху, а въ осязаніи-душу на каждую точку поверхности тёла. Неужели на всякое дёяніе тѣла дадимъ особую душу (вещество поющее, говорящее и т. д.)? Получая познанія отъ чувствъ, ты, странникъ, хочешь, чтобы мысленность была имъ чужда и противорѣчуща? Но откуда ты возмечталь, что твоя душа безтленна и не есть дъйствіе органовъ? Сколько тълесностей на нее дъйствуетъ! Все измѣняетъ ее-пища, питье, болѣзни, страсти, холодъ, жаръ. Она страждетъ, а не тело. Можетъ ли знатъ душа, какая мысль въ ней пробудится чрезъмгновеніе, чего она возжелаетъ, какія движенія сдёлаетъ тёло и т. п.? Душа, окруженная предметами, есть то, что они ей быть опредёляють <sup>1</sup>). Если бы они не извѣщали твои чувства, если бы ты былъ лишенъ чувствъ, ты не былъ бы извѣстенъ, что ты существуешь, ибо никакая мысль не могла бы въ тебѣ возродиться.

Не токмо внѣшность, но и вся внутренность (страсти) царствуетъ надъ твоею душей. Когда, презирая жизнь, ты течешь во слѣдъ вожделѣнному предмету страсти, — гдѣ душа,

<sup>1</sup>) CTP. 182.

устроитель твоей тёлесности, судія твоихъ дёяній? Иногда, иногда возвыситъ гласъ, но непокорливые подданники влекутъ тебя.

Не токмо страсти умерщвляють твою душу, всѣ потребности твои и недостатки произвольно властвують надъ нею (терзаніе глада, напр.). Вѣдаешь ли всю власть желудка надъ мысленностью? Когда онъ тощъ, тѣло изнеможетъ, и душа разслабѣетъ. Когда обильный хилъ вліется въ твои жилы (ты скорѣе знаешь дѣйствіе пресыщенія, ехидно замѣчаетъ Радищевъ <sup>1</sup>), и естественность въ тебѣ обновляется, сколь слаба тогда твоя мысль! О вещество безтѣлесное, если чему другому ты неподвластна, то пьяные пары конечно сильно на тебя дѣйствуютъ. Когда ты, о любитель духовныхъ веществъ, усумнишься въ своей вещественности, то войдя въ сонмъ пьяныхъ, скоро убѣдишься, что съ тѣломъ и душа пьянѣетъ!

Скучно собирать еще доводы на то, что столь ясно. Душевныя силы возрастаемы съ тёлесными; онё стали расширены удобреннымъ воспитаніемъ; воображеніе есть плодъ страны, гдё жительствуешь; память единственно зависить отъ мозга: когда онъ старится и твердёетъ, тогда и память теряетъ свою способность; есть способы тёлесные на ея расширеніе; вниманіе утомляется напряженіемъ<sup>2</sup>). Если все сіе не есть тебѣ доказательствомъ, войдемъ за мною въ храмину, уготовленную человѣколюбіемъ для страждущаго человѣчества, въ хранилище болѣзней: не содрогаешься ли? Нетрепетно восходивши на стѣны градскія и презиравъ тысячи смертей, ты зришь здѣсь твое разрушеніе, неминуемую смертность: весь составъ твой сотрясется. Не тужи о воспаленномъ огневицею и умалишенномъ! Вѣрь, они нерѣдко насъ блаженнѣе: они

<sup>2</sup>) CTp. 184-185.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) CTp.183.

не вѣдаютъ своей болѣзни, теряясь въ мечтаніяхъ. Но содрогнись на бѣснующагося, на имѣющаго въ мозгу чирей. О душа, что́ ты и гдѣ ты? Если слабы доводы Эпикура, Лукреція и всѣхъ новыхъ ихъ послѣдователей, то великое множество примѣровъ найдется въ первой больницѣ <sup>1</sup>).

Если и этого мало, то воззри на сонъ, и разсмотри, что онъ есть: познаешь, каково состояние души будетъ по смерти. Первое: сновидения твои столь же мало отъ тебя зависять, кавъ и отъ твоего понятія. Если можно тому върить, что сновидѣніе есть начало пробужденія и производится чѣмъ-либо внѣшнимъ, то, значитъ, сновидѣніе нельзя отнести въ дѣйствованію твоей души. Когда же пары, подъемлющіеся отъ желудка, не тревожатъ мозга, и сонъ покоенъ и кръпокъ, ты не только не чувствуещь, но и мысль твоя недъйствительна. Посмотри на тёхъ, кому болёзни даютъ сонъ долговременный: спроси: мечтали ли они что-либо? Или думаешь, что въ рѣшеніи задачт математическихъ упражнялися? Воззри на объятаго обморокомъ и чувствъ лишеннаго! Если излишне испущенная кровь повергала тебя въ такое положение, то знаешь ты, что смерть есть. Какъ почесть душу существенностію, отдѣленною отъ тѣла, когда сонъ и обморокъ лишаютъ ея того, что ея существо составляетъ!

Жить послё смерти не только невёроятно, но и невозможно. Вообрази, что тёло твое разрушилося, и ты уже мертвъ<sup>2</sup>). Хотя бы душа и была жива, но она лишена чувствъ, орудій мысли, и состояніе ея измёнилося, не то, что при жизни: можетъ ли она ощущать и мыслить? Ты по душё своей будешь не тотъ человёкъ, что былъ до смерти. Отъ чего зависитъ твоя особенность, твоя личность, что ты есть ты? По-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 186 (опеч. 189 въ одномъ экз.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) CTp. 188.

средствомъ чувствъ ты сіе мгновеніе получаешь извѣщеніе о бытіи твоемъ, и въ слѣдующее мгновеніе то же чувствуешь Чтобы быть уввреннымъ, что прежде чувствование происходило въ томъ же человъкъ, въ какомъ теперь, надлежитъ быть напоминовенію. Если бы человъвъ не быль одаренъ памятью, то онъ не могъ бы имъть никакихъ знаній, и не въдалъ бы что онъ былъ не далѣе, какъ въ прошедшее мгновеніе. Если по смерти память не будетъ свойствомъ твоей души, то можно ля назвать тебя тёмъ же человёкомъ, который былъ въ жизни? Всѣ дѣянія твои будутъ новы и не будутъ относиться въ прежнимъ. Жить вновь и не знать о томъ, что былъ, есть то же, что не быть. Забвенное-для насъ не существовало<sup>1</sup>). А что нельзя душѣ сохранить памяти, читай во врачебныхъ книгахъ многочисленные и убѣдительные примѣры. Престолъ памяти есть мозгл; а онъ есть вещественность, тѣло, гніеть, разрушается. Память зависить отъ него единственно: гдѣ же она будеть? Гдѣ будеть прежній ты, гдѣ личность? Вѣрь, по смерти все для тебя минуется, и душа твоя исчезнеть.

> По смерти все ничто, И смерть сама ничто. Ты хочешь знать то, гдѣ Будешь по кончинѣ? Тамъ будешь ты, гдѣ Былъ ты до рожденья.

Сенека, въ трагедія "Троады" (т. е. "Троянки"<sup>2</sup>).

<sup>1</sup>) Стр. 189.

Troades, Act. II. заключительный

Chorus Troadum.

398. Post mortem nihil est, ipsaque mors nihil, Velocis spatii meta novissima.

<sup>2)</sup> Стр. 190.

Итакъ, если мозгъ и глава нужны для мысленія, а нервы для чувствованія, то безразсудно мечтать, что душа можетъ дъйствовать безъ нихъ. Она ихъ произведеніе, а они осуждены къ разрушенію. Нельвя вообразить себъ, что есть такое вещество, простое, нераздълимое, духъ, и чтобы онъ былъ по разрушеніи тъла (въ подл. "они были" (?).

Всякое состояніе вещества естественно предопредѣляется его предшедшимъ состояніемъ, безъ котораго послѣдующее не имѣло бы причины къ своему бытію. Предрожденное состояніе человѣка опредѣляло его состояніе въ жизни, а жизненное его состояніе опредѣляетъ, что онъ будетъ по смерти. До зачатія человѣкъ—сѣмя, коего опредѣленіе — разверженіе; а жизнь пріуготовляла распложеніе и разрушеніе. Когда жизнь прейдетъ, почто мечтать, что она можетъ продлиться <sup>1</sup>)? Человѣкъ вышелъ изъ сѣмени, и составъ его разсѣменится по сложенію составляющихъ его стихій. По справедливости можемъ заключить изъ состоянія человѣка до начатія жизни о состояніи по сковчаніи ся. Человѣкъ не имѣстъ воспоминанія о томъ, что онъ же существовалъ въ сѣмени; онъ не можетъ имѣть по смерти воспоминанія о томъ, что былъ въ живыхъ.

Конечный выводъ и заключение этого длиннаго монолога:

400. Spem ponant avidi; solliciti metum. Quaeris quo jaceas post obitum loco?

Quo non nata jacent.

Это соотвётствуеть у Еврипида: το μή γενέσθαι τῷ θανείν ίσον λέγω (Андромаха въ «Троянкахь», v. 63. 1). У Цицерона, De Finibus, 1, 15, Torquatus: qua (morte) qui affecti sunt, in eadem causa sunt, qua antequam nati.

Bibliotheca classica latina, sive Collectio auctorum classicorum latinorum cum notis et indicibus (*N. E.Lemaire*), Omnia opera quae vulgo exstant sub nomine *L. A. Senecae*, pars. III sive opera tragica, volumen II, Parisiis, 1832, p. 273 u274.

') Стр. 191.

"Итакъ, о смертный! оставь пустую мечту, что ты есть удълз (?) Божества.

Ты быль нужное для земли явленіе вслёдствіе законовь предвёчныхъ. Кончина твоя приспёла, нить дней прервалася, скончалося для тебя время и настала вёчность!".....

Радищевъ обрушивается на своего воображаемаго совопросника всею силой своей "чувствительности": "О ты, доселѣ гласомъ моима вѣщавшій, тиранъ лютѣйшій, варваръ неистовый, хладновровный человѣвоненавидецъ, изысвательнѣе паче всёхъ мучителей на терзаніе". Жестокостью и звёрствомъ онъ превышаетъ Тиверія, Нерона, Калигулу, всѣхъ древнихъ и новыхъ терзателей человѣчества <sup>1</sup>). Могущество тѣхъ простиралось на мгновеніе и не заграбляло за жизнь. Всему, терзанію, болёзнямъ, изгнанію, заточенію есть предёль: едба духъ жизненный излетитъ изъ уязвленнаго и изможденнаго тёла, какъ утщетится вся власть и сила тиранновъ. Конецъ дней несчастнаго есть предълъ злобъ мучителей и варварству осмѣяніе. Но ты (т. е. философъ, отрицающій безсмертіе), простирая алчнотерзательную твою десницу за кончину моихъ дней, лишаешь меня не мгновеннаго блаженства, не скоропретекающаго и бреннаго разования. Подавляющая меня твоя рука тяжелъе гнететъ увядающее сердце, нежели свинецъ, злато и чугунъ. Жестокосердый, ты погашаешь единственный лучъ надежды для злосчастной души. Ты ограбляешь лишеннаго утёхъ на землѣ---надѣянія возродиться на радость и на воздаяніе добродѣтели. Ужели Сократз и его гонители осуждены на равную участь? "Ужель ничтожество есть жребій всёхъ добродѣтельныхъ и злосчастныхъ!" восклицаетъ Радищевъ, очевидно, имъя въ виду и самого себя. Откуда твое дерзновеніе, твоя власть, веселіе, разрушающее покой мой. "Или не въда-

<sup>1</sup>) Стр. 192.

ещь, что можетъ отчаяніе человѣка, лишеннаго семейства, друзей и всякія утѣхи" (какъ самъ изгнанный авторъ трактата)<sup>1</sup>). Онъ угрожаетъ своему противнику страшнымъ мщеніемъ: "Не скроютъ тебя отъ карающія руки ни вертены, ни лѣса дремучіе, ни пустыни!" Мщеніе преслѣдуетъ тебя, настигнетъ, изторгнетъ изъ сердца твоего болѣе самыя жизни. "Я мысль даже въ тебѣ претру надежды будущаго, и вѣчность отлетитъ —но что успѣю я? О тигръ, ты ся не часшь!" Самая страшная угроза съ точки зрѣнія Радищева—не имѣетъ смысла для иатеріалиста, не вѣрящаго въ безсмертіе души.

<sup>1</sup>) UTP. 194.

## Книга Ш.

Доселѣ, возлюбленные мои, я собиралъ, говоритъ Радищевъ, всѣ возможные и употребительные доводы, утверждающіе смертность души и старался имъ дать возможную ясность, поставить ихъ во всей блистательности и прелестности, даби явнѣе была ихъ слабая сторона, если она есть. Теперь возвратимся и соберемъ все, что́ можно найти на подврѣпленіе противнаго мнѣнія. О истина, непреложный органъ Всевышнаго, спусти на блуждающаго во мнѣніяхъ хотя единый лучъ предвѣчнаго твоего свѣта, да отлетитъ отъ меня блужденіе, и тебя да узрю! <sup>1</sup>).

Желающему размышлять о смертности и безсмертіи можно посовѣтовать бывать часто при одрѣ умирающихъ: онъ могъ бы познавать, что есть смерть. А вто самъ находился въ преддверіи вѣчности, имѣя полный разсудовъ, тотъ можетъ сопровождать свои разсужденія внутреннимъ чувствованіенъ, которое въ касающемся до жизни и смерти безобманчивѣе разума. Тотъ же, вто ее не предчувствовалъ николи, будетъ только изыскивать доказательства для убѣжденія другихъ въ томъ, въ чемъ самъ былъ убѣжденъ только наслышкою. Я всегда съ величайщимъ удовольствіемъ<sup>2</sup>) читалъ размышленія

- <sup>1</sup>) CTD 6.
- <sup>2</sup>) Стр. 7.

стоящихъ на воспрани гроба, на порогъ въчности, и почерналъ иногое, чего въ другомъ мъстъ не находилъ, конечно, не въ воображенныхъ ситуаціяхъ, а въ истинныхъ таковыхъ полокеніяхъ. Единословія Гамлета Шекеспирова и Катона у Аддисона прекрасны, но одинъ въ нихъ поровъ, ---вымышлены.

Посторонній (а не вы) можетъ вопросить, вслёдствіе моего собственнаго положенія: кавое право имѣю я говорить о смерти человѣва? Вопросъ не лишній! и я ему скажу..... Но, друзья мон, вы дадите за меня отвѣтъ постороннему <sup>1</sup>).

Что есть смерть? Естественная перемёна состоянія, воторой причаствы не одни люди: смерть на землё объемлеть всю жизненную и нежизненную естественность. Знаменіе ся есть разрушеніе. Но видь ся угрюмый терястся предъ видомъ жизни.

Мы назвали смерть перемёною. Разсмотримъ, что есть перемёна вообще.

Вещь перемёняется, когда изъ двухъ противоположныхь опредёленій одно въ ней перестаетъ, другое начинаетъ быть дъйствительнымъ (темно, свётло). Перемѣна вообще есть прехожденіе отъ одного противоположнаго опредёленія вещи въ другому. Изъ шествія природы явствуетъ, что во всёхъ перемѣнахъ между противоположностями есть всегда посредство, состояніе среды <sup>3</sup>), продолженіе перваго состоянія и постепенное измѣненіе вещя; противоноложное же есть продолженіе средняго состоянія. Будущее состояніе вещи уже начинаетъ существовать въ настоящемъ. Противоположныя состоянія суть немянуемыя слѣдствія одно другого. Чувственно можно себѣ представить это подъ видомъ колообразнаго движенія, которое останавливается на мѣстѣ своего начала. Между точ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 8. Здѣсь Радищевъ ниѣстъ въвиду смерть своей первой жены. <sup>2</sup>) Стр. 10.

вою начала и точвою остановки (противоположнымъ состояніемъ) есть столько состояній, сколько въ окружности точекь. Когда движение началось, то безъ препятствия особой силы движеніе продолжится до послёдней точви; слёдовательно, послѣдняя есть произведеніе первой. Другой примѣръ. Яйцо посредствомъ насиженія можетъ оживотвориться и быть птицею. Мы не сомнѣваемся, что въ яйцѣ цыпленовъ, хоть онъ и не виденъ. Если преслъдовать прехождение и ежедневно наблюдать, то увидимъ постепенное приращеніе, пока чрезъ 21 день созрѣвъ на исшествіе, онъ не провлюнетъ скорлуцу и не воскликнетъ, явяся предъ Создавшимъ, аки бы: "се азъ на прославление Твое!" Сколько состояний прошло яйцо! н всё они непрерывны, выходять другь изъ друга естественно; таково есть теченіе силь естественныхъ, что единожды пріявъ начало, онѣ дѣйствуютъ непрестанно и производятъ перемѣны постепенныя, которыя становатся видимы только по времени. Ничто не происходить скокомъ, говорить Дейбница<sup>1</sup>).

Все перемѣняющееся должно имѣть силу дѣйствовать или способность страдать; дѣйствуя или страдая, оно становится не то, что было, и непремѣнымъ (т. е. неизмѣняющимся) не можетъ быть ни на мгновеніе. И что или вто можетъ воспятить стремленію перемѣны? Развѣ Тотъ, Кто далъ природѣ силу, движеніе, жизнь. Катится время безпрерывно, усталости не внаетъ, шлетъ грядущее во слѣдъ претекшему, и все перемѣняющееся является намъ въ новый образъ облеченно. "О мѣра теченія, шествія премѣнъ и жизни! о время, помедли, помедли!" Се безразсудное желаніе многихъ, внимающихъ гласу страстей. Но время, не внемля глаголу безумія, течетъ. Нельзя себѣ представить ни единаго мгновенія отдѣленно, и нѣтъ двухъ мгновеній, коихъ предѣлъ можно бы ознаменовать. Не

<sup>1</sup>) CTp. 12.

въ слёдъ текуть они одно другому, но другъ изъ друга рождаются, и всё имёють единый общій предёль. Наималёйшее мгновеніе можно раздёлить на части, которыя всё будуть причастны свойству времени, и нёть двухъ мгновеній, гдё бы третіе нельзя было возгнёздить. Время есть мёра дёзнію; значить, нёть двухъ состояній вещи, между которыми нельзя было бы вообразить третье, или назначить предёль, ибо едва одно состояніе скончалося, другое уже существуеть. Сіе шествіе столь стёсненно, столь неразрывно, что мысль наша можетъ только идти во слёдъ за нимъ, а не одинаковою высотою. Вообразимъ себѣ мгновеніе и состояніе вещи въ немъ: какъ оно уже претекло, --и мы уже въ другомъ мгновеніи, и вещь уже не въ томъ состоянія <sup>1</sup>).

Приложимъ это понятіе перемѣны въ смертности человъка. Жизнь и смерть-состоянія противоположныя, а умираніе-средовое, чрезъ которое жизнь скончавается, и бываетъ смерть. Во времени нѣтъ и не бываетъ отдѣленія; а въ состояніяхъ вещи вътъ существеннаго раздъленія: когда движеніе началось, то непрерывно есть, доколѣ не скончается. Если перемвна есть прехождение изъ одного состояния въ противоположное чрезъ среднее, то жизнь и смерть, какъ противоположности, суть слёдствія одна другой: можно сказать, что, когда природа человъка производитъ, она ему уже готовитъ смерть. Смерть есть слёдствіе неминуемое-жизни. Если бы мы имѣли о вещахъ нутрозрительныя познанія, то эта великая перемвна жизни и смерти въ одушевленномъ казалась бы намъ менбе отдбляющеюся, нежели отдбленія дня отъ ночи, которыя существуютъ лишь потому, что не можемъ имъ преслѣдовать. Но пойдемъ по поверхности земли възападу со скоростью, равной вра-

<sup>1</sup>) CTp. 15.

щенію земли, мы сутви будемъ въ полднѣ и возвратимся на старое мѣсто опять въ полдень. Изъ этого примѣра мы видимъ, что перемѣвы только для насъ столь отдѣленны въ своихъ прехожденіяхъ, а не по существу вещи.

Итакъ, не безразсудны ли наши стенанія и вопль при умираніи человѣка, если мы знаемъ, и если увѣрены, что родившись единожды, умереть ему должно <sup>1</sup>)? Сколь справедливѣе было нѣкогда обыкновеніе рыдать при рожденіи младенца, по смерти же радоватися и разстаніе съ умершими препровождать въ пиршествахъ. Когда неумолимая смерть простретъ на чело мое мразное свое покрывало, и узрите меня бездыханна, не плачъте, о возлюбленные мои, не плачъте! Помыслите, что смерть уготована при рождествѣ; бдѣніе уготовляетъ сонъ, а сонъ-бдѣніе: почто не мыслить, что смерть, уготованная жизнью, уготовляетъ паки жизнь? Столь въ мірѣ все непрерывно! О возлюбленные мои, смерть будетъ конецъ скорби и терзанію: исторгнутый (?) отъ ига предразсудковъ, помните, что бѣдствіе не есть уже жребій умершаго.

Душа и тѣло тѣсно связаны другъ съ другомъ; вѣроятно, смерть (скончаніе жизни) равно касается того и другого: смертью измѣняется тѣло, да, надо думать, и душа. А такъ какъ душа, отторженная отъ тѣла, не будетъ подлежать нашимъ чувствамъ, то единымъ равсудкомъ постигать можно, что ей послѣдуютъ по отдѣленіи отъ тѣла.

Оныты показывають во всёхъ органическихъ тёлахъ три состоянія бытія: 1) *рожденіе и жизн*ь, — когда тёло начинаетъ подлежать чувствамъ, 2) смерть, когда чувства не ощущаютъ въ тёлё органическихъ движеній, и 3) *разрушеніе*, согнитіе, когда измёняются видъ и образъ и исчезаютъ отъ понятія чувствъ. Но эти состоянія только для чувствъ отдёленны, а

<sup>1</sup>) CTp. 17.

въ естественности важдое есть лишь звено непрерывной цёпи перемънъ, т. е. постепенныя разверженія одной и той же вещи и облеченія ся въ несчетные виды и явленія. Жизнь, и смерть, в разрушение суть только суждения нашихъ чувствъ о перемёнахъ вещественныхъ, а не состоянія сами по себё. Се первый лучь надежды, о возлюбленные 1)! По разрушения твла его составныя части отходять въ своимъ началамъ, не переставая действовать и страдать, ибо не исчезнуть. Вслёдствіе вышесказаннаго (стр. 147), мы должны признать между бытія и небытія посредство. Итакъ, посл'я бытія небытіе существовать не можетъ, и природа не можетъ ни дать бытія, ни обратить вещь въ небытіе<sup>2</sup>). Душа, находящаяся въ тёснёйшемъ союзѣ съ твломъ, следуетъ всемъ перемевамъ, случающемся съ теломъ; упреть ли она съ тёломъ, и есть ли на сіе возможность? Буде она должна умереть, то 1) или вдругъ перестанутъ всѣ ся двиствія и страданія, и она изчезнеть въ одно мгновеніе, или 2) она, какъ тъло, подверженное тысячъ перемънъ, испытаетъ разныя образованія, —и будеть эпоха, когда душа въ силу измененій будеть более уже не душа, и подобно телу, раздѣляяся на части, прейдетъ въ другія сложенія. Третіе, повадимому, невозможно, ибо природа ничего не уничтожаетъ: небытіе или уничтоженіе есть напрасное слово и пустая мысль.

Обезпокоенные въ невозможности небытія, мы разсмотримъ вѣроятность разрушенія души.

Если душа бываетъ подвержена всёмъ перемёнамъ, которымъ подвержено тёло, то теряя помалу всё силы, она распадется. Но когда имёетъ быть это мгновеніе? Развё тогда

<sup>1</sup>) Стр. 19.

<sup>3</sup>) CTp. 20.

луша изчезнеть, когда она не нужна болбе телу съ его кспортившимися органами? Но твло не изчезаеть: оно умираеть и распадается на части. Что же будетъ съ душою? Орудія ея чувствованія и мысли разрушились и ей не принадлежать; но веужели все въ ней опустветъ, и не останется следа отъ всёхъ мыслей, воображеній, страстей и т. д.? Неможно сего думать: вбо это было бы ея уничтоженіемъ 1). Но такъ какъ силы природныя (ср. стр. 151) не возмогають на уничтоженіе, то душа пребудетъ навсегда неразрушима. И поистинѣ какъ себъ представить преобразование частей души (поланая, что онв суть)? Части твла раздвляются на стихіи, по чредв могуть быть земля, растеніе (во снёдь животному, которое-во снёдь человёку). Человёкъ можетъ чрезъ нёсколько лётъ частію существовать въ другомъ человбеб. Но каковы стихія въ частяхъ души, и куда прейдутъ сіи стихіи? Итакъ душа во вѣки не разрушится и будетъ существовать во вѣки. Такое прехождение не можеть основываться ни въ существѣ единыя вещи, ни въ существъ сложенныхъ. А будетъ ли она страдать и действовать, т. е. мыслить, желать и чувствовать? Но какъ ей, отделенной отъ тела и лишенной потребныхъ орудій, чувствовать и мыслить? Если же душа непричаства уничтоженію, то мысль останется съ нею, вавъ и бытіе: всявое вещество действуетъ вследстве своихъ силъ; неужели одна душа будетъ силъ лишена и "яко первобытная вещественность (матерія) недвижима и нед вйствуяй "?

Опыть учить насъ, что мы безъ чувственности не могли бы имѣть понятій. Но какіе же опыты имѣемъмыдля заключенія<sup>2</sup>), что душа безъ тѣла будетъ лишена чувствованія и мысли? Никакихъ! Мы станемъ неправильно отрицать силу въ

- <sup>1</sup>) CTp. 22.
- <sup>2</sup>) CTp. 25.

L

природ'й потому только, что она намъ неизв'естна, какъ житель Египта. видя Нилъ, заключилъ бы, что невозможно поверхности воды твердёть. О безмысліи души безъ тёла мы заключимъ сходственно понятій нашихъ, почерпнутыхъ въ опытности; но истинность заключенія та же, что и у египтянина.

Если изъ вышеписаннаго нельзя еще съ увѣреніемъ завлючить, что душа безсмертна, то для любящихъ добродѣтель могло въ доводахъ найтись что-либо убѣдительное. Но возраженія, родившіяся изъ самихъ доводовъ, могутъ быть сочтены довазательствами противнаго мнѣнія, если ихъ оставить безъ отвѣта. Если бы была одна возможность, что душа есть вещество само по себѣ, то убѣжденіе послѣдовало бы очевидное. Но осязательнымъ быть зрится и столь же вѣроятнымъ, что душа (или мысленное существо) есть свойство искусно сложеннаго тѣла, подобно здравію или жизни. Это возраженіе требуетъ прилежнѣйшаго разсмотрѣнія <sup>1</sup>).

Въ сложенномъ мы обрѣтаемъ, 1) что вещи, находившіяся въ нѣкоторомъ отдаленіи, соблизятся, и 2) что вещи, прежде раздѣленныя, сообщаются и составляютъ союзъ, нѣкое цѣлое. Изъ этого сопряженія раждается: 1) нѣкоторый порядокъ въ образѣ сложенія составительныхъ частей, 2) силы<sup>2</sup>) и дѣйствительныхъ частей чрезъ то измѣняются — то препинаемы, то спосиѣшествуемы, или перемѣняемы въ направленіи своемъ. Но невозможно, чтобы въ цѣлости сложеннаго явилась новая сила, которой начало не находилось бы въ составныхъ частяхъ. Если бы всѣ начала и части были бездѣйствующи — въ смертномъ покоѣ, то какъ бы ихъ сложеніе ни было искусно и изящно, онѣ бы навсегда пребыли мертвы и не произвели бы движенія, отраженія или какой-либо силы. Сіе положеніе хуже было

<sup>&#</sup>x27;) Стр. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Недосмотры ред.: «составительность частей».... «силл».

бы хаоса древняго, если было бы быть ему возможно; нощь вёчная была бы ся сопутница, и смерть свойство первое <sup>1</sup>).

Однаво же въ сложенін цёлаго прим'вчается благогласіе или согласіе, соразмёрность, хотя въ частяхъ нётъ ни того. ни другого. Напр., одинаковый звукъ не имфетъ благогласія, а сложеніе многихъ нерёдко-наивелелёпнёйшее. Какая соразмърность или правильность въ кирпичъ, камвъ, кусвъ мрамора и мѣди? Но взгляни на храмъ св. Петра въ Римѣ, на Пантеонъ. Благогласіе, соразмёрность и все т. п. значать ничто иное, какъ отношение разныхъ чувствований между собою въ томъ порядкъ, какъ они намъ предлежали: къ симъ понятіямъ принадлежитъ сравненіе разныхъ чувствованій, которыя вообще составляютъ цёлое, частамъ особенно не принадлежа. Могло ли бы родиться благогласіе, если бы важдый звувъ не оставляль по себѣ висчатлѣнія? Дѣйствительность въ цѣломъ не можетъ возродиться, если начало ея не въ частяхъ находится. Итавь во всякомъ сложенномъ замечать нужно: 1) последованіе и порядовъ частей составительныхъ въ пространствь и времени, 2) сопряжение начальныхъ силъ и порядовъ, въ воторомъ онѣ являются въ ихъ сложении <sup>2</sup>). Но никогда изъ сложенія, какое бы оно ни было, сила возродиться не можеть, вавъ, смѣшивая синюю враску съ желтою, можно лишь получить зеленую (которой присносущны синія и желтыя частицы), но не врасную, частицы воей совсёмъ другого существованія.

Заключеніе изъ предъидущаго: если наша душа (ни мыслящая сила) не есть вещество по себѣ, но свойственность сложенія, то 1) она происходитъ (подобно благогласію) изъ особаго положенія и порядка частей, или 2) какъ сила сло-

- <sup>1</sup>) CTp 28.
- <sup>2</sup>) CTp. 30.

женнаго, им'вющая начало въ д'бйствительности частей ц'благо. Третьяго, важется, нельзя мыслить.

Благогласіе и соразм'трность основаніе свое им'тьють въ сравненіи (звуковъ и разныхъ неправильныхъ частей), ибо не им'тютъ ни одинаковые звуки-благогласія, ни отд'тьенныя части-соразм'трности. Но гдѣ въ природѣ оно можетъ существовать, какъ не въ душѣ? Что есть оно, развѣ не дѣйствіе имсленныя силы, и можетъ ли оно быть дѣйствіе чего другого? Нигдѣ всемѣрно. Звуки слѣдуютъ одинъ за другимъ; камни въ строеніи, имѣя бытіе отдѣленное, только лежатъ одинъ возлѣ другого. Благогласіе и соразмѣрность суть принадлежности мысли, понятія отвлеченныя и безъ мысли не были бы причастны бытію <sup>1</sup>). Пантеонъ былъ бы равенъ Ивану Великому, если бы не было разумнаго существа. Въ сравневіи почерпаютъ свое вещество и въ мысли живутъ красота, изящность всякая, и самая добродѣтель.

Причина, произведшая вещь, не можеть быть понимаема **N**8'L авйствія вещи, или въ немъ существовать: протяженная тёнь непрозрачнаго тёла не есть вина существованію твла. Такъ все, что есть дъйствіе сравненія, не есть причина, оное производящая. Если насвисть снегиря или песня канарейки родили канарейку и снегиря, то и соразмёрность, порядовъ, прасота суть сами по себѣ, а не произведенія сравненія. Если же сравненіе предполагаеть сужденіе, а послёднееразсудовъ и мысль, то все, что есть произведение сравнения, ножеть быть только въ одной мыслящей силв. Итакъ все сложенное, поволиву въ сравненію относится, свое начало имъетъ въ мысленной силъ. Засимъ возможно ли, чтобы иысленная сила, источникъ сравненія, была действіе самой

<sup>1</sup>) CTp. 32.

еебя, чтобы ея цёлость, вавъ въ благогласів, состояла изъ частей, лежащихъ одна внё другой <sup>1</sup>)?

Все сіе предполагаеть дъйствіе мысли и не можеть пріять дъйствительность иначе, чёмь чрезь нее. Такъ какъ всякое цёлое, состоящее изъ частей, предполагаеть сравненіе этихь частей, а сравненіе есть дъйствіе мысленной силы, то эту силу и нельзя приписывать иплому, состоящему изъ частей, ибо это было бы все равно, какъ сказать, что вещь происходить отъ своего собственнаго дъйствія. "Нельщость сія столь велика, что дальнъйшее о семъ распложеніе не иное что, какъ скуку навлечь можетъ"<sup>2</sup>).

Вторая и послёдняя возможность, что душа (или имслящее существо) проистекаеть оть сложенія твлесныхь органовъ, состоитъ (ср. выше, стр. 154-155) въ томъ, что она есть сила или дъйствительность сложеннаго. Таковая имъетъ свое основаніе въ силахъ составляющихъ частей, какъ шаръ Монгольфьерова не могъ бы вознестися и сдёлать дёйствительнымъ то, что едва ли возможнымъ почитали, если бы не былъ наполнень легчайшимъ веществомъ, сдёланъ изъ непроницаемой твани и т. д. Сила цёлаго или сложеннаго проистекаетъ изъ дъйствительности частей его. Силы же частей или сходствують съ силою цёлаго, или съ оною несходственны. Примфръ силы частей, сходствующихъ съ силою цёлаго: свётильникъ, сплетенный изъ 10 свѣщей, изъ коихъ каждая имъетъ особую свътильню. Каждая свеща даетъ свътъ; въ сововупности свътильникъ даетъ свётъ сильнёйшій, но свётъ происходитъ оттого, что важдая свётильня горить. Въ Кулибинскомо реверберт одна лампада горить, и вдавленная за нимъ поверхность отражаеть ся свёть; одно стекло изъ ревербера по себё от-

- <sup>1</sup>) Стр. 33.
- <sup>3</sup>) CTp. 34.

ражаеть, но всё вмёстё также дають свёть, и ярче. Но мыразсуждаемь о сходственности силь, а не о великости ихь <sup>1</sup>). Слыхали ли роговую егерскую музыку, изобрётенную оберьегермейстеромь Нарышкиныма (сходную съ церковными органами)? Каждый рогь производить одинь звукь и нерёдко весьма грубый; но хорь можеть играть разныя музыкальныя сочиненія. Очень близко находясь, слышишь вмёсто благогласія нестройные звуки. Но при удаленіи явно благогласіе. Этослужитт примёромь, поволику сила цёлаго можеть несходствовать съ силами частей. Сіе правило можеть имёть сотичныя приложенія.

Вслёдствіе этого: силы частей, изъ воихъ происходить. сила мыслящая, 1) суть съ нею сходственныя (т. е., какъ и она-силы мысленныя), или 2) онв съ нею несходствуютъ. (т. е. суть другого существа и немысленны)<sup>2</sup>). Третіе посредство кажется быть невозможно. Но вёдь всявое цёлое происходить отъ сравненія, отъ соображенія мыслящаго существа, и можеть быть лишь въ немъ; части сами по себъ, силы частей-сами по себъ, существуя и дъйствуя въ своей особенности, но въ сложени измѣняются и ограничиваются, сохраняя и начальную свою свойственность. Такъ (въ химіи) действіе соли средней не есть дъйствіе ни соли вислой, ни соли алкалической, изъ коихъ она составлена; но соль заимствуетъ свойства объихъ солей, отмънныхъ другъ отъ друга. Невозможно, чтобы сила новая въ цёломъ произошла единственно лишь отъ дъйствія взаимнаго силъ частныхъ. Но если новая сила, отличная отъ частныхъ силъ, должна быть понимаема въ цвломъ, то должно существовать мыслящее существо, котороесоставило оную изъ соображенія частныхъ силь. Увеличитель--

<sup>1</sup>) CTp. 36.

3) Crp. 38.

ное стекло показываетъ особенными синюю и желтую краску въ самомъ ихъ сминения, но глазъ зритъ зеленость <sup>1</sup>).

Итакъ, поелику происхожденіе силы цѣлаго, несходствующей съ силами частей, предполагаетъ сравненіе, предполагающее опять-таки мыслящее существо, то слѣдуетъ, что мысленная сила не можетъ проистекать изъ частей, не имѣющихъ такой же силы. Сила мыслящая въ цѣломъ (сложенномъ) должна проистекать изъ частей, одаренныхъ равными силами, т. е. изъ мыслящихъ же силъ.

Это митніе, что мысленная (а потому и чувственная) сила есть произведение сходныхъ съ нею частей, на первый взглядъ въроятно. Ибо 1) различны пребыванія нашихъ чувствъ (очи видятъ, уши слышатъ и т. д., осязание распростерто по всей поверхности тѣла). 2) Въ рувѣ чувствую боль отъ уязвляющаго руку враждебнаго орудія; при вкушеніи аствъ пріатность ихъ чувствую въ гортани; любовное услажденіе чувствуемо наицаче въ органахъ, на даяніе жизни устроенныхъ<sup>2</sup>). З) Мы чувствуемъ, что мысль наша пребываніе имфетъ въ головф; опыты показывають, что разстроенный мозгь раждаеть разстроенный разсудовъ. Мозгъ же есть сложное тёло, имѣющее части: слѣдовательно, и мысли могутъ находиться въ немъ частно. Опытъ учитъ, что чувствіе распростерто по всёмъ членамъ, а умствование скажетъ, что и мысль также. Но что чувствуютъ отъятые рука, носъ? Были примъры, что и безъ руки-рука была чувствуема. Мы часто обоняемъ даже то, что отдаленно. Зажмуривъ глаза, мы видимъ предъ собою "предстоящій предлога" (т. е. предметъ). "Отдѣленный отъ васъ, о возлюбленные мои, на цѣлую <sup>1</sup>/4 овружности земного шара, ROLTS захочу васъ видѣть, воззову изъ внутренности мысленнаго

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 40. Ср. выше, стр. 154.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) CTp. 41.

- 159 --

хранилища образы выши; я зрю васъ предъ собою, бесѣдую съ вами. Правда, се мечта, во глубоко она во мнѣ насаждена, и отдаленный я живу съ вами<sup>\*</sup> <sup>1</sup>).

Разсудимъ еще в сіе. Въ душѣ нашей имѣется несчетное воличество понятій, склонностей, страстей: где оне разселны? Или находятся раздёленны, иныя тамъ, иныя индё, воспрянувъ единожды и никогда не повторяемы? Или же всѣ онѣ въ единую часть собираются, сопрягаются и составляютъ связь? Итакъ, одно изъ двухъ: 1) или каждый членъ тёла имбетъ силу мыслящую, слёдственно, --- въ человёкё столько же мыслящихъ силъ, сколько частей (или паче стихійныхъ началъ), или 2) она есть едина. Если эти силы многочисленны, и каждая изъ нихъ есть совершенная душа, то всѣ эти разсвянныя души необходимо должны относить свои понятія в чувствованія въ единую среду, дабы цёлое составлялося <sup>2</sup>). Иначе мысль не будеть слёдовать мысли, не завлючение изъ посылокъ: мы не можемъ ни воспоминать, ни сравнивать, ни разсуждать. Отдёльныя могуть быть понятія, но не входя ни въ какую связь. Человъкъ сего мгновенія не будетъ въдать, тотъ ли онъ, чъо былъ за одно мгновеніе. Онъ нынѣ не будетъ тотъ, что вчера. Итавъ, для составленія нашей единственности <sup>3</sup>), нужно, чтобы въ насъ была единая мысленная сила, притомъ нераздълимая, непротяженная, неимъющая частей. Ибо, если хотя заподозрить въ ней части, то паки выйдетъ разгласіе частей, требующихъ единую среду,-и опять придется прибъгнуть въ соображающему (соеденающему во едино)-то, что части двиствують, мыслять, чувствують. И что претить намъ назвать душею это существо, составляющее

<sup>1</sup>) Стр. 42.

<sup>2</sup>) CTp. 43.

<sup>3</sup>) Стр. 44.

нашу особенность, сіе могущество, соединяющее во едино, сіе существо, простое, несложное, извёстное намъ товмо жизнію, чувствованіемъ, мыслію?

Теперь болёе уже нельзя сомнёваться въ томъ, что душасущество само по себѣ, отличается отъ тѣлесности, даетъ движеніе, жизнь, чувствованіе, мысль. Она проста, непротяженна, нераздѣлима, словомъ-душа, отмѣнная отъ вещественности. Хотя ихъ взаимное дъйствіе доказываеть сходствія между ними, но силы одной (извѣстныя вамъ) отличаются отъ силъ другой. Называть же душу вещественностью — напрасное слово <sup>1</sup>): вещь сама въ себѣ, то, что составляетъ мысль и особевность важдаго изъ насъ, наше внутреннее "Я" пребудеть ни магнитная, ни электрическая, ни притяженія сила, а нѣчто другое. А хотя бы въ источникѣ она и была съ ними одинакова, но проходя чрезъ столь искусственные органы человѣческаго тѣла, она является силою лучше всѣхъ силъ. Кавова же она можеть быть, усовершенствовавшись въ телесности нашей, то едва намъ понимать возможно. Во всякомъ случав, чтобы было понимаемо протяженное и образованное, всегда нужно мыслящее существо: понимающее предшествуеть понимаемому, мысленное идетъ во слъдъ мыслящему. Безъ мыслящаго существа не было бы ни настоящаго, ни прошедшаго, ни будущаго, ни постепенности, ни продолженія: "исчезло бы время, пресъклося бы движеніе, хаосъ возродняся бы ветхій, и паки бы настала вѣчность.<sup>2</sup>).

Для ищущаго истину нелицемърно, заключаетъ Радищевъ, доказательства о безсмертіи души могутъ распложаться по мъръ желанія его познать сіе таинство: они разсвяны вездъ, вся природа свидътельствуетъ о безсмертіи человъка. Но не

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) CTp. 45.

<sup>•)</sup> Стр. 46.

одни доводы—человѣкъ носитъ въ себѣ и столь сильное убѣкденіе въ сей истинѣ, что за слабостію умственныхъ доказательствъ, оно одно становится увѣреніемъ. Нѣтъ о безсмертіи иатематической ясности, но гласъ внутренняго чувствованія, но столь явная личность, столь единственное его "Я", отъ всего отдѣленное и все въ себя собирающее, едва ли не рождаетъ очевидность <sup>1</sup>).

Доселѣ доводы были просто метафизическіе, умозрительные, основанные на общемт разсмотрѣнів веществъ; эти доказательства инымъ, пожалуй, покажутся слабыми. Для убѣжденія въ истинѣ нужно нѣчто болѣе: касающееся до чувствованія должно быть подкртпляемо чувствованіемъ<sup>2</sup>). Убѣжденіе рѣдко въ головѣ, всегда въ сердцѣ. Издѣсь нужны чувственные, сердечные доводы: тогда увѣримъ и разумъ, и сердце. Обозримъ любопытнымъ окомъ всю природу и соберемъ виды ся, увѣряющіе въ безсмертіи человѣка. Потомъ сошедъ во внутренность нашу, положимъ вѣнецъ разсужденію.

Отъ камени, гдѣ, кажется, явственна одна лишь сила сцѣпленія, и части какбы только положена одна близъ другой, до человѣка, составъ коего столь искусственъ, въ коемъ всѣ лѣйствователи, извѣстные въ природѣ, являютъ высшую организацію, и видны силы, превышающія вещественность, — повсюду очевидна постепенность, лѣствица веществъ, на коей всѣ роды столь мало отличаются другъ отъ друга, что могутъ почесться собратными: гранитъ, рубинъ и адамантъ, желѣво, ртуть и злато единородны алою, тюльпану, ведру, дубу и по чредѣ, сіи суть братія мотыльку, зміѣ, орлу, жаворонку, овцѣ, слону, человѣку. На этой лѣствицѣ кристализація и минерализація заимствуютъ уже растительной силы, кораллъ,

<sup>1</sup>) Стр. 47.

<sup>3</sup>) Стр. 48.

губа, мохъ различествуютъ токмо утробою, въ ней же заграждаются; сила растительная переходитъ въ другомъ сложеніи въ раздраженность, а изъ сея—въ чувствительность; она же, распложаяся въ чувственности, совокупляется съ умственною силою. Всѣ сіи силы, тѣсняся во едино, и расширивъ свою энергію, отверзаютъ уста въ человѣкѣ на глаголаніе, и влеча его насильственно на общественное сожитіе, дѣлаютъ его способнымъ постигать даже Зиждителя вселенной.

О смертный, ты еси земля, прахъ! Трупъ твой, лишенный жизненной искры, есть снѣдь червію и участокъ согнитія и разрушенія. Но воззри на разумъ свой всеобъемлющій олтарь тебѣ готовлю: ты Богъ еси! <sup>1</sup>) Вознесися превыше всея твари, но не мечтай на земли быти болѣе, нежели еси. Но ты человѣкъ, есть въ тебѣ надежда—и се степень къ восхожденію: совершенствуешь паче и паче, и что тебѣ быть опредѣлено, гадай!

Если сія лѣствица восхожденія—не пустой вымысель, то необходимо предполагать вещества, превыше человѣка, и силы невидимыя. Образы организаціи возрастають, и человѣкъ на земли кажетса вѣнцомъ сложеній. Но эти сложенія при всемъ кажущемся различіи имѣютъ удивительную сходственность<sup>2</sup>). Во всѣхъ трехъ царствахъ ростеніе и соблюденіе твари, да и самое питаніе въ животныхъ есть усвоеніе. Различіе половъ кажется необходимымъ для распложенія во всѣхъ царствахъ (въ ископаемомъ,—зарожденіе селитры и металловъ: ср. выше, стр. 85 и 97). Сіи сходственности вообще возрастаютъ постепенно къ совершенствованію: напр., усвоеніе въ ископаемыхъ производитъ охрусталеніе (не говоря о другихъ дѣйствіяхъ), въ растеніяхъ—цвѣты и плодъ, въ животныхъ—

<sup>2</sup>) Ctp. 52.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 51.

органы чувственные и органъ мысли — мозгъ. "Вообрази же разстояние кристалла отъ органа разума, и помысли, что можетъ единой (?) изъ силъ естества"<sup>1</sup>).

Восхождение явно во всъхъ сложенияхъ. И сложение тъмъ искуснѣе, чѣмъ составныя части его различнѣе и болѣе заямствують оть нижнихь сложеній. Всь возможныя силы (сколько онѣ намъ извѣстны) соединены въ человѣкѣ и дѣйствують совокупно: въ камени примѣчается простое усвоеніе; въ растеніяхъ-сила растущая и плодящаяся; въ животныхъ и то, и другое, но наче чувствительность, мысль; а человъкъ познаеть уже первую всему причину-Бога. Но неужели человъкъ есть конецъ творенія? Неужели постепенность на немъ прерывается? Невозможно:---уже по TOMV OIHOму, что въ человъкъ умственность черезчуръ много различествуеть оть тёлесности: одна половина его-вь сходственности писходящей, и другая половина требуетъ восходящей сходственности.

Итакъ, человѣкъ, существо двуестественное, не есть въ настоящемъ своемъ видѣ окончаніе организаціи. Это увѣреніе, почерпнутое ивъ постепенности видовъ организаціи и изъ постепенности въ сложеніи естественныхъ силъ, подкрѣпляется прилежными природы наблюденіями: 1) никакая сила въ природѣ не дѣйствуетъ безъ свойственнаго ей орудія, органа; 2) никакая сила въ природѣ не можетъ изчезнуть, пропасть. А если мы убѣдимся и въ томъ, и въ другомъ, то явственно будетъ: 1) въ человѣкѣ есть сила, которая тѣла его есть токмо орудіе(?); 2) и по разрушеній тѣла эта сила не уничтожается, можетъ всегда существовать и жить отъ тѣла отдѣленна: слѣдовательно, она есть безсмертна<sup>2</sup>).

Опыть доказываеть: 1) что сила не есть органь;

11\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 53.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Стр. 55. Нужно: «которой тёло его есть» еtc. Редакція придала мёсту совсёмь обратный — матеріалистическій смысль.

2) свла не есть дъйствіе органа; 3) безъ орудія сила не можетъ быть намъ извъстна; напр., магнитная сила отлична отъ куска стали, черезъ какой явны ея дъйствія. Изъ опытовъ надъ магнитомъ явствуетъ: 1) сила магнитная существуетъ невидимо, и въ желѣзъ, 2) явна бываетъ она только, когда приходитъ въ желѣзъ, 3) слѣдуетъ, что желѣзо есть органъ силы магнитной, а не дъйствіе его (?), 4)слѣдуетъ, что сила магнитная есть сама по себъ. То же можно сказать и объ электричествѣ и проч. И кажется, что 1) всѣ естественныя силы невидимы и становятся явственными, только дѣйствуя чрезъ свое орудіе, 2) нашедъ оное, онѣ къ нему прилѣплаются <sup>1</sup>).

Въ организаціяхъ же необходимость органа для проявленія силь еще болье явственна: онь оный устрояють и прильпляются въ нему. Когда зерно отъ теплоты проростаетъ, яйцо отъ насиженія образуется въ птицу, и животное въ утробъ зачинается, не можно ли сказать, что имъ сообщается теплота жизненная, какъ желфзу магнитная сила? Но вотъ и различіе. Едва жизненная сила нашла свойственный органъ, то она усвояетъ всѣ стихіи и подчиненныя силы; посредствомъ усвоенія она разверзаеть или творить свой органь, совершенствуетъ его и сама съ нимъ достигаетъ совершенства, какое можетъ органъ ей дать. Что же это за сила? Едва ли угадаемъ, если скажемъ, что она есть свътъ, эоиръ и т. п. Она ли есть посредство между тела и души, она ли вожатый души на образование тыла? Какъ бы то ни было, этой силь надобенъ органъ для проявленія; слёдовательно, тёло есть органъ души для ея разнообразныхъ дъйствій <sup>2</sup>). Положимъ, что душа вещественна, что она дъйствуетъ не иначе, чъмъ другія силы, что онв

- <sup>1</sup>) CTp. 56.
- <sup>2</sup>) CTp. 58.

(?) (и сіе въроятно) въ твлё посредствомъ нервовъ чувствовать взучилися и посредствомъ мозга мыслить; положимъ, что душа есть та же сила, которая является намъ въ другихъ образахъ: движеніи, протяженіи, раздражительности. Но можетъ ли какая то ни было сила пропасть, уничтожиться? Что такое уничтоженіе силы? Какъ себъ вообразить это? Сложенное только можетъ разрушиться; но остаются части. Понятіе уничтоженія силы заключаетъ въ себъ бо́льшее противорѣчіе, нежели сказать, что нѣчто обратится въ ничто. Гердеръ говоритъ: что̀ Всеоживляющій воззвалъ къ жизни, — живетъ; что̀ единожды дѣйствуетъ, дѣйствуетъ вѣчно <sup>1</sup>).

Итакъ, нелѣпо предполагать, что можетъ уничтожиться душа, мыслящее существо, эта сила, благолёпнёйшая изо всёхъ на земли, себя самою познающая, собою управляющая, въ дѣяніяхъ своихъ уподобляющаяся силѣ Творчей. .Она ли можеть уничтожиться, когда ни единая пылинка, атомъ единый не могуть изыдти изъ предёловъ творенія!" Ибо уничтоженіе есть изъятіе изъ вселенной, претвореніе въ ничто. И то, и другое-пустыя слова: опровергать ихъ-безплодная и невозвратная потеря времени! Нътъ, сила, чувствующая и мыслящая въ человъкъ, не изчезнетъ, но въ слъдствіе явнаго въ природѣ шествія прейдеть въ другой порядокъ вещей. Нижняя организація въ природ'я служить для высшей. Грубыя земныя части претворяются въ растеніяхъ, которыя суть снёдь животнымъ, —а всѣ служатъ человѣку (по изреченію одного автора), величайшему убійцё на землё. Если въ животныхъ нисщія и простыя силы претворяются въ сложнійшія и тончайшія, неужто эта элаборація остановится на челов'я Къ чему же нуженъ его мозгъ, нервенная влажность и то, что

<sup>1</sup>) Стр. 59.

дѣлаетъ раздраженность мышцъ? Всѣ силы стремятся выше, чтобы соединиться въ человѣвѣ: неужели наилучшая организація опредѣлена разрушиться безслѣдно, и силы, тѣснившіяся въ сложеніи человѣва, напрасно разойдутся? Нѣтъ! Столь безразсудно Божество не опредѣляло; тутъ не было бы ни цѣля, ни намѣренія! Мысль всемогущая, всесовершенная и предвѣчная была бы не нацѣленна! Се хуленіе <sup>1</sup>)!

Найдя въ общемъ шествіи естественности нѣкоторое увѣреніе, что душа наша, какъ одна изъ естественныхъ силъ, не можетъ изчезнуть, поищемъ въ себѣ чувственныхъ доводовъ для убѣжденія въ нетлѣнности души, чтобы усмотрѣть, угадать или только предощутить, хотя несовершенно, каково будетъ состояніе души по отдѣленіи ея отъ тѣла.

1. Искусственны доводы Гельвеція, будто всё дёянія разума (способность понимать, судить и заключать) суть ничто иное, какъ способность чувствовать, простое чувствованіе. Изъ этого вёдь могдо бы лишь слёдовать, что чувственность есть только орудіе разумныя силы <sup>2</sup>), что чувствовать (т. е. получать на наши чувства ударенія предметовъ) есть самая сила, дающая дёйствительность чувствованіямъ и мысли. Наблюденія чувствованій нашихъ учать <sup>3</sup>) насъ, что мысль отъ чувствъ совсёмъ есть нёчто отдёленное. Напр., каждое обо получаетъ особенное и цёлое впечатлёніе отъ предстоящаго предмета; когда взираю обовми глазами, то чувствованіе въ душё одно; слёдовательно, чувствованіе очей не есть чувствованіе души: ибо въ глазахъ два, въ душё одно. Или: вижу колоколъ, слышу звонъ, осязаю твердость колокола и протяженность его тёла. Три чувствованія совсёмъ разныя имёю вдругъ.

\*) Тамъ же «учитъ».

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 61.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Стр. 62; прибавлено «но не дъйствуетъ»(?). Недосмотръ редакціи.

- 167 -

Но я себѣ изъ трехъ чувствованій составляю единое понятіе; три чувствованія различны, но я вдругъ ихъ понимаю, и совокупно они въ душѣ существуютъ <sup>1</sup>). Итакъ чувствованіе или удареніе предметовъ на наши чувства отличны отъ понятій мысленныя силы.

Еще болбе, чёмъ дёянія силы отъ ся чувственныхъ органовъ, и понятія отъ ощущеній, отличаются отъ чувственныхъ впечатлёній -- сужденія, а паче того-завлюченія. Сужденіе есть сравнение двухъ понятий, или познание отношений, существующихъ между вещей. Но вещи существують сами по себъ, каждая въ своей особенности, а познание ихъ отношений, сравнение предполагаеть сравнителя. Вещи производять на чувства токмо простыя ударенія; значить, сужденія отличны оть чувствованій (т. е. ощущений). О заключеніяхъ и разсужденіяхъ, какъ извлеченіяхъ изъ сужденій, и говорить нечего. Хотя всѣ понятія, сужденія и умозавлюченія (даже и отвлеченнійтія идеи) влекутъ свой корень отъ чувственныхъ предметовъ, но можно ли свазать, что отвлеченная вдея есть чувственна <sup>2</sup>)! Всеэто-истинныя произведенія мысленной силы. Если бы ея не было, если бы она была только слёдствіе чувственности, то не только не могла бы возродиться математика (наука числь. и измѣренія), но изчезла бы вся правственность, добродѣтель, честность, веливодушіе (вакъ слова безъ мысли).... и, О Всесильный, погубилося бы Твое Всемогущество! Отрицательные примѣры (отроковица изъ лѣсовъ Шампаніи) ничего не доказывають: изъ того, что я сплю, не слѣдуетъ, что руки перестали осязать, и ноги не ходять. Когда бы умственная сила не была бы сила по себъ, Нютонз былъ бы не лучше само-

<sup>1</sup>) CTp. 64.

<sup>2</sup>) CTp. 65.

<u>- 168</u> <u>-</u>

ѣда,—и падшее на него яблово разшибло бы ему товмо носъ, а притяженіе небесныхъ тёлъ осталось бы неугаданнымъ.

2. Душа не токмо творить понятія, но и есть ихъ истинный повелитель <sup>1</sup>). Когда чувства отнесли ей собранные образы предметовъ, а память соблюла ихъ, то у насъ есть сила воздавать соблюденную мысль въ дъйствительность: мысльвелёніемъ души---какбы воспрянувъ отъ сна, облекается паки въ свой образъ и выходитъ на зрѣлище. Но этого мало. Душа, протекая всё хранилища памяти, исполненныя образовъ, можетъ, аки новая Medea, разсъкая образы на части, изъ смъшенія сотворить новый образъ, прекраснвишій. Энецда, Генріада, законоположеніе Ликурга (согласнѣйшее во всёхъ своихъ частяхъ паче всёхъ земныхъ законодательствъ) суть ли произведенія чувствь, простыя изреченія чувствованій? Или ухо, или глазъ. или носъ были ихъ творители? Картина лобзанія перваго мужа и жены въ Эдемю, или изображеніе "Страшнаго суда" могли быть сотворены единою товмо силою. "Что сила ихъ образовала во главъ Мильтона и Михаила Анжела, то я и на то согласенъ: отрицаю во главѣ твоей быть силь; ты вувла Вокансонова <sup>3</sup>)".

**3**. Ничго, "по моему ми**в**нію", толико не утверждаетъ, что душа есть сила, и сила сама по себѣ, какъ *вниманіе*, т. е. могущество прилѣпляться къ одной идеѣ по своему про-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) CTp. 66.

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> Стр. 67. Jacques de Vaucanson (1709—1782)—французскій механикъ, прославившійся изобрѣтенными имъ автоматами. Радищевъ, вѣроятно, разумѣетъ показанную имъ въ Парижѣ въ 1738 г. фигуру «Флейтиста» (въ натуральную величину). Механизмъ ея описанъ въ брошюрѣ Le mécanisme du flùtear automate, Par. 1738. Пружины и мѣха проводили воздухъ такъ, что губы и пальцы автомата правильно работали на флейтѣ.

изволенію <sup>1</sup>). Душа обозрѣваетъ идею, вызванную ея велѣніемъ отъ покоя на дѣйствительность, раздробляетъ ее, обозрѣваетъ всѣ ея стороны, отношенія и слѣдствія. Всѣ другія идеи воззываются только для того, чтобы идея, на которую устремлено вниманіе, становилась лучезарнѣе, яснѣе. Сравни устремляющаго на идею все свое вниманіе (напр., Эйлера) съ тѣмъ, коего вниманіе расторжено; то большого свѣта стрекоза, расчесанный въ кудри и умащенный ароматами щеголь.— Душа можетъ повелѣвать своими мыслями въ состояніи сна, болѣзней, даже самаго безумія.

4. Сонг<sup>2</sup>) есть ежедневно возобновляющееся (xydo еще **П**озванное) состояние животнаго, въ воторомъ ему бываетъ неизвъстно дъйствіе витшивхъ предметовъ на (вст или нтвоторыя) его чувства. Чувства покоятся, ---и мысленность въ семъ положении неспособна на пріобрътеніе новыхъ понятій; но творительная сила дущи не коснфетъ. Душа отвлекаетъ отъ сохраненныхъ понатій свойства-по произволенію, сопрягаетъ ихъ по совсѣмъ новымъ правиламъ и производитъ образы, коихъ единая возможность есть неистощимая загадка для бдяцаго. Для души тогда нътъ невозможнаго: сходственными являются свойства, которыя, повидимому, противоръчатъ другъ аругу, изъ неправильнаго творится правильное, — возвышается въ дъйствительность то, что въ бдъни едва ли возможетъ она подозр'ввать. Происшествія цізыхъ столітій вмісщаются въ одну минуту, предѣлы пространства почти уничтожаются; преторгнувъ теченіе времени, душа объемлетъ вѣчность.

"О сонъ, братъ смерти, и смежность вѣчности, простри мрачный покровъ твой на томящееся сердце! Да возникнутъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 67.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) CTp. 68.

образы возлюбленныхъ моихъ предъ мною! Да лобжу ихъ и блаженствую!"<sup>1</sup>)

5. Мысли сновидящаго кажутся разстроенными (по той причинѣ, что чрезъ мѣру живы?). Но съ удивленіемъ нужно взирать на лунатикова или ночныхъ бродягъ<sup>2</sup>). Они въ своемъ сонномъ хожденіи не только слёдуютъ правильному расположенію мыслей, но и употребленіе членовъ имъютъ подобно бдящимъ; значитъ, власть мысленности налъ тѣлесностію у нихъ не изчезаетъ. Они безъ устрашенія восходятъ на высоты, на которыя во бдёніи взирають съ ужасомь. Ихъ отважность одинъ нѣмецкій писатель объясняетъ незнаніемъ опасности. Конечно, лунатикъ, идущій по кровлѣ, не знаетъ опасности,но опасность существуеть ли для него, или вто его оть нея блюдеть? Изученному ходить по веревкѣ даютъ лучшее шествіе опытность и искусство; онъ не знаеть опасности, которая не превращается для другого. Лунатикъ, у котораго внёшнія чувства въ бездействии, вождается источникомъ чувствованія и мысли-душею.

6. Въ состояніи сна простая идея столь же жива и явственна, какъ наиживъйшее чувствованіе. То же—и въ нъкоторыхъ болюзняхъ. Душа, насильственно отторженная болъзнію отъ союза съ тъломъ, вращается сама въ себъ съ вящщею дъйствительностію, причемъ бываютъ удивительныя явленія, коими изобилуютъ врачебныя лътописи. Радищевъ приводитъ собственный примъръ: когда онъ болълъ жестокою лихорадкой, то бывали мгновенія, въ которыя онъ говорилъ съ пользовавшимъ его врачемъ по латини столь плавно и правильно, что самъ дивился, когда ему по прошествіи болъзни сказывали о томъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ctp. 69.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Стр. 70. «Ночной бродяга» — Nachtwandler.

"Хотя я разумѣлъ языкъ древняго Рима, но весьма посредственно, дабы не сказать худо, и никогда не изъяснялъ на ономъ моихъ мыслей, и всегда мнѣ стоило великаго труда сложить періодъ единый"<sup>1</sup>). Душа въ какомъ бы ни было положеніи (хотя и посредствомъ мозга, но) внутреннею своею сялою творитъ, не можетъ отчудиться своей. дѣятельности въ твореніи мысли, творитъ, создаетъ, зиждеть, если не что-либо правильное, то хотя урода.

7 Смотря на бъснующагося, лишеннаго разсудка, скажемъ, пожалуй, что нѣтъ души: разстроенный органъ мысли равняетъ ихъ скоту, звѣрю. Но въ чемъ его бъснование? Пораженный единою идеею, онъ все къ ней прилѣпляетъ и относитъ. Онъ не такъ судитъ о вещахъ, послѣдование его мыслей не сходствуетъ съ родившими ихъ чувствованиями, онъ все сочетаетъ новымъ порядкомъ, все наклоняетъ подъ властвующую надъ нимъ мысль. Но онъ *самъ судитъ*. Се вышняя токмо степень внимания. "И для того различныя ради хотя. причины, по просторѣчію речемъ: "юроде! ты еси человѣкъ Божій "!<sup>э</sup>)

8. Наблюдали ли вы когда-либо, какому направленію слёдуеть сочетаніе нашихь идей, и какъ съ дётства душа училась сравнивать, измёрять, училася совершенно и посредствомъ чувствь? Не чувства наши чувствовать училися, но душа.

Образъ въ глазу былъ съ перваго дня таковой же, какъ днесь, — но вѣдало ли дитя, что есть самый образъ? Чувствуетъ ли оно уродливую соразмѣрность Ивана Великаго, взирая на.

<sup>1</sup>) Стр. 71-72.

<sup>2</sup>) Стр. 73.

него, понимаеть ли дитя, разсматривая Баженовы образци зданій, что вь семъ зодчемъ присутственъ духъ Браманта. Стоитъ только (чтобъ убѣдиться въ отличности разума отъ тѣлесности) вообразить Фридриха II. взирающаго въ дѣтствѣ на устроеніе войскъ Принцемз Ангальтскимз, и потомъ взглянуть на его размѣреніе долины при Молвицю. Тамъ взоръ веселящагося куклами, здѣсь око орлиное, одушевленное алчбою славы, тамъ простое чувствованіе, здѣсь мысль героя, переходящая въ дѣйствительность. Какъ всегда, Радищевъ взываетъ къ гуманности, обязательной и для героя: "О если бы, великій мужъ! слава твоя не стоила толикихъ слезъ человѣчеству, толикихъ стенаній!" — 1).

## (Поясненія),

Василій Ивановичъ Баженовъ (1737 — 1799), вицепрезидентъ академіи художествъ, знаменитый архитекторъ и переводчикъ Витрувія на русскій языкъ (Петербургъ, 1790— 1797). Построилъ въ СПБ.-гѣ Арсеналъ, въ Москвѣ Арсеналъ, Румянцевскій музей, дворецъ въ Царицинѣ и т. д. Грандіозные проекты его (замѣна Кремлевскихъ стѣнъ дворцами и т. д.) остались безъ выполненія, за неимѣніемъ требовавшихся на то десятковъ милліоновъ. Баженовъ стоялъ въ сношеніяхъ съ Новиковымъ и московскими массонами. Вошелъ послѣ смерти Екатерины въ милость Павла I.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 74.

Донато Лаццари Браманте (1444—1514), знаменитый архитекторъ и живописецъ, наивысшій представитель архитектурнаго стиля Возрожденія, современникъ Микеля Анджело и Рафаэля. Постройки его: соединеніе Ватиканскаго дворца съ садами Бельведера, сооруженіе храма св. Петра (не оконченнаго имъ) и т. д.

Molwitz—деревня въ Силезіи подъ Бреславлемъ. 10 апрѣля 1741 г. Фридрихъ одержалъ здѣсь побѣду надъ австрій... скими войсками подъ командой графа фонъ *Нейппериа*. "Мольвицъ", говоритъ самъ Фридрихъ, "былъ школою для короля и его войскъ". Эта побѣда обезпечила Пруссіи обладаніе Силезіею. Фридрихъ уѣхалъ бкло съ поля битвы съ кавалерійской дивизіею, но выигралъ сраженіе, благодаря распоряженіямъ своего фельдмаршала Шверина. Австрійцы потеряли 7000чел. убитыми и 1200 плѣнными, пруссаки—4600. **9.** Рачь даетъ одно изъ сильнѣйшихъ доказательствъ безтѣлесности души. Безъ рѣчи, наилучшаго и, можетъ быть, единственнаго устроителя нашея мысленности, мы ничѣмъ не отличались бы отъ животныхъ. Это доказываютъ жившіе нечаянно въ совершенномъ отдаленіи отъ людей. Кто скажетъ, что рѣчь есть нѣчто тѣлесное <sup>1</sup>)?—развѣ кто сочтетъ за олно и звукъ, и слово. Какъ различаются они, такъ различествуетъ и душа отъ тѣла. Звукъ ознаменуетъ слово, слово возбуждаетъ идею. Слово, нѣчто живое, не касающееся тѣла, идетъ въ душу, а звукъ, движеніе воздуха, въ ухѣ изчезаетъ.

10. Чувственное расположение тѣла всякаго животнаго увѣдомляетъ, что оно живетъ. Но сие позвание своего бытия столь тупо, столь мрачно, что не можетъ войти въ сравнение съ самопозваниемъ человѣка. Онъ одинъ живо и ясно ощущаетъ, что существуетъ, что мыслитъ, и что его мысль пранадлежитъ ему. Когда его душа возносится къ познанию пстины, тогда наипаче возрождается въ немъ яснѣйшее познание своего бытия, и это знаменуетъ силу въ немъ живую, внутреннее могущество<sup>2</sup>).

Противъ безтълесности и безсмертія души возражають, что тъло дъйствуетъ на душу всемогущественно. Но колико

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 75.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ctp. 76.

превышаетъ власть души надъ тёломъ! Душа рождаетъ имсли и повелѣваетъ ими, властвуетъ не только надъ желаніями, но и надъ самою болѣзнью тѣлесною; яко сонъ, она невольнымъ образомъ производитъ то; человѣкъ можстъ самопроизвольно сложить съ себя чувственность и жить безтѣлесно въ самомъ тѣлѣ. Радищевъ хочетъ разсмотрѣть все это порознь и потомъ перейти къ способности совершенствованія въ человѣкѣ, въ которой мы обрящемъ ко ренъ будущія нашея жизни <sup>1</sup>).

1. Власть мысли надъ тѣлесностію стала намъ обычною вслѣдствіе ежемгновеннаго испытыванія, и мы приравниваемъ ее-механизму. Въ главѣ родятся мысль—и члены ей повивуются. Производитъ ли то раздражительность въ мышцахъ или электръ протекаетъ члены? Какъ (неясная) мысль движетъ членъ? Не вѣдаю. Но въ томъ согласиться надобно, что ничего подобнаго не произвела бы самая искусная махина вещественными силами, опричь мысли.

Махина не можеть себѣ велѣть: ей нужень источникъ движенія, который живеть въ тебѣ. Толки машину; а безъ того стоитъ. Ты же самъ движешься. Мысль, слово безмолвное: "хощу!" —и будетъ. Какъ Богъ повелѣлъ: "Да будетъ свѣтъ!" и бысть, такъ ты речешь себѣ: "Иди" —и шествуешь. "О человѣкъ! въ округѣ своей ты всесиленъ; ты еси сынъ мысли! ты —сынъ Божій!"<sup>2</sup>)

2. Коливо человѣкъ владыка своихъ мыслей, толиво же онъ властенъ и надъ своими желаніями и страстями <sup>3</sup>). Правда, большинство людей имъ предается; но бываютъ люди, вои со-

- <sup>a</sup>) CTp. 78.
- <sup>3</sup>) Стр. 79.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 77.

всёмъ попрали свои страсти: это власть души надъ тёломъ самодержавная. Примёры воздержанія—въ житіяхъ древнихъ пустывножителей. Радищевъ высказывается противъ аскетисма. Умерщеление страстей—совершенное уродство<sup>1</sup>), ибо противорычитъ иъли естественной. Если бы душа была произведеніе организаціи и дёйствіе тёлесности, то не могло бы быть и примёровъ толикаю безумія. И въ самомъ отчужденіи разсудка душа дёйствуетъ вслёдствіе особыхъ правилъ и нетёлесно.

3. И самыя страсти суть действія души, а не телесности. Все, что тёло дёлаетъ, вяло и тяжко. Хотя корень и цёль страстей иногда вещественны, но что даеть энергію, силы на преодолъние препятствий? Неужели одна тълесность вождаетъ влюбленнаго, сребролюбца, алчущаго славы. На примъръ наитвлеснвишей изъ страстей, любви, убвлимся, что душа даеть страстямъ дъйствительность. Радищевъ откровенно сознается, что любовь платоническая на земль есть бредь, что источникь и июль любви суть тёлесны <sup>2</sup>). Но иногда любовь, отдёляяся оть своего начала и терая цёль изъ виду, даеть душё энергію божественную и плоти отчужденную, такъ что любовь становится мысленною. Страсть изчезаетъ, коль скоро тѣло становатся причастнымъ. Чёмъ предметъ страсти менёе вещественъ, а удовлетворение безтвлеснве, твмъ страсть можетъ быть продолжительние. "О дружба! О страсть души усладительная! Если ты на землё бываешь надежнёйшая отрада сердца, то что будешь ты, когда душа, отръшенная отъ чувствъ внъшнихъ, сосреждаяся сама въ себъ, вознесетъ дъйствительность свою на превыспреннъйшую возможность? Какое будетъ наше

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 79. Въ подлинникъ "уродлиео". Недосмотръ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Стр. 81. Сентименталисмъ въ этомъ отношенія противоподоженъ романтисму.

- 177 -

чувствованіе, когда встрётимся за предёлами міра сего?" Пускай я брежу; но бредъ мой—мое блаженство. Развё зависть, "развё мучительство захочеть прервать мое сновидёніе"!

4. Душа (или мысленность) двояко властвуеть надъ боявзнями твла: и дать возможеть болёзнь, и отъяти <sup>1</sup>). Нелёпо и противорвчить опытамъ полагать, что есть болёзни отъ мысленности, и что на всё болёзни въ душё лекарство существуеть. Но во множествё болёзней суть нёсколько, кои—непосредственное дёйствіе души, и есть многіе примёры исцёленія единственно простымъ души дёйствіемъ. Сіи духовныя лекарства достойны заслуживать равное мёсто въ диспеисторіяхъ, какъ хина, меркурій и пр. аптекарскій припасъ. Какъ душа даетъ болёвнь тёлу и лечить его? Лечитъ, не щупая пульса, и не смотря на языкъ. Болёвнь же даетъ, не отравляя. Болёв не скажу, ибо не вёдаю; но мой доводъ основанъ на общеизвёстныхъ фактахъ.

О вы, на коихъ печаль простирала свое жало, васъ въ изнеможеніи тѣлесномъ, безчувственными зрѣлъ я при разящей вѣсти. Единое слово угрожаетъ жизни, зыбленіе воздуха! ужели онъ мгновенно исполняется ядомъ и отравою? Какая зараза разсѣетъ въ немъ? Какое химическое дѣйствіе превращаетъ жизненный воздухъ въ горючій и смертоносный? Другой примѣръ. Се листъ, се хартія дается тебѣ въ руку; черты изображенія на ней произвольныя. И се чело твое блѣднѣетъ, мутятся взоры, нѣмъ языкъ, мразъ обтекаетъ твою внутренность, и трупъ твой валится долу. Чѣмъ отравлена хартія и черты? Упитаны ли зеліемъ мышьяка и сулемы? Не манкательное ли се древо, мертвящее всѣхъ? Или хартія паче ядовитаго взора баснословнаго василиска? Но почто же ты одинъ страдаешь?

<sup>&#</sup>x27;) Стр. 82.

Слово, изреченное или начертавное ), возбуждаеть волненіе мысленности, а разстроенность произведеть болѣзнь. Душа болить, душа страждеть; оть того страждеть и тело: вогда источникь отравлень, возможеть ли быть здраво истеченіе? Примёры дёйствія души на тело съ послёдующею болёзнью неисчетны. Дабы временно хотя улыбаться, юворя о страданіяхъ человъчества, помнится (гдё то Радищевь читаль), женатый мужь ощущаль всегда страданіе, вогда женё его время приспёвало разрёшаться оть беременности. Одни полагають это вымысломъ, другіе находять отмённо сходственное сложеніе нервовь (у мужа и жены); но я, говорить Радищевь, сею истолкованія не понимаю.

Бывають и благотворныя, существительныя дёйствія души надъ тёломъ. Тавъ больные получаютъ облегченіе при посёщенія возлюбленныхъ ими. Древность сохранила намъ примёръ заболёванія и исцёленія отъ мысленности.

Одинъ юноша умиралъ отъ изнеможенія силъ, и врачи были безсильны подать ему помощь. Одинъ только изъ врачей, совожупляя со своимъ искусствомъ духъ любомудрственный, столь рпдній въ семъ соединеніи, замътилъ, что юноша оживалъ при посъщеніи своей мачихи, а по ея уходъ опять обмиралъ. Отецъ по совъту врача, добившагося признанія отъ больного, уступилъ сыну жену. И сынъ сталъ здравъ и блаженъ. Если этотъ примъръ—изобрътеніе стихотворческое, то и тогда онъ истиненъ, ибо лежитъ въ предълахъ естественности <sup>3</sup>).

По поводу исцёленія болёзней безъ врачевательнаю посредства Радищевъ вооружается противъ сусвёрія, видящаго въ тавихъ случаяхъ чудо. Тё, кои разсудить не хотять или не умёютъ, находятъ въ нихъ всегда чудесность, и чъмз ме-

<sup>a</sup>) Ctp. 86-88.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) CTp. 85.

нье просопщенія, тьм чудесь больше, воскледаеть авторь. какъ истый свить XVIII в. Многія пов'єсти о таковыхъ чудесахъ суть лживи, но имогія могуть бить вёроятны. Мисль хожеть лишать человёка чувственности; отчего же надежда излеченія не можеть излечить? Отложа все баснословное изъ происшествія излечившейся дёвки въ Москвё послё сновидёнія, что она выздоров'яла безъ лекаря, то правда. Приписываютъ то непосредственному содпистено Божества, т. е. противоестественному действованию Его могущества. О Всевышний! уста мон заграждены на таковое существа Твоего уничижение! Неносредственно это или свершается чрезъ посредство, не вълаю. Оно чудесно, ибо необыкновенно,---но какъ быть ему чревъестественну? Всеотче, почто вщу Тебя, свитаяся? Ты во миж живешь! Чудеса твои ежечасно возобновляются, но не исходя за предълы естественности: въ ней Ты измъ явенъ,---въ непреложныхъ и непремённыхъ, положенныхъ Тобою законахъ! "Естественнооть Твоя есть чувственность; что Ты безъ нея, вакъ вблать намъ?" 1)

5. Всякъ ощущаеть и знаетъ, что мысленность и телесность находятся въ тесномъ сопряжения, и действия ихъ взаимны. Но не всё вёрятъ тому, что человёкъ можетъ забывать про свою телесность и жить почти въ одной душё <sup>3</sup>). Да и не всякъ столь силенъ надъ собою, чтобы производить такую отделенность. Примёры, въ воихъ мысленность блестяща, и пренебрежена телесность: Курций низвергается въ хлябь развервстую, Ondams, Cakens возлетаютъ съ кораблями, сплинз въ Англіи, и всё, отъявшіе у себя жизнь изъ пресыщенія ею, вездё явна власть души надъ теломъ. Чтобы лишить себя

<sup>1</sup>) Стр. 90.

12\*

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Стр. 90. Въ заголовкъ по ошибкъ ред. 4 ви. 5.

жизни, не имбя иногда причинъ ее ненавидёть,-- неужели и туть действуеть одна телесность? Нивто не понимаеть, какь сгущение сововъ или другая погрѣшность въ жизненномъ строительствѣ могутъ привести въ самоубійству. Но вогда душа въщаетъ тълу: Ты-увы, темница моя, терзаніе, ты воспящаешь мнё, хощу дёйствовать, да рушится союзь нашь, прости на вёвъ!---смерть со своимъ жаломъ становится увеседительнье всъхъ утъхъ <sup>1</sup>). Если самоубійство, вакъ мигъ единъ, (поважется вому-либо), не требуетъ много твердости духа. то власть души доказывается тёми, кто не только пренебрегаль смертью, но нечувствительно и легво сносилъ мученія и терзанія. Такъ Амеросій (Зертисъ-Каменскій) умираль подъ повторяемыми ударами разъяренной Московской черни; глаголъ праведнаго быль: "Господи, отпусти имъ: не въдають бо, что творять!" <sup>2</sup>) Корнелій де Витта пёль Гораціеву п'єснь средн бунтующей Амстердамской черни. Мученики и дивіе, смѣющіеся среди терзаній-если не власть души туть явна, то гдѣ же она быть можетъ? Руссо среди болёзней непрестанныхъ написалъ многія изъ своихъ безсмертных сочиненій. Мендемсона, страдавшій отъ несказанныя слабости нервовъ, напряженіемъ мысли еще въ старости вознесся на высоту своея юности. Гарве, не могшій долгое время ни читать, ни писать (даже мысленіе было ему тягостно), составиль свои изящныя примѣчанія на Цицерона; вотъ его слова: "благословенна буде и самая немощь болёзнующаго духа, толиво часто меня научавшая, сколь духъ надъ тёломъ возмогаетъ!" Напряженіе духовной силы можеть подврёпить разслабленное тёло и дать ему новую жизнь; самая бол'взнь, если не превышаеть мври,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 92.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) CTP. 92-93.

обжить отъ продолжающагося отпорствующія ей души терибнія. Мысль, всю душу исполнившая, отторгаетъ мысленность отъ тблесности. Человбкъ, забывая все зримое и чувствуемое, забывая самъ себя, несется въ страну мысленную: время и пространство исчезаютъ, онъ сокрушаетъ всё предблы, —и занесшему ногу въ вбчность вселенная уже тбсна <sup>1</sup>)!

<sup>1</sup>) Стр. 94.

Христіанъ Гарве (Garve) род. въ Бреславлѣ 7 янв. 1742 г., умеръ въ ночь на 1 декабря 1798 г. Бывъ профессоромъ философіи при Лейпцигскомъ университеть поднимъ изъ представителей, популярной "философіи въ Германіи, Гарве славился, вавъ моралистъ, психологъ и историвъ философіи. На смертномъ одрѣ онъ написалъ "Трактатъ о терпѣніи", считающійся его лучшимъ произведеніемъ. По порученію Фридриха І-го перевелъ съ примѣчаніями-Цицерона De officiis. Переводъ вышелъ въ Бреславлѣ въ 1781 г. подъ заглавіемъ Abhandlung über die Pflichten in drei Büchern, aus dem Lateinischendes M. T. Cicero übersetzt von Christian Garve; V-e изданіетамъ же, 1801. Примъчанія имъютъ частью пояснительный, частью дополнительный харавтеръ. Перечень его трудовъ и статей имбется у Meusel, IV т., изд. 1804 г. (1750-1800) стр. 22 и далбе-27. Гарве выступаль, какъ вритивъ Канта, и упреваль его въ недостаточной ясности при развитіи идей, что, по его мнѣнію, было не только несовершенствомъ внѣшней формы, но и существеннымъ недостатвомъ самого мышленія. ∏∎салъ Гарве очень много и въ различныхъ областяхъ. Преврасная біографія его, составленная Heinrich Döring'оиз, HAXOGETCH BE Allg. Enc. von Ersch u. Gruber, I. S., 54 T., стр. 90—121 (1852 г.). Шиллеръ посвятилъ Гарве эпиграмму: (156 BCEHis B5 Musenalmanach 1797 r.).

Hör'ich "über Geduld" dich, edler Leidender, reden, O, wie wird mir das Volk frömmelnder Schwätzer verhasst! Радищевъ, несомивно, принадлежалъ въ числу слушателей Гарве, который былъ назначенъ (по защите диссертаціи De ratione scribendi historiam philosophiae) въ 1768 г. экстраординарнымъ профессоромъ философіи на мѣсто Геллерта (читавшаго поэзію и риторику, и оказавшаго громадное вліяніе на Радищева)<sup>1</sup>). Гарве оставался на своемъ посту недолго. Уже въ 1770 г. онъ вышелъ въ отставку по болѣзни, которая преслёдовала его вплоть до смерти; преподавалъ Гарве логику—по Е r n e s t i, Instit. doctrinae solid., математику, реторику, этику и разбиралъ сочиненія Цицерона.

До послёднихъ дней Гарве работалъ надъ сочиненіемъ "Объ одиночестви"; смерть прервала его на главе "Объ одиночестве больного".

Въ философіи Гарве былъ послёдователемъ Локка. До появленія Канта онъ считался вмёстё съ Мендельсономъ самымъ извёстнымъ философомъ. Въ противоположность вантовцамъ онъ называетъ себи "популярнымъ философомъ", "проповёдникомъ общечеловёческаго сибісла". Гарве, какъ эссенстъ, хотёлъ быть нёмецкимъ Юмомъ. Онъ выдавался и накъ произведеній, не чуждался политической экономіи (перевелъ Адама Смиса), трактовалъ объ общественныхъ вопросахъ, и накъ "философъ для свёта", имёлъ значеніе въ дёлё освёдомленія "большой публики" съ отвлеченными вопросами.

<sup>1</sup>) Сухомлиновъ, стр. 548, 549.

## Книга IV.

Въ предшествующихъ внигахъ Радищевъ привелъ, по его мнѣнію, "все, что въроятнымъ образомъ въ защищеніи безсмертія души свазать можно". Свои доводы онъ раздѣляетъ на 3 группы<sup>1</sup>).

Доводы перваго рода были единственно метафизические, почерпнутые изъ существа вещей: непрерывнымъ послѣдствіемъ посыловъ, рождающихся одна изъ другой, они показали, что въ насъ существо мыслящее есть простое и не сложное, а потому неразрушимое, слѣдовательно, безсмертное, и что оно не можетъ быть двиствіемъ сложенія нашего твла, сколь бы оно ни быдо искусственно<sup>3</sup>).

Вторые доводы основывались на явственной восходящей постепенности всках извёстныхъ намъ существа. Возглавіе сей люствицы, зримой въ твореніи, человока совершенные всёхъ земныхъ сложеній и организацій: въ немъ явно тьснятся во едино всъ естественныя силы, но есть и еще одна сила, отличная ото всках естественныхъ силъ<sup>3</sup>). Отсюда дѣлали въроятное заключеніе, что человъкъ по разрушеніи тѣла

- <sup>2</sup>) См. выше, стр. 147-161.
- <sup>3</sup>) См. выше, стр. 161-166.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ctp. 97.

своего, не можетъ начтожествовать: ибо, если невозможно и само въ себѣ противурѣчущее, чтобы какая-либо сила въ природь исчезала, то мысленность, которая превосходнъе и совершенные вспхъ естественныхъ силъ, не можетъ исчезнуть.

Третьню рода доводы, заимствованные изъ нашей чувственности, изъ насъ самихъ, таковы, что мысленная сила отмина оть чувственности, и хотя она получаетъ всё свои понятія оть чувствь, но возмогаетъ творить новыя—сложныя, отвлеченныя, что она властвуетъ надъ понятіями (воззывая ихъ на дййствительность, или устремляяся къ единой (?), что въ случайномъ отвлеченіи отъ тёла мысленность не забываетъ творительную свою силу (во снё и нёкоторыхъ болёвняхъ), что сочетаніе идей съ дётства, ръчь наша и (паче всего) явственное наше о себъ познаніе суть убёдительныя доказательства, что мысленность не есть явленіе тёлесности или <sup>1</sup>) дёйствіе нашего сложенія).

Наконецъ, дабы отразить хотя зыблящееся, но казистое доказательство о всевластвованіи тёла надъ душой, мы показали, что власть души надъ тёломъ оную гораздо превышаетъ <sup>э</sup>). Примѣрами изъ ежедневныхъ опытовъ неоспоримо утвердили, что мысленность есть корень и вина всѣхъ движеній тѣлесныхъ, ибо въ ней источникъ движенія (не можно ли сказать, источникъ жизни?); въ человѣкѣ мысленность властвуетъ надъ желаніями и страстями, возмогаетъ дать тѣлу болѣзнь, здравіе и самую смерть. Напряженіе мысленности отвлекаетъ ее отъ тѣлесности, даетъ тѣлу преодолѣвать трудъ и болѣзни.

Утвердивъ неразрушимость души, дерзнемъ подъяти на самую малёйшую дробь тяжелую завёсу будущаго, постара-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ подлинийкъ ошибка: на (ни?) дъйствіе. Стр. 99. См. выше, стр. 166-172 и 174.

<sup>&</sup>lt;sup>э</sup>) См. выше, стр. 175—181.

емся предузнать (хотя бы предчувствовать), что можеть быть за предѣлами жизни<sup>1</sup>). Хотя это разсужденіе и смежно воображенію, но авторъ хочеть уловить его и потечь во слѣдъ въ радованіи—мечта ли то будетъ, или истинность; "соблизиться съ вами вогда-либо мнѣ есть рай. Лети душа, жаждущая видити друзей моихъ, лети во срѣтеніе и самому сновидѣнію: въ немъ блаженство твое, въ немъ жизнь"!

Есть три возможности челов'вческаго бытія по смерти:

1) Или я буду *такое же* существо, какое есмь, т. е. моя душа, отдѣлившись отъ тѣла, паки прейдетъ и оживитъ другое тъло,

2) или состояніе моей души будеть *хуже*, т. е. она оживить существо нижняю рода: звѣря, птицу, насѣкомое,

3) или моя душа, отдёленная смертью отъ тёла, прейдеть въ мучшее, совершеннъйшее состояние <sup>3</sup>).

Одно изъ трехъ быть долженствуетъ, если мы удостовѣримся, что мыслящая и чувствующая въ насъ сила не исчезнетъ.

Четвертой возможности вообразить неможно, чего бы ни настроило воображение.

Всё 3 возможности подкрёпляемы доводами, онё имёли и имёють послёдователей. Разсмотримь ихь основательность и поищемь если не очевидности, то хотя вёроятности, убёжденія. Если заблудились, мы будемь достойны сожалёнія, но не наказанія, ибо ищемь истины со рвеніемь и нелицемёрно.

Для удостовѣренія въ томъ, что кто-либо изъ людей бывалъ уже человѣкомъ (подъ другимъ образомъ) или звѣремъ

<sup>3</sup>) CTp. 101.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) CTp. 100.

и т. п., нужно было бы ясное о томъ воспоминаніе, часто повторяемое, такъ сказать, ощутительное. Въ виду того, что свидётельства могли бы быть основаны на предуб'яжденіяхъ ни выгодахъ, то и сотня ихъ не можетъ служить доказательствомъ.

Всѣ сін мнѣнія не заслуживають опроверженія: ихъ можно только разсматривать ради любопытства.

Древніе Гимнософисты, Бракманы и нынёшніе Брамины говорять, что за добрыя дёла душа по смерти переселяется въ овцу, въ корову или слона бёлаго, а въ козмездіе за зло--въ свинью, тигра и т. д. Древніе египтяне въ силу того же вёрованія боялись убивать животныхъ, дабы не убить своего отца или мать, или не скость ист во тоорю.

Столь же рѣзко отзывается Радищевъ и о "другихъ вымынленіяхъ", "бредняхъ одного свойства", Тартарѣ, поляхъ Елисейскихъ, Гуріяхъ, раѣ Кельтовъ, гдѣ они чаяли пить пиво изъ череповъ своихъ непріятелей и т. п. Спроси русскаю простолюдина: "каковъ будетъ адъ?"—"Языкъ нѣмѣетъ", скаметъ онъ въ отвѣтъ, "будемъ сидъть въ кипачей въ котлѣ смодѣ"<sup>1</sup>).

Разница только та, что одно другого нелѣпѣе. Посмотрите картину страшнаго суда—не Михаила Анжеля, —но продаваемую въ Москвѣ на Спасскомъ мосту: не ошибетеся въ своемъ заключеніи; распространяйте его на всѣ изображенія худшаго положенія души по смерти.

Правдоподобіе тому, что рождающіеся люди уже бывали человѣками, находятъ въ томъ обстоятельствѣ, будто великіе мужи (вообще рѣдкіе) рождаются не по одиночкѣ, а какбы воскресаютъ отъ сна и мрака—во множествѣ<sup>2</sup>).

<sup>2</sup>) CTp. 104.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) CTp. 103.

Если бы произведеніе великаго мужа было для природы -обыкновеннымъ дёломъ, то моментъ его появленія былъ бы безразличенъ. Но шествіе ся не таково: великій родится не одинъ, а имёстъ многихъ сопутниковъ. И какъ же иначе? Они родятся на возобновленіе ослабёвающихъ пружинъ нравственнаго міра, на пробужденіе разума, на оживленіе добродётели. Такъ землетрясеніе считають нужнымъ дёйствіемъ<sup>1</sup>).

Великіе люди, могущественные рычаги нравственности, приводять душу въ благое сотрясение. Ни прилежание, ни стараніе, ни воспитаніе не д'влають великимъ, но природа-врожденнымъ чувствованіемъ или внёшнимъ будто вдохновеніемъ. На произведение великаго мужа (если вспомнить, какъ тихо подвигается ученіе), пожалуй, не хватить единаго житія, а нужны многія; вфроятно заключить, что великій мужь не есть новое произведеніе природы, но паки бытіе, прежняя мысленность, облеченная въ новые покровы. Примъры и историческія воспоминанія о прежнемъ бытів: Шиваюръ, Архій, Аполлоній Тіанейскій. Если бы нашему въку это не было посмъялищема, то многіе и теперь о томъ же заявили бы. Да не имъли ли многіе изъ насъ напоминовенія, которое не знаемъ гдѣ вклеить въ теченіе своей жизни? Не встр'вчали ли въ начальные дни житія мы людей и мёсть, вавбы уже извёстныхь намь, хотя мы ихь не знаемъ? Отвуда это? Не изъ прежнія ли жизни? Неоттого ли они столь радостны? Прилёпленному чрезъмёру въ тёлесности трудно де отторгнуться отъ нея, но упражняющимся въ смиренномудрія и мысленности такія воспоминанія могуть быть легче. Вотъ какъ стараются дать видъ правдоподобія нелипости и .смѣхотворному—важность <sup>2</sup>). Подобныя надутыя доказательства едва ли нуждаются въ опровержении.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 105. Ошибка редакціи — фраза разбита: «землетрясеніе с. н. д. (точка и новая строка). Естественнаго строительства на возобновленіе усыпляющихся силъ природы». Смыслъ получается лишь при возсоединеній фразы.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Стр. 107.

Писаюру, утверждавшему переселение душъ, надобнобило признать въ себъ Евфорбія. Но нынъ успъхи разсудка инслить заставляють, что всякое чидо есть осмояние Всевышняю мощщества, и что всякий чудодъятель есть боюхульника 1). Вотъ для чего Шведейборъ почитается вралемъ, в Сенъ-Жермень, утверждавшій безсмертность въ тель своемь, есть обманшика. Въ чемъ состоитъ необходимость прерожденія великаго мужа? Тотъ, вто можетъ произвести великаго мужа, можетъ произвести его и сразу, и въ 2 раза. По свидѣтельству исторіи, обстоятельства бываютъ случаемъ на развержение великихъ дарованій, но природа никогда не коснѣетъ на произведеніе ихъ. Александръ, не будь онъ царь въ Греціи, былъ бы м. б. Картушъ. Чингисъ, Стенька Разинъ въ другихъ положеніяхъ были бы не то, чёмъ были. Кромвель въ тёсной округё монашескія жезни прослыль бы безповойнымь затёйнивомь и часто быль бы битъ шелепами. Фридрихъ II не на престолъ остался бы въ толит посредственныхъ стихоплетчивовъ. Обстоятельства **А**Влаютъ великаго мужа.

Что родится много великиуъ вдругъ, —естественно, хотя есть и рёдкія изъятія. Рёдко возмогаетъ кто-либо вознестися превыше своего времени и своихъ окружностей. Уготовленія да будетъ мёсто на разверженіе, восклицаетъ Радищевъ! Великія души влекутся издалека, и да явится Нютонъ, надлежало, да предшествуетъ Кеплеръ. Разумъ человѣческій подобенъ електричеству—или искрѣ, падшей на горячее вещество и производящей пожаръ велій. Едва одинъ возмогъ, осмълился, дерзнулъ изъятися изъ толпы, какъ вся окрестность согрѣвается, и яко желѣзныя пылинки летятъ прилѣпитися въ мощному магниту. Но нужны обстоятельства, нужно ихъ поборствіе, —а безъ того: Іоганъ Гусъ издыхаетъ во пламени, Галилей влечется въ темницу, другъ еашъ въ Илимскъ заточается<sup>3</sup>). Но время, мѣсто,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 108.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Стр. 110. Мѣсто характерное для личности Радищева. Онъ хорошо, сознавалъ значеніе сдѣланнаго имъ поступка и послѣдующей участи.

уготовленіе отъемлеть всё препоны. Лутерь, Декарть становятся преобразователи. Електрь души, возродяся, изливается во всё оврестности и стремится, подобно жидкостямь, къ уравненности и равновёсію.

- 190 -

Тоще и пусто доказательство отъ видённаго якобы въ прежнемъ бытіи. Напоминовеніе происходить отъ видённыхъ, во подобныхъ вещей, а не отъ тёхъ же самыхъ, —поскольку всё нонятія происходить отъ чувствъ. Сочетаніе мыслей такъ же идетъ на яву, какъ и во снё, только разсудокъ останавляетъ уродливое сочетаніе. А если вдаться воображенію, то всё чудесности небывалаго Елдороды будутъ скоро дёйствительны. Та же сила (будто бы напоминающая), сочетая во едино, но частямъ—могла произвести Армиду, солнышкина рыцаря и въ потерянной рай <sup>1</sup>) вмёстить всё изящности и всё нелёности. Кто на яву ссылается на воображеніе, тотъ въ опасности, что скоро забредитъ.

Итакъ, эти два представленія о посмертномъ нашемъ бытіи суть произведенія дѣтства (или дряхлости) человѣчесваго разсужденія: одинако нелѣпо думать, что по кончинѣ я буду бллый слона, какъ новый Чингиса, Европы завоеватель (?).

Третья возможность, что состояніе наше по смерти должно удобриться, уже имёла многіе доводы; чтобы утвердить ее, войдемъ еще въ подробности. Если это—блужденіе, то и оно утёшаетъ автора, подая надежду соединиться съ возлюбленными. Это, какбы привлекательное повёствованіе, отгоняетъ даже тёнь печальнаго, влечетъ воображеніе и сердце въ царство (мечтаній, но) веселій и утёхъ.

Мы почитаемъ доказаннымъ для насъ, что въ природѣ существуетъ явная постепенность, т. е. одно существо другого совершеннѣе, искусственнѣе въ сложеніи, а человѣкъ всѣхъ превышаетъ своею организаціею, въ которой соединены многія

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 112. Имбются въ виду проязведенія Тасса и Мильмова, чего . редакція не отмбтила.

- 191 -

силы, а наипаче—умственная; воспитание угобжаетъ и ширитъ способности, а история учитъ, колико народы въ общемъ своемъ разумѣ совершенствуютъ.

Природа, люди и вещи — воспитатели человѣка; климать, иѣстное подоженіе, правленіе, обстоятельства — воспитатели народовъ <sup>1</sup>). Но начальный способствователь усовершенствованія есть *ризча*. Дана ли она намъ, или самими нами изобрѣтена? все равно сказать: Богъ научилъ насъ говорить — или: давъ органы рѣчи, Онъ же далъ и способность говорить.

Ничто не важется намъ столь просто и обыкновенно, какъ ричь, ---а на самомъ дили --- нътъ ничего столь чудеснаго. Радость и печаль, терзаніе имбють звуки для изъявленія, но подражание имъ приведо въ изобрётению не рёчи, ---а музыки. Произвольный звувъ (движение воздуха) изображаетъ и то, что глазъ видитъ, и то, что слышитъ ухо, что вкушаетъ языкъ, обоняеть носъ, всё осязанія тёла, всё наши чувствованія, страсти, всякую мысль; звукъ, самъ въ себъ ничего не значущій, можеть возбуждать мысли и картины. Время, пространство, твердость, образъ, цветъ, всё качества телъ, движеніе, жизнь, всё дёянія, словомъ все... и ты, о Всещедрый, Всесильный Ларователь, не ивъемлемъ!--все преобразуемъ въ малое дви женіе воздуха; акь нѣкінмъ волхвованіемъ, звукъ 2) поставленъ на иёсто всего сущаго, всего возможнаго: весь міръ завлюченъ въ малой частицъ воздуха, на устахъ нашихъ зыблющагося. О любители чудесь, внемлите произнесенному словуваше удивление не будеть чрезыврнымь! чудесно: вто воззваль человѣка изъ дебрей въ общежитію, вто устроилъ ихъ союзъ. правление, законы, кто научиль гнушаться порока и сотвориль любезную добродётель?-Ричь, Слово!

<sup>1</sup>) Стр. 114.

» Стр. 116.

Безъ рѣчи онѣмѣлая чувствительность и остановившаяся мысленность пребыли бы недѣйствующи, полумертвы. Едва человѣкъ изрекъ слово единое и образъ вещи превратилъ въ звукъ, звукъ сдѣлалъ мыслію, или мысль преобразилъ въ чертоносное лепетаніе, какъ будто среди густѣйшей мглы ниспадаетъ темнота, очи зрятъ ясность, уши слышатъ благогласіе, чувственность дрожитъ, мысль дѣйствуетъ и се онъ можетъ уже постигать, что истинно, что ложно. Вотъ слабое изображеніе чудесъ, произведенныхъ рѣчію. Радищеву кажутся весьма глубокомысленными аллегоріи тѣхъ народовъ, кон представляютъ первую причину всяческаго бытія—произведшее Слово, которое раздѣлило стихіи и міръ устроило. Если слово въ человѣкѣ чудесно, то что возможетъ рѣчь Предвѣчнаго, какой ея органъ, какое знаменіе? 1)

Но рѣчь, эта наша божественность, столь летуча, что несовершеннѣе, бреннѣе союза между людьми нельзя себѣ представить. Правда, лучшее средство было бы выше человѣчества, тяготило бы его. Рѣчь изражаетъ только имена, а не вещи, а потому человѣческій разумъ не познаетъ вещей, а имѣетъ о нихъ только знаменія, которыя начертываетъ словами. Вся человѣческая наука есть изображеніе знаменій вещей, роспись словъ. Вѣдь мы не знаемъ (да и чувствъ на постаженіе сего не имѣемъ) ни внутренняго существа вещей, ни чтосилы въ себѣ, ни какъ дѣйствіемъ (sic) слѣдуетъ изъ причины. О человѣкъ, когда возгордишься паче мѣры, помысли, что наука, плодъ рѣчи, есть собраніе различныхъ звуковъ,---и усмирися! <sup>э</sup>)

Если звуки произвольны, то, значить, нёть существеннаю сопряженія между мыслію и словомъ: все равно было назвать

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) CTp. 118.

Э Стр. 119.

*дурака* "дуракомъ" или "вашимъ"; это ясно для всякаго, кто два языка разумѣетъ.

Здѣсь обильный источникъ нашихъ заблужденій. Доколь вещь не имбетъ имени, она чужда разуму, и онъ надъ нею не трудится. Дабы усвоить ее разуму, нужно ее прежде всего ознаменовать. Во всёхъ языкахъ каждая вещь имеетъ уже название, и вст несложныя мысли-свои знамения. Но вотъ возрождается новая мысль, — а ей даютъ знаменіе, сложенное изъ прежнихъ. Если ты разумѣешь подъ знаменіемъ то же. что и я, то мы другъ друга поймемъ; если иначе---выходитъ разгласіе, вздоръ: все равно, какъ одинъ говорилъ бы по еврейски, а другой по русски. Таковы большею частію всѣ философическія мивнія, всв исповвданія. Случается, что отъ перваго изревшаго знамение вещи, оно хотя преходить, въ томъ же звукъ заключенное, чрезъ многія стольтія, но мысль, съ нимъ сопряженная, отъ первой различествуетъ, какъ день отъ нощи. Таковы наипаче мнѣнія о высшей силѣ: люди назвали ее Богомъ, не имѣя о ней яснаго понятія <sup>1</sup>). Разумъ человѣческій бродитъ, ищетъ истину, а вся мудрость его, глубокомысліе, — въ утломъ звукъ, изъ гортани исходимомъ в ва устахъ умираемомз.

Письмо есть произвольно начертанные знаки, кои означають звукь произносимый, слово. Звукь, изражающій знаменіе вещи, есть нѣчто произвольное. На мѣсто внятнаго слуху звука поставь произвольное же израженіе, подлежащее другому чувству. Получишь рѣчь, не гласомъ произнесенную, но зримую, но внушаемую, но обоняемую, но осязаемую<sup>2</sup>). Такъ можемъ понять изобрѣтеніе письменъ, рѣчи для органа зрѣнія. Рѣчь или произвольное израженіе знаменій вещей

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) CTp. 121.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Стр. 122. Въ оригиналѣ здѣсь ошибка: вмѣсто «но», вездѣ «иа» и г. д. Ниже тамъ же «повятно возможность».

можеть вмёсто звучныхь знаковь вмёщаться въ знаки для другихъ чувствъ. Глухіе (а потому) и нёмые заключають мысли въ зрительныхъ знакахъ. Аббатъ де л '*Ene* съ удивительнымъ остроуміемъ далъ имъ возможность разумёть рѣчь писанную. Быть можетъ, изобрётатель письменъ, взирая на нёмыхъ и ихъ зримые знаки, въ подражаніе имъ начерталъ азбуку. Онъ (по словамъ одного нём. писателя) дъйствовалъ между человѣками, яко Богъ. Но заключая летящій умъ въ букву, онъ былъ не первый, который изобрёлъ рёчь зримую: живописецъ прежде его бесѣдовалъ съ нашими взорами. Картина была первое зримое израженіе, живопись родила іероглифы, а сіи—гораздо уже позже—буквы.

Если бы другія чувства были столь же удобны на поминаніе рѣчи, то можно бы сдѣлать азбуку обоняемую, вкушаемую или осязаемую! Правда, слѣпые иногда могли различать цвѣты осязаніемъ<sup>1</sup>); м. б., возможно двухъ слѣпо-и нѣморожденныхъ изучить сообщать другъ другу свои мысли; но рѣчь обоняемая, вкушаемая и даже рѣчь осязаемая не могутъ быть столь совершенны, какъ рѣчь зримая, а паче того—рѣчь звучная. Послѣдняя одна есть разновиднѣйшая и соотвѣтствуетъ истинному органу слова. Но едва только соединилась рѣчь звучная съ рѣчью зримою, то дерзнулъ человѣкъ на изобрѣтенія и успѣлъ. Сколь ни бренна наша рѣчь, какъ средство совершенствованія, но она была изъ сильнѣйшихъ средствъ.

Подражаніе, рѣчь, разсудокъ — руководители людей въ изобрѣтеніи и расширеніи наукъ и художествъ, не оставляющіе его и въ самомъ дикомъ состояніи. Если языкъ одного народа изглаженнѣе другого, а мысленная округа его обиль-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Для слѣпыхъ теперь уже изготовляютъ особыя книги.

иће, то не слѣдуетъ, что и всѣ особенники народа разумнѣе<sup>1</sup>). Изобрѣталъ мысль одинъ, а другіе, яко плѣнники при колесницѣ торжествователя. бредутъ: они говорятъ говоренное, мыслятъ въ мысли другого и нерѣдко не лучше младенца, лецечущаго въ слѣдъ няньки.

Человѣкъ во всякомъ состояніи удобряеть свою чувственность, острить силы мысленныя, укрѣпляетъ понятіе, разсудокъ, умъ, воображеніе и память. Изъ сравненія рождаются понятія о красотѣ, порядкѣ, соразмѣрности, совершенствѣ. Побужденіе къ сожитію привело его къ общественному житію и новымъ совершенствамъ; права и обязанности общежитія возводятъ къ нравственности; рождается любовь къ отечеству, къ человѣчеству вообще и тысячи добродѣтелей; сожалительность претворилась въ великодушіе, щедроту, милосердіе. Такъ достигаетъ чедовѣкъ высшаго понятія о добродѣтели<sup>2</sup>).

Различіе между людьми состоить только въ степени, а не въ существенности. Но все, что живетъ и мыслитъ, стремятся къ разширенію своихъ качествъ, къ совершенствованію; сія есть мета мысленнаго существа. Человѣкъ исходитъ на свѣтъ беззащитнѣе и безпомощнѣе всѣхъ животныхъ; природное стремленіе (т. е. инстинктъ) не существуетъ въ немъ. Но едва онъ ощутилъ свои недостатки, едва вовопилъ: "не моществую"!—уже вся природа стремится ему на вспомоществованіе. Рѣчь ведетъ его бесѣдовать съ Богомъ. Рожденный хуже всѣхъ тварей, человѣкъ вслѣдствіе способности совершенствоваться возвышается выше всѣхъ на земли и явенъ становится ея властитель.

Стремленіе къ совершенствованію и приращеніе въ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 124. Въ оригиналѣ безсмыслица: «могущественнѣе на иминіе (т.е. наименѣе) совершеннѣйшихъ народовъ».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) CTp. 126.

немъ—блаженство человѣка <sup>1</sup>). Конца и предѣла ему означить невозможно; чѣмъ выше восходитъ человѣкъ въ познаніяхъ, тѣмъ пространнѣйшіе открываются ему виды. Мета его, шествіе безпрестанное—почти безконечно <sup>2</sup>); самая вѣчность недостаточна, ибо оно сосущественно мысленности. Желаніе наше объемлетъ безконечность. Склонности и страсти удовлетвореній не знаютъ. Всѣ благородныя стремленія и всѣ скаредности носятъ едину на себѣ печать. Чѣмъ онѣ болѣе угобжаются, тѣмъ сильнѣе возрастаютъ.

Всякую мысль и мечту мы тщимся поставить мёръ превыше; онё летять за предёлы вселенныя въ царство неиспытаннаго. Даже тёлесность наша тщится во слёдъ мысли и жаждетъ безпредёльно: едва коснется пресыщенія, — и наивеличайшее услажденіе мерзить.

Понятія о красоть, благогласіи, соразмърности, даже добродѣтели рождаются изъ сравненія, значить, не суть <sup>3</sup>) понятія сами по себѣ. Сравненіе же есть дѣяніе мыслящаго вещества. Дабы что-либо по истинѣ могло называться прекраснымъ, изящнымъ, нужно для сравненія умственное дѣяніе. А какъ безъ умственности невозможно сравненіе, то не должно ли заключить, чтобы и вся красота міра ничтожествовала, не бы были вещества разумныя? Слѣдовательно, таковыя необходимы въ начертаніи сложенія міра. Какъ же вообразить себѣ ихъ уничтоженіе, особливо, тогда, когда дѣятельною мысленностію они усовершенствовали и удобнѣе стали еще постигать все изящное, все превосходное, всю красоту?

Изъ сего почерпается еще новое доказательство безсмер-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) CTp. 127.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Стр. 128. Въ оригиналѣ: «Подстрѣкаемы всегдашнимъ стремленемъ; мета его» etc!

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Стр. 129. Въ подлинникъ: «несуто понятія» etc.

- 197 -

тія души <sup>1</sup>). Цёль человѣчества есть совершенствованіе и блаженство, которое есть слёдствіе добродѣтели, единыя отъ совершенствъ. Неужели блаженство—мечта, обольщеніе? Ужели Всеблагій Отецъ хотѣлъ сдёлать изъ насъ игралище куколокъ, какими оказались бы мы, если бы блаженство оканчивалось вмѣстѣ съ жизнью, ибо недостатки тѣлесности претятъ, да можетъ быть совершенно.

Удостовѣрясь, что душа наша безсмертна, т. е. не разрушится, посмотримъ, что останется съ душею, когда она отдѣлится отъ тѣла. Какъ скоро жизнь прервется, то послѣдуетъ безчувственность, забвеніе самого себя <sup>2</sup>). И въ жизни есть случаи, сходные съ первою степенію кончины: обморокъ, изступленіе, сонъ и т. п. Тогда человѣкъ теряетъ о себѣ свѣденіе и на время лишается чувственности. Можно бы заключить, что какъ во снѣ остается одна чувственность внутренняя, т. е. мысленность <sup>3</sup>), такъ и по смерти будемъ мы лишены внѣшней чувственности, но <sup>4</sup>) сохранимъ мысленность. Но будетъ ли она въ насъ по смерти, какъ въ состояніи сна?

Какъ это ни въроятно на первый взглядъ, но оно противоръчитъ нашему существу и метъ нашего бытія, слъдственно, противоръчитъ намъренію Творца въ Его твореніи. Постараємся отразить сіе казистое доказательство и возвести мысленность въ достоинство, ей по отлученіи отъ тъла опредъленное.

Затъмъ Радищевъ (стр. 132-134) полводитъ итоги всему

4) Въ ориг.-«не», что совершенно искажаетъ смыслъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 130.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) CTp. 131.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ подлинникъ: «мысленность, подобно ослу, говорю»... Нелестное для себя сравненіе дълаетъ авторъ, по винъ корректора. Нужно: «подобно сему».

сказанному выше. Мысленность сосущественна человѣку (безъ этой своей особенности онъ равнялся бы скоту), а ея неотаблимое свойство-совершенствование; мета наша на земля относится въ устроенію и блаженству. Человъвъ во время житія даеть всёмь силамь возможную расширенность. Яко понятія, принятыя чувственностію, претворяются въ мысли, тако и склонности въ душѣ становятся добродѣтели или пороки. Побужденія, сосреждаяся, родивъ волю, даютъ столь твердую подножность, что она вазалась бы божественною, если бы не была въ человъкъ. Печать безпредъльности наложена всему, что человъкъ предпріемлеть. Въ силахъ его видна такая енергія, что предѣлъ ей назначить отважно. Скализерз выучилъ наизусть Омира въ 3 недёли, и въ 4 мёсяца всёхъ греческихъ стихотворцевъ. Валлиса извлекалъ въ головѣ коренное число 53 цифирей. Такіе прим'вры часты, но теряются незам'вченны. Наша мысленность, какъ разумная сила, не можетъ разрушиться, ибо, не яко тѣло, она несложенна, не изчезнетъ, пребудетъ, поживетъ во въви.

Не ясно ли слѣдуегъ отсюда:

1. Поелику мысленность наша (душа) не разрушится, топребудетъ жива и по разрушении тѣла <sup>1</sup>).

2. Поелику существенность ея состоить въ непрестанномъ совершенствованіи, то душа сохранить ее и поотдѣленіи отъ тѣла. Если бы эта существенная ей способность измѣнилась, то душа прешла бы въ худшее состояніе, т. е. не была бы душа (это было бы противно и намѣренію, явствующему въ сотвореніи человѣка).

<sup>1</sup>) CTp. 134.

3. Поелику состояніе сна <sup>1</sup>) лишаетъ насъ яснаго познанія о насъ самихъ и есть потому не столь совершенное состояніе, кавъ бдёніе, то смерть уподобится сну (относительно человѣка) въ томъ только развѣ, что обновитъ его душевныя силы (кавъ сонъ обновляетъ тѣлесныя), но не въ томъ, что лишитъ душу яснаго о себѣ познанія, въ чемъ состоитъ преимущество человѣка предъ другими животными.

4. Поелику въ душевныхъ силахъ является безпредѣльность, и ограниченность души происходитъ отъ тѣлесности, то отрѣшенная отъ нея, душа будетъ свободнѣе въ своей дѣятельности.

5. Поелику душа сохранить свою способность совершенствованія, то паче и паче будеть совершенствовать. А если захочешь имѣть мѣру этого совершенствованія, то помысли, каковъ человѣкъ родится, а что̀ онъ—въ возмужалости, и ваковъ онъ былъ бы—безъ препонъ, налагаемыхъ тѣлесностью (страстями, болѣзнями и т. д.), помысли, сколь отстоитъ теперь разумъ отъ грубаго и ликаго состоянія; измѣряй восхожденіе, но не тѣлеснымъ житіемъ—и отрѣшая мѣру времени; гдѣ есть предѣлъ совершенствованія души? "О человѣкъ, не ясно ли, ты есть сынъ Божества, не Его ли въ тебѣ живетъ сила безпредѣльная"!

Не слёдуеть думать, что человёкь по смерти будеть какбы во снё и въ непрестанномъ мечтаніи. Если согласно цёли совершенствованія, мы въ посмертное состояніе перейдемъ совершеннёе, чёмъ родились, то оно не можетъ быть ниже или хуже теперешняго. Если настоящее предопредёляетъ слёдующее<sup>2</sup>) (которое иначе не имёло бы достаточной причины къ

<sup>1</sup>) Стр. 135.

<sup>2</sup>) Ctp. 137.

существованію), а состояніе на земли есть совершенствованіе, то будущее будетъ совершеннѣе. Оказалось бы противорѣчіе въ метѣ бытія, если бы за земною жизнью слѣдовало забвеніе, сонъ. Послѣдуемъ (хотя восвенно) "умственному исполину" въ извѣстномъ уподобленіи, и да будетъ онъ намъ опорою!

Лейбниць <sup>1</sup>) сохраненіе животнаго по смерти и прехожденію человѣка уподобляеть прерожденію червяка въ бабочку и сохраненію будущаго строенія бабочки въ настоящемъ червякѣ. Зри скареднаго на чревѣ своемъ пресмыкающагося червяка<sup>2</sup>). Алчба—его единственное побужденіе. Се лежитъ бездыханенъ, но сила внутри его не дремлетъ. Происходитъ его прерожденіе. Бабочка возносится и питается нѣжнѣйшею пищею, имѣетъ новое существо, другія побужденія. Кто бы могъ вообразить въ червакѣ бабочку, что они—единое животное, что это только другое время его жизни. "О умствователь! поставляй предѣлъ природѣ; она, смѣяся безсилію твоему, въ житіе единое соцѣпляетъ многіе міры"<sup>3</sup>).

Худшее состояніе по смерти челов'я противор'ячить его мет'я, его существенности, и нам'яренію Творца, да совершенствуемъ. Всемогущее Существо ни награждаетъ, ни наказываетъ, но учредило порядовъ вещамъ непрем'янный, отъ котораго он'я не могутъ удалиться, разв'я изм'яня свою существенность. Доброд'ятель сама въ себ'я им'яетъ возмездіе, а порокинаказаніе. Что сладостн'я ув'яренности, что мы пребыли въ назначенной стез'я, и что намъ нечъмъ себя упрекнуть? Напоминовеніе сод'яланнаго добра разгонитъ мгновенно легкую мглу на зер-

İ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) CTp. 138.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Это же уподобленіе развито кн. В. О. Одоевскимъ въ его превосходной сказочкѣ «Червячекъ» («Сказки и разсказы дѣдушки Иринея»—изд. «Дешевой Библютеки», стр. 75—82).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Стр. 139.

цалѣ совѣсти. А злодѣи принуждены казниться среди благоденствія и упрекать себя. Почто искать рая и исходить во адъ? одинъ — въ сердцѣ добродѣтельнаго, другой въ душѣ злыхъ. "Какъ ни умствуй, другого себѣ вообразить неможно" 1)!

Въ силахъ и способностахъ человѣки сходствуютъ и въ различіяхъ восходятъ (или нисходятъ) постепенностію, но всѣ одного рода; значитъ, и цѣль ихъ одинакова. Если же кто, злоупотребляя данными ему способностями, устраняется своего предопредѣленія, то всѣ слѣдствія злыхъ дѣлъ налягаютъ на него, ѣдкая совѣсть грызетъ его сердце, пока не истребитъ все злое. Совѣсть, яко врачебное зеліе, есть лекарство злыхъ дѣлъ (если не въ жизни, то, конечно, по смерти). Излеченныхъ совѣстію, восклицаетъ великій человѣколюбецъ Радищевъ, ужели Всеотеця исключитъ изъ Своихъ объятий? Почто мы бываемъ толико жестокосерды? Преступникъ—не братъ ли нашъ? Кто можетъ передъ собою оправдаться и сказать, что въ немъ никогда не возникала ниже мысль злая <sup>2</sup>)?!

Легко установить принципъ совершенствованія, но трудно (если не невозможно) вообразить, какъ оно продолжится по смерти. В'ядь на земли пособіемъ для этого была т'влесность съ ея органами, а безъ нихъ чувства не могли бы дать понятій. Есть лишь два средства: 1) или вновь понятія уже пріобр'втать душа не будетъ, а д'вйствовать будетъ надъ прежними, или 2) челов'вкъ будетъ им'вть новую организацію.

Боннета доказываеть, что душа всегда будеть сопряжена съ тёломъ; по смерти она будеть съ сёменемъ, и изъ этого сопряженія человёкъ родится паки двусущественъ: какъ до зачатія душё было сосущественно сёмя, такъ и навёки. Но запутненіе не совсёмъ развязано: вёдь сёмя, коему была душа предъ зачатіемъ союзна, уже произвело новыя сёмена, изъ

1) Стр. 141.

<sup>2</sup>) CTp. 142.

коихъ произошли новыя существа. А прежнее, отчее сѣма должно пребыть паки сѣмя; сѣмя разверженія вновь произведетъ само себя? Вотъ кругъ съменного любомудрія. Всѣ таковыя системы кажутся Радищеву болѣе плодомъ стихотворческаго воображенія, нежели остроумнаго размышленія <sup>1</sup>).

За такое же изобрътеніе онъ выдаетъ слъд. предположеніе.

Въ природъ, явственно, есть вещество или сила, дающая всему жизнь: чувствительность наша, электръ, магнитная сила, м. б., только ея образованія (modification). Не это ли вещество и есть посредство, которымъ душа дъйствуетъ надъ твломъ? Отступая отъ твлосмертія (?), не будетъ ли имъть душа для своего действованія то же посредство? Для действія нужны органы; если душа въ сожити съ тёломъ стала совершеннее, то совершеннѣйшіе нужны ей и органы. Вѣдь самая сила творчая явна лишь посредствомъ органовъ, вещественности. Какое противоръчіе мыслить, что въ семъ же міръ можеть быть (на земля) другая организація, намъ невѣдомая-по той причинѣ, что она не подлежитъ нашимъ чувствамъ? Если бы они были изощрениве, то и эта организація была бы намъ извъстна. А изощреннъе они могутъ быть, какъ показываютъ примѣры чувствъ выведенныя (?) изъ соразмѣрности своей болѣзнію. Дай глазу быть телескопомъ или микроскопомъ,какіе новые міры ему откроются! Тотъ, Кто далъ человѣку ово (для врасоты), — ухо (для благогласія), —сердце для любви и дружбы, --- разумъ на постижение Дателя, Тотъ, Кто сплелъ во едино стихіи, претворяетъ летучесть огня въ твердость, и свётъ вмѣщаеть въ части составительныхъ веществъ. Тотъ можетъпроизвести <sup>2</sup>) новыя смѣшенія. Благость и Любовь его не из-

- <sup>1</sup>) CTp. 144.
- \*) Стр. 146.

сявнуть. Если Слово Его единое рождаетъ чудесность, то и пави ее родить можетъ.

Затёмъ Радищевъ переходить къ представленію въ духё Лейбница. На что предполагать новое твореніе? Вся возможность прешла въ дёйствительность предъ началомъ уже временъ; чтд будетъ, то уже было въ незыблемомъ порядкъ съ того мгновенія, какъ возблистало солнце, и время отдёлилося отъ вёчности.

Другія организаціи (кромѣ чувствуемыхъ) нельзя отвергать по той причинѣ, что онѣ намъ нечувствительны. Множество веществъ ускользаетъ отъ нашихъ чувствъ по малости, по прозрачности и т. д. Пресыщеніе одной вещи не исключаетъ въемлемость другой. Опытъ доказываетъ невѣроятпое. Вода, насыщенная обыкновенною солью, не пріемля ся болѣе, растворяетъ и пріемлетъ другую.

Будущее состояніе человѣка отстоить отъ настоящаго не такъ далеко, не за тридевять земель и не на тридесятомъ царствѣ<sup>1</sup>).

По аналогія (на которой основана большая часть нашихъ познаній и заключеній) можно вѣрить, что будущая организація человѣка проистечеть изъ нынѣшней, какъ она произошла изъ прежнихъ<sup>2</sup>). Къ сложенію человѣка нужны были стихіи, движеніе и совокупное дѣйствіе силъ вещественности. По разрушеніи тѣла и выходѣ изъ него стихіи пребудутъ тѣ же стихіи, силы отойдутъ въ свое начало и будутъ дѣйствовать въ другихъ сложеніяхъ. Что же бываетъ со стихіею чувствующею и мыслящею, неизвѣстно. Не вступитъ ли она въ союзъ съ другими стихіями по свойству смежности, намъ еще невѣдомой, и не произведетъ ли новое сложеніе? "О возлюбленные

ч Стр. 147.

<sup>2</sup>) CTp. 148.

мои, я чувствую, что несуся въ область догадокъ, и увы! догадка не есть дъйствительность".

Радищевъ "краткими словами" резюмируетъ свое мнѣвіе относительно предмета цѣлаго сочиненія о безсмертіи <sup>1</sup>); воть его положенія:

Человѣкъ по смерти своей пребудетъ живъ. Тѣло его разрупится, но душа разрушиться не можетъ, ибо несложная есть. Цѣль его на земли есть совершенствованіе, та же пребудетъ цѣлію и по смерти. А изъ того слѣдуетъ, какъ средство совершенствованія его была его организація, то должно заключать, что онъ имѣть будетъ другую—совершеннѣйшую и усовершевствованному его состоянію соразмѣрную.

Возвратный путь для него невозможень <sup>2</sup>), и состояніе по смерти не можеть быть хуже настоящаго. Правдоподобно что человѣкъ сохранитъ свои мысли и склонности, поскольку ихъ можно отдѣлить отъ тѣлесности. Въ новой своей организаціи онъ исправитъ свои заблужденія и устремитъ склонности къ истинѣ. Сохраняя мысли, коихъ расширенность имѣла началомъ рѣчь, онъ будетъ одаренъ рѣчью. Если будущая организація будетъ сопричастна чувствительности, она будетъ глаголомъ одаренна, ибо рѣчь изъ произвольныхъ знаковъ внятва всякому чувству (см. выше, стр. 193—194).

Полагая "конецъ заключеніямъ, да не зримся ищущими единственно мечтаній", Радищевъ обращается къ читателю: О человѣкъ, хотя ты есть существо сложное или однородное, мысленность твоя не опредѣлена разрушиться съ тѣломъ. Блаженство, совершенствованіе есть твоя цѣль (см. выше, стр. 195—196). Одаренный разными качествами, употребляй ихъ цѣли твоей соразмѣрно, но берегись ихъ употреблять во зло! Казнь живеть сос-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) CTp. 149.

межна злоупотребленіямъ. Ты въ себѣ завлючаешь блаженствотвое и злополучіе. Шествуй во стезѣ. природою начертанной, и вѣрь, что (если поживешь за предѣлъ дней твоихъ, и разрушеніе мысленности не будетъ твой жребій) состояніе твое будущее соразмѣрно будетъ твоему житію: Тотъ, Кто сотворилъ тебя, далъ существу твоему законъ; зло, тобою содѣланное, будетъ зло для тебя. Ты будущее твое опредѣляешь настоящимъ: "и вѣрь, скажу паки, вѣрь, епъчность не есть мечта" 1)!

## Kz cmp. 198.

John Wallis, славный англійскій геометръ, родился въ Ashford (въ графствѣ Essex) 23 ноября 1616 г., умеръ въ Лондонѣ 28 окт. 1703 г.; онъ учился въ Кембриджѣ и сначала служилъ церкви. Въ 1649 г. получилъ каведру геометріи въ Оксфордѣ. Послѣ реставраціи Карлъ II утвердилъ его въ той самой должности и поручилъ ему же должность хранителя университетскаго архива. В. былъ однимъ изъ основателей Лондонскаго Королевскаго Общества въ 1663 г. Замѣчательны его опыты по обученію глухонѣмыхъ.

Сочиненія его изданы въ 3 томахъ in folio — Wallisii opera mathematica, 1695—1699; къ этому надо присоединить еще одинъ томъ богословскихъ и этическихъ трактатовъ. Wallis съ 1654 г. имълъ степень Dr. theol. и былъ при Карлъ II капланомъ.

Всѣ его мемуары перечислены въ Biographisch-Literaräches Handwörterbuch zur Geschichte der exacten Wissenschaftenvon J. C. Poggendorff, II. Band. M.—Z, Lpz, 1863, p. 1253— 1255.

<sup>1</sup>) Стр. 151.

Мы подробно ознакомились съ трактатомъ Радищева о обезсмертии.

Прежде всего нельзя не пожалѣть о томъ, что трактатъ не получиль, повидимому, послёдней обработки отъ самого автора, и притомъ былъ изданъ довольно небрежно-очевидно, лицомъ, не особенно хорошо знакомымъ съ философіею. Издатель не только не сумбли исправить мелкихъ недочетовъ, какія, можетъ быть, имълись въ самой рукописи: онъ даже самъ, кажется, увеличилъ ихъ число. Мы отмътили далеко не всв погрѣшности, найденныя нами въ текстѣ, который приходится признать весьма нексправнымъ: у насъ указаны, преимущественно, лишь такіе промахи, которые искажають смысль, в лишь тѣ мѣста, которыя подчасъ говорятъ обратное тезисамъ, защищаемымъ авторомъ. Намъ было бы пріятно, если бы наши замътки по критикъ текста этого труда Радищева пригодились будущему редактору полнаго собранія сочиненій Радищева, если таковое возможно ожидать въ болье или менье отдаленномъ будущемъ. Во всякомъ случаѣ, послѣ личнаго изученія текста — мы полагаемъ неудобнымъ ограничиться въ такомъ предполагаемомъ собрания сочинения простою перепечаткою труда о безсмертія; необходима, по нашему мнёнію, внимательная рецензія текста, и притомъ со стороны спеціалиста.

Пересказъ сочиненія былъ дѣлаемъ нами по возможности въ подлинныхъ выраженіяхъ автора и даже съ его ореографіею. Изученіе сочиненій Радищева со стороны лингвистической, думается намъ, не осталось бы безъ пользы для опредѣленія свойствъ литературнаго русскаго языка въ XVIII в.

Книга о безсмертій была начата еще въ Илимскъ́ въ 1792 г., т. е. за 10 лѣтъ до смерти автора. Надо думать, что авторъ не переставалъ работать надъ этимъ своимъ сочиненіемъ вилоть до смерти. Идеи о смерти и безсмертій занимали Радищева всю жизнь. Трактатъ, изложенный нами, долженъ былъ составить собою главный литературно-философскій трудъ автора за послѣдніе годы жизни. Но и десяти лѣтъ оказалось недостаточнымъ: онъ остался не оконченнымъ.

Попытаемся привести нъсколько данныхъ въ исторіи возникновенія интересующаго насъ труда Радищева. Этимъ травтатомъ почти еще вовсе не занимались, а потому связь его съ жизнію и другими сочиненіями Радищева совсёмъ не выяснена.

Перьое обстоятельство въ жизни Радищева, натолкнувшее его на мысли о смерти, была, несомнѣнно, смерть его любимаго друга и руководителя Ө. В. Ушакова въ Лейпцигѣ. "Сердце мое толико уязвлено было тогда скорбію, что въ послѣдствіи ни изступленіе радости и утѣхъ, ни величайшая печаль потеряніемз возлюбленной супруги не истребило чувствованіе прежнія печали" <sup>1</sup>).

Өедоръ Васильевичъ Ушаковъ, обѣщавшій собою замѣчательнаго дѣятеля въ области наукъ и русской литературы, скончался отъ послѣдствій сифилиса. Еще служа секретаремъ при тайномъ совѣтникѣ *Теплово*в въ Цетербургѣ и "не отъѣзжая въ Лейпцигъ, Ө. В. Ушаковъ почувствовалъ въ тѣлѣ своемъ болѣзнь, неизбѣжное слѣдствіе неумѣренности и злоупотребленія тѣлесныхъ услажденій"<sup>2</sup>). Захворавши, онъ потребовалъ къ себѣ искуснаго врача и просилъ его сказать истину. Человѣколюбивый врачъ долго колебался, но видя нетрепетность

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) T. V, «Житіе», стр. 80.

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) Тамъ же, стр. 19.

Ушакова, объявилъ ему, что "завтра онъ жизни не будетъ уже причастенъ"<sup>1</sup>).

Ушаковъ не струсилъ; онъ сталъ прощаться съ друзьями, и между прочимъ Радищеву передалъ свои бумаги (изъ которыхъ тотъ потомъ издалъ нѣкоторыя небольшія работы по философіи и уголовному праву, пріобщивъ ихъ къ "Житію").

За нѣсколько часовъ предъ кончиною Ө. В. почувствовалъ нестернимую боль во внутренности и не могъ уже удержаться: "страждущій вскричалъ содрагающимся гласомъ"<sup>2</sup>) и молилъ Кутузова быть его благодѣтелемъ и дать ему яду, "да скоро пресѣчется его терзаніе"<sup>3</sup>). Но Кутузовъ, посовѣтовавшись съ Радищевымъ, не далъ ему яду, въ чемъ Радищевъ потомъ раскаевался. Поэтому онъ и проситъ Кутузова: "если еще услышишь гласъ стенящаго твоего друга, если гибель ему предстоять будетъ необходимая, и воззову къ тебѣ на спасеніе мое, не медли, о любезнѣйшій мой; ты жизнь несносную скончаещь и дашь отраду жизнію гнушающемуся и ее возненавидлваеми <sup>4</sup>).

Вторымъ жестокимъ ударомъ судьбы была для Радищева смерть его первой жены, въ которую онъ былъ страстно влюбленъ. Потрясенный этой смертью, онъ написалъ "Эпитафію" <sup>5</sup>):

О! если то не ложно,

Что мы по смерти будемъ жить;

Коль будемъ жить, то чувствовать намъ должно; Коль будемъ чувствовать, нельзя и не любить.

- <sup>1</sup>) Стр. 77.
- <sup>2</sup>) Стр. 82.
- <sup>8</sup>) Стр. 83.
- 4) Стр. 84.
- <sup>5</sup>) T. I, CTP. 199.

Надеждой сей себя питая, И дни въ тоскъ препровождая, Я смерти жду, какъ брачна дня: Умру и горести забуду, Въ объятіяхъ твоихъ я паки счастливъ буду! <sup>1</sup>). Но если жъ то *мечта*, что сердцу льститъ, маня, И ненавистный рокъ отъялъ тебя на вѣки,— Тогда отрады нѣтъ, да льются слевны рѣки!... Тронись, любезная, стенаніями друга! Се предстоитъ тебѣ въ объятьяхъ твоихъ чадъ: Не можешь коль прейти свирѣпыхъ смерти вратъ, Явись хотя въ мечтъ, утъщи тъмъ супруга!

Эту эпитафію не позволили выръ́зать на надгробномъ памятникъ жены Радищева, потому что въ ней, какъ находили, съ недостаточной увъренностію выражена надежда на загробную жизнь.

Мысли, которыя мы встръчаемъ въ трактатъ, постоянно попадаются въ мелкихъ стихотвореніяхъ Радищева.

...Върь, что всъмъ бъдамъ ужъ близовъ сталъ конецъ. Законъ незыблемой поставилъ Всеотецъ, Чтобъ обновление изъ нъдръ премънъ рождалось, Чтобъ все крушениемъ въ природъ обновлялось, Чтобъ смерть давала жизнь, и жизнь давала смерть; То шествие судьбы возможно ли претерть <sup>2</sup>)?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. выше, стр. 81, 84, 89, 176. Радищевъ ясно высказываетъ здъсь свой взглядъ на любовь. Величайшее, кратчайшее веселіе на земли для него въ объятіяхъ возлюбленной супруги.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Т. I, стр. 174.

Эти мысли изъ стихотворенія "Посланіе", развизаются ї въ трактать. См., напр., выше, стр. 149—150.

О вы, стенящіе подъ талкою рувою

•Злощастія и б'язь:

Исполнены тоскою,

-Клянете жизнь и свётъ,

Любители добра, ужель надежды нёть?

Мужайтесь, бодротвуйте и смёло протекайте Сей краткой жизня путь! На онз полз поспёшайте: Тамъ лучшая страна; тамъ миръ во вёкъ живеть, Тамъ юность вёчная, блаженство тамъ васъ ждеть 1)!

(Журавли, басня)

Мольбу напрасно мы возводимъ, Да прелесть юныхъ добрыхъ лётъ Калѣчна старость не женетъ; Нигдѣ отъ ѣдвой не уходимъ

"Смерти прочь <sup>э</sup>)!

(Строфа 3).

<sup>1</sup> Не ини, чтобъ смерть своей косой Тебя въ полетѣ миновала: Нѣтъ въ мірѣ тверди никакой, Противъ ея чтобъ устояла,

Какъ прилетъ.

Оставить домъ, друзей, супругу, Богатства, чести, что стяжалъ:

- <sup>1</sup>) Стр. 177—178.
- ) Стр. 194.

÷ 211 —

Увы! цослёдній, чась, насталь, Тебя доторый въ, ночь, упругу Довлечеть! .(Строфа, 5).

Кончины узримъ всё чертогъ, Объятъ кровавыми струями; Предъ вёкомъ смерть судилъ намъ Богъ: Ея вершится все устами Въ мірѣ семъ <sup>1</sup>)! (Строфа 6).

Отношение человѣка къ смерти представляетъ собою содержание цитированнаго сейчасъ стихотворения "Ода къ другу "моему".

"Молитва" <sup>3</sup>) высказываеть убъждение Радищева въ справедливости учения: "апохагабтабіс паутоу":

> Тебя, о Боже мой, Тебя не признавають, Тебя, что твари всё повсюду возвёщають. Внемли послёдній глась: я если прегрёшиль, Законь я твой искаль, въ душё тебя любиль; Не колебаяся, на вручность я езираю! Но ты, меня родиль, и я не понимаю, Чтобъ Богь, кёмь въ дни мои бдаженства лучъ сіяль, Когда прервется жизнь, на елья меня терзаля!

То же развито и въ трактатъ, см. выше, стр. 201.

Стихотворенія эти, появившіяся въ посмертномъ собраніи сочиненій Радищева, несомнённо, писаны въ разное время (до и послё ссылки); но почти въ каждомъ изъ нихъ такъ или иначе затронута мысль о смерти, безсмертіи и загробной участи.

<sup>1</sup>) Стр. 195.

<sup>3</sup>) Crp. 198.

Нельзя сказать съ достовёрностью, какъ подёйствоваль на Радищева тотъ "ужасный урокъ", который "преподаль ему на смертномъ одрё" Ушаковъ, и точно ли,—"съ тёхъ поръ самоубійство сдёлалось однимъ изъ любимыхъ предметовъ его размышленій"<sup>1</sup>). Но мы видёли, что Радищева постоянно занимали мысли о смерти и безсмертія, такъ что фатальный конецъ его въ 1802 г.—самоубійство (самоотравленіе крѣпкою водкой и попытка зарёзаться) не было моментальной, необдуманною вспышкой. Радищевъ цёлымъ рядомъ долголѣтнихъ размышленій достигъ того, что онъ "не колебался, взиралъ на вѣчность".

Пушкинъ такъ разсказываетъ о концъ Радищева:

"Графъ Завадовскій удивился молодости его сѣдинъ и сказалъ ему съ дружескимъ упрекомъ: "Эхъ, Александръ Николаевичъ, охота тебѣ пустословить по прежнему! Или мало тебѣ было Сибири?" Въ этихъ словахъ Радищевъ увидѣлъ угрозу. Огорченный и испуганный, онъ возвратился домой, вспомнилъ о другѣ своей молодости, объ лейпцигскомъ студентѣ (т. е. Ушаковѣ), подавшемъ ему нѣкогда первую мысль о самоубійствѣ... и отравился. Конецъ, имъ давно предвидѣнчый, и который онъ самъ себѣ давно напророчилъ"<sup>2</sup>).

Въ отношеніи исторіи возникновенія философскаго трактата Радищева играєть важную роль его повѣсть "О Филаретѣ милостивомъ", которую онъ написалъ, сидя въ крѣпости. Этою повѣстью Радищевъ хотѣлъ дать назиданіе своимъ дѣтямъ, "чтобы преподать имъ живой урокъ безкорыстнаго служенія человѣчеству". Она напечатана у Сухомлинова въ его "Изслѣдованіяхъ и статьяхъ" по автографу Радищева, т. І, стр. 598—

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Пушкинъ, Сочиненія, изд. П. О. Моревова, т. V. (Александръ Радищевъ), стр. 350-351.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Стр. 354.

611. Никто еще не обратилъ нниманія на то, что одно мѣсто въ этой повѣсти надобно признать какбы первымъ эскизомъ будущаго трактата (начатаго уже въ ссылкѣ, въ Илимскѣ съ тою же цѣлью назиданія возлюбленнымъ своимъ). Это мѣсто, которое мы приводимъ, является краткимъ конспектомъ трактата о безсмертіи (стр. 602—603):

"Филаретъ, упражняяся во всёхъ частяхъ философіи, наипаче прилёнился въ ученію о душё или психологіи, въ богословіи или наувё о познаніи Бога, и въ нравственному любомудрію. Но воль много онъ удивился, нашедъ, что все ему преподаваемое было уже для него не новое; что все, что другіе называли понятіе, въ немъ было то-чувствованіе, воторое онъ почиталъ въ себё врожденнымъ, ибо навывъ оному отъ сосца почти матерня.

---"Всѣ вещи", говорилъ Филарету учитель его Θеофилъ, "суть или вещи по себѣ или отъ другихъ. Однѣ суть причины, другія---дѣйствія. Но, восходя отъ одной причины къ другой, постепенно дойдемъ до крайнія или высшія всѣхъ, которую именуемъ Богомъ. Изъ самаго сего понятія слѣдуетъ, что первѣйшая причина отличествуетъ отъ всѣхъ другихъ; что всѣ другія суть ограничены тѣмъ самымъ, что онѣ существуютъ не сами собою, и что первая причина есть неограничена, ибо она существуетъ сама по себѣ".

 небеснымъ?" Потомъ вопросилъ себя пави: "ты живъ, но къмъ" и какъ? Кто жизнь тебъ далъ, и почто она скончаетса"? Силу сію, вся содержащую, вся зиждущую, всему предѣлъ положившую, вся оживляющую; въ которой теряется и самое разрушеніе, отче, я чувотвовалъ отъ млечныхъ ногтей. Именовали мнѣ Бога, Творца, Вседержителя; и давно уже его ощущалъ въ себъ, и душа моя къ Нему прильпе" <sup>1</sup>).

--- "Всѣ вещи", говорилъ Эсоеилъ, "суть сложны или единственны, т. е. несложны<sup>2</sup>). Всѣ сложныя суть протяженны; въ симъ принадлежатъ всѣ тѣлеса, ибо суть протяженны. Всякое протяженіе можно дѣлить на части. Возьми мысленно малѣйшую часть тѣла, дѣли ее на части; разумъ не найдетъ въ раздѣленіи семъ предѣла, и какую бы я часть себѣ ни вообразилъ, вообразить могу оныя половину. Слѣдуетъ, что всякое тѣло можетъ раздѣлиться, разрушиться, измѣнить свой видъ, умереть. Посему человѣкъ, яко вещество сложенное, умираетъ.

Напротивъ того, если воображу себё вещество несложнос, то не могу найти въ немъ частей; оно будетъ нераздѣлино, не можетъ разрушиться: слѣдуетъ, не можетъ умереть. Какія же суть вещи, въ коихъ частей воображать неможно? Опричь масематической точки, въ умозрѣніи только существующей, мы чувствуемую нами непосредственно обрѣтаемъ—*мыслы*. Напряги всѣ мышцы свои; устремися на разрушение мысли, силы твои немощны, и тщетно стараніе. Мысль нераздѣльна; ибо несложна. Что же мысль или несложенное производитѣ? Конечно; несложенное, ибо невозможно; чтобы сложениос нессиметь производило. Мысль производящее существо" именуемъ мы *думею*. А поелику дуща есть несложна! то и нераз-

- <sup>1</sup>) Стр. 602.
- •) Стр. 603

діляма—не можетъ разрушиться, не умретъ. Познай, о человівъ, твое величество; ты сопричастенъ божеству; если тіло твое разрушится, но мысль твоя візчна, и душа безсмертна".

Идеи, намѣченныя здѣсь, мы видѣли выше развитыми болѣе подробно и обоснованно—въ разныхъ мѣстахъ трактата.

,

Къ какому философскому лагерю примыкають воззрѣнія Радищева? Этотъ вопросъ и до послѣдняго времени остается невыясненнымъ,—какъ намъ кажется, именно потому, что вниманіе изслѣдователей до сихъ поръ не останавливалось на его большомъ философскомъ трактатѣ. Большинство пишущихъ о Радищевѣ повторяютъ въ этомъ случаѣ мнѣнія Пушкина. Но, разумѣется, геніальный поэтъ не можетъ служитъ непререкаемымъ авторитетомъ въ философіи. Вотъ что говоритъ А. С. Пушкинъ:

"Сходство умовъ и занятій сблизили съ нимъ (Ушаковымъ) Радищева. Имъ попался въ руки Гельвецій. Они жадно изучили начала его пошлой и безплодной метафизики. Гриммъ, странствующій агенть французской философіи, въ Лейпцигь засталь русскихъ студентовъ за книгою "О разумѣ" и привезъ Гельвецію извѣстіе, лестное для его тщеславія и радостное для всей братіи. Теперь было бы для насъ непонятно, какимъ образомъ холодный и сухой Гельвецій могъ сдёлаться любимцемъ молодыхъ людей, пылкихъ и чувствительныхъ, если бы мы по несчастію не знали, какъ соблазнительны для развивающихся умовъ мысли и правила новыя, отвергаемыя закономъ и преданіями. Намъ уже слишкомъ извѣстна французская философія XVIII столётія, она разсмотрѣна со всёхъ сторонъ и оцѣнена. То, что никогда слыло скрытными учениеми гиерофантови, было потомъ обнародовано, проповѣдано на площадяхъ и навѣкъ утратило прелесть таинственности и новизны. Другія мысли, столь же дътскія, другія мечты, столь же несбыточныя, замѣнили

мысла и мечты ученивовъ Дидрота и Руссо, и легкомысленный повлонныкъ молем видитъ въ нихъ опять и цѣль человѣчества, и разрѣшенія вѣчной загадки, не воображая, что въ свою очередь онѣ замѣнятся другими"<sup>1</sup>).

Общее сужденіе поэта Пушкина о мыслитель Радищевь:

"Въ Радищевѣ отразилась вся франиузская философія его вѣка: скептицизмъ Вольтера, филантропія Руссо, политическій цинизмъ Дидрота и Реналя; но все въ нескладномъ и искаженномъ видѣ, какъ всѣ предметы криво отражаются въ кривомъ зеркалѣ. Онъ есть истинный представитель полупросвъщенія. Невѣжественное презрѣніе ко всему прошедшему, слабоумное изумленіе передъ своимъ вѣкомъ, слѣпое пристрастіе къ новизнѣ, частныя, поверхностныя свъдънія, наобумъ приноровленныя ко всему, вотъ что мы видимъ въ Радищевѣ"<sup>2</sup>).

Пушкинъ читалъ и трактатъ о безсмертіи; сужденіе его также очень строго.

"Самое пространное изъ его сочиненій есть философское разсужденіе "О человѣкѣ и (о) его смертности и безсмертіи". Умствованія его пошлы и не оживлены слогомъ. Радищевъ, хотя и вооружается противу матеріализма, но въ немъ все еще виденъ ученикъ Гельвеція. Онъ охотнѣе излагаетъ, нежели опровергаетъ доводы чистаго асеизма"<sup>3</sup>).

Говоря о большей охотѣ Радищева излагать "авеизмъ", Пушкинъ, очевидно, имѣетъ въ виду блестящій монологъ воображаемаго противника безсмертія души (см. выше, стр. 135 —144)—въ концѣ II части сочиненія. Но тотъ же Радищевъ называетъ доводы противъ безсмертія души (выше, стр. 130) площадными и (выше, стр. 144—145) съ такой же горячностью выступаетъ противъ своего оппонента, "вѣщавшаго его гласомъ",

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр 350.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) CTp. 355.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Стр. 354.

приравниваеть его къ *тигру* и къ жесточайщимъ тираннами: Какъ разъ эти художественно написанныя мёста могутъ служить противовѣсомъ мивнію Пушкина о томъ, что сочиненіе "не оживлено стилемъ", что оно пошло! Нужно принять въ соображеніе также и совершенное различіе стилей поэтическаго и философскиго. Да и самый философскій стиль XVIII вѣка въ лучшихъ его образцахъ совершенно не подходитъ подъ нынѣшніе вкусы. Пушкинъ, великій авторитетъ русскаго художественнаго стиля, самъ не далъ образцовъ русскаго стиля философскиго.

Кромѣ того, погрѣшности стиля, наблюдаемыя нами въ трактатѣ Радищева, объясняются незаконченностію его труда: авторъ не придалъ ему окончательной формы (оставилъ даже пропускъ въ текстѣ, см. выше, стр. 99—100), а наслѣдники его, издававшіе сочиненіе, не были въ состояніи съ пониманіемъ дополнить и проредактировать трактатъ. Въ мѣстахъ же болѣе обработанныхъ Радищевъ (какъ мы неоднократно выше отмѣчали) остался вѣренъ своему общему стилю и направленію сентименталисма. Но ни мысли и доводы его въ пользу безсмертія, ни чувства, одушевляющія его, никакъ не могутъ быть названы пошлыми.

Не забудемъ и того, что указавное Пушкинымъ мѣсто находится въ концѣ II часта, за которою слѣдуютъ еще 2 части, посвященныя спеціально изложенію доводовъ въ защиту. беземертія индивидуальной души. Неизвѣстно, проштудировалъ ли Пушкинъ и эти двѣ послѣднія (спеціально философскія) части трактата, наиболѣе важныя для историка философіи, но не важныя для Пушкина, не необходимыя для цѣлей его статьи.

Надъ философскимъ произведеніемъ Радищева и надъ его философскимъ направленіемъ Пушкинъ поставилъ крестъ и ограничился только суммарнымъ приговоромъ о "пошлости" Одно уже пристрастіе Пушкина въ Радищеву (оставлях въ сторонѣ еще совершенно не выясненныя причины втого пристрастія) могло бы навести на мысль о необходимости пересмотра всего дѣла. Указанныя нами обстоятельства еще болѣе усиливають эту мысль.

Итакъ, былъ ли Радищевъ только послъдователемъ Гель- веція и французской философіи XVIII в. вообще?

Считать Радищева послёдователемъ *французскихъ* теорій XVIII в. съ большимъ правомъ можно было бы, разбирая его взгляды соціально-политические; такъ извёстно, что онъ увлекался книгами Рейналя, Монтескье и др. Но и въ этой области: нельбя было бы не допустить нёкоторыхъ ограниченій, особенно; что касается повднёйнихъ лётъ Радищева. Вёдь самъ же Пушкинъ цитируетъ <sup>1</sup>) "въ стихахъ его мучшее произведеніе "Осьмнадцатий вёкъ" — лирическое стихотвореніе, писанное древнимъ элегическимъ размѣромъ, гдѣ находатся слёдующіе і стихи, столь замъчательные подъ его перомъ". Радищевъ въ началѣ этой глубокомысленной пьесы ясно и отчетливо выражаетъ свой взглядъ на истекающее, ему современное столѣтіе <sup>2</sup>).

Урна времянъ часы изливаетъ, каплямъ подобно; Кайли въ ручьи собрались; въ рѣки ручьи возрасли И на дальнѣйшемъ брегу изливаютъ пѣнвстыя волны Вѣчности въ море, — а тамъ нѣтъ ни предѣлъ, ни бреговъ, Не возвышался тамъ островъ, ни дна тамъ лотъ не находитъ; Вѣки въ него протекли, въ немъ изчезаетъ ихъ слѣлъ. Но знаменито во стки своею кровавой струею

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стр. 354-355. Радищевъ называетъ свое стихотвореніе «Осминадцатое столртіе (а не Осмиадцатый въвъ».

<sup>2)</sup> Радищева, Сочиненія, т. І, стр. 179-180.

Съ звуками прома течетъ наше столѣтье туда. И сокрушилъ наконецъ корабль надежды несущей, <sup>1</sup>) Пристани близокъ уже, въ водоворотъ поглощенъ. Щастіе, и добродатель, и вольность пожралъ омутъ ярой: Зри, восплываютъ еще страшны обломки въ струѣ. Нѣтъ, ты не будешь забвенно, столѣтье безумно и мудро! Будешь проклято во въкъ, въ вѣкъ удивленіемъ всѣхъ: Крови въ твоей колыбели, припѣваніе—громы сраженьевъ... Ахъ! омочено съ крови вѣкъ ты ниспадаешь во гробъ<sup>2</sup>).

Съ легкой руки Пушкина, статья котораго о Радищевѣ и доселѣ служитъ для многихъ руководствомъ, Радищева стали причислять къ послѣдователямъ французской философія и въ области метафизики. Самъ Пушкинъ называетъ Радищева въ разбираемомъ нами трактатѣ "ученикомъ Гельвеція" (стр. 354). Если припомнимъ, что Пушкинъ называетъ метафизику Гельвеція пошлою и безплодною (стр. 350), то мы поймемъ, почему обвиненіе въ пошлости падаетъ и на (мнимаго) послѣдователя Гельвеція—Радищева.

<sup>1</sup>) У Пушкина (стр. 355) эти стихи переправлены и понапрасну:

И сокрушивъ наконецъ корабль, надежды несущій,

Смыслъ получится лишь тогда, если «сокрушилъ» мы поймемъ какъ: «сокрушился» (подобно: совершенствуетъ вм. совершенствуется и т. д.); у Радищева примъровъ употребленія дъйствительной формы вмъсто возвратной съ ся встръчается много-и въ трактатъ.

<sup>2</sup>) У Пушкина передѣлано:

Ахъ, омоченный въ крови въкъ, ниспадаешь во гробъ!

По нашему, надобно пропустить не «ты», а «въкъ» и читать безъ нарушемія средняго рода (столътье) и безъ несогласія синтаксическаго съ цезурою на словъ «въкъ», какъ у Пушкина.

Ахъ, омоченно въ крови, || ты ниспадаешь во гробъ!

Можно еще возстановить испорченный текстъ Радищева, ничего не выпуская, такъ:

Ахъ, омоченъ въ крови въкъ, ты ниспадаешь во гробъ!

Пушкинъ не придавалъ никакого значенія лейпцигскимъ годамъ ученія Радищева, и въ этомъ его большая ошибка. Нами теперь даже странно и смѣшно слышать, что Пушкинъ бросаеть Радищеву, одному изъ образованнѣйшихъ людей тогдашней Европы, упрекъ въ томъ, что "ученье не пошло́ вз прокз", что "университетская жизнь принесла ему мало пользы", что Радищевъ не взялъ даже на себя труда выучиться порядочно латинскому и нюмецкому языку, дабы, по крайней мёрё, быть в состоянии понимать своихъ профессорова 1), что онъ-кривое зеркало, истинный представитель полупросвъщенія, что свёдёвія его поверхностны" и т. д.<sup>2</sup>). Пушкинъ не могъ не знать фактовъ о Радищевѣ, свидѣтельствующихъ о противномъ, и самъ даже частью приводитъ ихъ, допуская тъмъ противоръчіе въ своей статьъ. Неужели всъ эти пристрастныя и несправедливыя обвиненія должны были служить маскою для цензуры? Или Пушкинъ здёсь сжигалъ то, "чему поклонялся"?

И если бы Радищевъ съ товарищами, дъйствительно, не понимали своихъ профессоровъ за незнаніемъ даже нъмецкаго языка, то отчего же замъчательнъйшій тогдашній ученый въ Лейпцигъ — Платнеръ обратилъ на нихъ свое вниманіе, отчего онъ помнилъ именно Радищева, Кутузова<sup>3</sup>) и только сожалѣлъ, что онъ самъ еще тогда былъ не тотъ, т. е. еще не достигъ высшей ступени совершенства? Если русскіе студенты были такъ ничтожны, то отчего же Платнеръ просилъ Карамзина оставаться работать подъ его и его коллегъ руководствомъ въ Лейпцигѣ, гдѣ его "единоземцы искали просвъщенія и

<sup>1</sup>) Стр. 349—350 развіт. Герценъ въ предисловіи къ своему изданію «Путешествія» Радищева говоритъ о статьъ Пушкина: «Статья не дѣлающая особенной чести поэту. Онъ или перехитрилъ ее изъ цензурныхъ видовъ, или въ самомъ дѣлѣ такъ думалъ, —и тогда лучше было бы ее не печатать».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Стр. 355.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) См. выше, стр. 74.

налёюсь, не тщетно"<sup>1</sup>), а въ прощальной запискё, надёялся еще заслужить его благодарность?<sup>2</sup>) Наконецъ, слова Пункина опровергаются оффиціальнымъ документомъ<sup>3</sup>) о блестицихъ успёхахъ русскихъ студентовъ, въ томъ, числё, и Радищева.

Кавъ увидимъ ниже, Пушвинъ совсъмъ не опредфинъ философскаго, дагеря, куда слъдуетъ по,истинъ отнести Радищева, въ его трактатъ о безсмертии. Откуда же взилось у него мнъніе, будто Радищевъ----ученикъ Гельвенія?

Очевидно, что онъ взялъ это изъ, навъстнаго сообщения самого Радищева: "Мы читали сию внигу (Гельвеция "О разумѣ"), читали со вниманиемъ и въ оной мыслить научалися.... Въ семъ отношении сочинение его немалую можетъ всегда цриносить пользу"<sup>4</sup>).

Что говорить здёсь Радищевь? Что онь и "цёлое общество ююношей" съ О. В. Ушаковымъ во главё унилося, мыслить по книгё Гельвеція, и что это, сочиненіе "О разумё" можеть всегда служить съ пользой для наученія, для пріобрётенія навыка въ мышленіи. Всякому знакомому съ, манерой цисьма Гельвеція памятна его "логическая прямолинейность", которая, дёйствительно, можеть оказывать полезное дёйствіе на развитіе логической формальной мысли.

Но слѣдуетъ ли изъ этого мѣста, что Радищевъ съ товарищами стали также и послъдователями принциповъ, самой системы Гельвеція? Нѣтъ!

Главарь кружка Ө. В. Ущаковъ оставилъ послъ себа въ числъ сочиненій "Цисьма, касающіяся до дервой книги. Гельвеціева сочиненія о Разумъ", изданныя Радищевымъ вмъстъ съ его "Житіемъ" <sup>5</sup>). Письма эти были-адресованы въ тому же

<sup>,1)</sup> Выше, стр. 73.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Выще, отр. 74.

<sup>. : \*)</sup> Выше, стр. 60.

<sup>4)</sup> Радищевъ, соч. V, стр. 61.

<sup>•)</sup> T. V, crp. 430-157.

проважему вельможѣ, который такъ подружился въ Лейпцигѣ съ Ушаковымъ и познакомилъ его, а черезъ него и всю братію—съ Гельвеціемъ <sup>1</sup>). Этотъ Ө... былъ слёпой поклонникъ Гельвеція, но, вѣроятно, по мнёнію Радищева, и не зналъ другихъ мыслителей. Не таковъ былъ Ушаковъ, который не замедлилъ при всемъ восхищении Гельвеціемъ отнестись въ нему съ критикой.

Ушавовъ въ первомъ пясьмё (стр. 132) благодарятъ Ө... за внушенное имъ "отвращение непреоборимое во всѣмъ систенамъ, имѣющимъ основаніе въ необузданномъ воображенія ихъ творцовъ, и мерзѣніе въ путаницѣ высовопарныхъ и звонвихъ словъ, коими прежде сего" Ушаковъ "отягоналъ цамять" свою. Ушаковъ признателенъ вельможѣ и за то, что отъ него позналь идивления достойного сочинителя". Прочитавь книгу Гельвеція разъ. вийсти съ нямъ, Ушавовъ еще 3 раза читалъ ее со всевозможнымъ вниманіемъ. Онъ удивляется "проницательности" Гельвеція, "ясности и изящности его слога", но "нерѣдко сожалѣетъ о его вратвости" <sup>э</sup>). Содержаніе писемъ (всего ихъ осталось 5) должно было заключать секращение сочинения ...О разумѣ", или, по крайней мёрѣ, первой и третіей книги онаго". Это изложение требуетъ "напряжения разума и довольнаго времени", вообще, --- дело весьма трудное, --- темъ паче, что. "невсенда я съ авторомъ одного мнюнія, по врайней мёрь, въ помянутыхъ 2 внигахъ. Для объясненія мовхъ сомвѣній въ великія нужно войти подробности".

Содержаніе I discours'а "О разумѣ" (De l'esprit) есть De l'esprit en lui-même; доказывается, что чувствительность (sensibilité) и физическая, и моральная, равно и намять суть, проввеодящія причины всёхъ нашихъ идей, и что всё наши ложвыя с ужденія суть слёдствіе либо нашихъ страстей, либо нашего

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Выше, стр. 75-76.

<sup>· \*).</sup> Стр. 133.

незнанія. III разсужденіе (изъ 4) излагаетъ, разсматривать ли (духъ или) разумъ какъ даръ природы, или какъ слёдствіе воспитанія.

Изъ всего этого мы можемъ только заключить, что сочнненіе Гельвеція, дъйствительно, произвело очень сильное впечатдѣніе на нашихъ юныхъ философовъ и послужило, быть можетъ, предметомъ столь же ожесточенныхъ и горячихъ дебатовъ, какъ впослѣдствіи ученія Шеллинга и Гегеля: но отъ этого еще далеко до того, чтобы Гельвецій ') сдѣлался для нихъ непререкаемымъ авторитетомъ. Мы полагаемъ даже, что Радищевъ и его компанія не могли сдѣлаться такъ легко матеріалистами, ибо уже были посвящены (чрезъ Платнера) въ философскую діалектику.

Въ нашихъ трудахъ "Этическія воззрѣнія графа Л. Н. Толстого" (глава IV) и "Философія и литература" (статья II) мы установили общую схему возможныхъ философскихъ міровоззрѣній: 1) матеріалисмъ—механисмъ (атомисмъ), 2) универсалисмъ (идеалисмъ) и 3) вритическій индивидуалисмъ (панпсихисмъ). Матеріалисмъ признаетъ субстанціи индивидуальными, но не считаетъ душу субстанціею. Универсалисмъ признаетъ духовное начало, но, видя субстанціи только въ общностяхъ (универсаліяхъ), отрицаетъ субстанціальность индивидуальной души. Критическій индивидуалисмъ<sup>2</sup>), наконецъ, признаетъ субстанціи только въ индивидуальныхъ душахъ. Отсюда мы видимъ, что защищать безсмертіе, т. с.

<sup>2</sup>) Ср. нашу брошюру «Изъ исторіи критическаго индивидуалисма».

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Мы пользовались изданіемъ сочиненій Гельвеція: Oeuvres complettes de *M. Helvetius*, Nouvelle edition, corrigée et augmentée sur les Manuscrits de l'Auteur... A Londres, 1780-81 въ 5 томахъ (I и II т.—De l'esprit, III и IV De l'homme, V—окончаніе этого соч. и мелкія произведенія. Въ I томъ Essai sur la vie et les ouvrages de M. Helvetius—стр. V—СХV. О жизни, сочиненіяхъ и философіи Гельвеція см. у *Ph. Damiron*, Mémoires pour servir á l'histoire de la philosophie au XVIII siècle, t. I, mém. IV., стр. 356—528.

неуничтожаемость отдёльной (индивидуальной) души не можеть, оставаясь послёдовательнымъ себё, ни матеріалисть, ни универсалисть. Одни только приверженцы критическаго индивидуалисма могутъ защищать "безсмертіе души".

Итакъ, Радищевъ, представившій стройное и посльдовательное изложеніе доктрины о безсмертіи не могъ быть ни универсалистомъ, ни матеріалистомъ.

Если же Радищевъ, какъ мы видѣли выше изъ изложенія, дюйствительно не была матеріалистомъ (да и не мога имъ быть, защищая безсмертіе индивидуальной души), а наоборотъ, весьма энергично выступалъ противъ матеріалисма, то надобно разъ навсегда *перестать* причислять его (подчиняясь поверхностному взгляду Пушкина) къ послѣдователямъ французскихъ матеріалистовъ XVIII вѣка.

Не раздѣляя ученій матеріалистическихъ, Радищевъ могъ быть ученикомъ XVIII в. въ другомъ важномъ отношеніи, а именно, на поприщѣ идей общественныхъ, политическихъ, юридическихъ и т. д. Идеи индивидуальной свободы и равенства людей хорошо вяжутся съ метафизикою критическаго индивидуалисма, которая провозгласила принципъ личности. Не принадлежа къ послѣдователямъ матеріалистической метафизики французской философской школы XVIII в., Радищевъ всю жизнь оставался поклонникомъ французскихъ освободительныхъ идей, какъ оставался вѣрнымъ въ литературѣ духу и тону сентиментальнаго направленія.

Что же касается въ частности Гельвеція, которымъ (съ его же собственныхъ словъ) попрекаетъ его Пушкинъ, то на философскомъ трактатѣ не оказывается почти никакихъ слѣдовъ вліянія Гельвеція. Онъ вовсе не авторитетъ для Радищева, который даже и не ссылается на него. Только одинъ разъ (выше, стр. 90) онъ по незначительному поводу упоминаетъ объ одномъ неважномъ мнѣніи Гельвеція, и то лишь "не безъ вѣроятности", что руки были человѣку путеводительницы къ

15

разуму <sup>1</sup>); затёмъ Радищевъ упоминаетъ Гельвеція еще три раза, и во всёхъ случаяхъ именно отвергая его мнёнія, какъ противоположныя его собственнымъ.

Онъ (выше, стр. 166) прямо выступаетъ противъ наиболѣе существенной логической и психологической доктрины Гельвеція, будто всё дёйствія разума (понятіе, сужденіе, умозавлюченіе) суть лишь ощущеніе-sentir, съ чёмъ не совсёмъ соглашался еще Ушаковъ въ Лейпцигѣ (см. выше, стр. 223), и называеть его доводы искусственными. Слабыми называеть онъ доводы Гельвеція (выше, стр. 100) въ пользу тоже одной изъ основныхъ идей Гельвеція объ "единосиліи разумовъ". Наконецъ, и главная доктрива Гельвеція о воспитаніи, на воторой построена имъ вся теорія общественнаго устройства, тоже отвергается Радищевымъ, потому что съ нею не можетъ согласиться, по его мижнію (выше, стр. 108) нивто, кому приходилось наблюдать развитіе дётей и имёть съ ними дёло, или хоть побывать въ начальномъ училищё. "Изящнёйшимъ" учителемъ о воспитании Радищевъ называетъ Руссо, котораго Гельвецій опровергалъ и которому посвятилъ почти цѣликомъ Section V своего труда De l'Homme. Несогласие Радищева съ Гельвеціемъ можно бы указать еще и въ другихъ мѣстахъ, гдѣ онъ не называетъ его, напр., въ учени о заблужденіяхо (выше, стр. 102—104) и о происхожденіи великихъ людей (выше, стр. 189),-какъ эти ученія изложены у Гельвеція: о заблужденіяхъ въ І Discours De l'Esprit и о веливихъ людяхъ- въ Discours III, chap. XXIII.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Гельвецій въ самомъ началѣ сочиненія «О разумѣ», Disc. I, chap. I, стр. 2 и примѣч. стр. 2—4 развиваетъ это мнѣніе, но не въ положительной формѣ. а въ вопросительной: чѣмъ были бы люди даже при sensibilité physique и mémoire (двѣ нсихическія способности) безъ certaine organisation extérieure, если бы напр. природа еût terminé nos poignets par un pied de cheval?... Мы неимѣли бы идей—и безъ искусства, безъ поселеній, безъ защиты бродили бы по лѣсамъ..... Это мнѣніе опровергается Боннетомъ въ «Палинreнесіи», II partie, ch. IV.

Итавъ о какой-либо философской зависимости Радищева отъ Гельвеція въ этомъ трактатѣ о безсмертіи не можетъ быть и рѣчи.

Мы видёли, что Радищева, какъ строгаго, основательнаго и посладовательнаю защитника безсмертія индивидуальной души, надобно причислить въ представителямъ критическаго индивидуалисма или панпсихисма (см. выше, стр. 225). Спрашивается, откуда же онъ могъ почерпать опору своимъ воззрѣніямъ, и бъ кому онъ могъ примыкать? Здѣсь можно предположить два источника: или религіозный—христіанство, или философско-научный—монадологія Лейбница. Таковы два великихъ проявленія критическаго индивидуалисма въ теченіи новой европейской исгоріи. Какъ мыслитель, Радищевъ примкнулъ къ философу Лейбницу, монадологія вотораго до сихъ поръ остается единственною завершённою системою философіи критическаго индивидуалисма.

Радищевъ въ метафизикъ "послъдовалъ" Лейбницу, "умственному исполину", какъ онъ его называетъ (одного изъ всъкъ цитированныхъ философовъ и ученыхъ): "да будетъ онъ намъ опорою" (выше, стр. 200). Цитатою изъ Лейбница же украшенъ самый трактатъ: "настоящее чревато будущимъ", —мысль, проходящая красною нитью чрезъ всю книгу. Какъ только Ралищевъ заканчиваетъ введеніе, первыя двъ части трактата (философскую антропологію и общее метафизическое ученіе о свойствахъ матеріи и духовнаго начала) и переходитъ въ ІІІ части къ положительному изложенію доктрины о безсмертіи, онъ излагаетъ воззрънія Лейбница, начиная съ закона непрерывности, и ссылается на него (выше, стр. 148).

Мы подробно изложили мнѣнія Радищева. Выше (стр. 184—185) онъ самъ группируетъ приведенные имъ доводы (все, что можно сказать "вѣроятнымъ образомъ въ защищении безсмертія души").

Первая группа (стр. 184 выше) доводовъ излагала 15\* ту мысль Лейбница, что душа—въ противность тёлу, какъ сложному или аггрегату—есть существо простое и не сложное, а потому не можетъ быть уничтожена ("естественнымъ путемъ", какъ добавляетъ Лейбницъ); душа не можетъ быть и продуктомъ тёла.

Вторые доводы изображали лейбницеву мысль о восходящей постепенности всёхъ существъ въ мірѣ. Въ человѣкѣ, какъ "микрокосмѣ", явны всѣ естественныя силы, но есть и одна специфическая сила: мысленность. Естествовѣденіе учитъ насъ неуничтожаемости силы. Мысленность, превосходнѣйшая изъ всѣхъ силъ, тѣмъ паче не можетъ исчезнуть.

Третья группа доводовъ, *психологическая*, выражаеть собою реакцію противъ матеріалистическаго сенсуалисма, который проглядываетъ уже у *Локка* (его мнѣнія ограничены возраженіями Лейбница въ Nouveaux Essais), и особенно разцвѣлъ въ системахъ Кондильяка, Гельвеція и другихъ французовъ XVIII столѣтія. Радищевъ доказываетъ, что мысленность отлична отъ чувственности, что она можетъ творить и такое, чего она не получаетъ отъ чувствъ, что мысленность дъйствуетъ и въ отвлеченіи отъ тѣла, и что она не есть явленіе или дѣйствіе тѣлесной организаціи.

Доказавши безсмертіе души вообще, Радищевъ переходитъ въ IV-й книгѣ трактата къ вопросу о ближайшемъ будущемъ индивидуальной души, что можетъ быть за предѣлами сей жизни (стр. 186 выше). Отвергая двѣ возможности (стр. 190), что душа переселяется или въ такое же существо, или въ низшее, онъ высказывается за единственно остающуюся ему третью, а именно, что душа по смерти должна переходить въ болѣе совершенное состояніе—потому, что на основаніи лейбницева закона непрерывной постепенности совершенствованіе есть мета мысленнаго существа (выше, стр. 195), и это восхожденіе человѣка не имѣетъ предѣла: оно объемлетъ безконечность. Всеблагій Богъ не могъ сдѣлать изъ насъ ку-

волокъ, и давая намъ понять блаженство (стр. 197) совершенства --- еще на землъ, гдъ достигнуть его мъшаетъ тъло, не желалъ же насъ обманывать надеждою на лучшее будущее за смертью. Душа, освободившись смертію отъ тёла, станетъ свободнѣе и обновить свои силы, какъ послъ сна, не лишаясь однако самосознанія (стр. 199 выше). Если не допусвать противоръчія въ создания бытия, и если настоящее (совершенствование) предопредѣляетъ будущее, то послѣднее не можетъ быть хуже, быть забвеніемъ или сномъ. На землѣ средствомъ совершенствованія (стр. 204) была организація; по смерти оставаясь вёрнымъ цёли совершенствованія, человёкъ будетъ имёть другую организацію, еще лучшую. Свое будущее человѣкъ, какъ учитъ Лейбницъ, опредѣляетъ настоящимъ (этическое слѣдствіе метафизическаго закона): ты въ себъ заключаешь и блаженство, и злополучіе: казнь живеть сосмежна злоупотребленіямъ (стр. 205).

Отмѣтимъ тотъ любопытный фавтъ, что общій способъ доказывать безсмертіе души съ точки зрівнія Лейбница у Радищева почти такой же самый, что и въ современныхъ намъ внигахъ этого направленія. И здісь мы найдемъ различіе индивидуальнаго безсмертія (т. е. безсмертія души, вакъ индивидуальной субстанція) отъ безсмертія личности. Возьмемъ, напр., одну изъ новъйшихъ внигъ этого рода: Густава Тейхмюллера "Безсмертіе души" (вышло въ русскомъ переводѣ подъ моею редавціею, Юрьевъ, 1895). На стр. 129 мы находимъ, что "философскимъ путемъ можно доказать индивидуальное бевсмертіе аподиктически", а на стр. 131: "личное безсмертіе не можеть быть доказано аподиктически". Затёмъ приводится "экономическое доказательство личнаго продленія жизни" путемъ очень сложнаго, но изащнаго силлогисма: мы приведемъ его "завлюченіе", почти дословно повторяющее мысли Радищева (Б. д., стр. 154):

"Аподиктически довазано было только то, что душа безсмертна, и притомъ безсмертна индивидуально; то же, что она также безсмертна, и какъ личность, т. е. что по смерти за нею сохранится личное сознание приобрътеннаго ею жизненнаго содержанія, должно считать наиболье вероятнымь, если сообразить, что міръ вообще поступательно идетъ къ совершенству, а всякіе усибхи возможны только посредствомъ присовокупленія новаго развитія въ предыдущему и достигаются индивидуальными субстанціями. Такъ какъ душа, повидимому, никогда не теряетъ своего пріобрѣтеннаго жизненнаго содержанія и въ самой себѣ обладаетъ стремленіемъ и силою на дальнёйшее развитіе, а этому стремленію въ исторів человѣчества вовсе не дано еще удовлетворенія, то не остается ничего иного, какъ признать, что наше до сихъ поръ пріобрътенное образование и работа не пропадутъ безъ пользы, но что намъ предстоитъ теперь пока еще скрытое для насъ дальнвишее существование, въ которомъ мы съ нынвшней ступени продолжимъ свое личное развитіе; намъ долженъ открыться новый міръ съ бо́льшимъ поприщемъ-съ видами на совершенство".

Навонецъ, глава: "Можетъ ли душа существовать безъ тѣла?" (стр. 176—183) и разсужденія Радищева о будущей организаціи (выше, стр. 200—203) служатъ другъ другу какбы дополненіемъ и взаимнымъ разъясненіемъ.

То, что Радищевъ былъ знакомъ съ Лейбницемъ не какълибо поверхностно, а изучалъ его основательно, что онъ вошелъ въ духъ этого любимаго своего мыслителя, доказывается самымъ способомъ его выраженія. Беремъ для образца нъсколько примъровъ. Унич тоженіе (выше, стр. 165) Радищевъ по дейбницевски понимаетъ, какъ "изъятіе изъ вселенной", "вся возможность (выше, стр. 203) прешла въ длиствительность предъ началомъ уже временъ", то, что будетъ, уже было въ незыблемомъ порядвъ" и т. д. — можно подобрать множество подобныхъ выраженій, чисто въ духъ Лейбница. Выписывать ихъ всъ — значило бы снова дълать пересказъ всего труда Радищева.

Въ противность господствующему миѣнію—Радищева по его метафизическимъ и общефилософскимъ взглядамъ приходится признать—не послѣдователемъ философіи французовъ XVIII в., а—лейбницевцемъ, приверженцемъ философіи Лейбница, и притомъ лейбницева направленія не въ уродливой переработкѣ Вольфа, а въ его болѣе или менѣе чистомъ видѣ. Трактатъ А. Н. "О человѣкѣ, о его смертности и безсмертія", одинъ изъ самыхъ раннихъ по времени плодовъ русской философской мысли, былъ и однимъ изъ первыхъ памятниковъ лейбницевой философіи на русскомъ языкѣ.

Итакъ, въ образования и убъжденияхъ Радищева, вромъ уже увазаннаго слоя-французскихъ вѣяній и вліяній, необходимо отчеркнуть и выдвинуть еще другой слой, не менбе важный и столь же ранняго происхожденія, именно его симпатій въ Лейбницу и философіи "критическаго индивидуалисма". Этоть родъ его убѣжденій неразрывно связывался у него съ весьма подходящею для того подпочвою-фактами и теоріями естественныхъ наукъ. Такая амальгама ничуть не удивительна. Вѣдь и самъ Лейбницъ былъ одинъ изъ величайшихъ естествовѣдовъ, и его философскія убъжденія выработывались рука объ руку съ построеніемъ физическихъ и механическихъ теорій, вмѣстѣ съ ознакомленіемъ съ новыми данными естествовъдънія, зачастую даже подъ ихъ вліяніемъ (отврытія въ области мивроскопіи). Въ XVIII столътіи весьма многіе естествовъли держались взглядовъ Лейбница и часто въ более чистомъ виде, чѣмъ спеціалисты-философы вольфовой школы.

Чтобы убъдиться въ сказанномъ, надобно окончательно порвать съ тёмъ взглядомъ на Радищева, который установился съ Пушкина; нельзя представлять себв Радищева, только какъ начетчика, нахватавшагося разныхъ свёденій путемъ несистематическаго чтенія французскихъ внигь. Неправда, что Радиmевъ (какъ и другіе русскіе студенты) не былъ въ Лейпцигъ въ силахъ понимать лекціи профессоровъ за незнаніемъ нѣмецкаго языка. Наоборотъ, русскихъ студентовъ можно бы, пожалуй, упрекнуть тёмъ, что они черевчуръ онёмечились заграницею, что они даже разучились по русски, переписывалась по нѣмецки и пересыпали бесѣду иностранными словами. фактъ-то, что Радищеву по возвращения въ Россию пришлось ичиться руссвому языву, брать уроки (у А. В. Храповиикаго) и дёлать упражненія въ русскомъ литературномъ стиль..... Хотя посылва заграницу имъла главною цълью подготовление знающихъ юристовъ, но Радищевъ широко воспользовался гостепріимствомъ Лейпцигскаго университета и почерпнулъ тамъ, кромъ знанія права, еще многія свъдънія, а главное-прошель основательный курсь философіи и естественныхъ наувъ.

Необходимо отказаться отъ того ложнаго мнѣнія, что А. Н. былъ нерадивымъ студентомъ. Онъ былъ хорошимъ ученикомъ очень хорошаго учителя, правда, въ ту пору еще не развернувшагося во всей мощи своихъ умственныхъ силъ. Если мы спросимъ, кто былъ въ Лейицигѣ главнымъ учителемъ Радищева, кто наложилъ на его убѣжденія неизгладимую печатъ философіи Лейбница и естествовѣденія, обработаннаго въ томъ же духѣ, то мы принуждены вспомнить имя Эрнста Шлатнера<sup>1</sup>).

Если Руссо, Мабли, Рейналь и другіе мыслители опре-

<sup>1</sup>) См. выше, стр. 65-74.

дѣлили собою одну сторону убѣжденій Радищева, его взгляды соціально-политическіе, юридическіе и экономическіе, то Эрнстъ Платнеръ былъ духовнымъ отцемъ Радищева на поприщѣ чистой философіи, и отъ Платнера то Радищевъ и перенялъ философію вритическаго индивидуалисма, философію Лейбница.

Радищевъ (выше, стр. 178) говоритъ, какъ о большой ръдкости, о соединении "врачебнаго искусства съ духомъ любомудрственнымъ". Платнеръ былъ однимъ изъ представителей этого ръдкаго типа медика-философа (какимъ въ XIX столътіе былъ замъчательный мыслитель Рудольфъ Германъ Лоцце, тоже склонявшійся къ Лейбницу). Платнеръ, по спеціальности медикъ-физіологъ, и вмъстъ съ тъмъ спеціалистъ-профессоръ философіи, былъ однимъ изъ важнъйшихъ нъмецкихъ философовъ XVIII в. и однимъ изъ виднъйшихъ естествовъдовъ лейбницева направленія въ то время <sup>1</sup>).

Метафизику Платнера (въ ея постоянномъ развити и измѣненіи) изобразилъ и сопоставилъ на основаніи мѣстъ изъ источниковъ Врешнеръ (т. 103, стр. 12—43). Въ теченіе своей долгой жизни Платнеръ неоднократно измѣнялъ свои положенія (но, преимущественно, въ частностяхъ) подъ вліяніемъ трудовъ Канта, Энезидема и Тетенса (выше, стр. 66—70). Но "скептицисмъ" Платнера состоитъ въ томъ, что онъ все болѣе и болѣе осторожно начинаетъ—въ виду полемики съ "критицистами" выражать свое отношеніе къ системѣ Лейбница, подыскивая для того формулы поточнѣе. Въ I изданіи

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) При ознакомденій съ Платнеромъ мы руководствовались, кромѣ подлинныхъ его трудовъ («Афорисмовъ», «Антропологіи» и др.) и различныхъ общихъ сочиненій, работами, указанными выше (стр. 66—68), какъ напр., монографіею Врешнера въ отдѣльномъ изданіи (сокращ.) и въ Zeitschrift für Philosophie und philosophische Kritik, Neue Folge, томъ 100, 1892 г. Ernst Platners und Kants Erkenntnisstheorie mit besonderer Berücksichtigung von Tetens und Aenesidemus, стр. 1—25, т. 101 (за 1893 г.), стр. 203—264 и т. 102 (за 1893 г.), стр. 1—43.

форисмовъ" 1776 г. онъ еще всецѣло и вполнѣ призналъ Ионадологію" Лейбница; но еще и въ III онъ всетаки предмитаетъ эту систему остальнымъ <sup>1</sup>).

Душа, какъ субстанція, для Платнера есть сила <sup>2</sup>), и итомъ сила нематеріальная <sup>3</sup>). Тождество и личностностьши (Identität und Persönlichkeit) суть для Платнера объекивныя истины <sup>4</sup>). Если Платнеръ въ старости становился и осторожнѣе и осторожнѣе въ своихъ выраженіяхъ, прировляясь къ новымъ философскимъ пріемамъ и новой фисофской рѣчи, становился все "скептичнѣе", то въ эпоху рваго изданія своихъ "Афорисмовъ", равно и нѣсколько втъ тому назадъ, когда его слушалъ Радищевъ, былъ ещепо убѣжденіямъ, и по языку вполнѣ правовѣрный лейбниисецъ.

Платнеръ славился, какъ преподаватель, и привлекалъ ссу студентовъ, оказывая на своихъ слушателей громадное паніе (выше, стр. 72—73). Неужели одинъ только Радиевъ, въ которомъ всё подчеркиваютъ его необычайную восріничивость, впечатлительность, долженъ былъ остаться въ юронѣ отъ его вліянія, уклониться отъ него—и послѣ многовтнихъ занятій подъ руководствомъ Платнера, выйти отъ его, "какъ ни въ чемъ не бывало", безъ всякихъ признаковъ панія (о которомъ говоритъ самъ Платнеръ Карамзину, выше, пр. 73)? Можно ли себѣ представить, чтобъ и по возвращеи на родину Радищевъ, столь заботливо слѣдившій (даже и ь сибирской ссылкѣ) за всѣмъ, что появлялось въ Западной вропѣ замѣчательнаго въ области наукъ и литературы, оста-

4) CTp. 38.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Врешнеръ, т. 103, стр. 21-22.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 31.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Тамъ же, стр. 32.

вался совершенно нечувствительнымъ къ славѣ своего учител Платнера, все возраставшей, и не заглянулъ въ его знамениты "Афорисмы" (съ которыми былъ знакомъ и Карамзинъ, выше стр. 74) — хотя бы изъ простого любопытства, если бы и не был самъ занятъ философскими вопросами, на которые онъ мог тамъ найти себѣ отвѣтъ въ подходящей и привычной дл себя (послѣ устныхъ лекцій Платнера) формѣ? Вѣдь ознако мился же онъ съ позднѣйшими трудами другого своего лейи цигскаго учителя по философіи—Гарве.

Необходимо признать, изучая философский трактать Ра дищева, что овъ почерпалъ свою долю пользы изъ левці Платнера, которыя, къ слову сказать, какъ это видно изт "Афорисмовъ", имѣли ту весьма полезную и "важную для студентовъ особенность", что мниния профессора снабжалися постоянно общирными историко-философскими справками в экскурсами<sup>1</sup>) (а это было рёдкостью въ неисторически XVIII в.). Радищевъ, несомнѣнно, былъ знакомъ и съ "Афо рисмами" (которые были украшены даже на заглавноми листѣ портретомъ Лейбница). Эти "Афорисмы" представлял собою вавбы свелеть или конспекть философскихь левці Платнера, были написаны въ очень сжатой формф-оттом и заглавіе. Но по этому заглавію вовсе не нужно заключать, что мысли Платнера не отличались (выше, стр. 65), вавя сказано у Сухомлинова, послѣдовательностію и не пріучал въ серьезному мышленію. "Афорисмы" очень послѣдовательня

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Самое заглавіе труда: «Philosophische Aphorismen nebst einigen Anlei tungen zur philosophischen Geschichte. Ср. въ предисловін: Ich bin gewohnt mit der Untersuchung der philosophischen Begriffe die Geschichte derselben zu ver binden. Um das Wesentliche der ausführlichern historischen Erläuterungen dem Gedächtniss meiner Zuhörer zu erhalten, habe ich die litterarischen Anmerkungen aufgesetzt. Цалью замътокъ по исторія служило das Bekannte der philosophischen Geschichte, was so vielen unbekannt bleibt, gemeiner zu machen

написаны, какъ водилось тогда, почти more geometrico, г. е. по образцу Вольфа и Спинозы.

Вліяніе Лейбница черезъ *Платнера* видно у Радищева менно въ пониманіи души, какъ нематеріальной, естественюй *силы*, субстанціи, самой себѣ тождественной личности, обладающею самосознаніемъ и самопознаніемъ. На этомъ ковятіи души, какъ субстанціи-силы, построены главные ководы Радищева о безсмертіи души.

Замѣтимъ еще одно обстоятельство, косвенно или отридательно доказывающее вліяніе лейпцигской школы на Радицева. Онъ не сдѣлался послѣдователемъ все болѣе и болѣе кодившаго въ моду Канта. Несомнѣнно, что его застраховали отъ вліянія Канта лекціи лейпцигскихъ философовъ Платнера и Гарве, которые оба были строгими критиками Канта <sup>1</sup>).

Спеціально по вопросу о безсмертіи Платнеръ высказывался неодновратно, какъ въ общихъ сочиненіяхъ, такъ и въ особой программѣ, гдѣ онъ пытается обосновать эту доктрину "физіологически". Мы разумѣемъ его весьма рѣдкую брошюру:

Еглевtus *Platnerus* universitatis litterarum Lipsiensis h. c. procancellarius panegyrin medicam a. d. III. Januarii Cl<sub>O</sub>L<sub>O</sub>CCXCI in auditorio majori concelebrandam indicit. Spes immortalitatis animorum per rationes physiologicas confirmata. Стр. XII, малая 4. Самое разсуждение занимаетъ р. III—X. Платнеръ (IV) объщается: argumentis e media physiologia petitis confirmem. Онъ принимаетъ  $\pi \rho c \bar{c} \tau ov$  $a c \sigma \eta \tau \eta \rho c ov$ , in quo et animi sedem et perceptionis atque memoriae officinam, tum voluntariae actionis philosophi col-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. выше, стр. 69—70 и 182. Радищевъ продолжалъ слѣдить и изъ Россіи за литературною дѣятельностью Гарве. Замѣтимъ, что Гарве, подобно Платнеру, былъ сторонникомъ историческаго изученія философіи и написалъобъ исторіи философіи трактатъ (стр. 183).

locarunt (V). Отъ него надобно отличать anima vitalis vigen in neruis, quasi secundarium instrumentum. Желая держаты (VI) только того, что experientia constant, мы находимъ, чт вторачный органъ гибнетъ съ тъломъ, primarium autem s militer interire: illud nequaquam. Но какъ обходиться без чувствъ? Нельзя видъть безъ глазъ 1). Non vereor, ne sublat hoc videndi et audiendi modo, cum ad alium mundum deve nerimus, rerum ante nos positarum perceptione destituamu Мозгъ, receptaculum domicilii mentis, разрушается по смерти Но Платнеръ (X) въ утѣшеніе тѣмъ, вто vel cerebrum, ve universum corpus ad animi functiones necessarium esse putant иолагаетъ, что illius formidinis et curae caussas omnino nulla per argumenta physica declarari. Siquidem instrumento aliqui utatur mens nostra, id nulla earum partium corporis continer quarum post mortem futura destructio fit.... Posse autem not destrui, tot exempla suadent corporum aliorum, quae ne il hoc mundo quidem, in quo omnia fluxa et caduca sunt, solen interire... scilicet quia non destruuntur germina, imo vero il rebus, in quibus vis inesse creditur ad corruptionem, explicantur magis et adolescunt: aliquid tamen expers corruptionis in rerum natura manifestum est inveniri. Впрочемъ, Платнеря туть же опровергаеть Боннета.

Въ "Афорисмахъ" Платнеръ посвящаетъ безсмертію души особую главу, руководящія мысли которой таковы:

Душа есть простая субстанція (§ 803); значить, она не можеть быть разрушена (§ 1079). Если и возможно уничтоженіе существа (eines Wesens), то не иначе, какъ черезь воло Безконечнаго Существа (§ 1088). Отъ бытія нѣть въ природи никакого перехода къ небытію. Но для безсмертія души тре-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Любопытная выходка: excipio tamen Mesmerianos, qui ita oculis вов - egere norunt, ut eorum medici cerebro carere!

буется не только продолжение ся существования (§ 1077), но и продолжение такихъ отношений (Verhältnisse), съ которыми соединены сознание, умственная работа (die Ideenbeschäfftigung) и духовная жизнь (§ 1089). Если безсмертіе души повоится на одномъ только продолжение отношений, необходимыхъ для духовной жизни, а эти отношенія могутъ вѣчно инъть мъсто, благодаря неистощимой возможности положеній и соединений вещей (§ 1044), то безсмертие души настолько же достовърно, какъ и всякая другая истина, выведенная изъ доказуемыхъ (beweisfähigen) свойствъ Бога и изъ послѣдней цѣли и сущности міра (§ 1091). Самыя сильныя довазательства безсмертія души, безъ сомнѣнія, повоятся на мудрости и благости Бога, при которыхъ мы почти можемъ обходиться безъ другихъ доказательствъ. Но именно потому и опасенъ свептицисмъ относительно мудрости и благости Бога. Доказательство безсмертія подврѣпляется: 1) аналогіею сна и другихъ физическихъ перемѣнъ, благодаря которымъ силы-изъ періодовъ ограниченія выносятся въ шировій кругъ ихъ живой дѣйствительности; 2) разсмотрѣніемъ недостаточности (Unzulänglichkeit) этого мірового тёла для послёдняхъ цёлей равумныхъ духовъ по отношенію въ послёднимъ цёлямъ Бога; 3) предчувствіями съ тоскою и надеждою, стремленіемъ въ безвонечности, совершенству, истинѣ и т. д. (§ 1092). Такъ какъ всѣ міровыя тѣла стоятъ въ связи другъ съ другомъ, то можно усматривать возможность рано или поздно послѣ смерти-въ течении природы, чтобы душа переходила на другое міровое т'яло и снова попадала въ отношенія, необходимыя для духовной жизни и для продолженія своей индивидуальности (§ 1093) <sup>1</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Philosophische Aphorismen, I изд., I ч., стр. 416—418. (IV Наирtstück, XII) Мы пользовались I изданіемъ какъ ближайшимъ ко времени дейпцигскаго пребыванія Радищева. Впрочемъ, Радищевъ къ 1792 г., когда онъ началъ свой трактатъ, могъ, уже находясь въ отечествѣ, ознакомиться и съ другими изданіями «Афорисмовъ».

Этимъ мнѣніямъ Платнеръ остался вѣренъ и повднѣе. Онъ, по замѣчанію Врешнера <sup>1</sup>), считалъ правильнымъ доказательство *Мендельсона*: простая субстанція не можетъ умаляться (verringert werden), а значитъ, и не можетъ исчезнуть. Опроверженіе Канта, будто возможно, если и не раздѣленіе, то постепенное ослабленіе (Nachlassen) до о въ силу интенсивности величины душевной субстанціи, Платнеръ считалъ недостаточнымъ—потому, что Кантъ принимаетъ неразрывную послѣдовательность (Kontinuierlichkeit) степеней или интенсивныхъ величинъ, слѣдовательно, не можетъ утверждать полнаго изчезанія (Entschwinden) субстанціи души. Впрочемъ, по мнѣнію Платнера, главное доказательство безсмертія души всетаки заключается въ благости и мудрости Бога,—при чемъ всѣ умозрительныя доказательства становятся излишними.

Оставляя въ сторонѣ спеціально лейбницевскую окраску, мы найдемъ у Радищева отзвуки спеціальныхъ воззрѣній Платнера на безсмертіе души. Укажемъ, напр., на мысли о позднѣйшей высшей организаціи и о "новомъ доказательствѣ безсмертія"—изъ "благости Бога (стр. 196—197 и далѣе)".

При спеціальныхъ занятіяхъ вопросомъ о безсмертіи души, Радищевъ имѣлъ случай ознакомиться съ работами знаменитаго въ то время Шарля Боннета, тоже одного изъ самыхъ видныхъ представителей лейбницева направленія въ философія и естествовѣденіи, придавшаго, правда, своему лейбниціанству особый специфическій характеръ. Радищевъ, подобно своему учителю Платнеру, часто имѣвшему въ виду теоріи Боннета, отвергаетъ точку зрѣнія Боннета и его "сѣменнаго любомудрія". Но онъ выказываетъ хорошсе знакомство съ его La palingénésie philosophique <sup>2</sup>). Въ началѣ сочиненія онъ разбираетъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) T. 103, crp. 39-40.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Мы пользовались ею по Collection complete des oeuvres de Charles Bonnet, т. 15 и 16 (oeuvres d'histoire naturelle et de philosophie), Neuchatel, chez Fauche, 1783. 15 т. содержитъ parties 1—XI и т. 16—parties XII—XXII.

инѣніе его предсуществованіи души и ея отношеніи въ сѣмени (выше, стр. 80—84); и въ вонцѣ (стр. 201—202) онъ повазываетъ "кругъ", въ какомъ вращается, по его мнѣнію, система Боннета.—Но, какъ бы то ни было, эта система тоже принуждала Радищева вращаться въ кругу идей Лейбница и родственныхъ имъ.

Мы уже неоднократно указывали ту важную сторону вліянія Платнера на Радищева, что послѣдній почерпалъ изъ лекцій Платнера хорошое знаніе естественныхъ наукъ,—не одни только факты въ ихъ эмпирическихъ обобщеніяхъ и сопоставленіяхъ, но и философское ихъ освѣщеніе.

Это вынесенное изъ Лейпцига хорошее знаніе естественныхъ наукъ Радищевъ укрѣпилъ позднѣе собственными занятіями. Трактатъ о безсмертіи наглядно подтверждаетъ это. Всюду, гдѣ представляется надобность, онъ оказывается освѣдомленнымъ и знакомымъ съ теоріями величайшихъ научныхъ авторитетовъ своего времени даже въ деталяхъ.

Такъ по физіологіи онъ цитируетъ Галлера, принимая его раздѣленіе чувственныхъ и раздражительныхъ частей органисма (выше стр. 81); на работы Галлера по анатоміи мозга ссылается Радищевъ, говоря о безуспѣшности локализировать душевныя способности (стр. 89).

По ботаникт Радищевъ цитируетъ "безсмертнаго" Линнея—по вопросу о распложении растений и ихъ плододъянии (стр. 80 и 87).

По зоологии и естественной истории вообще Радищевъ знакомъ съ Бюффономз; онъ приводитъ его мнѣніе о четверорукости обезъянъ (стр. 89) и о важномъ значеніи образа, т. е. формы (стр. 133).

Радищевъ знакомъ и съ модными тогда антропологическими теоріями Лафатера, Кампера и Гердера, излагаетъ и отвергаетъ ихъ (стр. 90).

16

По вопросамъ общей физики и механики Радищевъ "дерзаетъ противорѣчить" хорошо извѣстнымъ ему теоріямъ Нютона и Кеплера (стр. 127—128) и разбираетъ гипотеви Докка и Пристлея (стр. 126 и 138).

По жиміи онъ цитируетъ опыты того же Пристлея о сложности воздуха (стр. 120) и различные другіе опыты (напр. стр. 203 и другія <sup>1</sup>).

Кромѣ того, онъ упоминаетъ о Монгольфьеровома шарѣ ...(стр. 156), о Лёвенчукъ (стр. 91), Гершелъ (стр. 92) и т. д.

Еще ранёе было уже указываемо другами изслёдователями, что Радищевъ обладалъ хорошими свёдёніями по медицинё. И въ трактате онъ обнаруживаетъ знакомство, напр., съ сочинениями славнаго тогда *Тиссо* (выше стр. 113). Ср. еще выше, стр. 79—85, 87, 89, 91, 97, 110, 140, 146—147, 169—171 и: многія др.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Его любиная теорія о семозараждаености и неталювъ и итъ происхожденія (стр. 85, 97, 162 выше) не нибетъ ли отношенія къ диссертація отца Платнера—Johann'a Zacharias'a Platner's Dissertatio de generatione metalorum, Lipsiae, 1717 г.? І. З. Платнеръ былъ въ Лейпингъ профессоронъ недицины при университетъ (экстраорд. съ 1724 г., пординарнымъ съ 1724 г.) Къ сожалъню, диссертація его о «рожденіи металловъ» не вошла въ бывшее у неня подъ руками совраніе его Ориsculorum, Lipsiae, 1749 (І т.—dissertationes, II т. prolusiones).

Трактать Радищева "О человѣкѣ, о его смертности и безсмертіи", мало распространенный и мало изученный доселѣ, на нашъ взглядъ, представляется не только весьма важнымъ явленіемъ въ исторіи философіи на Руси въ частности, и въ исторіи русской науки—вообще, но кажется намъ также и однимъ изъ любопытнѣйщихъ памятниковъ русской литературы XVIII в.

Объясненіе его съ точки зрёнія историко-литературной на основаніи довольно большого собраннаго нами матеріала им оставляемъ за собою, предполагая сдёлать это въ особомъ этюдё, а теперь поспёшимъ представить нёсколько общихъ соображеній, явившихся у насъ въ качествё результатовъ и илодовъ личнаго и подробнаго изученія трактата Радищева:

1) Трактать о безсмертік быль въ послёдніе годы, цоведемому, главнымъ литературнымъ занятіемъ Радещева.

2) Этотъ общирный трудъ самимъ Радищевымъ не былъ окончательно обработанъ; авторъ не придалъ ему посдъдней формы.

3) Изъ четырехъ частей трактата наименъе обработанною оказывается вторая, гдъ содержатся общія донатія изъ философіи естествовъдънія (см. выше, стр. 128), "метафизическая часть общаго естествословія". Она, кажетса, въ большей своей части представляетъ черновой набросокъ. 4) Рукопись Радищева со всёми ся недочетами была въ добавокъ издана весьма небрежно, притомъ лицомъ, совершенно незнакомымъ съ философіею, увеличившимъ число ошибокъ своими передёлками и вставками. Текстъ искаженъ; часто высказывается противное мысли автора.

5) Новое изданіе трактата требовало бы строгой рецензів текста со стороны спеціалиста.

6) Въ травтатѣ Радищевъ остается вѣренъ своимъ прежнимъ гуманнымъ убѣжденіямъ и освободительнымъ идеямъ XVIII в.

7) Въ отношения стиля травтатъ написанъ въ духѣ сентименталисма, какъ и прежнія произведенія Радищева.

8) По философскому направленію трактать принадлежить въ школѣ Лейбница.

9) Трудъ Радищева есть первый опыть насажденія въ Россіи идей Лейбница (не въ вольфовской обработкъ́) и притомъ въ самостоятельномъ ихъ развитіи.

10) По обилію завлючающихся въ немъ свёдёній — травтатъ Радищева есть одинъ изъ самыхъ блестящихъ памятнивовъ въ исторіи русскаго просвёщенія XVIII в.

11) Мићніе о Радищевћ, какъ самоучкћ, набравшемся ума изъ чтенія трудовъ французскихъ энциклопедистовъ, совершенно невѣрно. Обширное знакомство съ всѣми важнѣйшими литературными произведеніями западной Европы XVIII в. входило въ кругъ образованія Радищева, но французская философія не опредѣлила его убѣжденій.

12) Радищевъ находился, преимущественно, подъ вліяніемъ нѣмецкой философіи и науки.

13) Радищевъ по философскимъ убъжденіямъ былъ лейбницевецъ. Это направленіе передаль ему Платнеръ. 14) Годы ученія въ Лейпцигѣ играють въ исторіи умственнаго развитія Радищева несравненно большую роль, нежели думають изслёдователи.

15) Мићнія Пушкина объ образованіи Радищева и относительно изслёдуемаго философскаго трактата не согласуются съ фактами и несправедливы.

### Прибавленія.

Радищевъ (выше, стр. 197) упоминаетъ "единословіе Катона" у Аддисона и находитъ его превраснымъ. Тавъ какъ теперь мало кто читаетъ Аддисона, и этотъ монологъ прямо касается темы Радищева "безсмертія", то мы позволяемъ себъ привести его:

## Act. V. Scene I.

#### Cato solus.

Sitting in a thoughtful posture: in his hand Plato's book on the immortality of the soul. A drown sword on the table by him.

It must be so—Plato, thou reason'st well!— Else whence this pleasing hope, this fond desire, This longing after immortality? Or whence this secret dread, and inward horror, Of falling into nought? Why shrinks the soul Back on herself, and startles at destruction? 'Tis the divinity that stirs within us; 'Tis heaven itself, that points out an hereafter, And intimates eternity to man. Eternity! thou pleasing, dreadful thought! Through what variety of untry'd being, Through what new scenes and changes must we pass: The wide, th'unbounded prospect, lies before me; But shadows, clouds, and darkness, rest upon it. Here will I hold. If there's a power above us, (And that there is all nature cries aloud Through all her works) he must delight in virtue; And that which he delights in, must be happy. But when! or where!—This world was made for Caesar. I'm weary of conjectures—This must end them.

### (Laying his hand upon his sword)

Thus am I doubly arm'd: my death and life, My bane and antidote, are both before me: This in a moment brings me to an end; But this informs me I shall never die. The soul, secur'd in her existence, smiles At the drawn dagger, and defies its point. The stars shall fade away, the sun himself Grow dim with age; and nature sink in years; But thou shalt flourish in immortal youth, Unhurt amidst the war of elements, The wrecks of matter, and the crush of worlds.

What means this heaviness that hangs upon me? The lethargy that creeps through all my senses? Nature, oppress'd, and harass'd out with care, Sinks down to rest. This once I'all favour her, That my awaken'd soul may take her flight, Renew'd in all her strength, and fresh with life, An offering fit for heaven. Let guilt or fear Disturb man's rest: Cato knows neither of them, Indifferent in his choice, to sleep or die. The works of the english poets. By Samuel Johnson, volume 31. J. Addison, Cato, a tragedy, p. 335-336).

Переводъ 5 стиховъ изъ этого монолога (начиная со стиха: The stars shall fade etc.) Радищевъ приводитъ въ "Путешествіи", заканчивая ими главу: "Бронницы".

Съ теченіемъ временъ всё звёзды помрачатся; Померкнетъ солнца блескъ; природа, обветшавъ, Лётъ дряхлостью падетъ,— Но ты во юности безсмертной процвётешь, Незыблема среди сраженія стихіевъ, Развалинъ вещества, міровъ всёхъ разрушенья <sup>1</sup>).

<sup>1</sup>) Стр. 63 (лейнцигскаго изданія).

На стр. 105—106 (выше) Радищевъ, говоря о дъйствія на душу физическихъ причинъ, упоминаетъ мнёніе Монтескье касательно дъйствія климата, основанное на замороженномъ *телячьемъ* языкѣ. Монтескье говоритъ не о телячьемъ, а о *бараньемъ* языкѣ, какъ мы можемъ убѣдиться изъ соотвѣтствующаго мѣста "Духа Законовъ", II гл. XIV вниги:

XIV внига трактуеть: Des loix dans le rapport qu'elles ont avec la nature du climat. Il глава: Combien les hommes sont différens dans les divers climats.

Les nerfs qui aboutissent de tous côtés au tissu de notre peau, font chacun un faisçeau de nerfs; ordinairement ce n'est pas tout le nerf qui est remué, c'en est une partie infiniment petite. Dans les pays chauds, où le tissu de la peau est relâché, les bouts des nerfs sont épanouïs et exposès à la plus petite action des objets les plus foibles. Dans les pays froids, le tissu de la peau est resserré, et les mammelons comprimés; les petites houpes sont en quelque façon paralytiques; la sensation ne passe guere au cerveau, que lorsqu'elle est extrêmement forte, et qu'elle est de tout le nerf ensemble. Mais c' est d'un nombre infini de petites sensations que dépendent l'imagination, le goût, la sensibilité, la vivacité.

J'ai observé le tissu extérieur d'une langue de mouton, dans l'endroit où elle paroit à la simple vue couverte de mammelons. J'ai vu avec un microscope sur ces mammelons de petits poils, ou une espece de duvet; entre les mammelons étoient des pyramides, qui formoient par le bout comme de petits pinçeaux. Il y a grande apparence que ces pyramides sont le principal organe du goût.

J'ai fait geler la moitié de cette langue, et j'ai trouvé à la simple vûe, les mammelons considérablement diminués; quelques rangs même de mammelons s'étoient enfonçés dans leur gaine: j'en ai examiné le tissu avec le microscope, je n'ai plus vû de pyramides. A mesure que *la langue* s'est dégelée, les mammelons à la simple vue ont paru se relever, et au microscope les petites houpes ont commencé à reparoître.

Cette observation confirme ce que j'ai dit, que dans les pays froids, les houpes nerveuses sont moins épanouïes: elles s'enfoncent dans leurs gaines, où elles sont à couvert de l'action des objects extérieurs. Les sensations sont donc moins vives ').

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) (Montesquieu) De l'esprit des loix, A Geneve, chez Barrillot et fils 1749, t. I, p. 226-227 (in 4°), liv. XIV, chap. II.

# Kz cmp. 113.

Радищевъ обладалъ хорошею начитанностью въ сочиненіяхъ современныхъ ему знаменитыхъ медивовъ, среди которыхъ одно изъ главныхъ мёстъ принадлежитъ Тиссо.

Симонъ Андре *Тиссо* (Tissot), знаменитый швейцарскій медикъ, родился въ Grancy (кантонъ Vaud) въ 1728 г.; онъ учился въ Монпелье и получилъ степень доктора мелицины въ 1749 г. Потомъ онъ основался въ Лозаннѣ, гдѣ скоро снискалъ себѣ большую извѣстность. Его пытались переманить въ различные университеты и дѣлали блестящія предложенія. Въ 1780 г. онъ по приглашенію Іосифа II занялъ клиническую казедру при университетѣ въ Павіи, но не имѣлъ большого успѣха, какъ профессоръ, такъ что черезъ 3 года предпочелъ возвратиться въ Лозанну и заняться опять частною практикою. Тиссо умеръ въ 1797 г. тамъ же.

Его сочиненія были изданы въ 11 томахъ in 8° de Hallé. Многочисленные труды дали ему европейскую извѣстность. Г. Бернъ выгравировалъ въ его честь медаль, Женева назначила ему пенсіонъ, Лозанна дала еще въ 1766 г. каеедру медицины. Короли: польскій (Станиславъ), англійскій и нѣкоторые нѣмецкіе владѣтели приглашали его въ первые придворные медики. Его ученики воздвигли ему доску съ надписью: Іmmortali praeceptori, когда онъ изобрѣлъ особый способъ дѣченія лихорадки, свирѣпствовавшей въ Ломбардіи. Тотъ же способъ онъ примѣнилъ потомъ и въ Лозаннѣ.

1

Тиссо былъ горячимъ защитчикомъ оспопрививанія, которому посвящено первое его сочиненіе Inoculation justifiée, Lausanne, 1754, in 12. Въ 1761 г. онъ издалъ свой знаменитый самолѣчебникъ: Avis au peuple sur sa santé, in 12; впервые медикъ давалъ совѣты, какъ обходиться безъ врача.

Интересующее насъ сочинение Onanisme, 1760 in 12; немедленно по появления было переведено на разные языки; оно до сихъ поръ еще перепечатывается и, по отзывамъ медиковъ, не потеряло цѣны. Изъ другихъ его работъ отмѣтимъ Dissertatio de febribus bilosis, Laus. 1758, in 8, De valetudine litteratorum, L. 1766, in 8, Essai sur les maladies des gens du monde, L. 1770 и др.

У насъ было подъ руками изданіе: L'onanisme. Dissertation sur les maladies produites par la masturbation. Par *M. Tissot* (титулы ero): Troisième edition, considérablement augmentée. Девизъ Propriis extinctum vivere criminibus. *Gall.* A Lausanne chez Marc Chapuis et Compagnie. 1764. Формать: 16. Preface V—XXII. Подписано A Lausanne le 5 mai 1764. Table des articles (2 ненум. стр.). Текстъ самого Essai 264 стр. Въ книгъ 4 articles. I статья (изъ 5 sections) трактуеть о les symptômes, II—les causes (6—8 sections), III (9—10 s.) —la curation, и IV (s. 11—12)—maladies analogues.

#### Kz cmp. 208-209.

Радищевъ имѣлъ свои особенныя причины оплавивать смерть своей первой жены и внутренно считать себя виновнымъ передъ нею и передъ своими дѣтьми. На станціи "Яжелбицы" въ "Путешествіи" прислушиваясь въ стонамъ отца, погребавшаго сына, воторый умеръ отъ переданой ему отцомъ болѣзни, Радищевъ обращается въ себѣ и восвлицаетъ:

"Я оцёпенёль; мнё казалось, что я слышу мое осужденіе; воспомянуль дни распутной моей юности... Воспомянуль, что невоздержаніе въ любострастія навлекло тёлу моему смрадную болёзнь.... О друзья мои возлюбленные, о чада души моей, не знаете вы, колико согрёшиль я предъ вами.... Всё ваши болёзни суть слёдствія сей отравы. О возлюбленные мои! плачьте о заблужденія моего юношества; призовите на помощь врачебное искусство: и если можете, не ненавидьте меня.

Теперь открывается глазамъ моимъ все пространство сего любострастнаго злодёянія. Я согрёшилъ предо мною, навлекши себё безвременную старость и дряхлость въ юношескихъ еще лётахъ. Согрёшилъ передъ вами, отравивъ до рожденія вашего жизненные ваши соки и тёмъ уготовалъ вамъ томное здравіе и безвременную, можетъ быть, смерть. Согрёшилъ—и сie да будета мню въ казнъ,—согрёшилъ, въ горячности моей взявъ въ супружество мать ваши. Кто мнё порувою въ томъ, что не я былз причиною ея кончины. Смертоносный ядъ, источаясь въ веселія, переселился въ чистое ея тёло и отравилз непорочные ея члены. Онъ былъ тёмъ смертоноснѣе, чёмъ былъ совровеннѣе.

Ложная стыдливость воспретила мнё предостеречь ее въ томъ; она же въ горячности своей не остерегалась своего отравителя. Приключившееся ей воспаление есть, можетъ быть, плодъ удъленной ей мною отравы. О возлюбленные мои! воливо должны вы меня ненавидёть!"<sup>1</sup>).

¥H13₽

<sup>5</sup>) Стр. 109—110 (дейнцигскаго изданія).

Насколько несамостоятельны въ своихъ сужденіяхъ о Радищевъ даже самые видные представители научной исторіи русской литературы, и насколько они слъдуютъ разъ установившейся традиціи, покажетъ слъдующее сопоставленіе. Мы приводимъ митература, Порфирьева, Тихонравова.

"Историвъ нравственной философіи отвроеть въ внигѣ Радищева посладование матеріалистичесному ученію фиеттри и Гельвеція, воторые фундаментомъ и цёлью челобскихъ дёйствій ставили эгоизмъ ...Радищевъ въ вёчной своей подражательности не пристроился ни въ одной системъ, не остановился ни на одномъ твердомъ положеніи, не развило основательно ни одной мысли (!!).....смѣщеніе довтринъ, или вёрнѣе, тамъ и сямъ вычитанныхъ мыслей разнаго значенія, разнаго харавтера, разнаго калибра. Этого именно и должно было ожидать отъ человёка, получившаго, хотя заграничное, но поверхностное образование"....

(Статья А. Д. Галахова "Историко-литературные вопросы" въ С.-Петербургскихъ Вѣдомостяхъ за 1864 г. № 122, стр. 491—492, подп. *Красовъ*; статья написана по поводу сочиненія *Стоюнина* "О преподаваніи русской литературы"; ср. стр. 273—276 І тома, 2 отд. "Исторіи" Галахова, изд. 1880 г.) <sup>1</sup>).

""Rascy жленіе ... о. дедов'як в. ... его смертности. и. бевсмертін

<sup>1</sup>) М. И. Сухонанновъ, стр. 670-671.

составлено на основании (?) разныхъ философскихъ сочиненій Гиббона, Лейбница, Руссо, Ловка, Гельвеція" (слёдуетъ цитата изъ Пушкина о Радищевё—ученико Гельвеція <sup>1</sup>).

"Радищевъ и Ушаковъ бредили Гольбахомъ и Гельвеціемъ... Ушаковъ не только раздпляла мивнія Гельвеція, но и на практикъ ихъ примпияла. Его организмъ разстроенъ былъ излишествомъ чувственныхъ наслажденій. Въ Лейпцигѣ онъ сильно занемогъ"...<sup>2</sup>).

Нужно зам'ятить, что Ушаковъ вовсе не былъ безусловнымъ посл'ядователемъ Гельвеція (выше, стр. 223), и что Гельвецій ничуть не повиненъ въ развратъ Ушакова. Ушаковъ захворалъ своею пагубною болъ́знью еще до Лейпцига—въ Россіи (выше, стр. 207), когда онъ еще и не слыхалъ о Гельвеціи, в значитъ, не могъ прим'янять его ученія "на правтикъ

<sup>1</sup>) И. Порфирьевъ, Исторія русской сдовесности, ч. II, отдѣдъ II, Казань 1888 (2 изд.) стр. 264—265.

<sup>3</sup>) Н. С. Тихонравовъ, Сочиненія, III, 1, стр. 273. («Четыре года изъ жизни Карамзина»). -

# 

