

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

# FRAGMENTA PHILOSOPHORUM GRÆCORUM

COLLEGIT, RECENSUIT, VERTIT,

ANNOTATIONIBUS ET PROLEGOMENIS ILLUSTRAVII, INDIGIBUS INSTRUXIT

FR. GUIL. AUG. MULLACHIUS.

PRIL TOR. ARTHUR CO. N. OFFICEARCH ANTERSARDS IN LINE, MAY RESOLDERN PROPERSON.

VOLUMEN III,

PLATONICOS ET PERIPATETICOS CONTINENS.

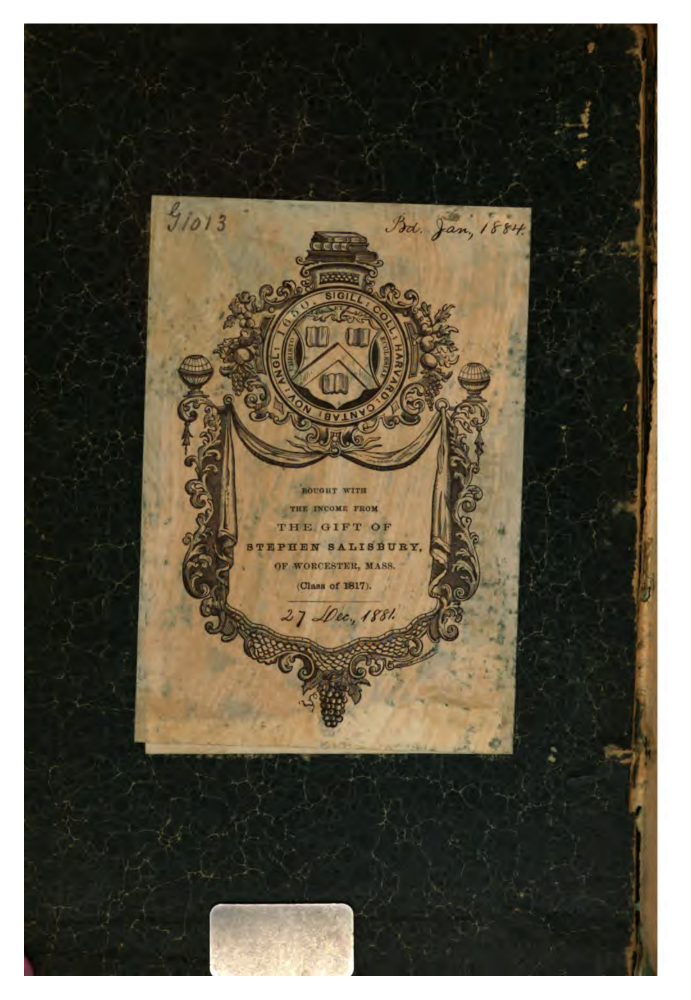


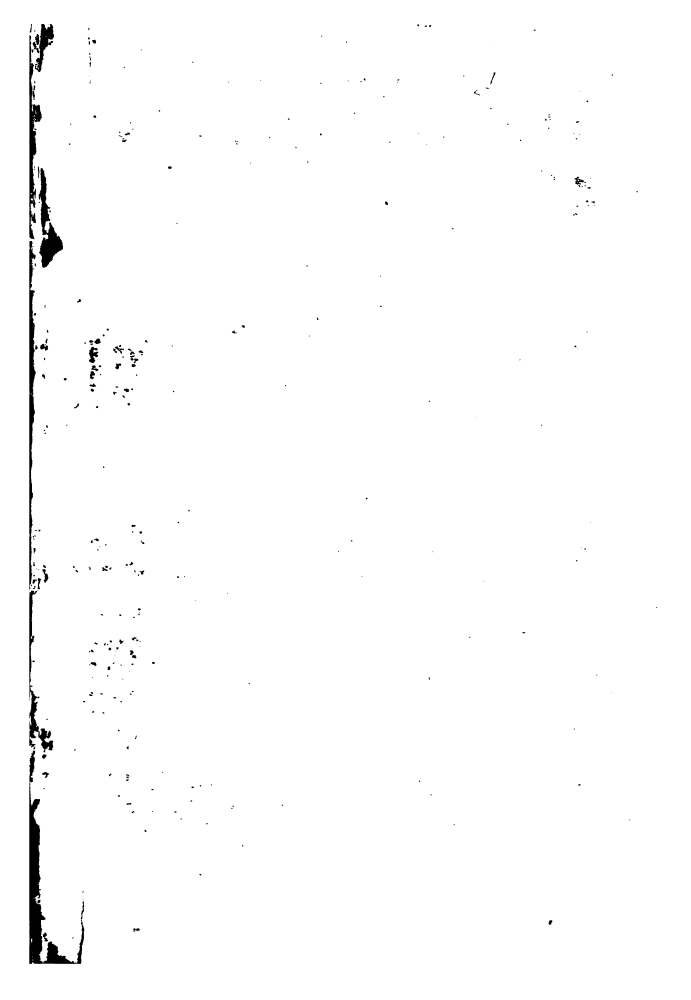
PARISHS, EDITORIBUS FIRMIN-DIDOT ET SOCHS,

IMPROVED PUBLICATION PRANCE THROUGHAPRIS, THE PAGES, 56.

•

. .





. 

### **FRAGMENTA**

# PHILOSOPHORUM GRÆCORUM

COLLEGIT, RECENSUIT, VERTIT,

ANNOTATIONIBUS ET PROLEGOMENIS ILLUSTRAVIT,
INDICIBUS INSTRUXIT

#### FR. GUIL. AUG. MULLACHIUS,

PHIL. DR. ARTIUM LL. M. LITTERARUM ANTIQUARUM IN UNIV. LIT. BEROLINENSI PROFESSOR.

VOLUMEN III,

PLATONICOS ET PERIPATETICOS CONTINENS.



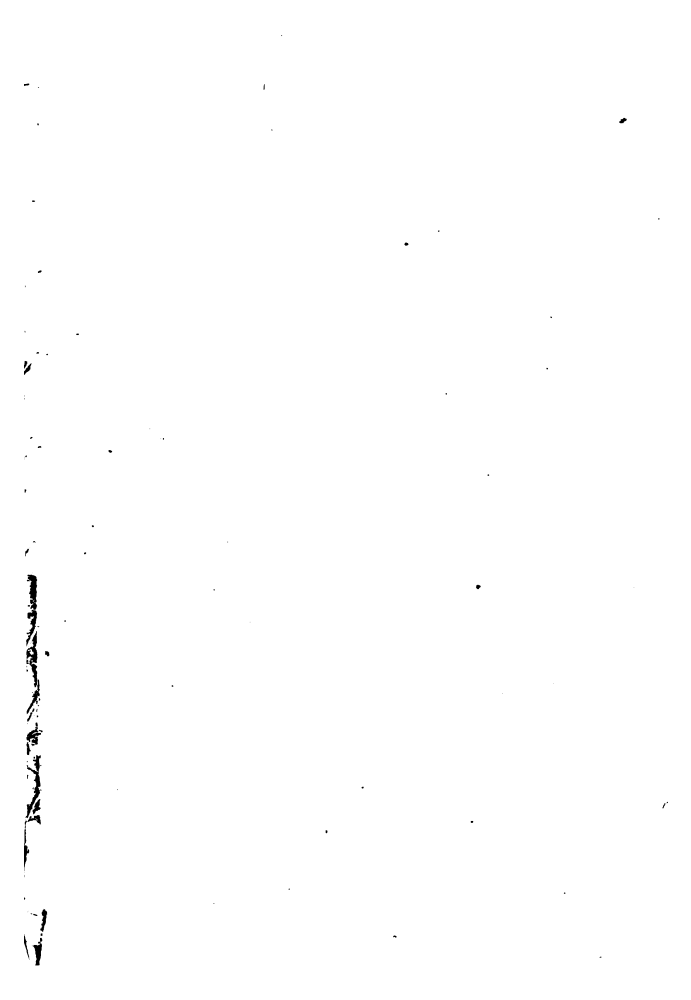
# PARISIIS, EDITORIBUS FIRMIN-DIDOT ET SOCIIS,

INSTITUTI PUBLICI FRANCIE TYPOGRAPHIS, VIA JACOB, 56.

9 1013

.

.



• 

# FRAGMENTA 7 & PHILOSOPHORUM GRÆCORUM

**VOLUMEN III** 

PARISIIS. — EXCUDEBANT FIRMIN DIDOT ET SOCII, VIA JACOB, 56.

## FRAGMENTA

0

## PHILOSOPHORUM GRÆCORUM

COLLEGIT RECENSUIT VERTIT

#### ANNOTATIONIBUS ET PROLEGOMENIS ILLUSTRAVIT

INDICIBUS INSTRUXIT

#### FR. GUIL. AUG. MULLACHIUS

PHIL. DR. ARTIUM LL. M. LITTERARUM ANTIQUARUM IN UNIV. LIT. BEROLINENSI PROFESSOR

#### **VOLUMEN III**

PLATONICOS ET PERIPATETICOS CONTINENS



# PARISIIS EDITORIBUS FIRMIN-DIDOT ET SOCIIS

INSTITUTI PUBLICI FRANCIÆ TYPOGRAPHIS
VIA JACOB, 56

M DCCC LXXXI

RARVARD COLEERE LIBRARY

Salisbury fand.

#### 

### PRÆFATIO.

Quum Aristoteles (1) in Ethicis Nicomacheis dei vitam et beatam esse et in contemplatione consistere docuerit, ex hominibus autem eos qui proxime ad deos accederent cæterisque studiis rerum contemplationem præferrent, æqualis beatitudinis participes fore dixerit: vere nobis philosophiæ vim illi expressisse videntur, qui eam quasi quandam divinæ naturæ imitationem esse scripserunt. Est autem hominis ingeniosi, aut majora humano fastigio mentis acie dispicere, aut certe cum humanis divina copulando in consequenda omnium artium scientia totum se collocare. Hinc veteres sophistæ gloriati sunt, nihil esse in cœlo, nihil in terra, nihil in mari, nihil ulla in disciplina, quod ipsi nescirent, neque solum liberales doctrinas, geometriam, musicam, historiam se habere cognitas, elegantissima pætarum aliorumque eruditorum hominum scripta attigisse, quæ porro de naturæ obscuritate, de hominum moribus, de civitatibus traderentur, didicisse, sed sordidiores quoque cerdonum artes exercuisse.

Quo in genere quum ab antiquis philosophis usque ad Socratem numeri mundique origines pervestigarentur, diligenterque siderum magnitudines, intervalla, cursus et cælestia omnia indagarentur, Socrates primus philosophiam e cælo devocavit atque ad vitam communem et hominum mores traduxit, Plato de singulis philosophiæ partibus multa disseruit, sed ejus discipulus Xenocrates primus sapientiæ disciplinam in tres partes, physicam, ethicen, dialecticam divisit. Jam vero etsi eorum qui postea philosophati sunt aliis alia philosophiæ formula arrisit, tamen cavendum est, ne quis omnem philosophiam inutilem esse, pluraque detrimenta quam adjumenta publicis rebus a viris sapientiæ gloria præstantibus et facundis importata esse statuat. Posse enim dicendi facultatem ad corrumpendos civium mores, ad labefactandam rempublicam omninoque ad hominum perniciem converti, sophistarum disputationes declarant. At talibus exemplis id quod volunt nonnulli non confirmatur. Quippe omni ingenii facultate et bene et male uti licet.

<sup>(1)</sup> Aristoteles Ethic. Nicom. lib. X cap. 8.p. 1178 ed. Bekker. ώστε ή τοῦ θεοῦ ἐνέργεια μακαριότητι διαφέρουσα θεωρητική ἂν εἴη· καὶ τῶν ἀνθρωπίνων δή ἡ ταύτη συγγενεστάτη, εὐδαιμονεστάτη.
Σημεῖον δὲ καὶ τὸ μἡ μετέχειν τὰ λοιπὰ ζῷα εὐδαιμονίας, τῆς τοιαύτης ἐνεργείας ἐστερημένα τελείως·
τοῖς μὲν γὰρ θεοῖς πᾶς ὁ βίος μακάριος, τοῖς δ' ἀνθρώποις ἐφ' ὅσον ὁμοίωμά τι τῆς τοιαύτης ἐνεργείας
ὑπάρχει et aliis locis.

Nimirum optime de humano genere meruit philosophia, e cujus præceptis unus dies actus peccanti immortalitati anteponendus est. Quocirca philosophi sive virtutis magistri ab aequis studiorum hominumque judicibus in honore semper habebantur. Nempe virtus omnia, quæ cadere in hominem possunt, despiciens, casus humanos contemnit, culpaque omni carens, præter se ipsam nihil censet ad se pertinere. Itaque multi gravissimis casibus defuncti magnaque tempestate jactati in philosophiæ portum se contulerunt. Quæ quum ita sint, libet mihi cum M. Tullio exclamare: « O vitæ philosophia dux! o virtutis indagatrix expultrixque vitiorum! quid non modo nos, sed omnino vita hominum sine te esse putuisset? tu urbes peperisti: tu dissipatos homines in societatem vitæ convocasti: tu eos inter se primo domiciliis, deinde conjugiis, tum litterarum et vocum communione junxisti: tu inventrix legum, tu magistra morum et disciplinæ fuisti. Ad te confugimus: a te opem petimus: tibi nos, ut antea magna ex parte, sic nunc penitus totosque tradimus. »

Neque tamen quemquam a sapientiæ studio doctorum virorum de difficillimis quæstionibus dissensione deterreri oportet, quia nec modus est ullus investigandi veri, nisi inveneris, et quærendi defatigatio turpis habetur. Quando igitur omnes trahimur et ducimur ad cognitionis et scientiæ cupiditatem, in qua excellere præclarum putamus, labi autem, errare, ignorare, decipi et malum et turpe ducimus: omne genus philosophorum pervolutare consuevimus. Quare leguntur avidissime apud nos e Græcis naturæ interpretibus iisdemque intelligendi et dicendi gravissimis auctoribus non tantum principes illi Plato et Aristoteles, quos præter materiæ gravitatem summa sapientia et magna eloquentia commendat: aut illi primis proximi Sextus Empiricus, Proclus, Plotinus, aut alii multo deterioris notæ scriptores qui nihil ornatus ad philosophiæ explicationem adhibuerunt, sed etiam illi, quorum fragmenta ex aliorum scriptis collecta exstant.

Postquam igitur duo priora hujus operis volumina, quibus tum poesis philosophica cæterorumque qui ante Socratem floruerunt philosophorum reliquiæ, tum Pythagoreorum, Sophistarum, Cynicorum, Cyrenaicorum fragmenta continentur, annis MDCCCLX et MDCCCLXVII edita viris doctis placuisse vidi: nihil mihi potius fuit, quam ut tenerem propositum atque inchoatum opus absolvere conarer.

Quamvis autem sperassem fore ut omnia sapientiæ antistitum fragmenta tribus voluminibus comprehenderentur, postea tamen animadverti hoc opus quod neque molesti neque injucundi laboris est, etiam quartum volumen desiderare. Quare quid in tertio hoc tomo qui nunc divulgatur præstiterim, breviter exponi convenit.

Quum e philosophorum sectis Platonicorum et Peripateticorum lucubra-

tiones, libellos, fragmina hoc tertio volumine complecti destinassem, abundante passim materia operam in colligendis, emendandis, vertendis quorundam utriusque familiæ principum opusculis, quæ argumentorum gravitatis politæque orationis maxime commendationem haberent posui.

Itaque ab Eusebio scriptore Ionico commentandi exordium cepi, qui ab aliis quidem alii philosophorum gregi annumeratur, sed mihi videtur esse Myndius ille Platonicam sectam professus, Aedesii discipulus, de quo mentionem facit Eunapius p. 48. Ejus autem librorum reliquias post Orellium Opusc. Vet. Græc. sent. et moral. Vol. II, p. 362-391 et Stobaci editores diligenter recensitas et latine versas subjeci.

Transii deinde ad Albinum, Galeni præceptorem, secundi post Chr. n. sæculi Platonicum, quem in summam gloriam venisse veteres scriptores testantur. Constat eum in optimorum Platonis interpretum numero habitum esse, magnique æstimasse antiquos ejus de rebus divinis et humanis judicium. Jam quoniam apud veteres in honore atque in pretio fuit Albinus, credibile est, nos quoque de ejus doctrina melius existimaturos fuisse, si plura ipsius ingenii monumenta exstarent. Nunc quum ex ejus scriptis sola supersit Isagoge in Platonis dialogos, in exiguo hoc fortunæ munere facile acquiescimus. Quamquam autem commentariolum non sustinet exspectationem, quam titulus ambitiosior movere legentibus possit, tamen locos quosdam minime vulgares eo contineri nemo negabit. Primus hanc Isagogen in Platonis dialogos e codice Holsteniano exscriptam in lucem protulit J. A. Fabricius a. 1707 inseruitque Bibliothecæ Græcæ volumini secundo, deinde iterum edidit J. F. Fischerus una cum Platonis Euthyphrone. Apologia Socratis, Critone et Phædone Lipsiæ anno 1783, postremo C. J. Chr. Schneiderus secundum codicem Lobcovicianum emendatam publicavit Vratislaviæ anno 1852. Hi omnes, quantum in ipsis situm erat, depravata scriptoris verba restituerunt multumque ei profuerunt. Sed requirebatur subtilior recensio, qua et lacunæ libelli explerentur et menda a viris doctis non animadversa tollerentur. Hanc igitur institui simulque totum libellum latinum feci.

Mox de Sallustio, Platonico posterioris ævi philosopho, quem Juliani imperatoris æqualem et amicum fuisse scimus, disserui. Est vero sine dubio unus ex sapientibus illorum temporum hominibus, cui merito tribuas elegantem de diis et mundo libellum. Hunc a Luca Holstenio e membranis exscriptum cum ejus annotationibus et Leonis Allatii translatione primus Romæ emisit Gabriel Naudæus anno 1630, quod exemplum repetitum est Lugduni Batavorum anno 1639. Postea Thomas Galeus eundem philosophum interposuit Opusculis mythologicis, physicis et ethicis Cantabrigiæ 1671 et Amstelodami 1688 divulgatis, gallice vertit Formejus

4

Berolini 1748, germanice Jo. Georg. Schultesius Turici 1779. At illi omnes Holstenii recensionem secuti verba scriptoris non expoliverunt. Verumenimvero nostra ætate multam operam Sallustio et utilem præbuit Jo. Conr. Orellius qui tum plurimis locis correctum tum suis et aliorum animadversionibus illustratum græce et latine Turici anno 1821 pervulgavit. Sed expetebatur jam accuratior Sallustianæ scriptionis editio et nova interpretatio latina, quæ Allatianam diligentia vinceret. Utramque igitur lectoribus exhibui, appositis notis, quibus partim lectionum partim decretorum fontes indicarem.

Tum de Platone ejusque discipulis et successoribus egi adjecta copiosa de Spensippi vita, scriptis atque in philosophiam meritis disputatione, propterea quod ejus fragmenta primus collegi, recensui, verti et explicui.

Post autem de Xenocrate commentatus sum, cujus vitam, mores, ingenii monumenta adumbravi, collectis, emendatis, in latinam denique linguam translatis ejus reliquiis. Præterea Crantoris Academici, nobilissimi scriptoris, memoriam renovavi, cujus de luctu liber si exstaret, sempiternum græcarum litterarum monumentum haberetur. Fuit autem libellus non magnus ille quidem, sed ut Panætio et Ciceroni, id est doctis et intelligentibus talium rerum existimatoribus, visum est, aureolus et ad verbum ediscendus. Sed quæcunque tanti viri dicta et fragmenta per antiquorum libros sparsa feruntur, undique collecta subtiliter recensui atque interpretatus sum.

Porro antequam ad Peripateticos transirem, Severi, Attici et Numenii fragmina recognita et latine versa proposui, adjuncta de his sapientiæ doctoribus commentatione. Denique ne quid huic libro deesset, quod ad consequendam pleniorem veteris sapientiæ cognitionem valeret, de Aristotele ejusque discipulis et successoribus Eudemo Rhodio, Andronico Rhodio, Aristocle Messenio, aliis uberius dixi, simulque Aristoclis locos quosdam et capita ex Eusebii Præparatione Evangelica in medium protuli atque interpretatus sum, eandemque operam post alios virorum doctorum labores Eudemo Rhodio navavi. Etenim primus Christian. Aug. Brandisius in Scholiis Aristoteleis Berolini anno 1836 vulgatis partem illius fragmentorum edidit, reliqua in tertium historiarum philosophiæ tomum anno 1860 recepit. Inchoato operi successit Leonardus Spengelius qui excussis scriniis antiquis σύνταγμα in hoc genere omnibus suis numeris et partibus expletum Berolini anno 1866 et iterum 1870 foras dedit. Qui quamvis optime de Eudemo esset meritus, tamen nihilominus totum opus retractandum suscepi.

Itaque pauca voluminum Eudemiorum capita, quæ consulto omiserat Spengelius, adjeci, verba græca correxi, depravata restitui, denique non modo primarios Eudemi locos, sed etiam dicta Aristotelea, quæ apud Simplicium Rhodius philosophus exponit, e græco in latinum sermonem verti. Postremo Ethicorum Nicomacheorum paraphrasin, quæ Andronico Rhodio assignatur, neglectam a plerisque qui Aristotelis scripta legendo conterunt, critica subtilitate castigandam esse ratus sum. Hanc primum sine auctoris nomine Lugduni Batavorum a. 1607, deinde adjecto Andronici Rhodi nomine additaque sua translatione latina edidit Daniel Heinsius a. 1617. Nempe in codice quem pervolutaverat titulum ᾿Ανδρονίχου Ὑροδίου Περιπατητικοῦ φιλοσόφου non quidem omissum, sed indocti hominis manu exaratum invenerat. Jam vero ea est hujus opusculi excellentia, ut jure Andronicum ejus ʿauctorem agnoscere queamus. Itaque etiam Heinsii industria laudata est a Casaubono (2), quod insignem paraphrasin, quæ longe præstaret Eustratio, in lucem protulisset. Quamobrem dignam duxi, quam collatis superioribus editionibus recognitam et latine versam Peripateticorum fragmentis adjicerem.

Subjunxi huic antiquitatis monumento Andronici de animi affectibus libellum, mancum illum quidem atque a librariis male habitum, sed a Daniele Heinsio ex eodem codice, qui paraphrasin continet, atque ex aliis quibusdam membranis, ut mea fert opinio, depromptum.

Ipse enim hac de re silet. Etsi vero novos lectionum fontes aperire mihi non contigit, id tamen studui, ut hanc disputatiunculam inculcatam crebris locis et refectam latineque redditam in lucem revocarem.

Ita spero fore, ut tertium quoque hujus operis volumen veteris sapientiæ studiosis probetur.

Cæterum maximis laudibus efferendus est Alfredus Firminus Didot, vir egregius, studiorum humanitatis ac litterarum fautor et antistes, qui patris vestigia persecutus Bibliothecam Græcam, amplissimum solidæ veræque gloriæ monumentum, ita instituit, ut omnis generis præstantissimorum scriptorum copia abundet.

Quartum autem volumen cum aliorum quæ feruntur philosophorum fragmenta, tum Stoicorum atque Epicureorum disputationes, quas huic tomo inserere fas mihi esse non putavi, cum indicibus rerum et verborum continebit.

Scripsi Berolini a. d. VIII Id. Jan. a. MDCCCLXXIX.

<sup>(1)</sup> Vide Casauboni epist. 507 ed. Græv.

|   | • |   | ,  |   | · |
|---|---|---|----|---|---|
|   |   |   |    |   |   |
|   |   |   |    |   |   |
|   |   |   |    | • |   |
|   |   |   |    |   |   |
|   |   |   |    |   |   |
|   |   | , |    |   |   |
|   |   |   |    |   |   |
|   |   |   |    |   |   |
|   |   |   |    |   |   |
|   |   |   |    |   |   |
| • |   |   | ٠. |   |   |
|   |   |   |    |   | · |
|   |   |   |    |   |   |
|   |   |   |    |   |   |
|   |   |   |    |   |   |
|   |   |   |    |   |   |
|   |   |   |    | • |   |

#### 

#### DE EUSEBIO.

Euschius, scriptor Ionicus, cujus plura fragmenta partim Florilegio partim Eclogis physicis et ethicis inseruit Stobæus, ab aliis alii phitosophorum gregi annumeratur. Mihi videtur esse Myndius ille Platonicam sectam professus, Ædesii discipulus, magicæ artis et theurgiæ contemtor, de quo mentionem facit Eunapius p. 48. (1) Arguit autem Porphyrii et ejus familiæ sectatorem non solum Justitia geniorum choro stipata Flor. XLVI, 32 (2), sed etiam vox ἀγγελος pro δαίμων adhibita Eclog. lib. II cap. VIII (3). Huc accedit magni Mercurii, id est

Hermetis Trismegisti, et reliquorum deorum tum vates tum consultor genius ibidem commemoratus (4), qui non convenit nisi in hominem ex recentiorum Platonicorum disciplina doctum. Sed cum cætera sunt egregia sapientiæ præcepta, quæ locis ejus a Stobæo servatis continentur, tum nihil præclarius illa disputatione, qua duplicem hominibus vivendi viam, alteram ad virtutis arcem ducentem, alteram ad virtutis arcem ducentem, alteram ad virtutis propositam esse docet (5). Ejus vero disputationis fons habentur Hesiodi verba Op. et D. vs. 285-290:

(1) Eunapius vit. Soph. p. 48. (2) Eusebius apud Stobeeum Flor. XLVI, 32 (fragm. 45) ἀρχὴν ἔχων μὴ ἀπομνησικάκεε πρός τούς εν διχοστασίη σοι πρότερον γεγενημένους. Ού γάρ ὅκως ἀμύνητι ἐχθροὺς ἐπὶ τὴν ἀρχὴν εἶ ἀραιρημένος, άλλ' δχως και τής παρ' άλλων επιδουλής άσφαλέτς και άνεπιδουλεύτους φυλάξης τοὺς ὑπὸ σοὶ τεταγμένους, ἀλλ' ὅχως του όρθου φύλαξ έτις και θεού μεγάλης, δικαιοσύνης, υπηρέτης τε καὶ ἐξηγητής. "Ωστε παρὰ τὰ αὐτή δοκέοντα ποιέων καὶ αύτξε χαταψευδόμενος, ώς ες θιόν μεγίστην άμαρτάνων, χαί παρ' αὐτῆς καὶ τῶν περὶ αὐτὴν τεταγμένων δαιμόνων ἐφόρων τε χαὶ τιμωρών τὴν τῶν ποιευμένων μῆνιν προσδέχεο. Similiter Porphyrius de summo Deo ac de triplici prole divina in Phil. Gr. Fragm. Vol. I p. 191 seq. Σή γὰρ ὑπὲρ χόσμον τε καὶ οὐρανὸν ἀστερόεντα χρυσή ὑπέρκειται πολλή αἰώνιος άλκή, ής υπερηώρησαι όρίνων φωτί σεαυτόν, άενάοις όχετοῖσι τιθηνών νοῦν ἀτάλαντον, ὅς ῥα χυεῖ τόδε πᾶν τεχνούμενος άφθιτον ύλην, ής γένεσις δεδόχηται, ότε πφε τύποισιν έδηπας. "Ε θεν έπεισρείουσι γοναί άγίων μέν άνάκτων άμφί σε, παντόχρατορ, βασιλεύτατε καὶ μόνε θνητών άθανάτων τε πάτερ μαχόρων αί δ' είσιν άτερθεν, έχ σέο μέν γεγουίτι, ύπ' άγγελίησι δ' Εχαστα πρεσδυγενεί διάγουσι νοφ καὶ χέρτες τῷ σῷ. Πρὸς δ' ἔτι καὶ τρίτον άλλο γένος ποίησας ἀνάκτων, οί β' έχας ήμαρ άγουσιν άνυμνείοντες αοιδαίς βουλόμενόν σ' εθεί οντες, ἀοιδιάουσι δέ σ' ώδε. Τύνη δ' έσσὶ πατήρ καὶ μητέρος άγλαὸν είδος και τεκεων τέρεν άνθος, ἐν είδεσιν είδος ὑπάρχων, καὶ ψυχή καὶ πνευμα καὶ άρμονίη καὶ άριθμός. — (3) Euschius apud Stohæum Eclog. lib. II cap. VIII (fr. 63.) περὶ τῶν δή καὶ αὐτῶν ὁ προειμημένος ἄγγελος ἀπηγήσεται. Hierocles aurei carminis enarrator in Phil. Græc. Vol. I p. 424 : of δή καὶ εἰκότως ἀγαυοὶ ήρωες λέγονται, ἀγαυοὶ μὲν ὡς ἀγαθοὶ δντες και φωτεινοί ἀεὶ καὶ μήτ' ἐν κακία μήτ' ἐν λήθη ποτὲ γινόμενοι, ήρωες δε ώς έρωτες τινες όντες και έρωτς, οίον έρωτιχοί και διαλεκτικοί έρασται του θεού, αίροντες ήμας και κουφίζοντες πρός την θείαν πολιτείαν άπο της έν γη διατριβής. Τούς ζε αὐτούς καὶ δαίμονας ἀγαθούς καλεῖν ἔθος, ὡς ὄντας δαήμονας και έπιστήμονας των θείων νόμων, έστι δε ότε και άγγελους ώ; ἐχραίνοντας καὶ διαγγελλοντας ἡμῖν τοὺς πρὸς εὐζωίαν κανόνας. Porphyrius περί ἀποχής lib. II, 38 έν δε τούτοις [άγαθοῖς δαίμοσιν] άριθμητέον καὶ τοὺς πορθμεύοντας, ώς φησι Πλάτων, και διαγγελλοντας τὰ παρ' ἀνθρώπων θεοίς ταὶ τὰ παρά θεῶν ἀνθρώποις, τὰς μέν παρ' ἡμῶν εὐχὰς ὡς πρός δικαστάς άναφέροντας τους θεούς, τάς δὲ ἐκείνων πα-

ραινέσεις καὶ νουθεσίας μετὰ μαντειῶν ἐκφέροντας ἡμῖν. Iamblichus Theologum Arithm, p. 42 seq. Ast. xxx Babuλωνίων οι δοκιμώτατοι και 'Οστάνης και Ζωροάστρης άγελας χυρίως χαλούσι τὰς ἀστριχὰς σφαίρας, ήτοι παρ' όσον τελείως άγονται περί το κέντρον μόναι παρά τά σωματικά μεγέθη, η άπο του σύιδεσμοί πως και συναγωγαί χρηματίζειν δογματίζεσθαι παρ' αὐτῶν τῶν φυσικῶν )όγων, ας άγελους κατά τὰ αὐτὰ καλοῦσιν ἐν τοῖς ἱεροῖς λόγοις, κατὰ παρέμπτωσιν δὲ τοῦ γάμμα ἐφθαρμένως άγγέλους. διὸ καὶ τοὺς καθ' έκάστην τούτων των άγγελων έξάρχοντας άστέρας καὶ δαίμονας όμοίως άγγελους καὶ άρχαγγελους προσαγορεύεσθαι, οίπερ εἰσὶν έπτὰ τὸν ἀριθμόν, ὥστε ἀγγελία κατὰ τοῦτο ἐτυμώτατα ἡ έ6δομάς. Augustinus de Civ. Dci X, 9 : Porphyrius animam dicit per quasdam consecrationes theurgicas, quas teletas vocant, idoneam fieri atque aptam susceptioni spirituum et angelorum et ad videndos deos. Idem ibid. Quamquam discernat (Porphyrius) a dæmonibus angelos, aeria esse loca dæmonum, ætheria vel empyrea disserens angelorum etc. Idem lib. X, 26 Nescio quomodo (quantum mihi videtur) amicis suis theurgis erubescebat Porphyrius. Nam ista utcunque sapiebat, sed contra multorum deorum cultum non libere defendebat. Et angelos quippe alios esse dicit, qui deorsum descendentes hominibus theurgicis divina prænuntient, alios, qui in terris ea quæ patris sunt et altitudinem ejus profunditatemque declarent. Num igitur hos angelos, quorum ministerium est declarare voluntatem patris, credendum est velle nos subdi, nisi ei, cujus nobis annuntiant voluntatem? Unde optime admonet etiam ipse Platonicus, imitandos eos potius, quam invocandos. Idem ibid. Jam distinxisti angelos, qui patris annuntiant voluntatem, ab eis angelis, qui ad theurgos homines, nescio qua deducti arte, descendunt etc. Cf. J. A. Fabricius Bibliograph. Antiquar. cap. VIII § 27 pag. 379. — (4) Eusebius apud Stobæum Eclog. lib. II cap. VIII (fr. 63) καὶ διὰ τοῦτο παραινέω, θεού μεγάλου Έρμέω και θεών των λοιπών προφήτης τε καὶ σύμδουλος λόγος κτλ. — (5) Eusebius apud Stobæum Eclog. lib. II cap. VIII (fr. 63) θεοῦ ἐξ ἀρχῆς ρήναντος τῷ γένει τῶν ἀνθρώπων κατὰ τὰ φατιζόμενα όψις ἐούσας διαγανέας, όδοὶ διφάσιαι προπέαται βίου ψυχήσι άνθρώπων, άδαμαντίνη αίμασιή παχυτάτη και ές πολλόν ύψος άνηχούση, κατά τὰ ὑπὸ τοῦ ἐξ ἀρχῆς φήναντος, ἀπ τὴν μέν γὰρ κακότητα καὶ ἰλαδόν ἐστιν ἐλέσθαι ἡηϊδίως. ὀλίγη μὲν όδός, μάλα δ' ἐγγύθι ναίει.
Τῆς δ' ἀρετῆς ἱδρῶτα θεοὶ προπάροιθεν ἔθηκαν ἀθάνατοι· μακρὸς δὲ καὶ ὅρθιος οἶμος ἐπ' αὐτήν, ἀπὶ τρηχὺς τὸ πρῶτον· ἐπὴν δ' εἰς ἄκρον ἵκηαι, ἡηϊδίη δὴ ἔπειτα πέλει, χαλεπή περ ἐοῦσα.

Hanc igitur fictionem certatim inferioris ætatis poetæ et philosophi exornarunt, maxime ii qui allegorias tam invenire quam explicare solerent. Vide quæ dixi ad Prodici fragmentum ex Xenophontis Memor. lib. II, cap. 1 petitum. Quo

in genere Cebetis tabula excellit. Quid? quod recentiores Platonici materiam ab aliistractatam ita denuo poliverunt, ut compilatis Platonis scriniis fabulas de animorum humanorum ante hanc vitam statu ex decimo de republica libro vel aliunde sumtas ad eam accommodarent et Platonicis commentis (6) variatam refingerent.

Hujusmodi ergo sapientiæ doctor fuit Eusebius, cujus librorum reliquias post Orellium Opusc. Vet. Græc. sent. et moral. Vol. II p. 362-391 et Stobæi editores diligenter recensitas ac latine versas jam subjiciam.

άλληλέων τὰ πρώτα διειργόμεναι. Καὶ ή μὲν αὐτέων ἐστί, όχοῖα δή τὴν τιμιωτέρην τάξιν λαχούσα, ἐκ δεξιῆς χερὸς έσιόντων αύτη έπὶ την άρετην αύτησι ηγέεται ή έτέρη δὲ λαιή έουσα έπι την κακίην έστι παραπέμπουσα. Φατίζονται δὲ εἶναι τοικίδε ' ή μὲν τῆς ἀρετῆς τὰ πρῶτα οὐκ εὐηλατά κως παρέχειν δοκέει, οίά τε μέντοι συνεχέι πόνφ άνυσθήναι: άλλα και τους κατηγεομένους έχει και παραπέμποντας άκινδύνως το δὲ μετά τοῦτό έστι όδὸς ίθέη τε καὶ εὐρέη μέχρι της έπι την απρόπολιν αυτού του παλού έπ' ην ανελθών έν τοῖσι χαλλίστοισι ἔσεαι χαὶ θέη άλλων τε μυρίων ἀγαθῶν καὶ τῶν εὐδαιμονεστάτων, άτὰρ δὴ καὶ φωτό;, παντὸ; τοῦ λοιπου κάλλει μυρίφ προήκοντος και αύγοειδεστάτου. Περιξ δὲ καὶ ἐπὶ πάσαν γῆν ἀναπεπταμένην αὶ πόλιες ἔασι καὶ οἱ την γην κατοικέοντες και έργαζόμενοι, περί των ώς Εκαστα έχει ό επί συμβουλίη των ψυχέων προπεμφθείς έρέει λόγος. Και ήδε μεν ώδε κως έχει ή δε επί την κακίην άγουσά έστι λείη τὰ μὲν κατ' ἀρχάς, ὡς δλίγου πάγχυ καὶ τούτου οὐ γνησίου, άπατηλοῦ δέ, καὶ ἐπὶ παραγωγή τῶν προσιόντων, γεύσασθαι αὐτοὺς τοῦ ἡδέος " ώστε καὶ μηδενὸς μετά ταῦτα ήγεμόνος εύρισχομένου εύθυς άγει ές όδον σχολιήν σχόλοπάς τε έχουσαν, οίτινες δή όξέες, μεγάλοι και πυκνοί καταπεπήγασι, καὶ χαράδρας καὶ κρημνούς, κατὰ κεραλή; ώθέοντας τούς πορευομένους κατά τοῦ συμψήσοντος καὶ παρασύροντος τούς κατενεχθέντας ές αὐτὸν ποταμοῦ κάτω βορδόρφ καὶ λίθοις ρέοντος . ώστε πολλούς εύθύς ούτω διαφθείρεσθαι, οί δὲ λοιποὶ τύχη, οὐτ' ἄρ' οἰχείη προμηθείη, ἐπὶ τὰς αὐτόθι ξούσας πόλιας διασχεδαννύαται άλλοι άλλοσε χαὶ ἐπὶ πᾶσαν τολλήν ἐοῦσαν τὴν χώρην, περὶ τῶν δή καὶ αὐτῶν ὁ προειρημένος άγγελος άπηγήσεται. — (6) Eusebius apud Stobæum Eclog. lib. II cap. VIII (fr. 63) ψυχαὶ ἀνθρώπων, φύσιν έχουσαι θνηταί τε είναι καὶ άθάνατοι, καὶ ζωῆ μέν τῆ ἐπὶ τῆς γῆς νομιζομένη θανάτφ ἐγχυρέουσαι, θανάτφ δὲ τῷ δοπέοντι αὐτόθι ζωήν ἀπολαμβάνουσαι, ἐπεὰν χρόνου τοῦ τεταγμένου ύμιν άνυσθέντος αύτις άπολυθήτε σώματος του έν τῷ αὐτόθι θανάτω ὑποδεξαμένου ὑμέας, διαδέξονται αὖτις ύμέας τρόπον της έπὶ γης ζωής βίοι οἱ ὀφειλόμενοι. In eandem sententiam Plato Gorg. p. 492 e. άλλά μὲν δη καί ως γε σὸ λέγεις, δεινὸς ὁ βίος. Οὸ γάρ τοι θαυμάζοιμ' άν, εἰ Ευριπίδης άληθη έν τοϊσδε λέγει, λέγων, τίς δ' οίδεν, εί τὸ ζην μέν έστι κατθανείν, τὸ κατθανείν δὲ ζην; καὶ ἡμείς τῷ ὅντι

ισως τέθναμεν όπερ ήδη του έγωγε και ήκουσα των σοφών, ώς νῦν ήμεις τέθναμεν, καὶ τὸ μὲν σῶμά ἐστιν ήμιν σῆμα, τῆς δὲ ψυχῆς τοῦτο, ἐν ῷ αἱ ἐπιθυμίαι εἰσί, τυγχάνει ὄν οἶον ἀναπείθεσθαι καὶ μεταπίπτειν άνω καὶ κάτω ' ubi Scholiastes : τὰ Ιαμβεία έχ τοῦ Φρίξου τοῦ δράματος Εύριπίδου. Τίς δ' οίδεν, εί τὸ ζῆν μέν ἐστι κατθανείν, τὸ κατθανείν δὲ ζῆν κάτω νομίζεται, Eosdem e Phrixo versus ita profert Stobæus Flor. CXX, 18 τίς δ' οἴδεν, εἰ ζῆν τοῦθ', δ κέκληται θανεῖν, τὸ ζῆν δὲ θνήσκειν ἐστί; Vid. Euripidis fragment. p. 821 ed. Wagner. Plato Cratyl. p. 400 και γάρ σῆμά τινές φασιν αὐτὸ (τὸ σῶμα) είναι τῆς ψυχῆς, ὡς τεθαμμένης ἐν τῷ νῦν παρόντι. Sed communis hæc multorum fuit opinio atque ab antiquissimis ducta temporibus. Theodoretus Græc. Affect. Curat. V p. 544 σύμφωνα δὲ τούτων καὶ Φιλόλαος δ Πυθαγόρειος έφη λέγει δε ώδε μπρτυρέονται δε καί οί παλαιοί θεολόγοι τε καὶ μάντεις, ὡς διά τινας τιμωρίας ἡ ψυχή τῷ σώματι συνέζευχται χαὶ χαθάπερ ἐν σήματι τούτῳ τέθαπται ; Sextus Empiricus Pyrrh. III, 230 δ δὲ Ἡράκλειτός φησιν, δτι καὶ τὸ ζην καὶ τὸ ἀποθανεῖν καὶ ἐν τῷ ζην ἡμᾶς έστι καὶ ἐν τῷ τεθνάναι · ὅτε μὲν γὰρ ἡμεῖς ζῶμεν, τὰς ψυχάς ήμων τεθνάναι καλ έν ήμιν τεθάφθαι, ότε δε ήμεις άποθνήσχομεν, τὰς ψυχάς ἀναδιοῦν καὶ ζῆν. Clemens Alex. Strom. III p. 520 τί δέ; οὐχὶ καὶ Ἡράκλειτο; θάνατον τὴν γένεσιν παλεί; Πυθαγόρας δέ καὶ τῷ ἐν Γοργία Σωκράτει έμφερῶς, ἐν οἰς φησι, θάνατός ἐστιν, ὁχόσα ἐγερθέντες ὀρέομεν όχόσα δὲ εΰδοντες, υπνος. Philo Alleg. leg. 1 fin μονονού καὶ ὁ Ἡράκλειτος, κατὰ τοῦτο Μωϋσέως ἀκολουθήσας τῷ δόγματί φησι " Ζῶμεν τὸν ἐχείνων θάνατον, τεθνήχαμεν δὲ τὸν ἐχείνων βίον. ὡς νῦν μέν ὅτε ἐνζῶμεν τεθνηχυίας της ψυχής χαὶ ώς αν έν σήματι τῷ σώματι έντετυμδευμένης. Hierocles in carm. aur. p. 142 διδ καὶ ἐπαμφοτερίζει ταις σχέσεσιν, ότε μεν έχει ζώσα την νοεράν εύζωταν ότὲ δὲ ἐνταῦθα τὴν αἰσθητικὴν ἐμπάθειαν προσλαμδάνουσα. Ένθεν καὶ λέγεται ὀρθῶς ὑπὸ Ἡραπλείτου, ὅτι ζῶμεν τὸν ἐχείνων bάνατον, τεθνηχαμεν δὲ τὸν ἐχείνων βίον Numenius apud Porphyrium de Antro p. 256 ed. Cantabr. καὶ ἀλλαχοῦ δὲ φάναι ζῆν ἡμᾶς τὸν ἐκείνων [τῶν ψυχῶν] θάνατον, καί ζην έκείνας τον ημέτερον θάνατον. Vide Phil. Græc. Fragm. Vol. I pag. 321 et 323

#### ΕΥΣΕΒΙΟΥ ΑΠΟΣΠΑΣΜΑΤΊΑ.

#### EUSEBII FRAGMENTA

1. Έχθρὸς γενοίμην μηδενός, φίλος δὲ τοῦ αἰεὶ καὶ παραμενέοντος και μήκοτε μέν διενεχθείην πρός τούς οίχειοτάτους, διενεχθείς δέ διαλλαχθείην ώς τάχιστα. Μηδενί ἐπιδουλεύσαιμι, ἐπιδουλευόμενος δὲ ἄνευ ἀνάγκης τοῦ τι ἀντιδρᾶσαι α ἀνήκεστον ἀπαθής διαφύγοιμι. Όργῆς κρατοίην. Ἐρώην καὶ ἐπιθυμέοιμι και τυγχάνοιμι μούνων τῶν καλῶν, τῶν δὲ ἀπ' έναντίης τῆς ἐπιθυμίης, μηδὲ άμαρτών κοτε ώστε εύξασθαι, τύγοιμι. Βουλοίμην πάντας εὐτυγέειν, φθονήσαιμι μηδενί τῶν εὐτυχεόντων. Μήκοτέ τις έμε τῶν νομιζομένων παραλόγως εὖ πρήσσειν ἐχπλήξειε μηδε άνιήσειε τί γαρ δει τοισι παρά τῆς τύχης διδομένοισι ο φθονέειν; φίλοι δέ με καί οί κατ' άξίην εὐτυχέοντες εὐφραίνοιεν. Μήκοτε τῷ ἀπὸ οἰχείης γνώμης έχθρην χατ' έμέο <sup>ο</sup> έπανελομένω δυστυχήσαντι ἐπησθείην. Μήχοτε συγγνοίην ἐμεωυτῷ χαχοῦ τεύ τινι αἰτίην παρασχόντι. Λαθών χοτε έμεωυτὸν ώς παρά μέλος ήτοι τι εἴπας ή πράξας, μή περιμείναιμι τούς μωμησομένους χαί ἐπιπλήξοντας. αύτὸς δὲ ἐμεωυτὸν μωμησαίμην ἄχρι τοῦ ἀχέσασθαι. Είδείην γενναίως φέρειν τὰ προσπίπτοντα, καὶ τὰ μέν μέτρια <sup>α</sup> έχδεχοίμην ώσπερ αὐτῶν ἔχει ή φύσις, τοισι ε δέ υπερδάλλουσι μή και το παρ' έμεωυτοῦ

προστιθείην. Εύτυχίην είδείην φέρειν σωφρόνως. Μήχοτε δπό εὐπρηγίης ες ὑπερηφανίην άλογον ἀερθείην. Πλοῦτον νομίζοιμι τὸν ἀρχέοντα βίω τῷ σώ-Απαυστον καλ ακόρεστον επιθυμίην χρημάτων μέν μήχοτε σχοίην , μούνων δέ τῶν ε ώφελεόντων την ψυχην μαθημάτων έθελοιμι αἰεὶ ἐφίεσθαι h. Νιχώην νίχην την καὶ ἐμοὶ καὶ τῷ προσδιαλεγομένω άβλαβέα. Φιλοτιμέεσθαι παρά καιρὸν πρὸς φίλους καί εν τησι 1 ζητήσεσι φυλασσοίμην. Μήκοτε καί παρά τὸ έμοὶ δοκέον ἐν τῆσι Κητήσεσι τοῦ νικᾶν ἔνεκα ἔριν ασπασαίμην. Μήχοτε ἐπὶ βλάδη τοῦ ἀληθέος καὶ ώστε παρ' α αύτὸς οίδα παραλογίσασθαι τὸν προσδιαλεγόμενον ή έρίσαι ἐπαρθείην. Τοῖσι <sup>1</sup> τὸ ἀληθές λόγοισι m ξυνιστάσι n αίει ο ξυμμαγοίμην. 'Ακολάστου έπιθυμίης τι μήχοτε μηδέ έννοηθείην. Zuveiny alel τοισι σώφροσι P. είη τέ μοι αίει προσδιαλέγεσθαι, παρ' δν έστι τι πάντως ἀπελθέειν η χρηστόν προσλαδόντι. Μήχοτε ἐπαρθείην κέρδεος ἔνεκα πλημμελῆσαι. Φίλους διαφερομένους καταρτίζοιμι. Φίλοις, δυνάμενος, και τοισι δεομένοισι τα δέοντα έπαρκέοιμι. Φίλους ἐν χινδύνοισι χαταστάντας δυνάμενος • ώφε-Φίλων ξυμφοράς. λέειν μήχοτε έγχαταλείποιμι. απ' ων ε οδόν τε, επανορθούσθαι προθυμοίμην λυπεο-

1. Nemini inimicus esse velim, amicum autem eum habere qui in amicitia etiam perpetuo mansurus sit; neque unquam dissidere a familiarissimis ; sin dissidium factum sit, quam primum iis reconciliari. Nolim cuiquam insidias parare, insidiis vero petitus utinam salvus evadam, nequaquam gravissimum malum vicissim alteri afferre coactus. Utinam iram cohibeam; amem, desiderem et assequar sola bona. Ques vero sunt inhonestæ cupiditatis, ea nec per errorem optanti contingere velim. Omnes quidem felicitate florere cupiam, sed illorum qui felices sunt nemini invideam. Nunquam quisquam eorum qui fortunati temere habentur, me vel obstupefaciat vel molestia afficiat. Quid enim attinet fortunæ donis invidere? Amici potius me, quique pro dignitate fortuna secunda utuntur, exhilarent. Nunquam etiam ei qui sponte sua inimicitiam mecum suscepit, postquam cum fortuna adversa conflictatus est, lætus insultem. Nunquam mihi conscius sim, me occasionem ullius mali cuiquam præbuisse. Si quando per imprudentiam inepte quid vel dixero vel secero, ne exspectem, dum alii reprehendant et objurgent, sed ipse me potius vituperem. donec incommodo medear. Norim fortiter ferre casus, et mediocria pro re nata accipiam; quæ vero modum excedunt, iis ne quid mea culpa addam, cavebo. Fortunam secundam modeste ferre sciani, ne quando ob res secundas stulta arrogantia efferar. Divitias judicem, quod satis sit vitæ moderatæ. Effrenata et insatiabili pecuniæ cupiditate ne unquam flagrem, sed solarum quæ animis prosunt disciplinarum desiderio semper agi velim. Victoriam consequar, quæ et mihi et contradicenti innoxia sit. Contendere intempestive cum amicis etiam in disputationibus caveam. Porro ne unquam supra meam opinionem in disputationibus vincendi studio contentionis cupidus sim. Præterea ne unquam veritalis damno ac secus quam ipse sentio falsa argumentatione decipere colloquentem aut saltem litigare in animum inducam. Qui veritatem dictis suis confirmant, eorum socius semper esse velim. Ne mihi ulla unquam inexplebilis cupiditas vel in mentem veniat. Converser assidue prudentibus : liceatque mihi cum his colloqui, a

μένοισι παρεών έλαφρύνοιμι ήπίφ και άκεσίμφ λόγφ τάς ανίας. Είδείην έμεωυτον αιδέεσθαι. Των καλών φιλομαθείην ἀσκέοιμι. Ζητοίην μή τὰ περισσά, άλλὰ περί ων άριστον, και & μαθών ώφελησοίμην. Θεούς τιμώην και νόμω πόλιος και σπουδή οίκειη και νόω εὐσεδέι ". Αἰεὶ τὸ ἐν ἐμοὶ θυμούμενον ήμεροίην. Εθίζοιμι έμεωυτόν έλεω είναι, και μή πρός τὰ πρήγματα έχειν δυσκόλως. Τίς πονηρός, καὶ τίνι τούτων τί κοτε πέπρηκται, μή μέλοι μοι το είδείην δε τούς άγαθούς, καί τούτους μεταδιώκοιμι 'Οφείλοιμι μηδενί μηδέν εί δέ κοτε ὑπ' ἀνάγκης μεγάλης ἐς τοῦτο χατασταίην, γένοιτό μοι τάχιστα έλευθέρω γενέσθαι δυνηθήναι. Αἰνέοιμι τοὺς ἀγαθοὺς ἀφθόνως φιλόψογον δέ γλώσσαν παντός ἀποστυγοίην. Είδείην σιγαν, περί ων άμεινον.

(Stobæus Flor. I, 85. Edgeblov. Scripsi : \* τοῦ τι ἀντιδρᾶσαι cum Jacobsio; libri τοῦ τι αν δράσαι. — b διδομένοισι; codd. διδομένοις vel διδομένοις. — ε εμέο; codd. εμοῦ. — α τὰ μέν μέτρια cum Jacobsio; libri τὰ μέτρια vel μετὰ μέτρια. - e τοῖσι; codd. τοῖς. - r σχοίην cum Meinekio; codd. ἐχοίην. — ε μούνων δὲ τῶν cum Valckenario; libri μούνων θ' αξτών vel μούνων θ' â τών. - h alel έφίεσθαι cum Jacobsio; membranæ & δεί ἔσεσθαι. — 1 τῆσι; codd. ταῖς. — k τῆσι; codd. ταῖς. — 1 τοῖσι; codd. τοῖς. — m λόγοισι; codd. λόγοις. - " ξυνιστασι; codd. ξυνιστασιν. - ° αλεί; libri del. - p alel τοΐσι σώφροσι; codd. del τοῖς σώφροσιν. — 4 ἀπελθέειν; libri ἀπελθείν. — τοισι δεομένοισι; libri τοῖς δεομένοις. — \* κινδύνοισι; codd. xινδύνοις —  $t d\pi' \tilde{\omega} v$ ; libri  $d\phi' \tilde{\omega} v$ . — u εὐσεβέι; libri εὐσεβεί. — τ αlεί το cum Halmio; codd. ἀεὶ τὸν. - x μέλοι μοι cum Hirschigio; vulgo μέλοιμι. —)

2. "Ανθρωποι πολυμαθίης έχειν δόξαν ή τοῦ ἀληθίζεσθαι έρωτα πλεῦνα ἐκτέαται. Πολλοὶ γοῦν τοῖσι « πρὸ ἐωυτῶν ἐναντίας δόξας συστησάμενοι τὴν γνῶσιν τοῦ ἀληθέος περὶ τῶν ἀναγκαιοτάτων ἀφείλοντο τῷ τὴν πίστιν αὐτέων μὴ ἐν βεδαίῳ ἐστάναι, ὁπὸ δὲ τοῦ ἀπὸ τῆς προτέρης δόξης περιτρέψαι ἐς ° τοὐναντίον, λόγον παρασκευάσαντες ἐν τῷ ἀσταθμητοτάτῳ αἰωρέεσθαι.

(Stobæus Flor. IV, 100. Εὐσε6ίου. Scripsi : \* τοῖσι; codd. τοῖς. — \* αὐτέων; codd. αὐτῶν. — \*

ές; codd είς.)

3. Πολλοί τῶν ἀνθρώπων ἐν τῆσι <sup>a</sup> συζητήσεσι τῶν πραγμάτων ὁμοίως τοῖσι ἀλόγοισι τῶν ζωΐων <sup>b</sup> ὧσπερ ἐκεῖνα μαχόμενα, οὕτω καὶ αὐτοὶ μούνου τοῦ νικᾶν μεταποιέονται <sup>·</sup> ὅκως δὲ (τοῦπερ χρὴ πάντα ἄνδρα προμηθέεσθαι καὶ λέγοντα καὶ πρήσσοντα) μὴ παρὰ τὸ ξυμφέρον καὶ σρέων αὐτῶν καὶ τῶν παρεόντων, καὶ ὥστε μὴ τὸ ἀληθὲς αὐτὸ βλάψαι, οὐκέτι λόγον τούτου ποιέονται.

(Stobæus Flor. IV, 101 τοῦ αὐτοῦ. Scripsi : \* τῆσι; codd. ταῖσι — b ἀλόγοισι τῶν ζωίων; codd. ἀλόγοις τῶν ζώων. —)

4. 'Ανθρώποισι \* Εριδες προσφιλέες, καὶ τοῦ περὶ παντὸς τοῦ προτεθέντος ἀντιλέγοντας ἐθέλειν κρατέειν ἀπλετος καὶ ἄλογος ἐπιθυμίη· δκότε μπολλοὶ οὐκ αἰδίονται ακαὶ κατὰ τῶν σπουδαιεστάτων καὶ τῶν οὐ κρὴ τῷ χείρονι λόγω νικᾶν, νικῶντες ἀξίην κεκλῆσαι νίκην Καὸμηίην .

(Stobæus Flor. IV, 102 τοῦ αὐτοῦ. Scripsi:) ἀνθρώποισι; codd. ἀνθρώποισιν. — <sup>b</sup> δκότε; codd. ὁπότε. — <sup>c</sup> οὐκ αἰδέονται cum Jacobsio in Addit. ad Athenæum pag. 186; libri οὐτε δέονται. — <sup>d</sup> νίκη Καδμητη dicitur victoria ipsis victoribus damnosa. Vid. Zenob. Proverb. Centur. IV, 45

quibus insuper omnino aliquid boni adeptus discedam. Nunquam adducar, ut lucri cousa peccem. Amicos dissidentes reconciliem. Amicis, si queam, et indigentibus necessaria suppeditem. Amicos in periculo versantes, si queam juvare, nunquam deseram. Amicorum calamitates, quibuscunque rebus sieri potest, levare studcam. Dolentihus conversans leni et benigna oratione eorum mærorem minuam. Norim me ipsum vereri. Rerum honestarum studia colam. Quæram non supervacanea, sed ca de quibus optime habeatur quæstio et quæ percepta mihi prodesse poterunt. Deos venerer et titu civitatis et propria diligentia et mente pia. Semper iram meam placabo. Assuescam comitati facilitatique, ita ut res nequaquam iniquo animo feram. Quis malus sit et quid tandem ab horum quovis patratum sit, ne curem; norim autem bonos eosque secter. Ne cui quid debeam : sed si quando fatali necessitate coactus eo descendam, contingat mihi, ut citissime queam liberari. Laudem bonos copiose : maledicam autem linguam cujus-

vis oderim. Tacere sciam, de quibus tacere satius est.

- 2. Homines multa potius scire videri, quam veraces esse cupiunt. Multi igitur, dum in medio ponunt sententias veteribus contrarias, veri perspicientiam in rebus maxime necessariis tollunt, ita ut oarum fides haudquaquam certa sit, sed quoniam ex antiqua persuasione in contrariam mutatur, verbis ad illum finem accommodatis, instabili volutatione pendest.
- 3. Multi homines in rerum investigatione haud secus ac bruta animalia pugnantes solam sibi victoriam asserunt: ne quid autem (quod unumquemque in dictis et factis curare oportet) præter utilitatem tum suam tum præsentium hominum accidat, neve veritas ipsa infringalur, ejus rei nequaquam rationem habent.
- 4. Gratæ sunt hominibus contentiones et omni rei propositœ contradicentibus immensa atque insana vincendi cupiditas; quoniam multi non verentur etiam in rebus gravissimis, in quibus deteriorem sententiam superare non convenit, victoriam, ut dicitur, vere Cadmeam referre.

et Erasm. Adag. Chil. II Centur. VIII, 34. -

Β. Ανθρωποι τοὺς μὲν παρὰ φύσιν καὶ ἐν τεράτων λόγῳ ἐόντας ἀσπάζοντσι, καὶ μεγάλων χρημάτων ἐνεόμενοι ὡς ἐπὶ μεγίστῳ κτήματι χαίρουσι καὶ μεγαλοφρονέονται, περὶ δὲ τὰ σπουδαιότατα καὶ τὰ σμικρὰ ἄχθονται ἀναλίσκοντες.

(Stobæus Flor. IV, 103 τοῦ αὐτοῦ. Nolui σπουδαιότατα in σπουδαιέστατα mutare, quod legitur in fragm. 4, quum Herodotus quoque utramque formam usurpet. Obversantur autem Eusebio inprimis nani sive pumili quos multis veterum in deliciis fuisse notum est. Vid. Casaubon. ad Suet. August. cap. 83.)

6. Οἱ πλεῦνες τῶν ἀνθρώπων περὶ πάντα τὰ λοιπὰ φειδωλοὺς σφέας παρεχόμενοι καὶ εἰ δαπανοῖεν ἀσχάλλαντες, ὁπὲρ τοῦ παρὰ τῶν δήμων κροτηθῆναι καὶ τὰ ἐόντα σφι πάντα ἡδέως προῖενται.

(Stobæus Flor. IV, 104 τοῦ αὐτοῦ.)

7. Οἱ μάταιοι τῶν ἀνθρώπων τοὺς μὲν μεγάλα χρήματα ἔχοντας καὶ φαύλους ἐόντας τιμῶσί τε καὶ τεθωυμάκασι, τῶν δὲ σπουδαίων ἐπειδὰν ἀχρηματίην καταγνῶσι, ὑπερφρονέουσι.

(Stobæus Flor. IV, 105 et Maximus serm. de divitiis et paupertate p. 159. Scripsi καταγνῶσι; libri καταγνῶσιν.)

8. Τῶν τῆσι αἰσχρῆσι ἐπιθυμίησι εἰπιχειρεόντων ἐλεύθερον μηδένα νόμιζε τῶν γὰρ τοὺς τῆ τύχη δούλους κεκτημένων πολὺ βαρυτέροισι ο οδτοι δεσπότησι τοῖσι α καταναγκάζουσι πάντα δουλεύουσι. ε)

(Stobæus Flor. VI, 13 Εὐσεδίου. Scripsi: τῆσι αἰσχρῆσι ἐπιθυμίησι; codd. ταῖς αἰσχραῖς ἐπιθυμίαις. — βαρυτέροισι; codd. βαρυτέροις. — δοσπότησι; libri δεσπόταις. — σ τοῖσι; codd. τοῖς. — κάντα δουλεύουσι; codd. ταῦτα δουλεύουσιν. —)

- Γαστριμαργίη σῶμα πιαίνει, ἀλογίην ἀείρει, ψυχῆς δὲ τὸ κάλλιστον λογισμὸν κοιμίζει.
- (Stohæus Flor. VI, 14 τοῦ αὐτοῦ. Scripsi τὸ e Gesneri conjectura; codd τὸν. —)
- 10. Ψυχή σῶμα ἀνθρώπου ἔδοσαν οἱ θεοί, ιὅστε τὴ ψυχή τὸ σῶμα ὑπηρετέεσθαι. Οἱ δὲ πολλοὶ τὸ ἔμπα- λιν ποιέουσι, σώματι πρὸς πάντα καὶ ἐς μοῦνα τὰ ἐκείνου ὑπουργήματα τὸ κρέσσον τῷ χείρονι καὶ θνητῷ ἀθάνατον ψυχὴν καταδουλούμενοι.

(Stobæus Flor. VI, 15 τοῦ αὐτοῦ. Scripsi καταδουλούμενοι ex Damasceno; vulgo καταδουλευόμενοι. —)

11. 'Ακολασίη ψυχήν λυμαίνεται καὶ σῶμα διαφθείρει, τόπερ ἔνεκα τῆς ἡδονῆς, καὶ ὥστε αὐτῷ χαρίζεσθαι, τὸν ἔχοντά μιν καταναγκάσει τὰ αἴσχιστα πάντα ποιέειν.

(Stobæus Flor. VI, 16 τοῦ αὐτοῦ.)

12. 'Αχολασίη ψυχήν ώσπερ νῆα ἄνεμοι ὁπολαδόντες τῆδε χαὶ τῆδε φορέοντες συγκλονέουσι χαὶ ἀπειθέα ποιέουσι τῷ χυδερνήτη· οὕτω χαὶ ψυχήν δονέουσα χαὶ ἀπειθέα νόψ εἶναι χαταναγχάζουσα εἰρηνεύειν χαὶ ἐν τῷ εὐδίῳ χαὶ ἀσφαλεστάτῳ δρμέειν οὐ ξυγχωρέει.

(Stobæus Flor. VI, 17 τοῦ αὐτοῦ.)

is. Φιλοχρηματίη τοῦ χτήσασθαι εδρέειν ἀρχέοντα οὖοον οὐχ οἶδε.

(Stobæus Flor. X, 28 Εὐσεδίου. Scripsi εδρέειν; codd. εδρεῖν.)

14. Φιλοχρηματίην ἐπ' ἡμέρη ε ἐκάστη ἐπιβρέων πλοῦτος οὐκ Ἱστησι b, ὥσπερ οὐδὲ πυρκαϊὴν ὕλη ἐπιδαλλομένη· ἐπιγινόμενος c δ' αἰεὶ d τοῦ πλεῦνος c τὴν ἐπιθυμίην f ἐξάπτει μεζόνως s. Νόος δὲ μοῦνος παραστὰς καὶ τοῦτο οἶδε b ἀκέεσθαι.

(Stubæus Flor. X, 29 Εὐσεδίου. Scripsi : \* ἐπ' ἡμέρη; codd. ἐφ' ἡμέρη. — b οὐχ ζστησι; codd. οὐχ ζστησι. — c ἐπιγινόμενος; codd. ἐπιγιγούμενος. — d

- 5. Homines eos, qui præter naturam et monstros sunt, amplectuntur, iisque grandi pretio comparatis, tarquam maxima possessione gaudent ac superbiunt, in res serias autem et magnopere expetendas quamvis exiguum sumtum facere gravantur.
- 6. Homines plerique in reliquis rebus omnibus parsimoniam adhibent, ac si pecuniam in eas impenderint, indignantur; ad plausum vero popularem ferendum etiam bona sua omnia libenter profundunt.
- 7. Homines vani et inepti prædivites quidem quamvis malos colunt et admirantur: bonos vero, simul atque inopes esse animadverterunt, illico contemnunt.
- 8. Eorum qui fœdis voluptatibus dediti sunt noli quemquam liberum existimare. Hi enim multo sævioribus dominis, quam sint, qui fortuna servos possident, cogentibus omnia, serviunt.
- 9. Edacitas corpus pinguefacit, stuporem affert, animi vero optimam partem rationem sopit.

- 10. Animo corpus hominis dii dederunt, ut ipsi anima corpus serviret. Plerique autem contra faciunt, corpori ad omnia, etiam sola ejus ministeria, meliorem naturam deteriori et mortali immortalem animum subjicientes.
- 11. Intemperantia animum corrumpit et corpus perdit, quod voluptatis gratia atque ut ipsi morem geret, coget illum a quo habetur turpissima quæque facere.
- 12. Quemadmodum venti navem correptam huc illuc ferentes concutiunt et non obsequentem efficiunt gubernatori: sic etiam animum agitans et menti non obedientem esse cogens intemperantia pace uti atque in portu velut tranquillo et tutissimo esse non sinit.
- 13. Avaritia quærendæ pecuniæ finem sufficientem reperire nescit.
- 14. Avaritiam quotidie affluentes divitiæ non explent, ut neque rogum ardentem injecta materia. Quin accedentes semper opes majorum cupiditatem magis inflammant. Sola vero mens, si præsto sit, huic quoque malo mederi potest.

alel; codd. del. — ° τοῦ πλεῦνος; codd. ἐς τοῦ πλεῦνος. — ' ἐπιθυμίην; libri ἐπιθυμίαν. — ' μεζόνως; codd. μειζόνως. — ' οἶδε; codd. οἶδεν. —

15. Φιλοχρηματίην άλογον τὰ κτώμενα ἀποδαλλόμενα μάλλον ἀν ἀνύσειε <sup>a</sup> ἢ δ ἐπ' ἐκάστη <sup>b</sup> ἡμέρη πλοῦτος ἀπλετος ἐπιγινόμενος <sup>c</sup>.

(Stobæus Flor. X, 3ο τοῦ αὐτοῦ. Scripsi a ἀν ἀνύσειε; codices ἀνύσειεν. — b ἢ δ ἐπ' ἐκάστη; codd. ἢ δ ἐρ' ἐκάστη. — c ἐπιγινόμενος; membranæ ἐπιγιγνόμενος.)

18. Τὸ οἰκονομέειν τὰ παρεόντα ἀνδρὸς προνόου· τὸ δὲ μηδ' δλως ἐθέλειν ἔς τι τῶν δεόντων χρέεσθαι οὐ δεσπότεω τῶν κτηθέντων, καταδεδουλωμένου δὲ ἔωυτῶν τῶν χρημάτων ἐστὶ τῆ κτήσι.

(Stobæus Flor. X, 31-32. τοῦ αὐτοῦ. Conjunxi utrumque fragmentum receptis Halmii emendationibus. Antea enim locus sic edebatur: τὸ οἰκονομέειν τὰ παρεόντα ἀνδρὸς προνόου, τὸ δὲ μηδ' δλως ἐθέλειν ἐστὶ τῶν δεόντων χρέεσθαι. Οὐδέποτε τῶν κτηθέντων, καταδεδουλωμένου δὲ ἑωυτὸν τῶν χρημάτων τῆ κτήσει. Præterea pro κτήσει posui κτήσι. —)

17. Οι πλεῦνες τῶν ἀνθρώπων παρὰ λόγον φειδόμενοι ἀξιεῦσι πολυχρήματοι πεπιστευμένοι ἡλίθιοι καὶ σκαιοὶ νομίζεσθαι ἢ περὶ τὰ δεῖ ἀναλίσκοντες δεξιοὶ κεκλῆσθαι.

(Stobæus Flor. X, 33. Scripsi φειδόμενοι; vulgo φιλεύμενοι. Neque enim cum Valckenario ad Herodot. lib. VIII cap. 10 reponendum φειδεύμενοι, quod non est ionicum. —)

18. Πλούσιον χρή νομίζειν τον ήγεόμενον έχειν τὰ ἀρκέοντα τον δὲ αἰεὶ ε ἐπιθυμέοντα προσκτήσασθαι καὶ πληθώρην μηδέκοτε ε τοῦ πλούτου αλαμδάνοντα, καὶ εἰ Μίδεω απλουτέοι μᾶλλον, πένητα καλέω καὶ Ἰρου τὴν ε ἐκεῖνος ἐξ ἀνάγκης εἰχε τύχην κεκτῆσθαι λέγω ε.)

- (Stobæus Flor. X, 36 Εὐσεδίου. Scripsi: a αἰεὶ; codd. ἀεὶ. b μηδέκοτε; codd. μηδέποτε. c τοῦ πλούτου cum Jacobsio; vulgo τοῦ τοιούτου. d Μίδεω; libri Μίδου. c την; codd. ην. τ τύχην cum Valckenario; libri ψυχην. a λέγω addidie Meinekii conjectura; vulgo desideratur. —
- 19. ᾿Αληθηίην \* νόος ἀσπάζεται καὶ αἰεὶ \* αὐτῆ συνοικέει · ἐων δὲ ἐν τοῖσι ° ἑωυτοῦ ἀψευδέστατος, ὅμως
  ἔστιν ὅτε καὶ ψεῦδος ἀγαθῷ κεράσας παρέχεται ἐπ'
  ἀφελίη ἀνθρώπων τῶν τούτου χρηιζόντων ἀ καὶ ἐπὶ
  χρηστῷ τῷ σφετέρῳ παραλογισθησομένων πρὸς αὐτοῦ.
  Τότε γὰρ δὴ μοῦνον καὶ οὐκοτε άλλοτε νόος, καὶ ἐν
  καιρῷ τῷ αὐτὸς οἶδε, πάντα τάλλα ψεύδεα ἀποστυγέων, ψεῦδος τὸ τοιοῦτον εἰσφέρεται, ἀπὸ τῆς τῶν
  λοιπῶν ἀπάντων ψευδέων φύσιος ἐς ° ἀλλο εἶδος μεταληφθὲν χρησιμώτατον τέχκη καὶ σοφίη αὐτοῦ τοῦ νόου
  τοῦ φαῦλον πρῆγμα ἐς τοῦτο μετακοσμήσαντος.

(Stobæus Flor. XI, 21. Scripsi a ἀληθηίην; codd. ἀληθείην. — b αλεί; codd. ἀεὶ — c τοῖσι; libri τοῖς. — d χρηιζόντων; codd. χρηζόντων. — c ες; libri εἰς. —

20. Ψεύδεσθαι εν πόλι μηδε εξς νόμος ξυγχωρεέτω μηδενί, <sup>b</sup> μηδενός πλήν τοῦ φιλαλήθεος καὶ νοήμονος ἐπισταμένου τε δκότε καὶ ὅκως ἀφελίη <sup>c</sup> ψεύδεος· τῆς δὲ ἀπὸ τούτου γινομένης χρείης ἀναγκαίη <sup>d</sup> καὶ τοῦτο ποιέειν.

(Stobæus Flor. XI, 22 τοῦ αὐτοῦ. Scripsi: \* πόλι; codd. πόλει. — μηδενί, μηδενός cum Jacobsio in Lectt. Stob. p. 61; libri μηδενί — ° ἀγελίη cum Meinekio; codd. οὐ φιλίη. — ⁴ ἀναγκαίη cum Kœnio ad Greg. Cor. p. 393. —

21. Παβρησίη ἀπὸ γνώμης έλευθέρης καὶ ἀληθηίην α ἀσπαζομένης προέρχεται· παρέξεαι δὶ αὐτὴν ἀμώμητον οὐ τῷ πᾶσι καὶ ὡς ἔτυχεν ἐπιτιμᾶν καὶ λοιδορέεσθαι, νομίζων τοῦτο εἶναι τὴν παβρησίην ἀλλ' εἰ πρὸς οὓς δεῖ καὶ ὑπὲρ τίνων χρὴ καὶ ἐν ῷ χρὴ μετὰ τοῦ

- 15. Avaritiam hiantem citius consument abjectæ res partæ, quam crescentes quotidie opes immensæ.
- 16. Præsentia rite componere viri est providi : at prorsus nolle iis ad ullam rem necessariam uti non domini est bonorum partorum, sed hominis pecuniæ quæstui tantum dediti.
- 17. Homines plerique præter rationem parci, modo pecuniosi habeantur, stulti ac dementes judicari malunt, quam pecuniam in res necessarias impendendo sollertes nominari.
- 18. Ille dives existimandus est, qui quod satis est habere sibi videtur. Eum vero qui semper majorem pecuniam sibi facere concupiscit neque unquam acquirendi satietatem capit, etiamsi Mida fuerit opulentior, pauperem dico et qua sorte necessario Irus contentus vivebat, eandem ipsum tenere.
  - 19. Mens veritatem amplectitur, et semper cum ipsa
- versatur. Sed quamvis in rebus suis nequaquam mendax sit, tamen interdum bono mixtum mendacium ad hominum eo indigentium utilitatem profert, qui quidem sane sui ipsorum commodi causa mendacio isto decipiendi sunt. Tunc enim solum nec unquam alias mens, quum tempus opportunum esse scit, abhorrens interim ab omnibus aliis mendaciis, tale quoddam mendacium ingerit, e reliquorum omnium mendaciorum natura in aliam eamque utilissimam speciem mutatum arte sapientiaque ipsius, utpote rem malam in eam formam redigentis.
- 20. In civitate mentiri nulla lex cuiquam permittere debet, quum nemo nisi vir veritatis studiosus et prudens noverit, quando et quomodo mendacia prosint: ob utilitatem vero, quam illa res præbet, fieri etiam eam necesse est.
  - 21. Liberior sermo ab animo ingenuo et veritatis stu-

χρησίμου περί τῶν παρισταμένων ξὸν νόφ προσδιαλέγοιο.

(Stobæns Flor. XIII, 44 Εὐσεδίου. Scripsi: a ἀληθείην; codd. ἀληθείην. — b περὶ τῶν παρισταμένων cum Gesnero in margine; codd. τῶν παρισταμένων. —

22. Έχθρὸς τάληθέα εἰπών τοῦ προσποιευμένου φίλου πρὸς χάριν εἰπόντος πάντα αίρετώτερος.

(Stobæus Flor. XIII, 45 τοῦ αὐτοῦ. Scripsi e Jacobsii conjectura πάντα pro vulgato παντὸς vel πάντως.)

33. Άνηρ μεγάλα έχων χρήματα αποτεθησαυρισμένα, έπειτα γνώμη τἢ έωυτοῦ ε ἐς μηδὲν τῶν δεόντοῖσι δημοσίοισι ε ἀποχείμενα πεπιστευχότι έωυτοῦ εἶναι. Δόξη μὲν γὰρ δμοίη πλουτέουσι τόπερ δὲ τοῦ κατῆσθαί ἐστι ἐ οἰχήῖον, τοῦ αὐτοῖσι ε χρέεσθαι, ἀπεστερέαται ὁ δμοίως ἀμφότεροι.

(Stobæus Flor. XVI, 14. Εὐσεδίου. Scripsi: a γνώμη τῆ ξωυτοῦ e codd. et cum Valckenario; vulgo γνώμη μὴ τῆ ξωυτοῦ. — b αὐτοῖσι; codd. αὐτοῖς. — τοῖσι δημοσίοισι; libri τοῖς δημοσίοις. — d ἐστι; codd. ἐστιν. — c αὐτοῖσι; codd. αὐτοῖς. — f ἀπεστερέαται cum Schæfero; codd. ἀποστερέαται vel ἀπεστερέεται.)

24. Ανδρα χρήματα μεγάλα έχοντα ἀποτεθησαυρισμένα, καὶ αὐτοῦ τούτου είνεκα ε ἐπικτώμενον, καὶ ὅκως αἰεί τι τοῖσι παρεοῦσι προσθέη το πρήγματα ε μὲν ἔχοντα, μήτε δὲ ἐς ἐωυτὸν μήτε ἐς ἄλλο τι τῶν χρησίμων ἀναλίσκοντα, μήκοτε πλουτέειν ἀποφήναιο ε, φύλακα δὲ καὶ ποριστὴν είναι ἀλλοτρίων χρημάτων, καὶ πόνους ἔχειν αἰρέεσθαι πολλάκις καὶ τοῖσι ε ἐωυτῷ μηδὲν προσήκουσι ε ἐπικτώμενον. (Stobæus Flor. XVI, 24 Εὐσεδίου. Scripsi: αλ αὐτοῦ τούτου εἴνεκα cum Valckenario; libri καὶ τοῦ θησαυρίζειν αὐτοῦ τούτου εἴνεκα. — αρήγματα cum Halmio; codd. προσθείη. — αρήγματα cum Meinekio; vulgo χρήματα. — α ἀποφήναιο cum Meinekio; codd. ἀποφήνειε. — τοῖσι; codd. τοῖς. — προσήκουσι; codd. προσήκουσιν. —)

25. Γνώμης ἀνδρὸς ἀρίστου ἀπόδεξις ήδε, μὴ ἐπὶ τῷ σιτέεσθαι έωυτὸν νομίζειν γεγονέναι, μηδὲ ἐν τούτῳ τὴν ζωὴν ἡγέεσθαι, μούνου δὲ αὐτοῦ τοῦ ζώειν είνεχα \* ἀνθρώποισι b τροφὴν νομίζειν εύρῆσθαι.

(Stobæus Flor. XVII, 41 Εὐσεδίου. Scripsi : 
• εἴνεκα; codd. ἔνεκα. — 
• ἀνθρώποισι; codd. ἀνθρώποις. —)

26. Ἐγκράτεια καὶ σώματι ἀγαθόν πρὸς γὰρ δγιείην αὐτῷ Ευμμάχεται, καὶ σωφροσύνην ἐν ψυχῷ τίκτει. Σωφροσύνη δὲ ἀστασίαστον καὶ εὐδιον, καὶ βίον εἰρηναῖον ψυχῷ παρασκευάζει.

(Stobæus Flor. XVII, 42 τοῦ αὐτοῦ.)

27. 'Οργῆς χρατέειν ἄριστον ἐθίζειν ἑωυτόν, μάλιστα μὲν καὶ πρὸς τὸ μὴ εὐπετέως ὑπ' αὐτῆς ξυγκινέεσθοι · εἰ ἐὲ μή, ἀλλ' ώστε γε πάντως μὴ τὸ καταναγκαζόμενον ὑπ' αὐτῆς αὐτίκα σε καὶ ἐν τῷ ἀλογίστω ἀποπιμπλάναι.

(Stobæus Flor. XIX, 9. Edgebiou.)

28. Πολλοί δοχέοντες έωυτοὺς φιλέειν οὐ φιλέουσι α άληθέως πάντα γοῦν αὐτοῦ τούτου εἴνεχα ε εἴκοντες έωυτοῖς καὶ παρὰ τὸ ἀτρεκές χαριζόμενοι αὐτοῖς τοῖς ἐναντιωτάτοις περιπίπτουσι.

(Stobæus Flor. XXIII, 15 Εὐσεδίου. Scripsi: φιλέουσι; codd. φιλέουσιν. — b εἴνεκα; codd. ενεκα. —)

29. Πολλοί βουλόμενοι δοχέειν είναι εὐδουλότατοι

dioso proficiscitur. Uteris autem eo sine ulla noxa, non omnes neque prout sors tulerit reprehendendo et objurgando, hanc libertatem esse ratus, sed illos quorum refert, et quibus hoc convenit, suo tempore non sine utilitate de iis quæ in mentem veniunt prudenter compellando.

- 22. Inimicus, qui vera loquitur, cuivis amicitiæ simulatori ad voluntatem loquenti longe præferendus est.
- 23. Vir qui grandem pecuniam congestam seposuit, sed ca suo arbitratu ad res necessarias uti non audet, similis est homini publicum thesaurum suum esse credenti. Quantum enim ad opinionem, æque uterque dives est. Usum vero divitiarum, qui proprius est possidentis, non magis hic quam ille facit.
- 24. Virum qui grandem pecuniam congestam seposuit, et seponendi gratia tantum ampliores opes acquirit, semper præsentibus aliquid addere studens, licet neque ad suam utilitatem neque ad alias res fructuosas quidquam conferat, ne unquam divitem esse affirmes, sed alienas pecuniæ tum custodem tum exactorem, quum

sæpenumero labores suscipere velit et res nihil ad se pertinentes augeat.

- 25. Magni ingenii est, non ad epulandum se natum putare, neque in eo vitam consistere arbitrari, sed vivendi tantum gratia hominibus cibos apponi existimare.
- 26. Continentia tum corpori bona est, quippe quæ ad prosperam valetudinem ipsi prosit, tum in animo temperantiam gignit. Temperantia vero tranquillitatem, quietem et placidam animo vitam conciliat.
- 27. Optimum quidem est assuescere ita cohibere iram, ut non facile ea incendaris : sin minus, saltem, ut quod ipsa imperat, non statim prorsus inconsiderata cupiditate exsequaris.
- 28 Multi quum se ipsos amare videantur, non vere amant. Nam sibi idcirco omnia indulgentes perperamque gratificantes in ipsa illa, quæ maxime sunt contraria, incidunt.
- 29. Plurimi quum prudentissimi haberi velint, familiarium benevolentia a consilio quodam revocati, de sen-

πρός τῶν οἰκειοτάτων καὶ εὖ φρονεόντων ἀναποδιζόμενοι, οὐκ ἀξιεῦσι \* ἀπὸ τῶν δοξάντων ἄπαξ ἀναχωρέειν,
ἀλλ' ὅκως μὴ ἐλεγχοίατο ὡς ἀπὸ ἡμαρτημένης ἀφιστάμενοι ἐμμένουσι τῆ γνώμη, ἐς δ δὴ καὶ τοῖσι <sup>b</sup>
ἀπ' αὐτῆς κακοῖσι ° ἐγκυρήσωσι.

(Stobæus Flor. XXIII, τ6. Εὐσεβίου. Scripsi:

\* ἀξιεῦσι; libri ἀξιεῦσιν. — b τοῖσι; codd. τοῖς.
— c κακοῖσι; codd. κακοῖς.)

30. Οι πολλοί τοῖσι ἀνθρώποισι α τὸ εὐόρχους εἶναι αὐτοῖσι <sup>b</sup> παραι είνουσι <sup>c</sup>· ἐγὼ δὲ καὶ τὸ ἀρχὴν μηδ' εὐπετέως ὀμνύναι ὅσιον ἀποφαίνομαι.

(Stobæus Flor. XXVII, 13. Εὐσεδίου. Scripsi: τοῖσι ἀνθρώποισι; codd. τοῖς ἀνθρώποισι; codd. πας ἀνθρώποις. — αὐτοῖσι; codd. αὐτοῖς. — αὐτοῖσι; codd. πας καινέουσιν. Cæterum falluntur qui αὐτοῖσι tanquam a librariis additum deleri volunt. Vid. Brunck. ad Soph. Philoct. v. 316 et Viger. p. 171 ed. Hermann. —)

31. Φημλ πάντα τὸν προαίρεσιν τοῦ ἐπιορχῆσαι ἀναδεξάμενον α καὶ ἐπορμήσαντα ἡ ἐπὶ τὸν ὅρχον, εἰ καὶ μὴ περανέει <sup>c</sup> τὸ ἔργον τῆς ἐπιορχίης τύχη τινί, ἢ καὶ τῷ μὴ βουληθῆναι τὸν ἀπαιτέοντα, ὅμως αὐτὸν ἔχειν γνώμην τὴν τοῦ ψευδόρχου, καὶ εἶναι τῆς ἐπὶ ἐπιορχίη ἀμαρτάδος τῆς τ' ὀφειλομένης <sup>d</sup> κατὰ τῶν καὶ ἔργῳ ἐπιορχησάντων ἔνοχον τιμωρίης.

(Stobæus Flor. XXVIII, 13. Εὐσεδίου. Scripsi: ἀναδεξάμενον cum Jacobsio in Animadv. ad Stob. p. 244; vulgo ἀναδειξάμενον. Vid. Gregor. Corinth. de dial. ionic. 36, p. 432 ed. Schæfer. — ἐπορμήσαντα cum eodem; codd. ἐπιορχήσαντα. — ο περανέει; codd. πελάσει. — ο τῆς τ' ὀφειλομένης; codd. τῆς ὀφειλομένης. —)

39. Πόνοι οἱ ἐχούσιοι πόνοισι τοῖσι μετὰ ταῦτα ἀναγκαίοισι, ὥστε αὐτοὺς εὐπετεστέρους παρασκευασθῆναι, προπονέονται.

(Stobæus Flor. XXIX, 59. Εὐσεδίου. Scripsi. \* πόνοισι τοῖσι; codd. πόνοις τοῖς. — \* ἀναγκαίοισι; codd. ἀναγκαῖοι, cujus loco Jacobsius in Animadvers. ad Stobæum pag. 242 vulgaverat ἀναγκαίοις. Similem Democriti sententiam vide Phil. Gr. Fragm. vol. I, pag. 346, 86.)

33. Σῶμα ἀργίη τήχει, ψυχὴν δ' ἀμελετησίη ἀσχήσιος τῶν αὐτὴν ἀειρόντων πρὸς τὸ θεοειδέστατον.

(Stobens Flor. XXX, 15. Εὐσεδίου. Pro ἀμελετησίη possis cum Meinekio ἀμελησίη reponere.)

34. Ανθρωποι λόγων χούφων μέγα δδόντας εξρχος εκτέαται. Αλλά γάρ επὶ παντὶ νόου χρηίζομεν b, επεὶ εἀν ο οὖτος μὴ κατιθύνη αὐτὰ τὰ επεα, πρὶ βουλευθῆναι ἐχφεύγει πολλάκις, καὶ κατηλογήσαντα τοσούτου έρκεος ἄκριτα προεχθρώσκει.

(Stobæus Flor. XXXVI, 3α. Εὐσεδίου. Scripsi:

δδόντας cum Meinekio; codd. δδόντων. — b
χρηίζομεν; codd. χρήζομεν. — c ελν; codd. αν. —)

38. Ανδρί ἀγαθῷ εὖ πρήσσοντι φθονέων τις καὶ πατρίδι καὶ παντὶ τῷ κοινῷ καὶ ἐωυτῷ φθονέει. Ανἡρ ἀγαθὸς γὰρ εὖ πρήσσων πόλιος καὶ παντὸς τοῦ δυναμένου τῆς εὐμοιρίης αὐτοῦ μεταλαγχάνειν κοινὴ εὐδαιμονίη.

( Stobæus Flor. XXXVIII, 38. Εὐσεδίου.)

36. Φθόνος δ κατά τῶν εὐδοκιμεόντων ἐπὶ τοῖσι καλλίστοισι  $^{a}$  ἀργῶν καὶ ἀπράκτων  $^{b}$ , τῶν δὲ ἀγαθῶν καὶ οἴων τε τεκέειν τι παρ' ἑωυτῶν χρηστὸν οὐχ ἄπτεται.

(Stobæus Flor. XXXVIII, 39. Εὐσεδίου. Scripsi: \* τοῖσι καλλίστοισι; codd. τοῖς καλλίστοις. — \* ἀπράκτων; libri ἀπρακτῶν. —)

37. Άνηρ πολλά έχων καὶ χρηστά μαθήματα, ἔπειτα γνώμη πονηρῆ διαχρεόμενος, καὶ μὴ βουλόμενος τοῖσι μεταποιευμένοισι ὑπὸ φθόνου μεταδιδόναι, ἔοικε <sup>c</sup> ἀγγείω πονηρῷ, πολλά καὶ χρηστὰ ἔχοντι ἐν

tentia semel dicta decedere nolunt, sed ne abjecti consilii tanquam pravi convincantur, in proposito permanent, donec tandem in damna inde orta incurrant.

- 30. Multi hominibus præcipiunt, ut jusjurandum servent : ego vero omnino non facile jurare religiosi viri esse affirmo.
- 31. Ajo quicunque pejerandi consilium cepit atque ad fidein jurejurando astringendam paratus fuit, etiamsi perjurium ipsum sive forte quadam non fecerit, sive quod noluerit ille, cujus erat jusjurandum ah ipso exigere, nihilo secius perjurum esse animo, et perinde pæna perjuris constituta teneri atque istum qui re ipsa pejcraverit.
- 32. Voluntarii labores præparant eos, quos postea necessitate coacti subimus, ita ut hi, illis præcedentibus. minuantur ac leventur.
  - 33. Corpus macerat desidia, animum autem neglecta

earum rerum exercitatio, quæ eum ad deorum similitudinem evehunt.

- 24. Homines magnum possident vallum dentium ad coercendos leves sermones. Verum enim vero in omni re mente indigemus, quæ nisi rexerit ipsa verba, sæpenumero ante deliberationem effugiunt, et tanto vallo neglecto temere emissa volant.
- 35. Si quis invidet viro bono prosperas res habenti, is etiam tum patriæ ac toti reipublicæ, tum sibi ipsi invidet. Nam vir bonus fortunate vivens commune est honum et civitatis et eorum omnium qui felicitatis ejus participes fieri possunt.
- 36. Invidia qua premuntur viri pulcherrimis rebus clari vitium est hominum otiosorum et inertium: probos vero et aliquid boni ex se ipsis procreare valentes non attingit.
  - 37. Vir multæ doctrinæ facultatem consecutus sed

εωυτῷ ἀποκείμενα, καὶ τὰ ἐνεόντα πρὶν φανῆναι διααθείροντι

(Stobæus Flor. XXXVIII, 59. Εὐσεδίου. Scripsi: απολλά έχων καὶ χρηστά; codd. πολλά έχων χρηστά. — ο ἔοικε; codd. ἔοικεν. —)

38. Πατράσι παΐδας ἐπιζώειν εὐτυχές, καὶ χρὴ τοῦτο παρὰ τῆς τύχης αἰτέειν καὶ τοὺς μετὰ ταῦτα διαδεξομένους, καὶ δκως καὶ αὐτέων ε ἐκαστοι τάξι τῆ εἰρημένη τοὺς πρὸ ἐωυτῶν διαδεχοίατο. Κοινὴ δὲ εὐχὴ δικαιστάτη αὕτη ὰν παρὰ πάντων φυλαχθείη ἐπὶ τῆ διαμονῆ τοῦ μεγίστου α, τὴν ὑποδεχομένην ἐκάστοτε καὶ ἐκτρέφουσαν πάντας πατρίδα καὶ δοῦσαν τοὺς προηγησαμένους, αὐτήν τε καὶ θεῶν τῶν ἐγχωρίων τὰς κατεστεώσας ε τιμὰς τῷ πλεῦνι αἰεὶ ὑπερ-δάλλειν.

(Stobæus Flor. XXXIX, 24. Εὐσεδίου. Scripsi: αὐτέων; codd. αὐτῶν. — <sup>b</sup> τάξι; libri τάξει. — <sup>c</sup> ἐπὶ τῆ διαμονῆ cum Jacobsio Animadv. in Stob. pag. 246; codd. ἐπιτηδεία μόνη. — <sup>d</sup> τοῦ μεγίστου; libri τοῦ μηκίστου. — <sup>e</sup> κατεστεώσας; codd. καθεστώσας. —)

39. Πλοῦτος ἐν πόλι <sup>α</sup> τῆ μελλούση εὐδαιμονέειν ἀρετῆς μήκοτε <sup>b</sup> προτιμηθείη, ὅχως μὴ διὰ τοῦτο ἐς τὴν ἐκείνου ἐπιθυμίην πάντων συβρεόντων ὀλιγωρίη καὶ ἀνασκησίη ἀρετῆς ψυχῆσι <sup>c</sup> τῶν κατὰ τὴν πόλιν ἐμφυῆ. <sup>λ</sup>Αρετῆς γὰρ ἀτιμαζομένης, πλοῦτος μοῦνος σπουδαζόμενος καὶ ἐνδυναστεύσας ὕδριός τε καὶ ὑπερηφανίης ὑπηρέτης καὶ πάντων κακῶν τὰ ὑπ ἐξουσίης <sup>d</sup> τε καὶ τοῦ ἀνεπιπλήκτου τῆς <sup>c</sup> ἀπεστεώσης ἀρετῆς οὐδεὶς ἀνακαλέσεται, χορηγὸς γίνεται.

(Stobæus Flor. XLIII, 142. Εὐσεδίου. Scripsi: \* πόλι; codd. πόλει. — b μήχοτε; codd. μήποτε.

-c ψυχῆσι; codd. ψυχαῖς. -d κακῶν, τὰ ὑπ' ἐξουσίης; libri κακῶν, ὑπ' ἐξουσίης. -c τῆς; membranæ τᾶς vel τὰ. -c)

40. "Αρχουσι \* ή όφειλομένη \* αίδως καὶ τιμή φυλασσομένη κόσμον σώζει πόλιος ε καὶ διατηρέει.

(Stobæus Flor. XIIII, 143 τοῦ αὐτοῦ. Scripsi: \* ἄρχουσι; libri ἄρχουσιν. — b ὀφειλομένη; codd. ὀφειλευμένη. — c πόλιος; codd. πόλεως. — )

41. Τὸν τοῖσι ἄλλοισι  $^a$  ἐπιστατεύοντα καὶ ἐπιτάσσοντα χρὴ οὐ τῆ ἐξουσίη μούνη τοῦ ἐπιστατεύειν τε καὶ ἐπιτάσσειν, ἀλλ' ἀξίη  $^b$  καὶ γνώμη προέχειν τῶν ἐπιτασσομένων.

(Stobæus Flor. XLVI, 28. Εὐσεβίου. Scripsi: \* τοῖσι ἄλλοισι pro vulgato τοῖς ἄλλοις. — b ἀξίη; codd. ἀξία. —)

42. Πρὸς τοὺς παρὰ δίκην ζώοντας, ἔπειτα ἀξιεῦντας ἄλλων ἡγέεσθαι, ἀπειθέες ἄνθρωποι. Εὐπειθηίην δὲ εὐπετέα ἐπὶ τὰ παραγγελλόμενα ἔωυτῷ καὶ ἄλλω παρὰ τῶν ἀρχομένων παρασκευάζει ἄπας ὅ γε παρ' ἔωυτοῦ τὰ δέοντα σπουδῆ ποιέειν ἐπιστάμενος, καὶ παράδειγμα τῶνπερ χρὴ πρήσσειν τοῖσι ὑποτεταγμένοισι ἡ ἔωυτὸν παρεχόμενος.

(Stobæus Flor. XLVI, 29 τοῦ αὐτοῦ. Scripsi: εὐπειθηίην cum Gaisfordo; vulgo εὐπειθίην. — <sup>b</sup> τοῖσι ὑποτεταγμένοισι; codd. τοῖς ὑποτεταγμένοις. —)

43. \*Αρχοντος άγαθοῦ χέρδος μοῦνον τοῦτο οἰκήῖον καὶ μυρίων χερδέων ἄλλων ἀντάξιον, πάντα μιν πρήσσειν ὅστε καὶ παρὰ τὸν καιρὸν τῆς ἀρχῆς καὶ παυσαμένω οἱ πάντα χρηστὰ καὶ δικαιοσύνην παρὰ τῶν ἀρχθέντων μαρτυρέεσθαι.

(Stobæus Flor. XLVI, 30 τοῦ αὐτοῦ.)

44. Άνηρ άρχων καὶ ἰδιώτης δὲ άπας ἴστω ἀπὸ τῆς φύσιος τῶν πρηγμάτων, δχοῖα ἀν αὐτὰ παρέχηται,

propter animi pravitatem invidiamque aliis eam appetentibus impertire nolens, similis est malo vasi, quod multa quidem et bona recondita in se continet, sed antequam lucem videant, corrumpit.

- 38. Patribus superstites manere, fortunatorum filiorum est, idque a Fortuna etiam petere heredes futuros decet, itemque ut ipsorum quoque liberi singuli eodem illo ætatis ordine minores natu majoribus succedant. Sed communia eaque justissima vota universi de incolumitate rei omnium gravissimæ facere debent, ut patria quæ semper suscipit et alit cunctos, et quæ nobis majores nostros exhibuit, tum ipsa, tum legitimi deorum indigetum honores magis magisque semper augeantur.
- 39. In civitate, quæ florere debet, nunquam opes virtuti anteponendæ sunt, ne hanc ob causam, omnibus divitiarum cupidine flagrantibus, virtutis contemtus et neglectio civium animis innascatur. Etenim contemta virtute quum solæ divitiæ expetuntur ac præpollent, contumeliæ et superbiæ adjutrices omniumque malorum, quibus auctoritate et inculpata vi deficientis virtutis nemo medebitur, semina fiunt.

- .40. Quum magistratibus reverentia et honores debiti incolumes permanent, civitatis decus custoditur et conservatur.
- 41. Illum qui cæteris præest atque imperat non modo potestate præcipiendi atque imperandi, sed dignitate et ingenio hominibus ipsi subjectis antecellere decet.
- 42. Homines non obediunt illis, qui quum injuste vitam agant, aliis præesse volunt. Obedientiam autem facilem princeps ad ea quæ vel ipse vel per alium præcipit apud homines ipsi subjectos efficiet, quicunque sponte officio suo diligenter satisfacere scit, et eorum quæ agi convenit, civibus se exemplum præbet.
- 43. Bono principi hoc solum proprie fructuosum et sexcentorum instar aliorum lucrorum est, omnia sic facere, ut tum imperanti, tum a negotiis publicis se removenti justitize et omnium virtutum testimonium a civibus detur.
- 44. Civitatis princeps nec non privatus quilibet e rerum quas gerit natura intelligat, quales res gerat, talem quoque ex ipsis memoriam et famam, vel bonam vel malam sese consecuturum esse. His consideratis tum

τοιαύτης καὶ τῆς ἐπ' αὐτοῖσι μνήμης ήτοι ἀγαθῆς ἢ πονηρῆς τευξόμενος. Καὶ τοῦτο ἐπιφρασθεὶς οὕτω κρινέτω  $^a$  ἐπ' όκοτέρην τῶν όδῶν καὶ τὴν ἐπ' όκοτέρην τῶν τῶν μνημέων ἄγουσαν τρέπηται, καὶ κοίην  $^b$  αὐτέων τῶν μνημέων αὐτῷ ἄμεινον προτιμῆσαι  $^c$ .

(Stobæus Flor. XLVI, 31 τοῦ αὐτοῦ. Scripsi: \* κρινέτω cum Dindorsio; codd. κυρεέτω. — b κοίην cum Eldikio Specim. Suspic. cap. 2 in Schæseri Thesauro critico novo pag. 188 et Kænio ad Greg. Corinth. p. 414; codd. κοινήν. — τ προτιμήσαι ex cod. A. apud Gaissordum; vulgo προτιμήσθαι vel προτιμήται. —)

46. Άρχην έχων μη ἀπομνησικάκεε πρὸς τοὺς ἐν διχοστασίη σοι πρότερον γεγενημένους. Οὐ γὰρ ὅκως ἀμύνηαι α ἐχθροὺς ἐπὶ τὴν ἀρχὴν εἶ ἀραιρημένος b, ἀλλό ὅκως καὶ τῆς παρ' ἄλλων ἐπιδουλῆς ἀσφαλέας καὶ ἀνεπιδουλεύτους φυλάξης τοὺς ὑπὸ σοὶ τεταγμένους, καὶ ὅκως τοῦ ὀρθοῦ φύλαξ ἔης c καὶ θεοῦ μεγάλης, δικαιοσύνης, ὑπηρέτης τε καὶ ἐξηγητής. "Ωστε παρὰ αὐτῆ δοκέοντα ποιέων καὶ αὐτῆς καταψευδόμενος, ὡς ἐς θεὸν μεγίστην ἄμαρτάνων, καὶ παρ' αὐτῆς καὶ τῶν περὶ αὐτὴν τεταγμένων δαιμόνων ἐφόρων τε καὶ τιμωρῶν τὴν τῶν ποιευμένων ἀ μῆνιν προσδέκεο c.

(Stobæus Flor. XLVI, 32 τοῦ αὐτοῦ. Scripsi: 

- ἀμύνηαι cum Halmio; codd. ἀμύνεαι vel ἀμύνης.

- ὑ εἶ ἀραιρημένος; codd. παρηρημένος superscripto εἰ ἠρημένος. — ҫ ἔης cum Halmio; libri εἴης.

- ἀ ποιευμένων; membranæ ποιουμένων. — ҫ προσδέχεο; codd. προσδέχεο. — Cæterum de Justitia similiter Demosthenes orat. I adv. Aristogit. cap. 3, p. 772 τὴν ἀπαραίτητον καὶ σεμνὴν Δίκην, ἢν ὁ τὰς άγιωτάτας ἡμῖν τελετὰς καταδείξας ᾿Ορφεὺς παρὰ τὸν τοῦ Διὸς θρόνον φησὶ καθημένην, πάντα τὰ τῶν ἀνθρώπων ἐφορᾶν. Quæ vero de Justitia geniorum choro stipata hic dicuntur, recentiorum Platonicorum et Pythagoreorum doctrinæ consentanea sunt. Vide Porphyrii fragmentum libri

secundi de philosophia ex orac, haur. in Phil. Gr. Fragm. vol. I, p. 191. —)

46. Μεταξύ έχθρῶν δικάζων τοῦ δικαίου γίνεο α έξεταστής, καὶ πρὸς τοῦτο ρέπε τῆ κρίσι b. Δικαιοσύνη γὰρ καὶ δαίμων δ ταύτης c έφορος τοῦ έχθρη χαρίζεσθαι προτετιμῆσθαι δικαιότεροι.

(Stobæus Flor. XLVI, 33 τοῦ αὐτοῦ. Scripsi: <sup>a</sup> γίνεο; codd. γίγνου. — <sup>b</sup> κρίσι; codd. κρίσει. — <sup>c</sup> ταύτης cum Gesnero; membranæ τούτων. —)

47. Έν ἀρχῆ ἐών , ἔπειτα ἔχθρης μεμνημένος , τῆ χείρονι μοίρη \* σεωυτὸν νεμέεις καὶ τῆς ἀπαιτεομένης ἐν τῷ ἀρχοντι σεμνότητος σεωυτὸν ἀποστερήσεις \* καὶ παρὰ ° τῶν ξυνεπισταμένων ὅτι ἔχθρη διδοῖς σεωυτόν d, ἀντὶ τῶν σεμνοτάτων οὐνομάτων δικάστεω \* καὶ ἄρχοντος τὸ εὐδιαδλητότατον \* οὔνομα ἀντιλαδών , τῶν δικαζομένων ἐγθρὸς κεκλήσεαι \*.

(Stobæus Flor. XLVI, 34 τοῦ αὐτοῦ. Scripsi: "μοίρη; codd. μοίρα. — "σεωυτὸν ἀποστερήσεις; codd. έωυτὸν ἀποστερήσεαι. — "αλ παρλ; codd. παρλ. — "σεωυτόν; codd. σαυτόν. — "σεωτόν; codd. σαυτόν. — "σεωτόν; codd. σαυτόν. — "σεωτόν. —

48. Τοῦ ἐπιτιμᾶν τινι θανάτου ζημίην τὴν ἐξουσίην εἶναι ἡγέομαι οὐα ἐν τῷ κύριόν τινα εἶναι τοῦ καταψηφίσασθαι  $^{\rm a}$ , ἀλλ' ἐν τῷ οἶόν τε εἶναι τὸν ἔχοντα τὴν ἐξουσίην ἑωυτοῦ κρατέειν. Καὶ γὰρ ἐν ἀσφαλεστάτη ὀφειλούση  $^{\rm b}$  εἶναι κρίσι  $^{\rm c}$  καὶ ἐς ὁμογενέας εῖ τι άμαρτηθείη, οὐα  $^{\rm d}$  οἶά τέ ἐστι ἔτι ἀνακαλέσασθαι γινομένης  $^{\rm c}$  τῆς ἁμαρτάδος.

(Stobæus Flor. XLVI, 35 τοῦ αὐτοῦ. Scripsi: \* τοῦ καταψηφίσασθαι cum Gesnero et cod. A; vulgo τούτου τὸ καταψηφίσασθαι. — \* καὶ γὰρ ἐν ἀσφαλεστάτη δφειλούση; codd. ἐν οὕτω ἀσφαλεστάτη δφειλεούση. — \* κρίσι; codd. κρίσει. — \* d οὐκ οἶά τέ

demum statuat, utram viam et ad utrum famæ genus ducentem ingrediatur, et quali famæ ipsum consulere magis consentaneum sit.

- 45. Magistratum gerens ne reminiscaris injuriæ olim tibi illatæ ac dissensionis, si qua tibi prius cum quibusdam fuit. Non enim magistratum adeptus es, ut inimicos ulciscereris, sed ut imperio tuo subjectos etiam ab aliorum insidiis tutos atque incolumes servares, et ut custos esses recti et magnæ deæ Justitiæ tum minister tum interpres. Itaque si quid admiseris præter ejus sententiam et falsa ipsi affinxeris, tanquam in deam maximam peccans, partim ab ipsa, partim a constitutis circa eam geniis, inspectoribus et ultoribus factorum odium et pænam exspectato.
  - 46. Inter inimicos judex constitutus, jus ita examina,

ut sententia ad illud tuendum inclinet. Justitia enim et præfectus ei genius ob majorem diguitatem inimicitiarum gratificationi præferri debent.

- 47. Si magistratum consecutus inimicitiæ memineris, ipse iniquiori conditioni te addices et gravitate ac sanctitate, quæ a principe flagitatur, te privabis, simulque ab iis qui sciunt te inimicitiæ indulgere, pro sanctissimis nominibus, pro judice, inquam, et principe, turpissimo nomine inimici litigantium appellaberis.
- 48. Supplicii aliis decernendi potestatem esse arbitror non in condemnandi jure positam, sed in eo versari, ut qui habeat potestatem illam, sibi imperare queat. Etenim si quid in judicio quod incorruptum esse debet, peccetur etiam in cognatos, perperam factum emendare amplius non licet.

έστι έτι; codd. και την οὐκ οἶά τέ ἐστιν ἔτι. — ° γινομένης; libri γιγνομένης. —)

40. Τὰ  $^{a}$  τοῖσι ἄλλοισι  $^{b}$  ὡς φαῦλα ἐπιτιμῆς, ταῦτα πρότερον αὐτὸς ποιέειν φυλάσσεο.

(Stobæus Flor. XLVI, 36 τοῦ αὐτοῦ. Scripsi: \* τὰ; codd. ἀ. — \* τοῖσι ἄλλοισι; codd. τοῖς ἄλλοις. — )

ου. "Ανθρωποι ἀνθρώπων ἐπὶ κατηγορίας ἀπικνέονται", οἱ μὲν ἐκ συγκειμένων ψευδέων " ἐγκλημάτων, οἱ δὲ ἀληθέα κατηγορέοντες. Οἱ δ' αὖ ἐπαινέουσι ς, οἱ μὲν τὰ ἐόντα μαρτυρέοντες, οἱ δὲ παρὰ τὸ ἀληθὲς χαριζόμενοι. "Αριστον ὧν ἐν τοῖσι τοιούτοισι ς καὶ ἰδιώτη καὶ ἄρχοντι, μήτε αὐτὸν πιστεύειν αὐτόθεν, μήτε ἀπιστέειν παντελέως ", ἐκ δὲ τῶν πρηγμάτων ἐξεταζομένων, ὅκως χρὴ περὶ αὐτῶν διανοέεσθαι, καὶ τὸ ἀτρεκὲς αὐτῶν μανθάνειν.

(Stobæus Flor. XLVI, 37 τοῦ αὐτοῦ. Scripsi: \* ἀπιχνέονται; codd. ἀφιχνέονται. — \* ψευδέων; codd. ψευδῶν. — \* ἐπαινέουσι; libri ἐπαινέουσιν. — \* ἀν τοῖσι τοιούτοισι; codd. οὖν ἐν τοῖς τοιούτοις. — \* παντελέως; codd. παντελῶς.)

51. Άρχην έχων χόσμες, αὐτὸς δὲ μη μεταδάλλεο. Οὐ γὰρ προσλελάδηχάς τι οὐκ ἐόν, οὐδὲ παυόμενος ἔλασσόν τι τῶν πρὶν μεταλαδέειν ἔξεις b, εἰ πενόμενος την ἀρχην χαταθήσεαι.

(Stobæus Flor. XLVI, 38 τοῦ αὐτοῦ. Scripsi: \* ἐόν cum Valckenario; codd. ἄν. — <sup>b</sup> μεταλαδέειν ἔξεις; codd. καὶ λαδεῖν εἶχες. — <sup>c</sup> πενόμενος cum Valckenario; libri γενόμενος. —)

53. Άρχην λαδών μη ἐπαίρεο, ωύτος δὲ διατέλες οδτω γὰρ καὶ ἀποθέμενος οὐκ ἀπαραιρῆσθαί τι \* τοῦ σεμνύναντός \* σε νομισθήσεαι.

(Stobæus Flor. XLI, 36 τοῦ αὐτοῦ. Scripsi: ἀπαραιρῆσθαί τι; codd. ἀφηρῆσθαι. — <sup>b</sup> σεμνύναντος ex cod. B; vulgo σεμνύνοντος. — )

του. Άνηρ ἀγαθὸς ἔθνεός τευ ἢ πόλιος ἀρχὴν εἰληφὼς οὐκ ἔνεκα ° τοῦ τῶν δημοσίων χρημάτων ἀπολαύειν ικαὶ τοῦ δωροδοκέεσθαι καὶ τοῦ παρὰ τῶν πλουσίων χρηματίζεσθαι, ἔοικέ τεφ ° ἀνδρὶ παρακαταθήκην εἰληφότι μεγάλων χρημάτων. "Ωσπερ γὰρ καὶ ἐκεῖνος οὐκ ἐπὶ τῷ κατασχέειν ἀ λαμδάνει, ούδὲ κτῆμα ἴδιον ποιήσασθαι τὰ δοθέντα, ἀλλ' ὅστε φυλάξαι καὶ ἀποδοῦναι σῶα τῷ παραθεμένω, ἐπεὰν ἀπαιτέηται, οὕτω δὲ καὶ αὐτὸν χρὴ οὐκ ἐπὶ κέρδεσι οἰκηίσισι °, ἀλλ' ἐπὶ σωτηρίη καὶ φυλακῆ πάντα πρήσσειν τῶν ἀρχομένων, ὥστε αὐτοὺς τὸ ἐς ἔωυτὸν ἦκον, ἀσινέας ικαὶ εὐθηνέοντας ἀποδοῦναι τῷ καταπεπιστευκότι.

(Stobæus Flor. XLVI, 40 τοῦ αὐτοῦ. Scripsi:

οὐχ ἔνεκα; libri οὐχ ἔνεκα vel οὐχ ἔνεκά γε. — b
τοῦ τῶν δημοσίων χρημάτων ἀπολαύειν ex Orellii
conjectura; codd. τῶν δημοσίων χρημάτων. — c
ἔοικέ τεω; codd. ἔοικε τῷ. — d κατασχέειν; codd.
κατασχεῖν. — c κέρδεσι οἰκητοισι; codd. κέρδεσιν
οἰκείοις. — f ἀσινέας cum Schæfero Melet. crit.
p. 69; membranæ ἀσινέοντας. —)

ε4. Άνηρ ἀνυποίστους καὶ ἀγρίας καὶ ἀμέτρους ζητέων τὰς τιμωρίας, καὶ τῆσι «κατὰ νόμον οὐκ ἀρκεόμενος, θυμῷ ἀλόγῳ ξυγχωρέων, καὶ γυναικητως » ἔμπικραινόμενος, οὐκ αἰσθάνεται ἔξω τῆς δίκης ἐς τὸ δμογενὲς ἔξυδρίζων. ᾿Αγνοέει ° δὲ τὸ μέγιστον καὶ τόπερ <sup>ἀ</sup> χρη εἰδέναι πάντα τὸν μέλλοντα ἀνθρώπου καταδικᾶν °, ὅτι καὶ ὁ θάνατος αὐτὸς παρὰ τῶν πρώτως δικαιωσάντων οὐκ ὡς τι ¹ κακὸν ἐπετιμήθη, ἀλλ' ὡς ἔσχατον καὶ ἐν φαρμάκου λόγῳ κατὰ τῶν οὐ δυναμέ-

tudinem quandam gerit speciemque hominis, apud quem grandis pecunia deposita est. Quemadmodum enim hic, quod datur, non retinendi aut sibi vindicandi gratia sumit, sed ut custodiat et integrum reddat ei qui deposuit, postquam repetiverit: sic principem quoque non ad domesticam utilitatem, sed ad civium salutem ac tutelam omnia quæ facit referre oportet, ita ut eos, quantum in ipso situm sit, incolumes et felicitate florentes et qui credidit restituat.

54. Quisquis intolerabiles, crudeles et immoderatas pænas exquirit, legitimis non contentus ac belluinæ iracundiæ locum dans, et muliebriter exacerbatus: non intelligit, se contra jus fasque in cognatos injuriosum esse. Ignorat autem quod maximum est et quod querivis reos condemnaturum scire oportet, mortem ipsam a primis maleficiorum punitoribus non tanquam malum aliquod sontibus illatum esse, sed ut ultimum telum et reniedii loco ad eorum naturam comparatum esse qui a malitia liberari nequeunt, ut hoc saltem modo, quoniam aliter fieri non poterat, tum liberati malitæ vinculo, ipsam effugerent.

Quæ in cæteris tanquam mala reprehendis, ea prius ipse cave facias.

<sup>50.</sup> Homines invicem accusant, quidam compositis falsis criminibus, nonnulli vera incusantes. Contra quidam laudant, alii vera testantes, alii parum integra veritate gratificantes. Convenientissimum igitur in hujusmodi rebus et viro privato et principi est, neque statim credere, neque omnino non credere, sed rebus ipsis exploratis, quid de iis sentiendum sit, atque etiam earum naturam perspicere.

<sup>51.</sup> Munus susceptum laute administra, ita tamen, ut ipse non immutes ingenium. Neque enim isto magistratu quidquam præterea tibi comparasti, neque eo deposito prius partis minora habere poteris, si pauper magistratu abibis.

<sup>52.</sup> Magistratum adeptus ne te efferas, sed idem permaneas : sic enim deposito quoque magistratu nulla parte rei quæ te ornaverit privatus existimaberis.

<sup>53.</sup> Vir bonus, gentis alicujus aut civitatis imperium nactus, non propter fisci usum aut munerum accipiendozum pecuniæque a divitibus extorquendæ causa, simili-

νων τῆς κακιης ἐλευθερωθῆναι, ὅκως, ἐπειδὴ οἰκ οἶκ τε  $^8$  ἦν ἀλλως, τούτω τῶν  $^h$  τῷ τρόπω ἀπολυθέντες τοῦ ἐνθαῦτα  $^i$  δεσμοῦ αὐτῆς πορίσωνται φυγήν.

(Stohæus Flor. XLVI, 41 τοῦ αὐτοῦ. Scripsi: \* τῆσι; codd. ταῖς. — \* γυναικητως; codd. γυναικτως. — \* ἀχοιδει; libri ἀγνοεῖ. — \* και τόπερ e Gesneri conj.; codd. καίτοι περ. — \* καταδικᾶν cum Wesselingio ad Herod. I, 97 et Jacobsio Emend. Stob. p. 257; codd. καταδίκαν. — \* οὐκ ως τι; codd. οὐχ ως τι. — \* σῦκ οἶά τε; codd. οὐχ οἶά τε. — \* γῶν; libri γε οὖν. — \* τοῦ ἐνθαῦτα; codd. ἐνταῦθα. Vide Kænium ad Greg. Corinth. p. 466. Articulum jam addidit Gesnerus. — )

55. "Ανθρωποι ίσχὺν μέν " καὶ ρώμην καὶ τάχος μοῦνα ἀσκέοντες, καὶ δκως, ταῦτα ἔχοντες, ἀπὸ τούτων μούνων εὐδοκιμέωσι " ἐσπουδακότες, περὶ δὶ τοῦ τῆς ψυχῆς " ἐπιμέλεσθαι οὐ καταγινόμενοι, ἀγνοεῦσι , τούτων μέν, δκόσα κοινὰ πρὸς τὰ θηρία " ἔχουσι, καὶ παρὰ πολύ, ἀσθενέστερα τούτων ", μόνον ἐπιμελύμενοι ", τοῦ δὶ ἐν ἐωυτοῖσι θειοτάτου, καὶ κατότι αὐτοῖσι ἔστι ", εἰ οἶόν τε, τοῖσι θεοῖσι ἱ ἔξομοιόεσθαι, ἀμελέοντες.

(Stobæus Flor. LIII, 16. Εὐσεδίου. Scripsi: ° lσχύν μέν cum Jacobsio Emend. in Stob. p. 263; codd. lσχύν. — b εὐδοχιμέωσι; codd. εὐδοχιμέωσιν. — ° περὶ δὲ τοῦ τῆς ψυχῆς; libri τοῦ δὲ τῆς ψυχῆς. — d οὐ χαταγινόμενοι ἀγνοεῦσι; libri οῦ ἔχητι γιγνόμενοι ἀγνοεῦσι. — ° τούτων μέν, δχόσα χοινὰ πρὸς τὰ θηρία cum Jacobsio l. c.; codd. χαὶ τούτων μέν, δχόσα χοινὰ πρὸς θηρία. — ε χαὶ παρὰ πολύ, ἀσθενέστερα τούτων cum eodem; codd. χαὶ τῶν πολλῶν ἀσθενέστερον, τούτων. — ε μόνον ἐπιμελόμενοι cum eodem; libri μὲν ἐπιμελόμενοι. — h χατότι αὐτοῖσι ἔστι; codd. χαθότι αὐτοῖς ἐστιν. — i τοῖσι θεοῖσι; libri τοῖς θεοῖς. —)

ss. Θάρσος τὸ πρὸς τὰ φοδερὰ σὺν λόγψ αίνεε · ἀνδρητη γάρ · τὴν δὲ μετὰ ἀλογίης ἐπ' αὐτὰ δρμὴν θράσος νόμιζε καὶ ἀποστύγεε.

(Stobæus Flor. LIII, 17 τοῦ αὐτοῦ. Scripsi ἀνδρητη pro vulg. ἀνδρητα. Interpres Apollonii Rhudii II, 77 : Θάρσος δὲ θράσους διαφέρει. Θάρσος 
γὰρ τὸ εῦλογον · θράσος δὲ τὸ μετὰ ἰταμότητος. Οὕτω 
καὶ ᾿Αρίστιππος ὁ φιλόσοφος. Similiter Ammonius : 
θράσος καὶ θάρσος διαφέρει. Θράσος μὲν γάρ ἐστιν 
ἡ ἄλογος ὁρμή, θάρσος δὲ ἔλλογος ὁρμή, uhi vide 
Valckenarium.)

57. Γάμου ἀρίστη ξυμφωνίη ἀμφοτέρους σωφροσύνην ἀσχέειν.

(Stobæus Flor. LXXIV, 41. Eugeblou.)

58. Θεοί δτι έασι, οὐ χρὴ δίζεσθαι, αὐτόθεν δὲ άριστον πεπιστευχέναι. Ζητήσιος γὰρ προτεθείσης, καὶ ὁ τῷ ἀνοσιωτάτῳ τῶν λόγων, τῷ μὴ εἶναι αὐτούς, συνιστάμενος ἐθέλει χρατέειν.

(Stobæus Flor. LXXX, 8. Edgeblou.)

20. Πολλοί τῶν ἀνθρώπων, ἐπειδὰν δοχέωσι παρε ἀξίην πρήσσειν, δυσανασχετέοντες, ἔπειτα δεινολογεόμενοι πρὸς ἑωυτοὺς καὶ τοὺς πλησιάζοντας τοιάδε διαλέγονται · δ μὲν γαμέει καὶ ἐξ οἴκων τῶν εὐδαιμόνων, 
ἐγὼ δὲ ἀγαμος · καὶ δ μὲν οἰκίην ἔχει μεγάλην καὶ 
οἰκοδομέει μεγαλοπρεπέως <sup>α</sup> καὶ ἀγροὺς κέκτηται πολλούς, ἐγὼ δὲ ἀνέστιος καὶ ἀκτήμων · καὶ τῷ μὲν πάρα 
πολλὲ χρήματα, ἐμὲ δὲ ἀχρηματίη πᾶσα ἔχει · καὶ 
δδε μὶν καὶ δδε ἄρχουσι καὶ τιμέωνται <sup>b</sup>, τὸ δ' ἐμὸν ἐν 
ἰδιώτεω λόγῳ καὶ ἀτίμου <sup>c</sup>. Πρὸς οῦς χρὴ παραμυδεύμενον ταῦτα λέγειν, ὡς οὐ χρὴ ἐπ' ἄλλων εὐτυχίᾳ 
ἐδιώτεω λόγῳ καὶ ἀτίμου <sup>c</sup>. Πρὸς οῦς χρὴ παραμυδεύμενον ταῦτα λέγειν, ὡς οὐ χρὴ ἐπ' ἄλλων εὐτυχίᾳ 
ἐδιώτεω λόγῳ καὶ ἀτίμου <sup>c</sup>. Πρὸς οῦς χρὰ παραμυδεύμενον ταῦτα λέγειν, ὡς οὐ χρὴ ἐπ' ἄλλων εὐτυχίᾳ 
ἐδιώτεω λόγω καὶ ἀτίμου <sup>c</sup>. Πρὸς οῦς χρὰ παραμυδεύμενον ταῦτα λέγειν, ὡς οῦ κρὰ ἐπ' ἄλλων εὐτυχίᾳ 
καὶ οἰκοῦκος καὶ ἐκείνοισι παρεόντα ἐπιφρασάμενοι <sup>f</sup>, εὐρήσουσι ἑωυτοὺς ἀμεινον πρήσσοντας · καὶ ὅτι οὐδεὶς

<sup>55.</sup> Homines qui vires tantum et robur et corporis velocitatem exercent et ei solum gloriæ, quæ his rebus comparatur, serviunt, ingenii autem curam non agunt: isti profecto nesciunt, se ea tantum curare, quæ cum belluis communia et his multo infirmiora habent, divinissimam vero naturæ suæ partem, qua exculta ipsi, si fas est, deorum similes evadere possint, prorsus negligere.

<sup>56.</sup> Animi præsentiam in periculis cum ratione conjunctam collaudes : est enim fortitudo : impetum vero ad ca obeunda aversum a recta ratione temeritatem existimes atque oderis.

<sup>57.</sup> Optimus matrimonii consensus est, si uterque conjux temperantiam exerceat.

<sup>58.</sup> Non dubitandum quin sint dii, sed optimum est statim credere. Nam quæstione proposita, etiam ille qui implissimam sententiam defendit, deos videlicet non esse. superare conatur.

<sup>59.</sup> Multi homines, quum indigna sorte premi sibi videntur, ægre ferentes ac deinde graviter conquerentes, qua secum qua apud familiares hujusmodi verba faciunt : Iste uxorem ducit, idque ex familia fortunata, ego interim cœlibem vitam dego: Iste domum magnam habet, magnifice ædificat et agros multos possidet, ego contra sine domo ac sine possessionibus vivo : Iste divitiis affluit, ego vero in summa difficultate nummaria sum : Hic et ille magistratum gerunt et honorantur, ego autem privatus et sine honore vivo. Verum tales homines sic consolari oportet, ut dicamus, non esse dolendum aliorum felicitate, sed gaudendum, quia nostri cognati sint: sciendum autem, ipsos quoque divites esse, ita ut si sua intuiti fuerint et rursus ea quæ aliis adsunt, considerent, melius secum agi inventuri sint; neque quemquam ob alterius prosperitatem debita sibi felicitate privari.

Qui, quum aliquid molestum incidit, diis irascitur, 1s majus sibi malum quærit.

δπό τῆς τοῦ πέλας εὐτυχίης ε τῆς ὀφειλομένης և εωυτῷ εὐπρηγίης ἀποστερέεται.

(Stobæus Flor. CVII, 9. Εὐσεδίου. Scripsi : <sup>a</sup> μεγαλοπρεπέως; codd. μεγαλοπρεπῶς. — <sup>b</sup> τιμέωνται cum Halmio; codd. τετιμέαται vel τετιμέωνται. — <sup>c</sup> ἀτίμου cum eodem; libri ἀτίμφ. — <sup>d</sup> πολυκτήμονες; libri πολλῶν. — <sup>e</sup> ἐγκύψαντες cum Wesselingio ad Herodot. VII, 152; codd. ἐγκρύψαντες. — <sup>f</sup> ἐπιφρασάμενοι cum Wesselingio l. c.; codd. ἐπιφρασάμενοι. — <sup>g</sup> εὐτυχίης; codd. εὐτυχίας. — <sup>h</sup> ὀφειλομένης; membranæ ὀφειλευμένης. — )

60. 'Ανιηροῦ τευ προσπεσόντος, ἔπειτα χαλεπαίνειν τοῖσι θεοῖσι \* μέζον \* κακόν ἐστι ζητέειν.

(Stobæus Flor. CXXIV, 38. Εὐσεβίου. Scripsi: \* τοῖσι θεοῖσι; libri τοῖς θεοῖς. — b μέζον; codd. μεῖζον. —)

61. Άνιηροῦ τευ προσπεσόντος, εἶ τι τοῦ παρεστεῶτος  $^{\bullet}$  ἔστι εῦρέειν μέζον  $^{b}$ , ἐπιλέγεο, καὶ εῦρών, ὅτι μὴ ἐκεῖνο, ἀλλὰ τὸ μεῖον ἔχεις, ἀσπάζεο.

(Stobæus Flor. CXXIV, 39. Εὐσεδίου. Scripsi: \* παρεστεῶτος; libri παραστεῶτος. — b ἔστι εὑρέειν μέζον; codd. ἐστιν εὑρεῖν μεῖζον.)

62. Σωφροσύνην, τόπερ δη και αναγκαιότατον, παρά τῶν ξυνοικουσέων <sup>6</sup> γυναικῶν ἀνδρες ἀπαιτέουσι <sup>15</sup> και ὡς κρέσσονες ὑποδεεστέρων ἀρχειν ἀξιεῦσι <sup>15</sup> ταῦτα δὲ ἀξιεῦντες οὐκ αἰδέονται ὁκόσα πορρω-

τάτω <sup>α</sup> έστὶ σωφροσύνης καὶ τῶν ἐν τῆ τοῦ κρέσσονος <sup>®</sup> ἐόντων μοίρη, τὸ ἐξαμαρτάνειν ταῦτα αὐτοί, ὥσπερ σφίσι μούνοισι <sup>ε</sup> ἔξεόν, καὶ μετὰ τοῦ ἀνεπιπλήκτου παρὰ σφέων παντελέως καὶ ἀνέδην οὕτως πλημμελέοντες.

63. Θεοῦ ἐξ ἀρχῆς φήναντος τῷ γένει α τῶν ἀνθρώπων κατὰ τὰ φατιζόμενα α ὅψις ἐούσας διαφανέας, δδοὶ διφάσιαι α προκέαται βίου ψυχῆσι α ἀνθρώπων, ἀδαμαντίνη αἰμασιῆ παχυτάτη α καὶ ἐς πολλὸν τψος ἀνηκούση ε, κατὰ τὰ ὑπὸ τοῦ ἐξ ἀρχῆς φήναντος, ἀπ' ἀλληλέων τὰ πρῶτα διειργόμεναι. Καὶ ἡ μἐν αὐτέων ἐστί, όκοῖα ε δὴ τὴν τιμιωτέρην τάξιν λαχοῦσα, ἐκ δεξιῆς χερὸς μὲ ἐσιόντων αὐτή ἐπὶ τὴν ἀρετὴν αὐτῆσι ἱ ἡγέεται ἡ ἔτέρη δὲ λαιὴ μὲ ἐοῦσα ὶ ἔπὶ τὴν κακίην ἐστὶ παραπέμπουσα. Φατίζονται δὲ εἶναι τοιαίδε ἡ μὲν τῆς ἀρετῆς τὰ πρῶτα οὐκ εὐ ήλατά κως παρέχειν δοκει, οἶά τε π μέντοι συνεχέι απόνω ἀνυσθῆναι ἀλλὰ καὶ τοὺς κατηγεομένους ἔχει καὶ παραπέμποντας μὲνινούνως τὸ δὲ μετὰ τοῦτό ἐστι δδὸς ἰθέη τε q καὶ εὐρέη μέχρι τῆς ἐπὶ τὴν ἀκρόπολιν αὐτοῦ τοῦ καλοῦ ἐπ' ἡν Ε

tum lucis simul reliqua omnia eximiæ pulchritudini suæ vi penetrantis simul splendidissimæ. Undique vero per totum, qua patet, orbem visuntur urbes ac terræ incolae et cultores, de quibus genius ad consilia animi, danda missus singulatim disseret. Et hæc quidem ita se habet : via contra ad vitium ducens principio plana est, ut qui eam ingrediuntur exiguam omnino nec sinceram, sed vanam et fallacem voluptatem gustent. Itaque etiam quum duce postea destituta sit, confestim in flexuosum tramitem detorquetur, vallis acutis, altis et densis simulque voraginibus et præruptis refertum, in quæ viatores præcipitati fluvio cænum et lapides volvente dejectosque absorbente et abripiente merguntur, adeo ut multi ex iis statim ibi pereant, reliquis non consilio, sed casu per proximas urbes et regionem totam quæ amplissima est aliis alio dispersis, de quibus itidem angelus supra commemoratus disseret. Quum igitur talis sit harum viarum natura, ducis munere fungitur atque in medio constitutus est dei magni præco et consultor genius supra dictus, qui animis descendere parantibus hæc fere denuntiabit : animi hominum, natura tam mortales quam immortales, qui illa quam in terris existimant vita in mortem inciditis, ea vero quæ ibi videbatur morte ad vitam reditis, quum exacto tempore vobis præfinito rursus ex corporum vinculis evolaveritis, quibus in isto mortis statu impediti fuistis. aliæ iterum vitæ his in terra actis similes pro meritis

<sup>61.</sup> Quum aliquid molestum ingruit, perpende, num quid aliud præsenti molestia gravius reperiri possit : quod si repertum fuerit, gaudeto præsenti tanquam minore malo.

<sup>62.</sup> Temperantiam, quod vel maxime necessarium, ab uxoribus in matrimonium ductis exigunt mariti et tanquam superiores inferioribus se imperare æquum esse censent: hæc autem censentes non verentur perpetrare quæ a temperantia et potentiorum conditione longe abhorrent, quasi ipsis solis liceat ista committere, quum etiam sublato propriæ reprehensionis metu omnino et aperte ita peccent.

<sup>63.</sup> Quum deus, ut supra dictum est, ab initio hominum generi claras ostenderit visiones, duæ quoque vivendi viæ hominum animis propositæ sunt, maceria statim adamantina, crassissima et altissima, ut primus aspectus fert, a se invicem separatæ. Altera quidem earum, ut dignitate superior, intrantibus est ad dextram, atque ad virtutem hæc ducit; altera autem, quæ ad lævam est, ad vitiositatem pertinet. Dicuntur vero sic esse comparatæ, ut virtutis via primum quidem tractus non satis expeditos, sed tamen assiduo labore superabiles præbere videatur. Quid? quod ne ducibus quidem sine periculo comitantibus caret; mox autem via recta est et lata usque ad ipsam honestatis arcem, qua conscensa in locis præclaris eris et spectaculo frueris tum unnumerabilium aliorum bonorum et summæ felicitatis,

άνελθών εν τοισι καλλίστοισι ε έσεαι και θέη άλλων τε μυρίων άγαθων και των εύδαιμονεστάτων, άτάρ δή χαὶ φωτός, παντὸς τοῦ λοιποῦ χάλλει μυρίω προήχοντος καλ αύγοειδεστάτου τ. Πέριξ δέ καλ έπλ πάσαν υ γην άναπεπταμένην αί πόλιες έασι καὶ οί τὴν γῆν κατοικέοντες καὶ έργαζόμενοι, περὶ τῶν x ὡς ἔκαστα ἔγει δ έπὶ συμβουλίη Τ τῶν ψυχέων προπεμφθεὶς ἐρέει λόγος. Και ήδε μέν ὧδέ χως έχει · ή δε έπι την χαχίην άγουσά εστι λείη aa τὰ μεν κατ' ἀρχάς, ὡς ὀλίγου bb πάγχυ καὶ τούτου οὐ γνησίου, ἀπατηλοῦ δέ, καὶ ἐπὶ παραγωγῆ τῶν προσιόντων, γεύσασθαι αὐτοὺς сο τοῦ ἡδέος ώστε καί μηδενός μετά ταῦτα ήγεμόνος εύρισκομένου εὐθύς άγει ες όδὸν σχολιήν σχόλοπάς τε έχουσαν, οίτινες δή dd δξέες, μεγάλοι, και πυχνοί χαταπεπήγασι, και χαράδρας και κρημνούς, κατά κεφαλης ώθέοντας τους πορευομένους 68 κατά τοῦ συμψήσοντος καὶ παρασύροντος τούς χατενεχθέντας ές αὐτὸν " ποταμοῦ χάτω βορβόρω και λίθοις ρέοντος. ώστε πολλούς εύθυς ούτω διαφθείρεσθαι, οι δε λοιποί τύχη, ούτ' άρ' οίκειη προμηθείη, έπὶ τὰς αὐτόθι ἐούσας πόλιας διασχεδαννύαται άλλοι άλλοσε και έπι πάσαν πολλήν έουσαν την χώρην, περί τῶν 88 δή καὶ αὐτῶν ὁ προειρημένος ἄγγελος ἀπηγήσεται hb. Τουτέων ἐουσέων τῶν όδῶν τοιουτέων, άγει δ προειρημένος καὶ ἔστι ἐν μέσφ θεοῦ μεγάλου χῆρυξ σύμβουλός τε λόγος, δς ψυχῆσι τῆσι μελλούσησι ιι χατιέναι τοιάδε προφανέει kk. Ψυχαί ανθρώπων, φύσιν έγουσαι θνηταί τε είναι καλ άθάνατοι, καλ ζωῆ μέν τη έπὶ της γης νομιζομένη θανάτω έγχυρέουσαι, θανάτω δε τῷ δοχέοντι αὐτόθι ζωήν ἀπολαμδάνουσαι, ἐπεὰν χρόνου τοῦ τεταγμένου ὑμῖν ἀνυσθέντος αὖτις ἀπολυθῆτε σώματος τοῦ ἐν τῷ αὐτόθι θανάτῳ ὑποδεξαμένου δμέας, διαδέξονται αὖτις δμέας τρόπον <sup>mm</sup> τῆς ἐπὶ γῆς ζωῆς βίοι οἱ ὀφειλόμενοι nn, καὶ διὰ τοῦτο παραινέω, θεοῦ μεγάλου Ερμέω οο καί θεῶν τῶν λοιπῶν προφήτης τε καὶ σύμβουλος λόγος, καὶ ἀπειθεούσησι PP μέν προλέγω άθάνατα χαχά, πειθομένησι <sup>qq</sup> δὲ ἀγαθὰ ἔσεσθαι τοῖσι τῶν θεῶν ὁμοιεύμενα. Οὐ χρη ὧν rr βραχυτάτης χιβδήλου τε χαὶ εὐδιασχεδάστου τῆς ήδο**νης ένεχα χαχά μεγάλα χαὶ τὰ παραμενέοντα 66 τὸν** πάντα χρόνον αίρέεσθαι καὶ βίω τῷ βραχυτάτω βίον βλάψαι τὸν μετὰ ταῦτα μαχρότατον, οὐδ' αὖ πόνον δλίγον καταδεισάσας άγαθά μεγάλα καὶ τὰ παραμενέοντα τον πάντα χρόνον καὶ εὐδαιμονίην βιοτῆς μηχίστης τῆς μετά ταῦτα προίεσθαι.

(Stobæus Eclog. lib. II, cap. IX, pag. 410 seqq. ed. Heeren.; cap. VIII, p. 675 seqq. ed.

Gaisford; pag. 115 seqq. ed. Meinek. Scripsi: γένει; codd. γένει. - b φατιζόμενα cum Jacobsio Animadv. ad Euripidis Tragæd. et Stob.; codd. φωτιζόμενα quod retinet Kænius ad Gregor. Corinth. p. 510. — c όψις ἐούσας διαφανέας, δδοί διφάσιαι; codd. οίεις (al. ούεις vel όψεις) οὖσαι ἀφανέες. όδοι διαφανέες, όδοι διφασίαι, quod Kænius I. c. mutavit in οὐχ ἐοῦσαι ἀφανέες, Meinekius in ὄψι ἐοῦσαι convertit. — <sup>d</sup> ψυχῆσι; codd. ψυχαῖς. άδαμαντίνη αίμασιῆ παχυτάτη cum Heerenio; codd. άδαμαντίνη αίμασιή παχυτάτη. — ' ανηχούση cum Jacobsio et Kœnio; codd. ἀνηχούση. — 8 δχοῖα; vulgo δχοία. — h χερός; vulgo χειρός. -- i αὐτῆσι; codd. αὐταῖς. - k λαιή cum L. Dindorfio; codd. λαιία. — 1 ἐοῦσα; codd, οὖσα. — m xως; codd. πως. — n οἶά τε; vulgo οἵα τε. — ο συνεγέϊ ex Orellii emendatione; codd. εὐτυχέῖ. — P παραπέμποντας; codd. παραπέμψαντας. — q ίθέη τε cum Kœnio ad Greg. Cor. p. 474; codd. θέητε vel θέτε. — ' ἐπ' ήν cum Kœnio ad Greg. Corinth. p. 465; codd. ἐπήν. — \* τοῖσι καλλίστοισι; libri τοῖς χαλλίστοις. — t αὐγοειδεστάτου cum Jacobsio; codd. αὐγοειδεστάτω. — " ἐπὶ πᾶσαν cum Meinekio; codd. περί πάσαν. - \* περί των; codd. περί δν. — τ συμδουλίη; codd. συμδουλίη vel συμδουλίην. — z άγουσα cum Kœnio ad Greg. Cor. p. 509; codd. έχουσα. — aa έστι λείη cum Jacobsio; codd. έστιν οξη. - bb ώς δλίγου cum eodem; libri δλίγου. — cc γεύσασθαι αὐτοὺς; codd. γεῦσαι quod tuetur Kænius locum sic refingens: ή δέ έπὶ τὴν χαχίην ἄγουσά ἐστι οἵη τὸ μὲν χατ' ἀρχὰς δλίγου πάγχυ και τούτου οὐ γνησίου, ἀπατηλοῦ δέ, και έπὶ παραγωγῆ τῶν προσιόντων, γεῦσαι τοῦ ἡδέος. dd οίτινες δή cum Heerenio; codd. οίτινες δέ. — co πορευομένους cum Heerenio; codd. εύρισχομένους. - " ἐς αὐτὸν cum Meinekio; codd. ἐπ' αὐτὸν. — <sup>gg</sup> τῶν; codd. ὧν. — ʰʰ ἀγγελος ἀπηγήσεται; codd. άγγελος άφηγήσεται. Est autem άγγελος idem qui supra nominabatur λόγος, quo nomine significatur genius singulis animis tributus. Vide Platonem de republ. lib. X, p. 617 seqq. Fortasse etiam intelligendus ille genius, de quo Cebes in tabula p. 11 ed. Salmas. δ δὲ γέρων δ ἄνω έστηχώς, έχων χάρτην τινά έν τῆ χειρί, καὶ τῆ έτέρα ὥσπερ δειχνύων τι, οδτος δαίμων χαλεῖται. Προστάττει δὲ τοις είσπορευομένοις, τί δει αύτούς ποιείν, ώς αν είσ-

vestris vos excipient. Quocirca vos admoneo, magni dei Mercurii et reliquorum numinum tum vates tum consultor genius, ac contumacibus quidem mala immortalia, dicto autem audientibus divina bona eventura esse prænuntio. Quare non decet fugacis, falsæ et levis voluptatis gratia magna afque in æternum duratura mala eligere, nec vita brevissima vitam sequentem eamque longissimam corrumpere, neque rursus exigui laboris formidine magna atque in perpetuum mansura bona vitæque posthac longissimæ futuræ beatitudinem abjicere.

έλθωσιν είς τὸν βίον καὶ δειχνύει, ποίαν δδὸν αὐτοὺς δει βαδίζειν, εί σώζεσθαι μέλλουσιν έν τῷ βίφ. Cæterum vox άγγελος pro δαίμων usurpata inferioris ætatis Platonicum arguit. Sic Hierocles aurei carminis enarrator in Phil. Græc. Fragm. vol. I, p. 42 : οἱ δὴ καὶ εἰκότως ἀγαυοὶ ῆρωες λέγονται, άγαυοι μεν ώς άγαθοι όντες και φωτεινοί άει και μήτ έν κακία μήτ' έν λήθη ποτέ γινόμενοι, ήρωες δέ ώς έρωές τινες όντες και έρωτες, οίον έρωτικοι και διαλε**χτιχοὶ ἐρασταὶ τοῦ θεοῦ, αἴροντ**ες ἡμᾶς χαὶ χουφίζοντες πρός την θείαν πολιτείαν από της έν γη διατριδης. Τοὺς δὲ αὐτοὺς καὶ δαίμονας ἀγαθοὺς καλεῖν ἔθος, ὡς όντας δαήμονας καὶ ἐπιστήμονας τῶν θείων νόμων, έστι δὲ δτε καὶ ἀγγέλους ὡς ἐκφαίνοντας καὶ διαγγέλλοντας ήμιν τους πρός εύζωταν κανόνας. Porphyrius περί ἀποχής lib. II, 38 ἐν δὲ τούτοις [ ἀγαθοῖς δαίμοσιν ] άριθμητέον καλ τούς πορθμεύοντας, ώς φησι Πλάτων, καὶ διαγγέλλοντας τὰ παρ' ἀνθρώπων θεοῖς καὶ τὰ παρά θεῶν ἀνθρώποις, τὰς μὲν παρ' ἡμῶν εύχας ώς πρός δικαστάς αναφέροντας τους θεούς, τάς δὲ ἐχείνων παραινέσεις χαὶ νουθεσίας μετὰ μαντειῶν εκφέροντας ήμιν. — il λόγος, δς ψυχησι τησι μελλούσησι cum Meinekio; codd. λόγος, ψυχαΐς τε μελλούσαις. — \*k προφανέει cum codicibus. Eadem enim hujus futuri ratio est quæ in præcedentibus verborum ἀπηγήσεται et ἐρέει. Itaque nolui cum Meinekio ponere προφωνέει. — 11 ζωη cum Heerenio; codd. ζωή. — mm τρόπον cum Heerenio; codd. τρόπου. — nn δφειλόμενοι cum codd.; quam formam aliis locis librarii in δφειλεύμενοι mutarunt. Vid. fragm. 31, 40, 48, 59. — co θεοῦ μεγάλου Έρμέω, id est, Ægyptiorum dei Thoth, quem Græci Έρμῆν τὸν τρισμέγιστον, Latini Mercurium ter maximum vocarunt. Vide Philonem Byblium apud Eusebium Præparat. Evang. lib. I, cap. IX, p. 31; Syncellum Chronograph. p. 40; Sanchuniathonem apud Eusebium Præp. Evang. lib. 1, cap. X, p. 36; Ciceronem denat. deor. III, 22; Lactantium I, 6; Martialem lib. V epigr. 25. — Ρρ ἀπειθεούσησι μέν προλέγω ἀθάνατα κακά; codd. ἀπειθεούσαις μέν προλέγω θνητά κακά. — qq πειθομένησι; libri πειθομέναις. — r ων; libri ουν. – 🐕 παραμενέοντα cum Gaisfordo; codices παραμένοντα. — )

# DE ALBINO.

Albinus, Galeni præceptor, secundi post Chr. n. sæculi Platonicus, quem eximiam gloriam consecutum esse veteres scriptores testantur, videtur circa annum centesimum quinquagesimum floruisse. Quum autem Thrasyllus (1) ac Dercyllides (2) ab eo memorati sint, quorum alter Tiberio imperante, alter fortasse exeunte primo sæculo vixit, Albinum paulo ætate posteriorem fuisse res est certissima (3). Eundem apud Smyrnæos philosophiæ præcepta adolescentibus optimarum artium studiosis tradidisse conjicias. Smyrnæ certe eum audivit Galenus unum et viginti annos natus (4), postquam mortuo parente relicta patria urbe nobilissimam illam Asiæ civitatem petiit (5), ut medicorum et sapientiæ doctorum scholis interesset (6).

Constat eum optimis Platonis interpretibus annumeratum esse (7) magnique æstimasse antiquos ejus de rebus divinis et humanis judicium. Itaque Tertullianus lib. de anima cap. 28: Quis ille, inquit, nunc vetus sermo? Pythagoricus, ut volunt, quin et divinus, ut Albinus existimat, aut Mercurii forsan Ægyptii. Idem cap. 29 ait: Hæc et Albinus, Platoni suo veritus, subtiliter quærit contrarietatum genera distinguere, quasi non et hæc tam absolute in contrarietatibus posita sint, quam et illa, quæ ad sententiam magistri sui interpretatur, vitam dico et mortem.

Neque negligendus nobis est locuples sapientiæ ejus testis Proclus, plura ex deperdito Albini in Platonis Timæum commentario referens, quæ illum separatim in eo genere elaborasse indicant. Ac primum quidem Albinus hæc Platonis in Timæo verba pag. 27. c. ήμᾶς δὲ τοὺς περὶ τοῦ παντός λόγους ποιεισθαί πη μέλλοντας, ή (vulgo ή) γέγονεν ή καὶ άγενές έστιν, εί μή παντάπασι παραλλάττομεν, ἀνάγκη θεούς τε καὶ θεὰς ἐπικαλουμένους εύχεσθαι πάντα κατά νοῦν ἐκείνοις μὲν μάλιστα, έπομένως δὲ ἡμῖν εἰπεῖν sic explicabat, ut mundo et ortum et æternitatem tribui a Platone censeret. Quippe mundus ab ente differt, quatenus hoc semper est, ille et æternus est et a parente generatus. Quum enim e pluribus ac dissimilibus partibus constet, ortum eum habere necesse est, siquidem partes illas toto antiquiores judicari convenit. At quando partes illæ æternæ sunt, simul mundum æternum esse intelligitur (8).

Porro quam oratio cum iis rebus, quas exprimit, habere dicitur cognationem, eam Platone duce Albinus illustravit. « Ergo quum de re stabili, inquit Plato (9) pag. 29. B., et immutabili disputat, oratio talis sit, qualis illa, quæ neque redargui neque convinci potest. Quum autem ingressa est imitata et efficta membra, bene agi putat, si similitudinem veri consequatur. Quantum enim ad id, quod ortum est, æter-

χόσμου πρός τῷ ἀεὶ εἶναι καὶ γενέσεως ἔχοντος ἀρχήν, ἵν' ξ και άει ων και γενητός, ούχ ούτως ων γενητός ώς κατά χρόνον (οὐ γὰρ ἄν ἢν καὶ ἀεὶ ὤν), ἀλλ' ὅλως λόγον ἔχων γενέσεως διά την έχ πλειόνων και άνομοίων σύνθεσιν, ην άναγκαΐον εἰς ἄλλην αἰτίαν τὴν ὑπόστασιν ἀναπέμπειν αὐτοῦ πρεσδυτέραν, δι' ήν πρώτως ἀεὶ οὖσαν ἔστι πη καὶ αὐτὸς άεὶ ὢν καὶ οὐ μόνον γενητός, άλλὰ καὶ ἀγένητος. — (9) Plato Tim. p. 29. Β. ώδε ούν περί τε είκόνος και περί του παραδείγματος αὐτῆς διοριστέον, ὡς ἄρα τοὺς λόγους, ὧνπέρ εἶσιν έξηγηταί, τούτων αὐτῶν καὶ ξυγγενεῖς ὄντας. Τοῦ μέν οδν μονίμου και βεβαίου και μετά νοῦ καταφανοῦς μονίμους και άμεταπτώτους, καθ' όσον τε άνελέγκτοις προσήκει λόγοις είναι καὶ ἀκινήτοις, τούτου δεῖ μηδέν ἐλλείπειν τοὺς δὲ τοῦ πρὸς μὲν ἐκεῖνο ἀπεικασθέντος, ὄντος δὲ εἰκόνος εἰκότας ἀνὰ λόγον τε έχείνων δντας δ, τι περ πρὸς γένεσιν οὐσία, τοῦτο πρὸς πίστιν άλήθεια. Έαν οὖν, ὧ Σώκρατες, πολλά πολλῶν εἰπόντων περί θεῶν καὶ τῆς τοῦ παντὸς γενέσεως μὴ δυνατοὶ γιγνώμεθα πάντη πάντως αὐτοὺς αὐτοῖς όμολογουμένους λόγου ς και άπηκριδωμένους αποδούναι, μή θαυμάσης, άλλ' έαν άρα μηδενός ήττον παρεχώμεθα εἰκότας, άγαπᾶν χρή, μεμνημένον ώς ο λέγων έγω ύμετς τε οί χριταί φύσιν άνθρωπίνην έχομεν, ώστε περί τούτων τον είκοτα μύθον αποδεχομένους πρέπει

<sup>(1)</sup> Vid. Democriti fragm. p. 95 seq. — (2) Isagog. in Plat. dialog. cap. 6. — (3) Vide Zumptii dissertationem quæ inscribitur : über den Bestand der philosophischen Schulen in Athen und die Succession der Scholarchen (Berolini 1843) p. 47 et 71. — (4) anno post Chr. n. 151. (5) Vid. Fabric. Bibl. Græc. lib. IV cap. 17 Vol. 111 p. 510. (6) Galenus de libris propriis Tom. IV ed. Basil. p. 372 τρία δέ μοι βιδλία παρά τινων ἐδόθη γεγραμμένα πρὶν είς Σμύρναν έκ Περγάμου μεταβήναι Πέλοπός τε του ίατρου καὶ Άλβίνου τοῦ Πλατωνικοῦ χάριν. — (7) In bibliotheca Coisliniana p. 598 τον μέν Πλάτωνα υπομνηματίζουσι πλείστοι, χρησιμώτεροι δὲ Γάιος, Άλβινος, Πρισκιανός, Ταύρος, Πρόκλος, Δαμάσκιος, Ἰωάννης ὁ Φιλόπονος, δστις καὶ κατά Πρισκιανοῦ ἡγωνίσατο , πολλάκις δὲ καὶ κατὰ Άριστοτέλους. - (8) Proclus in Plat. Tim. p. 67. c. πάλιν τοίνυν τὸ ἢ γέγονεν η άγενές έστιν οι μέν έξηγήσαντο το μέν πρότερον η δασύνοντες, τὸ δὲ δεύτερον ψιλοῦντες, δσοι φασίν αὐτὸν έρεῖν περί τοῦ παντὸς χαθ' ὅσον γέγονεν ἀπ' αἰτίας, ἢ χαὶ ἀγενές ἐστιν, ἴνα γενόμενον αὐτὸ θεωρήσαντες τὴν ἐν αὐτῷ φύσιν κατίδωμεν καὶ δ γε Πλατωνικός Άλδτνος άξιοῖ κατά Πλάτωνα τον κόσμον άγενητον όντα γενέσεως έχειν άρχήν, δ καὶ πλεονάζει τοῦ ὄντος, ἐκείνου μόνον ἀεὶ ὄντος, τοῦ ἐὲ

nitas valet : tantum ad fidem veritas. Quocirca si forte de deorum natura ortuque mundi disserentes minus id, quod avemus, omnino consequemur, ut tota dilucide et plane exornata oratio sibi constet et ex omni parte secum ipsa consentiat : haud sane erit mirum contentique esse debebitis, si probabilia dicentur. » De hoc igitur duplici rerum verborumque genere, quorum alterum certum et verum, alterum probabile est, diligenter egit Albinus. Etenim Proclus in Tim. p. 104. a. ότι δεῖ, inquit, τὸν λόγον συγγενῆ τοῖς πράγμασιν είναι, ων δή καί έστιν έξηγητής. Καὶ ἐοίκασιν έντεῦθεν ἀφορμάς λαδόντες οί περί Άλδῖνον καὶ Γάϊον Πλατωνικοί διορίζειν, ποσαχῶς δογματίζει Πλάτων, καὶ ότι διχῶς, ἢ ἐπιστημονικῶς, ἢ εἰκοτολογικώς, και οὐ καθ' Ενα τρόπον οὐδε ώς μίαν ἀκρίδειαν τῶν παντοίων ἐχόντων λόγων, εἴτε περὶ τῶν όντων είεν είτε περί των διά γενέσεως ύφισταμένων, άλλ' ήπερ έχει τὰ πράγματα, ταύτη καὶ τῶν λόγων συνδιηρημένων τοις πράγμασι καὶ οὕτως ἐχόντων τοῦ τε ἀχριδοῦς πέρι χαὶ τοῦ σαφοῦς περὶ τὰ ὑποχείμενα αὐτοῖς πράγματα, ὡς τοὺς μὲν [τοὺς λόγους] λέγειν των δογμάτων το ακριβές, τους δε το είκος. Δεῖ γὰρ δμοιον εἶναι τὸν λόγον τοῖς πράγμασιν · οὐδὲ γάρ άλλως αν την φύσιν έξηγήσαιτο, η συγγενώς έχων πρός αὐτά. Δεῖ γάρ δ τὸ πρᾶγμα συνηρημένως έστί, τοῦτο εἶναι αὐτὸν ἀνειλιγμένως, ໃνα καὶ ἐκφαίνη τὸ πρᾶγμα καὶ ὑφειμένος ἢ τῆς φύσεως αὐτοῦ τὸν γάρ τρόπον τοῦτον καὶ τὰ θεῖα αἴτια τοῦ λόγου τάς τε οὐσίας ἐκφαίνει τῶν πρὸ αὐτῶν καὶ συμφυῆ πρὸς αὐτά

Denique Platonis (10) sententiam Tim. p. 41 D vos autem ad id, quod erit immortale, partem attexitote mortalem aliter accepit Albinus cum Attico, aliter Porphyrius. Sic enim Proclus in Tim. p. 311. a. Τί τὸ ἀθάνατόν ἐστι τοῦτο, καὶ τί τὸ θνητόν, ἐζήτηται παρά τοῖς τοῦ Πλάτωνος ἐξηγηταίς, και οι μέν την λογικήν ψυχήν μόνην αθάνατον απολείποντες φθείρουσι τήν τε άλογον ζωήν σύμπασαν καί το πνευματικόν όχημα της ψυχης, κατά την είς γένεσιν βοπήν τῆς ψυχῆς τὴν ὑπόστασιν διδόντες αὐτοις μόνον τε τὸν νοῦν ἀθάνατον διατηροῦντες ὡς μόνον καὶ μένοντα καὶ διμοιούμενον τοῖς θεοῖς καὶ μὴ φθειρόμενον, ώσπερ οί παλαιότεροι καὶ ἔπεσθαι τἢ λέξει κρίναντες, δι' ής ό Πλάτων φθείρει την άλογον, θνητην αὐτην καλών, τοὺς Άττικοὺς λέγω καὶ Άλδίνους καὶ τοιούτους τινάς · οἱ δὲ τούτων μετριώτεροι, ώσπερ οί περί Πορφύριον, καί πραότεροι παραιτούνται μέν την χαλουμένην φθοράν χατασχεδαννύναι τοῦ τε ὀχήματος καὶ τῆς ἀλόγου ψυχῆς, ἀναστοιχειοῦσθαι δὲ αὐτά φασι καὶ ἀναλύεσθαί τινα τρόπον εἰς τὰς σφαίρας, ἀφ' ὧν τὴν σύνθεσιν έλαχε, φυράματα δὲ εἶναι ταῦτα έχ τῶν οὐρανίων σφαιρῶν, χαὶ χατιοῦσαν αὐτὰ συλλέγειν την ψυχήν, ώστε και είναι ταῦτα και μη είναι, αὐτὰ δὲ ἔχαστα μηχέτι είναι μηδὲ διαμένειν την ιδιότητα αὐτῶν. Cf. infra p. 311. e. (11) ubi ea quæ Proclus dicit, κατά Άττικοῦ καὶ Άλείνου scripta esse nescio quis in margine codicis Augustani annotavit.

Jam quoniam apud veteres in honore atque in pretio fuit Albinus (12), credibile est, nos quoque de ejus doctrina melius existimaturos fuisse, si plura ipsius ingenii monumenta (13) exstarent. Nunc quum ex ejus scriptis sola supersit Isagoge in Platonis dialogos, in exiguo hoc fortunæ munere facile acquiescimus. Quamquam autem opusculum non sustinet exspectationem, quam titulus ambitiosior movere legentibus possit, tamen res quasdam minime vulgares eo contineri nemo negabit. Primus hanc Isagogen in Platonis dialogos e codice Holsteniano exscriptam in lucem protulit I. A. Fabricius

τούτου μηδέν έτι πέρα ζητείν. — (10) Plato Tim p. 41 D. τὸ δὲ λοιπὸν διμείς ἀθανάτφ θνητὸν προσυφαίνοντες. — (11) Proclus in Tim. p. 311. e. ἀλλ' ἄρα τοῦτο , ὁ λέγουσί τινες, ότι μένει καὶ διαλύεται τὸ αὐτό διὰ τῆς ἀναστοιχειώσεως, χαὶ διὰ τοῦτο θνητόν τε άμα χαὶ οὐ θνητόν ἐστιν; ἀλ) ὰ τούτο καὶ καθ' αὐτὸ μέν άτοπον: τῆς γὰρ ἐνώσεως ἀπολομένης πῶς ἔτι τὸ αὐτὸ διαμένειν φήσομεν; οὐ γάρ ἐστι ζωῶν συμφόρησις ή άλογος, άλλα μία ζωή πολυειδής προς δέ τούτοις και τα οὐράνια ποτέ μέν άφαιρέσεις, ποτέ δὲ προσθέσεις δέγεσθαι δίδωσιν, δ δή παντάπασιν αὐτῶν άλλότριόν έστιν. 'Αλλ' ἄρα φθαρτόν [schol. κατὰ 'Αττικοῦ καὶ 'Αλδίνου], και απολείψομεν την ζωήν ταύτην άμα τῷ σώματι σκεδαννυμένην; Καὶ πῶς αὶ χολάσεις, πῶς δὲ αὶ καθάρσεις, πῶς δὲ αὶ τῶν βίων αἰρέσεις, αὶ μὲν κατὰ φαντασίαν, αὶ δὲ κατὰ θυμόν, αί δε κατ' ἐπιθυμίαν; αί τε είς τὰ άλογα τῶν ζώων εἰσδύσεις πῶς; δι' άλογίας γὰρ ή συναφή πρὸς τὸ ἄλογον, δοπερ διά νοῦ πρός τὸν νοῦν. Μήποτε οὖν κάλλιον οὕτω λέγειν, δισπερ ο ήμετερος διδάσκαλος, τὰς μεν ἀκρότητας τῆς ἀλόγου ζωῆς τὸ πν εῦμα περιέχειν, καὶ εἶναι ταύτας μετὰ του όχήματος αιδίους, ως από του δημιουργού παρηγμένας, ταύτας δε έχτεινομένας και μεριζομένας ποιείν την ζωήν

ταύτην, ήν προσυφαίνουσιν οι νέοι θεοί, θνητήν μέν οδσαν διότι τὸν μερισμόν τοῦτον ἀποτίθεσθαί ποτε τὴν ψυχὴν άναγκαῖον, διαν ἀποκαταστῆ τυχοῦσα καθάρσεως, πολυχρονιωτέραν δὲ τῆς τοῦ σώματος τούτου ζωῆς, καὶ διὰ τοῦτο την ψυχην και έν "Αιδου και τους βίους αιρουμένην έχειν την τοιαύτην ζωήν - κατά γάρ αὐτήν την φοπήν προσλαμβάνει την θνητήν ταύτην ζωήν ἀπὸ τῶν νέων θεῶν. — (12) Ab hoc diversus fuit ejusdem nominis scriptor latinus citatus a Boëthio lib. 2 de musica cap. 12 et Cassiodoro cap. 5 de musica his verbis : Apud Latinos autem vir magnificus Albinus librum de hac re compendiosa brevitate conscripsit, quem in bibliotheca Romæ nos habuisse atque studiose legisse retinemus. Alios Albinos enumeratos vide apud Fabricium Bibliothecæ Græcæ vol. 111 p. 158 cd. Harl. et Biblioth. Lat. lib. IV pag. 789. — (13) Jacobus Pamelius ad Tertullianum pag. 378 Albinum dicit scripsisse Isagogicum dogmatum Platonis et alterum librum de ordine librorum ejusdem, quorum græca exemplaria serventur Romæ in bibliotheca Vaticana et Venetiis ad S. Antonium. Sed alicrum illud opusculum inspicere mihi anno 1707 inseruitque Bibliothecæ Græcæ volumini secundo (14), deinde iterum edidit I. F. Fischerus una cum Platonis Euthyphrone, Apologia Socratis, Critone et Phædone Lipsiæ anno 1783 (15), postremo C. I. Chr. Schneiderus secundum codicem Lobcovicianum emendatam publicavit Vratislaviæ anno 1852 (16). Hi omnes, quantum in 19sis situm erat, scriptoris verba castigarunt multumque ei profuerunt. Sed requirebatur accuratior recensio, qua et lacunæ libelli explerentur et menda a viris doctis non animadversa tollerentur. Hanc igitur institui simulque totum libellum latinum feci.

non licuit. — (14) Legitur pag. 44-50 cum Io. Anton. Winckleri interpretatione latina. — (15) Platonis dialogi IV Euthyphro, Apologia, Crito, Phædo. Acced. Albini Isagoge in ejusdem dialogos etc. Gr. ad fidem codicum manuscriptorum Tubing. August. aliorumque et librorum editorum veterum recensuit, animadversionibus illustra-

vit, tertium edidit Ioannes Frid. Fischerus. Lipsiæ 1783 apud Schwickertum. — (16) Index scholarum in universitate litterarum Vratislaviensi per hiemem a. 1852 instituendarum. Præcedit Albini libellus a Car. Ern. Chr. Schneidero secundum codicem Lobcovicianum emendatus.

## ΑΛΒΙΝΟΥ

## ΕΙΣΑΓΩΓΗ ΕΙΣ ΤΟΥΣ ΠΛΑΤΩΝΟΣ

#### ΔΙΑΛΟΓΟΥΣ.

## ALBINI

#### ISAGOGE IN PLATONIS

DIALOGOS.

α΄. Ότι η τῷ μέλλοντι ἐντεύξεσθαι τοῖς Πλάτωνος διαλόγοις προσήχει πρότερον ἐπίστασθαι αὐτὸ τοῦτο, τί ποτέ έστιν ό διάλογος. Ούτε γάρ άνευ τέχνης τινός καὶ δυνάμεως γεγραμμένοι εἰσίν, οὐτε τεχνικῶς γνωρίσαι ράδιον τῷ γε θεωρίας ἀπείρως ἔχοντι. "Αρέσκει δε τῷ φιλοσόφῳ περί παντὸς ούτινοσοῦν ο τὴν σχέψιν ποιούμενον την οὐσίαν τοῦ πράγματος ἐξετάζειν, ἔπειτα τί τοῦτο <sup>d</sup> δύναται, καὶ τί μή, πρὸς ὄ, τι <sup>e</sup> τε χρήσιμον πέφυχε καὶ πρὸς δ μή. Λέγει δὲ ὧδε · Περὶ παντός, ο παϊ, μία άρχη τοῖς μέλλουσι χαλώς βουλεύεσθαι εἰδέναι δεῖ περὶ οδ ἀν ί ἢ ἡ βουλή, ἡ περὶ g τουτο άμαρτάνειν άνάγκη· τους δε πολλους λέληθεν δτι οὐχ ζσασι τὴν οὐσίαν έχάστου. 'Ως οὖν εἰδότες b οὐ ἱ διομολογοῦνται ἐν ἀρχῆ τῆς σκέψεως, προελθόντες δε τὸ εἰχὸς ἀποδιδόασιν · οὕτε γὰρ έαυτοῖς οὕτ' άλλοις δμολογούσιν. "Ινα οὖν μή τοῦτο πάθωμεν ἐντυγχάνοντες τοῖς Πλάτωνος διαλόγοις, αὐτὸ τοῦτο, ὅπερ έφην , σχεψώμεθα , τί ποτέ έστιν  $^{k}$  δ διάλογος. Έστι 1 τοίνυν οδα άλλο τι, ή λόγος έξ έρωτήσεως καὶ ἀποκρίσεως συγκείμενος περί <sup>π</sup> τινος τῶν πολιτικῶν καὶ φιλοσόφων πραγμάτων μετά τῆς πρεπούσης ήθοποιίας τῶν παραλαμβανομένων προσώπων καὶ τῆς κατά τὴν λέξιν κατασκευής.

(Scripsi: AABINOY ΕΙΣΑΓΩΓΉ ΕΙΣ ΤΟΥΣ ΠΛΑΤΩΝΟΣ ΔΙΑΛΟΓΟΥΣ cum codice Holsteniano; ΕΙΣΑΓΩΓΉ ΕΙΣ ΤΗΝ ΤΟΥ ΠΛΑΤΩΝΟΣ ΒΙΒΛΟΝ. ΑΛΒΙΝΟΥ ΠΡΟΛΟΓΟΣ codex Lobcovicianus. — <sup>b</sup> δτι cod. Holst.; reliqui omittunt. — <sup>c</sup> ούτισοῦν cod. L.; ούτινος οὖν cod. H. — <sup>d</sup> τοῦτο cod. H; οὖτος cod. L., sed in margine τοῦτο a m. sec. — <sup>e</sup> δ, τι; codd. δ, τί. — <sup>f</sup> περὶ οὖ δν ἢ ἡ βουλή ex Plat. Phædr. p. 237; περὶ οὖ δν ἡ βουλή ἢν cod. L; περὶ οὖ δν βουλή ἢ cod. H — <sup>g</sup> ἢ περὶ cum Fischero; παρὰ codd. — <sup>b</sup> εἰδότες ut apud Platonem l. c.; οὖx εἰδότες codd. — <sup>i</sup> οὖ διομολογοῦνται cod. L. et Plato l. c; οὖδὲ δμολογοῦντες cod. H. — <sup>k</sup> ποτέ cod. L; ποτ' H. — <sup>l</sup> διάλογος. <sup>\*</sup>Εστι cod. L; διάλογος, οὖδὲ γὰρ ἀνευ τέχνης τινὸς καὶ δυνάμεως εἰσι γεγραμμένοι. <sup>\*</sup>Εστι cod. H. — <sup>m</sup> συγκείμενος περί τινος cod. H; συγκείμενός τινος. — )

β΄. Λόγος μὲν οὖν εἶναι \* λέγεται ὁ διάλογος, καθάπερ ὁ ἄνθρωπος ζῷον. Ἐπεὶ δὲ ὁ λόγος ἐστὶν ὁ μὲν ἐνδιάθετος, ὁ δὲ προφορικός, ἀκουσόμεθα τοῦ προφορικοῦ, καὶ ἐπεὶ τούτου ὁ μέν ἐστι κατὰ διέξοδον λεγόμενος, ὁ δὲ κατ' ἐρώτησιν ħ καὶ ἀπόκρισιν, ἴδιον τοῦ διαλόγου ἐρωτήσεις καὶ ἀποκρίσεις : ὅθεν ὁ λόγος ἐξ ἐρωτήσεως καὶ ἀποκρίσεως εἶναι λέγεται. Τὸ δὲ περί τινος τῶν πολιτικῶν καὶ φιλοσόφων πραγμάτων πρόσκειται, διότι οἰκείαν εἶναι δεῖ τὴν ὑποκειμένην ὕλην τῷ διαλόγῳ. Αὕτη δέ ἐστιν ἡ πολιτικὴ καὶ φιλοσοφος. 'Ως γὰρ τῆ τραγωδία καὶ ὅλως τῆ ποιήσει

consentanea loquantur. Ne igitur nobis hoc accidat Platonis dialogos legentibus, id ipsum, quod dicebam, consideremus, quid tandem sit dialogus. Est ergo nihil aliud quam sermo constans ex quæstione et responsione de rebus civilitus vel philosophicis, ita ut mores decentes personis assumtis tribuantur, et congruens orationis adhibeatur compositio.

II. Sermo de dialogo dicitur, ut de homine animal. Quum vero sermo alius animo conceptus, alius enuntiativus sit, ore prolatum intelligemus, et quoniam hic partim continua oratione procedit, partim quæstione et responsione constat, proprie dialogi fiunt interrogando et respondendo, unde sermo ex quæstione et responsione constare perhibetur. Verba de rebus civilibus vel phi-

<sup>1.</sup> Platonis dialogos lecturum decet prius nosse hoc ipsum, quid tandem sit dialogus. Neque enim sine arte quadam et facultate scripti sunt, neque sollerter declarare facile est artis præceptorum imperito. Placet autem philosopho, quamcunque rem consideret, naturam ejus inquirere, tum quid possit vel non possit, quemque usum præbeat et quem non præbeat. Sic autem ait: In omnibus, o puer, unicum principium iis qui bene consulere volunt, est cognitum habere, quid illud sit, de quo deliberatur, quidquid id est, vel in eo errare necesse est; plerosque vero latet, se singularum rerum naturam ignorare. Tanquam igitur scientes in disceptationis principio non constituunt id de quo disputaturi sunt, procedentes vero justam quasi pœnam solvunt, ut nec sibi nec aliis

είκεια βλη ὑποδέδληται τῶν μύθων, οὕτω <sup>c</sup> τῷ διαλόγῳ ἡ φιλόσοφος, τοῦτ' ἔστι τὰ πρὸς τὴν <sup>d</sup> φιλοσοφίαν. Τὸ δὲ μετὰ τῆς πρεπούσης ἡθοποιίας τῶν παραλαμβανομένων προσώπων διαφόρων <sup>e</sup> ἐν τοῖς λόγοις ὁντων τὸν βίον, τῶν μέν φιλοσόφων, τῶν δὲ σοφιστικῶν, τὰ οἰκεῖα ἡθη δεῖ ἐκάστῳ ἀνατιθέναι, τῷ μὲν φιλοσόφω τὸ γενναῖον καὶ τὸ ἀπλοῦν καὶ τὸ φιλόληθες, τῷ δὲ σοφιστικῷ τὸ ποικίλον καὶ τὸ παλίμβολον καὶ τὸ φιλόδοξον, τῷ δὲ ἰδιωτικῷ τὸ οἰκεῖον. Ἐπὶ τούτοις φησὶ καὶ περὶ τῆς <sup>f</sup> κατὰ τὴν λέξιν κατασκευῆς, καὶ μάλα εἰκότως. <sup>\*</sup>Ως γὰρ τῆ τραγωδία καὶ τῆ λεγομόδια τὸ οἰκεῖον μέτρον δεῖ παρεῖναι <sup>g</sup> καὶ τῆ λεγομένη ἱστορία τὸ πλάσμα, οὕτω <sup>h</sup> καὶ τῷ διαλόγῳ τὴν οἰκείαν λέξιν καὶ σύνθεσιν, ἔχουσαν <sup>i</sup> τὸ ἀττικόν, τὸ εὕχαρι, τὸ ἀπέριττον, τὸ ἀνενδεές.

(Scripsi: α είναι cum cod. L; vulgo deest. — κατ' ἐρώτησιν cod. Η; κατὰ ἐρώτησιν cod. L. — ο οὕτω; codd. οὕτως. — α την cod. L; vulgo deest. — ο διαφόρων cod. Η; διότι διαφόρων διαφόρων cod. L. — τ περὶ τῆς cum Fabricio; codd. τῆς. — α δεῖ παρεῖναι καὶ τῆ cod. L; δεῖ (προσάπτεσθαι καὶ τῆ) Fabr.; δεῖ (καὶ τῆ) Fisch. — α οὕτω; codd. οὕτως. — τ σύνθεσιν, ἔχουσαν cod. L; σύνθεσιν ἔχειν vulgo. —)

γ΄. Εὶ δέ τις λεγόμενος λόγος μή, καθάπερ εἶπον, εἰδοποιούμενος, ἀλλ' ἐνδεὴς ὧν τούτων, λέγοιτο εἰναι διάλογος, οἰκ ὀρθῶς ἀν λέγοιτο \*. Οὕτω τὸ παρὰ τῷ Θουκυδίδη \* λεγόμενον ὑπὸ τῶν μὴ δυναμένων εἰδοποιεῖν τὴν ἱδιότητα τῶν διαλόγων οὐ φήσομεν εἶναι διάλογον \* ἀλλὰ μᾶλλον δύο δημηγορίας κατ' ἐνθύμσιν ἀλλήλαις \* ἀντιγεγραμμένας \*. Ἐπεὶ οὖν δ, τι ποτέ ἐστιν δ διάλογος, τεθεωρήκαμεν, περὶ τῆς διαροᾶς αὐτοῦ τοῦ κατὰ Πλάτωνα διαλόγου ἰδωμεν,

τοῦτ' ἔστι περὶ τῶν χαρακτήρων, πόσοι τέ εἰσιν οἱ ἀνωτάτω, καὶ πόσοι ἐκείνων ὑποδιαιρεθέντες εἰς τοὺς ἀτόμους ἀπέδησαν ε.

(Scripsi: \* λέγοιτο. Οδτω cum cod. Η; λέγοιτο οδτος cod. L. — \* τῷ Θουχυδίδη cod. L; Θουχυδίδη cod. Η. — \* ὁπὸ τῶν μὴ δυναμένων cum Schneidero; vulgo τῶν δυνάμεων. — \* οὐ φήσομεν εἶναι διάλογον cod. L; vulgo hæc desiderantur. — \* ἀλλήλαις cod. L; ἀλλήλοις cod. Η. — \* ἀντιγεγραμμένας cod. L; ἀναγεγραμμένας cod. Η. — \* ἀπέδησαν; codd. ἐστήσαντο. —)

δ'. Περί μέν οὖν χαρακτήρων ἐν τοῖς ἔξῆς \* τελεώτατα μετά ὑπογραφῆς εἰρήσεται · ἐνθάδε δὲ γνωστέον
τοσοῦτον περὶ τῶν ἀνωτάτω χαρακτήρων, ὅτι δύο ὄντων, ὑφηγητικοῦ καὶ ζητητικοῦ, ὁ μὲν ὑφηγητικὸς
ἤρμοσται πρὸς διδασκαλίαν καὶ πρᾶξιν καὶ ἀπόδειξιν ь
τοῦ ἀληθοῦς, ὁ δὲ ζητητικὸς πρὸς γυμνασίαν καὶ
ἀγῶνα καὶ ἔλεγχον τοῦ ψεύδους, καὶ ὅτι ὁ μὲν ὑφηγητικὸς τῶν πραγμάτων στοχάζεται, ὁ δὲ ζητητικὸς τῶν
προσώπων.

(Scripsi: α ἐν τοῖς ἑξῆς τελεώτατα μετὰ ὑπογραφῆς εἰρήσεται ἐνθάδε δὲ γνωστέον τοσοῦτον περὶ τῶν ἀνωτάτω χαρακτήρων e cod. L; vulgo hæc desunt. Cæterum δὲ post ἐνθάδε a secunda manu in cod. additum est. — b καὶ ἀπόδειξιν e cod. L; vulgo desiderantur. —)

ε΄. Τῶν μὲν οὖν τοῦ α Πλάτωνος διαλόγων ὑπάγονται τῷ μὲν φυσιχῷ ὁ Τίμαιος, τῷ δὲ ἡθιχῷ Ϸ ἡ ᾿Απολογία α, τῷ δὲ λογιχῷ Θεάγης, Κρατύλος, Λύσις, Σοφιστής, Λάχης, Πολιτιχός, τῷ δὲ ἐλεγκτιχῷ Παρμενίδης, Πρωταγόρας, τῷ δὲ πολιτιχῷ Κρίτων, Πολιτεία α, Φαίδων, Μίνως, Συμπόσιον, Νόμοι, Ἐπιστολαί, Ἐπινομίς, Μενέξενος, Κλειτοφῶν, Φίληδος,

losophicis adjecta sunt, idcirco quia aptum dialogi argumentum esse debet, quod est civile et philosophicum. Quemadmodum enim tragoediæ vel omnino poesi congruens subest materia ex fabulis depromta : sic dialogi materia ex philosophia sive rebus philosophicis petitur. Porro additur: ut mores decentes personis assumtis tribuantur. Quum enim in colloquiis pro vitæ ratione variæ sint ac diversæ personæ, aliæ philosophorum, sophistarum aliæ, suos cuique mores assignari oportet; philosopho ingenuitatem, simplicitatem, veritatis amorem : sophistæ contra calliditatem, inconstantiam, gloriæ cupiditatem, denique privato rei domesticæ studium. Postea monetur et de accurata orationis compositione adhibenda, haud injuria sane. Nam quomodo tragordiæ vel comædiæ conveniens metrum aptari debet et historiæ congruenter efficta oratio : sic suam etiam dialogo dictionem et compositionem inesse oportet, quæ habeat incorruptam attici sermonis integritatem, gratiam, simplicitatem, copiam.

III. Quodsi sermo quidam, qui hanc quam memoravi

speciem non habet, sed illa destitutus nihilominus dicatur dialogus, non recte id fiat. Sic quæ apud Thucydidem ab iis qui dialogorum proprietatem effingere non possunt dicuntur, non appellabimus dialogum, sed potius duas orationes contrarii argumenti invicem oppositas. Postquam igitur, quidnam sit dialogus, perspeximus, differentiam quoque dialogorum Platonicorum consideremus, hoc est genera formasque eorum, quot sint summa eorum genera, et quot illorum genera subdivisa in formas individuas distribuantur.

IV. De generibus igitur deinceps plenissime adumbrata rei imagine dicetur; hic vero id tantum de summis generibus judicandum est, ex duplici isto quorum alterum in narrando, alterum in inquirendo versatur, prius illud ad docendum et agendum et ad veri demonstrationem accommodatum esse, posterius ad exercitationem et controversias et ad opinionum levitatem confutandam; præterea formam explicatricem ad res fere, exploratoriam ad personas pertinere.

V. E Platonis dialogis referuntur ad naturalem sapien-

τῷ δὲ πειραστικῷ Εὐθύφρων, Μένων, Ἰων, Χαρμίδης, τῷ δὲ μαιευτικῷ Ἰλικιδιάδης, τῷ δὲ ἀνατρεπτικῷ Ἱππίας, Εὐθύδημος, Γοργίας.

(Scripsi: \* τοῦ Πλάτωνος cum cod. Η; Πλάτωνος cod. Ι,. — b δ Τίμαιος, τῷ δὲ ἡθικῷ cod. Η; τῷ δὲ ἡθικῶι δ Τίμαιος habebat cod. L. ante correctionem. — ° ἡ ᾿Απολογία cod. Η; ᾿Απολογία cod. L. — d Πολιτεία cod. L; vulgo deest. —)

ς'. Έπεὶ οὖν τεθεωρήχαμεν τὴν διαφοράν αὐτῶν, ώς πέφυχε γίγνεσθαι, χαί τους χαραχτήρας, ἐπί τούτοις λέγωμεν, από ποίων διαλόγων δει αρχομένους εντυγχάνειν τοῦ Πλάτωνος λόγφ. Διάφοροι γάρ δόξαι γεγόνασιν. Οἱ μὲν γὰρ ἀπὸ τῶν Ἐπιστολῶν ἄρχονται, οί δέ τινες ἀπὸ τοῦ Θεάγους. Εἰσὶ δὲ οξ \* κατὰ τετραλογίαν διελόντες αὐτοὺς καὶ τάττουσι πρώτην τετραλογίαν περιέχουσαν τὸν Εὐθύφρονα καὶ τὴν Άπολογίαν καὶ τὸν Κρίτωνα καὶ τὸν Φαίδωνα• τὸν μὲν οὖν Εὐθύφρονα, ἐπεὶ καὶ ἀπαγγέλλεται ο τῷ Σωκράτει ἐν αὐτῷ ή δίκη· τὴν δὲ ᾿Απολογίαν, ἐπεὶ <sup>c</sup> ἀναγκαῖον αὐτῷ ἀπολογήσασθαι· ἐπὶ τούτοις τὸν <sup>d</sup> Κρίτωνα, διὰ την εν τῷ δεσμωτηρίφ διατριδήν Επειτα τὸν Φαίδωνα, ἐπεὶ ἐν αὐτῷ τέλος τοῦ βίου λαμβάνει ὁ Σωχράτης. Ταύτης ° τῆς δόξης εἰσὶ Δερχυλλίδης καὶ Θράσυλλος. Δοχούσι δέ μοι προσώποις και βίων περιστάσεσιν ήθεληχέναι τάξιν ἐπιθεῖναι· δ ἐστι μέν ἴσως χρήσιμον πρός άλλο τι, ού μήν πρός δ ήμεις νύν βουλόμεθα · βουλόμεθα δὲ τὴν Ι ἀρχὴν καὶ διάταξιν διδασχαλίας της χατά σοφίαν εύρειν. Φαμέν οὖν Πλάτουνος λόγου μη είναι μίαν και ώρισμένην άρχην, ἐοικέναι γὰρ αὐτὸν τελειον όντα τελείω σχήματι κύκλου. <sup>σ</sup>Ωσπερ οὖν κύκλου μία καὶ ὡρισμένη οὐκ ἔστιν ἀρχή, οὕτως οὐδὲ τοῦ λόγου <sup>8</sup>. (Scripsi: ⁴ οἱ cum cod. L; vulgo οἱ. — ʰ ἀπαγ-

γέλλεται cod. L; vulgo ἐπαγγέλλεται. — ° ἐπεὶ cod. Η; ἐπειδή cod. L. — d ἀπολογήσασθαι· ἐπὶ τούτοις τον Κρίτωνα cod. L; vulgo ἀπολογήσασθαι έπὶ τούτοις. Τὸν Κρίτωνα. — \* ταύτης τῆς cod. L; τῆς cod. Η. — ' βουλόμεθα δὲ τὴν cod. Η; δὲ cod. L. - 8 τοῦ λόγου cod. L; διὰ τοῦ λόγου vulgo. - ) ζ΄. Οὐ μὴν διὰ τοῦτο δπωσοῦν καὶ ὡς ἔτυχεν ἐντευξόμεθα αὐτῷ. Οὐδὲ γὰρ εἰ δέοι χύχλον γράφειν άφ' οδτινοσοῦν <sup>α</sup> σημείου άρχόμενός τις γράφει τὸν χύκλον, άλλ' ἀφ' οδ αν έχη εὐχερέστατα πρὸς τὸ γράφειν. Ουτως ου κατά τύχην ο, άλλ' ἀφ' ῆς ᾶν ἔκαστος ἡμῶν σχέσεως έχη πρὸς τὸν λόγον, ἀρχόμενος ε εντεύξεται τοις διαλόγοις. Σχέσεις δε πλείους και διάφοροί είσιν ήμῶν πρὸς τὸν λόγον. Ἡ μέν γάρ ἐστι κατὰ φύσιν οίον εὐφυής, ἀφυής ή όὲ κατά την ηλικίαν, οίον ώραν έχων τοῦ φιλοσοφείν ή παρηδηχώς d· ή δὲ κατά προαίρεσιν, οίον φιλοσοφίας ή ίστορίας \* ένεχα ή δέ χατά εξιν 1, οξον προτετελεσμένος ή άμαθής ε · ή δὲ χατά τὴν ύλην, οἶον ἐνασχολῶν φιλοσοφία ἢ περιελχόμενος ὑπὸ τῶν περιστάσεων h.

(Scripsi: <sup>a</sup> ούτινοσοῦν cum cod. L; οὕτινος οὖν cod. H. — <sup>b</sup> ἀλλ' ἀφ' οὖ ᾶν ἔχη εὐχερέστατα πρὸς τὸ γράφειν. Οὕτως οὐ κατὰ τύχην addidi; vulgo hæc desiderantur. — <sup>c</sup> λόγον, ἀρχόμενος cod. H; λόγον ἀρχόμενος cod. L. — <sup>d</sup> παρηδηκώς cod. L;

tiam Timæus, ad moralem philosophiam Apologia, ad rationalem Theages, Cratylus, Lysis, Sophista, Laches, Politicus. Ad redarguendi rationem spectant Parmenides et Protagoras: Criton vero, Respublica, Phædo, Minos, Convivium, Leges, Epistolæ, Epinomis, Menexenus, Clitophon, Philebus ad prudentiam civilem. In tentatione versantur Euthyphron, Meno, Jon, Charmides; in obstetricia quasi institutione Alcibiades, in confutatione Hippias, Euthydemus, Gorgias.

VI. Postquam igitur, qualis fere sit dialogorum differentia quæque illorum genera sint et formæ, consideravimus, insuper exponamus, a quibus dialogis ad Platonis lectionem accessuros initium ducere oporteat. Est enim quædam hominum de hac re dissensio. Quidam videlicet ab epistolis, nonnulli a Theage ordiuntur. Sunt etiam qui Platonis dialogos in tetralogias digerentes primam ponant illam, quæ Euthyphronem, Apologiam, Critonem et Phædonem continet; Euthyphronem quidem, quia Socratem in jus vocatum perhibet; Apologiam, ob necessariam adversus allatas criminationes defensionem; præterea Critonem, propter disputationem in carcere habitam; deinde Phædonem, quia in illo Socrates ad vitæ exitum vocatur. Hujus quidem sententiæ Dercyllides sunt et Thrasyllus, qui mihi personas videntur va-

riosque vitæ eventus ordinare voluisse, quod ad aliud quid fortasse prodest, sed nihil facit ad hoc quod nos in præsenti quærimus. Nunc enim initium et ordinem disciplinæ, quæ in sapientia versatur, invenire studemus. Quapropter affirmamus sermonum Platonicorum unum definitumque initium non esse, sed ipsos per se perfectos integri perfectique circuli figuræ esse simillimos. Ut igitur circuli nullum certum ac definitum est principium, ita nec sermonum sive dialogorum Platonicorum.

VII. Neque tamen propterea utcunque ac temere illorum lectionem auspicabimur. Neque enim quisquam, si circulum scribi oporteat, a quolibet puncto orsus orbem ducat, sed ab eo a quo ad ducendum promptissimus sit. Sic non forte fortuna, sed ut quisque libros hosce lecturus affectus erit, ita ad alios quoque dialogos legendos primum se conferet. Verum ad dialogorum rationem habitus nostri plures sunt ac diversi. Differunt autem inter se alii natura, ut ingeniosi et hebetes; alii ætate, ut sapientiæ studiis maturi aut longius ætate provecti; alii instituto, ut qui philosophiam discunt aut in historia cognoscenda versantur; alii facultate, ut eruditi aut ineruditi; alii materia, ut philosophiæ studiosi aut cura rerum, quæ incidunt, districti.

παραδεδηχώς cod. H. — ° η ίστορίας cod. L; καὶ ἱστορίας cod. H. — ' ἔνεκα · ή δὲ κατὰ ἔξιν cod. L; ἔνεκα ἔξιν cod. H. — <sup>8</sup> η ἀμαθης cod. L; καὶ ἀμαθής cod. H. — <sup>h</sup> περιστάσεων codd., πολιτικῶν περιστάσεων Fischerus. —)

η'. Ο μέν οὖν κατὰ φύσιν εὖ πεφυκώς, καὶ κατὰ την ηλικίαν ώραν έχων του φιλοσοφείν, και κατά \* την προαίρεσιν ένεκα τοῦ την άρετην άσκησαι προσιών τῷ λόγφ, καὶ κατὰ τὴν ἔξιν προτετελεσμένος τοῖς μαθήμασι, καὶ ἀφειμένος ἀπὸ τῶν πολιτικῶν περιστάσεων άρξεται άπὸ τοῦ Άλχιδιάδου πρὸς τὸ τραπῆναι και έπιστραφηναι και γνώναι, οδ δει την έπιμελειαν ποιείσθαι, ώσπερ πρός παράδειγμα χαλόν ίδείν, τίς έστιν δ φιλόσοφος, καὶ τίς αὐτοῦ ή b ἐπιτήδευσις, καὶ έπὶ ποία ὑποθέσει ὁ παρ' αὐτῷ λόγος προσάγεται. Δεήσει τῷ Φαίδωνι έξῆς ἐντυγχάνειν λέγει γὰρ ἐν τούτω, τίς έστι φιλόσοφος καὶ τίς έστιν ή αὐτοῦ ἐπιτήδευσις ε, και έπι υποθέσει του αθάνατον είναι την ψυχήν δίεισι α τον περί αὐτης λόγον. Μετά τοῦτο τη Πολιτεία δέοι έντυγχάνειν άρξάμενος γάρ άπο τῆς πρώτης παιδεύσεως ο ύπογράφει πάσαν την παιδείαν, β χρώμενος αφίχοιτο αν τις επί την της αρετής χτήσιν. Έπει όδε δει και έν γνώσει των θείων γενέσθαι, ώς δύνασθαι κτησάμενον την άρετην δμοιωθήναι αὐτοῖς, ἐντευξόμεθα ε τῷ Τιμαίφ αὐτἢ γὰρ τἢ περί την η φύσεν Ιστορία έντυγχάνοντες και τη λεγομένη θεολογία και τη των δλων διατάξει εποψόμεθα ι τά θεία έναργῶς.

VIII. Qui igitur tum bono ingenio et ætate philosophiæ matura est, tum ex instituto idcirco Platonem legere aggreditur, ut virtutem exerceat, nec non variarum disciplinarum facultatem jam consecutus est, neque ullam reipublicæ partem suscepit, ab Alcibiade principium ducet, ut illuc advertatur et referatur animus, atque intelligat, quantum curæ ac diligentiæ adhibendum sit ad pulcherrimum exemplar assequendum, quis sit philosophus, quæ ejus industria et in qua re sermones ipsius versentur. Phædonem deinceps legi oportebit, in quo docet Plato, quisnam philosophus sit, quod ejus studium, et de animi immortalitate disputans longum de illo habet sermonem. Post hæc libros de republica evolvere decebit, quoniam in illis a prima institutione orsus omnem depingit doctrinam, qua quisquis utitur virtutem

θ'. "Ετι α δέ τις καὶ έν κεφαλαίω δύναιτ' αν b κατιδείν την προσήχουσαν τάξιν των διαλόγων τη κατά Πλάτωνα διδασκαλία δ τὰ Πλάτωνος αίρούμενος c. Αναγκαίου γάρ όντος θεατάς γενέσθαι καὶ τῆς έαυτοῦ ψυγής και των θείων, και των θεών αὐτών, και τοῦ καλλίστου νου τυχείν, δεί πρώτον μέν έκκαθαραι d τάς ψευδείς δόξας των υπολήψεων ουδέ γάρ οι ίατροί νενομίκασι πρότερον της προσφερομένης τροφης άπολαύσαι το σωμα δύνασθαι, εί μη τὰ ἐμποδίζοντα ἐν τούτω τις εκδάλοι. μετά δε το εκκαθάραι ε επεγείρειν καί προκαλείσθαι δεί τάς φυσικάς έννοίας και ταύτας έχχαθαίρειν, χαὶ εὐχρινεῖς ἀποφαίνειν ὡς ἀρχάς. Ἐπὶ τούτοις ώς προκατεσκευασμένης της ψυχης, δει αὐτη τὰ οἰχεῖα ἐμποιεῖν δόγματα, καθ & τελειοῦται. Ταῦτα δέ έστι φυσικά καὶ θεολογικά καὶ τὰ ἡθικά καὶ πολιτικά. Ίνα δὲ ε τὰ δόγματα μένη ἐν τῆ ψυχῆ αναπόδραστα h, δεήσει αποδοθήναι i τῷ τῆς αἰτίας λογισμῷ, ἴνα τις βεδαίως ἔχηται κ τοῦ προχειμένου σχοποῦ. Ἐπὶ τούτοις δεῖ πεπορίσθαι τὸ ἀπαραλόγιστον, ένα μη δπό τινος σοφιστοῦ παρενεχθέντες τρέψωμεν έπὶ τὰ χείρω την έαυτων διάνοιαν ... "Ιν' οὖν έχδάλωμεν " τας ψευδείς δόξας, δεήσει έντυγχάνειν Πλάτωνος τοις του πειραστικού χαρακτήρος διαλόγοις, έγουσι τὸ έλεγχτικόν καὶ τὸ λεγόμενον καθαρτικόν. Ίνα δέ τις τὰς φυσικὰς ἐννοίας εἰς φῶς προκαλέσαιτο ο, τοις του μαιευτιχού χαραχτήρος διαλόγοις δεήσει έντυγχάνειν τουτο γάρ έστιν αὐτῶν ἔδιον. «Ινα δέ τις τὰ οἰχεῖα P δόγματα παραλάδη, τοῖς τοῦ υφηγητικού γαρακτήρος διαλόγοις δεήσει έντυγγάνειν τοῦτο γάρ έστιν αὐτῶν ίδιον, εί γε ἐν τούτοις ἔστι μέν τά φυσικά δόγματα, έστι δέ καὶ τὰ ήθικά καὶ τὰ πολιτιχά και οικονομικά, ών τά μέν έπι θεωρίαν α και τόν θεωρητικόν βίον έχει την αναφοράν, τα δε επί πραξιν καί τὸν πρακτικὸν βίον, ἄμφω οὲ ταῦτα ἐπὶ τῷ όμοιωθῆναι θεῷ.     Ινα δὲ τὰ ἐντεθέντα   ἄφυκτα ἡμῖν ὑπάρχη, τοις του λογικού χαρακτήρος διαλόγοις, όντος καί αὐτοῦ ζητητικοῦ, δεήσει ἐντυγχάνειν. "Εχουσι γάρ τάς τε διαιρετικάς καὶ δριστικάς μεθόδους καὶ πρός γε

adipisci possit Quum vero etiam divinarum rerum cognitio paranda sit, ut virtutis compos iis assimilari queat, Timeum adire fas erit, in quo historiam naturalem ac theologiam et universi descriptionem cognoscentes res divinas clare intuebimur.

IX. Præterea Platonicæ philosophiæ futurus sectator summatim etiam possit congruentem dialogorum ordinem ex philosophi doctrina cognoscere. Quum enim contemplatores animi nostri, rerum divinarum, ipsorum denique deorum evadere debeamus, et bonam mentem nobis comparare: primum quidem animus a præsumtarum opinionum commentis purgandus erit; neque enim medici prius corpus e sumtis cibis quidquam commodi consequi posse existimant, quam impedimenta ex illo fuerint ejecta; peracta vero purgatione tum notiones menti insi-

αναλυτικάς καὶ συλλογιστικάς, δι' ὧν τὰ μὲν ἀληθῆ ἀποδείκνυται, τὰ δὲ ψευδῆ ἐλέγχεται. Πρὸς δὲ τούτοις, ἐπεὶ δεῖ καὶ ἀπαραλογίστους ὁπὸ τῶν σοριστῶν <sup>ε</sup> εἶναι, τοῖς τοῦ ἐπιδεικτικοῦ καὶ ἀνατρεπτικοῦ χαρακτῆρος <sup>α</sup> διαλόγοις ἐντευξόμεθα, ἐν οἶς ἔστιν <sup>x</sup> ἐκμαθεῖν, ὅπως τε δεῖ ἐπαίειν τῶν σοφιστῶν καὶ ὅπως αὐτοῖς <sup>y</sup> καὶ ὅντινα τρόπον προσφέρεσθαι κακουργοῦσι περὶ τοὺς λόγους <sup>z</sup>.

(Scripsi: \* έτι cum Schneidero; codd. εί. — \* δύναιτ' αν cod. L; δύνατ' δν cod. H. — \* δ τὰ Πλάτωνος αἰρούμενος; codd. τῷ τὰ Πλάτωνος αἰρουμένω. — \* πρῶτον μὲν ἐκκαθᾶραι cod. L, nisi quod habet ἐκκαθάραι; πρῶτον ἐκκαθᾶραι cod. H. — \* ἐκκαθᾶραι cod. H; ἐκκαθάραι cod. L. — \* καθ' α cod. L; καθὰ cod. H. — \* ἔνα δὲ cum Fabricio; codd. ἔνα — \* ψυχῆ ἀναπόδραστα cod. L; ψυχῆ καὶ ἀναπόδραστα cod. H. — \* ἀποδοθῆναι codd.; ἀποδε-

tas excitari provocarique oportet, tum illas purgari et planas sieri tanquam principia. Post hæc animus quasi præparatus convenientibus formandus est præceptis, quorum ope perficitur; qualia sunt quæ de rebus naturalibus, divinis, moralibus ac civilibus dantur. Hæc vero ut perpetuo animo fixa maneant, par erit revocari ea ad causæ considerationem, ne quis a proposito scopo aberret. Deinde comparanda erit ratio errori non obnoxia, ne a sophista aliquo abducti ad deteriora animum attendamus. Ut igitur falsas opiniones ex animo evellamus, conveniet nos evolvere Platonicos dialogos ad genus tentationis proprium pertinentes, quippe qui in confutatione et purgatione versentur. Sed ad notiones menti insitas in lucem proferendas lectis dialogis ex obstetricia quasi institutione petitis opus erit; horum enim propria hæc virtus est. Porro ad percipienda commoda præcepta explicatricis formæ dialogorum lectione

θηναι Schneiderus. — t έχηται cod. Η; έχη cod. L. — 1 πεπορίσθαι cod. L; πεπορεϊσθαι cod. H. — " διάνοιαν cod. H; έξιν cod. L. - " εν' ουν εκδάλωμεν cod. L; ενα οὖν ἐκδάλλωμεν cod. H. — • προχαλέσαιτο cod. L; προχαλέσσιτο H. - P (να δέ τις τὰ οἰχεῖα δόγματα παραλάδη (cod. παραδάλη, sed superscripta altera lectione), τοῖς τοῦ ὑφηγητιχοῦ χαραχτήρος διαλόγοις δεήσει έντυγχάνειν· τοῦτο γάρ ἐστιν αὐτῶν ίδιον cod. L; vulgo hæc desiderantur. — 4 θεωρίαν cod. L; θεωρία cod. H. — ' έντεθέντα; codd. δεθέντα. — \* πρός γε cod. Η; πρός cod. L. — τ τῶν σοφιστῶν cod. Η; σοφιστῶν cod. L. — " ἐπιδειχτιχοῦ χαὶ ἀνατρεπτιχοῦ χαραχτῆρος cod. L; ἐπιδειχτιχοῦ χαραχτῆρος cod. Η. — \* ἔστιν; codd. έστιν. - ' δπως αὐτοῖς καὶ cod. L; δπως καὶ cod. H. — In cod. L. subscriptum est τέλος τοῦ προλόγου. —)

egebimus; hoc enim proprium eorum habetur, siquidem placita de rebus naturalibus, moralibus, civilibus, domesticis continent, quorum alia ad contemplationem vitamque contemplativam, alia ad actionem et vitam actuosam referuntur, ad cundem quidem finem utraque, ut deo similes efficiamur. Hæc animo comprehensa ne nobis excidant, pervolutandi crunt dialogi e rationali philosophia depromti, qui et ipsi sunt formæ exploratoriæ. Illis videlicet continentur viæ rationesque disserendi tam per divisiones ac definitiones, quam per resolutionem et ratiocinationem, quibus et vera demonstrantur et falsa convincuntur. Præterea quoniam sophistorum etiam rationibus decipi non oportet, demonstrativi et ad confutationem comparati generis dialogos cognoscemus, e quibus disci potest, simul quo pacto audiendi sint sophistæ. simul qua ratione et quomodo cavillationibus eorum occurrere deceat.

# DE SALLUSTIO.

Sallustius, Platonicus posterioris ævi philosophus, quem Juliani imperatoris æqualem et amicum fuisse constat, unus sine dubio ex sapientibus illorum temporum hominibus est, cui merito tribuas elegantem de diis et mundo libellum. Etenim in maximo errore versantur viri quidam docti tale opusculum Sallustio Syro, Procli adversario ac Cynicæ institutionis doctori, assignantes. De hoc autem multa tradiderunt Photius Cod. 242 e Damascio in vita Isi-

dori (1) et Suidas v. Σαλλούστιος (2) ἀπῆγεν (3), Άθηνόδωρος (4), Ζήνων (5) et Μαρκελλῖνος (6), testatinonsolum improborum inimicum, sed etiam acerrimum vitiorum reprehensorem et plebis insectatorem fuisse. Eundem refert Simplicius in Epictetum (7) pag. 90 sua memoria mirum tolerantiæ documentum dedisse. Nam vivum carbonem nudo femori impositum sufflasse perhibetur, periculum facturus, quam diu dolorem perpeti posset. Quæ omnia ut Cynico apta sunt:

(1) Photius Cod. 242 e Damascio in vita Isidori : ô Σαλλούστιος χυνίζων οὐ τὴν είθισμένην όδὸν ἐπορεύετο τῆς φιλοσοφίας, άλλά την χεχαραγμένην πρός έλεγχόν τε χσί λοιδορίαν και τον μάλιστα δή πόνον υπέρ άρετης. Υπεδέδετο δ' ούτος σπανιάκις, ή τὰς άττικὰς Ιφικρατίδας ή τὰ συνήθη σανδάλια περιδεδεμένος έφαίνετο δε οὐδέποτε ἐπὶ πλεϊστον χρόνον ούτε άββωστών το σώμα, ούτε ταλαιπωρούμενος την ψυχήν, άλλα το λεγόμενον ευλόφω αυχένι την άσχησιν υπέμενε, καλά και άξι επαινα πολιτεύματα, και όσα τοι αυτα φιλανθρωπεύματα. Idem 1. c. δτι δ Σαλλούστιος είς τοὺς τῶν έντυγχανόντων οφθαλμούς άφορῶν προέλεγεν έκάστοτε τὴν βία γενησομένην έκάστω τελευτήν την δὲ αἰτίαν τῆς προγνώσεως οὐδ' αὐτὸς είχε φράζειν. Καίτοι ἐπειρᾶτο ἐρωτώμενος τὸ σκοτεινὸν τῶν ὁρθαλμῶν αἰτιᾶσθαι κοὶ άχλυῶδες καὶ νοτισμού μεστόν, οδον έπὶ πένθεσι ταῖς κόραις αὐταῖς έμφερόμενον. Idem l. c. ό δὲ Σαλλούστιος οὐκέτι τῷ δικανικῷ, ἀλλ' ήδη τῷ σοφιστικῷ βίω προσείχε τὸν νοῦν. ἐξέμαθε δὲ καὶ τοὺς δημοσίους απαντας του Δημοσθένους λόγους. Καὶ δὴ λέγειν αὖ Ιχανὸς οὐ τοὺς νέους μιμούμενος σοριστάς, άλλὰ πρὸς τὸν ἀρχαΐον τόνον τῆς λογογραφίας άμιλλώμενος. 'Αμέλει καὶ Εγραψε λόγους ου πολύ τι έχείνων λειπομένους, άνυπόδετος περιιών την οίχουμένην, ώς φήναι λόγον, απασαν. — (2) Suidas v. Σαλλούστιος sic : Σαλλούστιος φιλόσοφος, δς έρη άνθρώποις οὐ ράδιον είναι φιλοσοφείν άλλ' άδύνατον · τοῦτον άχούσας άπέστυξα τον λόγον, ώς ούτε άληθη λεγόμενον, ούτε λέγεσθαι άξιον. "Αλλά γάρ ὁ Σαλλούστιος ήδει, τὸ ἐμὸν εἰπείν· οὐ γάρ διεβέβλητο πρός φιλοσοφίαν άπλως, άλλὰ φύσει μισάνθρωπος ήν, κατὰ τὸν Ἡράκλειτον ὀχλολοίδορος, καὶ πάσιν ἐπιθέμενος τοῖς ἐμαρτάνουσι, καὶ ὁπωσοῦν ἐκ πάσης προφάσεως έλέγχων έκάστους και διακωμφοών, ένίστε πέν σπουδάζων, τὰ δὲ πολλά τῷ γελοίφ χαίρων ήθει καὶ φιλοσχώμμονι. Καὶ γὰρ ἢν ὁ Σαλλούστιος εὐτράπελος Ικανώς καὶ σχώπτειν εὐφυέστατός τε καὶ προχειρότατος, έξαιρέτως μὲν έχων αὐτός, έχ γένους δὲ όμως τὰς τοιαύτας χάριτας. 'Ο γάρ τοι πέμπτην άρετην δνομάσας την περί θεων δόξαν άληθή, δοκούσαν ένειναί ποτε τοις πονηροτάτοις, Σαλλούστιός έστιν. Ετι δὲ πρὸς ἐνίους τῶν ἀλλοφύλων τὰ μὲν ἄλλα αὐτοῦ ἐπαινούντας, εν δε αύτφ λείπειν είρηκότας, μή δοξάζειν περί θεών τὰ αὐτὰ τοῖς πολλοῖς ἐᾶτε, ἔφη, τοῦτό γε διὰ τὴν Νέμεσιν προσείναί μοι τῷ δὲ Παμπρεπίφ μέγιστον ήδη δυναμένφ έντυχών, ἐπειδή ἐκεῖνος ὡραϊζόμενος, τί θεοὶ πρὸς ἀνθρώπους, έρη; τίς δέ, έφη, ούχ οίδεν, ώς ούχ έγω πώποτε θεός έγενόμην, ούτε σὺ ἄνθρωπος; Ταῦτα περί Σαλλουστίου. Κυνικώτερον δὲ ἐριλοσόφει. — (3) Suidas v. ἀπήγεν Σαλλούστιος sic: Οδτος είς 'Αλεξάνδρειαν ήμεν 'Αθήνηθεν σύν Ίσι-

δώρφ τῷ φιλοσόφφ. Παράδοξος δὲ ὁ τρόπος Σαλλουστίου πάσιν άνθρώποις, τά μέν φιλοσοφούντος έπὶ τὸ χαρτερώτερον, τὰ δὲ παίζοντος ἐπὶ τὸ γελοιότερον, ἐκάτερον οἴμαι πέρα τοῦ μετρίου. Και δεί κρίσεως είπερ τινί άλλω, τώδε τώ βίω. Καὶ δὴ Σαλλούστιος τὰ μὲν πατρόθεν ώρμητο ἀπό Συρίας, τὰ δὲ πρός μητρός 'Εμεσηνός έγεγόνει. 'Ο πατήρ δὲ αὐτῷ Βασιλίδης ώνομάζετο, Θεόκλεια δὲ ἡ μήτηρ. Κύφυὴς δὲ ἐπὶ πολλά γεγονώς και το ήθος αύστηρος και φιλοτιμος, τά μέν πρώτα έδλεπεν είς την πολυάρατον δικανικήν, και έπαιδεύετο λόγοις ρητορικοῖς ὁπὸ Εὐνοίφ σοριστη, τότε ὄντι κατὰ Έμεσαν · υστερον δε οὐκέτι δικανικῷ, ἀλλ' ήδη τῷ σοριστικῷ βίφ προσείχε τον νουν, και έπι τούτφ διεμελέτα τους λόγους, ούδὲν ήττον τής φύσεως ἐπὶ τοῖς πόνοις θαυμαζόμενος τοὺς μέν γάρ δημοσίους του Δημοσθένους λόγους όμου πάντας έξέμαθεν άλλά πρός τούτφ καὶ λέγειν ἢν ἰκανό;, οὐ τοὺς νεωτέρους έχμιμούμενος σοφιστάς, άλλά πρός τον άρχαῖον πίνον της λογογραφίας άμιλλώμενος. Άμελει και έγραψε τούς λόγους, ου πολύ τι έχείνων έχλειπομένους. Τον δε ημέτερον πολίτην Μάρχελλον, έταϊρον τοῦ Εὐνοίου, καὶ τοῦτον έκμαθόντα μέν ἀπεμνημόνευε τὰ ὀκτώ βιδλία τῆς Θουκυδίδου Ιστορίας, οὐ μέν τι καὶ λέγοντα άξιον ἀκοῆς καὶ Νόννον δέ φασιν έχμαθόντα έξάχις δλον τὸν Δημοσθένην, μηδὲ διᾶραι τὸ στόμα δύνασθαι πρός γε λόγων ἐπιεικῶν σύνθεσιν. Οὺ γάρ έστι ταύτον είς πλήθος ἀποστηθίζειν καὶ γράφειν είς κάλλος. Ο δὲ Σαλλούστιος άδρότερον ήδη ἀπτόμενος τῆς τέχνης, έλάττω ή καθ' έαυτὸν ὑπολαδών τὸν Εὐνόῖον, ἀπήρεν εἰς Αλεξάνδρειαν και άπεπειρατο των ρητορικών διδασκάλων. — (4) Suidas v. Άθηνόδωρος : ὅτι τῷ Άθηνοδώρω πάντα πα-ρεσκεύαστο πρὸς φιλοσοφίαν, τά τε ἀπὸ φύσεως καὶ τὰ ἀπὸ τής έπιειχούς προαιρέσεως, ότι Πρόχλος έζη, και διαφανώς έξηγείτο τοις πλησιάζουσιν. Όν ο Σαλλούστιος θαυμάζων έπὶ σπουδή έλεγεν, ότι πυρὶ άρα ἐψκει ὁ άνθρωπος ἐξάπτοντι πάντα τὰ παρακείμενα. 'Αλλ' όμως έπεισεν 'Αθηνόδωρον μή φιλοσοφήσαι. — (5) Suidas ▼. Ζήνων λλεξανδρεύς. \*Ην δὲ καὶ ἔτερος Ζήνων τοῦ Πρόκλου έταῖρος κατὰ τὸν χρόνον, τῷ μέν γένει Περγαμηνός, τη δε φύσει και αὐτός ενδεέστερος τά γε πρός ἐπιστήμην, ἐπιεικής δέ, καὶ τὰ ήθη κατηρτυμένος. Όπότερος δὲ αὐτοῖν ἀφορμήν τἢ διαστάσει παρέσχετο Σαλλουστίφ πρός τον Πρόκλον, ούκ έχω φράζειν. — (6) Suidas Μαρχελλίνος. Μαρχελλίνφ δυνάστη Δαλματίας, δς ήν αὐτόνομος, μετά δικαιοσύνης έξηγούμενος τῶν ὑπηκόων (παρήν δὲ αὐτῷ καὶ φρόνησις Ικανή, πολίτευμα καὶ ἀνδρεία θαυμαστή μεμελετηχυΐα τὰ πρὸς πόλεμον) συνήν Σαλλούστιος ο ριλόσοφος. — (7) Simplicius Comm. in Epict. Enchir. pag. 90 ed. Salmas. τὸν ἐφ' ἡμῶν Σαλούστιον, ἀνθρακα

ita in hujus libelli scriptorem non conveniunt Missum igitur faciamus Sallustium Syrum (8).

Jam vero Juliani sodalis sapientiæ professione clarus et amplissimis honoribus ornatus propterea maxime disputationis de diis et mundo auctor haberi potest, quod neque a Platonica sublimitate neque ab urbana purpuratorum vita abhorret. Hic autem Sallustius, quamvis veterum deorum cultor esset, tamen Julianum imperatorem a cruciandis Christianis deterruit, teste Theodoreto lib. III Hist. c. 11. Atque huic quidem Julianus orationem quartam dedicavit, qua solem laudibus prosequitur. Ad hunc porro quasdam dedit epistolas idem imperator, qui eum anno post Chr. n. trecentesimo sexagesimo secundo ad præfecturam promovit et anno sequenti in consulatum provexit (9). Quid? quod ad hominem nobilissimum contra temeraria Dioscori medici consilia scripsit S. Hilarius Pictaviensis episcopus, de quo editores Benedictini in præfatione ad ejus libros disseruerunt. Denique leges quædam eidem inscriptæ in Codice Theodosiano comparent. Cæterum apud Eunapium in Maximo pro Σαλούτιος reponendum est Σαλούστιος, quod nomen librariorum inscitia apud Codinum in Σαλτίων convertit.

Quemadmodum vero a rhetoribus illustrium virorum facta moresque commemorari et oratione exaggerari solebant : sic Latini Alcimi Alethii scriptis Julianum et Sallustium immortalitati traditos esse, D. Magnus Ausonius in carmine secundo de Professoribus Burdigalensibus prodidit. Verba ejus sunt :

Vivent per omnem posterorum memoriam, quos tu sacræ famæ dabas.

Et Julianum tu magis famæ dabis quam sceptra quæ tenuit brevi.

Sallustio plus conferent libri tui, quam Consulatus addidit.

Videamus nunc strictim, qualis fuerit philosophus Sallustius. Perspicue nec non subtiliter de prima rerum causa, de diis eorumque simul bonitate simul providentia, de origine mali, de

animo humano ejusque facultatibus, de mundo sempiterno, de animorum post mortem statu aliisque rebus gravissimis disputat, summatim perscribens, quæ Plotinus, Proclus, Porphyrius, Iamblichus amplissimis monumentis commendarunt. Sunt vero illi quos dixi scriptores pro fontibus habendi, unde philosophiæ præcepta maximam partem hausit Sallustius. Itaque dubium est, hujusne plus ad illos cognoscendos, an illorum plus ad hunc intelligendum valeat lectio: illud non dubium, quin a sapientiæ studiosis horum omnium scripta maximo cum fructu pervolutentur. Huc accedit, quod si a quarto capite discesseris, ubi Cornuti et Procli exemplo Sallustius allegorias et fabulas attingit, easque physice et mystice exponere aggreditur, cætera omnia præclare explicasse dicendus est.

Quum igitur nostro tempore crassa Procli et reliquorum ejusdem generis scriptorum volumina melius quam olim edita sint, par erat Sallustium quoque in lucem revocari. Illius autem de diis et mundo libellum a Luca Holstenio emendatum cum ejus annotationibus et Leonis Allatii translatione primus Romæ emisit Gabriel Naudæus anno 1630, quod exemplum repetitum est Lugduni Batavorum 1639. Postea Thomas Galeus hunc philosophum inseruit Opusculis mythologicis, physicis et ethicis Cantabrigiæ 1671 et Amstelodami 1688 divulgatis, gallice vertit Formejus Berolini 1748, germanice Io. Georg. Schultesius Turici 1779. At illi omnes Holstenii recensionem secuti verba scriptoris non castigarunt. Verumenimvero nostra ætate multam operam Sallustio et utilem præbuit Io. Conr. Orellius qui tum plurimis locis correctum tum suis et aliorum animadversionibus illustratum græce et latine Turici anno 1821 publicavit. Sed expetebatur jam accuratior Sallustiani opusculi recensio et nova interpretatio latina, quæ Allatianam diligentia vinceret. Utramque igitur lectoribus exhibui, appositis notis, quibus partim lectionum partim decretorum fontes indi-

πεπυρακτωμένον ἐπιθέντα γυμνῷ τῷ μηρῷ καὶ φυσῶντα αὐτόν, καὶ δοκιμάζοντα ἐαυτὸν μέχρι πόσου δύναται καρτερεῖν. — (8) De aliis Sallustiis vide Io. Alb. Fabricii Bi-

blioth. Græc. lib. VI, cap. X, Tom. XIII pag. 644 (Hamburgi 1726).

# ΣΑΛΛΟΥΣΤΙΟΥ

# ΦΙΛΟΣΟΦΟΥ ΙΙΕΡΙ ΘΕΩΝ ΚΑΙ ΚΟΣΜΟΥ ΒΙΒΑΙΟΝ.

# SALLUSTII

## PHILOSOPHI DE DIIS

ET MUNDO LIBER.

#### Κεφ. α'.

Οξον δεί εξναι τον άπροατήνα, και περί ποινής έννοίας.

Τοὺς περὶ θεῶν ἀχούειν ἐθέλοντας δεῖ μὲν ἐχ παίδων ἦχθαι καλῶς, καὶ μὴ ἀνοήτοις συντρέφεσθαι δόξαις <sup>b</sup>· δεῖ δὲ καὶ τὴν φύσιν ἀγαθοὺς εἶναι <sup>c</sup> καὶ ἔμφρονας, [ίνα ὀρθῶς] <sup>c</sup> προσέχωσι τοῖς λόγοις · δεῖ δὲ αὐτοὺς καὶ τὰς κοινὰς ἐννοίας εἰδέναι. Κοιναὶ δέ εἰσιν ἔννοιαι <sup>d</sup>, ὅσας πάντες ἀνθρωποι ἐρωτηθέντες ὁμολογήσουσιν · οἶον, ὅτι πᾶς θεὸς ἀγαθός <sup>c</sup>, ὅτι ἀπαθής, ὅτι ἀμετάδλητος · πᾶν γὰρ τὸ μεταδαλλόμενον ἢ ἐπὶ τὸ κρεῖττον ἢ ἐπὶ τὸ χεῖρον <sup>f</sup>. Καὶ εὶ μὲν ἐπὶ τὸ χεῖρον, κακύνεται, εὶ δὲ ἐπὶ τὸ κρεῖττον, τὴν ἀρχὴν ἦν κακόν.

α ἀχροατήν] auditorem eorum qui de rebus divinis disserunt informat Proclus Theol. lib. I cap. 2. Vide etiam quæ Plato in fine libri V de Rep. et principio VI disputat de ingenio studiisque veri philosophi. Adde Alcinoum cap. 1 et Plotinum Ennead. lib. III cap. 3. — <sup>b</sup> ἀνοήτοις δόξαις] i. e. fabulis. Vide Plat. lib. II de Rep. — <sup>c</sup> ἀγαθοὺς εἶναι] Proclus Theol. Plat. lib. I cap. 11 δ δ' αὖ τῶν προχειμένων δογμάτων ἀχροατὴς ταῖς μὲν ἡθιχαῖς ἀρεταῖς κεκοσμημένος ὑποχείσθω, καὶ πάντα τὰ ἀγεννῆ καὶ ἀνάρμοστα τῆς ψυχῆς κινήματα τῷ τῆς ἀρετῆς λόγω καταδησάμενος, καὶ πρὸς ἐν τὸ τῆς φρονήσεως εἶδος ἀρμόσας. Μὴ καθαρῷ γὰρ (φησὶ Σωκράτης) καθαροῦ ἐφάπτεσθαι μὴ οὐ θεμιτὸν ἢ. Cf. Alci-

nous cap. 1. — ε ΐνα δρθῶς προσ.] deesse videntur in Holstenii codice. — <sup>d</sup> χοιναὶ ἐννοιαι] Iamblichus de mysteriis I, 3 συνυπάρχει ἡμῶν αὐτῆ τῆ οὐσίᾳ ἡ περὶ θεῶν ἔμφυτος γνῶσις. De communibus notionibus vid. Just. Lipsius Manuduct. ad Stoic. phil. lib. II cap. 11; Eusebius Præp. Evang. lib. II cap. 6; Proclus Theol. Plat. lib. I cap. 17 et dissert. II in libros de Rep. — <sup>e</sup> θεὸς ἀγαθός] Proclus Theol. Plat. lib. I cap. 17 πρῶτον μὲν ἀξιοῖ (δ Πλάτων) κατὰ τὴν ἀδιάστροφον περὶ θεῶν ἔννοιαν καὶ τῆς ἀγαθότητος αὐτῶν, ἀπάντων μὲν ἀγαθῶν αὐτοὺς χορηγοὺς ἀποφαίνειν, κακοῦ δὲ οὐδενὸς οὐδενί ποτε τῶν ὄντων αἰτίους. — <sup>f</sup> scilicet μετα- βάλλεται. —)

#### Κεφ. β'.

"Οτι ό θεὸς ἀμετάβλητος, ἀγέννητος, ἀθόιος, ἀσώματος, οὐδὲ ἐν τόπφ.

Καὶ ὁ μὲν ἀχούων ἔστω τοιοῦτος· οἱ δὲ λόγοι α τοιοίδε γενέσθωσαν. Αἱ τῶν θεῶν οὐσίαι οὐδὲ ἐγένοντο· (τὰ γὰρ ἀεὶ ὅντα οὐδέποτε γίνοντὰι ħ. ᾿Αεὶ δὲ εἰσιν, ὅσα δύναμίν τε ἔχει τὴν πρώτην c καὶ πάσχειν οὐδὲν πέφυκεν). Οὐδὲ ἐκ σωμάτων εἰσί· καὶ γὰρ τῶν σωμάτων αἱ δυνάμεις ἀσώματοι. Οὐδὲ τόπῳ α περιέχονται σωμάτων γὰρ τοῦτό γε. Οὐδὲ τῆς πρώτης αἰτίας ἡ ἀλλήλων χωρίζονται, ὥσπερ οὐδὲ νοῦ αἱ νοήσεις οὐδὲ ψυχῆς αἱ ἐπιστῆμαι.

#### Cap. I.

Qualem oporteat esse auditorem, et de communi notione.

Qui de diis sermones audire cupiunt, eos a pueris liberasi doctrina satis excultos esse oportet, nec vanis opinionibus postmodum infici: natura etiam bonos et prudentes esse decet, ut dictis aures præbeant, denique communes notiones habere convenit. Sunt autem communes notiones, quas omnes homines rogati consitebuntur, verbi causa quemlibet deum bonum esse, impatibilem, immutabilem. Quodcunque enim mutatur, aut in

melius mutatur aut in pejus : si in pejus , corrumpitur : si in melius , jam principio erat malum.

#### Сар. П.

Deum immutabilem esse, non generatum, sempiternum, incorporeum, nulloque loco circumscribi.

Et hic quidem qui audit esto talis : sermones autem hujusmodi habeantur. Deorum naturæ neque factæ sunt : (quæ enim semper sunt, nunquam fiunt. Semper voro sunt, quæcunque tum primariam habent vim, tum in

34

<sup>a</sup> λόγοι] de sermonibus theologicis vide Proclum Theol. Plat. lib. I cap. 4 et in Cratylum cap. 117. — <sup>b</sup> γίνονται] Possis γίνεται exspectare. Sed vide Hermannum ad Soph. Electr. vs. 430. — <sup>c</sup> πρώτη] Proclus Instit. theol. 120 ἐστὶ δὴ οὖν ἡ πρωτίστη δύναμις ἐν τοῖς θεοῖς, οὐ τῶν μὲν κρατοῦσα, τῶν δὲ οὖ, πάντων δὲ ἐξ ἴσου προλαδοῦσα τὰς δυνάμεις ἐν ἑαυτῆ τῶν ὄντων. — <sup>d</sup> τόπω] Proclus theol. Plat. lib. I cap. 19 διὸ δὴ καὶ πανταχοῦ παρόντες οἱ θεοὶ πάντων δμοίως ἐξήρηνται καὶ πάντα συνέχοντες ὑπ' οὐδενὸς κρατοῦνται τῶν συνεχομένων, ἀλλ' εἰσὶν ἀμιγεῖς πρὸς πάντα καὶ ἄχραντοι. —)

#### Κεφ. γ'.

Περί μύθων, και δτι θεζοι, και διά τί.

Τί δήποτε οὖν τούτους ἀφέντες τοὺς λόγους οἱ παλαιοὶ μύθοις εχρήσαντο, ζητεῖν ἄξιον. Καὶ τοῦτο πρῶτον ἐχ τῶν μύθων ἀφελεῖσθαι τό γε ζητεῖν καὶ μὴ ἀργὸν τὴν διάνοιαν ἔχειν. "Ότι μὲν οὖν θεῖοι οἱ μῦθοι, ἐχ τῶν χρησαμένων ἔστιν ἰδεῖν. h Καὶ γὰρ τῶν ποιητῶν οἱ θεόληπτοι, καὶ τῶν φιλοσόφων οἱ ἄριστοι c, οῖ τε τὰς τελετὰς καταδείξαντες, καὶ αὐτοὶ δὲ ἐν χρησμοῖς οἱ θεοὶ μύθοις ἔχρήσαντο. Διὰ τί δὲ θεῖοι οἱ μῦθοι, φιλοσοφίας ζητεῖν. Ἐπεὶ τοίνυν πάντα τὰ ὅντα ὁμοιότητι μὲν χαίρει, ἀνομοιότητα δὲ ἀποστρέφεται, ἐχρῆν καὶ τοὺς περὶ θεῶν λόγους όμοίους εἶναι ἐκείνοις, ἴνα τῆς τε οὐσίας αὐτῶν ἄξιοι γίνωνται καὶ τοῖς λέγουσι τοὺς θεοὸς ποιῶσιν εὐμενεῖς, ὅπερ καὶ διὰ τῶν μύθων μόνως ἀν γένοιτο. Αὐτοὺς μὲν οὖν τοὺς θεοὸς κατὰ τὸ ἡητόν τε καὶ ἄρδητον, ἀφανές τε καὶ φανερόν, σα-

φές ε τε και κρυπτόμενον οι μῦθοι μιμοῦνται και ι τήν των θεων αγαθότητα ότι ωσπερ έχεινοι τά μέν έχ τῶν αἰσθητῶν ἀγαθὰ κοινὰ πᾶσιν ἐποίησαν, τὰ δὲ ἐκ τῶν νοητῶν μόνοις τοῖς ἔμφροσιν, οὕτως οἱ μῦθοι τὸ μέν είναι θεούς πρός άπαντας Λέγουσι, τίνες δὲ ούτοι χαί δποίοι, τοις δυναμένοις είδέναι. Καί τας ένεργείας δὲ μιμοῦνται τῶν θεῶν. ἔξεστι γὰρ καὶ τὸν κόσμον μῦθον εἰπεῖν 8 , σωμάτων μὲγ χαὶ χρημάτων ἐν αὐτῷ φαινομένων, ψυχῶν δὲ καὶ νόων h κρυπτομένων. Πρὸς δε τούτοις το μεν πάντας την περί θεῶν ἀλήθειαν διλάσχειν έθέλειν τοῖς μέν ἀνοήτοις, διὰ τὸ μὴ δύνασθαι μανθάνειν, καταφρόνησιν, τοῖς δὲ σπουδαίοις βαθυμίαν έμποιεί το δε διά μύθων τ' άληθες επικρύπτειν τούς μέν χαταφρονείν ούχ έἄ, τοὺς δὲ φιλοσοφείν ἀναγχάζει. ί Άλλα διά τί μοιχείας και κλοπάς και πατέρων δεσμούς χαὶ τὴν ἄλλην ἀτοπίαν ἐν τοῖς μύθοις εἰρήχασιν; ή και τοῦτο ἄξιον θαύματος, ενα k διὰ τῆς φαινομένης άτοπίας εύθυς ή ψυχή τους μέν λόγους ήγήσηται προχαλύμματα, τὸ δὲ άληθὲς ἀπόρρητον εἶναι νομίση;

" μύθοις] Theon Progymn. μῦθός ἐστι λόγος ψευδὴς εἰκονίζων τὴν ἀλήθειαν. Proclus Theol. Plat.
lib. I cap. 4 ἔστι μὲν γὰρ ὁ τῆς μυθολογίας τρόπος 
ἀρχαῖος δι' ὑπονοιῶν τὰ θεῖα μηνύων, καὶ πολλὰ παραπετάσματα τῆς ἀληθείας προδεδλημένος, καὶ τὴν 
φύσιν ἀπεικονιζόμενος, ἢ τῶν νοητῶν αἰσθητά, καὶ 
τῶν ἀδλων ἔνυλα, καὶ τῶν ἀμερίστων μεριστὰ προτείνει πλάσματα, καὶ τῶν ἀληθινῶν εἴδωλα καὶ ψευδῶς 
ἔχοντα κατασκευάζει. — b ἔστιν ἰδεῖν] scripsi, 
quod legitur cap. 9; codd. ἐστὶν εἰπεῖν. — c ἄριστοι] ut Orpheus, Empedocles, Parmenides, alii.
— d κατὰ τὸ ἡητόν] scripsi; codd. κατά τε τὸ ἡητόν

malum incidere non solent:) neque ex corporibus constant, quia corporum vires corpore vacant. Neque loco circumscribuntur; quippe hoc ad res corporeas pertinet. Neque a prima causa vel aliæ ab aliis disjunguntur, non magis quam a mente cogitationes vel ab animo disciplinæ.

#### Cap. III.

#### De fabulis, eas divinas esse et quam ob rem.

Cur tandem hisce sermonibus neglectis veteres fabulis usi sint, quærere decet. Et hæc quidem prima e fabulis utilitas capitur, ut expulso mentis languore investigandi studio incendamur. Divinas autem fabulas esse ex illorum qui eas usurparunt dignitate intelligitur. Ex poetis enim divino numine afflati, ex philosophis optimi quique et qui initia hominibus monstrarunt, quin etiam dii ipsi in edendis oraculis fabulis usi sunt. Cur vero fabulæ divinæ sint, philosophorum est inquirere. Quum igitur omnia quæ sunt similitudine delectentur, dissimilitudinem aversentur, de diis quoque sermones similes illis esse par erat, ut eorum natura digni fierent, redderent-

que cnuntiantibus propitios deos, quod fabulis tantum effici queat. Deos ergo ipsos secundum fanda et nefanda, obscura et manifesta, aperta et occulta et deorum bonitatem fabulæ imitantur. Quippe ut dii, quæ ex sensibilibus bona nascuntur, omnibus, quæ vero ex intelligibilibus, solis prudentibus impertierunt, ita fabulæ deos quidem esse omnibus aperiunt; at quinam illi sint et quales, iis tantum qui res divinas capere possunt. Quin etiam deorum actiones imitantur fabulæ. Licet enim et mundum hunc fabulam nominare, quum in eo corpora resque conspiciantur, animi vero mentesque lateant. Præterea veram de diis doctrinam omnibus tradere velle insipientibus, quum eam addiscere non possint, contemtum, bonis autem viris segnitiem parit: at veritas fabulis tecta illos contemtores esse non patitur, hos ad philosophandum compellit. Sed quam ob rem adulteria, furta, parentum vincula et reliquam turpitudinem fabulis complexi sunt? An etiam hoc ita admirabile est, ut perspecta rei insulsitate confestim animus sermenes involucra existimans veritatem non divulgandam esse statuat?

— ο σαφές] edidi cum Orellio; libri σοφόν. — η μιροῦνται καὶ τὴν] posui cum eodem; vulgo μιμοῦνται, τὴν. — β τὸν κόσμον μῦθον εἰπεῖν] Iamblichus de Myster. Ægypt. VII, ι ἡ φύσις τοῖς ἐμφανέσιν εἰδεσι τοὺς ἀφανεῖς λόγους διὰ συμδόλων, τρόπον τινά, ἀπετυπώσατο. — ħ νόων] scripsi; codd. νοῶν — λ φιλοσοφεῖν ἀναγκάζει] Iamblichus de Myster. III, 15 καθάπερ οὖν δι' εἰκόνων γεννῶσι πάντα οἱ θεοὶ καὶ σημαίνουσιν, ὡσαύτως διὰ συνθημάτων · ἴσως δὲ καὶ τὴν ἡμετέραν σύνεσιν ἀπὸ τῆς αὐτῆς ἀφορμῆς εἰς δξύτητα πλείονα ἀνακινοῦσι. — ħ [να] i. e. ὡστε. Similiter Plutarchus de Alex. fort. I, 12 τί μοι τοιοῦτο συνέγνως, [να τοιαύταις με κολακεύσης ἡδοναῖς. —)

#### **Κεφ. δ.**

"Οτι πέντε τὰ εἶδη μύθων, καὶ ἐκάστου ὑποδείγματα.

Τῶν δὲ μύθων οἱ μέν εἰσι θεολογικοί, οἱ δὲ φυσικοί, οἱ δὲ ψυχικοί τε καὶ δλικοί, καὶ ἐκ τούτων μικτοί. Εἰσὶ δὲ θεολογικοὶ μὲν οἱ μηδενὶ σώματι χρώμενοι, ἀλλὰ τὰς οὐσίας αὐτὰς τῶν θεῶν θεωροῦντες · οἰον αἱ τοῦ Κρόνου καταπόσεις τῶν παίδων \* ἐπειδὴ νοερὸς ὁ θεός, πᾶς δὲ νοῦς εἰς ἐαυτὸν ἐπιστρέφει, τὴν οὐσίαν ὁ μῦθος αἰνίττεται τοῦ θεοῦ. Φυσικῶς δὲ τοὺς μύθους

έστι θεωρείν, δταν τάς περί τὸν κόσμον ἐνεργείας λέγη τις τῶν θεῶν, ὥσπερ ήδη τινές χρόνον μέν τὸν Κρόνον ἐνόμισαν Þ, τὰ δὲ μέρη τοῦ χρόνου παϊδας τοῦ βλου χαλέσαντες χαταπίνεσθαι ύπο τοῦ πατρος τοὺς παῖδάς φασιν. Ὁ δὲ ψυχικὸς τρόπος ἐστίν c, αὐτῆς τῆς ψυχῆς τάς ένεργείας σκοπείν, ότι και των ψυχών αι νοήσεις, κάν είς τους άλλους προέλθωσιν, άλλ' οῦν ἐν τοῖς γεννήσασι μένουσιν. Ύλιχὸς δέ ἐστι χαὶ ἔσχατος, ῷ μάλιστα οί Αλγύπτιοι δι' άπαιδευσίαν έχρήσαντο 4, αὐτά τά σώματα θεούς νομίσαντες καί καλέσαντες καί <sup>3</sup>Ισιν μέν την γην °, "Οσιριν δὲ τὸ ύγρόν <sup>1</sup>, Τυφῶνα δὲ τὴν θερμότητα, ἡ Κρόνον μέν ὕδωρ, "Αδωνιν δὲ καρπούς <sup>8</sup>, Διόνυσον δὲ οἶνον. Ταῦτα δὲ ἀνακεῖσθαι μέν θεοῖς λέγειν, ώσπερ καὶ βοτάνας καὶ λίθους καὶ ζῷα, σωφρονούντων ἐστὶν ἀνθρώπων, θεοὺς δὲ καλεῖν μαινομένων, εί μή άρα ώσπερ τοῦ ήλίου την σφαϊραν, και την άπο της σφαίρας άκτινα ήλιον έν συνηθεία καλούμεν. Τὸ δὲ μιχτὸν είδος τῶν μύθων ἐν πολλοῖς μὲν και άγγοις ξατιν ιδείν. και περιοι και ξη απιποαιώ φασί των θεων την Εριν μηλον ρίψαι χρυσούν, καί περί τούτου τὰς θεὰς φιλονεικούσας ὑπὸ τοῦ Διὸς πρὸς τον Πάριν πεμφθήναι χριθησομένας τῷ δὲ χαλήν τε φανήναι την Άφροδίτην, και ταύτη δούναι το μήλον. 'Ενταῦθα γάρ τὸ μέν συμπόσιον τὰς ὑπερχοσμίους δυνάμεις δηλοί των θεων καί διά τουτο μετ' άλλή-

#### Cap. IV.

Quinque fabularum species esse, et uniuscujusque exempla.

Fabularum aliæ ad res divinas, aliæ ad rerum naturam, aliæ ad animum, aliæ ad materiam pertinent, aliæ denique ex his mixtæ sunt. Ac theologicæ quidem nulla utentes re corporea ipsas deorum naturas spectant : quales sunt devorati a Saturno filii; quum enim deus intelligens sit, omnisque intellectus in se ipsum revertatur, dei naturam fabula significat. Physice fabulæ considerantur, quum deorum actiones ad mundi curam pertinentes effamur, quemadmodum jam quidam tempus statuerunt Saturnum, temporis partes vero universi filios appellaverunt, filios a patre devorari dicentes. Est porro ratio fabularum ad animum relata, qua ipsius animi actiones contemplamur, quod etiam mentis cogitata, quamvis ad alios transeant, tamen in auctoribus manent. Postrema erit materialis fabularum species, qua Ægyptii potissimum per ignorantiam usi sunt, ipsa corpora deos existimantes nominantesque : Isidem videlicet terram, Osiridem humorem, Typhonem calorem, vel Saturnum quidem aquam, Adonidem vero fructus, Bacchum denique vinum. Hæc porro diis consecrata esse asseverare, sicut et herbas et saxa et animalia, sapientum; sed deos illa vocare furiosorum hominum est, nisi forte ea ratione loquuntur, qua et solis orbem et ex orbe exsilientem radium solem nostra consuetudo appellat. Sed mixtam fabularum speciem cum in multis aliis

deprehendere licet, tum in eo quod ajunt Discordiam in deorum convivium malum aureum immisisse, deasque inter se de eo litigantes a Jove missas esse ad Paridem judicandas; illum autem cui Venus pulchra esset visa, huic deze malum dedisse. Hic enim convivium cœlestes indicat deorum facultates, ideoque omnes una sunt; at malum aureum mundum, qui ex contrariis conflatus merito a Discordia conjici perhibetur. Verum quum alia alii dii mundo impertiantur, de malo inter se rixari videntur. Cæterum animus sensuum beneficio vegetus, hic enim Paris est, cæteras in mundo potestates non intuens, sed pulchritudinem solam, malum Veneri attribuit. Ex fabulis autem theologicæ philosophis conveniunt, contra illæ, quæ ad rerum naturam vel animum pertinent, poetas, mixtæ denique cærimonias decent, quia etiam omnes cærimoniæ cum mundo nos diisque conjungere tendunt. Quodsi alia etiam fabula enarranda est, deorum matrem Attin apud Gallum fluvium jacentem conspicatam ferunt amore ejus arsisse arreptumque stellato pileo exornasse, ac posthac secum habuisse. At ille nymphæ amore captus, relicta deorum matre cum nympha consuescebat. Quamobrem deorum mater Attin ad insaniam adegit, effecitque ut abscissa genitalia apud nympham relinqueret reversusque rursus cum ipsa versaretur. Deorum igitur mater dea vitalis est, ideoque mater nominatur; Attis vero corum quæ generantur atque intereunt artifex. Hinc apud Gallum fluvium repertus esse traditur; Gallus enim galaxiam seu lacteum

λων εἰσί τὸ δὲ χρυσοῦν μῆλον τὸν χόσμον, δς ἐχ τῶν έναντίων γενόμενος είκότως ύπο τῆς "Εριδος λέγεται βίπτεσθαι. Άλλων δὲ άλλα τῷ χόσμῳ χαριζομένων θεών, φιλονειχείν ύπέρ του μήλου δοχούσιν ή δέ χατ' αίσθησιν ζώσα ψυχή, τοῦτο γάρ ἐστιν δ Πάρις, τὰς μέν άλλας έν τῷ χόσμφ δυνάμεις ούχ δρῶσα, μόνον δε το χάλλος, της Αφροδίτης είναι το μηλόν φησι. Πρέπουσι δὲ τῶν μύθων οἱ μέν θεολογιχοὶ φιλοσόφοις a, of de quoixol xal ψυχικοί ποιηταίς i, of de μικτοί τελεταίς επειδή και πάσα τελετή πρός τον Κόσμον ήμιας και πρός τους θεούς συνάπτειν έθέλει Ε Εί δε δεῖ καὶ ἔτερον μῦθον εἰπεῖν, τὴν μητέρα τῶν θεῶν Ι φασι τὸν "Αττιν παρά τῷ Γάλλω κείμενον ἰδοῦσαν ποταμῷ, έρασθήναί τε καὶ λαδοῦσαν τὸν ἀστερωτὸν αὐτῷ περιθείναι πίλον, και τοῦ λοιποῦ μεθ' έαυτης έχειν. 'Ο δὲ νύμφης έρασθείς την θεών μητέρα απολιπών, τῆ νύμφη συνήν, και διά τοῦτο ή μήτηρ τῶν θεῶν ποιεῖ μανήναι τὸν "Αττιν, και τὰ γόνιμα ἀποκοψάμενον άφεϊναι παρά τῆ νύμφη πάλιν δε άνελθόντα αὐτῆ συνοιχείν. ή μέν οὖν μήτηρ τῶν θεῶν ζωογόνος ἐστί θεά, καὶ διὰ τοῦτο μήτηρ καλείται · δ δὲ Αττις τῶν γινομένων και φθειρομένων δημιουργός ..., και διά τουτο παρά τῷ Γάλλω λέγεται εύρεθηναι ποταμῷ. δ γάρ Γάλλος τὸν γαλαξίαν αἰνίττεται χύχλον, ἀρ' οὖ τὸ παθητὸν ἔρχεσθαι σῶμα ", Τῶν δὲ πρώτων θεῶν τελειούντων τους δευτέρους, έρξ μέν ή μήτηρ τοῦ \*Αττεως, καὶ οὐρανίους αὐτῷ δίδωσι δυνάμεις τοῦτο γάρ έστιν δ πίλος • έρᾶ δὲ δ Αττις τῆς νύμφης • αἱ δὲ νύμφαι γενέσεως έφοροι · παν γάρ τὸ γινόμενον » βεί. επεί δε έδει στηναι την γένεσιν <sup>q</sup>, και μη των έσχάτων γενέσθαι τὸ χεῖρον, ὁ ταῦτα ποιῶν δημιουργός δυνάμεις γονίμους άφεὶς εἰς τὴν γένεσιν, πάλιν συνάπτεται τοῖς θεοῖς. Ταῦτα δὲ ἐγένετο μέν οὐδέποτε, έστι δὲ ἀεί. Καὶ ὁ μέν νοῦς ἄμα πάντα ὁρᾳ, ὁ δὲ λόγος τὰ μέν πρώτα, τὰ δὲ δεύτερα λέγει. Οὕτω δὲ πρὸς τον χόσμον ολχείως έχοντος του μύθου, ήμεις τον χόσμον μιμούμενοι, (πῶς γὰρ ἀν μᾶλλον χοσμηθείημεν;) έορτην άγομεν διά ταῦτα. Καὶ πρῶτον μέν καὶ αὐτοὶ πεσόντες έξ οὐρανοῦ \* χαὶ τῆ νύμφη συνόντες ἐν χατηφεία ἐσμὲν σίτου \* τε καὶ τῆς ἄλλης παχείας καὶ δυ**κα**ρας τροφής απεχόμεθα έκατερα γάρ έναντία ψυχή. είτα δένδρου τομαί <sup>τ</sup> καί νηστεία, ώσπερ καί ήμῶν αποχοπτομένων την περαιτέρω της γενέσεως πρόοδον. έπὶ τούτοις γάλαχτος τροφή, ώσπερ ἀναγεννωμένων: έφ' οἶς ίλαρεῖαι καὶ στέφανοι α, καὶ πρὸς τοὺς θεοὺς οίον ἐπάνοδος. Μαρτυρεῖ δὲ τούτοις καὶ ὁ τῶν δρωμένων καιρός το περί γάρ τὸ ἔαρ καὶ τὴν ἰσημερίαν δρᾶται τὰ δρώμενα, ότε τοῦ μέν γίνεσθαι παύεται τὰ γινόμενα, ημέρα δε μείζων γίνεται της νυχτός, δπερ οίχεῖον ἀναγομέναις ψυγαῖς. Περί γοῦν τὴν ἐναντίαν **ἐσημερίαν ή τῆς Κόρης άρπαγή** μυθολογεῖται γενέσθαι x, δ δη κάθοδός ἐστι τῶν ψυχῶν. Τοσαῦτα περί μύθων εἰποῦσιν ἡμῖν αὐτοί τε οἱ θεοὶ καὶ τῶν γραψάντων τοὺς μύθους αξ ψυχαλ ίλεφ γένοιντο .

 Αἱ τοῦ Κρόνου καταπόσεις τῶν παίδων] Sic Macrobius Saturn. lib. I cap. 8. Sed Proclus theol. Plat. lib. V cap. 37 et in Cratyl. cap. 106, item Plotinus Ennead. V. lib. I cap. 7 theologorum more explicant, quod omnia a deo profecta ad eum revertantur. Ait autem Proclus theol. Plat. l. c. καὶ ἡ δλότης αυτη θεότης ἐστὶν συνεκτική τῶν νοητῶν ἐν ἐαυτῆ μερῶν, ἀδίνουσα μέν τὸ πλῆθος τὸ νοερὸν καὶ πάντα γεννῶσα μονίμως, καὶ τὰ γεννηθέντα πάλιν έγχολπιζομένη χαὶ συνάγουσα εἰς αὐτήν, χαὶ (Τς φασιν οἱ τραγιχώτεροι τῶν μύθων) χαταπίνουσα, καὶ ἐν έαυτῆ κατατιθεμένη. Idem in Cratyl. p. 6 ed. Boissonad. νοῦς γάρ ἐστιν ὁ βασιλεὺς Κρόνος καὶ πάσης νοερᾶς ζωῆς ὑποστάτης, ἀλλὰ νοῦς έξηρημένος τῆς πρὸς τὰ αἰσθητὰ συντάξεως, χαὶ ἄλλος χαὶ χωριστός, αὐτὸς εἰς έαυτὸν ἐπεστραμμένος, ὅς γε χαί τους απ' αυτού προχύψαντας είς έαυτον αύθις έπέτρεψε καὶ ἐνεκολπίσατο καὶ ἐν έαυτῷ σταθερῶς τόρυσεν. - Β ήδη τενές χρόνον μέν τον Κρόνον ενόμισαν] cf. Macrobius Sat. I cap. XIII. Cæterum inter καταπίνεσθαι et bπò vulgo interponitur & quod omisi. — ο ψυχικός τρόπος έστίν ] fabulæ quæ

orbem, unde corpus patibile descendit, significat. Primis autem diis secundos perficientibus, mater Attidis amore incensa cœlestes illi facultates largitur: is enim pilous est. Attis vero nymphæ amore deperit, quum nymphæ generationi præsint: siquidem quodcunque generatur, fluit. Cæterum quoniam generatio cessare debebat, ne ex iis quæ extrema sunt deterius semper progigneretur, illa molitus opifex vi, genitali rebus creatis relicts, rursus cum diis conjungit. Et hæc quidem nunquam facta sunt, quum semper sint; et mens quidem omnia simul videt; sed alia prius, alia posterius effert. Hac ratione quum apta mundo fabula sit, nos mundum imitantes (quomodo enim magis ornari possimus) festum diem propter illa celebramus. Ac primum quidem ct ipsi de cœlo delapsi et cum nympha consuescentes in

mærore jacemus, a frumento et reliquo crasso sordidoque cibo abstinentes, quandoquidem utraque animo contraria sunt; deinde arbor excisa et jejunium, quasi nobis quoque ipsis ulteriorem generationis progressum amputantibus: denique ex lacte quasi renascentibus alimentum; hinc hilaria et coronæ et ad deos velut reditus. Cæteroqui tempus quo hæc eveniunt ipsum ejus rei testimonium est; quippe circa vernum æquinoctium ea quæ diximus aguntur, quum quæ fiunt fieri desinunt et dierum spatia ultra noctium mensuram extenduntur: quod animis altius se efferentibus proprium est. Circa oppositum igitur æquinoctium Proserpinæ raptus accidisse traditur, qui descensus est animorum. Hæc de fabulis dicentibus nobis tum dii ipsi tum eorum, qui fabulas conscripserunt, manes propitii sint.

ad animi actiones, facultates, affectiones spectant, cujusmodi est elegantissima illa de Amore e Poro, divitiarnin deo, et Penia, id est paupertate, nato, tradita a Platone Sympos. cap. XXIII, explicata a Plotino Ennead. III lib. VI cap. IX. - d οἱ Αἰγύπτιοι δι' ἀπαιδευσίαν ἐχρήσαντο ] Vid. Eusebium Præp. Evang. lib. I cap. 9, item lib. II cap. 12 et lib. V cap. 3; Macrobium I Sat. cap. 21; Plutarchum libro de Iside et Osiride et Synesium libro de providentia. Huc pertinet etiam l'amblichi locus de Myst. segm. VII cap. Ι οδτοι την φύσιν τοῦ παντός και την δημιουργίαν μιμούμενοι, καὶ αὐτοὶ ( Αἰγύπτιοι ) τῶν μυστιχών και αποκεκρυμμένων και άφανών νοήσεων είκόνας τινάς διά συμδόλων έκφαίνουσιν, ώσπερ καί ή φύσις τοις έμφανέσιν είδεσι τους άφανεις λόγους διά συμδύλων τρόπον τινά άνετυπώσατο ή δὲ τῶν θεῶν δημιουργία την αλήθειαν των ίδεων διά των φανερών εἰχόνων ὑπεγράψατο — ° γῆν] i. e. τὴν Αίγυπτον. — ' τὸ ὑγρόν] i. e. τὸν Νεῖλον. — ε καρποὺς ] cf. Cornutus de nat. deor. cap. 28 et Porphyrius ap. Euseb. Præp. Evang. III cap. 11. - h of μέν θεολογικοί φιλοσόφοις Proclus theol. Plat. lib. I cap. 4 τῶν δέ γε παλαιῶν ποιητῶν τραγιχώτερον συντιθέναι τάς περί τῶν θεῶν ἀπορρήτους θεολογίας ἀξιούντων, καί διά τουτο πλάνας θεών καί τομάς, και πολέμους καί σπαραγμούς, καί άρπαγάς καί μοιχείας, καί πολλά άλλα τοιαῦτα σύμδολα ποιουμένων τῆς ἀποκεκρυμμένης παρ' αὐτῆς περί τῶν θείων άληθείας, τὸν μέν τοιούτον τρόπον της μυθολογίας ό Πλάτων άποσκευάζεται, και πρός παιδείαν είναι φησι παντελώς άλλοτριώτατον. Πιθανώτερον δέ και πρός άλήθειαν και φιλόσοφον έξιν οίχειότερον πλάττων παρακελεύεται τοὸς περί τῶν θεῶν λόγους ἐν μύθων σχήμασι, πάντων μέν άγαθων τὸ θεῖον αἶτιωμένους, χαχοῦ δὲ οὐδενός, μεταδολής μέν δπάσης δμοιρον, δεί δέ την έαυτου τάξιν άτρεπτον διαφυλάττον, και της μέν άληθείας εν έαυτῷ τὴν πηγὴν προσειληφός, ἀπάτης δὲ οὐδεμιᾶς ἄλλοις αἴτιον γινόμενον. Τοιούτους γάρ ἡμῖν θεολογίας τύπους δ εν Πολιτεία Σωχράτης ύφηγήσατο. - 1 οί δε φυσικοί και ψυχικοί ποιηταίς] Vide Heraclitum in Alleg. Homer.; Eusebium lib. III Præp. Evang. cap. 3 seqq. et Augustinum de civ. dei lib. VI cap. 8. - 1 Vid. Iamblich. de myster. segm. V cap. 23 p. 136. — 1 τλν μητέρα τῶν θεῶν] Cf. Julianus Imperator orat, V in deorum matrem p. 302, Arnobius lib. V cap. 6 seqq. et Da-

mascius in vita Isidori ap. Photium pag. 573. -<sup>m</sup> δημιουργός Cf. Porphyrius ap. Euseb. lib. III Præp. Evang. cap. XI pag. 110 et Damascius ap. Phot. Bibl. p. 1074. — n σωμα Macrobius in Somn. Scip. I, 12. Hinc et Pythagoras putat a lacteo circulo deorsum incipere Ditis imperium, quia animæ inde lapsæ videntur jam a superis recessisse, ideo primam nascentibus offerri ait lactis alimoniam; quia primus eis motus e lacteo circulo incipit in corpora terrena delabentibus. Unde et Scipioni (Somn. Scip. cap. 3) de animis beatorum ostenso lacteo dictum est: Hinc profecti huc revertentur. Porphyrius de antro nymph. δημος δε δνείρων κατά Πυθαγόραν αί ψυχαί, άς συνάγεσθαί φασιν είς τὸν γαλαξίαν τὸν οὕτω προσαγορευόμενον από των γάλακτι τρεφομένων, δταν είς γένεσιν πέσωσιν. — ° πίλος ] Gestat et Vulcanus pileum cæruleum, puri et cælestis ignis signum, ut notat Porphyrius ap. Euseb. Præp. Evang. lib. III cap. XI p. 112. - P τὸ γινόμενον βεῖ] Plotinus Ennead. II lib. I cap. 2 p. 97 qui Heraclitum dogmatis auctorem citat. — q στῆναι τὴν yévegu Vide Cornutum de nat. deor. cap. VI. — τ έξ οὐρανοῦ ] Vid. Empedocl. vs. 1-10 in Phil. Gr. Fragm. vol. I pag. 1. — \* σίτου ] Cf. Cornutus de nat. deor. cap. 28. Vid. Boissonad. ad Marini vitam Procli p. 105 seq. et Orell. ad Arnob. lib. V cap. 16 tom. II p. 297. — t τομαί] festis Magnæ matris et Attidis diebus pinus in silvis excisa inferebatur in Cybeles sacracium teste Juliano Orat. V, p. 168. — " στέφανοι ] Cf. Arnobius lib. V cap. 16. — ν καιρός | hilaria mense Martio celebrabantur. Vid. interp. ad Arnob. l. c. — x γενέσθαι ] Joannes Lydus p. 123 seq. hoc festum a. d. VI Non. Oct. ponit. Cæterum Porphyrius apud Eusebium Præp. Evang. lib. III cap. XI non de animorum descensu, sed de seminibus terræ mandatis explicat. — γ αί ψυχαὶ ίλεφ γένοιντο Poetas intelligit divino spiritu instinctos. Cf. cap. XVII finem. —)

#### Κεφ. ε'.

#### Περί της πρώτης α ιτίας.

Αχόλουθον δὲ τούτοις ἐστὶ τήν τε πρώτην αἰτίαν εἰδέναι, καὶ τὰς μετ' ἐχείνην τάξεις τῶν θεῶν, καὶ τὴν κόσμου φύσιν, νοῦ τε καὶ ψυχῆς τὰς οὐσίας, πρόνοιάν

Cap. V.

#### De prima causa.

Sequitur posthac, ut primam causam et subsequentes deorum ordines cognoscamus, tum mundi naturam

mentis animique substantiam, deinde providentiam, fatum et fortunam, virtutem et vitium natasque ex illis rectas et pravas civitatum formas, et unde tandem mala in mundum irrepserint, videamus. Horum quidlibet multis et longis sermonibus indiget, sed ut paucis dica-

τε καὶ εἰμαρμένην καὶ τυχην, ἀρετήν τε καὶ κακίαν, καί τὰς ἐκ τούτων γινομένας ἀγαθάς τε καὶ φαύλας πολιτείας ίδειν · και πόθεν άρα τά κακά είς τον κόσμον ἀφίκετο. Τούτων δὲ ἔκαστον λόγων δεῖται πολλῶν καὶ μεγάλων, άλλ' ώς έν βραχέσιν είπεῖν a, καὶ πρὸς τὸ μή παντελώς άνηχόους είναι, ούδεν ίσως λέγειν χωλύει. Την πρώτην αιτίαν μίαν τε είναι ο προσήχει. παντός γάρ πλήθους ήγειται μονάς ε, δυνάμει τε καί άγαθότητι πάντα νικά, καὶ διὰ τοῦτο πάντα μετέχειν έχείνης ανάγχη. Οὐδὲν γὰρ αὐτὴν ἄλλο χωλύσει διὰ τὴν δύναμιν, οδδέ έαυτην ἀφέξει δι' άγαθότητα α. Άλλ' εί μέν ἦν ψυχή, πάντα ἄν ἔμψυχα ἦν εἰ δὲ νοῦς, πάντα νοερά· εί δὲ οὐσία, πάντα οὐσίας μετεῖχε . Τοῦτο δὲ έν πάσιν Ιδόντες τινές, έχεινο οὐσίαν <sup>1</sup> ἐνόμισαν. Εἰ μέν οὖν ἦν μόνον τὰ ὄντα, ἀγαθὰ δὲ οὐκ ἦν, ἀληθής ἦν δ λόγος εί δὲ δι' ἀγαθότητα ἔστι τε τὰ όντα, καὶ μετείληχεν άγαθοῦ, ὑπερούσιον ε μέν άγαθὸν δέ εἶναι τὸ πρώτον ανάγχη. Σημείον δέ μέγιστον τοῦ γάρ εἶναι διὰ τὸ ἀγαθὸν αί σπουδαῖαι καταφρονοῦσι ψυχαί, δταν ύπερ πατρίδος ή φίλων ή άρετης χινδυνεύειν έθελωσι. Μετά δὲ τὴν οὕτως ἄρρητον δύναμιν αξ τῶν θεῶν τάξεις είσί.

( Scripsi : a άλλ' ώς έν βραχέσιν είπειν ] vulgo ώς έν βραχέσιν είπεϊν. — η την πρώτην αίτίαν μίαν είναι προσήχει ] Syrianus μία πάντων άρχή τ' άγαθὸν χαὶ τὸ ὑπερούσιον έν. Iamblichus de Myster. Segm. VIII cap. 2 πρό τῶν δλων ἀρχῶν ἐστι θεὸς εἶς πρῶτος άρχη οδτος και θεός θεών, μονάς έκ τοῦ ένός προούσιος καλ άρχη οὐσίας κτλ. Cf. Proclus Elem. Theol. lib. II et lib. III cap. 3. Adde Plotin. Ennead. V lib. IV cap. 1 et Dionys. Areopag. de divin. nominib. c. 23. — ε παντός γάρ πλήθους ήγειται μονάς | Plotin. V Ennead. lib. III cap. 12 p. 509. — d οὐδὲ έαυτην ἀφέξει δι' ἀγαθότητα ] Proclus Inst. theol. 213 πᾶν ἀγαθὸν ένωτιχόν ἐστι τῶν μετεχόντων αὐτοῦ κτλ. — \* πάντα οὐσίας μετείχε omissa particula av. Vid. Hermann. Opusc. IV p. 67 seq. — odolav Proclus Theol. Plat. lib.

mus, neve harum rerum omnino expertes lectores sint, nihil fortasse impedit hac ratione disserere. Primam causam unam esse convenit; multitudinem enim omnem unitas præcedit, facultate et bonitate cuncta superans, ideoque universa in partem ejus venire necesse est. Neque enim quidquam aliud illam, utpote præpotentem, impediet, neque ipsa propter bonitatem a reliquis rebus se abstinebit. Nempe si animus esset, omnia utique forent animata; sin intellectus, res omnes intelligentes essent; si substantia, omnia in substantiæ partem vocarentur. Verum hanc rem quum quidam in omnibus deprehendissent, substantiam illam existimarunt. Quodsi res tantum essent, nulla præditæ bonitate, sermo hic a veritate non deflecteret : sed si per bonitatem res sunt benique participes facts sunt, primum illud tum substentia majus tum bonum esse necesse est. Quod hoc III cap. IX pag. 135 καὶ ἡ μὲν οὐσία τὸ μόνιμον τοῦ όντος, καὶ τὸ ταῖς πρωτίσταις ἀρχαῖς συνυφαινόμενον καὶ ἀνεκφοίτητον τοῦ ἐνός. — <sup>8</sup> ὑπερούσιον ] Cf. Proclus Theol. Plat. lib. II cap. 4 pag. 84-85 et Plotinus Ennead. VI lib. IX cap. 3 pag. 760. —)

#### Kεp. ς'.

Περί τῶν ὑπερχοσμίων καὶ ἐγχοσμίων θεῶν ..

Των δε θεων οί μεν είσιν εγχόσμιοι, οί δε ύπερχόσμιοι. Έγχοσμίους δε λέγω αὐτοὺς τοὺς τὸν χόσμοποιούντας θεούς. Των δέ ύπερχοσμίων οί μέν ούσίας ποιούσι θεών, οί δὲ νούν, οί δὲ ψυχάς καὶ διὰ τούτο τρεῖς ἔχουσι τάξεις b, xαὶ πάσας ἐν τοῖς περὶ τούτων λόγοις ἔστιν εύρεϊν. Τῶν δὲ ἐγχοσμίων οἱ μὲν εἶναι ποιούσι τὸν χόσμον c, οί δὲ αὐτὸν ψυχούσιν, οί δὲ ἐχ διαρόρων όντα άρμόζουσιν, οί δὲ ήρμοσμένον φρουρούσι. Τούτων δε όντων τεσσάρων πραγμάτων, καί έχαστου πρώτα έχοντος, χαλ μέσα χαλ τελευταΐα, χαλ τοὺς διοιχοῦντας δώδεκα d εἶναι ἀνάγκη. Οἱ μέν οὖν ποιούντες τὸν χόσμον Ζεὺς χαὶ Ποσειδῶν ἐστι \* χαὶ "Ηφαιστος ', οί δ**ὲ ψυχο**ῦντες Δημήτηρ <sup>8</sup> καὶ "Ηρα <sup>δ</sup> χαὶ "Αρτεμις  $^{1}$ , οἱ δὲ άρμοζοντες  $^{1}$   $^{2}$ Απόλλων  $^{1}$  χαὶ Άφροδίτη m καί 'Ερμῆς n', οἱ δὲ φρουροῦντες 'Εστία <sup>ο</sup> καὶ 'Άθηνα P καὶ 'Άρης σ. Αἰνίγματα δὲ τούτων ἐν τοῖς άγάλμασιν έστιν ίδειν. Ο μέν γάρ Απόλλων λύραν άρμόζει, ωπλισται δε ή Άθηνα, γυμνή δε ή Άφροδίτη. ἐπειδὴ ἄρμονία μἐν τὸ xάλλος ποιεῖ <sup>τ</sup>, τὸ δὲ xάλλος ἐν τοῖς δρωμένοις οὐ κρύπτεται . Τούτων δὲ πρώτως έχόντων τὸν κόσμον, καὶ τοὺς ἄλλους ἐν τούτοις ήγητέον είναι θεούς, οίον Διόνυσον <sup>τ</sup> μέν έν Διί, Άσκληπιὸν δὲ ἐν Ἀπόλλωνι υ, Χάριτας δὲ ἐν Ἀφροδίτη. Κοὶ σφαίρας δὲ τούτων ἔστιν ίδεῖν, Έστίας μέν Γῆν, Ποσειδώνος δε ύδωρ, "Ηρας δε άέρα, "Ηφαίστου δε πύρ, έξ δε τας ανωτέρας, ων έθος νομίζειν, θεών• Άπόλλωνα γάρ καὶ "Αρτεμιν ἀνθ' ήλίου καὶ σελήνης ληπτέον την Κρόνου δε Δήμητρι δοτέον \*, Άθηνς μεν

signo ecque maximo probatur. Quippe animi virtute præditi ob bonitatem vitam profundunt, quando pro patria vel amicis, vel virtute pericula adire instituunt. Hanc arcanam potentiam deorum ordines subsequentur.

#### Cap. VI.

#### De diis cœlestibus et mundanis.

Deorum alii mundani sunt, alii cœlestes. Mundanos eos ipsos voco, qui mundum procreant. Ac cœlestium quidam deorum substantiam, alii mentem, alii animas gignunt, ideoque in tres ordines descripti sunt, quos omnes in sermonibus de ea re habitis cognoscere licet, Mundanorum alii efficiunt, ut mundus sit, alii eum animant, alii ex diversis rebus conflatum adaptant, alii adaptatum custodiunt. Que quum quatuor sint negotia

τὸν αἰθέρα δό δὰ οὐρανὸς πάντων κοινός. Αἱ μὰν οὖν τάξεις καὶ δυνάμεις καὶ σφαϊραι τῶν δώδεκα θεῶν οὕτως εἴρηνταί τε καὶ ὕμνηνται.

(Pauca notanda : \* περί τῶν ὑπερχοσμίων καί εγχοσμίων θεῶν ] Eandem bipartitam divisionem sæpe agnoscit Proclus, qui tamen in theologia Platonica quatuor genera ponit, νοητούς, νοερούς, ύπερχοσμίους, έγχοσμίους. - ο τρεῖς έχουσι τάξεις ] Cf. Iamblichus de myst. segm. Il cap. 7 et Proclus theol. Plat. lib. VI cap. 21 p. 404. — c of μέν είναι ποιούσι τον χόσμον ] non quatuor ordines θεῶν ἐγχοσμίων, sed quinque memorat Proclus in Timæum p. 51 πολλαί μέν ένιαίων θεών αναφαίνονται τάξεις, φρουρητικών, δημιουργικών, άναγωγών, συνεχτικών, τελεσιουργών. — d δώδεκα ] Vid. Procl. theol, Plat. lib. VI cap. 22. Cf. Hermias in Plat. Phædr. p. 123 ed. Ast. — ° Ζεύς καὶ Ποσειδῶν con | Vid. Procl. theol. Plat. lib. VI cap. 22. Cf. Cornutus de nat. deor. cap. 2 et 11. — 1 Hpaiστος Vid. Procl. in Tim. p. 44 et theol. Plat. lib. VI cap. 22. Cf. Cornutus cap. 19 et Olympiodor. ad Plat. Phileb. p. 281 ed. Stallbaum. - <sup>g</sup> Δημήτηρ ] Cf. Proclus theol. Plat. lib. VI cap. 11 et in Cratyl. cap. 163 p. 95 Boissonad., item Cornutus cap. 28. — b Vid. Procl. in Cratyl. p. 179 Adde Cornutum cap. 3 et Arnob. lib. III cap. 30. — i Vid. Procl. in Cratyl. cap. 171 et 180 nec non theol. Plat. lib. VI cap. 17. - k of δε άρμόζοντες] Syrianus : ώσπερ ό μουσικός διά τῶν έαυτοῦ μαθηματικῶν ἀριθμῶν τὴν λύραν, ούτως ή φύσις διά τῶν ξαυτῆς φυσιχῶν ἀριθμῶν τά έαυτης άρμόζει δημιουργήματα. Sed qui hic άρμόζοντες vocantur, eos Proclus theol. Plat. lib. VI cap. 22 θεούς άνο γωγιχούς appellat. — 1 Άπόλλων | Procl. theol. Plat. lib. VI cap. 12 et 22; item in Cratyl. cap. 174, 176 et 177. Adde Cornutum cap. 32, — m Άφροδίτη ] Proclus in Cratyl. cap. 184 et in Tim. p. 155 extrema. - " Έρμης | Procl. th. Pl. l. c.; Cornutus cap. 16. - ° Έστία | Proclus theol. Plat. lib. VI cap. 22 et in Cratyl, cap. 130, Cf. Cornutus cap. 28. Ovid. VI Fast. v. 299. Aristot. de cœlo lib. Il

cap. 13. - p 'Aθηνά ] Proclus in Cratyl. c. 184 seg. et in Tim. p. 48 et 51. Cf. Cornutus cap. 20. — TAPMS Proclus 1. c. et Cornutus cap. 21. — z άρμονία μέν το χάλλος ποιεί ] Proclus in Tini. lib. III p. 155; Plato in Cratyl. p. 316 et Aristoteles Metaph. XIII, 3. — \* οὐ κρύπτεται ] Proclus theol. Plat. lib. I cap. 25. - t Διόνυσον μέν èv Δû | Proclus in Tim. p. 334 et in Cratyl. cap. 184. Hinc qui vulgo habetur vitisator deus ab Olympiodoro ad Philebum p. 201 ed. Stallbaum nominatur νοερός et θεός τῆς ψυχικῆς καὶ ὑπερκοσμίου χράσεως. - " Άσκληπιον δε εν Άπολλωνι] Procl. in Tim. lib. I pag. 49. Syrianus in Aristot. Metaph. Παιήων ή Σωτήρ Άσκληπιός την θείαν έχων ζατρικήν, δι' ής θεοίς τε καὶ ψυχαίς καὶ σώμασι, τοις μέν αεί το προσηχον απονέμει, τοις δε σταν ή δεκτόν. — \* την Κρόνου δε Δήμητρι δοτέον ] Proclus theol. Plat. V p. 267 κατ' Όρφέα τῷ μέν Κρόνω συνούσα 'Ρέα καλείται, τὸν δὲ Δία παράγουσα καὶ μετά Διὸς ἐμφαίνουσα, τούς τε δλους καὶ τοὺς μερικοὺς διαχόσμους τῶν θεῶν, Δημήτηρ. Cf. in Cratyl. cap. 166 p. 96 Boissonad.)

#### Keφ. ζ'.

Περί της φύσεως του χόσμου χαι άιδιότητος.

Αὐτὸν δὲ τὸν χόσμον ἄφθαρτόν τε χαὶ ἀγέννητον είναι ανάγκη. Άφθαρτον μέν, δτι οὐκ έστι τούτου φθαρέντος ή χείρονα ή κρείττονα ποιήσαι, ή τὸν αὐτόν, ή ἀχοσμίαν. Άλλ' εὶ μέν χείρονα, κακὸς ὁ ἐκ χρείττονος γείρον ποιών· εί δε χρείττονα, άδύνατος δ μή την άρχην το χρείττον ποιήσας εί δὲ τὸν αὐτόν, μάτην ποιήσει εί δε αχοσμίαν, άλλ' ούδε αχούειν τοῦτό γε θέμις. Άγέννητον δὲ ἱχανὰ μὲν δεὶξαι ταῦταεί γάρ μή φθείρεται, ούδε γέγονεν \* επειδή παν τό γινόμενον φθείρεται, καὶ ότι ἀνάγκη διὰ τὴν τοῦ θεοῦ άγαθότητα όντος τοῦ κόσμου ἀεί τε τὸν θεὸν ἀγαθὸν είναι και τον κοσμον υπάρχειν ο. ωσμερ ήλίω μέν και πυρί συνυφίσταται φῶς c, σώματι δὲ σκιά. Τῶν δὲ ἐν τῷ χόσμφ σωμάτων τὰ μὲν νοῦν μιμεῖται χαὶ χύχλφ κινείται d, τά δε ψυχήν, και έπ' εύθείας, πῦρ μέν καὶ άλρ άνω, γη δε και θδωρ κάτω των δε κύκλω, η πεν

et eorum unumquodque ex primis, mediis et extremis constet, illorum administratores duodecim esse necesse est. Mundum igitur procreant Jupiter, Neptunus, Vulcanus, animant Ceres, Juno, Diana, adaptant Apollo, Venus, Mercurius, custodiunt Vesta, Minerva, Mars. Ilorum autem occultæ significationes in statuis animadvertuntur. Etenim Apollo lyram ad concentum aptat, armis instructa est Minerva, nuda conspicitur Venus, quum concentus pulchritudinem gignat, illa vero in rebus aspectabilibus non lateat. His primo loco mundum tenentibus, cæteros quoque deos iis inesse statuendum est,

verbi causa Bacchum Jovi, Æsculapium Apollini, Gratias Veneri. Quin etiam orbes eorum spectare licet, Vestæ terram, Neptuni aquam, Junonis aerem, Vulcani ignem; sex autem superiores illis, quibus vulgo assignantur, diis tribui possunt: nam Apollinem et Dianam pro sole et luna accipi convenit: at Saturai orbem Cereri, Minervæ ætherem vindicari oportet: cœlum denique omnibus commune est. Duodecim ergo deorum tam ordines quam facultates et orbes ita simul in annalibus traduntur, simul carminibus celebrantur.

بيهشر. ١

ἐπλανής ἀπ' ἀνατολῆς· αἱ δὲ ἐπτὰ ἐκ δύσεως φέρονται. Αἰτίαι δὲ τούτων πολλαὶ μὲν καὶ ἀλλαι, καὶ τὸ 
μή, ταχείας τῆς περιόδου τῶν σφαιρῶν γινομένης, 
ἀτελῆ τὴν γένεσιν εἶναι. Διαφόρου δὲ κινήσεως οὕσης 
διαφέρειν καὶ τὴν φύσιν τῶν σωμάτων ἀνάγκη· καὶ 
μήτε καίειν μήτε ψύχειν τὸ οὐράνιον σῶμα μηδὲ ἀλλο 
τι ποιεῖν, ὰ τῶν τεσσάρων στοιχείων. Σφαίρας δὲ οὕσης τοῦ κόσμου, (ὁ γὰρ ζφδιακὸς δείκνυσι τοῦτο) 
ἐπειδὴ σφαίρας πάσης τὸ κάτω μέσον ἐστί, πανταχόθεν γὰρ πλεῖστον ἀφέστηκε· τά τε βαρέα φέρεται κάτω, 
φέρεται δὲ εἰς γῆν. Ταῦτα δὲ πάντα ποιοῦσι μὲν θεοί, 
τάττει δὲ νοῦς, κινεῖ δὲ ψυχή. Καὶ περὶ μὲν θεῶν ἤδη 
προείρηται.

• εί γὰρ μὴ φθείρεται, οὐδὲ γέγονεν] cf. Philo περὶ ἀφθαρσίας χόσμου pag. 784. — b deί τε τὸν θεόν αγαθόν είναι και τον κόσμον υπάρχειν ] Vid. Procl. in Tim. lib. II pag. 111. — α ωσπερ ήλίω μέν και πυρί συνυφίσταται φως Proclus in Tim. Ι. c. ως δ ήλιος, εν δοω έστί, πάντα καταλάμπει καί τὸ πῦρ θερμαίνει, οὕτω καὶ τὸ ἀεὶ δν ἀγαθὸν ἐεὶ βούλεται τὰ ἀγαθά. Άίδιος ἄρα ὁ χόσμος : ἀεὶ γὰρ ἀγαθὸς δ δημιουργός έστιν. Άίδιος άρα δ χόσμος, ούχ ών, αλλά γιγνόμενος αιδίως χόσμος. Sextus Empiricus adv. Math. lib. XI p. 270 παρό καὶ δ Πλάτων ( de Rep. II) συνιστάς δτι φύσει άγαθόν έστιν δ θεός, άπὸ των οιτοιων εμικεχειδύκεν. φε λαρ βεδίτου, άλοιν, ίδιον έστι το θερμαίνειν, και ψυχροῦ ίδιον το ψύχειν, ούτω καὶ ἀγαθοῦ ἰδιόν ἐστι τὸ ἀγαθοποιεῖν. — d τὰ μέν νοῦν μιμεῖται καὶ κύκλω κινεῖται ] Plotinus Ennead. II lib. II p. 107 δια τί χύχλω χινείται ( δ χόσμος); ότι νοῦν μιμεῖται.)

#### Κεφ. η'.

Νερί νου και ψυχής, και ότι άθάνατος.

"Εστι δέ τις δύναμις, οὐσίας μέν δευτέρα, ψυχῆς δὲ

#### Cap. VII.

#### De mundi natura et æternitate.

Mundum vero ipsum neque mortalem neque genitum esse necesse est. Et sempiternum quidem, quia hoc intereunte non licet aut deteriorem aut meliorem aut eundem aut indigestam molem efficere. Si deteriorem, pravus profecto fuerit qui ex meliore deterius faciat; si meliorem, utique imbecillus fuit, qui initio id quod melius est, non procreavit: si eundem, operam perdet: si indigestam molem, at hoc ne audire quidem fas cst. Cæteroqui mundum non esse genitum, hæc satis clara sunt signa; si enim non occidit, ne ortus quidem est, quomiam omnia orta occidunt, et quia necesse est, quum dei bonitate sit mundus, semper et deum bonum esse et mundum exstare: quemadmodum una cum sole et igne lumen subsistit et cum corpore umbra. Corporum porro, quæ in mundo sunt, alia mentem imitantur

πρώτη a, έχουσα μέν έχ τῆς οὐσίας τὸ εἶναι, τελειοῦσα δε την ψυχήν b, ώσπερ ήλιος τὰς όψεις c. Τῶν δὲ ψυχῶν αὶ μέν εἰσι λογικαὶ d καὶ ἀθάνατοι, αὶ δὲ άλογοι καί θνηταί. Καὶ αί μέν έκ τῶν πρώτων, αί δὲ ἐκ τῶν δευτέρων παράγονται θεών . Πρώτον δὲ δ,τιπέρ ἐστι ψυγή ζητητέον. \* Δι τοίνυν διαφέρει τὰ ἔμψυγα τῶν άψύχων, τοῦτό ἐστι ψυχή. Διαφέρει δὲ χινήσει, αίσθήσει, φαντασία, νοήσει. Έστιν άρα ψυχή, άλογος μέν, ζωή αἰσθητική καὶ φανταστική. λογική δὲ αἰσθήσεως καί φαντασίας ἄρχουσα, καὶ λόγω χρωμένη. Καὶ ή μέν άλογος τοῖς σωματιχοῖς ἔπεται πάθεσιν ἐπιθυμεϊ γάρ άλόγως καὶ όργίζεται. ή δὲ λογική τοῦ τε σώματος μετά λόγου χαταφρονεί, και πρός την άλογον μαχομένη, χρατήσασα ι μέν άρετήν, ήττηθείσα δέ χαχίαν ποιεί. 'Αθάνατον δε αύτην είναι ανάγχη, ότι τε γινώσχει θεούς ε. (θνητόν δε οὐδεν ἀθάνατον οἶδε.) τῶν τε ἀνθρωπίνων πραγμάτων ὡς ἀλλοτρίων καταφρονεί, και τοίς σώμασιν ώς ασώματος αντιπέπονθε 1. χαλών μεν γάρ χαὶ νέων όντων άμαρτάνει, γηρώντων δὲ ἐχείνων ἀχμάζει. Καὶ πᾶσα μὲν σπουδαία ψυχή χέ-Χύνται κώ. Λοιλ ος οροςλ αικα λελλά. μικ λφο αν αφ ανόητα νουν γεννήσαι 1; 'Οργάνω τε χρωμένη τῷ σώματι, ολκ έστιν έν τούτω Ε· ώσπερ οὐδὲ δ μηχανοποιὸς ξν τοϊς μηχανοποιήμασι · χαίτοι πολλά τῶν μηχανημάτων οὐδενὸς ἀπτομένου χινεῖται. Εἰ δὲ ὑπὸ τοῦ σώματος παρατρέπεται πολλάκις 1, θαυμάζειν οὐ δεῖ. και γάρ και αι τέχναι τῶν δργάνων βλαδέντων ἐνεργείν οὐχ ἀν δύναιντο.

" Έστι δέ τις δύναμις, οὐσίας μὲν δευτέρα, ψυχῆς δὲ πρώτη ] Proclus Elem. theol. cap. XX p. 424 πάντων σωμάτων ἐπέκεινά ἐστιν ἡ ψυχῆς οὐσία, καὶ πασῶν ψυχῶν ἐπέκεινα ἡ νοερὰ φύσις, καὶ πασῶν τῶν νοερῶν ὁποστάσεων ἐπέκεινα τὸ ἔν. Idem Theol. Plat. lib. III cap. 9 p. 135 καὶ ἡ μὲν οὐσία τὸ μόνιμον τοῦ ὅντος, καὶ τὸ ταῖς πρωτίσταις ἀρχαῖς συνφαινόμενον, καὶ ἀνεκφοίτητον τοῦ ἔνός. — ٢ τελειοῦσα

atque in orbem torquentur, alia animum, et recta tendunt, ignis quidem et aer sursum ascendentes, terra vero et aqua deorsum commeantes, denique inter orbem conficientes sphæra quidem inerrans ab ortu, septem autem reliquæ ab occasu feruntur. Verum harum rerum causæ cum aliæ multæ sunt, tum illa potissimum, ne si celer sit sphærarum ambitus, imperfecta generatio maneat. Sed quum motus diversus sit, diversam quoque corporum naturam esse oportet, ac neque comburere neque refrigerare corpus cœleste, neque aliud quid præterea facere eorum quæ quatuor elementorum propria habentur. Quum autem mundus globosus sit, cujus rei argumentum signifer orbis est, et cujusvis globi pars inferior medium sit (ab omnibus enim partibus longissime abest,) gravia deorsum et in terram feruntur. Hæc vero cuncta dii efficiunt, mens ordinat, animus movet. Sed hæc quidem de diis jam prædicta sunt.

38 SALLUSTII.

δέ την ψυχήν | Iamblichus Segm. V cap. 11 ψυχή άπὸ νοῦ τελειοῦται. — ο ώσπερ ήλιος τὰς όψεις] Mentis cum sole comparatio satis frequens. Proclus in Tim. lib. III p. 183 αναλογον γαρ ήλίφ μαν νοῦς, τῷ ἀφ' ἡλίου φωτί ἡ ψυχή, τῆ δὲ αὐγῆ ἀπὸ τοῦ φωτός ή μεριστή ζωή. — ά ψυχῶν αι μέν είσι λογιxal] Vid. lamblich. Sect. VIII cap. 6 p. 162. — • αί δὲ ἐχ τῶν δευτέρων παράγονται θεῶν ] codd. αί δε έχ δευτέρων παράγονται θεών. Cf. Alcinous cap. 23 ψυχήν γάρ παραλαμβάνοντες ανθρωπίνην άθάνατον οὖσαν παρά τοῦ πρώτου θεοῦ οἱ τὰ θνητά γένη δημιουργούντες θεοί δύο αὐτἢ προσέθεσαν μέρη θνητά et Plato Tim. p. 4x. D. τὸ δὲ λοιπὸν ὑμεῖς άθανάτω θνητὸν προσυφαίνοντες ἀπεργάζεσθε ζῷα χτλ. — 1 χρατήσασα μέν άρετήν ] Vid. Theagis de virtutibus loca in Phil. Græc. Fragm. vol. II pag. 18 segg. et Plotin. Ennead. I lib. I cap. 8. - 8 doáνατον δε αὐτην είναι ανάγκη, ότι γινώσκει θεούς ] Vid. Plotin. Ennead. IV lib. VII cap. 10 p. 464. — h καὶ τοῖς σώμασιν ώς ἀσώματος ἀντιπέπονθε] Cf Marsil. Ficin. Theol. Plat. lib. IX cap. 2-3. i γεννήσαι] sic scripsi; codd. γεννήσοι. — k οὐχ έστιν εν τούτφ ] Cf. Plotin. Ennead. I lib. I cap. 3 et 4. Aliter auctor Pæmandri p. 11 ψυχή δ' άνθρώπου δχείται τὸν τρόπον τοῦτον ὁ νοῦς ἐν τῷ λόγω, δ λόγος εν τῆ ψυχῆ, ἡ ψυχὴ εν τῷ πνεύματι, τὸ πνεῦμα ἐν τῷ σώματι. — 1 παρατρέπεται πολλάχις ] lamblichus de Myst. segm. I cap. 7 βοπη καὶ σχέσει καὶ νεύσει κρατείται, δρέξεσί τε τοῦ χείρονος, και οίκειώσει των δευτέρων κατέχεται. —)

#### Kεφ. θ'.

Περὶ προνοίας καὶ είμαρμένης καὶ τύχης.

Τὴν δὲ τῶν θεῶν πρόνοιαν \* ἔστι μὲν καὶ ἐκ τουτων ἰδεῖν. Πόθεν γὰρ ἡ τάξις τῷ κόσμῳ, εἴπερ μηδὲν

ήν τὸ τάττον; Πόθεν δὲ τὸ πάντα τινὸς ένεκα γίνεσθαι, οξον άλογον μέν ψυχήν, ένα αξσθησις ή · λογικήν δὲ ΐνα χοσμῆται ή γῆ; Ἐστι δὲ χαὶ ἐχ τῆς περὶ τὴν φύσιν προνοίας ίδεῖν. Τὰ μέν γὰρ ὄμματα διαφανῆ 🕨 πρός το βλέπειν κατεσκεύασται. ή δε ρίς δπέρ το στόμα διά το χρίνειν τὰ δυσώδη. τῶν δὲ δδόντων οξ μέσοι μέν όξεῖς, διὰ τὸ τέμνειν, οί δὲ ἔνδον πλατεῖς, διά το τρίδειν τα σιτία. Καὶ πάντα δὲ ἐν πᾶσιν οῦτω κατά λόγον δρώμεν. 'Αδύνατον δέ έν μέν τοις έσγάτοις τοσαύτην είναι πρόνοιαν, έν δὲ τοῖς πρώτοις μὴ είναι. Αί τε εν τῷ κόσμφ μαντεῖαι καὶ θεραπεῖαι ο σωμάτων γινόμεναι της άγαθης προνοίας είσι των θεών. Την δὲ τοιαύτην περὶ τὸν χόσμον ἐπιμέλειαν οὐδὲν βουλομένους οὐδὲ πονοῦντας α τοὺς θεοὺς ήγητέον ποιεῖσθαι: άλλ' ώσπερ τῶν σωμάτων τὰ δύναμιν ἔχοντα <sup>ε</sup> αὐτῷ τῷ είναι τοιεί ά ποιεί οίον ήλιος φωτίζει και θάλπει αγιώ πολώ ιδε εξναι, οριο πογρ παγγολ ή ιων θεων πρόνοια ε αὐτη τε ἀπόνως καὶ τοῖς προνοουμένοις ἐπ' άγαθῷ γίνεται · ώστε καὶ αὶ τῶν Ἐπικουρείων λέλυνται ζητήσεις, το γαρ θεῖον φασιν οὐδε αὐτο πράγματα έχειν, οὐδὲ ἄλλοις παρέχειν λ. Καὶ ή μὲν ἀσώματος περί τε τὰ σώματα χαὶ τὰς ψυχὰς πρόνοια τῶν θεῶν έστι τοιαύτη. ή δε έχ των σωμάτων και εν τοις σώμασιν έτέρα τε ταύτης έστί, καὶ είμαρμένη καλεῖται i, διά τὸ μᾶλλον ἐν τοῖς σώμασι 🏲 φαίνεσθαι τὸν εἰρμόν, περί ήν και ή μαθηματική εδρηται τέχνη. Το μέν οὖν  $\mu$ η μόνον έχ θε $ilde{\mathbf{\omega}}$ ν, άλλ $ilde{\mathbf{d}}$  χαὶ έχ τ $ilde{\mathbf{\omega}}$ ν θε $ilde{\mathbf{\omega}}$ ν σ $\mathbf{\omega}$ μάτ $\mathbf{\omega}$ ν  $\mathbf{v}$ διοιχεῖσθαι τὰ ἀνθρώπινα πράγματα, καὶ μάλιστα τὴν σωματικήν φύσιν, εύλογόν τέ έστι και άληθές, καί διά τοῦτο ύγιειάν τε και νόσον, εὐτυχίας τε και δυστυχίας, κατ' άξίαν έκείθεν γίνεσθαι δ λόγος ευρίσκει. Τὸ δὲ ἀδιχίας τε Ε καὶ ἀσελγείας εἰς τὴν εἰμαρμένην ἀποδιδόναι, ήμας μεν άγαθούς, τους δε θεούς ποιείν έστι χαχούς· εί μη άρα έχεινο λέγειν έθελοι τις, ως δλως μέν τῷ κόσμφ καὶ τοῖς κατὰ φύσιν ἔχουσιν ἐπ' ἀγαθῷ γίνεται πάντα η, τὸ δὲ τραφῆναι κακῶς ἢ τὴν φύσιν

#### Cap. VIII.

De mente et anima, eamque esse immortalem.

Est autem quædam vis inferior quidem quam substantia, sed superior quam anima, a substantia mutuans vitam, animam vero ita perficiens, ut oculos sol. Animarum porro aliæ sunt rationis compotes et immortales, aliæ rationis expertes mortalesque; inter quas illæ a primis, hæ a secundis diis producuntur. Sed primum, quid sit anima, investigandum. Quo igitur animata ab inanimatis differunt, hoc anima est. Differunt autem motu, sensu, imaginatione, intelligentia. Est ergo anima rationis expers, vita quæ sensu et conceptis imaginibus movetur; rationis compos, quæ sensus et imaginationem moderatur, ac ratione utitur. Et ratione quidem carens anima corporis sequitur affectiones; insane enim et concupiscit et irascitur, at rationis particeps cum

ratione corpus contemnit, initoque cum irrationali anima certamine superior facta virtutem, inferior discedens malitiam essicit. Cæterum eam immortalem esse necesse est, quia tum deorum notitiam habet : (quippe nihil mortale immortalia novit : ) tum res humanas tanquam alienas despicit, et ut incorporea a corporibus abhorret: quam diu enim corpora hominum pulchra et juvenilia sunt, tam diu delinquit anima; quodsi consenuerunt, viget. Jam vero omnis generosa anima mente indiget, nullum autem corpus mentem gignit; quomodo enim res dementes mentem gignant? Sed quamvis corpore tanquam instrumento utatur, non tamen in eo est, ut nec machinarum faber in ipsis machinis inest, licet multa machinamenta a nemine tacta moveantur. Sin autem corporis vitio sæpenumero a recta via deducitur, id non debet mirum videri, propterea quod etiam artificia instrumentis corruptis cessant.

άσθενεστέρως έχειν τὰ παρὰ τῆς είμαρμένης άγαθὰ εἰς τὸ χεῖρον μεταδάλλει· ὥσπερ τὸν ቭλιον ο ἀγαθὸν ὄντα πάσι, τοϊς όφθαλμιώσιν ή πυρέσσουσι βλαδερόν είναι συμδαίνει. Διὰ τί γὰρ Μασσαγέται Β μέν τοὺς πατέρας ἐσθίουσιν, Εδραΐοι δὲ περιτέμνονται, Πέρσαι δὲ την ευγένειον σ σώζουσι; πώς δε Κρόνον τε και Άρην r χαχοποιούς λέγοντες πάλιν ποιούσιν άγαθούς, φιλοσοφίαν τε και βασιλείαν, στρατηγίας τε και θησαυρούς είς έχείνους ανάγοντες; Εὶ δὲ τρίγωνα καὶ τετράγωνα \* λέξουσιν, άτοπον την μέν άνθρωπίνην άρετην πανταγοῦ την αὐτην μένειν, τοὺς δὲ θεοὺς ἐχ τῶν τόπων μεταδάλλεσθαι. Τὸ δὲ καὶ πατέρων εὐγένειαν ἡ δυσγένειαν \* προλέγειν, ώς οὐ πάντα ποιούντων, τινά δὲ σημαινόντων μόνον των αστέρων διδάσκει " πως γαρ αν τα πρό τῆς γενέσεως έχ τῆς γενέσεως γένοιτο; "Ωσπερ τοίνυν πρόνοια καὶ είμαρμένη έστὶ καὶ περί έθνη και πόλεις, έστι δε και περί έκαστον άνθρωπον. ούτω και τύχη, περί ής και λέγειν ακόλουθον. ή τοίνυν τὰ διάφορα καὶ τὰ παρ' ἐλπίδα γινόμενα πρὸς ἀγαθὸν τάττουσα δύναμις τῶν θεῶν τύχη νομίζεται ϶, καὶ διά τοῦτο μάλιστα χοινή τάς πόλεις την θεόν προσήκει τιμάν πάσα γάρ πόλις έκ διαφόρων πραγμάτων συνίσταται. 'Εν τοῖς ὑπὸ σελήνην δὲ τὴν δύναμιν ἔχει, έπειδή ύπερ σελήνην οὐδε εν έχ τύχης αν γένοιτο. Εί δὲ κακοὶ μέν εὐτυχοῦσιν Ψ, ἀγαθοὶ δὲ πένονται, θαυμάζειν οὐ δεί · οἱ μέν γὰρ πάντα, οἱ δὲ δι' οὐδενὸς πλούτον ποιούσι. Καὶ τῶν μέν κακῶν ἡ εὐτυχία οὐκ αν αφέλοι , την χαχίαν, τοῖς δὲ αγαθοῖς ή αρετή μόvov doxéget 1.

\* την δε τῶν θεῶν πρόνοιαν ] cf. Proclus theol. Plat. lib. I cap. 15. — <sup>b</sup> δμματα διαφανή ] Vid. Xenoph. Memorab. lib. I cap. IV, 6. — 6 μαντεΐαι και θεραπεΐαι ] Proclus in Tim. lib. I p. 49 utramque scientiam Minervæ, hoc est, providentiæ divinæ munera esse docet. Cf. Iamblichus de Myst. Segm. III cap. 3. — d πονοῦντας ] scripsi cum Galeo; codd. ποιούντας. — \* τῶν σωμάτων τὰ δύναμιν ἔχοντα] posui cum Orellio; libri τῶν σωμάτων τὴν δύναμιν ἐχόντων. — 1 αὐτῷ τῷ είναι ποιεί ά ποιεί] Proclus element. theol. cap. 120 seqq. όντες γάρ (οι θεοί) ούδεν άλλο ή άγαθότης, αὐτῷ τῷ εἶναι τοῖς πᾶσιν ἀφθόνως τ' ἀγαθά χορηγούσιν - 8 πρόνοια ] cf. Proclus theol. Plat. lib. I cap. 15 pag. 41. — \* παρέχειν ] Epicurus ap. Ding. Laert. X, 139 το μακάριον και άφθαρτον ούτε αὐτὸ πράγματα έχει, ούτε άλλω παρέχει cf. Cicero de nat. deor. I, 17. — i είμαρμένη καλείται ] Vide Proclum in Tim. p. 321 seq. et Iamblichum

apud Stobæum Eclog. lib. l cap. IV p. 178 ed. Heeren. — k èν τοῖς σώμασι] correxi cum Orellio; vulgo τοῖς σώμασι. — 1 θείων σωμάτων ] sidera intelligit. - " τὸ δὲ ἀδικίας τε καὶ ἀσελγείας είς την είμαρμένην ἀποδιδόναι ] correxi; codd, τὸ δὲ άδιχίας τε χαὶ ἀσελγείας ἐχ τῆς εξμαρμένης διδόναι. — n ἐπ' ἀγαθῷ γίνεται πάντα] Iamblichus de Myst. Segm. 1 cap. 18; item Segm. IV cap. 4 segg. δτι τοίνυν οὐτε τούτων (τῶν ἀδίκων) αἰτιατέον τους θεούς, αυτόθεν μέν πρόδηλον το γάρ άγαθοι άγαθών είσιν αίτιοι· καὶ οί θεοί κατ' οὐσίαν έχουσι τὸ άγαθόν · οὐοὲν ἄρα άδικον ποιοῦσι. — ° ώσπερ τὸν ηλιον ] Cf. Iamblichus lib. I Segm. XVI p. 32. — P Μασσαγέται] Vid. Dionys. Alexandr. Perieg. vs. 739 seq. et Porphyr. de abstin. IV, 21. -4 εὐγένειαν σώζουσι] cf. Herodot. I, 134. — ' Κρόνον τε καὶ "Αρην κακοποιούς | Hanc astrologorum opinionem exagitat Iamblichus Segm, I cap. 18. Cf. Manetho apotelesm. III, 18 et 61 seq. de Saturni et Martis stellis. — \* τρίγωνα καὶ τετράγωνα ] i. e. si quis cœli et stellarum status, quo nati sint homines, diversitatem a triangulis et quadratis repetat. Vid. Plotin. Ennead. lib. III. II cap. 3. — t εὐγένειαν ή δυσγένειαν προλέγειν] Vid. Origenem ap. Euseb. Pr. Evang. lib. VI. р. 192. — " διδάσχει] scripsi; codd. διδάσχειν. - ν τύχη νομίζεται ] Differt a fortuna casus sive ταυτόματον, ita ut fortuna opponatur iis quæ homines intendunt : casus iis quæ natura fieri consueverunt. — \* κακοί μέν εὐτυχοῦσιν ] Vid. Plotin. Ennead. III lib. II cap. 6, 7 et 15. - 1 of & δι' οὐδενὸς πλοῦτον ποιοῦσι ] scripsi; codd. οἱ δὲ οὐδενός πλούτον ποιούσι. Cæterum ποιούσι hoc sensu pro ποιούνται dixit etiam Thuc. V, 42. — y ἀφέλοι ] i. e. ἀφέλοιτο. — z ἀρχέσει ] cum Holstenio; αρέσχει Gal. )

#### Κεφ. ι'.

#### Περί άρετης και κακίας.

Οι δὲ περὶ τῆς ἀρετῆς καὶ κακίας λόγοι \* πάλιν τῶν περὶ ψυχῆς δέονται. Τῆς γὰρ ἀλόγου ἰούσης εἰς τὰ σώματα καὶ θυμὸν εἰθὺς καὶ ἐπιθυμίαν ποιούσης, ἡ λογικὴ τούτοις ἐφεστηκυῖα τριμερῆ ποιεῖ τὴν ψυχήν, ἐκ λόγου καὶ θυμοῦ καὶ ἐπιθυμίας. ᾿Αρετὴ δὲ λόγου μὲν φρόνησις b, θυμοῦ δὲ ἀνδρεία c, ἐπιθυμίας δὲ σωφροσύνη d, δλης δὲ τῆς ψυχῆς δικαιοσύνη °. Δεῖ γὰρ

#### Cap. IX.

#### De providentia, fato et fortuna,

Deorum providentiam et ex his colligere licet. Unde enim mundo nasceretur ordo, si nihil esset quod ordinaret? Qui sit etiam, ut omnia alicujus rei causa producantur, verbi causa anima irrationalis, ut sensus sit, rationalis, ut terra ornetur? Quin etiam e rerum naturalium cura intelligi potest. Quippe tum oculi pellucidi ad videndum effecti sunt, tum nares super os locatæ, ut τον λόγον χρίνειν τα δέοντα, τον δε θυμον λόγω πειθόμενού τῶν δοκούντων δεινῶν καταφρονείν, τὴν δὲ ἐπιθυμίαν μή το φαινόμενον ήδύ, άλλα το μετά λόγου διώκειν. Τούτων δε ούτως εχόντων δ βίος γίνεται δίκαιος: ή γάρ περί χρήματα δικαιοσύνη 1 μικρόν τι μέρος έστιν άρετης. Και διά τοῦτο έν μεν τοῖς πεπαιδευμένοις πάσας έστιν ίδειν εν δε τοις απαιδεύτοις δ μέν έστιν ανδρεΐος και άδικος, δ δε σώφρων και ανόητος, δ δε φρόνιμος και ακόλαστος. ωσπερ ούδε άρετάς προσήκει καλείν λόγου τε έστερημένας, καὶ ἀτελείς ούσας, και των αλόγων τισι παραγινομένας. ή δε χαχία έχ των έναντίων θεωρείσθω. λόγου μέν άνοια, θυμοῦ δὲ δειλία, ἐπιθυμίας δὲ ἀχολασία, ὅλης δὲ τῆς ψυχῆς ἀδικία. Γίνονται δὲ αί μὲν ἀρεταὶ ἐκ πολιτείας ορθής ε και του τραφήναι καλώς και παιδευθήναι, αί δὲ χαχίαι ἐχ τῶν ἐναντίων.

\* Ol δὲ περὶ ἀρετῆς καὶ κακίας λόγοι ] Vide Platonem de Republ. lib. IV cap. 16 pag. 441 seqq.; Proclum dissert. 32 in Plat. Rempubl. p. 407 seqq.; Alcinoum cap. 28. — b ἀρετὴ δὲ λόγου μὲν φρόνησις ] confer similem Theagis locum vol. II pag. 21. Cæterum Alcinous cap. 28 ἡ μὲν δὴ φρόνησις ἐστιν ἐπιστήμη ἀγαθῶν καὶ κακῶν καὶ οὐδετέ-

ρων. — c ανδρεία ] Alcinous l. c. ή δὲ ανδρεία εστί -13δ και ίπα ετ ῦονιεδ όρεπ πληγείωυ υσιώννε το καί μλ δεινοῦ. — <sup>d</sup> σωφροσύνη ] Alcinous l. c. ή δὲ σωφροσύνη τάξις περί τὰς ἐπιθυμίας καὶ τὰς ὀρέξεις καὶ τὴν εύπείθειαν αύτων πρός το ήγεμονικόν τοῦτο δὲ εἴη ἀν τὸ λογιστικόν. - ° δικαιοσύνη | justitia proprie dicitur virtus suum cuique tribuens, ad quam spectant verba ή γὰρ περί χρήματα διχαιοσύνη χτλ.; deinde tam late patere perhibetur, ut omnes virtutes comprehendat. Quamobrem Polus Lucanus ( vol. II, p. 26 ) ait : δοχεῖ μοι τῶν ἀνδρῶν τὰν δικαιοσύναν ματέρα τε καὶ τιθάναν τᾶν ἄλλαν ἀρετᾶν προσειπέν ατλ. Cf. Alcinous l. c. - Cf. Iamblichus apud Stobæum Flor. IX, 38-39. — ε πολιτείας δρθῆς ] Possis intelligere et rectam civitatis gubernandæ formam et rectam vivendi viam. Sic Hippodamus (vol. II p. 10) καὶ ταῦτα μέν έγώ φαμι ήμεν το δνομαζόμενον Άμαλθείας χέρας · εν εὐνομία γάρ τὰ πάντα ἐντί· καὶ ἄνευ ταύτας οὔτε γεννᾶται τὸ μέγιστον τᾶς ἀνθρωπίνας φύσιος ἀγαθόν, ούτε γενναθέν και αύξαθέν δύναιτό κα διαμένεν. Similiter Plato Tim. p. 20 Τίμαιός τε γάρ δδε, εδνομωτάτης ῶν πόλεως τῆς ἐν Ἰταλία Λοχρίδος, οὐσια

male olentia discernant; ex dentibus vero medii acuti ad escas morsu dividendas, interiores lati sunt ad conficiendas. Sic autem omnia in omnibus rationi consentanea esse videmus. At fieri non potest, ut quum in extremis adeo sit occupata providentia, in primis deficiat. Quæ præterea in mundo eveniunt vaticinationes corporumque sanatio, salutari deorum providentia reguntur. Talem autem mundi curam a diis neque cupientibus quidquam neque laborantibus haberi statuendum; sed ut corpora valentia quidquid agunt, sua substantia exsequuntur quemadmodum sol ipsa tantum natura sua res cunctas illustrat ac tepefacit: sic multo magis deorum providentia nullo suo labore iis quos fovet beneficia dat. Quamobrem etiam Epicureorum quæstiones solutæ sunt; nam numen, inquiunt, divinum neque ipsum habet negotii quidquam, neque aliis exhibet. Atque incorporea quidem deorum providentia circa corpora et animos talis est: sed quæ ex corporibus orta et corporibus inhærens ab hac differt, fatalis necessitas vocatur, propterea quod magis in corporibus causarum series appareat, ad quam scrutandam mathematica quoque inventa est. Quocirca non solum deorum numine, sed divinis etiam corporibus res humanas cum alias regi, tum maxime corpoream naturam, rationi veritatique consentaneum est ideoque sanitatem et morbum, res prosperas et adversas, pro cujusque dignitate inde nasci ratio evincit. At scelera et contumelias petulanter factas fato assignare, nibil aliud est quam nos bonos, deos autem malos efficere; nisi quis forte illud respondere vult, in universum a mundo et hominibus naturali nitore excellentibus cuncta bene geri, sed malam educationem vel naturam imbecilliorem fatalia bona in deterius mutare; quemadmodum solem, licet bonus sit omnibus, lippientibus tamen vel febricitantibus damnosum esse constat. Cur enim Massagetæ parentes vorant, Hebræi circumciduntur, Persæ nobilitatem conservant? Qui fit præterea, ut Saturnum et Martem, quos maleficos appellant, rursus beneficos judicent, qua philosophiam et regnum, qua summam imperii bellique administrandi et thesauros iis permittentes? Quodsi triangula et quadrata commemorent, absurdum fuerit, quum humana virtus ubique eadem maneat, deos sedes suas mutare. Atqui prædicta parentum nobilitas aut ignobilitas stellas non omnia efficere, sed nonnulla tantum significare docet. Quomodo enim quæ ante ortum fuerunt ex ipso ortu nascantur? Quemadmodum ergo providentia et fatum non magis circa gentes et urbes, quam circa singulos homines est : ita et fortuna, de qua superest, ut disseramus. Igitur deorum potestas, quæ diversa ac præter exspectationem accidentia ad hominum utilitatem refert, fortuna existimatur, et idcirco urbes potissimum communem huic deze cultum adhibere decet; quælibet enim urbs ex diversis negotiis constat. Ea sub luna imperium obtinet, quando supra lunam nihil omnino fortuito accidit. Sin autem mali homines felicitate florent, boni in egestate versantur, non est mirandum : illi enim maximi faciunt divitias, hi pro nihilo putant. Et malis quidem res prosperæ pravitatem non eripiant, bonis autem sola virtus suffecerit.

καὶ γένει οὐδενὸς ὕστερος ὢν τῶν ἐκεῖ, τὰς μεγίστας μὲν ἀρχάς τε καὶ τιμὰς ἐν τῆ πόλει μετακεχείρισται, φιλοσογίας δὲ κατ' ἐμὴν δόξαν ἐπ' ἄκρον ἀπάσης ἐλήλυθε. Vide Proclum in Tim. p. 22. —)

#### Κεφ. ια'.

#### Περί δρθής πολιτείας καὶ φαύλης.

Καὶ αἱ πολιτεῖαι δὲ κατὰ τὴν τριμέρειαν γίνονται τῆς ψυχῆς <sup>a</sup>. Ἐοίκασι γὰρ οἱ μὲν ἄρχοντες τῷ λόγῳ, οἱ δὲ στρατιῶται τῷ θυμῷ, οἱ δὲ δῆμοι ταῖς ἐπιθυμίαις. Καὶ ὅπου μὲν κατὰ λόγον πράττεται πάντα <sup>b</sup>, καὶ δ πάντων ἄριστος ἄρχει, βασιλεία γίνεται ·ὅπου δὲ κατὰ λόγον τε καὶ θυμὸν πλείους ἐνὸς ἄρχουσιν, ἀριστοκρατίαν εἶναι συμβαίνει · ὅπου δὲ κατὰ ἐπιθυμίαν πολιτεύονται, καὶ αἱ τιμαὶ πρὸς τὰ χρήματα <sup>c</sup> γίνονται, τεύονται, καὶ αἱ τιμαὶ πρὸς τὰ χρήματα <sup>c</sup> γίνονται, ἡ δὲ οὐδὲν κατὰ λόγον ποιεῖ · ἀριστοκρατία δὲ, δλισρχία, ὅτι οὐχ οἱ ἀριστοι, ἀλλ' δλίγοι κάκιστοι ἄρσουσι · τιμοκρατία δὲ δημοκρατία, ὅτι οὐχ οἱ τὰς οὐσίας ἔχοντες, ἀλλ' δ δῆμος κύριός ἐστι πάντων.

\* Καὶ αἱ πολιτεῖαι δὲ κατὰ τὴν τριμέρειαν γίνονται τῆς ψυχῆς ] cf. Proclus in Tim. lib. I pag. 11; Plato de Rep. lib. IV p. 449 et 453, item lib. VIII init. nec non Plotinus Enn. IV lib. IV cap. 17. — b Cf. Pseudoplutarchus de vita et poesi Homeri cap. 182 vol. XIV p. 566 ed. Hutten. — c χρήματα] edidi ex Orellii conjectura; codd. χρήσιμα. — d πάντα scripsi cum eodem; libri πάντως. —)

#### Cap. X.

#### De virtute et vitio.

Sermones de virtute et vitio rursus ea quæ de anima disputavimus requirunt. Namque anima irrationali in corpus inclusa ibique statim iram et cupiditatem procreante, rationis compos corporum præses tripartitam animam ex ratione, ira et cupiditate facit. Virtus autem rationis est prudentia, iræ fortitudo, cupiditatis temperantia, totius denique animæ justitia. Oportet enim rationem ca quæ decent judicare, iram rationi obedientem quæ videntur horribilia contemnere, cupiditatem non quod jucundum apparet, sed quod cum ratione tit sequi. Quæ si ita sunt, vitæ degendæ ratio justa evadit : nam quæ circa pecunias versatur justitia, exigua quædam virtutis pars est, et idcirco in hominibus eruditis omnes virtutes notantur; inter ineruditos unus fortis est et injustus, alius temperans et stultus, tertius prudens et intemperans : quemadmodum ne virtutes quidem vocari convenit illas quæ ratione carent, et mancæ sunt, et brutis quibusdam animalibus insunt. Vitium ex contrariis spectetur; rationis quidem contrarium dementia,

#### Κεφ. ιβ'.

#### Πόθεν τὰ κακά, καὶ ὅτι κακοῦ φύσις οὐκ ἔσειν.

 $m{\lambda}$ λλὰ πῶς θεῶν ἀγαθῶν ὄντων xal πάντα ποιούντων, τὰ κακὰ ἐν τῷ κόσμο \*; \*Η πρῶτον μέν αὐτὸ τοῦτο βητέον, δτι θεών άγαθών όντων καὶ πάντα ποιούντων. κακοῦ φύσις οὐκ ἔστιν, ἀπουσία δὲ ἀγαθοῦ γίνεται, **ώ**σπερ και σκότος αὐτὸ μέν οὐκ ἔστιν, ἀπουσία δὲ φωτὸς γίνεται. Ανάγκη δέ, εἴπερ ἔστιν, ἢ ἐν θεοῖς εἶναι, Α νοίς, Α ψυχαίς, Α σώμασιν. Άλλ' έν μέν θεοίς ούχ έστιν, έπειδή πᾶς θεὸς ἀγαθός Δ. Εἰ δὲ νοῦν τίς φησι χαχόν, νοῦν ἀνόητον λέγει· εἰ δὲ ψυχήν, χείρονα ποιήσει σώματος. παν γάρ σωμα καθ' ξαυτό κακίαν ούχ έχει εί δὲ ἐχ ψυχῆς καὶ σώματος, ἄλογον, κεχωρισμένα μέν μή είναι χαχά, συνελθόντα δέ χαχίαν ποιείν. Εί δε δαίμονάς τις λέγει κακούς ε, εί μεν έκ θεῶν τὴν δύναμιν ἔχουσιν, οὐχ ἂν εἶεν χαχοί, εἰ δὲ άλλαχόθεν, οὐ πάντα ποιοῦσιν οἱ θεοί. Εἰ ἐξ μή πάντα ποιούσιν, ή βουλόμενοι οὐ δύνανται, ή δυνόμενοι οὐ βούλονται. ὧν οὐδέτερον πρέπει θεῷ. "Οτι μέν οὖν οὐδὲν ἔν τῷ χόσμφ φύσει χαχόν, ἐχ τούτων ἔσειν ίδειν. Περί δε τάς των ανθρώπων ενεργείας α, καί τούτων οὐ πάντων, οὐδὲ ἀεὶ φαίνεται τὰ κακά. Ταῦτα δέ, εὶ μέν δι' αὐτὸ τὸ κακὸν ἡμάρτανον ἄνθρωποι, αύτη αν ήν η φύσις χαχή. εί οξ ο μέν ποιχεύων τήν μέν μοιχείαν ήγειται χαχόν, την δε ήδονην αγαθόν δ δὲ φονεύων τὸν μέν φόνον ήγεῖται χαχόν, τὰ δὲ χρήματα άγαθά · δ δὲ έχθρὸν κακῶς ποιῶν τὸ μέν κακῶς ποιησαι χαχόν, τὸ δὲ τὸν ἐχθρὸν ἀμύνασθαι ἀγαθόν. καὶ πάντα οδτως άμαρτάνει ψυχή, δι' άγαθότητα γίνεται τὰ κακά. ( ώσπερ διὰ τὸ φῶς μή εἶναι γίνεται

iræ autem timiditas, cupiditatis vero intemperantia, totius denique animæ injustitia. Nascuntur porro virtutes ex recta vivendi via liberalique tum educatione tum doctrina, vitia ex contrariis.

### Cap. XI.

#### De recta et prava civitatis forma.

Sed civitates quoque secundum tripartitam animi divisionem constituuntur. Similes enim sunt reipublicæ rectores rationi, milites iræ, populi cupiditatibus. Uhi ergo cuncta rationi convenienter peraguntur, et omnium optimus imperat, regnum oritur: ubi vero simul cum ratione, simul per iram plus uno dominatur, optimatium civitatem esse constat: ubi denique cupide et ambitiose rempublicam gerunt, et honores pecuniæ respectu civibus habentur, talis respublica civitas divitiis censa appellatur. Contraria autem regno tyrannis, quia illud cum ratione omnia, hæc nihil rationi convenienter facit item optimatium civitati paucorum potentia, quod non optimates, sed pauci iique pessimi summæ rerum præsunt; civitati denique divitiis censæ populi imperium

σκότος φύσει μή δν) διμαρτάνει ε μέν οὖν ψυχή, δτι εφίεται ἀγαθοῦ, πλανᾶται δὲ περὶ τὸ ἀγαθον, ὅτι μή πρώτη ἐστὶν <sup>†</sup> οὐσία. Ὑπερ δὲ τοῦ μή πλανᾶσθαι, καὶ πλανηθεῖσαν θεραπεύεσθαι, πολλὰ παρὰ θεῶν γινόμενα ἔστιν ἰδεῖν. Καὶ γὰρ τέχναι καὶ ἐπιστῆμαι καὶ ἀραί ε, εὸχαί τε καὶ θυσίαι καὶ τελεταί, νόμοι τε καὶ πολιτεῖαι, δίκαι τε καὶ κολάσεις διὰ τὸ κωλύειν ψυχὰς ἀμαρτάνειν ἐγένοντο · καὶ τοῦ σώματος ἔξελθούσας θεοὶ καθάρσιοι καὶ δαίμονες τῶν ἀμαρτημάτων καθαίρουσι.

 'Αλλά πῶς θεῶν ἀγαθῶν ὄντων καὶ πάντα ποιούντων τὰ κακὰ ἐν τῷ κόσμφ; ] Vid. Proclum in Tim. p. 123; lamblich. Theol. Ægypt. Sect. IV cap. 6, 7, 8, 9, 10; Maxim. Tyr. Dissert. XXV et alios. — b ἐπειδή πᾶς θεὸς ἀγαθός | Cf. Democriti fragm. moral. 13. vol. I, p. 341 et Iamblichus de myster. sect. IV cap. 6. — c εί δὲ δαίμονάς τις λέγει κακούς] quod primus apud Græcos fecit Empedocles. Vid. vs. 1-10 vol. I pag. 1. In eadem sententia fuit Porphyrius apud Proclum in Timæum lib. I pag. 24 et 53 ac de abstin. II, 38 seqq. duplicem geniorum speciem tum bonorum tum malorum esse ducens. — d περί δὲ τὰς τῶν ἀνθρώπων ἐνεργείας ] Cf. Proclus in Tim. pag. 115 seq. et Plotin. Ennead. III lib. II cap. 3-7. — ° δμαρτάνει ψυχή, δι' άγαθότητα γίνεται τὰ κακά· ( ώσπερ δια τὸ φῶς μη εἶναι γίνεται σχότος φύσει μη όν) άμαρτάνει μέν οὖν ψυχή] Ita legendum cum Orellio; vulgo hic scribebatur : άμαρτάνει ψυχή, και δι' άγαθότητα γίνεται τὰ κακά, ώσπερ διὰ τὸ φῶς μή είναι γίνεται σκότος φύσει μή ὄν. Άμαρτάνει μέν οὖν ψυχή. — ' ὅτι μὴ πρώτη ἐστίν οὐσία ] sensus est: peccat animus propterea quod non, ut prima rerum omnium causa sive deus cuncta providet atque animadvertit, sed sæpe faktitur. — ε ἀρκί correxit Orellius; vulgo ἀρεταί. —)

Κεφ. ιγ'.

Πῶς τὰ ἀίδια λέγεται γίγνεσθαι.

Περί μέν οὖν θεῶν καὶ κόσμου καὶ τῶν ἀνθρωπίνων πραγμάτων τοῖς μήτε διὰ φιλοσοφίας άχθῆναι δυναμένοις, μηδε τάς ψυχάς άνιάτοις, άρχέσει ταῦτα. Περί δε του ο μή γενέσθαι ταυτα ποτέ, μηδε άλλήλων χωρίζεσθαι λείπεται λέγειν, ἐπειδή καὶ ἡμεῖς ἐν τοῖς λόγοις δπό τῶν πρώτων τὰ δεύτερα εἶπομεν γίνεσθαι. Πᾶν τὸ γινόμενον ἡ τέχνη, ἡ φύσει, ἡ κατὰ δύναμιν γίνεται. Τὰ μέν οὖν κατὰ τέχνην ἢ φύσιν ποιοῦντα πρότερα είναι των ποιουμένων ανάγκη τα δε κατά δύναμιν μεθ' έαυτων συνίστησι τὰ γινόμενα, έπειδή καὶ την δύναμιν άχωριστον έχει . Φοπερ δη ήλιος μέν φως, πῦρ δὲ θερμότητα, χιών δὲ ψυχρότητα. Εἰ μέν οὐν τέχνη τὸν κόσμον ποιοῦσι θεοί, οὐ τὸ εἶναι, τὸ δὲ τοιόνδε είναι ποιούσι· πᾶσα γὰρ τέχνη τὸ είδος ο ποιεῖ. Πόθεν οὖν τὸ εἶναι τῷ κόσμῳ; Εἶ δὲ φύσει, πῶς τὸ φύσει ποιούν ούχ έαυτού τι δίδωσι <sup>d</sup> τῷ γινομένῳ; άσωμάτων δὲ θεῶν ὄντων ἐχρῆν καὶ τὸν κόσμον ἀσώματον είναι. Εί δὲ τοὺς θεοὺς σώματα λέγοι τις, πόθεν τῶν ἀσωμάτων ἡ δύναμις; Εἰ δὲ τοῦτο συγχωρήσαιμεν, φθειρομένου τοῦ χόσμου τὸν ποιήσαντα φθείρεσθαι ανάγχη, είπερ κατά φύσιν ποιεί. Εί δέ μή τέχνη μηδέ φύσει τὸν χόσμον ποιοῦσι θεοί, δυνάμει λείπεται μόνον. Παν δε το δυνάμει γινόμενον τῷ τὴν δύναμιν έχοντι συνυφίσταται. Καὶ οὐδὲ ἀπολέσθαι ποτέ τὰ ούτως γινόμενα δύναται, εί μή τις τοῦ ποιοῦντος αφέλοι την δύναμιν. ώστε οί τον χόσμον φθείροντες ο θεούς μή είναι λέγουσιν, ή θεούς είναι λέγοντες τὸν θεὸν ποιοῦσιν ἀδύνατον. Δυνάμει μέν οὖν πάντα

quando non pecuniosissimus quisque civium, sed populus omnium rerum dominus ést.

#### Cap. XII.

Unde mala oriantur, et mali naturam nullam esse.

Sed quo pacto, quum dii boni sint omniaque efficiant, mala sunt in nundo? Aut hoc ipsum primum quidem dici oportet, quum dii boni sint omniumque rerum auctores, malum natura non esse, red boni absentia gigni, quemadmodum tenebræ quoque ipsæ per se non sint, sed lucis defectu oboriantur. Est enim necesse, si modo malum est, aut in diis, aut in mentibus, aut in animis, aut in corporibus esse. At in diis non est, quum deus quilibet bonus sit. Quodsi quis mentem malam dicit, mentem stolidam appellat; sin animum, corpore deteriorem animum faciet; omne scilicet corpus per se malum non habet; si ex animo et corpore nasci affirmarit, absurda res erit, quæ separata mala non sunt, ipso coitu

ad aliquam pravitatem venire. Porro si quis malos genios esse ait, illi si a diis vires sumunt, mali non erunt; si aliunde, non omnia dii procreant. Quodsi non omnia procreant, aut volentibus deest facultas, aut facultatem habentibus voluntas; quorum neutrum deo decorum est. Nihil igitur in mundo natura malum esse ex his facile intelligitur. Verum in hominum corumque non omnium actionibus, nec tamen semper, mala comparent. Quantum ad hæc, si propter ipsum malum homines delinquerent, ipsa utique natura mala foret : sed quum adulter adulterium quidem malum, voluptatem bonam, homicida cædem quidem malam, sed pecunias bonas existimat, et qui inimicis nocet nocere quidem malum, ulcisci autem inimicos bonum esse censet, et hac ratione animus omnem culpam committit, bonitatis causa mala fiunt; ( quemadmodum, dum abest lux, tenebræ, quæ natura nullæ sunt, oboriuntur) delinquit ergo animus, quia bonum appetit, sed a bono aberrat, quia non est prima substantia. Sed ne a regula aberret et si ποιών έρυτῷ συνυφίστησι πάντα. Μεγίστης δὲ δυνάμεως ούσης οἰκ ἀνθρώπους ἔδει καὶ ζῷα μόνον ποιεῖν, ἀλλὰ θεούς τε καὶ ἀνθρώπους καὶ δαίμονας. Καὶ ὅσφ τῆς ἡμετέρας φύσεως διαφέρει ὁ πρῶτος θεός, τοσούτφ πλείους εἶναι τὰς μεταξὺ ἡμῶν τε κἀκείνου δυνάμεις ἀνάγκη. Πάντα γὰρ πλεῖστον ἀλλήλων κεχωρισμένα πολλὰ ἔγει τὰ μέσα.

 Πῶς τὰ ἀίδια λέγεται γίνεσθαι] Duplicem Platonici æternitatem esse existimabant, unam plenam et perfectam ideoque immotam, alteram mancam et inchoatam, sed tempore progredientem et ad summa nitentem. De utraque Proclus Elem. theol. 55 pag. 439 έχ δή τούτων φανερόν, δει διττή ήν ή αιδιότης, αιώνιος μέν άλλη, κατά χρόνον δε άλλη. ή μεν έστωσα αϊδιότης, ή δε γινομένη καί ή μέν ήθροισμένον έχουσα το είναι καί όμοῦ παν, ή δε εχυθείσα και εξαπλωθείσα κατά την χρονικήν παράτασιν. Καὶ ή μέν όλη καθ' αύτην, ή δὲ ἐκ μερων, ων έκαστον χωρίς έστι κατά το πρότερον καλ υστερον. — b περί δέ τοῦ correxit Galeus; vulgo περί δὲ τῶν. - c τὸ εἶδος i. e. formam externain, non materiam. — d ποιοῦν οὐχ έαυτοῦ ] emendavit Schultesius; vulgo ποιοῦν έαυτοῦ. — • οί τὸν κόσμον φθείροντες] i. e. οί τὸν χόσμον φθαρτὸν εἶναι λέγοντες. Similiter Aristoteles de cœlo lib. II cap. I διά τῆς δόξης τῆς παρά τῶν ἄλλως λεγόντων καὶ γεννώντων αὐτόν (τὸν οὐρανόν). ---)

Κεφ. ιδ'.

116ς οι θεοί μη μεταβαλλόμενοι ε δργίζεσθαι και θεραπεύεσθαι λέγονται ;

Εί δέ τις το μέν θεούς μή μεταδάλλεσθαι εύλογόν

τε ήγεϊται και άληθές, άπορει δέ, πώς άγαθοις μέν χαίρουσι, χαχούς δὲ ἀποστρέφονται b, καὶ άμαρτάνουσι μέν δργίζονται, θεραπευόμενοι δὲ Ϋλεφ γίνονται, ρητέον ώς οὐ χαίρει θεός· τὸ γὰρ χαῖρον xαὶ λυπεῖται·οὐδὲ δργίζεται·πάθος γάρ τὸ δργίζεσθαι ε·οὐδὲ δώροις θεραπεύεται ήδονἢ γὰρ ᾶν ήττηθείη. Οὐδὲ θέμις έχ τῶν ἀνθρωπίνων πραγμάτων οὐτε χαλῶς οὐτε κακῶς ἔχειν τὸ θεῖον. ἀλλ' ἐκεῖνοι μέν ἀγαθοί τέ εἰσιν **ἀεί, καὶ ώφελοῦσι μόνον, βλάπτουσι δὲ οὐδέποτε,** χατά τὰ αὐτὰ ὧσαύτως ἔχοντες. Ἡμεῖς δὲ ἀγαθοὶ μέν όντες δι' όμοιότητα θεοῖς συναπτόμεθα, χαχοὶ δὲ γενόμενοι δι' ανομοιότητα χωριζόμεθα καί χατ' αρετάς ζῶντες ἐχόμεθα τῶν θεῶν, χαχοὶ δὲ γενόμενοι ἐχθροὺς ήμιν ποιούμεν έχείνους, ούχ έχείνων δργιζομένων, άλλά τῶν άμαρτημάτων θεούς μέν ήμιν ούχ ἐώντων έλλάμπειν, δαίμοσι δὲ κολαστικοῖς συναπτόντων. Εὶ δὲ εὐχαῖς καὶ θυσίαις λύσιν τῶν άμαρτημάτων εὑρίσχομεν, ούτε <sup>α</sup> τοὺς θεοὺς θεραπεύομεν, ούτε μεταδάλλομεν, άλλα δια των δρωμένων και της πρός το θείον έπιστροφής την ήμετέραν χαχίαν λώμενοι πάλιν τῆς τῶν θεῶν ἀγαθότητος ἀπολαύομεν. Φστε όμοιον, τὸν θεὸν λέγειν τοὺς κακοὺς ἀποστρέφεσθαι, καὶ τὸν ήλιον τοις έστερημένοις των όψεων αρύπτεσθαι.

\* Θεοὶ μὴ μεταδαλλόμενοι] Vide Iamblichum theol. Ægypt. Sect. I cap. 12. — b κακοὸς δὲ ἀποστρέφονται] correxit Galeus (cf. extrema capitis verba); vulgo male κακοῖς δὲ ἀποστρέφονται. — c οὐδὲ ὀργίζεται· πάθος γὰρ τὸ ὀργίζεσθαι] cf. Iamblichus de myster. Sect. I cap. 13. — d οὖτε τοὺς θεοὸς θεραπεύομεν, οὖτε μεταδάλλομεν] scripsi; an-

aberrarit, adhibitis remediis ut ad bonam frugem se recipiat, multa a diis provisa esse animadvertas. Etenim tum artes ac disciplinæ, tum diræ ac preces, sacrificia, cærimoniæ, leges, vitæ instituta, judicia denique et pænæ ad animos a peccatis avocandos inventa sunt, atque elapsos corporibus animos dii expiatores et genii omni culpa commissa liberant.

#### Cap. XIII.

#### Quomodo sempiterna fieri dicantur.

De diis igitur et mundo et rebus humanis, iis qui sapientiæ studio erudiri non possunt, nec insanabili ingenio
præditi sunt, hæc sufficiant. Hæc autem nunquam esse
facta, neque a se invicem separari, reliquum est ut dicamus: quandoquidem et nos in superioribus disputationibus diximus a primis secunda procreari. Quidquid
fit, aut arte aut natura aut facultate quadam fit. Itaque
illa quæ vel arte vel natura aliquid efficiunt effectis
priora esse necesse est: quæ facultate, res creatas una
secum constituunt, propterea quod facultatem etiam
semper sibi junctam et inseparabilem habent; velut sol
sane lumen, ignis calorem, nix frigus. Quodsi arte
mundum dii fabricantur, non ut sit, sed ut talis sit effi-

ciunt, quoniam quælibet ars speciem format. Qui ergo fit, ut sit mundus? Sin autem natura, quomodo quod natura ita comparatum est, ut procreet, ex semetipso non aliquid rei creatæ impertitur? et quum dii sine corpore sint, oportebat et mundum sine corpore esse. At si quis deos corporeos dixerit; unde corpore vacantium facultas? Jam si id concedamus, corrupto mundo, ejus opifex necessario pereat, siquidem naturæ convenienter procreat. Si ergo neque arte neque natura mundum dii ædificant, relinquitur, ut facultate tantum fabricentur. Atqui quidquid facultate efficitur, una cum eo, quod facultatem habet, subsistit. Neque eo modo generata interire unquam possunt, nisi quis genitorem gignendi facultate privaverit. Quamobrem qui mundum mortalem existimant aut deos esse negant, aut deos esse dicentes deum imbecillum faciunt. Quocirca qui facultate efficit cuncta, cuncta simul secum subsistere facit. Quum autem maxima facultas sit, non solum homines et bestias generari oportebat, sed deos et homines et genios; et quantum nostræ naturæ primus deus antecedit, tanto plures medias inter nos et illum facultates esse necesse est. Quæcunque enim plurimum inter se distant, plurima inter se media habent.

tea legebatur καὶ τοὺς θεοὺς θεραπεύομεν, καὶ μεταδάλλομεν. —)

#### Κεφ. ιε'.

Διὰ τί ἀνενδεεῖς ὅντας τοὺς θεοὺς τιμῶμεν.

Έχ δὲ τούτων καὶ ἡ περὶ θυσιῶν \* καὶ τῶν ἀλλων τῶν εἰς θεοὺς γινομένων λέλυται ζήτησις. Αὐτὸ μὲν γὰρ τὸ θεῖον τὰ ἀνενδεές \* αἱ δὲ τιμαὶ τῆς ἡμετέρας ἀφελείας ἔνεκα γίνονται. Καὶ ἡ μὲν πρόνοια τῶν θεῶν διατείνει πανταχῆ, ἐπιτηδειότητος δὲ μόνον πρὸς ὑποδοχὴν δεῖται \* πᾶσα δὲ ἐπιτηδειότης μιμήσει καὶ ὑμοιότητι γίνεται, διὸ οἱ μὲν ναοὶ τὸν οὐρανόν °, οἱ δὲ βωμοὶ μιμοῦνται τὴν γῆν, τὰ δὲ ἀγάλματα τὴν νοερόν, οἱ δὲ χαρακτῆρες τὰς ἀρρήτους ἀνω δυνάμεις ἀ, βοτάναι δὲ καὶ λίθοι ° τὴν ὕλην, τὰ δὲ θυόμενα ζῷα τὴν ἐν ἡμῖν ἄλογον ζωήν. Ἐκ δὲ τούτων ἀπάντων τοῖς μὲν θεοῖς πλέον οὐδέν \* τί γὰρ ἄν πλέον γένοιτο θεῷ; ἡμῖν δὲ πρὸς ἐκείνους γίνεται συναφή.

<sup>a</sup> Καὶ ἡ περὶ θυσιῶν ] de sacrificiis vide Iamblichum Segm. V de myster. cap. 24 et 25, Porphyrium de abstin. lib. II cap. 24 et Proclum in Tim. lib. I pag. 14. d. — h αὐτὸ μἐν γὰρ τὸ θεῖον ἀνενδεές ] Conf. Proclum in Tim. lib. I pag. 14. d. e. — c διὸ οἱ μἐν ναοὶ τὸν οὐρανόν ] Lege Iamblichum de myster. segm. V cap. 23 p. 138. — d οἱ δὲ χαρακτῆρες ] Videntur intelligi litterarum notæ ad arcanum sensum pertinentes. Hujusmodi autem voces, quibus magi et theurgi utebantur, fuerunt. — c βοτάναι δὲ καὶ λίθοι] De herbis et lapi-

dibus, quorum ope theurgi tum deos evocabant et genios, tum malorum dæmonum iram averruncabant, consule Iamblichum Segm. V de myster. cap. 23, ubi Galeus commode citat Nicephorum ad Synes. de Somn. hæc scribentem: δαίμονες ἐξ ἀέρος καὶ γῆς θέλγονται τοῖσδε τοῖς λίθοις ἢ ταῖσδε ταῖς βοτάναις. —)

#### Kep. 15'.

Περί θυσιών \* καὶ των άλλων τιμών, ότι θεούς μέν ούδέν, άνθρώπους δὲ ώφελοῦμεν.

Αξιον δε οξμαι περί θυσιών βραχέα προσθείναι. Πρώτον μέν έπειδή πάντα παρά θεών έχομεν, δίχαιον δὲ τοῖς διδοῦσι τῶν διδομένων ἀπάρχεσθαι Β, χρημάτων μέν δι' άναθημάτων, σωμάτων δὲ διὰ χόσμου <sup>c</sup>. ζωῆς δὲ διὰ θυσιῶν ἀπαρχόμεθα. ἔπειτα αί μὲν χωρὶς θυσιών εύχαι λόγοι μόνον είσί, αί δε μετά θυσιών ξιμψυχοι λόγοι d. τοῦ μέν λόγου την ζωήν δυναμοῦντος. τῆς δὲ ζωῆς τὸν λόγον ψυχούσης. "Ετι παντὸς πράγματος εὐδαιμονία ή οἰχεία τελειότης ἐστίν· οἰχεία δὲ τελειότης ° έχαστω ή πρός την έαυτοῦ αἰτίαν συναφή. Καὶ διὰ τοῦτο ήμεῖς εὐχόμεθα συναφθῆναι θεοῖς. Ἐπεὶ τοίνυν ζωή μεν πρώτη ή τῶν θεῶν ἐστι, ζωή δέ τις καὶ ή ανθρωπίνη 1, βούλεται δὲ αὕτη συναφθῆναι έχείνη · μεσότητος δείται. Οὐδέν γάρ τῶν πλείστον διεστώτων άμέσως συνάπτεται, ή δε μεσότης δμοία είναι τοις συναπτομένοις όφείλει. ζωής ουν μεσότητα ζωήν έχρην είναι. Καὶ διὰ τοῦτο ζῷα θύουσιν ἀνθρωποι, οί τε νῦν εὐδαίμονες καὶ πάντες οἱ πάλαι· καὶ ταῦτα οὐχ ἀπλῶς, ἀλλ' ἐκάστω θεῷ τὰ πρέποντα ε,

#### Cap. XIV.

Qua ratione dii qui non immutantur, irasci et mulceri dicantur.

Quodsi quis deos quidem non mutari consentaneum et verum putat, sed dubitat, quomodo bonis lætentur, malos aversentur, et peccantibus irascantur, delenimentis autem propitii reddantur : dicendum, deum omnino non lætari; nam quod lætatur et mærore afficitur; neque irasci; est enim irasci animi perturbatio; neque muneribus capi, id enim esset voluptatibus corrumpi. Neque fas est propter res humanas deorum numen vel bene vel male se habere. Sed illi quidem boni sunt semper, et tantum prosunt, obsunt autem nunquam, quia semper iidem et sui similes sunt. Nos vero, dum boni sumus, propter similitudinem cum diis conjungimur, dum in pejus mutamus mores, propter dissimilitudinem ab iis separamur; et dum vitam cum virtute degimus, diis adhæremus, dum vitiis nos inquinamus, abalienamur ab illis, non quod illi irascantur, sed quod peccata tum deos, ne nobis illuceant, impediunt, tum geniis tortoribus nos addicunt. Si vero precibus et sacrificiis peccatorum

veniam impetramus, ipsos deos neque placatos efficimus, nec mutamus, sed hujusmodi operibus et nostra ad deum conversione vitiositati nostræ medentes rursus deorum benevolentia fruimur. Quamobrem idem erit dicere, deum malos aversari et solem eorum qui oculis capti sunt sensum latere.

#### Cap. XV.

#### Cur doos nulla re indigentes colamus.

Propterea etiam de sacrificiis cæterisque, quæ ad res divinas rite perpetrandas pertinent, dubitatio tollitur. Ipsum enim deorum numen nulla re indiget; cultus vero diis nostri commodi causa adhibetur. Sed quum deorum providentia quoquoversus pateat, sola ad eam excipiendam sollertia opus est: omnis autem sollertia imitatione et similitudine comparatur: quocirca templa quiden cœlum, aræ terram imitantur, statuæ vitam, ideoque animantibus similes sunt: preces vero naturam intelligentem imitantur, litterarum notæ ineffabiles superorum deorum vires, herbæ et lapides materiam, hostiæ denique immolatæ vitam quæ in nobis est rationis expertem.

μετά πολλής τής άλλης θρησκείας. Καλ περί μέν τούτων ίκανά.

 Περὶ θυσιῶν] Vide Iamblichum do myst. segm. V cap. 21 et 26. - b δίχαιον δε τοις διδούσι τῶν διδομένων ἀπάρχεσθαι] Similiter Porphyrius de abstin. lib. II cap. 34 άπαρχή γαρ έκάστω (των θεῶν) ὧν δέδωχεν ή θυσία χτλ. — ο σωμάτων δε διά χόσμου corporum ornatum intelligimus comtos capillos et prolixos, quos postquam diu promiserant adolescentes præcidere et patrio amni consecrare solebant. Vid. Iliad. XXIII, 146 ubi Eustathius ait : ότι έθος ην, τρέφειν χόμην τοὺς νέους μέχρι της αχμης, είτα χείρειν αυτήν επιχωρίοις ποταμοίς. Cf. Pausan. I, 37, 2. — d αί δὲ μετὰ θυσιών ξμψυχοι λόγοι] Magnam esse vim et efficaciam precum cum sacrificiis conjunctarum Platonici sibi persuaserant. Qua de re agit Iamblichus de myst. segm. V cap. 25. — e οἰχεία δὲ τελειότης έκαστω ή πρὸς τὴν έαυτοῦ αἰτίαν συναφή Porphyrius de abstinentia lib. Il cap. 34 θύσομεν τοίνυν καὶ ήμεῖς : άλλὰ θύσομεν, ώς προσήκει, διαφόρους τὰς θυσίας ώς αν διαφόροις δυνάμεσι προσάγοντες θεῷ μέν τῷ ἐπὶ πᾶσιν, ὡς τις ἀνὴρ σοφὸς έφη, μηδέν τῶν αἰσθητῶν μήτε θυμιῶντες μήτε ἐπονομάζοντες · οὐδὲν γὰρ ἔστιν ἔνυλον, δ μή τῷ ἀὐλώ εὐθύς ἐστιν ἀχάθαρτον. Δι' δ οὐδὲ λόγος τούτω δ χατὰ φωνήν οἰχεῖος, οὐδ' ὁ ἔνδον, ὅταν πάθει ψυχῆς ἢ μεμολυσμένος, διά δὲ σιγῆς χαθαρᾶς χαὶ τῶν περὶ αὐτοῦ χαθαρών έννοιών θρησκεύομεν αὐτόν. Δεῖ ἄρα συναφθέντας καὶ ὁμοιωθέντας αὐτῷ τὴν αὐτῶν ἀναγωγὴν θυσίαν ἱερὰν προσάγειν τῷ θεῷ, τὴν αὐτὴν δὲ καὶ ὅμνον οὖσαν καὶ ἡμῶν σωτηρίαν. Ἐν ἀπαθεία ἄρα τῆς ψυχῆς, τοῦ δὲ θεοῦ θεωρία ἡ θυσία αὕτη τελεῖται. — ' ζωὴ δέ τις καὶ ἡ ἀνθρωπίνη] Sensus est: vita, quam in terris degimus, non est vera vita, quum mors potius appellanda videatur. Concedimus tamen et hanc vitam quodammodo posse vocari, quamquam tum denique vivemus, quum animi nostri corporum vinculis soluti erunt. Vide Philolai fragm. 23 et 24 vol. II pag. 7 et quæ ibi notavimus. Cf. Plato Gorg. 492. E. Phæd. 62. B. Cicero Tuscul. I, 31. — ε καὶ ταῦτα οὐχ ἀπλῶς, ἀλλ' ἐκάστφ θεῷ τὰ πρέποντα] Vide Iamblichum de myster. segm. V cap. 20 p. 134. —)

#### Κεφ. ιζ'.

Ότι φύσει ἄφθαρτος ὁ χόσμος α.

Τὸν δὲ κόσμον ὅτι μὲν οὐκ ἀν θεοὶ φθεροῦσιν ħ, εξρηται. "Ότι δὲ καὶ τὴν φύσιν ἄφθαρτον ἔχει, λέγειν ἀκόλουθον. Πᾶν γὰρ τὸ φθειρόμενον ἢ ὑφ' ἔαυτοῦ φθειρεται ἢ ὑπὸ ἄλλου. Εἰ μὲν οὖν ὑφ' ἔαυτοῦ ὁ κόσμος φθείρεται, ἔδει c καὶ τὸ πῦρ ἔαυτὸ καίειν, καὶ τὸ ὕδωρ ἔαιιτὸ ξηραίνειν. Εἰ δὲ ὑπὸ ἄλλου ἢ σώματος, ἢ ἀσωμάτου. 'λλλ' ὑπὸ μὲν ἀσωμάτου ἀδύνατον τὰ γὰρ ἀσώματα σώζει τὰ σώματα · οἶον φύσις d καὶ ψυχή · οὐδὲν δὲ ὑπὸ τοῦ φύσει σώζοντος φθείρεται. Εἰ δὲ ὑπὸ

At ex his omnibus dii nihil commodi capiunt; quid enim commodi deus consequatur? sed nos cum illis consuetudinem jungimus.

#### Cap. XVI.

De sacrificiis cæterisque honoribus, quibus nihit prosumus dits, sed hominibus utilitatem præbemus.

Æquum autem est, opinor, me de sacrificiis pauca adjicere. Primum quidem quum omnia a diis acceperimus, dantibus vero corum que dantur primitias libare debeamus : pecuniarum per donaria, corporum per ornatum, vitæ per sacrificia primitias damus. Deinde adhibitæ sine sacrificiis preces verba tantummodo, cum sacrificiis verba animata sunt, verbo quidem vitam corroborante, vita vero verbum animante. Præterea cujusvis rei felicitas propria perfectio est; sed propria uniuscujusque perfectio in eo versatur, ut apte cum causa sua cohæreat. Quapropter nos cum diis conjungi cupimus. Quum igitur vita prima deorum sit, sed humana quoque quædam sit vita et hæc cum illa sociari velit : medio indiget. Nihil enim eorum quæ longissime inter se distant sine medio connectitur ; medium autem iis quæ conjunguntur, simile esse debet. Vitæ ergo medium vitam esse oportebat : ideoque homines, tam illi qui nunc fortunati habentur, quam qui olim fuerunt cuncti, hostias immolant, easque non temere, sed quales cuique deo aptæ sunt, cum multis aliis cærimoniis. Ac de bis quidem satis.

#### Cap. XVII.

#### Mundum natura esse sempiternum.

Deos porro non esse mundum perdituros, dictum est. Restat, ut eum naturam incorruptam habere dicamus. Quidquid enim destruitur, aut a se ipso, aut ab alio destruitur. Si igitur mundus a se ipso destruitur, oportet et ignem se ipsum comburere et aquam se ipsam exsiccare. Sin ab alio: aut a corpore, aut ab incorporeo. Sed ab incorporeo id fieri nequit : nam res incorporeæ corpora conservant : velut natura et animus : nihil autem ab eo quod suapte natura conservat destruitur. Si a corpore, aut ab iis quæ sunt, aut ab aliis. Et quidem, si ab iis quæ sunt, aut ab iis quæ in orbem feruntur interibunt quæ recte currunt, aut a corporibus recte currentibus ea quæ in orhem torquentur peribunt, Verum ut ea quæ in orbem feruntur corruptrice natura non sunt prædita ( cur enim nihil inde corruptum videmus?) ita etiam quæ recte currunt illa attingere nequeunt · cur enim usque ad hoc tempus non potuerunt?

σώματος, η ύπο των όντων, η ύπο έτέρων. Και εί μέν δπό τῶν ὄντων, ἢ ὑπὸ τῶν χύχλφ κινουμένων τὰ έπ' εύθείας, ή ύπο των έπ' εύθείας τα χύχλω. Άλλ' οὐδὲ τὰ χύχλω φθαρτιχήν ἔγει φύσιν· διὰ τί γάρ μηδέν δρώμεν έχειθεν φθειρόμενον; οὐδέ τὰ ἐπ' εὐθείας έχείνων άψασθαι δύναται. διά τί γάρ έχρι νῦν οὐκ ήδυνήθη; 'Αλλ' οὐδε τὰ ἐπ' εὐθείας ὑπ' ἀλλήλων φθείρεσθαι δύναται . ή μέν γάρ άλλου φθορά άλλου γένεσίς έστι τοῦτο δέ φθείρεσθαι μέν ούκ έστι, μεταδάλλεσθαι δέ. Εὶ δὲ ὑπ' άλλων σωμάτων ὁ χόσμος φθείρεται °, πόθεν γενομένων, ή ποῦ όντων οὐχ ἔστιν εἰπείν. Έτι πόν τὸ φθειρόμενον η είδει, η ύλη φθείρεται · έστι δὲ είδος μέν τὸ σχῆμα, ὅλη δὲ τὸ σῶμα. Καὶ τῶν μέν εἰδῶν φθειρομένων, τῆς δὲ ὕλης μενούσης, έτερα δρώμεν γινόμενα. Εί δὲ ὅλη φθείρεται, πῶς ἐν τοσούτοις έτεσιν ούχ έπέλιπεν; Εί δὲ ἀντὶ τῆς φθειρομένης έτέρα ' γίνεται, ή έχ των όντων ή έχ των μή όντων γίνεται · άλλ' εὶ μέν ἐχ τῶν όντων, τῶν όντων μενόντων ἀεί, καὶ ἡ ὕλη ἔστιν ἀεί. Εὶ δὲ καὶ τὰ ὅντα φθείρεται, οὐ τὸν χόσμον μόνον, ἀλλὰ χαὶ τὰ πάντα λέγουσι φθείρεσθαι. Εί δὲ ἐκ τῶν μή ὄντων ή βλη, πρώτον μέν άδύνατον έχ των μή δντων είναι τι. Εί δέ τοῦτο γένοιτο, καὶ δυνατὸν ἐκ τῶν μὴ ὄντων εἶναι τὴν ύλην, έως αν ή τα μή όντα, έσται και ή ύλη ου γάρ δήποτε καὶ τὰ μή όντα ἀπόλλυται. Εὶ δὲ ἀνείδεον λέγουσι μέν την δλην, πρώτον μέν διά τί οὐ κατά μέρη. άλλ' όλφ γίνεται τουτο τῷ κόσμφ; ἔπειτα οὐ τὸ εἶναι τῶν σωμάτων , τὸ δὲ χάλλος φθείρουσι μόνον. Έτι πᾶν τὸ φθειρόμενον ε ή ἀφ' ὧν ἐγένετο, εἰς ἐκεῖνα λύεται,

η είς τὸ μη δν doavίζεται. 'Αλλ' εί μέν do' δν έγένετο είς έχεινα λυθείη, πάλιν γίνεται έτερα · διά τί γάρ την άργην έγένετο; Εί δὲ είς τὸ μη δν άπεισι τὰ όντα, τί χωλύει και τον θεόν τοῦτο παθείν; Εί δε ή δύναμις χωλύει, ούχ έστι δυνατοῦ έαυτὸν μόνον σώζειν. Καὶ δμοίως δε αδύνατον έχ των μή όντων γίνεσθαι τα όντα. και τὰ όντα εἰς τὸ μὴ δν ἀφανίζεσθαι. "Ετι ἀνάγκη τον χόσμον, εί φθείρεται, ή χατά φύσιν φθείρεσθαι ή παρά φύσιν. Παρά φύσιν δὲ φθείρεσθαι αὐτὸν ἀδύνατον 1. Ούδε γάρ το παρά φύσιν προτερεί τῆς φύσεως. εί δὲ χατά φύσιν, δεῖ έτέραν εἶναι τὴν μεταδάλλουσαν τοῦ χόσμου την φύσιν, ὅπερ οὐ φαίνεται. Ετι πάν το φύσει φθειρόμενον και ήμεις φθείρειν δυνάπερα. του ος χοαπος το πην κακγικον απίπα οριε ἔφθειρέ τίς ποτε, ούτε μετέδαλε 1 · τὰ δὲ στοιχεῖα μεταδάλλειν μέν δυνατόν, φθείρειν δε άδύνατον. Ετι παν τὸ φθειρόμενον ύπὸ χρόνου μεταδάλλεται καὶ γηρῷ δ δὲ χόσμος ἐν τοσούτοις ἔτεσιν ἀμετάδλητις μένει. Τοσαῦτα καὶ πρὸς τοὺς Ισγυροτέρων ἀποδείξεων δεομένους εἰπόντες αὐτὸν ἡμίν εὐχόμεθα ίλεων τὸν χόσμον γενέσθαι k.

α "Ότι φύσει ἄφθαρτος δ χόσμος | Vide Ocellum Lucanum de univ. nat. cap. 1 in Fragm. Phil. Gr. vol. I p. 388 seqq. Placuit tamen multis veterum, alium mundum esse sempiternum, alium mortalem. Philo Judæus περλ χόσμου ἀφθαρσίας ait: δύναται δὲ χατὰ Στωῖχοὺς δ μέν τις χόσμος ἀξδιος, δ δέ τις φθαρτὸς λέγεσθαι · φθαρτὸς μὲν δ χατὰ διαχόσμησιν · ἀξδιος δὲ δ μετὰ τῆς ἐχπυ-

Sed nec quæ recte feruntur mutuo incursu perire possunt; unius enim corruptio alterius generatio est; at hoc destrui utique non est, sed immutari. Si vero aliis corporibus mundus corrumpitur, unde illa exstitorint aut ubi sint, declarari non potest. Præterea quodcunque corrumpitur, aut forma aut materia corrumpitur : est autem forma figura, materia corpus. Quocirca formis percuntibus, manente materia, alias formas gigni videmus. Quodsi materia corrumpitur, quomodo tot annorum spatio non defecit? Si vero pro ea quæ corrumpitur alia nascitur, aut ex his quæ sunt, aut ex iis quæ non sent, originem habet. At si ex iis quæ sunt, quum ea quæ sunt semper maneant, et materia semper est. Sin autem et illa quæ sunt corrumpuntur, non solum mundum, sed etiam reliqua omnia corrumpi affirmant. Si ex iis, quæ non sunt, materia nascitur, primum quidem ex iis quæ non sunt non potest quidquam esse. Sed si id fiet poteritque ex iis quæ non sunt materia esse, quam diu ea quæ non sunt erunt, tam diu erit et materia: neque enim unquam ea quæ non sunt, intereunt. Iam si informem dicunt materiam, primum quidem quamobrem non singulis partibus, sed universo mundo hoc contingit? Deinde non substantiam corporum, sed eorum pulchritudinem tantum perdent. Præterea quidquid corrumpitur, aut ex quibus coaluit, in ea solvitur.

aut in id quod non est mutatur. Verum si ex quibus coaluit, in ea solutum fuerit, rursus alia nascentur; quam ob causam enim omnino factum est? Quodsi in id quod non est ea quæ sunt abeunt, quid obstat, quominus deo etiam hoc accidat? At si potentia ejus obstat, non est potentis se ipsum tantummodo servare. Sed similiter etiam fieri nequit, ut tum ex iis quæ non sunt ea quæ sunt procreentur, tum ea quæ sunt in id quod non est convertantur. Insuper necesse est mundum, si corrumpatur, aut secundum naturam aut præter naturam corrumpi. Atqui fieri non potest, ut præter naturam corrumpatur. Neque enim id quod naturæ repugnat ipsam naturam vincit. Sin autem secundum naturam corrumpitur, aliam esse naturam oportet, quæ mundl naturam, quod non videtur, immutet. Ad hæc quidquid natura corrumpitur, id nos quoque corrumpere possumus : sed rotundum mundi corpus nemo neque corrupit unquam neque immutavit : verum elementa ut immutare licet, ita perdere non licet. Accedit, ut quodcunque corrumpitur, tempore immutetur et senescat: sed mundus tot annorum spatio immutabilis manet. Hæc tam multa etiam cum iis qui firmioribus probationibus indigent locuti, ipsum mundum, ut nobis propitius sit obtestamur.

ρώσεως παλιγγενεσίαις καί περιόδοις άθανατιζόμενος οὐδέποτε ληγούσαις. In eandem sententiam Didymus apud Eusebium lib. XV Præp. Evang. mundum ambigue dici tradens, addit : καὶ τὸ ἐκ πάσης της οὐσίας ποιόν, καὶ τὸ τὴν διακόσμησιν τὴν τοιαύτην καὶ διάταξιν έχον. Διὸ κατά μέν τὴν προτέραν ἀπόδοσιν ἀίδιον τὸν χόσμον εἶναί φασι κατὰ δὲ την διακόσμησιν, γεννητόν και μεταβλητόν. Cf. Lipsius de Physiolog. Stoic. lib. II dissert. XX. b δτι μέν ούχ αν θεοί φθερούσιν] Vide Hermannum de particula ev lib. I cap. 8 Opusc. vol. IV p. 28 seciq. — c εί μέν οὖν ὑφ' έαυτοῦ ὁ χόσμος φθείρεται, ἔδει χτλ.] Similiter Eurip. Iphig. Aul. 944 έγὼ χάχιστος ἦν ἄρ' Άργείων ἀνήρ, ἐγὼ τὸ μηδέν, Μενέλεως δ' εν ανδράσιν, ως ούχι Πηλέως, άλλ' άλάστορος γεγώς, είπερ φονεύει τουμόν όνομα σῷ πόσει. Plato Charmid. p. 158. B. εί μέν σοι ήδη πάρεστιν δ λέγει Κριτίας όδε, σωφροσύνη, και εί σώφρων ίκανῶς, οὐδὲν ἔτι σοι ἔδει οὐτε τῶν Ζαμόλξιδος, οὐτε τῶν 'Αβάριδος τοῦ Υπερβορέου ἐπφδῶν κτλ. ubi vide Heindorfium. - d ofov poors | Iamblichus apud Stobæum Eclog. lib. I cap. V, 18 pag. 186 ed. Heeren. φύσιν δε λέγω την άχώριστον αιτίαν τοῦ χόσμου και άχωρίστως περιέχουσαν τάς δλας αίτίας τῆς γενέσεως, δσα χωριστώς αί πρείττονες οὐσίαι καὶ διαχοσμήσεις συνειλήφασιν έν έαυταϊς. — \* εὶ δὲ ὁπ' άλλων σωμάτων δ χόσμος φθείρεται, πόθεν γενομένων хтλ.] Lege Ocelluin cap. I § 11. — 1 ετέρα] scrinsi; codd. έτερα. — ε έτι παν το φθειρόμενον ή ἀφ' ὧν ἐγένετο, εἰς ἐχεῖνα λύεται ] Consule Ocellum cap. 1 § 10. Cf. Philo de mundo non interituro p. 720 ed. Colon. — h έτι ανάγκη τὸν κόσμον, εί φθείρεται, ή χατά φύσιν φθείρεσθαι ή παρά φύσιν. Παρά φύσιν δὲ φθείρεσθαι αὐτὸν ἀδύνατον. Οὐδὲ γάρ τὸ παρά φύσιν προτερεί τῆς φύσεως εί δὲ χατά φύσιν, δει έτέραν είναι την μεταβάλλουσαν του χόσμου την φύσιν, δπερ οὐ φαίνεται ]. Sic emendavi ac supplevi locum corruptum et mutilum. Codices enim hæc habent : ἔτι ἀνάγκη τὸν κόσμον, εἶ φθείρεται, ή κατά φύσιν φθείρεσθαι ή παρά φύσιν. Οὐδὲ τὸ παρά φύσιν πρότερον ἔχει τῆς φύσεως εἰ δὲ παρά

φύσιν, δεϊ έτέραν είναι την μεταδάλλουσαν τοῦ κόσμου την φύσιν, δπερ ου φαίνεται. — 1 μετέδαλε scripsi; codd. μετέβαλλε. Cæterum cf. Ocellum cap. I § 15 et Philonem de mundo non interituro p. 737. C. ed. Colon. — ' αὐτὸν ἡμῖν εὐχόμεθα έλεων τὸν κόσμον γενέσθαι ]. Simile votum legimus in fine cap. ΙΥ: τοσαῦτα περί μύθων εἰποῦσιν ἡμῖν αὐτοί τε οί θεοί και τῶν γραψάντων τοὺς μύθους αι ψυχαί ίλεφ γένοιντο. Sed mundum a plurimis sapientiæ doctoribus olim pro deo esse habitum satis constat. Sic Plinius initio Naturalis historiæ: mundum, inquit, et hoc quod nomine alio cœlum appellare libuit, cujus circumflexu teguntur cuncta, numen esse credi par est æternum, immensum, neque genitum, neque interiturum unquam. Qua de re Porphyrio auctore laudato disserit Eusebius Præp. Evang. lib. III cap. 9 pag. 103 ed. Vigeri. Adde Epiphanium lib. I adv. lær. 7 pag. 21 et 132, —)

#### Κεφ. ιη'.

Διὰ τί ἀθεται γίνονται \* καὶ ὅτι θεὸς οὐ βλάπτεται.

Καὶ μὴν οὐδὲ τὸ ἀθείας b περί τινας τόπους τῆς γῆς γενέσθαι, πολλάκις δὲ βστερον ἔσεσθαι, ἄξιον ταράττειν τους έμφρονας. ότι τε ούχ είς θεούς γίνεται ταῦτα, ῶσπερ οὐδὲ αἱ τιμαὶ ἐχείνους ἀφελοῦσαι ἐφάνησαν c· χαί διά τὸ άδυνατεῖν μέσης οὐσίας οὖσαν τὴν ψυχήν άει κατορθοῦν · και τὸ μή δύνασθαι πάντα τὸν χόσμον τῆς τῶν θεῶν προνοίας ἀπολαύειν δμοίως, άλλά τὰ μὲν αἰωνίως, τὰ δὲ κατὰ χρόνον, καὶ τὰ μὲν πρώτως, τὰ δὲ δευτέρως μετέχειν ἐκείνης ι ώσπερ καὶ των αισθήσεων πασων μέν ή κεφαλή, μιας δέ όλον 🕯 τὸ σῶμα αἰσθάνεται. Καὶ διὰ τοῦτο, ὡς ἔοικεν, οἱ τάς ξορτάς καταστησάμενοι καὶ ἀποφράδας ε ἐποίησαν, έν αίς τὰ μέν ήργει τῶν ἱερῶν, τὰ δὲ ἐκλείετο, τῶν δὲ καὶ τὸν κόσμον ἀφήρουν, τὴν ἀσθένειαν ' τῆς ήμετέρας άφοσιούμενοι φύσεως. Καὶ χολάσεως δὲ εἶδος είναι άθείαν ούχ άπειχός τούς γάρ γνόντας θεούς χαί καταφρονήσαντας εύλογον εν έτέρφ βίφ και της γνώσεως στέρεσθαι, καὶ τοὺς έαυτῶν βασιλέας ὡς θεοὸς

#### Cap. XVIII.

Our facinora impietatis plena admittantur ; ac deum non lædi.

Neque vero facinora impietatis plena, quæ quibusdam orbis terrarum locis tum commissa sunt, tum sæpius postea committentur, viros prudentes turbare dehent: partim quia hæc non committuntur in deos, quemadmodum ne cultus quidem illis prodesse visus est: partim quia animus media natura præditus non potest omnia semper prospere gerere, et quia totus mundus deorum providentia eodem modo administrari nequit, sed aliæ ejus partes perpetuo, aliæ stato tempore, atque earum.

quædam priore, nonnullæ posteriore loco providentia reguntur: quemadmodum et in capite omnes sensus sunt, in toto corpore unus inest. Quamobrem qui dies festos instituerunt, ut par est, etiam dies nefastos præfinierunt, quibus qua sacrificiorum cura intermittebatur, qua templa vel obserabantur vel ornatu privabantur ab iis qui naturæ nostræ imbecillitatem expiabant. Sed pænæ quoque speciem impietatem esse, verisimile est. Etenim qui deos agnoverunt et contemserunt, eos in alia vita illorum etiam cognitione carere probabile est. Item qui proprios reges ut deos venerati sunt, eos non alia pæna quam deorum amissione affici oportet.

τιμήσαντας έδει ε την δίκην αὐτῶν ποιῆσαι τῶν θεῶν ἐκπερεῖν.

 Καὶ μὴν οὐδὲ ] scripsi; codd. καὶ μὲν οὐδέ. b ἀθεία est impietas, qua deos aut non esse credimus, aut, si credamus, non colimus. Sunt qui eo nomine doctrinam christianam quam multi tum profitebantur a Sallustio notatam esse censeant. Vide Heraldi annotationem ad Arnob. lib. I cap. XXIX tom. I p. 310 ed. Orelli. — c ωσπερ ούδὲ αξ τιμαὶ ἐχείνους ώφελοῦσαι ἐφάνησαν ] Vid. supra cap. XVI. — d δλον ] reposui; codd. δλων.-° ἀποφράδας | Lucian. Pseudolog. c. 12 ἀποφράδες ήμέραι, όταν μήτε αί άρχαὶ χρηματίζωσι, μήτε είσαγώγιμοι αί δίχαι ώσι, μήτε τὰ ἱερὰ ἱερουργῆται, μήθ' δλως τι τῶν αἰσίων τεληται. Augustinus in Expositione Epist. ad Galat. cap. IV: Vulgatissimus est error gentilium iste, ut vel in agendis rebus, vel in exspectandis eventibus vitæ ac negotiorum suorum ab astrologis et Chaldæis notatos dies et menses et annos et tempora observent. Marinus in vita Procli pag. 45 καὶ τὰς παρ' Αλγυπτίοις δε αποφράδας εφύλαττε μαλλον ή αὐτοὶ ἐκεῖνοι, ubi consule Fabricium et Boissonadium p. 106.— ' ἀφήρουν, την ἀσθένειαν] scripsi; codd. ἀφήρουν, πρὸς τὴν ἀσθένειαν. — ε έδει ] i. e. de. Vide Heindorf. ad Plat. Charmid. p. 158. B. et Dorvill. ad Charit. p. 670. Cæterum ne quis verba των δέ και τον κόσμον άφήρουν, την ασθένειαν της ημετέρας αφοσιούμενοι φύσεως et quæ sequentur male accipiat, hoc dicit Sallustius. Ut legum inventores olim non solum dies festos, sed etiam nefastos instituerunt, quo ardentius homines clausis templis et intermissa sacrificiorum cura ludos solemnes festosque dies cuperent ac diligerent : sic dii nonnunquam impietatem tanquam malum disseminari patiuntur, quo citius mortales cum danno suo sacrificia instauranda esse discant. -

#### Κεφ. ιθ'.

Αιά τί οι άμαρτάνοντες ε ούχ εύθέως χολάζωνται. Εί δὲ μηδὲ τούτων, μηδὲ τῶν άλλων άμαρτημάτων εὐθὺς αἰ δίκαι τοῖς ἄμαρτήσασιν ἔπονται, θαυμάζειν οὐ δεῖ · ὅτι οὐ δαίμονές εἰσι μόνον Þ οἱ κολάζοντες τὰς ψυχάς, ἀλλὰ καὶ αὐτὴ ἔαυτὴν ὑπάγει τῆ δίκη, καὶ ὅτι μένουσι τὸν ἄπαντα χρόνον, οὐκ ἔχρῆν ἔν δλίγω Φ πάντων τυχεῖν · καὶ διὰ τὸ δεῖν ἀνθρωπίνην ἀρετὴν εἶναι. Εἰ γὰρ τοῖς ἄμαρτήσασιν εὐθὺς ἡκολούθουν αὶ δίκαι, φόδῳ δικαιοπραγοῦντες ἄνθρωποι ἀρετὴν οὐκ ὰν εἶχον. Κολάζονται δὲ τοῦ σώματος ἔξελθοῦσαι · αὶ μὲν ἔνταῦθα πλανώμεναι, αὶ δὲ εἰς τινας τόπους τῆς γῆς θερμούς, ἡ ψυχρούς, αὶ δὲ εἰς τινας τόπους τῆς γῆς θερμούς, ἡ ψυχρούς, αὶ δὲ ὑπὸ δαιμόμένουσι, μεθ ἡ ἤσπερ καὶ ἡμαρτον · δι' ἡν καὶ τὸ σκιοειδὲς σῶμα ὑφίσταται <sup>d</sup>, δ περὶ τοὺς τάφους καὶ μάλιστα τῶν κακῶς ζησάντων ὁρᾶται.

 Διὰ τί οἱ ἄμαρτάνοντες ] Vide Plutarchi librum de sera numinis vindicta et Proclum super decem rationibus de providentia dubitandi cap. VIII p. 153 seqq. ed. Cousin. — b ότι οὐ δαίμονές είσι μόνον οι χολάζοντες τὰς ψυχάς ]. Hos ultores dæmones memorat Plutarchus libro citato vol. X p. 274 ed. Hutten. είναι δὲ λίμνας παραλλήλας, την μέν χρυσοῦ περιζέοντος, την δὲ μολύβδου ψυχροτάτην, άλλην δε τραχείαν, σιδήρου καί τινας έφεστάναι δαίμονας, ώσπερ οί χαλχεῖς ὀργάνοις ἀναλαμδάνοντας καλ καθιέντας έν μέρει τὰς ψυχάς τῶν δι' άπληστίαν και πλεονεξίαν πονηρών, et Chrysippus apud eundem Plutarchum de orac. defect. vol. IX ed. Hutten. τιμωροί δαίμονες, οίς οί θεοί δημίοις γρώνται χολαστιχοῖς ἐπὶ τοὺς ἀνοσίους χαὶ ἀδίχους ἀνθρώπους. — ε ἐν δλίγω ] ut apud Platonen: Apol. Socr. p. 22. B. — d δι' ήν και τὸ σκιοειδές σωμα ύφίσταται, δ περί τους τάφους κτλ. ] Plato in Phædone p. 81. B. C. έμβριθές δέ γε, ώ φίλε, τοῦτο οἴεσθαι χρή εἶναι καὶ βαρύ καὶ γεῶδες καὶ δρατόν · δ δή και έχουσα ή τοιαύτη ψυχή βαρύνεται τε και έλκεται πάλιν είς τὸν δρατὸν τόπον, φόδω τοῦ ἀειδοῦς τε καὶ "Αιδου, ώσπερ λέγεται, περὶ τὰ μνήματά τε καὶ τάφους χυλινδουμένη , περί & δη χαὶ ὤρθη ἄττα ψυχῶν σχιοειδή φαντάσματα, οξα παρέχονται αί τοιαυται ψυχαί είδωλα, αί μή καθαρώς ἀπολυθείσαι, άλλά τοῦ δρατοῦ μετέγουσαι, διὸ καὶ δρῶνται. Quem locum Wyttenbachius et Heindorsius illustrarunt. —)

#### Cap. XIX.

#### Cur peccantes non statim puniantur.

Si vero neque horum nec cæterorum delictorum pæna sontes confestim tenentur, non est quod miremur; quia non modo dæmones puniunt animas, sed ipsæ quoque semet ipsas accusant, et quia perpetuo manentes non decebat brevi tempore omnia nancisci; simul etiam quod humanam virtutem esse oportet. Si enim peccantes protinus pænam subirent, propter metum recte facientes homines virtutem non haberent. Puniuntur autem animæ, postquam ex corporum vinculis evolarunt: siquidem aliæ hic vagantur, aliæ in locis quibusdam terræ calidis aut frigidis, aliæ denique a dæmonibus perterrentur. Omnino vero cum irrationali naturæ suæ parte plectuntur, cum qua et deliquerunt; propter quam etiam tenebricosum corpus subsistit, quod circa sepulcra eorum potissimum qui flagitiose vixerunt, conspicitur.

Keo. x'.

Περί μετεμψυχώσεως, a καὶ πῶς εἰς ἄλογα λέγονται φέρεσθαι.

Αί δὲ μετεμψυχώσεις, εἰ μὲν εἰς λογικὰ γένοιντο, αὐτὸ τοῦτο, ψυχαί γίνονται τῶν σωμάτων b. εἰ δὲ εἰς άλογα, έξωθεν έπονται, ώσπερ και ήμιν οι είληχότες ήμᾶς δαίμονες c. Οὐ γὰρ ἄν ποτε d λογική ἄλόγου ψυχή γένοιτο. Τήν δέ μετεμψύχωσιν έχ τῶν έχ γενετης παθών έστιν ίδειν . Διά τί γάρ οί μέν τυφλοί, οί δέ παρειμένοι, οί δέ και αύτην την ψυχην κακώς έχοντες τίχτονται ; χαὶ ἐχ τῆς φύσεως ἐχούσας ἐν σώματι πολιτεύεσθαι τὰς ψυχάς, μὴ δεῖ ἄπαξ έξελθούσας τον άπαντα αίωνα μένειν έν άργεία; Εί γάρ μή πάλιν αί ψυχαί εἰς σώματα φέροιντο, ἀνάγχη ἀπείρους είναι, ή τὸν θεὸν ἀεὶ έτέρας ποιείν. Άλλ' οὐδὲ αμειρόν τι εν τώ χοσμώ . εν λαδ μεμεδααπενώ αμειδον τι ούκ αν γένοιτο. Οὐδὲ άλλας γίνεσθαι δυνατόν παν γάρ, ἐν ῷ τι γίνεται χαινόν , χαὶ ἀτελὲς εἶναι ἀνάγχη. Τὸν δὲ χόσμον ἐχ τελείου γενόμενον τέλειον είναι προσήχει.

\* Περί μετεμψυχώσεως] Vide Proclum in Timæum lib. V pag. 329; Plotinum Enn. III lib. II cap. 13 et Enn. IV lib. III cap. 16; Iamblichum de theolog. Ægypt. IV cap. 4; Hieroclis locum de providentia apud Photium Cod. 251; Platonem Phæd. cap. 31 ενδούνται δε ( αξ ψυχαλ τών φαύλων), ώσπερ είκός, είς τὰ τοιαῦτα ήθη, όποῖα ἄττ' αν πεπεγετυχριαι τρίχωριν ξη τώ βιώ, οξον τορε πξη γαστριμαργίας τε καὶ ὕδρεως καὶ φιλοτησίας μεμεληχύτας, χαὶ μὴ διευλαδουμένους, εἰς τὰ τῶν ὄνων γένη και των τοιούτων θηρίων είκος ένδύεσθαι τους δέ γε άδικίας καὶ τυραννίδας καὶ άρπαγὰς προτετιμηκότας είς τὰ τῶν λύχων τε και ἱεράχων και ἰκτίνων γένη ατλ, Adde Ovidium Met. XV, 158 seqq. et nos de Empedocle in Phil. Gr. Fragm. vol. I p. XVIII seq. - b εί μεν είς λογικά γένοιντο, αὐτό τοῦτο, ψυχαλ γίνονται τῶν σωμάτων] Similiter. Thucydides ΙΙ, 39 εί βαθυμία μαλλον ή πόνων μελέτη, και μή μετά νόμων το πλείον ή τρόπων ανδρείας έθελοιμεν χινουνεύειν, περιγίγνεται ήμιν τοις μέλλουσιν άλγεινοϊς μή προχάμνειν. — c of είληχότες ήμας δαίμονες]

Vide Iamblichum de Myster. segm. IX cap. 1 et quæ dixi de Empedocle in Phil. Gr. Fragm. vol. I p. XX seqq. — d οὐ γὰρ ἄν ποτε ] scripsi; codd. οὐ γάρ μήποτε, quod non defenditur loco Parmenideo in Phil. Gr. Fragm. vol. I vs. 52 οὐ γὰρ μήποτε τοῦτο δαῆς εἶναι μη ἐόντα. Hujus enim loci alia ratio est. — " την δέ μετεμψύχωσιν έχ τῶν έχ γενετής παθών έστιν ίδειν | Plotinus Ennead. III lib. II cap. 13 p. 264 έπεὶ οὐδ' ἐκεῖνον ἀποδλεπτέον τὸν λόγον, ός οὐ πρὸς τὸ παρὸν ἐκάστοτέ φησι βλέπειν, άλλα πρός τὰς πρόσθεν περιόδους και αὖ τὸ μέλλον: ώστε έχειθεν τάττειν την άξίαν, χαὶ μετατιθέναι έχ δεσποτών των πρόσθεν δούλους ποιούντα, εὶ ἐγένοντο κακοί δεσπόται. καί δει αύπφορον αὐτοῖς οῦτω. καί εί κακῶς ἐχρήσαντο πλούτω, πένητας, καὶ ἀγαθοῖς οὐκ ασύμφορον πένητας είναι, και φονεύσαντας αδίκως, φονευθήναι, αδίχως μέν τῷ ποιήσαντι, αὐτῷ δὲ δικαίως τῷ παθόντι · καὶ τὸν πεισόμενον συναγαγεῖν εἰς τὸ αὐτὸ τῷ ἐπιτηδείω ποιήσειν & παθεῖν ἐχρῆν ἐχεῖνον. Μή γάρ δή χατά συντυχίαν δοῦλον, μηδέ αἰχμάλωτον ώς έτυχεν, μηδε εδρισθηναι είς σωμα είκη. άλλ' ήν ποτε ταῦτα ποιήσας, α νῦν ἐστι πάσχων. Καὶ μητέρα τις άνελων όπο παιδος άναιρεθήσεται, γενόμενος γυνή, καὶ βιασάμενος γυναϊκα, έσται ένα βιασθη. "Όθεν καὶ θεία φήμη, "Αδράστεια. Αθτη γάρ ή διάταξις Άδράστεια όντως καὶ όντως Δίκη καὶ σοφία θαυμαστή. Hierocles in fragmento de providentia apud Photium in Bibl. cod. CCLI: ἡμεῖς μὲν γάρ τῆ κρίσει δικαστῶν δαιμόνων πρὸς τὴν τῶν προδεδιωμένων ἀξίαν λαγχάνομεν ἕχαστος βίον· ἐν ῷ πάντα συνείληπται , ἔθος , πόλις , πατήρ, μήτηρ, καιρὸς ἀποχυήσεως, σῶμα τοιόνδε, ἀνατροφαί, χαὶ τύχαι παντοΐαι τῷ βίφ προσήχουσαι, τρόπος τελευτῆς, χαὶ χαιρός ἀποτεταγμένος καὶ τούτων ἀπάντων φύλαξ και αποπληρωτής δ είληχώς Δαίμων έστηκεν. Existimat igitur Sallustius qui in priore vita alios oculis privaverint eos iterum in hanc vitam ita proficisci, ut cæci nascantur; similesque renascentibus veterum delictorum pœnas irrogari. μὴ δεῖ ἄπαξ ἐξελθούσας τὸν ἄπαντα αἰῶνα μένειν έν άργεία;] scripsi; codd. μή δείν απαξ έλθούσας τὸν απαντα αίωνα μένειν ἐν ἀργεία. Cf. Plato de

Cap. XX.

De animarum migratione, et quomodo in bruta animalia transire dicantur.

Animarum autem migrationes, si in naturas intelligentes fiunt, id ipsum, corporum animæ evadunt: si vero in liruta animalia, extra corpus sequuntur, quemadmodum et genii qui nos nacti sunt comites se nobis dant. Neque enim unquam ratione prædita bestiæ anima siat. Cæterum animarum migrationes ex innatis affectibus intelligi licet. Cur enim alii cæci, alii marcido cor-

pore, alii etiam ab ipso animo ægri nascuntur? Quum autem natura hoc ita comparatum sit, ut animæ in corpore versentur, num semel corporibus elapsas per omnium sæculorum memoriam otiose vivere oportet? Nam nisi rursus animæ in corpora transeunt, innumeras esse necesse est, aut deum semper alias gignere. Sed ne infinitum quidem quidquam est in mundo; nam in finito nihil quod infinitum sit exorietur. Neque vero fieri potest, ut aliæ nascantur; omne enim, in quo aliquid novum fit, simul imperfectum sit necesse est. Mundum vero a perfecto procreatum perfectum esse decet.

Rep. lib. VI, p. 486 μή πη δοχοῦμέν σοι οὐχ ἀναγχαῖα ἔχαστα διεληλυθέναι καὶ ἐπόμενα ἀλλήλοις τῆ μελλούση τοῦ ὅντος ἱχανῶς τε καὶ τελέως ψυχῆ μεταλήψεσθαι; —)

#### Κεφ. κα'.

"Οτι και ζώντες = και τελευτήσαντες εὐδαίμονες οι άγαθοί.

Αί δὲ κατ' ἀρετὴν ζήσασαι ψυχαί, τά τε άλλα εὐδαιμονοῦσαι, καὶ τῆς ἀλόγου νο χωρισθεῖσαι, καὶ καθαραὶ παντὸς γενόμεναι σώματος θεοῖς τε συνάπτονται ο, καὶ τὸν δλον κόσμον συνδιοικοῦσιν ἐκείνοις.
Καίτοι καὶ εἰ μηδὲν αὐταῖς τούτων ἐγίνετο, αὐτή γε
ἡ ἀρετὴ ακὶ ἡ ἐκ τῆς ἀρετῆς ἡδονή τε καὶ δόξα, ὅ τε
ἀλυπος καὶ ἀδέσποτος βίος εὐδαίμονας ἤρκει ο ποιεῖν
τοὸς κατ' ἀρετὴν ζῆν προελομένους καὶ δυνηθέντας.

"Ότι καὶ ζῶντες κτλ. ] Vide Iamblichi caput ultimum de mysteriis. — b καὶ τῆς ἀλόγου χωρισθεῖσαι, καὶ καθαραὶ παντὸς γενόμεναι σώματος ] Plato in Phædone p. 114 οὶ δὶ δὴ ἀν δόξωσι διαφερύντως πρὸς τὸ δσίως βιῶναι, οὅτοί εἰσιν οἱ τῶνδε μὲν τῶν τόπων τῶν ἐν τῆ γῆ ἔλευθερούμενοὶ τε καὶ ἀπαλλαττόμενοι ὥσπερ δεσμωτηρίων, ἀνω δὲ εἰς τὴν καθαρὰν οἰκησιν ἀφικνούμενοι καὶ ἐπὶ τῆς γῆς οἰκιζόμενοι. Τούτων δὲ αὐτῶν οἱ φιλοσοφία ἰκανῶς καθηράμενοι ἀνευ τε σωμάτων ζῶσι τὸ παράπαν εἰς τὸν ἔπειτα χρόνον, καὶ εἰς οἰκήσεις ἔτι τούτων καλλίους ἀφικνοῦνται, ἀς οὐτε βάδιον δηλῶσαι οὐτε ἐ χρόνος ἐκανὸς ἐν τῷ παρόντι. — c θεοῖς τε συνάπτονται ] Hierocles Comment. in aur. carm. in Phil. Gr. vol. I p. 482 seq. Τοῦτο πέρας τῶν πόνων τὸ κάλλιστον,

τούτο, ως Πλάτων φησίν, ο μέγας άγων και έλπις ή μεγάλη. Τοῦτο φιλοσοφίας δ τελειότατος καρπός, τοῦτο τῆς ἱερατικῆς καὶ τελεστικῆς τέχνης τὸ μέγιστον έργον, οίχειῶσαι μέν καὶ ἀναγαγεῖν πρὸς τὰ ὄντως χαλά, ἀπολῦσαι δὲ τῶν τῆδε πόνων, ὡς ἔχ τινος χαταγείου σπηλαίου της ενύλου ζωης, και αναγαγείν πρός τάς αίθερίους αύγάς, και ταϊς μακάρων ένιδρύσαι νήσοις, τοὺς διὰ τῶν προειρημένων δδεύσαντας. Τούτοις λφό και το τιίς σμοθερισερίς σμοχειται λεόας. εμειομ εὶς θεῶν γένος οὐ θέμις ἀφιχνεῖσθαι άλλφ , ἢ τῷ κτησαμένω αλήθειαν μέν και άρετην εν ψυχή, καθαρότητα δὲ ἐν τῷ πνευματιχῷ αὐτῆς ὀχήματι. Οδτω γὰρ δγιής τε και δλόκληρος γενόμενος είς το της άρχαίας Εξεως είδος αποχαθίσταται, διά τῆς πρός τὸν δρθὸν λόγον ένώσεως απολαδών έαυτόν, και πάντα τον θείον χόσμον αναγνωρίσας, χαι τον δημιουργόν τουδί τοδ παντός, κατά το δυνατον ανθρώπω, έξευρών. Τοῦτο δέ γενόμενος ώς οδόν τε μετά την κάθαρσιν, δ ἀεί είσιν οί μή είς γένεσιν πίπτειν πεφυχότες, ταϊς μέν γνώσεσιν ένουται τῷ παντί, καὶ πρὸς αὐτὸν ἀνάγεται τὸν θεόν· σῶμα δὲ συμφυὲς ἔχων, τόπου δεῖται εἰς κατάταξιν ἀστροειδῆ, οἶον θέσιν ζητῶν. Conf. Alcinouin de doctr. Platonis cap. XXVII. — d αὐτή γε ή άρετή] Iamblichus in epistola ad Macedonium apud Stobæum Eclog. Eth. lib. II, cap. 7, 44 τὸν χατά γοῦν ἄρα βίον χαὶ τὸν ἐχόμενον τῶν θεῶν διαζῆν πεγεινιτεον. οριος λφό ψητι πολος φμορίρωσε ιμα φρεσποτον τῆς ψυχῆς ἐξουσίαν, ἀπολύει τε ἡμᾶς τῶν άναγχσίων δεσμών, χαλ ποιεί ζῆν ούχ άνθρώπινόν τινα βίον, άλλα τον θείον και τη βουλήσει των θείων άγαθων αποπληρούμενον. — · ήρχει omissa av particula. Vid. Hermann. Opusc. IV p. 70 seqq. —

#### Cap. XXI.

Omnes bonos tam vivos quam mortnos esse beatos,

Animæ vero quæ cum virtute vixerunt, cætera beatæ et ab irrationali naturæ suæ parte sejunctæ et ab omni concretione mortali segregatæ simul diis adjunguntur,

simul rerum universitatem una cum illis administrant. Verum etiamsi nihil tale iis contingeret, ipsa certe virtus quæque ex virtute tum percipitur voluptas tum nascitur gloria atque ad hoc vita molestiis liberata neque cujusquam imperio obnoxia ad eos qui honeste vivere non modo constituerunt, sed etiam potuerunt beatos faciendos sufficeret.

## **冶素等素素等素等素等素等等物素等等素等素等素等等的**

# DE PLATONE

# EJUSQUE DISCIPULIS ET SUCCESSORIBUS.

Platonicam philosophiam ita illustrabo, ut pauca de sectæ conditore præfatus primum librorum ejus ordinem excutiam ac Thrasylli tetralogias commemorem, deinde de Speusippo, tum de Xenocrate, de Crantore et aliis disseram. Plato (1) Aristonis et Perictiones filius, e Colytto pago Atheniensis, initio avi sui nomine appellatus est, post autem sive e frontis sive e pectoris latitudine alterum nomen invenit (2). Natus est sexennio post Isocratem tertio Olympiadis 87 anno, ante Christum 430, die Thargelionis mensis septimo, quo Delii Apollinem in lucem editum esse affirmant. Namque idoneum ejus rei auctorem Apollodorum in Chronicis Diogenes Laertius

laudat (3). Cæterum antiqua et generosa stirpe eum ortum esse fama fuit. Quippe Aristo pater per Codrum ab ipso Neptuno originem deduxit, maternum vero genus prudentia civili adeo inclaruit, ut Perictione, Glauci filia, Solonem sapientissimum legum atticarum inventorem majorum suorum progenitorem agnosceret (4).

Mira quædam et vix credibilia de ortu ejus traduntur. Ferunt igitur spectrum Apollini simile cum matre ejus Perictione concubuisse atque Aristonem noctu per quietem eandem vidisse speciem, qua monebatur, ne cum Perictione rem haberet, quoad peperisset (5). Fabulose porro narrant parentes Platonem recens natum

" (1) Diogenes Laertius lib. III, 1 Πλάτων, Άρίστωνος καὶ Περικτιόνης ή Ποτώνης, ήτις τὸ γένος ἀνέφερεν είς Σόλωνα, Άθηναϊος. Τούτου γαρ ήν άδελφὸς Δρωπίδης, οδ Κριτίας, οδ Καλλαισχρος, οδ Κριτίας δ των τριάποντα, παλ Γλαύχων, οδ Χαρμίδης και Περικτιόνη, ής και Άριστωνος ΙΔάτων, έχτος ἀπό Σόλωνος. Ο δε Σόλων είς Νηλέα καὶ Ποσειδώνα άνέφερε το γένος. Φασί δὲ καὶ τον πατέρα αὐτοῦ ἀνάγειν είς Κόδρον τὸν Μελάνθου, οίτινες ἀπὸ Ποσειδώνος ίστορούνται, κατά Θράσυλλον. Suidas s. V. Πλάτων, 'Αρίστωνος του 'Αριστοκλέους καὶ Περικτιόνης ἡ Ποτώνης τὸ γένος έλκούσης ἀπὸ Σόλωνος. Έχτη γὰρ ἢν ἀπ' ἐχείνου, παῖς γενομένη Δρωπίδου ποιητού, τοῦ ἀδελφοῦ Σόλωνος ὁ δὲ Σόλων εἰς Νηλέα άναφέρει τὸ γένος και Άριστων δέ , ὁ Πλάτωνος πατήρ , έχ τοῦ Κόδρου γένους κατήγετο, τοῦ Μελάνθου υίοῦ. Olympiodorus vit. Platonis : λέγεται γάρ ὁ Πλάτων υίὸς γενέσθαι πατρός μὲν 'Αρίστωνος τοῦ 'Αριστοχλέους , ἀρ' οῦ τὸ γένος εἰς Σόλωνα τὸν νομοθέτην ἀνέφερε. Διὸ καὶ κατὰ ζήλον προγονικόν νόμους έγραρεν έν ιβ' βιδλίοις, και πολιτείας σύστασιν έν ια. Μητρός δέ προήλθε Περικτιόνης, ήτις άπό Νηλέως τοῦ Κόδρου κατήγετο. — (2) Diogenes Laertius lib. III, 4 εγυμνώσατο δε παρά 'Αρίστωνι τῷ 'Αργείφ, παλαιστή, ἀφ' οῦ καὶ Πλάτων διὰ την εὐεξίαν μετωνομάσθη, πρότερον Άριστοκλής άπό του πάππου καλούμενος όνομα, καθά φησιν Άλέξανδρος έν διαδοχαίς. "Ενιοι δε διά την πλατύτητα της έρμηνείας ούτως ονομασθήναι ή ότι πλατύς ήν τὸ μέτωπον, ώς φησι Νεάνθης. Suidas 1. c. Προσηγορεύετο δέ Άριστοκλής διά δὲ τὸ πλατύς είναι τὸ στέρνον Πλάτων έπωνομάσθη: άλλοι δέ, ώς πλατύν έν λόγοις Πλάτωνα κληθήναι. Hesychius Milesius V. Πλάτων. Πλατύς δὶ ῶν τὰ στέρνα ή το μέτωπον Πλάτων προσηγορεύθη, οἱ δὲ ὡς πλατύν εν λόγοις ούτω φασίν κληθήναι. Τίμων δε κωμφόων αύτον εν Σίλλοις φησί των πάντων δ' ήγειτο πλατύστατος, άλλ' άγορητής ήδυσπής, τέττιξιν Ισογράφος, οί θ' Έκαδήμου δένδρει έφεζόμενοι όπα λειριόεσσαν Ιείσιν. Cf. Diog. Laert. lib. 111, 7. Vid. Fragm. Phil. vol. I, pag. 89. Apulejus doctr. Platon. init.: Platoni habitudo corporis cognomentum dedit : namque Aristotocles prius nominatus, Aristo ei fuisse pater dictus est. Cæterum Perictione

Glauci filia, mater fuit, et de utroque nobilitas satis clara. Nam Aristo pater per Codrum ab ipso Neptuno originem duxit. Ab Solone sapientissimo, qui legum Atticarum fundator fuit, maternus derivatus est sanguis. -(3) Diogenes Laertins III, 2 καὶ γίνεται Πλάτων, ὡς φησιν Απολλόδωρος έν χρονικοίς, όγδόη καὶ όγδοηκοστή Όλυμπιώδι , Θαργηλιώνος έδδόμη, καθ' ήν Δήλιοι τον Απόλλωνα γενέσθαι φασί. — (4) Proclus ad Platonis Timænm pag. 25. F. (pag. 58 ed. Schneider.) ή μὲν Ιστορία ή κατά τὸ Σόλωνος γένος καὶ τὴν Πλάτωνος πρὸς αὐτὸν συγγένειαν τοιαύτη τίς έστιν 'Εξηπεστίδου παίδες έγένοντο Σόλων και Δρωπίδης, και Δρωπίδου μεν Κριτίας, οδ μνημονεύει και Σόλων εν τη ποιήσει λέγων ειπέμεναι Κριτίη ξανθότριχι πατρός άπούειν. οὐ γάρ άμαρτινόφ πείσεται ήγεμόνι. Κριτίου δὲ Κάλλαισχρος καὶ Γλαύκων, Καλλαίσχρου δὲ αὖ Κριτίας ούτος. Δηλοϊ δε ό εν Χαρμίδη Κριτίας, τόν Γλαύπωνα, τὸν Χαρμίδου πατέρα, θεῖον έαυτοῦ καλῶν. Γλαύκωνος δὲ Χαρμίδης καὶ Περικτιόνη, τῆς δὲ Περικτιόνης ὁ Πλάτων ώστε ο Γλαύχων Κριτίου θείος ήν, πατήρ δε Χαρμίδου, Χαρμίδης δε θετος Πλάτωνος, Σόλων δε άδελφος του έπιπάππου Κριτίου. Το μέν οδν άληθές τοιούτον ο δέ γε θείος 'Ιάμβλιχος άλλως πως παραδίδωσι την του γένους διαδοχήν αυτόθεν γὰρ τοῦ Δρωπίδου παϊδα τὸν Γλαύκωνα ποιεί. Άλλοι δὲ Καλλαίσγρου Κριτίαν καὶ Γλαύκωνα καῖδας λέγουσιν, ώσπερ και θέων ό Πλατωνικός καίτοι έν Χαρμίδη φησίν ὁ Κριτίας, ότι παζς έστι Χαρμίδης Γλαύκωνος, του ήμετέρου θείου, και, τοῖς βήμασιν οὐτωσί λέγων, άνεψιὸς δὲ ἐμός. Οὔτ' ἄρα Δρωπίδου υἰὸς ὁ Γλαύκων ούτε Κριτίου του νεωτέρου άδελφός. — (5) Diogenes Laertius III, 2 Σπεύσιππος δ' έν τῷ ἐπιγραφομένερ Πλάτωνος περί δείπνου, και Κλέαρχος έν τῷ Πλάτωνος έγκωμίφ, και Άναξιλίδης εν τῷ δευτέρφ περὶ φιλοσόφων φασίν, ώς Άθήνησιν ήν λόγος, ώραίαν ούσαν την Περικτιόνην βιάζεσθαι τὸν ᾿Αρίστωνα, καὶ μή τυγχάνειν, παυόμενόν τε τῆς βίας ίδεῖν τὴν τοῦ ᾿Απόλλωνος διμιν δθεν καθαρὰν γάμου φυλάξαι έως της αποχυήσεως. Hesychius Milesius: Φασί δέ, ως έχ τινος θείας δψεως ή μήτηρ αὐτοῦ έγχυος γέγονεν, ἐπιφανέντος αὐτή τοῦ ἀπόλλωνος. Καὶ ἡνίκα ἔτεκε

in Hymetto posuisse, diis montanis Pani, Nymphis et Apollini pastorali pro eo sacra facturos. Ibi puero infanti apes in labellis consederunt eaque favis impleverunt, ut facile suspicari liceret singulari illum orationis suavitate aliquando fore haud absimilem Nestoris, cujus etiam ex lingua melle dulcior fluebat oratio (6). Hunc autem, ubi adolevit, omnibus doctrinis, quibus puerilis ætas impertiri debet, optimi

magistri erudiverunt. Etenim litteras didicit apud Dionysium grammaticum (7), de quo in Rivalibus mentionem facit, et ad corpus labore ac gymnicis certaminibus firmandum Aristonem Argivum palæstritam doctorem adhibuit. Nec defuerunt qui eum picturæ quoque fuisse studiosum ac poemata scripsisse memoriæ proderent, primo dithyrambica, deinde melica ac tragica. Ad conficiendum autem doctrinæ orbem

τὸν Πλάτωνα, τότε αὐτη ὁ ἀνηρ συνεγένετο. Suidas s. V. Πλάτων : Ιστόρηται δέ, ώς ξα τινος θείας δψεως ή μήτηρ 🗖 λάτωνος έγχυος έγένετο, ἐπιφανέντος αὐτἢ τοῦ ᾿Απόλλωνος και ήνικα έτεκε τὸν Πλάτωνα, τότε αὐτῆ ὁ ἀνὴρ συνεγένετο. Olympiodorus vit. Plat. φασίν οὖν ὅτι φάσμα Ἀπολλωνικόν συνεγένετο τη μητρί αὐτοῦ τη Περικτιόνη, καὶ ἐν νυκτὶ φανέν τῷ Άρίστωνι ἐχέλευσεν αὐτῷ μὴ μιγνύναι τῷ Περιχτιόνη μέχρι τοῦ χρόνου τῆς ἀποτάξεως (leg. ἀποτάξεως ). Plutarchus Convivat. Disput. lib. VIII. Quæst. I cap. 2-3 Vol. XI p. 342 ed. Hutten. διὸ τοὺς ᾿Απόλλωνι τὴν Πλάτωνος τέχνωσιν άνατιθέντας ούχ άν οξμαί τινα φάναι χαταισχύνειν τὸν θεόν, ἐπὶ μείζονα πάθη καὶ νοσήματα τοῦτον ἡμῖν διὰ Σωχράτους Ιατρόν, ώσπερ έτέρου Χείρωνος, ἀπειργασμένον, άμα δὲ τῆς λεγομένης ᾿Αρίστωνι, τῷ Πλάτωνος πατρί, γενέσθαι καθ' ύπνον όψεως και φωνής άπαγορευούσης, μή συγγενέσθαι τη γυναικί, μηδε άψασθαι δέκα μηνών, έμνημόνευσεν. Υπολαδών δὲ Τυνδάρης ὁ Λακεδαιμόνιος, Άξιον μέν ἐστιν, ἔφη, περὶ Πλάτωνος ἄδειν καὶ λέγειν τό — οὐδὲ ἐώκει Άνδρός γε θνητοῦ παῖς ἔμμεναι, ἀλλὰ θεοῖο. Origenes contra Celsum libro I οὐδὲν δ' ἄτοπον πρὸς "Ελληνας καὶ έλληνικαῖς **ἱστορίαις χρήσασθαι, Ίνα μὴ δοχώμεν μόνοι τἢ παραδόξω** Ιστορία ταύτη κεχοήσθαι Εδοξε γάρ τισιν, ού περί άρ-χαίων τινών Ιστοριών και ήρωϊκών, άλλά και περί τινων χθές και πρώην γεγενημένων άναγράψαι ώς δυνατόν ότι καὶ Βλάτων ἀπὸ τῆς Άμρικτιόνης (leg. Περικτιόνης) γέγονε, χωλυθέντος του 'Αρίστωνος αὐτή συνελθε?ν, έως ἀποκυήσει τὸν ἐξ "Απόλλωνος σπαρέντα. "Αλλά ταῦτα μὲν άληθώς μύθοι, κινήσαντες είς τὸ άναπλάσαι τοιοῦτό τι περί άνδρός, δν ἐνόμιζον μείζονα τῶν πολλῶν ἔχοντα σοφίαν καὶ δύναμιν, και άπο κρειττόνων και θειστέρων σπερμάτων την άρχην τής συστάσεως τοῦ σώματος είληφέναι, ώς τοῦθ' άρμοζον τοῖς μείζοσιν ή χατά άνθρωπον. Idem libro VI και πρός ταῦτά φημι, ότι περί μὲν Πλάτωνος Άρίστανδρος, οίμαι, ἀνέγραψεν, ὡς οὐχ 'Αρίστωνος γιοῦ, άλλὰ φάσματος ἐν 'Απόλλωνος είδει προσελθόντος τἢ Άμφικτιόνη (leg. Περικτιόνη). Καὶ ἄλλοι δὲ πλείονες τῶν Πλατωνικῶν ἐν τὴ Πλάτωνος βιοτἢ ταῦτ' εἰρήκασι. Αρυlejus doctr. Plat. init. Sunt qui Platonem augustiore conceptu prosatum dicant, quum quædam Apollinis figuratio Perictiones se miscuisset. Mense etiam, qui apud Atticos Thargelion dicitur, natus est, die qua apud Delon Latona fertur Apollinem Dianamque peperisse. Hieronymus adv. Jovinian. lib. I: Speusippus, sororis Platonis filius, et Clearchus et Anaxilides Perictionen, matrem Platonis, phantasmate Apollinis oppressam ferunt, et sapientiæ principem non aliter arhitrantur nisi de partu virginis editum. — (6) Olympiodorus vit. Plat. Kal yevvnθέντα τὸν Πλάτωνα λαδόντες οἱ γονεῖς, βρέφος δντα, τεθείκασιν ἐν τῷ 'Υμηττῷ, βουλόμενοι ὑπὲρ αὐτοῦ τοῖς ἐκεῖ θεοῖς, Πανὶ καὶ Νύμφαις καὶ ᾿Απόλλωνι Νομίφ θῦσαι καὶ κειμένου αὐτοῦ, μέλιτται προσελθούσαι πεπληρώκασιν αὐτοῦ τὸ στόμα κηρίων μελιτος ένα άληθες περί αὐτοῦ γένηται. τοῦ καὶ ἀπό γλώσσης μέλιτος γλυκίων βέεν αὐδή. Καλεῖ δὲ αὐτὸν πάντοθεν καὶ τοῖς πύκνοις όμόδουλον, ώς έξ 'Απόλλωνος προελθών' 'Απολλωνιακόν γάρ τὸ δρνεον. Ælianus var. hist. X, 21 δτι τὸν Πλάτωνα ή Περικτιόνη έφερεν εν ταϊς άγκάλαις. Θύοντι δε τῷ Άρίστωνι

ἐν Υμηττῷ ταῖς Μούσαις ἢ ταῖς Νύμφαις οἱ μὲν πρὸς τὴν ιερουργίαν ήσαν, ή δὲ κατέκλινε Πλάτωνα ἐν ταῖς πλησίον μυβρίναις, δασείαις ούσαις καὶ πυκναζς. Καθεύδοντι δὲ έσμός μελισσών 'Γμηττίου μέλιτος έν τοῖς χείλεσιν αὐτοῦ χαθίσασαι ύπηδον, την του Πλάτωνοι εύγλωττίαν μαντευόμεναι έντεῦθεν. - (7) Diogenes Laertius III, 4 καὶ ἐπαιδεύθη μέν γράμματα παρά Διονυσίφ, οδ καὶ μνημονεύει έν τοῖς 'Αντερασταϊς' έγυμνάσατο δὲ παρὰ 'Αρίστωνι τῷ 'Αργείω, παλαιστή ἀφ' οδ καὶ Πλάτων διὰ την εὐεξίαν μετωνομάσθη, πρότερον Άριστοκλής άπὸ τοῦ πάππου καλούμενος ὄνομα, καθά φησιν 'Αλέξανδρος έν διαδοχαϊς. "Ενιοι δὲ διὰ τὴν πλατύτητα της έρμηνείας ούτως δνομασθήναι, ή ότι πλατύς ήν τό μέτωπον, ώς φησι Νεάνθης. Είσι δ' οι και παλαισαί φαι σιν αθτόν Ίσθμοῖ, καθά καὶ Δικαίαρχος ἐν πρώτφ περί βίων, και γραφικής έπιμεληθήναι, και ποιήματα γράψαι, πρώτον μέν διθυράμδους, έπειτα καὶ μέλη καὶ τραγφδίας. Plato initio dialogi qui inscribitur Έρχοταί ait : εἰς Διονυσίου τοῦ γραμματιχοῦ (εί. γραμματιστοῦ) εἰσῆλθον. Olympiodorus vit. Plat. εν ήλικες δε γενόμενος πρώτον μέν έφοίτησε Διονυσίω τω γραμματιστή πρός μάθησιν χοινών γραμμάτων, ου καί εν Έρασταϊς μέμνηται, ίνα μήτε (leg. μηδέ ) Διονύσιος, ό διδάσκαλος, άμοιρος είη τῆς παρὰ Πλάτωνι μνήμης. Είτα μετ' έχεινον γυμναστή μεν έχρήσατο διδασκάλφ Αρίστωνι τῷ Άργείφ, ὑφ' οδ καὶ Πλάτων, ὡς φασι, μετωνομάσθη, πρότερον Άριστοχλής λεγόμενος τῷ τοῦ πάππου ὀνόματι. Έχλήθη δ' οθτως διὰ τὸ δύο μόρια τοῦ σώματος έχειν πλατύτατα, τό τε στέρνον καὶ τὸ μέτωπον, ὡς ὅηλούσι πανταχού αἱ ἀναχείμεναι αὐτοῦ εἰχόνες, ούτω φαινόμεναι. Άλλοι δέ φασι μή διά τουτο μετονομασθήναι αὐτόν, άλλὰ διὰ τὸ πλατύ, καὶ κεχυμένον, καὶ ἀναπεπταμένον τοῦ φιακειήψιου Χαρακτήρος, καθαμέδ φασι και Θεοφδαστοι ούτω μετονομασθήναι διά τὸ θεῖον τῆ; φράσεως, πρότερον Τύρταμον λεγόμενον. Apulejus doctr. Plat. init. Nam Speusippus domesticis instructus documentis pueri ejus acre in percipiendo ingenium et admirandæ verecundiæ indolem laudat, et pubescentis primitias labore atque amore studendi imbutas refert, et in viro harum incrementa virtutum et ceterarum convenisse testatur. Doctorem habuit in prima litteratura Dionysium, at in palastra Aristonem, Argis oriundum. Tantosque progressus exercitatio contulit ei, ut Pythia et Isthmia de lucta certaverit. Picturæ non aspernatus artem tragosdiis et dithyrambis se utilem finxit. Jamque carminum confidentia elatus certatorem se profiteri cupiebat, nisi Socrates humilitatem cupidinis ex ejus mentibus expulisset, et veræ laudis gloriam in ejus animum inserere curasset. Ælianus var. hist. lib. II cap. 30 Πλάτων ὁ ᾿Αρίστωνος τὰ πρώτα έπὶ ποιητικήν ώρμησε καὶ ήρωϊκὰ έγραφε μέτρα εἶτα αὐτὰ κατέπρησεν, ὑπεριδών αὐτῶν, ἐπεὶ τοῖς Ὁμήρου αὐτὰ ἀντιχρίνων εώρα χατά πολύ ήττώμενα. Ἐπέθετο ούν τραγφδία, καὶ δή και τετραλογίαν είργάσατο, καὶ έμελλεν άγωνιείσθαι, δού; ήδη τοῖς ὑποχριταῖς τὰ ποιήματα. Πρὸ τῶν Διονυσίων δε παρελθών ήκουσε Σωκράτους, και άπαξ αίρεθείς ύπο της έχείνου Σειρηνος, του άγωνίσματος ου μόνον άπέστη τότε, άλλά και τελέως το γράφειν τραγωδίαν ἀπέρριψε, και reliquis artibus musicam adjecit, qua Draco Atheniensis et Metellus Agrigentinus Plutarcho teste eum instituerunt (8). Sed his omnibus studiis depositis viginti annos natus tertio Olympiadis 92 anno Socraten audire cœpit. Narratur vero Socrates, antequam Plato ad ipsum a patre deduceretur, jucundissimo usus esse somnio. Vidit enim in somno cygni pullum relinquere aram, quæ in Academia Cupidini consecrata erat, dein celeri volatu gremium suum petere, mox sedentem supra genua plumescere, postremo alatum avolare cœlum ac terras cantu suo mulcentem. Postridie (9) Socrati visum illud in

conventu hominum referenti Aristo filium erudiendum tradidit. Quem postquam aspexit atque ex facie divinum ejus ingenium auguratus est: Hic ille erat, amici, inquit, ex Academia Cupidinis cygnus. Addit Origenes lib. VI contra Celsum p. 280 Platonem ipsum tertio oculo sibi auctum esse visum.

Quanti autem hunc unum magistrum faceret, ipse sæpenumero declaravit, multaque amoris erga eum documenta postea in scriptis dedit. Mortuo Socrate (10), quem quarto Olympiadis 94 anno ex vita hominum demigrasse constat, Plato partim Cratylo Heracliteo, partim Hermo-

άπεδύσατο έπι φιλοσοφίαν. - (8) Plutarchus de musica cap. XVII Vol. XIV pag. 224 ed. Hutten. πάνυ γάρ προέσχε τη μουσική έπιστήμη Πλάτων, άκουστής γενόμενος Δράκοντος του 'Αθηναίου και Μετέλλου του 'Ακραγαντίνου. Porphyrius apud Cyrillum lib. I contra Julianum : ἐπαιδεύθη δε ό Πλάτων παρά μεν Διονυσίφ γράμματα, παρά δε Αρίστωνι, τῷ Αργείω παλαιστή, τὰ κατὰ τὴν γυμναστικήν. Olympiodorus vit. Plat. Μουσικής δὲ διδάσκαλον έσχε Δράχοντα τὸν Δάμωνος μαθητήν, μέμνηται δὲ τούτου ἐν τῆ Πολιτεία. Τρία δὲ και ταύτα ἐπαιδεύοντο οἱ ᾿Αθήνησι παίδες: φημί δέ γράμματα, μουσικήν, παλαίειν ούχ άπλως άλλά γράμματα μέν διά το χοσμείν τον λόγον τον έν αυτοίς, μουσικήν δε διά το τιθασσεύειν τον θυμόν, παλαίειν δε και γυμναζεσθαι διά τὸ άναβρωννύναι τὸ τῆς ἐπιθυμίας χαλαρόν. ( Καὶ ὁ Άλκιδιάδης δὲ παρ' αὐτῷ τὰ τρία ταῦτα φαίνεται παιδευθείς διὸ καί φησι πρὸς αὐτὸν Σωκράτης, Αὐλεῖν δὲ οὐκ έδούλου, καὶ τὰ έξης.) Ἐφοίτησε δὲ καὶ παρὰ γραφεῦσι, παρ' ῶν ἀφελήθη τὴν μῖξιν τῶν χρωμάτων, ὧν ἐν Τιμαίφ μέμνηται. Μετά ταύτα δε καί παρά τοίς τραγικοίς επαιδεύθη, παιδευταϊς νομιζομένοις είναι της Έλλάδος. Προσήλθε δὲ τούτοι; διά τὸ ἀπὸ τῆς τραγικῆς γνωμικόν καὶ σεμνόν, καὶ ἡρωῖκόν των ύποθέσεων. Καὶ τοῖς διθυράμβοις δὲ πρὸς τιμήν τοῦ Διονύσου, ἐφόρου λεγομένου τῆς γενέσεως, ὡμίλησε' τούτω γὰρ ὁ διθύραμδος ανέχειτο, αφ' οδ και το όνομα είχε. Διθύραμδος γαρ ό Διόνυσος, ώς έχ δύο θυρών έξελθών, τής τε Σεμέλης χαὶ τοῦ μηρού Διός. Εἰώθεισαν γάρ οἱ άρχαῖοι τὰ αἰτιατὰ ὀνομάζειν τοῖ; τών αιτίων ονόμασι, καθάπερ και τον Διόνυσον καλούσι διό και ό Πρόκλος περί τούτων φησίν, "Οσσ' είδον τεκέεσσιν έφημίξαντο τοχήες. Ότι δὲ τοὺς διθυράμβους ὁ Πλάτων ήσκητο, δήλον έχ του Φαίδρου του διαλόγου, πάνυ πνέοντος του διθυραμβώδους χαρακτήρος. άτε του Πλάτωνος τούτον πρώτον γράψαντος διάλογον, ως λέγεται. Έποίησε δε και τραγικά ποιήματα και διθυραμδικά, και άλλα τινά, άπερ πάντα κατέκαυσε της Σωκράτους πειραθείς διατριδής, είπων τι τοιούτον έπος, "Ηφαιστε, πρόμολ' ώδε Πλάτων νύ τι σείο χατίζει. - (9) Diogenes Laertius III, 5 λέγεται δὲ ὅτι Σωκράτης δναρ είδεν χύχνου νεοττόν έν τοῖς γόνασιν έχειν, δν καὶ παραχρήμα πτεροφυήσαντα άναπτήναι, ήδυ κλάγξαντα καί μεθ' ήμέραν Πλάτωνα αὐτῷ συστῆναι τὸν δέ, τοῦτον εἰπεῖν είναι τὸν δρνιν. Pausanias lib. I, cap. XXX, 3 Άκαδημίας δὲ οὐ πόβρω Πλάτωνος μνημά ἐστιν, ῷ προεσήμαινεν ὁ θεὸς άριστον τὰ ἐς φιλοσορίαν ἔσεσθαι. Προεσήμαινε δὲ οὕτως. Ζωκράτης τη προτέρα νυκτί η Πλάτων έμελλεν έσεσθαί οί μαθητής, ἐσπτήναί οι κύκνον ἐς τὸν κόλπον είδεν δνειρον: έστι δε χύχνω τω δρνιθι μουσικής δόξα, στι Λιγύων των Ήριδανού πέραν [ύπερ] γής τής Κελτικής Κύχνον άνδρα μουσικόν γενέσθαι βασιλέα φασί, τελευτήσαντα δε 'Απόλλωνος γνώμη μεταδαλεῖν λέγουσιν αὐτὸν ἐς τὸν ὄρνιθα. Apulejus doctr. Plat. init. somnium etiam Socratis scitum ferunt. Nam vidisse sibi visus est cygni pullum ex altari,

quod in Academia Cupidini consecratum est, volasse, et in ejus (leg. suo) gremio resedisse : et postea olorem illum pennis colum petiisse, canore musico auditus hominum deorumque mulcentem. Quum hoc ergo Socrates in conventu hominum referret, Aristo Platonem puerum, oblaturus Socrati magistro commodum prosequebatur. Quem ubi aspexit ille, ingeniumque intimum de exteriori conspicatus est facie: Hic ille erat, amici, inquit, de Academia cupidinis cygnus. Olympiodorus vit. Plat. Φασί δ' ότι, ήνίκα ό Σωκράτης ήμελλε δέχεσθαι, όναρ είδεν, ότι κύκνος άπτερος έν τοις γόνασιν αύτου καθήστο, καὶ παραχρήμα πτεροφυήσας άνέπτη είς τον άέρα, και εκλαγξέ τι λιγυρόν, ως πάντας θέλξαι τους άχούοντας, τούτο όξ ξύήλου την μέλλουσαν δόξαν τοῦ ἀνδρός. - (10) Diogenes Laertius III, 6-7. Τοὐτεύθεν δή γεγονώς, φασίν, είχοσιν έτη, διήχουσε Σωχράτους. Έχείνου δ' ἀπελθόντος προσείχε Κρατύλφ τε τῷ Ήρακλειτείφ, καὶ Έρμογένει τῷ τὰ Παρμενίδου φιλοσοφούντι. "Επειτα γενόμενος όκτω και είκοσιν έτων, καθά φησιν Έρμοδωρος, εἰς Μέγαρα πρὸς Εὐκλείδην σὺν άλλοις τισὶ Σωκρατικοίς ύπεχώρησεν. "Επειτα είς Κυρήνην άπηλθε πρός Θεόδωρον τὸν μαθηματικόν κάκεῖθεν εἰς Ἰταλίαν πρὸς τοὺς Πυθαγορικούς, Φιλόλαον καὶ Εύρυτον ένθεν τε εἰς Αίγυπτον παρά τους προφήτας. Διέγνω δή ὁ Πλάτων καὶ τοῖς μάγοις συμμίξαι, διά δε τους της 'Ασίας πολέμους άπέστη. Olympiodorus vit. Plat. Μετά δὲ τὴν τελευτὴν Σωχράτους διδασκάλφ πάλιν έχρήσατο Κρατύλφ τῷ Ἡρακλειτείφ, εἰς δν καὶ διάλογον όμωνυμον ἐποίησεν, ἐπιγράψας Κρατύλος, ἢ περί ορθότητος ονομάτων. Μετά τούτον δε πάλιν στέλλεται είς Ιταλίαν, και διδασκαλείον εύρων έκει των Μυθαγορείων συνιστάμενον 'Αρχύταν, πάλιν έσχε διδάσκαλον τον Πυθαγόρειον όμωνυμον. ένθα και 'Αρχύτου μέμνηται' (leg. ένθεν καὶ κτλ. ) Aristoteles Metaph. Ι, 6 μετὰ δὲ τὰς εἰρημένας φιλοσοφίας ή Πλάτωνος επεγένετο πραγματεία, τὰ μέν πολλά τούτοις άχολουθούσα, τὰ δὲ χαὶ ίδια παρά τὴν τῶν Ίταλικών έχουσα φιλοσοφίαν. Έκ νέου τε γάρ συνήθης γενόμενος πρώτον Κρατύλφ και ταϊς Ήρακλειτείοις δόξαις, ώς άπάντων των αισθητών άει βεόντων και έπιστήμης περί αύτων ούκ ούσης, ταύτα μέν και ύστερον ούτως ύπελαδεν мтл. Apulejus doctr. Plat. I, 1. Et antea quidem Heracliti secta fuerat imbutus. Verum quum se Socrati dedisset, non solum ingenio atque doctrina cæteros Socraticos vicit, verum etiam labore et elegantia illustravit. Sapientiam ab eo sibi traditam labore quoque asserere nisus est, et eleganti perque venusta majestate verborum plurimum ei adhibuit dignitatis. Sed posteaquam Socrates homines reliquit, quasivit, unde proficeret, et ad Pythagoræ disciplinam se contulit. Quam etsi ratione diligenti et magnifica instructam videbat, rerum tamen continentiam et castitatem magis cupiebat imitari. Et quod Pythagoreorum ingenium adjutum aliis disciplinis

geni Parmenidis philosophiam profitenti operam deilit, Deinde quum esset annorum duodetriginta, varias terras regionesque lustravit. Nam non solum Megara se contulit, ut cum Euclide versaretur, sed etiam Cyrenas profectus Theodorum mathematicum convenit atque inde petita Italia Archytam Tarentinum et reliquos Pythagoreos Philolaum, Eurytum, Echecratem, denique Timæum, et Acrionem Locros cognovit. Quemadmodum vero in Italiam discendi causa contenderat, Pythagoreorum disciplinam Socraticis sermonibus adjuncturus : sic postea Ægyptum peragravit, ut a sacerdotibus barbaris numeros et coclestia acciperet. Statuerat insuper Persarum magos adire, sed hoc consilium propter bella quæ tum in Asiam gerebantur abjecit.

Ex Ægypto reversus Deliis explanavit sensum oraculi, quo Græci jubebantur, si e præsentibus malis se emergere vellent, aram in insula Delo Apollini consecratam duplicare (11). Sed plenam eum tot itineribus factis ac tot sapientiæ doctoribus auditis artium mathematicarum cogniționem consecutum esse, intelligitur ex illo invento, quod Vitruvii verbis exponam. Ait ille Lib. IX cap. 1: « Et primum Platonis e multis ratiocinationibus utilissimis unam, quemadmodum ab eo explicata sit, ponam. Locus aut ager paribus lateribus si erit quadratus, eumque

oportuerit iterum ex paribus lateribus duplicare, quia id genere numeri ac multiplicationibus non invenitur, ex descriptionibus linearum emendatis reperitur. Est autem ejus rei hæc demonstratio Quadratus locus, qui erit longus et latus pedes denos, efficit areæ pedes centum. Si ergo opus fuerit eum duplicare, et aream pedum ducentorum item ex paribus lateribus facere, quærendum erit, quam magnum latus ejus quadrati fiat, ut ex eo ducenti pedes duplicationibus areæ respondeant. Id autem numero nemo potest invenire: namque si XIV constituentur, erunt multiplicati pedes CXCV1. Si XV, pedes CCXXV. Ergo quoniam id non explicatur numero in eo quadrato longo et lato pedes decem (abcd), quæ fuerit linea ab angulo (b) ad angulum (d) diagonios (b d) perducatur, uti dividatur in duo trigona æqua magnitudine (b a d et b c d), singula areæ pedum quinquagenum : ad ejus lineæ diagonalis longitudinem locus quadratus (b e f d) paribus lateribus describatur. Ita quam magna duo trigona in minore quadrato quinquagenum pedum linea diagonia fuerint designata, eadem magnitudine et eodem pedum numero quatuor in majore erunt effecta. Hac ratione duplicatio grammicis rationibus a Platone, uti est scheina subscriptum, fuit explicata. »

sentiebat, ad Theodorum Cyrenas, ut geometriam disceret, est profectus. Et astrologiam adusque Ægyptum ivit petitum, ut inde prophetarum etiam ritus addisceret. Et ad Italiam iterum venit, et Pythagoreos Eurytum Tarentinum et seniorem Archytam sectatur; atque ad Indos et magos intendisset animum, nisi eum bella tunc vetuissent Asiatica. Hieronymus lib. II, epist. 1 ad Paulinum : Plato Ægyptum et Archytam Tarentinum eamque oram Italiæ, quæ quondam Magna Græcia dicebatur, lahoriosissime peragravit, ut qui Athenis magister erat et potens, cujusque doctrinam Academiæ gymnasia personabant, fieret peregrinus atque discipulus, malens aliena verecunde discere, quam impudenter ingerere. Cicero Tuscul. I, 17: Platonem ferunt, ut Pythagoreos cognosceret, in Italiam venisse et in ea cum alios multos, tum Archytam Timæumque cognovisse, et didicisse Pythagorea omnia, primumque de animorum æternitate non solum sensisse idem quod Pythagoram, sed rationes etiam attulisse. Cf. de fin. V, 29. Valerius Maximus lib. VIII cap. 7: Plato autem patriam Athenas, præceptorem Socratem sortitus, et locum et hominem doctrinæ fertilissimum, ingenii quoque divina instructus abundantia, quum omnium jam mortalium sapientissimus haberetur, eo quidem usque, ut si ipse Jupiter cœlo descendisset, nec elegantiore, nec beatiore facundia usurus videretur Ægyptum peragravit, dum a sacerdotibus ejus gentis geometriæ multiplices numeros atque cœlestium observationum rationem percipit. Quoque tempore a studiosis juvenibus certatim Athenæ Platonem doctorem quærentibus petebantur, ipse Nili sluminis inexplicabiles ripas vastissimosque campos, effusam barbariem et flexuosos fossarum ambitus Ægyptiorum senum discipulus lustra-

bat. Ouo minus miror eum in Italiam transgressum, ut ab Archyta Tarenti, a Timæo et Arione et Cœto Locris Pythagoræ præcepta et instituta acciperet. Tanta enim vis, tanta copia litterarum undique colligenda erat; ut invicem per totum terrarum orbem dispergi et dilatari posset. Philostratus lib. I Apoll. cap. 1 Πλάτων βαδίσας είς Αίγυπτον και πολλά των έκει προφητών τε και Ιερέων έγκαταμίζας τοῖς έαυτοῦ λόγοις. Clemens Alexandrinus in Admonitione ad gentes pag 46 ed. Sylburg. Platonem alloquons : οίδά σου τοὺς διδασκάλους, κἢν ἀποκρύπτειν έθέλης. Γεωμετρίαν παρ' Αλγυπτίων μανθάνεις άστρονο-μίαν παρά Βαδυλωνίων ἐπφόὰς τὰς ὑγιεῖς παρά Θρακών γαπρακείς, μογγα αε και Ασαρδίοι μεμαιδερκασι, κόποπό οξ τούς δσοι άληθεϊς, και δόξαν την του θευυ παρ' αυτών ώφέλησαι τῶν Εδραίων. Cf. Lactantius lib. IV Instit. cap. 2. – (11) Plutarchus de genio Socratis cap. 7 vol. X p. 309 ed. Hutten. ήν δε χρησμός Δηλίοις και τοῖς άλλοις Ελλησι παύλαν των παρόντων κακών έσεσθαι διπλασιάσασι τὸν ἐν Δήλφ βωμόν. Οὖτε δε τὴν διάνοιαν ἐκεῖνοι συμδάλλειν δυνάμενοι, και περί την του βωμού κατασκευήν γελοία πάσχοντες, ( έκάστης γάρ των τεσσάρων πλευρών διπλασιαζομένης, Ελαθον τη αυξήσει τόπων στερεόν δικταπλάσιον ἀπεργασάμενοι, δι' ἀπειρίαν ἀναλογίας, ή τῷ μήκει διπλάσιον παρέχεται) Πλάτωνα της απορίας επεκαλούντο βοηθύν. Ο δέ, του Αίγυπτίου μνησθείς, προσπαίζειν έφη τον θεόν "Ελλησιν, όλιγωρούσι παιδείας, οίον έφυδρίζοντα την άμαθίαν ήμων, καὶ κελεύοντα γεωμετρίας άπτεσθαι μή παρέρ-τως, οι γάρ τοι φαϊλον οιδί άμθλι διανοίας όρωσης, άπρως δὲ τὰς γραμμάς ήσχημένης έργον είναι, καὶ δυοίν μέσων ανάλογον λήψιν. ή μόνη διπλασιάζεται σχήμα κυδικού σώπατος, εχ πάσης όμοίως αυξόμενον διαστάσεως τουτο μέν ούν Εύδοξον αύτοις τον Κνίδιον ή τον Κυζικηνόν Έλικώνα

Ter maria transmisit tum ad Siciliæ res visendas, tum ad utrumque Dionysium penitus cognoscendum so Dionem propius inspiciendum (12). Verum Sicilienses illæ peregrinationes obfuerunt ei magis quam profuerunt, quum modo benigne exciperetur ac liberaliter haberetur, modo vitæ periculum adiret, atque adeo in servitutem assertus venundaretur. Recuperata libertate Athenas regressus philosophiæ præ-

cepta in suburbano gymnasio, quod in nemore situm ab Academo heros Academia vocabatur. tradere cœpit (13). Quo factum est, ut ejus sectatores a loco ubi docebat postera ætate of ἀπὸ τῆς ᾿Ακαδημίας appellarentur. Clavum imperii tenere noluit, quamvis rerum civilium peritus esset, ut ex ejus dialogis apparet (14). Sunt autem hæc apud Platonem scripta divinitus: Quales in republica principes sint, tales reli-

συντελέσειν. Μή τούτο δὲ οἰεσθαι χρήναι ποθείν τὸν θεόν, αλλά προστάσσειν "Ελλησι πάσι, πολέμου και κακών μεθεμένους, Μούσαις όμιλεϊν, και διά λόγων και διά μαθημάτω. τὰ πάθη καταπραθνοντας, ἀδλοδώς καὶ ὡφελίμως ἀλλήλοις συμφέρεσθαι. — (12) Diog. Laert. III, 18 τρίς δὲ πέπλευκεν είς Σικελίαν πρώτον μέν κατά θέαν τής νήσου καὶ τών κρατήρων, ότε καὶ Διονύσιος ὁ Έρμοκράτους, τύρχνος ών ήνάγκασεν ώστε συμμίζαι αὐτῷ. Ο δέ, διαλεγόμενος περί τυραννίδος, και φάσκων ώς ούκ έστι τοῦτο κρείττον ὁ συμφέρον αὐτῷ μόνον, εἰ μή καὶ ἀρετἢ διαφέροι, προσέκρουσεν αύτω. Θργισθείς γάρ, οι λόγοι σου, φησί, γεροντιώσι. Καί ός, Σοῦ δέ γε τυραννιώστιν. Έντεῦθεν άγανακτήσας ὁ τύδαλλος μόσιολ τιξη φλεγείλ ερδιώσελ αφιρή, εξια μαδακγώθείς ύπο Δίωνος και Άριστομένους, τούτο μέν ούκ έποίηπε, παρέδωκε δ' αὐτὸν Πόλιδι τῷ Λακεδαιμονίῳ κατὰ καιρὸν διὰ πρεσδείαν άφιγμένω, ώστε άποδόσθαι. Κάκεϊνος άγαγων αύτον είς Αίγιναν, έπίπρασκεν. "Ότε και Χάρμανδρος Χαρμανδρίδου εγράψατο αὐτῷ δίκην θανάτου, κατὰ τὸν παρ' αύτοις τεθέντα νόμον, τὸν πρώτον ἐπιδάντα Άθηναίων τη νήσφ άχριτον άποθνήσκειν. "Ην δ' αὐτὸς ὁ θεὶς τὸν νόμον, καθά φησι Φαδωρίνος εν παντοδαπή Ιστορία. Εἰπόντος δέ τινος, άλλα κατά παιδιάν, φιλόσοφον είναι τον έπιδάντα, άπελυσαν. "Ενιοι δέ φασι παραχθήναι αὐτὸν εἰς τὴν ἐκκλησίαν, καὶ τηρούμενον μηδ' ότιοῦν φθέγξασθαι έτοίμως δὲ έκδέξασθαι το συμβαΐνον. Οι δε άποκτείναι μέν αὐτόν οὐ διέγνωσαν, πωλείν δὲ ἔκριναν τῷ τρόπῳ αἰχμαλώτων. Αυτρούται δή αὐτὸν κατά τύχην παρών Άννίκερις ὁ Κυρηναΐος είχοσι μνών: οί δέ, τριάχοντα καὶ άναπέμπει Άθήναζε πρός τούς έταίρους. Οι δ' εύθύς τάργύριον έξέπεμψαν, δπερ ού προσήκατο, είπών, μή μύνους έκείνους άξίους είναι Πλάτωνος κήδεσθαι. Ενιοι δέ και Δίωνα αποστείλαί φασι τὸ ἀργύριον, καὶ τὸν μὴ προσέσθαι, ἀλλὰ κηπίδιον αὐτῷ τὸ ἐν Ἀχαδημία πρίασθαι. Τὸν μέντοι Πόλιδα λόγος ὑπό τε Καβρίου ήττηθήναι, καὶ μετὰ ταῦτα ἐν Ἑλίκη καταποντωθήναι, τοῦ δαιμονίου μηνίσαντος αὐτῷ διὰ τὸν φιλόσοφον, ώς και Φαδωρίνός φησιν έν πρώτω των άπομνημονευμάτων. Οὐ μὴν δὲ ἡσύχαζεν ὁ Διονύσιος: μαθών δὲ ἐπέστειλε Πλάτωνι, μή κακώς άγορεύειν αὐτόν. Καὶ δς άντεπέστειλε, μή τοσαύτην αὐτῷ σχολήν είναι, ώστε Διονυσίου μεμνήσθαι. Δεύτερον πρός νεώτερον ήκε Διονύσιον, αίτων γήν και άνθρώπους τούς κατά την πολιτείαν αὐτοῦ ζησομένους. Ο δέ, καίπερ υποσχόμενος, ουκ εποίησεν. "Ενιοι δέ φασι και κινδυνεύσαι αὐτὸν ὡς ἀναπείθοντα Δίωνα καὶ Θεώταν ἐπὶ τῆ της νήσου έλευθερία ότε και Άρχύτας αὐτον ό Πυθαγορικός, γρόψας ἐπιστολήν πρός Διονύσιον, παρητήσατο, καὶ διέσωσεν είς "Αθήνας. "Εστι δὲ ή ἐπιστολή ήδε (Vid. Fragm. Phil. Gr. Vol. I, p. 562). Τρίτον ήλθε διαλλάξων Δίωνα Διονυσίφ. Οὐ τυχών δέ, ἄπρακτος ἐπανηλθεν εἰς τὴν πατρίδα. Eadem narrat Plutarchus vit. Dionis c. 13 seq. sed latius omnia perscribit, usus Platonis epistolis, quas subditicias esse nobis persuasum est. Vide Salomon. de Platonis quæ valgo feruntur epistolis. Berol. 1835. Olympiodorus vit. Plat. ἐπειδή δὲ δεί τὸν φιλόσοφον φιλοθεάμονα είναι τῶν τής φύσεως έργων, στέλλεται καλ είς Σικελίαν θεασόμενος τοὺς κρατήρας τοῦ πυρός, τοὺς ἐν τἢ Αίτνη καὶ οὐ Σικελι-

πης τραπέζης χάριν, ω γενναϊε Αριστείδη, ως συ φής. Γενόμενος ε Συρακούσαις πρός Διονύσιον τον μέγαν, τύρωννον όντα, επειράτο είς άριστοπρατίαν μεταβάλλειν την τυραννίζα. διό και πρός αὐτὸν ἀφῖκτυ, και τοῦ Διονυσίου ἐρομένου αὐτόν, τίνα νομίζεις εν άνθρώποις εὐδαίμονα είναι; ώς δή νομίζων, δτι περί αὐτοῦ φήσει ὁ φιλόσοφος, κολακεύων αὐτόν ό δὲ ἀπεκρίνατο, δτι Σωκράτην. Μάλιν ἐπανήρετο αὐτόν, τί νομίζεις έργον άνδρός είναι πολιτικού; ό δὲ ἀπεκρίνατο, τοὸς πολίτας βελτίους ποιείν. Τρίτον αθτόν έπανήρετο, Τί οδν; τὸ όρθως δικάζειν σμικρόν σοί δοκεί; δόξαν γάρ είχεν διδιονύσιος έπὶ τῷ ὀρθῶς δικάζειν ὁ δὲ ἀπεκρίνατο μηδέν ύποστειλάμενος, Σμικρόν μέν οδν, καὶ πολιτικοῦ μέρος ξαχατον. άκεσταίς γάρ εοίκασιν οι όρθως δικάζοντες, οίτινες τὰ διεβρωγότα Ιμάτια άνυφαίνουσι. Τέταρτον αὐτὸν ἐπανήρετο, τί τύραννον είναι; οὐκ ἀνδρεῖον; Πάντων μέν οδν, ἔφη, δειλότατον, όπότε καὶ τὰ κουρευτικά μαχαίρια διαδέδοικε, μή διά τούτων απόληται. Έπὶ τούτοις οδν ὁ Διονόσιος άγανα+ κτήσας προείπεν αὐτῷ ἡλίου ὅντος ὑπὲρ γῆς ἐκ τῶν Συρακουσῶν ἀπαλλάττεσθαι. Καὶ οῦτως ἀτίμως δ Πλάτων ἀπὸ τῶν Συρακουσών έδιώχθη. Της δὲ δευτέρας όδοῦ της εἰς Σικελίαν αίτία αύτη. Μετά τον θάνατον Διονυσίου του μεγάλου διαδέχεται την τυραννίδα Διονύσιος ὁ Διονυσίου, μητρός άδελφὸν ἔχων τὸν Δίωνα, ὅς ἐχ πρώτης ἡδοῦ ὁμιλητής ἐγένετο Πλάτωνος. Γράφει οδν αὐτῷ ὁ Δίων, "Οτι, ἐὰν παραγένη, νῦν έλπίς έστι μεταβαλείν την τυραννίδα είς άριστοκρατίαν. Διά τούτο τοίνυν την δευτέραν όδον ποιησάμενος, καὶ διαδληθείς ύπο των δορυφόρων τοῦ Διονυσίου πρός αὐτόν, ώς βουλεύεται την άρχην περιποιήσαι τῷ Δίωνι , καὶ καταλύσαι τον Διονύσιον, χρατηθείς ύπ' αὐτοῦ, παρεδόθη Πόλλιδι τῷ Αίγινήτη, εμπορευομένω είς Σιχελίαν, πρός πράσιν. Ο δέ άγαγών αὐτόν εἰς Αίγιναν, εδρεν 'Αννίκεριν έκεϊ, τὸν Λίδυν, μελλοντα πλείν ἐπὶ τὴν Ἡλιν, ἐφ' ῷ τεθρίππῷ ἀγωνίσασθαι. Περιτυχών οῦν τῷ Πόλλιδι, ἀνεῖται παρ' αὐτοῦ τὸν Πλάτωνα, κρείττω την δόξαν ταύτην πάσης εν τεθείππω νίκης άγωνισάμενος περί οδ και Άριστείδης φησίν, δτι οὐδείς έγίνωσκεν Αννίκεριν, εί μή Πλάτωνα έπρίατο. Της δέ τρίτης όδου πάλιν αφορμή γέγονε τής είς Σιχελίαν αυτη. δημευθείς ό Δίων ύπο του Διονυσίου και άφαιρεθείς των όντων, έν δεσμωτηρίφ εδλήθη. Γράφει οδν τῷ Ηλάτωνι, δτι ὑπόσχετο ο Διονύσιος αφείναι αὐτόν, εί Πλάτων αύθις δφίξεται πρός αὐτόν ό δὲ τῷ ἐταίρφ βοηθήσων ἐτοίμως ὑπέστη καὶ την τρίτην δδόν. — (13) Diogenes Laertius III, 7 ἐπανελθών δε εξς 'Αθήνας, διέτριδεν εν 'Ακαδημία. Το δ' έστι γυμνάσιον προάστειον άλσωδες, άπό τινος ήρωος δνομασθέν Άχαδήμου, καθά καὶ Εϋπολις ἐν ἀστρατεύτοις φησίν. Έν εύσκίοις δρόμοισιν 'Ακαδήμου θεού. 'Αλλά καὶ ὁ Τίμων είς τὸν Πλάτωνα λέγων φησί των πάντων δ' ήγειτο πλατύστατος, άλλ' άγορητής ήδυεπής, τέττιξιν ἰσογράφος, οί 6' Έχαδήμου δένδρει έφεζόμενοι όπα λειριόεσσαν Ιείσιν. Vid. Fragm. Phil. vol. I p. 89, Olympiodorus vit. Plat. ἀφικόμενος δὲ εἰς τὰς Ἀθήνας διδασκαλείον ἐν τῆ Ἀκαδημία συνεστήσατο, μέρος τι τούτου του γυμνασίου τέμενος άφορίσας ταζε Μούσαις. — (14) Diogenes Laertius III, 23 πολιτείας μέν ούχ ήψατο, καίτοι πολιτικός ών έξ ών γέγραφεν. Αίπαν δέ το ήδη τον δήμον άλλοις πολιτεύμασιν ένοιθίσθαι. --

quos solere esse cives (15). Idem porro jubet | tantum contendere in republica, quantum probare tuis civibus possis; vim neque parenti, neque patriæ afferri oportere. Atque hanc quidem ille causam sibi ait non attingendæ rei publicæ fuisse : quod quum offendisset populum Atheniensem prope jam desipientem senectute, quemque nec persuadendo nec cogendo regi posse vidisset, tum persuaderi posse dissideret, tum cogi fas esse non arbitraretur. (16) Consiliis tamen juvare nunc Dionem nunc alios rerum publicarum rectores non dubitavit. Quid? quod Archelao Macedonum regi carissimus fuit, licet in scriptis eum reprehenderit. Philippum quoque Macedonem Perdiccæ primum commendare non erubuit, qui provinciæ ab hoc præpositus copiisque, quas aluerat, confisus, regnum post ejus obitum occupavit (17).

De Platonis eloquentia et ornato dicendi genere nulla inter scriptores controversia est, quia nemo dubitat illum sive acumine disserendi, sive eloquendi facultate divina quadam et Homerica excellere. Multum enim supra prosam orationem surgit, ut non hominis ingenio, sed Delphico quodam oraculo instinctus videatur (18). Quis enim uberior in dicendo quam Plato? Quare Jovem si Græce loquatur, sic loqui ajunt philosophi (19). Neque injuria Cicero hunc unum quasi quendam philosophorum deum (20) eundemque simul intelligendi simul dicendi gravissimum auctorem et magistrum nominat (21). Recte autem Aristoteles apud Diogenem Laertium III, 37 Platoni illud sermonis genus quod inter poema et prosam medium sit, assignat. (22) Itaque videmus visum esse nonnullis, Platonis et Democriti locutionem, etsi absit a versu, tamen, quod incitatius feratur et clarissimis verborum luminibus utatur, potius poema putandum, quam comicorum poetarum : apud quos, nisi quod versiculi sunt, nibil est aliud quotidiani dissimile sermonis (23).

Summa temperantia in victu id consecutus est Plato, ut ad extremam senectutem veniret (24). Idem jamjam moriturus genium suuni fortunamque laudavit, primum quod homo potius quam brutum animal, deinde quod Græcus, non barbarus, denique quod Socratis temporibus natus esset (25). Mortem obiit archonte Theo-

(15) Cicero Epist. ad Fam. I, 9; Plato de legg. lib. IV μηδείς ύμᾶς πειθέτω, ὧ φίλοι, ἄλλην θᾶττον, καὶ ρἄον μεταβάλλειν ἄν ποτε πόλιν, καὶ τοὺς νόμους ἢ τἢ τῶν δυναστευόντων ἡγεμονία. — (16) Cicero Epist. ad Fam. I, 9; Plato Crit. c. 12 πανταχοῦ ποιητέον ἃ ἀν κελεύη ἡ πόλις ταὶ ἡ πατρίς, ἢ πείθειν αὐτήν, ἢ τὸ δίκαιον πέφυκε, βιάζεσθαι δὲ οὐχ ὅσιον οὕτε μητέρα οὕτε πατέρα, πολὸ δὲ τούτων ἔτι ἦττον τὴν πατρίδα. —

(17) Athenæus XI p. 506. d. e. f. καὶ ὁ Κρίτων δ' αὐτοῦ Σοροκλέους περιέχει καταδρομήν. ὁ δὲ Γοργίας οὐ μόνον ἀφ' οδ τὸ ἐπίγραμμα, ἀλλὰ καὶ Άρχελάου τοῦ Μακεδονίας βασιλέως δν ού μόνον επονείδιστον γένος έχειν, άλλ' δτι καί άπέχτεινε τὸν δεσπότην. Οδτος δ' έστι Πλάτων, δυ Σπεύσιππές φησι φίλτατον δντα Άρχελάφ, Φιλίππω της βασιλείας αίτιον γενέσθαι. Γράφει γοῦν Καρύστιος ὁ Περγαμηνὸς έν τοῖς ἱστοριχοῖς ὑπομνήμασιν οὕτως: « Σπεύσιππος πυνθανόμενος Φίλιππον βλασφημείν περί Πλάτωνος είς επιστολήν έγραψέ τι τοιούτων, "Ωσπερ άγνοούντας τοὺς άνθρώπους ότι και την άρχην της βασιλείας Φίλιππος διά Πλάτωνος Επχεν. Εύρραῖον γάρ ἀπέστειλε τὸν 'Ωρείτην πρὸς Περδίχκαν Πλάτων, δς Επεισεν άπομερίσαι τινά χώραν Φιλίππφ. Διατρέφων δ' ένταῦθα δύναμιν, ὡς ἀπέθανε Περδίκκας, ἐξ ετοίμου δυνάμεως υπαρχούσης, επέπεσε τοῖς πράγμασι.» — (18) Quintilianus X, 1, 81. — (19) Cicero Brut. cap. 31. — (20) Cicero de nat. deor. II, 12. — (21) Cicero Orat. cap. 3. — (22) Diogenes Laertius III, 37 onoi d' Apiστοτέλης την των λόγων ίδέαν αὐτοῦ μεταξύ ποιήματος είναι καὶ πεζοῦ λόγου. — (28) Cicero Orat. cap. 20. — (24) Seneca epist. 58 Plato ad senectutem se diligentia pertulit. Erat quidem corpus validum ac forte sortitus, et illi nomen latitudo pectoris fecerat : sed navigationes ac pericula multum detraxerant viribus : parsimonia tamen et sorum, quæ aviditatem evocant, modus, et diligens sui tutela perduxit illum ad senectutem, multis prohihentibus causis. Nam hoc scis, puto, Platoni diligentiæ suæ beneficio contigisse, quod natali suo decessit, et annum

unum atque octogesimum implevit sine ulla deductione. Ideo magi, qui forte Athenis erant, immolaverunt defuncto, amplioris fuisse sortis quam humanæ rati, quia consummasset perfectissimum numerum, quem novem novies multiplicata componunt.—

(25) Plutarchus vit. Marii cap. 46 Vol. III p. 129 ed. Hutten. Πλάτων μέν οδν ήδη πρός τῷ τελευτῷν γενόμενος, ύμνει τὸν αὐτοῦ δαίμονα καὶ τὴν τύχην, ὅτι πρῶτον μὲν ἄνθρωπος, είτα "Ελλην, οὐ βάρδαρος, οὐδ' άλογον τῆ φύσει θηρίον γένοιτο πρός δε τούτοις, ότι τοῖς Σωχράτους χρόνοις άπήντησεν ή γένεσις αὐτοῦ. Lactantius div. inst. lib. 111 cap. 19. Non dissimile Platonis illud est, quod ajebat, se gratias agere naturæ: primum, quod homo natus esset potius quain mutum animal : deinde, quod mas potius, quam femina: quod Græcus, quem barbarus: postremo, quod Atheniensis, et quod temporibus Socratis. Dici non potest, quantam mentibus cæcitatem, quantosque pariat errores ignoratio veritatis. Ego plane contenderim, nunquam quidquam dictum esse in rebus humanis delirius: quasi vero si aut barbarus, aut mulier, aut asinus denique natus esset, idem ipse Plato esset, ac non ipsum illud, quod natus fuisset. Sed videlicet Pythagoræ credidit, qui, ut vetaret homines animalibus vesci, dixit, animas de corporibus in aliorum animalium corpora commeare, quod et vanum et impossibile est : vanum, quia necesse non fuit veteres animas in nova corpora inducere, quum idem artifex, qui primas aliquando fecerat, potuerit semper novas facere : impossibile, quia rectæ rationis anima tam immutare naturam status sui non potest, quam ignis, aut deorsum niti, aut in transversum fulminis modo flammam suam fundere. Existimavit igitur homo sapiens, potuisse fleri, ut anima, quæ tunc erat in Platone, in aliquod mutum animal includeretur; essetque humano sensu prædita, ut intelligeret ac doleret incongruenti se corpore oneratam. Quanto sanius faceret, si gratias agere se diceret, quod ingeniosus,

philo primo Olymp. 108 anno, ante Chr. 348, unum et octoginta annos natus (26) · Atque alii quidem scribentem fato perfunctum esse ajunt, alii inter nuptialem cœnam mortalitate interceptum putant. Vitam autem natali suo die finivit tertio decimo Philippi regis anno successore in Academia relicto Speusippo, septem annis ante natum Epicurum (27).

Primus ac præcipuus dialogorum auctor habetur Plato qui hoc scriptionis genus non intentatum aliis philosophis maxime excoluit summamque ei dignitatem adjecit. Ante eum videlicet Zeno Eleates et Alexamenus Teïus dialogos scripserant, postea Platonis exemplum secuti plerique philosophi tales libros qui in magna argumentorum varietate versabantur ediderunt.

Nam et Aristotelis et Theophrasti et Dicæarchi Peripatetici, et Zenonis et Chrysippi et Epicuri et aliorum hujusmodi sermones memorantur, qui tamen omnes interciderunt. Addo Plutarchum et Lucianum, quorum plurimi exstant et pulcherrimi dialogi, alterius graves et severi, ac de rebus seriis conscripti, alterius jocosi et urbani. Sed de horum virtutibus dicere nihil attinet, quum satis habeam notare, Platonis ingenio rudem adhuc et impolitam dialogorum formam sic immutatam esse, ut merito ei ornatæ orationis et inventionis palma deferatur (28).

Platonem qui multos artium liberalium magistros et vivendi præceptores habuisset, Pythagoræ, Heracliti, Socratis, Zenonis ac Parnenidis potissimum decreta confudisse et commi-

quod docilis natus esset, quod in iis opibus, ut liberaliter erudiretur. Nam quod Athenis natus est, quid in eo beneficii fuit? An non plurimi exstiterunt in aliis civitatibus excellenti ingenio atque doctrina viri, qui meliores singuli, quam omnes Athenienses fuerunt? - (26) Diogenes Laertius III, 2 τελευτά δ', ώς φησιν Ερμιππος έν γάμοις δειπνών, τῷ πρώτφ ἔτει τῆς ὀγδόης καὶ ἐκατοστῆς όλυμπιάδος, βιούς έτος εν πρός τοῖς ὀγδοήποντα. Νεάνθης δέ φησιν αὐτὸν τεττάρων καὶ ὀγδοήκοντα τελευτήσαι ἐτῶν. "Εστιν ούν Ίσοκράτους νεώτερος έτεσιν έξ ' ό μέν γάρ έπὶ Λυσιμέχου, Πλάτων δε έπι 'Αμεινίου γέγονεν, έφ' οδ Περικλής έτελεύτησεν ήν δε τον δήμον Κολυττεύς, ώς φησιν Αντιλέων έν δευτέρω Περί γρόνων. Idem III, 40 και έτελεύτα μέν δν είπομεν τρόπον, Φιλίππου βασιλεύοντος έτος τρισκαιδέκατον, καθά και Φαδωρίνός φησιν εν ἀπομνημονευμάτων τρίτω ' τω ' σο και επιτιμηθήναι φησιν αύτον θεόπομπος. Μυρωνιανος δ' έν διροίοις φησί, Φίλωνα παροιμίας μνημονεύειν περί των Πλάτωνος φθειρών, ώς ούτως αύτου τελευτήσαντος. και έτάτη έν τη Άχαδημία, ενθα τον πλείστον χρόνον διε-τέλεσε φιλοποφών, δθεν και Άχαδημαϊκή προσηγορεύθη ή άπ' αύτου αέρεσις. Και παρεπεμρθη πανδημεὶ πρὸς τῶν αὐτόθι. Pausanias lib. I cap. XXX, 3 "Ακαδημίας δε οὐ πόρρω Πλάτωνος μνήμά έστιν. Lucianus Longæv. cap. 21 Πλάτων δὲ ὁ ἱερώτατος ἐν καὶ ὀγδοήκοντα. [ἔτη βιούς ἐτελεύτησεν]. Censorinus de die natali cap. 15 tales viros non prius vita excessisse, quam ad annum illum octogesimum et unum pervenerint, in quo Plato finem vitæ et legitimum esse existimavit et habuit. Valerius Maximus VIII, 7-Altero etiam et octogesimo anno decedens sub capite Sophronis mimos habuisse fertur : sic ne extrema quidem ejus hora agitatione studii vacua fuit. Cicero de Senect. 5: Est etiam quiete et pure et eleganter actæ ætatis placida ac lenis senectus, qualem accepimus Platonis, qui uno et octogesimo anno scribens mortuus est. Hieronymus epist. ad Nepotianum de vita Clericorum : Plato octogesimo primo anno scribens est mortuus. Athenæus V p. 217. b. δύο δὲ καὶ ὀγδοήκοντα βιώσα; ἔτη μετήλλαξεν ἐπί Θεοφίλου τοῦ μετά Καλλίμαχον. Olympiodorus vit. Plat. μέλλων τελευτζεν ενύπνιον είδεν, ώς χύχνος γενόμενος άπο δένδρου εἰς δένδρον μετέρχεται, καὶ ταύτη πόνον πλείστον παρείχε τοις ίξευταίς. Ο Σιμμίας, ὁ Σωκρατικός, ξκρινεν, ότι άληπτος έσται τοις μετ' αύτον έξηγεί-τάς έννοίας των άρχαίων πειρασθαι βουλόμενοι άληπτος δέ έστιν, έπειδή και φυσικώς και ήθικώς και θεολογικώς και

άπλῶς πολλαχῶς ἐστιν ἀκούειν τῶν αὐτοῦ, καθάπερ καὶ τῶν 'Ομήρου. Δύο γάρ αύται ψυχαὶ λέγονται γενέσθαι παναρμόνιοι διό παντοδαπώς έστιν άχούειν άμφοτέρων. Άποθανόντος δ' αὐτοῦ, πολυτελώς αὐτὸν ἔθαψαν οἱ Άθηναῖοι, καὶ ἐπέγραψαν έν τῷ τάρφ αὐτοῦ Τοὺς δύ ᾿Απόλλων φῦσ' ᾿Ασκληπιὸν ήδὲ Πλάτωνα τὸν μέν ίνα ψυχήν, τὸν δ' ίνα σῶμα σόοι. -(27) Diogenes Laertius X, 14 έγεννήθη δὲ (φησὶν Ἀπυλλόδωρος εν χρονικοῖς) κατὰ τὸ τρίτον έτος τῆς ἐννάτης καὶ ἐκατοστῆς Ὁλυμπιάδος ἐπὶ Σωσιγένους ἄρχοντος μηνὸς Γαμηλιώνος εδδόμη έτεσιν ύστερον της Πλάτωνος τελευτής έπτά. (28) Diogenes Laertius III, 47-48 διαλόγους τοίνυν φασί πρώτον γράψαι Ζήνωνα τὸν Ἐλεάτην. Άριστοτέλης δὲ έν πρώτω περί ποιητών Άλεξαμενόν Στυρέα ή Τήϊον, ώς καί Φαδωρίνος εν ἀπομνημονεύμασι. Δοχεί δε μοι Πλάτων, άπριδώσας το είδος, και τα πρωτεία δικαίως άν ώσπερ του κάλλους ούτω και τής ευρέσεως ἀποφέρεσθαι. Athenæus XI pag. 505. Β [Πλάτων] ό τοὺς ἄλλους ἀπαξαπλώς κακολογήσας, εν μεν τη Πολιτεία "Ομηρον εκδάλλων και μιμητικήν ποίησιν, αὐτὸς δὲ τοὺς διαλόγους μιμητικώς γράψας, ων της ιδέας οὐδ' αὐτὸς εύρετής ἐπτιν. Ηρὸ γὰρ αὐτοῦ τούθ' εύρε τὸ είδος των λόγων ὁ Τήιος 'Αλεξαμενός, ώς Νικίας ο Νικαεύς Ιστορεί και Σωτίων. Άριστοτέλης δὲ ἐν τῷ περί ποιητών ούτως γράφει « Ούχουν ούδὲ έμμέτρους τούς καλουμένους Σώφρονος μίμους μή φώμεν είναι λόγους καί μιμήσεις, ή τους Αλεξαμενού του Τηίου τους πρώτους γραρέντας των Σωχρατικών διαλόγων. » άντικρυς φάσκων ό πολυμαθέστατος Άρισ τοτέλης πρό Ηλάτωνος διαλόγους γεγραφέναι τὸν Άλεξαμενόν. Patet autem in verbis λόγους καὶ μιμήσεις pro λόγους reponendum esse διαλόγους Vide Valckenarium ad Theocriti Adoniaz p. 194. Olympiodorus vit. Plat. "Εχαιρε δὲ πάνυ καὶ 'Αριστοφάνει τῷ κωμιχώ, καὶ Σώφρονι παρ' διν καὶ τὴν μίμησιν τῶν προσώπων έν τοις διαλόγοις ώφελήθη. Λέγεται δε ούτως αὐτοις χαίρειν, ώστε καί, ήνίκα έτελεύτησεν, εύρεθήναι έν τη κλίνη αύτου Άριστοφάνην και Σώφρονα. και επίγραμμα δε τοιούτον είς Άριστοράνην αὐτός πεποίηχεν. Αί Χάριτες τέμενός τι λαδείν, δπερ ούχι πεσείται, Ζητούσαι, ψυχήν εύρον Άριστοφάνους. Dionysius Halicarnassensis de Compositione verborum vol. V pag. 208 seq. ed. Reisk. ὁ δὲ Πλάτων τοὺς έαυτου διαλόγους κτενίζων και βοστρυχίζων και πάντα τρόπον άγαπλέκων οὐ διέλιπεν ὀγδοήκοντα γεγονώς έτη. Πάσι γάρ δή που τοῖς φιλολόγοις γνώριμος τὰ περὶ τῆς φιλοπονίας τάνδρὸς Ιστορούμενα, τά τ' άλλα καὶ δή καὶ τὰ περὶ τήν δέλτον, ην τελευτήσαντος αὐτοῦ λέγουσιν εύρεθηναι ποικίλως μεταχειμένην την άρχην της πολιτείας έχουσαν τήνδε: « χαscuisse, res est certissima (29). Namque in naturæ contemplatione Pythagoreos atque Heraclitum, in morali philosophia Socratem, in disserendi subtilitate Zenonem et Parmenidem, Eleaticos philosophos, sequitur. Neque tamen reprehendendus est Aristoteles, quod Platonis rationem ex Heraclitea et Socratica doctrina potissimum repetit. Quippe Plato partim Heracliteis placitis adductus, ut visa quæ a sensibus proficiscuntur sciri posse negaret, partim Socratem imitatus, qui ad quærendas communes notiones incubuerat, semotas a rebus fluxis quæ sensibus percipiuntur statuit ideas, quarum communione visa illa exorirentur. Præter sensibilia autem et idearum exempla formas geome-

tricas cum numeris medio inter utrumque genus loco ponendas ideasque omnium rerum principia esse censuit. Quibus in præceptis quid habeat ille commune cum Pythagoreis, quid ascitum ab aliis, quid proprium, dedita opera docet Stagirites. Sed hæc hactenus.

Transeo ad Platonis scripta quæ ex inferioris ætatis scriptoribus recensuit Thrasyllus. De hoc igitur prius nobis commentandum est, quam ad Platonem accedere liceat. Quamvis autem multi citentur Thrasylli, quos Jonsius (30) de scriptt. hist. ph. lib. III cap. 3, 2 p. 13 enumerat, eum tamen de quo hic agitur, non esse alium quam philosophum illum et mathematicum qui sub Augusto et Tiberio imperatoribus (31) vixit, jam pri-

τέδην χθές είς Πειραιᾶ μετά Γλαύχωνος τοῦ Άρίστωνος. » (29) Diogenes Laertius III, 8 μίξιν τε ἐποιήσατο τῶν τε "Ηρακλειτείων λόγων καὶ Πυθαγορικών καὶ Σωκρατικών. Τὰ μέν γαρ αίσθητὰ καθ' "Ηράκλειτον, τὰ δὲ νοητὰ κατὰ Πυθαγόραν, τὰ δὲ πολιτικά κατά Σωκράτην ἐφιλοσόρει. Apulejus doct. Plat. I, 1 Nam quamvis de diversis officinis hæc ei essent philosophiæ membra suscepta, naturalis ab Heracliticis, intellectualis a Pythagoreis atque moralis ex ipso Socratis fonte : unum tamen ex omnibus et quasi proprii partus corpus effecit. Hesychius Milesius : Ούτος μίζιν ἐποιήσατο τῶν τε Ἡρακλειτείων λόγων, Πυθαγορικών και Σωκρατικών. Τὰ μὲν γὰρ αλοθητά καθ' Πράκλειτον, τα δε νοητά κατά Πυθαγόραν, τὰ δὲ πολιτικά κατά Σωκράτην ἐφιλοσόφει. Apulejus Flor. 2 extr. Porro noster Plato nihil ab hac secta vel paululum devius pythagorissat. Aristoteles Metaph. Ι, δ μετὰ δὲ τὰς εἰρημένας φιλοσοφίας ή Πλάτωνος ἐπεγένετο πραγματεία, τὰ μέν πολλά τοῖς Πυθαγορείοις τούτοις ἀκολουθοῦσα, τὰ δὲ καὶ ίδια παρὰ τὴν τῶν Ἰταλικῶν ἔχουσα φιλοσοφίαν. Έκ νέου τε γὰρ συγγενόμενος πρῶτον Κρατύλφ καὶ ταῖς Ήρακλειτείαις δόξαις, ως ἀπάντων των αλσθητών ἀελ βεόντων καὶ ἐπιστήμης περὶ αὐτῶν οὐκ ούσης, ταῦτα μὲν καὶ ὅστερον ούτως υπέλαδεν. Σωχράτους δὲ περὶ μὲν τὰ ἡθικὰ πραγματευομένου, περί δὲ τῆς ὅλης φύσεως οὐθέν, ἐν μέντοι τούτοις τὸ χαθόλου ζητούντος χαὶ περὶ όρισμῶν ἐπιστήσαντος πρώτου την διάνοιαν, έπείνον ἀποδεξάμενος διά τὸ τοιούτον ὑπελαδεν ὡς περί έτέρων τούτο γινόμενον καί οὐ τῶν αἰσθητῶν τινος: άδύνατον γάρ είναι τὸν χοινὸν δρον τῶν αἰσθητῶν τινος, ἀεί γε μεταβαλλόντων. Οὐτος μέν οὖν τὰ τοιαῦτα τῶν ὄντων ίδέας προσηγόρευσε, τὰ δ' αἰσθητὰ παρὰ ταῦτα καὶ κατὰ ταύτα λέγεσθαι πάντα. κατά μέθεξιν γάρ είναι τά πολλά των συνωνύμων τοῖς είδεσιν. Τὴν δὲ μέθεξιν τοῦνομα μόνον μετέβαλεν οι μέν γάρ Πυθαγόρειοι μιμήσει τὰ όντα φασίν είναι τών ἀριθμών, Πλάτων δὲ μεθέξει, τούνομα μεταδαλών. Την μέντοι γε μέθεξιν ή την μίμησιν, ήτις αν είη των είδων, αφείσαν εν κοινώ ζητείν. Έτι δε παρά τὰ αίσθητὰ καὶ τὰ είδη τὰ μαθηματικὰ τῶν προγμάτων είναί φησι μεταξύ κτλ. Vid. Bonitzii Commentar. p. 86 seqq.

(30) Cf. Meurs. Opp. ed. Lam. T. VI p. 447; Voss. Histor. gr. II, 6 p. 479; Fabric. Bibl. græc. IV, 22, 1; Sevin in Memoires de l'Académie des inscriptions et belles-lettres 1732, Tom. X p. 89-97; Hepke de philosophis qui Romæ docuerunt. Berol. 1842. 8. p. 56; Muller Fragm. hlst. gr. T. III p. 501-504; Martin. ad Theon. Smyrn. de Thrasyllo grammatico et mathematico. Gottingæ 1852 et nos ad Democriti fragm. p. 95-106. — (31) De hoc Juvenalis scholiasta ad Sat. VI, 574 ait: Thrasyllus multarum

artium scientiam professus postremo se dedit Platonicæ sectæ ac deinde mathesi, qua præcipue viguit apud Tiberium, cum quo sub honore ejusdem artis familiariter vixit: quem postea Tiberius in insula Rhodo præcipitare voluit in pelagum quasi conscium promissæ dominationis. Quem dolum quum præsensisset, fugit. Tacitus Ann. VI, 20-21 scientia Chaldæorum artis, cujus apiscendæ etiam apud Rhodum magistrum Thrasyllum habuit, peritiam ejus hoc modo expertus. Quotiens super tali negotio consultaret, edita domus parte ac liberti unius conscientia utebatur. Is litterarum ignarus, corpore valido, per avia ac derupta (nam saxis domus imminet) præibat eum, cujus artem experiri Tiberius statuisset, et regredientem, si vanitatis aut fraudum suspicio incesserat, in subjectum mare præcipitabat, ne index arcani exsisteret. Igitur Thrasyllus iisdem rupibus inductus, postquam percunctantem commoverat, imperium ipsi et futura sollerter patefaciens, interrogatur, an suam quoque genitalem horam comperisset: quem tum annum, qualem diem haberet? Ille, positus siderum ac spatia dimensus, hærere primo, dein pavescere, et quantum introspiceret, magis ac magis trepidus admirationis et metus, postremo exclamat, ambiguum sibi ac prope ultimum discrimen instare. Tum complexus eum Tiberius, præscium periculorum et incolumem fore gratatur; quæque dixerat oraculi vice accipiens inter intimos amicorum tenet. Suetonius vit. Tiber. c. 14 Thrasyllum quoque mathematicum, quem ut sapientiæ professorem contubernio admoverat, tum maxime expertus est affirmantem, nave provisa gaudium afferri, quum quidem illum, durius et contra prædicta cadentibus rebus, ut falsum et secretorum temere conscium, eo ipso momento, dum spatiatur una præcipitare in mare destinasset. Idem c. 62. Quod nisi eum et mors prævenisset, et Thrasyllus consulto, ut ajunt, differre quædam, spe longioris vitæ, compulisset: plures aliquanto necaturus, ac ne reliquis quidem nepotibus parsurus creditur. Idem vit. Octav. c. 98 versum, compositum ex tempore, clare pronuntiavit : κπιστοῦ δὲ τύμβον εἰσορώ πυρούμενον. Conversusque ad Thrasyllum, Tiberii comitem, contra accubantem et ignarum rei, interrogavit, cujusnam poetæ putaret esse : quo hæsitante, subjecit alium : ὁρᾶς φάεσσι Μασγάβαν τιμώμενον; ac de hoc quoque consuluit : quum ille nihil aliud responderet, quam, cujuscunque essent, optimos esse: cachinnum sustulit atque in jocos effusus est. Idem vit. Calig c. 19 quod Thrasyllus, mathematicus, auxio de successore Tiberio et in verum-nepotem proniori, assirmasset, non magis Cajum imperaturum, quam per Bajadem viri docti animadverterunt. Is enim Platonis pariter ac Democriti (32) scripta in tetralogias digessit. Quod ipsum testatur Diogenes Laertius lib. IX, 45 his verbis : τὰ δὲ βιδλία αὐτοῦ καὶ Θράσυλλος αναγέγραφε κατά τάξιν ούτως, ώσπερεί και τά Πλάτωνος, κατά τετραλογίαν. Quippe ut in eo opere cui indicem fecerat τὰ πρὸ τῆς ἀναγνώσεως τῶν Δημοχρίτου βιδλίων teste Diogene lib. IX, 41 et 45 de Democriti vita et ingenii monumentis disputaverat : ita eum in alio volumine de Platone copiose dixisse probabile est. Cæterum non antiquiorem Thrasyllum a Laertio significari, e pluribus patet erroribus, in quos non incidisset, si aut vivendo attigisset Democritum, aut saltem prior ætate fuisset. Inter hos errores numeramus et eum, quod de temporis spatio, quo vixerit Democritus, falsa tradidit, et quod de Anterastis ita judicavit, ut neque, sintne Platonis an non sint exploratum ei fuisse appareat, neque quibus argumentis Democrito in hoc dialogo locum vindicaverit, satis intelligatur. Sed de utroque lapsu jam alibi disseruimus (33). Quæ quum ita sint, tamen ne Thrasyllus quidem nobis despiciendus est, qui in conficiendo et Platonis et Democriti scriptionum elencho antiquiores videtur auctores secutus. Quod ut credam, pluribus adducor rationibus.

Ac primum quidem Thrasyllus apud Dioge-

nem lib. III, 56 affirmat, Platonem libros suos ita dedisse foras, ut tragicorum poetarum tetralogias imitaretur, vel ut verba græca ponam: Θρασύλαος δέ φησι καί κατά την τραγικήν τετραλογίαν ἐκδοῦναι αὐτὸν τοὺς διαλόγους (34). Thrasyllus igitur opinabatur, quemadmodum tragici Græcorum poetæ in publicis ludis ac certaminibus de palma inter sese certantes compositis quattuor fabulis in publicum prodire solebant, sic Platonem non singulos, sed quaternos dialogos argumento plerumque cohærentes emisisse. Atqui si eodem Diogene (35) auctore nonnulli, in quibus Aristophanes grammaticus fuit, dialogos Platonicos magnam partem (36) in trilogias descripserunt a republica incipientes, ex qua cum Timæo et Critia prima classis constaret, alii contra mutato ordine ac diversissimis rationibus operum Platonicorum classes constituerunt, hoc inter cæteros et Thrasyllum interesse judicandum est, quod cæteri quidem ad libidinem aliter atque aliter vel ipsius materiæ, vel rerum tractationis, vel scribendi generis habita ratione Platonis scripta distribuerunt, hic autem singulis quas condidisse fertur classibus quattuor assignans dialogos ipsumque Platonem opera sua κατά τετραλογίαν publicasse contendens, non tam novi quid invenit, quam quod a veteribus acceperat intactum reliquit. Neque

num sinum equis discursurum. Notandum vero, Thrasyllum proximo ante Tiberii obitum anno Tauro et Libone Coss. debitum naturæ reddidisse, quum fatalem sibi horam ex astris auguratus esset. Dio Cassius LVIII, 27 τότε μέν γάρ ὁ θράσυλλος, τῷ δ' ἐπιόντι ἢρι ἐκεῖνος έπί τε Γναίου Πρόπλου και έπι Ποντίου Νιγρίνου υπάτων ετελεύτησε. Idem Tacito et Suetonio consentanea refert lib. LV, 11 αὐτός τε γὰρ ἐμπειρότατος τῆς διὰ τῶν ἄστρων μαντικής ών και Θράσυλλον άνδρα πάσης άστρολογίας διαπεφυκότα έχων, πάντα καὶ τὰ έαυτῷ καὶ τὰ ἐκείνοις πεποωμένα άκριδώς ήπίστατο και λόγος έχει, ότι μελλήσας ποτέ έν τη 'Ρόδφ τον Θράσυλλον από τοῦ τείχους, ἐπεὶ μονος αὐτῷ πάνθ' ὅσα ἐνενόει συνήδει, ὥσειν, ὡς εἶδεν αὐτὸν σχυθρωπάσαντα , ήρετο διὰ τί συννένοφεν , εἰπόντος δὲ χίν-δυνόν τινα ὑποπτεύειν , θαυμάσας οὐκέτ αὐτὸ ἐποίησεν. Ούτω γάρ που πάντα έκείνος σαρώς ήδει , ώπτε και τό πλοίον το την άγγελίαν τῷ Τιδερίφ τῆς εἰς 'Ρώμην άνακομιδής παρά τε τής μητρός και παρά του Αύγούστου φέρο. πορρωθεν κατιδών προσπλέον προειπείν αύτῷ δ άγγελλειν ἔμελλεν. Cf. Crameri Anecd. Par. T. II p. 277. Ejusdem Thrasylli filium Neronis imperium prædixisse Tacitus narrat Annal. VI, 22. Nominis varia scriptura apud Græcos est. A Latinis constanter Thrasyllus appellatur. Adde locis supra allatis hunc Juvenalis versum Sat VI, 575 : Non ibit pariter numeris revocata Thrasylli. Græce autem qui Θράσυλλος dicitur, eundem licet Θρασύλον vocare et Θρασύλαον. Vide C. Keilium doctissime de hoc nominum genere disserentem in spec. onomatolog. gr (Lipsiæ 1840) pag. 68 et quos ibi excitat veterum scriptorum explicatores. Nam, ut unum hujusmodi nomen præterea proferam, notissimæ sunt variæ ejusdem vocabuli formæ Βάθυλλος, Βαθύλος, Βαθύλαος. Cf. Demosti. πρὸς Βοιωτόν ὁπὶρ προικὸς μπτρώας pag. 1009, 26 Steph. (pag. 265 ed. Bekker). Anthol. Pal. 7, 30. Athen. I p. 20. D. Alciph. III, 68, 6. Hinc efficitur, crrasse Huebnerum qui in Diogenis Laertii editione ubique scripsit Θρασύλος pro Θράσυλλος, fisus Ambrosiana Diogenis translatione laudatoque Boissonadio ad Aristæneti epist. p. 441. Vide ejus adn. ad Diog. lib. III, 1; IX, 41, ubi codd. Θράσυλλο; habent, et ad III, 56 ubi cunctæ membranæ in scriptura Θρασύλαος consentiunt. — (32) Vid. Phil. Gr. Fragm. Vol. I pag. 337. — (33) Democriti Abderitæ fragm. p. 10-24, 54 seqq. — (34) Bæckhius Ind. lectt. Berol. 1841, 42 pag. 4: « ἐκδοῦναι αὐτὸν, inquit, refertur ad Platonem; Thrasyllus tamen hæc de se, non de Platone dixerat; ipse enim Thrasyllus hunc instituerat dialogorum ordinem. » Sed hæc explicatio grammaticæ legibus repugnat, nisi forte scriptor inepte locutus est. Vid. Matthiæ Gramm. gr. § 536. not. — (35) Diogenes Laertius lib. ΠΙ, 61 : ένιοι δέ, διν ἐστι καὶ Άριστοφάνης δ γραμματικός, είς τριλογίας έλκουσι τούς διαλόγους. Καί πρώτην μέν τιθέασιν, ής ήγειται Πολιτεία, Τίμαιος, Κριτίας δευτέραν, Σοφιστής, Πολιτικός, Κρατύλος τρίτην, Νόμοι, Μίνως, Ἐπινομίς τετάρτην, Θεαίτητος, Εὐθύφρων, 'Απολογία' πέμπτην, Κρίτων, Φαίδων, 'Επιστολαί' τὰ δ' άλλα καθ' εν και ἀτάκτως. 'Αρχονται δε οι μεν ώς προείρηται άπό της Πολιτείας οι δ' άπο 'Αλκιδιάδου του μείζονος οι δ' άπο Θεάγους. Ένιοι δε Ευθύφρονος. άλλοι Κλειτορώντος, τινές Τιμαίου οι δ' άπό Φαίδρου Ετεροι Θεαιτήτου πολλοί δέ Άπολογίαν την άρχην ποιούνται. — (36) Non omnes Platonis libros hac lege diviserunt, sed quum quindecim ejus volumina quinque trilogiis complexi essent, reliquæ

enim dubium est, quin multi alii eandem dividendorum Platonis operum viam rationemque probarint. Nam etiamsi Diogenes (37) ait, a Thrasyllo primam ob argumenti similitudinem eam poni tetralogiam, qua ostendere velit, qualis philosophi vita esse debeat, atque idcirco Thrasyllus videri potest non servasse receptum dialogorum ordinem, sed quodammodo mutasse, tamen e verbis, quæ lib. III, 61 indici librorum Platonicorum ad Thrasyllum auctorem relato subjungit, καὶ οδτος μέν ούτω διαιρεί, καί τινες atque is quidem sic dividit et (alii) quidam (pari modo distribuunt), cogi oportet, præter Thrasyllum alios quoque eodem modo libros Platonicos ordinasse. Huc accedit gravissima Varronis auctoritas, qui de ling. lat. lib. VII, 37 Phædonem spectans citat Platonem in quarto (38). Est autem in Thrasylli classibus Phædon quartus primæ tetralogiæ dialogus. Inde probabilis ducitur conjectura, Platonis librorum ordinem qui Thrasyllo tribuitur, et qui nunc quoque in plerisque codd. manu exaratis reperitur, jam ante Thrasyllum non tantum Varroni, sed omnibus fuisse notum, ita ut solus librorum numerus ad designandos singulos dialogos sufficeret. Jam si recte argumentamur, cum ea quam modo pronuntiavimus sententia fortasse sic conjungi potest quod memoriæ prodit Thrasyllus, Platonem opera sua κατά τετραλογίαν foras dedisse, ut dicamus Thrasyllum, quum a veteribus accepisset, a Platone nonnullos dialogos κατά τετραλογίαν divulgatos esse, quumque eum quem Varro et reliqui omnes noverant dialogorum Platonicorum ordinem in membranis invenisset, hac servata librorum serie suas tetralogias constituisse. In his tetralogiis negari nequit quin quædam sint Platone non indignæ, veluti prima et secunda, quarum illa ex Euthyphrone, Apologia Socratis, Critone et Phædone composita est, hæc ex Cratylo, Theæteto, Sophista et Politico constat; sed plerasque omnes minus bene materiæ similitudine esse partas, quasdam etiam vix ferendas videri, perspicuum est. Sed enim, si primam tetralogiam cum secunda comparamus, jam hæc nascitur difficultas, quod Cratylus et Theætetus temporis ordine Euthyphronem præcedunt, id quod facile est ad intelligendum Cratyli finen cum Theæteti argumento, ac Theæteti finem cum Euthyphronis initio conferenti. Neque vero diffiteor, referri Theætetum ad Sophistam, omninoque, si unius materiæ, non temporis ducatur ratio, Cratylum, Theætetum, Sophistam et Politicum justam haberi posse tetralogiam. Quodsi Thrasylli tetralogiæ unam nobis hanc utilitatem afferunt, quod nunc quoque videmus, quo ordine jam ante ipsius ætatem Platonis scripta in vulgatis exemplaribus fuerint, quæritur, unde ortus sit hic ordo quo in universum non minus temporis quam materiæ ratio negligitur. Hujus originem inde repetendam reor, quod Plato quem verisimile est ante Socratis mortem et majora quæsuscepit itinera, nihil quod litteris consignasset, emisisse, forsitan omnium prima ingenii sui monumenta junctim ediderit Euthyphronem, Socratis Apologiam, Critonem et Phædonem, ut gratissimum erga præceptoris manes animum testificaretur, neve posteras gentes (æquales enim omnes sciebant) ignorare sineret, quæ causa mortis et qualis ipsa mors Socratis fuisset. Quæ res nescio an effecerit, ut, quoniam primi, quos Platonem edidisse opinor, dialogi numero quattuor sunt, quumque fieri queat, ut postea quoque aliquando quattuor dialogos una vulgaverit, incertus rumor ad posteros serperet, Platonem opera sua omnia κατά τετραλογίαν in lucem protulisse. Enimyero huic opinioni non obstat, quod inter Platonicos qui exstant dialogos nonnulli reperiuntur longe illis quattuor et rudiores et imperfectiores, quos ante illos a philosopho scripto mandatos esse a verisimilitudine non abhorret, et quod multi tam argumento quam tempore

scripta sine ordine posuerunt. — (37) Diogenes Laertius lib. III, 57: πρώτην μὲν οὖν τετραλογίαν τίθησι τὴν κοινὴν ὑπόθεσιν ἔχουσαν· παραδείζαι γὰρ βούλεται, ὁποῖος ἀν εἶη ὁ τοῦ φιλοσόφου βίος. — (38) Optimi codd. locum sic exhibent: Plato in quarto de fluminibus apud inferos quæ sint, de his unum Tartarum appellat; quare Tartari origo græca. In nonnullis legitur: Plato in 1111 de fl. etc. Muellerus e Scioppii conjectura edidit: « Plato in quattuor fluminibus apud inferos quæ sint, in his unum Tartarum appellat; quare Tartari origo græca, » testem adhibens Platonem Phædone p. 112 multa fabulose de quattuor illis fluminibus narrantem. At vereor, ne Muellerus Platonem ipsum hic non inspexerit, neve cum Scioppio initium quod integrum est, male tentaverit, haud levi mendo in mediis verbis re-

licto. Nimirum quattuor illa flumina apud Platonem I. c. sunt Oceanus, Acheron, Pyriphlegethon et Styx sive Cocytus. Ait enim scriptor, ut bene Wyttenbachius interpretatur, postremum cognominari (ἐπονομάζεσθαι) Stygem, proprium autem ei nomen esse (δνομα δὲ τούτφ ἐστί) Cocytum. Tartarum vero Plato perhibet esse hiatum, in quem fluvii omnes confluant et unde rursus effluant (εἰς γὰρ τοῦτο τὸ χάσμα συβρέσουσί τε πάντες οἱ ποταμοὶ καὶ ἐκ τούτου πάλιν ἐκρέσουσίν). Itaque Varronis verba in hunc modum emendo: Plato in quarto de fluminibus apud inferos loquens hiatum, in quem se effundunt, Tartarum appellat; quare Tartari origo græca.

(38) Diogenes Laertius lib. III, 57 εἰσὶ τοίνυν, φησίν (ὁ Θράσυλλος), οἱ πάντες αὐτῷ γνήσιοι διάλογοι Εξ καὶ πεντήκοντα, τῆς μὲν πολιτείας εἰς δέκα διαιρουμένης, τῶν δὲ

illas quattuor scriptiones prægrediuntur. Neque enim necesse est, quæ colloquia sive tempore prius quam alia vel a Platone perscripta vel ab iis qui colloquentes inducuntur conserta sunt sive argumento aliis sunt priora, ea etiam ante illa lucem aspexisse. Quapropter forsitan non infelix sit conjector qui suspicetur, ordinem, quo Platonis opera vel vivo adhuc auctore vel mortuo prodierunt, non multum discrepare ab eo qui Varronis et Thrasylli ævo in codicibus manu exaratis erat. Verumtamen tantum abest, ut quæcunque comparent in Thrasylli catalogo, eam ob rem genuina Platonis scripta esse dicam, ut hominem nulla re minus quam critica facultate valuisse existimem. Siquidem eos etiam dialogos Platonicos judicavit (38), quos doctorum nostri sæculi virorum acumen e librorum Platonicorum numero exemit. Huc accedit, quod singulis libris duplicem titulum inscripsit, alterum, ut ait Diogenes, a nomine (39), alterum a re ductum. In quo valde mihi videtur peccasse. Nam quum nomina hominum propria quæ titulorum loco haud dubie jam ab ipso Platone libris imposita sunt, novis titulis qui dialogorum argumenta complecterentur, explicanda esse sibi persuasisset, nunquam ea usus est cautione, ut pluribus verbis auctoris in scribendo dialogo consilium exprimeret, sed ea quam elegit inscriptione haud raro a Platonis mente aberravit aut partem tantum propositæ quæstionis attigit. Quo factum est, ut multi inferioribus sæculis posteriore inscriptione in errorem inducti male de plerisque Platonis operibus judicaverint. Sunt autem hae Thrasylli tetralogiæ (40):

- Ι. ι. Εὐθύφρων, η περί δσ.ου.
  - 2. 'Απολογία Σωχράτους,

- 3. Κρίτων, ή περί πρακτοῦ.
- 4. Φαίδων, ή περί ψυχής.
- ΙΙ. 5. Κρατύλος, ή περί δρθότητος δνομάτων.
  - 6. Θεαίτητος, ή περί ἐπιστήμης.
  - 7. Σοφιστής, ή περί τοῦ όντος.
  - Πολιτικός, ή περὶ βασιλείας.
- ΙΙΙ. 9. Παρμενίδης, ή περί ίδεων.
  - 10. Φίληδος, ή περὶ ήδονης.
  - ΙΙ. Συμπόσιον, ή περί έρωτος.
  - 12. Φαϊδρος, ή περί καλοῦ.
- 18. 'Αλκιδιάδης πρώτος, ή περὶ ἀνθρώπου φύσεως.
  - 14. Άλχιδιάδης δεύτερος, ή περί προσευχής.
  - ε. "Ιππαρχος, η φιλοχερδής.
  - 16. Άντερασταί, ή περί φιλοσοφίας.
  - 17. Θεάγης, ή περί σοφίας.
    - 18. Χαρμίδης, ή περί σωφροσύνης.
    - ισ. Λάχης, ή περί ἀνδρείας.
  - 20. Λύσις, ή περί φιλίας.
- VI. 21. Εὐθύδημος, ή έριστικός.
  - 22. Πρωταγόρας, ή σοφισταί.
  - 23. Ι'οργίας, η περί δητορικής.
  - 24. Μένων, ή περί άρετης.
- VII. 25. Ίππίας πρώτος [μείζων], ή περὶ τοῦ καλοδ.
  - 6. Ἱππίας δεύτερος [ ἐλάττων ], ἢ περὶ τοῦ ψεύδους.
  - 27. Ίων, ή περὶ Ἰλιάδος.
  - 28. Μενέξενος, ή ἐπιτάφιος.
- VIII. 29. Κλειτοφών, ή προτρεπτικός.
  - 30. Πολιτεία, ή περί δικαίου.
  - 31. Τίμαιος, ή περί φύσεως.
  - 32. Κριτίας, ή Άτλαντικός.
- ΙΧ. 33. Μίνως, ή περί νόμου.
  - 34. Νόμοι, ή περί νομοθεσίας.
  - 36. Ἐπινομίς, η νυκτερινός σύλλογος, η φιλόσοφος.
  - 36. Έπιστολαί τρισκαίδεκα.

νόμων εἰς δυοκαίδεκα τετραλογίαι δὲ ἐννέα, ἐνὸς βιδλίου χώραν ἐπεχούσης τῆς πολιτείας καὶ ἐνὸς τῶν νόμων. — (39) Diogenes Laertius l. l. διπλαῖς δὲ χρῆται ταῖς ἐπιγραφαῖς ἐκάστου τῶν βιδλίων, τῆ μὲν ἀπὸ τοῦ ὀνόματος, τῆ δὲ ἀπὸ τοῦ πράγματος.

(40) Diogenes Laertius lib. III 58-61 ταύτης τῆς τετραλογίας, ἡτις ἐστὶ πρώτη, ἡγεῖται Εὐθύφρων, ἡ περὶ ὁσίου ὁ διάλογος δ' ἐστὶ πειραστικός' δεύτερος, 'Απολογία Σωκράτους, ἡθικός' τρίτος, 'Κρίτων, ἡ περὶ πρακτέου, ἡθικός τρίτος, 'Κρίτων, ἡ περὶ πρακτέου, ἡθικός τέταρτος, Φαίδων, ἡ περὶ ψυχῆς, ἡθικός. Δευτέρα τετραλογία, ἡς ἡγεῖται Κρατύλος, ἡ περὶ ὀθόστητος ὀνομάτων, λογικός Θαίτητος, ἡ περὶ ἐπιστήμης, πειραστικός' Σοριστής, ἡ περὶ τοῦ όντος, λογικός' Πολιτικός, ἡ περὶ βασιλείας, λογικός. Τῆς τρίτης ἡγεῖται Παρμενίδης, ἡ περὶ ἰδεῶν, λογικός' Φίληδος, ἡ περὶ ἡδικός, ἡθικός - Συμπόσιον, ἡ περὶ ἐρωτος, ἡθικός Φαϊδρος, ἡ περὶ καλοῦ, ἡθικός. Τῆς τετάρτης ἡγεῖται ᾿Αλκιδιάδης, ἡ περὶ ἀνθρώπου φύσεως, μαιευτικός' Ἰκπαρχος, ἡ φλοκερδής, ἡ περὶ προσευχῆς, μαιευτικός' Ἰκπαρχος, ἡ φλοκερδής, ἡθικός' Αντερασταί, ἡ περὶ φιλοσορίας, ἡθικός. Τῆς πέμπτης ἡγεῖται Θεάγης, ἡ περὶ φιλο-

σοφίας, μαιευτικός Χαρμίδης, ή περίσωφροσύνης, πειραστικός Λάχης, η περί ἀνδρείας, μαιευτικός. Λύσις, η περί φιλίας, μαιευτικός. Τής έκτης ήγειται Εύθύδημος, ή έριστικός, άνατρεπτικός Πρωταγόρας, ή Σοφισταί, ένδεικτικός Γοργίας ή περί ρητορικής, ἀνατρεπτικός Μένων, ή περί άρετής, πειραστικός. Της έδδόμης ήγουνται Ίππίαι δύο πρώτος, ή περί του καλού δεύτερος, ή περί του ψεύδους, άνατρεπτιχοί "Ιων, ή περί 'Ιλιάδος, πειραστιχός' Μενέξενος, η ἐπιτάφιος, ηθικός. Της ὀγδόης ηγεῖται Κλειτορών, η προτρεπτικός, ήθικός Πολιτεία, ή περί δικαίου, πολιτικός. Τίμαιος, ή περὶ φύσεως, φυσικός Κριτίας, ή Άτλαντικός, ήθιχός. Τής εννάτης ήγειται Μίνως, ή περί νόμου, πολιτιχός • Νόμοι, ή περί νομοθεσίας, πολιτικός Επινομίς, ή νυκτερινός σύλλογος, ή φιλόσορος, πολιτικός Επιστολαί τρισκαίδεκα, ήθικαί εν αίς έγραφεν, Ευ πράττειν Έπίκουρος δέ, Εδ διάγειν Κλέων, Χαίρειν πρός Αριστόδημον, μία. πρός 'Αρχύταν, δύο πρός Διονύσιον, τέτταρες πρός Έρμείαν, καὶ "Εραστον, καὶ Κορίσκον, μία' πρὸς Λεωδά-μαντα, μία πρὸς Δίωνα, μία' πρὸς Περδίκκαν, μία πρός τους Δίωνος οίχείους, δύο. Καὶ ούτος μέν ούτω διαιInterciderunt vero poemata (41), quæ Plato adolescens scripsisse traditur (42). Restat, ut pauca de dubiis scriptis quæ Thrasyllus non commemoravit ac de libris subditiciis dicam. Neque enim attinet hic subtilius et uberius de iis Platonis dialogis, qui falso inscripti et tanquam spurii familia submovendi videntur, disputare. Antiqui (43) igitur quosdam dialogos Platoni suppositos esse contenderunt. Eorum nomina sunt:

- 1. Μίδων, ή Ίπποτρόφος.
- 2. 'Ερυξίας, ή 'Ερασίστρατος.
- Άλχυών.
- 4. Άχέφαλος, ή Σίσυφος.
- Άξίοχος (44).
- 6. Φαίακες.
- 7. Δημόδοχος (45).
- 3. Χελιδών.
- 9. Έδδόμη (46).
- 10. Έπιμενίδης (47).

At librarii de talium librorum auctoritate minime solliciti non modo eos quos dixi dialogos frequenter descripserunt, sed alios quoque Platoni assignarunt. In his sunt:

- 11. περί άρετης.
- 12. περί διχαίου,
- 13. Spot.

Quo factum est, ut etiam nunc pars codicum tanquam Platonica scripta exhibeat primo Axiochum, deinde dialogos de justo ac de virtute, tum Demodocum, Sisyphum et Eryxiam, denique definitiones. Ex his Eryxiam sive Erasistratum, Sisyphum, Axiochum, postremo libel-

lum de virtute Æschini Socratico vindicat Suidas. Contra Alcyon Leonti Academico ascribitur a Nicia Nicæensi apud Athenæum lib. XI p. 506. c. et Favorino apud Diogenem Laertium lib. III, 62. Videtur autem idem esse dialogus qui hodie inter Luciani opera edi solet. Porro disputationis de justo meminit Isidorus Pelusiota lib. IV, epist. 91, plures ejusmodi commentarios a Platone confectos esse affirmans. Sed nos ut dialogum ita inscriptum Platonis esse negamus: ita etiam Definitiones non Platoni, sed Speusippo tribuinus. De hoc igitur nunc commentabimur.

Speusippus (48), Atheniensis (49), pago Myrrhinusius (50), quarto, ut opinor, Olympiadis 96 anno vel ante Chr. 393 natus, patrem Eurymedontem, matrem autem Potonen, Platouis sororem habuit. De cujus studiorum initiis nihil traditum est, siquidem a quo præceptore primis litteris imbutus sit, ignoramus. Sed contigit ci postea, ut a Platone ex itineribus reverso educaretur. Quippe avunculus adolescentis partim segnis partim intemperantis mores emendavit. Qua in re nullo nec dicto nec facto ei molestus fuit, sed fugienti semper parentum convicia et probra placidum se minimeque iratum præbuit, magnumque homini pudorem suique et philosophiæ admirationem incussit. Quum igitur a multis amicorum reprehenderetur philosophus, quod non castigaret adolescentem: Ego vero, inquit, castigo, vitæ meæ ratione et institutione ipsi demonstrans, quod sit honestorum et turpium discrimen (51). Pietatis erga Platonem multis annis interjectis Speusippus plura dedit docu-

ρεϊ, καί τινες. — (41) Diogenes Laertius lib. III, 4 καὶ ποιήματα γράψαι, πρώτον μὲν διθυράμβους, ἔπειτα καὶ μέλη καὶ τραγφδίας. —(42) Tribuuntur tamen ei epigrammata, que collegit Th. Bergkius Poet. Lyr. Græc. p. 489-498.

<sup>(43)</sup> Diogenes Laertius lib. III, 62 νοθεύονται δὲ τῶν διαλόγων όμολογουμένως, Μίδων, ἡ Ἱπποτρόφος, Ἐρυξίας ή Ερασίστρατος, Άλχυών, Αχέφαλος ή Σίσυφος, Άξίοχος, Φαίακες, Δημόδοκος, Χελιδών, Έδδομη, Έπιμενίδης ων ή Άλχυων Δέοντός τινος είναι δοχεί, χαθά φησι Φαδωρίνος έν τῷ πέμπτω τῶν ᾿Απομνημονευμάτων. Athenæus lib. XI p. 506. c. ως και ή 'Αλκυών Λέοντος του Άκαδημαϊκου, ως φησι Νικίας ό Νικαεὸς [εἶναι λέγεται]. — (44) Cf. Phil. Græc. Fragm. Vol. II pag. 139-142. — (45) Clemens Alexandrinus Strom. lib. I pag. 315 ed. Sylb. είσι γάρ δή, ώς φασι, περί τὰς τελετάς ναρθηκοφόροι μέν πολλοί, Βάκχοι δέ τε παῦροι, πολλούς μὲν τοὺς κλητούς, δλίγους δὲ τοὺς ἐκλεκτούς αἰνιττόμενος. Ἐπιφέρει γοῦν σαφῶς: οδτοι δε είσι, κατά την έμην δόξαν, ούχ άλλοι ή οί πεφιλοσοφηχότες όρθως. Εν όλ κάλω' καιά λε το οιναιον' οιοξη αμεγιμον ξη τῷ βίω, άλλὰ παντὶ τρόπφ προύθυμήθην γενέσθαι. Εἰ δὲ όρθώς προύθυμήθην και τί ήνύσαμεν, έκεισε έλθόντες τὸ σαφές εἰσόμεθα, ἐὰν θεὸς θέλη, ὁλίγον ὕστερον. "Αρ' οὐ δοκεῖ σοι πίστεως έπ των έδραϊκών γραφών τήν μετά θάνατον έλπίδα του δικαίου σαφηνίζειν; Κάν τῷ Δημοδόκφ, εἰ δὴ τοῦ Πλά-

τωνο; τὸ σύγγραμια κτλ. — (46) ἐδδόμη intelligendum ut apud Herodotum lib. VI, 57. — (47) Platonicum etiam librum Epimenidem esse vult Eusehius Præparat. evang. lib. X cap. 4 p. 471. —

<sup>(48)</sup> Cf. Maximiliani Achillis Fischeri de Speusippi Atheniensis vita dissertatio. Rastadii 1843. — (49) Diogenes Laertius IV, 1 Σπεύσιππος Εὐρυμέδοντος, Άθηναϊος. Τὸν δὲ δήμον Μυρρινούσιος ήν θε ήν υίὸς της άδελφης αὐτοῦ Ποτώνης. Suidas : Σπεύσιππος, Εὐρυμέδοντος, άδελφιδούς Πλάτωνος του φιλοσόφου, ἐπὸ Ποτώνης τῆς αὐτου ἀδελφῆς, άκουστής αύτου Πλάτωνος και διάδοχος γενόμενος της άκα-δημίας. Ammonius in vita Aristotelis: μετά δὲ τοῦ Πλάτωνος τελευτήν διαδέχεται την τούτου σχολήν Σπεύσιππος, ό άδελφιδούς αύτου υίος γάρ ήν ούτος Ποτώνης, τής τυύτου άδελφῆς. Cicero Acad. I, 4 Nam quum Speusippum, sororis filium, Plato philosophiæ quasi heredem reliquisset. Athenæus lib. VII pag. 279. e. οὐ μακράν δὲ τούτων ήν και Σπεύσιππος, ό Πλάτωνος άκουστής και συγγενής. -(50) Stephanus Byzantius pag. 464 ed. Meineke : Μυρρινούς, δήμος τής Πανδιονίδος φυλής ό δημότης Μυββινούσιος. — (51) Plutarchus de fraterno amore cap. 21 Vol. X pag. 67 seq. ed. Hutten. Οθτω και Πλάτων ἀδελφιδοῦν όντα Σπεύσιππον έχ πολλής άνέσεως και άπολασίας ἐπέστρεψεν, ούδεν ούτ' είπων άναρόν, ούτε ποιήσας πρός αὐτόν, άλλά φεύγοντι τοὺς γονείς έλέγχοντας αὐτόν ἀεὶ κάν λοιδοροῦν-

menta. Constat enim eum et versibus et soluta oratione tanti philosophi laudes celebrasse. Notum est ejus in Platonem epigramma (52), inter ipsius autem scripta Diogenes Laertius IV, 5 memorat Πλάτωνος ἐγκώμιον et III, 2 Πλάτωνος περίδειπνον, de quibus infra agemus.

Jam vero simulatque Plato scholam aperuit, huic magistro tam diu operam dedit, ut omnium ejus discipulorum princeps haberetur. Neque vero magis cognatione et consuetudine, qua cum Platone conjunctus erat, quam ingenii præstantia et litterarum studio hoc consecutus videtur, ut in sapientiæ fastigio staret. Patebat tum Athenis Isocratis domus cunctæ Græciæ quasi ludus quidam atque officina dicendi. Hunc quem unum mirabatur Plato, licet cæteros rhetores exagitaret (53), Speusippus ita coluit, ut in ejus sectatoribus nomen suum profiteretur. Quum enim perspexisset, quantum valeret ars oratoria ad fingendos hominum animos, ingenia acuenda, dicendi denique facultatem

comparandam, illius scholas frequentavit; utque æqualibus et posteris prodesset, rhetoricæ quæ vocabantur a magistro arcana (ἀπόβρητα) primus evulgavit (54). Videntur autem hæc fuisse præcepta, quæ de oratione tam conformanda quam numeris astringenda Isocrates dabat, quorumque corpus a Cicerone in epistolis ad Atticum myrothecii nomine notatur (55).

Illam igitur artem quæ sub Isocratis nomine ferebatur, veteres modo e Speusippi modo ex aliorum discipulorum commentariis petiisse probabile est, quoniam ipse Isocrates nullum hujusmodi librum scripserat (56). Nunc primarium fontem adire prohibiti e Ciceronis libris rhetoricis multa quæ ad hanc rem pertineant cognoscimus (57).

Pythagoreorum quoque litteris ipso Platone, ut arbitror, auctore studuit eorumque sectam explosa sæpe magistri sententia secutus est (58). Etenim Philolai scripta sive e Sicilia sive Thebis Athenas perlata evolvit (59), iisque et aliis

τας, ένδιδούς έαυτὸν εύμενῆ καὶ ἀμήνιτον, αἰδώ τε τολλήν ένειργάσατο, και ζήλον έαυτου και φιλοσοφίας καίτοι πολ λοί των φίλων ένεχάλουν ώς μή νουθετούντι το μειράκιον· ὁ δὲ καὶ πάνυ νουθετεῖν Ελεγε, τῷ βίφ καὶ τῆ διαίτρ τής πρός τὰ αἰσχρὰ τῶν καλῶν διαφορᾶς παρέχων κατανόη σιν. Plutarchus de adul. et amic. discrim. cap. 47 vol. VII pag. 230 ed. Hutten. ὁ γοῦν Πλάτων ἔλεγε νουθετε?ν τῷ βίφ τὸν Σπεύσιππον. — (52) Vid. fragm. 186. — (53) Diogenes Laertius III, 8 δ δ' οὖν φιλόσοφος καὶ Ίσοπράτει φίλος ήν. Cicero orat. cap. 13. At ea de seniore scribit Plato, et scribit æqualis, et quidem, exagitator omnium rhetorum, hunc miratur unum. Me autem, qui Isocratem non diligunt, una cum Socrate et cum Platone errare patiantur. -(54) Diogenes Laertius IV, 2 καὶ πρῶτος παρά Ίσοχράτους τὰ καλούμενα ἀπόρβητα ἐξήνεγκεν, ὡς φησι Καινεύς. — Cicero ad Attic. II, 1 Meus autem liber totum Isocratis μυροθήκιον atque omnes ejus discipulorum arculas ac nonnihil etiam Aristotelia pigmenta consumpsit. Cæterum recte Dionysius Halicarnassensis libro de admiranda orationis Demostheneæ v. cap. 2 Vol. VI p. 957 ed. Reisk. a superiorum oratorum, Periclis, Alcibiadis, Critiæ, Theramenis granditate ac sublimitate distinguit secundum dictionis genus, tenue videlicet et simplex, quod compositione et robore communi et vulgari loquendi modo persimile apparet atque imprimis Lysiæ proprium fuit adjungitque tertium dicendi genus e duobus prioribus compositum, quod mixtum appellari sole-bat. Hoc vero, quamvis multorum etiam aliorum commune esset, Isocrates coluit et ad fastigium pæne perduxit. Fuit enim magnus orator et perfectus magister, quamquam forensi luce carnit, intraque parietes aluit eam gioriam quam nemo fortasse postea consecutus est. (Cf. Cicero Brut. cap. 8.) Is et scripsit multa præclare et docuit alios, et cum cætera melius quam superiores, tum primus intellexit, etiam in soluta oratione, dum versum effugeres, modum tamen et numerum quendam oportere servari. Quum enim antea verborum quasi structura et quadam ad numerum conclusio nulla fuisset, ipse orationis elationem atque altitudinem cum elegantia copulavit observatoque numero mirabilis circumdu-

tionem sive periodorum artifex exstitit. — (56) Cicerc de invent. II. 2 Nam fuit tempore codem, quo Aristoteles, magnus et nobilis rhetor Isocrates: cujus ipsius quam constet esse artem, non invenimus. Discipulorum autem atque corum, qui protiaus ab hac sunt disciplina profecti, multa de arte præcepta reperimus — (57) Cicero de orat. lib, III cap. 43-51. Orator, cap. 41-68. — (58) Vid. fragm. 195. 198.

(59) Theologumen. arithm. auctor p. 61 ed. Ast. δτι καὶ Σπεύσιππος, ὁ Ποτώνης μέν υίὸς της τοῦ Πλάτωνος ἀδελφής, διάδοχος δε άκαδημίας, πρό Εενοκράτους έξαιρέτως σπουδασθεισών άει Πυθαγορικών άκροάσεων, μάλιστα δε τών Φιλολάου συγγραμμάτων, βιβλίδιόν τι συντάξας γλαφυρόν έπέγραψε μέν αύτο περί Πυθαγορικών άριθμών, άπ' άρχης δέ μέχρι ήμίσους περί των έν αὐτοῖς γραμμικών έμμελέστατα διεξελθών, πολυγωνίων τε και παντοίων των εν άριθμοῖς έπιπέδων άμα και στερεών, περί τε των πέντε σχημάτων, ά τοις κοσμικοίς άποδίδοται στοιχείοις, ίδιότητος αθτών πρός άλληλα και κοινότητος, άναλογίας τε και άνακολουθίας, μετά ταύτα λοιπόν θάτερον το του βιδλίου ήμισυ περί δεκάδος άντιχους ποιείται, φυσικωτάτην αυτήν άποραίνων καὶ τελεστικωτάτην τῶν ὄντων, οἶον εἶδός τι τῶν κοσμικῶν ἀποτελεσμάτων τεχνικόν ἀφ' ἐαυτῆς, ἀλλ' οὐχ ἡμῶν νομισάντων η ώς έτυχεν η ήθελεν, ὑπάρχουσα καὶ παράδειγμα παντελέστατον τῷ τοῦ παντὸς ποιητῆ θεῷ προεκκειμένη. Λέγει δὲ τὸν τρόπον τούτον περί αὐτῆς. Εστι δὲ τὰ δέκα τέλειος, καὶ ἐρθῶς τε χαι χατά φύσιν είς τούτον χαταντώμεν παντοίως άριθμούντες Έλληνές τε καὶ πάντες άνθρωποι, οὐδὲν αὐτοὶ ἐπιτηδεύοντες πολλά γάρ ίδια έχει, ά προσήμει τον ούτω τελειον ξχειν [πολλά δε ίδια αξν ούκ ξατιν αύτου. δει δε ξχειν αύτά τελειον] πρώτον μέν οδν άρτιον δεί είναι, όπως ίσοι ένώσιν οί περισσοί τε και άρτιοι, και μη έτερομερείς έπει γάρ πρότερος αεί έστιν ο περισσός του άρτίου, εί μή άρτιος είη ο συμπεραίνων, πλεονεκτήσει ὁ Ετερος εὶ δὲ ίσους Εχει, χρή τους πρώτους και άσυνθέτους και τους δευτέρους και συνθέτους ο δε δέχα έχει ίσους, και ούδεις αν άλλος ελάσσων των δέκα τούτο έπαθεν άριθμός, πλείων δε τάχα και γάρ ο ιβ' και άλλοι τινές άλλα πυθμήν αὐτών ὁ δέκα, καὶ πρώτος τοῦτο έχων, και ελάχιστος των έχόντων τέλος τι έχει, και ίδιόν πως αὐτό τοῦτο γέγονε τὸ ἐν πρώτφ αὐτῷ ἔσους ἀσυνθέτουξ

Pythagoreorum disputationibus adhibitis elegantem de numeris Pythagoricis libellum composuit. Quid? quod cum Platone in Siciliam profectus cum alios Pythagoreorum familiæ principes, qui eo tempore vel in Italia commorabantur vel Siciliæ rebus se immiscebant, tum Archytam convenit. Fuerunt etiam alii quibuscum commercium habuit Speusippus. Nimirum in ejus operibus comparent (60) epistolæ ad Dionem, Dionysium, Philippum datæ. Atque ex epistola quidem ad Dionem pauca profert Plutarchus de adul. et amic. discr. cap. 43 (61), Dionysii vero ad Speusippum scribentis dicta quædam servarunt Athenæus lib. VII pag. 279. e. et Diogenes Laertius IV, 2 (62). Denique ex epistola Philippo Macedonum regi inscripta Carystius Pergamenus in commentarios suos rettulit locum, quem inseruit Athenæus lib. XI p. 506. E (63). Qui locus gravis testimonii instar habere visus est Wesselingio ad Diodori Siculi libr. XVI tom, 7 pag. 508. Continet enim opinionem de primordiis regni Philippi a vulgatiore fama diversam. Philippum Platoni obtrectantem reprehendit Speusippus, quasi ignorantibus hominibus Philippum Platonis beneficio ad regnum pervenisse. Platonem enim, misso Euphræo Oritano ad Perdiccam effecisse, ut hic regionem quandam Philippo assignaret, qui postquam ibi exercitum aluisset mortuo fratre rerum potitus sit. Quæ si vera sunt, id quod Athenæus in suspenso relinquit, statuendum est Philippum jam ante fratris obitum Thebis elapsum in Macedonia versatum esse. Similia in Socraticorum, quæ exstant, epistolis leguntur. Namque eam, quæ inter illas trigesima numeratur et omisso auctoris nomine simpliciter Philippo inscripta est, cum Leone Allatio et aliis Speusippo vindicamus, quia convenit cum ejusdem philosophi verbis apud Athenæum (64). Nobiscum I. G. Bæhneckius quoque facit in Quæstionum de orat. Att. Vol. I. (Forschungen auf dem Gebiete der attischen Redner) pag. 364 et p. 672 seq. qui eam pro genuina habet nec multo post secundum Olympiadis CVIII annum exaratam esse contendit. Intelligitur hoc ex extrema epistolæ parte. Quippe Speusippus sic eam claudit : άλλά γάρ τάς λοιπάς σχήψεις γράψοντα έπιλείπει με τὸ βυδλίον· τοσαύτην ήμιν σπάνιν βυδλίων βασιλεύς Αίγυπτον λαδών πεποίηχεν. Nam eo tempore Artaxerxes Ochus Ægypto potitus erat (65), qui videtur chartam vel papyrum ex Ægypto in alias terras exportari vetuisse (66), Nihil autem est quod solum Allatio opposuit Orellius in annot. ad Socraticorum epist. p. 262. in fine hujus epistolæ missam eam ex Ægypto dici, ubi Speusippus nunquam fuerit. Nempe scriptorem vir doctus non intellexit. Fuerunt quidem qui Bentlejo (67) astipulati, velut Antonius Westermannus in commentationis de epistolarum scriptoribus græcis parte septima (68) cum hac omnes Socraticorum epistolas tanquam subditicias familia submoverent. Conquisitis scilicet rationibus illi hoc docere couantur. Ajunt ergo primum obstare totius epistolæ habitum et argumentum, deinde istam qua redundet eruditionem satis putidam eamque nec Speu-

τε καὶ συνθέτους ὧφθαι. ἔχων τε τοῦτο ἔχει πάλιν καὶ τοὺς πολλαπλασίους και τους υποπολλαπλασίους, δυ είσι πολλαπλάσιοι έχει μέν γάρ ὑποπολλαπλασίους τοὺς μέχρι πέντε. τους δε από των εξ μέχρι των δέχα πολλαπλασίους αὐτων. έπει δέ τα ζ' ουδενός, έξαιρετέον και τα δ', ώς πολλαπλάσια τοῦ β΄, ώστε Ισους είναι πάλιν δεί. "Ετι πάντες οἱ λόγοι ἐν τῷ ι', ὁ τε τοῦ ἴσου καὶ τοῦ μείζονος καὶ τοῦ ἐλάττονος καὶ του έπιμορίου και των λοιπών είδων έν αύτω, και οι γραμμικοί οι επίπεδοι και οι στερεοί το μέν γάρ α' στιγμή, το όξ β' γραμμή, τὰ όξ τρία τρίγωνον, τὰ όξ δ' πυραμίς · ταῦτα δὲ πάντα ἐστὶ πρῶτα καὶ ἀρχαὶ τῶν καθ' ἔκαστον όμογενών. Καὶ ἀναλογιών δὲ πρώτη αὐτή ἐστιν ἡ ἐν αὐτοῖς ὀφθεῖσα ή τῷ ἴσφι μὲν ὑπερέχουσα, τέλος δὲ ἔχουσα ἐν τοῖς δέκα. "Εν τε έπιπέδοις και στερεοίς πρώτά έστι ταύτα, στιγμή, γραμμή, τρίγωνον, πυραμίς έχει ταῦτα τὸν τῶν δέκα ἀριθιτον και τεγος ισχει τετράς μέν γάρ έν πυραμίδος γωνίαις η βάσεσι, έξας δὲ ἐν πλευραῖς, ώστε δέχα, τετράς δὲ πάλιν έν στιγμής καὶ γραμμής διαστήμασι καὶ πέρασι, έξὰς δὲ ἐν τριγώνου πλευραζς καὶ γωνίαις, ὥστε πάλιν δέκα. Καὶ μὴν καὶ ἐν τοῖς σχήμασι κατ' ἀριθμὸν σκεπτομένω συμδαίνει πρώτον γάρ έστι τρίγωνον το Ισόπλευρον, δ έχει μίαν πως γραμμήν και γωνίαν. λέγω δέ μίαν, διότι ζσας έχει. φαχιστον γάρ άει και ένοειδές το ίσον δεύτερον δε το ήμιτετράγωνον. Ιτίαν γάρ έχον παραγγαγήν γραμιτών και γωγιών εν δυάδι δράται τρίτον δέ τὸ τοῦ Ισοπλεύρου ήμισυ τὸ

καὶ ἡμιτρίγωνον' παντως γάρ άνισον καθ' έκαστον, τὸ δὲ παν αύτου τρία έστί. Και έπι των στερεών εύρίσκοις αν άχρι των τεττάρων προίων το τοιούτο, ώστε δεκάδος και ούτως ψαύει τριάς γάρ πως ή μέν πρώτη πυραμίς μίαν πως γραμμήν τε και ἐπιφάνειαν ἐν ἰσότητι ἔχουσα, παρὰ τῆς ἐπὶ τῆς βάσεως γωνίας ύπὸ τριῶν ἐπιπέδων περιεχομένη, τὴν κατὰ κορυφήν ύπο τεττάρων συγκλειομένη, ώστε έκ τούτου δυάδι έοικέναι ή δε τρίτη τριάδι, επί ήμιτετραγώνου βεδηκυΐα, καὶ σὺν τῆ ὀφθείση μιὰ ὡς ἐν ἐπιπέδφ τῆ ἡμιτετραγώνω ἔτι και άλλην έχουσα διαφοράν την της κορυφαίας γωνίαν, ώστε τριάδι αν όμοιοίτο πρός όρθας την γωνίαν έχουσα τξ της βάσεως μέση πλευρά. τετράδι δὲ ή τετάρτη κατά ταῦτα. έπὶ ήμιτετραγώνφ βάσει συνισταμένη, ώστε τέλος εν τοῖς δέχα λαμδάνειν τὰ λεχθέντα. Τὰ αὐτὰ δὲ καὶ ἐν τή γενέσει: πρώτη μεν γάρ άρχη είς μέγεθος στιγμή, δευτέρα γραμμή, τρίτη ἐπιφάνεια, τέταρτον στερεόν. — (60) Diogenes Laertius lib. IV, 5 ἐπιστολαὶ πρός Δίωνα, Διονόσιον, Φίλιππον. — — (61) Vid. fragm. 191. — (62) Vid. fragm. 226-227. — (63) Vid. fragm. 192. — (64) Vid. fragm. 187. — (65) Vid. Diodor. Sicul. lib. XVI cap. 51. — (66) Cf. Ambroise Firmin Didot, sur le prix du papier dans l'antiquité p. 9 (Paris 1857). — (67) Bentlejus Opusc. phil. pag. 47 seqq. (Lipsies 1781). — (68) Ant. Westermann. in Commentationis de epistolarum scriptoribu græcis parte septima (Lipsiæ 1855). —

sippo nec Philippo dignam. Tum injuriosam eam in Isocratem esse, cui Speusippus multa debuerit. Denique invectionem in Isocratem per se spectatam rhetorem potius quam philosophum redolere.

Fateor hæc, quæ dicuntur a pluribus (69), posse speciosa videri. Sed quoniam veteres minus bene moratum fuisse Speusippum testificantur (70), omnia quæ ad imminuendam epistolæ auctoritatem afferri solent argumenta, pro nihilo putamus. Est enim hominis ingrati et maligni magistros, a quibus litteras et artes didicerit, asperioribus facetiis perstringere. Huc accedit simplicitas orationis sine pigmentis fucoque puerili et quæ maximam illius opusculi partem tenet narratio de Philippi majoribus ex Antipatri historiarum libris excerpta, quæ ob jejunitatem nemini nisi Philippo, ad quem scripta esse fertur, placere posset. Præterea ex Socraticorum epistolis trigesimam primam etiam, ad Philippum item datam, cum Orellio præf. p. VII ad Speusippum auctorem referre non dubitamus (71). Denique epistolam incerto auctore vulgatam ab Orellio, quæ inter Socraticas trigesima secunda est, æque ac sequentem Speusippi esse ad Xenocratem missas ex Diogenis Laertii verbis in ejus vita recte collegit Altatius. Etenim ille lib. IV, 3 ait : ήδη δὲ ὑπὸ παραλύσεως καί τὸ σῶμα διέφθαρτο, καί πρὸς Ξενοκράτην διεπέμπετο, παραχαλών αὐτὸν έλθεῖν, χαὶ την σχολήν διαδέξασθαι. Quamobrem nos quoque utramque epistolam Speusippo attribuimus.

Quæ de Speusippi itinere in Macedoniam ad

Cassandrum facto narrantur, incredibilia sunt. Ferunt enim Speusippum lucri causa ad Cassandri nuptias in Macedoniam profectum levibus quibusdam carminibus conditis publiceque decantatis quæstum fecisse (72). At Cassander Thessalonicen, Philippi filiam, in matrimonium duxit primo Olympiadis 116 anno vel ante Chr. 316 (73). Quare in Chronicis Eusebianis eo ipso anno notatum est Speusippum floruisse (74). Hæc tamen quominus ad nostrum Speusippum referamus, temporum ratio obstat, quippe qui jam ante tertium Olympiadis 111 annum i. e. annum 334 æræ vulgaris fato perfunctus sit.

Speusippo magistro usæ sunt duæ mulieres, quæ Platonis jam discipulæ fuerant, Lasthenia, Mantineæ alumna, et Axiothea Phliasia. Quarum de utraque ab antiquis memoria prodita est. Illa enim virilis animi femina virili vestitu induta fuisse perhibetur (75): hæc Diotimæ, Platonis convivio nobilitatæ, popularis, eaque ingeniosa, ut puto, et festiva, jucunda consuetudine cum philosopho nostro conjuncta erat. Quam consuetudinem non defuisse qui sinistris sermonibus carperent, nemo mirabitur, præsertim quum Speusippus simul avari hominis speciem præberet. Huc spectant mordacissima Dionysii dicta sic ad eum scribentis: Etiam ab Arcade discipula tua philosophiam discere nobis licet. Et alibi: Plato discendi studiosos gratis docebat, tu vero tributa exigis et æque a volentibus atque a nolentibus accipis (76). Quin etiam scriptor epistolæ (77) Socraticæ sextæ et trigesimæ quandam

(69) Cf. Fischeri de Speusippi Atheniensis vita dissertatio p. 29. — (70) Diogenes Laertius IV, 1 καὶ γὰρ ὀργίλος καὶ ἡδονῶν ἡττων ἡν. Suidas v. Σπεύσιππος αὐστηρὸς τὴν γνώμην, εἰς ἄκρον ὁξύθυμος. — (71) Vid. ſταgm. 188. — (72) Philostratus vit. Apollon. cap. 35 Σπεύσιππον τὸν Ἀθηναΐον οῦτω τοι ἐρασιχρήματον γενέσθαι φασίν, ὡς ἐπὶ τὸν Κασσάνδρου γάμον ἐς Μακεδονίαν κωμάσαι ( leg. κομίσασθαι) ποιήματα ψυχρὰ ξυνθέντα΄, καὶ δημοσία ταῦθ' ὑπὲρ χρημάτων ἄσαι. Quæ repetit. Suidas s. v. Αἰσχίνης ὁ τοῦ Αυσανίου. Sed Diogenes Laertius IV, 1 eum delectationis causa Macedoniam, ut Cassandri nuptiis interesset, petivisse refert (ὑφ' ἡδονῆς ἐλθεῖν εἰς Μακεδονίαν ἐπὶ τὸν Κασσάνδρου γάμον). — (73) Diodorus Siculus lib. ΧΙΧ cap. 49. Justinus lib. ΧΙΧ cap. 6. —

Alexandrinus Strom. lib. IV παρά Πλάτωνί τε ἐφιλοσόφουν Λασθένεια ή Άρκαδία (lege Άρκαδική) και Άξιοθέα ή Φλιασία. Themistius orat. IV : Άξιοθέα μὲν γὰρ ἐπιλεξαμένη τι των ξυγγραμμάτων & Πλάτων πεποίηται ύπερ πολιτείας, φχετο ἀπιοῦσα Ἀθήναζε ἐξ Ἀρκαδίας, καὶ Πλάτωνος ήχροᾶτο λανθάνουσα άχρι πόρρω ότι γυνή είη, ώσπερ δ 'Αχιλλεύς τοῦ Λυκομήδους. 'Ο δὲ γεωργός ὁ Κορίνθιος τῷ Γοργία ξυγγενόμενος, (οὐκ αὐτῷ ἐκείνῳ Γοργία, ἀλλά τῷ λόγω δν Πλάτων έγραψεν έπ' ελέγχω τοῦ σοφιστοῦ) αὐτίχα άφεις τὸν άγρον, καὶ τὰς άμπέλους, Πλάτωνι ὑπέθηκε τὴν ψυχήν, καὶ τὰ ἐκείνου ἐσπείρετο καὶ ἐφυτεύετο. Apulejus de Platone: Multi auditorum ejus utriusque sexus in philosophia floruerunt. — (76) Diogenes Laertius lib. IV, 2 δτε καὶ Διονύσιος πρὸς αὐτὸν γράφων τωθαστικώς φησι καὶ ἐκ τής Άρχαδικής σου μαθητρίας έστι την φιλοσοφίαν χαταμαθείν και Πλάτων μέν άτελείς φόρων τούς παρ' αὐτόν φοιτώντας ἐποίει , σὺ δὲ δασμολογεῖς καὶ παρ' ἐκόντων καὶ ἀκόντων λαμβάνεις. Cf. fragm. 227. — (77) Scriptor Epist. Socr. 36 p. 44 ed. Orell. Βούλομαί σε μετά παιδιάς παρρησιάσασθαι, έπειδή σύ και πρός έμε προεισδέδληκας τῷ τρόπω τούτφ. Λόγω δή σοι εὖ πράττειν, εἶ ἄρα τοῦτό ἐστι τοῦ χαύρειν άμεινον, ώς ούχ έστιν, άλλά του μέν ήδεσθαι, ώ Αασθενία και Επεύσιππος χρήται, αίτιος του ές Σικελίαν στόλου όμολογών είναι, και πλείσνας του Γηρυόνου χείρα καὶ πόδας έξων, μαλλον δὲ τοῦ Βριάρεω (fragm. 228). —

dictionis similitudinem Lastheniæ et Speusippo tribuit. Docet enim consuevisse utrumque in epistolarum scriptione salutem amicis ita dicere, ut eos neque bene agitare (εὖ πράττειν), neque gaudere (χαίρειν), sed lætari (ἤδεσθαι) juberent (78).

Fama est matrimonium quoque contraxisse Speusippum, licet ea res dubitationem habeat. Testem vero hujus matrimonii solum Platonem proferre possumus in epistola tertia decima Dionysio scribentem, opus sibi esse dote triginta minarum. Namque Plato unam e neptium filiabus Speusippo avunculo collocaturus illam pecuniam Dionysii facultatibus sublevatus (79) solvere volebat. Similis argumenti decima Chionis quæ vocatur epistola est. Nimirum, si fides epistolæ auctori, Chion qui forte Athenis commorabatur quo tempore illæ nuptiæ fiebant, ad augendam triginta minarum dotem talentum Speusippo, utpote in egestate versanti, de suo numeravit. Subjiciuntur a scriptore pauca, quæ ad sponsi suavitatem et matrimonii sinceritatem laudibus extollendam pertinent. Jam si missum facimus personatum Chionem i. e. sophistam qui sub umbra alienæ dignitatis latet, quis ad facti veritatem probandam Platonem tanquam locupletem auctorem laudabit? Scio Plutarchum (80) in Dionis vita cap. 21 hanc ipsam tertiam decimam Platonis epistolam spectasse atque ex eodem fonte partem narrationis hausisse, sed mihi omnes quæ sub Platonis nomine feruntur epistolas spurias videri, jam supra in adumbrandis philosophi itineribus (81) dixi. Quum autem de Speusippi matrimonio nihil præterea traditum sit, rem incertam neque confirmare argumentis neque refellere in animo est. Adde quod liberis videtur caruisse, quoniam virum non propinquitatis vinculis, sed studiorum cognatione conjunctum, Xenocratem Academiæ heredem reliquit.

Hic notare libet, hortum Academiæ vicinum janı Xenocratis tempore scholæ fuisse adjunctum, cujus rector domicilium ibi habebat, Produnt scilicet Academiam tribus drachmarum millibus emtam domicilium fuisse Platonis. Xenocratis, Polemonis ibi philosophiæ vacantium atque ætatem in ea conterentium : uno die excepto, quo Xenocrates quotannis in astu se contulerit, Liberalibus, ut (quod ajunt) novorum tragœdorum solemnia condecoraret (82). Fundus alter Platonis, in Iresidarum pago situs (83) in septentriones atque in orientem Eurymedontis Myrrhinusii prædiis obtendebatur. Hinc colligas Eurymedontem illum qui Potonen. Platonis sororem, duxerat, hominem bene nummatum fuisse. Quo posito atque concesso, commenticia sunt, quæ tum de Eurymedontis tum de Speusippi egestate dicuntur. Nam sine dubio opibus tantum valebat Eurymedon, ut filias et neptes dotare posset, neque vel Platonis auxilio vel Dionysii argento egeret. Quamvis Plato discipulorum nobilitate floreret, cæteros tamen auditores auctoritate ita vicit Speusippus, ut non solum quum avunculus alterum in Siciliam iter faceret, ipse ejus loco Academiam regendam acciperet, sed postea etiam senescenti in schola moderanda auxilio et adjumento esset. Quamobrem poeta quidam comicus illi sermocinantium juvenum cœtui Platonem cum Speusippo et Menedemo præsecit. Sunt etiam qui illorum conviviis Platonem cum Speusippo præfuisse scripserint (84). In hoc duodetriginta fere juvenum cœtu de difficillimis philosophiæ quæstio-

Hermann. Gesch. und system der Plat. Phil. Tom. I pag. 24. - (83) Diogenes Laertius III, 42 to ev Elpegiδων χωρίον. — (84) Epicrates ap. Athen. lib. II pag. 59. Τί Πλάτων και Σπεύσιππος και Μενέδημος πρός τίσι νυνί διατρίδουσιν; ποία φροντίς, ποίος δὲ λόγος διερευνάται παρά τοϊσιν; τάδε μοι πινυτώς, εί τι κατειδώς ήκεις, λέξον ποτί τάς γάς. Β. άλλ' οίδα λέγειν περί τωνδε σαρώς. Παναθηναίοις γάρ ίδων άγελην μειρακίων έν γυμνασίοις Άκαδημείας ηκουσα λόγων ἀφάτων ἀτόπων. Περί γὰρ φύσεως ἀφοριζόμενοι διεχώριζον ζώων τε βίον δένδρων τε φύσιν λαχάνων το γένη. Κάτ' έν τούτοις την χολοχύντην έξήταζον τίνος έστὶ γένους. Α. καὶ τί ποτ' ἄρ' ώρίσαντο καὶ τίνος γένους είναι τὸ φυτόν; δήλωσον, εἰ κάτοισθά τι. Β. πρώτιστα μέν οῦν πάντες άναυδεῖς τότ' ἐπέστησαν, καὶ κύψαντες χρόνον οὐκ όλίγον διεφρόντιζον. Κάτ' έξαίφνης έτι χυπτόντων και ζητούντων των μειρακίων λάχανόν τις έφη στρογγύλον είναι, ποίαν δ' άλλος, δένδρον δ' έτερος. Ταϋτα δ' άκούων Ιατρός τις Σικελᾶς ἀπὸ γᾶς κατέπαρδ' αὐτῶν ὡς ληρούντων. Α. ἢ που δεινώς ώργισθησαν χλευάζεσθαι τ' έδόησαν το γάρ έν λέσγαις ταϊσδε τοιαυτί ποιείν άπρεπές. Β. ούδ' έμελησεν τοῖς μειρακίοις. Ο Πλάτων δε παρών, και μάλα πρέως, ούδεν

<sup>(78)</sup> De hac epistolica salutatione vide Henrici Stephani Thes. s. v. πράττειν. — (79) Plato epist. XIII p. 361. D. εΙσί μοι άδελφιδάν θυγατέρες τῶν ἀποθανουσῶν τότε ὅτ' ἐγὰ οὐκ ἐπτεφανούμαν, σὐ δ' ἐκελευες, τέσσαρες, ἡ μὲν νῦν ἐπίγαμος, ἡ δὲ ὀκταέτις, ἡ δὲ σμικρὸν πρὸς τρισὶν ἔτεσιν. ἡ δὲ οὐπω ἐνιαυσία. Ταὐτας ἐκδοτέον ἐμοί ἐστι καὶ τοῖς ἐμοῖς ἐπιτηδείοις, αἰς ἀν ἐγὰ ἐπιδιῶ· αἰς δ' ἀν μή, χαιρόντων. Καὶ ὧν ἀν γένωνται οἱ πατέρες αὐτῶν ἐμοῦ πλουσιώτεροι, οὐκ ἐκδοτέον τὰ δὲ νῦν ἐγὰ αὐτῶν ἐὐπορώτερος. Και τὰς μητέρας δὲ ἀὐτῶν ἐγὰ ἐξέδωκα καὶ μετ' ἀλλων καὶ μετὰ Δίωνος. Ἡ μὲν οῦν Σπευσίππφ γαμείται, ἀδελφῆς οὖσα αὐτῷ θυγάτηρ· δεῖ δὴ ταύτη οὐδὲν πλέον ἡ τριάκοντα μνῶν· κέτριαι γὰρ αὐται ἡμῖν προῖκες. — (80) Plutarchus Dion. 21. Vol. VI p. 186 seq. ed. Hutten. —

<sup>(81)</sup> Vid. not. 12. — (82) Plutarchus de exsilio cap 10 Vol. X p. 376 ed. Hutten. ἡ δ' 'Ακαδημία, τρισχιλίων δραχμών χωρίδιον ἐωνημένον, οἰκητήριον ἡν Πλάτωνος καὶ Εενοκράτους καὶ Πολέμωνος, αὐτόθι σχολαζόντων καὶ κατα-διούντων τον ἐπαντα χρόνον πλὴν μίαν ἡμέραν, ἐν ἢ Εενοπράτης καθ' ἔπαστον ἔτος εἰς ἄστυ κατήει Διουυσίων καινοῖς τραγωβοῖς ἐπισκοσμών, ὡς ἔφασαν, τὴν ἐορτήν Conf. C. F.

nibus disserebatur, omnesque diligenter magistrum rerum origines scrutantem vel de summo bono divinitus disputantem attendebant (85). Ludicri etiam sermones et joculariter dicta admittebantur, interdum litteris mandabantur (86). Porro ad decorum custodiendum Speusippus, Xenocrates, Aristoteles convivantibus bibendi leges scribebant (87). Ut paucis dicam, eam in hac familia vitam Speusippus egit, quam antiquus rhetor honorum contentioni et imperii cupiditati anteponens d'etaturæ perpetuæ comparavit (88). Musis in Academia sive aram sive templum Plato dicaverat (89). Deinde Speusippus, avunculi præcepta secutus, qui Gratiis semper sacrificari voluerat, museum ibi exstructum fictis earum imaginibus adornavit (90).

Postero tempore ibidem Platonis ipsius statua Silanonis manu facta quam Mithridates Persa ei consecraverat, conspiciebatur (91). Joculare est, quod de inventa a Speusippo fiscinarum commode portandarum ratione accepimus (92). Sed quo animo Aristoteles in Platonem senem et familiares ejus fuerit, magna quæstio est. Ælianus (93) memoriæ prodit Platonem, cui Aristoteles ob cultum et habitum philosopho indignum displiceret, Xenocratem, Speusippum. Amyclam, alios illi præoptasse eosque tum aliis affecisse honoribus, tum ad colloquia admisisse. Quum igitur Xenocrates aliquando in patriam iter fecisset, Speusippus autem ægrotaret, ideoque disputationi adesse non posset: Aristoteles Platonem jam octogenarium et me-

όρινθείς, ἐπέταξ' αὐτοῖς πάλιν ἐξ ἀρχῆς ἀφορίζεσθαι τίνος έστι γένους οι δε διήρουν. Cf. Meinek. fragm. com. gr vol. III pag. 370. Athenæus lib. XII pag. 548. a. οὐ γὰρ ίνα συρρυέντες έπι το αυτό της ξως του δρθρου γενομένης τραπέζης ἀπολαύσωσιν, η χάριν έξοινίας, ἐποιήσαντο τὰς συνόδους ταύτας οἱ περὶ Πλάτωνα καὶ Σπεύσιππον, άλλ' ίνα φαίνωνται και το θείον τιμώντες, και φυσικώς άλλήλοις συμπεριφερόμενοι και το πλείστον ένεκεν άνέσεως και φιλολογίας. Cf. Eustath. comment. in Odyss. lib. I, vs. 110 pag. 1398 ed. Rom. — (85) Vid. Hermann. l. l. 79 seqq. Themist. orat. XXI pag, 245. Platonis de summo bono doctrinam numeris Pythagoricis exornatam discipuli editis commentariis illustrarunt. Aristoxenus Harmon. II, 30 ed. Meibom. Alexander Aphrodis. apud Simplicium Commentar. in Aristot. auscult. phys. fol. 32. b. coll. 104. Cf. Brandisii diatr. acad. de perdit. Aristot. libris de ideis et bono, Bonn. 1823 pag. 21 seqq. Ravaisson. de Arist. Metaph. pag. 214 sq. et quos laudat Hermarnus l. l. pag. 710 sq. — (86) Plutarchus Conviv. disp. 1 Procem. Vol. XI pag. 2 ed. Hutten. insi de nal col donei εών μεν ατόπων ή λήθη το όντι σοφή κατ' Ευριπίδην είνα, τὸ δὲ δίως άμνημονείν των έν οίχφ, μή μόνον τῷ φιλοποιῷ λεγομένω μάχεσθαι τής τραπέζης, άλλα καί των φιλοσόφων τους ελλογιμωτάτους άντιμαρτυρούντας έχειν, Πλάτωνα καί Ζενορώντα, και Άριστοτελην, και Σπεύσιππον, Έπικουρόν τε καὶ Πρύτανιν καὶ Ἱερώνυμον, καὶ Δίωνα τὸν ἐξ ᾿Ακαδημίας, ως άξιον τινος σπουδής πεποιημένους έργον, άναγράψασθαι λόγους παρά πότον γενομένους. — (87) Athenæus Epit. I pag. 3. f. δτι Ξενοχράτης δ Χαλκηδόνιος καὶ Σπεύσιππος ό 'Ακαδημαϊκός και 'Αριστοτέλης συμποτιχούς νόμους έγραψαν. Conf. lib. V pag. 186. b. -Themistius orat. XXXI de sedis prærogativa pag. 353 ed. Paris. 1684 ταύτην άρχει την άρχην μέχρι νῦν ο Άριστωνος, ταύτην Άριστοτέλης, ταύτην Σπεύσιππος, ταύτην Εενοχράτης. Cf. Aristid. Platon.45. vol. II pag. 109 ed. Dindorf. — (89) Olympiodorus vit. Plat. διδασκαλείον έν τη Άχαδημία συνεστήσατο μέρος τι τούτου τοῦ γυμνασίου τέμενος ἀφορίσας ταῖς Μούσαις. Cf. vit. anonymi, Pausan. lib. I cap. 30, 2. — (90) Diogenes Laertius IV, 6 θύε ταζς Χάρισιν Xenocrati dixit Plato. Id. IV, 1 Χαρίτων τε αγάλματα ανέθηκεν εν τῷ μουσείφ τῷ ὑπὸ Πλάτωνος εν 'Ακαδημία Ιδρυθέντι. — (91) Diogenes Laertius III, 25 έν δὶ τῷ πρώτφ τῶν ἀπομνημονευμάτων Φαβωρίνου φέρεται , δτι Μιθριδάτης ὁ Πέρσης ἀνδριάντα Πλάτωνος ἀνέθετο εἰς τὴν ᾿Ακαδημίαν, καὶ ἐπέγραψε Μιθριδάτης ὁ ὑΡοδοβάτου Πέρσης Μοθσαις εἰκόνα ἀνέθετο Πλάτωνος, ἡν

Σιλανίων ἐποίησε. -- (92) Diogenes Laertius IV, 3 καὶ πρώτος εδρεν φ τά φορμία των φρυγάνων εδογκα ποιοδσιν. (93) Ælianus var. hist. III, 19 λέγεται την διαφοράν Άρι στοτέλους πρός Πλάτωνα την πρώτην έχ τούτων γενέσθαι. Ούκ ἡρέσατο αὐτοῦ τῷ βίφ ὁ Πλάτων, οὐδὲ τῆ κατασκευῆ τῆ περί το σώμα. Και γαρ έσθητι έχρητο περιέργω ο Άριστοτέλης καὶ ὑποδέσει. και κουράν δὲ ἐκείρετο καὶ ταύτην ἀήθη Πλάτωνι. Καὶ δακτυλίους δὲ πο λλούς φορών ἐκαλλύνετο ἐπὶ τούτφ. Καὶ μωχία δέ τις ήν αὐτοῦ περί το πρόσωπον, καὶ άχαιρος στωμυλία λαλούντος κατηγόρει και αύτη τὸν τρόπον αὐτοῦ. Πάντα δὲ ταῦτα, ὡς ἔστιν ἀλλότρια φιλοσόφου δήλον άπερ ούν όρων ο Πλάτων ού προσίετο τον άνδρα, προετίμα δὲ αύτου Ξενοχράτην και Σπεύσιππον και Άμύκλαν και άλλους. τη τε λοιπη δεξιούμενος αὐτούς τιμη, καὶ οὖν καὶ τη κοινωνία των λόγων. Αποδημίας δέ ποτε γενομένης τῷ Ξενοχράτει είς την πατρίδα, ἐπεθετο τῷ Πλάτωνι Ἀριστοτέλης, χορόν τινα των όμιλητων των έαυτου περιστησάμενος. ων ήν Μνάσων τε ό Φωκεύς, και άλλοι τοιούτοι. Ένόσει δε τότε ό Σπεύσιππος, καὶ διὰ ταῦτα ἀδύνατος ἢν συμβαδίζειν τῷ Πλάτωνι. Ο δε Πλάτων δηδοήκοντα ετών εγεγόνει, όμοῦ τι και διά την ηλικίαν ἐπελελοίπει τὰ της μνήμης αὐτόν. Έπιθέμενος ούν αὐτῷ, καὶ ἐπιδουλεύων ὁ Άριστοτέλης, καὶ φιλοτίμως πάνυ τὰς ἐρωτήσεις ποιούμενος, καὶ τρόπον τινὰ καὶ ἐλεγκτικῶς, ἀδικῶν ἄμα, καὶ ἀγνωμονῶν ἢν δῆλος. Καὶ διὰ ταῦτα ἀποστὰς ὁ Πλάτων τοῦ ἔξω περιπάτου ἔνδον έβάδιζε σύν τοῖς έταίροις. Τριών δὲ μηνών διαγενομένων, ό Ξενοχράτης αφίκετο έκ της αποδημίας, και καταλαμβάνει τὸν Άριστοτέλη βαδίζοντα, οδ κατέλιπε τὸν Πλάτωνα. "Ορῶν δὲ αὐτὸν μετὰ τῶν γνωρίμων οὐ πρὸς Πλάτωνα ἀνανω. ρούντα έχ του περιπάτου, άλλά χαθ' έαυτον απιόντα είς την πόλιν, ήρετό τινα των εν τῷ περιπάτω, ὅποι ποτὰ είη Πλά-έχεϊνος μέν ου νοσεί, ένοχλων δέ αυτόν Άριστοτέλης παραχωρήσαι πεποίηκε του περιπάτου, και άναχωρήσας εν τῷ κήπω τῷ έαυτοῦ φιλοσοφεί. Ὁ δὲ Ξενοκράτης άκούσας παραχρήμα ήκε πρός Πλάτωνα, και κατέλαδε διαλεγόμενον τοις σύν έαυτφ. Ήσαν δὲ μάλα συχνοί και άξιοι λόγου και οι μάλιστα δοχούντες των νέων έπιφανείς. Έπει δε έπαύσατο της διμιλίας, ησπάσατό τε, ώς τὸ είκός, τὸν Ξενοκράτη φ:λανθρώπως, και αι πάλιν ό Ξενοκράτης έκείνον όμοίως. Διαλυθείσης δε της συνουσίας, ούδεν ούτε είπων πρός τον Πλάτωνα Εενοχράτης, ούτε άχούσας, συναγαγών τούς έταίρους, και τῷ Σπευσίππφ πάνυ Ισχυρῶς ἐπέπληξε, παραχωρήσαντι του περιπάτου Άριστοτέλει αυτός τε ἐπέθετο τῷ Σταγειρίτη κατά τὸ καρτερόν. Καὶ εἰς τοσούτον περιήλθε φιλοτιμίας, ὡς εξελάσαι αὐτόν, καὶ ἀποδοῦναι τὸ σύνηθες χωρίον τῷ Πλάmoria labentem impugnavit et captiosis interrogationibus adortus perfecit, ut senex locum suum in Academia relinqueret ac domi cum amicis se teneret. Tribus tandem mensibus interjectis Xenocrates redux, hanc rerum mutationem miratus, simul Speusippum reprehendit, quod Aristoteli cessisset, simul Stagiriten exagitatum Academiæ spatiis ejecit, Platonemque in pristinum gratiæ et honoris locum restituit.

Hanc narrationem alii repudiarunt, alii, inter quos Hermannus est, probaverunt luculentum auctorem Ælianum esse rati. (94). Utcunque est, tamen apparet Aristotelem jam Platone vivo ab Academia secessisse et Isocratis rhetoris gloria motum dicere etiam cœpisse adolescentes docere, ac sapientiæ studium cum eloquentia jungere (95). Quemadmodum vero nemo Isocrati infensius adversatus est (96) : sic eum Platoni obtrectasse ista narratione facile adducor, ut credam (97). Cum illis vero qui ad Platonis senescentis auctoritatem se contulerant, Aristoteli non fuisse amicitiam ex iis quæ exposita sunt conficitur. Speusippum certe non modo Isocrati, verum etiam Platoni addictum, simultates cum Stagirite gerere oportebat. Quare nemo dubitabit, quin Speusippi libellus πρὸς Γρύλλον (98) Aristotelis commentario cognomini Γρύλλος ή περί ρητορικής (99) oppositus fuerit. Videtur enim Speusippus Isocratem contra Aristotelem defendisse. Insuper mortuo Platone quo tempore Speusippus Academiam regere cœpit, Apollodorus (100) auctor est, Stagiriten relictis Athenis Hermiam adiisse. Neque tamen Aristoteles Speusippi doctrinam scriptaque contemsisse putandus est, ut qui ei superstes mortui libros tribus talentis emisse tradatur (101). Ex eo igitur fonte fluxit Aristotelis volumen de Speusippi et Xenocratis philosophia, memoratum a Diogene Laertio lib. V, 25. Quod quale fuerit, e variis Stagiritæ locis conjici potest, ubi vel Pythagoreorum aliquod dogma Speusippo probatum Platonis decreto anteponit, vel omnino de Speusippo, Xenocrate, Platone judicat. Licet enim nonnunquam Speusippum vituperet, sæpius tamen ei quam Platoni favet, Xenocratis sententia fere ubique repudiata (102).

Plato, quem supremum diem primo Olympiadis 108 anno, ante Chr. 348 obiisse vidimus (103) cum alios testamenti exsecutores, tum Speusippum (104) constituerat. Qui quum amici more majorum cœnam funebrem facerent, eam habuit orationem, quæ post hæc edita ac modo Πλάτωνος περίδειπνον modo ἐγκώμιον inscripta hominum manibus terebatur (105). Hinc petita esse verisimile est, quæ de Platonis vita et studis incertis auctoribus apud Diogenem et alibi afferuntur. Quæ conjectura Diogenis et Apuleji, ni fallor, testimoniis confirmatur, qui quæ super cælesti Platonis origine ac puerili ejus institutione scribunt, Speusippo se auctore posteris tradere profitentur (106).

Ab eodem Speusippo procul dubio sumserunt veteres, quæ de Socratis somnio rumore ac fama se accepisse testificantur (107). Quod reliquum est, pietatis erga Platonem specimen etiam dedit Speusippus facto epigrammate, quod præter duo alia philosophi monumento insculptum fuisse fertur.

Σώμα μέν έν κόλποις κατέχει τόδε γαῖα Πλά-

ψυχή δ' Ισοθέων τάξιν έχει μαχάρων.
Leguntur hi versiculi in Anthologia Planudea.
Simile quidem carmen est tetrastichon, quod refert Diogenes Laertius lib. III, 44, sed ejus tertium quartumque versum Speusippi non esse persuasum habemus (108).

Dixi supra (109) morte occubuisse Platonem, successore in Academia relicto Speusippo. Qui quoniam octo annos scholæ Platonicæ inde a centesima octava Olympiade præerat, quæritur, qualis hic successor fuerit philosophus. Non negamus, eum acceptam a tam præclaro viro

rwv. — (94) Vid. Nunnes. ad Ammonii seu Philoroni vit. Aristot. pag. 73-75 ed. Luc. Holsten; Wynpersse de Xenocrate Chalcedonio p. 24 sqq; Trendelenburg. Platonis de ideis et numeris doctr. ex Aristotele illustrata. Lipsiæ 1826; Hermannus libr. l, I p. 124-125. — (95) Cicero Tusc. I, 4. — (96) Cicero orat. 51. — (97) Cicero de or. III, 35: Itaque ipse Aristoteles quum florere Isocratem nobilitate discipulorum videret, quod ipse suas disputationes a causis forensibus et civilibus ad inanem sermonis elegantiam transtulisset, mutavit repente totam formam disciplinæ suæ, versumque quendam de Philoctetapaullo secus dixit. Ille enim turpe sibi ait esse tacere, quum barbaros: hic autem, quum Isocratem pateretur dicere. Conf. Orat. 19. — (98) ap. Diog. Laert. IV, 4. — (99) Diog. Laert. V, 22. — (100) Ap. Diog. Laert. V, 9. —

<sup>(101)</sup> Diogenes Laertius IV, 5 έν δευτέρφ ἀπομνημονευμάτων Φαδωρϊνός φησιν ὡς Ἀριστοτέλης αὐτοῦ τὰ βιδλία τριῶν ταλάντων ἀνήσατο. Gellius Noctt. Att. III, 17: Aristotelem quoque traditum libros pauculos Speusippi philosophi, post mortem ejus, emisse talentis Atticis tribus. Ea summa fit nummi nostri HS duo et septuaginta millia. — (102) Vide fragm. 195-196-197-198. — (103) Vid. supra not. 25 et 26. — (104) Diogenes Laertius lib. III, 43 ἐπίτροποι δὲ Σωσθένης, Σπεύσιππος κτλ. — (105) Diogenes Laertius III, 2 Σπεύσιππος ἐν τῷ ἐπιγραφομένφ Πλάτωνος περιδείπνφ ( sic leg. pro Πλάτωνος περιδείπνου). Idem IV, 5 Πλάτωνος ἐγκώμιον. Nam idem videtur fuisse opusculum. — (106) Vid. supra not. 5 et 7. — (107) Vid. not. 9. — (108) Vid. fragm. 186. — (109) Vid. su-

disciplinam tenuisse, quamquam partim multa a Pythagoreis mutuatus est, partim minus bene moratus fuit. Namque ut inter intelligentes talium rerum existimatores convenit, optimi Platonis discipuli Speusippus, Xenocrates et Aristoteles fuerunt. Ex his Aristotelis familiares Peripatetici dicti sunt, quia in Lyceo inambulantes disputabant: illi autem qui Platonis instituto in Academia, quod fuit alterum gymnasium, cœtus et sermones habere consueverant, e loci vocabulo nomen habuerunt. Nec tamen quisquam negavit Speusippum vel Platonis exemplo vel sua sponte sæpe ambulantem disseruisse, ut qui postea Academici vocati sunt

ipsius et Xenocratis auditores communi cum Aristotelis sectatoribus Peripateticorum nomine et possent appellari et frequenter appellarentur (110).

Erat Speusippo genus orationis cum lenitate quadam æquabili profluens, quod tum Platonis spiritum et copiam, tum Isocratis elegantiam numerosque exprimeret. Porro in mathematicis artibus Speusippus versabatur, quod eas cæteris disciplinis longe præstare (111) censeret. Disserendi subtilitatem cum partiendi distinguendique artificio conjunctam præeunte Platone studiose sectabatur (112). Contendit autem fieri non posse, ut quidquam definiamus, nisi omnia

pra not. 27. — (110) David. Proleg. in Aristot. Categ. in Scholl. Aristot. pag. 23 ed. Brandis. εδδομος τρόπο; των κατά φιλοσοφίαν αίρέσεων ό όνομασθείς άπό τινος συμ-**Θεδηχότος ώς οἱ Περιπατητιχοὶ ἀπὸ τοῦ Πλάτωνος κατὰ πε**ρίπατον την συνουσίαν ποιουμένου διά τὸ άμα τη ψυχή τὸ σώμα γυμνάζειν. Καὶ τῶν ἀνθρωπίνων ἀναγωρήσαντος διαδέχεται την σχολήν αὐτοῦ Σπεύσιππος ὁ υίὸς της Πρωτώνης (leg. Ποτώνης) άδελφής του Πλάτωνος οὐκ ἐτύγχανε γὰρ τηνικαύτα παρών ο Άριστοτέλης, μετασταλείς γάρ ήν ύπο Φιλίππου εν Μακεδονία επὶ τὸ παιδεύσαι τὸν υἰὸν αὐτοῦ ᾿Αλέξανδρον, δν παραλαδών ούτως ἐπαίδευσε τὴν βασιλικὴν ἐπιστήμην ώς ἐπιλέγειν τὸν Αλέξανδρον, ἡνίκα μηδὲν ἀφέλησεν, ότι σήμερον ούχ εδασίλευσα, οὐδένα γάρ εὐεργέτησα. Καί ποτε του Άριστοτέλους εἰπόντος ὅτι ἄπειροι κόσμοι κατὰ Δημόχριτον, ἐπιδαχρῦσαί φασι τὸν 'Αλέξανδρον εἰπόντα « οὐδ' ἐνὸς δλου πόσιμου ήδυνήθην έπικρατήσαι. » Έκειθεν δε ύποστρέψας ό Άριστοτέλης διαδέχεται την σχολήν του Σπευσίππου σύν Ξενοχράτει, και άμφότεροι ελέγοντο Περιπατητικοί τοις τόποις διαφέροντες: οί μέν γάρ έκαλούντο Λύκειοι Περιπατητικοί ώς οι Άριστοτελικοί, οι δε Άκαδημιακοί Περιπατητικοί οί του Ξενοχράτους. Τῷ χρόνφ δέ, οία συμβαίνει, ἐξελιπε μέν τὸ δνομα τοῦ τόπου καὶ ἐκαλοῦντο Περιπατητικοὶ γωρίς τοῦ Λύκειοι οἱ Άριστοτελικοί, τῶν δὲ Ζενοκρατείων ἐξέλιπε τὸ τῆς ἐνεργείας ὄνομα καὶ ἐκαλοῦντο ᾿Ακαδημιακοί. Περιπατητικοί οδν έκαλούντο οδχ ότι κατά περιπάτους έξηγούντο, άλλ' ότι διεδέξαντο την σχολήν του Πλάτωνος διά μέσου Σπευσίππου κατά περιπάτους ποιουμένου τὰς έξηγήσεις. Philoponus in Aristot. Categ. init. in Scholl. Aristot. pag. 35 ed. Brandis. ἐπειδή γὰρ ὁ Πλάτων ἐξηγούμενος εδάδιζε, θέλων τὸ έαυτοῦ σώμα γυμνάζειν ώς αν μή άσθενέστερον γεγονός έμποδών γένοιτο ταϊς ψυχικαϊς ένεργείαις, οί διαδεξάμενοι αὐτὸν ἀνομάσθησαν οὕτως, οί ἀπὸ τοῦ περιπάτου. Διεδέξαντο δε ό Ξενοκράτης και ό Άριστοτελης, ων έν Αυχείφ μέν επαίδευσεν Άριστοτέλης, ό δε Ξενχοχράτης έν 'Ακαδημία' υστερον δε τοις μεν ό τόπος εξέλιπε, και ώνομάσθησαν άπό της ένεργείας τοῦ διδασκάλου Περιπατητικοί, τοῖς δὲ ἡ ἐνέργεια, καὶ ἀνομάσθησαν ἀπὸ τοῦ τόπου Άκωδηματκοί. — (111) Cf. Plato de Republ. VII pag. 521 sqq. Plotinus Ennead. lib. 1 p. 20. F. (p. 42 ed. Creuzer.) & δὲ φιλόσοφος τὴν φύσιν ἔτοιμος οδτος καὶ οδον ἐπτερωμένος, και ού δεόμενος χωρίζεσθαι, ώσπερ οι άλλοι ούτοι, κεκινημένος πρός τὸ άνω. Άπορων δὲ τοῦ δειχνύντος δείται μόνον. Δεικτέον σύν και λυτέον βουλόμενον και αύτον τη φύσει καὶ πάλαι λελυμένον. Τὰ μὲν δή μαθήματα δοτέον πρός συνεθισμόν κατανοήσεως καὶ πίστεως ἀσωμάτου. Καὶ γὰρ ῥάδιον (leg. ραδίως) δέξεται, φιλομαθής ών, και φύσει ενάρετον το πρός τελείωσιν άρετων άκτέον. Και μετά τὰ μαθήματα λόγους διαλεκτικούς δοτέον, και δλως διαλεκτικόν

ποιητέον. De artium mathematicarum studiis, que in Academia viguerunt, tractavit Syrianus Comment. in Aristot. Met. lib. XII pag. 56 sqq. interp. lat. Venet. 1558. De mathematicæ autem principiis pauca e Speusippi libris excerpta reperiuntur apud Proclum Diadochum in prim. Euclid. element. lib. II, 8 p. 22 ed. Basil. 1533, pag. 45 interp. lat. Patav. 1560. Vid. fragm. 229. · (112) Plato Phædr. pag. 266 b. τούτων δή έγωγε αὐτό; τε έραστής, ὦ Φαΐδρε, τῶν διαιρέσεων καὶ συναγωγῶν, ἵν' οδός τε & λέγειν τε και φρονείν κτλ. Id. Sophist. p. 253. D. τὸ κατὰ γένη διαιρεῖσθαι καὶ μήτε ταὐτὸν εἶδος ἔτερον ήγήσασθαι, μήτε έτερον δν ταὐτόν, μῶν οὐ τῆς διαλεκτικῆς φήσομεν επιστήμης είναι; Dionysius Halicarnassensis Art. rhetor. XI, 7 Vol. V pag. 407 ed. Reisk. ή γὰρ τέχνη τῆς διαιρέσεως, ώς φησιν ο Πλάτων, διαιρέσεις και συναγωγαί, δείξαι τὰ είδη πόσα έστι και πόσας έχει τομάς, και πάντα συναγαγείν εἰς ταὐτό. Τοῦτο γάρ ἐστι διαιρέσεως τέχνης, ἔν πολλά, πολλά εν. Alexander Aphrodisiensis Polegg. in Aristot. top. pag. 3 [cf. Scholl. Arist. pag. 251 ed. Brandis.] την μέν πρόθεσιν την κατά την τοπικήν πραγματείαν, και πρός πόσα τε και τίνα χρήσιμός έστι τῷ φιλοσόφω ήδε ή μέθοδος, και τι το τέλος αύτης, αυτός λέγει, το μέν άρχόμενος εύθύς τὸ δὲ όλίγον προελθών, δι' ὧν γνώριμον ποιείται ότι και τοίς προηγουμένως φιλοσοφούσιν άξία σπουδής ή διαλεκτική πρός την εύρεσιν της άληθείας αὐτης συντελούσα, ο τέλος έστι της φιλοσόφου θεωρίας. Ήμας δέ καλώς έχει προειδέναι ότι τὸ τῆς διαλεκτικῆς όνομα οὐκ ἐπὶ ταύτον σημαινόμενον πάντες οι φιλόσοφοι φέρουσιν, άλλ' οι μεν από της Στοας όριζόμενοι την διαλεκτικήν επιστήμης τοῦ εδ λέγειν δρίζονται, τὸ δὲ εδ λέγειν ἐν τῷ ἀληθή καὶ προσήχοντα λέγειν είναι τιθέμενοι, τοῦτο δὲ ίδιον ἡγούμενοι τοῦ φιλοσόφου κατά τῆς τελεωτάτης φιλοσοφίας φέρουσιν αύτό, καὶ διὰ τοῦτο μόνος ὁ φιλόσοφος κατ' αὐτοὺς διαλεκτικός. Πλάτων δὲ τὴν διαιρετικήν μέθοδον ἐξυμνῶν καὶ θριγκόν αὐτὴν φιλοσοφίας λέγων, ταύτης δὲ θέμενος ἔργον είναι τὸ δύνασθαι τό τε έν πολλά ποιείν καὶ τὰ πολλά είς έν συνάγειν, όπερ αν είη ίσον τῷ τὰ γένη δύνασθαι διαιρείν εἰς είδη καί είς τὰ ὑπὸ ταῦτα καὶ πάλιν τὰ ἄτομα συντιθέναι τε καὶ είς εν γένος άνάγειν τε καί συγκεφαλαιούσθαι, την αύτην ταύτην καὶ διαλεκτικήν καλεί. Io. Philoponus ad Aristot. Analytt. post II, 5 fol. 78. b. [in Scholl. Arist. pag. 243. a. ed. Brandis] οί περὶ Πλάτωνα ἐπειρῶντο διὰ τῆς διαιρετικής μεθόδου συλλογίζεσθαι και αποδεικνύειν τόδε όρισμόν είναι τούδε, λέγοντες ώς εί ό όρισμός έχ γένους χαί συστατικών διαφορών σύγκειται, έδείξαμεν διά της διαιρετικής καί τὸ ζφον υπάρχειν τῷ ἀνθρώπφ, ἐχάστην διαφοράν, ἤγουν τὸ πεζὸν καὶ τὸ δίπουν όρισμὸν είναι τοῦ ἀνθρώπου. -

perspexerimus, rerum investigationem comparationemque certis definitionibus præferens (113). Etsi vero omnem divisionem ac definitionem refellere videbatur, tamen rerum multitudinem ita digerendam esse ratus, ut similia similibus jungerentur, multo plura quam Plato vel scientiæ pervestigatione vel disserendi ratione comprehendit.

Quocirca quod præclare Cicero ait, omnes artes quæ ad humanitatem pertinent, habere quoddam commune vinculum et quasi cognatione quadam inter se contineri (114): id, si credimus Diodoro in Commentariis, primus perspexit Speusippus (115). Verum quemadmodum multa diligentius cognovit, de iisque subtilius scripsit, quam Plato: sic non pauca quæ ipse intacta dimisisset aliorum ingeniis expolienda et accuratiore consideratione perspicienda reliquit (116). De reliquo quum aliæ res sub sensus caderent', aliæ mente cernerentur, harum judicem esse dixit Speusippus rationem scientia præditam, illarum vero observationem subtilem. Atque hanc observationem subtilem putavit esse participem veritatis rationi consentaneæ. Ut enim tibicinis aut psaltæ digiti artis factitandæ facultatem habent, non in ipsis quidem præcipue consummatam, sed exercitationibus rationi convenientibus perfectam : atque ut musici sensus facultatem habet percipiendi congruentis ac discrepantis concentus, non nativam quidem, sed rationi convenienter adeptam; ita etiam subtilis observatio secundum naturam ratione magnum rerum incorrupte judicandarum usum consequitur (117). Sed haud scio an Speusippus multo plus sensibus quam magister tribuerit. In principiis rerum exponendis ab ideis Platonicis discessit, initia simplicissima rerumque varietati accommodata commentus. Sumebat videlicet Speusippus cum Pythagoreis, decem esse rerum principia, quibus opposita decem altera ex parte responderent, ita ut duplex inde principiorum ordo sive συστοιγία oriretur. Quod his verbis testatur Aristoteles Metaph. I, 5 έτεροι δέ τῶν αὐτῶν τούτων τάς άρχάς δέχα λέγουσιν είναι τάς χατά συστοιχίαν λεγομένας, πέρας και άπειρον, περιττόν και άρτιον, έν και πλήθος, δεξιόν και άριστερόν, άρβεν και θήλυ, ήρεμοῦν καὶ κινούμενον, εὐθὸ καὶ καμπύλον, φῶς καὶ σχότος, άγαθὸν καὶ κακόν, τετράγωνον καὶ έτερόμηκες. Principia autem non, ut Plato, sola mente intelligi, sed sensibus percipi posse censuit. Quum ergo unum in bonorum numero reponat, placet ei bonum non esse rem solam per se, sed rerum multitudinem ejus unitate contineri. Quapropter Pythagoreorum dogma Speusippo probatum Platonis decreto antefert Aristoteles, quia omnia bona ad unum bonum, quod est in rebus humanis referebant, non ad unam illam boni speciem, quæ ab omni concretione mortali segregata est (118).

Ad hæc Speusippus ait, voluptatem, etsi oppositam dolori, qui sit malum, ideo tamen non esse bonum; nam sicut voluptas et dolor opposita sint bono, ita et majus et minus opposita esse æquali : non tamen majus, oppositum minori quod sit inæquale, per se jam æquale fieri. Hanc solutionem Aristoteles non admittit, quia sequeretur, voluptatem esse malum, quum voluptas et dolor bono sint opposita. Huc accedit Gellii auctoritas, qui Noct. Attic. IX, 5 ita scribit : « Speusippus vetusque omnis Academia voluptatem et dolorem duo mala esse dicunt opposita inter sese, bonum tamen esse quod utriusque medium foret. » Ubi apparet voluptatem hilarem animi corporisque affectionem appellari, contra dolorem utriusque cruciatum intelligi, quorum medium statuunt firmam corporis constitutionem, quam Galenus lib. I de morb. cogn. sanitatem definit (119).

<sup>(113)</sup> Vid. fragm. 204. 205. 206. — (114) Cicero pro Arch, poet. cap. 1. — (115) Diogenes Laertius IV, 2 ούτος πρώτος, καθά φησι Διόδωρος εν απομνημονευμάτων πρώτω, εν τοίς μαθήμασιν έθεάσατο το χοινόν χαί συνφ κείωσε καθόσον ήν δυνατόν άλλήλοις. At Cicero Platonem ipsum jam ita judicasse auctor est. Nam de orat III, 6 Est etiam, inquit, illa Platonis vera et tibi, Catule, certe non inaudita vox : omnem doctrinam harum ingenuarun. et humanarum artium uno quodam societatis vinculo contineri; ubi enim perspecta vis est rationis ejus, qua causæ rerum atque exitus cognoscuntur, mirus quidam omnium quasi consensus doctrinarum concentusque reperitur. » Erunt fortasse qui huc trahant Platonis verba de Rep VII pag. 531. D. εἰκός γ', ἔφη. Οἶμαι δέ γ', ἦν δ' ἐγώ, καὶ ή τούτων πάντων ων διεληλύθαμεν μέθοδος έαν μέν έπὶ τήν άλλήλων κοινωνίαν αφίκηται και ξυγγένειαν, και συλλογισθή

ταῦτα ξ ἐστιν ἀλλήλοις οἰχεῖα, φέρειν τι αὐτῶν εἰς & βουλόμεθα τὴν πραγματείαν, καὶ οὐχ ἀνόητα πονεῖσθαι: εἰ δὲ μή, ἀνόητα. Sed planius atque apertius hoc dicitur in Epinomide, incerti scriptoris libro, pag. 992. Α. δεσμὸς γὰρ πεσυχώς πάντων τούτων εἰς ἀναφανήσεται διανοσυμένοις. Id saltem apparet Speusippum et Xenocratem viam Platonis vesligiis tritam longius esse progressos. De Xenocrate vide Sextum Empiricum adv. Math. VII, 16. — (116) Proclus in Euclid. elem. lib III p. 50 ed. Bas. p. 102 int. lat. Vid. fragm. 230. — (117) Sextus Empiricus adv. Math. VII, 145-146 pag. 402 ed. Fabric. [pag. 228 ed. Bekker.] Vid. fragm. 203. —

<sup>(118)</sup> Aristoteles Ethic. Nicomach. I, 4 pag. 1096. B. ed. Bekker. Vid. fragm. 195. — (119) Aristot. Ethic. Nicomach. lib. VII cap. 14 p. 1153. B. ed. Bekker. Vid.

Cæteroqui Speusippus, Aristotele teste, plures naturas ab uno orsus constituit, et principia uniuscujusque naturæ, aliud numerorum, aliud magnitudinum, deinde animi; atque hoc quidem modo extendit naturas. Constat enim Platonem omnem rerum varietatem in tria genera digessisse, quorum unum ideas, aliud formas geometricas cum numeris, tertium res sensibus subjectas complectitur. Hæc ita suspicamur auxisse Speusippum, ut quæ eidem generi subesse voluerat Plato, velut formas geometricas cum numeris, ea non solum aliter divisa novis generibus illustraret et partibus distribueret, sed suum cuique generi etiam principium assignaret (120).

In definienda boni natura ad Pythagoricorum placitum regressus a Peripateticis dissentit Speusippus. Docuit Aristoteles deum æternum et optimum hujus universitatis esse principium. Quo posito reprehendit tum Pythagoricos tum Speusippum, quod bonitatem et pulchritudinem a principio rerum segregandam et ad earum finem transferendam esse existimarint. Nempe illi in fraudem inciderunt singularum rerum consideratione decepti, quarum initia ac semina manca quidem atque imperfecta sunt, sed repetenda tamen e causis antecedentibus iisque perfectis. Neque vero propterea Speusippi sententia aspernanda est (121). Idem deum mentem nec uni nec bono æqualem, sed propriæ naturæ esse voluit (122). Ad hoc deum vim appellat eamque animalem, qua omnia regantur (123). Quid? quod animi naturam in forma rei quoquoversus per hanc universitatem intentæ et commeantis posuit (124). Animum de magistri sententia triplicem finxit, cujus principatum, id est rationem, in capite, tanquam in arce, posuit; et duas partes parere voluit, iram et cupiditatem : quas locis ita disclusit, ut iram in pectore, cupiditatem subter præcordia locaret. Licet autem Plato animi partem ratione præditam solam immortalem esse duceret, reliquas duas morti addiceret : Speusippus tamen et Xenocrates totum animum corporis vinculis exsolutum sempiternum (125) fore dixerunt. Sequitur, ut de ingenii monumentis quibus Speusippus nomen suum posteris commendavit, breviter dicamus. Librorum ejus duplex genus notatur, dialogi et commentarii sive ὑπομνήματα (126). E dialogis nescio an celeberrimus fuerit is qui Άρίστιππος inscribebatur. Commentariorum ejus ingens fuit varietas, quippe qui nunc Platonis nunc aliorum philosophorum (127) dogmata sive explicata (128) sive confutata (129), nunc philosophiæ formulam ab ipso Speusippo compositam continerent. Est autem credibile dialogos a Speusippo eleganter ad Platonis normam scriptos rerum et verborum copia abundasse, at δπομνήματα fuisse opuscula nondum ad editionem expolita. Ejusdem generis esse liquet volumina, quæ Commentariorum ordines (τάξεις δπομνημάτων) et Commentariorum dialogi (δπομνηματικοί διάλογοι) inscribebantur. Oportet enim intelligi dialogos ad commentariorum similitudinem accedentes, quibus scriptor extremam manum non imposuit (130). Scimus δπομνήματα vocari sæpenumero etiam accuratas et meditatas commentationes, sed Speusippeos illos dialogos cum hypomnematum turba libros ex tempore et negligenter scriptos fuisse nobis persuasimus (131). Reliqua quæ ad celebrandas Platonis laudes pertinent scripta, περίδειπνον vel έγκώμιον, item epigramma et epistolas jam supra attigimus. Subjiciamus nunc Speusippeorum voluminum enumerationem e Diogenis Laertii lib. IV, 4-5 depromtam:

- (1) περί πλούτου, α'.
- (2) περί ήδονης, α'.
- (3) περί δικαιοσύνης, α'.
- (4) περί φιλοσοφίας, α'.
- (5) περί φιλίας α'.
- (6) περί θεών, α'.
- (7) φιλόσοφος, α'.
- (8) πρός Κέφαλον, α'.
- (9) Κέφαλος, α.
- (10) Κλεινόμαχος ή Λυσίας, α'.
- (11) Πολίτης, α'.
- (12) περὶ ψυχῆς, α΄.

fragm. 196. — (120) Vid. fragm. 197. — (121) Aristoteles Metaph. XI, 7 pag. 1072. B. ed Bekker. Vid. fragm. 198. — (122) Stobeus Ecl. phys. et eth. 'lib. I cap. 2, 28 pag. 58 ed. Heeren. Vid. fragm. 200. — (123) Cicero de nat. deor. I, 13. — (124) Stobeus Eclog. phys. et eth. lib. I cap. 52 pag. 862 ed. Heeren. Vid. fragm. 201. — (125) Vide Olympiodori Commentarium ined. in Plat. Phædon. apud Victor. Consin. in Journal des Savants 1835 pag. 145. — (126) Diogenes Laertius IV, 4 καταλέλοιπε δε πάμπλειστα ὑπομνήματα καὶ διαλόγους, ἐν οἰς καὶ 'Αρίστιππον τὸν Κυρηναῖον. — (127) Talem numeramus

libellum περὶ Πυθαγορικῶν ἀριθμῶν in Theologumenis Arithmeticæ citatum. — (128) Schol. cod. Reg. 1853 ad Aristot. de cœlo I, 10 pag. 489. a. ed. Brandis. ὁ Ξενοκράτης καὶ ὁ Σπεύσιππος ἐπιχειροῦντες βοηθήσαι τῷ Πλάτωνι διεγον ὅτι οὐ γενητὸν τὸν κόσμον ὁ Πλάτων ἐδόξαζεν, ἀλλὰ ἀγένητον, χάριν δὰ διδασκαλίας καὶ τοῦ γνωρίσαι καὶ παραστήσαι αὐτὸ ἀκριδέστερον ἔλεγε τοῦτον γενητόν. — (129) Huc referimus librorum indices πρὸς Κέφαλον, πρὸς Γρύλλον, πρὸς τὸν ᾿Αμάρτυρον. — (130) Cf. Wyttenbach. epist. ad Heusdium in Opusc. vol. II pag. 22 seq. — (131) Vide Stephani Thesaur. s. v. ὑπόμνημα.

13. πρὸς Γρύλλον, α'.

(14) 'Αρίστιππος, α'.

- (16) Τεχνών έλεγχος, α'.
- (18) Υπομνηματικοί διάλογοι.

(17) Τεχνικόν, α'.

(18) Διάλογοι τῶν περὶ τὴν πραγματείαν δμοίων, α', β', γ', δ', ε', ς', ζ', η', θ', ι'.

Amplissimum opus e decem libris compositum atque omnis generis similitudines complexum, cujus memoriam crebro usurpat Athenæus. Vid. fragm. 209-210. 211 et quæ sequuntur usque ad 225. Adde Suidam voc. πηνίον ubi restituendum est ἐν τῷ β' pro ιβ'. Conf. Photii lexicon pag. 316. ed. Hermann.

(19) Διαιρέσεις καὶ πρὸς τὰ δμοια ὑποθέσεις.

(20) περί γενῶν καὶ εἰδῶν παραδειγμάτων. De generibus et formis exemplorum. Huc spectat locus apud Simplicium in Aristotelis Categorias fol. 2. cf. Scholl. Arist. pag. 41 ed. Brandis. Vid. fragm. 208.

(21) πρός τὸν Αμάρτυρον.

Confer quæ dixi de Antisthenis disputatione προσφάν Ισοκράτους Άμάρτυρον in Philos. Græc. Vol. II pag. 270. Videtur enim eandem Isocratis orationem quæ Antistheni displicuit, Speusippus quoque composito libello exagitasse.

(22) Πλάτωνος έγχώμιον.

- (28) Έπιστολαί πρός Δίωνα, Διονύσιον, Φίλιππον.
- . (24) Περί νομοθεσίας.
  - (26) Μαθηματικός.
  - (28) Μανδρόδουλος.
- Cf. Lucian. merced. cod. 21. Alciphr. 1, 9. Zenob. 3, 82.

At codex Laurentianus LXIX præbet 'Ανδρό-6ουλος. Cf. Herodot. VII, 141. Res incerta est.

(27) Λυσίας.

(28) Opol.

Definitiones, quæ ætatem tulerunt, in decem Platonis codicibus leguntur. Eorum unus Vindobonensis 32 titulum addit Οροι Σπευσίππου τοῦ Πλάτωνος recentiore manu scriptum, qui in reliquis membranis desideratur. Non audiendus est Ammonius in voce παίδευσις Platoni libellum hunc tribuens. Verba ejus sunt: παίδευσις καὶ παιδεία διαφέρει, ὡς φησι Πλάτων ἐν δροις. Παιδεία

μὲν γάρ ἐστι δύναμις θεραπευτική ψυχῆς, παίδευσις δὲ παιδείας καὶ ἀρετῆς παράδοσις, καὶ ἐκ παιδὸς ἀρετὴ ἐπ' ἀρετὴν δδηγοῦσα. Nam etsi hæ definitiones e Platonis dialogis collectæ sunt, tamen Speusippus potius quam ipse Plato eas collegisse putari debet. Itaque sub Speusippi nomine jam pridem latine a se versas edidit Marsilius Ficinus. Vide Fabricii Bibl. Græc. Vol. III pag. 109 sq. et 187 ed. Harl.

(29) Τάξεις υπομνημάτων.

Omisit Diogenes Laertius libros πρὸς Κλεορῶντα memoratos a Clemente Alexandrino Strom. lib. II pag. 367. a. ed. Sylburg. (132). Possis etiam Speusippi scriptis adjicere commentarium περι φιλοσόφων, cujus meminit Laertius lib. IX, 23 (133), nisi forte existimandum est, illud opus non fuisse diversum ab eo cui περι φιλοσοφίας titulus erat. Multa scripsisse Speusippum indicat etiam versuum numerus, e quibus ejus volumina constabant. Fuerunt igitur quadragies ter mille ducenti septuaginta quinque (134). Cæterum quæ horum librorum fragmenta ad nostram memoriam manserunt, omnia infra proponam.

Quamdiu per valetudinem licuit, videtur Speusippus scholæ Platonicæ præfuisse; sed postquam morbo articulari afflictus est, collegam atque adeo successorem circumspexit. Itaque Xenocratem peregrinantem per litteras adiit. eumque etiam atque etiam rogavit, ut academiæ regendæ provinciam deposituro sibi succederet (135). Successit Xenocrates Speusippo Lysimachide apud Athenienses prætore secundo Olympiadis 110 anno vel ante Chr. 339, Hæc animum inclinant, ut Speusippum etiam post illud tempus in vita mansisse credam, quando eum interdum plostello vectum Academiam visisse proditum est. Ibi accidisse ajunt, ut quum Diogeni Cynico aliquando obviam factus hominem inurbanum salvere jussisset, Cynicus ipsum ludibrio haberet. Respondit enim: at tu ne salve, qui talem vitam degere sustineas, hortatusque est, ut mortem ipse sibi conscisceret. Tum ille: Non cruribus, inquit, vivimus, sed mente. (136) Nihilominus postremo philosophum senio

<sup>(132)</sup> Vid. fragm. 193. — (133) Diogenes Laertius lib. IX, 23 &ς φησι Σπεύσιππος ἐν τῷ περὶ φιλοσόφων. — (134) Diogenes Laertius lib. IV, 5 στίχοι ,μ,γσ'ο'ε'. Ita enim emodo vulgatam scripturam μ'γ'δ'ο'ε'. Patet autem codicis Laurentiani monstra στίχοι μγ,κβ,δοε ferri nullo modo posse. —

<sup>(135)</sup> Diogenes Laertius lib. IV, 3 ήδη δε όπο παραλύσεως και το σώμα διέφθαρτο, και πρός Ξενοκράτην διεπέμπετο παρακαλών αὐτὸν έλθεῖν και τὴν σχολὴν διαδέξασθαι. Themist. orat. XXI pag. 255 ed. Petav. διὰ τοῦτο Σπεύ-

σιππος έχ Χαλκηδόνος μετεπέμπετο Εενοχράτην. Galenus de histor. phil. cap. 2 (tom, XIX pag. 226 ed. Kuhn) Σπεύσιππος μὲν οὖν χρόνον τινὰ βραχὺν ἐπὶ τῆς αὐτῆς αἰρέσεως διαμεμενηχώς, ἀρθριτιχοῖς δὲ νοσήμασι περιπεσών Εενοχράτην ἀντ' αὐτοῦ χατέστησε, τῶν Πλατωνιχῶν δογμάτων ἐξηγητήν. Adde fragm. 189. — (136) Diogenes Laertius lib. IV. 3 Φασὶ δὲ ἐρ' ἀμαξίου αὐτὸν φερόμενον εἰς τὴν 'Αχαδημίαν συναντῆσαι Διογένει καὶ Χαῖρε εἰπεῖν, τὸν δὲ φάναι, 'Αλλὰ μὴ σύ γε, δοτις ὑπομέχεις ζῆν τοιοῦτος ὧν. Stobæus Floril. CXIX, 17 Σπευσίππω παραλυθέντι τὰ

confectum et mœrore afflictum voluntaria morte obiisse narrant (137). Hanc narrationem verisimilem esse, nemo non videt. Quare Scaligero probatur ad Euseb. Chron. pag. 225 (138) et ab ipso Laertio carmine celebrata est, quod e Jacobsii emendatione (139) sic scribitur:

Άλλ' εἰ μὴ Σπεύσιππον ἐμάνθανον ὧδε θανεῖσθαι , οὐκ ὰν ἔπεισέ μέ τις τόδε λέξαι ,

ώς ἦν οὐχὶ Πλάτωνι πρὸς αξματος· οὐ γὰρ ἀθυμῶν κάτθανεν ἀν διά τι σφόδρα μικρόν.

Memoria lapsus est Diogenes, qui famam etiam fuisse ait, Speusippum morbo pediculari consumtum esse atque ejus rei auctorem Plutarchum laudat. Nam tale quid apud Plutarchum neque in Lysandri neque in Sullæ vita, ut Diogenes vult, relatum legitur (140). Ut autem rebus commenticiis fidem adjungere non debemus: ita non audiendus est Tertullianus qui Apologet. cap. 46: audio, inquit, et quendam Speusippum de Platonis schola in adulterio periisse. Tempus denique, quo ex hominum vita demigravit Speusippus, sine dubio ante tertium Olympiadis 111 annum vel ante Chr. 334 poni oportet, quo anno Aristoteles rursus Athenas habitatum concessit, et quum Xenocrates academiam regeret, in lyceo scholis apertis alter quasi Platonis successor nominari cœpit (141). Jam, ut pauca superioribus adjungamus, natura Spensippo corpus molle et fluidum (142) attribuit. Porro minus bene moratus fuit. Nam et iracundum et voluptarium fuisse hominem veteres testantur. Quo in genere Diogenes narrat, eum aliquando ira inflammatum caniculam suam in puteum abjecisse (143). Ipse quidem apud Clementem docet (144), si quis beatus esse velit, eum naturæ congruenter vivere debere

ac si ad talem vitam simul virtutes adjecerit, beatum fore. Sed mihi mores philosophi nostri cum præceptis ejus contendenti vere videtur Corn. Nepos apud Lactantium divin, instit. lib. III cap. 15 de philosophorum vulgo judicasse. « Tantum abest, inquit, ut ego magistram esse putem vitæ philosophiam beatæque vitæ perfectricem, ut nullis magis existimem opus esse magistros vivendi, quam plerisque qui in ea disputanda versantur. Video enim magnam partem eorum qui in schola de pudore et continentia præcipiant argutissime, eosdem in omnium libidinum cupiditatibus vivere. » Neque tamen diffitendum est, Platonis disciplinam ad emendandos Speusippi mores multum valuisse, adeo ut omnibus artibus politus et facetus existimaretur. Citetur testis Dion qui Athenis Speusippi amicitia usus est discedensque ex illa urbe agrum antea emtum ei donavit (145).

Ad hæc quæ apud Hesychium exstant verba: Συδώτας Σπεύσιππος δ φιλόσοφος ζῷόν τι, a nemine probabiliter exposita, mutanda putamus in τροφίας Σπεύσιππος δ φιλόσοφος ζῷόν τι. Facile videlicet ΤΡΟΦΙΑΣ in ΣΥΒΩΤΑΣ abire poterat. Errorem autem non librariorum, sed ipsius Hesychii coarguimus, qui vocem mendose scriptam nec satis intellectam lexico suo inseruit. Quod superest, nemo Speusippum illud vocabulum usurpasse mirabitur qui Aristotelem etiam libro octavo historiæ animalium eo usum esse meminerit.

Frigidum nobis et jejunum videtur, quod Platonicus philosophus homini opulento qui deformem mulierem amaret, dixisse traditur: Quid ista tibi opus est? ego tibi decem talentis formosiorem inveniam (146).

σχέλη Διογένης έξαγαγείν αυτόν του βίου παρήνει, ὁ δέ, οὸ τοις σκέλεσιν, έφη, ζώμεν, άλλά τῷ νῷ. — (187) Diogenes Lacrtius IV, 3 καὶ τέλος ὑπὸ ἀθυμίας ἐκών τον βίον μετήλλαξε γηραιός ών. — (138) Cf. Petav. rat. tempor. lib. III, 13 pag. 162. — (139) Anthol. græc. VII, 101 pag. 293 ed. Dubner. — (140) Diogenes Laertius IV, 4 ΙΙλούταρχος δέ φησιν έν τῷ Λυσάνδρου βίω και Σύλλα φθειρσίν έχ-ζέσαι αὐτόν. — (141) David. Prolegg. in Aristot. Categ. pag. 24 ed. Brandis. έχειθεν δε υποστρέψας ο 'Αριστοτέλης διαδέχεται την σχολήν του Σπευσίππου σύν Ξενοκράτει, καί άμφότεροι ελέγοντο Περιπατητικοί τοῖς τόποις διαφέροντες οί μέν γάρ έκαλούντο Λύκειοι Περιπατητικοί ώς οί Άριστοτελικοί, οί δε Άκαδημιακοί Περιπατητικοί οί του Εενοκράτους. Τῷ χρόνφ δέ, οἶα συμβαίνει, ἐξέλιπε μὲν τὸ ὄνομα τοῦ τόπου καὶ ἐκαλοῦντο Περιπατητικοὶ χωρίς τοῦ Λύκειοι οί Άριστοτελικοί, των δέ Ξενοκρατείων έξέλιπε το της ένεργείας όνομα καὶ ἐκαλοῦντο ᾿Ακαδημιακοί. — (142) Diogenes Laertius IV, 4 ην δε καὶ τὸ σῶμα διακεχυμένος, ώς φησι Τιμόθεος εν τῷ περί βίων. -

(143) Diogenes Lacrtius lib. IV, 1 ου μήν τό γε ήθος διέμεινε τοιουτος (οίος ο Πλάτων) και γαρ δογίλος και ήδονου κρείττων ήν. Φασι γουν αυτόν υπό θυμου το κυνίδιον

είς τὸ φρέαρ ρίψαι. Suidas v. Σπεύσιππος: αὐστηρὸς τὴν γνώμην, εἰς ἄπρον ὀξύθυμος. —

(144) Clemens Alexandrinus Strom. lib. II pag. 418. d. ed. Sylburg. Σπεύσιππός τε, ὁ Πλάτωνος ἀδελφιδοῦς, τὴν εὐδαιμονίαν φησίν Εξιν είναι τελείαν ἐν τοῖς κατὰ φύσιν ἔχουσιν, ἡ ἔξιν ἀγαθῶν ἡς δὴ καταστάσεως ἀπαντας μὲν ἀνθρώπους ὁρεξιν ἐχειν, στοχάζεσθαι δὲ τοὺς ἀγαθοὺς τῆς ἀοχλησίας. Εἴεν δ' ὰν αὶ ἀρεταὶ τῆς εὐδαιμονίας ἀπεργαστικαί. Vid. fragm. 194. —

(145) Plutarchus Dion. cap. 17 Vol. VI p. 182 ed. Hutten. ταῦτ' ἐπειράτο ποιεῖν Πλάτων, καὶ Δίωνα τρέψας ἐπὶ φιλοσοφίαν, ἐν 'Ακαδημία συνεῖχεν' ἄκει μὲν οῦν ἐν ἀστει παρά Καλλίππφ τινὶ τῶν γνωρίμων' ἀγρὸν δὲ διαγωγῆς χάμν ἐκτήσατο, καὶ τοῦτον ὅστερον εἰς Εικελίαν πλέων Σπευσίππφ δωρεὰν ἔδωκεν. Ὁι μάλιστα τῶν 'Αθήνησι φίλων ἐχρῆτο, καὶ συνιδιητάτο, βουλομένου τοῦ Πλάτωνος όμιλία χάριν ἐχούση, καὶ παιδιάς ἐμμελοῦς κατὰ καιρὸν ἀπτομένη κεραννύμενον ἀφηδύνεσθαι τοῦ Δίωνος τὸ ἡθος. Τοιοῦτος δέ τις ὁ Σπεύσιππος ἡν' ἡ καὶ σκώψαι ἀγαθὸν αὐτὸν ἐν τοῖς Σίλλοις ὁ Τίμων προσηγόρευσεν.

(146) Diogenes Laertius lib. IV, 4 οδτος, φησί (Τιμό-

Præter hunc alter quoque Speusippus ingenuis artibus inclaruit. Fuit enim ejusdem nominis medicus, Herophili sectator, Alexandrinus (147).

Sed hæc hactenus; jam ad ipsa Speusippi fragmenta accedamus, quæ primus collegi, recensui, verti et explicui.

θεος) πρὸς τὸν ἐρῶντα πλούσιον ἀμόρφου, ἔφη, Τί δέ σοι δεῖ (147) Diogenes Laertius lib. IV, 5 γέγονε τούτου· ἐγὼ γάρ σοι δέκα ταλάντων εὐμορφοτέραν εὐρήσω. | καὶ ἔτερος, ὶατρὸς Ἡροφίλειος ᾿Αλεξανδρεύς. —

(147) Diogenes Lacrtius lib. IV, 5 γέγονε Σπεύσιππος

## ΣΠΕΥΣΙΠΠΟΥ

## ΑΠΟΣΠΑΣΜΑΤΙΑ.

#### OPOI.

# **SPEUSIPPI**

### FRAGMENTA.

#### DEFINITIONES.

- τ. 'Αίδιον το κατά πάντα χρόνον και πρότερον δν και νῦν μη ἔφθαρμένον.
- 2. Θεὸς ζῷον ἀθάνατον, αὖταρχες πρὸς εὐδαιμονίαν οὐσία ἀΐδιος, τῆς τάγαθοῦ φύσεως αἰτία.
- 2. Γένεσις χίνησις εἰς οὐσίαν· μετάληψις οὐσίας· πόρευσις εἰς τὸ εἶναι.
- 4. "Ηλιος πῦρ οὐράνιον, ὁ μόνον ἀπ' ἡοῦς μέχρι δείλης τοῖς αὐτοῖς ἔστιν ὁραθῆναι· ἄστρον ἡμεροφανές· ζῷον ἀἰδιον, ἔμψυχον, τὸ μέγιστον.
  - 5. Χρόνος ήλίου χίνησις, μέτρον φοράς.
- κ 'Ημέρα ήλίου πορεία ἀπ' ἀνατολῶν ἐπὶ δυσμάς'
   κ τοὐναντίον νυχτί.
- 7. Εως ήμέρας άρχή· τὸ πρῶτον φῶς ἀπὸ τοῦ ήλίου.
- 8. Μεσημόρία χρόνος ἐν ῷ τῶν σωμάτων αἱ σχιαὶ ἐλαχίστου μήχους κοινωνοῦσιν.
  - 9. Δείλη ήμέρας τελευτή.
- Νύξ σκότος, τοθναντίον ήμέρα: ήλίου στέρησις.

- 11. Τύχη φορά ἐξ ἀδήλου εἰς ἄδηλον, καὶ ἡ ἐκ τοῦ αὐτομάτου  $^{a}$  αἰτία δαιμονίας πράξεως.
  - 13. Γῆρας φθίσις ἐμψύχου ὁπὸ χρόνου γιγνομένη.
  - 13. Πνευμα χίνησις άέρος περί την γην.
- 14. Άἡρ στοιχεῖον οδ πᾶσαι αί κατὰ τόπον κινήσεις κατὰ φύσιν εἰσίν.
- 16. Οὐράνὸς σῶμα περιέχον πάντα τὰ αἰσθητὰ πλὴν αὐτοῦ τοῦ ἀνωτάτου ἀέρος.
- 16. Ψυχή τὸ αὐτὸ έαυτὸ χινοῦν αἰτία χινήσεως ζωτικῆς ζώων.
  - 17. Δύναιμις τὸ καθ' αυτό ποιητικόν.
  - 18. "Οψις έξις διακριτική σωμάτων.
  - 19. 'Οστοῦν μυελός ὁπό θερμοῦ παγείς.
  - 29. Στοιχείον το συνάγον και διαλύον τα σύνθετα.
- 21. 'Αρετή διάθεσις ή βελτίστη. Εξις θνητοῦ ζώου καθ' αδτήν ἐπαινετή. Εξις καθ' ἢν τὸ ἔχον ἀγαθὸν λέγεται. κοινωνία νόμων δικαία. διάθεσις, καθ' ἢν τὸ διακείμενον τελείως σπουδαΐον λέγεται. Εξις ποιητική εὐνομίας.
- 1. Sempiternum est, quod quum omni tempore et prius fuerit, etiam nunc non est corruptum.
- 2. Deus est animal immortale, se ipso contentum ad beatitudinem : natura æterna, boni generati causa.
- 3. Generatio est motus in essentiam, acceptio essentiae, in hanc vitam profectio.
- 4. Sol est ignis coelestis, qui solus ab aurora ad vesperam usque ab iisdem videri potest : astrum interdiu conspicuum, animal sempiternum, vivum, maximum.
  - 5. Tempus est motus solis, mensura motionis.
- 6. Dies est solis cursus ab ortu ad occasum : lux est quod contrarium est nocti.
  - 7. Aurora est dici initium, prima lux a sole.
- Meridies est tempus quo corporum umbræ minimæ longitudinis participes sunt.
  - 9. Vespera est diei finis.
  - 10. Nox caligo est, contrarium diei; privatio solis.
- 11. Fortuna est cursus ab incerto ad incertum, et fortuita felicis sortis causa.

- 12. Senium est consumtio animantis procedente tempore contingens.
  - 13. Ventus est motus aeris circum terram.
- 14. Aer est elementum cujus omnes in spatio motus secundum naturam sunt.
- 15. Cœlum est corpus complectens omnia quæ sensibus percipiuntur, præter ipsum supremum aerem.
- 16. Anima est quod ipsum se ipsum movet : causa motus vitalis animalium.
- Facultas est quod per se ipsum efficiendi vim habet.
- 18. Visus est habitus ad corpora discernenda accommodatus.
  - 19. Os est medulla calore concreta.
- 20. Elementum est quod conglutinat et dissolvit comnosita.
- 21. Virtus est affectio optima: habitus mortalis animalis per se ipse laudabilis: habitus propter quem id quod eum gerit, bonum dicitur: justa legum communio: af-

- 22. Φρόνησις δύναμις ποιητική καθ' αύτην τῆς ἀνθρώπου εὐδαιμονίας ἐπιστήμη ἀγαθῶν καὶ κακῶνδιάθεσις καθ' ἢν κρίνομεν τί πρακτέον καὶ τί οὐ πρακτέον.
- 23. Διχαιοσύνη διμόνοια τῆς ψυχῆς πρὸς αὐτήν, καὶ εὐταξία τῶν τῆς ψυχῆς μερῶν πρὸς ἄλληλά τε καὶ περὶ ἄλληλα. ἔξις διανεμητική τοῦ κατ' ἀξίαν έκάστψ ἔξις καθ' ἢν δ ἔχων προαιρετικός ἐστι τῶν οκινομένων αὐτῷ δικαίων. ἔξις ἐν βίφ νόμου ὁπή-
- οιχή πρός ἀρετήν, ἠρεπία ἡπλώς περι τα ρεινα και | ρική πρός ἀρετήν, ἠρεπία ἡπλώς περι τα φοβου, θαμπ καντει των, ξικράτεια ἡπλώς πρός τα φοβερα και ρεινα, των εγκράτεια ἡπλώς πρός τα φοβερα και ρεινα, των κατα πογεμα των κατα πολεπίκον επιστήμη των κατα πολεπίκον επιστήμη των κατα πολεπίκον επιστήμα των κατα πορερα και ρεινα και | ρεινά κ

- θαρσαλέα κατά τὸν δρθόν λόγον φαινόμενα σωτηρία δογμάτων άδήλων περί τὰ δεινά ἐμπειρία πολέμου ἔξις ἐμμενητική νόμου.
- 28. Ἐγκράτεια δύναμις δπομενητική λύπης ἀκολούθησις τῷ ὀρθῷ λογισμῷ. δύναμις ἀνυπέρδλητος τοῦ ὑποληφθέντος τῷ ὀρθῷ λογισμῷ.
- Αὐτάρχεια τελειότης χτήσεως ἀγαθῶν· ἔξις χαθ' ἢν οἱ ἔχοντες αὐτοὶ αῦτῶν ἄρχουσιν.
- 28. Έπιείκεια δικαίων καὶ συμφερόντων ἐλάττωσις μετριότης ἐν συμδολαίοις εὐταξία ψυχῆς <sup>b</sup> λογιστικῆς πρὸς τὰ καλὰ καὶ αἰσχρά.
- 29. Καρτερία δπομονή λύπης ένεκα τοῦ καλοῦὑπομονή πόνων ένεκα τοῦ καλοῦ.
- 30. Θάρσος ἀπροσδοχία κακοῦ· ἀνεκπληξία διὰ κακοῦ παρουσίαν.
- 31.  $^3\!A\lambda \upsilon \pi l \alpha$  εξις καθ'  $^3\!h \nu$  ἀνέμπτωτοί έσμεν εἰς λύπας.
- Φιλοπονία έξις ἀποτελεστική οδ ὰν προεληται· καρτερία έκούσιος· έξις ἀδιάδλητος πρὸς πόνον.
- 33. Αλδώς τολμήσεως ύποχώρησις έχουσία διχαίως καλ πρός τὸ βέλτιστον φανέν καταλαδή έχουσία τοῦ βελτίστου εὐλάδεια δρθοῦ ψόγου.
- 24. Έλευθερία ήγεμονία βίου αὐτοκράτεια ἐπὶ παντί· ἔξουσία τοῦ καθ' ἔαυτὸν ἐν βίφ· ἀφειδία ἐν γρήσει καὶ ἐν κτήσει οὐσίας.

fectio propter quam id quod ita affectum est, omnino honestum dicitur: habitus ad rempublicam bonis legibus temperandam accommodatus.

- 22. Prudentia per se ipsa est facultas humanæ felicitatis procreandæ : scientia bonorum et malorum : affectio ex qua judicamus, quid faciendum sit et quid non faciendum.
- 23. Justitia est animæ cum se ipsa concordia et animæ partium inter se ac circa se bona compositio : habitus suum cuique pro dignitate tribuens : habitus, quo qui eum gerit amplectitur atque eligit ea quæ ipsi justa videntur : habitus in vita legi obtemperans : socialis æqualitas : habitus rectis legibus parens.
- 24. Temperantia est moderatio animi circa cupiditates et voluptates quæ in ipso secundum naturam insident : convenientia ac bona animi compositio ad naturales voluptates et dolores : conspiratio animi ad imperandum et parendum : spontanea secundum naturam actio : continentia animi : sermo animi de honestis ac turpibus judicantis : habitus, quo qui eum gerit eligit et vitat ea quæ oportet.
- 25. Fortitudo est animi habitus qui metu non afficitur : confidentia militaris : rei bellicæ scientia : animi continentia in rebus horrendis et formidolosis : audacia serviens prudentiæ : fiducia in mortis exspectatione : habitus rectorum consiliorum in periculis tenax : robur periculo par : robur virtutis capax et patiens : animi tranquillitas

- circa ea quæ formidolosa et audenda secundum rectam rationem videntur : dubiarum de rebus formidolosis sententiarum conservatio : belli peritia : habitus legem servans.
- 26. Continentia est sustinendi doloris facultas : recti consilii comes : facultas inexsuperabilis ejus quod recta ratione continetur.
- 27. Animus sua sorte contentus perfectio est possessionis bonorum : habitus, quo qui eum gerunt ipsi sibimet ipsis imperant.
- 28. Æquitas est juris et commodorum imminutio : moderatio in negotiorum contractibus : bona compositio animi ratione præditi ad honesta et turpia.
- 29. Tolerantia est doloris ob honestum perpessio : laborum propter honestatem patientia.
- 30. Confidentia est malum non exspectantis : animus præsenti malo non perturbatus.
- 31. Indolentia est habitus , propter quem molestiis non implicamur.
- 32. Industria est habitus ejus qui propositum peragit : tolerantia voluntaria : inculpata laborum suscipiendorum facilitas.
- 33. Pudor audaciæ recessus voluntarius juste et ad id quod optimum visum est : deprehensio optimi voluntaria : cauta justæ vituperationis vitatio.
- 34. Libertas est caput vitæ: summa omnium rerum potestas: licentia per se faciendi quod quis velit in. vita: sublata parsimonia in usu et possessione bonorum.

- 35. Έλευθεριότης έξις πρός το χρηματίζεσθαι ώς δεϊ πρόσθεσις καὶ κτῆσις οὐσίας ώς χρή.
- 36. Πραότης κατάστασις κινήσεως τῆς ὑπ' ὀργῆς· κρᾶσις ψυχῆς σύμμετρος.
- Κοσμιότης βπειξις έχουσία πρὸς τὸ φανὲν βέλτιστον· εὐταξία περὶ χίνησιν σώματος.
- 38. Εὐδαιμονία ἀγαθὸν ἐκ πάντων ἀγαθῶν συγκείμενον· δύναμις αὐτάρκης πρὸς τὸ εὖ ζῆν· τελειότης κατ' ἀρετήν· ὡφέλεια αὐτάρκης ζωῆς °.
- 39. Μεγαλοπρέπεια άξίωσις κατά λογισμόν δρθόν καὶ τὸ σεμνότατον  $^{\rm d}$ .
- 40. Άγχίνοια εὐφυία ψυχῆς, καθ' ην δ έχων στοχαστικός ἐστιν ἐν έκάστω  $^{\rm e}$  τοῦ δέοντος ὀξύτης νοῦ.
- 41. Χρηστότης ήθους ἀπλαστία μετ' εὐλογιστίας ήθους σπουδαιότης.
  - 49. Καλοχαγαθία έξις προαιρετική τῶν βελτίστων.
- 43. Μεγαλοψυχία χρήσις τοῖς ξυμδαίνουσιν άστεία μεγαλοποέπεια ψυγής μετά λόγου.
- σχέσις. μνήμη μετ' εδεργεσίας.
  σχέσις. μνήμη μετ' εδεργεσίας.
- 45. Εισέδεια δικαιοσύνη περί θεούς. δύναμις θεραπευτική θεῶν έκούσιος: περί θεῶν τιμῆς ὑπόληψις δρθή: ἐπιστήμη τῆς περί θεῶν τιμῆς.
  - 46. Άγαθὸν τὸ αύτοῦ ἔνεκεν.

- 47. 'Αφοδία έξις χαθ' ήν ανέμπτωτοί έσμεν εξς φόδους.
- 48. Ἀπάθεια έξις χαθ' θν ἀνέμπτωτοί εσμεν εἰς πάθη.
  - 49. Είρήνη ήσυχία ἐπ' ἔχθρας πολεμικάς.
- 50. 'Ραθυμία ραστώνη ψυχῆς' ἀπάθεια τοῦ θυμοειδοῦς.
- 51. Δεινότης διάθεσις καθ' ήν δ ἔχων στοχαστικός ἐστι τοῦ ἰδίου τέλους.
- 52. Φιλία όμόνοια ύπερ καλών και δικαίων· προαίρεσις βίου τοῦ αὐτοῦ· όμοδοξία περι προαιρέσεως και πράξεως· όμόνοια περι βίου κοινωνίαν μετ' εὐνοίας· κοινωνία τοῦ εὖ ποιῆσαι και παθεῖν.
- 53. Εὐγένεια ἀρετὰ εὐγενοῦς ἤθους εὐαγωγία ψυχῆς πρὸς λόγους καὶ πράξεις.
  - **54.** Αξρεσις δοχιμασία δρθή.
- 55. Εδνοια αξρεσις ἀνθρώπου πρὸς ἄνθρωπον ἀσπασμός.
  - 56. Οἰχειότης ταὐτοῦ γένους χοινωνία.
- 57. Όμόνοια χοινωνία τῶν ὅντων ἀπάντων· συμφωνία νοημάτων καὶ ὑπολημμάτων.
  - 68. Άγάπησις ἀπόδειξις παντελής.
- 66. Πολιτική ἐπιστήμη καλῶν καὶ συμφερόντων ἐπιστήμη ποιητική δικαιοσύνης ἐν πόλει.
- 35. Liberalitas est lucrandi facilitas, ut decet : adjectio vel adeptio bonorum, ut decet.
- 36. Lenitas est sedatio motus ira concitati : apta animi temperatura
- 37. Modestia est obsequium voluntarium in re, quæ optima visa est : decorum in corporis motu.
- 38. Felicitas est bonum ex omnibus bonis compositum : facultas per se sufficiens ad bene vivendum : perfectio virtutibus ornata : vitæ commoditas per se sufficiens.
- 39. Magnificentia est dignitas secundum rectam rationem et res una omnium gravissima.
- 40. Sagacitas est bona animi indoles, qua qui excellit conjectura consequitur, quid in quaque re fieri oporteat : acumen ingenit.
- 41. Probitas est incorrupta morum proprietas cum bono consilio: morum bonitas.
- 42. Honestas est habitus qui optima eligit et amplectitur.
- 43. Magnanimitas est usus honestus eorum quæ contingunt : altitudo animi cum ratione.
- 44. Humanitas est habitus morum docilis ad amicitiam cum homine contrahendam: habitus bene faciens hominibus: constans animi benevoli affectio: grata beneficiorum memoria cum bene faciendi studio coniuncta.
  - 45. Pietas est justitia in deos : deorum colendorum

- facultas sponte exercita : de deorum cultu recta existimatio : deorum venerandorum scientia.
  - 46. Bonum est quod propter se ipsum est.
- 47. Securitas est habitus, propter quem in timorem non conjicimur.
- 48. Affectuum vacuitas habitus est, propter quem in affectus non inducimur.
- Pax est otium ad inimicitias hostili animo suscipiendas.
- Socordia est relaxatio animi : trucis et præfervidæ iræ vacuitas.
- 51. Ingenii sollertia est affectio, qua qui præstat, proprium finem bona conjectura informare potest.
- 52. Amicitia est consensio in rebus honestis et justis : idem vitæ institutum : idem de consilio et actione judicium : consensio de vitæ societate cum benevolentia : mutuorum beneficiorum societas.
- 53. Nobilitas est virtus morum ingenuorum : animi ad dicta et facta docilitas.
  - 54. Electio est justa probatio.
- 55. Benevolentia est electio : hominis erga hominem amor.
  - 56. Agnatio communis ejusdem gentis societas est.
- Concordia est rerum omnium communio : consensio sententiarum et opinionum.
  - 58. Caritas argumentatio perfecta est.
- 59. Ratio civilis est scientia honestorum-et utilium : scientia effectrix justitise in civitate.

- Εταιρεία φιλία κατά συνήθειαν ἐν τοῖς καθ' ἡλικίαν γεγενημένοις.
  - ει. Εὐδουλία άρετή λογισμοῦ σύμφυτος.
- 62. Πίστις ὑπόληψις ὀρθή τοῦ οὕτως ἔχειν ὡς αὐτῷ φαίνεται· βεδαιότης ήθους.
- 63. Άλήθεια έξις εν καταφάσει καὶ ἀποφάσει· ἐπιστήμη ἀληθῶν.
- 64. Βούλησις ἔφεσις μετὰ λόγου ὀρθοῦ· ὅρεξις εὕλογος ὅρεξις μετὰ λόγου κατὰ φύσιν.
- 65. Συμδούλευσις παραίνεσις έτέρφ πρό πράξεως, τίνα δεῖ τρόπον πράττειν.
- es. Εὐκαιρία χρόνου ἐπίτευξις, ἐν ῷ χρη παθεῖν τι ἡ ποιῆσαι.
  - 67. Εὐλάβεια φυλακή κακοῦ ἐπιμέλεια φυλακῆς.
- 68. Τάξις ἐργασίας ὁμοιότης τῶν πρὸς ἄλληλα πάντων ὄντων συμμετρία χοινωνίας αίτία τῶν πρὸς ἄλληλα πάντων ὄντων συμμετρία πρὸς τὸ μαθεῖν.
  - 69. Πρόσεξις συντονία ψυχῆς πρὸς τὸ καταμαθεῖν.
- 70. Εὐφυία τάχος μαθήσεως γέννησις φύσεως άγαθή άρετη έν φύσει.
- 71. Εδμάθεια εθφυία ψυχής πρός τάχος μαθήσεως.
- 72. Δίκη ἀπόφασις κυρία περὶ ἀμφισδητουμένου πράγματος.
  - 78. Νόμος αμφισδήτησις περί τοῦ αδικείν ή μή.

- 74. Εὐνομία πειθαρχία νόμων σπουδαίων.
- 75. Εύφροσύνη έπὶ τοῖς τοῦ σώφρονος ἔργοις χαρά.
- 76. Τιμή δόσις άγαθῶν ἐν ταῖς δι' ἀρετὴν πράξεσι διδομένων ἀξίωμα ἀπ' ἀρετῆς σχῆμα σεμνότητος τήρησις ἀξιώματος.
- 77. Προθυμία έμφανισμός προαιρέσεως πρακτικῆς.
- 78. Χάρις εὐεργεσία έχούσιος ἀπόδοσις ἀγαθοῦ· δπουργία ἐν χαιρῷ.
- 79. Όμόνοια όμοδοξία άρχόντων καὶ άρχομένων, ώς δεῖ άρχειν καὶ άρχεσθαι.
- 80. Πολιτεία χοινωνία πλήθους ανθρώπων αὐτάρχης πρὸι εὐδαιμονίαν χοινωνία πλήθους έννομος.
  - 81. Πρόνοια παρασκευή πρὸς μέλλοντά τινα.
- 82. Βουλή σκέψις περί τῶν μελλόντων πῶς συμφέσει.
  - 83. Νίκη δύναμις κρατητική περί άγωνίαν.
- . 84. Εὐπορία εὐκρίνεια κρατητική τοῦ λογιζομένου <sup>r</sup>.
  - 85. Δωρεά άλλαγή χάριτος.
- ss. Καιρός χρόνου άχμη πρός τό συμφέρον χρόνος άγαθοῦ τινος συνεργός.
- 87. Μνήμη διάθεσις ψυχῆς φυλακτική τῆς ἐν αὐτῆ ὑπαρχούσης ἀληθείας.
  - 88. "Εννοια συντονία διανοίας.
- 60. Sodalitas est amicitia pro consuetudine inter juvenes contracta.
  - 61. Sonsiliorum bonitas est virtus menti insita.
- 62. Fides est recte judicantis ita rem se habere, ut ipsi videatur : ingenii firmitas.
- 63. Veritas est habitus affirmantis et negantis : scientia eorum quæ vera sunt.
- 64. Voluntas est appetitus cum recta ratione : desiderium rationi consentaneum : desiderium cum ratione ad naturam accommodatum.
- 65. Consilium est cohortatio alterius ante actionem, declarans, quomodo agere oporteat.
- 66. Opportunitas est oblata patiendi aliquid aut faciendi occasio.
- 67. Circumspectio est cautio mali: cavendi studium.
- 68. Ordo est muneris similitudo eorum omnium quæ inter se conferuntur: apta societatis compositio: causa eorum omnium quæ inter se conferuntur: apta disciplinæ compositio.
- 69. Attentio animi ad pernoscendum propensi contentio est.
- 70. Ingenium est cito discendi facultas : ingenita bona natura : virtus naturæ insita.
- 71. Docilitas est naturalis ingenii ad cito discendum dexteritas.
- Judicium est rata sententia de re quæ in controversiam vocatur.

- 73. Lex est contentio de juste aut injuste factis.
- 74. Bona legum constitutio est præclaris legibus obtemperatio.
- 75. Lætitia est gaudium ex viri moderati factis perceptum.
- 76. Honor est largitio bonorum quæ actionibus honestis contingunt : dignitas virtutibus parta : gravitatis species : dignitatis conservatio.
  - 77. Alacritas est declarata faciendi voluntas.
- 78. Gratia est beneficentia voluntaria : beneficii remuneratio : opera tempore opportuno navata.
- 79. Concordia est idem principum ac civium de imperio et obedientia judicium.
- Respublica est communitas multitudinis hominum per se sufficiens ad felicitatem : communitas multitudinis legitims.
  - 81. Provisio est præparatio ad futura quædam.
- Consultatio est deliberatio de rebus futuris, quem usum præbere possint.
  - 88. Victoria est facultas vincendi certamine.
- Scientiæ facultas est animi sinceritas tenax ejus quod consideratur.
  - 85. Donum est gratiæ commutatio.
- 86. Occasio est temporis opportunitas ad id quod conducit : tempestas boni alicujus adjutrix.
- 87. Memoria est affectio animi, veritatis quæ in ipso est cusios.
- 88. Notio cogitationis contentio est.

- 89. Νόησις άρχη ἐπιστήμης.
- 90. Άγνεία εδλάθεια τῶν πρὸς τοὺς θεοὺς ἐμαρτημάτων τῆς θεοῦ τιμῆς κατὰ φύσιν θεραπεία.
- 91. Μαντική ἐπιστήμη θεωρητική τοῦ ὅντος καὶ μέλλοντος ζώφ θνητῷ.
- 92. Μαντεία ἐπιστήμη προδηλωτική πράξεως άνευ ἀποδείξεως.
- 93. Σοφία ἐπιστήμη ἀνυπόθετος ἐπιστήμη τῶν ἀεὶ ὅντων ἐπιστήμη θεωρητική τῆς τῶν ὄντων αἰτίας.
- 94. Φιλοσοφία τῆς τῶν ὄντων ἀεὶ ἐπιστήμης ὄρεξις: ἔξις θεωρητική τοῦ ἀληθοῦς, πῶς ἀληθές· ἐπιμέλεια ψυχῆς μετὰ λόγου ὀρθοῦ.
- 96. Έπιστήμη ὑπόληψις ψυχῆς ἀμετάπτωτος ὑπὸ λόγου δύναμις ὑποληπτική τινος ἢ τινῶν, ἀμετάπτωτος ὑπὸ λόγου λόγος ἀληθης ἐπὶ διανοία ἀμετάπτωτος.
- 96. Δόξα δπόληψις μετὰ πίστεως λογική 8. λόγιστική φορά διάνοια έμπίπτουσα εἰς ψεῦδος καὶ ἀληθές ὑπὸ λόγου.
- 97. Αἰσθησις ψυχῆς φορά· νοῦ χίνησις· ψυχῆς διὰ σώματος εἰσάγγελσις εἰς ὥρας ἀνθρώπων, ἀφ' ῆς γίτεται ψυχῆς ἀλογος δύναμις γνωριστιχή διὰ σώματος.
- 98. Εξις διάθεσις ψυχῆς καθ' ήν ποιοί τινες λεγόμεθα.
  - 99. Φωνή ρευμα διά στόματος από διανοίας.

- 100. Λόγος φωνή ἐγγράμματος, φραστική ἐκάστου τῶν ὄντων· διάλεκτος σύνθετος ἐξ ὀνομάτων καὶ ῥημάτων ἄνευ μέλους.
- 101. \*Ονομα διάλεκτος ἀσύνθετος ξρμηνευτική τοῦ τε κατὰ τῆς οὐσίας κατηγορουμένου καὶ παντὸς τοῦ μὴ καθ' ξαυτὸ  $^{\rm h}$  λεγομένου.
- 102. Διάλεκτος φωνή ἀνθρώπου ἐγγράμματος καὶ σημεϊόν τι κοινὸν έρμηνευτικὸν ἄνευ μέλους.
- 103. Συλλαδή ἀνθρωπίνης φωνῆς ἄρθρον ἐγγράμματον.
- 104.  $^{\sigma}$ Ορος λόγος ἐχ διαφορᾶς χαλ γένους συγχείμενος.
  - 106. Τεχμήριον ἀπόδειξις ἀφανοῦς.
- 106. ᾿Απόδειξις λόγος συλλογιστικός ἀληθής λόγος ἔμφανιστικός διὰ προγιγνωσκομένων '.
- 107. Στοιχείον φωνής φωνή άσύνθετος αίτία ταῖς άλλαις φωναῖς τοῦ φωνὰς εἶναι.
- 108.  $^{3}$  Ω φέλιμον τὸ αἴτιον τοῦ εὖ πάσχειν· τὸ αἴτιον τοῦ ἀγαθοῦ.
  - 109. Συμφέρον τὸ εἰς ἀγαθὸν φέρον.
  - 110. Καλόν τὸ ἀγαθόν.
- 111. Άγαθὸν τὸ αἴτιον σωτηρίας τοῖς οὖσι· τὸ αἴτιον παντὸς τοῦ πρὸς αὐτό· ἀφ' οδ συμδαίνει & χρὴ αἰρεῖσθαι.
  - 112. Σῶφρον τὸ κόσμιον τῆς ψυχῆς.
  - 118. Δίχαιον νόμου τάγμα ποιητικόν δικαιοσύνης.
- 89. Intelligentia scientiæ principium est.
- 90. Sanctimonia est evitatio peccatorum in deos : rerum divinarum cura secundum naturam habita.
- 91. Vaticinandi facultas scientia est contemplatrix ejus quod est et futurum est mortali animali.
- 92. Divinatio est scientia præsignificans rem sine de-
- 93. Sapientia est scientia nullius certi argumenti : scientia eorum quæ semper sunt : scientia quæ rerum causas contemplatur.
- 94. Philosophia est scientize eorum quæ semper sunt desiderium: habitus contemplans verum, et quomodo verum sit considerans: cura animi cum recta ratione.
- 95. Scientia est opinio animo comprehensa que ratione non mutatur: facultas judicandi de quodam aut quibusdam que ratione non mutatur: vera ratio et mens in cogitatione defixa.
- 96. Opinio est existimatio rationi consentanea cum persuasione : ratiocinandi impetus : sententia incidens in falsum et verum a ratione.
- 97. Sensus est animi impetus : mentis agitatio : anima per corpus renuntiatio ad opportunitates hominum, ex qua nascitur animi facultas rationis expers, quæ per corpus cognoscit.
- 98. Habitus est animi affectio, propter quam certis quibusdam moribus præditi dicimur.

- 99. Vox est fluxus per os a mente et cogitatione.
- 100. Sermo est vox scripta, singulas res verbis enuntians: loquendi forma composita ex nominibus et verbis sine modulatione.
- 101. Nomen est locutio simplex explicans tum id quod de essentia prædicatur, tum quidquid non per seipsum diserte dicitur.
- 102. Locutio est vox hominis scripta et signum quoddam commune interpretandi sine modulatione,
  - 103. Syllaba est humanæ vocis articulus scriptus.
- 104. Definitio est sermo ex genere et differentia compositus.
  - 105. Signum est demonstratio rei occultæ.
- 106. Demonstratio est sermo ratiocinativus et verus : sermo id de quo agitur per res prius cognitas declarans.
- 107. Elementum vocis est vox simplex : quæ causa est cæteris vocibus, ut voces sint.
- 108. Quod utile est, accepti beneficii causa est: causa boni.
  - 109. Commodum est quod ad bonum pertinet.
  - 110. Honestum est bonum.
- 111. Bonum est causa salutis iis quæ vere sunt : causa naturæ omnis cuncta ad se ipsam referentis : ex qua contingunt ea quæ consectari nos decet.
  - 112. Temperantia animi modestia est.
  - 113. Jus legis præscriptum est, quod justitiam efficit

- 114. Έχούσιον τὸ αύτοῦ προσαγωγόν· τὸ καθ' αύτὸ αίρετὸν κατὰ διάνοιαν ἀποτελούμενον.
  - 116. Έλεύθερον τὸ ἄρχον αὐτοῦ.
- 116. Μέτριον τὸ μέσον ὑπερδολῆς καὶ ἐλλείψεως καὶ κατὰ τέχνην ἀρκοῦν.
  - 117. Μέτρον τὸ μέσον ὑπερδολῆς καὶ ἐλλείψεως.
  - 118. Αθλον άρετης γέρας το έαυτοῦ ένεκα αξρετόν.
  - 119. Άθανασία οὐσία έμψυχος καὶ ἀίδιος μονή.
  - 120. Ο Ο σιον θεράπευμα θεοῦ ἀρεστὸν θεῷ.
  - 121. Έορτη χρόνος ίερος κατά νόμους.
- 122. "Ανθρωπος ζῷον ἄπτερον, δίπουν, πλατυώνυχον δ μόνον τῶν ὅντων ἐπιστήμης τῆς κατὰ λόγους δεκτικόν ἐστι.
  - 123. Θυσία θεῷ δόμα θύματος.
- 124. Εὐχὴ αἴτησις ἀνθρώποις ἀγαθῶν ἢ δοχούντων παρὰ θεῶν  $^{k}$ .
- 125. Βασιλεύς άρχων κατά νόμους άνυπεύθυνος πολιτικής κατασκευής άρχων.
  - 126. Άρχη ἐπιμέλεια τοῦ παντός.
  - 127. Έξουσία ἐπιτροπή νόμου.
- 128. Νομοθέτης ποιητής νόμων καθ' οθς δεὶ πολιπεύεσθαι.
- 199. Νόμος δόγμα πλήθους πολιτικόν οὐκ εξς τινα χρόνον ἀφωρισμένον.
- 130. Υπόθεσις άρχη άναπόδεικτος συγκεφαλαίωσις λόγου.

- 131. Ψήφισμα δόγμα πολιτικόν είς τινα χρόνον άφωρισμένον.
  - 132. Πολιτικός έπιστήμων πόλεως κατασκευής.
- 133. Πόλις οίκησις πλήθους ἀνθρώπων κοινοῖς δόγμασι χρωμένων πλῆθος ἀνθρώπων ὁπὸ νόμον τὸν αὐτὸν ὅντων.
  - 134. Πόλεως άρετη κατάστασις δρθής πολιτείας.
  - 136. Πολεμική έμπειρία πολέμου.
  - 136. Συμμαχία χοινωνία πολέμου.
  - 137. Σωτηρία περιποίησις άβλαβής.
- 138. Τύραννος άρχων πόλεως κατά την έαυτοῦ διάνοιαν.
- 139. Σοφιστής νέων πλουσίων ἐνδόζων ἔμμισθος θηρευτής.
- 140. Πλοῦτος χτῆσις σύμμετρος πρὸς εὐδαιμονίαν περιουσία χρημάτων εἰς εὐδαιμονίαν συντεινόντων.
  - 141. Παρακαταθήκη δόμα μετά πίστεως.
  - 142. Κάθαρσις ἀπόχρισις χειρόνων ἀπὸ βελτιόνων.
  - 143. Νικάν κρατείν διαφερόμενον.
- 144. 'Αγαθός άνθρωπος δ τοιοῦτος οἶος ἀνθρώπως τάγαθὰ ἐπιτελεῖν.
  - 145. Σώφρων ό μετρίας ἐπιθυμίας ἔχων.
- 148. Ἐγκρατής δ. κρατῶν ἀντιτεινόντων τῶν τῆς ψυγῆς μορίων τῷ ὀρθῷ λογισμῷ.
- 147. Σπουδαΐος ὁ τελέως ἀγαθός· ὁ ἔχων τὴν αύτοῦ ἀρετήν.
- 114. Virtus voluntaria blanda sui conciliatrix est :quod per se expetendum est et ex animi sententia perficitur.
  - 115. Liberum est quod sibi ipsi imperat.
- 116. Mediocritas res media est inter abundantiam et defectum et adhibita arte sufficiens.
- 117. Modus res media est inter abundantiam et defectum.
- 118. Certaminis præmium est virtutis munus, quod propter se expetendum est.
- 119. Immortalitas est animans natura et perpetua permansio.
  - 120. Res sacra est cultus dei, deo gratus.
  - 121. Dies festus tempus legibus sacrum est.
- 122. Homo est animans involucris, bipes, latos ungues habens; qui solus ex omnibus animantibus artium scientiam consequi potest.
  - 123. Sacrificium est deo donata victima.
- 124. Precatio est petitio bonorum aut eorum quæ bona videntur hominibus a diis,
- 125. Rex est ex legum præscripto princeps : legibus solutus : constituendæ reipublicæ dux.
  - 126. Imperium summæ omnium rerum cura est.
  - 127. Potestas est tutela legis.
- 128. Legum lator est scriptor legum, ex quibus in republica vivere oportet.
- 129. Lex civile multitudinis jussum est, non aliquamdiu, sed in omne tempus faciendum.

- 130. Argumentum est principium non demonstratum : summa sermonis.
- 131. Plebiscitum est jussum civile ad constitutum tempus spectans.
- 132. Vir civilis disciplinæ publicæ et regendæ civitatis peritus est.
- 133. Civitas domicilium multitudinis hominum est communia præcepta observantium : multitudo hominum qui iisdem legibus tenentur.
  - 134. Civitatis virtus est justæ reipublicæ constitutio.
  - 135. Ars bellica est rei militaris peritia.
  - 136. Auxilium armorum societas est.
  - 137. Salus hominis incolumis conservatio est.
- 138. Tyrannus est qui rempublicam ad suum arbitrium regit.
- 139. Sophista est juvenum divitum nobilium mercenarius venator.
- Divitiæ sunt facultates ad felicitatem accommodatæ : abundantia opum ad felicitatem pertinentium.
  - 141. Depositum est donum alicujus fidei permissum.
  - 142. Purgatio est separatio deteriorum a melioribus.
  - 143. Vincere est pugna superiorem esse.
  - 144. Homo bonus talis est, ut homini beneficia det.
  - 145. Modestus est qui moderatas cupiditates habet.
- 146. Continens est qui animi partes rectæ rationi repugnantes coercet.  $\sim$ 
  - 147. Probus est perfecte bonus : qui suam virtutem habet.

- 148. Σύννοια διάνοια μετά λύπης άνευ λόγου.
- 149. Δυσμαθία βραδυτής εν μαθήσει.
- 150. Δεσποτεία άρχη άνυπεύθυνος δικαία.
- 151. 'Αφιλοσοφία έξις χαθ' ήν δ έχων μισολόγος έστί.
  - 152. Φόβος έκπληξις ψυχῆς έπὶ κακοῦ προσδοκία.
- 163. Θυμός δρμή βίαιος άνευ λογισμοῦ· νοῦς τάξεως ψυχῆς άλογίστου.
  - 164. Έκπληξις φόδος έπὶ προσδοκία κακοῦ.
- 155. Κολαχεία δμιλία ή πρὸς ήδονὴν ἄνευ τοῦ βελτίστου ἔξις όμιλητική πρὸς ήδονὴν ὑπερδάλλουσα τὸ μέτριον.
- 16c. 'Όργη παράχλησις τοῦ θυμιχοῦ εἰς τὸ τιμωρεῖσθαι.
  - 167. Υδρις άδιχία πρός ατιμίαν φέρουσα.
- 158. Ακρασία έξις βιαστική παρά τὸν ὀρθὸν λογιεμὸν πρὸς τὰ δοκοῦντα ήδέα εἶναι.
  - 159. Ο Χνος φυγή πόνων άρχης.
- 160. Δειλία ἀντιληπτική δρμῆς πρώτη τοῦ εἶναι αἰτία  $^{1}$ .
  - 161. Διαδολή διάστασις φίλων λόγω.
- 162. Καιρός εν φ έχαστον επιτήδειον παθείν ή ποιήσαι.

- 163. 'Αδικία έξις δπεροπτική νόμων.
- 164. "Ενδεια έλάττωσις τῶν ἀγαθῶν.
- 165. Αλσχύνη φόδος ἐπὶ προσδοχία ἀδοξίας.
- 166. 'Αλαζονεία έξις προσποιητική ἀγαθόδ ἢ ἀγαθῶν τῶν μὴ ὑπαρχόντων.
  - 167. Άμαρτία πράξις παρά τὸν ὀρθὸν λογισμόν.
- 168. Φθόνος λύπη ἐπὶ φίλων ἀγαθοῖς ἢ οὖσιν ἢ γεγενημένοις.
- 169. 'Αναισχυντία έξις ψυχῆς ὑπομενητική ἀδοξίας ένεκα κέρδους.
- 170. Θρασύτης ύπερδολή θράσους πρὸς φόδους οθς μή δετ.
- 171. Φιλοτιμία Εξις ψυχής προετική πάσης δαπά-
- 172. Κακοφυία κακία ἐν φύσει καὶ ἄμαρτία τοῦ κατὰ φύσιν νόσος τοῦ κατὰ φύσιν.
  - 173. Έλπὶς προσδοχία άγαθοῦ.
  - 174. Μανία έξις φθαρτική άληθους υπολήψεως.
  - 176. Λαλιά άχρασία λόγου άλογος.
- 178. Έναντιότης τῶν ὑπὸ τὸ αὐτὸ γένος κατά τινα διαφορών πιπτόντων ἡ πλείστη διάστασις.
  - 177. 'Ακούσιον τὸ παρά διάνοιαν ἀποτελούμενον.
  - 178. Παιδεία δύναμις θεραπευτική ψυχής.
- 148. Mentis suspensæ agitatio est cogitatio cum dolore  $\mathbf{r}$ atione  $\mathbf{v}$ acans.
- 149. Durior ad studia animus ingenii ad discendum tarditas est.
- 150. Dominium est principatus justus et legibus solutus.
- 151. Animus a philosophia alienus est naturæ habitus, quo qui eum gerit doctrinæ osor est.
- 152. Timor est animi consternatio propter impendentis mali opinionem.
- 153. Ira est violentus animi ratione carentis impetus : animi partis ratione vacantis sententia.
- 154. Consternatio est timor propter impendentis mali opinionem.
- 155. Adulatio est sermo ad voluntatem loquentis, eo quod optimum est carens: habitus hominis ad voluntatem loquentis, modum excedens.
- 156. Iracundia est adhortatio partis animi irritabilis ad ultionem.
  - 157. Contumelia est injuria ad ignominiam tendens.
- 158. Incontinentia est habitus cogens, præter rectam rationem, ad ea quæ jucunda esse videntur.
  - 159. Pigritia est suscipiendi laboris fuga.
- 160. Timiditas incursionis capax prima vitæ causa est.
- 161. Calumnia est dissidium amicorum ex sermone ortum.
- 162. Occasio est qua quidque ad patiendum aut ad faciendum idoneum est.
  - PHIL. GRÆC. III.

- 163. Injustitia est habitus contemnens leges.
- 164. Indigentia est deminutio bonorum.
- 165. Verecundia est timor propter ignominiæ exspectationem.
- 166. Gloriatio est habitus simulator boni aut bonorum quæ non exstant.
  - 167. Peccatum est actio a recta ratione abhorrens.
- 168. Invidentia est ægritudo suscepta propter amicorum facultates, quæ iis aut sunt aut fuerunt.
- 169. Impudentia est animi habitus patiens ignominies ob lucrum.
- 170 Temeritas est audaciæ abundantia degenerans in timores, in quos non oportet.
- 171. Ambitio est animi habitus omni occasione profusos sumtus inconsiderate faciens.
- 172. Pravum ingenium est innata pravitas et aberratio ab eo quod naturæ convenit : morbus ejus quod naturæ conjunctum est.
  - 173. Spes est exspectatio boni.
- 174. Insania est habitus qui veram opinionem mente comprehensam corrumpit.
- 175. Loquacitas est incontinentia sermonis aversa a recta ratione.
- 176. Contrarictas est corum que sub idem genus secundum differentiam aliquam cadunt maximum discrimen.
- 177. Non voluntarium est quod præter sententiam perficitur.
  - 178. Eruditio est colendi animi facultas.

179. Παίδευσις παιδείας παράδοσις.

180. Νομοθετική ἐπιστήμη ποιητική πόλεως εὐ– παγής.

181. Νουθέτησις λόγος ἐπιτιμητικὸς ἀπὸ γνώμης· λόγος ἁμαρτίας ἀποτροπῆς ἔνεκεν.

182. Βοήθεια κακοῦ κώλυσις όντος ή γιγνομένου.

183. Κόλασις ψυχῆς θεραπεία ἐπὶ ἀμαρτήματι γενομένω.

184. Δύναμις δπεροχή ἐν πράξει ἢ ἐν λόγφ. ἔξις

185. Σώζειν τὸ περιποιείν ἀδλαδη.

(Definitiones hæ leguntur in decem codicibus quos Bekkerus ad Platonis editionem adornandam contulit. Eorum unus Vindobonensis 32 titulum addit "Οροι Σπευσίππου τοῦ Πλάτωνος recentiore manu scriptum, qui in reliquis libris desideratur. De paucis tantum locis agam. - a Fragm. 11, posui καὶ ή ἐκ τοῦ αὐτομάτου cum plerisque membranis; vulgo καὶ ἐκ τοῦ αὐτομάτου. - b Fragm. 28. ψυγῆς λογιστικῆς rescripsi cum Stephano et codd. nonnullis; vulgo λογιστική vel λογιστιχώς — · Fragm. 38. ωφέλεια αὐτάρχης ζωῆς, quod exprimit Ficinus, vulgavi; libri ὦφέλεια αὐτάρχης ζώου. — d Fragm. 39. δρθόν καὶ τὸ σεμνότατον edidi, libri δρθόν τον σεμνότατον vel δρθόν τὸ σεμνότατον vel ὀρθὸν καὶ σεμνότατον. — e Fragni. 40. στοχαστικός έστιν έν έκάστω recepi ex cod. règio Parisiaco 3052; vulgo στογαστικός έστιν ξκάστω. -Fragm. 84. λογιζομένου, quod passive accipiendum, prætuli alteri seripturæ λεγομένου. -Fragm. 96. μετά πίστεως λογική scripsi cum Stephano et codice regio Paris. 3052; vulgo μεταπειστὸς ὑπὸ λόγου. — Fragm. 101. καθ' ξαυτό cum Stephano recepi ex libro Vaticano 679; vulgo έαυτοῦ. — 1 Fragm. 106. προγιγνωσχομένων scripsi, vulgo προγινωσχομένων. — Fragm. 124. παρά θεων, quod interpretatur Ficinus, recepiex libro Paris. 3052; vulgo παρά θεοῖς vel παρά θεῷ. — 1 Fragm. τ59-160. όχνος φυγή πόνων άρχης. Δειλία άντιληπτική δρμής πρώτη του είναι αίτία scripsi Bekkerum secutus. Sed in codice regio Parisiaco 1807 et in Vaticano 796 pro ἀρχῆς legitur ἀρχή. Adde quod pro ὁρμῆς liber regius Paris. 1813 habet ὁρμὴ et pro αἰτία codex regius 1642 exhibet αἰτία συστολῆς. Similem lectionem exprimit Ficinus locum ita vertens: Pigritia est ſuga laborum. Principium est prima causa, ut aliquid sit. Timiditas est aſſectio quæ percipit impetum. Conjicias igitur eum in vetusto exemplari hæc scripta repperisse: "Οχνος φυγὴ πόνων. ᾿Αρχὴ πρώτη τοῦ εἶναι αἰτία. Δειλία διάθεσις ἀντιληπτικὴ ὁρμῆς. Neque tamen hoc pro certo aſſirmare ausim. — "Fragm. 182. γιγνομένου exaravi, quod est in cod. Vindobonensi 32; vulgo γινομένου, cujus loco Stephanus aliorum librorum scripturam γενομένου vulgavit.

186. Σῶμα μὲν ἐν κόλποις κατέχει τόδε γαῖα Πλά-

ψυχή δ' ἰσοθέων τάξιν έχει μακάρων.

(Epigramma hoc tribuitur Speusippo in Anthol. Planud. 31. Simile illud est, quod præter duo alia Platonis monumento inscriptum fuisse dicit Diogenes Laertius lib. III, 44 Γαῖα μὲν ἐν κόλπω χρύπτει τόδε σῶμα Πλάτωνος, ψυχὴ δ' ἀθανάτων τάξιν ἔχει μακάρων, υἰοῦ ᾿Αρίστωνος, τόν τις καὶ τηλόθι ναίων τιμὰ ἀνὴρ ἀγαθός, θεῖον ἰδόντα βίον. Idem exstat in Anthol. Pal. VII, 61 pag. 285 ed. Dübner. Vide Bergkium ad Poet. lyr. Græc. p. 503 et Dübnerum l. c. pag. 425.

187. Σπεύσιππος Φιλίππφ.

Αντίπατρος (1) δ φέρων την έπιστολην το μέν γένος εστί Μάγνης, γράφει δε Άθήνησι πάλαι τὰς Έλληνικάς πράξεις ἀδικεισθαι δέ φησιν ὁπό τινος ἐν Μαγνησία. Διάκουσον οὖν αὐτοῦ (2) το πράγμα, καὶ βοήθησον, ὡς ἀν δύνη, καὶ προθυμότατα. Δικαίως δ' ἀν αὐτῷ βοηθήσειας διὰ πολλά, καὶ διότι παρ' ήμιν διαγνωσθέντος ἐν διατριδῆ τοῦ σοὶ πεμφθέντος ὁπὸ Ἰσοκράτους λόγου τότε, τὴν μὲν ὑπόθεστι ἐπήνεσε, τὸ δὲ παραλιπεῖν τὰς εἰς τὴν Ἑλλάδα γενομένας εὐεργεσίας ὑμῶν ἐνεκάλεσε. Πειράσομαι δ' αὐτῶν εἰπεῖν δλίγας. Ἰσοκράτης μὲν γὰρ (8) οὔτε τὰς εἰς τὴν Ἑλλάδα γενομένας εὐεργεσίας ὑπὸ σοῦ καὶ τῶν σῶν προ-

<sup>179.</sup> Institutio est doctrinæ traditio.

<sup>180.</sup> Ars ferendarum legum bene ordinata disciplina est, que rempublicam constituit...

<sup>181.</sup> Admonitio est sermo de industria reprehendentis : sermo ad errorem deprecandum accommodatus.

<sup>182.</sup> Auxilium est prohibitio mali præsentis aut nascentis.

<sup>183.</sup> Castigatio est animi sanatio propter delictum commissum.

<sup>184.</sup> Potentia est excellentia in actione aut sermone ; habitus, quo quod eum gerit potens est : innatum robur.

<sup>185.</sup> Servare est incolumem tueri.

<sup>186.</sup> Corpus quidem hoc Platonis terra sinu complectitur.

Animus autem beatorum diis sequalium locum tenet. 187. Spensippus Philippo.

Antipater, qui tibi litteras affert, genere Magnes quidem est, sed Athenis jam dudum Græcorum res gestas scribit, aitque se a nescio quo in Magnesia injuriis affici. Audi ergo ex eo rem, atque opitulare homini, quantum in te situm est, et promtissime. Nam jure cum multis aliis nominibus illi præsidio eris, tum, quod quum apud nos in doctorum hominum congressu oratio ad te ab Isocrate missa examinaretur, argumentum quidem operis

γόνων δεδήλωχεν, ούτε τὰς ὑπό τινων κατὰ σοῦ γεγενημένας διαβολάς λέλυχεν, ούτε Πλάτωνος έν τοις πρός σε πεμφθείσι λόγοις απέσχηται. Καίτοι χρή (4) πρώτον μέν την δπάρχουσαν οίκειότητα πρός την ήμετέραν πόλιν αὐτὸν μὴ λαθεῖν, άλλὰ ποιῆσαι καὶ τοῖς ἀπὸ σοῦ γενομένοις φανεράν. Ἡρακλῆς γάρ (6), όντος νόμου το παλαιον ήμιν μηδένα ξένον μυείσθαι, βουληθείς μυεϊσθαι γίγνεται Πυλίου (ε) θετός υίός. Τούτου δε όντος τοιούτου, τους λόγους εξήν Ισοκράτει λέγειν ώς πρός πολίτην, ἐπειδή τὸ γένος ὑμῶν (7) ἐστιν ἀφ' Ἡρακλέους, μετά ταῦτα τὰς ᾿Αλεξάνδρου (8) τοῦ σοῦ προγόνου, καὶ τῶν ἄλλων τὰς εἰς τὴν Ελλάδα γενομένας εὐεργεσίας έξαγγέλλειν. Νύνι δε ώσπερ απορρήτους συμφοράς αὐτῶν κατασεσιώπηκεν. Ξέρξου (θ) γάρ πρέσδεις ἐπὶ τὴν Ελλάδα πέμψαντος γῆν καὶ ὕδωρ αἰτήσοντας, ᾿Αλέξανδρος τοὺς μέν πρέσδεις άπέχτεινεν· ύστερον δέ, στασιαζόντων τῶν βαρδάρων, οί Ελληνες έπὶ την ημετέραν ήρακλειαν (10) <del>ἀπήντησαν, Άλεξάνδρου δὲ τοῦ Άμύντου τὴν Θεττα</del>λων προδοσίαν (11) τοις Ελλησι μηνύσαντος, άναζεύξαντες οι "Ελληνες δι' 'Αλέξανδρον εσώθησαν. Καίτοι τούτων χρή οὐ μόνον Ἡρόδοτον καὶ Δαμάστην (12) μεμνησθαι των εὐεργεσιων, άλλά καὶ τὸν ἐν ταῖς τέχναις αποφαινόμενον έχ τοῦ τῶν προγόνων έγχωμίου εύνους δείν ποιήσαι τοὺς άκροατάς (13). Προσήκει δὲ καὶ τὴν ἐν Πλαταιαῖς ἐπὶ Μαρδονίου γεγενημένην δηλώσαι, καί τὰς έξῆς τούτου τὰς τῶν σῶν προγόνων εὐεργεσίας. Οὕτως γάρ αν ό περί (16) σοῦ γραφείς λόγος τῆς παρά τῶν Ελλήνων εὐνοίας ἔτυχε μᾶλλον. ή μηδεν άγαθον περί τῆς ύμετέρας βασιλείας εἰπόντος. Ήν δε και τά παλαίτερα διαλεχθηναι (16) της Ίσοχράτους ήλιχίας, τὸ δέ, εὐθαλῶς, ῶς φησιν αὐτός, άνθούσης τῆς διανοίας. (17) Άλλα μην και τάς διαδολάς ένην λύσαι τάς το πλείστον όπ' 'Ολυνθίων γι~ γνομένας. Τίς γάρ αν ούτως εὐήθη σε νομίσειεν (18), ώστε σοι πολεμούντων Ίλλυριῶν καὶ Θρακῶν, ἔτι τε Άθηναίων και Λακεδαιμονίων, και άλλων Έλληνων και βαρδάρων, πόλεμον πρὸς 'Ολυνθίους έξενεγκείν; Άλλα περί μέν τούτων ούχ έν ἐπιστολῆ πρὸς σέ μηχυντέον. Α δέ έστιν οὐχ έμποδών τοῖς τυχοῦσιν εἰπείν, έχ πολλού τε χρόνου τοίς πάσι χατασεσιώπηται, συμφέρει δέ σοι πυθέσθαι, ταῦτά μοι δοχεῖ φράσειν (19), καὶ τούτων ἀξιώσειν εὐαγγέλια (20) δικαίαν χάριν 'Αντιπάτρφ παρά σοῦ δοθηναι. Περί γάρ τῆς γιγνομένης 'Ολυνθίοις χώρας, ώς έστι το παλαιόν Ήρακλειδών, άλλ' οὐ Χαλκιδέων, δ φέρων την έπιστολήν (21) μόνος και πρώτος άξιοπίστους μύθους είρηχεν. Τὸν αὐτὸν γάρ, φησι, τρόπον Νηλέα (22) μέν έν Μεσσήνη, Συλέα (23) δέ περί τον Άμφιπολιτικόν τόπον υφ' Ήρακλέους υδριστάς όντας απολέσθαι, καὶ δοθήναι παρακαταθήκην φυλάττειν, Νέστορι μέν τῷ Νηλέως Μεσσήνην (24), Δικαίφ δε τῷ Συλέως (25) αρεγώ την Φηγγίρα Χφόαν. και Μεραμλίλ Ιτέν ρατερον πολλαϊς γενεαϊς Κρεσφόντην (26) χομίσασθαι, τήν δὲ ἀμφιπολίτιν (27) Ἡρακλειδῶν οὖσαν ἀθηναίους καὶ Χαλκιδεῖς λαβεῖν. 'Ωσαύτως (28) ὑφ' 'Ηρακλέους

laudavit, beneficia autem a vobis in Græciam collata silentio prætermissa esse questus est. Eorum pauca memorare conabor. Etenim Isocrates neque beneficia a te et majoribus tuis Græciæ tributa declaravit, neque probra a quibusdam in te jactata diluit, neque in scriptis ad te missis Platonis insectatione abstinuit. Atqui debebat ante omnia, quæ intercedat vobis cum nostra urbe necessitudo non ignorare, sed posteris tuis eam planam facere. Hercules enim, quum olim lege sanctum esset Athenis, ne peregrinus mysteriis initiaretur, initiari cupiens a Pylio adoptatus est. Quæ res quum ita se habeat, in te tanquam in civem, quoniam ab Hercule genus ducis, Isocrati dicta ingerere licebat, post hæc autem Alexandri, unius e majoribus tuis, cæterorumque beneficia apud Græcos collocata celebrare. At nunc ille quasi non divulgandas clades ipsorum res istas relicuit. Siquidom legatos a Xerxe in Græciam missos, qui aquam et terram poscerent, Alexander interfecit : deinde barbaris seditiose inter se certantibus, Græci Heracleam nostram petiverunt, et Alexandro Amyntæ filio ipsis Thessalorum proditionem indicanti prosperum in patriam reditum debuerunt. Quamquam horum beneficiorum non solum Herodotum ac Damasten memores esse oportebat, sed illum etiam qui in institutione oratoria tradit, e majorum laudibus auditorum benevolentiam

oratori esse conciliandam. Præterea illud beneficium, quo ad Platæas sub Mardonio ornati estis, cæteraque huic proxima majorum tuorum merita declaranda erant. Talis enim oratio de te scripta Græcorum benevolentiam magis collegisset, quam hominis nullam laudem vestro regno tribuentis sermo. Licebat etiam res ante Isocratis ætatem gestas edisserere, præsertim quum, ut ipse dicit, incorrupta mentis sanitate esset. Poterat item criminationes repellere quæ ab Olynthiis plerumque afferebantur. Quis enim te adeo stultum existimabit, ut belligerantibus tecum Illyriis, Thracibus, præterea Atheniensibus et Lacedæmoniis, nec non cæteris Græcis et barbaris, Olynthiis arma inferas? Sed de his rebus in epistola ad te data non est copiosius disputandum. Quæ vero orationis cursum non morantur et ab omnibus jam pridem silentio præterita sunt, et quorum cognitio tibi prodesse potest : ea mihi dicenda videntur simulque a te petendum, ut pro illis Antipatro exoptatum nuntium afferenti meritum præmium des. Namque agrum, quem Olynthii possident, olim Heraclidarum, non Chalcidensium fuisse, ipse qui tibi litteras reddit, solus et primus probabili ratione demonstravit. Eodem enim modo ait Neleum apud Messenios, Syleum autem in regione Amphipolitana ab Hercule ut injuriosos trucidatos, et tanquam rem depositam Nestori quidem Nelei filio Messeάναιρεθήναι κακούργους καί παρανόμους, Ίπποχόωντα (29) μέν έν Σπάρτη τύραννον, Άλχυονέα (80) δὲ ἐν Πολλήνη, καὶ Σπάρτην μέν Τυνδάρεφ, Ποτίδαιαν δέ και την άλλην Παλλήνην Σιθώνι (31) τῷ Ποσειδώνος παραχαταθέσθαι (32), καὶ τὴν μέν Λακωνικήν τους Αριστοδήμου παϊδας έν ταϊς ήρακλειδών καθόδοις άπολαβείν, Παλλήνην δε 'Ερετριείς καί Κορινθίους, και τοὺς ἀπὸ Τροίας Άχαιούς, Ἡρακλειδῶν Τὸν αὐτὸν δὲ τρόπον ἐξαγγέλλει οὖσαν χατασγεῖν. (33) περί την Τορωναίαν τους Πρωτείδας (34) τυράννους, Τμῶλον (85) καὶ Τηλέγονον ὡς Ἡρακλῆς ἀνέλοι, καί περί Άμβρακίαν Κλείδην και τους Κλείδου παϊδας ἀποκτείνας, 'Αριστομάχφ μέν τῷ Σιθῶνος τὴν Τορωναίαν τηρείν προστάξειεν, ην Χαλκιδείς υμετέραν ούσαν κατώκισαν. Λαδίκη δέ και Χαράττη (36) την 'Αμβρακικήν χώραν έγχειρίσειεν (27) άξιῶν ἀποδοῦναι τὰς παρακαταθήκας τοῖς ἀπ' αὐτοῦ γιγνομένοις (38). Άλλὰ μὴν καὶ τὰς ὑπογυίους Άλεξάνδρου τῆς Ἡδωνων χώρας κτήσεις Μακεδόνες πάντες Ισασιν καί ταῦτά ἐστιν οὐ προφάσεις Ἰσοχράτους, οὐδὲ ὀνομάτων ψόφος (39), άλλά λόγοι δυνάμενοι την σην άρχην ώφελείν. Έπειδή δε και περί των Άμφικτυονικών πραγμάτων δηλος εί σπουδάζων, εδουλήθην σοι φράσαι μῦθον παρά 'Αντιπάτρου, τίνα τρόπον πρώτον οί 'Αμφικτύονες συνέστησαν (40), καὶ πῶς ὄντες 'Αμφικτύονες Φλεγύαι μεν ύπο Άπολλωνος (41) Δρύοπες δε ύπὸ Ἡρακλέους (42), Κρισσαῖοι δὲ ὑπὸ Ἀμφικτυόνων άνηρέθησαν (43). Οδτοι γάρ πάντες Άμφικτύονες γενόμενοι τῶν ψήφων ἀφηρέθησαν, ἔτεροι δὲ τὰς τούτων ψήφους λαδόντες τῆς τῶν ἀμφικτυόνων συντελείας μετέσχον, δν ένίους σέ φησι μεμιμησθαι, καὶ λαδείν άθλον Πυθίοις τῆς εἰς Δελφούς στρατείας παρλ τῶν Άμφικτυόνων τὰς δύο Φωκέων (44) ψήφους. Δν ό τὰ παλαιὰ χαινῶς (46), χαὶ τὰ χαινὰ παλαιῶς ἐπαγγελλόμενος διδάσχειν, λέγει νῦν ούτε τὰς ἀρχαίας πράξεις, ούτε τὰς ὑπὸ σοῦ νεωστὶ διαγωνισθείσας, οὐτε τὰς τοῖς χρόνοις μεταξύ γενομένας μεμύθευκε. Καίτοι δοχεί τὰς μέν οὐχ ἀχηχοέναι, τὰς δὲ οὐχ εἰδέναι, τῶν δὲ ἐπιλελῆσθαι. Πρὸς δὲ τούτοις ἐπὶ πράξεις σε δικαίας παρακαλών ό σοριστής, την μέν Άλκιδιάδου φυγήν και κάθοδον ἐπαινῶν, ἐν παραδείγματι δεδήλωχε, τὰ δὲ μείζω καὶ καλλίω πράγματα τῷ πατρί σου πραγθέντα παρέλιπεν. 'Αλκιδιάδης (46) μέν γάρ ἐπ' ἀσεδεία φυγών, καὶ πλεῖστα τὴν πατρίδα τὴν αὐτοῦ κακῶς ποιήσας, εἰς αὐτὴν κατῆλθεν. Ἀμύντας 👌 ύπερ βασιλείας στάσει (47) νικηθείς βραχύν χρόνον ύποχωρήσας (48), μετά ταῦτα πάλιν Μακεδονίας ἦρξεν. Είθ' ό μὲν πάλιν φυγών αἰσχρῶς τὸν βίον ἐτελεύτησεν, δ δε σός πατήρ βασιλεύων κατεγήρασεν. Παρήνεγκε δέ σοι καλ την Διονυσίου (49) μοναρχίαν, ώσπερ προσηχόν σοι τοὺς ἀσεδεστάτους, ἀλλ' οὐ τοὺς σπουδαιοτάτους μιμήσασθαι, καὶ ζηλωτήν τῶν κακίστων, ἀλλ'

nen, sed Dicæo, Sylei fratri Phyllida regionem custodiendam traditam esse, et Messenen multis sæculis post ad Cresphonten pervenisse, Amphipolitana autem regione, qua Heraclidarum erat, Athenienses et Chalcidenses esse potitos. Similiter ab Hercule Hippocoontem Spartanorum, item Alcyoneum Pallenæorum tvrannos facinorosos jurisque violatores obtruncatos, ac Spartam Tyndareo, Potidæam et reliquam Pallenen Sithoni Neptuni filio concreditas esse, Laconicam vero in Heraclidarum reditu Aristodemi filios recuperasse : Pallenen denique Eretrienses atque Corinthios Achivosque, qui Troja venerant, Heraclidarum quum esset, occupasse. Eadem ratione Protei filios tyrannos, Tmolum et Telegonum circa Toronæam refert ab Hercule occisos esse. qui etiam in Ambracia Clide ejusque filiis interemtis, Aristomacho Sithonis filio, ut Toronæam servaret, mandaverit, quam Chalcidenses, vestra quum esset, incolis frequentarunt : Ladicæ autem et Charattæ fidei Ambraciam regionem commiserit, eo animo ut stirpi ex se relictæ depositum redderent. Quid? quod recentes quoque Alexandri Hedonorum regis possessiones Macedones omnes norunt : atque hæc non sunt velamenta . quæ Isocrates orationi suæ quæsiverit, neque inanis verborum sonitus, sed argumenta ad confirmandum imperium tuum accommodata. Sed quando et in Amphictyonum rebus aperte operam ponis, allata ex Antipatro fabula tibi exponere volui, qua ratione Amphictyones primum societatem coierint, et quomodo quum Amphictyones essent Phlegyæ ab Apolline, Dryopes ab Hercule, Crissæi ab Amphictyonibus deleti sint. Hi enim omnes qui Amphictyones essent suffragio privati sunt, aliique illorum loco jam suffragia ferentes Amphictyonum concilio accesserunt, quorum nonnullos ait te imitatum Pythiis Delphicæ expeditionis præmium duplicem Phocensium calculum ab Amphictyombus accepiase. Quæ omnia homo ille, qui se antiqua novo modo, 1ecentia per speciem vetustatis docere profitetur, silentio præterit, quippe qui neque majorum gesta, neque facinora nuper a te fortiter et animose facta, neque opera interposito spatio edita enarraverit. Quamquam mihi videtur ea partim non audivise, partim non nosse, partim oblivioni dedisse. Præterea quum dicendi artifex te ad honestas actiones adhortaretur, Alcibiadis quidem exsilium atque in patriam reditum mirifice laudatum tibi tanquam exemplum proposuit, sed majora et pulchriora patris tui facta prætermisit. Alcibiades enim quamvis ob impietatem exsilio multatus esset plurimaque detrimenta patrize importasset, tamen eam repetiit : Amyntas autem in regno occupando primum seditione superatus parumper cessit, deinde iterum regni Macedonici potitus est. Postea ut ilie rursus exilium ejectus turpiter vitam finivit : ita tuus pater in regia potestate consenuit. Porro Dionysii dominationem tibi proposuit, tanquam si te deceret nequissimos, non probis-

οδ των δικαιοτάτων γενέσθαι. Καί φησι μέν έν ταζς τέχναις προσήχειν οίχεια και γνώριμα τά παραδείγματα (60) φέρειν · όλιγωρήσας δὲ τῆς τέχνης, άλλοτρίοις καί τοις αίσχίστοις, και τοις πρός τον λόγον ώς έναντιωτάτοις παραδείγμασι γρηται. Καίτοι πάντων καταγελαστότατα τοιαύτα γράφων χαριέντως αμύνασθαί φησι τῶν μαθητῶν τοὺς ἐπιτιμῶντας (61). Οἱ δὲ χειρωθέντες ύπο των αὐτῷ πλησιαζόντων ακμαζόντων τῆς βητορικῆς τῆ δυνάμει (62), καὶ παρά ταῦτα οὐδέν έχοντες είπειν ούτως έπήνεσαν τον λόγον, ώστε το πρωτεΐον τῶν λόγων τῷ λόγῳ τούτῳ δεδώχασι. Καταμάθοις δ' αν εν βραχεί την Ισοχράτους Ιστορίαν εξ ών Κυρηναίους μέν ποιεί (63) τούς ακούοντας αποίκους Λακεδαιμονίων, τὸν δὲ Ποντικόν (64) μαθητήν ἀπέδειξε τῆς αὐτοῦ σοφίας διάδοχον, οδ σὺ πολλοὺς τεθεαμένος σοφιστάς βδελυρώτερον ούχ έώρακας. Πυνθάνομαι δέ καί Θεόπομπον (55) παρ' δμίν μέν είναι πάνυ ψυχρόν, περί δὲ Πλάτωνος βλασφημεῖν (66), καὶ ταῦτα, ώσπερ ού Πλάτωνος την άρχην της άρχης έπι Περδίχκα (67) κατασχευάσαντος καλ διά τέλους γαλεπώς φέροντος, εί τι γίγνοιτο παρ' όμιν ανήμερον ή μή φιλάδελφον. Ίνα οδν Θεόπομπος παύσηται τραχύς ών, κέλευσον Άντίπατρον παραναγνώναι των έλληνιχῶν πράξεων αὐτῷ, χαὶ γνώσεται Θεόπομπος διχαίως μεν υπό πάντων έξαλειφόμενος, άδίχως δε παρά σοῦ 'Ομοίως δὲ καὶ Ίσοκράτης, χορηγίας τυγχάνων. έπειδή νέος μέν ών είς τον δημον μετά Τιμοθέου (69) χαθ' ύμῶν ἐπιστολὰς αἰσχρὰς ἔγραψε, νυνὶ δὲ πρεσδύτης ών ώσπερ άγνοων, ή φθονών (60) τὰ πλεῖστα

τῶν ὑμῖν ὑπαρχόντων ἀγαθῶν (61) παραλέλοιπεν· ἀπέσταλκε δέ σοι λόγον, δν τὸ μὲν πρῶτον ἔγραψεν Άγησιλάφ, μικρά διασκευάσας ύστερον ἐπώλει τῷ Σικελίας τυράννω (62) Διονυσίω το δέ τρίτον τὰ μέν άφελών, τὰ δὲ προσθεὶς ἐμνήστευσεν ᾿Αλεξάνδρω τῷ Θετταλώ το δε τελευταίον νύν πρός σε γλίσχρως αὐτὸν ἐπηκόντισεν. Βουλοίμην δ' αν χωρῆσαι τὸ βυδλίον (63) αναμνήσαι τας έν τῷ λόγῳ πρὸς σὲ πεμφθείσας ύπ' αὐτοῦ προφάσεις. Επὶ μέν γάρ Άμφιπόλεώς φησι χωλύσαι την γενομένην εξρήνην γράψαι λόγον επέρ τῆς "Ηρακλέους ἀθανασίας (64), Εστερον δε αὐτῷ σοι φράσειν. Υπέρ ενίων δε διά την ηλιχίων όμολογῶν (65) μαλαχώτερον γράφειν, συγγνώμης άξιοῖ τυχείν μή θαυμάζειν δέ, εί καί πως άναγνούς δ Ποντικός (66) αμδλύτερον και φαυλότερον ποιεί φαίνεσθαι τὸν λόγον· τὸν Πέρσην δὲ ώς καταστρατηγήσεις αὐτὸν εἰδέναι σέ φησιν. Ἀλλὰ γὰρ τὰς λοιπὰς σχήψεις γράψοντα (67) έπιλείπει με τὸ βυδλίον· (68) τοσαύτην ήμιν σπάνιν βυδλίων βασιλεύς. Αξγυπτον λαδών πεποίηχεν. Ερρωσο, και Αντιπάτρου δια ταγέων έπιμεληθείς πρός ήμας αύτον απόστειλον.

(Epistola hæc omisso auctoris nomine simpliciter Φιλίππφ inscripta, quæ inter Socraticas trigesima est, legitur apud Orellium (in Epist. Socraticorum et Pythagoreorum Lipsiæ 1815) pag. 35-39. Eam autem cum Leone Allatio et aliis Speusippo vindicamus, quia convenit cum ejusdem philosophi loco quem ex litteris ad Philippum Macedonem missis Carystius Perga-

simos imitari, et pessimorum, non justissimorum regum æmulatorem esse. Sed quamquam ipse in institutione oratoria tradit, apta notaque exempla esse afferenda, tamen oblitus artis alienis, turpissimis et argumento quam maxime contrariis exemplis utitur. Verum cum alias res perridiculas scribit, tum omnium lepidissime ait, ulturum se discipulos ipsum objurgantes. At illi circumventi ab ejus assectatoribus dicendi facultate florentibus quum nihil præter hæc dicere possent, tanto plausu exceperunt orationem, ut ex omnibus orationibus dignitatis principatum huic dederint. Animadvertes autem brevi, quae sit in Isocrate rerum cognitio, siquidem Cyrenenses qui vocantur Lacedæmoniorum colonos facit, et Ponticum discipulum sum sapientim successorem atque heredem instituit, quo tu, licet multos conspexeris sophistas, neminem impuriorem vidisti. Accipio etiam Theopompum apud vos deversantem', hominem valde frigidum, verborum contumeliis lacerare Platonem, idque quasi non a Platone tempore Perdiccæ regni tui fundamenta jacta sint, et perpetuo hoc ægre tulerit Plato, si quid apud vos minus humanum, et quod a fraterno amore abhorreret, contigisset. Ut igitur Theoponipus agrestis esse desinat, jube Antipatrum Græcorum res gestas illo audiente in comparationem diligentiæ

legere; et Theopompus jure quidem ab omnibus abjici, injuria vero a te beneficiis se ornari sentiet. Similiter et Isocrates, postquam juvenis adhuc una cum Timotheo contra vos epistolas probrosas ad populum scripsit, nunc senex, quasi ignoraret, aut invideret, majorem virtutum vestrarum partem silentio præteriit, misitque ad te orationem, quam primum Agesilao inscripserat, deinde paucis mutatis Dionysio, Siciliæ tyranno, vendidit : tum aliis demtis aliis additis Alexandro Thessalo despondit: postremo nunc illiberaliter in te, ut ita dicam, jaculatus est. Vellem autem charta sufficeret ad commemorandas speciosas, quibus in oratione ad te missa utitur. excusationes. Nam de Amphipoli fatetur, pacem factam obstitisse, ne orationem super Herculis immortalitate scriberet, se tamen in posterum ea de re tibi verba facturum. Quum vero nonnulla propter ætatem se languidius tractasse confiteatur, veniam sibi dari vult, nec mirari te, si forte Pontico remissius recitante abjectior etiam et humilior tibl videatur oratio; Persarum autem regem a te profligatum iri se scire affirmat. Sed enim reliqua que prætendit scripturum deficit me charta: ad tantam papyri inopiam nos redegit rex Ægypto potitus. Vale et Antipatrum celeriter opera tua sublevatum ad nos remitte.

86 SPEUSIPPI

menus in commentarios rettulit exscripsitque Athenæus XI, p. 506. e. De singulis locis pauca dicenda. 1 Άντίπατρος videtur esse Alexandri successor, de quo Suidas: Άντίπατρος Ίολάου, πόλεως δὲ Παλιούρας τῆς Μακεδονίας, στρατηγός Φιλίππου, είτα Άλεξάνδρου, και διάδοχος βασιλείας, μαθητής Άριστοτέλους, κατέλιπεν ἐπιστολών σύγγραμμα εν βιδλίοις δυσί, και ίστορίαν, τάς Περδίκκου πράξεις Ίλλυρικάς κτλ. Cf. Fabric. Bibl. Græc. Vol. III pag. 465 ed. Harl. — 2 αύτοῦ] correxit Allatius; codd. αὐτῷ. — 3 Sequitur censura quintæ orationis Isocrateæ, quam multis nominibus Speusippus reprehendit. — 4 χρη] quominus in γρην mutes, obstat idem præsentis temporis usus in sequentibus. — 5 'Ηρακλής γάρ, όντος ατλ. ] Ita locum emendavit Hemsterhusius ad Schol. Aristoph. Plut. v. 1014, ubi hæc leguntur : ἐστὶ καὶ μικρὰ μυστήρια γινόμενα δι' 'Ηρακλέα. Ήρακλης γάρ έπιστάς ήξίου μυεϊσθαι, έθος δὲ ἦν ᾿Αθηναίοις ξένον μὴ μυείν. Μὴ βουλόμενοι δὲ <del>λύσαι τ</del>ὸ έθος μηδὲ ἀπῶσαι τὸν εὐεργέτην Ἡραχλέα, έπενόησαν μυστήρια εύμετάδοτα. — 6 Πυλίου] Ita rescribendum esse docet Scholiastes Homeri ad lliad. 0. 368: ἦλθεν Ἡρακλῆς πρὸς Εὔμολπον εἰς Έλευσίνα, βουλόμενος μυηθήναι ήν δε ούκ εξόν ξένοις τότε μυείσθαι διὸ γίνεται Πυλίου θετὸς υίός, καλ διαγενόμενος έμυειτο. Cf. Apollodorus II, 5, 12; codd. Πηλίου. — 7 ὑμῶν] Philippus, Alexandri pater, ab Hercule se oriundum ferebat. Vid. Theocrit. Idyll. XVII et Plutarchum in vit. Alexandri cap. 1. Quare aliorum codd. lectio ήμων ferri non potest. — 8 τὰς ᾿Αλεξάνδρου] Vid. Herodot. IX, 44 et 45. — 9 Confundit tempora epistolæ auctor. Legatos enim non Xerxis, qui ei amicissimus erat, adeo ut ab rege Græciam occupante totam regionem inter Olympum et Hæmum montes interjectam dono acciperet, sed Darii Hystaspis ad patrem Amyntam, Macedonum regem, missos, qui terram et aquam poscerent, super vinum et epulas trucidavit Alexander. Testes sunt Herodotus lib. V cap. 17-21 et Justin. lib. VII, cap. 3. — 10 ἐπὶ τὴν ἡμετέραν 'Ηράκλειαν ] scripsi; codd. ἐπὶ τὸ ἡμέτερον 'Ηράxhstov. Est autem intelligenda urbs illa Phthiotidis prope sinum Maliacum et Thermopylas sita, quæ Ἡράχλεια Φθιώτιδος vel ή ἐν Τραγῖνι vocari solet. Cf. Thucyd. III, 92 IV, 78; Strabo I p. 60; Ptolem. III, 13, 46; Hermippus apud Athen. XI p. 461. e. Cæterum ἡμετέραν dicit, quia Græcorum erat colonia a Lacedæmoniis ibi constituta. — 11 'Αλεξάνδρου δέ τοῦ 'Αμύντου την Θετταλῶν προδοσίαν] scripsi; codd. Άλεξάνδρου δὲ τὴν Άλέου και Θετταλών προδοσίαν. Vid. Herod. VII, 172 seq. — 12 Δαμάστην] intelligit Damasten,

Dioxippi filium, historicum, memoratum a Dionysio Halicarnassensi de Thucydidis charactere Vol. VI pag. 818 ed. Reisk. Plutarcho in vita Camilli, Valerio Maximo lib. VIII cap. 13, aliis, de quo Suidas hæc tradit : Δαμάστης Σιγειεύς άπο Σιγείου, γης της Τρωάδος, Διωξίππου υίος γεγονώς, πρό τῶν Πελοποννησιακῶν, σύγχρονος ήροδότου, των παλαιτάτων Ιστορικός γέγραφε περί των έν Ελλάδι γενομένων περί γονέων και προγόνων, των είς Ίλιον στρατευσαμένων βιδλία δύο, έθνων χατάλογον και πόλεων, περί ποιητών και σοφιστών, και άλλα συχνά· γέγονε δὲ Ελλανίχου μαθητής. Contemnitur a Strabone qui Eratosthenem reprehendit, quod illius et similium scriptorum testimoniis sententiam suam confirmet. Strabonis verba sunt lib. I pag. 47 ed. Casaub. οὐδὶ τοῦτ' εὖ 'Ερατοσθένης, ότι ανδρών ούχ αξίων μνήμης έπλ πλέον μέμνηται, τὰ μὲν ἐλέγχων τὰ δὲ πιστεύων καὶ μάρτυσι χρώμενος αὐτοῖς, οἶον Δαμάστη καὶ τοιούτοις άλλοις. χ. τ. λ. - 13 έχ τοῦ τῶν προγόνων έγχωμίου εύνους δείν ποιήσαι τούς ακροατάς] scripsi; codd. έχ της προγ... εύνους δείν προσείναι τους άχροατάς. — 14 την εν Πλαταιαίς επί Μαρδονίου γεγενημένην ] Vid. Herodot. IX, 44. — 15 περί] correxit Allatius; codd. παρά. - 16 τὰ παλαίτερο διαλεγθήναι] posui; membranæ τὰ παλαιὰ διαλεχθήναι. - 17 το δέ, εύθαλώς, ώς φησιν αὐτός, ἀνθούσης τῆς διανοίας] spectat Isocratis verba orat. V, pag. 84 ed. Steph. ταῦτα δὶ διανοηθείς, καὶ νομίσας οὐδέποτ' ἀν εδρεθῆναι καλλίω ταύτης ύπόθεσιν οὐδὲ χοινοτέραν οὐδὲ μᾶλλον ἄπασιν ἡμῖν ξυμφέρουσαν, ἐπήρθην πάλιν γράψαι περί αὐτῆς, ούχ άγγοῶν οὐδέν τῶν περί ἐμαντόν, άλλ' εἰδώς μέν τὸν λόγον τοῦτον οὐ τῆς ἡλικίας τῆς ἐμῆς δεόμενον, άλλ' ἀνδρὸς ἀνθοῦσαν την ἀκμην ἔχοντος καὶ την φύσιν πολύ τῶν ἄλλων διαφέροντος. - 18 τίς γάρ αν ούτως εὐήθη σε νομίσειεν emendavit Schæfer. libri τίς γάρ αν ούτως εὐήθης νομίσειεν. - 19 ταῦτα μοι δοχεῖ (al. δοχῶ) φράσειν] verborum junctura nequaquam mendosa. Vid. Matthiæ Gramm. Gr. § 506. VI. Adde Krugerum ad Thucyd. I, 27, 2 et Lobeck, ad Phryn. p. 747 seqq. — 20 εὐαγγέλια] reposui ; codd. εὐαγγελία. — 21 δ φέρων την ἐπιστολήν] sequentia de Herculis rebus gestis et tyrannorum occisorum regnis, quæ frustra alibi quæras, ex Antipatri historiis excerpta videntur. — 22 Νηλέα] Vid. Apollodor, Bibl. lib. II cap. 7, 3 et ibi Heynium p. 187. — 23 Συλέα] correxit Orellius; libri Δυλέα. — 24 Νέστορε μέν τῷ Νηλέως Μεσσήνην ] Rem narrat Philostratus in Heroicis pag. 696 ed. Olear. — 25 Δικαίω δὲ τῷ Συλέως ἀδελφῷ] correxit Orellius; libri Διχαίφ δε τῷ Νηλέως άδελφῷ Cf. Conon. Narrat. XVII. — 26 Κρεσφόντην] scripsi; libri Κρεσφόντα. Vid. Pausan. lib. IV cap. III. — 27 Åμφιπολίτιν] emendavit Schæfer; codd. 'Αμφιπολίτην. — 28 ώσαύτως] correxit Allatius; libri δ δ' αύτως. — 29 Ίπποκόωντα ] Vide Pausan. III, 15. Diodor. IV, 33. Apollodor. II, 7, 4 et III, 10, 5. — 3ο 'Αλχυονέα | Cf. Apollodor. lib. I cap. VI, 1. — 31 Σιθώνι] al. Σίθωνι, ut apud Parthen. έρωτ. παθ. cap. 6. Cf. Conon. Narrat. X. — 32 παραχαταθέσθαι] i. e. έγχειρισθηναι. Vid. Matthiæ Gr. § 496. 8. — 33 εξαγγέλλει] correxit Bremius; codd. έξαγγέλλειν. — 34 Πρωτείδας] scripsi; libri Πρωτίδας. — 35 Τμώλον και Τηλέγονον] Confudisse videtur Speusippus Tmolum, Lydorum regem, Omphales maritum, qui moriens uxori regnum reliquit, cum Polygono, Protei filio, ab Hercule cæso. Sic enim Apollodorus lib. II cap. V, 9 έχ Θάσου δε δρμηθείς ( Ἡραχλῆς ) έπὶ Τορώνην, Πολύγωνον καὶ Τηλέγονον, τοὺς Πρωτέως του Ποσειδώνος υίούς, παλαίειν προχαλουμένους, κατά την πάλην απέκτεινε. — 36 Λαδίκη δὲ καί Χαράττη | posui præeunte Bremio; codd. Λαδίκη και Χαράττη. - 37 έγχειρίσειεν] correxit Bremius; libri έγχειρήσειεν. - 38 dπ' αὐτοῦ γιγνομένοις ] scripsi; codd. όπ' αὐτοῦ γιγνομένοις. — 39 δνομάτων ψόρος] emendavit Valckenarius ad Eur. Phœn. v. 397 pag. 249. Vide eundem in Callimacheis p. 285; codd. δνομάτων ψόγος. - 40 τίνα τρόπον πρώτον οι Άμφικτύονες συνέστησαν ] Cf. Dionysius Halicarnassensis antiq. rom. lib. IV cap. 25 vol. II p. 702 ed. Reisk; Pausanias lib. II cap. VII, lib. X cap. VIII et alibi. — 41 Φλεγύαι μέν ὑπὸ Ἀπόλλωνος ] De Phlegyis pestilentia deletis vid. Pausan. lib. IX cap. 36. -42 Δρύοπες δὲ όπὸ Ἡρακλέους ] cf. Apollodor. lib. II cap. VII, 7. - 43 Κρισσαΐοι δε όπο Άμφικτυόνων ανηρέθησαν] Vide Strabonem lib. IX p. 416 seqq. ed. Casaub. - 44 και λαβείν άθλον Πυθίοις τῆς εἰς Δελφούς στρατείας παρά τῶν Άμφικτυόνων τὰς δύο Φωχέων ψήφους] scripsi cum Orellio; codd. καλ λαβείν ἄθλον Πυθίοις τῆς εἰς Δελφοὺς στρατείας παρά των Άμφικτυόνων. Τας δε Φωκέων ψήφους. Hanc correctionem firmat Diodorus Siculus lib. XVI cap. 60 sic scribens : έδοξεν οὖν τοῖς συνέδροις μεταδούναι τῷ Φιλίππφ καὶ τοῖς ἀπογόνοις αὐτοῦ τῆς \*Αμφικτυονίας, καὶ δύο ψήφους έχειν, ας πρότερον οί καταπολεμηθέντες Φωκείς είχον, ubi vide Wesseling. — 45 ων δ τὰ πολαιά καινώς κτλ. ] Ita Isocrates Paneg. p. 42. Carpit hoc dictum Longinus de sublimi dicendi genere cap. 38 δ γοῦν 'Ισοχράτης, ούχ ολδ' δπως, παιδός πράγμα έπαθεν, διά την του πάντα αυξητικώς εθέλειν λέγειν φιλοτιμίαν. Έστι μέν γάρ ὑπόθεσις αὐτῷ τοῦ Πανηγυριχοῦ λόγου, ώς ή 'Αθηναίων πόλις ταϊς είς τους Ελληνας εὐεργεσίαις ὑπερδάλλει τὴν Λακεδαιμονίων. Ὁ δ' εὐ-

θὸς ἐν τῆ εἰσδολῆ ταῦτα τίθησιν. "Επειθ' οἱ λόγοι τοσαύτην έχουσι δύναμιν, ωσθ' οἶόν τ' εἶναι καὶ τὰ μεγάλα ταπεινά « ποιησαι, καὶ τοῖς μικροῖς περιθεῖναι μέγεθος, καὶ τὰ παλαιά καινῶς εἰπεῖν, καὶ περὶ των νεωστί γεγενημένων άρχαίως διελθείν. » Ούχοῦν φησί τις, Ισόκρατες, ούτως μέλλεις και τά περί Λακεδαιμονίων και Άθηναίων έναλλάττειν; Σχεδόν γάρ τὸ τῶν λόγων ἐγκώμιον ἀπιστίας τῆς καθ' αὐτοῦ τοῖς άχούουσι παράγγελμα χαὶ προοίμιον ἐξέθηκε. — 46 Άλχιδιάδης μέν γάρ] Isocrates orat. V pag. 94 ed. Steph. σχέψαι δὲ πρώτον τὰ περὶ ᾿Αλχιδιάδην ἐχεῖνος γάρ φυγών παρ' ήμῶν κτλ. — 47 στάσει νικηθείς ] reposuit Allatius; codd. στάσιν είκηθείς vel στάσει οίκηθείς. — 48 βραχύν χρόνον δποχωρήσας ] Isocrates in Archidamo pag. 125 παραπλήσια δὲ τούτοις "Αμύντας ό Μακεδόνων βασιλεύς ἔπραξεν. Ήττηθεὶς γάρ δπὸ τῶν βαρδάρων τῶν προσοιχούντων μάγη καὶ πάσης Μακεδονίας ἀποστερηθείς τὸ μέν πρώτον έχλιπεῖν τὴν γώραν διενοήθη καὶ τὸ σῶμα διασώζειν, άκούσας δέ τινος ἐπαινοῦντος τὸ πρὸς Διονύσιον ἡηθέν, καὶ μεταγνούς ώσπερ έχεῖνος, χωρίον μικρόν καταλαδών και βοήθειαν ένθένδε μεταπεμψάμενος έντος μέν τριών μηνών κατέσχεν άπασαν Μακεδονίαν, τον δ' ἐπίλοιπον χρόνον βασιλεύων γήρα τον βίον ἐτελεύτησεν. Cf. Diod. Sic. XV, 19. - 49 παρήνεγκε δέ σοι κα! την Διονυσίου μοναρχίαν] Isocrates orat. V pag. 95 Διονύσιος τοίνυν (βούλομαι γάρ έχ πολλών σε πεισθηναι ραδίαν είναι την πράξιν, έφ' ήν σε τυγχάνω παρακαλών) πολλοστός ών Συρακουσίων καί τῷ γένει καὶ τῆ δόξη καὶ τοῖς ἄλλοις ἄπασιν, ἐπιθυμήσας μοναρχίας άλόγως καὶ μανικώς, καὶ τολμήσας άπαντα πράττειν τὰ φέροντα πρὸς τὴν δύναμιν ταύτην, χατέσχε μέν Συραχούσας, άπάσας δὲ τὰς ἐν Σιχελία πόλεις, δσαι περ ήσαν Έλληνίδες, χατεστρέψατο, τηλικαύτην δὲ δύναμιν περιεδάλετο καὶ πεζήν καὶ ναυτικήν, όσην οὐδεὶς ἀνήρ τῶν πρὸ ἐκείνου γενομένων. — 50 προσήχειν οίχεια και γνώριμα τά παραδείγματα ] Demosthenes orat. Olynth. II cap. 7 οδ γάρ άλλοτρίοις ύμιν χρωμένοις παραδείγμασιν, άλλ' οίχείοις, ὧ άνδρες Άθηναῖοι, εὐδαίμοσιν έζεστι γενέσθαι. - 51 χαριέντως αμύνασθαί φησι τών μαθητῶν τοὺς ἐπιτιμῶντας] Isocrates orat. V pag. 85 ed. Steph. οὐκ ἀκνήσω δὲ πρὸς σὲ κατειπεῖν ἐφ' οξε ξγημώσαν τικές πε των μγωριασαντών, οξίπαι λφυ έσεσθαί τι προύργου. Δηλώσαντος γάρ μου πρός αὐτούς, ότι μέλλω σοι λόγον πέμπειν, οὐχ ἐπίδειξιν ποιησόμενον οδό έγχωμιασόμενον τούς πολέμους τούς διά σου γεγενημένους (έτεροι γάρ τούτο ποιήσουσιν), άλλά πειρασόμενόν σε προτρέπειν ἐπὶ πράξεις οξχειοτέρας χαὶ χαλλίους χαὶ μᾶλλον συμφερούσας δον νῦν τυγχάνεις προηρημένος, οθτως έξεπλάγησαν, μή διά τὸ γῆρας έξεστηχώς ὧ τοῦ φρονείν, ὧστ' έτολμησαν ἐπιπλῆξαί μοι, πρότερον οὐχ εἰωθότες τοῦτο ποιείν, λέγοντες ώς απόποις και λίαν ανοήτοις επιχειρῶ πράγμασιν, δστις Φιλίππφ συμδουλεύσοντα λόγον μέλλεις πέμπειν. Idem paucis interjectis sic pergit : ταῦτ' ἀχούσας, ώς μέν τὸ πρῶτον έξεπλάγην, καλ πάλιν ώς άναλαδών έμαυτον άντεϊπον προς έκαστον των βηθέντων, παραλείψω, μή και δόξω τισί λίαν άγαπᾶν, εί χαριέντως αὐτοὺς ἡμυνάμην. Λυπήσας δ' οὖν μετρίως (ώς ἐμαυτὸν ἔπειθον) τοὺς ἐπιπλῆξαί μοι τολμήσαντας, τελευτών δπεσχόμην μόνοις αὐτοῖς τὸν λόγον των έν τη πόλει δείξειν, και ποιήσειν οὐδεν άλλο περί αὐτοῦ πλην δ, τι αν ἐκείνοις δόξη. Τούτων ακούσαντες απηλθον, οὐκ οἶδ' ὅπως τὴν διάνοιαν ἔχοντες. - 52 οί δὲ χειρωθέντες ὑπὸ τῶν αὐτῷ πλησιαζόντων ακμαζόντων τῆς βητορικῆς τῆ δυνάμει] scripsi; codd. οἱ δὲ χειρωθέντες τῶν αὐτῷ πλησιαζόντων αχμάζοντες της βητοριχής τη δυνάμει. Spectavit autem Speusippus hunc Isocratis locum orat. V pag. 87 πλήν ου πολλαϊς ήμέραις υστερον έπιτελεσθέντος τοῦ λόγου καὶ δειχθέντος αὐτοῖς τοσοῦτον μετέπεσον, ώστ' ήσχύνοντο μέν έφ' οίς έθρασύνοντο, μετέμελε δ' αὐτοῖς ἀπάντων τῶν εἰρημένων, ώμολόγουν δε μηδενός πώποτε τοσούτον πράγματος διαμαρτείν, έσπευδον δέ μάλλον ή έγω πεμφθήναί σοι τον λόγον τούτον, έλεγον δ' ώς έλπίζουσιν ου μόνον σε και την πόλιν έξειν μοι χάριν δπέρ τῶν εἰρημένων, άλλα και τους Ελληνας απαντας. - 53 Κυρηναίους μέν ποιεί ] Isocrates orat. V p. 83 ζητείν δέ έχείνους τοὺς τόπους τοὺς πόβρω μέν χειμένους τῶν ἄργειν δυναμένων, έγγυς δέ των δουλεύειν είθισμένων, είς οδόν, περ Λαχεδαιμόνιοι Κυρηναίους απώχισαν. Nec dissentiunt hac de re ab Isocrate cæteri scriptores, qui Cyrenen Theræorum coloniam faciunt, et Battum Theræum conditorem eius appellant. Fuerunt autem Theræi Lacedæmoniorum coloni. Vid. Herodot. IV, 147 seqq. Strabo XVII p. 837 ed. Casaub. Pausan. Lacon. cap. 14; Justin. XIII, 7; Solin cap. 27; Stephanus Byzantius v. Kuphyn. Itaque Speusippus in eo reprehendit Isocratem, quod Cyrenen non a Theræis, sed a Lacedæmoniis conditam esse scripserit. At res eodem redit, siquidem veteres pro colonia majorem patriam interdum commemorant. — 54 τον δε Ποντικόν μαθητήν | Isocratem dicit Heracleensem vel Apolloniaten, qui Ponticus nominabatur, propterea quod tam Heraclea quam Apollonia in Ponto sita esset. De hoc Suidas: Ίσοχράτης Άμύχλα τοῦ φιλοσόφου, Άπολλωνίας τῆς ἐν Πόντῳ, ϯ Ἡρακλείας, ὡς Καλλίμαχος ὁ ῥήτωρ, μαθητής καὶ διάδοχος τοῦ μεγάλου Ἰσοκράτους, διαχούσας δε και Πλάτωνος του φιλοσόφου κτλ. Huic Apolloniatæ Isocrati, Amyclæ filio, Isocratis Atheniensis discipulo et successori Suidas tribuit Παραίνεσιν πρός Δημόνικον, quæ vulgo Isocratis Atheniensis putatur. Vide Muretum var. lect. lib. I cap. 1, Fabricium Bibl. Gr. vol. II pag. 779 seq. ed. Harl. et Ruhnkenium in Hist. crit. orat. gr. p. 84. — 55 Θεόπομπον ] De Theopompo consule Dionysium Halicarnassensem Epist. ad Pomp. cap. 6; Ciceronem de orat.II, 13, Brut. 56; Quintilianum Inst. X, 1; Photium et alios. — 56 περί δέ Πλάτωνος βλασφημείν] Theopompum fuisse maledicum conviciatorem, adeo ut non modo Platonem, sed alios etiam mortales verborum contumeliis laceraret, multi annotarunt. Cf. Diog. Laërt. lib III, 40; item Athenæus lib. VI p. 254. b. et aliis locis. -57 Περδίκκα] scripsi; codd. Περδίκκα. — 58 γίγνοιτο ] scripsi; libri γίνοιτο. — 59 είς τὸν δημον μετά Τιμοθέου ] Pseudoplutarchus in vita X oratorum : ακροαταί δε αὐτοῦ εγένοντο εἰς έκατόν, άλλοι τε πολλοί, και Τιμόθεος ο Κόνωνος, συν δ και πολλάς πόλεις έπηλθε συντιθείς τάς πρός Άθηναίους ύπὸ Τιμοθέου πεμπομένας ἐπιστολάς δθεν ἐδωρήσατο αὐτῷ τάλαντον τῶν ἀπὸ Σάμου περιγενομένων. — 6ο ωσπερ άγνοων ἡ φθονων scripsi; codd. ώσπερ έχων , ή φθονών. — 61 των όμιν όπαρχόντων άγαθων ] reposui; codd. των όμων όπαρχόντων. -62 βστερον έπώλει τῷ Σικελίας τυράννω Διονυσίω ] Neque hoc fecisse se diffitetur Isocrates orat. V pag. 98 και μή θαυμάσης, άπερ επέστειλα και πρός Διονύσιον την τυραννίδα χτησάμενον, εί μήτε στρατηγός ών, μήτε ρήτωρ, μήτε άλλως δυνάστης θρασώτερόν σοι διείλεγμαι τῶν ἄλλων. — 63 βυδλίον] scripsi; codd. βιδλίον. — 64 λόγον ὑπέρ τῆς Ἡρακλέους άθανασίας | Isocrates orat. V pag. 80 την δὲ πόλιν τὴν ὑμετέραν φασίν, οἶς περὶ τῶν παλαιῶν πιστεύομεν, Ήρακλει μέν αλτίαν γενέσθαι τῆς άθανασίας (δν δὲ τρόπον, σοὶ μὲν αὖθις πυθέσθαι ῥάδιον, έμοι δε νῦν εἰπεῖν οὐ χαιρός ), τοῖς δε παισί τοῖς ἐχείνου τῆς σωτηρίας. — 65 διά την ήλικίαν δικολογών] cf. Isocrat. orat. V init. — 66 αναγνούς δ Ποντικός ] correxit Ruhnkenius Hist. crit. orat. Gr. p. 85. - 67 γράψοντα [ scripsi; libri γράφοντα. — 68 βυδλίον reposui; codices βιδλίον. - 69 βασιλεύς Αίγυπτον λαδών] Artaxerxes Ochus. Vid. Diodor, Sicul. lib. XVI cap. 51

188. Σπεύσιππος Φιλίππω.

Περδίκκας \* μέν ενδεδείχθαί μοι δοκεί περί πολλού ποιούμενος κατά τον Ἡσίοδον τὰ ἡμίσεα τ πάντων χεχτήσθαι, νομίζων τά τε χρήματα χαί διά τύχην άν τινα πολλά κτήσασθαι ο ού των βελτίστων είναι. Σοί δὲ ἔστιν ἀδελφὰ <sup>α</sup> τοῖς παρ' ἐχείνου ὑπηργμένοις πράττειν, όπως αν δοχής και το ήθος αδελφός είναι τοῦ

de Hesiodi sententia omnium dimidiæ partis possessio-Perdiccas mihi videtur ostendisse, magni se æstimare i nem existimans tam divitias quam multas res casu

<sup>188.</sup> Speusippus Philippo.

περὶ σὶ διανοηθέντος τοιαῦτα °. Νόμιζε δὶ πάντας προσέχειν σοι τὸν νοῦν, καὶ σκοπεῖν <sup>1</sup> ποῖός τε ἔση πρὸς τὸν ἀδελφόν, καὶ τοὺς μὲν βελτίστους ἀγωνιἄν, βουλομένους καὶ ἐξισοῦσθαί σε τῆ τοῦ ἀδελφοῦ ἐπιεικείμ, καὶ ὑπερδάλλειν, τοὺς δὲ φαύλους φθονοῦντας ἡδέως ἀν τι ἰδεῖν περὶ ὑμᾶς γενόμενον πλημμελές. Οὺς δεῖ νομίσαντα πολεμίους εἶναι μετὰ τῶν βελτίστων ἀγωνίζεσθαι ὡς αὐτὸν ὅντα ε ἔνα τούτων. Δοχεῖ ἀρ μοι οὐ μόνον ἀμιλλητέον εἶναι πρὸς τὰ τοῦ ἀδελφοῦ ἔργα, ἄ ἐκείνῳ ὑπὲρ τοῦ κοινοῦ πέπρακται, ἀλλὰ καὶ πρὸς τὰς σὰς ħ εὐεργεσίας, ὅπως μὴ καταδεέστεραι αἶ παρὰ σοῦ πρὸς ἐκεῖνον γίγνωνται ¹. Περὶ πλείστου δὲ δεῖ σε ποιῆσαι σώφρονά τε εἶναι, καὶ κατήκοον τοῦ ἀδελφοῦ, ὅντος περὶ σὲ οἶός περ νῦν ἐστιν. Ἔρβωσο.

(Epistola hæc omisso auctoris nomine simpliciter Φιλίππω inscripta, quæ inter Socraticas trigesima prima est, exstat apud Orellium 1. c. pag. 30 seq. Eam autem cum Orellio præf. p. VII ad Speusippum auctorem referre non dubitamus. Pauca hic annotanda \* : Περδίκκας] scripsi; codd. Περδίχας. — τα ήμίσεα πάντων xexτησθαι | Spectavit Hesiodi illud Op. et D. v. 40 νήπιοι, οὐδ' ἴσασιν ὅσφ πλέον ήμισυ παντός, cujus vim sic explicat Plato de legg. III p. 690. e. δρ' οὐκ άγνοήσαντες τὸν Ἡσίοδον ὀρθότατα λέγοντα, ώς τὸ ήμισυ τοῦ παντὸς πολλάχις ἐστὶ πλέον; δπόταν ή τὸ μέν δλον λαμδάνειν ζημιῶδες, τὸ δ' ήμισυ, μέτριον, τότε τὸ μέτριον τοῦ ἀμέτρου πλέον ήγήσατο, άμεινον δν χείρονος. — ° κτήσασθαι οὐ τῶν βελτίστων] scripsi cum Allatio; libri κτήσασθαι των βελτίστων. — d σοι δε έστιν άδελφά | reposui cum Orellio; codd. σοι δε δτι έστιν άδελφά. -• τοῦ περί σε διανοηθέντος ] scripsi cum Bremio; codd. τοῦ περί σὲ οὐ διανοηθέντος — f σκοπείν] correxi; codd. ποιείν. — 5 ώς αὐτὸν ὄντα] posui cum Allatio; codd. αὐτὸν ὄντα. — h τὰς σὰς εὐεργεσίας] scripsi cum parte membranarum; alii codd. habent τὰς εὐεργεσίας. — 1 γίγνωνται] posui; codd. γίνωνται.

180. Σπεύσιππος Εενοχράτει.

Κνόμιζον ἐπιτήδειον εἶναί μοι μηδὲν πῶν καλῶς έχόντων παραλιπείν, και διά την Πλάτωνος έντολήν, και διά την δπάρχουσαν έμοι και σοι φιλίαν. Και δή ῷμην \* δεῖν γράψαι πρὸς σέ, ὡς διαχείμενος τυγχάνω τὸ σωμάτιον, καὶ διότι νομίζω παραγενόμενόν σε είς Άχαδημίαν ο συνέχειν τον περίπατον ο. Ταῦτα δὲ ώς δίχαιά έστι καὶ καλῶς έχοντα, πειράσομαί σοι φράζειν. Πλάτων, καθάπερ καὶ σὸ οἶσθα, καὶ ἐν οὐ τη τυχούση τιμη α την εν Άχαδημία διατριδήν ήγεν, νομίζων είναι τι και πρός δόξαν όρθήν, και πρός τον αὐτοῦ βίον καὶ τὴν βστερον παρ' ἀνθρώποις μνείαν έσομένην. Καὶ τούτων οδτως έχόντων, διότι σε περί πλείονος ποιούμενος ετύγχανε, τελευτών τον βίον έμαρτύρησεν. Ἐπέσχηψε γάρ πᾶσιν ήμιν τοις ολχείοις, άν τι πάθης, πρός έαυτον θείναι σε, νομίσας ούχ απαλλαγήσεσθαί σε τὸ παράπαν έξ Άχαδημίας. Διὸ δή και μάλιστά μοι φαίνεταί σοι προσηκόν είναι και ζώντα καὶ τεθνηκότα Πλάτωνα τιμάν. Θεών γάρ δή καὶ γονέων καὶ ἐπιστολῶν ποιητέον ἐπιμέλειαν τὸν χαρίεντα. Ολκειοτάτη δὲ τοῖς ελρημένοις εδρίσκοιτ' ᾶν οὖσα ή Πλάτωνος συνουσία πρὸς τοὺς συνόντας. Τῶν μέν γάρ ώς γεννήσας, τῶν δε ώς εὐεργέτης ἐπεμελεῖτο, χοινη δε πρός απαντας θεοῦ τάξιν είχεν. Συμβουλεύω δε καλόν ήγούμενος καὶ δίκαιον εἶναι χάριν ἀποδιδόναι σε Πλάτωνι πασῶν μεγίστην, κἀκείνφ μάλιστα άρμόζουσαν· ἀποδοίης δ' ἄν °, εὶ παραγενόμενος εἰς 'Ακαδημίαν τὸν περίπατον τοῖς σοῖς λόγοις συνέχοις 1. Σοφία γάρ άληθης λέγοιτ' αν ένδιχος βεδαιότης καί πιστότης ε. Προσήκει δὲ ήμᾶς ἐν τούτοις πολύ τῶν πολλών ανθρώπων Εδιαφέρειν. Σο δε και δοκείς πλέον τοῦ προσήχοντος ἐπιμελής εἶναι.

(Epistola hæc, incerto auctore vulgata ab Orellio l. c. pag. 40-41, inter Socraticas trigesima secunda est. Hanc æque ac sequentem Speusippi esse ad Xenocratem datam ex Diogenis Laertii verbis in ejus vita recte collegit Allatius. Namque ille lib. IV, 3 ait : ἤδη δὲ ὑπὸ παραλύσεως καὶ τὸ σῶμα διέφθαρτο, καὶ πρὸς Ξενοκράτην διεπέμπετο, παρακαλῶν αὐτὸν ἐλθεῖν, καὶ τὴν

oblatas sibi parare optimorum hominum non esse. Tibi vero licet similia illius inceptis facinora facere, ut videaris moribus etiam ejus esse frater, qui tam fraterne de te cogitavit. Velim autem tibi ita persuadeas, omnes te diligenter attendere et observare, qualem te fratri præstaturus sis, et optimos quidem animo angi, quum cupiant te fratris clementiam adæquare vel superare, pessimos autem invidia adductos libenter aliquid in conversatione vestra delinqui visuros esse. Quibus tanquam hostibus abjectis, te cum optimis tanquam unum ex illis honesto benevolentiæ certamine certare oportet. Videtur enim mibi cum fratre non solum de factis, quæ ille pro republica gessit, sed etiam de mutuis beneficiis contenden-

dum esse, ne tua illorum magnitudine obruantur. Verum id maxime curare debes, ut prudens sis, et fratri tuo, quoad talem se tibi præbebit, qualem nunc se præbet, obtemperes. Vale.

189. Speusippus Xenocrati.

Existimabam mihi consentaneum esse, nihil eorum que bona forent silentio præterire, cum ob Platonis mandata, tum ob mutui nostri amoris vinculum. Ideo mihi visum est ad te epistolam dare, qua de corpusculi mei infirmitate te certiorem facerem, et quod puto, si modo in Academiam adveneris, fore ut Peripateticorum licentiam comprimas. Hæc autem justa et honesta esse, te docere conabor. Plato, ut et tu probe scis, plurimi

σχολήν διαδέξασθαι. Quare nos quoque utramque epistolam Speusippo attribuimus. De singulis locis pauca monenda. Scripsi: \* καλ δή φμην] cum Bremio; codd. καίτοι φμην. — b 'Ακαδημίαν ] cum codd. quamvis alii ubique vel 'Ακαδήμειαν vel 'Ακαδημίαν scribendum censeant. Vid. Buttmann. Gramm. Græc. tom. II p. 382 seq. - ° συνέχειν τὸν περίπατον ] De simultatibus quas Plato cum Aristotele habuisse dicitur vide Ælian. var. hist. lib. III cap. 19. — d έν οὐ τῆ τυχούση τιμῆ ] libri εν τη τυχούση τιμη. Sed requiritur negatio. Cf. Viger. de Gr. dict. id. p. 364 ed Herm. — e ἀποδοίης δ' άν ] libri ἀποδώης δ' άν. — ' εί παραγενόμενος εἰς Άχαδημίαν τὸν περίπατον τοῖς σοῖς λόγοις συνέχοις] codd. mendose εἰ παραγενόμενος 'Ακαδημίαν καδηπεριπε. — 5 πιστότης ] cum Bremio; codd. πιστός. - h των πολλων ανθρώπων] cum eodem; codd. τῶν ἀνθρώπων.

190. Σπεύσιππος Ξενοχράτει.

Έδοξέ μοι γράψαι πρὸς σὲ ἐπιστολὴν περὶ τῶν πυμεεξηχότων χατὰ τὸ σωμάτιον \*. Οὐ γὰρ μετρίως ἐχλελοίπασιν αἱ δυνάμεις τῶν μερῶν ἀπάντων, ὥστε μηδἐν αὐτοῖς ἐνεργεῖν ἐμὲ δύνασθαι το χατὰ τύχην δέ τινα ἡ γλῶττα χαὶ τὰ περὶ τὴν χεφαλὴν μεμένηχεν, εἰ μὴ χαὶ διὰ τὸ χεχαρισμένον χαὶ διὰ τὸ θειότατον εἶναι. Πάνυ μὲν οὖν ἐδουλόμην παρεῖναί σε εὖ δὲ ποιήσεις χαὶ νῦν παραγενόμενος. Καὶ γὰρ τῶν περὶ ἐμὲ προστήση χατὰ τρόπον, ὡς ἐγὼ εὖ οἶδα, καὶ τῶν τῷ περιπάτω ἐπικιελήση προσηχόντως.

(Épistola hæc, incerto auctore edita ab Orellio l. c. pag. 41, inter Socraticas trigesima tertia est. Eam vero justis de causis Speusippo attribuimus. Vide quæ diximus ad præcedentem epistolam. Pauca de lectionis varietate aliisque rebus monenda. Scripsi: \* κατά τὸ σωμάτιον ] ex uno codice; al. περί τὸ σωμάτιον. — " ώστε μηδέν αὐτοῖς ἐνεργεῖν ἐμὲ δύνασθαι] codd. ὥστε μηδὲν αὐτοῖς ἐνεργεῖν δύνασθαι. — ° διὰ τὸ θειότατον εἶναι] Plato Tim. p. 44 τας μέν δή θείας περιόδους δύο ούσας, το τοῦ παντός σχήμα ἀπομιμησάμενοι περιφερές δν, είς σφαιροειδές σώμα ένέδησαν, τοῦτο δ νῦν κεφαλήν ἐπονομάζομεν, δ θειότατόν τ' ἐστὶ καὶ τῶν ἐν ἡμῖν πάντων δεσποτούν. δ και παν το σωμα παρέςοσαν ύπηρεσίαν αὐτῷ ξυναθροίσαντες θεοί, χατανοήσαντες ότι πασών όσαι χινήσεις έσοιντο μετέγοι. Hinc Alcinous cap. 23 ώς αν δε μή της φλυαρίας της θνητης άναπιμπλάμενον ή τὸ θεῖον αὐτῆς καὶ ἀθάνατον, κατώχισαν έπὶ τοῦ σώματος έπὶ τῆς οἶον ἀχροπόλεως ἄργον καὶ βασιλεῦον ἀποφήναντες, οἴκησίν τε ἀπονείμαντες αὐτῷ τὴν κεφαλήν σχημα έχουσαν μιμούμενον τὸ τοῦ παντός.

191. Έχ τῆς Σπευσίππου πρός Δίωνα ἐπιστολῆς.

Έγραψε δὲ καὶ Σπεύσιππος αὐτῷ, μὴ μέγα φρονεῖν, εἰ πολὺς περὶ αὐτοῦ λόγος ἐστὶν ἐν παιδαρίοις καὶ γυναίοις, ἀλλ' δρᾶν, ὅπως δσιότητι καὶ δικαιοσύνη καὶ νόμοις ἀρίστοις κοσμήσας Σικελίαν, εὐκλεᾶ θήσει τὴν ἀκαδημίαν.

(Plutarchus de adul. et amic. discrim. cap. 43 vol. VII pag. 224 seq. ed. Hutten. τοιαῦτα τὰ Κύρου πρὸς Κυαξάρην, καὶ τὰ πρὸς Δίωνα Πλάτωνος ὅτε λαμπρότατος ἦν, καὶ πάντας εἰς ἐαυτὸν ἀνθρώπους ἐπέστρεφε, διὰ τὸ κάλλος τῶν πράξεων καὶ τὸ μέγεθος, παρακελευομένου φυλάττεσθαι καὶ δεδιέναι τὴν αὐθάδειαν, ὡς ἐρημία ξύνοικον. Ἦγραψε δὲ κ2ὶ

etiam faciebat sermones in Academia habitos, ratus eos multum valere ad veram gloriam, et ad proprium vitæ genus et ad futuram apud posteros memoriam. Quæ quum ita essent, se tuam virtutem magni æstimasse vita excedens testimonio suo probavit. Omnibus enim nobis familiaribus præcepit, si quid tibi accidisset, ut te juxta ipsum poneremus, nequaquam te ab Academia sejunctum iri arbitratus. Quapropter mihi vel maxime videtur te decere, Platonem tum vivum tum mortuum honore afficere. Quippe hominem politum convenit curam agere deorum et parentum eorumque quæ merientes ipsi mandant. Ex iis quæ dicta sunt facile intelligitur, arctissimum fuisse necessitudinis vinculum, quo Plato cum sodalibus conjunctus erat. Nam quorundam rebus tanquam pater consulebat, aliorum saluti velut bene de iis meritus prospiciebat, in universum autem omnibus dei loco erat. Itaque bonum et æquum censens, ut Platoni gratiam omnium maximam ac tali viro debitam referas, tibi auctor sum; referas vero, si in Academiam adveneris tuisque verbis Peripateticorum licentiam compresseris. Vera enim sapientia dicetur

justa firmitas et fides. Nostrum autem officium est, in his rebus hominum vulgo multum antecellere. Tu verc etiam ultra modum mihi videris esse diligens.

190. Speusippus Xenocrati.

Placuit mihi ut te litteris edocerem de iis quæ in corpusculum meum invaserunt. Neque enim modice defecerunt membrorum omnium vires, sed ita ut nihil iis proficere possim; sed casu lingua et caput intacta permanserunt, nisi id propterea contigit, quod et gratissimæ sunt corporis partes et prorsus divinæ. Omnino igitur te adesse volebam; bene autem feceris, si vel nunc adveneris. Rebus enim meis, ut probe scio, decenter præeris, atque ut par est observabis quomodo Peripatetici se gerant, curabisque, ne quid Academia detrimenti capiat.

191. E Speusippi epistola ad Dionem data.

Scripsit etiam Speusippus ad illum, non debere eum superbire, quod multus de ipso sermo esset apud puerulos et mulierculas, sed providere, ut sanctimonia justitiaque et optimis legibus temperata Sicilia, academiam illustraret.

Σπεύσιππος κτλ. Quum Speusippus Platonis scholam primo Olympiadis 108 anno regendam susceperit, Dio autem Syracusas quarto Olympiadis 105 anno in libertatem vindicaverit, et quarto anno post, Olympiade 106 exeunte, interfectus fuerit: necesse est, epistolam hanc vivo adhuc Platone a Speusippo ad Dionem datam fuisse. Cæterum scripsi εἰ πολὺς περὶ αὐτοῦ λόγος, quum in membranis tantum legatur εἰ πολὺς αὐτοῦ λόγος.)

192. Οδτος δ' έστι Πλάτων, δι Σπεύσιππός φησι φίλτατον όντα Άρχελάφ, Φιλίππφ τῆς βασιλείας αἴτιον γενέσθαι. Γράφει γοῦν Καρύστιος ὁ Περγαμηνός ἐν τοῖς ἱστορικοῖς ὑπομνήμασιν οὕτως « Σπεύσιππος πυνθανόμενος Φίλιππον βλασφημεῖν περὶ Πλάτωνος εἰς ἐπιστολὴν ἔγραψέ τι τοιοῦτον, ὡππερ ἀγνοοῦντας τοὺς ἀνθρώπους ὅτι καὶ τὴν ἀρχὴν τῆς βασιλείας Φίλιππος διὰ Πλάτωνος ἔσχεν. Εὐφραῖον γὰρ ἀπέστειλε τὸν Ἡρείτην πρὸς Περδίκκαν Πλάτων, δς ἔπεισεν ἀπομερίσαι τινὰ χώραν Φιλίππφ. Διατρέφων δ' ἐνταῦθα δύναμιν, ὡς ἀπέθανε Περδίκκας, ἐξ ἔτοίμου δυνάμεως ὑπαρχούσης, ἐπέπεσε τοῖς πράγμασι. » Τοῦτο δ' εἶπερ οὕτως ἀληθείας ἔχει, θεὸς ὰν εἰδείη.

(Athenæus lib. XI p. 506. e.)

193. Σπεύσιππος γάρ έν τῷ πρὸς Κλεοφῶντα πρώτο τὰ διμοια τῷ Πλάτωνι ἔοικε διὰ τούτου γράφειν εἰ γὰρ ἡ βασιλεία σπουδαῖον, ὅ τε σοφὸς μόνος βασιλεὸς καὶ ἄρχων ὁ νόμος, λόγος ὧν ὀρθός, σπουδαῖος ὰ καὶ ἔστιν.

(Clemens Alexandrinus Strom. lib. Il pag. 367 a. ed. Sylburg.)

194. Σπεύσιππός τε, δ Πλάτωνος ἀδελφιδοῦς, την εὐδαιμονίαν φησὶν ἔξιν εἶναι τελείαν ἐν τοῖς κατὰ φύσιν ἔχουσιν, ἢ ἔξιν ἀγαθῶν· ἦς δὴ καταστάσεως ἄπαντας μἐν ἀνθρώπους ὅρεξιν ἔχειν, στοχάζεσθαι δὲ τοὺς ἀγαθοὺς τῆς ἀοχλησίας. Εἶεν δ' ἀν αἱ ἀρεταὶ τῆς εὐδαιμονίας ἀπεργαστικαί.

(Clemens Alexandrinus Strom. lib. Il pag. 418. d. Sententia hæc est. Si quis beatus esse

velit, eum naturæ congruenter vivere oportet. Quodsi ad talem vitam et virtutes adjecerit, beatus fiet.)

196. Πιθανώτερον δ' ἐοίκασιν οἱ Πυθαγόρειοι λέγειν περὶ αὐτοῦ, τιθέντες ἐν τἢ τῶν ἀγαθῶν συστοιχία τὸ ἔν· οἷς δὴ καὶ Σπεύσιππος ἐπακολουθῆσαι δοκεῖ.

(Aristoteles Ethic. Nicomach. lib. I cap. 4 p. 1096. B. ed. Bekker. Sumebant Pythagorei decem esse rerum principia, quibus opposita decem altera ex parte responderent, ita ut duplex inde principiorum ordo sive συστοιγία oriretur. Qua de re sic Aristoteles Metaph. I, 5: έτεροι δε τῶν αὐτῶν τούτων τὰς ἀρχὰς δέκα λέγουσιν είναι τάς κατά συστοιχίαν λεγομένας, πέρας καὶ ἄπειρον, περιττόν καὶ ἄρτιον, ἐν καὶ πληθος, δεξιὸν καὶ άριστερόν, άβρεν καὶ θῆλυ, ήρεμοῦν καὶ κινούμενον, εύθυ και καμπύλον, φώς και σκότος, άγαθον και κακόν, τετράγωνον καλ έτερόμηκες. Propius autem ad verum Pythagoreorum opinionem accedere judicat Stagirites, quod speciem boni non separatam a cæteris omnibus elementis sive principiis esse voluerint, sed cum illis conjunctam. utpote eodem in ordine locatam. Nimirum quamvis Pythagorei et ipsi unitatem suo bono tribuerent: unum enim est in eodem ordine, quo bonum; tamen boni notionem non habebant a reliquis bonis secretam, quum omnia ejusdem ordinis principia ad bonum pertinerent. Quid? quod omnino principia Pythagorei non, ut Plato, sola mente intelligi, sed sensibus percipi posse censuerunt. Vid. Metaph. I, 6. Placet igitur Pythagoreis, bonum non esse rem solam per se, sed rerum multitudinem ejus unitate contineri. Quocirca Pythagoreorum dogma Speusippo probatum Platonis decreto anteponit Aristoteles, quia omnia bona ad unum bonum, quod est in rebus humanis referebant, non ad unam illam boni speciem, quæ ab omni concretione mortali segregata est.)

videtur dicere similia Platoni, sic scribens: si enim regnum res bona est, et sapions solus est rex et princeps. lex quum sit recta ratio, bona fuerit. Quæ quidem ita se habent.

194. Et Speusippus, Platonis ex sorore nepos, ait beatitudinem esse plenam eorum quæ naturæ consentanca sunt cognitionem, aut habitum bonorum; quem statum omnes quidem homines appetere, tendere autem bonos ad molestiæ vacuitatem. Virtutes vero felicitatem effecerint.

195. Probabilius autem de eo Pythagorei dicere videntur, quum unum in bonorum numero reponant; quos et Speusippus videtur esse secutus.

<sup>192.</sup> Hic ille est Plato, quem Archelai amicissimum fuisse narrat Speusippus, atque idcirco Philippo causam regni occupandi attulisse. Sic igitur Carystius Pergamenus in commentariis historicis scribit: « quum Speusippus Philippum Platoni obtrectare audivisset, tale quid, quasi ignorantibus hominibus Philippum Platonis beneficio ad regnum pervenisse, in epistola scripsit. Plato enim Euphræum Oritanum ad Perdiccam misit, qui ci persuasit, ut regionem quandam Philippo assignaret. Qui quum ibi exercitum aluisset, post Perdiccæ obitum copiis paratis rerum politus est. » Quod quam vere dictum sit, deus noverit.

<sup>193.</sup> Speusippus enim in primo adversus Cleophontem

196. ᾿Αλλὰ μὴν ὅτι καὶ ἡ λύπη κακόν, ὁμολογεῖται, καὶ φευκτόν ἡ μὲν γὰρ ἀπλῶς κακόν, ἡ δὲ τῷ πὴ ἔμποδιστική. Τῷ δὲ φευκτῷ τὸ ἐναντίον ἢ φευκτόν τε καὶ κακόν, ἀγαθόν. ἀνάγκη οὖν τὴν ἡδονὴν ἀγαθόν τι εἶναι. ὑΩς γὰρ Σπεύσιππος ἔλυεν, οὐ συμδαίνει ἡ λύσις ὡσπερ τὸ μεῖζον τῷ ἐλάττονι καὶ τῷ ἴσφ ἐναντίον οὐ γὰρ ἀν φαίη ὅπερ κακόν τι εἶναι τὴν ἡδονήν.

(Aristoteles Ethic. Nicomach. lib. VII cap. 14 pag. 1153. B. ed. Bekker. Cf. Eudem. VI, 13. Speusippus ait, voluptatem, etsi oppositam dolori qui sit malum, ideo tamen non esse bonum; nam sicut voluptas et dolor opposita sint bono, ita et majus et minus opposita esse æquali: non tamen majus, oppositum minori quod sit inæquale, per se jam æquale fieri. Hanc solutionem Aristoteles non admittit, quia sequeretur, voluptatem esse malum, quum voluptas et dolor bono sint opposita. Sic Aspasius et alter interpres græcus locum acceperunt. Huc accedit Gellii auctoritas, qui Noct. Attic. IX, 5 ita scribit « Speusippus vetusque omnis Academia voluptatem et dolorem duo mala esse dicunt opposita inter sese, bonum tamen esse quod utriusque medium foret. » Ubi apparet voluptatem hilarem animi corporisque affectionem appellari, contra dolorem utriusque cruciatum intelligi, quorum medium statuunt firmam corporis constitutionem, quam Galenus lib. I de morb. cogn. sanitatem definit. Cæterum in verbis Aristoteleis φαίη non refertur ad Speusippum, sed cum interpretibus græcis subaudito pronomine τις explicandum est.)

197. Σπεύσιππος δὲ καὶ πλείους οὐσίας ἀπὸ τοῦ ἐνὸς ἀρξάμενος, καὶ ἀρχὰς ἐκάστης οὐσίας, ἄλλην μὲν ἀριθμῶν, ἄλλην δὲ μεγεθῶν, ἔπειτα ψυχῆς καὶ τοῦ – τον δὴ τὸν τρόπον ἐπεκτείνει τὰς οὐσίας.

(Aristoteles Metaph. VI, 2 pag. 1028. B. ed. Bekker. Constat Platonem omnem rerum varietatem in tria genera digessisse, quorum unum ideas, aliud formas geometricas cum numeris, tertium res sensibus subjectas complectitur. Hæc ita videtur auxisse Speusippus, ut quæ ei-

dem generi subesse voluerat Plato, velut formas geometricas cum numeris, ea non solum aliter divisa novis generibus illustraret et partibus distribueret, sed suum cuique generi etiam principium statueret. Sic enim græci explicatorés Aristotelis locum intellexerunt, e quibus Alexander Aphrodisiensis pag. 428 ed. Bonitz. ait : Σπεύσιππος δε δ τούτου μαθητής και πλείω των τριών έλεγεν είναι τὰς οὐσίας τὰς νοητάς, πρώτην μέν το αὐτοέν, ἄλλην δὲ τὴν τῶν ἀριθμῶν ἀρχήν, ἄλλην την των μεγεθών, και άλλην την της ψυχης και οδτως ἐπεκτείνει εἰς πληθος τὰ γένη τῶν οὐσιῶν. In eandem sententiam Asclepius Scholl. Arist. pag. 740. a. ed. Brandis δμοίως δε και οι περι Σπεύσιππον και Ξενοκράτη. Και δ μέν Σπεύσιππος πολλάς εγελεν είναι οραίας. αγγυλ λαβ εγελεν είναι πελεθών καὶ άλλην ἀριθμῶν καὶ ἐπὶ πάντων τῶν ὁμοίων, καὶ πάλιν άλλην οὐσίαν νοῦ, καὶ άλλην ψυχῆς, καὶ άλλην σημείου, καὶ άλλην γραμμής, καὶ άλλην ἐπιφανείας.)

198. Οσοι δε ύπολαμδάνουσιν, ώσπερ οι Πυθαγόρειοι και Σπεύσιππος, τὸ κάλλιστον και άριστον μὴ ἐν ἀρχἢ εἶναι, διὰ τὸ και τῶν φυτῶν και τῶν ζώων τὰς ἀρχὰς αἴτια μεν εἶναι, τὸ δε καλὸν και τέλειον ἐν τοῖς ἐκ τούτων, οὐκ ὀρθῶς οἴονται.

(Aristoteles Metaph. XI, 7 pag. 1072. B. ed. Bekker. Docuit Aristoteles deum æternum et optimum hujus universitatis esse principium. Quo posito atque concesso reprehendit tum Pythagoricos tum Speusippum, quod benitatem et pulchritudinem a principio rerum segregandam et ad earum fineni transferendam esse existimarint. Quippe illi in fraudem inciderunt singularum rerum consideratione decepti, quarum initia ac semina manca quidem atque imperfecta sunt, sed repetenda tamen e causis antecedentabus iisque perfectis. Qua de re sic disserit Alexander Aphrodisiensis pag. 674 ed. Bonitz: δείξας ότι ό θεὸς ή πρώτη άρχη ζῷον ἀίδιον καὶ άριστόν ἐστιν, αίτιᾶται τοὺς Πυθαγορείους καὶ Σπεύσιππον εἰπόντας ότι το καλλιστον και άριστον ούκ έστιν έν άρχη, οὐδὲ δυνατόν λέγειν την άρχην άριστον, διότι το σπέρμα καί τὸ καταμήνιον άρχαι μέν είσι τῶν ζώων και οὐκ είσιν άριστα, άλλ' έστι μάλλον άριστον τὸ έχ τοῦ

<sup>196.</sup> Enimvero inter omnes constat malum esse dolorem ac fugiendum: alius enim omnino malum est, alius
eo quod quodammodo impedimento est. Rei autem fugiendæ, quatenus fugienda et mala est, contrarium est
bonum. Necessario igitur bonum quoddam est voluptas.
Neque enim ea qua utebatur Speusippus, solutio quadrat: quemadmodum majus minori et æquali contrarium est, sic voluptati duo esse contraria, et dolorem et
id quod medium est; non enim quisquam dixerit voluptatena idem esse quod aliquod malum.

<sup>197.</sup> Speusippus vero etiam plures naturas ab uno orsus constituit, et principia uniuscujusque naturæ, aliud numerorum, aliud magnitudinum, deinde animi; atque hoc quidem modo extendit naturas.

<sup>198.</sup> Quicunque vero ut Pythagorici et Spensippus putant, pulcherrimum et optimum non esse in principio, eo quod plantarum quoque et animalium initia causæ quidem sint. bonum vero et perfectum in iis quæ ex his orta sunt, reperiatur, non recte putant.

σπέρματος καὶ τοῦ καταμηνίου γεγονός. Ούχ δρθώς οὖν, φησίν, οἴονται ὅτι τὸ σπέρμα τὸ ἀτελές καὶ τὸ καταμήνιόν είσιν άρχαί, άλλ' δ πατήρ καί ή μήτηρ, οίτινες πρός τῷ τέλειοι είναι καὶ πρότεροί εἰσι τοῦ απέρματος και τοῦ καταμηνίου. ώστε πρότερός έστιν δ άνθρωπος τοῦ σπέρματος, οὐχ δ ἐκ τοῦ σπέρματος γεγονώς, αλλ' δ πατήρ εξ οδ το σπέρμα. Καὶ συμπεραίνεται λέγων. ότι μέν οὖν ἔστιν οὐσία ἀίδιος καὶ κεχωρισμένη καὶ ἄλλη τῶν αἰσθητῶν, δῆλον. Δέδεικται δέ καὶ έν τῷ Θ τῆς Φυσικῆς 'Ακροάσεως ότι καὶ ασώματος και άμερης έστιν ή τοιαύτη οὐσία. Και ύπομιμνήσκει των έκει βηθέντων ότι ή τοιαύτη άρχή χινει άτδιον χίνησιν, τὸ δὲ εἰς άτδιον χινοῦν χίνησιν άπειροδύναμον είναι άνάγχη. δέδειχται γάρ χαὶ τοῦτο έχεισε. ή δε άπειρος δύναμις εν πεπερασμένω σώματι είναι ου δύναται. δέδειχται γάρ χαι τουτο έχεισε. Απειρον δε σώμα δτι ούχ έστιν όλως, δέδειχται χαί έν τῷ τρίτφ τῆς φυσικῆς ἀκροάσεως, δέδεικται καὶ ἐν τῶ πρώτφ τῆς περὶ Οὐρανοῦ. ἀσώματον ἄρα τὸ ἀπειροδύναμόν έστιν. Άλλα μην και απαθές έστι το πρώτον αίτιον και αναλλοίωτον εί γάρ δλως έχινείτο, την πρώτην αν έχινείτο των χινήσεων την κατά τόπον, ταύτην δε δεδεικται ότι ου κινείται εί δὲ μὴ ταύτην, σχολῆ γε τὰς ἄλλας.)

199. Σπευσίππω παραλυθέντι τὰ σχέλη Διογένης ἐξαγαγεῖν αὐτὸν τοῦ βίου παρήνει, ὁ δὲ, οὐ τοῖς σχέλεσιν, ἔφη, ζῶμεν, ἀλλὰ τῷ νῶ.

(Stobæus Floril. CXIX, 17 Σπευσίππου. Posui αδτόν cum Meinekio; vulgo αὐτόν.)

200. Σπεύσιππος θεὸν τὸν νοῦν οὐτε τῷ ένὶ οὐτε τῷ ἀγαθῷ τὸν αὐτόν, ἱδιοφυῆ δὲ [ἀπεφήνατο].

(Stobæus Ecl. phys. et eth. lib. I cap. 2, 28 pag. 58 ed. Heeren; pag. 22 ed. Gaisford. Inserui θεὸν et ἀπεφήνατο neglecta scriptura τὸν θεόν, quam pro τὸν αὐτὸν codex Augustanus præbet. Cum Stobæi loco operæ pretium est contendere Ciceronis auctoritatem. Is enim de nat. deor. I, 13 philosophum hunc de deo sic judicantem facit: « Speusippus Platonem avunculum subsequens, et vim quandam dicens, qua omnia regantur, eamque animalem, evellere ex animis conatur cognitionem deorum. » Licet

enim Speusippus multo plura a Pythagoreis, quam a Platone mutuatus sit, de hoc tamen ab iis in disputationibus dissensit, quod mentem tam ab unitate quam a bono diversam putavit. Sunt qui Stobæo Aristotelem opponant. Nempe hic Ethic. Nicomach. lib. I cap. 4 (vid. supra fragm. 195) Speusippum ait Pythagoreorum exemplo unum in bonorum ordine (ἐν τῆ τῶν ἀγαθῶν συστοιχία) locasse. At controversia ita sine dubio componenda est, ut Speusippum unitati quidem bonitatem tribuisse, sed ab utraque mentem diversam statuisse dicamus.)

201. Έν ίδέα τοῦ πάντη διαστατοῦ Σπεύσιππος (τὴν οὐσίαν τῆς ψυχῆς ἀφωρίσατο).

(Stobæus Ecl. phys. et eth. lib. I cap. 52 pag. 862 ed. Heeren; pag. 368 ed. Gaisford. In hac quoque re Speusippus e Pythagoræ decretis pendebat teste Cicerone, qui de nat. deor. I, 11: Nam Pythagoras, inquit, qui censuit animum esse per naturam rerum omnem intentum et commeantem, ex quo nostri animi carperentur, non vidit distractione humanorum animorum discerpi et lacerari deum etc. Vide quæ dixi Phil. Gr. Fragm. vol. II pag. IX.)

202. Σπεύσιππος σπάνιόν τι τὸ τίμιον ποιεί, τὸ περὶ τὴν τοῦ μέσου χώραν τὰ δ' ἄκρα καὶ ἐκατέρωθεν.

(Theophrastus Metaph. 9. pag. 322 ed. Brandis. Spectant hæc ad Pythagoreorum opinionem, quam et Speusippus habuit, optimum non esse in principio. Vid. Fragm. 198. Est autem probabile Speusippum ea quæ leguntur apud Platonem Tim. pag. 36. E joco magis quam serio dicta cum Philolai igne centrali conjunxisse. Cf. Philos. Gr. Fragm. vol. II. Philol. fragm. 6 pag. 2.)

203. Σπεύσιππος δέ, ἐπεὶ τῶν πραγμάτων τὰ μὲν αἰσθητά, τὰ δὲ νοητά, τῶν μὲν νοητῶν κριτήριον ἔλεξεν εἶναι τὸν ἐπιστημονικὸν λόγον, τῶν δὲ αἰσθητῶν τὴν ἐπιστημονικὴν αἰσθησιν. Ἐπιστημονικὴν δὲ αἰσθησιν ὑπείληφε καθεστάναι τὴν μεταλαμδάνουσαν τῆς κατὰ τὸν λόγον ἀληθείας. Φσπερ γὰρ οἱ τοῦ αὸ-

203. Speusippus autem, quum res aliæ sub sensus caderent, aliæ sola mente intelligerentur, harum judicem esse ait rationem scientia præditam, illarum vero observationem subtilem. Atque hanc observationem subtilem putavit esse participem veritatis rationi consentaneæ. Ut enim tiblicinis aut psaltæ digiti artis factitandæ facultatem habent, non in ipsis quidem præcipue consummatam, sed exercitationibus rationi convenientibus perfectam: atque ut musici sensus facultatem habet percipiendi congruentis ac discrepantis concentus, non nativam quidem, sed rationi convenienter adeptam; ita

<sup>199.</sup> Speusippum cruribus captum ac debilem Diogenes hortabatur, ut mortem ipse sibi conscisceret. Tum ille: Non cruribus, inquit, vivimus, sed mente.

<sup>200.</sup> Speusippus deum mentem nec uni nec bono æqualem, sed propriæ naturæ esse voluit.

<sup>201.</sup> In forma rei quoquoversus per hanc universitatem intentes et commeantis Speusippus animi naturam posuit.

<sup>202.</sup> Speusippus rarum faciens id quod pretiosum est, in media regione versari dicit : præstantissima vero etiam utrimque.

Αητοῦ ἡ ψάλτου δάκτυλοι τεχνικήν μέν εἶχον ἐνέργειαν, οὐκ ἐν αὐτοῖς δὲ προηγουμένως τελειουμένην, ἀλλ' ἐκ τῆς πρὸς τὸν λογισμὸν συνασκήσεως ἀπαρτιζομένην, καὶ ὡς ἡ τοῦ μουσικοῦ αἴσθησις ἐνέργειαν μέν εἶχεν ἀντιληπτικήν τοῦ τε ἡρμοσμένου καὶ τοῦ ἀναρμόστου, ταύτην δὲ οὐκ αὐτοφυῆ, ἀλλ' ἐκ λογισμοῦ περιγεγονυῖαν, οὕτω καὶ ἡ ἐπιστημονικὴ αἴσθησις φυσικῶς παρὰ τοῦ λόγου τῆς ἐπιστημονικῆς μεταλαμδάνει τριδῆς πρὸς ἀπλανῆ τῶν ὑποκειμένων διάγνωσιν.

94

(Sextus Empiricus adv. Math. VII, 145-146 pag. 402 ed. Fabric. [pag. 223 B.] Opponuntur bona naturalia, velut ratio, iis quæ exercitatione comparantur. Similiter Plato de Rep. VII p. 518 B. seqq. αί μέν τοίνυν άλλαι άρεταί καλούμεναι ψυχῆς χινδυνεύουσιν έγγύς τι είναι τῶν τοῦ σώματος τῷ ὄντι γὰρ οὐκ ἐνοῦσαι πρότερον ὅστερον έμποιείσθαι έθεσί τε καλ άσκήσεσιν. ή δέ του φρονήσαι παντός μαλλον θειοτέρου τινός τυγχάνει, ώς ἔοικεν, οὖσα, δ την μέν δύναμιν οὐδέποτε ἀπόλλυσιν, όπο δὲ τῆς περιαγωγής χρήσιμόν τε και ώφελιμον και άχρηστον αὐ καὶ βλαβερὸν γίγνεται. Sed Speusippus multo plus sensibus quam magister videtur tribuisse. Cæterum in Sexti verbis posui : \* ἀλλ' ἐκ τῆς] cum Herveto Gentiano; codd. ἀλλὰ τῆς. — <sup>b</sup> ἐνέρysiav ] cum Bekkero; codd. ἐνάργειαν. —

204. Σπεύσιππος δε ού καλῶς λέγει φάσκων ἀναγκαῖον εἶναι, τὸν δριζόμενον πάντα εἰδέναι δεῖ μεν γάρ, φησί, γινώσκειν τὰς διαφορὰς αὐτοῦ πάσας αἷς τῶν άλλων διενήνοχεν ἀδύνατον δε εἰδέναι τὰς διαφοράς ποτοῦ καστον.

(Themistius in Aristot. Anal. post. lib. II cap. 13 fol. 13. Pertinet hoc scholion ad illa Aristotelis verba pag. 97. A. 6 ed. Bekker. οὐδὲν δὲ δεῖ τὸν ὁριζόμενον καὶ διαιρούμενον ἀπαντα εἶδέναι τὰ δντα. Καίτοι ἀδύνατόν φασί τινες εἶναι τὰς διαφορὰς εἶδέναι τὰς πρὸς ἔκαστον μὴ εἶδότα ἔκαστον ἀνευ δὲ τῶν διαφορῶν οὐκ εἶναι ἔκαστον εἰδέναι· οδ γὰρ μὴ διαφέρει, ταὐτὸν εἶναι τούτφ, οδ δὲ διαφέρει, ἔτερον τούτου. Πρῶτον μὲν οὖν τοῦτο ψεῦδος· οὐ γὰρ κατὰ πᾶσαν διαφορὰν ἔτερον· πολλαὶ γὰρ διαφοραὶ

ύπαρχουσι τοῖς αὐτοῖς τῷ εἰδει, ἀλλ' οὐ κατ' οὐ.π΄ καν οὐδὰ καθ' αὐτά. Εἶτα δταν λάδη τάντικείμενα καὶ τὴν διαφορὰν καὶ ὅτι πᾶν ἐμπίπτει ἐνταῦθα ἢ ἐνταῦθα, καὶ λάδη ἐν θατέρφ τὸ ζητούμενον εἶναι, καὶ τοῦτα γινώσκη, οὐδὰν διαφέρει εἰδέναι ἢ μὴ εἰδέναι ἐφ' ὅσων κατηγοροῦνται ἀλλων αὶ διαφοραί. Φανερὸν γὰρ ὅτι ἀν οὕτω βαδίζων ἔλθη εἰς ταῦτα, ὧν μηκέτι ἐστὶ διαφορά, ἔξει τὸν λόγον τῆς οὐσίας. Τὸ δ' ἄπαν ἐμπίπτειν εἰς τὴν διαίρεσιν, ἀν ἢ ἀντικείμενα ὧν μή ἐστι μεταξύ, οὐκ αἰτημα' ἀνάγκη γὰρ ἄπαν ἐν θατέρφ αὐτῶν εἶναι, εἶπερ ἐκείνου διαφορὰ ἔσται. Apparet Themistii explicationem orationi Aristoteleæ congruere, nisi quod Themistius addidit Speusippi nomen, quod Stagirites prætermisit.)

206. Σπευσίππου ταύτην την δόξαν Εύδημος εἶναι λέγει την ὅτι ἀδύνατόν ἐστιν όρισασθαί τι τῶν ὅντων μη πάντα τὰ ὄντα εἰδότα.

(Anonymus in Aristot. Anal. post. lib. II cap. 13 fol. 111 B apud Brandis. Scholl. Arist. pag. 248. A.)

206. Ο Οὐδέν δὲ δεῖ τὸν ὁριζόμενον καὶ διαιρούμενον. » Τοῦτο λέγει ἀναιρῶν τοὺς λόγους δι' ὧν ἐπεχείρει ὁ Σπεύσιππος ἀναιρῆσαι καὶ τὴν διαίρεσιν καὶ
τοὺς ὁρισμούς. Ἐπεχείρει γὰρ οὕτω δεικνύειν καὶ ὡς
οὐκ ἔστιν ἀποδοῦναι ὁρισμόν τινος , λέγων ὡς ὁ θέλων
δι' ὁρισμοῦ παραστῆσαι τὴν φύσιν τοῦ ἀνθρώπου ἢ τοῦ
ἴππου ἢ ἄλλου τινὸς ὀφείλει γινώσκειν πάντα τὰ ὅντα
καὶ τὰς διαφορὰς αὐτῶν καθ' ἀς διαφέρουσιν ἐλλήλων· οὕτω γὰρ παρίσταται ἡ φύσις τοῦ ἀνθρώπου ἢ
τοῦ ἴππου ἢ ἄλλου τινός , ἐν τῷ χωρίζεσθαι τῶν ἀλλων πάντων.

(1s. Philoponus in Aristot. Anal. post. lib. II cap. 13 fol. 92 B. apud Brandis. Scholl. Arist. pag. 248 A. Posui autem ἐπεχείρει δ Σπεύσιππος rejecta codicum scriptura μετεχείρει δ Σπεύσιππος.)

207. 'Ομώνυμα λέγεται ὧν όνομα μόνον χοινόν, δ δὲ κατὰ τοῦνομα λόγος τῆς οὐσίας ἔτερος, οἷον ζῷον ὅ τε ἄνθρωπος καὶ τὸ γεγραμμένον. Τούτων γὰρ ὅνομα μόνον χοινόν, δ δὲ κατὰ τοῦνομα λόγος τῆς οὐσίας

etiam subtilis observatio secundum naturam ratione magnum rerum incorrupte judicandarum usum consequitur.

204. Spensippus vero ineptit affirmans necesse esse, eum qui definiat quidpiam, omnia scirc: oportet enim, inquit, nosse discrimina omnia, quibus illud a eseteris separatur; at fieri non potest, ut rerum inter se discrimina norimus, nisi singulas res perspectas et cognitas habeamus.

205. Spensippi hanc opinionem Eudemus esse dicit, fieri non posse, ut ullam rem definiamus nisi omnes res perspexerimus.

208. « Neque vero necesse est, eum qui definiat

aut dividat quidpiam, simul omnia que sunt nosse.» Hoc dicit confutans argumenta quibus nitebatur Speusippus divisionem et definitiones refellere. Conabatur enim ita demonstrare, non licere etiam nobis ullam rem definire, affirmans eum qui definitione hominis aut equi aut alius rei naturam declarare vellet, nosse debere tum res omnes tum earum inter se discrimina; ita enim declaratur natura hominis aut equi aut alius rei, si a cæteris omnibus separentur.

207. Homonyma dicuntur, quorum nomen solum est commune, substantiæ ratio autem sive definitio ad illud nomen accommodata diversa est; quemadmodum et homo, et quod pictum est, animal dicitur. Quippe ho-

έτερος αν γάρ τις αποδιδῷ τι ἐστιν αὐτῶν έκατέρω τὸ ζώω εἶναι, ἴδιον έκατέρου λόγον ἀποδώσει. Συνώνυμα δὲ λέγεται ὧν τό τε ὅνομα κοινὸν καὶ ὁ κατὰ τοὔνομα λόγος τῆς οὐσίας ὁ αὐτός, οἶον ζῷον ὅ τε ἄνθωπος καὶ ὁ βοῦς. Ὁ γὰρ ἄνθρωπος καὶ ὁ βοῦς κοινῷ ὀνόματι προσαγορεύεται ζῷον, καὶ ὁ λόγος δὲ τῆς οὐσίας ὁ αὐτός. ἐὰν γὰρ ἀποδιδῷ τις τὸν ἐκατέρου λόγον, τὶ ἐστιν αὐτῶν ἐκατέρω τὸ ζώω εἶναι, τὸν αὐτὸν λόγον ἀποδώσει.

(Aristoteles Categ. cap. 1 pag. 1 a. ed. Bekker. Apposui hæc Aristotelis verba quæ ad Speusippi sententiam intelligendam necessaria sunt.)

208. Σπεύσιππος δέ, ως φασιν, ήρχεῖτο λέγειν « δ δε λόγος ετερος ». Καίτοι εί τις ούτως αποδοίη, χαί τὰ συνώνυμα δμώνυμα ἔσται χαί τὰ δμώνυμα συνώνυμα. Ήμιν γάρ και τοις έπποις όνομα κοινόν τὸ ζῷον, οἱ δὲ λόγοι ἔτεροι, καθὸ ἄνθρωπος καὶ ἔππος. έσται οὖν τὸ συνώνυμον διμώνυμον. Καὶ πάλιν δ θαλάττιος χύων χαὶ δ χερσαῖος χατά τὸ ζῷον τὸν αὐτὸν έχουσι λόγον, καὶ έσται τὰ δμώνυμα συνώνυμα, διότι οὐ καθὸ ἦν δμώνυμα, κατὰ τὸν κύνα, ἀπεδόθη αὐτῶν δ δρισμός άλλὰ κατὰ τὸ ζῷον. Άναγκαία οὖν ή κατά τούνομα προσθήκη. Ο δὲ λόγος σημαίνει μέν καὶ τὸν ἐν ταῖς ψήφοις λογισμόν, σημαίνει δὲ και τον ενδιάθετον κατά την έννοιαν, σημαίνει δέ καί τον προφορικόν και τον σπερματικόν, σημαίνει δὲ καὶ τὸν ἐκάστου περιηγητικὸν καὶ δριστικόν. Λόγον δὲ εἶπε καὶ οὐχ δρισμόν, ἐνα καὶ τὴν ὑπογραφικήν απόδοσιν περιλάδη, ήτις καὶ τοῖς γένεσι τοῖς ανωτάτω και τοις ατόμοις έφαρμόττει, δρισμώ μή δυναμένοις περιληφθήναι, διότι ούτε τῶν ἀνωτάτω γενῶν γένος ἔστι λαβεῖν οὐτε τῶν ἀτόμων διαφοράς, ἡ δὲ ὑπογραφὴ τὴν ἰδιότητα τῆς οὐσίας ἀποδιδοῦσα καὶ ἐπὶ ταῦτα φθάνει. 'Διὸ οὐδὲ ἀπλῶς εἶπε τὸν κατὰ τοὖνομα λόγον ἀλλὰ τὸν τῆς οὐσίας λόγον, διότι ὁ μὲν ὑπογραφικὸς λόγος τὴν ἰδιότητα τῆς οὐσίας ἀφορίζει, ὁ δὲ ὁριστικὸς τὸ τί ἦν εἶναι ἐκάστου καὶ τὴν οὐσίαν αὐτήν. 'Ο οὖν λόγος τῆς οὐσίας καὶ τὸν ὁριστικὸν λόγον καὶ τὸν ὑπογραφικὸν περιείληφεν. ''Ωστε μάτην ἐγκαλοῦσι πάλιν οἱ περὶ τὸν Νικόστρατον ὡς ἐν μόνη τῆ οὐσία δοκοῦντι λέγειν τὴν ὁμωνυμίαν τῷ 'Αριστοτέλει.

(Simplicius ad Aristot. Categ. cap. 1 fol. 2 apud Brandis. Scholl. Arist. p. 41.)

200. Σπεύσιππος εν δευτέρω Ομοίων φησί σίον εν δόατι γίνεσθαι, σελίνω έλείω τὸ φύλλον ἐοικός. Διὸ καὶ Πτολεμαῖος ὁ δεύτερος Εὐεργέτης Αἰγύπτου βασιλεύσας παρ' Ομήρω ἀξιοῖ γράφειν.

Άμφὶ δὲ λειμώνες μαλακοί σίου ήδὲ σελίνου.

Σία γάρ μετά σελίνου φύεσθαι, άλλά μή ζα.

(Athenæus lib. II pag. 61. c. Homeri locus est Odyss. lib. V vers. 72 seq. ἀμφὶ δὲ λειμῶνες μαλαχοὶ ἴου ἠδὲ σελίνου θήλεον, de quo fortasse Speusippus ita judicavit, ut ἴου in σίου mutandum esse censeret. Illam enim multorum veterum opinionem fuisse tradit Eustathius, cujus hæc sunt verba: τὸ δὲ ἴου σίου τινὲς γράφουσιν δ καὶ χρεῖττον, ὡς καὶ πολλοῖς ἀρέσκει τῶν παλαιῶν ἴα γὰρ ἐν λειμῶσιν οῦχ εἰσίν, ἀλλὰ σία, ὡς μέχρι νῦν φαίνεται οἶς, καθὰ καὶ τοῖς σελίνοις, χρεία δαψιλοῦς

rum nomen solum est commune; definitio vero ad illud nomen accommodata diversa est. Si quis enim explicet, quid sit utrumque eorum, qua animal est, propriam utriusque definitionem tradet. Synonyma autem dicuntur, quorum et nomen est commune et definitio ad illud nomen accommodata eadem est, quemadmodum et homo et bos dicitur animal. Horum enim utrumque communi nomine appellatur animal, ac definitio quoque eadem est. Si quis enim utriusque definitione tradita explicet, quid sit utrumque, qua est animal, eandem tradet definitionem.

206. Speusippus autem, ut ajunt, satis habebat dicere: 
sed ratio alia est. » Atqui si quis hæc ita explicet, et 
synonyma homonyma erunt et homonyma synonyma. 
Nobis enim et equis commune nomen est animal, sed 
rationes aliæ, qua homo et equus; erit igitur quod synonymum est homonymum. At contra canis marini et 
terrestris, animalis respectu, eadem ratio est, ideoque 
erunt quæ homonyma sunt synonyma, quis non quatenus homonyma erant, canis respectu, eorum definitio 
tradita est, sed animalis respectu. Necessaria ergo verborum adjectio est ad illud nomen accommodata. Ratio 
(λέγος) autem significat tum computationem calculis fa-

ctam, tum orationem sive mente conceptam sive ore prolatam, tum rationem seminalem, tum sermonem singulatum rerum enarratorem ac definitorem. Rationem vero dixit, non definitionem, ut descriptionem etiam eo nomine comprehenderet, utpote qua summis generibus qua insecabilibus corporibus convenientem, quæ definitione declarari non possunt, quia neque summorum generum genus neque insecabilium corporum discrimina animadvertere licet, descriptio autem singularum rerum naturæ proprietatem explicans ad has quoque res pertinet. Quapropter non simpliciter dixit rationem ad illud nomen accommodatam, sed substantiæ rationem, id est, definitionem, quoniam descriptio naturæ proprietatem constituit, definitio vero, quid hoc rei sit et quæ sit ipsa uniuscujusque natura declarat. Itaque substantiæ ratio tam definitionem, quam descriptionem continet. Quamobrem temere Nicostratus rursus reprehendit Aristotelem, quod soli substantiæ homonymiam assignare videatur.

209. Speusippus secundo similitudinem libro ait sium in aqua nasci, foliumque habere apio palustri simile. Quapropter etiam Ptolemesus Euergetes secundus Æayptiorum rex apud Homerum scribere vult:

ύδατος. θάλλουσι γὰρ πλέον ἐν αὐτῷ. Διὸ καὶ πηγὰς προανέβρηξεν ὑδάτων, ὡς ἐβρέθη, ὧν χωρὶς οὐκ ἔστι θάλλειν αὐτά.)

210. Σπεύσιππος δ' έν τοῖς 'Ομοίοις τὸν πέπονα καλεῖ σικύαν Διοκλῆς δὲ πέπονα ὀνομάσας οὐκ ἔτι καλεῖ σικύαν καὶ ὁ Σπεύσιππος δὲ σικύαν εἰπὼν πέπονα οὐκ ὀνομάζει.

(Athenæus lib. II pag. 68. e.)

311. Σπεύσιππος δ' έν δευτέρφ Όμοίων παραπλήστα είναι χήρυχας, πορφύρας, στραδήλους, χόγχους. Τῶν στραδήλων μνημονεύει καὶ Σοφοχλῆς ἐν Καμιχίοις οὕτως.

'Αλίας στραβήλου τήσδε τέχνον εί τινα δυναίμεθ' εύρεϊν.

\*Ετι δ Σπεύσιππος έξης πάλιν ίδία χαταριθμεϊται χόγχους, χτένας, μῦς, πίννας, σωληνας, χαὶ ἐν ἄλλφ μέρει ὅστρεα, λεπάδας.

(Athenæus lib. III pag. 86. c. d.)

212. Σπεύσιππος δὲ ἐν δευτέρῳ 'Ομοίων παραπλήσιά φησιν εἶναι τῶν μαλαχοστράχων χάραδον, ἀσταχόν, νύμφην, ἄρχτον, καρχίνον, πάγουρον.

(Athenæus lib. III pag. 105. b. Scripsi autem κάραδον cum Gesnero de Aquatil. p. 300; codd. κόρακον.)

213. Άριστοτέλης ἐν τῷ περὶ ζώων καὶ Σπεύσιππος παραπλήσιά φησιν εἶναι φάγρον, ἐρυθρῖνον,
ἤπατον.

(Athenæus lib. VII pag. 300. e. Eadem verba repetuntur pag. 327, c., nisi quod comprehensionem sic orditur scriptor: Σπεύσιππος ἐν δευτέρω 'Ομοίων παραπλήσιά φησιν κτλ. Priore loco ἐρυθρῖνον jam Dindorfius posuit, quum ἐρύθρινον legeretur. Denique pag. 301. c. in eandem sententiam Athenæus paulo brevius scribit: Σπεύσιππος δ' δμοιον φάγρω τὸν ἡπατον.)

214. Καὶ Σπεύσιππος δ' ἐν δευτέρφ 'Ομοίων διίστησιν αὐτὰς τῶν θύννων.

(Athenæus lib. VII pag. 303. d. Θυννίς. Τοῦ ἀρρενος ταύτην φησὶ διαφέρειν δ ἀριστοτέλης τῷ ἔχειν ὑπὸ τῷ γαστρὶ πτερύγιον, δ καλεῖσθαι ἀθέρα. Ἐν δὲ τῷ περὶ ζώων μορίων διιστὰς αὐτὴν τοῦ θύννου φησὶ τοῦ θέρους τίκτειν περὶ τὸν Ἑκατομδαιῶνα θυλακοειδές, ἐν ῷ πολλὰ γίνεσθαι μικρὰ ῷά. Καὶ Σπεύσιππος κτλ.

216. Σπεύσιππος δ' έν δευτέρφ Όμοίων έμφερεῖς φησιν είναι μελάνουρον καὶ κορακίνον.

(Athenæus lib. VII pag. 308. d.)

216. Σπεύσιππος δε εν δευτέρφ Όμοιων δμοιά φησιν είναι τῆ μαινίδι βόακα καὶ σμαρίδας.

(Athenæus lib. VII pag. 313. a. qui hæc addit: δν μνημονεύειν καὶ Ἐπίχαρμον ἐν Γὰ καὶ Θαλάσσα οῦτως: Ὠχ' ὁρῆ βώκας [τε] πολλοὺς καὶ σμαρίδας. Conf. Epicharm. fragm. in Philos. Gr. Fragm. Vol. I pag. 135.)

217. Πέρκαι. Τούτων μέμνηται Διοκλής και Σπεύσιππος εν δευτέρω 'Ομοίων, παραπλησίας είναι λέγων πέρκην, χάνναν, φυκίδα.

(Athenæus lib. VII pag. 319. b.)

218. Σπεύσιππος δὲ ἐν δευτέρω 'Ομοίων ὡς παραπλήσια ἐχτίθεται χέστραν, βελόνην, σαυρίδα.

(Athenæus lib. VII pag. 323. a.)

219. Τοῦτο δὲ σημειωτέον πρὸς Σπεύσιππον λέγοντα εἶναι δμοια σηπίαν καὶ τευθίδα.

(Athenæus lib. VII pag. 323. f. Ἐπίχαρμος δ' ἐν Ἦδας γάμφ φησὶ Πωλύποι τε σηπίαι τε καὶ ποταναὶ τευθίδες. Τοῦτο δὶ σημειωτέον πρὸς Σπεύσιππον κτλ. Conf. Epicharm. fragm. in Philos. Gr. Fragm. Vol. I p. pag. 137.)

220. Σπεύσιππος δ' εν δευτέρω Όμοιων παραπλήσιά φησιν είναι ψήτταν, βούγλωσσον, ταινίαν.

Sunt apii atque sii circum mollissima prata.

Nam sium cum apio nasci, non autem violas.

210. Speusippus in similitudinum libris peponem cucumerem vocat; Diocles autem postquam peponem nominavit non amplius cucumeris nomine utitur; sed Speusippus qui cucumerem dixit eum fructum peponis nomine non appellat.

211. Speusippus secundo similitudinum libro finitima esse dicit buccina, purpuras, cochleas, conchas. Cochlearum meminit etiam Sophocles in Camiciis ita:

Conchæ hujus marinæ si quem fetumpossimus invenire.

Præterea Speusippus deinceps rursus singulatim enumerat conchas, pectines, mytilos, pinnas, ungues et alibi ostrea, lepades.

212. Speusippus secundo similitudinum libro finitima esse ait inter animalia crustis mollibus contecta locutam, astacum, nympham, ursam, cancrum, pagurum. 213. Aristoteles in volumine de animalibus, sicut Speusippus, similes esse scribit phagrum, rubellionem, hepar.

 Speusippus quoque secundo similitudinum libro eas a thynnis maribus sejungit.

215. Speusippus autem secundo similitudinum libro melanurum et coracinum similes esse ait.

216. Speusippus secundo similitudinum libro bocas et smarides similes esse mænis affirmat.

217. Percæ. Harum meminit Diocles et Speusippus secundo similitudinum libro, similes esse dicens percam, channen, phycidem.

218. Speusippus secundo similitudinum libro tanquam similes pisces ponit sudem, belonen, lacertum.

219. Hoc autem notandum est adversus Speusippum, qui sepias et loligines similes esse dicebat.

220. Speusippus secundo sinilitudinum libro similes esse ait rhombum, soleam, tæniam.

(Athenæus lib. VII pag. 329. f.)

221. Σπεύσιππος δ' έν δευτέρφ 'Ομοίων « 'Ραφανίς, φησί, γογγυλίς, βάφυς, ανάββινον, δμοια. »

(Athenæus lib. IX pag. 369. a. b.)

222. Μνημονεύει δ' αὐτῶν καὶ Σπεύσιππος εν δευτέρω 'Ομοίων.

(Athenæus lib. IX pag. 387. c. καὶ Ἀριστοτέλης ἐν ὀγδόη ζώων ἱστορίας γράφει τάδε « Εἰσὶ δὲ τῶν ἀρνίθων οἱ μὲν κονιστικοί, οἱ δὲ λοῦνται, οἱ δὲ οὐτε κονιστικοὶ οὐτε λοῦνται. "Όσοι δὲ μὴ πτητικοί, ἀλλ' ἐπίγειοι, κονιστικοί, οἷον ἀλεκτορίς, πέρδιξ, ἀτταγήν, φασιανός, κορυδαλλός. » Μνημονεύει δ' αὐτῶν καὶ Σπεύσιππος κτλ.)

222. Καὶ Σπεύσιππος δ' ἐν δευτέρῳ 'Ομοίων χωρὶς τοῦ σ χῶπας αὐτοὺς ὀνομάζει.

(Athenæus lib. IX pag. 391. d. Speusippus igitur non σκῶπας, sed κῶπας has aves appellabat.)

224. Έστι δ' ή χερχώπη ζῷον δμοιον τέττιγι καὶ τρυγονίφ, ὡς Σπεύσιππος παρίστησιν ἐν τετάρτφ "Ομοίων.

(Athenæus lib. IV pag. 133. b. Secutus sum vulgatam scripturam τρυγονίφ, quam etiam Eustathius tuetur pag. 1282, 40. Nam τιγονίφ, quod Dindorfius posuit, ferri non potest.)

226. Σπεύσιππος δ' έμφερῆ φησιν εἶναι κόκκυνα, χελιδόνα, τρίγλαν.

(Athenæus lib. VII pag. 324. f.)

Εκ τῶν Διονυσίου πρός Σπεύσιππον ἐπιστολῶν.

226. Οὐ μακράν δὲ τούτων ἦν καὶ Σπεύσιππος, ὁ Πλάτωνος ἀκουστὴς καὶ συγγενής. Διονύσιος γοῦν ὁ τύραννος ἐν ταῖς πρὸς αὐτὸν ἐπιστολαῖς καὶ τὰ τῆς φιληδονίας αὐτοῦ διεξερχόμενος, ἔτι δὲ τῆς φιλαργυρίας, ἐρανίζεσθαί τε παρὰ πολλῶν αὐτὸν διελέγχων ὀνειδίζει καὶ τὸν Λασθενείας τῆς ᾿Αρκαδικῆς ἑταίρας

έρωτο, επὶ πᾶσί τε λέγει τάδε · « Σύ τισι φιλαργυρίαν ὀνειδίζεις, αὐτὸς μηδὲν έλλελοιπὸς αἰσχροχερδίας; τί γὰρ οὐ πεπείηκας; οὐχ ὑπὲρ ὧν Ἑρμείας ώφειλεν αὐτὸς ἐχτετικὸς ἔρανον συνάγειν ἔπιχειρεῖς; »

(Athenæus lib. VII pag. 279. e. Similiter idem lib. XII pag. 546. d. φιλήδονος δ' ἦν καὶ Σπεύσιππος δ Πλάτωνος συγγενὴς καὶ διάδοχος τῆς σχολῆς. Διονύσιος γοῦν δ τῆς Σικελίας τύραννος ἐν τῆ πρὸς αὐτὸν ἐπιστολῆ κατὰ τῆς φιληδονίας αὐτοῦ εἰπων καὶ φιλαργυρίαν αὐτῷ ὀνειδίζει καὶ τὸν Λασθενείας τῆς ᾿Αρκαδικῆς ἔρωτα, ῆτις Πλάτωνος ἡκηκόει. Libri priore loco σαρδικῆς habent, quod in ᾿Αρκαδικῆς mutandum esse jam Menagius ad Diogen. Laert. III, 46 vidit.)

227. Ἐλέγοντο δὲ αὐτοῦ καὶ αἱ Πλάτωνος ἀκούειν μαθήτριαι, Λασθενία τε ἡ Μαντινική καὶ ᾿Αξιοθέα ἡ Φλιασία, ὅτε καὶ Διονύσιος πρὸς αὐτὸν γράφων τωθαστικῶς φησί· καὶ ἐκ τῆς ᾿Αρκαδικῆς σου μαθητρίας ἐστὶ τὴν φιλοσοφίαν καταμαθεῖν· κοὶ Πλάτων μὲν ἀτελεῖς φόρων τοὺς παρ' αὐτὸν φοιτῶντας ἐποίει, σὸ δὲ δασμολογεῖς, καὶ παρ' ἐκόντων καὶ ἀκόντων λαμ- δάνεις.

(Diogenes Laërtius lib. IV, 2)

238. Βούλομαί σε μετά παιδιάς παρρησιάσασθαι, έπειδή σὰ καὶ πρὸς ἐμὰ προεισδέδληκας τῷ τρόπῳ τούτῳ. Λέγω δή σοι εὖ πράττειν, εἰ ἄρα τοῦτό ἐστι τοῦ χαίρειν ἄμεινον, ὡς οὐκ ἔστιν, αλλὰ τοῦ μέν ἤδεσθαι, ῷ Λασθενία καὶ Σπεύσιππος χρῆται, αἴτιος τοῦ ἐς Σικελίαν στόλου δμολογῶν εἶναι, καὶ πλείονας τοῦ Γηρυόνου χεῖρας καὶ πόδας ἔξων, μᾶλλον δὲ τοῦ Βριάρεω.

(Epist. Socratic. 36 p. 44 ed. Orell. Scripsi: \* ἐπειδή σὐ καὶ πρὸς ἐμὲ προεισδέδληκας] codd. ἐπειδή καὶ σὐ περὶ ἐμοῦ προεισδέδληκας. — " ὡς οὐκ ἐστιν, ἀλλὰ τοῦ μὲν ἤδεσθαι] codd. ὡς οὐκ ἐστιν.

#### E Dionysii epistolis ad Speusippum datis.

<sup>221.</sup> Speusippus secundo similitudinum libro: Raphanus, inquit, rapum rotundum, rapa, nasturtium, similia sunt.

<sup>222.</sup> Meminit earum avium et Speusippus secundo similitudinum libro.

<sup>223.</sup> Speusippus quoque secundo similitudinum libro sine s ipsos asiones nominat.

<sup>224.</sup> Est antem cicada parvula animal simile cicadæ vel parvo turturi, ut Speusippus quarto similitudinum libro ostendit.

<sup>225.</sup> Speusippus vero similes esse cuculum, hirundinem, mullum affirmat.

<sup>226.</sup> Non longe ab his etiam Speusippus dissentiebat Platonis auditor et cognatus. Itaque Dionysius tyrannus in epistolis quas ad eum dedit tum voluptatis studium PRIL. GRÆC. III.

tum avaritiam ejus exponens, simulque a multis illum pecuniam exigere convincens Lastheniæ quoque, Arcadicæ amicæ, amorem exprobrat, ac postremo hæc addens: «Tuquibusdam, inquit, hominibus avaritiam objicis, quum ipse nullum turpe lucrum prætermiseris? Quid enim non fecisti? Nonne quarum rerum pænas ipse Mercurius luere debebat, ex iis fructum percipere conaris?

<sup>227.</sup> Dicebantur ipsum Platonis quoque discipulæ, Lasthenia Mantineæ alumna et Axiothea Phliasia andivisse, quo tempore etiam Dionysius mordaciter sic ad eum scripsit: et ab Arcade discipula tua philosophiam discere nobis licet; et Plato discendi studiosos gratis docebat, tu vero tributa exigis, et æque a volentibus atque a nolentibus accipis.

<sup>228.</sup> Volo te per jocum libere loqui, quoniam tu etiam antea in me hoc modo invectus es. Jubeo te igitur bene agitare, si forte hoc satius est quam gaudere, sicut non

Άλλὰ τοῦ μὰν ήδεσθαι. — De epistolica salutatione εὖ πράττειν, item de reliquis χαίρειν, ήδεσθαι, ὑγιαίνειν vide Henr. Stephani Thes. s. v. πράττειν. Diogenes Laërtius in Platonis vita lib. III, 61 ἐπιστολαὶ τρισκαίδεκα ἡθικαί, ἐν αἶς ἔγραφεν εὖ πράττειν, Ἐπίκουρος δὲ εὖ διάγειν, Κλέων χαίρειν, ubi consule Menagium. Cæterum Speusippus Geryone, vel potius Briareo plures et manus et pedes habiturus esse fingitur propter avaritiam. Videntur enim avari multis et manibus et pedibus tam ad accipiendam quam ad quærendam pecuniam quodammodo egere. —

229. "Ηδη δὲ τῶν παλαιῶν οἱ μέν πάντα θεωρήματα καλείν ήξίωσαν, ως οί περί Σπεύσιππον καί Άμφίνομον, ήγούμενοι ταῖς θεωρητικαῖς ἐπιστήμαις ολχειότερον είναι την των θεωρημάτων προσηγορίαν ή την των προδλημάτων, άλλως τε και περι αϊδίων ποιουμέναις τους λόγους. Οὐ γάρ ἐστι γένεσις ἐν τοῖς αϊδίοις, ώστε ούτε το προβλημα χώραν επι τούτων αν έχοι, γένεσιν ἐπαγγελλόμενον καὶ ποίησιν τοῦ μήπω πρότερον όντος, οίον Ισοπλεύρου τριγώνου σύστασιν, ή τετραγώνου δοθείσης εὐθείας ο ἀναγραφήν, ή εὐθείας πρός τῷ δοθέντι σημείῳ θέσιν. "Αμεινον οὖν, φασί, λέγειν ὅτι πάντα ταῦτα ἔστι. Τὰς δὲ γενέσεις αὐτῶν οὐ ποιητιχῶς, ἀλλά γνωστιχῶς δρῶμεν, ώς αν εί γιγνόμενα λαμδάνοντες τα αεί όντα. Φστε καὶ πάντα θεωρητιχῶς ἐροῦμεν, ο ἀλλ' οὐ προδληματιχῶς λαμβάνεσθαι. Οἱ δὲ ἀνάπαλιν πάντα προβλήματα λέγειν έδιχαίουν, ώς οί περί Μέναιχμον μαθηματικοί την δέ προδολήν είναι διττήν, ότε μέν πορίσασθαι τὸ ζητούμενον, ότε δε d περιωρισμένον λαδόντας ίδεῖν ή τί ἐστιν , ή ποῖόν τί ἐστιν , ή τί παθόν, ή τίνας έχει πρὸς άλλο σχέσεις. Καὶ λέγουσι μέν δρθώς αμφότεροι. Καλ γάρ οί περί Σπεύσιππον καλώς. Ου γάρ τοιαυτά έστι τὰ προδλήματα γεωμετρίας, οία τὰ μηχανικῆς. Αἰσθητά γάρ ταῦτα καὶ γένεσιν έχοντα, και παντοίαν μεταδολήν. Και οί περί τον Μέναιγμον.

(Proclus commentar. in prim. Euclid. elementor. lib. II, 8 pag. 22 ed. græc. Basil. 1533. Cf. interp. lat. (Patav. 1560) pag. 45. πάλιν δὲ αδ τὰ ἀπὸ τῶν ἀρχῶν εἰς προδλήματα διαιρεῖται καὶ θεωρήματα, τὰ μέν τὰς γενέσεις περιέχοντα τῶν σχημάτων και τάς τομάς και τάς άφαιρέσεις ή προσθέσεις, καί δλως τὰ παθήματα τὰ γιγνόμενα περί αὐτά, τὰ οὲ καθ' αύτὰ συμδεδηκότα έκάστοις δεικνύοντα. Καθάπερ γάρ αί ποιητικαί των έπιστημών θεωρίας μετέχουσι, κατά τά αὐτά δέ καὶ αί θεωρητικαὶ τά προ**δλήματα ταῖς ποιήσεσιν ἀνάλογον προειλήφασιν. ήδη** δὲ τῶν παλαιῶν κτλ. Nihil mutavi in verbis οἰκειότερον είναι την των θεωρημάτων προσηγορίαν, quamvis rectius dicatur οἰχειοτέραν. Sed vide Thucyd. III, 101; V, 110, ut alia hujusmodi exempla omittam. In sequentibus correxi: α χώραν ] codd. χωρίς. — b ή τετραγώνου δοθείσης εὐθείας άναγραφήν, η εύθείας πρός τῷ δοθέντι σημείφ θέσιν ] codd. ή τετραγώνου, δοθείσης εύθείας, πρός τῷ δοθέντι σημείφ, ἡ ἀναγραφήν, ἡ θέσιν. — ° ἐροδμεν] libri δρούμεν. — d δτέ δὲ περιωρισμένον λαδόντας ίδειν ή τί έστιν , ή ποιόν τί έστιν , ή τί παθόν] codd. ότε δὲ περιωρισμένον λαδόντας ίδεῖν εἴ τις ἐστίν, ή ποϊόν τι έστι, ή τί πόθεν. —)

230. Καθόλου γάρ φησιν ό Σπεύσιππος, ὧν ή διάνοια τὴν θεωρίαν ποιείται, τὰ μὲν οὐδεμίαν ποικίλην
ποιησαμένη διέξοδον προδάλλει, καὶ προσε υτρεπίζει
πρὸς τὴν μέλλουσαν ζήτησιν, καὶ ἔχει τούτων ἐναργεστέραν ἐπαφὴν μᾶλλον, ἢ τῶν ὁρατῶν ἡ ὅψις,
τὰ δὲ ἐκ τοῦ εὐθέος αἰρεῖν α ἀδυνατοῦσα, κατὰ μετάδασιν ἀπ' ἐκείνων διαδαίνουσα, κατὰ τὸ ἀκόλουθον ὰ
αὐτῶν ἐπιχειρεῖται τὴν θήραν. Οἶον τὸ μὲν ἀπὸ σημείου γραμμὴν εὐθεῖαν ἐπὶ σημεῖον ἀγαγεῖν ὡς πρόχειρον λαμδάνει καὶ εὐπόριστον. Τῷ γὰρ ὁμαλῆ ῥύσει

est, sed quam lætari, quo sasthenia utitur æquesec Speusippus, qui se Platoni fuisse auctorem, ut in Siciliam navigaret confitetur, et Geryone, vel potius Briareo plures et manus et pedes habiturus est.

229. Jam vero veterum alii omnia appellare theoremata voluerunt, ut Speusippi Amphinomique sectatores, rati doctrinis contemplativis magis esse propriam theorematum appellationem, quam problematum, præsertim quum de æternis disputetur. Ortus enim in æternis non est. Quamobrem peque problema locum in his quidem habebit ortum confectionemque ejus, quod prius non erat promittendo, verbi causa trianguli æquilateri constitutionem, vel quadrati data recta linea descriptionem, vel rectæ lineæ in dato puncto positionem. Præstat igitur, (inquiunt) dicere hæc omnia esse. Ortus autem ipsorum non conficiendo, sed cognoscendo cernimus, in eorum quæ fiunt numero æterna reponentes.

Quapropter cuncta etiam contemplando, non autem quærendo accipi dicemus. Alii contra cuncta problemata nominanda esse censebant, ut qui Menæchmi sectam secuti sunt mathematici; munus autem problematis esse duplex, nunc quæsitum invenire, nunc, quum definitum illud acceperint, videre vel quid sit, vel quale quid sit, vel quid affectionis habeat, vel quam ad aliud rationem. Et recte quidem utrique dicunt. Etenim Speusippi sectatores recte sentiunt. Non enim talia sunt geometriæ problemata, qualia mechanicæ artis. Sunt enim hæc sensibilia et ortum omnisque generis mutationem habentia. Sed Menæchmi quoque sectatores vera prædicant.

230. In universum enim (inquit Speusippus) eorum quæ animus contemplatur, alia quidem missis ambagibus proponit et ad futuram disquisitionem accommodat, eaque clarius cernit, quam oculus res ipsi subjectas: alia vero, quum statim assequi non possit, in transitu ab

τοῦ σημείου συγκειμένη καὶ προϊοῦσα, τῷ μηδαμοῦ μᾶλλον καὶ ἦττον ἀπονεὖειν, εἰς τὸ ἔτερον καταπίπτει σημεῖον. <sup>6</sup> Πάλιν εὐθείας τοῦ μὲν τῶν περάτων μένοντος τὸ δὲ περὶ αὐτὸ κινούμενον, <sup>1</sup> γέγραφε τὸν κύκλον. Εἰ δέ τις ἔλικα μονόστροφον γράφειν ἐθελήσειε, ποικιλωτέρας δεῖται μηχανῆς. Καὶ γὰρ κινήσεις ποικίλαι γεννῶσιν αὐτήν.

(Proclus commentar. in prim. Euclid. elementor. lib. III, 1 pag. 50 ed. græc. [Cf. interp. lat. pag. 102.] qui hæc explicationis causa addit: καὶ εἴ τις τρίγωνον ἰσόπλευρον συστήσασθαι ἐθελήσειε, κάνταῦθα δεήσεται μεθόδου τινὸς εἰς τὴν τοῦ τριγώνου σύστασιν. Ἐρεῖ γὰρ ὁ γεωμετρικὸς νοῦς, ὅτι νοήσας εὐθεῖαν κατὰ μὲν θάτερον τῶν περάτων μένουσαν, κατὰ δὲ θάτερον κινουμένην περὶ ἐκεῖνο, καὶ σημεῖον ἀπὸ τοῦ μένοντος ἐπ' αὐτῆς κινούμενον, εἰς ταὐτὸ καταστάντα καὶ συμπεσόντα ποιεῖ μοι τὴν τοιαύτην ἔλικα. Καὶ πάλιν κύκλους ὁμοίους γράψας, καὶ ἀπὸ τῆς κοινῆς τομῆς εἰς τὰ κέντρα τῶν κύκλων ἐπιζεύξας, καὶ ἀπὸ θατέρου τῶν

κύχλων έπὶ θάτερον εὐθεῖαν ἀγαγὼν έξω τὸ ἰσόπλευρον τρίγωνον. Scripsi : \* έχ τοῦ εὐθέος αίρεῖν ] codd. έκ τοῦ εὐθέως αἴρειν. — b κατὰ τὸ ἀκόλουθον ] libri καὶ τὸ ἀκόλουθον. -- ° ἐπιχειρεῖται ] libri ἐπιχειρεϊσθαι. — d τῷ ] codd. τὸ. — c εἰς τὸ έτερον καταπίπτει σημείον ] codd. εἰς τὸ ἔτερον κατά ταῦτα σημεΐον. — εὐθείας τοῦ μέν τῶν περάτων μένοντος τὸ δὲ περὶ αὐτὸ χινούμενον ] codd. εὐθείας τὸ μὲν τῶν περάτων μόνον περί αὐτὸ χινούμενον. In sequentibus νοήσας et χύχλους δμοίους pro codicum lectionibus νοήσαι et χύχλους όσους posui. Pro χαταστάντα καὶ συμπεσόντα expectes καταστᾶσαν καὶ συμπεσούσαν. Sed vide Matthiæ Gramm. Græc. § 436. 2. Quippe sensus est : dicet enim mens geometriæ innutrita, postquam excogitavit rectam lineam, cujus una extremitas maneat, altera circa illam motu cieatur, et punctum a manente super ipsam lineam moveatur, se adunatam et conjunctam talem spiram mihi facere.

illis progrediens, juxta convenientiam ipsa venari conatur.

Exempli gratia a puncto ad punctum rectam lineam ducere
promtum existimat et factu facile. Quum enim æquabili
puncti fluxu constet simulque progrediatur, eo qued
ansquam magis vel minus declinat: in alterum incidit

punctum. Rursus si uno quidem extremorum rectæ lineæ manente, alterum circa ipsum moveatur, circulum scribit. Si quis autem simplicis flexus spiram describere voluerit, magis varia eget machinatione. Variis enim motibus illa gignitui. 的森林業森中業森華業森華業命養本業森中業務中軍務中軍

# DE XENOCRATE.

Xenocrates (1) patriam habuit Chalcedonem, quam cæcorum urbem esse plerique olim credebant (2), quod conditores locum minus commodum elegissent, spreto solo vicino eoque fertiliore, ubi postea Byzantium conditum est. Namque ejus Bithyniæ partis, ubi tertio Olympiadis 43 anno Chalcedon a Megarensibus constituta floruit, sterile erat solum. Ibi Xenocratem natum esse memoriæ produnt Cicero (3), Athenæus (4) Suidas (5) et Stobæus (6), a quorum auctoritate dissident Clementis Alexandrini (7) membranæ et quidam Æliani (8) ac Diogenis Laertii (9) codices, eum Carthaginiensem facientes. Nimirum librarii nomina Καρχηδόνιος et Χαλκηδόνιος confuderunt, quod eo facilius erat, quia pro hoc etiam Καλχηδόνιος dicebatur. Quamobrem Ciceronem sequimur auctorem cæterosque qui Xenocratem Chalcedonium fuisse tradunt, præsertim quum etiam marmore antiquo (10) illorum testimonia confirmentur.

Quando vero natus sit, nemo veterum commemorat; præterea de numero annorum quos explevit inter scriptores controversia est. At hæc quoque res neque obscura videtur, neque difficiles habet explicatus. Narrat enim Diogenes Laertius (11) Xenocratem, Speusippi successorem, viginti quinque annos scholæ præfuisse. Addit. eum munus auspicatum esse sub Lysimachide secundo centesimæ decimæ Olympiadis anno, sed quum annum ætatis octogesimum secundum ageret, repentina morte obiisse. Quæ si vera sunt, sequitur philosophum, posteaquam octoginta duos annos confecisset, tertio Olympiadis centesimæ sextæ decimæ anno mortalitatem explevisse, natumque esse primo vel secundo Olympiadis nonagesimæ sextæ anno sive ante Chr. 396. Obsistunt autem Laertio Censorinus (12) Lucianus (13) in Longævis et Scaliger in '()λυμπιάδων συναγωγή (14), quorum primus Xenocratem ad annum ætatis LXXXI, alter ad LXXXIV vixisse testatur, tertius ejus ortum ad primum Olympiadis nonagesimæ primæ annum refert. Quapropter, quum aliunde sciamus Xenocratem Olympiadis 116 non fuisse superstitem, ex Scaligeri computatione Meursius (15) collegit, eum ad annum vitæ centesimum secundum vel tertium pervenisse illiusque Olympiadis anno secundo aut tertio naturæ concessisse. A Meursio quod cum Scaligero errare maluerit, quam cum Dio-

<sup>(1)</sup> Cf D.onysii van de Wynpersse de Xenocrate Chalcedonio , philosopho academico , dissertatio. Lugduni Batavorum 1822. — (2) Plinius Hist. nat. lib. V cap. 32; Pomponius Mela lib. I cap 19; Tacitus Annal. lib. XII cap. 63. — (3) Cicero Acad. lib. I cap. 4 nam, quum Speusippum, sororis filium, Plato philosophiæ quasi heredem reliquisset; duos autem præstantissimos studio atque doctrina, Xenocratem Chalcedonium et Aristotelem Stagiriten etc. — (4) Athenæus lib. XII p. 530. D. διό και Άριστοτέλης Ξενοκράτην τον Χαλκηδόνιον σκώπτων xτλ. — (5) Suidas v. Ξενοκράτης. — (6) Stobæus Eclog. phys. lib. I cap. 2, 29 pag. 62 ed. Heeren. Ξενοκράτης, Χαλκηδόνιος κτλ. Strabo lib. XII, p. 566. B. άνδρες δ' άξιόλογοι κατά παιδείαν γεγόνασιν έν τη Βιθυνία Εενοκράτης τε ό φιλόσοφος και Διονύσιος ό διαλεκτικός. — (7) Clemens Alexandrinus Admon. ad gentes p. 44. A. ed. Sylburg. Εενοπράτης, Καρχηδόνιος οδτος κτλ. Id. Strom. lib. V, p. 604. C. Ξενοπράτης δὲ ὁ Χαλκηδόνιος. — (8) Ælianus var. hist. lib. II, cap. 41 καὶ ἐνίκησε Ξενοκράτης ὁ Χαλκηδόνιος (al. codd. Καρχηδόνιος ) et lib. XIII, cap. 31 Εενοπράτης δ Καρχηδόνιος, δ έταϊρος Πλάτωνος. — (9) Diogenes Laertius lib. IV, 6 Ξενοπράτης Χαλκηδόνιος (al. codd. Καρχηδόνιος ). — (10) apud Fulvium Ursinum Elogiorum pag. 55 et Expressorum Vultuum Tab. 19, ubi legitur ZENOKPATHC AFAGANOPOC KAAXAAONIOC. Cf. Sponium in Misc. Erud. Antiq. pag. 136. -

<sup>(11)</sup> Diogenes Laertius lib. IV, 14 δ.:δέξατο δὲ Σπεύσιππον, και άφηγήσατο της σχολής πέντε και είκοσι έτη, έπι Δυσιμαχίδου άρξάμενος κατά τὸ δεύτερον έτος της δεκάτης καί έκατοστής 'Ολυμπιάδος. 'Ετελεύτα δὲ νυκτός, λεκάνη προσπταίσας. έτος ήδη γεγονώς δεύτερον και δηδοηκοστόν. · (12) Censorinus de die natali cap. 15 : Quare, sanctissime Cerelli, quum istum annum qui maxime fuerat corpori formidolosus sine ullo incommodo transieris, cæteros, qui leviores sunt, climacteras minus tibi extimesco, præsertim quum in te animi potius quam corporis naturam sciam dominari, eosque viros qui tales fuerunt non prius vita excessisse quam ad annum illum octogesimum et unum pervenerint, in quo Plato finem vitæ et legitimum esse existimavit et habuit. Hoc anno et Dionysius Heracleotes ut vita abiret cibo abstinuit et contra Diogenes cynicus cibi cruditate in choleram solutus est. Eratosthenes quoque ille orbis terrarum mensor et Xenocrates Platonicus veteris academiæ princeps ad eundem annum vixerunt. — (13) Lucianus Longæv. cap. 20 Σενοκράτης δὲ Πλάτωνος μαθητης γενόμενος τέσσαρα καὶ ογδοήχοντα. — (14) Scaliger in 'Ολυμπιάδων συναγωγή pag. 322 editionis Eusebianæ. -

gene vera sentire, dissentiunt Ionsius (16), Bælius (17), alii. Nam primum illa 'Ολυμπιάδων συναγωγή non est incerti scriptoris antiqui opus. ut Meursius putabat, sed Scaligeri, quemadmodum tum ipse fatetur ad Eusebii Chronica pag. 431, tum Valckenarius ad Theocritum pag. 270 demonstravit. Deinde multo verisimilius est Scaligerum errasse, quam Laertium non vera dixisse. Id autem rationibus certis et illustribus docuit Bælius. Earum prima, quam subjicit, hæc est. Xenocratem ait a juventute Platonis disciplina usum esse et Platonem jam seniorem scholas habere cœpisse : de Scaligeri sententia Platonem quatuordecim tantum annis Xenocrati ætate præstitisse; ergo non potuisse hunc ab ineunte adolescentia illius auditorem esse. Etenini Plato jam trigesimum agebat annum, quo tempore Socrates ex hominum vita demigravit; cujus post mortem plura fecit itinera, unde redux demum philosophiam professus studiosorum juvenum cœtus habuit. Ergo aut Scaliger fallitur aut ii auctores, qui Xenocratem peradolescentulum Platoni operam dedisse scribunt, Altera ratio a Bælio allata haud minus exquisita est. Quippe Xenocratem memorat tertio Olympiadis 114 anno legatum ad Antipatrum missum esse. Quodsi primo Olympiadis 91 anno natus esset, futurum fuisse, ut ætatis anno 93 hanc legationem obiret : minime autem probabile esse, auctores qui hanc legationem litteris memoriæque mandarunt nihil de summa legati senectute fuisse dicturos, si decrepitus senex tale negotium suscipere auderet. Justis igitur de causis Laertii auctoritas plus apud nos valet, quam Scaligeri 'Ολυμπιάδων συναγωγή, licet ex antiquis fontibus ducta sit. Censorinus vero exempla ponit virorum qui in fatali anno octogesimo primo finem vitæ habuerunt, plurimosque citat quos vel hunc ætatis annum non complevisse vel diutius vixisse ex aliis monumentis intelligitur. Denique Lucianum sive τῶν Μαχοοbluv scriptorem in exquirendis temporibus non semper diligentem fuisse inter omnes hodie constat. Itaque utriusque auctoris in hac quæstione ratio haberi non potest, siquidem solum Lacrtium locupletem testem esse apparet.

Sed ut digressus a re ad propositum redeam, Xenocrates, Agathenoris filius, a puero Platonem audivit (18). Etenim procul dubio mature relicta patria urbe Athenas habitatum concessit. ut optimis auctoribus in philosophia versaretur. Ibi primum Æschinis in disciplinam se tradidit, qui propter paupertatem mercede docebat (19). Hunc unicum discipulum mox ei Plato subtraxit, qui nunquam amice cum Æschine vixisse fertur. Contigit autem Xenocrati, ut quamvis tardo esset ingenio, tamen sub Platone magistro multum in philosophia et optimis studiis proficeret. Cæterum quot annos natus fucrit Xenocrates, quo tempore Platonis sermonibus interesse coepit, incertum est. Plato enim, quum ille in vitam veniret, trigesimum quartum atatis annum agebat. Accedit, quod Socrate mortuo, qui quarto Olympiadis 94 anno obierat, plura suscepit itinera. Deinde Athenas reversus postquam scholam aperuerat, bis tantum in Siviliam videtur esse profectus. Unius vero itineris comes fuit Xenocrates (20). Hinc conjicias eum Platonis institutione jam ante Dionysii majoris obitum esse usum, id est eo tempore quod inter primam et secundam philosophi Siciliensem peregrinaționem interfuit. Vivo Dionysio majore Xenocratem Athenas venisse, ex certaminis potatorii narratione efficitur. Dionysius autem morbo debitum reddidit naturæ Nausigene archonte (21) primo Olympiadis 103 anno, quum Xenocrates duodetricgsimum ætatis annum agebat. Adde quod Plato dicitur quadraginta annes natus Syracusas primum se contulisse (22); præterea Diodorus Siculus congressum Platonis cun-Dionysio ad tertium Olympiadis 98 annum refert. Verum utcunque est, sive 40 sive 44 annos natus Plato primum Syracusas adiit, certe post tertium Olympiadis 98 annum Xenocrates Athenas venit. Neque enim verisimile est, eum puerum, nondum decem annos habentem Athenis in una philosophia quasi tabernaculum vitæ suæ collocasse. Igitur Plato circiter quinquaginta

et lib. IV, cap. 12. — (16) Jonsius de Script. hist. phil. lib. I, cap. 10. — (17) Bayle, Dictionnaire historique et critique s. v. Xénocrate not. x. —

<sup>(18)</sup> Diogenes Laertius lib. IV, 6 Ξενοχράτης Άγαθήνορος Χαλκηδόνιος οὐτος ἐκ νέου Πλάτωνος ήκουσεν. Stobæds Eclog. Phys. lib. I, cap. 2, 29 pag. 62 ed. Heeren. Ξενοκράτης 'Αγαθήνορος, Χαλκηδόνιος. Vid. fragm. 1. Suidas ν. Ξενοκράτης ' Άγαθωνος ἡ 'Αγαθάνορος. Inscriptio marmoris antiqui : Ξενοκράτης ' Άγαθάνορος Καλχαδόνιος. Vid. supra not. 10. — (19) Athenæus lib. XI, p. 507. C. Αξοχίνου τε πένητος δύτος καὶ μαθητήν ξνα ξχοντος Ξενοκρά-

την, τούτον περιέσπασε (Πλάτων). Diogenes Laertius lib. ll, 62 έπειτ' ἀφικόμενον Ἀθήναζε (τὸν Αἰσχίνην) μὴ τολμῶν σοφιστεύειν, εὐδοκιμούντων τότε τῶν περὶ Πλάτωνα καὶ ᾿Αρίστιππον ἐμμέσθου; δὲ ἀκροάσεις ποιεῖσθαι. —

<sup>(20)</sup> Diogenes Laertius lib. IV, 6 Πλάτωνος ήκουσε, και clς Σικελίαν αὐτῷ συναπεδήμησεν. — (21) Diodorus Siculus lib. XV, cap. 73 μετ' δλίγον δὲ χρόνον Διονύσιος εἰς ἀρρωστίαν ἐμπεσῶν ἐτελεύτησε, δυναστεύσας ἔτη τριάκοντα καὶ δικτώ. — (22) Cf. Aldobrandinus ad Dlogen. Laert. lib. III,

confecerat annos, qua tempestate Xenocrates adolescens eum convenit.

Simulatque vero tali doctore adhibito ad philosophiam pertractandam Xenocrates se dedit, brevi tantos in litteris progressus fecit, ut postea Academiæ princeps evaderet. Laborahat quidem ingenii tarditate, sed omnes difficultates studiorum laboribus et exercitationis assiduitate tandem ita superavit, ut præclara eruditione et sapientia nemini cederet. Qua in re ridiculum fuit laboriosissimi hominis dictum, comparantis se cum vasis angusti oris et tabulis æneis, quod ægre doctrinam perciperet, firme autem et constanter retineret (23). Erat in Xenocrate singularis severitas, adeo ut perpetuo gravitatem præ se ferret atque etiam tristis et austerus videretur. Mores quoque nulla suavitate commendabantur. Quocirca sæpius a Platone, ut Gratiis litaret, admonebatur. Quam rem nunquam ægre tulit, bene se a Platone vituperari arbitratus (24). Plurimum autem intererat inter Xenocratem et alios Platonis auditores, Aristotelem potissimum, qui tantum ingenio valebat tantaque erat morum suavitate, ut brevi tempore percepta magistri disciplina inter omnes discipulos maxime emineret (25). Platoni tamen et hebes Xenocrates et acutus Aristoteles æque probabantur, sed de utroque ita judicare solebat, ut alterum calcaribus, alterum freno egere statueret. Celebratur porro ejus vox: contra qualem equum qualem asinum ungo (26). Ad hac carum fuisse Platoni Xenocratem satis constat, quum discipulum ea familiaritate magister complecteretur, ut servi puniendi munus ei injungeret. Ingresso videlicet Xenocrati aliquando cæde, inquit, hunc servum; nam ipse, quia iratus sum, non possum (27). Fictam existimo narratiunculam, quam Valerii Maximi verbis libet referre. Is enim lib. IV cap. 1 ext. 2: « Audierat, inquit, Plato Xenocratem de se multa impie locutum : sine ulla cunctatione criminationem respuit. Instabat certo vultu index, causam quærens, cur sibi fides non haberetur. Adjecit Plato, non esse credibile, ut quem tantopere amaret, ab eo invicem non diligeretur. Postremo quum ad jusjurandum inimicitias serentis malignitas confugisset, ne de perjurio ejus disputaret, affirmavit, nunquam Xenocratem illa dicturum fuisse, niși ea dici expedire sibi judicasset. » Videntur vero multi exstitisse laudum Xenocratis obtrectatores, qui hominem nihil tale commeritum edacitatis et helluationis incusarent. Crimen hoc inferiore ætate confictum est. Neque tamen dubium, quin confingendi ejus ansam dederit Athenæi locus, cui consentanea Ælianus et Laertins tradunt.

Athenæus (28) ita scribit: Timæus narrat Dionysium tyrannum Congiorum die festo ei qui primus congium ebiberet præmium proposuisse coronam auream: primumque ebibisse Xenocratem philosophum et acceptam auream coronam quum domum rediret imposuisse Hermæ in aula constituto, cui solebat floreas imponere coronas, quotiescunque vespere donum redibat; quocirca admiratione dignus judicatus est. Similiter Ælianus (29) var. hist. lib. II, 41: Et Bacchi die festo, qui Congiorum nomine appel-

(23) Plutarchus de auditione cap. 10, vol. VII, pag. 154 ed. Hutten. ώσπερ ὁ Κλεάνθης καὶ ὁ Ξενοκράτης βραδύτεροι δοχούντες είναι των συσχολαστών, ούχ ἀπεδίδρασχον έχ τοῦ μανθάνειν, οὐδ' ἀπέχαμνον, άλλὰ φθάνοντες εἰς ἐαυτοὺς ἔπαιζον, άγγείοις τε βραχυστόμοις και πινακίσι χαλκαίς άπεικάζοντες, ώς μόλις μέν παραδεχόμενοι τους λόγους, ἀσφαλῶς δὲ καὶ βεδαίως τηροῦντες. — (24) Diogenes Lacrtius lib ΙΥ, 6 σεμνός δὲ τά τε άλλα Ξενοκράτης καὶ σκυθρωπός ἀεί, ώστε λέγειν αὐτῷ συνεχὲς τὸν Πλάτωνα Εενόχρατες, θύε ταις Χάρισι. Plutarchus Amator. cap. 23 vol. XII, pag. 62 ό μὲν οὖν Πλάτων τὸν Ξενοχράτη, τάλλα γενναῖον ὄντα καὶ μέγαν, αὐστηρότατον δὲ τῷ ἤθει, παρεκάλει θύειν ταῖς Χάρισι. Ælianus var. hist. lib. XIV, cap. 9 Ξενοχράτης δ Χαλχηδόνιος υπό του Πλάτωνος είς το άχαρι σχωπτόμενος οδδέπω ήγανάκτει [φησίν], άλλα και πρός τον παροξύνοντα αὐτόν, ὑπὲρ τούτου ίνα τι ἀποχρίνηται τῷ Πλάτωνι, ὅδε και πάνυ εμφρόνως κατασιγάζων τον άνδρα έφατο . άλλά τοῦτο ἐμοὶ συμφέρει. Plutarchus Conjug. Præc. vol. VII, pag. 419 ed. Hutten. ὁ Πλάτων τῷ Ξενοχράτει, βαρυτέρω τό ήθος όντι, τάλλα δε καλφ κάγαθφ, παρεκελεύετο θύειν ταϊς Χάρισιν. — (25) Diogenes Laertius lib. V, 1 οδτος γνησιώτατος τῶν Πλάτωνος μαθητῶν. — (26) Diogenes Laertius lib. IV, 6 ήν δὲ τὴν φύστν νωθρός, ώστε φασί λέγειν τὸν Πλάτωνα, συγχρίνοντα αὐτὸν 'Αριστοτέλει, τῷ μὲν αύωπος δεί, τῷ δὲ χαλινοῦ, καί, ἐφ' οἰον Ιππον οἰον ὄνον

άλείφω. Similiter δνος εν μύρφ asinus in unquento, quod proverbii loco dici solet, quum nobis aliquis in deliciis est, qui amore nostro indignus videtur. Vide Diogenianum et Erasmum. — (27) Diogenes Laertius lih III, 38 είσελθόντος ποτέ Εενοκράτους, είπε μαστιγώσαι τον παίζα. αὐτὸν γὰρ μὴ δύνασθαι διὰ τὸ ὡργίσθαι. — (28) Athenæus ib. X, pag. 437. Β. Τίμαιος δέ φησιν, ως Διονύσιος ό τύραννος τη των Χοων έορτη τω πρώτω έκπιόντι γόα άθλον έθηκε στέρανον χρυσούν και ότι πρώτος έξέπιε Εενοκράτης ό φιλόσοφος, και λαβών τὸν χρυσοῦν στέφανον, και ἀναλύων τῷ Ερμή τω ίδρυμένω έπί της αύλης έπέθηκεν, φπερ είώθει καὶ τοὺς ἀνθινοὺς ἐκάστοτε ἐπιτιθέναι στεφάνους, ἐσπέρας ἀπαλλασσύμενος ὡς αὐτόν, καὶ ἐπὶ τούτφ ἐθαυμάσθη. — (29) Ælianus var. hist. lib. II, 41 καὶ ἐν Διονύσου δὲ τἢ τῶν Χοῶν ἐορτή προύκειτο ἄθλον τῷ πιόντι πλέον στέφανος χρυσούς καὶ ἐνίκησε Ξενοκράτης ὁ Χαλκηδόνιος, καὶ τὸν στέφανον λαδών, ότε ἐπανήει μετά τὸ δεῖπνον τῷ Ερμή τῷ πρὸ θυρών έστωτι ἐπέθηκεν αὐτὸν κατὰ τὸ ἔθος των ἔμπροσθεν ήμερών. Καὶ γὰρ καὶ τοὺς ἀνθινοὺς καὶ τοὺς ἐκ τῆς μυρρίνης, και τὸν ἐκ τοῦ κιττοῦ, και τὸν ἐκ τῆς δάφνης ἐνταῦθα άνέπαυσε καὶ ἀπέλιπε. Pro πλέον Kuhnius non male ex Athenæo reponit πρώτφ; sed quod in codd. legitur Χοῶν, mutavit in Χόων Henr. Stephanus Thes. L. Gr. v. χοεύς et χοῦς. Nam χόας appellabant τὴν ἐορτήν, χοᾶς autem τὸ μέτρον, denique γοὰς τὰς ἐκχύσεις καὶ σπονδὰς νεκρικές

latur, præmium propositum erat ei qui plurimum bibisset, corona aurea, quam meruit sodalium victor Xenocrates Chalcedonius. « Omitto cætera quæ cum Athenæi verbis concordant. Denique Diogenes Laertius (30) lib, IV, 8 sic de Xenocrate: » quumque in bibendi certamine apud Dionysium Congiorum die festo qui quotannis celebratur aurea corona esset donatus, exeuntem apposuisse illam Mercurii statuæ, uhi floreas quoque ponere solebat, » Jam vero festum illum diem τῶν Χοῶν Athenis actum esse quotannis veteres scriptores testantur. Vide Meursium in Græcia feriata v. 'Avbeotipia, Rulinkenii Disputationem de festis Dionysiorum Opuse. Vol. I, pag. 206-215, Car. Fr. Hermanni Antiq. sacr. (gottesdienstl. Alterthümer) § 58. Itaque non est quod cum Casaubono ad Athenæi locum citatum Syracusis quoque tale festum celebratum esse credamus. Recte enim Kuhnius ad Laertium notavit, hoc nulla antiquorum testimoniorum auctoritate demonstrari posse. Hinc efficitur, si vera retulit Timæus, ex cujus libris cæteri sua petierunt, Dionysium aliquando Athenas profectum apparatis epulis cum alios excepisse, tum Xenocratem philosophum. Nec tamen perperam de Laertii loco judicavit Kuhnius, qui vulgatam scripturam sic tuetur, ut exigua mutatione facta legi jubeat : τοῖς κατασχούσι παρά Διονυσίου i. e. per eos qui a Dionysio missi Athenas appulissent, ut non ipse tyrannus convivio interfuerit, sed ejus amici. Sed quoniam Ruhnkenii conjectura magis convenit cum rei gestæ relatione quæ est apud Timæum, huic album adjicere calculum non dubitavi. Enimvero scimus Xenocratem in Academia sedem ac domicilium habuisse et studiis deditum publico fere caruisse, uno die excepto quo homo laboriosus quotannis in astu se contulerit, Liberalibus, ut novorum tragædorum solemnia condecoraret (31). Licet igitur die festo Athenis super vinum et epulas in bibendi certamine victor fuerit Xenocrates, quis ei vitio vertet,

quod semel a regula et præscriptione vitæ aberravit? Injuria ergo nonnulli hac narratione inducti immoderatum pastum potumque Xenocrati objiciunt. Gregorius enim Nazianzenus (32) δψοφαγίαν ei exprobrat pariterque edacitatis eum insimulat Nonnus (33). Verum hos refutare supervacaneum est.

Xenocratem Cicero (34) iis annumerat philosophis, qui ætates suas in perpetua peregrinatione consumserunt, ut semel egressi nunquam domum reverterint. Quam rem ita se habere nemo non videt, quoniam eum mature relicta patria post multos annos natale Bithyniæ solum renetiisse ea mente, ut ibi consenesceret, nusquam legimus. Quamquam autem alia ejus itinera ignorantur, tamen eum Syra usas adiisse notum est. Quum enim ter in Siciliam profectus sit Plato, unius itineris socium fuisse Xenocratem, Diogenes Laertius (35) testificatur. Sed in aula Dionysii eximium fidei et amoris, quo præceptorem amplectebatur, specimen dedit. Simulatque videlicet Dionysius Platoni dixit (36): collum tibi aliquis secabit, Xenocrates suum ostendens respondit : nemo id prius quam hoc decidet; quo dicto se dignissimum esse qui tanti philosophi et discipulus et comes esset, satis probavit.

Ejusdem generis illud est, quod menioriæ prodit Ælianus. Nam quum Xenocrates aliquando in patriam iter fecisset, Speusippus autem ægrotaret, Aristoteles Platonem jam octogenarium et obliviosum propositis quæstionibus ita conturbasse fertur, ut senex locum suum in Academia relinqueret ac domi cum amicis maneret. Tribus mensibus post redux Xenocrates, hac rerum mutatione offensus, tum Speusippum reprehendit, quod Aristoteli cessisset, tum Stagiriten objurgatum Academiæ spatiis ejecit Platonemque in integrum restituit (37).

Post Platonis mortem primo Olympiadis 108 anno Aristoteles ad Hermiam tyrannum, amicum et discipulum suum, comite Xenocrate (38), profectus est; ibique triennium ambo transege-

Ego codicum vestigia sarta tecta habui. — (30) Diogenes Laertius lib. IV, 8 και χρυσφ στεφάνφ τιμηθέντα ἐπ' ἀθλφ πολυποσίας τοῖς κατ' ἴτος Κουοὶ παρὰ Διονυσίφ, ἐξιόντα εἶναι πρὸς τὸν ἱδρυμένον Ἑρμήν, ἐνθαπερ τιθέναι καὶ τοὺς ἀνθινοὺς εἰωθεν. Scripsi e Ruhnkenii cunjectura τοῖς καταστοῦς παρὰ Διονυσίφ pro vulgata lectione τοῖς καταστοῦσι παρὰ Διονυσίφ. Vid. Ruhnkenii Opusc. vol. I, pag. 213 ed. Friedem. — (31) Vide supra Speusippi vitaın not. 82. — (32) Gregorius Nazianzenus orat. 3 adv. Julianum pag. 78. D. ed. Paris. anni 1609. — (33) Nonnus in Collectione profunarum historiarum, quarum meminit Nazianzenus orat. cit. § 23. — (34) Cicero Tusc. lib. V, cap. 37. — (35) Vide supra not. 20. — (36) Dio-

genes Laertius lib. IV, 11 εἰπόντος δὲ Διονυσίου πρὸς Πλάτωνα ὡς ἀραιρήσει τις αὐτοῦ τὸν τράχηλον, παρὼν οὐτος καὶ δείξας τὸν ἱδιον, οὐκ ἄν γε, ἔφη, τις πρότερον τούτου. — (37) Vide Speusippi vitam not. 93. — (38) Strabo lib. XIII, p. 610 ἐνταῦθα δὲ καὶ ᾿Αριστοτελης διέτριψε διὰ τὴν πρὸς Ἑρμείας τὸν τύραννον κηδείαν. Ἡν δὲ Ἑρμείας εὐνοῦχος, τραπεζίτου τινὸς οἰκέτης: γενόμενος δ' ᾿Αθήνησιν ἡκροάσατο καὶ Πλάτωνος καὶ ᾿Αριστοτέλους: ἐπανελθών δὲ τῷ δεσπότη συνετυράννησε, πρῶτον ἐπιθεμένο τοῖς περὶ ᾿Αταρνέα καὶ ᾿Ασσον χωρίοις: ἔπειτα διεδέξατο ἐκείνον, καὶ μετπεπέμψατο τόν τε ᾿Αριστοτέλην καὶ Ξενοκράτην καὶ ἐπεμελή αὐτῶν: τῷ δ' Ἦριστοτέλει καὶ θυγατέρα ἀδελροῦ συνώκισε. Μέμνων δ' ὁ Ῥόδιος ὑπηρετῶν τότε τοίς Πέρσαις καὶ στρατη-

runt; post triennium Hermia capto atque interfecto Aristoteles Mitylenas confugit et secundo Olympiadis 109 anno Macedoniam petiit ibique apud Philippum et Alexandrum usque ad secundum Olympiadis 111 annum commoratus est (39). Xenocrates vero, ut opinor, Athenas rediit, ubi Speusippus in Academia Platoni successerat.

Ex Asia redux Xenocrates ad Philippum Macedonem legatus de rebus majoribus missus neque pecunia corrumpi neque voluptatum blanditiis deleniri se passus est (40). Reversi cæteri legati dixerunt frustra Xenocratem secum ivisse. Atheniensibus autem jamjam mulctam ei irrogaturis affirmavit Xenocrates, Philippum cæteros donis corrupisse, se vero nulla ratione capi potuisse. Quocirca duplici honore Athenis auctus est, et Philippus ipse postea præ se tulit, solum Xenocratem ex omnibus qui ad se venissent legatis, munera non accepisse. Hæc Laertius: quando vero eam legationem obierit, non constat.

Postquam Speusippus octo annos continuos scholæ Platonicæ præfuit, morbo articulari ita afflictus est, ut tuendæ Academiæ stationem Chalcedonio philosopho mandare cuperet. Successit ei Xenocrates quinquaginta septem annos natus Lysimachide apud Athenienses prætore secundo Olympiadis 110 anno vel ante Chr. 339 (41). Mox Aristoteles e Macedonia redux ipse

in Lyceo scholam aperuit, usus Euripidis versu in hunc modum mutato:

αλσχρόν σιωπάν, Ξενοχράτη δ' έαν λέγειν (42).

Ab eo inde tempore laudum et gloriæ æmuli Xenocrates et Aristoteles fuerunt. Quid? quod ipse Alexander aliquamdiu Aristoteli offensus ad Xenocratem dona misit eumque honestavit (43). Aristoteles etiam librum confecit de Speusippi et Xenocratis philosophia (44), in quo controversias, quæ inter Academicos et Peripateticos erant, videtur composuisse (45). Uterque tamen doctrinæ fama celebratus tum gratia et auctoritate tum discipulorum nobilitate floruit. Namque Aristoteles tredecim annos docuit Athenis et plurimos habuit discipulos, inter quos Theophrastum et Aristoxenum; Xenocrates vero viginti quinque annos academiam rexit usque ad tertium Olympiadis 116 annum, ut ait Diogenes Laertius (46).

De forma institutionis Xenocrateæ sciendum est, Platoni et Xenocrati duplex fuisse docendi munus, ita ut modo adolescentes in philosophia erudirent, modo viros claros et reipublicæ moderandæ studiosos civili ratione instruerent. Namque in Platonis disciplinam se tradiderunt qua philosophi qua clari viri, velut Dio (47), alii. Hac docendi ratione, quam Platonem a Pythagoreis accepisse suspicamur, usus est etiam Xe-

γῶν, προσποιησάμενο; φιλίαν χαλεῖ πρὸς ἐαυτὸν ξενίας τε ἀμα χαὶ πραγμάτων προσποιητῶν χάριν, συλλαδὼν δ' ἀνέπεμψεν ὡς τὸν βασιλέα, χάκεῖ κρεμασθεὶς ἀπώλετο οἱ φιλόσοφοι δ' ἐσώθησαν, φεύγοντες τὰ χωρία, ὰ οἱ Πέρσαι κατέσχον. — (39) Diogenes Laertius lib. V, 9 Πλάτωνος δὲ τελευτήσαντος ('Απολλόδωρος ἐν χρονικοῖς φησιν αὐτὸν) τῷ πρώτφ ἔτει ἐπὶ Θεοφίλου πρὸς Ἑρμείαν ἀπᾶραι, καὶ μεῖναι ἔτη τρία ἐπὶ Πυθοδότου δ' ἐλθεῖν πρὸς Φίλιππον τῷ δευτέρῳ ἔτει τῆς ἐνάτης καὶ ἐκατοστῆς 'Ολυμπιάδος, 'Αλεξάνδρου πεντεκαίδεκα ἔτη ἡδη γεγονότος · εἰς δ' λθήνας ἀφικέσθαι τῷ δευτέρῳ ἔτει τῆς ἐνδεκάτης καὶ ἐκατοστῆς 'Ολυμπιάδος, καὶ ἐν Λυκείφ σχολάσαι ἔτη τρία πρὸς τοῖς δέκα, εἶτα ἀπᾶραι εἰς Χαλκίδα τῷ τρίτφ ἔτει τῆς τετάρτης καὶ δεκάτης καὶ ἐκατοστῆς 'Ολυμπιάδος κ. τ. λ. —

(40) Diogenes Laertius lib. IV, 8-9 λόγος δὲ αὐτὸν μετὰ καὶ ἄλλων πεμφθῆναι πρεσδευτὴν πρὸς Φίλιππον καὶ τοὺς μὲν δώροις μαλθασσομένους καὶ ἐς τὰς κλήσεις συνιέναι καὶ τῷ Φιλίππφ λαλείν τὸν δὲ μηδέτερον τούτων ποιεῖν. Οὕτε γὰρ ὁ Φίλιππος αὐτὸν προσίετο διὰ τοῦτο. "Οθεν ἐλθόντας τοὺς πρέσδεις εἰς τὰς ᾿λθήνας φάσκειν, ὡς μάτην αὐτοῖς Ἐενκράτης συνεληλύθει καὶ τοὺς ἐτοίμους εἰναι ζημιοῦν αὐτον. Μαθόντας δὲ παρ' αὐτοῦ ὡς νῦν καὶ μᾶλλον φροντιστέον εἰναι τῆς πόλεως αὐτοῖς, (τοὺς μὲν γὰρ ἡδη ἐδωροδόκησεν ὁ Φίλιππος, ἐμὶ δὲ μηδενὶ λόγω ἐπαξόμενος:) φασὶ διπλασίως αὐτὸν τιμῆσαι καὶ τὸν Φίλιππον δὲ λέγειν ὑστερον, ὡς μό νος εἰη Ἐενοκράτης τῶν πρὸς αὐτὸν ἀριγμένων ἀδωροδόκητος.

(41) Vide Speusippi vitam not. 135. — (42) Diogenes Laertius lib. V, 2-3 φησὶ δ' "Ερμιππος ἐν τοῖς βίοις, δτι πρεσδεύοντος αὐτοῦ πρὸς Φίλιππον ὑπὲρ ᾿Αθηναίων, σχολάρ-

χης έγένετο της έν Άκαδημία σχολής Ξενοκράτης · έλθόντα δή αύτον και θεασάμενον υπ άλλφ την σχολήν, έλέσθαι περίπατον τὸν ἐν Αυκείφ. Καὶ μέχρι μὲν ἀλείμματος ἀνακάμπτοντα, τοίς μαθηταίς συμφιλοσοφείν, όθεν Περιπατητικόν προσαγορευθήναι. Οἱ δ', δτι ἐκ νόσου περιπατοῦντι ᾿Αλεξάνδρφ συμπαρών διελέγετο άττα. Έπειδή δὲ πλείους ἐγίνοντο ήδη, και ἐκάθισεν, είπων αισχρόν σιωπάν, Ξενοκράτη δ ἐὰν λέγειν. Euripidis ex Philocteta versus fuit αισχρόν στωπζίν, βαρδάρους δ' έζιν λέγειν, quem sic mutavit Aristoteles. Vid. Quintilian. Instit. orat. lib. III, cap. 1. Cicero ad Attic. lib. VI, ep. 8; de Orat. lib. III, cap. 35 ct Tusc. lib. I, cap. 4 qui rem paulo aliter narrant. Cf. Menagius ad Laertii l. c.; Valckenar. Diatribe cap. XI et nos supra in Speusippi vita not. 97. — (43) Diogenes Laertius lib. V, 10 λέγεται δὲ διὰ τὴν Καλλισθένους πρός Άλέξανδρον σύστασιν προσχροῦσαι τῷ βασιλεῖ, κάκεῖνον ἐπὶ τῷ τοῦτον λυπῆσαι Άναξιμένη μὲν αὐξῆσαι, πέμψαι δὲ καὶ Ξενοχράτει δώρα. — (44) περί τῆς Σπευσίππου καὶ Ξενοκράτους φιλοσοφίας Cf. Diog. Laert. lib. V, 25. - (45) Vide Luzacii Lectiones Atticas Sect. II § 3 pag. 142. — (46) Diogenes Laertius lib. IV, 14 διεδέξατο δὲ Σπεύσιππον καὶ άφηγήσατο της σχολης πέντε καὶ είκοσι έτη έπὶ Αυσιμαχίδου, άρξάμενος κατά το δεύτερον έτος της δεκάτης και έκατοστής Όλυμπιάδος. Cf. not. 41. — (47) Diogenes Laertius lib. III, 46 μαθηταί δ' αὐτοῦ Σπεύσιππος Άθηναῖος, Ξενοχράτης Χαλχηδόνιος, Άριστοτέλης Σταγειρίτης, Φίλιππος δ 'Οπούντιος, Έστιαῖος Περίνθιος, Δίων Συρακούσιος nocrates qui et privatim discipulos instituit et publice de sapientiæ studio disseruit, quum scholis habitis unicuique adesse liceret. Hujusmodi enim disputationi Polemo ebrius aliquando (48) interfuit. Aristoteleam vero docendi rationem haud multum diversam, sed paulo perfectiorem fuisse conjicimus. Cæterum singulas diei partes certis negotiis assignans Xenocrates aliud tempus docendis adolescentibus constituebat, aliud meditationi, id est commentationi solitariæ, attribuebat, unam denique horam silentio destinabat (49).

E Xenocratis discipulis, qui non minus honoribus, quam rerum gestarum gloria floruerunt, primo loco ponendus est Phocion (50), vir probus et eruditus, ut qui adolescentulus Platoni, deinde in Academia Xenocrati operam dedisset atque ab initio ætatis jam in optima quæque studia incubuisset. Porro Chæron Pellenensis, tyrannus sævus et violentus, Platonis et Xenocratis quæ tenebat præcepta, crudelitate vitaque sœda et facinorosa refutavit(51). Transco ad eos qui auctore Xenocrate in philosophia versati tempus ætatis in rerum contemplatione consumserunt. Horum primus est Polemo Atheniensis. Is perditæ luxuriæ adolescens neque illecebris tantummodo, sed etiam ipsa infamia gaudens, quim e convivio non post occasum solis sed post ortum surrexisset, domumque repetens, Xenocratis philosophi patentem januam vidisset; vino gravis, unguentis delibutus, sertis capite redimito, pellucida veste amictus, refertam turba doctorum hominum scholam ejus intravit. Nec contentus tam deformi introitu consedit etiam, ut clarissimum eloquium et prudentissima præcepta temulentiæ lascivia eluderet. Orta deinde, ut par erat, omnium indignatione, Xenocrates vultum in eodem habitu continuit, omissisque de quibus disserebat, de modestia ac temperantia loqui cœpit. Cujus gravitate sermonis resipiscere coactus Polemo, primum coronam, capite detractam, projecit, paulo post brachium intra pallium reduxit, procedente tempore oris convivalis hilaritatem deposuit; ad ultimum totam luxuriam exuit, uniusque orationis saluberrima medicina sanatus, ex infami ganeone maximus philosophus evasit (52). Eandem historiam sic tetigit Horatius Satir. II, 3 vs. 254 sq.

quæro, faciasne quod olim
Mutatus Polemo? ponas insignia morbi,
Fasciolas, cubital, focalia, potus ut ille
Dicitur ex collo furtim carpsisse coronas,
Postquam est impransi correptus voce magistri?

Fuerunt qui putarent Xenocratem a Cratero quoque esse auditum; sed hoc sola conjectura continetur, neque ab antiquis scriptoribus traditum est (53). At Crantor Solensis (54) quum in magno honore apud suos esset, motus Xenocratis gloria Athenas venit, ut talis magistri disci-

(48) Diogenes Laertius lib. IV, 11 φασὶ καὶ Άντιπάτρου ποτὲ ἐλθόντος εἰς Ἀθήνας καὶ ἀσπασαμένου αὐτόν, μὴ πρότερον άντιπροσαγορεύσαι πρίν ή τον λόγον ον έλεγε διαπεράνασθαι. - (49) Diogenes Laertius lib. IV, 11 άτυρότατος δὲ ὧν, πολλάχις έαυτῷ τῆς ἡμέρας διεμελέτα, καὶ ώραν μίαν, φασίν, ἀπένεμε σιωπη. Stobæus Flor. XXXIII, 11 Ξενοχράτης διαιρών διαστον μέρος της ημέρας είς πράξίν τινα καί τη σιωπη μέρος απένεμε (vid. fragm. 75). Conf. Hesychius Milesius v. Ξενοχράτης. — (50) Plutarchus vit. Phocion. cap. 4 vol. V, pag. 5 ed. Hutten. εί γὰρ ἦν, ὡς φησιν Ίδομενεύς, δοιδυχοποιού πατρός, ούχ αν έν τῷ λόγφ Γλαύχιππος δ 'Υπερίδου, μυρία συνειληχώς καὶ εἰρηκώς κατ' αὐτοῦ κακά, τὴν δυσγένειαν παρήκεν οὐδ' ἄν οὐτως έλευθερίου βίου και σώφρονος και παιδείας μετέσχεν, ώστε της Πλάτωνος, έτι μειράχιον ών, δστερον δε της Ξενοχράτους διατριδής εν 'Ακαδημία μετασχείν, και των αρίστων εξ αρχής έπιτηδευμάτων ζηλωτής γενέσθαι. - (51) Athenæus lib. XI, pag. 509. τοιοῦτοι δ' είσὶ καὶ νῦν τῶν 'Ακαδημαῖκών τινες, άνοσίως και άδόξως βιούντες. Χρημάτων γάρ έξ άσεβείας και παρά φύσιν χυριεύσαντες διά γοητείαν νῦν είσι περίδλεπτοι ΄ ώσπερ καὶ Χαίρων ὁ Πελληνεύς, δς οὐ μόνον Πλάτωνι ἐσχόλακεν, άλλὰ καὶ Ξενοκράτει. Καὶ οὖτος οὖν τῆς πατρίδος πικρώς τυραννήσας οὺ μόνον τοὺς ἀρίστους τῶν πολιτών εξήλασεν, άλλά και τοῖς τούτων δούλοις τὰ κτήματα των δεσποτών χαρισάμενος, καὶ τὰς ἐκείνων γυναϊκας συνώχισε πρός γάμου χοινωνίαν ταῦτ' ώφεληθελς έχ τῆς χαλές Πολιτείας και των παραγόμων Νόμων. — (52) Valerius

Maximus lib. VI, cap. 9 Ext. 1. Diogenes Lacrtius IV, 16 Πολέμων, Φιλοστράτου μέν υίὸς ην, Άθηναῖος, τὸν δημον Οίηθεν. Νέος δ' ων ακόλαστός τε και διακεχυμένος ήν ούτως, ώστε καὶ περιφέρειν άργύριον πρὸς τὰς έτοίμους λύσεις των επιθυμιών ' άλλα και έν τοῖς στενωποῖς διέκρυπτεν. Άλλα και εν Άκαδημία πρός κίονί τινι τριώδολον εύρέθη προσπεπλασμένον αὐτοῦ, διὰ τὴν ὁμοίαν τῆ προειρημένη πρόφασιν. Καί ποτε συνθέμενος τοῖς νέοις, καὶ ἐστεφανωμένος, μεθύων είς την Εενοχράτους ήξε σχολήν. 'Ο δέ, οδόξη διατραπείς, ήρε τον λόγον όμοίως. ήν δε περί σωφροσύνης. ακούον δὲ τὸ μειράκιον κατ' όλίγον έθηράθη · καὶ ούτως έγένετο φιλόπονος, ως υπερβάλλεσθαι τους άλλους, και αυτόν διαδέξασθαι την σχολήν, άρξάμενον άπὸ της έχτης καὶ δεκάτης καὶ έκατοστής 'Ολυμπιάδος, Id. IV, 19 ώς έψκει δή, ό Πολέμων κατά πάντα εζηλώκει τον Ξενοκράτην · καλ έρασθήναι αὐτοῦ φησιν Άρίστιππος ἐν τετάρτφ περὶ παλαιᾶς τρυφής. Sed de hac re vide Phil. Gr. vol. II, pag. 403 seq. De Polemone autem ad virtutem revocato cf. Plutarchus super adulatoris et amici discrimine cap. 47 vol. VII, p. 230 ed. Hutten. ώσπερ άμέλει και Πολέμωνα Εενοχράτης όφθελς μόνον εν τη διατριδή, καλ αποδλέψας πρὸς αὐτόν, ἐτρέψατο καὶ μετέθηκεν. Lucianus in bis Accusato tom. II, pag. 321. Themistius orat. 26 p. 303. D. Epictetus Diss. III, 1 p. 348. Origenes contra Celsum p. 379. A. et 492. A. — (53) Cf. Cicero de orat. III, 18 et Laertius lib. IV, 21-23. -- (54) Diogenes Laertius

plina exercitatus rectam vitæ viam sequeretur et præceptis institutisque philosophiæ abundaret. Denique Zeno, Stoicæ sectæ conditor, et Epicurus Xenocratis institutione imbuti sunt, quorum hic duodeviginti annorum adolescens (55), ille vero per decem annos continuos ejus scholis interfuit (56).

Porro præcipua omnium virtutum experimenta edidit. Ac primum quidem fide ita eminebat, ut nemo locupletiorem Xenocrate auctorem laudare posset. Quocirca Athenienses hominem, testimonium dicentem, jurare prohibuerunt (57). Quum enim aliquando Chalcedonius philosophus, qui sancte graviterque vixisset, testimonium publice dixisset, et ut mos fuit Græcorum (58) jurandi causa ad aram accederet, una voce, ne is juraret, reclamarunt. Nota ejus in victu continentia est. Nam si quando vini cadum relevisset, in vappam convertebatur, antequam consumeretur. Sed sæpe etiam obsonia pridiana jam corrupta ejiciebat. Hinc natum est proverbium: Xenocratis caseolus, de rebus diu durantibus, quæ non celerrime absumuntur (59). Divitias non inutiles quidem esse assirmavit, sed tamen contemsit, sibi iis non opus esse ratus (60). Quamobrem pecunia Alexandri jussu aliquando ei allata, acceptos apparatis epulis suo more legatos Alexandro nuntiare jussit, quam diu ita viveret, non opus sibi quinquaginta talentis fore. Tantum enim pecuniæ missum erat. Quum autem postridie legati Xenocratem rogarent, cui numerari juberet : Quid? Vos hesterna, inquit, cœnula non intellexistis, me pecunia non egere? quos ubi tristiores vidit, triginta minas accepit, ne aspernari regis liberalitatem videretur (61). Quin etiam Xenocratem rogavit Alexander, ut in

Macedoniam veniret et apud se maneret, siquidem Plutarchus narrat Chalcedonium philosophum Alexandri convictum recusasse (62). Verum quanti Xenocratis virtutem et ingenium æstimaverit rex, apparet e quodam Plutarchi (63) loco qui Alexandram a Xenocrate præcepta de regno petiisse refert. Cæterum morem gessit regi; nani quatuor libros confecit, qui elementa de regno ad Alexandrum inscribebantur (64). In publicum prodeunti philosopho turbulenti homines et impudici (65) omnes de via decedebant. Castitatem ejus frustra a meretrice tentatam esse veteres ajunt. Qua de re Valerius Maximus lib. IV, cap. 3. extr. 3 : « Phryne, inquit, nobile Athenis scortum, juxta eum vino gravem in pervigilio accubuit, pignore cum quibusdam juvenibus posito, an temperantiam ejus corrumpere posset. Quam nec tactu, nec sermone aspernatus, quoad voluerat in sinu suo morari, irritam propositi dimisit. Factum sapientia imbuti animi abstinens, sed meretriculæ quoque dictum perquam facetum. Deridentibus enim se adolescentibus, quia tam formosa tamque elegans poti senis animum illecebris pellicere non potuisset. pactumque victoriæ pretium flagitantibus, de homine se cum iis, non de statua pignus posuisse respondit. Potestne hæc Xenocratis continentia a quoquam magis vere magisque proprie demonstrari, quam ab ipsa meretricula expressa est? Phryne (66) pulchritudine sua nulla ex parte constantissimam ejus abstinentiam labefecit » Maxima fuit ejus beneficentia. Accidit autem, ut aliquando imprudens hominem ninus probum Polysperchonti commendaret (67). Namque is a Macedone comiter exceptus interrogatusque num qua re egeret, talentum petiit. Ac dedit

lib. IV, 24. — (55) Diog. Laert. X, 1. Cicero de nat. deor. lib. I, cap. 26. — (56) Diogenes Laertius lib. VII, 2. Eusebius Præp. Evang. lib. XIV, cap. 5 pag. 729. — (57) Diogenes Laertius lib. IV, 7. Valerius Maximus lib. II, cap. 10. Cicero pro Balbo cap. 5. Epist. ad Attic. lib. I, 16. — (58) De hac lege cf. Petitus pag. 445 ed. Wesseling. — (50) Stobæus Flor. XVII, 25. Vid. fragm. 74. — (60) Plutarchus adv. Stoic. cap. 13 vol. XIV pag. 19 ed. Hutten. οὶ τοῦ Ξενοχράτους καὶ Επευσίππου κατηγοροῦντες ἐπὶ τῷ μὴ τὴν ὑγίειαν ἀδιάτρορον ἡγεῖσθαι μηδὲ τὸν πλοῦτον ἀνωφελές. —

<sup>(61)</sup> Cicero Tuscul. Quæst. lib. V, cap. 32; Valerius Maximus lib. IV, cap. 3 extr. 3; Plutarchus de Fort. Alex. orat. I, cap. 12 vol. IX, p. 48 ed. Hutten.; vita Alex. cap. 8, vol. IV, pag. 261; Apophthegm. vol. VIII, pag. 105 ejusd. ed.; Stobæus Flor. V, 118 [Vid. fragm. 73]; Diogenes Laertius lib. IV, 8; Suidas et Hesychius Milesius v. Ξενοκράτης; Themistius Orat. 2, pag. 26; Orat. 21, pag. 252. — (62) Plutarchus de Stoic. Repugn. ap. 20, vol. XIII, pag. 366 ed. Hutten. "Εφορον δὲ καὶ Ξενοκράτην καὶ Μενέδημον ἐπαινοῦσι παραιτησαμένους τὸν Αλέξανδρον. — (63) Plutarchus adv. Colot. cap. 32,

νοί. ΧΙV, pag. 194 ed. Hutten. παρά δὲ Ξενοκράτους ἀλέξανδρος ὑποθήκας ἤτησε περὶ βασιλείας. — (64) Diogenes Laertius lib. IV, 14 Στοιχεία πρός ἀλέξανδρον περὶ βασιλείας δ΄. — (65) Diogenes Laertius lib. IV, 6 καὶ είποτε μέλλοι ἐς ἀστυ ἀνιέναι, φασὶ τοὺς θορυδώδεις πάντας καὶ προυνείκους ὑποστέλλειν (leg. ὑποστέλλεσθαι) αὐτοῦ τῷ παρόδορ. —

<sup>(66)</sup> Diogenes Laertius lib. IV, 7 καί ποτε καὶ Φρύνην τὴν ἐταίραν ἐθελῆσαι πειράσαι αὐτόν, καὶ δῆθεν διωκομένην ὑπό τινων καταφυγεῖν εἰς τὸ οἰκίδιον. Τὸν δὲ ἔνεκα τοῦ ἀνθρωπίνου εἰσδέξασθαι, καὶ ἐνὸς ὄντος κλινιδίου ἐεομένη μεταδοῦναι τῆς κατακλίσεως \* καὶ τέλος πολλὰ κιπαροῦσα, ἀπρακτος ἀναστῆναι, λέγειν τε πρὸς τοὺς πυνθανομένους, ὡς οὐκ ἀπ' ἀνδρὸς ἀλλ' ἀπ' ἀνδριάντος ἀνασταίη. Ένιοι δὲ Λατδα φασὶ παρακατακλῖναι αὐτῷ τοὺς μαθητάς \* τὸν δὲ οὕτως εἰναι ἐγκρατῆ, ὡστε καὶ τομὰς καὶ καύσεις πολλάκις ὑπομείναι περὶ τὸ αἰδοῖον. — (67) Plutarchus de vitioso pudore cap. ΧΙ, νοι. Χ, pag. 175 ed. Hutten. Ξενοκράτης δέ, καίπερ αὐστηρὸς ὧν τὸν τρόπον, ὅμως ὑπὸ δυσωπίας ἐκάμμθη, καὶ συνέστησε Πολυσπέρχοντι δι' ἐπιστολῆς ἀνθρωπον οὐ χρηστόν, ὡς τὸ ἔργον ἔδειξε \* δεξιωσαμένου δ' αὐτὸν τοῦ Μακεδόνος, καὶ πυθομένου, μή τινος ἔχοι χρείαν, ἡτησε

quidem hoc Polysperchon, sed Xenocratem tamen per litteras monuit, ut diligentius posthac examinaret, quos commendare vellet. Misericordiam brutis etiam animalibus tribuit; cujus rei hanc dedit significationem. Passer instantem accipitrem fugiens in ejus sinum devolaverat. Tum Xenocrates avem libenter receptam et occultatam custodivit, donec hostis e conspectu evolasset. Quo facto avem liberavit, dicens se supplicem hosti non prodidisse (68).

Fuisse eum injuriarum patientem, his testimoniis cognoscimus. Quum maledico quorundam sermoni summo silentio interesset; uno ex his quærente, cur solus ita linguam suam cohiberet (69): Quia dixisse me, inquit, aliquando pœnituit, tacuisse nunquam. Præterea a Bione sugillatus Xenocrates, non respondebo tibi, inquit: nam ne tragædia quidem comædiam, quando ab ea lacessitur, responsione dignatur (70).

Talis autem tantusque vir ter legationibus functus est. Hoc enim honore Athenienses eum decorarunt non solum quod donis se corrumpi non pateretar, sed etiam quod putarent, Xenocratis aspectum ad sedandas animi perturbationes valere (71). Has ob causas cum antea ad Philippum Athenienses legatum Chalcedonium philosophum miserunt, tum postea bis ad Antipatruro tertio Olympiadis 114 anno. Lamiaco scilicet bello pacem petere coacti viros claros

ad Antipatrum legarunt, in his Phocionem et Xenocratem (72). Qui quum Antipatrum adiissent. hic primum reliquis data dextra solum Xenocratem non salutavit, deinde dicere orsum non sustinuit, sed reclamando silentium ei imposuit. Qua in re Xenocrates affirmasse traditur, recte facere Antipatrum quod aspere tractaturus civitatem sua tantum præsentia erubesceret. Mox duras tulit conditiones, quas cæteri legati ita acceperunt, ut bonas esse præ se ferrent, Xenocrates servis æquas, liberis indignas esse judicaret (73). Iterum Athenienses eum ad Antipatrum de captivis reddendis (74) miserunt. Facile autem id quod volebat obtinuit. Nam benigne exceptus est ab homine præpotente quumque ad cœnam ah eo vocaretur, respondit his versiculis, quibus apud Homerum Circen Ulixes alloquitur:

30 Κίρκη, τίς γάρ κεν ἀνήρ, δς ἐναίσιμος εἴη, πρὶν πλαίη πάσσασθαι ἐδητύος ἡδὲ ποτῆτος, πρὶν λύσασθ' ἔτάρους καὶ ἐν ὀφθαλμοῖσιν ἰδέσθαι;

Postea Xenocrates apud Antipatrum in honore fuit: sed pecuniam ab hoc sibi missam accipere noluit (75). Deinde Macedo Athenas profectus philosophum in schola disputantem salutavit, cui hic non ante respondit, quam cœptam orationem finiisset (76).

Sed quamvis de Atheniensium republica optime meruisset Xenocrates, ut etiam Phocioni

τάλαντον δ δ' έχείνο μέν έδωχε, Ξενοχράτει δ' έγραψε παραινών επιμελέστερον το λοιπον έξετάζειν, ους συνίστησιν. · (68) Ælianus var. hist. lib. XIII, cap. 31 Σενοκράτης δ Καρχηδόνιος δ έταϊρος Πλάτωνος τά τε άλλα ήν φιλοιχτίρμων, και οὐ μόνον φιλάνθρωπος, άλλὰ και πολλὰ τῶν άλόγων ζώων ήλέει. Καὶ οὖν ποτε καθημένου ἐν ὑπαίθρω, διωπόμενος βιαίως στρουθός ύπο ιέρακος, είς τούς πόλπους αύτοῦ κατέπτη. Ὁ δὲ ἀσμένως ἐδέξατο τὸν ὅρνιν, καὶ διεφύλαξεν άποχρύψας, έστε δη ό διώχων άπηλθεν. Έπει δε ήλευθέρωσεν αὐτὸν τοῦ φόβου, ἀπλώσας τὸν κόλπον ἀφήκε τὸν δρνιν, ἐπειπών, ὅτι μὴ ἐξέδωκε τὸν ἰκέτην. Diogenes Laertius lib. IV, 10 στρουθίου δέ ποτε διωχομένου υπό ίέραχος, χαὶ είσπηδήσαντος εἰς τοὺς χόλπους αὐτοῦ, χαταψήσας μεθηκεν, είπων, τὸν ίκέτην δεῖν μη ἐκδιδόναι. — (69) Valerius Maximus lib. VII, cap. 2 ext. 6. — (70) Diogenes Laertius lib. IV, 10 σχωπτόμενος οπό Βίωνος ούκ έφη αὐτῷ ἀποκρινεῖσθαι : μηδὲ γὰρ τὴν τραγφδίαν ὑπὸ τῆς κωμφδίας σχωπτομένην ἀποχρίσεως ἀξιοῦν. Bien hic diversus fuit a Borysthenita, qui post Xenocratis mortem demum natus est. Vid. Fragm. Phil. Gr. vol. II, pag. 419. -(71) Plutarchus vit. Phocion. cap. 27 vol. V, pag. 28 ed. Hutten. τοσούτον γάρ ην άξίωμα της άρετης του Ξενοχράτους και δόξα και λόγος παρά πάσιν, ώστ' οξεσθαι μήτε υθριν είναι, μήτ' ώμότητα, μήτε θυμόν εν άνθρωπίνη ψυχή φυόμενον, φ, Εενοκράτους μόνον δφθέντος, κύκ αν αιδούς τι και τιμής έγγένοιτο πρός αὐτόν.

(72) Plutarchus vit. Phoc. cap. 27 ώς οδν ἐπανῆλθεν ὁ Φωκίων εἰς ἄστυ, καὶ τοῖς Άθηναίοις τὸ αὐτὸ ἔδοξεν ὑπ'

άνάγκης , αδθις εἰς Θήδας ἐδάδιζε μετὰ τῶν ἄλλων πρέσδεων, Ξενοχράτη τὸν φιλόσοφον τῶν Άθηναίων προσελομένων. (73) Plutarchus vit. Phoc. cap. 27 πρώτον μέν γάρ οὐκ ήσπάσατο τὸν Ξενοχράτην, τοὺς άλλους δεξιωσάμενος έρ φ φασιν είπε ν έκεινον, ως Άντιπατρος καλώς ποιεί, μόνον αὐτὸν αἰσχυνόμενος ἐφ' σις άγνωμονειν μελλει πρὸς τὴν πόλιν. "Επειτα λέγειν αρξάμενον ούχ ὑπομένων, άλλ' άντιχρούων καὶ δυσκολαίνων, ἐποίησεν ἀποσιωπήσαι. Τῶν δὲ περί τον Φωχίωνα διαλεχθέντων, απεχρίνατο φιλίαν έσεσθαι τοῖς Άθηναίοις καὶ συμμαχίαν, ἐκδοῦσι μέν τοὺς περὶ Δημοσθένην και Υπερίδην, πολιτευομένοις δε τήν πάτριον άπό τιμήματος πολιτείαν, δεξαμένοις δὲ φρουράν εἰζ τὴν Μουνυχίαν, έτι δὲ χρήματα τοῦ πολέμου καὶ ζημίαν προσεκτίσασιν. Οι μεν οδν άλλοι πρέσδεις ηγάπησαν ως φιλανθρώπους τὰς διαλύσεις, πλήν τοῦ Ξενοκράτους. "Εφη γάρ, ὡς μὲν δούλοις, μετρίως κεχρήσθαι τὸν Άντίπατρον ὡς δὲ ἐλευθέροις, βαρέως. - (74) Diogenes Laertius lib. IV, 9 άλλὰ καὶ πρεσδεύων πρὸς ἀντίπατρον περὶ αἰχμαλώτων ἀθηναίων κατά του Λαμιακόν πόλεμου, και κληθείς έπι δείπνου πρός αὐτόν, προσηνέγκατο ταυτί ὁ Κίρκη, τίς γάρ κεν άνήρ, δς ἐναίσιμος είη, πρὶν τλαίη πάσσασθαι ἐδητύος ἡδὲ ποτήτος, πρίν λύσασθ' έτάρους καὶ ἐν ὀφθαλμοίτιν ἰδέσθαι; καὶ τόν, αποδεξάμενον την εύστοχίαν, εύθυς άνειναι -- (75) Diogenes Laertius lib. IV. 8 άλλα και οπ' Αντιπάτρου πεμφθέν (άργύριον) μή προσέσθαι, ώς φησι Μυρωνιανός εν Όμοίοις. (76) Diogenes Laertius lib. IV, 11 φασὶ καὶ Άντιπάτρου ποτε ελθόντος είς 'Αθήνας και ασπασαμένου αὐτόν, μή πρότερον άντιπροσαγορεύσαι, πρίν ή τον λόγον, δν έλεγε, διαcivitate donandus (77) videretur, tamen virum egregium, quia inquilinorum tributum aliquando pendere non posset, vendiderunt (78). Eum vero Demetrius Phalereus emit et utrique succurrit: Xenocrati enim libertatem statim reddidit, Atheniensium autem reipublicæ collato tributo profuit. Post vitam honestissime actam philosophus repentina morte obiit. Octoginta duos scilicet annos natus noctu capite ad æneam pelvim offenso et fronte vulnerata animam efflavit, tertio Olympiadis 116 anno (79). Verum ut vivo inimici, ita mortuo quoque obtrectatores non defuerunt. Quum enim primo Olympiadis 118 anno Demetrio Phalereo civitate expulso ejusque statuis eversis sapientiæ doctores etiam exsilio afficerentur (80): comicos poetas philosophorum auctoritati et præceptis illusisse apparet. Hinc Alexis comicus in quadam fabula sic invectus est in Xenocratem (81):

Τοῦτ' ἔστιν 'Ακαδήμεια, τοῦτο Ξενοκράτης; πολλ' ἀγαθὰ δοῖεν οἱ θεοὶ Δημητρίω, καὶ τοῖς νομοθέταις, διότι τοὺς τὰς τῶν λόγων, ὡς φασι, δυνάμεις παραδιδόντας τοῖς νέοις ἐς κόρακας ἔβρειν φασιν ἐκ τῆς 'Αττικῆς.

Narrata Xenocratis Chalcedonii vita, relinquitur ut pauca de aliis viris, quibus idem nomen fuit, dicamus. Diogenes Laertius (82) lib. IV, 15 sex alios enumeraturus Xenocrates primum ponit perantiquum disciplinæ bellicæ scriptorem, cujus discipulos fuisse Hecatæum Milesium et Menecratem Elaitam auctor est Strabo lib. XII, pag. 550 his verbis : ἐπαινεῖ δὲ μάλιστα [ὁ Σκήψιος] τὴν Ἑκαταίου τοῦ Μιλησίου καὶ Μενεκράτους τοῦ Ἐλαίτου, τῶν Εενοκράτους γνωρίμων ἀνδρός, δύξαν. Secundum numerat nostri philosophi pro-

pinquum et civem, eique assignat orationem Arsinoeticam, de Arsinoe defuncta scriptam. Tertium librariorum indiligentia omisit. Quartum fuisse prodit philosophum, elegiæ auctorem non satis probatum, cui fortasse cum Fabricio (83) attribuendum est epigramma in Mercurii imaginem factum, quod exstat Anthologiæ lib. IV. Tit. 2. el. 34. Quintum statuarium nominat, Tisicratis vel Euthycratis discipulum (84), Ptolemæi Philadelphi temporibus clarum (85): quem de toreutice commentatum esse refert Plinius in indice libri XXXIII et de arte statuaria composuisse volumina lib. XXXIV, cap. 8 ait, et de pictura librum confecisse testatur lib. XXXV, cap. 10 (86). Sextum denique, Aristoxene auctore laudato, poemata condidisse tradit. His adjungamus cæteros viros cognomines, qui ab antiquis memorantur. Fuit igitur septimus Xenocrates, Agrigentinus, Isthmionices, celebratus a Pindaro carmine Isthmio secundo (87). Octavus (88), cujus πρώτον Χρονικών citat Etymologus Magnus v. 'Aσσυρία. Nonus, Bœotarcha, de quo Pausanias lib. IV, cap. 32, 6 et lib. IX, cap 13, 6 disserit. Decimus, cujus Οικοσκοπικόν οιώνισμα memorat Suidas v. Ξενοκράτης φιλόσοφος et Οίωνιστική. Est enim οἰχοσχοπικὸν οἰώνισμα, quum observantur ea quæ domi accidunt. Velut si in tecto apparuerit mustela vel serpens, aut olenni essum fuerit, aut mel, aut vinum, aut aqua, aut cinis : aut lignum crepuerit, aut aliquid aliud acciderit, hoc vel illud significat. Hæc vaticinia tractavit Xenocrates. Cf. Casaubonus Lect. Theocrit. cap. 5. Undecimus superioribus accedit ejusdem nominis medicus Aphrodisiensis, qui Tiberio imperante vixit. Is inclaruit edito opere de percipienda ex animalibus utilitate (περί τῆς ἀπὸ τῶν ζώων ἀφελείας),

περάνασθαι. Cf. Hesychius Milesius v. Ξενοχράτης. — (77) Plutarchus vit. Phocion. cap. 29 όρων δε τον Ξενοχράτην τελούντα το μετοίκιον, εδούλετο γράψαι πολίτην ο δ' άπείπε, φήσας, ούχ αν μετασχείν ταύτης της πολιτείας, περί ής ἐπρέσδευεν, Ίνα μή γένηται. — (78) Diogenes Laertius lib. IV, 14 Άθηναῖοι δ' όμως αὐτὸν όντα τοιοῦτον ἐπίπρασχόν ποτε, τὸ μετοίχιον άδυνατοῦντα θείναι. Καὶ αὐτὸν ώνείται Δημήτριος ο Φαληρεύς, και έκατερον αποκατέστησε. Εενοχράτει μέν την έλευθερίαν, Άθηναίοις δὲ τὸ μετοίχιον. Cf. Hesychius Milesius s. v. Ξενοκράτης. — (79) Diogenes Laertius lib. IV, 14 ἐτελεύτα δὲ νυχτός, λεχάνη προσπταίσας έτος ήδη γεγονώς δεύτερον καὶ ὀγόσηκοστόν. Φαμέν δὲ καὶ είς αὐτὸν ούτωσί . Χαλκή προσπταίσας λεκάνη ποτέ καὶ τὸ μέτωπον Πλήξας, ίαχεν & σύντονον, είτ' ξθανεν, ο πάντα πάντη Ξενοκράτης άνηρ γεγώς. — (80) Diogenes Laertius lib. V, 38; Pollux lib. IX, cap. 5. — (81) Atheneus lib. ΧΠΙ, p. 610. "Αλεξις γοῦν ἐν "Ιππφ φησί · τοῦτ' ἔστιν 'Αχαδήμεια κτλ καὶ Σοφοκλής δέ τις ψηφίσματι εξήλασε πάντας φιλοσόφους τῆς Άττικῆς, καθ' οδ λόγον έγραψε Φίλων, ό Άριστοτέλους γνώριμος. Vid. Luzacii Lecit. Attic. Sect. Il § 5 pag. 126. -

?) L ogenes Laertius lib. IV, 15 γεγόνασι δε καὶ άλλοι Ξενοχράτεις ς'. δ τε ταχτιχός, άρχαῖος σφόδρα καὶ δ συγγενής άμα και πολίτης τῷ προειρημένφ φιλοσόρφ φέρεται δὲ αὐτοῦ λόγος Άρσινοητικός, γεγραμμένος περὶ Άρσινόης άποθανούσης. Τέταρτος, φιλόσοφος, έλεγείαν γεγραφώς ούκ έπιτυχῶς : ίδιον δέ. Ποιηταί μέν γάρ ἐπιδαλλόμενοι πεζογραφείν, έπιτυγχάνουσι πεζογράφοι δὲ ἐπιτιθεμενοι ποιητιχή, πταίουσι δήλον τὸ μὲν φύσεως είναι, τὸ δὲ τέχνης έργον. Πέμπτος, άνδριαντοποιός έχτος, άσματα γεγραφώς, ώς φησιν Άριστόξενος. — (83) Fabricius Bibl. Græc. vol. III, pag. 193 ed. Harles. — (84) Plinius lib. XXXIV cap. 8. — (85) Vide Vossium de Historicis Græcis lib. III, pag. 192. — (86) Pro Xenocrate fortasse Hypsicrates hic nominandus erat. Vide Diogenem Laertium lib. VII, 188. Cf. Junius de pictura veterum lib. II, cap. 8 et in catalogo architectorum, mechanicorum et pictorum pag. 278; item Fabricius Bibl. Gr. vol. III, pag. 193 ed. Harles. - (87) Cf. Goeller de origine et progressu Syracusarum pag. 24. — (88) Etymologus Magnus p. 157, 53 Ασσυρία, ή Βαδυλωνία. Το μέν πρώτον έκαλείτο Εύρρατις, ύστερον δὲ Χαλὸαία, τὸ τελευταῖον δὲ ἀπὸ Ἀσούρου τοῦ

cujus primum librum spectat Galenus decimo volumine super temperatura et facultate medicamentorum simplicium tom. II, pag. 132 ed. Basil. Vide eundem Galenum tom. II, pag. 68, Artemidorum Onirocrit. IV, 22 et Aetium Tetrab. I, lib. II, cap. 83. De hoc autem sic judicat Clemens Alexandrinus Stromatum lib. VII, p. 717: δοχεί δε Ζενοχράτης ίδια πραγματευόμενος περί τῆς άπὸ τῶν ζώων τροφης, καὶ Πολέμων ἐν τοῖς περὶ τοῦ χατά φύσιν βίου συντάγμασι σαφώς λέγειν, ώς ἀσύμφορόν έστιν ή διά των σαρχών τροφή, είργασμένη ήθη και εξομοιουμένη (leg. έξωμοιωμένη) ταις των αλόγων ψυχαϊς. Cæteroquin ex illo opere locum satis longum περί τῆς ἀπὸ ἐνύδρων τροφῆς servavit Oribasius Collectan, med. 11, 58. Cf. Fabricius Bibl. Gr. vol. III, pag. 193. Agmen claudit Xenocrates Ephesius a Plinio aliquoties laudatus, ut lib. XXXVII, cap. 2, qui in physiologia videtur elaborasse (89).

Venio nunc ad Xenocratis Chalcedonii scripta. Diogenes Laertius lib. IV, 11 plurima eum ingenii sui monumenta reliquisse docens, in his συγγράμματα καὶ ἐπη καὶ παραινέσεις, id est, libros soluta oratione conscriptos, carmina heroica et monita fuisse ait. Sed ut quanta doctissimi viri de singulis philosophiæ litterarumque partibus merita fuerint, appareat, non illum voluminum ordinem, qui Laertio placuit, sequemur, sed philosophi scripta generatim disposita exhibebimus.

#### I. Scripta mathematica.

- (1) περί γεωμετρών βιδλία ε', de geometris, libri quinque.
- (2) περί γεωμετρίας α' β', de geometria, libri
  - (a) περί ἀριθμῶν, de numeris.
  - ( α ἀριθμών θεωρία, numerorum contemplatio.
  - (5) των περι αστρολογίαν ς', astrologiæ libri sex.

#### II. Scripta physica.

(ε) περί φιλοσοφίας α'.

In hoc singulari de philosophia libro verisimile est Xenocratem ea exposuisse quæ ad tripartitam sapientiæ divisionem spectarent. Huc pertinet Sexti Empirici locus qui adv. mathem. VII, 16 ita Chalcedonii philosophi placitum tangit: πλην οδτοι μὲν ἐλλιπῶς ἀνεστράφθαι δοχοῦσιν, ἐντελέστερον δὲ παρὰ τούτους οἱ εἶπόντες τῆς φιλοσοφίας τὸ μέν τι εἶναι φυσιχόν, τὸ δὲ ἡθιχόν, τὸ δὲ λογιχόν. ὧν δυνάμει μὲν Πλάτων ἐστὶν ἀρχηγός, περὶ πολλῶν μὲν φυσιχῶν, πολλῶν δὲ ἡθιχῶν, οὸχ δλίγων

δὲ λογικῶν διαλεχθείς: ἡητότατα δὲ οἱ περὶ τὸν Κενοκράτην καὶ οἱ ἀπὸ τοῦ περιπάτου, ἔτι δὲ οἱ ἀπὸ τῆς στοᾶς ἔχονται τῆσδε τῆς διαιρέσεως.

(7) περί θεών α' β'.

Hos libellos intuitus Vellejus apud Ciceronem de nat. deor. lib. I, cap. 13: Neque vero, inquit, ejus condiscipulus Xenocrates in hoc genere prudentior; in cujus libris, qui sunt de natura deorum, nulla species divina describitur: deos enim octo esse dicit: quinque eos, qui in stellis vagis nominantur, unum, qui ex omnibus sideribus, quæ infixa cælo sunt, ex dispersis quasi membris simplex sit putandus deus; septimum Solem adjungit: octavumque L'unam, qui quo sensu beati esse possint, intelligi non potest.

- (3)  $\pi \epsilon \rho l$  φύσεως α΄ β΄ γ΄ δ΄ ε΄  $\varsigma$ ΄ de nutura libri sex.
  - (9) φυσικής ακροάσεως α' β' γ' δ' ε' ς'.
  - (10) περί τῶν Παρμενίδου α΄.
  - (11) περί είμαρμένης α'.
  - (12) περί τοῦ όντος α'.
  - (13) περὶ τοῦ ένὸς α'.
  - (14) περί τοῦ ἀορίστου α', de infinito liber unns.
  - (15) περί τοῦ έλευθέρου α'.
  - (16) περί έχουσίου α'.
  - (17)  $\pi$ epì toũ ἐναντίου α' β'.
  - (18) ἐναντίων α'.
  - (19) περί διαστημάτων α΄.
  - (20) περί γενών και είδων α'.
  - (21) περὶ εἰδῶν α'.
  - (22) περί ψυχῆς α' β'.
  - (28) τῶν περὶ τὴν διάνοιαν α΄ β΄ γ΄ δ΄ ε΄ ϛ΄ ζ΄ η΄.
  - De Rebus quæ ad mentem spectant libri octo.
    (24) τῶν περί τὴν διάνοιαν ἄλλα βιδλία δύο.
  - De eodem argumento alii libri duo.
    (26) περὶ ίδεῶν α', de ideis liber unus.
  - (26) περί μνήμης α΄.
  - (27) περί τῶν παθῶν α'
  - (28) περί βίου α'.
  - (29) περί θανάτου α'.

#### III. Scripta dialectica.

(30) τῆς περὶ τὸ διαλέγεσθαι πραγματείας βιβλία ιδ'. μετὰ τοῦτο βιβλία ιε', καὶ ἄλλα βιβλία ις'.

De disserendi ratione libri XIV, post hæc libri XV et alii XVI. Emendavi locum e latina Ambrosii interpretatione. Nam corruptam plerorumque codicum scripturam τῆς περὶ τὸ διαλέγεσθαι πραγματείας βιδλία ιε΄, μ΄, α΄, β΄, ψ΄, μ΄. Μετὰ τοῦτο βιδλία ιε΄, καὶ ἄλλα βιδλία ις΄ ortam reor

e verbis μετὰ τοῦτο a librario bis scriptis. Quod reliquum est, bene meruisse Xenocratem de hac philosophiæ parte, ostendit Cicero Acad. lib. II, cap. 46. Sic autem judicat: « Ubi enim (Antiochus) aut Xenocratem sequitur, cujus libri sunt de ratione loquendi multi, et multum probati? aut ipsum Aristotelem etc. »

- (31) περί τοῦ γράφειν α΄.
- (32) περί τέχνης α'.
- (33) περί ἐπιστήμης α'. de scientia liber unus.
- (24) περί ἐπιστημοσύνης α'. de peritia liber unus.
  - (36) λύσις τῶν περὶ τοὺς λόγους ια', Solutio quæstionum ad litteras pertinentium undecim libris comprehensa.

Legendum enim ια', non, ut vulgo fit, α' ι'.

- (36) λύσεις α' β', Solutionum libri duo.
- (37) διαιρέσεις η', Divisionum libri octo.
- (38) θέσεων βιδλία μγ' Propositorum libri XLIII. Scripsi μγ', quum vulgo mendose legeretur x' μ' γ'.

Cæterum θέσεων verti propositorum imitatus Ciceronem Topic. cap. 21.

(39) περl μαθημάτων τῶν περl τὴν λέξιν λογικῶν βιδλία θ',

de disciplinis rationalibus, quæ circa dictionem versantur libri novem.

(40) τῶν περὶ τὰ μαθήματα βιδλία ς΄, eorum quæ circa disciplinas versantur libri sex.

#### IV. Scripta moralia et politica.

(41) περὶ εὐδαιμονίας α' β', de felicitate libri duo.

Fortasse huc referendum est Sexti Empirici testimonium adv. math. XI, 3-4 πάντες μέν οξ κατά τρόπον στοιχειούν δοκούντες τών φιλοσόφων, καί επιφανέστατα παρά πάντας οί τε άπο της άργαίας άκαδημίας, καὶ οἱ ἀπὸ τοῦ περιπάτου, ἔτι δὲ τῆς στοάς, εἰώθασι διαιρούμενοι λέγειν τῶν ὄντων τὰ μέν είναι άγαθά, τὰ δὲ κακά, τὰ δὲ μεταξὺ τούτων, ἄπερ και αδιάφορα λέγουσιν ιδιαίτερον δε παρά τους άλλους δ Εενοχράτης και ταις ένικαις πτώσεσι χρώμενος έφασκε • « παν τὸ δν ή άγαθόν ἐστιν, ή κακόν έστιν, ή ούτε άγαθόν έστιν ούτε χαχόν έστιν. » Καὶ τῶν λοιπών φιλοσόφων χωρίς ἀποδείζεως την τοιαύτην διαίρεσιν προσιεμένων αύτὸς ἐδόκει καὶ ἀπόδειξιν συμπαραλαμβάνειν. Nimirum tradita rerum divisione, quæ vel bonæ sunt, vel malæ, vel neque bonæ neque malæ, videtur de vita beata disseruisse. Cf. Clemens Alexandrinus Strom. II, pag. 419.

- (49) περί τοῦ ἀγαθοῦ α'.
- (43) περί τοῦ ώφελίμου α'.

- (44) περί πλούτου α'.
- (46) περί ήδονης α' β'.
- (46) περι ἀρετῆς α' β', de virtute libri duo.

Quomodo hanc materiam tractaverit Chalcedonius sapientiæ doctor, declarat Cicero Tusc. Disp. lib. V, cap. 18: Quid ergo aut hunc prohibet, aut etiam Kenocratem illum, gravissimum philosophorum, exaggerantem tantopere virtutem, extenuantem cætera et abjicientem, in virtute non beatam modo vitam, sed etiam beatissimam ponere? quod quidem nisi fit, virtutum interitus consequetur.

- (47) περί διχαιοσύνης α΄.
- (48) Άρχεδημος ή περί διχαιοσύνης α'.
- (49) περί ἐπιειχείας α', de æquitate liber unus.
- (60) περί ανδρείας α', de fortitudine liber unus.
- (51) περί φρονήσεως α' β', de prudentia libri duo.

Citat hoc opus Clemens Alexandrinus Strom. lib. II, pag. 369 έπει και Ξενοκράτης εν τῷ περὶ φρονήσεως τὴν σοφίαν ἐπιστήμην τῶν πρώτων αἰτίων και τῆς νοητῆς οὐσίας εἶναί φησι τὴν φρόνησιν ἡγούμενος διττήν τὴν μὲν πρακτικήν τὴν δὶ θεωρητικήν ἢν δὴ σοφίαν ὑπάρχειν ἀνθρωπίνην διόπερ ἡ μὲν σοφία φρόνησις σοφία.

- (52) περί σωφροσύνης α', de temperantia liber unus.
- (53) περλ έγχρατείας α', de continentia liber unus.
- (54) δτι παραδοτή ή άρετη α', virtutem tradi
  posse liber unus.
  - (55) περί σοφίας ς', de sapientia libri sex.
  - (56) περί φιλίας α' β', de amicitia libri duo.
  - (67) περί δσιότητος α', de sanctitate liber unus.
  - (58) περί δμονοίας α', de concordia liber unus.
- (59) περὶ τοῦ ψεύδους α', *de mendacto* liber unus.
- (60) Στοιχεῖα πρὸς ἀλέξανδρον περὶ βασιλείας δ΄. Elementa de regno ad Alexandrum quatuer libris comprehensa.
  - (61) περί πολιτείας α', de republica liber unus.
  - (62) Οἰκονομικός α', OΕconomicus unus.
  - (63) Πολιτικός α', Politicus liber unus.
- (64) περὶ δυνάμεως νόμου α', de vi legis liber unus.

Ex hoc opusculo fortasse petitus est locus de tribus Triptolemi legibus, quem ex Hermippo proferre se dicit Porphyrius de Abstinentia lib. IV, cap. 22 τῶν τοίνον ᾿Αθήνησι νομοθετῶν Τριπτόλεμον παλαιότατον παρειλήφαμεν · περὶ οδ Ἦρμιππος ἐν δευτέρω περὶ τῶν νομοθετῶν γράφει ταῦτα · φασὶ δὲ καὶ Τριπτόλεμον ᾿Αθηναίοις νομοθετῆσαι, καὶ τῶν νόμων αὐτοῦ τρεῖς ἔτι Εενοκράτης ὁ φιλόσοφος λέγει διαμένειν ὙΕλευσῖνι τούσδε · γονεῖς τιμῷν, θεοὺς καρποῖς ἀγάλλειν, ζῷα μὴ σίνεσθαι. Vid. fragm. 72.

- (65) περὶ τοῦ παιδίου α', de puero liber unus.
- (66) περί μαθητών α' β', de discipulis libri duo.

#### V. Scripta varia.

(67) περί βίων α', de vitis liber unus.

In hoc volumine probabile est eum de Platone quoque et Pythagora egisse, siquidem utriusque philosophi vitam a Xenocrate litteris mandatam fuisse veteres testificantur. Simplicius in Aristotelis Physica lib. VIII, p. 265 B. (Cf. Scholia in Aristot. pag. 427 ed. Brandis.) έτι δὲ τοῦτο σαφέστερον πεποίηχε Ξενοχράτης ὁ γνησιώτατος τῶν Πλάτωνος ἀχροατῶν ἐν τῷ περὶ τοῦ Πλάτωνος βίου τάδε γεγραφώς κτλ. Iamblichus de vita Pythagoræ cap. II, 7 παραιτητέοι γὰρ Ἐπιμενίδης καὶ Εὐδοξος καὶ Ξενοχράτης ὑπονοοῦντες τῷ Παρβενίδι τότε μιγῆναι τὸν Ἀπόλλω, καὶ κύουσαν αὐτὴν ἐκ μὴ οὕτως ἐχούσης καταστῆσαί τε καὶ προαγγείλαι διὰ τῆς προφήτιδος τοῦτο μὲν οὖν οὐδαμῶς προσίεσθαι. Conf. Wyttenbachius Bibl. Crit. parte VIII pag. 120.

- (68) Άρκὰς α'.
- (69) Καλλικλης α'.
- (70) Κεφάλαιον α'.

Inutilis est Fabricii conjectura qui Bibl. Græc. vol. III, p. 192 ed. Harl. ait pro Κεφάλαιον legendum videri Κέφαλος, quia Speusippi liber quidam sic inscriptus fuerit.

(71) Πυθαγόρεια α'.

Menagius ad Diog. Laert. lib. IV, 13 ratus librum Clementi Alexandrino Stromatum, lib. VII, p. 717 citatum περὶ τῆς ἀπὸ τῶν ζφων τροφῆς, non fuisse diversum ab eo qui Πυθαγόρεια inscribebatur, utrumque Chalcedonio philosopho tribuit. Licet autem supra Xenocrati Aphrodisiensi commentarium illum assignaverimus, tamen, quum incerta res sit, neque Menagium refellere, neque nostram sententiam allatis rationibus tueri conabimur.

- (72) Ἱπομνημάτων α', commentariorum liber unus.
  - (78) πρὸς ᾿Αρύδαν α΄, ad Arybam liber unus.
- (74) πρὸς Ἡφαιστίωνα α', ad Hephæstionem liber unus.

Hæc omnia volumina continere versus μ' x6' δ' λ' θ' Diogenes Laertius auctor est, quem versuum numerum plerique animo assequi non potuerunt. Sed componi cum hoc similem locum

oportet, qui legitur lib. V, 27 de Stagiritæ scriptis: γίνονται αἱ πᾶσαι, μυριάδες στίχων τάτταρες καὶ τετταράκοντα πρὸς τοῖς πεντακισχιλίοις καὶ διακοσίοις ἐδδομήκοντα. Itaque si librarios hic στίχοι μ΄ pro στίχων μυριάδες scripsisse conjicimus, cuncti Xenocratis libri ducenties vicies quater mille ducentos triginta novem versus habebant. Sin aliter propter scriptoris inconstantiam et librariorum indiligentiam de nostro loco judicandum est, possis facile reponere στίχοι μ΄ β΄ σ΄ λ΄ θ΄ i. e. quadragies bis mille ducenti triginta novem Cf. supra Speusippi vitam not. 134. Verum hic in lubrico versamur.

Transeo ad philosophiæ formam a Xenocrate institutam. Quamquam Chalcedonius sapientiæ doctor Platonis disciplinam explicuit et illustravit, tamen magistri vestigia persecutus in rerum contemplatione ulterius progressus est insitasque opiniones evellere et novas inserere studuit. Jam primum omnium statuit philosophiæ mysteria tradi nemini posse, nisi qui perceptis prius artibus mathematicis animum ad sapientiam præparatum haberet (90). Qua in re magistri auctoritatem secutus est Xenocrates. Plato (91) enim magni æstimaverat mathematica. neque quemquam in dialecticis omnem curam consumere patiebatur, nisi qui doctrinis illis. quibus puerilis ætas impertiri debet, eruditus esset ac simul pulverem eruditum attigisset. Quin etiam idem Pythagoræ fuerat judicium, quippe qui numeros omnium rerum principia appellaret atque adeo cuilibet quæstioni mathematicas disciplinas adhiberet. Quid? quod scholæ inscripserat : μηδείς άγεωμέτρητος εἰσίτω.

Porro quum ab antiquis philosophis usque ad Socratem numeri rerumque origines tractarentur, studioseque siderum magnitudines, intervalla, cursus et cuncta cœlestia anquirerentur, Socrates primus philosophiam e cœlo devocavit et ad hominum mores traduxit, Plato de singulis philosophiæ partibus multa disseruit; sed ejus discipulus Xenocrates primus sapientiæ disciplinam in tres partes, physicam, ethicen, dialecticam divisit (92). Sic igitur Socratica dubitatione relicta Xenocrates dogmaticus evasit philosophus. Verissime autem Cicero Acad. Quæst. lib. I, cap. 4 de Academicis et Peripateticis disputans: « Utrique, inquit, Platonis ubertate

<sup>(90)</sup> Diogenes Laertius IV, 10 πρὸς δὲ τὸν μήτε μουσικήν, μήτε γεωμετρίαν, μήτε ἀστρονομίαν μεμαθηκότα, βουλόμενον δὲ παρ' αὐτὸν φοιτὰν Ἡορεύου, ἔφη ὰ λαδάς γὰρ οὐκ ἔχεις φιλοσοφίας. Οἱ δὲ τοῦτό φασιν εἰπεῖν, Παρ' ἐμοὶ γὰρ πόκος οὐ κνέπτεται. — (91) Plato de Rep. lib. VII, pag. 536. D. Cf. Plutarch. Sympos. pag. 718. C. — (92)

Sextus Empiricus adv. Math. VII, 16, cujus verba supra attuli. Contra minus recte Platonem ejus divisionis auctorem dicere videntur Cicero Acad. Quæst. I, 5, Augustinus de civ. dei lib. VIII, cap. 4; Aristocles apud Eusebium Præp. Evang. lib. XI, cap. 2; Galenus hist. phil. tom. II. p. 21. C. ed. Paris. anni 1679; Joannes et Saris-

completi certam quandam disciplinæ formulam composuerunt, et eam quidem plenam ac refertam: illam autem Socraticam dubitationem de omnibus rebus et, nulla affirmatione adhibita, consuetudinem disserendi reliquerunt. Ita facta est, quod minime Socrates probabat, ars quadam philosophia et rerum ordo et descriptio disciplinæ. » Plus dubitationis videntur habere sequentia: « Quæ quidem erat primo duobus, ut dixi, nominibus una: nihil enim inter Peripateticos, et illam veterem Academiam disserebat. Abundantia quadam ingenii præstabat, ut mihi videtur, Aristoteles quidem, sed idem fons erat utrisque, et eadem rerum expetendarum fugiendarumque partitio. » Sed cave putes errasse Ciceronem, qui judicat Aristotelem cum Platone verbis sæpius quam re dissidere. Quippe morum præcepta prope eadem tradunt, ac de aliis (93) quoque philosophiæ locis similiter disserunt. Præterea tum Academici tum Peripatetici, postquam ex eodem fonte, id est Platonis disciplina, decreta sua hauserunt; quamvis diversis quasi itineribus in naturæ contemplatione ad ultimum pervenire tentarint, tamen in morali philosophia eandem rerum expetendarum fugiendarumque partitionem fecerunt.

In Xenocratis physica cum multæ res sunt non satis explicatæ, tum perdifficilis et obscura quæstio de numeris est. Solet enim in tractanda hac materia vocabulis Pythagoreis Platonis dogmata obscurare potius quam illustrare. In primis vero numeris ad designandas Platonis ideas usus est. Quod ne cui temere fecisse videatur, reputare nos convenit, Platonem Pythagoræ ejusque sectatoribus multa debuisse (94). Itaque summatim alterius numeros, alterius ideas attingamus, ut quomodo Xenocrates in hoc argumento versatus sit, conjicere nobis liceat. Numeros Pythagorei omnium rerum principia vocarunt (95). Cuncta enim numeris sunt assimilata (96), quia, quæcunque in universo exstant, numerari possunt. Ergo

numerorum principia rerum etiam principia esse debent (97). Monas autem et dyas, id est unum et plura, sunt elementa uniuscujusque numeri (98) ideoque etiam omnium rerum. Quo in genere monas est principium activum, agentis causærationem: dyas passivum, patientis materiæ locum obtinens (99). Hæc Pythagoras et qui ad ejus auctoritatem se contulerunt.

Contra Platoni tria placet esse rerum principia eaque æterna, Deum, ideas, materiam. Materiam vago et incerto moto fluctuantem deus in ordinem digessit, ad idearum exemplum conformavit et mundum ex ea composuit : mundo animam (ψυχήν) animæque mentem (νοῦν) indidit (100). Hæc anima mixta est ex materia bipartita; altera simplici et immutabili, altera corporea, dividua et mutabili. Eam vero animam per totam rerum naturam intentam et commeantem, quamvis a summo deo procreatam, tamen intelligentem ac divinam et quasi secundum deum esse (101) statuit. Porro summus deus opifex deos cœlestes generavit, qui sunt astra ignea (102) : immortales, non quidem sua natura, sed summi dei voluntate. Deinceps summus deus effecit animas animalium eadem ratione, qua effecerat animam mundi, non tamen ita perfectas ut animam mundi, sed deteriores; quippe quæ minorem partem haberent materiæ illius simplicis et immutabilis (103). Has animalium animas idem summus opifex deus inter deos cœlestes divisit, ut ipsi illis corpora fabricarentur (104), iisque corporibus illas includerent. Nolo persequi caetera quæ in Timæo dicuntur. Id tantum apparet, ideas Platonicas, hoc est, species æternas et ab omni concretione mortali segregatas, quarum similitudinem gerunt res creatæ, posse cum numeris comparari. Ut enim ex uno plura fiunt (105): sic ex materia ad idearum exemplum conformata ingens rerum varietas exorta est. Hinc patet, optimo jure Xenocratem, philosophiæ Platonicæ fontes aperientem, maxime in commen-

beriensis Metalogici lib. 11, cap. 2. — (93) Cicero Quæst. Acad. lib. I, cap. 5-8. Cf. II, cap. 42 et 44; de Finibus lib. II, cap. 11, lib. IV, cap. 1 et 6. — (94) Atistoteles Metaph. lib I, cap. 6. Porphyrius vit. Pythag. cap. 53. —

364 τῶν δὲ ἀσώματα ὀογματιζόντων οι μὲν περὶ Πυθαγόραν τοὺς ἀριθμοὺς Ελεξαν πάντων ἀρχειν, οἱ δὲ μαθηματιχοὶ τὰ πέρατα τῶν σωμάτων, οἱ δὲ περὶ τὸν Πλάτωνα τὰς ἰδέας. Id. adv. mathematicos lih. X, 258 ἀλλ' δτι ἀσωμάτους εἰναι δεῖ τὰς ἀρχὰς τῶν λόγφ θεωρητῶν σωμάτων, ἐχ τῶν εἰρημένων συμφανές. "Ηδη δὲ οὐχ εὶ τινα προϋφέστηκε τῶν σωμάτων ἀσώματα, ταῦτ' ἐξ ἀνάγκης στοιχεῖά ἐστι τῶν όντων καὶ πρῶταί τινες ἀρχαί. 'Ιδοὺ γὰρ καὶ αὶ ἰδέαι ἀσώματοι οὖσαι κατὰ τὸν Πλάτωνα προϋφεστᾶσι τῶν σωμάτων, καὶ ἔκαστον τῶν γινομένων πρὸς αὐτὰς γίνεται ' ἀλλ' οὐχ εἰσί τῶν ὅντων ἀρχαί, ἐπείπερ ἔκάστη ἰδέα κατ' ἰδίαν μὲν λαμβανομένη ἐν εἰναι λέγεται, κατὰ σύλληψιν δὲ ἔτέρας ἡ ἄλλων δίο καὶ τρεῖς καὶ τέσσαρες, ἀστε εἰναί τι ἐπαναδεσημός αὐτῶν τῆς ὑποστάσεως, τὸν ἀριθμόν, σὄ κατὰ μετοχὴν τὸ ἐν ἡ τὰ ὁῦο ἡ τὰ ερία ἡ τὰ τούτων ἔτι πλείονα ἐπικατη

<sup>(95)</sup> Sextus Empiricus Pyrrh. Hyp. lib. III, 152. — (96) Sextus Empiricus adv. Mathem. lib. IV, 2. — (97) Sextus Empiricus adv. Math. lib. X, 248. — (98) Id. Pyrrn. Hyp. III, 153 seqq. adv. Math. X, 261 seq. — (99) Id. adv. Math. lib. X, 277 δδεν φασίν ἐν ταῖς ἀρχαῖς ταῦταις τὸν μὲν τοῦ δρῶντος αἰτίου λόγον ἐπέχειν τὴν μονάδα· τὸν δὲ τῆς πασχούσης ὕλης τὴν δυάδα. —

<sup>(100)</sup> Plato Tim p. 517. A. B. — (101) Id. Tim. p. 528. — (102) ibid. p. 530. C. D. — (103) ibid. p. 531. A. B. seq. — (104) ibid. p. 531 seq. — (105) cf. Plato Phileb. pag. 14. D. Sextus Empiricus adv. mathematicos lib. IX,

tariis, quos in magistri libros composuerat, potuisse numeris ad designandas Platonis ideas uti et vocabulis Pythagoreis illius decreta explicare. Sed de singulis philosophiæ locis (106) copiose hic disputare non vacat. Quæcunque enim ad Xenocratis doctrinam et intelligendam et recte judicandam valent, ex ejus fragmentis veterumque de eo testimoniis cognoscentur. Hæc autem omnia collecta, emendata, diligenter denique conversa jam proponemus.

γορεῖται αὐτῶν. Cf. id. adv. Math. lib. IV, 11. — (106) Cf. Philoponus ad Aristot. Metaph. lib. XIII, cap. 9, pag. 1085 seq. ed. Bekker. [pag. 56 et 60]; Syrianus ad Aristotelis Metaph. lib. XIII, cap. 7 [lib. XII, pag. 84.] φανερόν δ' έχ τούτων, καὶ ὅτι χείριστα λέγεται ὁ τρίτος τρόπος, τὸ εἶναι τὸν αὐτὸν ἀριθμὸν τὸν τῶν εἰδῶν, καὶ τὸν μαθηματικόν. Cf. pag. 58. B. et pag. 71 seq. Scholia in

Aristotelem p. 820 A. ed. Brandis. τῶν περὶ ἀριθμοὺς εἰπόντων οἱ μὲν δύο.ἐποίουν αὐτοὺς καὶ διέκρινον, ὡσπερ ὁ Πλάτων (σαρῶς γὰρ οὐτος τὸν μαθηματικὸν Ετερον εἰναι λέγει τοῦ εἰδητικοῦ), οἱ δὲ ἐγα ιτὸν μαθηματικόν, ὡσπερ τινὲς τῶν Πυθαγορείων οἱ δὲ ἐγίνωσκον μὲν ἀμφοτέρους και τὸν εἰδητικὸν καὶ τὸν μαθηματικόν, ἕνα δὲ ἐποίουν, ὡσπερ Σπεύσιππος καὶ Ξενοκράτης. cf. pag. 822. B.

## **ΞΕΝΟΚΡΑΤΟΥΣ**

### ΑΠΟΣΠΑΣΜΑΤΙΑ.

## **XENOCRATIS**

### FRAGMENTA.

1. Ξενοχράτης, 'Αγαθήνορος, Χαλχηδόνιος ', την μονάδα καὶ την δυάδα θεούς, την μεν ώς άρβενα πατρὸς έχουσαν τάξιν, ἐν οὐρανῷ βασιλεύουσαν, ήντινα προσαγορεύει καὶ Ζῆνα καὶ περιττὸν καὶ νοῦν, ὅστις ἐστὶν αὐτῷ πρῶτος θεός την δὲ ὡς θήλειαν, μητρὸς θεῶν δίκην, τῆς ὁπὸ τὸν οὐρανὸν λήξεως <sup>b</sup> ἡγουμένην, ήτις ἐστὶν αὐτῷ ψυχή τοῦ παντός.

(Stobæus Eclog. phys. lib. I, cap. 2, 29 pag. 62 ed. Heeren.; pag. 24 ed. Gaisford.; pag. 15 ed. Meinek. Scripsi: \* Χαλκηδόνιος] cod. Aug. ἀλχηδόνιος. — \* λήξεως] accipiendum ut apud Herodotum lib. IV, 21 ή πρώτη τῶν λαξίων. Quum autem codex Vaticanus præbeat λέξεως, non ionice scripsisse λάξιος ut ait Meinekius, sed Herodoteo more hic locutus esse Xenocrates putari debet.)

2. Ξενοχράτης δὲ δ Χαλκηδόνιος τὸν μὲν Επατον Δία, τὸν δὲ νέατον καλῶν, ἔμφασιν πατρὸς ἀπολείπει καὶ υίοῦ.

(Clemens Alexandrinus Strom. lib. V, pag. 604. C. quem locum Eusebius Præp. Ev. lib. XIII, cap. 13, pag. 681 descripsit, sed pro Χαλκηδόνιος mendose Καρχηδόνιος substituit.)

3. Ξενοκράτης Δία τον έν μέν τοῖς κατά τὰ αὐτὰ καὶ ώσαύτως ἔχουσιν ὕπατον καλεῖ, νέατον δὲ τὸν ὑπὸ σελήνην.

(Plutarchus Quæst. Platon. IX, vol. XIII, p. 275 ed. Hutten. τὸ γὰρ ἄνω καὶ πρῶτον ὅπατον οἱ παλαιοὶ προσηγόρευον ἢ καὶ Ξενοκράτης Δία κτλ.)

4. Ξενοχράτης, Καρχηδόνιος οδτος, έπτὰ μὲν θεοὺς τοὺς πλάνητας, όγδοον δὲ τὸν ἐχ πάντων αὐτῶν συνεστῶτα χόσμον αἰνίττεται.

(Clemens Alexandrinus Admonit. ad Gentes pag. 44. Aliter Cicero de natura deorum lib. I, cap. 13, apud quem Vellejus: Nec vero, inquit, ejus condiscipulus Xenocrates in hoc genere prudentior: in cujus libris, qui sunt de natura deorum, nulla species divina describitur. Deos enim octo esse dicit: quinque cos, qui in stellis vagis nominantur: unum qui ex omnibus sideribus, quæ infixa cælo sunt, ex dispersis quasi membris simplex sit putandus deus: septimum, solem adjungit: octavamque, lunam: qui quo sensu beati esse possint, intelligi non potest. Quare Davisius ad Ciceronis l. c. apud Clementem legi jubet δγδοον δὲ τὸν ἐχ πάντων τῶν ἐπλανῶν. At nihil mutare ausim.)

5. Ἐλήρει δ' ᾿Αριστοτέλης, ἐλήρει δὲ Ξενοκράτης, ἀφελεῖσθαι μὲν ἀνθρώπους ὑπὸ θεῶν, ἀφελεῖσθαι δὲ ὑπὸ γονέων, ἀφελεῖσθαι δὲ ὑπὸ καθηγητῶν ἀποφαινόμενοι· τὴν δὲ θαυμαστὴν ἀγνοοῦντες ἀφελειαν, ἢν οἱ σοφοὶ κινουμένων κατ' ἀρετὴν ἀλλήλων ἀφελοῦνται, κἔν μὴ συνῶσι, μηδὲ γινώσκοντες τυγχάνωσιν.

(Plutarchus adv. Stoic. cap. 22, vol. XIV, pag. 29 ed. Hutten. Disputat hoc loco Plutarchus de Stoicorum dogmate, qui contendunt, si unus sapiens digitum prudenter quodammodo porrigat, omnes toto orbe sapientes fructum inde capere. Hoc si contingit, ait Plutarchus, delirasse dicendus est Xenocrates, ratus homines a diis, parentibus et præceptoribus juvari, quum de Stoicorum sententia sapientes tantum de hominibus bene merere queant. Patet autem hinc, Xenocratem deorum providentia mundum administrari affirmasse.)

<sup>1.</sup> Xenocrates, Agathenoris filius, Chalcedonius, monadem et dyadem deos facit, illam quidem ut marem patris vice fungentem atque in cœlo regnantem, quam et Jovem vocat et imparem et mentem, qui est ipsi primus deus: hanc vero ut feminam, matris deorum instar, portioni cœlo subjectæ imperantem, quæ ipsi est anima mundi.

Xenocrates autem Chalcedonius, unum quidem vocans supremum Jovem, alterum vero infimum, nonnullam patris ac filii significationem dat.

<sup>3.</sup> Xenocrates Jovem in rebus immutabilibus supremum appellat, infimum autem in iis quæ sunt infra lunam.

Xenocrates (fuit hic Carthaginiensis) septem quidem deos planetas, octavum vero, qui ex his omnibus constat, mundum obscure significat.

<sup>5.</sup> Delirabat igitur Aristoteles, delirabat Xenocrates, adjuvari homines a diis, adjuvari a parentibus, adjuvari a præceptoribus censentes, mirabilem vero illam ignorantes utilitatem, quam sapientes mutua virtute commoti percipiunt, etiamsi non intelligant neque agnoscant.

καθόλου γ' οὖν τὴν περὶ τοῦ θείου ἔννοιαν Ξενοκράτης δ Χαλχηδόνιος οὐχ ἀπελπίζει καὶ ἐν τοῖς ἀλόγοις ζώοις.

(Clemens Alexandrinus Strom. lib. V, p. 590. B. Scripsi Χαλκηδόνιος rejecta librorum lectione Καργηδόνιος. Vid. supra ad fragm. 2.)

7. Θεὸν α δὲ εἶναι καὶ τὸν οὐρανὸν καὶ τοὺς ἀστέρσς πυρώδεις όλυμπίους θεούς, καὶ ἔτέρους ὑποσελήνους δαίμονας ἀοράτους α. ἀρέσκει δὲ καὶ αὐτῷ πλὴν τούτων φύσεις τινὰς ὑπάρχειν ἐν τῷ περιέχοντι καὶ ἐνδιοικεῖν ͼ τοῖς ὑλικοῖς στοιχείοις. Τούτων δὲ τὴν μὲν δι' ἀέρος διήκουσαν "Ηραν προσαγορεύει α, τὴν δὲ διὰ τοῦ ὑγροῦ Ποσειδῶνα, τὴν δὲ διὰ τῆς γῆς φυτοσπόρον Δήμητρα ε.

(Stobæus Eclog. phys. lib. I, cap. 2, 29 pag. 62 ed. Heeren; pag. 24 ed. Gaisford; pag. 15 ed. Meinek. Scripsi: \* θεὸν] e codd. Vat. et Aug; vulgo θεῖον. — b ἀοράτους] ex iisdem codd; vulgo δρατούς. — c ἀρέσκει δε και αὐτῷ πλην τούτων φύσεις τινάς ὑπάρχειν ἐν τῷ περιέχοντι καὶ ἐνδιοικείν] secutus Plutarchum de Isid. et Osir. cap. 26. Cf. fragm. 10; codd. ἀρέσκεται δὲ καὶ αὐτὸς et post plurium verborum lacunam καὶ ἐνδιοιχείν (al. ενδιήχειν) τοις ύλ. στ. Cæterum ενδιοιxeiv similiter dicitur ab eodem scriptore pag. 22 ed. Gaisford. in verbis τὰς ἐνδιοιχούσας τοῖς στοιγείοις ή τοῖς σώμασι δυνάμεις, quamquam ibi quoque aliæ membranæ ἐνδιήχειν præferunt. Est autem utraque vox philosophorum propria. Sic Stobæus l. c. p. 26 καὶ πνεῦμα ἐνδιῆκον δι' δλου τοῦ χόσμου, item Sextus Empiricus pag. 296 αί ένδιήχουσαι έν τοῖς χατὰ μέρος χοινότητες. — <sup>d</sup> τούτων δέ την μέν δι' αέρος διήχουσαν "Ηραν προσαγορεύει] codd. Vat. et Aug. την μέν ἀειδη προσαγορεύει, nisi quod post µêv aliquid deesse indicant. Quare lacunam inserto διήχουσαν explevi, atque ἀειδῆ cum Heerenio in δι' άξρος converti. — 6 Δήμητρα] vulgo Δήμητραν.)

8. Βέλτιον ούν οί τὰ περί τὸν Τυφώνα καὶ "Οσιριν

καὶ Ἰσιν ἱστορούμενα, μήτε θεῶν παθήματα, μήτ' ἀνθρώπων, ἀλλὰ δαιμόνων μεγάλων εἶναι νομίζοντες, οθς α καὶ Πλάτων καὶ Πυθαγόρας καὶ Ξενοκράτης καὶ Χρύσιππος, ἐπόμενοι τοῖς πάλαι θεολόγοις, ἐβρωμενεστέρους μὲν ἀνθρώπων γεγονέναι λέγουσι, καὶ πολλῆ τῆ δυνάμει τὴν φύσιν ὑπερφέροντας ἡμῶν, τὸ δὲ θεῖον οὐκ ἀμιγές, οὐδ' ἀκρατον ἔχοντας, ἀλλὰ καὶ ψυχῆς φύσει καὶ σώματος αἰσθήσει συνειληχός ħ, ἡδονὴν δεχομένη καὶ πόνον, καὶ ὅσα ταύταις ἐγγενόμενα ταῖς μεταδολαῖς πάθη, τοὺς μὲν μᾶλλον, τοὺς δὲ ἤττον ἐπιταράττει. Γίνονται γὰρ ὡς ἐν ἀνθρώποις, καὶ δαίμοσιν, ἀρετῆς διαφοραὶ καὶ κακίας.

(Plutarchus de Isid. et Osir. cap. 25 vol. IX pag. 134 ed. Hutten. quem locum descripsit etiam Eusebius Præp. Evang. lib. V, cap. 5, pag. 187. Posui autem: \* οδς] ex Eusebio; ώς codd. Plutarchi. — b συνειληχός] ex Eusebio; ἐνσυνειληχός vel ἐν συνηλειχός Plutarchi exemplaria. —)

9. 'Ομοίως δὲ καὶ εὐδαίμονα, οδ ἄν ὁ δαίμων ¾ σπουδαῖος, καθάπερ Ξενοκράτης φησίν εὐδαίμονα εἶναι τὸν τὴν ψυχὴν ἔχοντα σπουδαίαν · ταύτην γὰρ ἔκάστου εἶναι δαίμονα.

(Aristoteles Topicor. lib. II, cap. 6, pag. 112. A. ed. Bekker. έτι τὸ ἐπιχειρεῖν μεταφέροντα τοῦνομα ἐπὶ τὸν λόγον, ὡς μᾶλλον προσῆκον ἐκλαμδάνειν ἢ ὡς κεῖται τοῦνομα, οἷον εῦψυχον μὴ τὸν ἀνδρεῖον, καθάπερ νῦν κεῖται, ἀλλὰ τὸν εὖ τὴν ψυχὴν ἔχοντα, καθάπερ καὶ εὖελπιν τὸν ἀγαθὰ ἐλπίζοντα ὑμοίως δὲ καὶ εὐδαίμονα κτλ. ad quem locum Alexander Aphrodisiensis (cf. Scholl. in Arist. p. 268. B. ed. Brandis) hæc annotavit : εἰ δὴ δαίμων ἐκάστου ἡ ψυχή, καθὰ Ξενοκράτει δοκεῖ, εἰη ὰν εὐδαίμων ὁ εὖ τὴν ψυχὴν ἔχων · εὖ δὲ τὴν ψυχὴν ἔχει ὁ σπουδαῖος. σπουδαῖος ἄρα ὁ εὐδαίμων.

10. Παράδειγμα δὲ τῷ λόγῳ Ξενοχράτης μέν, δ Πλάτωνος ἐταῖρος, ἐποιήσατο τὸ τῶν τριγώνων, θείῳ μὲν ἀπεικάσας τὸ ἰσόπλευρον, θνητῷ δὲ τὸ σκαληνόν, τὸ δ' ἰσοσκελὲς δαιμονίῳ· τὸ μὲν γάρ, ἴσον πάντη· τὸ

Quippe omnino Xenocrates Chalcedonius non desperat, etiam in animalibus rationis expertibus esse dei notitiam.

<sup>7.</sup> Deum etiam cœlum statuit ardentesque stellas deos Olympios, et alios subter lunam genios non aspectabiles. Placet ei autem præter hos naturas quoque quasdam in aere esse, easque per elementa materiæ penetrare. Ex his quæ per aerem transit Junonem, qui per aquam Neptunum, qui per terram, Cererem frugiferam vocat.

<sup>8.</sup> Melius igitur ii qui quæ de Typhone, Osiride, Iside narrantur, neque deorum neque hominum, sed magnorum geniorum casus esse putant, quos genios et Plato et Pythagoras, et Xenocrates et Chrysippus priscorum theologorum exemplo hominibus robustiores exstitisse di-

cunt et virium magnitudine nostram naturam superasse, divinitate autem non sincera aut pura fuisse præditos, sed quæ animi natura corporisque sensu temperata voluptatis esset dolorisque capax, allisque id genus obnoxia affectionibus cum mutationum varietate conjunctis, quibus alii magis, alii minus turbantur. Namque ut in hominibus, ita etiam in dæmonibus sunt virtutum et vitiorum discrimina.

Similiter εὐδαίμονα (id est beatum) eum cujus dæmon sit bonus, quemadmodum Xenocrates ait εὐδαίμονα esse cujus animus sit bonus : hunc enim unicuique esse dæmonem.

<sup>10.</sup> Hujus argumenti exemplum Xenocrates, Platonis sodalis, proposuit formas triangulorum, quum divine

δ', άνισον πάντη· τὸ δέ, πὴ μὲν Ισον, πὴ δ' άνισον, ὥσπερ ἡ δαιμόνων φύσις έχουσα καὶ πάθος θνητοῦ καὶ θεοῦ δύναμιν.

(Plutarchus de oracul. def. cap. 13, vol. IX, p. 319 ed. Hutten.)

11. Άλλὰ φαύλους μὲν (ἔφη) δαίμονας οὐκ Ἐμπεδοκλῆς μόνον, ὧ Ἡρακλέων, ἀπέλιπεν, ἀλλὰ καὶ Πλάτων καὶ Ζενοκράτης καὶ Χρύσιππος.

(Plutarchus de oracul. def. cap. 17, vol. IX, p. 326 ed. Hutten. Cf. Euseb. Præp. Ev. lib. V, cap. 17, p. 206. B. Adde Philos. Græc. fragm. vol. I, pag. XVIII.)

12. 'Ο δὶ Ξενοκράτης καὶ τῶν ἡμερῶν τὰς ἀποφράδας, καὶ τῶν ἑορτῶν ὅσαι πληγάς τινας, ἢ κοπετούς,
ἢ νηστείας, ἢ δυσφημίας, ἢ αἰσχρολογίαν ἔχουσιν,
οὕτε θεῶν τιμαῖς, οὕτε δαιμόνων οἵεται προσήκειν
χρηστῶν, ἀλλὰ εἶναι φύσεις ἐν τῷ περιέχοντι μεγάλας μὲν καὶ ἰσχυράς, δυστρόπους δὲ καὶ σκυθρωπάς,
αῖ χαίρουσι τοῖς τοιούτοις καὶ τυγχάνουσαι πρὸς οὐθὲν
ἄλλο χεῖρον τρέπονται.

(Plutarchus de Iside et Osir. cap. 26, vol. IX, pag. 136 ed. Hutten.)

13. Ο δὲ Ξενοχράτης τὰ μέν ἄστρα καὶ τὸν ήλιον ἐκ πυρός φησι καὶ τοῦ πρώτου πυκνοῦ συγκεῖσθαι, τὴν δὲ σελήνην ἐκ τοῦ δευτέρου πυκνοῦ καὶ τοῦ ἰδίου ἀέρος, τὴν δὲ γῆν ἐξ ὕδατος καὶ πυρὸς καὶ τοῦ τρίτου τῶν πυκνῶν ὅλως δὲ μήτε τὸ πυκνὸν αὐτὸ καθ' αὐτό, μήτε τὸ μανόν, εἶναι ψυχῆς δεκτικόν.

(Plutarchus de facie in orbe lunæ cap. 29, vol. XIII, pag. 93 ed. Hutten.)

14. Ξενοχράτης χατά μίαν ἐπιφάνἐιαν οἴεται χεῖσθαι τοὺς ἀστέρας · οἱ δὲ ἄλλοι Στωῖχοὶ πρὸ τῶν ἐτέρων τοὺς ἐτέρους ἐν ὕψει χαὶ βάθει.

(Stobæus Eclog. Phys. lib. I, cap. 24, p. 514 seq. ed. Heeren; pag. 200 ed. Gaisford; pag. 141

ed. Meinek. Idem locus exstat apud Pseudoplutarchum de Placit. phil. lib. II, cap. 15 et Eusebium Præp. Evang. lib. XV, cap. 46, pag. 846, nisi quod ibi legitur : Ξενοκράτης κατά μίαν έπιφάνειαν οξεται χινείσθαι. Sed quoniam de stellis inerrantibus videtur disputari, non κινεῖσθαι, sed xεῖσθαι hic flagitari apparet. Ut autem hac in re certior auctor Stobæus est : ita scriptura κατά μιᾶς ἐπιφανείας, quam ejus codices præbent, mutanda in χατά μίαν ἐπιφάνειαν. Hanc enim Plutarchi et Eusebii exemplaria exhibent. Mirum est hæsisse criticos et interpretes omnes in verbis οί δὲ άλλοι Στωϊκοί; sed illorum errores convincere supersedeo. Constat enim ἄλλος sæpe salva sententia omitti posse, velut apud Platonem Gorg. p. 473. C. εὐδαιμονιζόμενος ὑπὸ τῶν πολιτῶν καλ τῶν ἄλλων ξένων, ubi vide Heindorfium. Adde eundem ad Phæd. pag. 110. E.)

16. Καὶ γὰρ αὐτὸν οὖτω τὸν κόσμον ἐκ τῶν ἄνω καὶ τῶν κάτω φύσει φερομένων συνηρμοσμένον ἀπηλλάχθαι παντάπασι τῆς κατὰ τόπον κινήσεως. Ταῦτα δὶ καὶ Ξενοκράτης ἔοικεν ἐννοῆσαι θείω τινὶ λογισμῷ, τὴν ἀρχὴν λαδὼν παρὰ Πλάτωνος.

(Plutarchus de facie in orbe lunæ cap. 29, vol. XIII, pag. 93 ed. Hutten.)

16. Ξενοχράτης μέτρον τῶν γεννητῶν καὶ κίνησιν ἀίδιον (τὸν γρόνον έλεγε).

(Stobæus Eclog. Phys. lib. I, cap. 8, 40 pag. 250 ed. Heeren; pag. 91 ed. Gaisford; pag. 63 ed. Meinek.)

17. Δοχεῖ μέν πρὸς Ξενοκράτην μάλιστα καὶ τοὺς Πλατωνικοὺς ὁ λόγος τείνειν, διότι ἐξ ἀτάκτου καὶ πλημμελοῦς γεγονέναι τὸν κόσμον φασί, τοῦ Πλάτωνος εἰπόντος ε παραλαδών γὰρ ὁ θεὸς πᾶν ὅσον ἦν ὁρατὸν οὐχ ἡσυχίαν ἄγον ἀλλὰ κινούμενον πλημμελῶς

naturæ conferret triangulum æquilaterum, mortali fastigio scalenum, geniorum prosaplæ æquicrurium: quipre primum undique æquale est, alterum inæquale, tertium tum æquale tum inæquale, ut geniorum natura simul affectionibus humanis simul dei viribus conspicua.

- 11. Sed malos (inquit) genios esse, non solum Empedocles, o Heracleo, scriptum reliquit, sed Plato etiam, Xenocrates et Chrysippus.
- 12. Xenocrates etiam dies nefastos et festos, quibus verbera, planctus, jejunia, mali ominis voces aut obscœna dicta usurpantur, neque cum deorum neque cum bonorum geniorum cultu convenire censet; sed esse in aere naturas quasdam magnas et fortes, easdemque morosas ac difficiles, quæ istius modi rebus delectentur, easque consecutæ injuriosiæ esse desinant.
- 13. Xenocrates vero stellas et solem ex igne ait et primo denso constare, lunam ex secundo denso et pro-

- prio aere, terram ex aqua et igne et tertio dense; omnino autem neque densum ipsum per se, neque rarum animæ esse capax.
- 14. Xenocrates in una superficie positas putat stellas : at Stoici alias aliis altius vel humilius.
- 15. Nam ipsum quoque mundum ita ex iis, quæ sua natura sursum et deorsum feruntur, apte compositum, liberum esse ab omni loci mutatione. Hæc etiam Xenocrates videtur divinitus concepisse mente, principium a Platone mutuatus.
- 16. Xenocrates (tempus) rerum creatarum mensuram motumque perpetuum (appellabat).
- 17. Videtur ad Xenocratem maxime et ad Platonicos disputatio pertinere, quia ex inordinato et incomposito mundum effectum esse ajunt, quum Plato dixerit : quidquid erat, quod cerni posset, id sibi deus assumpsit, non tranquillum et quietum, sed immoderate

καὶ ἀτώκτως εἰς τάξιν αὐτὸ ἤγαγεν ἐκ τῆς ἀταξίας. »
Οὖτοι οὖν γενητὸν καὶ ἀφθαρτον λέγοντες τὸν κόσμον
τὴν γένεσιν οὐχ ὡς ἀπὸ χρόνου φασὶ δεῖν ἀκούειν,
ἀλλ' ἐξ ὑποθέσεως εἰρημένην, διδασκαλίας χάριν τῆς
τάξεως τῶν ἐν αὐτῷ προτέρων τε καὶ συνθετωτέρων.

(Simplicius ad Aristotelem de Cœlo pag. 70. B. Cf. Schol. Arist. p. 488. Spectat autem hæc explicatio ad lib. I de Cœlo cap. 10, pag. 279. B. ed. Bekker. εί δε γέγονεν, ανάγχη δηλονότι κάκείνα δυνατά είναι άλλως έγειν και μη άει ουτως έγειν, ώστε και συνεστώτα διαλυθήσεται και διαλελυμένα συνέστη έμπροσθεν, καὶ τοῦτ' ἀπειράκις ἢ οὕτως εἶχεν ή δυνατὸν ήν. Εί δὲ τοῦτ', οὐχ αν είη ἀφθαρτος, οὖτ' εἰ ἄλλως εἶγέ ποτε οὖτ' εἰ δυνατὸν ἄλλως ἔχειν. "Ην δέ τινες βοήθειαν ἐπιχειροῦσι φέρειν ἐαυτοῖς τῶν λεγόντων ἄφθαρτον μέν είναι γενόμενον δέ, οὐχ ἔστιν άληθής κτλ. Huc pertinet etiam scholion cod. Coisl. 166, p. 489 ed. Brandis. ταῦτα πρὸς Ξενοκράτην εξρηται απολογούμενον ύπερ Πλάτωνος καί λέγοντα ότι γενόμενον είπε τὸν χόσμον ὁ Πλάτων οὐ τοῦτο βουλόμενος, άλλὰ διδασχαλίας χάριν ἔφησεν ἐχ τῆς ύλης τῆς προηγουμένης καὶ τοῦ εἴδους γεγονέναι τὸν χόσμον, ὡς ἔχει ἐπὶ τῶν μαθημάτων. Simile est scholion cod. Reg. 1853 l. c. δ Ξενοχράτης καὶ δ Σπεύσιππος ἐπιγειροῦντες βοηθήσαι τῷ Πλάτωνι ἔλεγον ότι οὐ γενητὸν τὸν χόσμον δ Πλάτων ἐδόξαζεν, άλλὰ ἀγένητον, χάριν δὲ διδασχαλίας καὶ τοῦ γνωρίσαι καλ παραστήσαι αὐτὸ ἀκριδέστερον έλεγε τοῦτον γενητόν. De reliquo quæ affert Simplicius Platonis verba παραλαδών γὰρ δ θεὸς κτλ. leguntur in Timæo p. 30 A. Est vero operæ pretium audire Censorinum de die natali cap. 4 antiquorum de rerum origine opiniones sic referentem. Sed prior, inquit, illa sententia, qua semper humanum genus fuisse creditur, auctores habet Pythagoran Samium et Ocellum Lucanum et Archytan Tarentinum omnesque adeo Pythagoricos. Sed et Plato Atheniensis et Xenocrates et Dicæarchus Messenius itemque antiquæ academiæ philosophi non aliud videntur opinati.)

18. Ἐμπεδοκλῆς καὶ Ξενοκράτης ἐκ μικροτέρων

όγχων τὰ στοιχεῖα συγχρίνει, ἄπερ ἐστὶν ἐλάχιστα καὶ οἱονεὶ στοιχεῖα στοιχείων.

(Stobæus Eclog. Phys. lib. I, cap. 17 pag. 368 ed. Heeren; pag. 143 ed. Gaisford; pag. 100 ed. Meinek. Eadem verba exstant apud Pseudoplutarchum de placit. phil. lib. I, cap. 17, nisi quod omisso Xenocratis nomine scribit Έμπεδοκλης έκ μικροτέρων δγκων κτλ. Cf. ibid. cap. 13 \*Εμπεδοχλής πρό τῶν τεσσάρων στοιχείων θραύσματα έλάγιστα, οίονεί στοιχεία στοιχείων, όμοιομερή, όπερ έστι στρογγύλα. In eandem sententiam Galenus hist. phil. cap. 10 οί μέν παλαιότεροι τὰς τῶν στοιχείων μίξεις κατ' άλλοίωσιν ήτοι κρᾶσιν ῷήθησαν γίνεσθαι, οί δὲ περὶ Ἀναξαγόραν καὶ Δημόκριτον κατά παράθεσιν. Έμπεδοκλης δέ έκ μικροτάτων οίεται τά στοιγεία συγκρίνειν. Quidam igitur Galenum secuti non modo apud Plutarchum, sed etiam apud Stobæum pro μικροτέρων substitui μικροτάτων voluerunt. Verum illam rem haud in magno discrimine ponimus.)

 Ξενοχράτης καὶ Διόδωρος ἀμερῆ τὰ ἐλάχιστα ὡρίζοντο.

(Stobæus Eclog. Phys. lib. I, cap. 14, 1 pag. 350 ed. Heeren; pag. 133 ed. Gaisford; pag. 94 ed. Meinek. Ut autem e minoribus corpusculis orta sunt elementa: ita ex quatuor elementis illa, quæ in terris sunt, corpora originem acceperunt. De quo argumento Plutarchi locus est, quem nunc proponemus.)

20. Τί οὖν; οὖχὶ καὶ Πλάτωνι συνέδαινε καὶ Ἀριστοτέλει καὶ Ξενοκράτει, χρυσὸν ἐκ μὴ χρυσοῦ, καὶ λίθον ἐκ μὴ χρυσοῦ, καὶ λίθον ἐκ μὴ λίθου, καὶ τάλλα γεννῷν ἐκ τεσσάρων ἐπλῶν καὶ πρώτων ἀπάντων; Πάνυ μὲν οὖν. ἀλλὰ ἐκείνοις μὲν εὐθύς τε συνίασιν αὶ ἀρχαὶ πρὸς τὴν ἔκάστου γένεσιν, ὥσπερ συμδολὰς μεγάλας φέρουσαι τὰς ἐν αὐταῖς ποιότητας, καὶ ὅταν συνέλθωσιν εἰς τὸ αὐτὸ καὶ συμπεσωσι ξηροῖς ὑγρά, καὶ ψυχρὰ θερμοῖς, καὶ στερεὰ μαλθακοῖς, σώματα κινούμενα παθητικοῖς ἀπ' ἀλλήλων, καὶ μεταδάλλοντα δι' ὅλων, ἔτέραν ἀφ' ἔτέρας κράσεως συναποτίκτει γένεσιν.

(Plutarchus adv. Colot. cap. 9 vol. XIV,

agitatum et fluctuans, idque ex inordinato in ordinem adduxit. Hi igitur procreatum et immortalem vocantes mundum rerum procreationem non ut quodam tempore factam intelligi oportere ajunt, sed ea conditione dictam, ut indicaretur ordo eorum quæ in mundo priora et magis composita sunt.

- 18. Empedocles et Xenocrates e minoribus corpusculis elementa componunt, que minima sunt ac tanquara elementorum elementa.
- 19. Xenocrates ac Diodorus minima partibus carere censebant.

20. Quid ergo? nonne Plato et Aristoteles et Xenocrates aurum ex non auro, lapidem ex non lapide et reliqua e quatuor primis et simplicibus omnium elementis generari faciehant? Sane quidem. Verum his statim ad uniuscujusque rei generationem coeunt principia magnumque rerum velut adjumentum suas quodque qualitates afferunt: et quando congressa sunt cum siccis humida, cum calidis frigida, cum mollibus dura, corpora mota cum his quæ invicem se afficiunt, et penitus mutata diversum diversa mixtura partum simul edunt.

pag. 150 ed. Hutten. De reliquo omnia, quæ in terra exstant, vel per se sunt, vel ad aliquid referuntur. Docet hoc Simplicius ad Aristot. Categ. pag. 27 (interp. lat. Venet. 1567): Xenocrates et Andronicus videntur omnia comprehendere sub per se et ad aliquid: perinde quasi supervacaneum sit apud eos tantam multitudinem generum afferre. Qui locus sic explicandus est, ut quod per se sit, substantiam esse dicamus, quod ad aliquid referatur, accidens vel modum appellemus, quoniam hic non potest nisi in altero esse.)

21. Οί δὲ περὶ Ξενοχράτην τὴν μὲν πρώτην ἀχολουθίαν ὑπεῖναι συνεχώρουν, τοῦτ' ἔστιν ὅτι εἰ ἔν ἐστι τὸ ὄν, καὶ ἀδιαίρετον ἔσται · οὐ μὴν ἀδιαίρετον εἶναι τὸ ὄν · διὸ πάλιν μηδὲ εν μόνον τὸ ὄν , ἀλλὰ πλείω · διαιρετόν μέντοι μή ἐπ' ἄπειρον είναι, άλλ' είς ἄτομά τινα χαταλήγειν · ταῦτα μέντοι μὴ ἄτομα εἶναι ώς άμερῆ καὶ ἐλάχιστα, ἀλλὰ τὸ ποσὸν καὶ τὴν ὕλην τμητά και μέρη έχοντα. τῷ δὲ είδει ἄτομα και πρῶτα πρώτας τινάς υποτιθέμενος είναι γραμμάς άτόμους καί τὰ ἐκ τούτων ἐπίπεδα καὶ στερεὰ πρῶτα. Τὴν οὖν έχ της διχοτομίας και άπλως της έπ' άπειρον τομης καί διαιρέσεως ύπαντώσαν άπορίαν ό Ξενοκράτης οίεται διαλύεσθαι, τάς ατόμους είσαγαγών γραμμάς, καὶ ἀπλῶς ἄτομα ποιήσας μεγέθη, φεύγων τὸ δν είπερ έστι διαιρετόν είς το μή δν άναλυθηναι και άναλωθηναι, τῶν ἀτόμων γραμμῶν ἐξ ὧν ὑπίσταται τὰ όντα άτμήτων μενουσών και άδιαιρέτων.

(Simplicius in Aristotelis Phys. pag. 30. A.)
22. Έπεὶ δὲ καὶ Ξενοκράτης σοφὸς ἦν ἀνήρ, πῶς ἄρα τὰς ἀτόμους γραμμὰς ὑπετίθετο; Οὐδὲ γὰρ ἤγνόει τὴν φύσιν τοῦ μεγέθους, ἀλλ' οὐδὲ τῷ εἴδει ἀδιαίρετον ἔλεγε· τοῦτο γὰρ οὐ μόνον αἱ ἐλάχισται γραμμαὶ ἔχου-

σιν, άλλά καὶ τὰ μέγιστα σώματα. μήποτε οὖν ου πρὸς τὴν ἐπ' ἄπειρον τομὴν ἐνίστατο ὁ Ξενοκράτης· οὐ ἀνήρ, ἀλλὰ πρὸς τὸ εἰς ἄπειρα διηρῆσθαι, ὅντων ἀεί τινων ἀτμήτων μεγεθῶν, ἄτινα οὐδὲ ὑπὸ φύσεως ἰσχύει καθ' αὐτὰ διαιρεῖσθαι διὰ σμικρότητα, ἀλλ' ἐνωθέντα πάλιν ἄλλοις σώμασιν, οὕτω, τοῦ ὅλου διαιρουμένου, ἐν ἔαυτοῖς ἐκείνην δέχεται τὴν διαίρεσιν, ἡν μόνα ὅντα οὐχ ὰν ὑπέμεινεν. Ἡς οὖν ὁ Πλάτων ἐπίπεδα εἶπεν εἶναι τὰ πρῶτα καὶ ἐλάχιστα σώματα, οὕτως ὁ Ξενοκράτης γραμμὰς ἀδιαιρέτους μὲν διὰ σμικρότητα, διαιρετὰς δὲ καὶ αὐτὰς οὕσας τῆ φύσει.

(Simplicius in Aristotelis Phys. pag. 30 B. Scripsi autem ἐκείνην δέχεται τὴν διαίρεσιν rejecta membranarum lectione ἐκείνα δέχεται τὴν διαίσεται Ν

23. Άλλα μην δέδεικται έν τη Φυσική Ακροάσει, έν τοῖς περὶ χιχήσεως λόγοις, ἐν οἶς ἀντέλεγε πρὸς Ξενοχράτην γραμμάς ἀτόμους λέγοντα, ὅτι οὐχ εἰσὶν άδιαίρετοι γραμμαί, τοῦτ' ἔστιν ὅτι οὐδὲν μέρος γραμμης έστιν άδιαίρετον, άλλ' είς άπειρόν έστι διαιρετόνούχ άρα έχ σημείων έστι γραμμή, ούδ' έχ γραμμών τὸ ἐπίπεδον, οὐδ' ἐξ ἐπιπέδων τὸ στερεόν ταῦτα μέν τὰ Άριστοτέλους, ὅπερ ἀεὶ ἔφην, ἀπαντῶντος πρὸς τὸ τοῦ λόγου φαινόμενον. 'Ρητέον δὲ ὅτι εἴπερ τὰ ἐπίπεδα έλεγον μαθηματικά είναι, ώς μήχος μόνον καὶ πλάτος έχειν, οί εξ επιπέδων τὰ στερεά λέγοντες καὶ είς τὰ ἐπίπεδα αὐτὰ ἀναλύοντες, καλῶς ὁ Ἀριστοτέλης καλ ταῦτα αὐτοῖς ἐπήγαγε τὰ ἄτοπα καλ τὰ έξῆς ἐπάξει. Εί δὲ φυσικά τὰ ἐπίπεδα λέγουσιν, ὡς μὴ μόνον μήχος και πλάτος άλλα και βάθος έχειν, δπερ άργην έν τοϊς φυσιχοϊς χαθιστάναι δυνατόν, οὐχέτι τῆ θέσει αὐτῶν ἔπεται τὰ ἄτοπα τὰ ἐπαγόμενα πρὸς τὰ ἐπίπεδα, ώς μή βεδαθυσμένα. "Οτι δέ φυσικά καὶ οὐ

21. At Xenocrates primam consecutionem subesse concedebat, hoc est, si unum sit ens, etiam individuum fore: non tamen individuum esse ens, ideoque rursus ne unum quidem solum, sed plura: in infinitum vero dividi non posse, sed in atomos quasdam desinere : has porro atomos non esse partium expertes et minimas, sed pro quantitate et materia dividi posse et partes habere: cæteroqui specie atomos et prima naturæ statuens esse primas quasdam lineas insecabiles et ex his facta plana et solida prima. Hanc igitur quæstionem ex divisione in duas partes et omnino ex sectione in infinitum et divisione exorientem Xenocrates solvi putat, quum insecabiles lineas afferat atque omnino indivisas magnitudines efficiat, vitans entis, si modo dividi possit, in non ens resolutionem et consumtionem, manentibus insecabilibus lineis, ex quibus constant ea quæ sunt, ita ut secari ac dividi nequeant.

22. Quum vero etiam Xenocrates vir sapiens esset, quo pacto igitur statuebat lineas insecabiles? Neque

enim ignorabat magnitudinis naturam, sed ne forma quidem indivisam dicebat: hanc enim non solum minimæ lineæ habent, sed et maxima corpora: fortasse igitur sectioni et infinitum Xenocrates non adversabatur: (neque enim geometriæ principium sustulisset vir geometriæ peritus), sed negabat lineas in infinitum dividi posse, quia semper sunt quædam indivisæ magnitudines, quæ ne natura quidem per se propter parvitatem dividi queunt, sed rursus cum aliis corporibus cohærentes, toto diviso, illam admittunt divisionem, quam a corporibus separatæ non sustinerent. Ut igitur Plato dixit plana prima esse et minima corpora, ita Xenocrates lineas individuas quidem propter parvitatem, dividuas autem natura et ipsas appellavit.

23. Atqui in libris de Physica Auditione, in disputationibus de motu, ubi Aristoteles Xenocratem insecabiles lineas statuentem refutabat, rationibus probatum est non esse lineas individuas, hoc est, nullam lineæ partem esse individuam, sed in infinitum dividi posse: ergo

μαθηματικά τὰ ἐπίπεδα ὑποτίθενται, δῆλον ἐκ τοῦ ἐνυλα λέγειν αὐτά · διὸ καὶ τὴν ὕλην πρότερον παραδόντες διεσχηματίσθαι ταύτην εἴδεσί τε καὶ ἀριθμοῖς λέγουσι. Καὶ αὐτὸς δὲ ὁ Τίμαιος ἐν τῷ οἰκείῳ συγγράμματι τάδε γέγραφεν · ἀρχαὶ μὲν ὧν τῶν γεννωμένων κτλ.

(Simplicius ad Aristotelis de Cœlo lib. III, cap. 1 fol. 139. B. Cf. Schol. in Arist. p. 510. A. ed. Brandis. Cæterum verba ἀρχαὶ μὲν ὧν τῶν γεννωμένων, quæ librarii in ἀρχὰς μὲν οὖν τῶν γενομένων corruperunt, ex ipso scriptore emendavi. Leguntur enim in libro qui sub Timæi Locri nomine fertur § 5 Philos. Græc. Fragm. vol. 11, pag. 41.)

24. Εί δ' έστιν άδιαίρετα μεγέθη καὶ ἀπαθῆ καὶ χωρὶς ποιότητος, ὡς οἱ περὶ Δημόκριτον έλεγον, καὶ Ξενοκράτης ἀτόμους γραμμάς ὑποτιθέμενος, ἐξ ἐναντίας τοῖς μαθηματικοῖς ἀν ἀφομοιοῖντο.

(Simplicius ad Aristotelis de Cœlo lib. III, cap. 8 fol. 162.)

25. Ξενοχράτης μέν πρὸς τὴν ἐπ' ἀπειρον τομὴν τὰς ἀτόμους γραμμὰς [εἰσάγει], ἔνα φεύγῃ ταυτὸν ἔν τε καὶ πολλὰ λέγειν ἢν ἀντίφασιν κακῶς ὑπολαμδάνων ἔτέρα περιέπιπτεν ἀντιφάσει χαλεπωτέρα, ταυτὸν ἀμα ποιῶν μέγεθός τε καὶ οὐ μέγεθος καίτοι ταυτὸν μὲν ἔν τε καὶ πολλὰ λέγειν οὐκ ἔστιν ἀντικείτονα, εἰ διαιροῖτό τις τὸ δυνάμει καὶ ἐνεργεία, ταυτὸν δὲ ποιεῖν γραμμήν τε καὶ ἀδιαίρετον ἄντικρύς ἐστι ποιοῦντος τὴν γραμμὴν οὐ γραμμήν.

(Themistius Paraphras, Physicorum Aristotelis lib. I, fol. 18. A. Cf. Schol. in Aristot. p. 334. A. ed. Brandis. Huc pertinent etiam ea quæ in Commentario in Aristotelis librum de

insecabilibus lineis dicuntur pag. 930. A. Tou Πσρμενίδου λέγοντος εν τὸ ὄν, καὶ τὸ παρά τὸ δν οὐδέν, ώς μή όν, ίνα μή πολλά λέγων εἰσάξη καὶ τὸ μή όν, οξ άμφὶ Ξενοχράτην καὶ Πλάτωνα ἐνεδίδοσαν τῷ λόγω, και τοῖς τὰς διχοτομίας και τὰς ἐπ' ἄπειρον διαιρέσεις τοῦ ὄντος εἰσάγουσιν, ὡς ἀν τὸ ἐν δειχθείη πολλά, καὶ οὐ κυρίως ἐν είη τὸ ὄν, εἰ διαιρετὸν είη, ώς Παρμενίδης ἰσχυρίζετο, καὶ σὺν αὐτῷ Ζήνων. άναιρών τὰ πολλά, ὡς ἔστι μαθεῖν ἐχ τοῦ Πλατωνιχοῦ Παρμενίδου · τοῖς τοιούτοις οὖν οἱ ἀμφὶ Ξενοχράτην και Πλάτωνα άντιτείνοντες άδιαίρετα έποίουν μεγέθη; ὧν καὶ τὸ ἐν ἐκεῖνο ἐτίθουν, ὥστ' εἶναι καὶ ἐν καὶ ἀδιαίρετον. Similiter Philoponus in Aristot. Phys. lib. I fol. B, 16 et C, 1 πρὸς δὲ τὸν Ζήνωνος λόγον, τὸν Ξενοχράτην φασίν ἀπαντῆσαι ύποθέμενον μλ έπ' άπειρον τλν τῶν μεγεθῶν γίνεσθαι τομήν, καταλύσειν γάρ εἰς ἀτόμους γραμμάς τεμνομένην την γραμμήν ήγνόησε δέ και οδτος αντιφάσει περιπεσών διά τοῦ δοχείν φεύγειν την άντίφασιν. Idem paulo post sic pergit : ένιοι δὲ ἐνέδοσαν τοῖς λόγοις άμφοτέροις · άμφοτέροις, φησί, τοῖς τε τοῦ Παρμενίδου καὶ τοῖς τοῦ μαθητοῦ αὐτοῦ Ζήνωνος τοῖς μέν τοῦ διδασχάλου δ διδάσχαλος Πλάτων, τοῖς δὲ τοῦ μαθητοῦ Ζήνωνος δ μαθητής Πλάτωνος δ Ξενοχράτης.)

26. Ένθεν δ ≧ενοχράτης ἀνήρει την ἐπ' ἄπειρον τῶν μεγεθῶν τομήν· αὐτὸς γοῦν πολλαχῶς συγχωρήσας τούτῷ ἀληθεῖ ὅντι, ὅμως ἐπελύσατο μοναχῶς την ἀπορίαν, ἐν οἶς καὶ τοῦτό φησιν ὅτι τῶν μεγεθῶν ἡ τομὴ δυνάμει μέν ἐστιν ἐπ' ἄπειρον, ἐνεργείᾳ δ' οὔ, ἀδύνατον γὰρ ἐνεργείᾳ γενέσθαι τὸ ἄπειρον· ὥστε καὶ ἡ κίνησις δυνάμει μὲν δι' ἀπείρων ἐλεύσεται, ἐνεργείᾳ δὲ διὰ πεπερασμένων· οὐδὲ γὰρ κατὰ σημεῖον

neque ex punctis constat linea, neque ex lineis planum, neque ex planie solidum : hæc quidem Aristoteles, ut semper dixi, occurrens ei quod in hac quæstione verisimile est. Notandum vero, siquidem plana dicebant mathematica esse, ut solam longitudinem et latitudiem habentia, qui ex planis solida esse dicunt. et in plana quidem solida resolvunt, pulchre Aristotelem et hac iis attulisse absurda et sequentia allaturum. Sin autem physica plana vocant, ut non solum longitudinem et latitudinem, sed et altitudinem habeant, quod ad principium in physicis constituendum valet, non amplius thesin eorum sequuntur absurda, planis tanquam altitudine carentibus opposita. Ponere vero eos physica, non mathematica plana, ex hoc intelligitur, quod materialia ea appellant: quamobrem etiam postquam materiam tradiderunt, hanc omni specie et numero formatam esse affirmant. Sed ipse quoque Timæus in libro suo hæc scripsit: Principia igitur rerum creatarum, etc.

24. Si vero sunt magnitudines tum indivisæ, tum afiectionibus carentes, tum qualitatis expertes, ut Democritus dicebat et Xenocrates insecabiles lineas statuens, e contrario mathematicis assimilentur.

25. Xenocrates quidem contra sectionem in infinitum lineas insecabiles affert, ut caveat idem unum et multa dicere; quam contradictionem male interpretans in alteram incidit contradictionem eamque graviorem, quia idem simul magnitudinem et non magnitudinem faciebat: tametsi idem dicere unum et multa non est ea, quæ opposita sunt, idem appeilare, si quis potentiam et actum distinguat; at idem putare lineam et rem insecabilem aperte est lineam non lineam esse fingentis.

26. Quapropter Xenocrates sectionem magnitudinum in infinitum sustulit: ipse quidem quamvis multimodis huic quod verum est assensus esset, tamen uno tantum modo quæstionem in scriptis solvit, ubi et hoc affirmat, magnitudinum sectionem in infinitum potentia quidem esse, actu autem non esse, quia fieri nequeat ut actu sit infinitum; quamobrem etiam motus potentia quidem per infinita penetrabit, actu vero per finita; neque cnim per punctum fit motus, sed per definitam magni-

γίνεται ή κίνησις, άλλά κατά μέγεθος ώρισμένον. Διχοτομίαν δὲ ἐκάλεσε τὴν Ζήνωνος ἐπιχείρησιν, καὶ δῆλον διὰ τί· διότι τῷ ληφθὲν μέγεθος δίχα τέμνειν, οὕτως ἐποιεῖτο τὴν κατασκευήν.

(Philoponus in Aristotelis Phys. lib. I, fol. C, 1.)

27. Εἴπομεν δὲ καὶ ἐν τῷ πρώτῳ λόγῳ, ὅτι τινὲς τὸν Ξενοκράτην ὑπώπτευσαν τὰς ἀτόμους εἰσηγεῖσοαι γραμμάς, καὶ ἐδείξαμεν ὡς ψευδής ἡ ὑπόνοια.

(Philoponus in Aristotelis Phys. fol. M, 8. Est vero Xenocrates iis philosophis annumerandus, quorum placita sic tangit Aristoteles Phys. lib. I, 3 pag. 187. A. ed. Bekker. ένιοι δ' ἐνέδοσαν τοῖς λόγοις ἀμφοτέροις, τῷ μὲν ὅτι πάντα ἔν, εἰ τὸ ἀν ἐν σημαίνει, ὅτι ἔστι τὸ μὴ ὄν, τῷ δὲ ἐχ τῆς διχοτομίας, ἀτομα ποιήσαντες μεγέθη.)

28. Ἐλέγχοιτο δ' ἀν διὰ τοῦ προδλήματος τούτου καὶ δ Ξενοχράτειος λόγος δ τὰς ἀτόμους εἰσάγων γραμμάς. "Ολως γὰρ εἰ ἔστι γραμμή, ἢ εὐθεῖά ἐστι γραμμής. "Ολως γὰρ εἰ ἔστι γραμμή, ἢ εὐθεῖά ἐστι καὶ δυνατὸν αὐτὴν δίχα τεμεῖν, ἢ περιφερής, καὶ μείζων ἐστὶν εὐθεῖαν ελάσσονα) ἢ μικτή, καὶ πολλῷ πλέον αὕτη διαιρετή ἐστιν, εἴπερ ἐξ ἀπλῶν ἐστι διαιρετῶν. "Αλλὰ ταῦτα μὲν εἰς ἄλλην ἀναδεδλήσθω θεωρίαν.

(Proclus in prim. Euclidis element. lib. III, pag. 74 seq. ed. Basil. 1533. Cf. interp. lat. Patav. 1560 pag. 159. Posui autem έχει τινὰ εὐθεῖαν ἐλάσσονα pro vitiosa codicum lectione έχει τὴν εὐθεῖαν ἐλάσσονα. Huc referendus videtur etiam locus qui legitur apud eundem in prim. Euclidis element. lib. II, 9 pag. 29 ed. Basil. καὶ μέντοι δ ᾿Αριστοτέλης τὴν αὐτὴν ἔχει τῷ Πλάτωνι διάνοιαν. Πὰν γὰρ εἶδος γραμμῆς εὐθύ φησιν εἶναι, ἢ περιφερές, ἢ μικτὸν ἐκ τούτων. Διὸ καὶ κινήσεις τρεῖς, ἡ μὲν ἐπ᾽ εὐθείας, ἡ δὲ κύκλφ, ἡ δὲ μικτή. Διαμφισ- δητοῦσι δέ τινες πρὸς τὴν διαίρεσιν ταύτην, καί φασι μὴ δύο μόνας εἶναι τὰς ἁπλᾶς γραμμάς, ἀλλὰ καὶ

τρίτην άλλην, την περί τον κύλινδρον έλικα γραφομένην, όταν εύθείας κινουμένης περί την έπιφάνειαν τοῦ κυλίνδρου, σημεῖον όμοταχῶς ἐπ' αὐτῆς κινῆται. Γίγνεται γὰρ έλιξ, ἡ όμοιομερῶς πάντα τὰ μέρη πᾶσσιν ἐφαρμόζει, καθάπερ ᾿Απολλώνιος ἐν τῷ περὶ τοῦ κοχλίου γράμματι δείκνυσι.)

29. Ψυχή αριθμός ξαυτόν χινών.

(Scholiastes ineditus ad Dionysium Thracem ap. Fabricium Biblioth. Gr. vol. III, pag. 192 ed. Harles. Eandem animi definitionem Xenocrati tribuunt Plutarchus de anim. Procr. cap. 1 (vol. XIII p. 287 ed. Hutten.), Stobæus Ecl. Phys. lib. I, cap. 41, pag. 321 ed. Gaisford. Macrobius in Somn. Scip. cap. 14 et cap. 6, ubi omisso Xenocratis nomine commemoratur, Boëthius Top. lib. III, pag. 873; Themistius in Paraphr. Post. Anal. Aristot. lib. II, fol. 10 A; Aristoteles de anim. lib. I, cap. 2 et 4. Sed in definiendo animo, qualem Xenocrates informat, Platonicæ disciplinæ vestigia apparent. Vide Phædrum p. 245 C.)

30. Έπεὶ δὲ τῶν δοχιμωτάτων ἀνδρῶν τοὸς μὲν 
Ξενοχράτης προσηγάγετο, τῆς ψυχῆς τὴν οὐσίαν ἀριθμὸν αὐτὸν ὑφ' ἑαυτοῦ χινούμενον ἀποφηνάμενος. —
Οἱ μὲν γὰρ οὐδὲν ἄλλο ἢ γένεσιν ἀριθμοῦ δηλοδσθαι 
νομίζουσι τῆ μίξει τῆς ἀμερίστου χαὶ μεριστῆς οὐσίας 
ἀμέριστον μὲν γὰρ εἶναι τὸ ἔν, μεριστὸν δὲ τὸ πλῆθος, ἐχ οὲ τούτων γίνεσθαι τὸν ἀριθμόν, τοῦ ἐνὸς 
δρίζοντος τὸ πλῆθος, χαὶ τῆ ἀπειρία πέρας ἐντιθέντος, 
ἢν χαὶ δυάδα χαλοῦσιν ἀόριστον. — Τοῦτον δὲ μήπω 
ψυχὴν τὸν ἀριθμὸν εἶναι, τὸ γὰρ χινητιχὸν χαὶ τὸ χι- 
νητὸν ἐνδεῖν αὐτῷ· τοῦ δὲ ταυτοῦ χαὶ τοῦ ἔτέρου συμ- 
μιγέντων, ὧν τὸ μέν ἐστι χινήσεως ἀρχὴ χαὶ μεταδο- 
λῆς, τὸ δὲ μονῆς, ψυχὴν γεγονέναι, μηδὲν ἦττον τοῦ 
ἱστάναι χαὶ ἵστασθαι δύναμιν ἢ τοῦ χινεῖσθαι χαὶ χι- 
νεῖν οὖσαν.

(Plutarchus de anim. Procr. cap. 1-2. vol. XIII, pag. 287 seq. ed. Hutten. Cæterum

tudinem. Cæterum dixisa nem in duas partes nominavit Zenonis argumentationem; quod cur fecerit, apparet: quoniam sumtam magnitudinem in duas partes dividebat atque ita rem demonstrabat.

- · 27. Diximus etiam in primo libro, nonnullos suspicatos esse Xenocratem insecabiles lineas introduxisse, eamque suspicionem falsam esse ostendimus.
- 28. Redarguatur autem hoc problemate Xenocratis etiam disputatio insecabiles lineas inferens. Omnino enim si est linea, aut recta est, fierique potest ut bifariam ipsa secetur : aut orbiculata, et est major quadam recta; (quippe omnis orbiculata prorsus quandam rectam minorem habet) aut mixta, ac multo magis fissilis, siquidem ex simplicibus dividuis constat. Verumenim vero hæc quidem ad aliam meditationem differantur.
- 29. Animus numerus est se ipsum movens.
- 30. Sed quoniam præstantissimorum virorum quosdam Xenocrates sibi conciliavit, animæ naturam numerum dicens qui a se ipso moveatur. Hi enim nihil aliud animam intelligi debere putant, quam ortum numeri mixtione individuæ et dividuæ naturæ geniti. Unitatem nimirum esse individuam dividuam, multitudinem : ex his nasci numerum, unitate multitudinem definiente terminumque infinitati constituente, quam etiam dyadem infinitam appellant. Hunc vero numerum nondum esse animam; ei enim deesse adhuc vim, qua moveat et qua moveatur: eodem autem et diverso mixtis, quorum alterum motus est et mutationis, alterum quietis initium, animam exstitisse, vim scilicet non minus sistendi et insistendi quam movendi et motus percipiendi.

scripsi of μέν γάρ οὐδέν ἄλλο ή γένεσιν; codd. of μέν γάρ οὐδέν ή γένεσιν.) —

31. Πυθαγόρας [την ψυχην ἀπεφήνατο] ἀριθμὸν αύτὸν χινοῦντα, τὸν δ' ἀριθμὸν ἀντὶ τοῦ νοῦ παραλαμβάνει. Όμοίως δὲ καὶ Ξενοκράτης b.

(Stobæus Ecl. Phys. lib. I, cap. 41, 1 pag. ;95 ed. Heeren; pag. 321 ed. Gaisford; pag. 225 ed. Meinek. Eadem verba leguntur apud Pseudoplutarchum de plac. phil. lib. IV, cap. 2 Πυθαγόρας [ τὴν ψυχὴν] ἀριθμὸν ἐαυτὸν κινοῦντα· τὸν δ' ἀριθμὸν ἀντὶ τοῦ νοῦ παραλαμβάνει. Scripsi: α αὐτὸν cum Heerenio ex Plutarcho; codd. αὐτὴν. — <sup>b</sup> Ξενοκράτης ex optimis codd.; alii male ἀναξαγόρας vel Ξεναγόρας. Cicero Quæst. Acad. lib. II, cap. 39 Tenemusne, quid animus sit? an, ut Xenocrates, mens nullo corpore, ubi parum probabiliter Bentlejus numerus nullo corpore scribi volebat. Mens enim videtur corpus desiderare, numerus non item.)

32. <sup>3</sup>Ησαν δὲ ἔτεροι, οἱ καὶ τὰ δύο ἄμα συμπλέκοντες εἰς τὴν ἀπόδοσιν τῆς ψυχῆς, τό τε κινεῖν καὶ τὸ γιγνώσκειν· ὡς ὁ τὴν ψυχὴν ἀποφηνάμενος ἀριθμὸν κινοῦντα ἐαυτόν· διὰ μὲν τοῦ ἀριθμοῦ τὴν γνωστικὴν δύναμιν ἐνδεικνύμενος, διὰ δὲ τοῦ κινεῖν ἑαυτὸν τὴν κινητικήν.

(Themistius in Paraphr. Arist. de Anim. lib. I, fol. 67. A.)

23. Πυθαγόρας δὲ συμδολιχῶς εἰχάζειν ἀεὶ χαὶ τὸν θεὸν καὶ πάντα τοῖς ἀριθμοῖς εἰωθώς, ὡρίσατο καὶ τὴν ψυχὴν ἀριθμὸν έαυτὸν κινοῦντα, ῷ καὶ Ξενοκράτης ἡκολούθησεν · οὐχ ὅτι ἀριθμός ἐστιν ἡ ψυχή, ἀλλ' ὅτι ἐν τοῖς ἀριθμητοῖς ἐστι καὶ ἐν τοῖς πεπληθυσμένοις, καὶ ὅτι ἡ ψυχή ἐστιν ἡ διακρίνουσα τὰ πράγματα τῷ μορφὰς καὶ τύπους ἐκάστοις ἐπιδάλλειν · αὕτη γάρ ἐστιν ἡ τὰ εἴδη ἀπὸ τῶν εἰδῶν χωρίζουσα καὶ διάφορα

αὐτὰ ἀποφαίνουσα τῆ τε έτερότητι τῶν εἰδῶν καὶ τῷ πλήθει τοῦ ἀριθμοῦ, καὶ διὰ τοῦτο ἀριθμητὰ ποιοδσα τὰ πράγματα· ὅθεν οὐ παντάπασιν ἀπήλλακται τῆς κατὰ τοὺς ἀριθμοὺς κοινωνίας.

(Nemesius de nat. hom. cap. 2.)

34. Ξενοκράτης άριθμον αὐτὴν [τὴν ψυχὴν] θέμενος ἐν ποσῷ δοκεῖ.

(Simplicius ad Aristotelis de Anima lib. I fol. 2 A.)

36. Ξενοχράτους δ τῆς ψυχῆς οδτος λόγος, βουλομένου την μεσότητα αὐτῆς τῶν τε εἰδῶν καὶ τῶν εἰδοποιουμένων, αμα καί τὸ ίδιον αὐτῆς ἐνδείξασθαι· δ γάρ άριθμός το είδος, το δέ χινητόν τοις είδοποιουμένοις προσήχει, έχ μέν οὖν τῶν ἄχρων μόνον οὐ δηλοῖ τὸ, οὖτε ἀριθμὸς ἀπλῶς ἔσται, οὖτε χινητός τοῦ μέν γάρ ύφειται ή του άμερίστου έχδέδληται του δέ έστι χρείσσων, ή του μεριστού ύπερέχει το συναμφότερον οὖν ἄν πως εἶη, ὡς ἀμφοτέροις χοινωνοῦσα, ἀριθμὸς χινητός· χατὰ δὲ τὸ οἰχεῖον τῆς μεσότητος ὑφ' έαυτοῦ χινητὸς λέγεται. Οτι οὐχ ὡς διαστατιχή ἐστι μέση ή ψυχή, οίος ό φυσικός λόγος, καί πρό τούτου κατά τοὺς ἄνδρας ή μαθηματική οὐσία, οὐδε οία κατά τὸ προϊὸν ἀπὸ νοῦ φῶς οὐσία, νοερὰ α μέν ἔτι μένουσα, τῷ δὲ εἰς τὸ φανὸν καὶ σύμμετρον τοῖς ὑπὸ νοδ καταλαμπομένοις προέρχεσθαι, διαγγέλλουσα τὸ μόνιμον καὶ κρύφιον τῆς νοερᾶς ο φύσεως, ἀλλὰ κατ' αύτην την ζωτικήν ιδιότητα έγερσιν και ζέσιν τινά πάσης δηλούσης ζωῆς, ἀμέριστον μέν καὶ ἐν έαυτῆ μένουσαν τῆς νοερᾶς c. περί δὲ τὰ σώματα μεριζομένην, καὶ έτέρωθεν εἰς έτερα ὑφιζάνουσαν τῆς σωματοειδούς της δε ψυχης την άφ' έαυτης είς ανέλιξιν καὶ εἰς διάστασιν ἄμα συναγωγήν. Διὰ ταῦτα μέν οὖν δ Ξενοχράτης άριθμον αὐτον έαυτον χινοῦντα την ψυχήν ἀπεφήνατο · δ δὲ Άριστοτέλης τὸν ἀριθμὸν δριστιχὸν προειπών χαὶ τῶν γνωστῶν χαὶ τῶν γνωστιχῶν,

Pythagoras [animum] numerum sese moventem dixit, numero pro mente sumto. Similiter etiam Xenocrates.

S2. Fuerunt vero aili, qui duabus simul rebus copulalis motum et cognitionem in animi definitione conjungerent: quemadmodum qui animum numerum se ipsum moventem dixit, numero quidem cognoscendi vim, spontaneo autem motu movendi facultatem indicans.

<sup>33.</sup> Pythagoras symbolice comparare semper et deum' et omnia cum numeris solitus, animum quoque definivit numerum se ipsum moventem, quem etiam Xenocrates secutus est; non quod animus esset numerus, sed quia in iis est que numerantur et multiplicantur, et quia animus res discernit, formas et notas singulis imprimendo: hic enim species a speciebus separat, easque tam formarum diversitate quam numeri multitudine dissimiles efficit, ac propterea res numerabiles reddit, ideoque a numerorum communione non omnino alienus est.

<sup>34.</sup> Xenocrates numerum animum nominans in quantitate ponere videtur.

<sup>35.</sup> Xenocratis hæc fuit de anima sententia, quum vellet mediam ejus naturam inter formas et formata ac simul proprietatem ejus ostendere : numerus enim est forma, mobilitas formatis convenit, sola igitur rerum præstantissimarum non indicat, se neque simpliciter numerum esse, neque mobilem : partim enim deterior est, quatenus individua natura caret, partim melior, quatenus res dividuas superat : ergo simul utrumque quodammodo fuerit, ut cum utrisque consociata, numerus mobilis : at propter mediæ naturæ proprietatem per se mobilis dicitur. Quia non ut dirimens media est anima, qualis physica ratio habetur, et ante eam juxta viros illos mathematica substantia, neque qualis a lumine mentis orta substantia, intellectualis adhuc manens, sed quoniam ad perspicuitatem et congruentem rebus mente illustratis tenorem progreditur, stabilem et

ἐπὶ τῆς ψυχῆς εὐλόγως ὡς γνωστικὸν εἰρῆσθαι ἀκούει, καὶ διὰ τοῦτο τοὺς εἰπόντας τὴν ψυχὴν ἀριθμὸν αὐτὸν ἔαυτὸν κινοῦντα, συμπλέξαι ἔφη τὸ κινητικὸν καὶ τὸ γνωστικόν.

(Simplicius ad Aristotelis de Anima lib. I fol. 7 A. Scripsi: a νοερά; codd. νευρά. — b νοεράς φύσεως; codd. νευράς φύσεως. — τῆς νοεράς; codd. τῆς νευράς. —)

36. Ο δε υπό το ποσόν ων έστι και Ξενοκράτης ἀριθμὸς γάρ φησι κινῶν έαυτόν ἐστιν ἡ ψυχή ο δε ἀριθμὸς υπό τὸ ποσόν εὶ δὴ τοῦτο ἐλεγεν ἐκεῖνος, καὶ μὴ ἄλλο τι διὰ τούτου ἠνίττετο.

(Philoponus ad Aristotelis de Anima lib. I fol. A, 15.)

37. Έπὶ ταὐτὸ δὲ φέρονται καὶ ὅσοι λέγουσι τὴν ψυχὴν τὸ αὐτὸ κινοῦν ἐοίκασι γὰρ οὅτοι πάντες ὑπει-ληφέναι τὴν κίνησιν οἰκειότατον εἶναι τῷ ψυχῷ καὶ τὰ μὲν ἄλλα πάντα κινεῖσθαι διὰ τὴν ψυχήν ταύτην δ' ὑφ' ἐαυτῆς, διὰ τὸ μηθὲν ὁρᾶν κινοῦν, δ μὴ καὶ αὐτὸ κινεῖται.

(Aristoteles de Anima lib. I, cap. 2, pag. 404 A. ed. Bekker. ad quem locum Philoponus fol. Β, 16. αἰνίττεται εἰς Πλάτωνα καὶ Ξενοκράτην καὶ Άλκμαίωνα.)

38. Ξενοκράτης δ τούτου διάδοχος ἀπ' ἀμφοτέρων δρίζεται τὴν ψυχήν, εἰπὼν αὐτὴν ἀριθμὸν κινοῦντα ἔαυτόν · διὰ μἐν τὸ γνωστικὴν εἶναι αὐτὴν τῶν ὅντων, ἀριθμὸν εἰπὼν ὡς Πυθαγόρας · ἀρχὴ γὰρ πάντων ἀριθμὸς κατὰ αὐτούς · διὰ δὲ τὸ κινητικὴν εἶναι τὸ αὐτοκίνητον ἀναθελς αὐτῷ · ἀρχὴ γὰρ καὶ πηγὴ πάσης κιγήσεως κατ' αὐτοὺς τὸ αὐτοκίνητον.

(Philoponus ad Aristotelis de Anima lib. I fol. C, 5.)

39. [Ξενοχράτης] έλεγεν οὖν ἀριθμὸν μέν τὴν ψυγον, ἐχ τῶν λόγων πάντων γὰρ ἐν ἐαυτῆ τοὺς λόγους
ἔχει ὡς εἴπομεν · ἀριθμοὺς δὲ τὰ εἴδη ἐχάλουν ὡς εἴρηται , καὶ αὐτὸς γοῦν ἐν τοῖς ἐξῆς φησιν · καὶ εὖ δὴ
οἱ λέγοντες τὴν ψυχὴν τόπον εἰδῶν , ἀριθμὸν μὲν οὖν
χὴν ὁιὰ τοῦτο: κινοῦντα δὲ αὐτὸν διὰ τὸ αὐτόζων αὐτῆς ·
οὐ γὰρ ὑφ' ἑτέρου αὐτῆ τὸ ζῆν , αὐτοζωὴ γάρ ἐστιν.

(Philoponus ad Aristotelis de Anima lib. I fol. E, 11. Scripsi αὐτόζων pro codd. lectione αὐτοζῶν.)

40. Τοιούτος δέ και δ τῆς ψυχῆς δρος, εἰ ἀριθμὸς αὐτὸς αύτὸν κινῶν ἐστι· και γὰρ τὸ αὐτὸ αὐτὸ κινοῦν ψυχή, καθάπερ Πλάτων ὥρισται.

(Aristoteles Topic. lib. VI, cap. 3 pag. 140 B, ed. Bekker.)

41. "Ωσπερ ψυχῆς όρισμός, τὸ ἀριθμὸς αὐτὸς ἑαυτὸν κινῶν, τὸ γὰρ ἀριθμὸς ἐκ περιττοῦ κεῖται καὶ γὰρ τὸ αὐτὸ ἑαυτὸ κινοῦν, χωρὶς τοῦ ἀριθμοῦ, τὴν ψυχὴν δηλοῖ, καθάπερ Πλάτων ἐν τῷ Φαίδρῳ φησὶ λέγων ἀθανάτου δὲ πεφασμένου τοῦ ὑρ' ἑαυτοῦ κινουμένου ψυχῆς οὐσίαν τε καὶ λόγον τοῦτό τις λέγων οὐκ αἰσχυνεῖται. "Αλλως τε καὶ ὁ ἀριθμὸς οὐκ ἔστι γένος τῆς ψυχῆς ιἄσπερ δή τινος ἐνισταμένου καὶ λέγοντος, πῶς φὴς ὅτι ἀφαιρεθέντος τοῦ ἀριθμοῦ, οὐ λυ-

latentem nuntians intellectualis naturæ virtutem, sed quod omnis vita propter ipsam vitalem vim et proprietatem incitationem quandam et fervorem indicat, intellectualis quidem individuam et inhærentem, corporea autem circa corpora scissam et aliunde in alia parte subsidentem, anima denique ex se ipsa in orbem simul discursumque collectionem: idcirco Xenocrates animam numerum se ipsum moventem statuit. Aristoteles vero numerum definitivum eorum, quæ tum cognita tum cognoscendi facultate prædita sunt, paulo ante appellans, de anima bene cognoscendi vim prædicari intelligit, ideoque eos qui animam numerum se ipsum moventem nominarunt, movendi facultatem et cognoscendi vim conjunxisse ait.

- 36. Alii ad quantitatem [animum redigunt]: quorum est et Xenocrates dicens animum esse numerum se ipsum moventem: numerus autem quantitati subjacet, siquidem hoc ille dicebat, et non aliud quid eo obscure significabat.
- 37. Eodem feruntur et ii quicunque dicunt animum id esse quod se ipsum moveat; videntur enim hi omnes existimasse, motum maxime proprium esse animi; ac cætera quidem omnia propter animum, hunc autem a se ipso moveri, quia nihil videbant movens, quod non et ipsum moveretur.

- 38. Xenocrates, Platonis successor, utroque nomine animum definit, dicens eum numerum se ipsum moventem : quia rerum cognoscendarum facultate præditus sit, numerum appellans, ut Pythagoras : principium enim omnium numerus de illorum sententia : quoniam vero ei movendi vis insit, spontaneum motum ipsi tribuens : quippe principium et fons omnis motus secundum eos est motus spontaneus.
- 39. Xenocrates igitur appellabat animum numerum propterea quod animus et ratio essent formarum complementum; ex omnibus enim rationibus in se habet rationes, ut diximus: numeros autem formas nominabant, ut dictum est, et ipse quidem in iis quæ sequuntur ait: atque etiam recte sentiunt qui animum perhibent formarum locum, ideoque numerum; se ipsum vero moventem quia per se vivit; neque enim ab alio in lucem susceptus est, quum ipsa vitæ lux sit.
- 40. Talis etiam animi definitio est, si numerus est se ipsum movens: etenim quod se ipsum movet, est animus, ut Plato definivit.
- 41. Sicut animi definitio numerus se ipsum movens, nam numeri nomen ex abundanti positum est : quia quod se ipsum movet, omisso numeri nomine, animum indicat, ut Plato in Phædro ait dicens : quoniam autem

απαλειπόμενον όρισμός ἐστι τῆς ψυχῆς ὁ ἀριθμός κατὰ Ξενοκράτην καὶ Πλάτωνα, καὶ δεῖ τῆς προσθήκης τοῦ ἀριθμοῦ ὡς γένους ἐν τῷ ὁρισμῷ, φησίν· ὅτι εἰ δώσομεν ὅτι ὁ ἀριθμὸς γένος ἐστὶ τῆς ψυχῆς, ἀφαιρεθέντος τούτου, τὸ καταλειφθὲν οὐκ ἐσται ὅρος ἀλλ' ίδιον· οὐ μὴν δὲ καὶ τὴν οὐσίαν ὅηλος τὸ ἀνάπαλιν ὁποτέρως μὲν οὖν ἔχει ὅμως χαλεπόν ἐστι διασαφηνίσαι, ὁπότερον γένος ψυχῆς ὁ ἀριθμός, ἡ οὖ· καὶ πότερον, ἀφαιρεθέντος τοῦ ἀριθμοῦ, τὸ οὐ· μείζονος γὰρ σκέψεως ἡ περὶ τοῦτο ζήτησις ἡ τῆς διαλεκτικῆς.

1 (Alexander Aphrodisiensis Comment. ad Aristot. Topic. lib. VI, cap. 3, pag. 211. Cf. Scholia in Aristot. pag. 287 B. ed. Brandis. ubi præterca hoc scholion e codicis alicujus marginc petitum aftertur: ὡς Ξενοχράτης ὡρίζετο λέγων τὴν ψυχὴν ἀριθμὸν αὐτὸν έαυτὸν χινοῦντα. Καὶ τὸν μὲν ἀριθμὸν λαμδάνει ὡς γένος, τὸ δὲ λοιπὸν ὡς διαφοράν. Cæterum in Alexandri verbis εἰ δώσομεν pro membranarum lectione εἰ δώσωμεν posui; Platonis autem in Phædro locus est pag. 245, unde veram sumsimus scripturam αἰσχυνεῖται, quum vulgati libri habeant αἰσχύνεται.)

42. Εἰπὲ οὖν εἰ ὁ ἀριθμός, ὧ Ξενόχρατες, ἢ περιττός ἐστιν, ἢ ἄρτιος ἡ ψυχὴ ἢ ἄρτιός ἐστιν, ἢ κεριττός · καὶ εἰ ἄρτιος, ἢ τέτταρές ἐστιν, ἢ  $\varsigma'$  · εἰ δὲ περιττός -, ἢ ε΄, ἢ  $\zeta'$  · ἡ οὖν ψυχὴ τί ἐστι, δ΄ ἢ ε΄, ὰ αὶ ἐπεὶ ἐκ παντὸς ἀριθμοῦ ἐκδαλλομένης μονάδος, ἔτερος ἀριθμὸς καταλείπεται, οἷον ἀπὸ τοῦ  $\varsigma'$  ὁ ε΄, καὶ

από δ τοῦ ζ΄ πάλιν δ ς΄, τίνα ἀριθμόν ἀπό τῆς ψυχῆς ἐκδληθῆναι <sup>ο</sup> δεῖ καὶ ποιῆσαι <sup>α</sup> ἔτερον. Καὶ οὕτως ἀνασκευάσεις, καίτοι τοῦ ὁριζομένου τὴν ψυχὴν οὕτω κατὰ τοὺς Πυθαγορείους ὁριζομένου.

( Alexander Aphrodisiensis Comment, ad Aristot. Topic. lib. VI, cap. 14 pag. 238. Cf. Scholia in Aristot. pag. 290. B. Scripsi: \* περιττός, ħ ε', ħ ξ', codd. περιττός, ħ ε', ħ ξ'. — b ἀπὸ τοῦ ξ'; codd. ἀπὸ τοῦ ξ'. — c ἐκδληθῆναι cum codd; rectius ἐκδαλεῖν. — d ποιῆσαι; codd. ποιῆται. —)

43. Τοιοῦτός ἐστι καὶ δ ὑπὸ Ξενοκράτους τῆς ψυχῆς ἀποδοθεὶς δρισμός ἀριθμὸς γάρ φησίν ἐστι κινῶν ἑαυτόν · δ γὰρ τοῦτον ἀκούσας οὐδὲν εἰκάσαι καὶ λαδεῖν ἐζ ἀὐτοῦ τῶν τῆ ψυχῆ ἢ τῷ ζώω ὑπαρχόντων δυνήσεται.

(Philoponus ad librum I Aristotelis de Anima Fol. B. 4.)

44. Πολὸ δὲ τῶν εἰρημένων ἀλογώτερον, τὸ λέγειν ἀριθμὸν εἶναι τὴν ψυχὴν χινοῦνθ' ἐαυτόν· ὑπάρχει γὰρ αὐτοῖς ἀδύνατα, πρῶτα μὲν τὰ ἐχ τοῦ χινεῖσθαι συμδαίνοντα, ἰδία δὲ ἐχ τοῦ λέγειν αὐτὴν ἀριθμόν.

(Aristoteles de Anima lib. I, cap. 4 pag. 408. B. ed. Bekker.)

45. Μετά δὲ ταῦτα διελέγχει τὸν Ξενοκράτους δρισμὸν τῆς ψυχῆς, οὐ πρὸς τοῦνομα τοῦ ἀριθμοῦ μαχόμενος, ὡς φησιν ἀνδρόνικος καὶ Πορφύριος, ἀλλὰ καὶ πάνυ τὴν διάνοιαν ἐπιζητῶν τὴν Ξενοκράτους, ὡς δῆλόν ἐστιν ἐκ τῶν περὶ Φύσεως αὐτῷ γεγραμμένων ἐν οἶς ἀν δόξειε, μοναδικὸν ποιεῖν ἀριθμὸν τὴν ψυχὴν . ὁ Ξενοκράτης τοῦτον γὰρ τὸν λόγον φησὶ πολὸ τδῦν εἰρημένων ἀλογώτατον εἶναι.

(Themistius in Paraphr. Aristot. lib. I de

apparet, immortale esse, quod se ipsum moveat, anımı naturam rationemque hoc appellare nemo vereatur. Præsertim quum numerus non sit genus animi, quasi vero instet quisquam et dicat, quomodo ais demto numeri verbo definitionem non corrumpi? Genus enim, inquit, animi numerus est secundum Xenocratem et Platonem et addi oportet numeri nomen ut generis in desinitione : quia si concedemus numerum esse genus animi, demto eo verbo, id quod restabit non erit definitio, sed proprium quid : non tamen et rei naturam indicabit : omnis enim definitio proprium: non tamen et contra, utrocunque modo se habet, difficile est declarare, utrum genus animi numerus sit, nec ne : et utrum, demto numero, reliquum pro animi definitione habendum sit, an pro proprio, nec ne ; nam acrioris cogitationis quæstio de hoc est, quam dialecticæ.

42. Dic igitur, Xenocrates, si numerus vel impar est vel par, num animus sit par an impar : et si par, num quatuor sit, an sex : si impar, num quinque, an septem : est igitur animus aliquid, quatuor vel quinque, et quoniam ex omni numero ejecta unitate, alter numerus re-

linquitur, velut e senario quinarius', e septenario rursus senarius, quem numerum ex animo ejicere oportet et efficere alterum? Atque ita rem refutabis, tametsi finitor animum ita secundum Pythagoreos finit.

- 43. Talis est et a Xenocrate tradita animi definitio: numerus enim, inquit, est se ipsum movens: nam qui eam audivit nihil ex ea conjicere vel concipere mente poterit eorum, quæ animo vel animali insunt.
- 44. Atqui numerum animum esse affirmare se ipsum motu cientem, multo absurdius est quam ea quæ dicta sunt. Namque iis qui hoc affirmant, ea primum quæ ex motu oriuntur, impossibilia sunt, deinde seorsum quædam ex eo quod ipsum esse numerum dicunt.
- 45. Post hæc Aristoteles redarguit animi definitionem a Xenocrate propositam, non numeri nomen impugnans, ut ajunt Andronicus et Porphyrius, sed omnino Xenocratis sententiam desiderans, ut intelligitur e libris ejus de Natura: in quibus videri potest Xenocrates animum unitatem facere: hanc enim rationem multo absurdiorem esse, quam ea quæ dicta sunt, affirmat.

Anim. fol. 7 t B. Scripsi autem ἐπιζητῶν pro codicum lectione ἐπιζητεῖν.)

46. Το προχείμενον ελέγξαι την Ξενοχράτους τοῦ Πλάτωνος διαδόχου περὶ ψυχῆς δόξαν δς έλεγε την ψυχην ἀριθμὸν εἶναι χινοῦντα έαυτόν. Καὶ δῆλον ὅτι εἰ οὕτως έλεγε κατὰ τὸ φαινόμενον εὐέλεγχτος ὁ λόγος, ἀλλ', ὅπερ καὶ ἐν τοῖς ἔμπροσθεν εἶπον, οὐκ ἄν τις οὐδ' ἄχροι δαχτύλω τῶν μαθημάτων γευσάμενος τοιαῦτα ἀν εἶποι ὁ δὲ 'Αριστοτέλης ὡς εἴωθεν ἐλέγχει τὸ φαινόμενον τοῦ λόγου τὰ μὲν οὖν χοινά φησιν εἶναι καὶ ταύτη τῆ δόξη πρὸς τὰς ἐληλεγμένας, ὅσα γὰρ εἴπετο τοῖς χινεῖσθαι λέγουσι τὴν ψυχὴν ἄτοπα, ταῦτα καὶ τούτω ἔψεται λέγοντι ἀριθμὸν εἶναι χινοῦντα έαυτόν τὰ δὲ ἴδια, χαθό φησιν ἀριθμὸν εἶναι τὴν ψυχήν, πρὸς δ νῦν ἐνίσταται.

(Philoponus ad Aristotelis de Anima lib. I fol. E, 11. Omisi inter verba τοιαῦτα ἀν είποι et δ δὲ ᾿Αριστοτέλης locum jam supra positum. Vid. fragm. 39. Ut Themistius et Philoponus inter se dissentiunt, quorum ille definitionem ipsam, hic verba tantum reprehendi existimat: ita Simplicius quoque alia ratione Aristotelis locum interpretatur.)

47. Οτι μέν τὸν Ξενοχράτους τῆς ψυχῆς δρισμὸν διακαθαίρει, ἵνα μὴ κατὰ τὴν συνήθη τῶν ὀνομάτων χρῆσιν ἀκούωμεν, φανερόν. Ο δὲ πραγματειώδης αὐτῷ τέταται σκοπός, παντὸς μερισμοῦ τὴν ψυχικὴν οὐσίαν ὑπερέχουσαν δεῖξαι, οὐ τοῦ κατὰ συνέχειαν μόνου τοῦτο γὰρ ἦδη δέδειχεν, ἀκίνητον αὐτὴν τὰς σωματικὰς κινήσεις δεδειχώς, καὶ καθ' δρους ἀεὶ βαίνουσαν, καὶ οὐ μέρεσι μέρη ἢ τὸ δλον γινώσκουσαν.

δι' ὧν ού μόνον ὅτι οὐ σῶμα, ἀλλ' ὅτι οὐδὲ ἄλλο τι μέγεθος έχειν έδείχνυτο · άλλ' έπειδή χαί δ συνήθως • λεγόμενος άριθμός, δ τε έχ μονάδων, οίος ό μαθηματιχός, χαὶ δ ἐχ σωμάτων ἀδιαιρέτων, ἢ ἐνεργεία μόνον ή και δυνάμει και ένεργεία, ώς οί περί Δημόκριτον δπετίθεντο, ή όλως τη θέσει απ' αλλήλων κεχωρισμένων , μεριστός έστιν, αὐτός τε έν διαιρέσει θεωρούμενος, και τὰ συμπληροῦντα ἔχων μερικὰ καὶ απεστενωμένα, δια των πρός Ξενοχράτην αντιβρήσεων, ότι οὐδὲ οὕτω μεριστή ή ψυχή δείχνυσιν, οὕτε ώς αριθμός, ούτε ώς μονάδες ή στιγμαί, έξ ών αδιαιρέτων δ άριθμός. Ο γάρ έχ σωμάτων τινών άριθμός ομολογουμένως ° αὐτῆ οὐ προσήχει είγε μηδέν έγει μέγεθος. Ὁ μὲν οὖν Ξενοχράτης ἀριθμοὺς τὰ εἴδη καὶ αὐτὸς προσαγορεύων, καὶ πᾶν εἶδος ἀμέριστον εἰδώς, τὸ δὲ χινούμενον μεριστόν, χαὶ πάντως μετὰ τὰ εἶὸη την μεσότητα της ψυγης διά τῶν ἄχρων αμφοτέρων δηλοί, άριθμον κινούμενον αύτην είπών, ώς ούχ άπλως οὖσαν εἶδος, άλλὰ τὸ ὅλον τοῦτο εἰς μερισμὸν ύποδάν, οὐ μερισθέν τελέως, άλλ' οὐδὲ μεῖναν εἶδος, τῷ χαλάσαι καὶ ἐκλῦσαί πως τὴν ἀμέριστον ἕνωσιν μεταξύ γενόμενον, και διά τοῦτο οὐδέ κινούμενον άπλως, άλλ' έαυτὸν έφη χινούντα · ίνα χαὶ τὸ ίδιον έμφήνη της μεσότητος, χεχαλασμένης μέν, δπερ ή χίνησις σημαίνει, ούχ ούτω δε ώς τοῦ αὐτοῦ ἀποσπασθείσης. Ο δε Άριστοτέλης άριθμόν τε τὸ μεριστὸν άκούων πλήθος, και κίνησιν την κατά συνέχειαν προϊούσαν, αναγκαίως άμφω της ψυχης αποφάσκει, ώς διά τη μεσότητα παντός ύπερέχουσαν μερισμού.

(Simplicius ad Aristotelis de Anima lib. I, fol. 16 B. Scripsi: συνήθως; codd. συνηθώς. —

46. Propositum est refellere Xenocratis, qui Platoni successit, de animo opinionem, qui animum esse numerum se ipsum moventem dicebat. Sed perspicuum est, si sic dicebat, pro eo quod apparet ejus sententiam facile posse refutari, verum, quod etiam in superioribus dixi, nemo qui vel extremis digitis disciplinas attigerit talia dicet: Aristoteles vero, ut solet, opinionis quæ apparet levitatem confutat: alia igitur communia esse ait huic præcepto cum confutatis; quæcunque enim sequebantur illos absurda, qui animum moveri dicunt, ea et hunc sequentur affirmantem, numerum esse se ipsum moventem; alia vero propria, quatenus ait numerum esse animum, cui nunc obsistit.

47 Aristotelem animi definitionem a Xenocrate traditam purgare, ne ex vulgari nominum usu intelligamus, apertum est. At operosa res ei proposita est, ostendere animi substantiam omnem divisionem superare, non eam tantum quæ fit per continuitatem : iam enim id osten dit, immunem ipsam a corporis motibus demonstrans, et per terminos semper tendentem, non autem partes vel totum per partes cognoscentem : eo loco ubi non modo non corpus, sed ne ullam quidem aliam magnitudinem

habere eam demonstrabat : sed quoniam tum qui vulgo dicitur numerus, tum qui ex monadibus, ut mathematicus, tum qui ex corporibus individuis aut actu tantum aut potentia et actu, ut Democritus censebat, aut omnino ab aliis mutuo situ separatis est compositus dividi potest, simul ipse in divisione spectatus, simul partium suarum complementis et angustiis præditus, allatis ad refutandum Xenocratem argumentis, neque ita dividuum esse animum monstrat, neque ut numerum, neque ut monades aut puncta, e quibus utpote indivisis numerus constat. Numerus enim e corporibus quibusdam conflatus ex confesso ipsi animo non convenit, siquidem nullam habet magnitudinem. Xenocrates igitur qui et ipse formas ipsas numeros appellat omnemque formam individuam, quod vero movetur dividuum esse scit, omnino etiam post formas mediam animi naturam utrisque terminis indicat. quum numerum motu agitatum eum nominaverit, quippe qui non simpliciter forma sit secundum ipsum, sed hoc totum, scilicet forma quæ in divisionem quasi descenderit. nec tamen prorsus dividi possit, sed ne forma quidem pura maneat, co quod recesserit et quodammodo individua illa conjunctione exsolutus medius remanse

» χεχωρισμένων; codd. χεχωρισμένον. — ° δμολογουμένως; codd. ώμολογουμένως.)

48. Πῶς γάρ χρη νοῆσαι μονάδα κινουμένην, καὶ ύπὸ τίνος, καὶ πῶς, ἀμερῆ καὶ ἀδιάφορον οὖσαν; Εἰ γάρ έστι χινητική καὶ χινητή, διαφέρειν δεῖ. "Ετι δ' έπεί φασι χινηθείσαν γραμμήν ἐπίπεδον ποιείν, στιγμην δε γραμμήν, και αι των μονάδων κινήσεις γραμπάς ξαολται. ή λφο ατιλπή πολάς ξαιι θεαιλ εχορας. δ δ' άριθμός τῆς ψυχῆς ήδη πού έστι καὶ θέσιν έχει. Ετι δ' αριθμοῦ μέν ἐὰν ἀφέλη τις ἀριθμὸν ἡ μονάδα, λείπεται άλλος ἀριθμός τὰ δὲ φυτὰ καὶ τῶν ζώων πολλά διαιρούμενα ζη, και δοκεί την αὐτην ψυχην έχειν τῷ είδει. Δόξειε δ' αν οὐθεν διαφέρειν μονάδας λέγειν ή σωμάτια μικρά· καὶ γὰρ ἐκ τῶν Δημοκρίτου σφαιρίων έὰν γένωνται στιγμαί, μόνον δὲ μένη τὸ ποσόν, ἔσται τι ἐν αὐτῷ τὸ μὲν χινοῦν τὸ οἱὲ χινούμενον, ρομεύ εν τώ πελέβει. ος λφύ ρια το πελέβει ριαφέρειν ή μιχρότητι συμδαίνει το λεχθέν, άλλ' ότι ποσόν. Διὸ ἀναγχαῖον εἶναί τι τὸ χινῆσαν τὰς μονάδας. Εἰ δ' έν τῷ ζώω τὸ χινοῦν ἡ ψυγή, χαὶ ἐν τῷ ἀριθμῷ, ώστε οὐ τὸ χινοῦν χαὶ τὸ χινούμενον ἡ ψυχή, ἀλλὰ τὸ χινοῦν μόνον.

(Aristoteles de Anima lib. I, cap. 4, pag. 409 A. ed. Bekker.)

49. Έτι δὲ πῶς οἶόν τε χωρίζεσθαι τὰς ψυχὰς καὶ ἀπολύεσθαι τῶν σωμάτων, εἴ γε μὴ διαιροῦνται αῖ γραμμαὶ εἰς στιγμάς.

(Aristoteles de Anima lib. I, cap. 4 pag. 409 A. ed. Bekker. Cf. Philoponus ad Aristotelis de Anima lib. I fol. E, 14.)

50. Πυθαγόρας, Άναξαγόρας, Πλάτων, Ξενοχράτης, Κλεάνθης θύραθεν εἰσχρίνεσθαι τὸν νοῦν.

(Stobæus Ecl. Phys. lib. I, cap. 40, 7 pag. 790 ed. Heeren; pag. 319 ed. Gaisford; pag. 224 ed. Meinek. Cæterum Xenocrates animi figuram et quasi corpus esse negavit teste Cicerone Tuscul. I, 10.)

51. Οι δ' ἀπὸ Πλάτωνος καὶ Πυθαγόρου παρεῖναι μὲν καὶ ἐν τοῖς ἀρτιγενέσι τὸν λόγον φασίν, ἐπισκοτεῖσθαί γε μὴν ἐν τοῖς ἔξωθεν, καὶ μὴ ἐνεργεῖν τὴν οἰκείαν ἐνέργειαν, ἀλλ' ἡσυχάζειν.

(Stobæus Ecl. Phys. lib. I, cap. 40, 8 pag. 792 ed. Heeren; pag. 320 ed. Gaisford; pag. 225 ed. Meinek. Non dubium est, quin hæc ad Xenocratem quoque referenda sint.)

52. Εἰ δὲ ψυχή μή τρέφεται, πᾶν δὲ σῶμα ζώου τρέφεται, οδ σῶμα ή ψυχή.

(Nemesius de Nat. Hom. cap. 2.)

53. Έν τῷ τρίτῳ περὶ τῆς διαλεκτικῆς (ὁ Χρύσιπος) ὁπειπών, ὅτι Πλάτων ἐσποόδασε περὶ τὴν διαλεκτικήν, καὶ ᾿Αριστοτέλης, καὶ ἀπὸ τούτων οἱ ἀχρι Πολέμωνος καὶ Στράτωνος, μάλιστα δὲ Σωκράτης καὶ ἐπιφωνήσας ὅτι καὶ συνεξαμαρτάνειν ἀν τις θελήσειε τούτοις τοσούτοις καὶ τοιούτοις οὖσιν, ἐπιφέρει κατὰ λέξιν. Εὶ μὲν γὰρ ἐκ παρέργου περὶ αὐτῶν εἰρήκεσαν, τάχ᾽ ἀν τις διέσυρε τὸν τόπον τοῦτονοῦτω δ᾽ αὐτῶν ἐπιμελῶς εἰρηκότων ὡς ἐν ταῖς μεγίσταις δυνάμεσι καὶ ἀναγκαιοτάταις αὐτῆς οὐσης, οὐ πιθανὸν ἐπὶ τοσοῦτον διαμαρτάνειν αὐτοὺς ἐν τοῖς ὅλοις ὅντας, οδους ὑπονοοῦμεν.

rit, ideoque nec simpliciter numerum illum moveri dixit, sed se ipsum moventem numerum, ut etiam mediæ naturæ proprietatem repræsentaret, quæ recessit quidem ab individua conjunctione, quod motus ille significat non ita tamen, ut ab eo numero abjuncta sit. At Aristoteles, numerum intelligens multitudinem partes habentem, motumque continuatum, necessario utrumque ab animo abjudicat, ut qui ob illam suam mediam naturam omnem superet divisionem.

48. Quomodo enim unitatem moveri intelligere oportet, et a quo, et quo pacto, quum et partibus et differentia careat? si enim tum movendi vim habet, tum mobilis est, diversam esse oportet. Præterca quum lineam motam planum efficere dicant, punctum autem lineam, monadum etiam motus lineæ erunt; punctum enim unitas est positionem habens, numerus vero animi jam alicubi est positionemque habet. Insuper si quis de numero numerum deduxerit vel unitatem, alius relinquitur numerus; atqui plantæ multaque animalium vivunt divisa, et eandem animam specie videntur habere. Sed nihil interesse videbitur, monadas dicas an parva corpuscula; etenim si ex Democriti pilulis puncta flant, solaque quantitas maneat, crit aliquid in ipsa quantitate, quod partim movet

partim movetur, ut in magnitudine: non enim quod magnitudine differant aut parvitate, id quod dictum est accidit, sed quia quantitas manet. Quare necesse est aliquid esse, quod monadas moveat. Quodsi id quod in animali movet anima est, id quoque quod in numero movet, anima est. Quamobrem anima non est id quod movet atque movetur, sed id quod movet duntaxat.

- 49. Præterea qui fieri potest, ut animæ separentur a corporibus et solvantur, nisi dividantur lineæ in puncta?
- 50. Pythagoras, Anaxagoras, Plato, Xenocrates, Cleanthes extrinsecus mentem inseri putarunt.
- 51. Platonici autem et Pythagorei inesse quidem rationem etiam recens natis contendunt, extrinsecus vero obscurari, neque munere suo fungi, sed quiescere.
- 52. Si anima non nutritur, omne vero corpus animalis nutritur, anima non est corpus.
- 53. In tertio de dialectica libro quum Chrysippus monuisset, Platonem, Aristotelem et alios qui hos subsecuti essent, usque ad Polemonem et Stratonem, dialecticæ operam dedisse, maxime autem Socratem, ac pronuntiasset, velle se etiam errare cum his talibus tantisque viris, hæc verba subjungit: Nam si obiter de his rebus dixissent, poterat aliquis fortasse locum tanquam male

(Plutarchus de Stoicorum repugn. cap. 24 vol. XIII, pag. 374 ed. Hutten. Hic cum aliorum philosophorum, tum Xenocratis placita obscure significavit Chrysippus. Dialecticæ autem principium Xenocrates duxit a φωνῆς sive vocis consideratione, quo nomine reprehensum esse refert Porphyrius ad Musica Ptolemæi p. 193.)

54. Ξενοχράτης δε τρείς φησιν οὐσίας εἶναι, τὴν μέν αίσθητήν, την δέ νοητήν, την δέ σύνθετον καί δοξαστήν, ὧν αἰσθητήν μέν εἶναι τήν έντὸς οὐρανοῦ, νοητήν δέ πάντων τῶν ἐχτὸς οὐρανοῦ, δοξαστήν δὲ χαὶ σύνθετον την αὐτοῦ τοῦ οὐρανοῦ. δρατή μέν γάρ έστι τῆ αἰσθήσει, νοητή δὲ δι' ἀστρολογίας. Τούτων μέντοι τοῦτον ἐχόντων τὸν τρόπον, τῆς μέν ἐκτὸς οὐρανοῦ καί νοητής οὐσίας κριτήριον ἀπεφαίνετο τὴν ἐπιστήμην, τῆς δὲ ἐντὸς οὐρανοῦ χαὶ αἰσθητῆς τὴν αἴσθησιν, της οξ πιχτής την φοξαν. και τούτων κοινώς το πξη διὰ τοῦ ἐπιστημονιχοῦ λόγου χριτήριον βέβαιόν τε δπάρχειν καὶ άληθές, τὸ δὲ διὰ τῆς αἰσθήσεως άληθὲς μέν, ούχ ούτω δὲ ὡς τὸ διὰ τοῦ ἐπιστημονιχοῦ λόγου. τὸ δὲ σύνθετον χοινὸν ἀληθοῦς τε χαὶ ψευδοῦς ὑπάρχειν. τῆς γὰρ δόξης τὴν μέν τινα ἀληθῆ είναι, τὴν δὲ ψευδή. "Οθεν καὶ τρεῖς Μοίρας παραδεδόσθαι, "Ατροπον μέν την τῶν νοητῶν, ἀμετάθετον οὖσαν, Κλωθὼ δέ την των αίσθητων, Λάγεσιν δέ την των δοξαστών.

(Sextus Empiricus adv. Math. lib. VII, 147-149 pag. 402 ed. Fabric; pag. 223 ed. Bekker. Conf. Cic. Quæst. Acad. lib. I, cap. 8.)

55. Ίδιαίτερον δὲ παρὰ τοὺς άλλους ὁ Ξενοχράτης

καλ ταῖς ένικαῖς πτώσεσι γρώμενος έφασκε « πᾶν τὸ δν ή άγαθόν έστιν ή κακόν έστιν, ή ούτε άγαθόν έστιν ούτε χαχόν έστιν. » Καὶ τῶν λοιπῶν φιλοσόφων χωρίς άποδείξεως την τοιαύτην διαίρεσιν προσιεμένων αὐτὸς έδόχει χαὶ ἀπόδειξιν συμπαραλαμβάνειν. Εὶ γὰρ ἔστε τι χεχωρισμένον πράγμα τῶν ἀγαθῶν χαὶ χαχῶν χαὶ των μήτε άγαθων μήτε κακών, έκεινο ήτοι άγαθόν έστιν ή ούχ έστιν άγαθόν. Καὶ εὶ μέν άγαθόν έστιν, έν τῶν τριῶν γενήσεται εἰ δ' οὐκ ἔστιν ἀγαθόν, ἤτοι χαχόν έστιν ή ούτε χαχόν έστιν ούτε άγαθόν έστινείτε δε χαχόν έστιν, εν των τριών υπάρζει, είτε ούτε άγαθόν έστιν ούτε χαχόν έστι, πάλιν εν τῶν τριῶν καταστήσεται. Παν άρα το δν ήτοι αγαθόν έστιν ή χαχόν έστιν, ή ούτε άγαθόν έστιν ούτε χαχόν έστιν. Δυνάμει δε και οδτος χωρίς αποδείζεως προσήκατο την διαίρεσιν, έπείπερ ο είς κατασκευήν αὐτῆς παραγμάρεις γολος ορά ετεδος ξατιν αρτώς. αρεν ει εν επριώ περιέσγηκε την πίστιν ή ἀπόδειξις, ἔσται καὶ ή διαίρεσις έξ έαυτης πιστή μή διαφέρουσα της αποδείξεως.

(Sextus Empiricus adv. Math. lib. XI, 4-6, pag. 692 ed. Fabric; pag. 546 ed. Bekker.)

56. Έχεῖνοι μὲν γὰρ ὅταν φῶσιν ἐτέρως λέγεσθαι ἀγαθὸν τὴν ἰδέαν, καὶ ἔτέρως τὸ μετέχον τῆς ἰδέας, σημαινόμενα ἐχτίθενται καὶ κατὰ πολὸ ἀλλήλων διεστῶτα, καὶ μηδεμίαν ἔγοντα κοινωνίαν.

(Sextus Empiricus adv. Math. lib. XI, 28, pag. 696 ed. Fabric; pag. 551 ed. Bekker. Postquam dixit a Platone et Xenocrate multis modis nominari bonum, sic pergit: ἐχεῖνοι μέν γὰρ χτλ.)

ab iis tractatum traducere; sed quum ita accurate dialecticæ præcepta tradiderint, ut qui eam inter summas maximeque necessarias facultates haberent, non est probabile homines universi contemplatione occupatos, quales animo fingimus, tantum a vero aberrasse.

54. Xenocrates tres naturas esse ait, unam sensibilem, aliem intelligibilem, tertiam compositam et opinabilem, e quibus sensibilis sit infra cœlum, intelligibilis eorum omnium quæ sunt supra cœlum, opinabilis autem et composita ipsius cœli; est enim aspectabilis sensui, per astrologiam vero in intelligentiam cadit. Quæ quum ita sint, naturæ super cœlum locatæ et intelligibilis judicem constituit scientiam, infra cœlum autem positæ et sensibilis sensum, mixtæ denique opinionem. Atque ex his communiter judicium ratione scientiæ propria nixum certum esse et verum, sed illud quod sensu nitatur verum quidem, at non ita ut illud quod per rationem scientiæ propriam fiat; compositum vero commune veri et falsi esse : nam opinionum alias esse veras, alias falsas. Quocirca etiam tres Parcas esse traditum, Atropon dominam rerum intelligibilium, utpote quæ immutabilis sit, Clotho sensibilium, Lachesin opinabilium.

55. Seorsum vero a cæteris Xenocrates et singularis numeri casibus utens dicebat : Quidquid est, vel bonum vel malum est, vel neque bonum neque malum. Quumque reliqui philosophi sine demonstratione talem divisionem admitterent, ipse etiam simul demonstrationem assumere videbatur. Nam si est alliquid diversum a rebus bonis vel malis vel neque bonis neque malis, illud vel bonum est, vel non est bonum : ct si bonum est, unum e tribus erit: si vero non est bonum, aut malum erit, aut neque malum neque bonum : sed sive malum est, unum e tribus erit, sive neque bonum neque malum est, rursus unum e tribus siet. Quidquid igitur est, vel bonum est vel malum, vel neque bonum neque malum. Sed potentia et hic sine demonstratione divisionem admisit, quoniam ratio ad rem probandam allata ab ipsa non differt. Quarropter si reapse fidem facit demonstratio, erit etiam per se credibilis divisio, quippe quæ a demonstratione non discrepet.

56. Illi enim quando affirmant aliter dici bonum ut ideam, aliter ut particeps ideæ, significata exponunt et multum inter se distantia, et quæ nihil habent inter se commune.

57. 'Αξιον δ' ἀναλαδεῖν τὸ δόγμα ταῖς ἐκείνου λέξεσιν, ἵνα καὶ μάθης, οἱ τοῦ Ἐκνοκράτους καὶ Σπευσίππου κατηγοροῦντες ἐπὶ τῷ μὴ τὴν ὑγείαν ἀδιάφορον ἡγεῖσθαι, μηδὲ τὸν πλοῦτον ἀνωφελές, ἐν τίνι τόπω τὴν κακίαν αὐτοὶ τίθενται, καὶ τίνας λόγους περὶ αὐτῆς διεξίασιν.

(Plutarchus adv. Stoic. cap. 13 vol. XIV, p. 19 ed. Hutten. Conf. Cicero Acad. Quæst. lib. I, cap. 5; de legg. I, 13; de finibus lib. IV, 18; Disp. Tuscul. V, 10.)

58. Δοχεῖ δὲ Ξενοχράτης ίδία πραγματευόμενος περὶ τῆς ἀπὸ τῶν ζώων Τροφῆς καὶ Πολέμων ἐν τοῖς περὶ τοῦ κατὰ φύσιν βίου συντάγμασι σαφῶς λέγειν, ὡς ἀσύμφορόν ἐστιν ἡ διὰ τῶν σαρχῶν τροφή, εἰργασμένη ήδη καὶ ἐξομοιουμένη ταῖς τῶν ἀλόγων ψυχαῖς.

(Clemens Alexandrinus Strom. lib. VII, p. 717 D. ed. Sylburg. Liber περὶ τῆς ἀπὸ τῶν ζώων τροφῆς, quem non citat Diogenes Laertius, fortasse non fuit diversus a volumine Πυθαγόρεια inscripto. Vid. Menag. ad Diog. lib. IV, 13.)

59. Έμνήσθην δὲ τρίτην ἡμέραν διαλεγόμενος τὸ τοῦ Ξενοχράτους, καὶ δτι Ἀθηναῖοι τῷ ζῶντα τὸν κριὸν ἐκδείραντι δίκην ἐπέθηκαν.

(Plutarchus de Esu carnium Orat. I, cap. 7 vol. XIII, pag. 239 ed. Hutten. Haud scio an idem opus περὶ τῆς ἀπὸ τῶν ζώων τροφῆς vel Πυθαγόρεια hic spectetur. Sententia sine dubio hæc est. Mentionem feci Xenocratis pecorum trucidationem improbantis et Atheniensium qui punire solebant eum qui vivum arietem deglupsisset.)

60. Ξενοχράτης τὸν εὐδαίμονα βίον καὶ τὸν σπουδαῖον ἀποδείκνυσι τὸν αὐτόν, ἐπειδὴ πάντων τῶν βίων αἰρετώτατος ὁ σπουδαῖος καὶ ὁ εὐδαίμων ἐν γὰρ τὸ αἰρετώτατον καὶ τὸ μέγιστον.

(Aristoteles Topic. lib. VII, cap. 1 pag. 152

- A. ed. Bekker. Scripsi και το μέγιστον cum veteribus edd; vulgo και μέγιστον.)
- 61. Διὸ καὶ Σενοκράτης οὐκ ἀποδείκνυσιν· οὐ γὰρ εἶς ἀριθμῷ ὁ εὐδαίμων οὐδ' ὁ σπουδαῖος βίος, ὧστ' οὐκ ἀναγκαῖον τὸν αὐτὸν εἶναι, διότι ἄμφω αἰρετώτατοι, ἀλλὰ τὸν ἔτερον ὑπὸ τὸν ἔτερον.

(Aristoteles Topic, lib. VII, cap. 1 pag. 152 A. ed. Bekker.)

62. Όμοίως δὲ καὶ εὐδαίμονα, οδ ἄν δ δαίμων ἢ σπουδαῖος, καθάπερ Ξενοκράτης φησὶν εὐδαίμονα εἶναι τὸν τὴν ψυχὴν ἔχοντα σπουδαίαν· ταύτην γὰρ ἐκάστου εἶναι δαίμονα.

(Aristoteles Topic. lib. II, cap. 6, pag. 112 A. ed. Bekker. Ad quem locum Alexander Aphrodisiensis p. 94 (Schol. in Aristot. pag. 268 B. ed. Brandis.) εἶ δὴ δαίμων εκάστου ἡ ψυχή, καθὰ Ξενοκράτει δοκεῖ, εἴη ὰν εὐδαίμων δ εὖ τὴν ψυχὴν ἔχων εὖ δὲ τὴν ψυχὴν ἔχει δ σπουδαῖος, σπουδαῖος ἀρα δ εὐδαίμων.)

ε3. Ξενοκράτης δὲ ὁ Χαλκηδόνιος την εὐδαιμονίαν ἀποδίδωσι κτῆσιν τῆς οἰκείας ἀρετῆς καὶ τῆς ὑπηρετικῆς αὐτῆ ὑυνάμεως· εἶτα ὡς μὲν ἐν ῷ γίνεται, φαίνεται λέγων την ψυχήν· ὡς δὲ ὑφ' ὧν, τὰς ἀρετάς· ὡς δὲ ἔξ ὧν, ὡς μερῶν, τὰς καλὰς πράξεις, καὶ τὰς σπουδαίας ἔζεις τε καὶ διαθέσεις, καὶ κινήσεις καὶ σχέσεις· ὡς τούτων οὐκ ἀνευ τὰ σωματικὰ καὶ τὰ ἐκτός.

(Clemens Alexandrinus Strom. lib. II, pag. 419. A. ed. Sylburg. Scripsi initio Ξενοχράτης δὲ; codd. Ξενοχράτης τε.)

64. Έπει και Ξενοκράτης εν τῷ περι φρονήσεως, την σοφίαν ἐπιστήμην τῶν πρώτων αἰτίων και τῆς σοφίαν ὑπάρχειν ἀνθρωπίνην οἰοπερ ἡ μὲν σοφία φρόνησις οῦ μὴν πᾶσα φρόνησις σοφία.

- 57. Decet me vero decretum illud ipsius verbis proponere, ut etiam intelligas, qui Xenocratem et Speusippum reprehendunt, quod sanitatem non esse indifferentibus annumerandam, neque divitias inutiles putent, quo loco ipsi vitiositatem ponant, et que de ea disserant.
- 58, Videtur autem Xenocrates seorsum tractans de nutrimento ex animalibus parato, et Polemon in Commentariis de vita naturæ consentanea aperte dicere, damnosum esse quod fit per carnes nutrimentum, jam confectum et bestisrum animis assimilatum.
- 59. Nudius tertius disserens memoravi illud Xenocratis, et Athenienses pœnam irrogasse homini, qui vivo arieti pellem deripuisset.
- 60. Xenocrates vitam beatam et honestam candem esse demonstat, quandoquidem ut honesta vita sic beata maxime una ex omnibus expetenda est : unum enim esse, quod magnopere expetendum et quod maximum sit.

- 61. Quocirca no Xenocrates quidem demonstrat: non enim una numero est beata et honesta vita: itaque non est necesse eandem esse, propterea quod ambie maxime sint expetendæ, sed alteram alteri subjacere.
- 62. Similiterque genialem (id est beatum), eum cujus genius sit bonus, quemadmodum Xenocrates ait, genialem sive beatum esse, cujus animus sit bonus : hunc enim suum cujusque esse genium.
- 63. Xenocrates vero Chalcedonius beatitudinem definit possessionem proprise virtutis et facultatis ei servientis; deinde in quo oriatur, videtur dicere animum; a quibus autem, virtutes; ex quibus vero, tanquam partibus, rectas actiones et bonum animi habitum atque affectum, et motus et habitudines: quod non sine his sint res externæ et ad corpus pertinentes.
- 64. Nam Xenocrates quoque in opere de Prudentia, sapientiam dicit esse scientiam primarum causarum et naturæ intelligibilis : duplicem esse prudentiam existi-

(Clemens Alexandrinus Strom. lib. 11 pag. 369 C. ed. Sylburg.)

65. Οὐχ ἔστι δὲ τὸ δὶς φθέγξασθαι ταὐτὸν ὄνομα τῶν ἀτόπων, ἀλλὰ τὸ πλεονάκις περί τινος τὸ αὐτὸ κατηγορεῖν, οἷον ὡς Ξενοκράτης τὴν φρόνησιν δριστικὴν καὶ θεωρητικὴν τῶν ὄντων φησὶν εἶναι. Ἡ γὰρ δριστικὴ θεωρητική τίς ἐστιν, ὥστε δὶς τὸ αὐτὸ λέγει προσθεὶς πάλιν καὶ θεωρητικήν.

(Aristoteles Topic. lib. VI, cap. 3 pag. 141 A. ed Bekker. De quo loco sic Alexander Aphrodisiensis p. 213 καὶ τίθησι τούτου παράδειγμα τὸν ἀπὸ Εενοκράτους ἀποδοθέντα δρισμὸν τῆς φρονήσεως λέγοντος φρόνησίς ἐστιν δριστικὴ καὶ θεωρητικὴ τῶν ὄντων τὸ γὰρ θεωρητικὸν ταὐτὸν δν τῷ δριστικῷ δἰς ἐν ῷ (leg. τῷ) τοιούτῳ παραλαμβάνεται δρισμῷ. Recepi autem in verbis Aristoteleis κατηγορεῖν e codice Coisliniano 330 pro κατηγορῆσαι, quæ plerarumque membranarum scriptura est.)

66. Ξενοχράτης δ Πλάτωνος έταῖρος έλεγε, μηδὲν διαφέρειν, ἢ τοὺς πόδας ἢ τοὺς ὀφθαλμοὺς εἰς ἀλλοτρίαν οἰκίαν τιθέναι. Ἐν ταὐτῷ γὰρ ἄμαρτάνειν τόν τε εἰς ὰ μὴ δεῖ χωρία βλέποντα, καὶ εἰς οῦς μὴ δεῖ τόπους παριόντα.

(Ælianus var. hist. lib. XIV, cap. 42 ascripto lemmate Εενοχράτους γνώμη.)

67. Ξενοχράτης έλεγεν, ώσπερ το χαχοπρόσωπον αίσχει προσώπου, χαὶ μοχθηρία τινὶ μορφῆς τὸ δύσμορφον, οὕτω δαίμονος χαχία τοὺς πονηροὺς χαχοδαίμονας δνομάζομεν.

(Stobæus Flor. CIV, 24.)

68. Διὸ καὶ Ξενοκράτης τοῖς παισὶ μᾶλλον, ἢ τοῖς ἀθληταῖς, ἐκέλευε περιάπτειν ἀμφώτιδας, ὡς ἐκείνων μὲν τὰ ὧτα ταῖς πληγαῖς, τούτων δὲ τοῖς λόγοις τὰ ἤθη διαστρεφομένων· οὐκ ἀνηκοίαν, οὐδὲ κωφότητα προμνώμενος, ἀλλὰ τῶν λόγων τοὺς φαύλους φυλάτ-

τεσθαι παραινών, πρλν έτέρους χρηστούς, ώσπερ φώλακας έντραφέντας ύπό φιλοσοφίας τῷ ἤθει, τὴν μάλιστα κινουμένην αὐτοῦ καὶ ἀναπειθομένην χώραν κατασχεῖν.

(Plutarchus de auditione cap. 2 vol. VII, pag 130 ed. Hutten.)

69. Φιλόσοφός τις έλεγε μεγάλους δεῖ λαμδάνειν μισθούς μαθητῶν τοὺς διδασκάλους, παρὰ μἐν τῶν εὐφυῶν, δτι πολλὰ μανθάνουσι, παρὰ δὲ τῶν ἀφυῶν, δτι πολὺν κόπον παρέχουσιν.

(Antonius Serm. CCX, pag. 707 qui huic sententiæ tanquam sine auctore positæ subjungit Xenocratis verba apud Plutarchum de virtute morali cap. 12 οὐ γὰρ οὕτως τὰ μαθήματα φαίη τις ὰν (ὡς ἔλεγε Ξενοχράτης) λαδὰς εἶναι φιλοσοφίας, ὡς τὰ πάθη τῶν νέων, αἰσχύνην, ἐπιθυμίαν, μετάνοιαν, ἡδονήν, λύπην, φιλοτιμίαν ὧν ἐμμελῆ καὶ σωτήριον ἀφὴν ἀπτόμενος ὁ λόγος καὶ ὁ νόμος, εἰς τὴν προσήκουσαν ὁδὸν ἀνυσίμως καθίστησι τὸν νέον.)

-70. Τὰ μέν οὖν ζῷα οὕτω πάλιν διηρεῖτο, εἰς ἰδέας τε καὶ μέρη, πάντα τρόπον διαιρῶν, ἔως εἰς τὰ πάντων στοιχεῖα ἀφίκετο τῶν ζώων, ἃ δὴ πέντε σχήματα καὶ σώματα ἀνόμαζεν, εἰς αἰθέρα καὶ πῦρ καὶ ὕδωρ καὶ γῆν καὶ ἀέρα.

(Simplicius Comment, in Aristotelis Physic, lib. VIII, fol. 265. B. Cf. Scholia in Aristot. p. 427 ed. Brandis. έτι δὲ τοῦτο σαφέστερον πεποίηχε Ξενοχράτης δ γνησιώτατος τῶν Πλάτωνος ἀχροατῶν ἐν τῷ περὶ τοῦ Πλάτωνος βίου τάδε γεγραφώς. τὰ μὲν οὖν ζῷα χτλ.)

71. Παραιτητέοι γάρ Ἐπιμενίδης καὶ Εύδοξος καὶ Εενοκράτης ὁπονοοῦντες τῆ Παρθενίδι τότε μιγῆναι τὸν Ἀπόλλω, καὶ κύουσαν αὐτὴν ἐκ μὴ οὕτως ἐχούσης καταστῆσαί τε καὶ προαγγείλαι διὰ τῆς προφήτιδος τοῦτο μὲν οὖν οὐδαμῶς προσίεσθαι.

- mans, activam unam, alteram contemplativam, quam humanam sapientiam perhibet. Quocirca sapientia quidem est prudentia, sed tamen non quævis prudentia est sapientia.
- 65. Non est ineptum, idem nomen bis enuntiare, sed sæpius idem de re quapiam prædicare, verbi causa ut Xenocrates prudentiam ait esse definitionem et meditationem rerum. Nam definitio meditatio quædam est, ita ut bis idem dicat adjecto meditationis vocabulo.
- 66. Xenocrates Platonis familiaris dicebat, nihil interesse, pedes an oculos in aliena domo defigeremus. Namque eodem in genere peccare hominem agros non aspiciendos contuentem et loca non ingredienda intrantem.
- 67. Xenocrates dicebat, quemadmodum a faciei fœditate aliquem fœdum atque a formæ vitio informem vocamus: sic ob genii malitiam homines miseros infelices vocari.
  - 68. Quamobrem etiam Xenocrates pueris potius, quam

- athletis applicari jubebat aurium munimenta, quod horum aures verberibus, illorum mores verbis perverterentur: neque auditionis defectum aut surditatem commendans, sed hortans, ut pravos sermones vitarent, antequam boni sermones tanquam custodes ingenio per philosophiam inditi eam regionem, quæ maxime oratione movetur ac ducitur, occupassent.
- 69. Philosophus quidem dicebat, magnam oportere mercedem magistros accipere a discipulis; ab ingeniosis quidem, quod multa discerent: ab hebetibus vero, quod multum molestize exhiberent.
- 70. Animalia igitur ita rursus distribuebat in genera et partes, omni modo dividens, donec ad omnium animalium elementa pervenit, quæ quinque formas et corpora appellabat, ætherem, ignem, aquam, terram et aerem.
- 71. Etenim rejiciendi sunt Epimenides, Eudoxus et Xenocrates suspicantes tum Apollinem cum Parthenide

(Jamblichus de vita Pythagoræ cap. II, 7.)

72. Φασί δε και Τριπτολεμον Άθηναίοις νομοθετῆσαι, καὶ τῶν νόμων αὐτοῦ τρεῖς ἔτι Ζενοκράτης ὁ φιλόσορος λέγει διαμένειν Έλευσινι τούσδε γονείς τιμάν, θεούς χαρποῖς ἀγάλλειν, ζῷα μὴ σίνεσθαι. Τούς μέν οὖν δύο καλῶς παραδοθῆναι δεῖ γάρ τούς μέν γονείς εὐεργέτας ήμων γεγενημένους ἀντευποιείν έφ' δσον ένδέχεται, τοῖς θεοῖς δὲ ἀφ' ὧν ἔδωχαν ἡμῖν ώφελίμων είς τον βίον άπαρχάς ποιείσθαι περί δέ τοῦ τρίτου διαπορεί, τί ποτε διανοηθείς δ Τριπτόλεμος παρήγγειλεν απέχεσθαι των ζώων. Πότερον γάρ, φησίν, δλως ολόμενος είναι δεινόν το διιογενές χτείνειν ή συνιδών ότι συνέβαινεν ύπο των ανθρώπων τα γρησιμώτατα των ζώων είς τροφήν αναιρείσθαι. βουλόμενον οὖν ήμερον ποιῆσαι τὸν βίον πειραθῆναι καὶ τὰ συνανθρωπεύοντα καὶ μάλιστα τῶν ζώων Κμερα διασώζειν· εί μή άρα διά τὸ προστάξαι τοῖς χαρποῖς τοὺς θεούς τιμαν ύπολαδών μαλλον αν διαμείναι την τιμήν ταύτην, εί μη γίγνοιντο τοῖς θεοῖς διὰ τῶν ζώων θυσίαι. Πολλάς δε αιτίας του Ξενοχράτους και άλλας οὐ πάνυ ακριβείς αποδιδόντος ήμιν αυταρχες τοσούτον έχ των είρημένων, ότι τουτο νενομοθέτητο έχ του Τριπτολέμου.

(Porphyrius de abstinentia lib. IV, cap. 22.)
73. Χρημάτων αὐτῷ κομισθέντων ἀπ' ᾿Αλεξάνδρου,
ἐστιάσας τοὺς κομίζοντας τὸν αὐτοῦ τρόπον, ἀπαγγείλατε, ἐφη, ᾿Αλεξάνδρω, ὅτι ἐστ' ὰν οὕτω ζῶ, οὐ
δέομαι ταλάντων πεντήκοντα. Τοσαῦτα γὰρ ἦν τὰ

πεμφθέντα.

(Stobæus Flor. V, 118 Ξενοχράτους. Eundem locum servavit auctor Florilegii Monacensis in Stobæi Flor. vol. IV. p. 285 ed. Meinek. ubi sic

exhibetur : Ξενοχράτει χρημάτων χομισθέντων από 'Αλεξάνδρου, έστιάσας τοὺς χομίσαντας χατὰ τὸν αὑτοῦ τρόπον, ἀπαγγείλατε, ἔφη, ᾿Αλεξάνδρω, ὅτι ἔστ᾽ άν ούτω ζῶ, οὐ δέομαι τῶν πεντήκοντα ταλάντων. Τοσαῦτα γὰρ ἦσαν τὰ πεμφθέντα. Cum hoc concordat scriptor Florilegii Lugdunobatavi ( โ'võiμαι κατ' έκλογην έκ τῶν Δημοκρίτου, Ἐπικούρου καὶ έτέρων φιλοσόφων καλ ποιητῶν καλ βητόρων etc. Lugduni Batavorum 1837) pag. 35 ed. Bynen. nisi quod primum pro 'Αλεξάνδρου, quod in margine codicis recentiore manu scriptum est, in orationis contextu habet ἀνθάνδρου. Deinde pro αύτοῦ præbet αὐτοῦ. Denique pro τῶν πεντήχοντα ταλάντων in en comparet τῶν ν'ταλάντων. Cf. Diog. Laert. IV, 8. Suidas et Hesychius Milesius v. Etνοχράτης. Valerius Maximus lib. IV, cap. 3 ext. 3. Themistius Orat. 2, pag. 26. Orat. 21 pag. 252. Cicero Disp. Tusc. lib. V, cap. 32.)

74. Ξενοχράτης εἶ ποτε σταμνίον οἶνου ἀνοίξειεν, ἔφθανεν ὁ οἶνος τρεπόμενος πρὶν ἀναλωθῆναι · καὶ τὰ δὴα δὲ πολλάκις ἕωλα ἐξέρβιπτεν. Ἐνθεν καὶ ἡ παροιμία τὸ Ξενοκράτους τυρίον ἐπὶ τῶν ἐπὶ πολὺ παραμενόντων καὶ μὴ τάχιστα ἀναλισκομένων.

( Stobæus Flor. XVII, 25 Ξενοχράτους.)

75. Ξενοχράτης διαιρών έχαστον μέρος τῆς ἡμέρας εἰς πράξίν τινα καὶ τῆ σιωπῆ μέρος ἀπένεμε.

(Stobæus Flor. XXXIII, 11.)

76. Ξενοχράτης νέον φιλοσοφεῖν βουλόμενον ήρετο εἰ γεγεωμέτρηκε· τοῦ δ' ἀποφήσαντος, ἀλλ' εἰ ἠστρονόμηκε· καὶ τοῦτο ἀπειπόντος, ἀλλ' εἰ τὰ τῶν ποιητῶν ἀνέγνωκεν· δ δὲ καὶ τοῦτο ἔξαρνος ἦν· ἄλλως δὲ εἰ γράμματα οἶδεν· οὐδὲ ταῦτα ε ἔφη ἐκεῖνος εἰδέναι.

coivisse, eamque gravidam ex non gravida fecisse, et per vatem sive sacerdotem suam id prænuntiasse; hoc vero nullo modo comprobandum est.

72. Ajunt etiam Triptolemum Atheniensibus leges scripsisse, et ex legibus ejus has tres adhuc Eleusine manere Xenocrates philosophus affirmat : Parentes honorare, Deos frugibus colere, Animalia non vexare. Harum utique duas recte promulgatas esse dicit : oportet enim parentibus, qui de nohis bene meruerunt, quoad ejus fieri potest, debitam gratiam referre; Diis vero rerum, quas nobis largiti sunt, utilium et ad vitam necessariarum primitias dare; de tertia autem quærit, quo tandem consilio Triptolemus animalibus abstinendum esse monuerit : utrum , inquit, omnino indignum ratus, cognatos interficere, an quia animadverteret contingere, ut utilissima animalia ab hominibus pastum anquirentibus cæderentur : quum vellet igitur mitem reddere vitam, tentasse eum animalia, quæ cum hominibus versantur et mansuetissima sunt, conservare : nisi forte, quod deos frugibus coli jussisset, existimaret cultum hunc diutius permansurum esse, si deorum numini hostiis minime immolaretur. Multas vero alias rationes non admodum certas Xenocrate afferente, nobis ex dictis illis satis est, quod hoc a Triptolemo legibus sanctum erat.

74. Pecunia Alexandri jussu ei aliata, acceptos apparatis epulis suo more gerulos Alexandro nuntiare jussit, quam diu ita viveret, non opus sibi quinquaginta talentis fore. Tantum enim pecuniæ missum crat.

74. Xenocrates, si quando vini cadum relevisset, in vappam convertebatur, antequam consumeretur. Sed sope cliam obsonia pridiana jam corrupta ejiciebat. Hinc natum est proverbium, Xenocratis caseolus, de rebus diu durantibus, que non celerrime absumuntur.

75. Xenocrates singulas diei partes certis negotiis assignans, silentio quoque suam partem attribuebat.

76. Xenocrates adolescentem, qui se ad philosophiæ. studium conferre volebat, num geometriam didicisset, interrogavit: quo negante, quæsivit ex eo, num curam in siderum cognitione posuisset: hoc quoque abnuente eo, num poetarum scripta atligisset, sciscitatus est. Qui quum et hoc infitiaretur, Xenocrates, num alioqui litteris tinctus esset, ex eo requisivit. At ne his quidem tinctum

Πόκος τοίνου, είπεν δ Ξενοκράτης, ύπο γναφέως ο οὐ πλύνεται.

(Excerpta e codice Florentino Joannis Damasceni in Stobæi Flor. vol. IV, p. 191 ed. Meinek. Scripsi: \* οίδεν · οὐδὲ ταῦτα] e Nauckii conjectura; cod. οίδε· ταῦτα. — \* ὑπὸ γναφέως] cum Nauckio in Phil. Gott. 1849, p. 299 et Badhamio apud Hirschigium in Miscell. phil. Traj. ad Rhen. 1849; cod. ὑπογραφέως.)

77. Ξενοκράτης, δπότε τις αὐτῷ σχολάζειν ήθελεν

οὐδενὸς τῶν ἐγκυκλίων μαθημάτων μετειληφώς, ἄπιθι, εἶπε, λαδὰς οὐκ ἔχεις πρὸς φιλοσοφίαν · δεῖ γὰρ προμεμαλάχθαι διὰ τούτων τὴν ψυχήν.

(Excerpta e codice Florentino Joannis Damasceni in Stobæi Flor. vol. IV, p. 205 ed. Meinek.)

78. Ξενοχράτης δὲ ὁ Χαλχηδόνιος ἀέναον τὴν ὅλην, ἐξ ῆς ἄπαντα γεγονέναι, προσηγόρεσσε.

(Theodoretus Græcarum affectionum curat. serm. IV, pag. 57 seq. ed. Sylburg.)

se esse ille confessus est. Tum Xenocrates : Atqui vellus, ınquit, a fullone non lavatur.

77. Xenocrates, quando quis omnis liberalis doctrinæ expers audire ipsum cupiebat, Abi, inquit, ansas philo-

sophix non habes: oportet enim his animum prx-mollitum esse.

78. Xenocrates autem Chalcedonius naateriam, ex qua omnia facta sint, perennem appellavit.

## DE CRANTORE ACADEMICO.

Crantor (1) natus est Solis, Ciliciæ oppido, circa Olympiadem CX, homo bene nummatus, ut arbitror (2), sed longe omnibus ingenio et doctrina præstans, quippe qui jam adolescens antequam Athenas se conferret, civibus suis in litteris admirabilis (3) visus sit. Erat enim pereruditus, quales paucos illo tempore fuisse accepimus. Nimirum tum artibus mathematicis studuerat, tum res fabulosas tractaverat (4), tum veterum philosophorum præcepta tenebat (5), tum plurimos confecerat libros (6). Huc accedebant eximium ingenium, poetica studia forsitan nunquam intermissa, Homeri denique atque Euripidis maxima admiratio (7). Ipse quidem non multa carmina condidisse videtur (8), verum quæ prosa oratione composuit plena sunt spiritus poetici, quæque de aliis poetis judicia fecit, intelligentem virtutis poeticæ existimatorem indicant. Eo pertinet quod de Euripide dixit, difficile esse, servata verborum proprietate tragice simul et cum commiseratione scribere (9). Quo in genere versum ex Bellerophonte petitum laudabat (10):

οίμοι τί δ' οίμοι; θνητά τοι πεπόνθαμεν.

Subtiliter de Theophrasti stilo judicavit, cujus Proposita ostro scripta esse dixit (11), pariterque tragædi nescio cujus vocem non dolatam et cortice plenam nominavit, et poetæ cujusdem versus miseros esse præ se tulit.

Jam quod ad philosophiam attinet, Crantor ne-

que ejusmodi philosophus erat, qui in verba magistri juraret solamque ejus disciplinam coleret, nec qui ipse novam philosophiæ formam institueret; veritatis potius amicum et divini Platonis explanatorem appelles. Quamobrem nihil reliqui fecit, quominus veterum etiam sapientiæ doctorum decreta cognosceret. Sed de studiis ejus uberius nunc et latius disseremus.

Quum domi poesis lande floruisset, hac abjecta et carminibus suis signatis atque in Minervæ fano depositis, ut rerum divinarum humanarumque contemplationi vacaret, Athenas demigravit, neque unquam in patriam revertit. Venit (12) autem in illam urbem ante Olymp. CXVI, quo tempore nominis sui gloria orbem terrarum impleverat. Vigebant enim variæ philosophorum familiæ singularumque disciplinarum principes ab adolescentibus discendi cupidis diligenter audi ebantur. Docebat tum Xenocrates, quem post Spousippi mortem ab anno Ol. CX, 2 ad annum Ol. CXVI, 3 Academiæ veteri præfuisse vidimus, docebat Pyrrho, docebant Aristoteles et Theophrastus; Cyrenaici itemque Megarici florebant; fortasse jam Zeno et Epicurus scholas suas aperuerant. Majorem tamen gloriam Xenocratis sectatores, quam cæteri philosophi consecuti erant. Itaque primum Xenocratem, dein eo mortuo Polemonem, condiscipulum olim suum, qui Xenocrati in Academia successerat, audivit. Jure igitur veteribus Academicis annumeratus est (13) quum egre-

καὶ ἐν τἢ πατρίδι ἐπὶ τῷ τῆς Ἀθηνᾶς ἰερῷ σφραγισάμενος αὐτὰ θεῖναι. — (9) Diog. Laert. IV, 26 ἐργῶδες εἶναι ἐν τῷ κυρίφ τραγικῶς ἄμα καὶ συμπαθῶς γράψαι. — (10) Vid. Eurip. Fragm. p. 688 ed. Wagner. Parisiis 1846. — (11) Diog. Laert. IV, 27 ἡν δὲ καὶ δεινὸς ἐνοματοποιῆσαι. Τραγφδὸν γοῦν ἀπελέκητον εἶπεν ἔχειν φωνήν, καὶ φλοιοῦ μεστήν. Καὶ τινος ποιητοῦ σκίφης μεστοὺς εἶναι τοὺς στίχους: καὶ τὰς Θεορράστου θέσεις ὀστρέφ γεγράφθαι. — (12) Cf. not. 8. Cæterum ante Ol. CXVI Crantor Athenas venit; eo enim tempore Polemo post Xenocratis obitum docere cœpit. Vid. Diog. Laert. IV, 16. Utriusque auditor ſuit Crantor. Diog. Laert. IV, 24 ἀπῆρεν εἰς Ἀθήνας καὶ Ξενομάτους διήκουσε Πολέμων συσγολάζων. Clemens Alexandrinus Strom. I, p. 301 Πολέμωνος δὲ ἀκουσταὶ Κράτης τε καὶ Κράντωρ. — (13) Diog. Laert. proœm. 14; Clemens

<sup>(1)</sup> Cf. Frid. Kayseri de Crantore Academico dissertatio. Heidelbergæ 1841; M. Herm. Ed. Meteri de Crantoris libro, qui περὶ πένθους inscribebatur, disputatio. Halis Saxonum 1840; F. Schneideri de Crantoris Solensis philosophi Academicorum philosophiæ addicti libro, qui περὶ πένθους inscribitur, commentatio in Zeitschrift für die Alterthumswissenschaft 1836, Nr. 104-105. — (2) Diogenes Laertius lib. IV, 25 λέγεται δὲ καὶ τὴν οὐσίαν καταλιπεῖν Άρκεσιλάφ, ταλάντων οὖσαν δυοκαίδεκα. — (3) Diog. Laert. IV, 24 Κράντωρ, Σολεύς, θαυμαζόμενος ἐν τἢ ἐχυτοῦ πατρίδι ἀπῆριν εἰς Ἀθήνας. — (4) Vide fragm. 1-7. — (5) Vide fragm. 9. 11. — (6) Diogenes Laertius IV, 24 καὶ κατέλιπεν ὑπομνήματα εἰς μυριάδας στίχων τρεῖς ὧν τινά τινες ᾿Αρκεσιλάφ προσάπτουσιν. — (7) Id. IV. 26 ἐθαύμαζε δὲ Κράντωρ πάντων δὴ μᾶλλον "Ομηρον καὶ Εὐςιπίδην. — (8) Diog. Laert. IV, 25 λέγεται δὲ καὶ ποιήματα γράψαι

gium Platonis interpretem (14) et postremum ejus sectæ patronum se præbuisset. Cæterum non pauci erant, qui post Xenocratis mortem scholas ab ipso Crantore haberi atque in ejus disciplinam se tradere vellent. Postquam videlicet morbi causa aliquando in Æsculapii templum concessit, multi qui eum non morbo vexatum, sed ad juvenes litteris erudiendos propensum ibi morari suspicabantur, continuo in illum locum convenerunt (15). At Crantor qua erat modestia tantum abfuit, ut æmulari cum Polemone vellet, ut statim sanitate recuperata ad Polemonem rediret eique multos annos operam daret (16). Quocirca rogatus quondam, qua Polemonis virtute caperetur, respondisse fertur (17), quia illum nunquam neque acutius neque gravius loquentem audivisset. Quemadmodum vero Crantor Polemonem ut præceptorem summ dilexit : sic eum Arcesilaus admiratus et amore prosecutus est : quam amicitiam ortam esse constat quo die primum Crantor Arcesilaum conspexit. Tum enim statim amore incensus versiculo Euripideo eum allocutus esse perhibetur (18):

ὦ παρθέν', εὶ σώσαιμί σ', εἴση μοι χάριν;

cui nihil aliud respondit Arcesilaus, quam quod apud Euripidem sequitur:

άγου με ὦ ξένες, είτε δμωίδ' ἐθέλεις, είτ' άλο-[χον (19).

Itaque ex eo tempore facti sunt amici et contubernales (20). Inter istos autem qui postea Crantori in Æsculapii templo deambulanti occurrebant, ut si forte scholas aperire vellet, ejus institutione imbuerentur, Arcesilaus quoque erat, quoniam als illo, quanivis amatore suo, Polemoni commendari volebat. Quid? quod moriens Crantor Arcesilao patrimonium suum, quod duodecim talentis constabat, reliquisse dicitur. Vide Diog. Laert. IV, 24-25.

Jam quando Academicus fuit Crantor, forsitan nihil opus videatur, quæ ejus dogmata fuerint, sciscitari, præsertim quum Cicero (21) nos doceat, Polemonem, Cratetem et Crantorem diligenter tuitos esse ea quæ a superioribus accepissent; quod simul argumentis ex quadam philosophi disputatione (22) ductis confirmari potest. Ibi enim sic ordinat vitæ humanæ bona, ut summum bonum virtutem esse velit, quæ etiam deficientibus reliquis ad bene beateque viveudum sufficiat, secundum locum valetudini, tertium voluptati, quartum divitiis concedat. Huic consentanea est Polemonis sententia, teste Clemente Alexandrino (23) qui, Xenocratis familiaris, inquit, Polemo videtur velle beatitudinem esse moderationem in omnibus bonis, vel plurimis et maximis. Decernit igitur, sine virtute non futurana unquam beatitudinem, sine corporis autem bonis et externis virtutem ad beatitudinem sufficere. Adde Cicer. Ac. post. I, 5, 6. Licet autem in universum priorum Academicorum placita Crantor tueretur, tamen interdum ab illis dissentire ausus est. Huc pertinent ca quæ refert Cicero Tuscul. III, 6. « Nec absurde Crantor (24) ille, qui in Academia nostra vel in .primis fuit nobilis. Minime, inquit, assentior iis, qui istam nescio quam indolentiam magnopere laudant : quæ nec potest ulla esse, nec debet. Ne ægrotus sim, sed si fuerim, sensus adsit, sive secetur quid, sive avellatur a corpore. Nam istud nihil dolere non sine magna mercede contingit, immanitatis in animo, stuporis in corpore. » His ergo verbis sa-

Alexandrinus Strom. I, p. 301; Galenus hist. phil. cap. 2. — (14) Cf. fragm. 1-7. —

(15) Diogenes Laertius lib. IV, 24 ούτος νοσήσας εἰς τὸ Ασκληπιείον άνεχώρησε κάκει περιεπάτει οι δε πανταχόθεν προσήσσαν αὐτῷ, νομίζοντες οὐ διὰ νόπον, ἀλλὰ βούλεσθαι αυτόθι σχολήν συστήσασθαι. — (16) Diogenes Laerlius lib. ΙV, 24 άλλα και αυτόν υγιάναντα διακούειν Πολέμωνος, έρ φ καὶ μάλιστα θαυμασθήναι. — (17) Diogenes Laertius lib. ΙΥ, 24 φασί δε αὐτὸν έρωτηθέντα τίνι θηραθείη ύπὸ Πολέμωνος, είπεῖν, τῷ μήτε ὀξύτερον μήτε βαρύτερον ἀκοῦσαι φθεγγομένου. — (18) Diogenes Laerlius lib. IV, 29 και αὐτου Κράντως έρωτικώς διατεθείς έπύθετο, τὰ έξ Άνδρομέδης Ευριπίδου προσενεγκάμενος · ω παρθέν', εί σώσαιμί σ', είση μοι χάριν; και ός τα έχθμενα αγου με, ω ξένε, είτε δμωίδ έθελεις, είτ' άλοχον. Vide Euripidis Fragm. p. 650 ed. Wagner. Cælerum confer Euseb. præp. ev. XIV, 6, p. 731 διὰ τὸ καλὸς εῖναι (Ἀρκεσίλαος) ἔτι ὢν ώραῖος τυχών έραστοῦ Κράντορο; τοῦ Άκαδημαϊκοῦ προσεχώρησε μὲν τούτω. — (19) Corrige ex Herodiano περί σχημάτων p. 58, 9 : άγου δε μ', ω ξεν', είτε πρόσπολον θέλεις, είτ' άλοχον είτε ομωτόα. — (20) Antigonus Carystius apud Diog. Laert. ΙΥ, 22 συσσίτιον δε φησιν αὐτῷ [ τῷ Κράτητι] ὁ Ἀντίγονος είναι παρά Κράντορι, όμονόως συμβιούντων τούτων τε και Άρκεσιλάου. Την δε οίκησιν Άρκεσίλαον μεν έχειν μετά Κράντορος, Πολέμωνα δὲ σὺν Κράτητι κετὰ Λυσικλέους τινός των πολιτών. Ἡν δέ, φησίν, ἐρώμενος Κράτης μέν, ὡς προείρηται, Πολέμωνος, ἀρχεσίλαος δὲ Κράντορος. — (21) Cicero Acad. post. I, 9. — (22) Vid. ſragm. 13. — (23) Clemens Alexandrinus Strom. VII, p. 419. C. δ γάρ Ξενοχράτους γνώριμος Πολέμων φαίνεται την εύδαιμονίαν αὐτάρκειαν είναι βουλόμενος άγαθων πάντων ή των πλείστων καί μεγίστων. Δογματίζει γοῦν, χωρίς μέν άρετης μηδέποτε αν εὐδαιμονίαν ὑπάρχειν, δίχα δὲ καὶ τῶν σωματικῶν καὶ τῶν έκτὸς τὴν ἀρετὴν αὐτάρκη πρὸς εὐδαιμονίαν εἶναι. — (24) Plutarchus Consolat. ad Apollon. vol. VII, p. 318 ed. Hulten. διό και τουτο μέν έατέον, ώς βλαβερόν και φαυλον, καί σπουδαίοις άνδράσιν ήκιστα πρέπον την δε μετριοπάθειαν ούκ ἀποδοκιμαστέον. Μή γάρ νοσοζμεν, φησίν ο Άκαδημαϊκός Κράντωρ, νοσήσασι δὲ παρείη τις αΙσθησις, εἶτ οὖν τέμνοιτό τι τῶν ἡμετέρων, εἰτ' ἀποσπῷτο. Τὸ γὰρ ἀνώδυνον τούτο ούχ άνευ μεγάλων έγγίνεται μισθών τῷ άνορώπω τεθηριώσθαι γάρ είχος έχει μέν σώμα τοιούτον, ένταῦθα δὲ ψυχήν. Vide infra fragm. 8. -

tis refutantur qui Crantorem censent pedem a Platone nunquam discessisse. At de re ipsa infra erit disputandi locus. Haud scio an futuri sint, qui putent, Crantorem in Epicuri sententiam transiisse, præsertim quum eodem fere tempore voluptarius philosophus sitienti juventuti philosophiæ fontes aperuisse videatur. Sed quoniam alia voluptariæ disciplinæ vestigia in Crantoris fragminibus non exstant, diversum ab Epicuri ratione sapientiæ genus nobis circumspiciendum est. Videatur forsitan Aristoteles (25), qui tunc scholam suam ab Academia nondum plane disjunxerat, ad suam sententiam traduxisse Crantorem: mediocritatem certe quam celebrat Aristoteles, Crantor non reject (26). Huc accedit Ciceronis auctoritas, qui sæpe de indiscreta doctrinæ veterum Academicorum et Peripateticorum similitudine loquitur. Quippe de orat. III, 18 : Nam Speusippus, inquit, Platonis sororis filius et Xenocrates, qui Platonem audierat, et qui Xenocratem, Polemo et Crantor, nihil ab Aristotele, qui una audierat Platonem, magnopere dissensit; copia fortasse et varietate dicendi pares non fuerunt. Idem de Fin. II, 11 Polemoni et jam ante Aristoteli ea prima visa sunt quæ paulo ante dixi. Ergo nata est sententia veterum Academicorum et Peripateticorum, ut finem bonorum dicerent secundum naturam vivere, id est, virtute adhibita frui primis a natura datis. Conf. IV. 6; V, 5; Tusc. V, 13 et 31. Verum re diligenter considerata fatebimur, Crantorem suo Marte in philosophiæ præceptis aliquid novasse. Fuit enim, quantum animi mei conjectura colligere possum, sæpius infirma atque ægra valetudine, quum et morbi causa, ut supra vidimus, in Æsculapii templum concessisse ibique aliquamdiu commoratus esse et juvenis hydrope affectus supremum diem obiisse narretur (27). Neque negligenda nobis sunt ipsius verba (28), e quibus cogas, eum morbi naturam cognitam habuisse. Quare existimo

Crautorem usu doctum paulatim ad aliorum dogmata inclinasse, quia doloris sensum vitari non posse intelligeret. Itaque ut Dionysium Stoicum ajunt, quum ex renibus laboraret, ipso in ejulatu clamitasse falsa esse illa quæ antea de dolore ipse sensisset (29), ita Crantorem arbitror corporis dolore cruciatum retractasse, quæ olim de indolentia tradidisset. Sic experientiam ducem secutus Crantor, simul quanti fecerit cum alios poetas, tum Homerum atque Euripidem, humanæ vitæ magistros, declaravit. Quibus Cicero, indolentiæ in Tusculanis disputationibus defensor, propterea succenset quod hominum animos fortissimorum virorum lamentis molliant (30).

Perspecta igitur doloris vi ac natura, cujus sensum inevitabilem esse videbat, Crantor vitam humanam tanquam malis plenam supplicii instar (31) habere statuit. Similia quidem, sed diversa tamen profert Plato (32). Quum enim Plato hoc tantum queratur, quod animus rebus divinis intentus nonnunquam cupiditatibus, doloribus, voluptatibus perturbetur : Crantor in eo miseriam humanam ponit, quod vita morbis, molestiis, ærumnis obnoxia sit, quæ omnia ex communi quodam fonte profluant. Quid. quod hinc etiam animi et corporis deformitatem manare credit atque adeo hanc ipsam mortis causam ducit, neque quidquam esse quod omnino sanum sit sibi persuasit. Deinde quum Crantor aut natura ita comparatum esse dixerit, ut homines in miseriis versentur, aut ipsorum culpa id acoidisse (33): Plato quidquid acerbum in vita humana est, ad generis nostri auctores inferiores deos refert (34). Quamquam autem hæc aliter atque a philosopho narrantur, accipienda esse liquet, exploratum tamen habemus, Platonem haudquaquam hominibus corum quibus premuntur malorum culpam attribuisse. Itaque ne lapsus quidem animæ, quem Phædr. p. 248 describit, ad humanæ naturæ vitiositatem trahendus est.

<sup>(25)</sup> Cf. inprimis lib. de moribus ad Nicom. II, 6. 7. — (26) Vid. fragm. 8. — (27) Diog. Laert. IV, 27 καὶ κατόττρεψε πρὸ Πολέμωνος καὶ Κράτητος, ὑῦρωπικῆ διαδέσει νοσήσας. — (28) Vid. fragm. 13. — (29) Cicero Tusc. II, 25. —

<sup>(30)</sup> Cicero Tuscul. lib. II, cap. 11. — (31) Vide fragm. 9 et 12. — (32) Plato Phæd. pag. 66. B. ούχοῦν ἀγάγχη, ἔφη, ἐχ πάντων τούτων παρίστασθαι δόξαν τοιάνδε τινὰ τοῖς γησοίως φιλοσόροις, ώστε καὶ πρὸς ἀλλήλους τοιαῦτ' ἀττα λέγειν, ὅτι Κινδυνεύει τοι ὅσπερ ἀτραπός τις ἐκεέρειν ἡμᾶς μετὰ τοῦ λόγου ἐν τἢ σκέψει, ὅτι, ἔως ἀν τὸ σῶμα ἔχωμεν καὶ ξυμπεφυρμένη ἢ ἡμῶν ἡ ψυχὴ μετὰ τοῦ τοιούτου κακοῦ, οῦ μὴ ποτε κτησώμεθα Ικανῶς οῦ ἐπιθυρῦμεν· φαμὲν δὲ τοῦτο εἰναι τὸ ἀληθές. — (33) Vide fragm. 9. — (34) Piato Tim. pag. 69. C. ἀλλὰ πάντα ταῦτα πρῶτον διεκόσμησεν, ἔπειτα ἐκ τοῦτων πὰν τόδε ξυνεστήσατο, ζῷον ἐν ζῷα ἔχον

απαντα έν αυτώ θνητά άθανατά τε. Καὶ τών μέν θείων αυτός γίγνεται δημιουργός, των δὲ θνητών την γένεσιν τοῖς έαυτοῦ γεννήμασι δημιουργείν προσέταζεν. Οι δε μπρούμενοι, παρα-) αδόντες άρχην ψυχης άλανατον, τὸ μετὰ τοῦτο θνητὸν σῶμα αὐτἢ περιετόρνευσαν ὄχημά τε καν τὸ σῶμα ἔδοσαν άλλο τε είδος ἐν αὐτῷ ψυχῆς προσφικοδόμουν τὸ θιητόν, δεινὰ καὶ άναγχαία εν έαυτῷ παθήματα έχον, πρῶτον μὲν ἡδονήν, μέγιστον κακού δέλεαρ, ἔπειτα λύπας, ἀγαθών φυγάς, ἔτι δ' αδ θάρρος και φόδον, άτρονε ξυμδούλω, θυμόν δε δυσπαραμύθητον, έλπίδα δ' εὐπαράγωγον αἰσθήσει τε άλόγφ καὶ ἐπιχειρητή παντό; έρωτι : ξυγκερασάμενοί τ' αύτὰ άναγκαίως τὸ θνητὸν γένος ξυνέθεσαν. Καὶ διὰ ταῦτα δὴ σεβόμενοι μιαίνειν τὸ θεῖον, ὅ τι μὴ πᾶσα ἤν ἀνάγκη, χωρὶς ἐκείνου κατοικίζουσιν εἰς ἄλλην τοῦ σώματος οἵκησιν τὸ θνητόν, ἰσθμὸν καὶ όρον διοιχοδομήσαντες της τε κεφαλής και του στήθους, α ύχένα μεταξύ τιθέντες, ίνα είη χωρίς. -

Sed hæc hactenus. Superest ut de mortis tempore pauca annotemus. Vero proximum est, hominem doctissimum circa Ol. CXX decessisse (35). Namque ea tempestate Arcesilaus floruit (36) quem ante Crantoris obitum docuisse nemo credat, præsertim quum post Crantorem etiam Pyrrhonem et Diodorum audiverit (36). De reliquo Solensem philosophum in patria, ubi sepeliri voluerat, sepultum esse suspicamur (37). Morientem autem Arcesilao patrimonium suum, quod duodecim talentis constabat, reliquisse jam supra vidimus. Finis vitæ ejus multis luctuosus ac tristis fuisse putandus est, adeo ut statim notæ ejus virtutis desiderium consequeretur. Quapropter Theætetus (38) poeta hoc eum carmine celebravit (39) :

"Ηνδανεν άνθρώποις, ό δ' ἐπὶ πλέον ἥνδανε Μούσαις Κράντωρ, καὶ γήρως ἤλυθεν οὖτι πρόσω. Γῆ, σὸ δὲ τεθνειῶτα τὸν ἱερὸν ἄνδρ' ὁπεδέξω (40). ἦ ὁ' ὄγε καὶ ζώει κεῖθι ἐν εὐπαθίη (41).

~ Longe deterius est epigramma, quod in eum fecit Diogenes Laertius (42). Id vero sic scribendum esse existimamus:

Έπέχλυσε καὶ σέ, Κράντορ, ή νόσων (45) κακίστη, χ' οὕτω κατῆλθες εἰς μελαιναν Πλουτέως ἄδυσσον. Καὶ σὺ μὲν έκεῖθι νῦν χαίρεις, λόγων (44) δὲ τῶν σῶν ᾿Ακαδημία θ' ἔστηκε χήρη (45) καὶ Σόλοι πατρίς

Fuisse Crantorem inter exquisitos virtutis præceptores ejusque nomen vulgo jactatum et tanquam ipsius philosophiæ moralis, non hominis, usurpatum esse, cum alia veterum dicta ostendunt, tum illud Horatii Epist. lib. I, II, 1 seqq.:

Trojani belli scriptorem, maxime Lolli, dum tu declamas Romæ, Præneste relegi, qui quid sit pulchrum, quid turpe, quid utile, [ quid non,

planius ac melius Chrysippo et Crantore dicit.

At quantis laudibus Panætius, Cicero, alii eum ornaverint, infra videbimus, quum ad librum de luctu pervenerimus.

Transeo ad Crantoris scripta quæ exceptis fragminibus quibusdam interciderunt. Exstant autem quatuor fragmentorum genera, quorum unum commentariorum in Platonis Timæum fragmenta, alterum consolationis sive libri περί πένθους reliquias, tertium incerti libri fragmentum, quartum denique poeticas quasdam reliquias quæ Solensi philosopho forsitan assignari possint, complectitur. Quum Speusippus et Xenocrates jam antea in hoc elaborassent, ut Platonici ingenii monumenta tum copiosis et uberibus commentariis, tum aliis libellis ac disputationibus illustrarent · mirum est quod Proclus in Tim. p. 24 Crantorem (46) primum Platonis interpretem vocat. Videtur utique hoc nomine præcipuum divini philosophi explanatorem appellare. Reliquit Crantor, si Diogeni (47) fides, commentarios ad triginta millia versuum continentes. In his non dubito quin fuerit etiam Timzei Platonici explicatio. Et Proclus quidem e Crantoris δπομνήμασι peculiares quasdam annotationes profert, Plutarchus vero ea quæ ille ad mundi harmoniam numerosque Platonicos dilucidandos excogitavit.

Sed summa in laude ejus de luctu libellus erat (48), non magnus ille quidem, sed, ut Panætio et Ciceroni, id est doctis et intelligentibus talium rerum existimatoribus, visum est, aureolus et ad verbum ediscendus (49), quem periisse vel propterea dolemus, quod ne Ciceronis quidem Consolatio superest. Etenim anno ab u. c. DCCVIII, quum vehementissimo dolore ex Tulliæ, filiæ suæ, uxoris Dolabellæ, morte capto laboraret, orator Romanus in medio mærore conscripsit librum de luctu minuendo sive Consolationem. Eo videlicet in libro Crantorem unum omnium maxime secutus est, non quidem ut interpres, quippe qui tum aliorum etiam volumina in hanc sententiam scripta eo transtulerit, tum Romana quædam exempla suo Marte addiderit (50),

(48) Diogenes Laertius lib. IV, 27 θαυμάζεται δὲ σὐτοῦ μάλιστα βιδλίον τὸ περὶ πένθους. — (49) Cicero Acad. pr. II, 44. — (50) Hieronymus in Epitaph. Nepotiani Opp.

<sup>(35)</sup> Inde colligimus Crantorem circa Ol. CX natum esse: siquidem mature decessit (γήρως ήλυθεν οὐτι πρόσω) i. e. ante quadragesimum saltem annum. — (36) Diog. Laert. IV, 45. — (36) Eusebius præp. evang. XIV, 6. XV, 5. — (37) Diogenes Laertius IV, 25 λέγεται δὲ καὶ τὴν οὐσίαν καταλιπεῖν Άρκεσιλάφ, ταλάντων οὔσαν δυοκαίδεκα καὶ ἐρωτηθέντα πρὸς αὐτοῦ ποῦ βούλεται ταφήναι, εἰπεῖν ἐν γῆς φίλης μυχοῖσι κρυφθήναι καλόν. Sed hic versus a Telete apud Stobæum Flor. XL, 8 paulo aliter citatus καὶ γῆς φίλης όχθοισι κρυφθήναι τάφφ Euripideus videtur. Cf. Meinek. ad Stob. l. c. tom. ll, præf. ρ. IX. — (38) Vid. Fabric. Bibl. Gr. vol. IV, p. 496 ed. Harles. — (39) Diog. Laert. IV, 25. — (40) ὑπεδέξω scripsi e Casauboni

conjectura; vulgo ὑποδέξη. — (41) εὐπαθίη scripsi; codd. εὐθυμίη quod metro repugnat. — (42) Diog. Laert. IV, 27. — (43) νόσων reposui cum plerisque edd.; codd. νόσος. — (44) λόγων δὲ τῶν σῶν posui cum Hermanno; libri σῶν λόγων δὲ. — (45) sic cum Hermanno; libri χῆρη δτηκεν ᾿Ακαδημία. — (46) Proclus Comment. in Platonis Timæum pag. 24. A. ed. Basil. [pag. 54 ed. Schneider.] ὁ πρῶτος τοῦ Πλάτωνος ἐξηγητὴς Κράντωρ. — (47) Diogenes Laerlius lib. IV, 24 καὶ κατέλιπεν ὑπομνήματα εἰς μυριάδας στίχων τρεῖς, ὧν τινά τινες ᾿Αρκεσιλάφ προσάπτουσι. —

sed quemadmodum consueverat, ita fere ut hunc potissimum imitaretur, hunc tanquam ducem ad rem bene gerendam, cæteros scriptores comites haberet. Neque hoc dissimulavit Tullius, sed Plinio (51) teste in Consolatione illa professus est et præ se tulit, se Crantoris vestigia persequi. Idem testatur Hieronymus (52). Nunc quoniam ne hujus quidem opusculi Ciceroniani quidquam superat præter unum locum, quem ex Consolatione in Tusculanas disputationes transtulit auctor, et sex septemve locos, quos Lactantio debemus, duo sola sunt hodie chartarum amissarum solatia, Tusculanas dico paulo post illam commentationem a Cicerone divulgatas et Consolationem a Plutarcho ad Apollonium scriptam. Nam Tuscu lanæ quoque in consolatorio argumento versantur, quarum primus liber mortem non in malis ducendam, secundus dolorem contemnendum et fortitudine patientiaque opprimendum, tertius ægritudinem non cadere in sapientem et quæ sint ægritudinis remedia, quartus reliquas animi perturbationes cum sapientia constare non posse et quibus modis sedari tollique debeant docet. In his autem tradendis Crantoris librum liquet non neglectum esse a Cicerone. Plutarchi vero ad Apollonium missam consolationem ( nam brevior illa quam ad uxorem post mortem filiolæ scripsit. nobis in hac quæstione inutilis est) exceptis paucis Platonis aliorumque philosophorum præceptis, paucisque item ipsius scriptoris sententiis, licet tribus tantum quatuorve locis Crantor citetur, ex hujus tamen potissimum libro depromtam esse, persuasum habemus. Ac primum quidem utraque ad patrem scripta est immatura liberorum morte graviter commotum; deinde Plutarchea consolatio fere nihil continet, sive res, quæ memorantur, sive scriptorum sententias respicias, quæ testimonii causa afferuntur, quod necessario contendas Crantoris libello posterius esse; poetarum autem versus, qui Plutarcheæ orationi admixti sunt, ex eodem fonte hausti videntur. Nimirum Homeri et Euripidis loci sunt, quos poetas Solensi philosopho in deliciis fuisse supra annotavimus. Denique quædam insunt in Plutar-

chea consolatione, quæ cum Ciceronis Tusculanis et Lactantio comparata, dubitari non potest quin Crantoris si non verba, at sententiam tamen repræsentent. Etsi igitur non Wyttenbachium (53) imitandum censemus, qui ex diversitate rationis et orationis, ex antiquitatis quodam colore, ex verborum, dictionum compositionisque natura, quæ res semper dubiæ et incertæ sunt, ipsa Crantoris verba, etiam ubi nomen ejus omittatur, distingui et a reliquo Plutarchi volumine separari posse statuit : licet tamen imaginem quandam libri deperditi, quo olim lugentium animi erigebantur doctique homines omnes delectabantur, dicendo adumbrare. Qua in re ita versabimur, ut non ea solum, quæ constat, sed ea etiam quæ probabile est Crantorem in illo opusculo dixisse hic afferamus. Neque tamen passis orationis velis scribendi copia Plutarchum aut Ciceronem victuri sumus, sed capita quædam Crantoris propo-

Animorum nulla in terris origo inveniri potest. Nihil enim est in animis mixtum atque concretum aut quod ex terra natum atque fictum esse videatur, nihil ne aut humidum quidem ant flabile aut igneum. His enim in naturis nihil inest, quod vim memoriæ, mentis, cogitationis habeat: quod et præterita teneat, et futura provideat, et complecti possit præsentia; quæ sola divina sunt. Nec invenietur unquam, unde ad hominem venire possint, nisi a deo. Singularis est igitur quædam natura atque vis animi, sejuncta ab his usitatis notisque naturis. Ita quidquid est illud, quod sentit, quod sapit, quod vivit, quod viget, cœleste et divinum ob eamque rem æternum sit necesse est. Nec vero deus ipse, qui intelligitur a nobis, alio modo intelligi potest, nisi mens soluta quædam et libera, segregata ab omni concretione mortali, omnia sentiens et movens ipsaque prædita motu sempiterno (54).

Multi autem iique sapientes viri non nunc primum deploraverunt res humanas, vitam esse supplicium judicantes, et omnino nasci hominem summam calamitatem ducentes (55). Etenim luendorum scelerum causa nascuntur homi-

VT. I. P. II, p. 268 ed. Bened. Pulvillus Capitolium dedicans, mortuum ut nuntiabatur subito filium, se jussit absente sepeliri. L. Paullus septem diebus inter duorum exsequias filiorum triumphans urbem ingressus est. Prætermitto Maximos, Catones, Gallos, Pisones, Brutos, Scævolas, Metellos, Scauros, Marios, Crassos, Marcellos atque Aufidios, quorum non minor in luctu, quam in bellis virtus fuit, et quorum orbitates in Consolationis libro Tullius explicavit. — (51) Plinius Hist. nat. præf. lib. I, 22 pag. 4 ed. Harduin. Scito enim conferentem auctores me deprehendisse a juratissimis proximis vete-

res transcriptos ad verbum neque nominatos, non illa Virgiliana virtute, ut certarent, non Ciceroniana simplicitate, qui in libris de Republica Platonis se comitem profitetur, in Consolatione filiæ, Crantorem, inquit, sequor, item Panætium de Officiis, quæ volumina ejus ediscenda, non modo in manibus quotidie habenda nosti.

— (52) Hieronymus epist. 60. Legimus Crantorem, cujus volumen ad concoquendum dolorem suum secutus est Cicero. — (53) vol. VI, p. 698.

<sup>(54)</sup> Cicero Tuscul. lib. I, cap. 27 § 66. Lactantius de Ira dei cap. 10; Instit. lib. I cap. 5. — (55) Vid. fragm.

nes (56). Damnanda igitur vita omnis, quippe quæ malorum plena sit. Scilicet hæc mors est, quam vulgus vitam putat; illa vita, quam plerique pro morte timent (57). Quare non nasci longe optimum, nec in hos scopulos incidere vitæ; proximum autem, si natus sis, quam primum mori, et tanquam ex incendio effugere violentiam fortunæ (58). Quæ sententia ut majoris sit auctoritatis, Sileno attribuitur (59). Eadem in Cresphonte usus est Euripides:

Nam nos decebat, cœtus celebrantes, domum lugere, ubi esset aliquis in lucem editus, humanæ vitæ varia reputantes mala: at, qui laborcs morte finisset graves, hunc omni amicos laude et lætitia exsequi (60).

Cæterum ad bene beateque vivendum recta bonorum, quæ hominibus in vitæ malis contingunt, æstimatione opus est. Bonum (61) igitur valetudinem, nec tamen finem bonorum dici convenit. Quippe singulis bonis suum ordinem suamque dignitatem attribui oportet. Si enim fingamus commune aliquod Græcorum theatrum, ac singula bona in scenam prodire et ad petendum principatum venire: statim etiam bonorum differentiæ intelligentiam habebimus. Primum enim Opulentia transgressa: Ego, inquiet, Græci universi, omnibus hominibus ornatum præbens et vestimenta et calceos et reliqua commoda utilis sum tam ægris quam sanis, atque in pace quidem præbeo res jucundas, in bello autem sum nervi et artus rerum gerendarum. His enim verbis Græci universi auditis consensu Opulentiæ dignitatis principatum dari jubebunt. Verum si, dum bæc jam præconis voce renuntiatur, superveniens Voluptas,

Cui conjunctus amor, desiderium atque venustus qui possit quamvis prudentes fallere, sermo,

dicat, postquam in medium processit, æquum esse, suum nomen per præconem pronuntiari :

Fragiles, caducæ, vix diem stabiles opes florent brevi, rursusque ex ædibus evolant,

expetuntur vero ab hominibus non propter se, sed propter illam, quæ ex iis capitur, delectationem et voluptatem: omnino Græci universi non aliter quam sic rem se habere rati, Voluptatem coronandam esse vociferabuntur. Sed hac quoque victoriæ præmium acceptura, ubi intraverit Valetudo cum diis consessoribus, et docuerit, se absente neque Voluptatem neque Opulentiam quidquam prodesse:

Quid non valentem maximæ juvant opes? Tenui paratu vivere equidem mavelim quam possidere divitum ægritudinem,

rursus Græci universi tali voce audita intelligentes, beatitudinem lecto affixam et ægrotam subsistere non posse, Valetudinem victoria potiri affirmabunt. Verum Valetudine quoque jam vincente, quum ingressa fuerit Fortitudo magno principum et heroum globo circumdata et conscenso suggestu ita cœperit: me absente, Græci, bona quæ possidetis alienantur, exoptentque forsitan hostes, ut vos in omnium rerum abundantia vivatis, tanquam bello superiores quam vos futuri, his igitur auditis Græci primas partes Virtuti tribuent, secundas Valetudini, tertias Voluptati, ultimam denique Opulentiam ponent.

Jam ex filii morte animi dolorem ægritudinemque (62) capere, res est talis, que a naturali profecta principio, non sit in nostra potestate. Non enim iis assentior, qui immanem duramque indolentiam laudant, que neque contingere nobis neque prodesse potest. Eripiet enim nobis ista illam quam conservari maxime oportet e mutuo amore ortam benevolentiam. Mœrore autem ultra modum affici et nimis augere luctum contra naturam esse assirmo, et ex prava animi nostri opinione nasci. Quapropter etiam hoc ut damnosum et vitiosum et viros probos minime decens vitandum, mediocritas vero affectuum non est reprobanda. Ne ægrotus sim, sed si fuerim, sensus aliquis adsit, sive secetur pars membrorum, sive a corpore avellatur. Nam ista doloris vaouitas non sine magna mercede homini obtingit. Quippe verisimile est, ut ibi corpus, ita hic ejusmodi animum esse efferatum.

Hæc omnis illa vetus philosophia docet ac præcipit (63), quorum si quid aliud non probamus, id saltem nimis verum est, vitam nostram multimodis laboriosam et difficilem esse. Nam si natura non est talis, nostro certe vitio in hanc perniciem incursit: et incerta ista fortuna e longinquo nos ac jam inde ab initio propter res minime sa-

<sup>12.— (56)</sup> Cicero apud Lactantium divin. institut. lib. III, cap. 18 § 10.— (57) Lactantius divin. instit. lib. III, cap. 19 § 14.— (58) Cicero apud Lactantium l. c.— (59) Cicero Tusc. lib. I, cap. 48 § 114. Cf. Lactantius l.

<sup>(60)</sup> Cicero Tusc. lib. I, cap. 48 § 115. — (61) Vid. fragm. 13. —

<sup>(62)</sup> Vid. fragm. 8. — (63) Vid. fragm. 9. —

lubres comitata est. Mali quædam portio fatalis jam nascentibus nobis omnibus admiscetur. Quippe semina quum sint mortalia, statim partem hujus causæ sustinent, cur ingenii tarditas, morbi, curæ, mors denique ipsa nobis obrepant. Cur vero eo aberravit oratio? nempe ut intelligamus, non inusitatum homini esse infortunium, sed omnes nos sub eosdem casus esse subjectos. Verum (64) haudquaquam sua culpa in miseriis versari magnum est calamitatum levamen.

De Euthynoo (65) Italo hujusmodi narratio fertur. Hunc enim Elysio patre, Terinæo, virtute, fortunis, gloria civium suorum principe natum, repentina morte ob incertam causam obiisse. Quamobrem Elysio patri (qui illum unicum habuisset filium, maximarum divitiarum et opum heredem) incidisse suspicionem, quæ forsitan et aliis incidisset, filium veneno necatum esse. Quum autem dubitaret, quomodo rem explorare posset, venisse eum in psychomanteum, sacrisque legitime operatum loco isti indormivisse, ac talem speciem per somnum ei esse oblatam. Visum esse patrem ad ipsum accedere; quem posteaquam conspexisset, narrato filii casu, oraverit atque obsecraverit, ut in causa mortis invenienda se adjuvaret. Respondisse patrem: equidem idcirco adsum; sed ab isto accipe quæ tibi affert; inde enim omnia cognosces, quibus mœres. Fuisse vero eum quem pater indicabat juvenem pone sequentem, ætate et statura filii propemodum similem; interrogatumque quis esset, respondisse: genius sum filii tui, simulque ei porrexisse codicillos, quibus evolutis Elysius tres hos versus invenerit intus exaratos:

Quæris, stulte? homines insanis mentibus errant: en jacet Euthynous fatali morte perentus. Nam fuit utilius finiri ipsique patrique.

Deorum immortalium judicia solent in scholis proferre de morte; nec vero ea fingere ipsi, sed Herodoto (66) auctore aliisque pluribus. Primum Argivæ sacerdotis, Cleobis et Biton, filii, prædicantur: nota fabula est. Quum enim illam ad solemne et statum sacrificium curru vehi jus esset, satis longe ab oppido ad fanum, morarenturque jumenta: tunc juvenes ii quos modo nominavi, veste posita, corpora oleo perunxerunt: ad jugum accesserunt. Ita sacerdos advecta in fanum, quum currus esset ductus a filiis, precata a dea

dicitur, ut illis præmium daret pro pietate, quod maximum homini dari posset a deo: post, epulatos cum matre adolescentes, somno se dedisse, mane inventos esse mortuos. Simili precatione Trophonius et Agamedes usi dicuntur: qui quum Apollini Delphis templum exædificavissent, venerantes deum, petierunt mercedem non parvam quidem operis et laboris sui, nihil certi, sed quod esset optimum homini. Quibus Apollo se id daturum ostendit post ejus diei diem tertium: qui ut illuxit, mortui sunt reperti. Judicavisse deum dicunt, et eum quidem deum, cui reliqui dii concessissent, ut præter cæteros divinaret.

Alcidamas quidem, rhetor in primis nobilis, scripsit (67) etiam laudationem mortis, quæ constat ex enumeratione humanorum malorum. Cui rationes eæ, quæ exquisitius a philosophis colliguntur, defuerunt, ubertas orationis non defuit. Claræ vero mortes, pro patria oppetitæ, non solum gloriosæ rhetoribus, sed etiam beatæ videri solent. Repetunt ab Erechtheo, cujus etiam filiæ cupide mortem expetiverunt pro vita civium. Codrum memorant, qui se in medios immisit hostes, veste famulari, ne posset agnosci, deposito ornatu regio; quod oraculum erat datum, si rex interfectus esset, victrices Athenas forc. Menœceus non prætermittitur, qui oraculo edito largitus est patriæ suum sanguinem. Iphigenia Aulide duci se immolandam jubet, ut hostium sanguis eliciatur suo. Veniunt inde ad propiora. Harmodius in ore et Aristogiton, Lacedæmonius Leonidas aliique vigent.

Neque vero omnibus (68) iidem illi sapientes arbitrati sunt eundem cursum in cœlum patere. Nam vitiis et sceleribus contaminatos deprimi in tenebras atque in cœno jacere docuerunt : castos autem animos, puros, integros, incorruptos, bonis etiam studiis atque artibus expolitos, levi quodam et facili lapsu ad deos, id est, ad naturam sui similem pervolare. Quum vero (69) et mares et feminas complures ex hominibus in deorum numero esse videamus et eorum in urbibus atque agris augustissima delubra veneremur : assentiamur eorum sapientiæ, quorum ingeniis et inventis omnem vitam legibus et institutis excultam constitutamque habemus. Quod si ullum unquam animal consecrandum fuit, illud profecto fuit. Si Cadmi progenies aut Amphitryonis aut Tyndari in cœlum tollenda fama fuit, huic idem

<sup>(64)</sup> Vid. fragm. 11. — (65) Vid. fragm. 10. (66) Plutarchuş Consol. ad Apoll. vol. VII, pag. 335 seq. Cicero Tuscul. I, 47. — (67) Cicero Tuscul. I, 48.

<sup>(68)</sup> Lactantius Instit. lib. IJI, cap. 19 § 6. — (69) Lactantius Instit. lib. I, c. 15 § 20. —

honos certe dicandus est. Quod quidem faciam, teque omnium optimum doctissimumque, approbantibus diis immortalibus ipsis, in eorum cœtu locatum, ad opinionem omnium mortalium consecrabo.

Ita fere philosophatus est Crantor, cujus de

luctu liber si exstaret, sempiternum græcarum litterarum monumentum haberetur. Restat, ut huie disputationi ipsa Solensis philosophi fragmenta subjiciam, quæ e variis scriptoribus collecta diligenter recensui atque interpretatus sum.

# ΚΡΑΝΤΟΡΟΣ

## ΑΠΟΣΠΑΣΜΑΤΙΑ.

### **CRANTORIS**

#### FRAGMENTA.

1. Τον περὶ τῶν ἀτλαντίνων σύμπαντα τοῦτον λόγον οἱ μἐν ἱστορίαν ψιλὴν εἶναί φασιν, ὥσπερ ὁ πρῶτος τοῦ Πλάτωνος ἐξηγητὴς Κράντωρ· ὁς δὴ καὶ σκώπτεσθαι μέν φησιν αὐτὸν ὑπὸ τῶν τότε ὡς οὐκ αὐτὸν ὁντα τῆς πολιτείας εὕρετὴν ἀλλὰ μεταγράψαντα τὰ Αἰγυπτίων. Τὸν δὲ τοσοῦτον ποιήσασθαι τῶν σκωπτόντων λόγον, ὥστε ἐπὶ Αἰγυπτίους ἀναπέμψαι τὴν περὶ Ἀθηναίων καὶ ἀτλαντίνων ταύτην ἱστορίαν, ὡς τῶν Ἀθηναίων κατὰ ταύτην ζησάντων ποτὲ τὴν πολιτείαν. Μαρτυροῦσι δὲ καὶ οἱ προφῆται, φησί, τῶν Αἰγυπτίων, ἐν στήλαις ταῖς ἔτι σωζομέναις ταῦτα γεγράφθαι λέγοντες. Οἱ δέ φασιν αὐτὴν μῦθον εἶναι.

( Proclus Comment. in Platonis Timæum pag. 24. A. ed. Basil. [pag. 54 ed. Schneider.] Pertinent hæc verba ad notum illum Platonis locum, ubi sacerdotem Ægyptium Soloni narrantem inducit, Atlantidem insulam trans Herculis columnas sitam fuisse Libya et Asia majorem potentissimisque regibus paruisse, qui quondam Libya usque ad Ægyptum et Europa usque ad Etruriam subacta imperii fines protulerint, donec ab Atheniensibus et cæteris Græcis quos bello petiverant victi sint; postremo totam insulama ingentibus terræ motibus concussam et aquis haustam superfuso mari Atlantico interiisse. Eadem fere referuntur in Platonis dialogo Critia. Cf. Strabo lib. II, p. 102; Plutarchus Solon. cap. 26. Plinius hist. nat. lib. 11, 90; Tertullianus Apologet. cap. 40. Illa vero de re Proclus i. c. p. 54. F. [pag. 126 ed. Schneider.] hæc scripsit : ότι μέν έγένετο τοιαύτη τις νησος καλ τηλικαύτη, δηλοῦσί τινες τῶν ἱστορούντων τὰ περὶ τῆς ἔξω θαλάττης. Είναι γάρ καὶ ἐν τοῖς αὐτῶν χρόνοις ἐπτὰ μὲν νήσους εν εκείνω τῷ πελάγει Περσεφόνης ໂεράς, τρεῖς δὲ άλλας ἀπλέτους, την μέν Πλούτωνος, την δέ Άμμονος, μέσην δὲ τούτων ἄλλην Ποσειδῶνος, χιλίων σταδίων τὸ μέγεθος, και τοὺς οἰκοῦντας ἐν αὐτῆ μνήμην από των προγόνων διασώζει περί της Ατλαντίδος

όντως γενομένης έχει νήσου παμμεγεθεστάτης, ην έπί πολλάς περιόδους δυναστεῦσαι πασῶν τῶν ἐν τῷ ᾿Α τλαντικώ πελάγει νήσων, Ποσειδώνος και αὐτήν οὖσαν ίεράν. Ταῦτα μέν οὖν δ Μάρχελλος ἐν τοῖς Αἰθιοπιχοῖς γέγραφεν. Videmus igitur Crantorem, Maccellum aliosque veteres tum rerum gestarum pronuntiatores tum philosophos ea quæ de Atlantide narrantur credidisse, alios autem falsa existimasse. Cf. Proclus in Tim. p. 31 [p. 70 ed. Schneider. ] Sed utris assentiendum sit, hodie quoque quæri solet. Cavendum tamen, ne incognita pro cognitis habeamus. Multi enim non intellecto Procli loco in Tim. p. 26 putarunt, memoriam belli cum Atlantinis gesti in Panathenæis Minervæ peplo tropæis Atlanticis ornato conservatam esse. Nempe apud Proclum ejus rei nec vola nec vestigium apparet. Ostendit hoc jam pridem Car. Fr. Hermannus in Antiquit. sacr. § 54 not. 13 atque in Histor. phil. Plat. Tom. I, p. 704. Cæterum antiquitatis investigatoribus legendus est Alexandri Humboldtii liber qui inscribitur : Examen critique de l'histoire du nouveau continent.. Quod reliquum est, probamus Stallbaumii sententiam, qui ad Tini. p. 100 hæc proposuit : « quidquid rei est, illud quidem negari non potest, quæ de situ et regione, de magnitudine, de potentia denique atque opibus hujus insulæ a Platone narrantur, ea mirifice in Americam convenire, ut si non ex historiæ fontibus ducta, certe singulari quadam ac prorsus divina animi præsagitione conficta sint. » )

2. Οἱ δὲ περὶ Κράντορα τοῦ Πλάτωνος ἐξηγηταί φασι γενητὸν λέγεσθαι τὸν κόσμον ὡς ἀπ' αἰτίας ἄλλης παραγόμενον καὶ οὐκ ὄντα αὐτόγονον cὐδὲ αὐθυπόστατον.

(Proclus in Tim. p. 85. A. ed. Basil. [p. 199 ed. Schneider] τοιαύτης δ΄ δύν τῆς ζητήσεως ούσης Πλούταρχος μέν καὶ Άττικος καὶ άλλοι πολλοὶ τῶν

<sup>1</sup> Totam hanc de Atlantinis narrationem alii nudam historiam esse aiunt, ut primus Ptatonis interpres Crantor; qui eum etiam ab æqualibus derisum esse dicit, quod non ipse esset reipublicæ inventor, sed Ægyptiorum res in græcam linguam transtulisset. Illum autem adeo non neglexisse derisores, ut Ægyptiis hanc de Atheniensibus et Atlantinis narrationem remitteret, ratus olim Athe-

nienses hunc civitalis statum habuisse. Ea vero, inquit, testificantur Ægyptiorum quoque vates, hæc columnis quæ adhuc exstant inscripta esse dicentes. Alii vero historiam illam meram fabulam esse aiunt.

<sup>2.</sup> At Crantor, Platonis interpres, ait procreatum dici mundum, quatenus ab alia causa oristur ac neque suapte sponte natus sit. neque per se subsistat,

Πλατωνικών κατά χρόνον την γένεσιν ήκουσαν, καί φασι γίγνεσθαι την ζήτησιν, είτε άγένητος κατά χρόνον δ χόσμος, είτε γενητός είναι γάρ πρό τής χοσμοποιίας άτακτον κίνησιν, άμα δε κινήσει πάντως έστι και χρόνος, ώστε και χρόνον είναι πρό του παντός αξια όὲ τῷ παντί γεγονέναι γρόνον ἀριθμὸν ὄντα τῆς τοῦ παντὸς χινήσεως, ὡς ἐχεῖνος ἦν τῆς πρὸ τῆς κοαπομοιίας οραλί ατακτού κιλμαεώς αδιβπος, οι οξ περί Κράντορα κτλ. Spectant hæc ad Platonis in Timæo verba p. 28. Β. πᾶν δὲ αὖ τὸ γιγνόμενον ύπ' αλτίου τινός έξ ανάγκης γίγνεσθαι παντί γάρ αδύνατον χωρίς αἰτίου γένεσιν σχεῖν. "Ότου μέν οὖν λν δ δημιουργός πρός το κατά ταύτά έχον βλέπων ἀεί, τοιούτω τινί προσχρώμενος παραδείγματι, την ίδεαν αὐτοῦ καὶ δύναμιν ἀπεργάζηται, καλὸν ἐξ ἀνάγκης ούτως αποτελείσθαι παν· οδ δ' αν είς το γεγονός, γεννητῷ παραδείγματι προσγρώμενος, οὐ καλόν. Ὁ όλ πᾶς οὐρανὸς ἢ χόσμος ἢ χαὶ ἄλλο δ΄, τι ποτὲ ὀνομαζόμενος μάλιστ' αν δέχοιτο, τοῦθ' ἡμῖν ὧνομάσθω, σκεπτέον δ' οὖν περὶ αὐτοῦ πρῶτον, ὅπερ ὑπόκειται περί παντός εν άρχη δείν σχοπείν, πότερον ήν άεί, γενέσεως άρχὴν έχων οὐδεμίαν, ἢ γέγονεν, ἀπ' ἀρχῆς τινος αρξάμενος. Γέγονεν δρατός άπτός τέ έστι καὶ σῶμα έχων. Vide Phil. Græc. Fragm. Vol. II, pag. 157.)

 Of δὲ Κράντορι τῷ Σολιεῖ προσέθεντο μιγνύντι τὴν ψυχὴν ἔχ τε τῆς νοητῆς καὶ τῆς περὶ τὰ αἰσθητὰ δοξαστῆς φύσεως.

(Plutarchus de anim. procreat. in Timæo cap. 1 vol. XIII, pag. 287 ed. Hutten.)

4. Οἱ δὲ περὶ τὸν Κράντορα μάλιστα τῆς ψυχῆς ἔδιον ὑπολαμδάνοντες ἔργον εἶναι τὸ χρίνειν τά τε νοητὰ καὶ τὰ αἰσθητά, τάς τε τούτων ἐν αὐτοῖς καὶ πρὸς ἄλληλα γινομένας διαφορὰς καὶ διμοιότητας, ἐκ πάντων φασίν, ἔνα πάντα γινώσκη, συγκεκρᾶσθαι τὴν ψυχήν ταῦτα δ' εἶναι τέτταρα, τὴν νοητὴν φύσιν ἀεὶ κατὰ τὰ αὐτὰ καὶ ὡσαύτως ἔχουσαν, καὶ τὴν περὶ τὰ σώματα παθητικὴν καὶ μεταδλητήν ἔτι δὲ τὴν ταυτοῦ ἐτερότητος καὶ ταυτότητος. 'Ομαλῶς δὲ πάντες οὖτοι ξτερότητος καὶ ταυτότητος. 'Ομαλῶς δὲ πάντες οὖτοι ξερόνως μὲν οἴονται τὴν ψυχὴν μὴ γεγονέναι, μηδ' εἶναι γεννητήν, πλείονας δὲ δυνάμεις ἔχειν, εἰς ἐς ἀναλύοντα θεωρίας ἔνεκα τὴν οὐσίαν αὐτῆς, λόγει τὸ. Πλάτωνα γινομένην ὑποτίθεσθαι καὶ συγκεραννυμένην τὰ δ' αὐτὰ καὶ περὶ τοῦ κόσμου διανοούμενον, ἐπίστασθαι μὲν ἀίδιον ὄντα καὶ ἀγέννητον, τὸ δὲ ῷ τρόπω συντέτακται καὶ διοικεῖται καταμαθεῖν οὐ ράδιον δρῶντα τοῖς μήτε γένεσιν αὐτοῦ μηδὲ τῶν γενητικῶν σύνοδον ἐξ ἀρχῆς προϋποθεμένοις, ταὐτην τὴν εδὸν τραπέσθαι.

(Plutarchus de anim. procreat. in Timæo cap. 1 et 2 vol. XIII, pag. 288 ed. Hutten. Conjunxi tertium et quartum fragmentum, quia ad eandem rem spectant. Refertur utrumque ad hæc Platonis in Timæo verba pag. 34 sqq. τὴν δὲ ψυχὴν ούγ ώς νῦν ύστέραν ἐπιγειροῦμεν λέγειν, οὕτως ἐμηχανήσατο καὶ δ θεὸς νεωτέραν, ος λάρ αν αρχεσθαι πρεσδύτερον ύπο νεωτέρου ζυνέρξας εἴασεν, άλλά πως ήμεις πολύ μετέχοντες του προστυχόντος τε και είκη ταύτη πη και λέγομεν, δ δε και γενέσει και άρετζ προτέραν και πρεσδυτέραν ψυχήν σώματος, ώς δεσπότιν καὶ ἄρξουσαν ἀρξομένου, ξυνεστήσατο έκ τῶνδέ τε και τοιφόε τρόπω. Της αμερίστου και άει κατά ταύτα έχούσης οὐσίας και τῆς αὖ περι τα σώματα γιγνομένης μεριστής, τρίτον έζ άμφοῖν έν μέσω ξυνεκεράσατο οὐσίας εἶδος, τῆς τε ταυτοῦ φύσεως δν (sic. leg. pro vulg. αὖ πέρι) καὶ τῆς θατέρου, και κατά ταῦτα ξυνέστησεν εν μέσω τοῦ τε άμερους αὐτών και του κατά τὰ σώματα μεριστου. Καὶ τρία λαδών αὐτά ὄντα συνεκεράσατο εἰς μίαν πάντα ίδέαν, την θατέρου φύσιν δύσμικτον οὖσαν εἰς ταθτόν ξυναρμόττων βία. Μιγνύς δὲ μετά τῆς οὐσίας καί έκ τριών ποιησάμενος έν πάλιν όλον τοῦτο μοίρας όσας προσήχε διένειμεν, έχάστην δέ έχ τε ταὐτοῦ καὶ θατέρου καὶ τῆς οὐσίας μεμιγμένην. ή Ηρχετο δὲ διαιρείν ώδε. Μίαν αφείλε το πρώτον από παντός μοϊραν, μετά δὲ ταύτην ἀφήρει διπλασίαν ταύτης, τὴν δ' αὖ τρίτην ήμιολίαν μὲν τῆς δευτέρας, τριπλασίαν δέ τῆς πρώτης, τετάρτην δέ τῆς δευτέρας διπλῆν, πέμπτην δὲ τριπλην της τρίτης, την δ' έχτην τζς πρώτης δαταπλασίαν (leg. πέμπτην δὲ τῆς πρώτης δκταπλασίαν, την δ' έκτην τριπλην της τρίτης),

ceps ejusdem et diversi proprietatum sit. Isti vero omnes pariter hoc sentiunt, animam tempore non esse ortara, neque omnino genitam, sed plures habere facultates, in quas ejus substantiam Plato contemplationis gratia solvens, verbo ponat nasci eam et commisceri. Eademque illum de mundo cliam sensisse: quem quum sciret esse æternum nuiloque ortu generatum, videret autem difficulter considerari posse quo modo compositus esset et regeretur, nisi quis ortum ejus et causarum ipsum efficientium concursum ab initio statuisset, istam viam esse ingressum.

<sup>3.</sup> Alii autem Grantori Solensi astipulati sunt, qui animam e duabus naturis miscet, altera sub intelligentiam cadente, altera opinabili et sensibus inhærente.

<sup>4.</sup> Crantor vero, ut qui id maxime proprium animæ officium putaret, judicare intelligibilia et sensibilia, eorumque et inter se in suo et invicem in diverso genere discrimina ac similitudines: animam, ut possit omnia cognoscere, ex omnibus ait esse concretam. Esse autem hæe quatuor: naturam quæ mente duntaxat cernitur, semperque unius modi ac sui similis est; tum eam quæ corporibas adest patibilem et mutabilem: ad hæc ejusdem et diversi, quod etiam istarum utraque parti-

έδδόμην δὲ ἐπτακαιεικοσαπλασίαν τῆς πρώτης. Μετὰ δέ ταυτα ξυνεπληρούτο τά τε διπλάσια καὶ τριπλάσια διαστήματα, μοίρας έτι έχειθεν αποτέμνων καί τιθείς είς τὸ μεταξύ τούτων, ώστε ἐν έκάστω διαστήματι δύο είναι μεσότητας, την μέν ταὐτῷ μέρει τῶν άκρων αὐτῶν ὑπερέχουσαν καὶ ὑπερεχομένην, τὴν δ' ίσω μέν κατ' άριθμον ύπερέχουσαν, ίσω δε ύπερεχομένην. Ήμιολίων δε διαστάσεων και επιτρίτων και έπογδόων γενομένων έχ τούτων των δεσμων έν ταίς πρόσθε διαστάσεσι, τῷ τοῦ ἐπογδόου διαστήματι τὰ ἐπίτριτα πάντα ξυνεπληροῦτο, λείπων αὐτῶν έκάστου μόριον, της του μορίου ταύτης διαστάσεως λειφθείσης άριθμοῦ πρὸς άριθμὸν έχούσης τοὺς δρους έξ καί πεντήκοντα καί διακοσίων πρός τρία καί τετταράχοντα καλ διακόσια. Vide Phil. Græc. Fragm. Vol. II, pag. 162 seq. Apparet quam Plato hoc loco appellat την αμέριστον οὐσίαν, eam a Crantore την νοητην nominari; quam ille μεριστην vocat, eam ab interprete περί τὰ αίσθητά δοξαστήν, παθητικήν, μεταβλητήν dici. Probat hanc explicationem Plotinus Ennead. IV, lib. VIII, cap. 7 pag. 475 ed. Basil. scribens : διττῆς δὲ φύσεως ταύτης ούσης της μέν νοητης, της δε αίσθητης, άμεινον μέν ψυχη έν τῷ νοητῷ εἶναι. Quare Proclus in Tim. p. 187 B. ed. Basil. [pag. 444 ed. Schneider. ] οί δὲ φιλοσοφώτερον ἀπτόμενοι τῶν λόγων νοῦ καὶ αἰσθήσεως αὐτὴν μέσην λέγουσι, τοῦ μέν άμερίστου, της δε περί τοις σώμασι μεριστης, ώς Πλωτίνος. Quod quam valde abhorreat a sensu verborum Platonis, non est obscurum. Quum enim ille significasset, animam mundi non solum individuam esse et harmoniæ instar sibi cohærentem, sed omnia quoque corpora permeantem i. e. dividuam : Crantor qui nullam animi per naturam rerum omnem intenti et commeantis notionem haberet, mentem mundi cum anima humana comparavit, cujus actio cerneretur et cogitatione quæ semper ejusdem modi esset, et sensu qui vario modo afficeretur, ideoque animæ mundi το μεριστόν sensum, το αμερές cogitationem esse censuit. Præterea illud κάκείνων έκατέραν μετέχειν έτερότητος καλ ταὐτότητος [i.e. cogitationem et sensum participem esse tum varietatis tum æqualitatis] per se quidem negari non potest, quia cuncta mentis non magis cogitata quam sensa commune aliquid (ταὐτό) inter se habent et discrimina complura ( έτερστητας); sed Platonem id exprimere voluisse non est verisimile. Quippe τὸ ἀμερές idem est quod ἡ ταὐτότης, natura semper sibi constans, omnia complectens, individua, infinita, æterna; itemque τὸ μεριστόν idem valet quod ή έτερότης, constatque e rebus innumerabilibus atque inter se diversis, corporeis, finitis, mutabilibus et fragilibus. Cæterum quod Crantor dixit animam ex omnibus concretam esse, ut omnia cognosceret, ea communis Platonicorum opinio erat. Vide Proclum in Tim. p. 186. 189. 203 et præcipue 205. In hoc autem a magistro dissensit, quod quum ille animam mundi ex duabus tribusve naturis conflatam esse judicasset, ipse eam ex quatuor partibus dissimilibus compositam duxit. Denique Xenocrates et Crantor (hos enim antea nominaverat Plutarchus) intellexerunt, contemplationis causa fieri, ut Plato quamvis mundum sciret esse æternum nulloque ortu generatum, idemque de anima mundi sentiret, tamen utriusque generationem paulatim factam introduceret. Neque enim aliter Plato rem obscuram iis qui philosophiæ studio tenerentur dilucide explicare posse sibi videbatur.)

ε. Εἰρηκότος δὲ τοῦ Πλάτωνος ἡμιολίων δὲ διαστάσεων καὶ ἐπιτρίτων καὶ ἐπογδόων γενομένων, ἐκ
τούτων τῶν δεσμῶν ἐν ταῖς πρόσθεν διαστάσεσι, τῷ
τοῦ ἐπογδόου διαστήματι τὰ ἐπίτριτα πάντα ξυνεπληροῦτο, λείπων αὐτῶν ἐκάστου μόριον, τῆς τοῦ
ἀριθμὸν ἐχούσης τοὺς ὅρους ς' καὶ ν' καὶ σ' πρὸς
γ' καὶ μ' καὶ σ', διὰ ταύτην τὴν λέξιν ἡναγκάζοντο
πάλιν τοὺς ἀριθμοὺς ἐπανάγειν καὶ μείζονας ποιεῖν.
Έδει μὲν γὰρ ἐφεξῆς ἐπόγδοα γίνεσθαι δύο τῆς δὲ
ἐξάδος οὕτ' αὐτόθεν ἐπόγδον ἐχούσης, εἴτε τέμνοιτο,
τῆς μαθήσεως ἐσομένης, αὐτὸ τὸ πρᾶγμα τὸν πολυτῆς μαθήσεως ἐσομένης, αὐτὸ τὸ πρᾶγμα τὸν πολυπλασιασμὸν ὑπηγόρευσεν, ὥσπερ ἐν ἀρμονικῆ μεταδολῆ τοῦ διαγράμματος ὅλου συνεπιτεινομένου τῷ

bat enim deinceps post senarium poni duos sesquioctavos. At neque octavam partem habet senarius, et si comminuatur, monadibus ejus ad scrupulos redactis, difficilis futura sit contemplatio. Quapropter ipsa res multiplicationem suggessit, ut tanquam in harmonica mutatione secundum primi numeri incrementum tota augeretur descriptio. Eudorus igitur Crantorem secutus primum numerum posuit CCCLXXXIV, qui fit VI cum LXIV multiplicatis.

<sup>5.</sup> Quum autem dixisset Plato: sesquialteris vero intervallis et sesquiaertiis et sesquioctavis sumptis, ex ils colligationibus in primis intervallis, sesquioctavo intervallo sesquitertia omnia explebat, quum particulam singulorum relinqueret. Ejus autem particulam intervallo relicto habebat numerus ad numerum eandem proportionem comparationemque in extremis, quam habent CCLVI cum CCXLIII, ob hac ergo Platonis verba coacti sunt numeros denuo augere. Oporte-

142 CRANTORIS

πρώτφ τῶν ἀριθμῶν. Ὁ μἐν οὖν Εὐδωρος ἐπακολουθήσας Κράντορι, πρῶτον ἔλαδε τὸν τπὸ', ἐς γίνεται τοῦ ἐξ ἐπὶ τὰ ξδ' πολλαπλασιασθέντος.

(Plutarchus de anim. procreat. in Timeo cap. 16 vol. XIII, pag. 305 ed. Hutten. Cf. Plato Tim. pag. 36 A. Plato verbis a Plutarcho allatis declarat, quomodo mundi opifex animæ mundanæ simul æqualitatem et varietatem (τὸ άμερες και το μεριστον) impertiverit. Atque id quidem jam a Pythagoreis instrumentorum musicorum comparatione demonstratum fuisse nemo ignorat. Neque negari potest, quin præclare exprimatur rerum creatarum discordia et concordia chordarum sono et sidium cantu. Quum enim singulæ chordæ diversos inter se sonos reddant, universæ musica modulatione junctæ concentum sive harmoniam efficient. Verum quicunque hæc diligentius consideraverint, fateantur oportet, istam comparationem non omnes habere in se numeros veritatis, sed solam rei similitudinem. Jam ne quis in musicis hæreat, latius chordarum rationem perscribam. Primum igitur constat, diagramma sive scalam musicam e septem sonis semper redeuntibus esse, ita ut soni gradu inter se differant et modo graviores modo acutiores sint. Nostri cos litterarum nominibus notarunt : CDEFGAH etc. Ex his Cest sonus primarius, F quartus ponitur sive διὰ τεσσάρων, G quintus sive διὰ πέντε, deinde sonus C, qui post H redit, octavus sive διὰ πασῶν. Recte autem Henr. Stephanus in Thesauro linguæ græcæ animadvertit, apud musicos in harmoniarum appellationibus διά accipi pro ex, ut διά πασων sit harmonia ex omnibus. Accedit. quod in modulationibus musicis maxime tum primarius sonus, tum quartus et quintus adhibentur. Dicuntur vero έπτάγορδοι άρμονίαι concentus qui septem fiunt chordis seu nervis. Jam si de chorda C dimidiam partem demseris, reliqua chordæ pars reddet sonum C redeuntem, acutiorem primario, sive διά πασῶν; si quartam, reliqua chordæ pars reddet sonum F sive δια τεσσάρων, ejusque partis longitudo cum integræ chordæ longitudine collata hanc proportionem habet:

$$\frac{3}{4}:\frac{4}{4}=3:4$$
 sive  $\frac{3}{4}:1=3:3+1=1:1:\frac{1}{3}$ ,

itaque sonus C (= 4) una particula major est quam sonus F (= 3). Quocirca sonus F επίτριτον διάστημα vocatur i. e. sesquitertium intervallum, sive tertia parte adjuncta natum. Qua de re Macrobius in Somnium Scipionis lib. II,

cap. 1: est epitritus, inquit, quum de duobus numeris major habet totum minorem, et insuper cjus tertiam partem: ut sunt quatuor ad tria. Nam in quatuor sunt tria', et tertia pars trium, id est, unum. Ex eo numero nascitur symphonia, quæ appellatur διὰ τεσσάρων. Porro si de chorda C tertiam partem demseris, reliqua chordæ pars reddet sonum G sive διὰ πέντε, proportioque hæc exsistet:

$$\frac{2}{3}: \frac{3}{3} = 2:3$$
  
sive  $\frac{2}{3}: 1 = 1:1\frac{1}{3}$ ,

unde sonus G etiam ημιόλιον (1 1/2) διάστημα nominatur i. c. sesquialterum intervallum, sive dimidia parte adjecta ortum. Est enim hemiolius, interprete Macrobio I. c., quum de duobus numeris major habet totum minorem, et insuper ejus medietatem : ut sunt tria ad duo. Nam in tribus sunt duo, et media pars eorum, id est, unum. Et ex hoc numero, qui hemiolius dicitur, nascitur symphonia, quæ appellatur διά πέντε. Postremo demta nona parte deprehendes sonum D secundum parvo intervallo a primario sono distantem, quod intervallum a Græcis τόνος dietum est. De hoc sic præcipit Martianus Capella lib. q: «Tonus spatii magnitudo est; qui ideo tonus dictus est, quia per hoc spatium ante omnes prima vox quæ fuerit, extenditur, hoc est, de nota qualibet in notam, ut a media in paramesen. » Facta autem ea cujus memini mutatione, proportio hæc oritur:

$$\frac{8}{9}:\frac{9}{9}=8:9$$
sive  $\frac{8}{9}:1=8:9+1=1:1\frac{1}{8}$ .

Quamobrem hoc διάστημα ἐπόγδοον quoque vocitatur i. e. sesquioctavum intervallum, sive octava parte addita natum. Bene ergo Macrobius l. c. ait: Epogdous est numerus, qui intra se habet minorem et insuper ejus octavam partem : ut novem et octo, quia in novem octo sunt, et insuper octava pars eorum, id est, unum. Hic numerus sonum parit, quem tonon musici vocaverunt. Superest, ut a primo tono D ad secundum, id est, E progrediamur demta nona parte chordæ D; deinde eodem modo totum intervallum a sono G usque ad διά πασών sonum tonis explendum est, unde nascentur soni A, H. Nunc quomodo intervallorum rationem Græci reddiderint, exponendum. Ea nostræ maxime contraria erat. Exempli causa si totius chordæ longitudinem numero duodenario notemus, diatessaron est nostrorum hominum judicio:

$$12 - \frac{12}{4} (= 12 - 3 = 9);$$

nos enim chordam ipsam seu sonum primarium pro toto habemus, cujus parte quarta demta diatessaron relinqui dicimus; Græci reliquam chordæ partem pro toto habebant, cui deinde adjiciebatur (velut ad complendam chordam) tertia ejus pars ( $12 + \frac{12}{8}$  sive 12 + 4 = 16). Atque ut diatessaron ex primario sono colligebant, ita reliqua quoque intervalla constituere assuverant. Venio jam ad numeros, quibus Græci intervalla signabant. Primarius sonus tali numero notandus erat, qualis facile in partes dividi posset i. e. cujus tertia, quarta, octava pars haud difficulter inveniretur. Quare philosophi jam ante Platonem numerum 192 primarium posuerant. Is numerus habet:

Cæterum intervallum inter 243 (ἐπόγδοον secundum) et 256 (sive diatessaron) est numerus 13, qui quum prioribus numeris non contineatur, a Græcis nominabatur λεϊμμα, id quod reliquum est, sive hemitonium minus. Vide Macrobium l. c. Sed octonarius in 324 non continetur, atque idcirco, ut ait Plutarchus hoc loco ἢναγκάζοντο πάλιν τοὺς ἀριθμοὺς ἐπανάγειν καὶ μείζονας ποιεῖν (ea mente ut.pro 324 alius inveniretur numerus, quo octonarius contineretur) ἐδει μὲν γὰρ ἐφεξῆς (post diapente) ἐπόγδοα γίνεσθαι δύο· τῆς δὲ ἐξάδος οὐτ' αὐτόθεν ἐπόγδοον ἐχούσης (quum numerus 324 [sæxtum diagrammatis sonum significans] octavam sui partem intra se non habe-

ret) εἴτε τέμνοιτο, χερματιζομένων εἰς μόρια τῶν μονάδων δυσθεωρήτου τῆς μαθήσεως ἐσομένης, αὐτὸ τὸ πρᾶγμα τὸν πολυπλασιασμὸν ὑπηγόρευσεν, ὥσπερ ἐν ἑρμονιχῆ μεταδολῆ τοῦ διαγράμματος δλου συνεπιτεινομένου τῷ πρώτῳ τῶν ἐριθμῶν (sicut quum musici alicujus instrumenti chordæ ad alios sonos reddendos aliter tenduntur, omnium sonorum numeri eodem modo mutantur, quo numerus primarii soni.) Ὁ μἐν οὖν Εὐδωρος [vide Phil. Gr. Fragm. vol. II, pag. LI seq.] ἐπαχολουθήσας Κράντορι πρῶτον ἐλαδε τὸν τπδ΄ (384) δς γίνεται τοῦ ἐξ ἐπὶ τὰ ξδ΄ πολλαπλασιασθέντος (6 × 64). Itaque totum diagramma hac ratione tonis compleri potuit:

| Primarius. |     |     | Diatessaron. |
|------------|-----|-----|--------------|
| 384        | 432 | 486 | 512          |
| Diapente.  |     |     | Diapason.    |
| 576        | 648 | 729 | 768          |

 Υποδεδειγμένων δὲ τούτων, τὸ μὲν συμπληροῦν τὰ διαστήματα καὶ παρεντάττειν τὰς μεσότητας, εί και μηδείς ετύγχανε πεποιηκώς πρότερον, υμίν άν αὐτοῖς ἔνεκα γυμνασίας παρῆκα. Νῦν δὲ πολλοῖς κάγαθοίς ανδράσιν έξειργασμένου τούτου, μάλιστα δέ Κράντορι και Κλεάρχω και Θεοδώρω τοῖς Σολεῦσι, μιχρά περί της τούτων διαφοράς είπειν οὐκ άχρηστόν έστιν. Ο γάρ Θεόδωρος, ούχ ώς έχεῖνοι, δύο στίχους ποιών, άλλ' έπὶ μιᾶς εὐθείας ἐφεξῆς τούς τε διπλασίους έχτάττων χαὶ τοὺς τριπλασίους, πρώτον μέν Ισχυρίζεται τῆ λεγομένη κατά μῆκος σχίσει τῆς ούσίας, δύο ποιούση μοίρας, ώς έχ μιᾶς, οδ τέσσαρας έχ δυείν · ἔπειτά φησι τὰς τῶν μεσοτήτων παρεντάξεις, οθτω λαμβάνειν προσήχειν χώραν εί δὲ μή, ταραχήν και σύγχυσιν έσεσθαι, και μεταστάσεις είς τὸ πρῶτον εὐθὺς τριπλάσιον έχ τοῦ πρώτου διπλασίου, των συμπληρούντων έχατερον δφειλόντων. Τοις δέ περί τον Κράντορα βοηθούσιν αί τε θέσεις των άριθμών, ἐπιπέδων ἐπιπέδοις, καὶ τετραγώνων τετραγώνοις, καὶ κύδων κύδοις ἀντιθέτως συζυγούντων, τῆ τε μή κατά τάξιν αὐτῶν λήψει, άλλ' ἐναλλάξ ἀρτίων καὶ ἐπιπέδων ἀρτίοις καὶ ἐπιπέδοις ἀντιθέτω συζυ-

(Plutarchus de anim. procreat. in Timæo cap. 20 vol. XIII, p. 310 seq. ed. Hutten. Ul-

partes facit. Deinde medietatum, inquit, insertiones ita convenit locum nancisci: alioqui rem perturbatum coufusumque iri, ac transitiones futuras iu primum statim triplum ex primo duplo, quum complementa alterutrum efficere debeant. Crantorem vero adjuvant posituræ numerorum planos planis, quadratos quadratis, cubos cubis opponentes et copulantes, utque non ordine sumantur, sed alternis pares et plani paribus et planis opponantur et copulentur.

<sup>6</sup> His ita demonstratis, quomodo compleantur intervalla et inserantur medietates, etiamsi nemo jam ante commonstrasset, tamen vobis hanc exercitationem reliquissem. Nunc quum multi et egregii viri id perfecerint, Crantor maxime, Clearchus et Theodorus Solenses: pauca de eorum dissensione dicere, non inutile est. Theodorus enim non, ut illi, duos ordines instituens, sed in una linea deinceps duplos triplosque ponens, primum nltitur materiæ illa quam vocant fissura in longitudinem patente, quæ duas ex una, non quatuor ex duabus

tima quæ in codicibus sic scripta sunt : ἀλλ' ἐναλλάξ ἀρτίων καὶ ἐπί, quum manca esse pateat, ita supplevimus, ut reponeremus : ἀλλ' ἐναλλάξ άρτίων και έπιπέδων άρτίοις και έπιπέδοις αντιθέτω συζυγία. Periisse hic multa inprimisque elegantem de numeris disputationem jam vidit Xylander. Itaque alii pro άλλ' ἐναλλάξ ἀρτίων καὶ ἐπί legi jusserunt άλλ' ἐναλλάξ ἀρτίων καὶ περιττῶν, rati melius opponi pares numeros imparibus. Sed loci lacunosi incerta est medicina. De Clearcho Solensi egit Fabricius Bibl. Gr. Vol. III, p. 481 ed. Harles. De Theodoro Solensi alibi quoque meminit Plutarchus, qui eum libro de defectu oraculorum cap. 32 τὰ μαθηματικά τοῦ Πλάτωνος interpretatum esse testatur. Cf. de anim. procreat. in Tim. cap. 29. Verba εί δὲ μή, ταραχήν και σύγχυσιν έσεσθαι, και μεταστάσεις είς τὸ πρώτον εὐθὺς τριπλάσιον a nobis restituta sunt. Nam pro μεταστάσεις vulgo legitur μεταστάς; pro εὐθὺς autem fuerunt qui αὖθις exarari vellent. At quoniam res non satis nota est, receptam lectionem mutare non audemus. Explicatio hæc a Plutarcho servata ad eum Platonis locum refertur, quo varietates in anima mundi notabiles et confusæ per speciem descriptionis numerorum quadratorum et cubicorum repræsentantur. Sunt autem hi numeri:

> 1, 1<sup>2</sup> sive 1, 1<sup>-</sup> sive 1 2, 2<sup>2</sup> sive 4, 2<sup>3</sup> sive 8 3, 3<sup>2</sup> sive 9, 3<sup>3</sup> sive 27

quos sic ordinabimus:

idque Plato his verbis expressit (Tim. p. 35. B. cf. Phil. Gr. Fragm. vol. II, pag. 163:) μίαν αφείλε τὸ πρώτον ἀπὸ παντὸς μοῖραν (1), μετὰ δὲ ταύτην άφήρει διπλασίαν ταύτης (2), την δ' αὖ τρίτην ήμιολίαν μέν της δευτέρας, τριπλασίαν δέ της πρώτης  $(1\frac{1}{2}\times 2=3\times 1=3)$ , τετάρτην δὲ τῆς δευτέρας διπλην ( $2 \times 2 = 4$ ), πέμπτην δε τριπλην  $\tau \tilde{\eta}_{5}$   $\tau p(\tau \eta_{5})$  (  $3 \times 3 = 9$  ),  $\tau \tilde{\eta}_{7}$   $\delta'$  extend  $\tau \tilde{\eta}_{5}$   $\pi p \tilde{\omega} \tau \eta_{5}$ δαταπλασίαν ( $8 \times 1$ ), εδδόμην δε επτακαιεικοσαπλασίαν, τῆς πρώτης (27  $\times$  1). De numerorum vi et potestate longæ sunt Procli, Jamblichi', Porphyrii aliorumque commentationes, e quibus tamen nihil excerpimus, præsertim quum ad abditos Platonis sensus eruendos non valeant. Vide Proclum ad Tim. p. 206 seqq. [ pag. 494 seqq. ed Schneider. Paucis igitur rem exponemus. Numeri 1, 2, 3, 4, 8, 9, 27 a Pythagoreis aliorum numerorum ope connectebantur. Quo in genere tales numeri illis placebant, qui duobus numeris interpositi minorem eodem modo superarent, quo a majore superarentur, quales idcirco medietates (μεσότητες) vocari so.

lent. Itaque in Timæo l. c. ait : μετά δε ταῦτα ξυνεπληρούτο τά τε διπλάσια καλ τριπλάσια διαστήματα, μοίρας έτι έχειθεν αποτέμνων χαι τιθείς είς το μεταξύ τούτων, ώστε έν έκάστω διαστήματι δύο είναι μεσότητας, την μέν ταὐτῷ μέρει τῶν ἀχρων αὐτῶν ύπερέχουσαν καὶ ύπερεχομένην, τὴν δ' ζοώ μέν κατ' αριθμόν ύπερέγουσαν, ίσω δ' ύπερεγομένην. Harum medietatum prima est numerus quaternarius, ternario et senario interjectus, ternarium eodem modo superans, quo a senario superatur, proportione, quam veteres harmonicam appellabant. Id proportionis genus in eo versatur, ut quum inter majorem numerum (6) et minorem (4) aliud intervallum intersit atque inter. medium (4) et minorem (3), hæc intervalla eandem inter se comparationem habeant, quam numerus major et minor (of axpot, 3 et 6). Quodsi minus intervallum dicamus d, majus. D: proportio hæc exsistit:

Itaque quoniam quaternarius ternarium tertia ejus parte superat (4 = 3 + \frac{3}{3}) et a senario item tertia ejus parte superatur (6 = 4 + \frac{6}{3}), patet, quid significent Platonis verba, quum primam medietatem (4) ταὐτῷ μἴρει (i. e. tertia parte) τῶν ἀκρων (6 et 3) ὑπερέχουσαν καὶ ὑπερεχομένην dicit. Atque hujusmodi medietates plures inter numeros Platonicos interponi poterant; siquidem ut numerus 8 medium quiddam est inter 6 et 12; ita 12 inter 9 et 18 medium interjectum, et 16 inter 12 et 24 medium esse apparet. Quum ergo talis proportio harmonica nominaretur, alterum genus vocabatur, ut nunc quoque vocatur arithmeticum, hoc dico,

$$4:5=5:6$$
,

in quo quinarius non eadem parte sed eodem numero (1) superat quaternarium et superatur a senario. Vide Proclum in Tim. p. 193. Quocirca Plato alteram medietatem ait ίσφ μέν κατ' ἀριθμὸν ὑπερέχουσαν, ίσφ δὲ ὑπερεχομένην. Jam videamus, quibus argumentis Theodorus et Crantor hæc docere conati sint. Quum alii duas lineas duxissent, quarum alteram διπλασίοις (numeris a binario derivatis, 2, 4, 8) compleverunt [i. e. diviserunt in duas, quatuor, octo partes], alteram τριπλασίοις (3, 9, 27, aliis): Theodorus una eademque linea διπλασίοις et τριπλασίοις completa demonstravit, quomodo numeris Platonicis permixtis sponte nascerentur medietates. Πρῶτον μὲν ἰσχυρίζεται, inquit Plutarchus τῆ

λεγομένη κατὰ μῆκος σχίσει τῆς οὐσίας (i. e. divisione ejus lineæ quæ οὐσίαν i. e. totum sive materiam repræsentat) δύο ποιούση μοίρας, ὡς ἐκ μιᾶς, οὐ τέσσαρας ἐκ δυεῖν. Videtur autem Theodorus eos vituperare, qui lineam confestim in quatuor partes partiebantur, quam in duas antea partiri debebant. Deinde medietates in linea sic divisa notandas esse dixit, id quod ita instituit, ut eandem lineam postmodo in tres partes distribueret ac de his unam demeret. Quod quo facilius intelligatur, Theodori lineam expositioni nostræ subjungamus.

Linea AB, quæ totum repræsentat, bipartita est in puncto C; ideoque AC+CB (duæ lineæ æquales) binarium efficiunt, qui complet lineam AB (τὴν οὐσίαν.) Præterea linea τριπλασίοις completur, et primum quidem ternario i. e. tribus lineis æqualibus Aa, ab, b B; quarum si unam (Aa) demseris, relinquetur linea aB, quatuor particulis constans, media inter CB, quæ tribus, et AB, quæ seæ particulis constat. Quæ quum ita sint, hanc habebis proportionem

$$\frac{3}{6}:\frac{1}{6} = \frac{6}{6}:\frac{2}{6}$$
CB: CB = AB: Aa
sive 3: 1 = 6: 2
3: 4-3 = 6: 6-
CB: AB - CB = AB: AB - Aa;

ut medius inter numeros quaternarius, media inter lineas Ab sit. Crantorem vero, ut Plutarchus testatur, adjuvit ea qua usus est numerorum disponendorum ratio: quos sie collocavit, ut numeris quadratis quadratos, cubicis cubicos (τετραγώνοις τετραγώνους, κύδοις κύδοις) opponeret, non κατά τάζιν (non eo ordine quo cos Plato recensuerat), sed ut primum pares, deinde impares recenseret, planorum etiam habita ratione. Cæteroquin in probanda hac reformam litteræ A adhibuit, ut ex fragmento septimo cogi oportet. Sic igitur videtur eos disposuisse:

Quæritur autem, quos numeros Plutarchus in fragmento hoc ἐπιπέδους sive planos appellet. Nuncupari solent hoc vocabulo numeri qui e

duorum numerorum, tanquam longitudinis et latitudinis, multiplicatione efficiuntur. Vide interpretes ad Platonis Theæt. p. 148. a. et Astium ad Theologum. Arithm. p. 164. Quamobrem si Crantor pugnantia secum frontibus adversis composuit, tales numeros fortasse in hunc modum ordinavit:

| minores. | medii | majores. |
|----------|-------|----------|
| 3        | 4     | 6        |
| 6        | 8     | 12       |
| 9        | 12    | 18       |
| 12       | 16    | 24       |

Neque tamen hoc pro certo habere ausim.

7. Περὶ δὲ τῆς τάξεως (ζητεῖται), πότερον ἐφ' ἔνὸς στίχου πάντας ἐκθετέον, ὡς Θεόδωρος ἢ μᾶλλον, ὡς Κράντωρ, ἐν τῷ Λ σχήματι, τοῦ πρώτου κατὰ κορυφὴν τιθεμένου, καὶ χωρὶς μὲν τῶν διπλασίων, χωρὶς δὲ τῶν τριπλασίων ἐν δυσὶ στίχοις ὑποταττομένων.

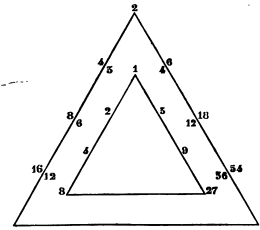
(Plutarchus de anim, procreat. in Timæo cap. 29 vol. XIII, p. 322 ed. Hutten. Ergo ea disponendorum numerorum ratio Crantori arrisit, quæ A litteræ formam exprimeret.

Hanc in usum suum convertit Adrastus peripateticus, de quo disseruit Fabricius Bibl. Gr. Vol. III, p. 458 et 653 ed. Harles. Memorat eum Proclus in Tim. p. 197. C. [ pag. 471 ed. Schneider. ].his verbis: "Αδραστος δὲ φιλοτεχνών, δ καὶ πρότερον εξπομεν λαβδοειδές το σχημα ποιεί καλ έν τρισί τριγώνοις έκτίθεται τούς δρους. Cf. etjam p. 193 et 198. Ex Procli igitur de Adrasto testimoniis fortasse intelligi potest, quomodo Crantor numeris Platonicis medietates interposuerit vel ut Plutarchi (vid. fragm. 6 init.) verbis utar παρεντάττειν τὰς μεσότητας tentaverit. Illum enim locum a Plutarcho olim exornatum in mutilo isto capite vicesimo libri de anim, procreat, in Timæo librariorum culpa nunc desiderari arbitror. Proclus autem in Tim. p. 192. C. [ pag. 458 ed. Schneider. ] hæc scripsit: διὸ καὶ εἰώθασί τινες τρία τρίγωνα ποιείν και έφ' ένος μέν γράφειν τοῦ έλαχίστου τὰς έπτὰ μοίρας, χορυφάν ποιούντες τήν μίαν μοϊραν, χατασχίζοντες δὲ τὰς ἔξ περὶ ταύτην και έπι της έτέρας πλευράς γράφοντες τον διπλάσιου όλον στίχον, ἐπὶ δὰ τῆς ἔτέρας τὸν τριπλάσιον, ἐπὶ ἐξ

deinde duplici serie, una duplorum, altera triplorum subjecta.

<sup>7.</sup> De numerorum autem ordine quæritur, utrum uno in versu omnes sint disponendi, ut Theodorus vult, an potius, ut Crantor, in A figura, primo in vertice posito,

άλλου τριγώνου μείζονος και τοῦτο περιέχοντος αὐξήσαντες τούς αριθμούς, παρεμδάλλειν τας δύο μεσότητας πάλιν δμοίως, χωρίς μέν τούς διπλασίους, χωρίς δέ τούς τριπλασίους τάξαντες, ἐπὶ δὲ τῆς χορυφῆς τὴν μίαν μοϊραν, έπὶ δὲ τρίτου τριγώνου καὶ ἀμφότερα ταῦτα περιλαμδάνοντος όλον καταγράφειν τὸ διάγραμμα τὸν αὐτὸν τρόπον. Καὶ οὕτως ὁ Αδραστος πεποίηκεν. Inde colligo Crantorem την τῶν μεσοτήτων παρένταξιν ita instituisse, ut arithmeticam medietatem inter τους διπλασίους, harmonicam inter τους τριπλασίους interjiceret. De reliquo credibile est, in secundo triangulo numeros esse duplicatos. Quare talem formam geometricam descripsi, in qua tamen tertium triangulum brevitatis causa omissum est. Neque enim omnia in tanta rerum obscuritate ad vivum resecare volui.)



8. Το μέν οὖν άλγεῖν καὶ δάκνεσθαι, τελευτήσαντος υίοῦ, φυσικὴν ἔχει τὴν ἀρχὴν τῆς λύπης, καὶ οὐκ ἐφ' ἡμῖν. Οὐ γὰρ ἔγωγε συμφέρομαι τοῖς τὴν ἀγριον ἡμνοῦσι καὶ σκληρὰν ἀπάθειαν, ἔξω καὶ τοῦ δυνατοῦ καὶ τοῦ συμφέροντος οὖσαν. ᾿Αφαιρήσεται γὰρ ἡμῶν αὕτη τὴν ἐκ τοῦ φιλεῖσθαι καὶ φιλεῖν εὕνοιαν, ἢν παντὸς μᾶλλον διασώζειν ἀναγκαῖον. Τὸ δὲ πέρα τοῦ μέτρου παρεκφέρεσθαι καὶ συναύξειν τὰ πένθη, παρὰ φύσιν εἶναί φημι, καὶ ὑπὸ τῆς ἐν ἡμῖν φαύλης γίνεσθαι δόξης. Διὸ καὶ τοῦτο μὲν ἐατέον, ὡς βλαδερὸν καὶ φαῦλον, καὶ σπουδαίοις ἀνδράσιν ἤκιστα

πρέπον· τὴν δὲ μετριοπάθειαν οὐκ ἀποδοκιμαστέον. Μὴ γὰρ νοσοϊμεν, φησὶν δ ᾿Ακαδημαϊκὸς Κράντωρ, νοσήσασι δὲ παρείη τις αἴσθησις, εἴτ' οὖν τέμνοιτό τι τῶν ἡμετέρων, εἴτ' ἀποσπῷτο. Τὸ γὰρ ἀνώδυνον τοῦτο οὐκ ἀνευ μεγάλων ἐγγίνεται μισθῶν τῷ ἀνθρώπφ. Τεθηριῶσθαι γὰρ εἰκός, ἐκεῖ μὲν σῶμα τοιοῦτον, ἐνταῦθα δὲ ψυχήν.

(Plutarchus Consol. ad Apoll. Vol. VII, pag. 317 seq. ed. Hutten. Verissime quidem judicat Crantor, sed a plerisque philosophis hac in re dissentit. Interpretatus est hunc locum Cicero fusc. disp. III, 6, cujus verba sunt : « Nec absurde Crantor ille, qui in nostra Academia vel imprimis suit nobilis: minime, inquit, assentior iis, qui istam nescio quam indolentiam magnopere laudant, quæ nec potest ulla esse nec debet. Ne ægrotus sim; sed si fuerim, sensus adsit, sive secetur quid, sive avellatur a corpore. Nam istud nihil dolere non sine magna mercede contingit, immanitatis in animo, stuporis in corpore. » Crantoris sententiam approbavit Seneca, qui in Consol. ad Helviam cap. 1 omnia clarissimorum ingeniorum monumenta ad compescendos moderandosque luctus composita evolvisse se profitetur. Nimirum illius libri cap. 16 hæc posuit: nam et infinito dolore, quum aliquem ex carissimis amiseris, affici, stulta indulgentia est, et nullo, inhumana duritia. Idem in Consol. ad Polybium cap. 36 ait: et non sentire mala sua, non est hominis, et non ferre, non est viri. Ad totum vero Plutarchi locum Wyttenbachius hæc ascripsit: teneo adhuc quod notavi, verba το μέν άλγειν ατλ. item ut proxima esse Crantoris. Concedendum est, hanc quidem sententiam το μέν οδν άλγεῖν καί δάχνεσθαι, τελευτήσαντος υίου, φυσικήν έχει την άργην της λύπης e Crantore sumtam videri, præsertim quum similia legamus apud Ciceroneni Tusc. disp. III, 29: natura affert dolorem, cui quidem Crantor, inquiunt, vester cedendum putat. Premit enim atque instat, nec resisti potest. Quid? quod his consentanea habet Seneca epist. 99. Ouum primum nos nuntius acerbi funeris perculit, quum tenemus corpus e complexu nostro in ignem transiturum, lacrimas naturalis necessitas

Quapropter etiam hoc ut damnosum et vitiosum et viros probos minime decens vitandum, mediocritas vero affectuum non est reprobanda. Ne ægrotus sim, inquit Crantor Academicus, sed si fuerim, sensus aliquis adsit, sive secetur pars membrorum, sive a corpore aveltatur. Nam ista doloris vacuitas non sine magna mercede homini obtingit. Quippe verisimile est, ut ihi corpus, ita hic ejusmodi animum esse efferatum.

<sup>8.</sup> Jam ex filli morte animi dolorem ægritudinemque capere, res est talis, quæ a naturali profecta principio, non sit in nostra potestate. Non enim ils assentior, qui immanem duramque indolentiam laudant, quæ neque coutingere nobis neque prodesse potest. Eripiet enim nobis ista illam quam conservari maxime oportet e mutuo amore ortam benevolentiam. Mærore autem ultra modam affici et nimis augere luctum contra naturam esse affirmo, et ex prava animi nostri opinione nasci,

exprimit, et spiritus ictu doloris impulsus quemadmodum totum corpus quatit, ita oculos, quibus adjacentem humorem perprimit et expellit. Hæ lacrimæ per elisionem cadunt, nolentibus nobis. Et in Cons. ad Helv. cap. 16. Scio rem non esse in nostra potestate, nec ullum affectum servire, minime vero eum, qui ex dolorc nascitur : ferox enim et adversus omne remedium contumax est. Adde ad Marciam cap. 7. Quin etiam ea quæ in sequentibus eminent, primum την απάθειαν έξω τοῦ συμφέροντος οὖσαν, deinde ἀφαιρήσεται γάρ ήμῶν τὴν ἐχ τοῦ φιλεῖσθαι καὶ φιλεῖν εύνοιαν, tum τὸ δὲ πέρα τοῦ μέτρου παρεκφέρεσθαι παρά φύσιν είναι, denique την μετριοπάθειαν ούχ ἀποδοχιμαστέον ad Crantorem auctorem referenda esse liquet. Sic enim Cicero Acad. pr. II, 44: « Sed quæro, quando ista fuerint ab Academia vetere decreta, ut animum sapientis commoveri et conturbari negarent? Mediocritates illi probabant et in omni permotione naturalem volebant esse quendam modum. Legimus omnes Crantoris, veteris Academici, de luctu. Est enim non magnus, verum aureolus, et, ut Tuberoni Panætius præcipit, ad verbum ediscendus libellus. Atque illi quidem etiam utiliter a natura dicebant permotiones istas animis nostris datas; metum cavendi causa, misericordiam ægritudinemque clementiæ; ipsam iracundiam fortitudinis quasi cotem esse dicebant. » Hæc igitur quum nec Xenocrati nec Polemoni dπαθείας studiosis assignari possint, quumque simillima sint aliorum Plutarchi dictorum: sententias nemo negabit e Crantoris volumine esse petitas, quamquam veteris Academici orationem a Chæronensi philosopho interpolatam esse, credibile est. Cur Cicero non totum locum verterit, sed eorum quæ apud Plutarchum exstant partem prætermiserit, quærere supervacaneum judicamus. Fuit enim Tullius homo sui judicii, qui etiam eadem præcepta modo sectari modo aspernari videretur. Itaque non miramur oratorem Romanum in Consolatione, quæ intercidit, Crantoris vestigiis ingressum, tamen Tuscul. IV, 19 seqq. ejus et Peripateticorum de perturbationibus placita rejecisse. Quod vero dixi, Xenocratem et Polemonem ἀπαθείας studiosos fuisse: id quodammodo in Platonem quoque convenit. Qui licet interdum mediocritatem probaverit, sæpius tamen indolentiam tuetur. Ac mediocritatem quidem commendat de legg. II, p. 652 b. παιδείαν δή λέγω τήν παραγιγνομένην πρώτον παισίν άρετήν, ήδονή δέ καί φιλία και λύπη και μισος αν όρθως εν ψυχαις έγγίγνωνται μήπω δυναμένων λόγον λαμβάνειν, λαβόντων δὲ τὸν λόγον συμφωνήσωσι τῷ λόγῳ, ὀρθῶς εἰθίσθαι ύπὸ τῶν προσηχόντων ἐθῶν χτλ. Cf. Rep. IV, p. 442. b. Tim. p. 86. b. indolentiam vero laudat Phæd. p. 83. b. ή τοῦ ώς αληθώς φιλοσόφου ψυχή οθτως ἀπέχεται τῶν ήδονῶν τε καὶ ἐπιθυμιῶν καὶ λυπῶν καὶ φόδων καθ' όσον δύναται. Cf. ibid. p. 64 seqq. Ex his, quæ disputavimus, efficitur, Crantorem tum ab Academicis tum a plerisque philosophorum scholis illa in re dissensisse. Solos excipimus Epicureos, a quibus eum dogma suum mutuatum esse nemo contendet. Quocirca totum, quem e Plutarcho attulimus, locum Crantori vindicare non gravabimur.)

9. Τούτοις δὲ ἔπομένως καὶ ὁ Κράντωρ παραμυθούμενος ἐπὶ τῆ τῶν τέκνων τελευτῆ τὸν Ἱπποκλέα φησί· ταῦτα γὰρ πᾶσα ἡ ἀρχαία αὕτη φιλοσοφία λέγει τε καὶ παρακελεύεται· ὧν εἰ δή τι ἀλλο μὴ ἀποδεχόμεθα, τό γε πολλαχῆ εἶναι ἐργώδη καὶ δύσκολον τὸν βίον, ἀγαν ἀληθές. Καὶ γὰρ εἰ μὴ φύσει τοιοῦτον ἔχει τὸν τρόπον, ὑπό γε ἡμῶν εἰς τοῦτο ἀφῖκται διαφθορᾶς· ἢ τ' ἄδηλος αὕτη τύχη πόρρωθεν ἡμῖν καὶ ἔτι ἀπ' ἀρχῆς ἡκολούθηκεν, οὐδ' ἐφ' ἐνὶ ὑγιεῖ. Φυομένοις τε μίγνυταί τις ἐν πᾶσι κακοῦ μοῖρα. Τὰ γάρ τοι σπέρματα εὐθὺς θνητὰ ὅντα ταύτης κοινωνεῖ τῆς αἰτίας, ἔξ ἡς ἀφυία μὲν ψυχῆς, νόσοι τε καὶ κήδεα καὶ μοῖρα θνητῶν ἐκεῖθεν ἡμῖν ἔρπει. Τοῦ δὴ χάριν ἐτραπόμεθα δεῦρο; ἐν' εἰδείημεν, ὅτι καινὸν οὐδὲν ἀτυχεῖν ἀνθρώπω, ἀλλὰ πάντες ταὐτὸ πεπόνθαμεν.

(Plutarchus Consol. ad Apoll. vol. VII, pag. 322 seq. ed. Hutten. Ultima τοῦ δη χάριν usque ad πεπόνθαμεν ex Wyttenbachii conjectara ad Plut. vol. VI, p. 714 adjicienda esse censui. Idem Theophrasti et Homeri dicta, quæ in sequentibus commemorat Plutarchus, Crantori deberi putat; quod ego, ut incompertum, in medio relinquam. Sic autem pergit Plutarchus: ἄσχοπος γὰρ ἡ τύχη (φησιν δ Θεόφραστος) και δεινή

salubres comitata est. Mali quædam portio fatalis jam nascentibus nobis omnibus admiscetur. Quippe semina quum sint mortalia, statim partem hujus causæ sustinent, cur ingenii tarditas, morbi, curæ, mors denique ipsa nobis obrepant. Cur vero eo aberravit oratio? nempe ut intelligamus, non inusitatum homini esse infortunium, sed omnes nos sub eosdem casus esse subjectos.

<sup>9.</sup> His convenienter etiam Crantor in Consolatione ad Hippoclem liberorum morte merentem ita scripsit. Hæc enim omnis illa vetus philosophia docet ac præcipit, quorum si quid aliud non probamus, id saltem nimis verum est, vitam nostram multimodis laboriosam esse et difficilem. Nam si natura non est talis, nostro certe vitio in hanc perniciem incurrit : et incerta ista fortuna e longinquo nos ac jam inde ab initio propter res minime

παρελέσθαι τὰ προπεπονημένα, καὶ μεταββίψαι την δοχούσαν εὐημερίαν, οὐθένα χαιρὸν ἔχουσα ταχτόν. Ταῦτα δὲ καὶ ἄλλα τοιαῦτα καὶ καθ' ἑαυτὸν ἐκάστω λογίσασθαι ράδιον, καὶ άλλων ακούσαι παλαιών καὶ σοφων ανδρών. \*Ων πρώτος μέν έστιν δ θείος "Ομηρος, είπών οὐδεν ἀκιδνότερον γαῖα τρέφει ἀνθρώποιο xτλ. (Odyss. XVIII, 130-137) καὶ ἐν ἄλλοις. Τυδείδη μεγάθυμε, τίη γενεήν έρεείνεις; χτλ. (Iliad. VI, 145-149) Ταύτη δ' ότι καλῶς ἐχρήσατο τῆ εἰχόνι τοῦ ἀνθρωπείου βίου, δῆλον, ἔξ ὧν ἐν άλλω τόπω φησὶν οὕτω. βροτῶν δ' ἔνεκα πτολεμίζειν δειλών, οθ φύλλοισιν ἐοικότες κτλ. (Iliad. XXI, 463-466) De vitæ humanæ miseriis exposuisse antiquos philosophos auctor est Crantor (ταῦτα γὰρ πάσα ή άρχαία αυτη φιλοσοφία λέγει τε καὶ παρακελεύεται) quod etiam nunc ex vetustis monumentis intelligitur. Vide modo e Pythagoreis Hippodami et Hipparchi fragmenta apud Stobæum Flor. XCVIII, 71 et CVIII, 81 in Phil. Gr. Fragm. vol. II, p. 14 et 16 seqq; item Empedoclis versus 30-31 ὧ πόποι, ὧ δειλῶν θνητῶν γένος, ὼ δυσάνολδον, ο ων εξ ερίδων έχ τε στοναχών εγένεσθε in Vol. I, pag. 2. Adde Euripidis versiculos apud Stobæum Flor. CXXIV, 7 (cf. Eur. Fragm. p. 718 ed. Wagner) γίγνωσκε τάνθρώπεια, μηδ' ύπερμέτρως άλγει· κακοῖς γάρ οὐ σὺ πρόσκεισαι μόνη, quibus fortasse. Anaxagoræ sententia exprimitur. Plato quid de ea re censuerit, et quid inter eum et Crantorem interfuerit, jam supra vidimus. Nam Plato neque unum eundemque ærumnarum fontem esse statuit, neque omnino certam malorum originem indicavit. Nimirum quum deos inferiores miseriæ humanæ auctores dicat, id figurate interpretandum esse patet. Ut locum de miseriis in quibus mortales versantur ac de morte, malorum omnium termino, ex quodam Prodici Cei opere depromtum servavit Pseudoplato in Axiocho (cf. Phil. Gr. Fragm. vol. II, p. LXXVIII, et p. 138 seqq.): sic Welckerus Crantorem a Prodico multa accepisse quæ ad vitæ incommoda pertinerent non

sine causa suspicatus est. Nec tamen propterea audiendus Wyttenbachius, qui Comm. in Plut. VI, p. 699 auctorem Axiochi præcipuam dialogi partem, id est expositionem rerum hominibus molestarum, non Prodico, sed Crantori acceptam rettulisse arbitratur.)

10. Τὰ δὲ περὶ τὸν Ἰταλόν Εὐθύνοον τοιαῦτά φασι γενέσθαι. Είναι μέν γάρ αὐτὸν Ἡλυσίου πατρὸς Τεριναίου, τῶν ἐκεῖ πρώτου καὶ ἀρετῇ καὶ πλούτῳ καὶ δόξῃ, τελευτῆσαι δ' έξαπίνης αἰτία τινὶ ἀδήλω τὸν οὖν ϶Ηλύσιον είσελθεῖν ὅπερ: ἴσως κὰν ἄλλον εἰσῆλθε, μή ποτ' είη φαρμάχοις ἀπολωλώς· τοῦτον γὰρείναι μόνον αὐτῷ έπ' οὐσία πολλή καὶ γρήμασιν. Άποροῦντα δέ, δτω τρόπφ βάσανον λάδοι τούτων, ἀφικέσθαι ἐπί τι ψυχομαντείον προθυσάμενον δέ, ως νόμος, έγχοιμασθαι χαὶ ίδεῖν όψιν τοιάνδε. Δόξαι παραγενέσθαι τὸν πατέρα τὸν έαυτοῦ· ἰδόντα δέ, διεξέρχεσθαι πρὸς αὐτὸν περί τῆς τύχης τῆς κατά τὸν υίον, καὶ ἀντιδολεῖν τε καὶ δεῖσθαι, συνεξευρεῖν τὸν αἴτιον τοῦ θανάτου. Καὶ τὸν ἐπὶ τούτω ήχω, φάναι άλλα δέξαι παρά τοδδε ά σοι φέρει: έχ γάρ τούτων άπαντ' εἴση, ὧν πέρι λυπή. Είναι δ', δν ἐσήμαινε, νεανίσκον ἐπόμενόν αὐτῷ, ἐμφερή τε τῷ υίῷ, καὶ τὰ τοῦ χρόνου τε καὶ τὰ τῆς ήλικίας έγγύς. Ἐρέσθαι οὖν, ὅστις εἴη, καὶ τὸν φάναι• δαίμων τοῦ υίέος σου καὶ οὕτω δὴ δρέξαι οἱ γραμματίδιον. Άνειλήσαντα οὖν αὐτὸ ἰδεῖν ἐγγεγραμμένα τρία ταῦτα·

ήρου, νήπιε; ήλίθιαι δειλών φρένες ανδρών Εὐθύνοος χεῖται μοιριδίφ θανάτφ. οὐχ ቭν γὰρ ζώειν χαλὸν αὐτῷ, οὔτε γανεῦσι.

(Plutarchus Consol. ad Apoll. vol. VII, pag. 336 seq. ed. Hutten. omisso auctoris nomine, quem ex Tusculanis disputationibus 1, 48 Crantorem fuisse apparet. Ibi enim Tullius, postquam similia quædam de Cleobi et Bitone, de Trophonio et Agamede narravit, ita pergit: Simile quiddam est in Consolatione Crantoris; ait enim Terinæum quendam Elysinm, quum graviter filit mortem mæreret, venisse in psychomantium, quæreutem quæ fuisset tantæ calamitatis

verit atque obsecraverit, ut in causa mortis invenienda se adjuvaret. Respondisse patrem : equidem idcirco adsum; sed ab isto accipe quæ tibi affert; inde enim omnia cognosces, quibus mæres. Fuisse vero eum quem pater indicabat juvenem pone sequentem, ætate et statura filii propemodum similem; interrogatumque quis esset, respondisse : genius sum filii tul, simulquo porrexisse ei codicillos, quibus evolutis Elyslus tres hos versus invenerit intus exaratos :

Quæris, stuite? homines insanis mentibus errant a En jacet Euthynous fatali morte peremtus. Nam fuit utilius finiri ipsique patrique.

<sup>10.</sup> Jam de Euthynoo Italo hujusmodi narratio fertur. Hunc enim Elysio patre, Terinæo, virtute, fortunis, gloria civium suorum principe natum, repentina morte ob incertam causam obiisse. Quapropter Elysio patri (qui illum unicum habuisset filium, maximarum divitiarum et opum heredem) incidisse suspicionem, quæ forsitan et aliis incidisset, filium veneno necatum esse. Quum autem dubitaret, quomodo rem explorare posset, venisse eum in psychomanteum, sacrisque legitime operatum loco isti indormivisse, ac talem speciem per somnum ei esse oblatam. Visum esse patrem ad ipsum accedere; quem posteaquam conspexisset, narrato filii casu, ora-

causa; huic in tabellis tres hujusmodi versiculos datos:

Ignaris homines in vita mentibus errant: Euthynous potitur, fatorum numine, leto: Sic fuit utilius finiri ipsique tibique.

Primum versum, qui in membranis sic exaratur: ἤρου, νήπιε, ἠλίθιαι φρένες ἀνδρῶν, a librariis mutilatum esse, nemo non videt. Quem ut supplerem, scripsi: ἤρου, νήπιε, ἠλίθιαι δειλῶν φρένες ἀνδρῶν. Quod reliquum est, hæc narratio optime copulatur cum vitæ humanæ miserationes quam fragmentum 9 continet. Confer et fragm. 12.)

Τὸ γὰρ μὴ δι' αύτὸν χαχῶς πράττειν ὁ μἐν
 Κράντωρ φησὶν οὐ μιχρὸν εἶναι χούφισμα πρὸς τὰς

<del>τ</del>ύνας.

(Plutarchus Consol. ad Apoll. vol. VII, pag. 349 ed. Hutten. Hoc solatio multi in rebus adversis se consolati sunt, velut Socrates apud Xenophontem Apol. cap. 24-28, Cicero, cujus complura dicta refert ad h. l. Wyttenbachius p. 759, alii.)

13. Πολλοίς γάρ καὶ σοφοίς ἀνδράσιν, ὡς φησι Κράντωρ, οὐ νῦν, ἀλλὰ πάλαι κέκλαυσται τἀνθρώπινα, τιμωρίαν ἡγουμένοις εἶναι τὸν βίον, καὶ ἀρχὴν τὸ γενέσθαι ἀνθρωπον συμφορὰν τὴν μεγίστην.

( Plutarchus Consol. ad Apoll. vol. VII, pag. 351, ed. Hutten. Viri sapientes, qui in hac fuerunt sententia, appellantur Homerus, Theognis, Empedocles, Prodicus, alii. Empedoclis luculenti extant versus apud Plutarchum de exsilio ρ. 6ογ ἔστιν ἀνάγχης χρῆμα, θεῶν ψήφισμα παλαιόν χτλ. (Vid. Phil. Gr. Fragm. vol. I, p. 1 vs. 1-10); de quibus sic judicat Plotinus Ennead. IV, lib. VIII, cap. 1, p. 468 Ἐμπεδοκλῆς τε εἰπών άμαρτανούσαις νόμον είναι ταϊς ψυχαϊς πεσείν ένταῦθα καὶ αὐτὸς φυγάς θεόθεν γενόμενος ήκειν πίσυνος μαινομένω νείχει, τοσούτον παρεγύμνου όσον χαί Πυθαγόρας οίμαι καὶ οἱ ἀπ' ἐκείνου ἡνίττοντο περί τε τούτου περί τε πολλών άλλων. Adde locos quos ad Empedoclem attuli pag. 15 seqq. Idem sensit Plato Phædr. p. 248. Similiter Euripides in Stobæi Flor. CXX, 22 έχρην μεν ήμας σύλλογον ποιουμένους τον φύντα θρηνείν είς δσ' έρχεται χαχά, τον δ' αὖ θανόντα καὶ πόνων πεπαυμένον χαίροντας εύφημοῦντας ἐχπέμπειν δόμων. (Cf. Eur. Fragm. p. 728 ed. Wagner.) Porro Crantoris dicto usus est Phalaris p. 252 ed. Lennep. Inprimis autem Crantoris apophthegma celebravit Cicero in

Consolatione teste Lactantio divin. institut. lib. III, cap. 18 § 10 et cap. 19 § 14. Ac priore quidem loco Lactantius: Cicero, inquit, quum in principio Consolationis suæ dixisset, luendorum scelerum causa nasci homines, iteravit id ipsum postea quasi objurgans eum qui vitam pænam non esse putet. Posteriore vero ait: Damnant igitur vitam omnem, plenamque nihil aliud, quam malis, opinantur. Hinc nata est inepta illa sententia, hanc esse mortem, quam nos vitam putemus; illam vitam quam nos pro morte timeamus: ita primum bonum esse, non nasci; secundum, citius mori. Quæ ut majoris sit auctoritatis, Sileno attribuitur. Cicero in Consolatione, Non nasci, inquit, longe optimum, nec in hos scopulos incidere vitæ: proximum autem, si natus sis, quam primum mori, et tanquam ex incendio effugere violentiam fortunæ. Huc pertinent etiam Aristotelis verba apud Plutarchum in Consol. ad Apoll. vol. VII, pag. 351 seqq. ed. Hutten. τοῦτο δέ φησιν Άριστοτέλης καὶ τὸν Σειληνὸν συλληφθέντα τῷ Μίδα ἀποφήνασθαι. Βέλτιον δ' αὐτὰς τὰς τοῦ φιλοσόφου λέξεις παραθέσθαι. Φησί δὲ ἐν τῷ Εὐδήμω επιγραφομένω, ή Περί ψυχής, ταυτί διόπερ, ω χράτιστε πάντων καὶ μακαριστότατε, πρὸς τῷ μακαρίους και εὐδαίμονας είναι τοὺς τετελευτηκότας νομίζειν, καὶ τὸ ψεύσασθαί τι κατ' αὐτῶν καὶ τὸ βλασφημείν, ούχ όσιον, ώς κατά βελτιόνων, ήγούμεθα, καὶ **χρειττόνων ήδη γεγονότων. Καὶ ταῦθ' ο**ὕτως ἀρχαῖα χαί παλαιά διατελεί νενομισμένα παρ' ήμίν, ώστε τὸ παράπαν οὐδεὶς οἶδεν οὕτε τοῦ χρόνου τὴν ἀρχήν, ούτε τὸν θέντα πρώτον, ἀλλά τὸν ἄπειρον αἰώνα τυγχάνουσι διά τέλους ούτω νενομισμένα. Πρός δε δή τούτοις, διά στόματος εν τοῖς ἀνθρώποις δρῷς, ὡς ἐχ πολλών έτων, έχ παλαιού χρόνου, περιφέρεται θρυλλούμενον. Τί τοῦτ', ἔφη. Κάκεῖνος ὑπολαδών ὡς ἄρα μή γίνεσθαι μέν, έφην, άριστον πάντων, τὸ δὲ τεθνάναι τοῦ ζῆν ἐστὶ κρεῖττον. Καὶ πολλοῖς οὕτω παρὰ τοῦ δαιμονίου μεμαρτύρηται. Τοῦτο μέν ἐκείνω τῷ Μίδα λέγουσι δήπου μετά την θήραν, ώς έλαδε τὸν Σειληνόν, διερωτώντι καλ πυνθανομένω, τί ποτέ έστι τὸ βέλτιον τοῖς ἀνθρώποις, καὶ τί τὸ πάντων αίρετώτατον, τὸ μὲν πρῶτον οὐδὲν ἐθέλειν εἰπεῖν, ἀλλά σωπαν άβρήτως. Έπειδη δέ ποτε μόλις πάσαν μηχανήν μηχανώμενος προσηγάγετο φθέγξασθαί τι πρός αὐτόν, οὕτως ἀναγκαζόμενον εἰπεῖν. δαίμονος ἐπιπόνου και τύχης χαλεπής εφήμερον σπέρμα, τί με βιάζεσθε λέγειν, & ύμιν άρειον μή γνώναι; μετ' άγνοίας γάρ τῶν οἰχείων κακῶν ἀλυπότατος ὁ βίος. ἀνθρώποις δε πάμπαν ούχ έστι γενέσθαι το πάντων άριστον, ούδε

non nunc primum deploraverunt res numanas, vitam esse supplicium judicantes, et omnino nasci hominem summam calamitatem ducentes.

<sup>11.</sup> Nam haudquaquam sua culpa in miseriis versari, Crantor magnum calamitatum levamen esse ait.

<sup>12.</sup> Multi enim, ut ait Crantor, iique sapientes viri

μετασχεῖν τῆς τοῦ βελτίστου φύσεως. Ἄριστον γὰρ πᾶσι καὶ πάσαις τὸ μὴ γενέσθαι τὸ μέντοι μετὰ τοῦτο καὶ τὸ πρῶτον τῶν ἀνθρώποις ἀνυστῶν, δεύτερον δέ, τὸ γενομένους ἀποθανεῖν ὡς τάχιστα. Δῆλον οὖν, ὡς οὖσης κρείττονος τῆς ἐν τῷ τεθνάναι διαγωγῆς ἡ τῆς ἐν τῷ ζῆν, οὕτος ἀπεφήνατο. Denique Seneca Consolat. ad Marciam cap. 22: itaque si felicissimum est, non nasci: proximum puta, brevitate vitæ defunctos, cito in integrum restitui. Taceo poetarum Hesiodi, Theognidis, Bacchylidis versus a Wyttenbachio ad Plut. vol. VI, p. 769 allogatos.)

13. Άγαθον δ' εἶπαν αὐτὴν [ τὴν δγείαν ] δπάρχειν, ού μήν και πρώτον, οί τε άπο της Ακαδημίας και οί από του περιπάτου. Δείν γαρ δπέλαδον έκάστω τῶν ἀγαθῶν τὴν οἰκείαν τάξιν τε καὶ ἀξίαν ἀπονέμειν. Ένθεν καὶ ὁ Κράντωρ εἰς ἔμφασιν τοῦ λεγομένου βουλόμενος ήμας άγειν, πάνυ χαρίεντι συνεχρήσατο παραδείγματι. Εί γάρ νοήσαιμεν, φησί, χοινόν τι τῶν Πανελλήνων θέατρον, εἰς τοῦτό τε ἔχαστον τῶν ἀγαθων παριόν και των πρωτείων αντιποιούμενον ήκειν, εύθυς και είς έννοιαν αναχθησόμεθα της έν τοις άγαθοῖς διαφοράς. Πρώτον μέν γάρ δ Πλοῦτος παραπηδήσας έρει εγώ, ὦ ἄνδρες Πανέλληνες, χόσμον παρέγων πάσιν ανθρώποις και τάς έσθητας και τάς όποδέσεις και την άλλην απόλαυσιν χρειώδης είμι νοσούσι καί ύγιαίνουσι, καί έν μέν είρηνη παρέχω τά τερπνά, έν δὲ πολέμοις νεῦρα τῶν πράξεων γίνομαι. Τούτων γάρ δή των λόγων ακούσαντες οί Πανέλληνες δικοθυμαδόν χελεύσουσιν ε άποδοῦναι τὰ πρωτεῖα τῷ Πλούτφ. 'Αλλ' έὰν τούτου ήδη ἀνακηρυττομένου ἐπιστᾶσα ή 'Ηδονή,

τη ένι μέν φιλότης, ένι δ' Γμερος, έν δ' δαριστύς, ε πάρρασις, ήτ' έκλεψε νόον πύκα περ φρονεόντων,

λέγη δὲ εἰς μέσον καταστάσα ὅτι αὐτὴν δίκαιόν ἐστι.

ό γὰρ δλόος οὐ βέδαιος, ἀλλ' ἐφήμερος α ἐξίπτατ' οἰκων, μικρὸν ἀνθήσας χρόνον,

διώχεταί τε πρός τῶν ἀνθρώπων οὐ δι' ἐαυτὸν ἀλλὰ τὴν ἐξ αὐτοὺ περιγινομένην ἀπόλαυσιν καὶ ἡδονήν, πάντως οἱ Πανέλληνες, οὐκ ἄλλως ἔχειν τὸ πρᾶγμα ἢ οὕτως ὑπολαδόντες, κεκράξονται δεῖν τὴν ἡδονὴν στεφανοῦν. ἀλλὰ καὶ ταύτης τὸ βραδεῖον φέρεσθαι μελλούσης, ἐπὴν εἰσδάλλῃ ἡ Ὑγεία μετὰ τῶν συνέδρων αὐτῆ θεῶν ε, καὶ διδάσκη ὡς οὐτε Ἡδονῆς οὐτε Πλούτου ὄφελός τι ἐστιν ἀπούσης αὐτῆς;

τί γάρ με πλούτος ώφελεῖ νοσούντά γε; μίκρ' ἀν θελοιμι καὶ καθ' ἡμέραν ἔχων ἄλυπον οἰκεῖν βίοτον ἡ πλουτῶν νοσεῖν,

ἀχούσαντες πάλιν οἱ Πανέλληνες καὶ καταλαδόντες ὡς οὐκ ἔνεστι κλινοπετῆ καὶ νοσοῦσαν ὑποστῆναι τὴν εὐδαιμονίαν, φήσουσι νικᾶν τὴν Ὑγείαν. ᾿Αλλὰ καὶ τῆς Ὑγείας ἤδη νικώσης, ἐπὰν εἰσέλθη ἡ ᾿Ανδρία πολὸ στῖφος ἀριστέων καὶ ἡρώων ἔχουσα περὶ ἑαυτήν, καταστᾶσά τε λέγη ἐμοῦ μὴ παρούσης, ὡ ἀνδρες Ἦλληνες, ἀλλοτρία γίνεται ἡ κτῆσις τῶν παρ' ὑμῖν ἀγαθῶν, εὕξαιντό τ' ἀν οἱ πολέμιοι περιουσιάζειν ὑμᾶς

13. Bonum valetudinem, nec tamen finem bonorum tum Academici tum Peripatetici esse dixerunt. singulis bonis suum ordinem suamque dignitatem attribui oportere existimarunt. Quapropter etiam Crantor rem de qua agitur nobis explicaturus, admodum venusto exemplo usus est. Si enim fingamus, inquit, commune aliquod Græcorum theatrum, ac singula bona in scenam prodire et ad petendum principatum venire : statim etiam bonorum differentiæ intelligentiam babebimus. Primum enim Opulentia transgressa: Ego, inquiet, Græci universi, omnibus hominibus ornatum præbens et vestimenta et calceos et reliqua commoda utilis sum tam ægris quam sanis, atque in pace quidem præbeo res jucundas, in bello autem sum nervi rerum gerendarum. His enim verbis Græci univesi auditis consensu Opulentiæ dignitatis principatum dari jubebunt. Verum si, dum hæc jam præconis voce renuntiatur, superveniens Voluptas,

cul inest quidem amor, inest desiderium, inest colloquium, blandiloquentia scilicet, quæ decipit mentem etiam valde [prudentium,

dicat, postquam in medium processit, æquum esse, suum nomen per præconem pronuntiari; nam divitio , que non certe sunt , sed incerte, ex ædibus evolant, ubi breve tempus creverunt,

expetunturque ab hominibus non propter se, sed propter illam, quæ ex iis capitur, delectationem et voluptatem; omnino Græci universi non aliter quam sic rem se habere rati, Voluptatem coronandam esse vociferabuntur. Sed hac quoque victoriæ præmium acceptura, ubi intraverit Valetudo cum diis consessoribus, et docuerit, se absente neque Voluptatem neque Opulentiam quidquam prodesse:

Quid enim me divitiæ juvant ægrotantem? Parva et in diem sufficientia habens doloris expers vivere, quam dives ægrotare malim,

rursus Græci universi tali voce audita intelligentes, beatitudinem lecto affixam et ægrotam subsistere non posse, Valetudinem victoria potiri affirmabunt. Verum Valetudine quoque jam vincente, quum ingressa fuerit Fortitudo magno principum et heroum globo circumdata et conscenso suggestu ita cæperit: me absente, Græci, bona quæ possidetis altenantur, exoptentque forsitan hostes, ut vos in omnium rerum abundantia vivatis, tanquam bello superiores quam vos futuri, his igitur auditis Græci primas partes Virtuti tribuent, secundas

ππσι τοῖς ἀγαθοῖς ὡς μελλήσοντες ὑμῶν χρατεῖν, καὶ τούτων οὖν ἀκούσαντες οἱ Ελληνες τὰ μὲν πρωτεῖα τῷ Ἡρετῷ ἀποδώσουσι, τὰ δὲ δευτερεῖα τῷ Ὑγεία, τὰ δὲ τρίτα τῷ Ἡδονῷ, τελευταῖον δὲ τάξουσι τὸν Πλοῦτον. Καὶ δὴ δ μὲν Κράντωρ τὴν ὑγείαν ἐν δευτέρα μοίρα ἐτίθετο, στοιχῶν τοῖς προειρημένοις ε φιλοσόφοις.

(Sextus Empiricus adv. Math. lib. XI, 51-59 p. 701 seq. ed. Fabric. [p. 556 seqq. ed. Bekker.] E quo Crantoris opere hoc fragmentum sumtum sit, ignoramus. De singulis locis pauca dicenda νεῦρα τῶν πράξεων ] Cf. Epicharmus apud Ciceronemad Attic. I, 19 : νᾶφε καὶ μέμνασ' ἀπιστεῖν. άρθρα ταῦτα τᾶν φρενῶν. — b κελεύσουσιν] sic legendum cum Fabricio et Bekkero; codd. xeλεύουσιν. — 6 Homer. Iliad. XIV, 216-217. — d Incerti poetze versus, quos quidam Euripidi tribuunt. - e Intelligendi videntur Fabricio dii deæque Apollo Mercurius, Minerva, Venus, Panacea, quibus cum Hygea communem aram in templo quodam Oropi olim fuisse, memoriæ prodidit Pausanias lib. I, cap. 34. At non liquet. — 'Versus ex Euripidis Telepho petiti. Vide Eurip. Fragm. p. 790 ed. Wagner. - 8 προειρημένοις φιλοσόφοις ] i. e. Academicis et Peripateticis. - Ex hoc fragmento colligi oportet, Crantorem et veterem Academiæ disciplinam tenuisse et sapientiæ præcepta ad vitæ usum contulisse. Enimvero scimus, ab Academicis virtutem quidem summum bonum esse habitam, sed tamen idcirco reliqua bona, valetudinem, divitias; alia de numero bonorum non esse exemta, ut a Stoicis postea factum esse inter omnes constat. Qua de re cum in aliis scriptis Cicero disputavit, tum præcipue in libris de finibus bonorum et malorum, e quibus duos locos excerpere juvat. Acad. post. I, 5: . Fuit ergo jam accepta a Platone philosophandi ratio triplex ; una de vita et moribus : altera, de natura et rebus occultis: tertia, de disserendo, et quid verum, quid falsum; quid rectum in oratione pravumve; quid consentiens sit, quid repugnet, judicando. Ac primam partem illam bene vivendi a natura petebant, eique parendum esse dicebant : neque ulla alia in re, nisi in natura, quærendum esse illud summum bonum, quo omnia referrentur; constituebantque. extremum esse rerum expetendarum et finem bonorum, adeptum esse omnia e natura et animo et corpore et vita. Corporis autem alia ponebant esse in toto, alia in partibus : valetudinem, vires, pulchritudinem, in toto: in

partibus autem, sensus integros, et præstantiam aliquam partium singularum : ut in pedibus, celeritatem; vim, in manibus; claritatem, in voce; in lingua etiam explanatam vocum expressionem: animi autem, quæ essent ad comprehendendam ingeniis virtutem idonea; eaque ab iis in naturam et mores dividebantur. Naturæ celeritatem ad discendum et memoriam dabant : quorum utrumque mentis esset proprium et ingenii. Morum autem putabant studia esse, et quasi consuctudinem : quam partim exercitationis assiduitate, partim ratione formabant; in quibus erat philosophia ipsa. In qua quod inchoatum est, neque absolutum, progressio quædam ad virtutem appellatur : quod autem absolutum, id est, virtus, quasi perfectio naturæ, omniumque rerum, quas in animis ponunt, una res optima. Ergo hæc animorum. Vitæ autem (id erat enim tertium) adjuncta esse dicebant, quæ ad virtutis usum valerent. Nam virtus cernitur in quibusdam, quæ non tam naturæ, quam beatæ vitæ, adjuncta sunt. Hominem esse censebant, quasi partem quandam civitatis et universi generis humani, eumque esse conjunctum cum hominibus communi quadam societate. Ac de summo quidem atque naturali bono sic agunt: cætera autem pertinere ad id putant aut adaugendum, aut tuendum; ut divitias, ut opes, ut gloriam, ut gratiam. Ita tripartita ab iis inducitur ratio bonorum. « Ibid. cap. 6. « Omnis illa autiqua philosophia sensit in una virtute positam esse beatam vitam; nec tamen beatissimam, nisi adjungerentur et corporis et cætera quæ supra dicta sunt ad virtutis usum idonea. « Addamus Polemonis sententiam, quo auctore Crantor in philosophia versatus est. De hoc Clemens Alexandrinus Strom. VII, p. 419 δ γάρ Ξενοχράτους γνώριμος Πολέμων φαίνεται την εὐδαιμονίαν αδτάρχειαν είναι βουλόμενος άγαθων πάντων, ή των πλείστων χαί μεγίστων. Δογματίζει γοῦν χωρίς μέν άρετῆς μηδέποτε άν εὐδαιμονίαν ὑπάρχειν. δίχα δὲ καὶ τῶν σωματικών και των έκτός, την άρετην αυτάρκη πρός εὐδαιμονίαν εἶναι. Cf. Sextus Empiricus adv. Math. XI, 42 p. 699 ed. Fabric. [p. 554 ed. Bekker. ] et Archytas Tarentinus apud Stobæum Flor. I, 76. Vid. Phil. Gr. Fragm. Vol. I, p. 554 seq. Jam quum ex his locis pateat, Crantorem nihil quod non Academicorum placitis consentaneum esset, præcepisse, simul eum quæ experientia duce cognita haberet tradidisse liquet. Nempe non solum divitem fuisse, sed etiam sæpe

Valetudini, tertias Voluptati, ultimam denique Opulentiam ponent. Et Crantor quoque valetudinem secundum

locum obtinere volebat, prædictis philosophis astipulatus,

infirma atque ægra valetudine esse usum Diogenes Laertius IV, 24, 27 testificatur. Quocirca non ignoravit, quantam utilitatem homines ex opibus perciperent, quamque necessaria ad beatitudinem esset commoda valetudo. Quum porro ægrotum neque divitiis delectari neque ulla omnino voluptate frui intelligeret, illum tamen multo miseriorem esse cognovit, qui omnium rerum inops ægrotaret. Eo pertinet fragmentum 14, in quo nihil egestate miserius esse affirmat, atque ex hoc fragmento pars eorum quæ ab Opulentia dicuntur, v. c. γρειώδης είμι νοσούσι καί ύγιαίνουσι, item quod postea legitur οὐχ ἔνεστι χλινοπετή χαι νοσούσαν ύποστήναι την εύδαιμονίαν. Quid? quod inter morborum cruciamenta fragilitatis humanæmemor fortunarumque vice commotus cæteris omnibus posthabitis ad divinarum humanarumque rerum intelligentiam omnes cogitationes intendit. Ergo ubi in philosophiæ portum se contulit, virtutis studio acquievit, illisque hominibus felicissimam sortem obvenire judicavit, qui in rebus adversis nunquam demitterent animum neque consideratiores in secunda, quam in adversa fortuna essent. Quare finem bonorum virtutem esse censuit.)

> 14. Οὐχ ἔστι πενίας οὐδὲν ἀθλιώτερον ἐν τῷ βίῳ σύμπτωμα καὶ γὰρ ἀν φύσει σπουδαῖος ἦς, πένης δέ, κατάγελως ἔσει.

(Stobæus Flor. XCVI, 13 Κράντορος. Sic enim legendum. In Stobæi membranis partim Κράντωνος reperitur, partim Κράτωνος, quam posteriorem scripturam exhibet etiam Maximus Conf. II, 571, unde Bergkius Κρίτωνος restituendum putavit. Sed bene Meinekius edidit Κράντορος, præsertim cum Floril. XCVII, 6 hoc nomen in omnibus codicibus compareat. Errarunt qui cum Fabricio Biblioth. Gr. vol. II, p. 428 ed. Harles. comicum poetam a Stobæo utroque loco citari crediderunt. Quippe et carmina scripsisse traditur Crantor, si fides Diogeni Laertio IV,

25, et horum versuum sensus cum fragmento 13 quodammodo congruit.)

16. Τὸ γὰρ διάφορον καὶ φρονίμους πάντας ποιεῖ, τὸ σωφρονεῖν δ' ἔνεστιν ἐν τούτω μόνω.

(Stobæus Flor. CXVII, 6 Κράντορος. Quum præcedentia perierint, dici non potest, quo τὸ γάρ διάφορον referatur. Itaque alii aliter de his duobus versibus judicarunt. Et Gesnerus quidem interpretatur : ut lucrum vel commodum aliquod sibi venentur, omnes sapiunt : et hac in re sola inest sapientia; parum probabiliter. Rectius alii τὸ διάφορον excellentiam vel præstantiam intelligunt, natalium splendorem vel divitias a poeta spectari existimantes. Nam homines nobiles ac divites philosophia et litteris perpoliti esse solent, pauperes raro accuratæ doctrinæ facultatem consequentur Quæ si vera est interpretatio, similem hic locus sententiam fragmenti 14 verbis habebit : καλ γάρ αν φύσει σπουδαΐος ής, πένης δέ, κατάγελως έσει. At ne hæc quidem explicatio mihi satisfacit, ideoque τὸ διάφορον, quod locus postulat, in eam part em accepi, ut mentis præstantiam esse vellem.)

16. Έν δοιή μοι θυμός, δ τοι γένος άμφιδόητον, ή σε θεών τὸν πρώτον ἀειγενέων, "Ερος, εἶπω, τῶν δσσους Ερεδός τε πάλαι βασίλειά τε παῖδας γείνατο Νὺξ πελάγεσσιν ὑπ' εὐρέος 'Ωκεανοῖο' ή σέ γε Κύπριδος υἶα περίφρονος, ἡέ σε Γαίης, ἡ 'Ανέμων' τοῖος σὸ κακὰ φρονέων ἀλάλησαι ἀνθρώποις ἡδ' ἐσθλά' τὸ καί σεο σῶμα δίφυιον.

(Diogenes Laertius lib. IV, 26-27 λέγεται δὲ καὶ ἀνταγόρα τοῦ ποιητοῦ [sic enim legendum] ὡς Κράντορος εἰς ἔΕρωτα πεποιημένα φέρεσθαι ταυτίτο δοιῆ μοι θυμός κτλ. Quum Antagoræ Rhodii versus, quos de Amore scripserat, Crantori a quibusdam vindicarentur; nos quoque Solensis philosophi reliquiis hoc qualecunque carmen adjicere non dubitavimus. De hoc vide Jacobsium in Anthologia priore VII, p. 183.)

Quos Erebusque senex et Nox regina profundis Oceani (ut memorant) quondsm genuere sub undis : an Venere, an Ventis, an Terra te esse creatum dicam : namque vagus mala tot mortalibus affers, totque bona : hinc corpus tribuit natura biforme.

<sup>14.</sup> Non est paupertate miserabilior ullus in vita ca sus: nam si natura studiosus fueris, sed pauper, ludibrio habeberis.

<sup>15.</sup> Nam mentis præstantia omnes etiam prudentes reddit, et in hac re sola animi sanitas inest.

In dubio est animus (clarum tibi quod genus omne) te divum in numero primumne Cupido reponam,

#### NOYMHNIOY

#### ΤΟΥ ΠΛΑΤΩΝΙΚΟΥ

#### ΑΠΟΣΠΑΣΜΑΤΙΑ.

#### NUMENII

#### PLATONICI PHILOSOPHI

#### FRAGMENTA.

 Έπὶ μὲν τοίνυν Σπεύσιππον τὸν Πλάτωνος μὲν άδελφιδοῦν, Ξενοχράτην δὲ τὸν διάδοχον τοῦ Σπευσίππου, Πολέμωνα δὲ τὸν ἐχδεξάμενον τὴν σχολήν παρά Ξενοχράτους άελ τὸ ήθος διετείνετο τῶν δογμάτων σχεδόν τι ταὐτόν, ένεκά γε τῆς μήπω ἐποχῆς ταυτησί τῆς πολυθρυλλήτου τε, καὶ εἰ δή τινων τοιούτων άλλων. Έπει είς γε τα άλλα πολλαχη τα μέν παραλύοντες \*, τὰ δὲ στρεδλοῦντες, οὐχ ἐνέμειναν τῆ πρώτη διαδοχή. ἀρξάμενοι δε ἀπ' έχείνου, χαὶ θᾶττον και βράδιον διίσταντο προαιρέσει ή άγνοία, τὰ δὲ δή τινι αίτια άλλη, ούχ αν φιλοτίμω ίσως. Και ού μεν βούλομαί τι φλαύρον είπειν διά Ξενοχράτη, μαλλον μήν ύπερ Πλάτωνος εθέλω. Και γάρ με δάχνει, δτι μή παν έπαθόν τε καὶ ἔδρων, σώζοντες τῷ Πλάτωνι κατά πάντα [πάντη] πᾶσαν όμοδοξίαν. Καίτοι άξιος ήν αὐτοῖς δ Πλάτων, οὐκ ἀμείνων μέν Πυθαγόρου τοῦ μεγάλου, οὐ μέντοι ίσως οὐδὲ φλαυρότερος ἐχείνου. 💆 συνακολουθούντες, σεφθέντες τε οξ γνώριμοι έγένοντο πολυτιμητίζεσθαι αλτιώτατοι τὸν Πυθαγόραν. Τοῦτο δὲ οἱ Ἐπιχούρειοι, οὐχ ὤφελον μέν, μαθόντες δ' οὖν, ἐν οὐδενὶ μεν ώφθησαν Ἐπιχούρω ἐναντία θέμενοι οὐδαμῶς, όμολογήσαντες δὲ εἶναι σοφῷ συνδεδογμένοι, καὶ αὐτοὶ διὰ τοῦτο ἀπέλαυσαν τῆς προσρήσεως εἰχότως. Υπηρξέ τε έχ τούτου ἐπὶ πλεϊστον τοῖς μετέπειτα Ἐπικουρείοις, μηδ' αὐτοῖς εἰπεῖν πω έναντίον ούτε άλλήλοις, ούτε Έπιχούρω μηδέν εξς μηδέν, ότου καὶ μνησθηναι άξιον. 'Αλλ' έστιν αὐτοῖς παρανόμημα, μάλλον δὲ ἀσέδημα, καὶ κατέγνωσται τὸ καινοτομηθέν. Καὶ διὰ τοῦτο οὐδεὶς οὐδὲ τολμά. κατά πολλήν δε είρηνην αυτοίς ήρεμει τα δύγματα, δπό της εν αλληλοις αεί ποτε συμφωνίας. Εοιχέ τε ή Ἐπιχούρου διατριδή πολιτεία τινὶ άληθεῖ, ἀστασιαστοτάτη, χοινον ένα νοθν, μίαν γνώμην έχούση. 'Αφ' ής ήσαν, καί είσι, καὶ ώς ἔοικεν, ἔσονται φιλακόλουθοι. Τά δε των Στωϊκών εστασίασται, αρξάμενα άπο τῶν ἀρχόντων καὶ μηδέπω τελευτῶντα καὶ νῦν. 'Ελέγχονται δε άγαπητῶς ὑπὸ δυσνοήτου ἐλέγχου », οί μέν τινες αὐτῶν ἐμμεμενηχότες ἔτι, οἱ δ' ἤδη μεταθέμενοι. Είξασιν ούν οί πρώτοι όλιγαργιχωτέροις. οδ δη διαστάντες ύπηρξαν είς τους μετέπειτα πολλης μέν τοις προτέροις, πολλής δέ τής άλλήλοις επιτιμήσεως αίτιοι, είσετι έτερων έτεροι Στωϊκώτεροι. Καί

1. Speusippum Plato nepotem habuit ex sorore; successit huic Xenocrates, quem in schola regenda Polemo sechtus est. Ab his Platonicæ doctrinæ ratio propagata, sui fere similis : quum hæc saltem assensionis decantata retentio et quidquid huic affine est, nondum exstaret. lidem tamen, si cætera cogitamus, iis partim infractis, partim depravatis, primam illam successionem minime retinnerunt : sed inde statim orsi, cum initio tum deinceps, diversas in factiones abiere, sive prudentes id fecerint, sive imprudentes, sive alia qualibet causa impulsi. Abfuit tamen, opinor, omnis ambitiosa contentio. Equidem Xenocratis causa secus dicere nihil velim, sed tamen Platonis causa dicendum est. Id enim profecto doleo, quod non omnes vias persecuti sunt, ut plenam sibi atque integram in omnibus cum Platone consensionem defenderent. Et ea quidem Plato dignus erat, qui magno illo Pythagora ut melior non fuerit, non fuit tamen fortasse deterior : quem discipuli quod secuti omnes ac venerati sint, id etiam egere potissimum, ut summo apud omnes in pretio haberetur. Hoc ipsum Epicurei, perperam illi quidem, sed tamen quum intelligerent, nulla unquam in re ab Epicuro dissidere visi sunt, sed potius eadem

omnino se cum sapiente suo sentire professi, jure propterea id nominis habuere. Quin etiam qui longissimo deinceps intervallo consecuti sunt Epicurei, il nec a se mutuo, nec ab eodem Epicuro tantillum, quod quidem memoratu dignum sit, discessere. Imo sceleris apud eos, vel potius impietatis ille damnatur, qui novi quippiam invexerit. Quare nemo prorsus id audeat. Sed eorum dogmata ob constantem illam omnium inter se perpetuamque concordiam in altissima quadam et tranquillissima pace versantur. Ita hæc Epicuri secta veræ cuidam reipublicæ persimilis est, quam nulla seditione turbatam mens quædam una communis unaque sententia moderetur. Quam disciplinam tum olim fuerunt, qui colerent, tum etiam nunc sunt, tum, ut videtur, in posterum erunt. At inter Stoicos exstitere factiones, quæ ab ipsis eorum principibus paratæ ad nostram memoriam manserunt. Vix autem obscuris argumentis refutantur, alii disciplinam illam adhuc tenentes, alii jam ejus desertores facti. Et factiosorum quidem istorum principes corum similes sunt, qui paucorum potentiæ effusius favent, suoque illo dissidio effecere, ut posteri et majores suos et sese invicem vehementer accusent, quum

154 NUMENII

μαλλον δσοι πλείον έπι το τεγνικον ώφθησαν μικρολόγοι. Αὐτοὶ γὰροδτοι τοὺς έτέρους ὑπερδαλλόμενοι τῆ τε πολυπραγμοσύνη τοις τε σχαριφισμοις ε, ἐπετίμων θᾶττον. Πολύ μέντοι τούτων πρότερον ταὐτά ἔπαθον οί ἀπά Σωχράτους, αφελχύσαντες διαφόρους τους λόγους ίδία μέν Άρίστιππος, ίδία δέ Άντισθένης και άλλαχοῦ ίδία οί Μεγαρικοί τε καὶ Ἐρετρικοί, ἢεἴ τινες ἄλλοι μετά τούτων. Αίτιον δέ, δτι τρεῖς θεοὺς τιθεμένου Σωχράτους καὶ φιλοσοφοῦντος αὐτοῖς ἐν τοῖς προσήκουσιν ἐκάστω ρυθμοῖς, οί διαχούσαντες τοῦτο μὲν ἡγνόουν, ῷοντο δὲ λέγειν πάντα αὐτὸν εἰκῆ, καὶ ἀπὸ τῆς νικώσης ἀεὶ <sup>ἀ</sup> προστυχῶς ἄλλοτε ἄλλης τύχης, ὅπως πνέοι. Πλάτων Πυθαγορίσας, ( ήδει δε τον Σωκράτην μηδαμόθεν ή έχειθεν ταυτα καί τοιαυτα · είπειν τε καί γνόντα εἰρηκέναι,) ὧδε οὖν καὶ αὐτὸς συνεδήσατο τὰ πράγματα, ούτε εἰωθότως, ούτε εἰς τὸ φανερόν 1. Διαγαγών δε έχαστα δπη ενόμιζεν, επιχρυψάμενος έν ικέσφ τοῦ δῆλα εἶναι καὶ μὴ δῆλα, ἀσφαλῶς μέν έγράψατο, αὐτὸς δὲ αἰτίαν παρέσχε τῆς μετ' αὐτὸν στάσεώς τε άμα καὶ διολκῆς τῶν δογμάτων, οὐ φθόνω πέν, οὐδέ γε δυσνοία, άγγ, οὐ βούγοιται ξωι ανδράσι πρεσδυτέροις είπειν ρήματα ούχ έναίσιμα. Τουτο δέ χρη μαθόντας ήμας επενεγχείν έχείσε μαλλον την γνώμην, και ώσπερ έξ άρχης προύθέμεθα, χωρίζειν αὐτὸν 'Αριστοτέλους καὶ Ζήνωνος, οὕτω καὶ νῦν τῆς Άχαδημίας, έὰν ὁ θεὸς ἀντιλάδηται, γωρίζοντες,

έάσομεν αὐτὸν ἐφ' έαυτοῦ νῦν εἶναι Πυθαγόρειον. 🕰ς νῦν μανικώτερον, 🐧 Πενθεί τινι προσήκε, διελκόμενος πάσχει μέν κατά μελη, όλως δ' έξ όλου έαυτοῦ μετατίθεταί τε χαὶ ἀντιμετατίθεται οὐδαμῶς. Ώς οὖν ἀνὴρ μεσεύων Πυθαγόρου καὶ Σωκράτους, τοῦ πεν το σεπνον ρασλαλφι πεχδι τος φιγανθυφικου. τος δέ το κομψόν τοῦτο καὶ παιγνιῆκον ἀναγαγών ἀπό της είρωνείας είς άξίωμα και όγκον, και αύτο τούτο χεράσας Σωχράτει Πυθαγόραν, τοῦ μέν δημοτιχώτερος, τοῦ δὲ σεμνότερος ὤφθη. 'Αλλ' οὐ γάρ τι ταῦτα διαιτήσων ήλθον, μή περί τούτων ούσης νύν μοι τῆς ζητήσεως. Α δὲ προυδέδοκτο, καὶ εἶμι ἐκεῖσε, ἡ δὴ φρούδος άναδραμείν δοχώ μοι, μή καί που άποκρουσθώμεν της όδου της φερούσης. Πολέμωνος δὲ ἐγένοντο γνώριμοι Άρχεσίλαος καί Ζήνων πάλιν γάρ αὐτῶν μνησθήσομαι ἐπὶ τέλει. Ζήνωνα μέν οδν μέμνημαι είπων Ξενοχράτει, είτα δε Πολέμωνι φοιτῆσαι, αὖθις δὲ παρά Κράτητι χυνίσαι. Νυνὶ δὲ αὐτῷ λελογίσθω, ότι καὶ Στίλπωνός τε μετέσχε καὶ τῶν λόγων τῶν Ἡρακλειτείων. Ἐπεὶ γὰρ συμφοιτῶντες παρά Πολέμωνι ἐφιλοτιμήθησαν ἀλλήλοις, συμπαρέλαδον είς την πρός άλληλους μάχην, δ μέν Ήρακλειτον και Στίλπωνα, αμα και Κράτητα, δυ ύπο μέν Στίλπωνος έγένετο μαχητής, ύπο δέ Ήρακλείτου αὐστηρός, Κυνικός δὲ ὑπὸ Κράτητος· δ δ Άρχεσίλαος Θεόφραστον ίσχει καλ Κράντορα τὸν

aliis adhuc alii Stoicæ philosophiæ studiosiores sint. Quo in genere molestiores fuere, qui subtiles dicendi artifices videbantur. Hi enim ut curiositate cæteros ac dumetis suis superabant, ita ad reprehendendum paratiores erant. Quod ipsum tamen multo ante hos accidit iis qui e Socratis disputationibus diversas eruerunt rationes, separati præceptis tum Aristippus, tum Antisthenes, tum alibi et Megarici et Eretrici, aut si qui alii cum his sen-Cujus dissidii causa hæc fuit, quod quum Socrates tres deos statueret, atque in eorum honorem singulorum naturæ convenienter philosopharetur, auditores re non perspecta partim temere eum partim fortunæ, quæ alio tempore alia est, prout vicisset, flatu usum omnia proloqui existimabant. At Plato ut Pythagoræ assectator erat, sic Socratem sciebat non aliunde quam ex Pythagoreo illo fonte hausta hæc ac talia dicere solitum et scientem prudentemque ea locutum esse. Quocirca rem totam ita ipse quoque convolvit, ut nec usitate nec perspicue loqueretur. At singulis arbitratu suo non taın explicatis quam obscuratis, ut quædam intelligerentur, alia ignota manerent, caute quidem scripsit, sed tamen ipse hujus quæ post eum secuta est dissensionis et dogmatum distractionis causam præbuit, non invidia quidem, aut malevolentia. Enimvero nibil de antiquioribus illis, quod minus faustum omen habiturum sit, dicere statui. Verum nos hoc semel cognito animum eo potius intendere oportebit, et quemadmodum nobis ab

initio propositum erat, eum ab Aristotele et Zenone sejungere, sic eum nunc ab ipsa quoque Academia, si deus juvet, segregantes per se Pythagoreum esse patiemur. Quippe furiosius nunc, quam Pentheum quendam decebat, distractus ex membris laborat, sed minime ita totus mutatur, ut novum sibi ingenium induat. Sed potius, quasi medius inter Pythagoram et Socratem, dum illius gravitatem ad humanitatem flectit, hujus festivitatem et jocos a dissimulatione ad dignitatem aliquam severitatemque traducit, adeoque cum Socrate jungit miscetque Pythagoram, comitate alterum, alterum gravitate vincit. Enimvero hec judicare non est in animo, quum alia nobis quæstio hoc tempore proposita sit. Quamobrem ad inceptum redeo, ac ne longius aberrare a proposito videar, illuc nunc revertor.- Polemonis discipuli Arcesilas et Zeno fuerunt : rursus enim eos ad extremum commemorabo. Nempe dicere me jam memini, Zenonem Xenocratis primum, deinde Polemonis auditorem fuisse, tum apud Cratetem Cynicam sectam professum esse. Nunc autem præterea ei imputanda est percepta Stilponis et Heraclitea philosophia. Quum enim ambo Polemoni operam darent, quod mutua quadam æmulatione ducerentur, pugnæ socios sibi arcessiverunt Heraclitum, Stilponem et Cratetem Zeno, qui Stilponis consuctudine pugnax; Heracliti, austerus; Cratetis, Cynicus evasit: Arcesilas vero Theophrastum, Crantorem Platonicum, Diodorum ac deinde Pyrrhonem habuit : et a Crantore

Πλατωνικόν, καὶ Διόδωρον, εἶτα Πύρρωνα. ὧν ὑπὸ κράντορος πιθανουργικός, ὑπὸ Διοδώρου δὰ σοφιστής, ὑπὸ δὰ Πύρρωνος ἐγένετο παντοδαπός, καὶ ἔτης, καὶ οὐδέν. Ὁ καὶ ἐλέγετο περὶ αὐτοῦ ἀδόμενόν τι ἔπος παράγωγον καὶ ὑδριστικόν.

Πρόσθε Πλάτων , δπιθεν Πύρρων , μέσσος Διό-

Τίμων δὲ καὶ δπὸ Μενεδήμου τὸ ἐριστικόν φησι λασόντα ἔξαρτυθῆναι, εἶπερ γε δή φησι περὶ αὐτοῦ·

> Τοιγάρ έχων <sup>8</sup> Μενεδήμου δπό στέρνοισι μό-[λυβδον θεύσεται ές <sup>h</sup> Πύβρωνα τό παν κρέας, ἢ Διό-]δωρον.

Ταῖς οὖν Διοδώρου διαλεκτικοῦ ὅντος λεπτολογίαις τοὺς λογισμοὺς τοὺς Πύρρωνος καὶ τὸ σκεπτικὸν καταπλέξας, διεκόσμησε λόγου δεινότητι τῆ Πλάτωνος ρλήναφόν τινα κατεστωμυλμένον καὶ ἔλεγε, καὶ ἀντέλεγε, καὶ μετεκυλινδεῖτο κάκεῖθεν, κάντεῦθεν, έκατέρωθεν, ὁπόθεν τύχοι, παλινάγρετος, καὶ δύσκριτος, καὶ παλίμδολός τε ἄμα, καὶ παρακεκινδυνευμένος, οὐδέν τε εἰδώς, ὡς αὐτὸς ἔφη, γενναῖος ὡν εἶτά πως ἔξέδαινεν ὅμοιος τοῖς εἰδόσιν, ὑπὸ σκιαγραφίας τῶν λόγων παντοδαπὸς πεφαντασμένος.

(Eusebius Præparat. Evang. lib. XIV, cap. 5 περὶ τῆς κατὰ Πλάτωνα πρώτης διαδοχῆς ἐκ τῶν Νουμηνίου τοῦ Πυθαγορικοῦ. Scripsi: α πολλαχῆ τὰ μὲν παραλύοντες] e Vigeri conjectura; libri πολλαχῆ παραλύοντες. — α ἐλέγχουται δὲ ἀγαπητῶς ὑπὸ δυσνοήτου ἐλέγχου]; codd. ἐλέγχουσι δὲ ἀγαπώντως ὑπὸ δυσμενοῦς ἐλέγχου. — α σκαριφισμοῖς] e Vigeri conjectura; libri σκαριφηθμοῖς. — α ἀεὶ] codd. αἰεί. — α ταῦτα καὶ τοιαῦτα] codd. διὰ τὰ αὐτὰ

τοιαῦτα. Cf. Xenoph. Cyr. lib. VIII, cap. 2, 26.

- <sup>f</sup> οῦτε εἰς τὸ φανερόν] membranæ οὖτε δὲ εἰς τὸ φανερόν. — <sup>g</sup> τοιγὰρ ἔχων] codd. τῆ μὲν ἔχων. Vid. Phil. Græc. Fragm. vol. I, p. 90. — h θεύσεται ἐς] codd. θεύσεται, ἢ Vid. Phil. Gr. Fragm. Vol. I, p. 90. —)

2. Τοῦ τε 'Ομηρικοῦ Τυδείδου \* δποτέροις μετείη άγνοουμένου, ούτε εί Τρωσίν όμιλέοι, ούτε εί καί Άχαιοῖς, οὐδὲν ἦττον Άρκεσίλαος ἠγνοεῖτο. Τό γάρ ένα τε λόγον καὶ ταὐτόν ποτ' εἰπεῖν, οὐκ ἐνῆν ἐν αὐτῷ, οὐδέ γε ήξίου ἀνδρὸς εἶναί πω τὸ τοιοῦτο δεξιοῦ "Ωνομάζετο οὖν δεινός σοριστής, τῶν οὐδαμῶς. άγυμνάστων σφαγεύς. "Ωσπερ γάρ αί "Εμπουσαι, έν τοῖς φαντάσμασι τοῖς τῶν λόγων, ὑπὸ παρασχευῆς τε καί μελέτης έφήρμοττεν, έγοήτευεν, οδδέν είχεν είδέναι ούτε αύτός, ούτε τους άλλους έξεν έδειμάτου δέ καί κατεθορύδει, καί σοφισμάτων γε καί λόγων κλοπῆς φερόμενος τὰ πρῶτα, κατέχαιρε τῷ ὀνείδει, καὶ ήδρύνετο » θαυμαστώς, δτι μήτε τί αισχρόν ή χαλόν, μήτε άγαθόν, μήτε αὖ χακόν έστι τί, ήδει· άλλ' όπότερον είς τάς ψυχάς πέσοι, τοῦτο εἰπών, αὖθις μεταδαλών, ανέτρεπεν αν πλεοναχῶς, ή δι' όσων κατεσχευάχει. Ην οὖν ύδραν τέμνων έαυτόν, χαὶ τεμνόμενος ύφ' έαυτοῦ ἀμφότερα ἀλληλίζων ο δυσκρίτως, καλ τοῦ δέοντος ἀσκέπτως. Πλην τοῖς ἀκούουσιν ήρχεσεν, όμου τη άχροάσει εὐπρόσωπον όντα θεωμένοις ήν οθν ακουόμενος και βλεπόμενος ήδιστος, έπεί τοι προσειθίσθησαν άποδέχεσθαι αὐτοῦ τοὺς λόγους iόντας ἀπὸ χαλοῦ προσώπου τε χαὶ στόματος, οὐχ ἄνευ τῆς ἐν τοῖς ὄμμασι φιλοφροσύνης. Δεῖ δὲ ταῦτα ἀκοῦσαι μη άπλως, ἀλλ' ἔσχεν ὧδε ἐξ ἀρχῆς. Συμδαλών γάρ έν παισί Θεοφράστω, άνδρί πράω καί οὐκ άφυεῖ τὰ ἐρωτικά, διὰ τὸ καλὸς εἶναι ἔτι ὧν ὡραῖος, τυχών έραστοῦ Κράντορος τοῦ Ἀχαδημαϊχοῦ, προσεχώρησε μέν τούτω, οία δέ την φόσιν ούχ άφνης, τρε\_

quidem ad persuadendum callidus, a Diodoro autem sophista, denique a Pyrrhone simul ad omnia aptus ac temerarius, simul etiam nullus esse didicit. Quem porro in eum cani solitum aiunt versiculum, is contumeliæ causa ab alio ductus est:

Fronte Plato, pedibus Pyrrho, medio Diodorus.

Timon vero eum a Menedemo etiam concertationis studio imbutum fuisse scripsit. Sic enim ille de Arcesila:

Itaque Menedemi sub pectore plumbum habens curret ad Pyrrbonem carnosum, vel ad Diodorum.

Itaque Diodori dialectici argutiis dubias Pyrrhonis cogitationes hæsitationemque implicans, nugatoriam loquacitatem Platonica dicendi vi exornabat: atque eandem quidem rem modo affirmabat, modo negabat, et hinc, illinc, utrimque, vel undelibet se versabat, inconstans, judicatu difficilis, veterator, temerarius, atque ut ipsemet (adeo ingenuus erat), confitebatur, omnino nihil

sciens: postea vero nescio quo pacto scientibus similis evadebat, ita ut umbratili quadam orationis specie ad omnia aptus videretur.

2. Æque ignotus erat Arcesilas, atque ignorabatur, inter utros Homericus ille Tydides versaretur, Trojanos an Achivos. Is enim nee unum idemque unquam ut diceret, impetrare ab animo poterat, nec tale quid omnino viri sollertis esse existimabat. Ergo vaferrimus sophista dicebatur, quique homines inexercitatos jugularet. Nam quemadmodum Empusæ illæ solent, sic in disputationum suarum præstigiis, de industria dataque opera se colloquentibus accommodabat, eosque decipiebat, neque quidquam vel ipse sciebat vel alios scire patiebatur: terrebat et obturbabat omnes, argutiarumque et veteratoriæ dictionis palmam ita ferebat, ut hac laude delectaretur et mirum in modum superbiret, quod quid turpe quidve honestum, quid bonum quidve malum easet, ignoraret: sed utrumcunque in mentem venisset, effuti-

166 NUMENII

χούση χρησάμενος αὐτῆ, βαδία, θερμουργῷ ὁπὸ φιλονειχίας, μετασχών μέν Διοδώρου είς τὰ πεπανουργημένα πιθανά ταῦτα τὰ χομψά, ώμιληχώς δὲ Πύβρωνι. (δ δὲ Πύβρων ἐκ Δημοκρίτου ἄρμητο δπόθεν δήποθεν α. ) ούτος μέν δή ένθεν χαταρτυθείς, πλήν τῆς προσρήσεως, ἐνέμεινε Πύρρωνι, ὡς τῆ πάντων άναιρέσει. Μνασέας γοῦν, καὶ Φιλόμηλος, καὶ Τίμων οί σχεπτιχοί, σχεπτιχόν αὐτόν προσονομάζουσιν. ώσπερ καὶ αὐτοὶ ἦσαν, ἀναιροῦντα καὶ αὐτὸν τὸ ἀληθές, καὶ τὸ ψεῦδος, καὶ τὸ πιθανόν. Λεχθείς οὖν κατ' άξίαν • όπο τῶν Πυβρωνείων Πυβρώνειος, αἰδοῖ τοῦ ἐραστοῦ ὑπέμεινε λέγεσθαι ἀχαδημαϊχὸς ἔτι. Ήν μέν τοίνυν Πυβρώνειος, πλήν τοῦ δνόματος. Άκαδημαϊκός δ' οὐκ ἦν, πλὴν τοῦ λέγεσθαι. γάρ πείθομαι, τοῦ Κνιδίου Διοχλέους φάσχοντος έν ταϊς έπιγραφομέναις διατριδαίς, Άρχεσίλαον φόδω τῶν Θεοδωρείων τε καὶ Βίωνος τοῦ σοφιστοῦ, ἐπεισιόντων τοῖς φιλοσοφοῦσι, καὶ οὐδἐν ὀκνούντων ἀπὸ παντὸς ἐλέγχειν, αὐτὸν ἐξευλαδηθέντα, ένα μή πράγματα έχη, μηδέν γε δόγμα υπειπείν φαινόμενον. 🕰 σπερ γάρ το μέλαν τάς σηπίας, προδάλλεσθαι πρό έαυτοῦ την ἐποχήν. Τοῦτ' οὖν ἐγὼ οὐ πείθομαι. Οἱ δ' οὖν ἔνθεν ἀφορμηθέντες, δ τε Άρχεσίλαος καὶ Ζήνων, ύπὸ τῶν τοιούτων ἀρωγῶν, ἀμφοτέροις συμπολεμούντων λόγων, της μέν άρχης δθεν έχ Πολέμωνος

ώρμήθησαν, ἐπιλανθάνονται, διαστάντες δέ γε, καὶ σφέας αὐτοὺς ἀρτύναντες,

σύν ρ' ἔδαλον ε ρινούς, σὺν δ' ἔγχεα καὶ μένε [ ἀνδρῶν χαλκεοθωρήκων ἀτὰρ ἀσπίδες ὀμφαλόεσσαι

καρπαλίμως εδίαζεν ε. "Ενθα δ' άμ' οἰμωγή τε καὶ εὐχωλή πέλεν ἀν-[δρῶν,

ύλλύντων τε και δλλυμένων b.

Των Στωϊκών οι 'Ακαδημαϊκοί γάρ οὐκ ἐδάλλοντο 
όπ' αὐτων, ἀγνοούμενοι ἢ ἦσαν άλωναι δυνατώτεροι. 
'Ηλίσκοντο ' δέ, τῆς βάσεως αὐτοῖς σεισθείσης, εἰ 
μήτε ἀρχὴν ἔχοιεν, μήτε μάχεσθαι ἀφορμήν. Τὴν 
μὲν δὴ ἀρχὴν ἦν ¾, τὸ μὴ Πλατωνικὰ λέγοντας αὐτοὺς 
δλέγξαι τὸ δὲ μηδ' ἔχειν τινὰ ἀφορμήν, ἦν, εἴ που <sup>1</sup> 
μόνον ἔν τι μετέστρεψαν ἀπὸ τοῦ ὅρου τοῦ περὶ τῆς 
καταληπτικῆς φαντασίας ἀφελόντες. "Όπερ νῶν μὲν 
οὐκ ἔστι μηνύειν μοι ἐν καιρῷ, μνησθήσομαι δ' αἐτοῦ αὖθις, ἐπὰν κατὰ τοῦτο μάλιστα γενέσθαι μέλλω. 
Διαστάντες δ' οὖν εἰς τὸ φανερόν, ἔδαλλον ἀλλήλους

ret, rursusque, mutata sententia, id ipsum pluribus quam antea argumentis firmaverat, infirmaret. Se ipsum igitur ille quasi hydram secabat, et secabatur a se ipso, dum sic in utramque partem disputat, ut neque quid sibi vellet facile dispiceres, neque ipse ullam decori rationem haberet. Tenebat ille tamen auditores, quum in loquente multam hilaritatem esse viderent. Quocirca ct auditus et aspectus perplacebat, quoniam assueverant excipere ejus orationem præstanti ex vultu et ore non sine quadam nativa oculorum comitate fluentem. Oportet autem hæc non simpliciter quasi subito ascita intelligere, sed jam ab initio ætatis tale ingenium sibi induerat. Cum Theophrasto enim in pueritia versatus, homine mansueto, neque a rebus amatoriis alieno, propter pulchritudinem autem quum in ætatis flore adhuc esset, Crantorem Academicum amatorem nactus, huic quidem accessit, sed quoniam ingenio valebat, ejus celeritate, agilitate et ob contentionem fervore usus, a Diodoro quidem veteratorium illud idemque probabile et venustum orationis genus didicit. maxime tamen Pyrrhoni, a Democriti philosophia undelibet profecto, operam dedit, atque hac scientia instructus, Pyrrhoni, si appellationem excipias, tanquam omnium rerum eversioni acquievit. Mnaseas quidem, Philomelus et Timon Sceptici philosophi, Scepticum illum vocant, sui persimilem, qui ipsorum exemplo veritatem. mendacium ac verisimilitudinem omnem tolleret. Ergo quem Pyrrhonei Pyrrhoneum pro dignitate dixissent, is pro sua in amatorem observantia Academicum se no-

minari adhuc passus est. Ita qui Pyrrhoneus, excepto nomine, totus erat, idem Academici præter nomen nihil habebat. Neque enim fide dignus mihi videtur Gnidius ille Diocles, qui in libris quos Diatribas inscripsit. Arcesilam affirmat, Theodoreorum et Bionis sophistæ metu, qui philosophis infesti, nullam non eos reprehendendi occasionem arriperent, etiam, ne isti negotium ipsi facesserent, veritum esse certam de ulla re sententiam in medio ponere. Nam ut sepias effuso atramento, ita il lum cohibita a rebus incertis assensione se tueri. Verum hoc, ut dixi, minus credo. Cæterum illi, de quibus hic quæritur, Arcesilas et Zeno, hinc semel profecti et suorum quisque sociorum disputationibus tanquam armis opibusque freti, Polemonis scholam obliti sunt pugnæ suæ tirocinium fuisse. Quare postquam in certamen ventum est instructique ordines constiterunt,

scutaque lam scutis, hastasque et robora aenæ committunt acles, clypeisque sonantibus icti densantur clypei : vastus fragor undique surgit.
Umbonem umbo premit, galeam galea atque virum vir urgebat propere.
Hic vero crebri gemitus ac vota sequuatur, dum perimunt pereuntque simul.

Stoicos intellige; Academicos enim illi non petebant, quod qua parte capi facilius vincique possent, ignerarent. Atqui tum demum vincerentur, si suum illis fundamentum excuteretur, hoc est, si neque principium suum retinerent, neque pugnandi occasionem haberent Ac principium quidem illud convelli poterat, si quis ess

ούν οι δύο, άλλ' δ Άρχεσίλαος τον Ζήνωνα. Ο γάρ Ζήνων είχε δή τι τῆ μάχη σεμνόν καὶ βαρύ, καὶ Κηφισοδώρου τοῦ βήτορος οὐχ ἄμεινον : ός δή [ δ Κηφισόδωρος], ἐπειδή ἐπ' Άριστοτέλους βαλλόμενον έαυτῷ τὸν διδάσχαλον Ἱσοχράτην έώρα, αὐτοῦ μέν Αριστοτέλους ήν άμαθής και άπειρος, υπό δε του καθορᾶν ένδοξα τὰ Πλάτωνος ὑπάρχοντα, οἰηθεὶς κατὰ Πλάτωνα τον Άριστοτέλην φιλοσοφείν, ἐπολέμει μέν Άριστοτέλει, έδαλλε δε Πλάτωνα, και κατηγόρει αρξάμενος ἀπὸ τῶν ἰδεῶν, τελευτῶν εἰς τὰ ἄλλα, & οὐδ' αὐτὸς ἦδει, ἀλλὰ τὰ νομιζόμενα ἀμφ' αὐτῶν ἦ λέγεται ύπονοῶν. Πλην οδτος μέν δ Κηφισόδωρος, ῷ ἐπολέμει μή μαγόμενος, έμάγετο ῷ μή πολεμεῖν ἐδούλετο. 'Ο μέντοι Ζήνων καὶ αὐτός, ἐπειδὴ τοῦ Άρχεσιλάου μεθίετο, εί μέν μηδέ Πλάτωνι έπολέμει, έφιλοσόφει δήπου έμοὶ χριτῆ πλείστου ἀξίως, ένεχά γε της ειρήνης π ταύτης. Εί δ' ούχ άγνοων μέν ίσως τὰ ᾿Αρχεσιλάου, τὰ μέντοι Πλάτωνος ἀγνοῶν, ὡς ἐξ ὧν αὐτῷ ἀνέγραψεν ἐλέγχεται, ἔτι Β ἐποίησεν ἐναντία καὐτός, μήτε δν ήδει πλήττων, δν τε οὐκ έχρῆν, ἀτιμότατα καί αίσχιστα περιυδρικώς, καί ταῦτα πολύ χάχιον ή προσήχει χυνί. Πλήν διέδειξέ γε μήν μεγαλοφροσύνη ἀποσχόμενος τοῦ ᾿Αρχεσιλάου. γάρ αγνοία των έχείνου ή δέει των Στωϊκών, πολέμοιο μέγα στόμα πευχεδανοίο ἀπετρέψατο άλλη είς Πλά-'Αλλά και περί μέν τῶν Ζήνωνι είς Πλάτωνα κακώς τε καὶ αίδημόνως οὐδαμώς νεωτερισθέντων είρήσεταί μοι αδθίς ποτε, έὰν φιλοσορίας σχολήν ἀγάγω. Μή πως ° μέντοι ἀγάγοιμι σχολήν ποτε τοσαύτην, τούτων γουν ένεχεν, εί μη ύπο παιδιάς. Τον δ' οδν Ζήνωνα δ Άρχεσίλαος αντίτεχνον και αξιόνικον ύπάρχοντα θεωρών, τοὺς παρ' ἐχείνου ἀποφερομένους λόγους καθήρει, καὶ P οὐδὲν ἄκνει. Περὶ μέν οὖν τῶν ἄλλων ὰ ἐμεμάχητο ἐχείνω, οὕτ' ἴσως εἰπεῖν ἔγω, είτε και είγον, οὐδεν έδει νῦν αὐτῶν μνησθῆναι. Τὸ δὲ δόγμα τοῦτο αὐτοῦ πρώτου εδρομένου, καὶ αὐτὸ <sup>q</sup> τὸ δνομα βλέπων εὐδοχιμοῦν ἐν ταῖς Ἀθήναις, τὴν χαταληπτικήν φαντασίαν, πάση μηχανή έχρητο έπ' αὐτήν. 'Ο δ' έν τῷ ἀσθενεστέρω τ ήσυχίαν ἄγων, οὐ δυνάμενος άδικεῖσθαι, Άρκεσιλάου μεν άφίετο \* πολλά αν είπειν έχων, αλλ' ούχ ήθελε, τάχα δε μαλλον άλλως· πρὸς δὲ τὸν οὐχέτι ἐν ζῶσιν ὄντα Πλάτωνα ἐσχιαμάχει, καὶ τὴν ἀπὸ άμάξης πομπείαν πᾶσαν κατεθορύβει, λέγων ώς οὖτ' αν τοῦ Πλάτωνος αμυνομένου, ρωερφικείν τε αρτου αγγώ ορφεν πεγον. είτε πεγίρειεν Άρχεσιλάω, αὐτός γε χερδανείν φετο ἀποτρεψάμενος άφ' έαυτοῦ τὸν Άρχεσίλαον. Τοῦτο δὲ ἤδει ' καὶ 'Αγαθοκλέα τὸν Συρακούσιον ποιήσαντα τὸ σόφισμα έπὶ τοὺς Καρχηδονίους. Οι Στωϊκοὶ δὲ ὑπήκουον έκπεπληγμένοι. ή μοῦσα γάρ αὐτοῖς οὐδὲ τότε ἢν φιλόλογος, οὐδ' ἐργάτις χαρίτων, ὑφ' ὧν ὁ Άρκεσίλαος, τὰ μέν περιχρούων, τὰ δὲ ὑποτέμνων, ἄλλα δ'

contra Platonis dogmata disserere ostenderet : pugnandi vero ansa tum iis reliqua nulla foret, si vel unum aliquid præcepto illi suo detraherent, quod de imaginatione comprehensionis capace dant. Sed hanc rem tempestive declarare mihi nunc non licet ; de ea autem rursus erit dicendi locus, quum ad hanc potissimum rem venero. Palam igitur ambo dissident illi quidem, sed tamen Arcesilas unus Zenonem petit. Habebat enim Zenonis pugna magnificum quiddam et grave, nec Cephisodori rhetoris contentione præstabilius. Hic enim quum Isocratem, præceptorem suum, ab Aristotele vexari animadverteret, in Aristotelea disciplina quod plane hospes ac peregrinus esset, magnamque Platonicæ famam esse videret, Aristotelem cum Platone sentire ratus, bellum quidem gerebat cum Aristotele, sed ipsum tamen Platonem percutiebat, reprehensionemque suam ab ideis repetitam ad alia denique perducebat, quæ ne ipse quidem norat, sed quæ de illis statuerentur, ex verbis ac vocibus conjiciebat. Cæterum omissa cum eo pugna, quem bello persecutus erat, pugnabat cum eo cui arma inferre nolebat. Verum Zeno et ipse, si relicto Arcesila ne Platoni quidem bellum intu**li**sset, egregie profecto me judice, certe pacis hujus causa, philosophatus esset. At si forte non ignorans quæ docebat Arcesilas, contra acceptæ a Platone philosophandi rationis imperitus, ut ex iis quæ Platoni ascribit conficitur, hoc belli genus suscepit, secus omnino quam par erat, et ipse fecit, nec

vulnerato homine quem norat, et eo quem minime decebat, indignissime ac turpissime, ideoque longe fœdius quam cani convenit, contumeliis vexato. magnitudine quadam animi abstinere se ab Arcesila ostendit. Nam seu quod hominis sensum ignoraret, seu quod Stoicos vereretur, trucis ora ingentia belli alio, hoc est, in Platonem vertit. Sed enim de iis quæ perperam et inverecunde in Platonis ratione Zeno novavit, tum a me rursus aliquando disputabitur, quum a philosophia vacavero. Verum utinam nunquam tantum ab ea vacem, ut hoc argumenti genus aliter ac joco tractandum suscipiam. Nunc ut redeam ad Arcesilam, is Zenonem et artis contrariæ magistrum et sua dignum victoria quum videret, hominis disputationes convellebat, idque sine mora faciebat. Ac cætera quidem omnia, de quibus cum eo contendebat, nec fortasse proferre possim, nec ut possim, nunc certe ea commemorare oporteat. At decretum illud, cujus Zeno ipse princeps et auctor erat, quodque celebri nomine tum Athenis appellari et jactari videbat, illam, inquam, imaginationem comprehensionis capacem machinis sibi omnibus petendam et concutiendam putavit. Alter interea adversus infirmiorem, quasi ab eo lædi non posset, nihil conabatur : idem tamen misso Arcesila , in quem multa dicere poterat, (sive hominem urgere nollet, sive quid allud sequeretur, ) cum Platone ipso, qui vivere jam desierat, tanquam cum umbra pugnabat. Quin etiam nihil non υποσχελίζων, κατεγλωττίζετο αὐτούς, καὶ πιθανὸς ἦν. Τοιγαροῦν πρὸς οθς μέν ἀντέλεγεν, ήττωμένων, ἐν οἶς δὲ λέγων ἦν, καταπεπληγμένων, δεδειγμένον πως τοῖς τότε ἀνθρώποις ὑπῆρχε, μηδὲν εἶναι μήτ' οὖν ἔπος μήτε πάθος, μήτε ἔργον ἔν βραχύ, μηδὲ ἄχρηστον τοὐναντίον ὀφθῆναί ποτ' ἄν, εἴ τι μὴ ᾿Αρκεσιλάφ δοχεῖ τῷ Πιταναίφ. Τῷ δ' ἄρα οὐδὲν ἐδόχει, οὐδ' ἀπεφαίνετο οὐδὲν μᾶλλον, ἢ ἡηματίσχια ταῦτ' εἶναι χαὶ φόδους.

(Eusebius Præparat. Evang. lib. XIV, cap. 6 περί Άρχεσιλάου τοῦ τὴν δευτέραν Άχαδημίαν ύποστησαμένου έχ τοῦ αὐτοῦ. Scripsi : Τυδείδου ] al. Διομήδους. Cæterum spectat Iliad. lib. V versum 85 seq. Τυδείδην δ' οὐκ ᾶν γνοίης ποτέροισι μετείη, ή μετά Τρώεσσιν όμιλέοι, ή μετ' Άχαιοῖς. — » ήδρύνετο | codd. ήμδρύνετο. — ° άλληλίζων | e Vigeri conjectura; libri άλλήλων. — α δπόθεν δήποθεν] membranæ δπόθεν γέ ποθεν. — ε Λεχθείς οὖν κατ' άξίαν ύπὸ τῶν Πυρρωνείων ] libri Λεχθείς οὖν άναίτια τῶν Πυβρωνείων. — ' σύν ρ' ἔδαλον] codd. σύν δ' έλαδον. Sunt Iliadis libri IV versus 447-451 σύν ρ' έδαλον ρινούς, σύν δ' έγχεα, και μένε' ανδρών γαλκεοθωρήκων ατάρ ασπίδες δμφαλόεσσαι Επληντ άλληλητι, πολύς δ' δρυμαγδός δρώρει. "Ενθα δ' άμ' οίμωγή τε και εύχωλή πέλεν ανδρών, 'Ολλύντων τε και διλυμένων. Quare etiam in verbis έπληντ' άλλήλησι Homericam lectionem restitui, quum Eusebii codices έπληντ' άλληλοισι exhibeant. Sequitur versus ἀσπίς ἀρ' ἀσπίδ' ἔρειδε, κόρυς κόρυν, ανέρα δ' ανήρ, qui est lliad. lib. XIII, 131. --- <sup>8</sup> χαρπαλίμως ἐδίαζεν ] codd. ἐδνοπάλιζεν, νοcabulum corruptum, in quo καρπαλίμως εβίαζεν latere suspicor. Cf. Odyss. lib. XII, 297. — h δλλύντων τε καὶ δλλυμένων] ex Homero; codices δλλύντων και δλλυμένων — i ήλίσκοντο [ i. e. ήλίσχοντο δ' αν. Vid. Hermann. de part. αν lib. I. cap. 12 in Opusc. vol. IV p. 58 sqq. Cæterum

similis est Xenophontis locus Cyrop. lib. II cap. 1, 9 έγω μέν ἄν, έφη δ Κῦρος, εί σὸ είην, ως τάχιστα δπλα ἐποιούμην πᾶσι Πέρσαις τοῖς προσιοῦσι. Cf. Plato Alcib. I p. 111. E. Adde Matthiæ Gramm. Gr. § 524. 3. — \* The meet of depute he scilicet έλέγξαι, quod bis positum cogitari convenit; codd.  $\hat{\eta}$  μέν δ $\hat{\eta}$  άρχ $\hat{\eta}$   $\hat{\eta}$ ν. -1 άφορμ $\hat{\eta}$ ν,  $\hat{\eta}$ ν, εί που μόνον magna ex parte cum Vigero; libri ἀφορμήν, ήν είπον μόνον. De re ipsa vide Ciceronem Acad. prior. lib. II cap. 18. — m εἰρήνης] cum codd.: vulgo είρημένης. — ετι έποίησεν] codd. δτι εποίησεν. — ° μήπως μέντοι αγαγοιμι | codd. μή ποτε μέντοι άγάγοιμι Cf. Plato Apol. Socr. p. 19. c. μήπως έγω ύπο Μελήτου τοσαύτας δίχας φύγοιμι. — P καὶ οὐδεν ὧκνει] ut apud Lucianum Prometh. cap. 18 καὶ πρὸς θεῶν τοῦτό μοι ἀπόκριναι μηδέν δχνήσας. — q καὶ αὐτὸ] codd. καὐτὸ. — ' δ δ' ἐν τῷ ἀσθενεστέρω] cum Vigero; libri δ δ' έν τῷ ἀσθενεστέρφ ών. — \* Άρχεσιλάου μέν ἀφίετο] codd. Άρκεσιλάφ μέν ἀφίετο. — ' ქδει] codd.

3. Περί δε Λαχύδου βούλομαί τι διηγήσασθαι ήδύ. <sup>3</sup>Ην μέν δή Λαχύδης ὑπογλισχρότερος καί τινα τρήπον δ λεγόμενος Οἰχονομιχός, οὖτος δ εὐδοχιμῶν παρὰ τοῖς πολλοῖς. Αὐτὸς μέν ἀνοιγνὺς τὸ ταμεῖον, αὐτὸς δ' ἀποκλείων. Καὶ προηρεῖτο δὲ ὧν έδεῖτο, καὶ άλλα τοιαῦτα ἐποίει πάντα δι' αὐτουργίας, οὅτι που αὐτάρχειαν έπαινων, ούδ' άλλως πενία χρώμενος, ούδ' άπορία δούλων, ή γε υπήρχον δούλοι δπόσοι γούν. δὲ αἰτίαν έξεστιν εἰχάζειν. Ἐγὼ δὲ δ ὑπεσχόμην τὸ ἡδύ, διηγήσομαι. Ταμιεύων γὰρ αὐτὸς έαυτῷ, την μεν κλείδα περιφέρειν εφ' έαυτοῦ οὐκ ῷετο δείν ἀποχλείσας δέ, κατετίθει μέν ταύτην είς τι κοϊλον γραμματείον. Σημηνάμενος δέ δακτυλίφ, τον μέν δακτύλιον κατεκύλιε διά τοῦ κλείθρου, ἔσω εἰς τὸν οίκον μεθιείς, ώσθ' ύστερον έπειδή πάλιν έλθων άνοίξειε τῆ κλειδί, δυνησόμενος, ἀνελών τὸν δακτύλιον,

conviciorum in eum, quasi e plaustro, promiscue et raptim fundebat, nimirum quod nec reponere Plato jam posset, nec alium quemquam ei patrocinaturum putaret; aut si forte res illa curæ esset Arcesilæ, sic a suis eum cervicibus esse depulsum expedire sibi arbitraretur. Quo quidem artificii genere Agathoclem Syracusanum adversus Carthaginienses usum esse sciebat. Atque hæc Stoici cum stupore audiebant. Erat enim adhuc infans eorum Musa, nec illarum facetiarum artifex, quibus Arcesilas Zenonis argumenta partim excutiens, partim præcidens, partim supplantans, sic eos linguæ vi obruebat, ut aliis etiam probabilis videretur. Ita, quum et ii quibus contradicebat, victi, et il quorum in corona loquebatur, attoniti essent : fere pro comperto ejus ætatis hominibus erat, nihil nec verbum esse statuendum nec calamitatem, neque opus vel minimum, neque contra quidquam inutile visum iri, nisi quod Arcesilæ Pitanæo tale videretur. Ei utique nihil plane videbatur, nec aliud quidquam omnino magis hæc omnia, quam voculas tantum aliquas ac terrores esse docebat.

8. Jam vero de Lacyde jucundum quiddam narrare in animo est. Erat igitur is paulo tenacior et quodammodo ejusmodi qui vulgo notissimus ille dispensator jure appellaretur. Nam ipse quidem tum aperiebat penus, tum claudebat. Ac promebat quibus egeret, cæteraque id genus omnia per se et suo arbitratu factitabat, non quidem frugalitatis studio, non paupertate præterea coactus, non inopia servorum laborans, qui aliquot saltem aleret. Sed causam ex suo quisque ingenio conjiciat. Ego jucundum illud commemorabo, quod promisi. Quuna igitur suam ipse cellam penariam curaret, nec secum ejus clavem portandam censeret, eam simulatque cellam

αὖθις μέν ἀποκλείειν, εἶτα δὲ σημαίνεσθαι, εἶτα δ' αναδάλλειν δπίσω πάλιν έσω τον δακτύλιον διά τοῦ κλείθρου. Τοῦτο οὖν τὸ σοφὸν οἱ δοῦλοι κατανοήσαντες, ἐπειδή προίοι Λακύδης εἰς περίπατον, ή όποι άλλοσε, και αὐτοι ἀνοίξαντες άν, κάπειτα ώς σφισιν ήν θυμός, τὰ μέν φαγόντες, τὰ δ' ἐμπιόντες, άλλα δὲ ἀράμενοι , ἐχ περιόδου ταὐτὰ · ἐποίουν, ἀπέxλειον μέν, έσημαίνοντο δέ, xαὶ τὸν δαχτύλιον, πολλά γε αὐτοῦ καταγελάσαντες, εἰς τὸν οἶκον διὰ τοῦ κλείθρου ήφίεσαν. Ὁ Λακύδης οὖν πλήρη μέν καταλιπών, κενά δὲ εύρισκόμενος τὰ σκεύη, ἀπορῶν τῷ γιγνομένω, ἐπειδή ήκουε φιλοσοφείσθαι παρά τῷ Αρχεσιλάω την αχαταληψίαν, φετο τοῦτο έχεινο αύτῷ συμδαίνειν περί τὸ ταμεῖον. Άρξάμενός τε ένθεν, εριλοσόφει παρά τῷ Άρχεσιλάω, μηδέν μήτε όραν, μήτε ακούειν έναργές, ή ύγιές. Καί ποτε έπισπασάμενος των προσομιλούντων αὐτῷ τινα εἰς τὴν οἰκίαν , ίσγυρίζετο πρός αὐτὸν ὑπερφυιος, ὡς ἐδόκει, τὴν ἐποχήν, και έφη τοῦτο μέν αναμφίλεκτον έγώ σοι έχω φράσαι, αὐτὸς ἀπ' ἐμαυτοῦ μαθών, οὐχ ἄλλου πειραθείς. Κάπειτα άρξάμενος περιηγεῖτο τὴν δλην τοῦ ταμείου συμβάσαν αὐτῷ πάθην. Τί οὖν ἄν, εἶπεν, έτι Ζήνων λέγοι πρός ούτως δμολογουμένην διά πάντων φανεράν μοι έν τοῖς τοιοῖσδε ἀχαταληψίαν; δς γάρ ἀπέχλεισα μέν ταῖς ἐμαυτοῦ χερσίν, αὐτὸς δὲ έσημηνάμην, αὐτὸς δὲ ἀφῆχα μὲν εἴσω τὸν δαχτύλιον αὐθις δ' ελθών ἀνοίξας, τὸν μέν δακτύλιον όρῶ ἔνδον, οὐ μέντοι καὶ τὰ ἄλλα, πῶς οὐ δικαίως ἀπιστούντως τοῖς πράγμασιν ἔξω; Οὐ γὰρ τολμήσω εἰπεῖν έγωγε, ελθόντα τινά κλέψαι ταῦτα, ὑπάρχοντος ἔνδον τοῦ δακτυλίου. Καὶ δς ἀκούων, ἢν γὰρ ὑδριστής, ἐκδεξάμενος τὸ πᾶν ὡς ἔσχεν ἀχοῦσαι', μόλις χαὶ πρότερον ξαυτοῦ χρατῶν, ἀπέρβηξε γέλωτα καὶ μάλιστα πλατύν, γελών τε έτι και καγγάζων διήλεγγεν άμα αὐτοῦ τὴν χενοδοξίαν. "Ωστε έχτοτε Λαχύδης ἀρξάμενος, οὐχέτι μέν τὸν δακτύλιον ἔσω ἐνέδαλλεν, οὐκέτι δὲ τοῦ ταμείου έχρῆτο άχαταληψία, άλλα κατελάμβανε τὰ ἀφειμένα, καί μάτην ἐπεφιλοσοφήκει. Οὐ μέντοι, άλλὰ οίγε παΐδες φόρταχες ήσαν, χαὶ οὐ θάτερα ληπτοί, οδοι δὲ ούτοι οι κωμωδικοί τε και Γέται και Δακοί, κάκ τῆς Δακικής λαλείν στωμυλήθρας κατεγλωττισμένοι, είτε τινός Στωϊκοῦ τὰ σοφίσματα ἀκούσαντες, είτε καὶ άλλως έχμαθόντες, εὐθὸ τοῦ τολμήματος ήεσαν, καὶ παρελύοντο αὐτοῦ τὴν σφραγίδα. καὶ τοτέ μέν έτέραν αντ' έχείνης ύπετίθεσαν τοτέ δε ούδε άλλην διά τὸ οξεσθαι έχείνω γε άχατάληπτα έσεσθαι, χαλούτω χαλ άλλως . Ο δε είσελθων εσχοπείτο ασήμαντον δε τό ταμείον θεωρών α, ή σεσημασμένον μέν, σφραγίδι δ' άλλη, ήγανάκτει των δέ σεσημάνθαι λεγόντων, αδτοις γουν την σφραγιδα δράσθαι την αθτου, ηχριδολογείτο άν, και ἀπεδείκνυε. Τῶν δ' ἡττωμένων τῆ αποδείξει και φαμένων εί μή τι έπεστιν ή σφραγίς, αὐτὸν ζοως ἐπιλελῆσθαι καὶ μὴ σημήνασθαι· καὶ μήν ε αὐτός τε έφη σημηνάμενος μνημονεύειν, καὶ

clauserat, cava quadam in arcula deponebat. Tum aditu obsignato, annulum per seræ foramen immissum in armarium promtuarium devolvebat, ut eo rursus quum liberet clavi reserato, annulum tollere, atque ita locum denuo cum obserare, tum etiam obsignare posset, annulumque simul per eandem seram rursus immittere. At servi detecto heri artificio, postquam is aut deambulatum aut alio quovis ierat, cella reserata, ubi prout collibuerat, alia vel edendo vel potando hausissent, alia secum ipsi asportassent, eadem vicissim factitantes, cellam primo claudebant, tum obsignabant, denique annulum non sine maximo in philosophum risu per seræ-foramen in œcum istum immittebant. Lacydes igitur quando cellæ vasa quæ plena reliquerat, vacua reperiebat, diu ea re conterritus hæsit, tandemque percipi comprehendique nihil, ab Arcesila doceri, quum audivisset, id ipsum esse credidit, quod in suo sibi penu usu veniebat. Hinc initio capto apud Arcesilam sapientia studio deditus argumentabatur, nihil se vel perspicui vel sani nec videre unquam nec audire. Quumque aliquando e familiaribus suis unum secum domum abduxisset, hanc ei assensionis retentionem mirifice, ut sibi videbatur, affirmabat. Ibi vero, hoc tibi, inquiebat, sine ulla dubitatione confirmare possum, quod ipse usu præditus, non per afiena experimenta doctus scio. Tum ab initio totan, illam cellæ saæ perniciem exponebat. Quid igitur, inquiebat, huic argumento responderet Zeno, quo mihi planum et perspicuum fit, percipi nihil comprehendique posse? Nam postquam manibus ipse meis cellam tum clausi, tum obsignavi, tum annulum immisi, quum reversus, œco reserato, intus annulum modo, non item cætera reperiam, nonne merito fidem omnem rebus abrogem? Nec enim profecto dicere ausim, quemquam huc intro irrumpentem ea suffurari sustinuisse, quia intus annulum meum ossendo. Hic auditor ille, erat enim unus ex protervis istis furibus, ubi rem totam ut poterat narrantis ex ore audivit, qui vix risum antea continuisset, in cachinnos effusus est; sed dum ridet adhuc et cachinnatur, simul se nimia sui opinione duci convicit. Itaque Lacydes ex eo tempore nec annulum transmisit in cellam, nec sui armarii promtuarii exemplo percipiendi vim amplius negavit, sed quæ adhuc negligentius asservaverat, omnino comprehendit. Quippe frustra sapientiæ studio tempus impertiverat. Veruntamen servos habebat irrisores, quique neutra m in partem facile caperentur : quales utique isti comœdiarum servuli sunt, Getæ atque Daci. Ergo hi ut erant lingua ad Dacicam illam jocandi ridendique licentiam erudita ac procusa, sive Stoici enjusdam argutias audivissent, sive alia ratione hoc didicissent, recta facinus aggressi, sigillum ab eo impressum ita solvebant, ut nunc alterum quoddam ejus in locum supponerent nunc nullum, 160 NUMENII

άπεδείχνυε, καὶ περιήει τῷ λόγῳ, καὶ ἐδεινολογεῖτο πρός αὐτούς, οἰόμενος παίζεσθαι, καὶ προσώμνυεν. Οί δ' υπολαδόντες τὰς προσδολάς ἐχείνου, αὐτοί γε ώοντο ύπ' αὐτοῦ παίζεσθαι έπεί σοφῷ γε ὄντί δεδόγθαι τῷ Λαχύζη εἶναι ἀδοξάστω, ώστε καὶ ἀμνημονεύτω. Μνήμην γάρ είναι δόξαν έναγχος γοῦν τοῦ γρόνου έφασαν ακούσαι ταύτα αύτου πρός τους φίλους. Τοῦ δ' ἀναστρέφοντος αὐτοῖς τὰς ἐπιχειρήσεις, καὶ λέγοντος οὐκ Ἀκαδημαϊκά, αὐτοὶ φοιτῶντες εἰς Στωϊχῶν τινος, τὰ λεκτέα έαυτοῖς ἀνεμάνθανον, κἀκείθεν άρξάμενοι άντεσοφίστευον, καὶ ἦσαν άντίτεχνοι κλέπται 'Ακαδημαϊκοί. 'Ο δέ Στωϊκοίς ένεκάλει οί παίδες δὲ τὰ ἐγκλήματα παρέλυον αὐτῷ, ὑπὸ ἀκαταληψίας, ούχ άνευ τωθασμῶν τινων. Διατριδαὶ οὖν ἦσαν πάντων έχει, και λόγοι, και άντιλογίαι και έν οὐδέν έν τῷ μέσφ κατελείπετο, οὐκ ἀγγεῖον, οὺ τῶν έν άγγείω τιθεμένων, οὐχ' ὅσα εἰς οἰκίας κατα-σκευὴν ἄλλ' ἔτι συντελεῖ. Γ. Καὶ ὁ Λακύδης τέως μέν ηπόρει, μήτι λυσιτελούσαν έαυτῷ θεωρῶν τὴν έαυτοῦ δόγματος βοήθειαν, εἰ δὲ μὴ ἐξελέγχοι, πάντα αν άνατρέψαι, αὐτοὺς έαυτῷ δοχῶν ε, πεσὼν είς τάμήχανον, τούς γείτονας έχεχράγει, καὶ τούς θεούς και Ιού Ιού, και φεῦ φεῦ, και νη τοὺς θεούς,

καί νή τὰς θεάς, ἄλλαι τε δσαι ἐν ἀπιστίαις δεινολογουρ μένων είσιν άτεχνοι πίστεις, ταῦτα πάντα ἐλέγετο βοῆ χαὶ ἀξιοπιστία. Τελευτῶν δέ, ἐπεὶ μάχην εἶχεν ἀντιλεγομένην επί τῆς οἰχίας, αὐτὸς μέν αν δήπουθεν έστωϊκεύετο πρός τοὺς παϊδας· τῶν παίδων δὲ τὰ ἀκαόημαϊκά Ισγοριζομένων, ໃνα μηκέτι πράγματα έγοι, οίκουρὸς ήν φίλος τοῦ ταμείου προκαθήμενος. Οὐδὲν δὲ εἰς οὐδὲν ἀφελῶν, ὑπειδόμενος οἶ τὸ σοφὸν κὐτῷ έρχεται, ἀπεκαλύψατο. "Αλλως, ἔφη, ταῦτα, ὧ παίδες, εν ταϊς διατριβαϊς λέγεται ήμιν, άλλως δέ ζωμεν. Ταῦτα μέν και περι τοῦ Λακύδου. Τούτου δὲ γίνονται ἀκουσταὶ πολλοί, ὧν εἶς ἦν διαφανής δ Κυρηναΐος Άρίστιπκος. Έχ πάντων δ' αὐτοδ τῶν γνωρίμων την σχολήν αὐτοῦ διεδέξατο Εὐανδρος καὶ οί μετά τούτον. Μεθ' οθς Καρνεάδης δποδεζάμενος την διατριδήν, τρίτην συνεστήσατο Άχαδημίαν. Λόγων μέν ουν άγωγή έχρήσατο, ή και ό Άρκεσίλαος και γάρ αὐτὸς ἐπετήδευε τὴν εἰς ἐκάτερα ἐπιχείρησιν, καὶ πάντα ἀνεσχεύαζε τὰ ὑπὸ τῶν ἄλλων λεγόμενα μόνω δ' έν τῷ περί τῆς ἐποχῆς λόγῳ πρὸς αὐτὸν διέστη, φὰς άδύνατον είναι άνθρωπον <mark>όντα περὶ άπάντων ἐπέ</mark>χειν• διαφοράν δε είναι αδήλου και ακαταλήπτου, και πάντα μέν είναι άχατάληπτα, οὐ πάντα δέ άδηλα. Μετείχε

quod utrumcunque factum esset, rem ab eo nunquam perceptum iri existimarent. At ille domum ingressus locum oculis perlustrabat; quem si aut resignatum, aut secus obsignatum videret, ea de re conquerebatur. Jam vero servis sigillum ab eo impressum integrum quidem cerni desendentibus, contra ille subtiliter disserebat et, quid accidisset, demonstrabat. Qua demonstratione victi servi, quum dicerent, si non exstaret sigillum, ab eo fortasse per oblivionem locum non esse obsignatum; ithmo, inquiebat, eum obsignare me oppido memini, simulque rem longa oratione demonstrabat, ac sese illudi sentiens interposito etiam jurejurando hæc omnia deplorabat. Quos hominis impetus ita excipiebant, ut ipsi etiam irrideri ab eo sibi viderentur : quoniam Lacydi, sapienti viro, visum esset, nihil sibi nec opinionis relinquere, nec memoriæ. Memoriam videlicet opinionem quandam esse; id quod eum nuper certe amicis quibusdam dixisse testes auriti affirmabant. Has ille argumentationes quum ita refutaret, ut alia atque Aca-Jemici solent omnia reponeret, servi Stoicum aliquem frequentantes, quid sibi dicendum foret, ab eo discebant : atque inde orsi argutias argutiis eludere artique artem opponendo vere Academicos se fures præstare. Tum ille quidem in Stoicos invehebatur, sed servi crimina in ipsos collata comprehendi posse negando diluebant, idque non sine dictis quibusdam mordacibus. Ibi ergo disputationes omnium, argumenta, verborum concertationes, dum interea nihil relinquebatur, non vas, non quidquam eorum quæ in vasa recondebantur, non allud quidlibet, quod ad supellectilem pertineret. Qua-

propter Lacydes aliquamdiu astuare, qui dogmatis sui defensionem nequaquam sibi utilem esse videret; mox reputans, ni detegeret fraudem, fortunas suas omnes illorum culpa esse perituras, tandem inops consilii, vicinos inclamare, implorare deos: sæpe hei mihi, eheu, per deos deasque omnes ingeminare, ac cætera id genus argumenta, que hominibus graviter querentibus, ubi nulla eis apud alios fides est, sine arte natura suppeditat. Quæ quidem universa magno clamore deplorata sane probabilitatis speciem habebant. Postremo hac in contentione domestica de rebus controversis ipse quidem utique Stoicum apud servos agebat : sed quum isti Academica dogmata pervicacius tuerentur, ne quid amplius molestiæ inde traheret, domi deinceps manebat ac cellæ suæ foribus assidebat. Sed quoniam ista sessio Lacydi nibil ad ullam rem proderat, et quia secum ipse cogitabat, quo sua sibi calliditas recideret : tandem sententiam suam aperiens, nimirum famuli, inquit, aliter hæc in schola disputamus, aliter vivimus. Sed hæc hactenus etiam de Lacyde. Hujus multi fuerunt auditores, inter quos Aristippus Cyrenæus excelluit. Ex omnibus autem ejus discipulis Evander post eum scholæ præfuit ac cæteri qui eum exceperunt. Quibus cunctis succedons Carneades ita magistri partes obtinuit, ut tertiam Academiam conderct. Is igitur eodem quo Arcesilas orationis genere utebatur, siquidem et illum in utramque parlem disputandi morem tenebat, et que ab aliis dicerentur omnia refutabat : cæterum una erat assensionis retentio, de qua ah illo dissideret. Quippe sieri non posse dicebat, ut qui homo esset, is a rebus omnibus

δὶ οδτος καὶ τῶν Στωῖκῶν λόγων, πρὸς οὺς καὶ ἐριστικῶς ἱστάμενος, ἐπὶ πλέον ηὐξήθη, τοῦ φαινομένου τοῖς πολλοῖς πιθανοῦ, ἀλλ' οὐ τῆς ἀληθείας στοχαζόμενος. "Όθεν καὶ πολλὴν παρέσχε τοῖς Στωῖκοῖς ἀηδίαν. Γράφει δ' οὖν καὶ δ Νουμήνιος περὶ αὐτοῦ ταῦτα.

(Eusebius Præparat. Evang. lib. XIV cap. 7 δποῖος τῶν δηλουμένων δ βίος. Περὶ Λαχύδου τοῦ τὸν Άρχεσίλαον διαδεξαμένου ἀπὸ τοῦ αὐτοῦ. Scripsi \* : έχ περιόδου ταὐτὰ ] codd. ἐχ περιόδου ταῦτα. Cæterum de eadem re ita scribit Diogenes Laertius lib. IV, 59 τοῦτόν φασι καὶ περὶ οἰκονομίαν γλυκύτατα έσγηχέναι. Έπειδαν γάρ τι προέλοι τοῦ ταμείου, σφραγισάμενος πάλιν είσω τὸν δακτύλιον διὰ τῆς ὀπῆς έββίπτει, ώς μηδέποτε αὐτοῦ περιαιρεθείη καί τι βασταχθείη τῶν ἀποκειμένων. Μαθόντα δὴ τοῦτο τὰ θεραπόντια ἀπεσφράγιζε, καὶ ὅσα ἐβούλετο ἐβάσταζεν· έπειτα τὸν δαχτύλιον διὰ τῆς ὀπῆς ἐνίει εἰς τὴν στοάν· καί τοῦτο ποιοῦντα οὐδέποτε ἐφωράθη. — b οἰκίαν ] cum Wyttenbachio ad Plutarch. lib. de recta audiendi ratione p. 39. A. (Vol. VI p. 326 ed. Oxon. ); codd. οἰχείαν. — ο καὶ οὕτω καὶ ἄλλως ] e Vigeri conjectura; libri και οθτω και οθκ άλλως. — d το ταμεῖον θεωρῶν] e Vigeri conjectura; libri τὸ γραμματείον θεωρών — ° καὶ μὴν ] codd. ναὶ μην. - f συντελεί ] codd. συντελή. - g si δέ μηέξελέγχοι, πάντα ᾶν ἀνατρέψαι αὐτοὺς έαυτῷ δοχῶν| ubi ἀνατρέψαι αὐτοὺς accipiendum ut apud Demosthenem de fals. leg. p. 419. ult. ἀνέτρεψε καὶ κατέδυσε. Structura autem εἰ δὲ μὴ ἐξελέγχοι, πάντα αν ανατρέψαι κτλ. similis est Demostheneæ Phil. I, 11 δοχείτε δέ μοι πολύ βέλτιον αν περί τοῦ πολέμου καὶ όλης τῆς παρασκευῆς βουλεύσασθαι, εἰ τὸν τόπον, ὦ ἀνδρες Ἀθηναῖοι, τῆς χώρας, πρὸς ἡν πολεμείτε, ενθυμηθείητε. Cf. Bremium ad Olynth. III, 6. Membranæ habent partim εἶτα μη ἐξελέγξαι πάντα ανατρέψαι τε έαυτῷ δοχῶν, partim εἴτε μή έξελέγχοι πάντα άνατρέψεσθαι έαυτῷ δοκῶν. Non audiendus Vigerus, qui in verbis ήχριβολογείτο αν, κα! ἀπεδείχνυε particulam αν delendam censebat. Vid. Hermann. de part. av lib. I cap. 7 in Opusc

vol. IV pag. 20 seqq. Illud vero mirandum, quod Lacydes toties a servis suis deceptus fallere judices in amici causa ausus est. Qua de re sic Plutarchus de discern. adul. ab amico cap. 32 vol. VII p. 205 ed. Hutten. Λαχύδης γοῦν, δ Άρχεσιλάου γνώριμος, ἀπ' εἰσαγγελίας φεύγοντι δίχην Κηφισοχράτει μετά τῷν ἄλλων φίλων παρειστήχει. τοῦ δὲ χατηγόρου τὸν δαχτύλιον αἰτήσαντος, δ μέν ήσυχη παρακαθήκεν αἰσθόμενος δὲ δ Λακύδης ἐπέβη τῷ ποδί, καὶ ἐπέκρυψεν. (ἦν δὲ ὁ ἔλεγχος ἐν ἐκείνω) μετά δὲ τὴν ἀπόφευξιν τοῦ Κηφισοχράτους δεξιουμένου τους δικαστάς, είς τις, ως έσικεν, έωρακώς το γενόμενον, έχελευσε Λαχύδη χάριν έχειν, χαὶ τὸ πρᾶγμα διηγήσατο, τοῦ Λαχύδου πρὸς μηδένα φράσαντος. Consule Wyttenbachium Animadv. in Plutarch. Vol. VI pag. 493 ed Oxon.)

4. Καρνεάδης δὲ ἐκδεξάμενος παρήγησιν \*, οδ χρεών φυλάξαι όσα αχίνητα χαι όσα χεχινημένα ήν, τούτου μέν ήμελει είς δ' Άρχεσίλαον, είτ' οὖν άμείνω, είτε καί φαυλότερα ቭν ἐπανενεγκών, διὰ μακροῦ τὴν μάχην ανενέαζε. Καὶ έξῆς ἐπιλέγει, ἦγε δ' οὖν καὶ οὖτος καὶ ἐπέφερεν , ἀντιλογίας τε καὶ στροφάς λεπτολόγους συνέφερε τη μάχη ποιχίλλων, έξαρνητιχός τε καὶ ° καταφαντικὸς ἦν, κάμφοτέρωθεν ἀντιλογικός. Εἰ δέ που d ἔδει τι καλ θαῦμα ἐχόντων λόγων, ἐξηγείρετο λάδρος, οἶον ποταμὸς ροώὸης, σφοδρῶς ρέων, πάντα χαταπιμπλάς τα τῆδε και τα κείθι, και εισέπιπτε, καλ συνέσυρε τοὺς ἀκούοντας διὰ θορύδου. Τοιγαροῦν άπάγων τοὺς ἄλλους, αὐτὸς ἔμενεν ἀνεξαπάτητος, ô Έχεινος γάρ περιεχόμή προσήν τῷ Αρχεσιλάφ. μενος τῆ φαρμάξει τοὺς συγχορυδαντιῶντας, ἔλαθεν έαυτὸν πρώτον έξηπατηχώς μή ήσθησθαι, πεπείσθαι δ' άληθη είναι, & λέγει διά της άπαξαπάντων αναιρέσεως γρημάτων. Κακόν δὲ ἦν ᾶν κακῷ ἐπανακείμενον, δ Καρνεάδης τῷ Άρχεσιλάῳ. μὴ χαλάσας τι σμικρόν, ύφ' οδ ούκ άπρακτοι έμελλον έσεσθαι, κατά τάς άπὸ τοῦ πιθανοῦ λεγομένας αὐτῷ θετικάς τε καὶ άρνητικάς φαντασίας, τοῦ εἶναι τόδε τι ζῷον, ἡ μὴ ζῷον εἶναι. Τοῦτο οὖν ὑπανείς, ὥσπερ οἱ ἀναχάζοντες θήρες, βιαιότερον, καὶ μᾶλλον έαυτοὺς ἱεῖσιν εἰς τάς αίχμάς, καὐτὸς ένδοὺς δυνατώτερον ἐπῆλθεν.

assensum cohiberet: aliud porro incertum esse, aliud comprehendi non posse; et incomprehensibiles quidem esse res omnes, non omnes tamen incertas esse. Fuit hic etiam Stoicorum rationis non ignarus, qua impugnanda magis etiam inclaruit, dum id potius quod vulgo verisimile videbatur, quam verum ipsum spectat. Quapropter Stoicis quoque plurimum molestiæ exhibebat. De hoc igitur Numenius ita scribit.

4. Carneades docendi postea munere suscepto, eum aspernatus, cujus omnia dogmata vel immota adhuc vel ab aliis jam sollicitata retinere debebat, cunctisque ad Arcesilam, sive meliora, sive deteriora essent, relatis, pugnam

ipse longo demum intervallo renovabat. Ac superioribus subjungens alia hic quoque tum allegabat tum afferebat, pugnanque suam contradictionibus et subtilibus quibusdam argutiis variatam conserebat, negando simul et affirmando atque oppositis utrimque rationibus disputando. Quodsi magnifico quodam dicendi genere opus esset, tum vehementi cursu ferebatur, ut amnis celer et rapidus, omnia passim inundans et obruens, atque urgens audito res magno cum strepitu secum rapiebat. Itaque alios in errorem inducens ipse a nemine decipi poterat, quæ natura non inerat in Arcesila. Is enim cæteros, quibuscum Corybantum more insanivit, præstigiis suis complexus, non

'Επεί δε δποσταίη ε τε καί εὖ έγοι, τηνικαθτα ήδη καὶ οδ προὐδέδοκτο καὶ ἐμέμνητο, έκων ἡμέλει 1. Τὸ γάρ άληθές τε καὶ τὸ ψεῦδος ἐν τοῖς πράγμασιν ἐνεῖναι συγχωρών, ώσπερ ξυνεργαζόμενος της ζητήσεως τρόπφ, παλαιστοῦ δεινοῦ λαθήν δούς, περιεγένετο Κατά γάρ την τοῦ πιθανοῦ ροπην έκάτερον παρασχών, οὐδέτερον εἶπε βεδαίως καταλαμδάνεσθαι. Ην γοῦν ληστής καὶ γόης σοφώτερος. Παραλαδών γάρ άληθεί μέν δμοιον ψεῦδος, καταληπτική δε φαντασία καταληπτόν δμοιον, και άγαγών είς τὰς ἴσας, οὐχ εἴασεν οὖτε τὸ ἀληθὲς εἶναι, οὖτε τὸ ψεῦδος, η ου μαλλον το έτερον τοῦ έτέρου, η μαλλον ἀπο τοῦ πιθανοῦ. την οὖν ὀνείρατα ἀντὶ ὀνειράτων, διὰ τὸ όμοίας φαντασίας άληθέσιν είναι τὰς ψευδεῖς, ώς ἀπὸ ώου χηρίνου πρός το άληθινον ώ όν. Συνέδαινεν οὖν τά κακά, καὶ πλείω. Καὶ μέντοι λέγων δ Καρνεάδης έψυχαγώγει καὶ ἡνδραποδίζετο. ΤΗν δὲ κλέπτων μέν άφανής, φαινόμενος δὲ ληστής, αίρῶν δὲ δόλω καὶ βία τοὺς καὶ πάνυ σφόδρα παρεσκευασμένους. Πᾶσα γοῦν Καρνεάδου διάνοια ἐνίχα, καὶ οὐδεμία ήτισ-

ουν άλλως έπει και οίς έπολέμει, ήσαν είπειν άδυνατώτεροι. 'Αντίπατρος γοῦν ὁ κατ' αὐτὸν γενόμενος, έμεγγε πεν αλπλιώλ ει τι λδαδειλ. μόρς ο, οζη τορό σμρ Καρνεάδου χαθ' ήμέραν αποφερομένους λόγους ούποτε έδημοσίευσεν, οὐκ ἐν ταῖς διατριδαῖς, οὐκ ἐν τοῖς περιπάτοις, οὐδὲ εἶπεν, οὐδὲ ἐφθέγξατο, οὐδ' ήχουσέ τις αὐτοῦ, φασίν, οὐδὲ γρῦ· ἀντιγραφὰς δὲ ἐπανετείνετο, και γωνίαν λαδών, βιδλία κατέλιπε γράψας τοῖς ὕστερον, οὐδὲ νῦν ε δυνάμενα, καὶ τότε ἀδυνατώτερα πρός οδτως άνδρα υπέρμεγαν φανέντα, καλ καταδόξαντα είναι τοῖς τότε ἀνθρώποις τὸν Καρνεάδην.  $^{\sigma}\mathrm{O}$ μως δέ, καίτοι καὐτὸς ύπὸ  $oldsymbol{\Sigma}$ τωϊκῆς φιλονεικίας εἰς τὸ φανερὸν χυχών, πρός γε τοὺς έαυτοῦ έταίρους δι' αποβρήτων ώμολόγει τε καὶ ήλήθευε h, καὶ απεφαίνετο, ά κάν άλλος των ἐπιτυγόντων. Εἶτα έξῆς φησι, Καρνεάδου δε γάρ γνώριμος Μέντωρ μεν ό πρώτος, οὐ μέγν διάδογος. 'Αλλ' έτι ζων Καρνεάδης επί παλλακή μοιχὸν εύρών, οὐχ ὑπὸ πιθανῆς φαντασίας, οὐδ' ὡς μεή κατειληφώς, ώς δε μάλιστα πιστεύων τῆ όψει, καὶ καταλαδών, παρητήσατο την διατριδήν 1. 'Ο δὲ ἀπο-

animadvertebat, in quam fraudem primum semet ipsum impulisset, dum sublatis rebus universis de placitorum suorum veritate ei persuasum est. Verum Carneadem Arcesilæ sic tanquam malum malo impositum jure dizeris; qui ne tantillum quidem unquam remitteret, nisi quo effecturum se videbat, ut auditores postea quo se verterent non haberent : id quod eo visorum, ut appellabat, genere consequebatur, quæ probabili ratione certum ac singulare quiddam, animal esse, vel confirmandi vel negandi vim haberent. Ergo postquam aliquid ejusmodi dederat, quemadmodum feræ aliquantum retrocedentes, in spicula tanto postea vehementius irruunt : sic ille ubi nonnihil aliis indulserat, co deinde potentius ingruebat. Quum vero firmiorem jam solidioremque disputationem ingressus erat, tum illud ipsum quod sibi antea visum esset quodque jam memorasset, ultro negligebat. Nam qui verum et falsum in rebus inesse concederet, quasi verbis ad propriam quæstionis rationem accommodatis quam ipse periti luctatoris more ansam dederat, ea postmodum vincebat. Dum enim utrumque pro verisimilitudinis utrimque nutantis ratione concedit, neutrum simul firme comprehendi posse dixit. Ergo prædator præstigiatorque Arcesila sollertior fuit. Ita enim vero aliquid falsi, quod et percipiebatur et imaginationi comprehensionis capaci simile erat adjungebat, ut quum paria ea esse ostenderet, simul nec vero locum ullum nec falso relingueret, aut neutrum altero potius verum esse falsumve pateretur, aut si alterutrum potius, id tamen sola probabilitate commendatum tale videretur. Somniis ergo somnia succedebant, quia veris etiam visis falsa similia putabantur, tanquam si ovi cerei species cum vero ovo componeretur. Incommoda hæc igitur aliaque plura contingebant. Sed tamen Carneades interea dicendi facultate audientium

animos permulcebat ac devinciebat. Erat autem occulte fur, palam prædator, qui fraude et vi etiam paratissimum quemque caperet. Omnis enim Carneadis vincebat sententia, et præterea nulla cujuslibet alius hominis opinio. quum dicendi facultate adversarios etiam omnes præstaret. Antipater certe illius æqualis scripto duntaxat aliquid mandabat, sed admodum timide. Itaque nunquam disputationibus a Carneade quotidie habitis quidquam publice opposuit, neque in schola neque in ambulationibus de iis loquens, aut eas tangens, neque quisquam ullum ah eo verbum, ut aiunt, ea de re audivit : scripta solvm quædam eminus intentabat, et angulos latebrasque adhibens, libros tantum posteris relinquebat, verum ejusmodi, qui ne nunc quidem, tum vero multo minus Carneadem illum, qui tantus ejus ævi hominibus et videbatur et existimabatur, sustinere possent. Et tamen ille ipse qui Stoicos vellicaturus palam in omnibus rebus turbabat, clam inter sodales suos cuncta illa concedebat, verissime loquebatur et pronuntiabat quæ quilibet alius homo de multis. Deinceps ait Mentorem primum Carneadis discipulum, non tamen successorem fuisse. Sed quum vivus adhuc Carneades hominem cum pellice sua concumbentem reperisset, non propter probabilem aliquam visionem, aut quod eum minus comprehenderet, sed quia suis maxime credebat oculis eumque comprehendebat, postea ejus operam et consuetudinem repudiavit. Is igitur postquam a magistro defecit, mutuis cum illo argutiis artificiisque pugnare, quæque ille incomprehensa desendebat, reprehendere cœpit. Præterea alio loco superioribus hæc subjungens : Carneades, inquit, quippe qui contrario modo philosopharetur, mendaciis superbiebat, quibus verum funditus delere conabatur. Quocirca mendaciis tanquam prætenστάς αντεσοφίστευε καὶ αντίτεχνος ἢν, ἐλέγχων αὐτοῦ τὴν ἐν τοῖς λόγοις ἀκαταληψίαν. Καὶ πάλιν ἐπιφέρει λέγων ὁ δὲ Καρνεάδης, οἶον ἀντεστραμμένα φιλοσοφῶν, τοῖς ψεύμασιν ἐκαλλωπίζετο, καὶ ὑπ' αὐτοῖς τὰ ἀληθῆ ἡράνιζε. Παραπετάσμασιν οὖν ἐχρῆτο τοῖς ψεύμασι, καὶ ἡλήθευεν κ ἔνδον λανθάνων καπηλικώτερον. Επασχεν οὖν πάθημα ἀσπρίων, ὧν τὰ μὲν κενὰ ἐπιπολάζει τε τῷ ὕδατι καὶ ὑπερέχει, τὰ χρηστὰ δὲ αὐτῶν ἐστι κάτω καὶ ἐν ἀφανεῖ. Ταῦτα καὶ περὶ Καρνεάδου λέγεται. Διάδοχος δ' αὐτοῦ τῆς διατρίδῆς καθίσταται Κλειτόμαγος μεθ' δν Φίλων, οὕ πέρι δ Νουμήνιος μνημονεύει ταῦτα.

(Eusebius Præparat. Evang. lib. XIV cap. 8 περί Καρνεάδου τοῦ τὴν τρίτην Άχαδημίαν ὑποστησαμένου. Άπὸ τοῦ αὐτοῦ. Scripsi : παρήγησιν] cum codd. i. e. δφήγησιν. Quod autem sequitur οδ χρεών, ad Platonem referendum esse patet. - » ήγε δ' οὖν καὶ οὖτος καὶ ἐπέφερεν] codd. ήγε δ' οὖν καὶ οὖτος καὶ ἀπέφερεν. Est vero ήγε intelligendum, ut δωρα άγειν τινί apud Xenophontem et alios scriptores. Vid. Henr. Steph. Thes. s. v. άγειν. Porro quum ἀπέφερεν ferri non posset, hoc in ἐπέφερεν mutandum censui. Neque enim probabilis est Vigeri conjectura, qui in vulgatæ scripturæ locum ήγε δ' οὖν καὶ οὖτος καὶ ἔφερεν substituere volebat. — c και καταφαντικός cum codd; cujus loco Aristoteles καταφατικός dicere solet. — d εὶ δέ που] e Vigeri conjectura; libri είτε που. — ° ἐπεὶ δὲ ὑποσταίη] e Vigeri conjectura; codd. ἐπεί τε. — \* οδ προυδέδοκτο καὶ ἐμέμνητο, έχων ημέλει ] e Vigeri conjectura; codd. οδ προδέδοκτο, έκων ήμελει καὶ ἐμέμνητο. — " ἀγωνιῶν | libri ἀγωνιᾶν — g οὐδὲ νῦν ] codd. οὖτε νῦν. — h ήλήθευε] codd. ήλίθευε. — 1 την διατριδήν] libri τῆς διατριδῆς. — κ ήλήθευεν ] membranæ ήλίθευεν. Ο δὲ Φίλων ἄρα οὖτος, ἄρτι μέν ἐκδεξάμενος

την διατριδήν, υπό χαρμονής έξεπέπληκτο, και χάριν αποδιδούς έθεραπευς, και τὰ δεδογμένα τῷ Κλειτο μάγω ηδξε, και τοῖς Στωϊκοῖς ἐκορύσσετο νώροπι χαλκῷ. ὑς δὲ προϊόντος μὲν τοῦ χρόνου, ἐξιτήλου δ ύπὸ συνηθείας ούσης αὐτῶν τῆς ἐποχῆς, οὐδὲν μὲν χατὰ τὰ αὐτὰ έαυτῷ ἐνόει, ἡ δὲ τῶν παθημάτων αὐτὸν ἀνέστρεφεν ἐνάργειά τε καὶ δμολογία. Πολλήν δητ' έχων ήδη την διαίσθησιν, ύπερεπεθύμει, εὖ ίσθ' δτι, τῶν ἐλεγξάντων τυγεῖν , ἵνα μὴ ἐδόχει μετὰ νῶτα βαλών αὐτὸς έχων φεύγειν. Φίλωνος δὲ γίνεται άκουστής Άντίοχος, έτέρας άρξας Άκαδημίας. Μνησάργω γοῦν τῷ Στωϊχῷ σχολάσας, ἐναντία Φίλωνι τῷ χαθηγητῆ ἐφρόνησε, μυρία τε ξένα προσῆψε τῆ Άχαδημία. Ταῦτα καὶ παραπλήσια τούτοις μυρία τῆς Πλάτωνος περὶ διαδοχῆς μνημονεύεται. "Ωρα δ οὖν ἄνωθεν τὸν λόγον ἀναλαβόντας , τῶν φυσιχῶν φιλοσόρων τὰς ψευδοδοξίας όμοῦ καὶ ἀντιδοξίας ἐπισκέψασθαι οξ την πολλην γην πλανηθέντες, και την τοῦ άληθους εύρεσιν περί πλείστου πεποιημένοι, ταις τε τῶν παλαιῶν ἀπάντων δόξαις καθωμιληκότες, καὶ τἀχριδές τῆς παρά πᾶσι Φοίνιξί τε καὶ Αἰγυπτίοις, αὐτοῖς τε Ελλησι πολὺ πρότερον θεολογίας ἐξηχριδωχότες, τίνα τῶν πόνων τὸν χαρπὸν εὕροντο , παρ' αὐτῶν άξιον ακούσαι, ώς αν μάθοιμεν εί τι θεοπρεπές είς αὐτοὺς παρά τῶν πρεσδυτέρων κατῆλθεν. μέν γὰρ πρότερον ἐχ παλαιοῦ αἰῶνος παρὰ τοῖς ἔθνεσιν ή πολύθεος δεισιδαιμονία, νεώ τε καὶ μυστήρια ໂερὰ τῶν θεῶν κατὰ πόλεις καὶ χώρας συνήθως παρὰ πᾶσιν έφυλάττοντο. Οὐ δὴ οὖν οὐδὲ φιλοσοφίας ἀνθρωπίνης ἦν χρεία, εἰ οὴ τὰ τῆς θεοσοφίας προειλήφει. οὐδ' ἦν τις ἀνάγκη καινοτομεῖν τοὺς σοφούς, εἰ δὴ τὰ τῶν προγόνων αὐτοῖς εὖ ἔχοντα ἦν. 'Αλλ' οὐδέ στα σιάζειν καὶ διαφέρεσθαι τοὺς γενναίους φιλοσόφους, εἰ δή σύμφωνος καὶ ἀληθής ή πάτριος αὐτοῖς περὶ θεῶν δόξα τυγχάνειν δεδοχίμαστο. Τί δὲ ἔδει πολεμεῖν άλλήλοις, και μάχεσθαι, ή την μακράν δδὸν ἄνω καὶ

tis quibusdam velis utebatur, quanquam intus latitans fraudulentius vera dicebat. Ita hoc ipsum philosopho accidebat, quod in leguminibus evenire solet, quorum quæ inania sunt, summæ aquæ innatant atque eminent, quum optima quæque lateant atque in profundo abstrusa sint. Hæc etiam de Carneade traduntur. Is Clitomachum artis doctrinæque successorem habuit; Philonem Clitomachus, de quo idem Numenius hæc prædicat.

5. Philo igitur hic principio quum modo scholæ præfecturam accepisset, lætitia vehementiore affectus ac referendæ gratiæ cupidus, Clitomachi decreta tum colere,
tum magis magisque illustrare et amplificare, Stoicos
autem radiante lacessere ferro. At temporis progressu
quum quotidiana consuetudine illa Academicorum assensionis retentio paulatim evanesceret, nihil jam pristino
suo more sentiebat, sed ipsum in contrariam omnino
partem casuum malorumque evidentia et confessio con-

vertebat. Sed quoniam pleraque certo jam planeque percipiebat, exsistere tantum videlicet a quibus convinceretur, summopere cupiebat, ne terga ultro vertisse fugisseque videretur. Hujus porro Philonis auditor fuit Antiochus, novæ postea Academiæ conditor : qui postquam Mnesarcho Stoico operam dedit, a Philone magistro dissensit et aliena atque inusitata sexcenta Academiæ attribuit. Hæc aliaque id genus innumera de Platonis successione traduntur. Nunc igitur altius oratione repetita, physicorum istorum partim falsas opiniones, partim contrarias sententias excutere vacat : quumque tantum ipsi terrarum obierint, tanto arserint veri reperiendi studio, tanta in cognoscendis veterum omnium opinionibus assiduitate versati sint, denique pristina omnium vel Phænicum vel Ægyptierum vel ipsorum Græcorum theologiæ mysteria tam acute indagarint, æquum est, nos ex illis audire, quem tandem laborum suorum fructum consecuti sint .

χάτω περιτρέχειν, πλανθόθαι τε χαὶ τὰ βαρδάρων ύποσυλᾶν, οίχοι δέον μένοντας παρά θεῶν ἐχμανθάνειν, εί δή τινες ήσαν θεοί, ή παρά των θεολόγων ανδρών, τους άληθείς και άδιαπτώτους περί τῶν ἐπιζητουμένων έν φιλοσοφία λόγους, περί ων μυρία δαα μοχθήσαντες διηνέχθησαν, μαχρῷ τῆς τἀληθοῦς εὑρέσεως ἀφυστερήσαντες; Τί δε και περί θεών νεώτερα χρην επιζητείν τολμάν, ή στασιάζειν και διαπυκτεύειν άλλήλοις, εί δή ασφαλής και βεδαία θεῶν εύρεσις, και γνῶσις εὐσεβείας άληθης έν τελεταῖς καὶ μυστηρίοις, τῆ τε άλλη των παλαιτάτων περιείχετο θεολογία, αὐτήν έχείνην παρόν άχίνητον χαί όμολογουμένην συμφώνως περιέπειν; Άλλα γάρ, εί φανείεν ούτοι μηδέν άληθές περί θεοῦ παρά τῶν προτέρων μεμαθηχότες, οίχείαις δ' ἐπινοίαις τῆ περὶ φύσεως ἐπιδεδληχότες έξετάσει, καί στοχασμοίς μάλλον ή καταλήψει κεχρημένοι τί χρη λοιπόν μη ούχι συνομολογείν, την παλαιάν τῶν ἐθνῶν θεολογίαν μηδὲν πλέον τῆς ἀποδοθείσης έν τοῖς πρό τούτου συγγράμμασιν ίστορίας ἐπέχειν; "Οτι μέν οδν έξ ανθρωπίναν στοχασμών, καί πολλής λογομαγίας, και πλάνης, άλλ' οὐκ ἔκ τινος άχριδοῦς χαταλήψεως, ή παρά τοῖς Ελλησιν ὑπέστη φιλοσοφία, έχ της πρός Νεχτανεδώ τον Αιγύπτιον έπιστολής του Πορφυρίου μάθοις άν, αὐτό δή τουτο ακούσας όμολογούντος έν τούτοις.

(Eusebius Præparat. Evang. lib. XIV cap. 9 περὶ Φίλωνος τοῦ διαδεξαμένου Κλειτόμαχον, τὸν διαδεξάμενον Καρνεάδην. Άπὸ τοῦ αὐτοῦ. Numenii verbis sua subjungit Eusebius, quæ servanda putavi.)

 Αλλά τί δή έστι τὸ ὄν; ἄρα ταυτὶ τὰ στοιχεῖα τά τέτταρα, ή γη καί το πύρ, και αι άλλαι δύο μεταξύ φύσεις; άρα οὖν δὴ τὰ όντα ταῦτά ἐστιν, ἦτοι ξυλλήδδην, ή καθ' εν γέ τι αὐτῶν; καὶ πῶς, α γέ ἐστι καὶ γεννητά καὶ παλινάγρετα, εἴ γέ ἐστιν δρᾶν αὐτά εξ άλλήλων γινόμενα καὶ ἀπαλλασσόμενα, καὶ μήτε στοιχεία δπάρχοντα, μήτε συλλαδάς; Σώμα μέν τουτί \* οδτως ούχ αν είη τὸ δν. Άλλ' άρα ταυτί μέν ού, ή δ' ύλη δύναται είναι όν άλλά καὶ ταύτην παντὸς μαλλον ἀδύνατον, ἀρρωστία τοῦ μένειν. Ποταμός γάρ ή ΰλη ροώδης καὶ δξύρροπος, βάθος καὶ πλάτος καὶ μῆκος ἀόριστος καὶ ἀνήνυτος. Καὶ μετὰ βραχέα έπιλέγει ώστε καλώς δ λόγος είρηκε, φάς, εί έστιν άπειρος ή ύλη, αδριστον είναι αὐτήν· εἰ δὲ ἀδριστος, άλογον εί δὲάλογος, άγνωστον. Άγνωστον δέ γε οὖσαν αὐτήν ἀναγκαῖον εἶναι ἄτακτον . ώς, τεταγμένα γνωσθηναι πάνυ δήπουθεν αν είη ράδιον το δε άτακτον ούχ έστηχεν δ, τι δέ μή έστηχεν , ούχ αν είη δν. Τοῦτο δὲ ἦν ὅπερ ἡμῖν αὐτοῖς ώμολογησάμεθα ἐν τοῖς ἔμπροσθεν, ταυτί πάντα συνενεχθηναι τῷ ὅντι ἀθέμιστον

ut intelligamus, ecquid divina illa natura dignum ab antiquiorihus acceperint. Enimyero ab ultima jam usque memoria superstitiosus ille apud gentes plurium deorum cultus vigebat, templaque passim et sacra numinum mysteria tam in urbibus quam in regionibus omnibus antiquo more servabantur. Quamobrem ne humana quidem tum opus erat philosophia, siquidem divina sapientia locum occuparat : nec sapientes illos quidquam novare necesse fuit, si bonis majorum et institutis et legibus respublica temperata esset. Immo nec præclaris philosophis tot factiones comparandæ ac dissensiones commovendæ erant, si patria de diis opinio secum ipsa consentiens et vera judicaretur. Nam quid attinuit, mutua quodammodo gerere bella pugnasque edere, aut tam longa sursum deorsum itinera conficere, vagarique passim et suas barbaris opes suppilare, quum domi potius manentes vel a diis , si qui forte dii essent , vel a theologis veras certasque eorum, quæ in philosophia requiruntur, rationes discere debuissent; de quibus ipsi exantlatis infinitis laboribus inter se dissentientes, a veri investigatione multum aberrarunt? Quid porro necesse illis fuit, nova quædam de diis comminisci audere, aut inter se certare et digladiari, si modo certa et firma de diis existimatio, veraque religionis cognitio priscorum hominum cærimoniis ac mysteriis cæterisque avitæ theologiæ rationibus continebatur, quum illa ipsa communi posterorum consensu et professione integra relinqui posset? Sin autem apparet, recentiores istos nihil

veri de deo ab antiquioribus illis didicisse, ac suo quemque ingenio ita in naturæ investigationem incubuisse, ut conjecturis potius quam ulla comprehensione niterentur: cur non de reliquo ingenue nobis confitendum sit, nihil omnino præter scientiam superioribus libris explicatam antiqua gentium theologia contineri? Ortam igitur esse Græcorum philosophiam non ex accurata quadam comprehensione, sed ex mentis humanæ conjecturis multisque verborum concertationibus et erroribus, facile vel e Porphyrii ad Nectenabonem Ægyptium epistola intelligas, in qua id ipsum totidem verbis audies confitentem.

6. Sed quid tandem est illud ens? Num bæc elementa quatuor, terra, ignis, mediæque duæ inter utrumque naturæ? Suntne ergo vere hæc simul universa, an seorsum ac per se singula? Qui tandem alterutrum dici possit, quum et genita illa sint et mutabilia, siquidem ea videmus cum sieri ex se invicem, tum ita prorsus interire, ut nec elementa maneant, nec elementorum ulla complexio? Itaque corpus hoc quod vere sit, in elementis reperiri non potest. Esto : elementis hoc non convenit; at materia ens esse polest. Atqui ab eo omnium longissime abest materia, quia infirmior illa est, quam quæ constanter permanere queat. Est enim slumen rapidum et concitatum, infinita et immensa qua altitudine, qua latitudine, qua longitudine. Tum paucis quibusdam interjectis: quamobrem, inquit, præclare dictum illud est, materiam, si sit interminata, esse infinitam; si vero

είναι. Δοξάτω μάλιστα μέν πᾶσιν, εί δέ μή, άλλ' έμοί. Οὐχοῦν φημι τὴν ΰλην οὅτε αὐτήν, οὅτε τὰ σώματα είναι όν. Τί οδν δή; Εί έχομεν παρά ταῦτα άλλο τι έν τῆ φύσει τῆ τῶν όλων; ναί τοῦτο οὐδὲν είπει, ποικίλον, εὶ τόδε πρώτον μέν ἐν ἡμίν αὐτοῖς άμα πειραθείημεν διαλεγόμενοι. Έπει δὲ τὰ σώματά έστι φύσει τεθνηχότα, καὶ νεκρά, καὶ πεφορημένα, καὶ οὐδ' ἐν ταὐτῷ μένοντα, ἄρ' οὐχὶ τοῦ καθέξοντος αὐτοῖς δεῖ ; Παντός μᾶλλον. Εἰ μὴ τύχοι δὲ τούτου, ἄρα μείναιεν ἄν; Παντὸς ἦττον. Τί οὖν έστι τὸ κατασχήσον; Εἰ μέν δή καὶ τοῦτο εἶη σῶμα, Διὸς σωτῆρος δοχεῖ ἀν έμοὶ δεηθῆναι αὐτὸ παραλυόμενον καὶ σκιδνάμενον. Εἰ μέντοι χρή αὐτὸ ἀπηλλάχθαι τῆς τῶν σωμάτων πάθης, ໃνα κάκείνοις κεχυημένοις την φθοράν άμύνειν δύνηται καὶ κατέχη, έμοι μέν ου δοχει άλλο τι είναι, ή μόνον γε τὸ ἀσώματον· αυτη γάρ δή φύσεων πασών μόνη έστηκε, καί έστιν άραρυῖα, καὶ οὐδὲν σωματική. Οὔτε γοῦν γίνεται, ούτε αύξεται, ούτε χίνησιν χινείται άλλην ούδεμίαν, και διά ταῦτα καλώς δίκαιον ἐφάνη πρεσδεῦσαι τὸ ἀσώματον.

(Eusebius Præparat. Evang. lib. XV cap. 17 δτι οὐκ ἀνείη σῶμα τὸ δνκατὰ τοὺς Στωϊκούς. ἀπὸ τοῦ πρώτου περὶ τἀγαθοῦ Νουμηνίου. Scripsi \*: τουτὶ] codd. ταυτὶ. — b ἔστηκεν] membranæ ἔστηκε. —

7. Καὶ αὐτοῦ δὲ τοῦ Πυθαγορικοῦ φιλοσοφου, τοῦ Νουμηνίου λέγω, ἀπὸ τοῦ πρώτου περὶ τάγαθοῦ τάδε παραθήσομαι. Εἰς δὲ τοῦτο δεήσει εἰσιόντα καὶ απμηνάμενον ταῖς μαρτυρίαις τοῦ Πλάτωνος, ἀναχωρῆσαί τε καὶ ξυνδῆσαι τοῦς λόγοις τοῦ Πυθαγόρου ἐπικαλέσασθαι δὲ τὰ ἔθνη τὰ εὐδοκιμοῦντα, προσφεροίμενον αὐτῶν τὰς τελετάς, καὶ τὰ δόγματα, τάς τε ἱδρύσεις συντελουμένας Πλάτωνι δμολογουμένως, ὁπόσας Βραχμάνες καὶ Ἰουδαῖοι καὶ μάγοι καὶ Αἰγύπτιοι διέθεντο. Ταῦτα μὲν οὖν περὶ τῶνδε.

(Eusebius Præparat. Evang. lib. IX cap. 7 Νουμηνίου τοῦ Πυθαγορικοῦ φιλοσόφου περὶ Ἰου-δαίων ἀπὸ τοῦ α΄ τῶν περὶ τάγαθοῦ. Scripsi \* : εἰσιόντα] codd. εἰπόντα. — h ἀναγωρῆσαί τε καὶ ξυνδῆσαι] codd. ἀναγωρήσασθαι καὶ ξυνδήσασθαι.

8. Καὶ ἐν τῆ τρίτη δὲ βίδλω Μωσέως ὁ αὐτὸς τάδε λέγων μνημονεύει. Τὰ δ' ἔξῆς Ἰαννῆς καὶ Ἰαμδρῆς Αἰγύπτιοι ἱερογραμματεῖς, ἄνδρες οὐδενὸς ἦττους μαγευταὶ \* κριθέντες εἶναι, ἐπὶ Ἰουδαίων ἔξελαυνομένων ἔξ Αἰγύπτου. Μουσαίω \* γοῦν τῷ Ἰουδαίων ἔξηγησαμένω, ἀνδρὶ γενομένω θεῷ εὕξασθαι δυνατωτάτω, οἱ παραστῆναι ἄξιωθέντες ὑπὸ τοῦ πλήθους τοῦ τῶν Αἰγυπτίων, οδτοι ἦσαν, τῶν τε συμφορῶν ἀς ὁ Μουσαῖος ἐπῆγε τῆ Αἰγύπτω, τὰς νεανικωτάτας αὐτῶν ἐπιλύεσθαι ὧφθησαν δυνατοί. Διὰ δὴ

infinità, eam rationis expertem esse; si denique rationis expers, eam cognosci non posse. Quodsi cognosci non potest, confusam illam ac perturbatam esse necesse est, quum ordinata omnia sint ad cognoscendum utique longe facillima; quod vero perturbatum est, id constare profecto non potest; quod autem non constet, id sane non fuerit ens. Atque id quidem est, quod jam inter nos in superioribus convenit, hæc omnia non posse cum entis ratione congruere. Hoc maxime quidem omnibus placere velim; sin minus. placeat certe mihi. materiam tam ipsam quam corpora ens esse nego. his ergo quid dicimus? Num aliud præter ista nobis in omni rerum natura superest? Superest vero: neque id explicare difficile fuerit, si modo primum illud in nobis ipsis dispicere conemur. Et quoniam corpora per sese vita et sensu carent, atque huc illuc jactantur, nec eodem semper loco manent, nonne aliquo indigent, cujus vi contineantur? Omnium maxime. Id vero si nancisci non potuerint, num manebunt illa per se? Minime vero. Quid igitur illud erit, quod ipsa contineat? Enimvero si corpus id etiam fuerit, equidem, quum naturæ convenienter dissolvatur ac dissipetur, Jove servatore opus ei futurum existimo. Quodsi illud segregatum ah omni concretione mortali esse oporteat, ut corpora jam concepta vindicare ab interitu et continere possit : mihi sane præter id unum, quod corporis expers sit, ejusmodi esse nihil videtur : quippe ex omnibus naturis una hæc est, que tum constet, tum firma et immutabilis sit, nec

quidquam corporeum habeat. Neque enim generatur illa, nec crescit, neque alio ullo motu cietur; ideoque merito æquum mihi esse visum est, naturam corpore vacantem honore affici.

- 7. Libet autem ex primo ipsius Numenii, Pythagorici, de bono hunc præterea locum afferre. Qui hanc, inquit, disputationem ingressus, Platonis eam testimoniis obsignarit, illum ad superiora sæcula redire eamque cum ipsius Pythagoræ verbis copulare oportebit. Gentes ei præterea nobilissimæ appellandæ erunt, earumque cærimoniæ, instituta, sacrificia, quæ cum Platonicis omnino consentiunt, proferenda, quotquot a Brachmanis, Judæis, magis, Ægyptiis sancita sunt. Hæc igitur ille de hisce tradit.
- 8. Idem rursus libro tertio de Mose mentionem his verbis facit. Sequenti tempore, inquit, Iannes et Iambres Ægyptii rerum sacrarum scriptores, quum Ægypti înibus expellerentur Judæi, clari erant, viri omnium judicio magicæ artis scientia nemini cedentes. Quippe ambo communi Ægyptiorum consensu delecti sunt, qui Musæo duci Judæorum, cujus apud deum potentissimæ preces erant, sese opponerent, adeoque atrocissimas quasque calamitates per Musæum Ægypto illatas coram omnibus dissolvere ac detrahere potuerunt. Quibus sane verbis Numenius tum factorum a Mose miraculorum, tum divini erga ipsum amoris testimonium composuit.

τούτων δ Νουμήνιος καλ τοῖς ὑπὸ Μωσέως ἐπιτελεσθεῖσι παραδόξοις θαύμασι, καλ αὐτῷ δὲ ὡς θεοφιλεῖ γενομένω μαρτυρεῖ.

(Eusebius Præparat. Evang. lib. IX cap. 8 τοῦ αὐτοῦ περὶ Μωσέως ὁμοῦ καὶ περὶ Ἰουδαίων, ἀπὸ τοῦ γ΄ τῆς αὐτῆς ὑποθέσεως. Scripsi μαγευταὶ] codd. μαγεῦσαι μ — Μουσαίω] bis cum codd. Nam qui ab Eusebio et aliis scriptoribus græcis Μωσεύς vel Μωσῆς sive Μωϋσῆς vocatur, eum a Numenio Μουσαίον appellari apparet. Itaque nibil hic mutandum est.)

 Φέρε οὖν ὅση δύναμις, ἐγγύτατα πρὸς τὸ ὄν ἀναγώμεθα, και λέγωμεν το όν ούτε ποτε ήν, ούτε ποτε μή γένηται ε, άλλ' έστιν άει εν χρόνω ώρισμένω, τῷ ένεστῶτι μόνφ. Τοῦτον μέν οὖν τὸν ένεστῶτα εί τις έθελει χαλείν αίωνα, χάγω συμβουλεύω λ. Τον δέ παρελθόντα γρόνον οξεσθαι χρή ήμας διαπεφευγότα, ήδη διαπεφευγέναι, αποδεδρακέναι τε είς το είναι μηκέτι δ τε αὖ μέλλων ἔστι μέν οὐδέπω, ἐπαγγέλλεται δὲ οδός τε ἔσεσθαι ήξειν είς τὸ εἶναι. Οὔχουν ° εἰχός έστιν ένί γε τρόπφ νομίζειν το δν ήτοι μή είναι, ή μηχέτι, ή μηδέπω. "Ωστε τούτου γε οθτως λεγομένου ຮν γίνεταί τι εν τῷ λόγῳ μέγα ἀδύνατον, εἶναί τε όμοῦ ταὐτόν, καὶ μὴ εἶναι. Εἰ δὲ οὕτως ἔχει, σγολῆ γ' ἀν ἄλλο τι είναι δύναιτο, τοῦ ὄντος αὐτοῦ μὴ ὄντος κατά αὐτὸ τὸ ὄν. Τὸ γάρ δν ἀίδιόν τε βέβαιόν τέ έστιν, ἀεὶ κατὰ ταὐτὸν καὶ ταὐτόν, καὶ οὐδὲ γέγονε μέν, εφθάρη δέ, οὐδ' εμεγεθύνατο μέν, εμειώθη δέοὐδὲ μὴ ἐγένετό πω πλεῖον, ἡ ἔλασσον. Καὶ μὲν δή τά τε άλλα καὶ οὐδὲ τοπικῶς κινηθήσεται. Οὐδὲ γὰρ θέμις αὐτῷ χινηθῆναι, οὐδὲ μὲν ὀπίσω, οὐδὲ πρόσω. ούτε άνω ποτέ, ούτε κάτω οὐδ' εἰς δεξιά, οὐδ' εἰς άριστεμά μετατεθήσεταί ποτε τὸ ὄν. οὐοὲ α περὶ τὸ πείου ποτέ ξαυτοῦ χιλυθήσεται άλλα μάλλον καί έστήξεται, και αραρός τε και έστηκος έσται κατά ταὐτά έχον αεί και ώσαύτως. Και έξης μεθ' έτερα έπιλέγει τοσαῦτα μέν οδν μοι πρό όδοῦ. Αὐτὸς δ' οὐκέτι σχηματισθήσομαι, οὐδ' άγνοεῖν φήσω τὸ ὄνομα τοῦ ἀσωμάτου. Καὶ γὰρ χινδυνεύει νῦν ήδη ήδιον είναι είπειν μαλλον, ή μή είπειν. Και δήτα λέγω τὸ ὄνομα αὐτῷ εἶναι τοῦτο τὸ πάλαι ζητούμενον. 'Αλλά μή γελασάτω τις, έὰν φῶ, τοῦ ἀσωμάτου εἶναι όνομα, οὐσίαν καὶ όν. 'Η δὲ αἰτία τοῦ [όντος] ' όνόματός έστι, τὸ μὴ γεγονέναι, μηδὲ φθαρήσεσθαι, μηδ' άλλην μήτε χίνησιν μηδεμίαν ένδέχεσθαι, μήτε ε μεταδολήν χρείττω ή φαύλην. είναι δε άπλοῦν και άναλλοίωτον, καὶ ἐν ἰδέᾳ τῆ αὐτῆ, καὶ μήτε ἐθελούσιον έξίστασθαι τῆς ταὐτότητος, μήθ' ὑφ' ἐτέρου προσαναγχάζεσθαι. "Εφη δὲ καὶ ό Πλάτων ἐν Κρατύλω, τὰ ὀνόματα όμοιώσει τῶν πραγμάτων εἶναι αὐτὰ επίθετα. "Εστω οὖν καὶ δεδόσθω εἶναι τὸ δν τὸ ἀσώματον. Είθ' ύποχαταβάς ἐπιλέγει τὸ ον είπον ἀσώματον, τοῦτο δὲ εἶναι τὸ νοητόν. Τὰ μέν οὖν λεχθέντα, όσα μνημονεύειν έστι μοι, τοιαῦτα γοῦν ἦν. Τὸν δ' ἐπιζητοῦντα τὸν λόγον ε ἐθέλω παραμυθήσα σθαι, τοσόνδε ύπειπών, δτι ταῦτα τοῖς δόγμασι τοῦ Πλάτωνος, εὶ μὴ συμδαίνει, ἀλλ' ἐτέρου γ' έχρην οἴεσθαί τινος ἀνδρὸς μεγάλου, μέγα δυναμένου, οίου Πυθαγόρου. Λέγει γοῦν Πλάτων φέρ' αναμινησθώ πως λέγει. Τί τὸ δν ἀεί, γένεσιν δὲ οὐχ έχον; και τί τὸ γινόμενον μέν, δν δὲ οὐδέποτε; τὸ μέν δή νοήσει μετά λόγου περιληπτόν, τὸ δ' αὖ δόξη μετά αἰσθήσεως άλόγου δοξαστόν, γινόμενον καὶ ἀπολλύμενον, όντως δε οὐδέποτε όν. "Ηρετο γάρ, τί ἐστι

9. Age vero, ad illud quod est, quantum licet aspiremus : omninoque assirmemus, quod est, id neque fuisse unquam, neque unquam futurum esse, at stato duntaxat præsentique tempore semper esse. Quod sane tempus hoc modo præsens si quis æternitatem dicere velit, me quidem auctore id faciat. At vero tempus præteritum ejusmodi nos existimare convenit, quod jam transvectum sit atque ita abierit, ut penitus esse desierit : futurum autem, quod nondum sit, tametsi hanc speciem ct vim habeat, ut aliquando fore videatur. Ergo quod est, id uno codemque modo vel non esse, vel non amplius, vel nondum esse, haudquaquam credi-par est. Quamobrem, si quis hoc dicat, is rem, quæ nunquam fieri possit, contendat, idem esse simul et non esse. Quippe hoc posito atque concesso, vix aliud quid esse poterit, si id ipsum quod est, etiam qua tale est, non erit. Namque ens sempiternum ac stabile est, quum eodem semper loco idemque sit, neque aut ita fuit, ut deinde interierit, aut modo crevit, modo decrevit, aut nondum majus vel minus evasit. Enimvero neque alia ulla ratione nec loco unquam movebitur. Neque enim fas est

illud ens retrorsum aut porro, sursum aut deorsum, dextrorsum aut sinistrorsum moveri unquam vel transferri : ac ne circa mediam quidem sui partem unquam movebitur : sed hærebit potius et immotum atque inconcussum per se semper eademque ratione constabit. Idem autem deinceps interjectis nonnullis ita scribit : atque hæc legentium in usum mihi dicenda putavi. Jam vero deposita omni simulatione, nosse me incorporei nomen ingenue consitebor; quum id nunc quidem pronuntiare suavius futurum videatur, quam silere. Et sane illud ipsum, de quo jam dudum quæritur, ei nomen esse contendo. Sed ne rideat quisquam, si incorporei nomen essentiam et ens esse dixero. Nempe nominis hujus ea est causa, quod ens neque ortum habuit, neque interibit, neque aliud prorsus ullum motus aut mutationis sive melioris sive deterioris genus admittit, sed simplex et immutabile est, et uniforme, quum a formæ suæ unitate neque sua sponte, nec aliena vi ac necessitate discedat. Quin etiam Plato in Cratylo nomina rebus a quadam earum similitudine imposita esse docuit. Esto, concedatur incorporeum esse id quod est. Quibus verτὸ ὄν, φὰς αὐτὸ ἀγένητον ἀναμφιλέκτως. γάρ οὐχ ἔφη εἶναι τῷ ὄντι ἐτρέπετο γάρ ἄν τρεπόμενον δε ούχ ήν αίδιον. Είτα ύποδάς φησιν εί μεν δή τὸ δν πάντως πάντη ἀίδιόν τέ ἐστι καὶ ἄτρεπτον, χαὶ οὐδαμῶς οὐδαμῆ έξιστάμενον έξ έαυτοῦ, μένει δὲ κατά τὰ αὐτὰ καὶ ώσαύτως ἔστηκε, τοῦτο δήπου αν είη τὸ τῆ νοήσει μετὰ λόγου περιληπτόν. Εί δὲ τὸ σῶμα ρεῖ καὶ φέρεται ὑπὸ τῆς εὐθὺς μεταδολῆς, ἀποδιδράσκει και οὐκ έστιν. "Οθεν οὐ πολλή μανία μή οὐ τοῦτο είναι δριστόν 1, δόξη δὲ μόνη δοξαστόν, κα ώς φησι Πλάτων, γινόμενον ι και απολλύμενον, όντω; δὲ οὐδέποτε ὄν. Ταῦτα μὲν ὁ Νουμήνιος, ὁμοῦ τὰ Πλάτωνος, καὶ πολύ πρότερον τὰ Μωσέως ἐπὶ τὸ σαφές διερμηνεύων. Εἰχότως δῆτα εἰς αὐτὸ ἐχεῖνο τὸ λόγιον περιφέρεται, δι' οδ φάναι μνημονεύεται, τί γάρ έστι Πλάτων, ή Μωσῆς αττικίζων;

(Eusebius Præparat. Evang. lib. XI cap. 10 από τοῦ β΄ περὶ τάγαθοῦ, Νουμηνίου τοῦ Πυθαγορείου. Præcedit caput de ente ex Mosis Platonisque præceptis compositum, quod Eusebius sic claudit: καὶ ἴνα γε μή τις ἡμᾶς παρερμηνεύειν ἡγήσηται τὰς τοῦ φιλοσόρου φωνάς, ὑπομνήμασι χρήσομαι, τῶνδε τῶν λόγων τὴν διάνοιαν ἐκραίνουφι. Πλείους μὲν οὖν εἰς τὴν τούτων ἐπιδεδλήκασι θεωρίαν· ἐμοὶ δ΄ ἐξαρκεῖ τὰ νῦν, ἀνδρὸς ἐπιρανοῦς Νουμηνίου τοῦ Πυθαγορείου παραθέσθαι λέξεις, ᾶς ἐν τῷ περὶ τάγαθοῦ δευτέρω συγγράμματι ὧδέ πη διέξεισιν. Scripsi: αοὕτε ποτὲ μὴ γένηται] cum codd; de hac structura vide Bernhardi Syntax. p. 394 seq. — h συμδουλεύω] cum codd. plerisque; alii habent συμδού

λομαι. — ° ουκουν] e Vigeri conjectura; membranæ οὐκοῦν. — ° οὐδὲ] codd. οὕτε. — ° ὄντος ] quod salva sententia omitti potest, uncis inclusi. — ' μήτε] codd. μηδὲ. — ' ἔπιζητοῦντα τὸν λόγον] cum Vigero; codd. ἐπιζητοῦντα λόγον. — ' ὅριστόν] e Vigeri conjectura; libri ἀόριστον. — ' ὅς φησι Πλάτων, γινόμενον] libri; ὅς φησι Πλάτων, καὶ γινόμενον conjecit Vigerus.)

10. Τὸν μέλλοντα δὲ συνήσειν θεοῦ πέρι πρώτου καὶ δευτέρου χρη πρότερον διελέσθαι έκαστα έν τάξει και έν εύθημοσύνη τινί κάπειτα έπαν ο δοκή ήδη εὖ έγειν, τότε καὶ δεῖ ἐπιγειρεῖν εἰπεῖν κοσμίως, ἄλλως δὲ μή. \*Η τῷ πρωϊαίτερον ο πρίν τὰ πρῶτα γενέσθαι άπτομένω σποδός ό θησαυρός γίνεσθαι λέγεται. Μή δή πάθωμεν ήμεῖς ταὐτόν θεὸν δὲ προσχαλεσάμενοι °, έαυτοῦ γνώμονα γενόμενον τῷ λόγῳ, δείξαι θησαυρόν φροντίδων, άρχώμεθα α οδτως. Εὐκτέον μέν ήδη, ε διελέσθαι δὲ δεῖ. ΄Ο θεὸς ὁ μέν πρώτος ἐν έαυτῷ ὄν ἐστιν ἀπλοῦς, διὰ τὸ ἑαυτῷ συγγινόμενος δι' δλου, μήποτε είναι διαιρετός. Ο θεός μέντοι δ δεύτερος και τρίτος έστιν εξς. συμφερόμενος δε τη ύλη δυάδι ούση, ένοι μέν αὐτήν, σχίζεται δέ ὑπ' αὐτῆς, ἐπιθυμητικόν είδος έχούσης καὶ ρεούσης. Τῷ οὖν μὴ εἶναι πρὸς τῷ νοητῷ, ἦν γὰρ ἀν πρὸς ἐαυτῷ, διὰ τὸ τὴν ὕλην βλέπειν, ταύτης ἐπιμελούμενος, ἀπερίοπτος έαυτοῦ γίγνεται. Καὶ ἄπτεται τοῦ αἰσθητοῦ καὶ περιέπει, ἀνάγει τε έτι είς τὸ ίδιον ἦθος, ἀπορεγόμενος τῆς ὕλης. Καὶ πεθ, ετευά αλαι. και λφο ορτι μ ομπιοπολείν εστι χρεών τὸν πρώτον, καὶ τοῦ δημιουργοῦντος δὲ θεοῦ γρή νομίζειν ι πατέρα, τον πρώτον θεόν. Εί μέν οὖν

bis paulo post hæc subjungit : ens incorporeum dixerunt, utpote sub intelligentiam cadens. Atque hæc sunt, quæ tum disputata esse memini. Si quis autem Platonis orationem requirat, hujus animum permulcebo, ubi hoc tantum monuero, quæ loco illo disputantur, ea si minus in Platonis dogmata conveniant, alteri certe cuipiam, sed viro magno et sapientiæ professione claro assignanda esse, qualem Pythagoram fuisse dixeris. Sic igitur Plato: age nunc, ejus verba memoriter citemus. quid illud est, inquit, quod semper est, nec tamen ortum habet ullum? Quid illud contra, quod oritur, sed nunquam est? Alterum illud quidem intelligentia cum ratione perciți potest; alterum hoc, quod oritur simul et occidit, neque unquam verc est, ea duntaxat, quam sensus ratione vacans efficit, opinione nititur. Quærit Plato, quid illud sit, quod est, ejus sine controversia nullam esse originem statuens. Namque ens originem ab alio habere negat: mutaretur enim alioqui; si autem mutaretur, sempiternum non esset. Inde paululum progressus hæc addit : si quod est, id omnino sempiternum et immutabile est, neque unquam ullo modo a sua natura degenerat, sed uno eodemque loco et statu semper permanet, hoc unum profecto sit oportet, quod intelligentia

cum ratione percipiatur. Contra vero, si corpus fluit, et repentina quadam mutatione abripitur, evanescit illud neque est. Quare non valde desipiat is, qui corpus definiri non posse dixerit, sed ejusmodi esse, quod sola, ut ait Plato; opinione nitatur, dum oritur simul et occidit, neque unquam vere est. Hæc Numenius, quibus simul Platonis, simul Mosis, viri longe antiquioris, doctrinam perspicue exponit. Itaque merito sane dictum ejus hanc in rem celebre circumfertur, quid enim aliud Plato est, quam Moses attice loquens?

10. Quisquis Dei tum primi tum secundi cognitionem consequi vult, eum singula prius suo quæque loco et ordine eleganter apteque dicere; tum ubi sua cuique sedes ratioque constilerit, operam dare oportebit, ut decenter de illis disputet, secus vero minime. Alioqui si quis nondum factis quæ prius facienda sunt justo cittus opus aggressus fuerit: suus ei thesaurus, ut ajunt, cinis futurus est. Cavendum igitur, ne idem nobis eveniat, et proinde deum obtestati, ut nobis disputaturis suæ naturæ monstrator esse velit, et cogitationum thesaurum recludere, ita demum ordiamur. Jam vero primum vota facienda sunt, deinde ad rei tractationem accedendum. Primus ille deus, quum in se jpso sit, omnino

περί του δημιουργού ζητοίμεν, φάσχοντες δείν τὸν πρότερον δπάρξαντα, οΰτως αν ποιείν έχειν διαφερόντως, ολκεία ή πρόσοδος αύτη γεγονοΐα αν είη του λόγου. Εί δέ περί τοῦ δημιουργοῦ μή έστιν ὁ λόγος, ζητοῦμεν δὲ περὶ τοῦ πρώτου, ἀφοσιοῦμαί τε τὰ λεγθέντα, και έστω μεν έκεινα άβρητα, μέτειμι δε έλειν τὸν λόγον, ἐτέρωθεν θηράσας. Πρὸ μέντοι τοῦ λόγου τῆς άλώσεως διομολογησώμεθα ήμῖν αὐτοῖς, όμολογίαν ούκ άμφισδητήσιμον άκοῦσαι, τὸν μέν πρώτον θεὸν ἀργὸν εἶναι ἔργων ξυμπάντων καὶ βασιλέα, τὸν δημιουργικόν δέ θεόν ήγεμονείν, δι' οὐρανοῦ ἰόντα. Διά δὲ τούτου καὶ ὁ στόλος ἡμῖν ἐστι, κάτω τοῦ νοῦ πεμπομένου εν διεξόδω, πασι τοις χοινωνήσαι συντεταγμένοις. Βλέποντος μέν οὖν καὶ ἐπεστραμμένου πρὸς ήμῶν ἔχαστον τοῦ θεοῦ, συμβαίνει ζῆν τε χαὶ βιώσχεσθαι τότε τὰ σώματα, χηδευόμενα κ τοῦ θεοῦ τοῖς ἀχροδολισμοῖς. μεταστρέφοντος δὲ εἰς τὴν ἑαυτοῦ περιωπήν τοῦ θεοῦ, ταῦτα μέν ἀποσβέννυσθαι, τὸν δὲ νοῦν ζῆν, βίου ἐπαυρόμενον εὐδαίμονος. Ταῦτα δ Νουμήνιος. Σὺ δέ γε παράθες αὐτοῖς τὰ ἀπὸ τῆς τοῦ Δαδίδ προφητείας πάλαι παρ' Εδραίοις τοῦτον άδόμενα τὸν τρόπον. ὡς ὶ ἐμεγαλύνθη τὰ ἔργα σου, χύριε πάντα έν σορία ἐποίησας. Ἐπληρώθη ή γῆ τῆς κτίσεώς σου· πάντα πρὸς σὲ π προσδοκῶσι, δοῦναι την τροφην αὐτοῖς εἰς εὔκαιρον. Δόντος σοῦ αὐτοῖς συλλέξουσιν ανοίξαντος δε σοῦ την χεῖρα, τὰ πάντα πληρωθήσεται χρηστότητος. Άποστρέψαντος δέ σοῦ τὸ πρόσωπον, ταραχθήσονται. Αντανελείς τὸ πνεύμα αύτων, και εκλείψουσι, και είς τον χούν αὐτων έπιστρέψουσιν. Έξαποστελείς το πνευμά σου, καί κτισθήσονται, καὶ ἀνακαινιεῖς τὸ πρόσωπον τῆς γῆς. Τί γάρ ταῦτα διαφέροι άν τῆς φασκούσης τοῦ φιλοσόφουδιανοίας, ως άρα βλέποντος μέν και έπεστραμμένου πρός ήμων έχαστον του θεου, συμδαίνει ζην τε χαί βιώσχεσθαι τότε τὰ σώματα χηδευόμενα " τοῦ θεοῦ τοῖς σχρορογιαίτοις. Ιπεταατρέφοντος οξ είς την ξαυτού μεριωπήν τοῦ θεοῦ, ταῦτα ἀποσδέννυσθαι; πάλιν δ' αὖ τοῦ Σωτηρίου λόγου ° παρ' ἡμῖν φάντος, ἐγώ εἰμι ἡ άμπελος, δ πατήρ μου δ γεωργός, ύμεῖς τὰ κλήματα· ό Νουμήνιος ἐπάχουσον οἶα περὶ τοῦ δευτέρου αἰτίου θεολογεί. "Ωσπερ δε πάλιν λόγος εστί γεωργώ πρός τον φυτεύοντα <sup>p</sup> άναφερόμενος, τον αυτόν γολον μάλιστα έχει <sup>η</sup> δ πρώτος θεός πρός τον δημιουργόν. Ο μέν γε ῶν σπέρμα πάσης ψυχῆς, σπείρει εἰς τὰ πεταγαλλανολια αητο<u>η</u> Χυμπαια αηπ*α*αια, ο **νοπο**θέτης δὲ φυτεύει καὶ διανέμει, καὶ μεταφυτεύει εἶς ήμᾶς έχάστους, τὰ έχεῖθεν προχαταδεδλημένα. Καὶ έξης δε πάλιν περί του πως άπο του πρώτου αίτίου το δεύτερον ύπέστη, τοιάδε φησίν δπόσα δὲ δοθέντα, μέτεισι πρός τὸν λαμβάνοντα, ἀπελθόντα ἐκ τοῦ δεδωχότος, όδα δή έστι\* θεραπεία, χρήματα, νόμισμα χοίλον, επίσημον ταυτί μέν ούν έστι θνητά καὶ ἀνθρώπινα. Τὰ δὲ θεῖά ἐστιν, οἶα μεταδοθέντα, ένθένδ' έχειθι γεγενημένα, ένθένδε τε ούχ άπελήλυθε.

simplex est; qui quoniam secum ipse totus perpetuoque versatur, nunquam dividuus esse possit. Porro secundus tertiusque deus unus est; sed idem cum materia, quæ dyas est, circumiens simul conjungit eam, simul ab ca quæ concupiscentis speciem habet assidueque suit, dividitur. Quum igitur ad id quod intelligibile est, minus adhærescat, (alioquin enim ad se ipsum adhæresceret): idcirco quod diligenti materiæ.contemplatione occupatur, se ipsum contemplari non potest. Verum sensibilia non modo attingit et tractat, sed etiam in suum fastigium materiæ desiderio incensus evehit. Idemque nonnullis interjectis : nec enim, inquit, primum illum deum quidquam moliri fas est, sed potius opificis dei patrem ipsum habere nos oportet. Si igitur de opifice quæstio sit, quum illum jam ante necessario exstitisse, atque ita demum excellenter agere posse dicimus, opportunus hic orationis ingressus jure videatur. At si omisso opifice, de primo deo quærimus, genus id orationis usurpare religio est, ideoque quæ dicta sunt, pro indictis haberi velim, atque aliunde disputationis principium ducendum mihi esse ratus eo transibo. Sed antequam dicendi initium sumamus, concedamus hoc, de quo audientium nemo dubitare possit, deum primum prorsus abstinere a rebus gerendis et regem esse universi, opificem vero deum per cœlum permeantem cuncta moderari. Et sane commeatus noster atque apparatus omnis ipsius beneficium est, dum per vices mens ad eos omnes [de cœlo] demittitur, quos ejus consortes fieri pro sua cujusque conditione fas sit. Itaque quum in quemque nostrum conversus intuetur deus, tum sua corporibus vita, suus vigor inest, quod immissis divinitus radiis foveantur. Sin autem ad sui ipsius contemplationem incubuerit deus, tum corporeum et aspectabile omne exstingui, mentem autem non modo vivere, sed etiam beate vivere constat. Hæc Numenius. Tu vero confer cum iis illa quæ olim apud Hebræos his verbis David propheta cecinerat : quam magna sunt opera tua, domine! omnia sapienter fecisti. Repleta est terra animantibus et rebus a te creatis: cuncta a te exspectant, ut victum ipsis in tempore præbeas. Te enim dante colligent: te manum tuam explicante, omnia bonitate complebuntur. Avertente autem te vultum. turbabuntur. Auferes eis spiritum, et mortem obibunt atque ad terræ gremium revocabuntur. Emittes flatum tuum, et procreabuntur, et terræ faciem renovabis. Quid enim interest inter hæc et illam philosophi mentem, qui ait : quum in quemque nostrum conversus intuetur deus, tum sua corporibus vita, suus vigor inest, quod immissis divinitus radiis foveantur. Sin autem ad sui ipsius contemplationem incubuerit deus, tum corporeum et aspectabile omne exstingui. Rursus quun Dei filius in Evangelio de se ipso dica, 190 sum vitis, pa

χάχειθι γενόμενα τον μέν ώνησε, τον δ' ούχ έβλαψε, καὶ προσώνησε τῆ περὶ ὧν ἠπίστατο ἀναμνήσει. "Εστι δὲ τοῦτο τὸ χαλὸν χρημα, ἐπιστήμη ἡ χαλή, ἦς ὤνατο μέν δ λαδών, οὐκ ἀπολείπεται δ' αὐτῆς δ δεδωκώς. Οἶον ᾶν ἴδοις ἐξαφθέντα ἀφ' έτέρου λύχνου λύχνον, φῶς ἔχοντα, δ μή τὸν πρότερον ἀφείλετο, ἀλλὰ τῆς έν αὐτῷ ύλης πρὸς τὸ ἐκείνου πῦρ ἐξαφθείσης. Τοιοῦτον τὸ χρῆμά ἐστι τὸ τῆς ἐπιστήμης, ἡ δοθεῖσα καλ ληφθείσα παραμένει μέν τῷ δεδωχότι, σύνεστι δέ τῷ λαβόντι ή αὐτή. Τούτου δὲ τὸ αἴτιον, ὦ ξένε, οὐδέν έστιν άνθρώπινον· άλλ' δτι έξις τε καί οὐσία ή έγουσα την επιστήμην, ή αὐτή έστι παρά τῷ δεδωκότι θεῷ, καὶ παρά τῷ εἰληφότι έμοι και σοί. Διὸ και δ Πλάτων την σοφίαν ύπο Προμηθέως έλθειν είς ανθρώπους, μετά φανωτάτου τινός πυρός έρη. Καὶ πάλιν ύποδάς έξης φησιν είσι δ' οδτοι βίοι, δ μέν πρώτου, ο δὲ δευτέρου θεοῦ. Δηλονότι δ μέν πρῶτος θεός ἐστιν έστώς , δ δε δεύτερος έμπαλίν έστι χινούμενος. Ο μέν οὖν πρώτος περί να νοητά, ό δε δεύτερος περί τά νοητά και αισθητά. Μή θαυμάσης δ' εί τοῦτ' έφην, πολύ γαρ έτι θαυμαστότερον ακούση. Αντί γαρ τῆς προσούσης τῷ δευτέρω χινήσεως, τὴν προσοῦσαν τῷ πρώτφ στάσιν φημί είναι χίνησιν σύμφυτον αφ' ής ή τε τάξις του χόσμου, χαὶ ή μονή ή ἀίδιος, χαὶ ή σωτηρία αναχείται εἰς τὰ δλα. Ἐπὶ τούτοις καὶ ἐν τῷ ἔχτῳ προστίθησι ταῦτα. ἐπειδή ἤδει δ Πλάτων παρά τοῖς ἀνθρώποις τὸν μέν δημιουργόν γινωσκόμενον μόνον , τὸν. μέντοι πρῶτον νοῦν , ὅστις χαλεῖται, αὐτὸν παντάπασιν ἀγνοούμενον παρ' αὐτοῖς, διὰ τοῦτο ούτως εἶπεν, ώσπερ αν εἴ τις ούτω λέγοι τω ἀνθρωποι, δν τοπάζετε ύμεϊς νοῦν, οὐκ ἔστι πρῶτος, ἀλλὰ έτερος πρό τούτου νους, πρεσδύτερος καὶ θειότερος. Καὶ μεθ' ἔτερα ἐπιλέγει· χυδερνήτης μέν που ἐν μέσω πελάγει φορούμενος, ύπερ πηδαλίου ύψίζυγος, τοῖς οιαζι διιθύνει την ναῦν ἐφεζόμενος. όμματα δ' αὐτοῦ καὶ νοῦς, εὐθὸ τοῦ αἰθέρος ξυντέταται πρὸς τὰ μετάρσια, καὶ ή όδὸς αὐτῷ ἄνω δι' οὐρανοῦ ἄπεισι, πλέοντι κάτω κατά την θάλατταν οδτω καί δ δημιουργός, την ύλην, τοῦ μήτε διακρουσθηναι υ, μήτε περιπλανηθηναι αὐτήν, άρμονία ξυνδησάμενος, αὐτὸς μέν δπέρ ταύτης ίδρυται, οίον ύπερ νεώς, επί θαλάττης, τῆς ύλης την άρμονίαν δε ίθύνειν, ταϊς ίδεαις οιαχίζων,

ter meus agricola, vos palmites; disce qualia Numenius de secundo principio theologorum more disputet. Quemadmodum rursus agricolæ ad eum qui plantat quædam relatio est : sic plane deus primus ad opificem deum refertur. Nam primus quidem, quum omnis animæ semen sit, universa illa seminat, que in nature sue societatem assumsit; at vero legum lator quæ ab illo proseminata sunt inserit ipse ac dividit, atque in nostrum quemque transplantat. Atque in sequentibus rursus, dum quærit, qua ratione a primo principio secundum oriatur, ita scribit : quæcunque postquam donata fuerint, sic ad eum qui accipit traducuntur, ut ab eo qui dederit sejungantur, exempli gratia curatio, divitiæ, argentum cælatum aut signatum : ea omnia mortalia sunt et humana. divina sunt ejusmodi, quæ cum aliis ita communicentur, ut neque postquam hinc illuc commearunt, hinc tamen abscesserint, et illuc profecta sic eum juvent qui acceperit, ut ei qui dederit non noceant, immo prosint eliam corum que jam ante noverat recordatione. Cujusmodi sane liberalis doctrina est, res plane singularis et præstans, quæ quum accipienti utilitatem afferat, ei tamen qui dederit non eripitur. Nam quemadmodum lucernam eam vides, quæ accensa ab altera fuerit, lumen illud continere, quod priori non ademerit, sed tantum, qua instructa ipsa est materia, alterius igne accensa, acceperit : sic profecto doctrina, ut tradatur ab altero, ab altero accipiatur, eadem tamen et in eo qui dederit postea remanet, et in eo qui acceperit, ipsa inest. Cujus 1ei causa, o hospes, nihil humani est; sed quod affectio illa atque naturæ habitus doctrina præditus idem in deo est, qui dedit, atque in me et te, qui accepimus. Itaque Plato sapientiam ad homines una cum igne claris-

simo a Prometheo delatam esse dicebat. Idem paululum progressus superioribus hæc subjungit : ea sunt vitæ genera; primi dei alterum, alterum secundi. Nimirum primus deus unus idemque permanet : contra secundus subinde moveri solet. Atque ille quidem in rebus sub intelligentiam cadentibus, hic in intelligibilibus et sensibilibus versatur. Noli autem mirari, si hoc dixi; nam multo etiam mirabilius est, quod audies. Quippe loco motus ejus, quo secundus cietur, quietem primi propriam nativam quandam motionem esse defendo, ex qua mundi ordo ac sempiterna constantia et incolumitas in rerum universitatem disfundatur. Post hæc etiam libro sexto præcedentibus alia adjiciens ita scribit : quum Plato sciret solum opificem deum notum hominibus esse, at primum illum, qui mentis nomine appellatur, eos penitus latere, idcirco hoc orationis genus adhibuit, perinde ac si quis hunc in modum loqueretur : quam vos mentem homines esse conjicitis, ea quidem prima non est, sed antiquior altera quædam est atque divinior. Itemque nonnullis interpositis ait : gubernator fere medio mari jactatus, clavo quidem sublimis insidens, navem gubernaculis dirigit : verum oculos simul atque animum recta in ardorem coelestem, qui æther nominatur, intentum defixumque tenet, suumque homini, dum infra mare trajicit, iter supra per cœlum conficitur. Ita etiam mundi opifex, ne materia aut discuteretur, aut vagaretur, eam temperatione non solum colligavit, sed ipse etiam ei, quomodo in mari navigio, sic insidet, ut temperationem suam ideis, quasi gubernaculis quibusdam. moderetur : cœlique loco superiorem in deum ipslus oculos in se convertentem intuitus, ex contemplatione judicandi vim atque ex suo desiderio propensionem et βλέπει τε άντι ποῦ οὐρανοῦ εἰς τὸν ἄνω θεὸν προσαγόμενον αὐτοῦ τὰ ὅμματα, λαμβάνει τε τὸ μὲν κριτικὸν ἀπὸ τῆς θεωρίας, τὸ δὲ ὁρμητικὸν ἀπὸ τῆς ἐφέσεως. Καὶ ὁ Σωτήριος παρ' ἡμῖν λόγος, Οὐθέν τ, φησι, δύναται ὁ υἰὸς ποιεῖν ἀφ' ἐαυτοῦ, ἐὰν μή τι βλέπη τὸν πατέρα ποιοῦντα. ᾿Αλλὰ γὰρ τοσαῦτα καὶ περὶ τοῦδε ὁ Νουμήνιος.

(Eusebius Præparat. Evang. lib. XI cap. 18 Νουμηνίου περί τοῦ αὐτοῦ. Prægreditur autem caput de secundo principio ex Plotino, quod Eusebius sic claudit: Ταῦτα μέν δ Πλωτῖνος δ δέ Νουμήνιος τὰ Πλάτωνος πρεσθεύων ἐν τοῖς περὶ τἀγαθοῦ τάδε και αὐτὸς περί τοῦ δευτέρου αἰτίου λέγων διερμηνεύει. Cæterum loci hujus principium affertur et excutitur a Cyrillo contra Julianum lib. VIII Tom. VII pag. 338 ed. Paris. Scripsi a : ἐπὰν] codd. ἐπ' ἀν — » ἢ τῷ πρωϊαίτερον — ἡμεῖς ταὐτόν] cum Eusebii codd; hæc omnia omisit Cyrillus. — <sup>c</sup> προσχαλεσάμενοι] cum Eusebii codd; προσκαλεσάμενος Cyrillus. — 4 ἀρχώμεθα οὖτως cum Eusebii codd; ἀρχόμεθα δὲ οὕτως Cyrillus. — • εὐκτέον μεν ήδη, διελέσθαι δε δεῖ cum Eusebii codd; omisit hæc Cyrillus. — ' eotiv elg ] cum Eusebii codd; έστὶν ὁ εἶς Cyrillus. — 8 ἐπορεγόμενος ] codd. ἀπορεξόμενος. — h ούτι ] libri ούτε. — 1 και τοῦ δημιουγούντος δε θεοῦ χρη νομίζειν πατέρα] membranæ καὶ τοῦ δημιουργοῦντος δὲ περὶ πατρός και υίου χρη είναι νομίζεσθαι πατέρα. Sed locus interpolatus est; simplex autem constructio requiritur, ut apud Platonem Conviv. p. 202. 1). δρᾶς οὖν, ἔφη, ὅτι καὶ σὺ Ἔρωτα οὐ θεὸν νομίζεις; — k κηδευόμενα] e Vigeri conjectura; codd. κηδεύοντα. —  $^{1}$  ώς έμεγαλύνθη — τὸ πρόσωπον τῆς γης] petita sunt e Psalm. 104 vs. 24 seqq. πρὸς σὲ] idem hoc loco valet quod παρὰ σοῦ apud Atticos. Æschylus Prom. 968 εί προσδοκάς έμου τι πευσεῖσθαι πάρα. Aristoph. Vesp. 56 μηδέν παρ' ήμῶν προσδοχᾶν λίαν μέγα. Sed nihil in tali scriptore mutare ausus sum. — n κηδευόμενα] e Vigeri conjectura; codd. χηδεύοντα. - ο Σωτηρίου λόγου ] Joann. Evang. cap. XV, 5. — Ρτον φυτεύοντα] e Vigeri conjectura; codd. τὰ φυτεύοντα. — ¶ μάλιστα ἔχει] e Vigeri conjectura; codd. μάλιστα έστιν. — \* ἐχ τοῦ δεδωχότος, οἶα δή ἐστι] e Vigeri conjectura; libri ἐχ τοῦ δεδωχότος, ἐστὶ. — \* θεός ἐστιν ἐστώς] cum Vigero; codd. θεὸς ἔσται ἐστώς. — <sup>1</sup> ἄσπερ ἀν εἴ τις οὕτω λέγοι] libri ὥσπερ ἀν τις οὕτω λέγοι. — <sup>1</sup> τοῦ μήτε διαχρουσθῆναι μήτε περιπλανηθῆναι] membranæ τοῦ μήτε διαχροῦσαι, μήτε ἀποπλεχθῆναι. — \* οὐδέν, φησι,] Joann. Evang. cap. V. 19. —)

11. Τὰ μέν οὖν σώματα λαδεῖν ἡμῖν έξεστι, σημαινομένοις έχ τε όμοίων, άπό τε τῶν ἐν τοῖς παραχειμένοις γνωρισμάτων ένόντων. Τάγαθον δε σύδενος έχ παραχειμένου οὐδ' οὖν ἀπὸ διμοίου αἰσθητοῦ ἐστι λαδείν μηγανή τις οὐδεμία. Άλλὰ δεήσει, οἶον εί τις επί σχοπή καθήμενος, ναῦν άλιάδα βραχεῖάν τινα, τούτων τῶν ἐπακτρίδων, τῶν μόνων, μίαν, μόνην, έρημον, μεταχυμίαις έγομένην δξυδεδορχώς, μιᾶ βολή χατείδε την ναύν ούτω δή τινα άπελθόντα πόρρω τών αλοθητών, διμιλήσαι τῷ ἀγαθῷ μόνι μόνον, ἔνθα μήτε τις ἄνθρωπος , μήτε τι ζῷον ἔτερον, μηδὲ σῷμα μέγα, μηδέ σμικρόν, άλλά τις άφατος καὶ άδιήγητος άτεχνῶς ἐρημία θεσπέσιος, ἔνθα τοῦ ἀγαθοῦ ἤθη, διατριδαί τε και άγλαίαι, αὐτὸ δὲ ἐν εἰρήνη, ἐν εὐμενεία, τὸ ήρεμον, τὸ ἡγεμονικόν, ἔλεων, ἐποχούμενον ἐπὶ τῆ οὐσία. Είδέ τις πρός τοῖς αἰσθητοῖς λιπαρῶν, τὸ ἀγαθὸν ἐψιπτάμενον φαντάζεται, κάπειτα τρυφῶν οἴοιτο τῷ ἀγαθῷ έντετυχηχέναι, τοῦ παντὸς άμαρτάνει. Τῷ γὰρ ὄντι, οὺ ραδίας, θείας δὲ πρὸς αὐτὸ δεῖ μεθόδου καί ἐστι κράτιστον, τῶν αἰσθητῶν ἀμελήσαντι, νεανιευσαμένο πρὸς τὰ μαθήματα, τούς άριθμούς θεασαμένω, ούτως έχμελετῆσαι μάθημα, τί ἐστι τὸ ἔν. Ταῦτα μὲν ἐν τῷ πρώτῳ. Εν δε τῷ πέμπτῳ ταῦτά φησιν. εἰ δ' ἔστι μεν νοητόν ή οὐσία καὶ ή ἰδέα, ταύτης δ' ώμολογήθη πρεσδύτερον καὶ αἴτιον εἶναι δ νοῦς, αὐτὸς οὖτος μόνος εὕρηται ῶν τὸ ἀγαθόν. Καὶ γάρ εί ὁ μέν δημιουργός θεός έστι γενέσεως άρχή, τὸ ἀγαθὸν οὐσίας έστιν άρχή. Άναλογον δε τούτω μέν ο δημιουργός θεός, ών αὐτοῦ μιμητής, τη δε ούσία ή γένεσις, είχων αύτης ούσα

impetum accipiat. Similiter salutis nostræ auctor, Nihil, inquit, potest fillus facere a se, nisi quid patrem facientem viderit. Sed satis etiam de hac re ex Numenio.

11. Corporum rationes intelligere nobis licet, dum partim e similibus signis, partim e rerum vicinarum indiciis conjecturam facimus. At boni vim capere nullo prorsus modo neque ex ullius rei vicinæ aspectu, neque ex cujusquam omnino, quæ sensibus percipiatur, similitudine possumus. Sed oportebit, tanquam si quis in specula sedens cymbam medio in mari perparvam, unam ex piscatoriis illis aliquam, quæ solæ apparere solent, omni comitatu nudam, fluctuumque intervallis inclusam, qua

valet acie conspiciens, uno oculorum conjectu totam videat: ita unumquemque ab omni rerum sensibilium usu sejunctum cum solo bono solum versari, ubi neque homo, neque aliud animal, neque ullum omnino corpus sive magnum sive parvum occurrat, sed vasta quædam omnique oratione major ac plane divina solitudo: in qua boni mores, studia, deliciæ sunt: ipsumque bonum summa pace animique tum æquitate tum tranquillitate fruens, simul rerum principatum obtinens et omnibus propitium naturæ universæ iusidet. Verum si quis, dum in rebus sensibilibus assiduus ac totus est, boni cogitationem velut advolantem menti informat, ac deinde luxuriose vivens bonum sibi videtur invenisse, is tota

καὶ μίμημα. Εὶ γάρ ὁ δημιουργός ὁ τῆς γενέσεώς έστιν άγαθός, ή που έσται καί δ τῆς οὐσίας δημιουργὸς αὐτοάγαθον, σύμφυτον τῆ οὐσία. Ο γὰρ δεύτερος, διττός ών αὐτός, ποιεί τήν τε ίδεαν έαυτοῦ καὶ τον κοσίτον, ομίτιουδλος ωλ. ξμειτα θεπδυλικός ογως. Συλλελογισμένων δ' ήμων ονόματα τεττάρων πραγμάτων, τέτταρα έστω ταῦτα δ μέν πρῶτος θεός, αὐτοάγαθον· δ δε τούτου μιμητής, δημιουργός άγαθός. ή δ' οὐσία, μία μὲν ή τοῦ πρώτου, ἐτέρα δὲ ή τοῦ δευτέρου. Τς μίμημα ο καλός κόσμος, κεκαλλωπισμένος μετουσία τοῦ καλοῦ. Καὶ ἐν τῷ ἔκτῳ δὲ ἐπιλέγει· μετέχει δε αὐτοῦ τὰ μετέχοντα, καὶ ἐν ἄλλφ μέν οὐδενί, ἐν δὲ μόνο τῷ φρονεῖν ταύτη ἄρα καὶ τῆς ἄγαθοῦ συμβάσεως ὀνίναιτ' ἄν , ἄλλως δ' οὐ. Καὶ μὲν δή τὸ φρονεῖν τοῦτο δεόντως \* συντετύχηκε μόνφ τῷ πρώτω. υφ' οξ οξιν τὰ άλλα ἀποχραίνεται και ἀγαθοῦται, έὰν τοῦτο ἐκείνω μόνον μόνω προσῆ, ἀβελτέρας αν είη ψυχῆς έτι αμφιλογείν. Εί γαρ αγαθός έστιν δ δεύτερος οὐ παρ' έαυτοῦ, παρὰ δὲ τοῦ πρώτου, πῶς οδόν τε ύφ' οδ της μετουσίας ε έστιν οδτος άγαθός, μή άγαθὸν εἶναι, άλλως τε κάν τύχη αὐτοῦ ὡς ἀγαθοῦ μεταλαγών δ δεύτερος; Οδτω τοι δ Πλάτων έχ συλλογισμοῦ τῷ ὀξὺ βλέποντι ἀπέδωκε τὸ ἀγαθὸν ὅτι ἐστὶν εν. Καὶ πάλιν έξῆς φησι ταῦτα δὲ οὕτως ἔγοντα ήδη έστι μέν ό Πλάτων ο άλλη και άλλη χωρίσας. ίδία μέν γάρ τον χυχλιχόν λόγον α έπι τοῦ δημιουργοῦ

via errat. Revera enim non facili, sed prorsus divina boni investigandi via et ratione opus est. Quo in genere optimum fuerit, omnibus iis quæ sub sensus cadunt neglectis, in artes mathematicas vehementer incumbere, atque ubi numerorum rationes inspexeris, tum demum instituta quæstione, quid sit unum, diligenter cognoscere. Hæc in primo Numenius. Idem in quinto ila scribit : si tam essentia; quam idea intelligibile quiddam est, et si utraque antiquiorem, immo et causam utriusque mentem esse confitemur, eam profecto solam bonum esse intelligimus. Nam si opifex deus generationis principium est, bonum ipsum sine dubio essentiæ principium erit. Enimvero ut opifex ille deus ad bonum, cujus æmulator est : ita ad essentiam generatio refertur, quod ejus imago quædam et imitatio sit. Si enim generationis opifex bonus est : utique essentiæ opifex ipsum illud per se bonum erit, atque essentiæ cognatum. Quippe secundus quum ipse duplex sit idemque opifex, primum quidem et ideam ipse suam et mundum hunc efficit, deinde vero in una rerum contemplatione habitat. Quare, ut ex iis quæ dicta sunt rerum quatuor nomina colligamus, quatuor hæc esse possint : deus primus, quod ipsum per se bonum est : ejus imitator opifex bonus : essenția duplex, primi altera, altera secundi : cujus imitatio est pulcher ille mundus, pulchri communione ornatus. Præterea in sexto superioribus hæc subjungit : cæterum quidquid in ejus societatem assumitur, non alius rei sed sapientiæ ejus tantum parέγραψατο ἐν Τιμαίω εἰπών, ἀγαθος ἦν ἐν δὲ τῷ πολιτεία, τὸ ἀγαθὸν εἶπεν, ἀγαθοῦ ἰδέαν ὡς δὴ τοῦ
δημιουργοῦ ἰδέαν οὖσαν τὸ ἀγαθον, ὅστις πέφανται
ἡμὶν ἀγαθὸς μετουσία τοῦ πρώτου τε καὶ μόνου.
\*Οπως γὰρ ἄνθρωποι μὲν λέγονται τυπωθέντες ὑπὸ
τῆς ἀνθρώπου ἰδέας, βόες δὲ καὶ ἵπποι ὑπὸ τῆς βοὸς
καὶ ἵππου ἰδέας ο οὕτω καὶ εἰκότως ὁ δημιουργὸς εἴπερ ἐστὶ μετουσία τοῦ πρώτου ἀγαθοῦ ἀγαθός, ἰδέα ὰν
εἴη ὁ πρῶτος νοῦς, ὧν αὐτοάγαθον.

(Eusebius Præparat. Evang. lib. XI cap. 22 Νουμηνίου περὶ τάγαθοῦ. In præcedentibus ait : πάλιν δὲ ὁ Νουμήνιος ἐν τοῖς περὶ τοῦ ἀγαθοῦ, τὴν τοῦ Πλάτωνος διάνοιαν ἐρμηνεύων, τοῦτον διέξεισι τὸν τρόπον. Scripsi : α δεόντως ] codd. δεῖν. — α τοῦτα δὲ οὕτως ἔχοντα ἤδη ἐστὶ μὲν ὁ Πλάτων ] membranæ ταῦτα δὲ οὕτως ἔχοντα ἔθη μὲν ὁ Πλάτων. — α τὸν χυχλικὸν λόγον ἐπὶ | e Vigeri conjectura; codd. τὸν χυχλικὸν ἐπί. — α βόες δὲ καὶ ἔπποι ὑπὸ τῆς βοὸς καὶ ἔπποι ὑπὸ τῆς βοὸς καὶ ἔππου ἰδέας ] codd. βόες δ' ὑπὸ τῆς ἔππου ἰδέας.)

13. Εἰ μὲν γράφειν ὑποτεινάμενος ὁ Πλάτων περὶ τῆς θεολογίας τῆς τῶν Ἀθηναίων, εἶτα ἐδυσχέραινεν αὐτῆ, καὶ κατηγόρει, ἐχούση στάσεις μὲν πρὸς ἀλλήλους, τέκνων δὲ τῶν μὲν μίζεις, τῶν δὲ ἐδωδά τῶν δὲ ἀντὶ τούτων πατράσι τιμωρίας, ἀδελφῶν τε

ticeps fit: quippe quod ita demum ex ipsius boni consortione fructum aliquem capere possit; alioqui nullum. Atque hæc quidem sapientia, primo solum illi decenter contigit : a quo enim cætera colorantur et exornantur, num illi uni hæc perfecti boni dignitas insit, id insuper dubitare, stolidi profecto ac vecordis animi fuerit. Si enim secundus non per se bonus est, sed primi beneficio, qui tandem fleri potest, ut cujus unius communione bo nus alter iste sit, is ipsum per se bonum non sit, præsertim si secundus eo duntaxat qua bonus est perfruitur? Ita sane Plato bonum unum esse, si rem acute dispicias, certa ratione docet. Rursus in sequentibus ait : hæc philosophiæ præcepta Plato alibi aliter tradita ac distincta reliquit : nam qui privatim in Timæo vulgarem quandam opificis dei rationem descripsit, dum ait, bonus erat: idem in Republica bonum boni eadem esse affirmat, utpole bonum opificis ideam esse declarans, quem primi illius soliusque boni communione bonum esse vidimus. Quemadmodum enim homines in humani, boves autem et equi in bubuli et equini oris speciem assimulati dicuntur : sic etiam opifex deus, quum primi boni communione bonus sit, prima mens, quæ ipsum per se bonum sit, idea jure fuerit.

12. Si Plato de Atheniensium theologia scripturum se esse pollicitus, ac deinde rei pertæsus eam reprehendisset, quod partim mutua deorsum dissidia contineret, partim liberos cum parentibus coeuntes aut ab iis devoratos, partim sceleris utriusque causa pænas vel paren.

αδελφοῖς δμνούση, καὶ άλλα τοιαῦια εἴπερ ὁ Πλάτων ταυτὶ λαδών εἰς τὸ φανερὸν κατηγόρει, παρασχεῖν ἀν δοκεῖ μοι τοῖς ᾿Αθηναίοις αἰτίαν, πάλιν κακοῖς γενέσθαι ἀποκτείνασι καὶ αὐτὸν ὥσπερ τὸν Σωκράτην. Ἐπεὶ δὲ ζῆν μὲν οὐκ ἀν προείλετο μᾶλλον, ἢ ἀληθεύειν, ἔώρα δὲ ζῆν τε καὶ ἀληθεύειν ἀσφαλῶς δυνησόμενος, ἔθηκεν ἐν μὲν τῷ σχήματι τῶν ᾿Αθηναίων τὸν Εὐθύφρονα, ὅντα ἀνδρα ἀλαζόνα, καὶ κοάλεμον, καὶ εἴ τις ἀλλος θεολογεῖ κακῶς αὐτὸν δὲ τὸν Σωκράτην ἐπ' αὐτοῦ τε καὶ ἐν τῷ ἰδίῳ σχηματισμῷ, ἐν ῷ περὶ εἰωθότος ἡλεγχεν ἐκάστῳ προσομιλῶν.

(Eusebius Præparat. Evang. lib. XIII cap. 5 Νουμηνίου, ἐκ τῶν παρὰ Πλάτωνι ἀπορρήτων, περὶ τοῦ αὐτοῦ. In extremo capite 4 ait : Ταῦτα ὁ Πλάτων ἐν τῷ Εὐθύφρονι. Διασαρεῖ δὲ τὴν διάνοιαν ὁ Νουμήνιος ἐν τῷ περὶ τῶν παρὰ Πλάτωνι ἀπορρήτων,

ώδέ πη λέγων.)

13. Νουμήνιος δέ την συγκαταθετικήν δύναμιν παραδεκτικήν ένεργειῶν φήσας εἶναι, σύμπτωμα αὐτῆς φησιν εἶναι τὸ φανταστικόν, οὐ μὴν ἔργον γε καὶ - ἀποτέλεσμα, ἀλλὰ παρακολούθημα.

(Stobæus Eclog. Phys. lib. I cap. 41, 25 ἐχ τῶν Πορφυρίου περὶ τῶν τῆς ψυχῆς δυνάμεων pag. 833 ed. Heeren. pag. 352 ed. Gaisford.] Scripsi autem οὐ μὴν ἔργον γε καὶ ἀποτέλεσμα, quod et Meinekio placuisse video, qui tamen vulgatam lectionem οὐ μὴν ἔργον τε καὶ ἀποτέλεσμα in Stobæi verbis reliquit.)

16. "Αλλοι δέ, ὧν καὶ Νουμήνιος, οὐ τρία μέρη ψυχῆς μιᾶς ἢ δύο γε, τὸ λογικὸν καὶ ἄλογον, ἀλλὰ δύο ψυχὰς ἔχειν ἡμᾶς οἴονται, ὥσπερ καὶ ἄλλοι, τὴν μὲν λογικὴν τὴν δὶ ἄλογον.

· (Stobæus Eclog. Phys. lib. I cap. 41, 25 ἐν ταυτῷ pag. 836 ed. Heeren. [ pag. 353 ed. Gaisford. ] Quæ sequuntur apud Stobæum, non viden-

tur ad Numenium pertinere. Sunt vero hæc δν πάλιν οἱ μὲν ἄμφω ἀθανάτους, οἱ δὲ τὴν λογικὴν ἀθάνατον. Τὴν δὲ ἄλογον οὐ κατὰ τὰς ἐνεργείας μόνον ἀφίστασθαι τῆς ποιᾶς κινήσεως, ἀλλὰ καὶ κατ' οὖσίαν διαλύεσθαι. Τοῖς δὲ ἐδόκει, δύο ψυχῶν εἰς ταὐτὸ συμπλακεισῶν ἀλλήλαις, διπλασίας εἶναι τὰς κινήσεις, ὁμοιουμένων ἀλλήλαις ἐκ τοῦ ἀπολαύειν ἐκατέραν τῶν τῆς ἐτέρας παθημάτων κατὰ τὴν ἔνωσιν.)

16. 10ι δη οὖν ἐπὶ την καθ' αὐτην ἀσώματον οὐσίαν ἐπανίωμεν, διακρίνοντες καὶ ἐπ' αὐτῆς ἐν τάξει τὰς περὶ ψυχῆς πάσας δόξας. Εἰσὶ δή τινες, οὶ πᾶσαν την τοιαύτην οὐσίαν δμοιομερῆ καὶ την αὐτην καὶ μίαν ἀποφαίνονται, ὡς καὶ ἐν ότωοῦν αὐτῆς μέρει εἶναι τὰ δλα· οἴτινες καὶ ἐν τῆ μεριστῆ ψυχῆ τὸν νοητὸν κόσμον καὶ θεοὺς καὶ δαίμονας καὶ τάγαθὸν καὶ σάντα τὰ πρεσδύτερα ἐν αὐτῆ ἐνιδρύουσι, καὶ ἐν πᾶσιν ὡσαύτως πάντα εἶναι ἀποφαίνονται, οἰκείως μέντοι κατὰ την αὐτῶν οὐσίαν ἐν ἐκάστοις. Καὶ ταύτης τῆς δόξης ἀναμφισδητήτως μέν ἐστι Νουμήνιος. Κατὰ δὴ ταύτην νοῦ καὶ θεῶν καὶ τῶν κρειττόνων γενῶν οὐδὲν ἡ ψυχὴ διενήνοχε κατὰ τὴν δλην οὐσίαν

(Stobæus Eclog. Phys. lib. I cap. 41, 32 'Ιαμβλίχου περὶ ψυχῆς pag. 866 ed. Heeren. [p. 369 ed. Gaisford.] Post Νουμήνιος omisi quæ ad hunc non referuntur. Nam integer locus hic est: Καὶ ταύτης τῆς δόξης ἀναμφισδητήτως μέν ἐστι Νουμήνιος, οὐ πάντη δὲ δμολογουμένως Πλωτῖνος, ἀστάτως δὲ ἐν αὐτῆ φέρεται ἀμέλιος, Πορφύριος δὲ ἐνδοιάζει περὶ αὐτήν, πὴ μὲν διατεταγμένως (leg. διατεταμένως) αὐτῆς ἀφιστάμενος, πὴ δὲ συνακολουθῶν αὐτῆ, ὡς παραδοθείση ἀνωθεν. Κατὰ δὴ ταύτην κτλ.)

16. Ἡδη τοίνυν καὶ ἐν αὐτοῖς τοῖς Πλατωνικοῖς πολλοὶ διαστασιάζουσιν: οἱ μἐν εἰς μίαν σύνταξιν καὶ

tibus a liberis, vel fratribus a fratribus irrogatas, atque id genus alia celebraret; hæc, inquam, si palam atque aperte Plato reprehendisset, mihi causam Atheniensibus attulisse videretur improbitatis suæ quemadmodum in Socrate, sic in ipso interficiendo rursus expromendæ. Quum autem non vivere quam verum loqui mallet, et utriusque rei tuendæ facultatem habere posse sibi videtur, Euthyphronem illum, hominem vanum ac stolidum, eundemque de rebus divinis, si quisquam alius, perperam disserentem Atheniensium loco induxit: Socratem vero per se et in suæ naturæ speciem conformatum, qua singulos in omni colloquio de rebus consuetis habito refutabat.

- 13. Numenius autem assentiendi facultatem capacem esse actionum dicens, ejus eventum esse ait imaginationem, non tamen opus aut effectum, sed consecutionem.
  - 14. Alii vero, in quibus etiam Numenius est, non tres

partes unius animæ, aut duas utique, rationis participem et expertem, sed animas duas nos habere censent, sicut et alii, alteram rationis compotem, expertem alteram.

- 15. Age nunc ad ipsam per se incorpoream naturam revertamur, vulgaresque de illa, quatenus ad animam spectant, opiniones omnes distinctas ordine referamus. Sunt igitur qui totam hujusmodi naturam partes similes habere, eamque unam et eandem esse doceant, ita ut in quavis ejus parte totum cernatur. Iidemque etiam in anima dividua mundum intelligibilem, deos, genios et bonum et præstantissima quæque collocant, atque in omnibus similiter omnia inesse statuunt, singulorum tamen naturæ convenienter. Et hanc quidem sententiam sine dubio Numenius tuetur. Quam si sequimur, a mente, diis et divina progenie anima tota sua natura nihil differt.
- 16. Jam vero multi etiam Platonicorum inter se discordant, partim in unum ordinem unamque formam

μίαν ίδέαν τὰ είδη και τὰ μόρια τῆς ζωῆς και τὰ ἐνεργήματα συνάγοντος, ὅσπερ Πλωτῖνός τε καὶ Πορούριος· οἱ δὲ εἰς μάχην ταῦτα κατατείνοντες, ὥσπερ Νουμήνιος.

(Stobæns Eclog. Phys. lib. I cap. 41, 37 περὶ τῶν ἔργων τῆς ψυχῆς: ἐν ταὐτῷ pag. 894 ed. Heeren. [pag. 381 ed. Gaisford.]. Servavi codicum lectionem κατατείνοντες, cujus loco Heerenius vulgavit κατατείναντες.)

17. Τῶν δ' αὖ διισταμένων πρὸς τούτους, καὶ ἀπὸ τῶν ἔξωθεν προσφυσμένων προστιθέντων ὁπωσοῦν τῆ ψυχῆ τὸ κακόν, ἀπὸ μὲν τῆς ὅλης Νουμηνίου καὶ Κρονίου πολλάκις.

(Stobæus Eclog. Phys. lib. I cap. 41, 37 περί τῶν ἔργων τῆς ψυχῆς ἐν ταὐτῷ pag. 896 ed. Heeren. [pag. 382 ed. Gaisford.]. Omisi quæ ad Numenium non pertinent.)

18. Οὐχ ἔχοντες δὲ σχοπὸν τῆς διαφορότητος εἰς ταὐτὸ συγχέουσι τὰς ἐνσωματώσεις τῶν ὅλων, χαχάς τε εἶναι πάσας διισχυρίζονται, χαὶ διαφερόντως οἱ περὶ Κρόνιόν τε χαὶ Νουμήνιον χαὶ Ἡρποχρατίωνα.

(Stobæus Eclog. Phys. lib. I cap. 41, 40 περὶ διαφορᾶς καθόδου τῶν ψυχῶν. Ἐν ταὐτῷ pag. 910 ed. Heeren. [pag. 388 seq. ed Gaisford]. Quæ in præcedentibus exciderunt verba, sic supplevit Heerenius: [τινὲς δὲ τῶν νεωτέρων οὐχ οὕτως] διακρίνουσιν, οὐχ ἔχοντες δὲ σκοπὸν κτλ.).

19. Ένωσιν μέν οὖν καὶ ταυτότητα ἀδιάκριτον τῆς ψυχῆς πρὸς τὰς ἔαυτῆς ἀρχὰς πρεσδεύειν φαίνεται Νουμήνιος, σύμφυσι» δὲ καθ' ἔτέραν οὐσίαν οἱ πρεσδύτεροι διασώζουσι. Καὶ ἀναλύσει μέν ἐκεῖνοι, συντάξει δὲ οδτοι προσεοίκασι.

(Stobæus Eclog. Phys. lib. I cap. 41, 67 ἐν ταὐτῷ pag. 1066 seq. ed. Heeren. [pag. 475 ed. Gaisford.] Antiquos philosophos intelligit Platonem, Aristotelem, Pythagoram, qui cum anima aliam naturam, id est, mentem (νοῦν) conjungebant; Numenii autem animam omnino unam putantis sententiam supra positam vide in fragm. 15.)

20. Νουμήνιος μέν γάρ τρεῖς ἀνυμνήσας θεοὺς πατέρα μέν χαλεῖ τὸν πρῶτον, ποιητὴν δὲ τον δεύτερον, ποίημα δὲ τὸν τρίτον.

(Proclus in Tim. pag. 93. A. qui explicationis causa addit: 6 γλρ κόσμος κατ' αὐτὸν δ τρίτος ἐστὶ θεός: ἄστε δ κατ' αὐτὸν δημιουργὸς διττός, ὅ τε πρῶτος θεὸς καὶ ὁ δεύτερος, τὸ δὲ δημιουργούμενον ὁ τρίτος.)

21. Νουμήνιος μέν οὖν πάντα μεμῖχθαι οἰόμενος οὐδὲν οἴεται εἶναι ἀπλοῦν.

(Proclus in Timæum pag. 141. E. Idem in Tim. p. 187 B. refert Numenium inter eos philosophos qui numerum esse animum statuerunt. Sic enim scribit: τῶν δὲ πρὸ ἡμῶν οἱ μὲν μαθηματικὴν ποιοῦντες τὴν οὐσίαν τῆς ψυχῆς, ὡς μέσην τῶν τε φυσικῶν καὶ τῶν ὑπερφυῶν, οἱ μὲν ἀριθμὸν αὐτὴν εἰπόντες ἐκ μονάδος ποιοῦσιν, ὡς ἀμερίστου, καὶ τῆς ἀορίστου δυάδος, ὡς μεριστῆς, οἱ δὲ ὡς γεωμετρικὴν ὑπόστασιν οὖσαν ἐκ σημείου καὶ διαστάσεως, τοῦ μὲν ἀμεροῦς, τῆς δὲ μεριστῆς. Τῆς μὲν προτέρας εἰσὶ δόξης οἱ περὶ ᾿Αρίστανδρον καὶ Νουμήνιον καὶ ἄλλοι πλεῖστοι τῶν ἔξηγητῶν, τῆς δὲ δευτέρας Σεδῆρος.)

22. Μέθεξις τῶν ὄντως ὄντων ἐστὶ κάν τοῖς νοητοῖς.

(Proclus in Timæum pag. 249. A. εί μέν οὖν, ώς φετο Πορφύριος καί τινες άλλοι Πλατωνικοί, μόνα μετείγε των όντως όντων τὰ αἰσθητά, ἐν αὐτοῖς μόνοις αν έζητοῦμεν τὰς εἰκόνας εἰ δ', ὡς Ἀμέλιος γράφει και πρό Άμελίου Νουμήνιος, μέθεξίς έστι καν τοῖς νοητοίς, είεν αν εικόνες και έν αύτοις. Idem in Tim. pag. 299. C. hæc de diis rerum parentibus et artificibus tradit : περὶ δὲ ἀπάντων τῶν κατευθυνόντων την γένεσιν θεών λέγωμεν, ώς ούτε την ούσίαν έχουσι τῆ ὅλη συμμεμιγμένην, χαθάπερ φασὶν οξ ἀπὸ τῆς στοᾶς. οὐδεν γὰρ δῦνον κατὰ τῆς ὕλης νῷ καὶ φρονήσει δύναται διοιχεΐν οὐδε χυρίως έστὶ ποιητιχόν αίτιον , άλλ' δργανον έτέρου τινός ούτε την μέν οίσίαν έχουσιν άμιγῆ πρὸς τὴν ὅλην, τὰς δὲ δυνάμεις χαί τὰς ἐνεργείας ἀναμεμιγμένας πρὸς αὐτήν, ὡς οί περί Νουμήνιον λέγουσιν. Idem memoriæ prodit Numenium bellum Atlanticum et fictum putasse et ad animorum dissidium retulisse. Nam pag. 26. C. ait: 'Ωριγένης δὲ πεπλάσθαι μέν ἔλεγεπὸ διήγημα και τοσούτον γε συνεχώρει τοις άμφι τον Νουμήνιον, οὐ δι' ήδονὴν δὲ πεπλάσθαι μεμηγανημένην κατά τὸν Λογγίνον αἴτιον δέ οὐ προσετίθει τοῦ πλά.

pecies ac partes vitæ ejusque acta redigentes, ut Plotinus et Porphyrius; partim ad dissidium hæc referentes, ut Numenius.

<sup>17.</sup> Alii.contra ab hisce dissentientes ab externis eventis animæ malum utcunque conciliant, atque a materia quidem Numenius frequenter et Cronius.

<sup>18.</sup> Differentiæ rationem non habentes in unum confundunt omnes animorum in corpora illapsus, et cunctos malos esse cum alii affirmant, tum præcipue Cronius Numenius et Harpocratio.

<sup>19</sup> Unitatem igitur et indiscretam similitudinem ani mas cum principiis suis asserere videtur Numenius; conjunctionem autem alterius naturæ retinent vetustiores. Et illi quidem dissolvere videntur, hi connectere.

Numenius enim, qui tres deos celebravit, primum quidem patrem vocat, secundum vero opificem, tertium denique opus perfectum.

<sup>21.</sup> Numenius omnia mixta esse ratus nihil simplex existimavit.

<sup>22.</sup> Intelligibilia etiam in veritatis partem veniunt.

σιματος. Porro pag. 24. C. οί δὶ εἰς ψυχῶν διάστασιν καλλιόνων καὶ τῆς ᾿Αθηνᾶς τροφίμων καὶ γενεσιουργῶν ἄλλων, αὶ καὶ τῷ τῆς γενέσεως ἐφόρῳ θεῷ προσήκουσι. Καὶ ἔστι τῆς ἐξηγήσεως ταύτης Νουμήνιος. Quod reliquum est, Numenium a Iambli-

cho refutatum esse testatur Proclus in Tim. pag. 226 B. δ δέ γε θεῖος Ἰάμδλιχος ἄπασαν τὴν τοιαύτην θεωρίαν ἀπεβράπισεν ἐν ταῖς πρὸς τοὺς ἀμφὶ ᾿Αμέλιον (οὕτω γὰρ ἐπιγράφει τὸ κεφάλαιον) καὶ δὰ καὶ Νουμήνιον ἀντιβρήσεσιν.

# DE SEVERO, ATTICO ET NUMENIO.

Antequam ad Peripateticos transeamus, Severi, Attici et Numenii fragmenta recognita et latine versa hic proponere destinavimus. Severus quando vixerit, non traditur; nam quod nonnulli secundo post Chr. n. sæculo eum floruisse existimarunt, ea libera est conjectura. Jam vero Porphyrius (1) in vita Plotini cap. 14 testatur Plotino in scholis lectos esse commentarios Severi, Cronii, Numenii, Caji, Attici philosophorum Platonicorum : item Peripateticorum Aspasii, Alexandri, Adrasti et quotcunque forte inciderint scripta. Videtur autem Severus plures libros confecisse. Ac primum quidem inter Timæi Platonici interpretes fuit, cujus tamen procemium explicare dedignatus est (2). In exponendis verbis Platonicis pag. 27. D. (cf. Philos. Gr. Fragm. vol. II, pag. 157) τί τὸ δν άεί, γένεσιν δε ούχ έχον, και τί το γιγνόμενον μέν ἀεί, δν δὲ οὐδέποτε; jure ab eo dissentit Proclus in Timæum p. 70.a. [p. 163 ed. Schneider] ita scribens : οί μέν πάντα τὰ όντα όπωσοῦν, είτε παραδειγματικώς είτε είκονικώς, έφαντο διά ταύτης παραλαμδάνεσθαι τῆς διαχρίσεως, οί δε οὐ πάντα, χαὶ τῶν ἐξηγητῶν ἀντιλογίαι πρὸς ἀλλήλους οὐκ ὀλίγαι περί τούτου γεγόνασιν. ήμεις δέ ούχ αν γνοίημεν, ποτέρως προσήχει λέγειν, εί μή τῶν λέξεων έχάστην αὐτὴν καθ' αὐτὴν ἐξετάσαιμεν. Φέρε οὖν, ἐξ ἀρχῆς έχαστον τῶν ϸημάτων ἐφ' ἑαυτοῦ τίνα δύναμιν έχει. χατανοήσωμεν. Πρώτον οὖν τὸ τί βούλεται μέν δριχὸν είναι το γάρ τι έστιν έν τοις δρισμοίς προτάττειν είώθαμεν, και ούχι γένος έστίν, ώς οίεται Σεδηρος ό Πλατωνικός, λέγων τοῦ ὄντος καλ γιγνομένου τοῦτο εἶναι γένος τὸ τί, σημαίνεσθαι δὲ ὑπ' αὐτοῦ τὸ πᾶν · ούτω γάρ αν και τὸ γιγνόμενον είη παν και τὸ ἀει όν. άπορίαν μην έμποιεῖ ταύτην, ην καὶ τοῖς πρὸ ημῶν, τί δή ποτε μή πρό τοῦ τί ἐστιν ὅτι ἔστι παραδέδωκε. Πόθεν γάρ δηλον, ότι έστι το αεί όν; Τοῦτο δὲ ὁ τῶν ἀποδειχτικών βούλεται νόμος, τί ἐστιν ὁ Πλάτων, ἐν οίς τὸ εἰ ἔστι, πρὸ τοῦ τὸ τί ἐστιν αὐτὸ τοῦτο σχοπείν [ add. δεί ]. 'Ρητέον οὖν, ὅτι τόχα μέν οὐκ φήθη τοῦτο δεῖσθαι τῆς παρ' έαυτοῦ κατασκευῆς δ Τίμαιος ατλ. Idem perperam judicasse Severum ditit de hoc ejusdem scriptoris loco pag. 28. A.

(Cf. Philos. Gr. Fragm. vol. II, pag. 157) τδ μέν δή νοήσει μετά λόγου περιληπτόν άει κατά τά αὐτὰ ὄν, τὸ δ' αὖ δόξη μετ' αἰσθήσεως ἀλόγου δοξαστον γιγνόμενον και απολλύμενον, όντως δε ουδέποτε ov. Sic enim pag. 78. A (pag. 183 ed. Schneider.) explanato Platonis dogmate istum philosophum redarguit : δλως δέ περί χριτηρίων ήν έγει δόξαν δ Πλάτων, ἀπὸ τούτων ληπτέον. "Αλλων γάρ άλλο το χριτήριον θεμένων, τῶν μὲν αἴσθησιν, ὥσπερ οί Πρωταγόρειοί φασι, τῶν δὲ δόξαν, ὥσπερ ὁ λέγων δοχός δ' έπὶ πᾶσι τέτυχται, τῶν δὲ λόγον, τῶν δὲ νοῦν, δ Πλάτων οἰχείως τοῖς πράγμασι τὴν τῶν χριτηρίων διείλεν οὐσίαν, τοῖς μέν νοητοῖς νοῦν ἀπονείμας, τοις διανοητοίς διάνοιαν, τοις δε δοξαστοις δόξαν, τοῖς δὲ αἰσθητοῖς αἴσθησιν. Καὶ μὴ διὰ τοῦτο οίηθης διεσπασμένα τὰ χριτήρια κατ' αὐτὸν ὑπάρχειν. Ή γαρ ψυχή καὶ εν έστι καὶ πληθος. Εὶ τοίνυν τὸ χρίνον ψυχή έστιν (οὐ γάρ που σῶμα τὸ ἡμέτερον κριτικήν έχει δύναμιν) ή δε ψυχή εν έστι και πληθος, καὶ τὸ κριτικὸν ἄρα ἔν ἐστιν ἄμα καὶ πολλά, καὶ μονοειδής ή κριτική δύναμις καὶ πολυειδής. Τίς οδν ή μία δύναμις; φαίη τις άν. Ὁ λόγος, φήσομεν. Οδτος μέν γαρ έπε την των νοητών θέαν στελλόμενος έχυτῷ τε χρῆται καὶ τῆ νοήσει, οὐχ ὅτι ὅργανον μέν ή νόησις, τὸ δὲ χρώμενον αὐτός, ὡς οἴεται Σεδῆρος ό Πλατωνικός, χείρω τοῦ λόγου τὴν νόησιν τιθέμενος, άλλ' ότι φῶς ἐστιν ἡ νόησις τοῦ λόγου, τελεσιουργός οὖσα καὶ ἀναγωγὸς αὐτοῦ καὶ ἀπολαμπρύνουσα τὴν ἐν αὐτῷ γνωστικήν δύναμιν. Quid? quod mundum per se sempiternum, hunc vero qui nunc sit et moveatur, ortum statuit. Nempe mirabiliter interpretatur ea quæ leguntur apud Platonem Tim. p. 28. C. (cf. Philos. Gr. Fragm. vol. II, pag. 157) γέγονεν δρατός γάρ άπτός τέ έστι καί σωμα έχων, πάντα δε τά τοιαυτα αίσθητά, τά δ' αίσθητά, δόξη περιληπτά μετ' αίσθήσεως, γιγνόμενα καὶ γενητά ἐφάνη. Qua de re operæ pretium est audire Proclum ad Tim. p. 88 D (pag. 207 ed. Schneider) philosophantem, qui simul Severi sententiam explodit. Is igitur ait: ἀλλὰ μὴν ἀναγκαῖον ταῦτα συγχωρείν, εἰ γενητὸς κατὰ χρόνον δ χόσμος, άλλά μή τη ἀπειρία τοῦ χρόνου συνυφεστώς. Δοχούσι δέ μοι καὶ εἰς αὐτὸν πλημμελεῖν καὶ άλλως

<sup>(1)</sup> Porphyrius in vita Plotini cap. 14 εν δε ταίς συνουσίαις άνεγινώσκετο μεν αὐτῷ ὑπομνήματα, είτε Σεδήρου είη, είτε Κρονίου ἢ Νουμηνίου, ἢ Γαίου, ἢ ᾿Αττικοῦ. Κάν τοῖς Περιπατητικοῖς τά τε ᾿Ασπασίου καὶ ᾿Αλεξάνδρου,

Άδράστου τε καὶ τῶν ἐμπεσόντων. -- (2) Proclus in Tim. pag. 63. a ( pag. 145 ed. Schneider.) μέχρι δὴ τούτων συμπεπλήρωται τὸ τοῦ Τιμαίου προσίμιον, δπερ Σεδήρος. μὲν οὐδὲ ἐξηγήσεως ἡξίωσε τὸ παράπαν. --

τύν τοῦ χόσμου δημιουργόν οί τὸν χόσμον ποτέ μή είναι λέγοντες. Εί γὰρ οὖτός ποτε οὐκ ቭν, ἐκεῖνός ποτε ούχ έποίει. Αμα γάρ το ποιούμενον χαὶ τὸ ποιούν. Εί δέ ποτε ούχ έποίει, δυνάμει ήν τότε ποιούν. Εί δε δυνάμει, άτελης ήν και υστερον τέλειος, ότε έποίει. Εί δέ το πρότερον έστι και το υστερον περί αὐτόν, δῆλον, ὡς οὐκ ἦν τῶν αἰωνίως ἐνεργούντων, ἀλλὰ χατά χρόνον έχ τοῦ μή ποιείν εἰς τὸ ποιείν μεταστάς. λλλά μήν αὐτὸς παράγει τὸν χρόνον. Πῶς οὖν ἐνέργειαν έχων χρόνου δεομένην διά της ένεργείας ταύτης; Πότε γὰρ ποιεί τὸν χρόνον, οδ δείται, ໃνα ποιήση χρόνον, δν παρήγαγεν; Τοῦτο μέν οὖν οὐκ αν άλλως έχοι · μετά δέ ταύτην την δόξαν έπισκεψώμεθα Σεδηρον, δς φησιν άπλως μέν αίδιον είναι τὸν χόσμον, τούτον δὲ τὸν νῦν ὄντα καὶ οὕτω κινούμενον γενητόν. Άναχυχλήσεις γάρ είναι διττάς, ώς έδειξεν δ Έλεάτης ξένος (cf. Platon. Politic. pag. 270. B), την μέν, ήν νυνὶ περιπορεύεται τὸ πᾶν, τὴν δέ, ἐναντίαν. Γενητός οὖν δ χόσμος καὶ ἀπ' ἀρχῆς ἤρξατό τινος δ ταύτην την ανακύκλησιν ανακυκλούμενος, άπλως δέ οὐ γενητός. Πρὸς δὲ ταύτην τὴν ἐξήγησιν ἀπαντησόμεθα λέγοντες, δτι τὰ μυθικά αἰνίγματα μετάγειν εἰς φυσιολογίαν οὐκ ἔδει. Ποῦ γάρ ἀποκαμεῖν δυνατόν την χινούσαν ψυχην και μεταβάλλειν την άρχαίαν περιφοράν; Πως δὲ τέλειον καὶ αὐταρκες τὸ πᾶν, εἰ μεταδολής εφίεται; Πως δε άμφοτέρων την οίχειαν έξιν διασωζόντων, του τε κινουμένου και του κινούντος, έχει χώραν ή άμοιθή τῶν άναχυχλήσεων; πῶς δὲ δ Τίμαιός φησι την μέν ταθτοῦ περιφοράν ἐπὶ δεξιά χινείσθαι χατά την δημιουργικήν βούλησιν, την δε θατέρου επ' αριστερά; εί γαρ δει μένειν ώσαύτως και ἀει είναι τὰ δημιουργικά ἔργα, δεῖ και τὰς ἀνακυχλήσεις είναι τὰς αὐτὰς ἀεί, καὶ τὴν ταὐτοῦ περίοδον την έπι δεξιά χινεισθαι χίνησιν. Αμα γάρ προηλθεν άπὸ τοῦ δημιουργοῦ καὶ ταύτην ἔλαχε την περιφοράν. Έτι δὲ πῶς οὐχ ἀναγχαῖον ἀνωμαλίαν ἐπεισάγειν τῆ χινήσει του ούρανου; παν γάρ το παύεσθαι μέλλον τῆς προτέρας χινήσεως, έπ' άλλην δὲ μεταδαίνειν τὴν έναντίαν, και έπι στάσιν έπείγεται και απομαραίνει την προηγουμένην κίνησιν. Έπὶ τῆς αὐτῆς έστως ἐνεργείας ( lege ἔτι τῆς αὐτῆς ἐστώσης ) τίς αἰτία τῆς δευτέρας άναχυχλήσεως; ταύτας μέν δή φυσιχάς οὐχ ούσας έξηγήσεις οὐδαμῶς ἀποδεκτέον. Huc pertinet etiam, quod Severus conversiones fabulosas admittens mundum et generatum et non generatum facit, Auctor Proclus qui ad illa Platonis in Timæo verba pag. 34. A (cf. Philos. Gr. Fragm. vol. II, p. 162 ) διό δή κατά ταὐτά έν τῷ αὐτῷ καὶ ἐν ἐαυτῷ περιαγαγών αὐτὸ ἐποίησε κύκλῳ κινεῖσθαι στρεφόμενον · τάς δέ έξ άπάσας χινήσεις άφείλε, και απλανές απειργάσατο έκείνων. Έπι δε την περίοδον ταύτην, άτε οὐδὲν ποδῶν δέον, ἀσχελὲς χαὶ ἄπουν αὐτὸ ἐγέννησε hanc notam apposuit pag. 168. D. ( pag. 398 ed. Schneider. ) το μέν παράδειγμα τῆς Ι

χυχλοφορίας ότι νους έστι χαὶ φρόνησις, είρηται πρότερον· τίς δέ έστιν αύτη καὶ πῶς ἀπεικάζεται πρὸς νούν, έν τούτοις παραδίδωσιν δ λόγος. Έστι γάρ ή χυχλοφορία χίνησις χατά τὰ αὐτά ἐν τῷ αὐτῷ χαὶ ἐν έαυτῆ περιαγομένη, καθάπερ έν τούτοις τέ φησιν δ Τίμαιος καὶ ἐν Νόμοις ὁ ᾿Αθηναῖος ξένος · ὧν τὸ μὲν χατά ταὐτά ταὐτόν έστι τῷ χαθ' ἔνα λόγον χαὶ μίαν τάξιν. Τί γάρ, εί κινοῖτο μέν τὸ πᾶν κυκλικώς, μεταδάλλοι δὲ άλλοτε άλλως ἀνατέλλον ἡ δῦνον, ὧς φησιτ δ έν τῷ Πολιτικῷ μῦθος; ἐν' οὖν μὴ τοῦτο ὁπολάδωμεν, τὸ κατά ταὐτά πρόκειται τῶν άλλων περὶ αὐτῆς ρημάτων. Οὐχ ἄρα ὀρθῶς ὁ Πλατωνικὸς Σεδήρος (παρρησιασόμεθα γὰρ ἐντεῦθεν πρὸς αὐτόν) τὰς ἀναχυχλήσεις τὰς μυθιχὰς προσιέμενος χαλ γενητόν οδτω ποιών καὶ ἀγένητον τὸν κόσμον. Interdum quæ a Platone dicuntur non tam refellere argumentis, quam confirmare voluisse videtur. Patet hoc ex iis quæ super hoc Timæi Platonici loco pag. 41. B (cf. Philos. Gr. Fragm. vol. II, p. 169) θεοί θεών, ὧν έγὼ δημιουργός πατήρ τε ἔργων, & δι' έμοῦ γενόμενα άλυτα έμοῦ γ' ἐθέλοντος. Τὸ μέν οὖν δὴ δεθέν πῶν λυτόν, τό γε μήν χαλῶς άρμοσθέν χαὶ ἔχον εὖ λύειν ἐθέλειν κακοῦ Proclo teste scripsit. Proclus enim p. 304. A. (p. 737 ed. Schneider) hæc habet : παν οὖν τὸ δεθέν λυτόν, καὶ τὰ ἔργα τοῦ πατρός. Δέδεται γὰρ τὰ μὲν σώματα διὰ τῆς ἀναγολίας, οεαπός λφό αητωλ αρτώ καγγιατός, τα ος ζώα τοῖς ἐμψύχοις δεσμοῖς, ὥσπερ εἔρηται πρότερον· αξ δε ψυχαί μεριστόν τι έχουσαι καί αδται δέδενται ταϊς μεσότησι · δεσμούς γάρ κάκείνας έκάλεσε και τούς λόγους πάντας, έξ ὧν έστιν ή ψυχή· μόνα γάρ τὰ φιτεριστα δεσιτων εστιν απροσδεύ. δεδειτενα όξ εκ διακεκριμένων έστίν, ού κατά χρόνον διακεκριμένων τούτων, άλλά κατά την έν τῷ δημιουργῷ περιοχήν τῆς τῶν ἀπλῶν αἰτίας. Οὕτως οὖν ἔχει καὶ τὸ λυτὸν ὡς παρ' άλλου, μαλλον δέ ώς έν άλλω πη οδν, άπλως δε οὐδαμῶς. Φέρε γάρ, εὶ παρ' έαυτῶν μεν λυτά ἐστι, κατά δὲ τὴν βούλησιν ἄλυτα τοῦ πατρός, ώσπερ εἰώθασι λέγειν Σεδήρος, Άττικός, Πλούταρχος, πρός ούς και οι από του περιπάτου πολλά διά πολλών άντειρήχασι, πόθεν έχει τοῦτο τὸ παρ' έαυτῶν λυτόν; εἰ μέν γάρ κατά φύσιν αὐτοῖς ή λύσις, τίς δ την φύσιν δεδωχώς; ου γάρ άλλος ήν ή ο δημιουργός εί δε έχεινος δ τῆς φύσεως αὐτοῖς χορηγός , ἐχεῖνος καὶ δ τῆς λύσεως αίτιος. Εί δὲ παρά φύσιν τὸ λυτόν, κατά φύσιν δήπου τὸ ἐναντίον, τὸ ἄλυτον. Εἰ δὲ κατὰ φύσιν, παρ' ἔαυτῶν ἔχοιεν ἀν τοῦτό που καὶ ἄλυτον ( leg. τὸ ἄλυτον), καί αὐτὸ τὸ εἶναι αὐτῶν ἔσται τοιοῦτον, ἄδεκτοι πάντη τῆς λύσεως. Severi diagramma pluribus verbis exponit Proclus comparatque cum aliorum philosophorum de eadem re placitis. Is autem ad Tim. p. 192. A. hæc annotavit : δ δ' οὖν Πλάτων έν τῷ διατόνφ γένει ποιεῖται τὴν τῶν τετραχύρδων διαίρεσιν καὶ πρόεισιν οὐ μέχρι τοῦ διὰ πασῶν

μόνον, άλλ' ξως τοῦ τετράχις διά πασῶν χαὶ διά πέντε προσθείς και τόνον, η ώς δ Σεδηρος πεποίηκεν, οὐκ ἄνευ μέν τοῦ τόνου ποιῶν οὐδὲ οὖτος, εἰς δὲ τὸ λεῖμμα λήγων, άλλ' οὐ τὸν τόνον et paucis interpositis p. 192. D. άλλοι δὲ τὴν μὲν λαβδοειδῆ παρητήσαντο χαταγραφήν, έξης δὲ ὡς ἐπὶ τῆς τοῦ κανόνος κατατομῆς τάττουσι τους αριθμούς κατά τα τρία κέντρα, πρώτους και δευτέρους και τρίτους λαμδάνοντες, ώσπερ δή και ήμεις ποιήσομεν. Οδτω δέ καὶ δ Πορφύριος καὶ δ Σεδηρος άξιοῦσι. Idem p. 198. B de eodem argumento hæc disserit : Σεδηρος δὲ ἀξιοῖ μὴ εἰς τόνον τὸ διάγραμμα χαταλήγειν, άλλ' είς λείμμα, έπειδή χαί δ Πλάτων είς τοῦτο πάντα τὸν περί τῆς διαιρέσεως τῆς ψυχῆς λόγον συνεπεράνατο. "Ιν' οὖν εἰς λεῖμμα χαταντήση, μεθαρμόζει τινάς των δρων και ποιεί τους πάντας τριάχοντα καί τέσσαρας επειδή δε έν τῷ τριακοστῷ χαὶ τετάρτω μονάδος ὑπέτρεγεν ήμισυ, διπλασιάζει τοὺς δρους καὶ ποιεῖ πρώτην μοῖραν τὸν ψξη, δς ἐστι τοῦ τπὸ διπλάσιος. Adde sequentia pag. 198. E. ούχ άφαιρεί δὲ οὐδὲ ὁ Σεδῆρος τὸν τόνον, ἀλλ' οὐ χαταλήγει είς αὐτόν. "Ωστε τὸ δλον διάγραμμα χατά πάντας έχ τε τοῦ τετράχις ἐστὶ διὰ πασῶν χαὶ διὰ τοῦ πέντε καὶ ένὸς τόνου. Κὰν ἐθελήσωμεν ἐπ' αὐτῶν των μοναδικών άριθμών λαμδάνειν τὰ διαστήματα ταύτα, θεασόμεθα μέγρι τοῦ έπτὰ καὶ εἴκοσι τὴν πρόοδον γιγνομένην. Διπλάσιος γάρ ὁ δύο τῆς μονάδος, καὶ δ τούτου δ τέσσαρα, καὶ δ τούτου δ δκτώ, καὶ δ τούτου δ δέκα καὶ έξ, καὶ μέχρι τοῦδε τὸ τετράχις διά πασών αὐτοῦ δὲ τούτου ήμιολιος ὁ εἴχοσι και τέσσαρα, και το διά πέντε τοῦτο και πρός τοῦτον έχει τὸν ἐπόγδοον λόγον είχοσι καὶ έπτά: ὥστε ἀπὸ τῆς μιᾶς μοίρας μέχρι τῆς ἐπτακαιεικοσαπλασίας αί είρημέναι τελειούνται συμφωνίαι. Τούτο μέν ούν, όπερ έφην, χοινόν άπασι τοῖς διαγράμμασι · διαφέρει δε άλλήλων, ότι τὰ μέν έστι λαδδοειδή, τὰ δε έπ' εύθείας. Καὶ γὰρ τῶν παλαιῶν ὁ μὲν "Αδραστος τοῖς λαβδοειδέσιν, δ δὲ Σεβήρος τοῖς κατ' εὐθεῖαν τίθεται ( leg. προστίθεται ) · καλ τοῦτο ἄμεινον.

Sed præter commentarios quos in Platonis Timæum composuerat Severus, ejus de animo disputatio memoratur ab Eusebio Præpar. Evang. lib. XIII, cap. XVII. Fragmentum autem (3), quod ex eo excerpsit, signo est, philosophum istum Platonis de animo sententiam propterea impugnare, quod eum ex duplici parte, altera impatiente, altera patibili concretum ponat. Quod si quis concederet, Severus animum, utpote ex duabus naturis iisque dissimilibus conflatum, immortalem fore negabat, ratus dissimilia et contraria perpetuo cohærere non posse, sed temporis progressu necessario dissolvi, partibus illis e quibus constabant ad

pristinum statum redeuntibus. Erat enim ei persuasum, animum tum unum esse et incorporeum, tum formæ geometricæ speciem habere, quod e Stobæi et Procli testimoniis efficitur. Stobæus Eclog. Phys. lib. I, cap. 41 pag. 860 seq. ed. Heeren. μετά δή ταῦτα τοὺς εἰς μαθηματιχην οδσίαν έντιθέντας την οδσίαν της ψυχής χαταλέγω διευχρινημένως. "Εστι δή γένος έν τι αὐτῆς τὸ σχῆμα, πέρας δν διαστάσεως, και αύτη διάστασις. Έν αὐτοις μέν οὖν τούτοις Σεβῆρος ὁ Πλατωνικός αὐτήν άφωρίσατο ατλ. Proclus in Tim. pag. 186. E. οὐα άρα ανεξόμεθα λέγειν ήμεῖς οὕτω μέσην αὐτήν, ὡς έχουσάν τι καὶ ἀσώματον καὶ σωματικόν, ὡς Ἐρατοσθένης ὑπέλαδεν, ἢ διάστημα γεωμετρικον ἐπὶ τὴν οὐσίαν αὐτῆς ἀναφέρειν, ὡς Σεδῆρος. Κρᾶσις γάρ ἄν ποτε γένοιτο άδιαστάτου καὶ διαστατοῦ καὶ ἀμερίστου χαί σώματος, οὐδε γάρ σημείου χαί γραμμής, εί δέ μή ταύτης, και άλλου τινός διαστήματος πολλώ μάλγον. παγγολ λφό τος φπεδορέ φφεριμκε το εδιχώ περιστόν, ή τὸ μοναχῆ· ἀλλὰ τὴν μὲν νοερὰν οὐσίαν άει μένειν μίαν, την δε μεριστην έχ πολλών οδσιών είναι, την δέ ψυχικήν μίαν και ού μίαν, ώς και το έν φυλάττειν εν τῷ πληθύεσθαι καὶ τὸ πλῆθος εν τῷ ενίζεσθαι· οδ γάρ οδτω διαιρείν αὐτήν τὸν δημιουργόν, ώς δαπανάν τὸ όλον εἰς τὴν κατατομήν, ἀλλὰ φυλάττοντα τὸ ἐν αὐτῆς πληθύειν καὶ τὸ ὅλον μερίζειν, όπου γε καὶ ἐν τοῖς σώμασι καὶ ταῦτα πάντα μεριστοῖς οὖσιν εἶναί τί φησιν ἐν συνεκτικὸν τῶν μερῶν δ Έλεάτης ξένος, (cf. Plat. Soph. p. 245. A) καὶ Άριστοτέλης συνιδών είναι καὶ ἐν τοῖς μεριστοῖς τι δίοροικ απερές . Κατε πογγώ παγγοκ της πρλής το ογοκ καί έν μένοι αν πληθυομένης και μεριζομένης, διό καὶ ἀμέριστός ἐστιν, ὡς φησιν ὁ Τίμαιος. Εὶ δὲ μὴ έσώζετο τὸ ἐν αὐτῆς, μόνως ἀν ἦν μεριστή· οἶον καὶ εί λέγοις τὸ διανοητικόν αὐτῆς καὶ δοξαστικόν δύο εἶναι οὐσίας καὶ διμως μίαν εἶναι τὴν όλην διανοητικὴν καὶ δοξαστικήν, οὐκ ἀποστᾶσαν τοῦ ένὸς τῷ καὶ εἰς έαυτην συννεύειν. Ήμεῖς μέν οὖν ἀπ' αὐτῶν δρμηθέντες τῶν Πλάτωνος τὴν ἀμέριστον οὐσίαν χαὶ τὴν μεριστὴν νέκιταμηθαν νέμ δο νωμή όρπ έδ νωτ . αθαμαστικήν ποιούντες την οθσίαν της ψυχης, ώς μέσην των τε φυσιχῶν χαὶ τῶν ὑπερφυῶν, οἱ μέν ἀριθμὸν αὐτήν εἰπόντες έχ μονάδος ποιούσιν, ώς άμερίστου, χαὶ τῆς αορίστου δυάδος, ώς μεριστής, οί δε ώς γεωμετρικήν ύπόστασιν οὖσαν έχ σημείου χαὶ διαστάσεως, τοῦ μέν άμερους, της δε μεριστής. Της μεν προτέρας είσι δόξης οι περί Άριστανδρον και Νουμήνιον και άλλοι πλεϊστοι των έξηγητων, της δε δευτέρας Σεδηρος. Enimvero quum Jamblichus apud Stobæum memoriæ prodat, Severo animum videri formam geometricam, quæ et intervalli terminus et ipsum intervallum sit : quumque Proclus adjiciat, ani-

<sup>(3)</sup> Vide infra pag. 204.

PBUL. GRÆG. III.

mum ab isto philosopho haberi substantiam geometricam e puncto individuo et intervallo dividuo compositam; verisimile est, eum mentem humanam ad trianguli aut circuli similitudinem accedere judicasse. Talis autem opinio Pythagoricorum (4) dogmata redolet, qui numeros et figuras deorum nominibus ornarunt. Nam triangulum æqualium laterum nominaverunt Minervam e vertice natam et Tritogeniam, quia triplici perpendiculo e tribus angulis suis ducto dividitur. Unitatem Apollinis vocabulo nuncuparunt, binarium numerum Contentionem et Audaciam vocaverunt, ternarium vero Justitiæ titulo dignati sunt. Sed hæc hactenus.

Quod reliquum est, meminerunt de Severo et alii philosophi ætate posteriores, velut Syrianus in Aristotelis Metaphys. lib. XII, pag. 44 et sæpe Damascius in vita Isidori apud Photium cod. CCXLII. Verum horum omnium testimonia commemorare et expendere non vacat. Qui denique philosophum Platonicum cum Severo, imperatore Romano, confuderunt, eos refellere supersedemus (5).

Atticus, quem sub M. Aurelio Antonino claruisse et Platonicam sectam professum esse Syncellus p. 353 testificatur, Harpogrationis (6) Argivi præceptor fuit. Utriusque censuram facit Proclus in tractando hoc Timæi Platonici loco p. 28. Α. τὸν μὲν οὖν ποιητὴν καὶ πατέρα τοῦδε τοῦ παντός εύρειν τε έργον και εύρόντα είς άπαντας άδύνατον λέγειν (cf. Phil Gr. Fragm. vol. II, pag. 157) pag. 93 B. [pag. 218 seq. ed. Schneider 1 ita scribens: Άρποχρατίωνα δὲ θαυμάσαιμ' ἄν, εἰ και αὐτὸς έαυτῷ γε ἀρέσκοι τοιαῦτα περί τοῦ δημιουργοῦ διαταττόμενος. Επεται γὰρ τῷδε τῷ ἀνδρὶ κατὰ την τῶν τριῶν θεῶν παράδοσιν καὶ καθόσον διττὸν ποιεί τὸν δημιουργόν, ἀποχαλεί δὲ τὸν πρώτον θεὸν Οὐρανὸν καὶ Κρόνον, τὸν δὲ δεύτερον Δία καὶ Ζῆνα, τὸν δὲ τρίτον οὐρανὸν καὶ κόσμον. Πάλιν δὲ αὖ μεταδαλών τὸν πρώτον Δία προσαγορεύει καὶ βασιλέα τοῦ νοητοῦ, τὸν δὲ δεύτερον ἄρχοντα, καὶ ὁ αὐτὸς αὐτῷ γίγνεται Ζεύς, Κρόνος, Ούρανός. Πάντα γοῦν ταῦτά έστι τὸ πρώτον, οδ πάντα ὁ Παρμενίδης ἀφείλε, πᾶν δνομα καὶ πάντα λόγον καὶ πᾶσαν σχέσιν. Καὶ ἡμεῖς μέν οὐδὲ πατέρα τὸν πρῶτον ήνεσχόμεθα καλεῖν, ὁ δὲ τὸ αὐτὸ καὶ πατέρα καὶ ἔγγονον καὶ ἀπόγονον ἀπέφηδημιουργύν είς ταὐτὸν ἄγει τάγαθῷ, καίτοι ἀγαθὸς μέν χαλείται παρά τῷ Πλάτωνι, τάγαθὸν δὲ ού χαὶ νους προσαγορεύεται, τάγαθον δε αξτιον άπάσης σύσίας καὶ ἐπέκεινα τοῦ ὄντος ἐστίν, ὡς ἐν Πολιτεία (lib. VI pag. 509. B.) μεμαθήχαμεν. Τί δ' αν είποι καὶ περί τοῦ παραδείγματος; ή γάρ και πρό τοῦ δημιουργοῦ ἐστι, καὶ ἔσται τι τάγαθοῦ πρεσδύτερον, ἢ ἐν τῷ δημιουργώ, και έσται πολλά το πρώτον, ή μετά τον δημιουργόν, και τάγαθόν, δ μηδέ θέμις είπειν, είς τά μετ' αὐτὸ ἐπιστραφήσεται κάκεῖνα νοήσει. Ut autem hic rerum parentem fabricatoremque mundi cum bono confundere ac permiscere non dubitavit : ita alibi quoque similiter de optimo genitore Atticus locutus est. Colligas hoc e Procli ad illa Platonis in Timæo verba p. 29. E. dyaθὸς ἦν, ἀγαθῷ δὲ οὐδείς περί οὐδενὸς οὐδέποτε ἐγγίγνεται φθόνος τούτου δ' έχτὸς ῶν πάντα ὅτι μάλιστα γενέσθαι εδουλήθη παραπλήσια έαυτώ (cf. Phil. Gr. Fragm. vol. II, pag. 158 seq.) annotatione pag. 111. C. [ pag. 262 ed. Schneider. ] : xal el πασι βούλεται χορηγείν την του άγαθου μετουσίαν, οὐδέν ἐστιν ἐν τῷ παντὶ μόνως χαχόν, ὥστ' οὐδὲ άτακτον οὐδὲ ἀπρονόητον οὐδὲ ἀόριστον, ἀλλὰ πάντα μετέγει κάλλους και τάξεως καθ' δσον δέγεσθαι πέφυχε. Πάντα οὖν έαυτῷ ποιεῖ παραπλήσια καθ' δσον θεὸς ἀγαθύνων τὰ γιγνόμενα, ἄλλα δὲ λοιπὸν κατ' άλλους άπεργάζεται λόγους παραδειγματιχούς. "Ωσπερ " γάρ, φησιν Άττικός, δ τέκτων πάντα μέν τεκτονικά ποιεί, άλλα δὲ κατ' άλλον λόγον, τὸ μέν βάθρον, τὸ δὲ xλίνην, ούτω xαὶ δ θεός, ἢ μὲν ἀγαθός, ἐξομοιοῖ πάντα ξαυτώ, άγαθά άποτελών, κατά δὲ τὰ είδη τλ μερίζοντα τὰς έχάστων οὐσίας ποιεῖ πρὸς τὰς παραδειγματικάς αίτίας.

Quum autem Proclus Atticum laboriosissimum (7) nominet, probabile est, multa olim ejus ingenii monumenta litteris mandata exstitisse. Namque inter scripta quæ ei attribuit Porphyrius in vita Plotini (8), sine dubio ejus in Platonis Timæum et Phædrum (9) commentaria cæteris præstiterunt. Hinc illorum frequens a Proclo facta est mentio. Ab his diversæ fuerunt ejus adversus Aristotelem disputationes, e quibus plura fragmenta servavit Eusebius Præpar. Evang. lib. XV, quæ infra scripsi et recognita interpretatus sum. De his non est, quod copiosius disputemus. Itaque illa potius viri dicta nobis spectanda sunt, quæ Proclus in Platonis

νεν. Άττικὸς δέ, δ τούτου διδάσκαλος, αὐτόθεν τὸν

<sup>(4)</sup> Cf Phil. Gr. Fragm. vol. 11, pag. XXIV.

<sup>(5)</sup> Vide Harlesium ad Fabricii Bibl. Gr. vol. 111, pag. 187. — (6) Harpocration, Argivus Platonicus philosophus, Cæsaris (Veri) familiaris, scripsit commentariorum in Platonem volumina XXIV et dictionum Platonicarum libros II. Vide Suidam v. Άρποκρατίων, Capitolinum in Vero et C. Barthium ad Æneam Gazæum p. 97. Adde Eu-

dociam in Violario pag. 73 et Athenseum lib. XIV pag. 648. C. — (7) Proclus in Tim. p. 315. A. [p. 76 i seq. ed. Schneider.] καὶ ἔγωγε καὶ τὸν φιλοπονώτατον Άττικὸν ἐδαύμασα κτλ. — (8) Porphyrius in vita Plotini cap. 14. ὑπομνήματα 'Αττικοῦ. Vid. not. 1. — (9) Proclus in Tim. pag. 315. Α. μέμνηται δὲ δμως ἐκεῖνος[ ὁ Άττικὸς] τοῦ διττοῦ κρατῆρος καὶ τὸν Φαϊδρόν ἐξηγούμενος. —

Timzeo interpretando posteris tradidit. Apparet igitur primum assuevisse doctissimum hominem in enarrando scriptore singula verba premere. Nimirum ad locum qui est pag. 28. C. γέγονεν. δρατός γάρ άπτός τέ έστι και σώμα έχων, πάντα δέ τά τοιαθτα αίσθητά, τὰ δὲ αίσθητά, δόξη περιληπτά μετά αἰσθήσεως, γιγνόμενα καὶ γενητά ἐφάνη ( cf. Phil. Gr. vol. II, p. 157) hæc notata sunt Proclo p. 87. A. [p. 204 ed. Schneider] πότερον οὖν παν τὸ αἰσθητὸν ἀπὸ χρόνου γενητόν, ή οὐ παν; εἰ μέν δή παν, και το πλημμελώς και ατάκτως κινούπενον ξαται από χρόνου γενητόν δρατόν γάρ καί έχεινό φησιν εί δε ού παν, ασυλλόγιστος δ λόγος κατά τὸν Άττικὸν καὶ οὐδενὸς περαντικός. Εἰ μὴ ἄρα λέγει τὸν μὲν χόσμον είναι δρατὸν χαὶ άπτόν, τὸ δὲ πλημμελώς και ατάκτως κινούμενον ούχι νῦν δρατὸν είναι, άλλά πρό τῆς χοσμοποιίας επεί και ό Πλάτων ουτω φησί παν όσον όρατον ήν πλημμελώς και άτά**κτως κινούμενον· ἐνταῦθα δὲ όρατὸς γὰρ ἀπτός τέ** έστι καὶ σῶμα ἔχων. Πᾶν οὖν, δ ἐστιν δρατόν καὶ άπτόν, τοῦτο δείκνυται γενητόν, άλλ' οὐχ δ ἦν. Κὰν ταύτα τοίνυν λέγη (δεινός γάρ δ άνήρ άντιλαβέσθαι τῶν ῥημάτων), λεκτέον, ὅτι ἔν γε τῷ ὅρφ τοῦ γενητοῦ τοιούτον οὐδέν ἐστιν, ἀλλ' ἀπλῶς εἴρηται πᾶν τὸ γενητον δόξη μετ' αἰσθήσεως άλόγου δοξαστόν. ώστε καί εί τι αίσθητόν έστι, πάντως γενητόν αν είη τό τοιούτον. Παν δε τό δρατόν αίσθητόν . ώστε τό πλημμελώς και ατάκτως κινούμενον γενητόν, πρός τῷ καί έχεινο σαφώς τὸν Πλάτωνα λέγειν γενητόν. Πρίν γὰρ ούρανον γενέσθαι τρία φησίν είναι, το όν, την χώραν, την γένεσιν, έν ίχνεσιν είδων ύφεστηχυῖαν. ώστε χαί τὸ πλημμελές έχεῖνο γενητόν έστιν ώσπερ καὶ δρατόν xτλ. Deinde non est subtile Attici de alio Timæi Platonici capite judicium. Quippe pag. 41. D verba και πάλιν έπι τον πρότερον κρατήρα, έν δ την τοῦ παντὸς ψυχήν χεραννὸς ἔμισγε, τὰ τῶν πρόσθεν δπόλοιπα κατεχεῖτο μίσγων (cf. Phil. Gr. Fragm. vol. II, p. 170) super quibus plerique multimodis scripsere, sic Proclus declarat p. 315. A. [ pag. 764 seq. ed. Schneider. ] δ μέν γάρ Θεόδωρος οδτος διττόν ποιεί τον χρατήρα, τον μέν πρώτον, τὸν δὲ δεύτερον, καὶ τρίτον, τὸ κρᾶμα θ' ἔτερον τούτου (leg. καὶ τρισσόν τὸ κρᾶμα τοῦ ἐτέρου). δ λφό φεητεδού χρατήδ το χραμα χαι, αριον ξαιι. ποίρας δε λοιπόν τήν τε τοῦ παντός και τὰς τῶν οὐρανίων θεών και τας ήμετέρας. Την μέν γαρ αὐτοψυχήν πρότερον χρατήρα χαλεί, την δέ χαθ' όλου χρατήρά τε άμα τὸν δεύτερον καὶ κρᾶμα, τοῦ Πλάτωνος ενα μέν χρατήρα χαλέσαντος χαὶ ἐν αὐτῷ τὰς ψυχὰς χεράσαντος πάσας, τάς μέν πρώτως, τάς δὲ δευτέρως, δευτέρου δὲ χρατῆρος οὐδ' δπωστιοῦν μνημονεύσαντος οὐδὲ τῆς ἐν αὐτῷ χράσεως. Τί γὰρ καὶ ἐδεῖτο, τοῦ προτέρου χρατήρος ἀποχρώντος καὶ εἰς τὴν τῶν ἡμετέρων ψυχών ἀπογέννησιν; καὶ ἔγωγε καὶ τὸν Φιλο-

πονώτατον 'Αττικόν εθαύμασα διττόν που τόν κρατήρα λέγοντα εύρών, καὶ ταῦτα εἰωθότα σφόδρα παρέπεσθαι ταῖς ῥήσεσι· μέμνηται δὲ ὅμως ἐκεῖνος τοῦ διττοῦ κρατήρος καὶ τὸν Φαῖδρον ἐξηγούμενος.

In principio Timai, ubi Socrates quartum qui pridiano sermoni interfuerat jamque aberat convivam requirit, verba ἀσθένειά τις αὐτῷ ξυνέπεσεν, ὦ Σώχρατες · οὐ γὰρ ἀν έκὼν τῆσδε ἀπελείπετο τῆς συνουσίας recte cepit Atticus. De his ita Proclus in Tim. p. 7. Β. γλίσχρως τε γάρ έπιχειρούσιν άπαντες, και οὐδέν πρός τὸν λόγον, εί και τοῦτον εύροιμεν, δ ζητούσιν· έπεί και τον μέν Θεαίτητον διά την νόσον η Πλάτωνα λέγειν οὐδὲ τοῖς χρόνοις συνάδει• τούτων γάρ δ μέν κρινομένου Σωκράτους, δ δὲ Θεαίτητος ἀποθανόντος είρηται νοσείν το δε Κλειτοφωντα, παντελώς άτοπον παρην γάρ οὐδὲ τή προτεραία, Σωχράτους διηγουμένου, τίνα εἶπεν ὁ Κλειτοφῶν τῆ πρὸ ἐχείνης χατὰ τὴν ἐν Πειραιεῖ συνουσίαν πλήν τοσούτον δ Άττικὸς δρθώς ἐπισημαίνεται ἔοικεν δ άπολειπόμενος οδτος είναι τῶν μετὰ Τιμαίου ξένων. Διό καὶ δ Σωκράτης αὐτὸν ἐρωτῷ τὸν Τίμαιον, ὅπου ποτέ είη δ τέταρτος, καὶ ἐκεῖνος ὡς περὶ ἐπιτηδείου τινός ἀπολογεῖται τὴν ἀπουσίαν ἀναγχαίαν αὐτῷ χαὶ άδούλητον δειχνύς. Ταῦτα μέν οὖν τὰ παρὰ τῶν παλαιοτέρων · & δε δ ήμετερος χαθηγεμών εν τούτοις ἐπέχρινε, ταῦτα ἡμῖν ἡητέα τῷ Πλάτωνι διαφερόντως επόμενα. Έλεγε δ' οὖν, ὅτι ὅσω αἱ ἀκροάσεις περί σεμνοτέρων γίνονται καὶ ὑψηλοτέρων πραγικάτων, τοσούτω το μέν των άκροατων έλαττουται πληθος, μυστικώτερον δε και απορβητότερον πρόεισιν δ λόγος. Καὶ διὰ ταῦτα ἐν μέν τῆ προτέρα τῆς πολιτείας παραδόσει κατά την έν Πειραιεί ξυνουσίαν πολύς δ άχροατής, και οί γε ονόματος τυχόντες έξ. εν δε τή δευτέρα κατά την του Σωκράτους αφήγησιν τέτταρες οί δεχόμενοι τους λόγους εν δέ ταύτη και δ τέταρτος ἀπολείπεται, τρεῖς δὲ οἱ ἀκροαταί, καὶ ὅσφ καθαρώτερος και νοερώτερος δ λόγος, τοσούτω συστέλλεται δ dxροατής. Tum Plato pag. 21. E. ait : έστι τις κατ' Αίγυπτον, ἢ δ' δς, ἐν τῷ Δέλτα, περὶ δ κατὰ κορυφήν σχίζεται το τοῦ Νείλου ρεῦμα, Σαϊτικός ἐπικαλούμενος νομός, τούτου δέ τοῦ νομοῦ μεγίστη πολις Σάϊς, δθεν δή καὶ "Αμασις ήν δ βασιλεύς καὶ τῆς πόλεως θεός άρχηγός τίς έστιν, Αίγυπτιστί μέν τούνομα Νηίθ, Ελληνιστί δέ, ώς δ έκείνων λόγος, 'Αθηνά · μάλα δὲ φιλαθήναιοι καί τινα τρόπον οἰκεῖοι τῶνδ' εἶναί φασιν (cf. Phil. Gr. Fragm. vol. II, p. 152) ad quem locum Proclus Attici et aliorum testimonia Theopompi sententiæ opponit. Etenim pag. 30. C. [pag. 69 ed. Schneider. ] hæc refert : τους δε 'Αθηναίους Καλλισθένης μέν και Φανόδημος πατέρας των Σαϊτών ίστορουσι γενέσθαι, Θεόπομπος δε ανάπαλιν αποίχους αὐτῶν εἶναί φησιν ( ἀττιχὸς δ Πλατωνιχὸς διὰ βασχανίαν φησί μεταποιήσαι την Ιστορίαν τον Θεόπομπον, επ' αὐτοῦ (leg. έφ' αδτοῦ) γὰρ ἀφικέσθαι τινὰς ἐκ τῆς Σάεως ἀνανεουμένους τὴν πρὸς Ἀθηναίους συγγένειαν)· ὁ δὲ Πλάτων τοσοῦτον μόνον εἶπε περὶ αὐτῶν, ὅτι φιλαθήναιοί τε οἱ Σαῖται καί τινα τρόπον οἰκεῖοι.

Porro pag. 28. A. Plato scribit: ὅπου μὲν οὖν δ δημιουργὸς πρὸς τὸ κατὰ ταὐτὰ ἔχον βλέπων ἀεί, τοιούτῳ τινὶ προσχρώμενος παραδείγματι, τὴν ἰδέαν αὐτοῦ καὶ δύναμιν ἀπεργάζηται, καλὸν ἐξ ἀνάγκης οὕτως ἀποτελεῖσθαι πᾶν οδ δ' ὰν εἰς τὸ γεγονός, γενητῷ παραδείγματι προσχρώμενος, οὐ καλόν (cf. Phil. Gr. Fragm. vol. U, p. 157). Hic Atticus ἀεὶ cum βλέπων construit. Qua de re Proclus pag. 83. C. [pag. 195 ed. Schneider.] τὸ δὶ ἀεὶ συναπτέον τῷ κατὰ ταὐτὰ ἔχον, ἵν' ἢ πρὸς τὸ ἀεὶ κατὰ ταὐτὰ ἔχον βλέπων. Οὕτω καὶ ὁ φιλόσοφος ἔκρινε Πορφύριος, εἰκότως. Οὐ γὰρ ἀεὶ βλέπειν φησὶ πάντα δημιουργόν, ὡς οἶεται ᾿Αττικός, ἀλλ' ἀεὶ ὡσαύτως ἔχειν τὸ νοητόν.

Præterea ad Platonis quæstionem pag. 28. B. πότερον ήν αεί, γενέσεως άρχην έχων οὐδεμίαν, ή γέγονεν, ἀπ' ἀρχῆς τινος ἀρξάμενος ( cf. Phil. Gr. Fragm. vol. II, p. 157) ita respondet Atticus, ut ortum secundum tempus intelligat. Id enim Proclus pag. 84. F. [p. 199 ed. Schneider.] his verbis testatur : τοιαύτης δ' οὖν τῆς ζητήσεως οὔσης Πλούταρχος μέν και Άττικός και άλλοι πολλοί τῶν Πλατωνικῶν κατά χρόνον τὴν γένεσιν ήκουσαν, καί φασι γίγνεσθαι την ζήτησιν, είτε αγένητος κατά χρόνον δ χόσμος, είτε γενητός είναι γάρ πρό τῆς χοσμοποιίας άτακτον κίνησιν, άμα δὲ κινήσει πάντως έστι και χρόνος, ώστε και χρόνον είναι πρό του παντός. ἄμα δὲ τῷ παντί γεγονέναι χρόνον ἀριθμόν ὄντα τῆς τοῦ παντὸς χινήσεως, ὡς ἐχεῖνος ἦν τῆς πρὸ τῆς κοσμοποιίας ούσης ατάκτου κινήσεως αριθμός. Quapropter idem ad sequentia pag. 30. A. οδτω δή παν όσον ήν όρατὸν παραλαδών, οὐχ ήσυχίαν άγον, άλλα χινούμενον πλημμελώς χαι ατάχτως, είς τάξιν αὐτὸ ήγαγεν έχ τῆς ἀταξίας, ἡγησάμενος ἐχεῖνο τούτου πάντως άμεινον (cf. Phil. Gr. Fragm. vol. II, p. 159) hæc annotavit pag. 116. B. [p. 274 ed. Schneider.] οι μέν περί Πλούταρχον τον Χαιρωνέα καὶ Άττικὸν λιπαρῶς ἀντέχονται τούτων τῶν δημάτων ώς την άπο χρόνου τῷ κόσμφ γένεσιν αὐτοῖς μαρτυρούντων, και δή και φασι προείναι μέν τήν ακόσμητον ύλην πρό τῆς γενέσεως, προείναι δέ καί την κατεργάτιν ψυχήν την τοῦτο κινοῦσαν· πόθεν γάρ ή χίνησις ήν, ή ἀπὸ ψυχῆς; εὶ δὲ ἄταχτος ή χίνησις, από ατακτου ψυχης: είρηκε γουν εν Νόμοις (lib. X, pag. 897. A) την μέν άγαθοειδη ψυχην όρθά καί έμφρονα παιδαγωγείν, την δὲ κατεργάτιν ἀτάκτως τε χινείσθαι καί τὸ ὑπ' αιτης διοιχούμενον πλημμελώς άγειν : ἐπιγενομένης δὲ τῆς ἀπὸ τοῦ δημιουργοῦ χοσμοποιίας την μέν δλην χαθίστασθαι πρός την τοῦ χόσμου σύστασιν, την δέ χατεργάτιν νοῦ μεταλαγοῦσαν έμφρονα αποτελείσθαι καλ τεταγμένην ποιείσθαι χίνησιν άγει γάρ είς τάξιν την μέν ή τοῦ είδους με. τουσία, την δὲ ή τοῦ νοῦ παρουσία. Huc pertin nt etiam ea quæ Plato pag. 34. B de mundi satu atque ortu tradit : οδτος δή πᾶς ὄντος ἀεὶ λογισμός θεοῦ περί τὸν ποτέ ἐσόμενον θεὸν λογισθείς λεῖον καὶ δμαλόν πανταχή τε έκ μέσου ίσον καὶ όλον καὶ τέλεον έχ τελέων σωμάτων σωμα έποίησε (cf. Phil. Gr. Fragm. vol. II, p. 162). Philosophi sententiam hoc modo exponit Proclus pag. 169 F. [p. 401 ed. Schneider. ] δ δὶ δὴ λογισμός τῆς δημιουργίας τῆς διηρημένης ἐστὶ σημαντικός τὸ δὲ αὖ ποτὲ ἐσόμενον οδ τῆς κατά χρόνον ἐστὶν ἀρχῆς σημαντικόν, ώς οξεται Άττικός, άλλ' ότι την οὐσίαν έχει τῷ χρόνῳ συνεζευγμένην. Χρόνος γάρ άμα ούρανῷ γέγονε, καὶ α τε κοαπος ελχοονος και ο Χρονος ελκοαπιος. απηπαρήχθησον γαρ άλλήλοις και συνυπέστησαν από τῆς μιας δημιουργίας. Έστιν ούν τὸ ποτὲ τοῦτο ού χρόνου μόριον, άλλ' δλος χρόνος, ώς πρός το άεὶ όν παραδαλλόμενος. Eadem ratio est loci qui exstat p. 34. C. την δε δη ψυχην ούχ ώς νῦν ὑστέραν ἐπιχειρούμεν λέγειν, ούτως έμηχανήσατο και δ θεός νεωτέραν ου γάρ αν άρχεσθαι πρεσδύτερον δπό νεωτέρου ξυνέρξας είασεν (cf. Phil. Gr. Fragm. vol. II, p. 162). Hunc Proclus ita commentatur p. 174. E [p. 412 ed. Schneider] νῦν δὲ εὶ βούλει καὶ τλν τοῦ Πλάτωνος λέξιν χαθ' έχαστον τῶν ῥημάτων θεωρήσωμεν. Πρῶτον οὖν εὐθύς τὸ δὲ τὴν ψυχὴν (leg. τὸ τὴν δὲ ψυχὴν) ὅτι περὶ πάσης λέγει τῆς ψυχῆς, τὸ ἄρθρον προστεθέν ἐδήλωσεν. Οὐ γὰρ ὅσπερ πρότερον ψυχήν δε εν μεσώ θείς είπεν, άλλά την δε ψοχήν. Έχει μέν γάρ δύναμις ήν ψυχής όλης ή περί το μέσον, ένταῦθα δὲ ή πᾶσα ψυχή πρεσδυτέρα λέγεται τοῦ σώματος. Ἐπὶ δὲ τούτῳ τὸ πρεσδύτερον καὶ τὸ νεώτερον οὐ κατά χρόνον ληπτέον, ὡς ὑπέλαδεν Άττικός · άμα γάρ ὑπέστησε τὴν ψυχὴν ὁ πατὴρ καὶ σώματι περιεχάλυψεν αὐτήν άλλὰ τῆ τάξει τῆς οὐσίας. Τὸ γὰρ τῷ δημιουργῷ προσεχέστερον πρεσδύτερον, τὸ δὲ πορρωτέρω νεώτερον. Εὶ δὲ βούλει, καὶ κατά χρόνον το πρεσδύτερον και το νεώτερον άκουστέον. Πρεσδύτερος γάρ δ έν τῆ ψυχῆ χρόνος καὶ θειότερος, νεώτερος δὲ δ τοῦ σώματος, καὶ καθ' ὅσον έστιν ή ψυχή χρόνον, κατά τοῦτον οὐκ ἔστι τὸ σωματιχόν, άλλα καθ' έτερον, έχείνου δεύτερον. 'Ως γάμ χινήσεως έτερον είδος έν άμφοιν, ούτω χαὶ δ χρόνος έτερος. Ex his aliisque locis efficitur, statuisse Atticum motionem et materiam inordinatam ortu carere, mundum autem tempore ortum esse, velut p. 116. F. [p. 275 ed. Schneider.] άλλ' έπὶ μέν τῆς ψυχῆς ἀσωμάτου ούσης τοῦτο άληθές επί δε του σώματος το μέν περί των είδων των πρώτων δεδείγαμεν, δπως καλ τούτων αξτιος δ θεός, περί δε της ύλης αὐτης ζητήσειεν αν τις, είτε άγένητός έστιν απ' αίτίας, ώς φασιν οί πεοί Πλούταρχον

καὶ ᾿Αττικόν, εἴτε γενητή, καὶ ἐκ ποίας αἰτίας. Conf. p. 87. A. et 99. C. Cæterum ideas cum mundi opifice conjunxisse Atticum, relatum legimus pag. 119. B. [p. 280 ed. Schneider.] πρῶτον μέν οὖν ἀποτείνεται πρὸς τοὺς περί Άττικὸν πολλάς ὑπο**ι τιθεμένους άρχας συναπτού**σας άλλήλοις τον δημιουργόν και τάς ιδέας, οι και την ύλην ύπο άγενήτου φασί χινουμένην ψυχης, αλόγου δέ χαι χατεργάτιδος, πλημμελώς και ατάκτως φέρεσθαι, και προϋφιστάσι κατά χρόνον την μέν ύλην τοῦ αἰσθητοῦ, την δὲ άλογίαν τοῦ λόγου τήν τε ἀταξίαν τῆς τάξεως. "Εστω δή, ώς φασιν, ύλη καὶ θεὸς ἀγένητα ἄμφω ἀπ' αἰτίας. Οὐχοῦν τὸ μὲν ἀγένητον αὐτοῖς χοινόν διαφέρει δὲ δμως αλλήλων. Insuper p. 30. C. οδ δ' έστι τάλλα ζῷα χαθ' ἐν χαὶ χατὰ γένη μόρια, τούτων πάντων δμοιότατον αὐτὸν εἶναι τιθῶμεν (cf. Phil. Gr. Fragm. vol. II, p. 159) quomodo Atticus καθ' έν et κατά γένη interpretetur, sic declarat Proclus p. 129. D[p. 305 ed. Schneider.] τὸ καθ' ἐν τοῦτο καὶ τὸ κατά γένη τινές μέν εξρήκασιν άντιδιαιρείν τά άτομα είδη πρός τὰ κοινότερα, ώσπερ Άττικός · καλοῦσι δέ άτομα είδη τὰ προσεχῆ καὶ ἀτόμων αίτια, τὸν αὐτοάνθρωπον, εἰ τύχοι, τὸν αὐτοίππον, ἔχαστον τῶν τοιούτων είδων, γένη δὲ τὰ δλικώτερα τούτων καὶ περιληπτικώτερα παραδείγματα. Accedit quod Atticus in tractando loco, qui est pag. 31. A. τῷ γάρ τῶν νοουμένων καλλίστω, καὶ κατά πάντα τελείω, μάλιστα αὐτὸν ὁ θεὸς δμοιῶσαι βουληθείς, ζῷον εν δρατόν πάντα δσα αὐτοῦ κατὰ φύσιν συγγενη ἐντὸς έχον έαυτοῦ συνέστησεν (cf. Phil. Gr. Fragm. vol. II, p. 159) de mundi fabricatoris et exemplaris ratione Proclo teste pag. 131. C. [pag. 309] ed. Schneider.] hoc modo quæsivit : δ μέν Άττιχὸς ἐν τούτοις ἡπόρησεν; εὶ χαὶ ὁ δημιουργὸς ὑπὸ τοῦ νοητοῦ ζώου περιέχεται · δοχεῖ γάρ, εἰ μέν περιέχοιτο, μή είναι τέλειος τὰ γάρ μερικά ζῷα, φησίν. άτελη, καὶ διά τοῦτο τὰ παραπλήσια αὐτοῖς οὐ καλά: εί δε μή περιέχοιτο, ού πάντων τῶν νοητῶν εἶναι τὸ αὐτοζῷον περιληπτικόν καὶ ἀπορήσας ἔθετο βαδίως ύπερ τὸ αὐτοζῷον εἶναι τὸν δημιουργόν. Ad hæc Attici explicatio της μεριστής et της αμερίστου οὐσίας pag. 35. A in verbis τῆς ἀμερίστου καὶ ἀεὶ κατά τά αὐτά ἐχούσης οὐσίας, καὶ τῆς αὖ περὶ τά σώματα γιγνομένης μεριστής, τρίτον έξ άμφοιν εν μέσω συνεπεράσατο οὐσίας εἶδος (cf. Phil. Gr. Fragm. vol. II, pag. 163) memoratur a Proclo, pag. 187. B. [ pag. 444 ed. Schneider.], quæ talis est : οί δλ ώς φυσικήν θεωρούντες μεριστήν μέν ουσίαν λέγουσι

τήν άλογον προούσαν της λογικής, αμεριστον δέ τήν θείαν, καὶ ἐκ τῶν δύο ποιοῦσι τὴν λογικήν, τῆς μέν ώς χοσμούσης, της δε ώς ύποχειμένης, χαθάπερ Πλούταρχος καὶ Άττικός, καί φασιν ἀγένητον μὲν κατά τὸ ὑποκείμενον αὐτην εἶναι, γενητην δὲ κατά τὸ elõos. Non male accepit Atticus ca quæ dicuntur a Platone pag. 37. Β. λόγος δὲ δ κατά ταὐτὸν άληθής γιγνόμενος, περί τε θάτερον ών και περι ταὐτόν, έν τῷ χινουμένο ὑφ' αύτοῦ φερόμενος, ἄνευ φθήγγου καὶ ἡχῆς ( cf. Phil. Gr. Fragm. vol. 11, p. 165 ). Proclus enim p. 234. D. [pag. 567 ed. Schneider.] hanc ejus interpretationem citat : τὸν λόγον τοῦτον ό μεν Άττικὸς ἐπὶ τῆς προσεκτικῆς δυνάμεως ήχουσεν, δ δὲ Πορφύριος ἐπὶ τοῦ ήνιόχου τοῦ χινοῦντος τούς διττούς εππους κτλ. Denique ad locum de dierum, noctium, mensium et annorum origine, pag. 37. Ε. ημέρας γάρ καὶ νύκτας καὶ μῆνας καὶ ένιαυτούς, οὐχ ὄντας πρὶν οὐρανὸν γενέσθαι, τότε ἄμα έχείνος ξυνισταμένος την γένεσιν αυτών μηγανάται. Ταῦτα δὲ πάντα μέρη χρόνου, καὶ τό τ' ἦν τό τ' έσται, χρόνου γεγονότα είδη (cf. Phil. Gr. Fragm. vol. II, p. 165) hæc notavit Proclus p. 250. B. [p. 605 ed. Schneider.] μάτην ἄρα λέγουσιν οί περί Άττικόν, ότι χρόνος μέν ήν καὶ πρὸ οὐρανοῦ γενέσεως, τεταγμένος δε χρόνος οὐκ ἦν. "Οπου γάρ χρόνος, έχει και το παρελθόν έστι και το μέλλον, δπου δε ταῦτα, έχει και τὸ ἦν και τὸ ἔσται πάντως. Ἀλλά μήν και τὸ ἦν και τὸ ἔσται χρόνου ἐστὶν εἴδη γεγονότα παρά τοῦ δημιουργοῦ. Διὸ καὶ γεγονότα αὐτὰ προσεῖπεν. Οὐδ' ἄρα χρόνος τις ἦν πρὸ τῆς δημιουργίας. Cæterum vitam ratione carentem mortalem esse Atticus censebat. Intelligitur hoc ex ejus interpretatione verborum quæ exstant p. 41. D. τὸ δέ λοιπὸν δμεῖς, ἀθανάτῳ θνητὸν προσυφαίνοντες (cf. Phil. Gr. Fragm. vol. II, p. 170). De his ita Proclus pag. 311. A. [pag. 754 ed. Schneider.): τί τὸ ἀθάνατόν ἐστι τοῦτο, καὶ τί τὸ θνητόν, ἐζήτηται παρά τοις του Πλάτωνος έξηγηταις, και οι μέν την -) εθφ ρετνολείπον κοταναθό νηνόμ γηχυψ γηκιγολ ρουσι τήν τε άλογον ζωήν σύμπασαν καὶ τὸ πνευματιχὸν όχημα τῆς ψυχῆς, χατά τὴν εἰς γένεσιν ροπὴν τῆς ψυχῆς την ὑπόστασιν διδόντες αὐτοῖς μόνον τε τὸν νοῦν άθάνατον διατηρούντες ώς μόνον καλ μένοντα καλ δμοιούμενον τοῖς θεοῖς χαὶ μή φθειρόμενον, ώσπερ οἱ παλαιότεροι καὶ έπεσθαι τῆ λέξει κρίναντες, δι' Τζ δ Πλάτων φθείρει την άλογον, θνητην αύτην χαλών, τους Άττικους λέγω και Άλδίνους και τοιούτους τινάς. Numenius Apameus (10), quem alii veterum

Περσών ἐπικρατήσεως, τά τε κατά την έξ Αλγύπτου ἐξαγωγην τών Ἐδραίων τών ήμετέρων πολιτών, καὶ ἡ τών γεγονότων ἀπάντων αὐτοῖς ἐπιφάνεια, καὶ κράτησις τῆς χώρας, καὶ τῆς δλης νομοθεσίας ἐπεξήγησις, ώστε ειδηλον είναι τὸν προειρημένον φιλόσοφον είληφέναι πολλά. Γέγονε γὰρ πολυμαθής, καθώς καὶ Πύθαγόρας πολλὰ τών παρ' ἡμίν

<sup>(10)</sup> Clemens Alexandrinus Strom. I, p. 342 ed Svlburg. 'Αριστόδουλος δὲ ἐν τῷ πρώτφ τῷ πρὸς τὸν Φιλομή
τορα κατὰ λέξιν γράρει: κατημολούθηκε δὲ καὶ ὁ Πλάτων τῷ
καθ' ἡμᾶς νομοθεσία, καὶ φανερός ἐστι περιεργασάμενος
ἐναστα τῶν ἐν αὐτῷ λεγομένων. Διηρμήνευται δὲ πρὸ Δημητρίου τοῦ Φαληρέως δι' ἐτέρων, πρὸ τῆς 'Αλεξάνδρου καὶ ἰ

inter Pythagoreos, alli rectius inter Platonicos philosophos numerant, qua ætate vixerit, incertum est. Sed quum prinium a Clemente Alexandrino nominetur, quumque Proclus (11) in Timæum p. 93. B. Harpocrationi, Attici discipulo, sententiam de triplici deo tribuat, quam ante eum a Numenio defensam esse exploratum ha-

bemus, hunc ipsum secundo post Chr. n. sæculo floruisse conjicimus. Quanti autem fecerint Numenii scripta homines Platonicorum disciplinam colentes, hinc existimari licet, quod Porphyrius in vita Plotini (12) sæpe honorificam de eo mentionem facit. Volumina ejus ferebantur ἔποψ, περὶ ἀριθμῶν, περὶ τόπου, περὶ τοῦ ἀγα-

μετενέγκας είς την έαυτου δυγματοποιίαν. Νουμήνιος δὲ δ Πυθαγόρειος φιλόσοφος άντιχρυς γράφει Τί γάρ έστι Πλάτων, η Μωσης άττικίζων; Cf. Eusebius Præpar. Evang. lib. VIII cap. 6, p. 410 seq. et lib. XIII cap. 12, p. 663 seqq. Suidas v. Νουμήνιος sic : Νουμήνιος Άπαμεύς, άπδ Συρίας, φιλόσοφος Πυθαγόρειος. Οὐτός έστιν ὁ τὴν τοῦ Πλάτωνος εξελέγξας διάνοιαν, ως έχ των Μωσαϊχώντα περί θεοῦ και κόσμου ἀποσυλήσασαν, και διὰ τοῦτό φησι τί γάρ ἐστι Πλάτων, ή Μωῦσής ἀττικίζων; — (11) Proclus in Timæum p. 93. A. b. Νουμήνιος μέν γάρ τρείς άνυμνήσας θεούς πατέρα μέν καλεί τον πρώτον, ποιητήν δε τον δεύτερον, ποίημα δὲ τὸν τρίτον, ὁ γὰρ κόσμος κατ, αὐτόν ὁ τρίτος έστὶ θεός : ώστε ὁ κατ' αὐτὸν δημιουργός διττός, ὅ τε πρώτος θεός και ό δεύτερος, τό δε δημιουργούμενον ό τρίτος. Άμεινον γάρ τουτο λέγειν, ή ώς έχεινός φησι τραγφόων, πάππον, έγγονον, ἀπόγονον. Ο δε ταῦτα λέγων πρώτον μέν ούχ όρθως τάγκθον συναριθμεί τοϊσδε τοϊς αίτίοις. Ού γάρ πέρυχεν έχεινο ζεύγνυσθαί τισιν οὐδὲ δευτέραν έχειν άλλου τάξιν ό δὲ πατήρ παρὰ τῷ Πλάτωνι δεύτερος τέτακται τοῦ ποιητού. "Ετι δε τό πάσης έξηρημένον σχέσεως συντάττει τοίς ύπ' αύτὸ καί μετ' αύτό ' δεί δὲ ταύτα μεν άναπέμπειν έπὶ τὸ πρώτον, ἐχείνου δὲ πάσαν ἀφαιρεῖν σχέσιν. Οὐδὲ τὸ πατρικόν άρα του παντός έφαρμόσει τῷ πρώτῳ. Ταυτα γάρ έν ταῖς μετ' αὐτὸ τάξεσιν ἀνεφάνη τῶν θεῶν. Τρίτον δὲ ἐπὶ τούτοις το διαιρείν τον πατέρα και ποιητήν του Πλάτωνος ένα καὶ τὸν αὐτὸν ἀμφοτέροις τοῖς ὀνέμασιν ἐμνήσαντος οὐκ έρθύν. Μία γάρ ή θεία δημιουργία και εξς ό ποιητής και πατήρ πανταχού τῷ Πλάτωνι παραδέδοται, καὶ τὸ διασπάν την μίαν αιτίαν τοις. δνόμασιν έρεπόμενον δμοιον ώσπερ εί τις τού Πλάτωνος τὸ πᾶν ούρανον και κόσμον ἐπονομάζοντος δύο τὰ δημιουργήματα έλεγε, τὸν μὲν οὐρανόν, τὸν δὲ πόσμον, καθάπερ ένταθθα διττόν, φησί, το δημιουργικόν, τὸ μέν πατήρ, τὸ δὲ ποιητής. Άρποκρατίωνα δὲ θαυμάσαιμ' ἄν εί και αύτος έαυτῷ γε άρέσκοι τοικύτα περί του δημιουργού διαταττόμενος. Επεται γάρ τώδε τω άνδρί κατά την των τριών θεών παράδοσεν και καθόσον δεττόν ποιεί τον δημιουργόν, άποχαλεί δὲ τὸν πρώτον θεὸν Οὐρανὸν χαὶ Κρόνον, τὸν δὲ δεύτερον Δία καὶ Ζήνα, τὸν δὲ τρίτον οὐρανὸν καὶ κόσμον. Πάλιν δὲ αὖ μεταδαλών τὸν πρώτον Δία προσαγορεύει καὶ βασιλέα του νυητού, τον δε δεύτερον άρχοντα, και ό αὐτός αὐτῷ γίγνεται Ζεύς, Κρόνος, Οὐρανός. Πάντα γοῦν ταῦτά ἐστι τὸ πρώτον, οδ πάντα ο Παρμενίδης άφείλε, παν δνομα καί πάντα λόγον και πάσαν σχέσιν. Και ήμεῖς μέν οὐδὲ πατέρα τον πρώτον ήνεσχόμεθα καλείν, ό δὲ τὸ αὐτό καὶ πατέρα καὶ ἔγγονον καὶ ἀπόγονον ἀπέφηνεν. Ἀττικὸς δέ, ὁ τούτου διδάσχαλος, αὐτόθεν τὸν δημιουργὸν εἰς ταὐτὸν ἄγει τάγαθῷ ατλ. - (12) Porphyrius in vita Plotini cap. 14 ἐν δὲ ταῖς συνουσίαις άνεγινώσκετο μέν αὐτῷ τὰ ὑπομνήματα, είτε Σεδήμου είη, είτε Κρονίου, η Νουμηνίου, η Γαίου, η Άττιχού κάν τοίς Περιπατητιχοίς τά τε Άσπασίου καὶ Άλεξάνδρου, Άδράστου τε καὶ τῶν ἐμπεσόντων. — Idem l. c. cap. 17 των δε άπο της Έλλάδος τὰ Νουμηνίου αὐτὸν ὑποβάλλεσθαι λεγόντων, και τούτο πρός 'Αμέλιον άγγέλλοντος Τρύφωνος του Στωίχου τε καὶ Πλατωνικου, γέγραφεν δ Άμελιος βιθλίον, δ ἐπεγράψαμεν περὶ τῆς κατά τὰ δόγματα του Πλωτίνου πρό; τον Νουμήνιον διαφοράς. Προσεφώνησε δε αύτο βασιλεί εμοί βασιλεύς δε τουνομα τῷ Πορφυρίω έμοι προσήν, κατά μέν πάτριον διάλεκτον Μέλχω κεκλη-

μένφ, δπερ μοι καὶ ὁ περὶ (leg. και πάλαι) ὁ πατήρ όνομα κέκλητο, του Μάλχου έρμηνείαν έχοντος βασιλεύς, εί τις είς έλλάδα διάλεκτον μεταδάλλειν έθέλοι. "Οθεν ό Λογγίνς μέν προσφωνών τὰ περί όρμης Κλεοδάμφ τε κάμοι Πορφυρίφ, Κλεόδαμέ fre και Μάλχε, προύγραψεν. 'Ο δ' 'λμίλιος έρμηνεύσας τούνομα, ώς ό Νουμήνιος τον Μάξιμον είς τον Μεγάλον, ούτως τὸν Μάλχον οδτος εἰς τὸν Βασιλέα γράφει . Άμέλιος Βαπιλεί εδ πράττειν Αυτών μέν ένεκα τών πανευρήμων άνδρών, ους διατεθρυλληκέναι ές έαυτόν φής, τά τοῦ έταίρου ήμων δόγματα είς τὸν 'Απαμέα Νουμήπον άναγόντων ούκ άν προηκάμην φωνήν σαφώς ἐπίστασο. Δήλον γάρ ότι και τούτο έκ τῆς παρ' αὐτοῖς άγαλλομένης προιλήλυθεν εύστομίας τε καὶ εύγλωττίας, νῦν μέν ὅτι κλατὸς φλήναφος, αύθις δέ, δτι υποδολιμαΐος, έχ τρίτων δέ δτι καί τὰ φαυλότατα τῶν ὄντων ὑποδαλλόμενος τῷ διασιλλαίναν αὐτὸν δηλαδή κατ' αὐτοῦ λεγόντων. Σοῦ δὲ τῆ προφάσει ταύτη ολομένου δείν ἀποχρήσθαι πρό; τὸ καὶ τὰ ἡμῖν ἀρίσχοντα έχειν προχειρότερα είς άνάμνησιν, καὶ τὸ ἐπ' ἀνόματι έταίρου άνδρός, οία τοῦ Πλωτίνου, μεγάλου, εί και πάλαι διαδεδοημένα, όλοσχερέστερον γνώναι, ὑπήχουσε και οδν ήκω άποδιδούς σοι τὰ ἐπηγγελμένα, ἐν τρισίν ήμεραις, ώς και αὐτὸς οἶσθα πεπονημένα. Χρή δὲ αὐτά, ώς άν μή έχ της των συνταγμάτων έχείνων παραθέσεως, οὐτ' οδν συντεταγμένα, ουτ' έξειλεγμένα, άλλ' άπό της παλαιάς έντεύξεως άναπεπολημένα, καὶ ώς πρώτα προϋπεσεν έκαστα, ούτω ταχθέντα ένταϋθα, νϋν συγγνώμης δικαίας ταφέ σού τυχείν, άλλως τε και του βουλήματος του θαι την πρός ήμας όμολογίαν ύπαγομένου πρός τινων άνδρὸς οὐ μάλα προχείρου έλετν υπάρχοντος , διά την άλλοτε άλλως περί τών αυτών ώς αν δόξειε φοράν. "Οτι δε εί τι τών άπό της οίπείας έστίας παραχαράττοιτο, διορθώση εύμενως, εδοίδα. Ήνάγχασμαι δ' ώς ξοιχεν, ώς πού φησιν ή τραγφδία, ών φιλοπράγμων, τη ἀπό των του χαθηγεμόνος ήμων δογμάτων διαστάσει, εὐθύνειν τε και ἀποποιείσθαι. Τοιουτον άρα ήν τὸ σοὶ χαρίζεσθαι έξ ἄπαντος βούλεσθαι. "Ερρωσο. -Idem l. c. cap. 20. Έτι δὲ τοῦ Λογγίνου, & ἐν τῷ σηγράμματι γέγραφε περί Πλωτίνου τε παὶ Άμελίου καὶ τῶν καθ' έαυτὸν γεγονότων φιλοσόφων, άναγκαῖον παραθείναι, ίνα και πλήρης γένηται ή περι αυτών κρίσις, οία γέγον του έλλογιμωτάτου άνδρός και έλεγκτικωτάτου. Έπιγράφεται & τό βιδλίον Λογγίνου πρός Πλωτίνον και Γεντιλιανόν 'λμέλιον περί τέλους. "Εχει δὲ τοιόνδε προοίμιον. Πολλών καθ ήμας, ω Μάρχελλε, γεγενημένων φελοσόρων, ούχ ήχιστα παρά τους πρώτους της ηλικίας ήμων χρόνους (ό μέν γάρ νῦν καιρὸς οὐδ' εἰπεῖν ἔστιν, ὅσην σπάνιν ἔσχηκε τοῦ πράγματος) έτι δε μειρακίων όντων ήμων, οψκ όλίγοι των έν φιλοσοφία λόγων προέστησαν, ους άπαντας μέν υπήξεν ίδεϊν ήμιν διά την έκ παίδων έπι πολλούς τόπους άμα τοίς γονεύσιν έπιδημίαν, συγγενέσθαι δὲ αὐτῶν τοῖς ἐπιδιώσασι χατά ταὐτό συχνοῖς ἔθνεσι χαὶ πόλεσιν ἐπιμίξαντας. Οἱ μὶν καί διά γραφής έπεχείρησαν τά δοκούντά σφισι πραγματεύεσθαι, χαταλιπόντες τοίς έπιγιγνομένοις της παρ' αὐτῶν ώφελείας μετασχείν οι δ' άποχρήθ σφισιν ήγήσαντο, τού συνόντας προδιδάζειν είς την των άρισκόντων έαυτοῖς κατάληψιν. 'Ων τοῦ μὲν προτέρου γεγόνασι τρόπου Πλατωνικοί μέν Εύκλείδης και Δημόκριτος και Προκλίνος, ό περί τήν Τρωάδα διατρίψας, οί τε μέχρι νῦν ἐν τἢ Ῥώμη δημοσιεύοντες Πλωτίνος καὶ Γεντελιανός Άμελιος, ό τούτου γνώρι

θοῦ, περὶ ἀφθαρσίας ψυχῆς citata ab Origene (13). Præterea ex opusculo περὶ τῆς τῶν ἀχαδημαϊχῶν πρὸς Πλάτωνα διαστάσεως magna fragmenta supersunt apud Eusebium Præper. Evang. XIV, 5 seqq.; (14) apud eundem nonnulla ex libro περὶ τὰγαθοῦ XI, 10, 22; (15) XV, 17, (16) qui videtur fuisse dialogus, et ex disputationibus τὰ παρὰ Πλάτωνι ἀπόβρητα inscriptis XIII, 5 (17). Hæc omnia collegi, emendavi, interpretatus sum (18).

Ex universis Numenii decretis olim centum fere commentariorum libros Porphyrio (19) teste composuerat Amelius, quos editos dono dedit Justino Hesychio, filio adoptivo. De his Apamensis philosophi decretis, quæ ex ejus fragminibus et aliorum quos attuli scriptorum locis cognoscuntur, uberius disserere non attinet. Unum excipio de animorum immortalitate placitum. Age nunc, inquit Stobæus (20), ad

ipsam per se incorpoream naturam revertamui. vulgaresque de illa, quatenus ad animam spectant, opiniones omnes distinctas ordine referamus. Sunt igitur qui totam hujusmodi naturam partes similes habere, eamque unam et eandem esse doceant, ita ut in quavis ejus parte totum cernatur. Iidemque etiam in anima dividua mundum intelligibilem, deos, genios et bonum et præstantissima quæque collocant, atque in omnibus similiter omnia inesse statuunt, singulorum tamen naturæ convenienter. Et hanc quidem sententiam sine dubio Numenius tuetur. Quam si sequimur, a mente, diis et divina progenie anima tota sua natura nihil differt. Ad hæc idem Numenius (21) non tres partes unius animæ, aut duas utique, rationis participem et expertem, sed animas duas nos habere censet, alteram rationis compotem, expertem alteram. Quid? quod

μος: Στωίκών δε θεμιστοκλής και Φοιδίων, οί τε μέχρι πρώην ἀκμάσαντες "Αννιός τε καὶ Μήδιος, Περιπατητικών δε δ Αλεξανδρεύς "Ηλιόδωρος" του δε δευτέρου Πλατωνικοί μέν Αμμώνιος καὶ 'Οριγένης, οίς ήμεις τον πλείστον του χρόνου προσεφοιτήσαμιν, ανδράσιν ούκ όλίγω των καθ' έαυτοὺς εἰς σύνεσιν διενεγκούσιν. Paucis autem interpositis ita pergit : ol δε και πλήθει προδλημάτων α μετεχειρίσαντο την σπουδήν του γράφειν ἀποδειξάμενοι, καὶ τρόπω ίδιφ χρησάμενοι Πλωτινός είσι και Γεντιλιανός Άμελιος, δς μέν τὰς Πυθαγορείους ἀρχὰς καὶ Πλατωνικάς, ὡς ἐδόκει, πρός σαφεστέραν των πρό αὐτοῦ καταστησάμενος ἐξήγησιν, ούδε γάρ έγγύς τι τὰ Νουμηνίου καὶ Κρογίου καὶ Μοδεράτου καὶ Θρασύλλου τοῖς Πλωτίνου περὶ τῶν αὐτῶν συγγράμμασιν είς ἀχρίβειαν. 'Ο δε Άμέλιος κατ' ίχνη μεν τούτου βαδίζειν προσιρούμενος καὶ τὰ πολλά μέν τῶν αὐτῶν δογμάτων έχόμενος, τη δε έξεργασία πολύς ών, και τη της έρμηνείας περιδολή πρός τον έναντίον έχεινω ζήλον υπαγόμενος, ών και μόνων ήμεις άξιον είναι νομίζομεν έπισκοπεῖσθαι τὰ συγγράμματα. Idem l. c. cap. 21. Έν δὴ τούτοις τότε ώμολόγησε μέν πάντων των έπ' αὐτοῦ γεγονότων, πλήθει τε προδλημάτων διενεγκεί. Πλωτίνόν τε καὶ 'Αμέλιον · τρόπω δε θεωρίας ίδιω μάλιστα τούτους χρήσασθαι. Τά Νουμηνίου δὲ οὐχ ὅτι ὑποδάλλεσθαι καὶ τὰ ἐκεινου πρεοδεύειν δέγματα, άλλά τα των Πυθαγορείων αὐτοῦ τε έγομένου (leg. αὐτοῦ τε Πλάτωνος ) μετιέναι δόγματα, καὶ οὐδ' έγγὺς είναι τὰ Νουμηνίου καὶ Κρονίου καὶ Μοδεράτου καί Θρασύλλου τοῖς Πλωτίνου περί τῶν αὐτῶν συγγραμμασιν είς ἀχρίδειαν. — (13) Origenes contra Celsum lib. IV pag. 198 έγω δ' οίδα και Νουμήνιον τον Ηυθαγόρειον, άνδρα πολλώ κρείττον διηγησάμενον τον Πλάτωνα και περί τών Πυθαγορείων δογμάτων πιστεύσαντα, πολλαχοῦ τών συγγραμμάτων αὐτοῦ ἐχτιθέμενον τὰ Μωϋσέως καὶ τῶν προφητών, και ούκ απιθάνως αψτά τροπολογούντα, ώσπερ έν τῷ καλουμένω ἔποπε καὶ ἐν τοῖς περὶ τόπου. Έν δὲ τῷ τρίτω περί άγαθου έχτίθεται καί περί του Ίησου Ιστορίαν τινά, τὸ ὄνομα αὐτοῦ οὐ λέγων. Idem lib. V, pag. 268 ώσπερ παρά τῷ Χαιρωνεῖ Πλουτάρχω ἐν τοῖς περὶ ψυχής, καὶ τῷ Πυθαγορείφ Νουμηνίφ ἐν τῷ δευτέρφ περὶ ἀφθαρσίας ψυχής. Hunc ipsum librum respexit Nemesius de natura hominis cap. 2 χοινή μέν οὖν πρὸς πάντας τοὺς λέγοντας σώμα τζιν ψυχήν άρχέσει τὰ παρά 'Αμμωνίου , τοῦ διδασχάλου Ηλωτίνου , και Νουμηνίου τοῦ Πυθαγορικοῦ

εἰρημένα. — (14) Vid. fragm. 1. — (15) Vid. fragm. 9 et 11. — (16) Vid. fragm. 6. — (17) Vid. fragm. 12. — (18) Vid. fragm. 1-22. — (19) Porphyrius vit. Plotin. cap. 3 Πλωτίνος δὲ ἄχρι μὲν πολλοῦ γράρων οὐδὲν διετέλεσεν, έχ δὲ τῆς Άμμωνίου συνουσίας ποιούμενος τὰς διατριβάς, χαὶ οὕτως δλων ἐτῶν δέχα διετέλεσε, συνών μέν τισι, γράφων δὲ οὐδέν. Ἡν δὲ ἡ διατριδή, ὡς αν πύτοῦ ζητεῖν προτρεπομένου τούς συνόντας, άταξίας πλήρης καὶ πολλής φλυαρίας, ώς 'Αμέλιος ήμιν διηγείτο. Προσήλθε δε αὐτῷ•ό Άμελιος, τρίτον έτος άγοντι εν 'Ρώμη κατά το τρίτον τής Φιλίππου βασιλείας έτος, και άχρι του πρώτου έτους τής Κλαυδίου βασιλείας παραμείνας, έτη δλα συγγέγονεν είχοσι χαὶ τέσσαρα, έξιν μεν έχων, ότε προσήλθεν, άπό της Λυσιμάχου συνουσίας, φιλοπονία δὲ ὑπερδαλλόμενος τῶν κας' αὐτὸν πάντων διὰ τὸ καὶ σχεδὸν πάντα τοῦ Νουμηνίου καί γράψαι καί συναγαγείν, καί σχεδόν τὰ πλείστα έκμαθείν. Σχόλια δὲ ἐχ τῶν συνουσιῶν ποιούμενος ἐχατόν που βιδλία συνέταξε των σχολίων, & Ιουστίνω Ήσυχίω τώ 'Απαμεῖ, ὂν υίὸν ἔθετο , κεχάρισται. — (20) Stobæus Eclog. Phys. lib. I, cap. 41, 32, pag. 866 ed. Heeren. [p. 369 ed. Gaisford.] "10: δή οδν έπί την καθ' αύτην άσώματον οδσίαν έπανίωμεν, διακρίνοντες καὶ έπ' αὐτης έν τάξει τὰς περί ψυχής πάσας δόξας. Είσι δή τινες, οι πάσαν την τοιαύτην οὐσίαν όμοιομερή καὶ τὴν αὐτὴν καὶ μίαν ἀποραίνονται, ώς και έν ότφουν αύτης μέρει είναι τα δλα οίτινες καὶ ἐν τἢ μεριστἢ ψυχὴ τὸν νοητὸν κόσμον καὶ θεοὺς καὶ δαίμονας καὶ τάγαθὸν καὶ πάντα τὰ πρεσδύτερα ἐν αὐτῆ ένιδρύουσι, και έν πάσιν ώσαύτως πάντα είναι άποφαίνονται, οἰχείως μέντοι χατά τὴν αὐτῶν οὐσίαν ἐν ἐχάστοις. Καὶ ταύτης της δόξης άναμφισδητήτως μέν έστι Νουμήνιος. Κατά δή ταύτην νοῦ καὶ θεών καὶ τών κρειττόνων γενών οὐδὲν ή ψυχή διενήνοχε κατά την όλην οὐσίαν. — (21) Stohœus Eclog. Phys. lib. l, cap. 41, 25, pag. 836 ed. Heeren. [pag. 353 ed. Gaisford.] άλλοι δέ, ὧν καὶ Νουμήνιος, ού τρία μέρη ψυχής μιᾶς η δύο γε, τὸ λογικόν καὶ ἄλογον, άλλα δύο ψυχάς έχειν ήμας οίονται, ώσπερ και άλλοι, την μεν λογικήν την δε άλογον. "Ων πάλιν οι μεν άμτω άθανάτου;, οι δὲ τὴν λογικὴν ἀθάνατον. Τὴν δὲ ἄλογον οὐ κατὰ τὰς ἐνεργείας μόνον ἀφίστασθαι τῆς ποιᾶς κινήσεως, ἀλλὰ και κατ' οὐσίαν διαλύεσθαι. Τοῖς δὲ ἐδόκει, δύο ψυχών εἰς ταύτο συμπλακεισών άλλήλαις, διπλασίας είναι τὰς κινήσεις, όμοιουμένων έλλήλαις έχ τοῦ ἀπολαύειν έχατέραν τῶν assentiendi (22) facultatem capacem esse actionum dicens, ejus eventum esse ait imaginationem, non tamen opus aut effectum, sed consecutionem. Jam vero multi (23) etiam Platonicorum inter se discordant, partim in unum ordinem unamque formam species ac partes vitæ ejusque acta redigentes, ut Plotinus et Porphyrius; partim ad dissidium hæc referentes, ut Numenius. Nonnulli a superioribus philosophis dissentientes (24) ab externis eventis animæ malum utcunque conciliant, atque a materia quidem Numenius frequenter et Cronius. Cæterum differentiæ (25) rationem non habentes in unum confundunt omnes animorum in corpora illapsus, et cunctos malos esse cum alii affirmant, tum præcipue Cronius, Numenius et Harpocratio. Quamvis (26) vero duas distingueret animas, unitatem tamen et indiscretam similitudinem animæ cum principiis suis asserere visus est Numenius; conjunctionem autem alterius naturæ, id est, mentis Pythagoras, Plato, Aristoteles aliique vetustiores virtutis magistri retinuerunt. Et illi quidem dissolvere videntur, hi connectere. Enimvero de animorum immortalitate summa inter doctissimos homines dissensio fuit. Licet autem Plato animi partem ratione præditam solam immortalem esse duceret, reliquas duas morti addiceret; Numenius tamen totum animum corporis vinculis exsolutum sempiternum fore contendit (27).

Fuerunt et alii Numenii, quos enumerat Ju. Alb. Fabricius Bibl. Græc. vol. III, pag. 179 ed. Harles.

τζι έτέρας παθημάτων κατά την Ενωσιν — (22) Stobæus Eclog. Phys. lib. I, cap 41, 25 έχ τῶν Πορφυρίου περὶ τῶν τῆς ψυχῆ; δυνάμεων pag. 833 ed. Heeren. [ p. 352 ed. Gaisford. ] Νουμήνιος δὲ την συγκαταθετικήν δύναμιν παραδεχτικήν ένεργειών φήσας είναι, σύμπτωμα αὐτής φησιν είναι το φανταστικόν, ου μήν έργον γε και άποτέλεσμα. άλλα παρακολούθημα. — (23) Stohæus Eclog. Phys. lib. l cap. 41, 37, pag. 894 ed. Heeren. [pag. 381 ed. Gaisford.] ήδη τοίνυν καὶ ἐν αὐτοῖς τοῖς Πλατωνικοῖς πολλοὶ διαστασιάζουσιν : οί μεν είς μίαν σύνταξιν και μίαν ίδεαν τὰ είδη καὶ τὰ μόρια τῆς ζωῆς καὶ τὰ ἐνεργήματα συνάγοντες, ὥσπερ Πλωτίνός τε καὶ Πορρύριος οι δὲ εἰς μάχην ταῦτα χατατείνοντες, ώσπερ Νουμήνιος. — (24) Stobæus Eclog. Phys. lib. I cap. 41, 37 pag. 896 ed. Heeren. [ pag. 382 ed. Gaisford.] των δ' αν διισταμένων πρός τούτου;, κα! άπό των έξωθεν προσφυομένων προστιθέντων όπωσοῦν τξ ψυχή το κακόν, από μέν τής ύλης Νουμηνίου και Κρονίου πολλάκις. — (25) Stobæus Eclog. Phys. lib. I cap. 41, 40 pag. 910 ed. Heeren. [pag. 388 seq. ed. Gaisford.] ovx έχοντις δε σχοπόν της δισφορήτητος είς ταὐτό συγγέουσι τάς ένσωματώσεις των όλων, χακάς τε είναι πάσας διισχυρίζονται, καὶ διαφερόντως οι περί Κρόνιον τε καὶ Νουμήνιον καὶ Αρποκρατίωνα. — (26) Stobeeus Eclog. Phys. lib. 1 cap. 41, 67 pag. 1066 seq. ed. Heeren. [ pag. 475 ed. Gaisford.] Ενωσιν μέν ούν και ταυτότητα άδιάκριτον τή: ψυχής πρός τὰς ἐαυτής ἀρχὰς πρεσδεύειν φαίνεται Νουικήνιος, σύμφυσιν δε καθ' ετέραν ούσίαν οι πρεσθύτεροι διασώζουσι. Καὶ ἀναλύσει ἐχεῖνοι, συντάξει δὲ οὐτοι προσεοίκασι. — (27) Olympiodorus Comment. ined. in Plat. Phæd. sp. Victor. Cousin. in Journal des Savanis, 1838 pag. 145 ότι οί μεν άπο της λογικής ψυχής άχρι τή; έμψύχου έξεως ἀπαθανατίζουσιν, ώς Νουμήνιος · οί δε μέχρ τής φύσεως, ω; Π) ωτίνος ένι δπου ' υ! δὲ μέχρι τής ἀιογίας, ώς των μέν παλαιών Εενοχράτης και Σπεύσικκος, των δε νεωτέρων Ιάμδλιχος και Πλούταρχος οι δε μέχν μόνης της λογικής, ώς Ηρόκλος και Πορφύριος οι δε μέζμ μόνου του νου. Φθείρουσι γάρ την δόξαν, ώς πολλοί των Περιπατητικών. Οἱ δὲ μέχρι τῆς ὅλης ψυχῆς · φθείρουσι γαρ τάς μερικάς είς την όλην. -

# **ATTIKOY**

### ΤΟΥ ΠΛΑΤΩΝΙΚΟΥ

#### ΑΠΟΣΠΑΣΜΑΤΙΑ.

### 1. Τριγή τοίνυν διαιρουμένης τής έντελούς φιλοσομίας, είς τε τὸν ήθικὸν καλούμενον τρόπον, καὶ τὸν φυσικόν, καὶ ἔτι τὸν λογικόν καὶ τοῦ μέν πρώτου **κατασχευάζοντος ήμῶν ἔχαστον χαλὸν χαὶ ἀγαθόν, χαὶ** τούς οίχους όλους είς τὸ ἄριστον ἐπανορθοῦντος, ἤδη δε και δήμον σύμπαντα πολιτεία τη διαφερούση, καί νόμοις τοῖς ἀχριδεστάτοις χοσμοῦντος. τοῦ δευτέρου δέ πρός την περί των θείων γνωσιν διήχοντος, αὐτῶν τε τῶν πρώτων, καὶ τῶν αἰτίων, καὶ τῶν άλλων, δσα έχ τούτων γίνεται, ά δή περί φύσεως Ιστορίαν ο Πλάτων ωνόμαχεν είς δέ την περί τούτων άμφοτέρων διάχρισίν τε χαὶ εὕρεσιν τοῦ τρίτου παρα**ναμεανομένου. ετι μέν Πλάτων πρώτος, και μάλιστα** συναγείρας είς εν πάντα τὰ τῆς φιλοσοφίας μέρη, τέως ἐσχεδασμένα καὶ διεββιμμένα, ὥσπερ τὰ τοῦ Πενθέως μέλη, χαθάπερ εἶπέ τις, σῶμά τε χαὶ ζῷον δλόχληρον ἀπέφηνε την φιλοσοφίαν, δηλα παντί λεγόμενα. Οδτε γάρ οί περί Θαλην και Άναξιμένην καί Άναξαγόραν, καὶ ὅσοι κατὰ ταῦτὸν γεγόνασι τούτοις, άγνοούνται περί μόνην την ύπερ της φύσεως των όντων σχέψιν διατρίψαντες. Οὐ μήν οὐδὲ Πιτταχός, χαὶ Περίανδρος, και Σόλων, και Λυκούργος, και οί παραπλήσιοι τούτοις, λανθάνουσί τινας την αδτών φιλοσοφίαν είς πολιτείαν χαταθέντες. Ζήνων δε και παν τὸ Ἐλεατικὸν τοῦτο διδασκαλεῖον, καὶ αὐτὸ γνώρι-

## ATTICI

#### PLATONICI PHILOSOPHI

#### FRAGMENTA.

μον ἐπὶ τῆ τέχνη τῶν λόγων μάλιστα σπουδάσαν. Τούτοις δὲ ἐπιγενόμενος Πλάτων, ἀνὴρ ἐκ φύσεως ἀρτιτελής, καὶ πολὺ διενεγκών, οἶα κατάπεμπτος, ὡς ἀληθῶς, ἐκ θεῶν, ἵν' δλόκληρος ὀρθῆ δι' αὐτοῦ ἡ φιλοσοφία, \* παρῆκέ τε οὐδέν, καὶ ἔκαστα ἡκρίδωσε, μήτε ἐλλείπων πρὸς τὸ ἀναγκαῖον, μήτε πρὸς τὸ ἄχρηστον ἐξενεχθείς. 'Επεὶ τοίνυν πάντων ἔφαμεν μετεῖναι τῷ Πλατωνικῷ, καὶ φυσιολογοῦντι, καὶ περὶ ἡθῶν λέγοντι, καὶ διαλεγομένω, φέρε, καθ' ἔκαστον ἐπισκεψώμεθα. Ταῦτα μὲν δ 'Αττικός.

(Eusebius Præp. Evang. lib. XI, cap. 2. 'Αττικοῦ περὶ τοῦ τριμεροῦς τῆς κατὰ Πλάτωνα φιλοσοφίας. De hoc autem sic judicat Eusebius in fine capitis primi: θήσω δὲ τὰ ἀρέσκοντα Πλάτωνι, ἀπὸ τῶν τὰ αὐτοῦ πρεσδευόντων, ὧν 'Αττικὸς διαφανής ἀνὴρ τῶν Πλατωνικῶν φιλοσόφων, ὧδέ πη τὰ δοκοῦντα τῷ ἀνδρὶ διέξεισιν, ἐν οἶς ἴσταται πρὸς τοὺς διὰ τῶν 'Αριστοτέλους τὰ Πλάτωνος ὑπισχνουμένους. \* Scripsi δι' αὐτοῦ ἡ φιλοσοφία pro codicum lectione ἡ δι' αὐτοῦ φιλοσοφία.)

2. Τῆς γὰρ συμπάσης φιλοσοφίας, κοινῆ γνώμη τῶν φιλοσοφησάντων, τὴν ἀνθρωπίνην εὐδαιμονίαν ὑπισχνουμένης, τριχῆ δὲ διαιρουμένης, κατὰ τὴν τῶν δλων ποιητικὴν διανέμησιν τοσοῦτον ἀποδέων ἐν τούτοις τοῦ διδάσκειν τι τῶν Πλάτωνος ὁ Περιπατητικὸς

versatos. Pittacus autem, Periander, Solon, Lycurgus ac cæteri id genus philosophiam suam ad reipublicæ curam ac studium aperte contulerunt. Zenonem denique et omnem illam Eleaticam scholam in disserendi artem potissimum incubuisse, notum est. At vero his Plato succedens, vir natura partibus omnibus ac numeris absolutus longeque cæteris antecellens, utpote deorum plane munere ac dono in terram demissus, per quem integra tandem aliquando philosophia cerneretur, et præteriit omnino nihil, et singula tam diligenter examinavit, ut neque necessarii quidquam desiderari, neque abstrahise ad inutilia pateretur. Quoniam igitur Platonici philosophi propriam hanc trium illorum conjunctionem esse defendimus, ut de rerum natura disputet, de moribus præcepta det, ac simul in dialectica sapientia versetur, age', singula per sese videamus. Hæc Atticus.

2. Quum enim de communi philosophorum sententia humanam beatitudinem universa philosophia polliceatur, eaque trifariam pro illa rerum omnium effectrice distributione dividatur: tantum abest, ut in hisce rehus Pla

<sup>1.</sup> Quum igitur tres in partes integra perfectaque philosophia dividatur, id est in morum, naturæ disserendique doctrinam; quarum prima illa non singulos modo nostrum bonos ac probos efficiat, verum etiam familias totas ad honestissimam vitæ rationem informet, adeoque populum universum excellenti quodam reinublica: genere et accuratissimis legibus instituat : secunda vero ad rerum divinarum cognitionem ita pertineat, ut simul et principia ipsa et causas cæterarum, quæque ex illis fiunt reliquas omnes contempletur, quam naturæ historiam Plato appellavit : tertia denique ad certiorem superioris utriusque æstimationem et inventionem assumatur : Platonem exstitisse primum qui partes illas omnes philosophia dissipatas antea atque disjectas, sic tanquam Penthei membra, ut nescio quis dixit, vel maxime complexus, philosophiam in unius cujusdam corporis atque integri animantis formam redegerit, omnes uno ore consentiunt. Quippe nemo ignorat, Thaletem, Anaximenem, Anaxagoram et quotquot præterea eodem temgore vixerunt, in sola rerum naturæ consideratione esse

όφθήσεται, ώστε πλειόνων όντων οθ διαφέρονται Πλάτωνι, μάλιστα έναντιούμενος αὐτὸς φανείται. Καὶ πρῶτόν γε άπό τοῦ χοινοῦ καὶ μεγίστου καὶ χυριωτάτου, την πρός Πλάτωνα παραλλαγήν ἐποιήσατο, μη τηρήσας τὸ μέτρον τῆς εὐδαιμονίας, μηδέ τὴν ἀρετὴν αὐτάρκη πρός τοῦτο συγχωρήσας άλλ' ἀπολισθών τῆς δυνάμεως της κατά την άρετην, και ήγησαμενος αὐτη προσδείν των έχ της τύχης, ίνα μετά τούτων έλη την εὐδαιμονίαν εἰ δ' ἐφ' ἐαυτῆς ληφθείη, ὡς ἀδύνατον καί οὐκ ἐφικτὸν τῆς εὐδαιμονίας, μεμψάμενος. μέν οὖν άγεννές καὶ διημαρτημένον τῆς γνώμης ἐν τούτω τε κάν τοῖς ἄλλοις, οὐ τοῦ παρόντος δεικνύναι 'Εχείνο δὲ οἶμαι πρόδηλον, ὅτι τοῦ σχοποῦ καλ εὐδαιμονίας οὐκ ἴσων ὄντων, οὐδὲ τῶν αὐτῶν κατά Πλάτωνα και κατά Άριστοτέλην άλλά τοῦ μέν βοῶντος έκάστοτε καὶ κηρύττοντος ότι εὐδαιμονέστατος δ δικαιότατος, τοῦ δὲ μὴ ἐκτρέποντος ἔπεσθαι τῆ ἀρετῆ την ευδαιμονίαν, αν μή και γένος ευτυχήση και κάλdoc xal adda,

Καὶ γὰρ χρυσόν έχων πολεμόνδ' έεν, ήθτε κούρη,

ανάγχη κατά την διαφοράν τοῦ τέλους καὶ την ἐπὶ τοῦτο άγουσαν φιλοσοφίαν διάφορον είναι. Μιξ γάρ δδῷ βαδίζοντα, ήτις άγειν πέφυκεν ἐπί τι α τῶν μικρῶν καὶ ταπεινῶν, οὐκ ἔστιν ἐλθεῖν ἐπὶ τὰ μείζω καὶ ἐν ὕψει κείμενα.

tonicum aliquid Peripateticus iste doceat, ut ex pluribus qui a Platone dissentiunt, longius ab eo nemo discesserit. Principio quod ut omnium commune est, ita maximum et præcipuum, in co Platonem reliquit, et ultra beatitudinis modum progressus satis ad cam rem per sese virtutem futuram negavit. Quippe fugit eum vis potestasque virtutis, eamque fortunæ muneribus egere ad felicitatem consequendam putavit; reprehenso Platone, quod si illa sola per se spectaretur, nunquam ejus beneficio ad illius possessionem perveniri posset. At hominis opinio cum in hoc genere, tum in aliis, quam prava sit errorisque plena, etsi hujus loci demonstrare non est: hoc tamen perspicuum existimo, quum in re proposita et selicitate constituenda Platonis et Aristotelis non una sit eademque ratio; sed ille felicissimum eum, qui justissimus sit, prædicare passim et usurpare consueverit : hic contra virtuti felicitatem comitari non sinat, nisi ad eam natalium etiam splendor, formæ dignitas et alia accesserint :

Namque auto radians quasi virgo ad bella profectus est

quam diversus utriusque finis est, tam diversam utrumque necessario, quæ suum ad finem perducat, philosophiæ formulam componere. Nam qui viam unam quandam, quæ ad pusillum aliquid humileque ferat, semper
insistit, is majora et altiora nunquam consequi poterit.

'Οράς, Ιν' ἔστ' ἐπεῖνος ὑψηλὸς πάγος, τραχύς τε καὶ παλίγκοτος, ἐγκαθήμενος δ' ὁ ἐνελαφρίζων αὐτὸν ὄρνις;

'Επὶ τοῦτον τὸν ύψηλὸν πάγον τὸ δριμύ καὶ πανοῦρ γον έχεινο θηρίον ανελθείν αδύνατον ίνα δέ εἰς ταὐτὸν έλθη τοῖς ἀετοῦ γεννήμασιν ἀλώπηξ, ἢ τύχη τινὶ δεῖ χρησαμένους έχείνους πονηρά χαταπεσείν είς γήν, τών οίχείων αὐτοῖς φθαρέντων ή την φύσασαν αὐτήν, & μή πέφυκε φύειν, λαιψηρά κυκλώσαι πτερά ταύτη, ο και ούτως αρθείσαν έκ γης ανίπτασθαι πρός τον ύψηλὸν πάγον. "Εως δ' αν έκάτερον α ἐπὶ τῆς οἰκείας μένη τάξεως, ούχ ένι χοινωνία τοις γης πρός τὰ οὐρανού θρέμματα. Καὶ μεθ' έτερα ἐπιλέγει, τούτων τοίνυν ούτως ἐχόντων καὶ πειρωμένου τοῦ Πλάτωνος έλχειν τὸς τῶν νέων ψυχὰς ἄνω που πρὸς τὸ θεῖον καί τουτον τὸν τρόπον προσοικειούντος μέν τῆ άρετῆ και τῷ καλῷ, τῶν δὲ ἄλλων ἀπάντων ἀναπείθοντος ύπερφρονείν· φράσον ήμιν, ω Περιπατητικέ, πώς έκδιδάξεις ταύτα; πώς όδηγήσεις έπ' αὐτὰ τοὺς φιλοπλάτωνας; Ποῦ σοι τῆς αίρέσεως τοσοῦτον ύψος λήγων, ώστε τὸ <sup>c</sup> τῶν ᾿Αλωαδῶν φρόνημα κτήσασθαι, καί την είς οὐρανὸν όδὸν ζητείν; ην έκείνοι μέν **φοντ**ο oben grageter genaager lineager, ig g, ab, gn gbatρέσει των ανθρωπίνων σπουδασμάτων γινόμενον, ώς φησι Πλάτων. Τίς οὖν ή παρά σολ πρὸς τοῦτα τοῖς νέοις βοήθεια; χαὶ πόθεν τις δ τῆς ἀρετῆς συναγωνι-

Viden' ut hic alto collis assurgat jugo è Salebrosus, asper, cujus culmini insidens pennas volucris allevat.

In excelsum illum montem evadere acris hæc et versipellis hestia nullo modo potest: ut enim eundem in locum aquilæ pulli vulpesque conveniant, aut illi disjecto ac dissipato nido, in terram iniqua quadam sorte decidant necesse est, aut vulpes, quas natura ei largiri non selet, præpetibus alis a rerum parente instruatur, quibus tum demum sublata in arduum illum collem subvolare quest. Quamdiu certe utrumque genus suo loco manebit, nullum terrestribus animantibus cum cœlestibus illis commercium esse poterit. Hæc ille. Tum aliis quibusdam interjectis sic prosequitur. Ques quum ita sint quumque Plato juvenum animos ad divinum numen trahere conetur eoque modo simul ad virtutem et ad honestatem adducere, ut cæterorum illis omnium despicientiam et contemtionem injiciat : dic nobis, Peripatetice, quo pacto hæc traditurus sis, quam ad ea Platonis amatoribus viam monstraturus. Ubi secta tua tantam doctrinæ excellentiam tibi præbet, ut Aloadarum spiritu sumto viam tibi ad cœlum facere studeas? Atque boc iter illi montes montibus imponendo facile et expeditum sibi fore putabant. At ea res utique, quemadmodum Plato docet, sublatis demum humanis cupiditatibus impetratur. Ad hæc igitur consequenda quam tu adoleστης λόγος; έχ δὲ πυίων γραμμάτων Άριστοτελους; Τίνος τῶν ἀπ' αὐτοῦ; ἐχ ποίων γραφῶν; Δίδωμι γάρ σοι, κὰν ψεύδεσθαι θέλης, μόνον τι νεανικόν. ᾿Αλλὰ γὰρ οὕτ΄ ἔχεις εἰπεῖν, οὕτ' ἀν ἐπιτρέψαι σοι τῶν ἡγεμόνων τῆς αἰρέσεως οὐδείς. Αἱ γοῦν Ἀριστοτέλους περὶ ταῦτα πραγματεῖαι, Εὐδήμειοί τε καὶ Νικομάχειοι καὶ Μεγάλον Ἡθικῶν ἐπιγραφόμεναι μικρόν τι καὶ ταπεινὸν καὶ δημῶδες περὶ τῆς ἀρετῆς φρονοῦσι, καὶ τοσοῦτον, ὅσον ἀν τις καὶ ἰδιώτης καὶ ἀπαίδουτος, καὶ μειράκιον, καὶ γυνή. Τὸ μὲν γὰρ διάδημα, ὡς εἰπεῖν, καὶ τὸ σκῆπτρον τὸ βασιλικόν, δ παρὰ τοῦ Διὸς ἔχει λαδοῦσα ἀναφαίρετον ἡ ἀρετή· (ἐπεὶ <sup>τ</sup>

# ού παλινάγρετον, δ, ττι χεν οδτος τῆ χεφαλῆ ἐπινεύση:)

τοῦτο αὐτὴν ἀφαιρεῖσθαι τολμῶσιν. Οὐ γὰρ ἐπιτρέπουσιν αὐτὴν ποιεῖν εὐδαίμονας ὁμοίαν δὶ αὐτὴν καθιστάσι πλούτω καὶ δόξη καὶ γένει καὶ δγεία καὶ καλλει, καὶ ὅσα ἀλλα κοινὰ τῆς κακίας. 'Ως γὰρ τούτων ὁτιοῦν παρὸν χωρὶς ἀρετῆς οὐκ αὐταρκες εὐδαίμονα τὸν κεκτημένον ἀποφῆναι· καὶ ἡ ἀρετὴ κατὰ ταὐτὰ χωρὶς τούτων οὐχ ἱκανὴ ποιῆσαι τὸν καταδέδληται τὸ τῆς ἀρετῆς ἀξίωμα; Ναί\* ἀλλὰ πολὺ τῶν ἀλλων ἀγαθῶν ὑπερέχειν τὴν ἀρετὴν λέγουσι. Τί δὴ τοῦτο; καὶ γὰρ τὴν ὑγείαν τοῦ πλούτου· ἀλλ ὰ τό γε. χωρὶς ἀλλήλων μὴ ἀρκεῖν πρὸς εὐὸαιμονίαν, πᾶσι κοινόν. 'Οπότε οὖν τις ε ἐκ τούτων τῶν δογμάτων καὶ ταύτης τῆς αἰρέσεως ὀιδάξειε τὸν ἐν αὐτῆ

scentibus opem fers! Unde vel unum aliquod orationis genus, quod virtuti suffragetur? Quibus ex Aristotelis operibus? aut cujusquam alterius, qui ab eo profectus sit? quibus tandem ex scriptis? Namque, etiamsi mentiri velis, generosi aliquid tibi tantum concedo. Enimvero nec omnino quidquam habes ipse quod dicas: nec ut habeas, quisquam tamen ex hujus disciplinæ principibus id te eloqui patiatur. Quippe Aristotelis hac de re libri, seu qui ad Eudemum, seu qui ad Nicomachum, seu qui Magna Moralia inscribuntur, nibil nisi pusillum quiddam humileque ac vulgare sapiunt, atque ejusmodi, quod idiotæ hominesque indocti, quod adolescentuli ac mulierculæ cogitare possint. Nimirum quod virtuti diadema, ut ita dicam, regiumque sceptrum a Jove datum est, nec auferri a quoquam potest: (quoniam

# manel irrevocabile, quidquid innueril capile:)

eo tamen illam spoliare audent. Neque enim concedunt, virtutem per sese beatos facere homines, eamque divitiis, glorize, generosæ stirpi, sanitati, pulchritudini ac cæteris, quæ ei cum vitio communia sunt, similem esse volunt. Nam ut istorum nihil, quamvis adsit, dum virtus abest, possessorem suum felicem reddere per sese potest: ita ne suo quidem cultori virtus, si uni-

τῆ ψυχῆ καὶ πᾶν ἀνθρώπινον ἀγαθὸν ζητοῦντα, εὐδαίμονα, φασίν, ἐπὶ τροχὸν οὐκ ἀναβαίνειν· οὐδὰ ὁ
ταῖς Πριαμικαῖς τύχαις συνεχόμενος δύναιτ' ἀν εὐδαιμουῶν καὶ μακάριος εἶναι. Τὸν δὰ τὴν ἀρετὴν ἔχοντα
τοιούτοις τοῦ περιπεσεῖν οὐκ ἀπεικός. Τούτοις δὰ
ἔπεται τὸ μήτε ἀκολουθεῖν ἐκ παντὸς τὴν εὐδαιμονίαν τοῖς τὴν ἀρετὴν ἔχουσι, μήτε εἰ γένοιτο, παραμένειν ἀεί.

Φύλλα τὰ μέν τ' ἄνεμος χαράδις χέει, ἄλλα δέ θ' τηλεθόωσα φύει '

ως ανδρών γενεή ή μέν φύει ή δ' απολήγει.

Έτι σοι το παράδειγμα μικρόν και άτολμον 🕉

ξαρος δ' έπιγίγνεται ώρη. h

Πολὺς ὁ μεταξὺ χρόνος, ἐν ῷ μηδὲν γίνεται. Εἰ θέλεις ἀκριδῶς τὸ ἐπίκηρον καὶ σαθρὸν τῆς ἀνθρωπίνης γενεᾶς ἀπεικάσαι, παράδαλε κ τὴν Αριστοτέλους εὐδαιμονίαν. 'Ρὰον τῶν φύλλων αὕτη καὶ φύεται καὶ ἀπολείπει, οὐλ ἀναμένουσα περιτελλόμενον τὸν ἐνιαυτόν, οὐδ' αὐτοετεί, ἱ οὐδ' αὐτομηνί, ἀλλὰ τῆς αὐτῆς ἡμέρας, ™ τῆς αὐτῆς ὥρας, ™ καὶ γίνεται καὶ ἀπόλλυται. Πολλὰ δὲ τὰ ἀπολλύντα, καὶ πάντα ἐκ τῆς τύχης. Καὶ γὰρ αὶ τοῦ σώματος κῆρες, μυρίαι δὲ αὖται, ° καὶ πενία, καὶ ἀτιμία, καὶ ὅσα τοιαῦτι. καὶ πρὸς οὐδὲν αὐταρκεῖ τὰ τῆς φίλης ἀρετῆς, πρὸς βοήθειαν οὐχ ἱκανά· τὴν μὲν γὰρ κακοδαιμονίαν εἰρ-

versa hæc deerunt, felicitatem afferre valebit, Hoc ergo, quid aliud est, quam virtutis dignitatem infringere et labefactare. Esto, inquit. At virtutem longe cæteris bonis præstare affirmant. Quid tum? Etenim sanitatem divitiis anteponunt : sed quod sine mulua quadam ope ad beatitudinem non sufficient, id omnibus commune est. Quum igitur aliquis hujus doctrinæ sectæque regulas secutus docuerit, quisquis in ipso animo humana etiam omnia bona quærat, hunc hominem, utpote felicitate florentem, in rotam pœnalem, vt ajunt, non ascendere : ei profecto felix nunquam et beatus esse poterit, qui duriore Priami fortuna conflictetur. Atqui illos etiam virtutis cultores in talem miseriam incidere, verisimile est. Inde sequitur, nec iis qui virtute præditi sint quoquo modo felicitatem comitari, nec ut comitetur interdum, perpetuam hanc societatem esse.

Fundit humi ventus frondes, aliasque subinde silva virens generat : sic ætas illa exorta est, hæc occidit olim.

Præterea illud quod adjungis exemplum, o poeta, exile ac timidum est:

succrescunt lempore verno.

At longum tamen tempus præterit, quo nibil succrescit. Si fragilem et caducam generis humani conditionem ac-

γειν, την δε ευδαιμονίαν διασώζειν ασθενής. Toúτρις οὖν τις ἐντραφείς, καὶ τούτοις ἀρεσκόμενος τοῖς λόγοις, τίνα τρόπον ή αὐτὸς συνάσεται τοῖς Πλάτωνος, λ άλλους πρός αὐτὰ ἐπιρρώσει ποτέ; Οὐ γὰρ ἔστιν δπως αν τις έχ τούτων δρμώμενος παραδέξαιτο τά . Η δαχγεισ χαι βεια εχείνα ορλίτατα, ως ισλοδόν τι καὶ πάγκαλον χρημα άρετή, καὶ οὔποτε ἐνδέουσα πρός εὐδαιμονίαν, ούτε ποτὲ αὐτήν ἀφαιρουμένη. άλλα καν πενία, καν νόσος, καν αδοξία, καν πίττα χαὶ σταυρός, κᾶν τὰ ἐκ τῆς τραγωδίας ἄμα πάντα ἐπιβρυῆ, ἔτι δ δίκαιος εὐδαίμων καὶ μακάριος. Ἐπιχηρυχεύει γοῦν αὐτή P τῷ μεγαλοφωνοτάτῳ χηρύγματι, 4 χαθάπερ άθλητήν τινα νιχηφόρον, τον διχαιότατον, δτι οδτός έστιν εύδαιμονέστατος, δ έξ αὐτῆς τῆς δικαιοσύνης τὸν καρπὸν τῆς εὐδαιμονίας δρεπό-Διαίρει τοίνυν, εὶ βούλει, καὶ ποίκιλλε τριγή και τετραγή και πολλαγή τα αγαθά διαστελλόμενος. Οὐοὲν γὰρ ταῦτα πρὸς τὸ προχείμενον. Οὐ δή ποθ' ήμᾶς δι' αὐτῶν προσάξεις τῷ Πλάτωνι. Τί γαρ εί τῶν ἀγαθῶν, ὡς φής, τὰ μὲν τίμια, καθάπερ οί θεοί· τὰ δὲ ἐπαινετά, ώς αί ἀρεταί· τὰ δὲ δυνάμεις, ώς πλοῦτος καὶ ἐσχύς τὰ δὲ ἀφέλιμα, ώς αί θεραπείαι; τί δ' εί ταῦτα έλάττονι διαιρέσει διαστελλόμενος, λέγοις τῶν ἀγαθῶν τὰ μέν εἶναι τέλη, τὰ δὲ οὐ τέλη; τέλη μεν δνομάζων, ὧν χάριν τὰ άλλα. οὐ τέλη δέ, τὰ τῶν ἄλλων ἔνεκα λαμβανόμενα. Τί δ',

curatius exprimere vis, Aristoteleam potius beatitudinem cum ea confer. Facilius ea quam frondes ullæ, nascitur atque interit, quippe que neque anni conversionem exspectet, neque eodem anno vel mense, sed codem die eademque hora et oriatur et occidat. Jam vero cum quæ interiment multa sunt, tum omnia in casu posita. Etenim simul fatales quidam corporis morbi sunt, atque ii quidem innumerabiles, simul paupertas, infamia, cæteraque id genus, quibus vel singulis par nullum in bona illa virtute præsidium est; quoniam ipsa per se nec ad deprecandam calamitatem nec ad felicitatem conservandam valet. Quisquis igitur his decretis innutritus acquiescet, quomodo tandem aut ipse cum Platonis disciplina concordabit, aut alios ad eam amplectendam impellet? Neque enim fieri potest, ut quis ab ista philosophia profectus Herculea illa et divina dogmata admittat : robustum et pulchrum quid esse virtutem, quæ nunquam nec ad felicitatem ullo subsidio egeat, neque ea spoliari queat : sed etiamsi paupertas, morbus, infamia, pix, crux, etiamsi illa ex tragcediis simul omnia in unum confluant, adhuc tamen felicem ac beatum virum justum futurum. Quippe ipsa justi, tanquam victoris athletæ, nomen vocali hoc et ingenti præconio celebrat, hunc demum felicissimum esse affirmans, qui ex ipsa justitia felicitatis fructum percipiat. Age érgo, bona partire, si vis, eaque trifariam, quadrifariam, multifariam variata distingue. Nihil enim

εὶ μάθοι τις, ὅτι τὰ μὲν ἀπλῶς ἀγαθά τὰ δὲ οὐ πεσιν; ἢ ὅτι τὰ μὲν ψυχῆς ἀγαθά, τὰ δὲ σύματος, τὰ δὶ ἐκτός; ἢ πάλιν, ὅτι τὰ μὲν τῶν ἀγαθῶν, δυνάμεις τὰ δὲ, διαθέσεις καὶ ἔξεις, ἄλλα δὲ ἐνέργειαι τὰ δὲ, τέλη τὰ δὲ ὅλαι, τὰ δὲ ὅργανα; κὰν κατὰ τὰς δέκα κατηγορίας μάθη τις ὅεκαχῆ διανέμειν τὰγαθόν, τί ταῦτα πρὸς τὴν Πλάτωνος γνώμην τὰ διδάγματα; εδούλει καλῶν ἀγαθὰ τὰ τῆς ἀρετῆς, ἄλλὶ ἄττα πρὸς τὴν εὐδαιμονίαν ὡς ἀναγκαῖα παραλαμδάνης, τὸ ἰκανὸν τῆς ἀρετῆς ἀφαιρούμενος, Πλάτων δ' ἐκ περιουσίας περὶ τῶν ἄλλων ζητῆ, τὸ ἐκπλεον εἰς εὐδαιμωνίαν ἀπ' αὐτῆς τῆς ἀρετῆς ἔχων οὐδὲν ἀν ὑμῖν είη κατὰ τοῦτο κοινόν ἀλλά σοι δεῖ λόγων ἄλλων τῶν τῶ Πλάτωνος.

'Ως [γὰρ] οὐκ ἔστι λέουσι καὶ ἀνδράσιν δρκια πιστά, το οὐδὲ λύκοι τε καὶ ἀρνες ὁμόρρονα θυμὸν ἔχουσιν'

ούτως οὐκ ἔστι Πλάτωνι καὶ Ἀριστοτελει φιλία περὶ τοῦ κορυφαιοτάτου καὶ κυριωτάτου τῆς εὐδαιμονίας δόγματος. Διαμπερὸς γὰρ εἶ μὴ κακὰ φρονέουσιν ἀλλόις, τά γε ὑπεναντία περὶ τῶν εἰς τοῦτο διαφερόντων φαίνονται λέγοντες.

(Eusebius Præp. Evang. lib. XV, cap. 4. Άττικοῦ Πλατωνικοῦ πρὸς Άριστοτέλην, διενεχθέντα Μωσῆ καὶ Πλάτωνι, εν τῷ περὶ τοῦ τέλους λόγω.

hæc ad rem propositam pertinent. Nunquam hac to via nos ad Platonem adduces. Quid enim juvcrit, si c bonis alia, ut dicis, venerabilia sint, ut dii; alia laudabilia, ut virtutes; alia facultates, ut divitiæ alque robur; alia denique utilia, ut curationes? Quid porro, quum hæc minutiori divisione distinguens e bonis alia fines esse dixeris, alia negaveris? finium ea nomine afficiens, quorum gratia sunt cætera; non fines aulem appellans, que ceterorum in gratiam adhibeantur. Quid item, ubi alia simpliciter bona esse didicerimus, alia non omnibus? aut alia quidem animi bona esse, alia corporis, alia externa? aut rursus alia bona facultates esse, alia animi affectiones et habitus, alia denique actus esse? Postremo alia fines, alia materias, alia instrumenta? Sed etiamsi quis didicerit e decem categoriis bonum in decem partes distribuere, quid tandem omnia hæe præcepta ad Platonis mentem pertinebunt? Quam diu enim tu quidem sive communi nomine, sive quocunque modo libuerit, bonum appellans virtutem, sed satis ei per se virium esse negans, alia quædam ut ad felicitatem necessaria assumes: Plato contra dicis causa duntaxat obiterque de aliis quærens, sufficere virtutem ad felicitatem statuet : nihil vobis hoc quidem in genere commune erit : sed præcepta a Platonicis diversa tradas necesse est.

Fædera nulla homines inter sævosque leones: nunquam agni atque lupi sensu ducuntur eodem.

Scripsi: \* ἐπί τι cum Vigero] codd. ἐπὶ τῆ. — b τραγύς τε καὶ παλίγκοτος, έγκαθήμενος δ' δ ένελαφρίζων αύτὸν όρνις] libri τραχύς τε καὶ παλίγκοτος, έν 🥉 κάθηται δ ένελαφρίζων έαυτον όρνις. — ο ταύτη cum codd. ] αὐτῆ conjecit Vigerus. — d έως δ' αν έκάτερον] membranæ έως δ' έκάτερον. — ° το τῶν Άλωαδῶν] libri τὸ τῶν Άλωάδων. Sunt autem Aloadæ, qui et Aloidæ vocantur, Otus et Ephialtes. Vid. Iliad. V, 385. Odyss. XI, 305 seqq. Diodor. Sic. IV, 85. Apollon. Rhod. I, 484. Virgil. Æn. VI, 582. Ovid. Met. VI, 117. Claudian. de bello Getico 74. Cf. Apollodor. I, 7, 4. - 1 έπει - οὐ παλινάγρετον κτλ. ] mutuatus est hæc ab Homero, qui Iliad. lib. I, vs. 526.527 habet: τέχμωρ· ου γάρ έμον παλινάγρετον ουδ' άπατηλον οὐδ' ἀτελεύτητον, δ, τι κεν κεφαλῆ κατανεύσω. — 🖁 όπότε οὖν τις ἐχ τούτων τῶν δογμάτων καὶ ταύτης τῆς αίρέσεως διδάξειε - δύναιτ' αν ] Similiter Plato Apol. pag. 41 έμοιγε καὶ αὐτῷ θαυμαστή αν είη ή διατριδή αὐτόθε, δπότε ἐντύχοιμι Παλαμήδει καὶ Αΐαντι τῷ Τελαμῶνος. Sed Eusebii codices præbent : δπόταν οὖν τις κτλ. — h ἔαρος δ' ἐπιγίγνεται ώρη] ut in plerisque Homeri membranis lliad. lib. VI, vs. 149. At Eusebii codices aliam agnoscunt scripturam, quæ tum hujus tum Homeri quibusdam editoribus arrisit ἔαρος δ' ἐπιγίγνεται ώρη, id est, Vigero interprete: succedunt tempora veris. Hanc qui tuentur ita exponere solent, (juasi scripserit poeta έαρος δτε έπιγίγνεtaι ωρη. Verum prior scriptura unice mihi probatur. — i ἐν ῷ μηδὲν γίνεται] e Vigeri conjectura; codd. καὶ δρ μὴ γίνεται. — \* παράδαλε] libri παράδαλλε. — ι αὐτοετεί ] legitur etiam apud Theoeritum Idyll. XXVIII, 13, ubi Bergkius codicum lectionem temere mutavit in αὐτοενεί. — m τῆς αὐτῆς ἡμέρας ] codd. αὐτῆς ἡμέρας. — n τῆς αὐτῆς ώρας ] codd.; αὐτῆς ώρας. — ° μυρίας δὲ αὖται] cum codd, μυρίαι δή αδται conjecit Vigerus. — P έπικηρυκεύει γοῦν αὐτή] cum Vigero; libri ἐπικηρυχεύει γοῦν αὐτῷ — <sup>q</sup> τῷ μεγαλοφωνοτάτῳ χηρύγματι] e Vigeri conjectura; codd. τῷ μεγαλοφωνοτάτω χήρυχι. — Γ ως οὐχ ἔστι λέουσι καὶ ἀνδράσιν δρκια πιστά κτλ. ] Versus, qui hic commemorantur, sunt Iliad. lib. XXII, 262 et 263. Cæterum γάρ priori versui ab Attico insertum uncis inclusi. — Præterea annotare libet, in præcedentibus (cf. not. g) verba οὐδὲ δ ταῖς Πριαμικαῖς τύχαις συνεχόμειος δύναιτ' ἀν εὐδαιμονῶν καὶ μακάριος εἶναι referri ad Aristotelis locum qui legitur Ethic. Nicom. lib. I, cap. XI, pag. 1101. A. ed. Bekker. lbi enim Stagirites ita scribit: εἰ δ' οὕτως, ἄθλιος μὲν οὐδέποτε γένοιτ' ἀν δ εὐδαίμων, οὐ μὴν μακάριός γε, ἀν Πριαμικαῖς τύχαις περιπέση.)

3. Πάλιν Μωσέως καλ τῶν παρ' Εδραίοις προφητῶν, οὐ μὴν ἀλλὰ καὶ Πλάτωνος τούτοις συμφώνως, τὸν περὶ τῆς τῶν ὅλων προνοίας λόγον εὐκρινῶς διατεθειμένων δ Άριστοτέλης μέχρι σελήνης στήσας τὸ θεΐον, τὰ λοιπὰ τοῦ κόσμου μέρη περιγράφει ἐκ τῆς τοῦ θεοῦ διοιχήσεως. \* Ἐφ' οἶς καὶ ἀπελέγχεται πρὸς τοῦ δηλωθέντος, ὧδέ πη διεξιόντος. "Όντος δ' ἔτι μεγίστου καλ χυριωτάτου τῶν εἰς εὐδαιμονίαν συντελούντων τοῦ περὶ τῆς προνοίας πείσματος, δ δὴ καὶ μάλιστα τὸν ἀνθρώπινον βίον ὀρθοῖ, εἶγε μή μελλοιμεν αγνοείν, πότερον δή κατ' ίχνος ύπτιον b ή σκολιαίς απάταις εμβαίνει ε επιχθονίων γένος ανδρών. Ο δή Πλάτων εἰς θεὸν καὶ ἐχ θεοῦ πάντα ἀνάπτει. Φησὶ γάρ αὐτὸν ἀρχήν τε καὶ μέσα καὶ τελευτήν <sup>d</sup> τῶν ὄντων άπάντων έχοντα, εύθεία περαίνειν περιπορευόμενον. Καὶ αὖ πάλιν φησὶν αὐτὸν ἀγαθὸν εἶναι, ἀγαθῷ δὲ μηδένα φθόνον ἐγγίγνεσθαι περὶ μηδενός. Τοῦτον δὲ τὰ ἐχτὸς αὐτοῦ ὄντα πάντα <sup>c</sup> ὅτι μάλιστα ἀγαθὰ ποιείν, είς τάξιν άγοντα έχ τῆς ἀταξίας. Πάντων δέ έπιμελούμενον καὶ πάντα κατά δύναμιν κοσμούντα πεφροντικέναι καλ των ανθρώπων. Καλ μετά βραχέα. καί δ μέν Πλάτων ούτως. Ο δέ την δαιμονίαν ταύτην φύσιν έχποδών ποιούμενος, χαὶ τήν γε εἰσαῦθις ἐλπίδα της ψυχης αποτέμνων, την τε έν τῷ παρόντι πρὸς τοὺς χρείττονας Γεὐλάβειαν ἀφαιρούμενος, τίνα πρὸς Πλάτωνα έχει χοινωνίαν; ή πῶς αν ἐφ' α βούλεται Πλάτων παραχαλέσαι χαὶ πιστώσαιτο τὰ εἰρημένα; Παν γάρ τούναντίον, συνεργός αν οδτός γε καί συναγωνιστής των έθελόντων άδιχείν φανείη. Πας γάρ τις

Sic in maximo hoc et præcipuo de felicitate placito inter Platonem et Aristotelem consensus nullus esse potest. Prorsus enim, si minus alter erga alterum male animatus sit, contraria saltem eos de rebus huc pertinentibus dicere apparet.

3. Rursus quum Moses et Hebræorum prophetæ maximeque Plato his astipulatus verba de universo providentia administrato perspicue fecerint: Aristoteles in lunari orbe divino numini terminos statuens reliquas mundi partes ab ejus cura et gubernatione segregavit. Quam ob causam his etiam ab codem Attico verbis redarguitur. Quum porro, inquit, inter ea quæ ad felicita-

tem prosunt res una omnium maxima et potissima de providentiæ vi persuasio sit, quæ vel maxime humanam vitam erigit, si minime ignoremus, utrum recto itinere an per errorum flexus terrestrium hominum genus incedat: Plato onnia ad deum auctorem refert eique cuncta vindicat. Dicit enim eum ita rerum omnium principium, media finemque tenere, ut recta semper eas obeundo perficiat. Tradit insuper bonum illum esse, bonum autem nemini unquam ulla in re invidere. Hunc vero quæ extra se sint quam optima cuncta efficere ex perturbatione in ordinem redacta. Denique qui omnium curam agat atque illa pro pote-

άνθρωπος ών και ταις άνθρωπίναις δρέξεσι κατεσχημένος, αν καταφρονήση των θεών, κακείνους μηδέν νομίση ε πρός αύτον ανήχειν, η πόρρω μέν αύτων απωχισμένος εν τῷ ζῆν, ἀπαθανών δὲ οὐδὲ ἔτι ών, έτοιμος αν έλθοι πρός τό χαρίζεσθαι ταῖς ἐπιθυμίαις. Πίστιν γάρ λαβείν περί του λαθείν άδιχούντα οὐχ άδύνατον, άν γε άνθρώπους δέη λανθάνειν ου μήν ἀναγχαῖον i ἐχ παντὸς λαθεῖν ζητεῖν, ὅπου γέ τις τῶν πεφωραχότων χρατεϊν αδύνατός έστιν. 🕻 🕰 στε έτοιμόν τι χρῆμα πρὸς ἀδικίαν ή τῆς προνοίας ἀπόγνωσις. 'Εχεΐνος μέν γάρ καὶ πάνυ χρηστός ἐστιν, ὅστις τὴν ήδονην ημίν προτείνας ώς άγαθόν, και την έκ θεῶν άδειαν παρασχόμενος, έτι μηχανήν πρός τό μή άδιχείν πορίζειν οἴεται δμοιόν τι ποιών ἰατρῷ, τὴν μέν έτι ζωντος του κάμνοντος βοήθειαν παρέντι, μετά θάνατον δέ πλέχειν τινάς μηχανάς Ι πειρωμένφ πρός σωτηρίαν τοῦ τεθνεῶτος. Παραπλησίως δὲ τούτω καὶ δ περιπατητικός. Οὐ γάρ οὕτως ή περί την ήδονην σπουδή, ώς ή περὶ τὸ θεῖον, ὅτι χήδοιτο, ἀπιστία, τὴν άδικίαν ἐπιβρώννυσι. Τί οὖν, φήσαι τις ἀν, ἐν ταὐτῷ θήσεις Άριστοτέλην καὶ Ἐπίκουρον; Πάνυ μέν ούν, ώς γε πρός το προχείμενον. Τί γαρ διαφέρει πρός ήμας, ή του χόσμου το θείον έξοιχίσασθαι καί μηδεμίαν ήμιν πρός αὐτὸ χοινωνίαν ἀπολιπείν, ή ἐν χόσμω τοὺς θεοὺς χαθείρξαντα τῶν ἐπὶ γῆς πραγμάτων ἀποστηται; Κατ' ίσον γάρ άμφοτέροις τὸ ἐχ θεῶν ἀμελές είς τους ανθρώπους, και ίση τοις αδικούσι από των θεων άδεια. Το δὲ ἐχείνων μενόντων κατ' οὐρανὸν καὶ ήμας τι γρηστόν απολαύειν, μάλιστα μέν χοινόν καί

άλόγων και άψύχων. ήδη δε ταύτη γε και κατ' Έπίχουρον όνησις τοῖς ἀνθρώποις ἀπὸ θεῶν γίγνεται. Τὰς γοῦν βελτίονας ἀποβροίας αὐτῶν φασι τοῖς μετασχοῦσι μεγάλων άγαθων παραιτίας γενέσθαι. 'Αλλ' ούτε τούτον, ούτε έχεινον δίχαιον έν προνοίας ύπερμάχων άριθμείσθαι λόγω . Είπερ γάρ και κατ' Επίκουρον το τῆς προνοίας οίχεται, καίτοι των θεών κατ' αύτὸν πᾶσαν κηδεμονίαν ύπερ της σωτηρίας των οίχείων άγαθων εξσφερομένων ούτως άν οίγοιτο καί κατ' Άριστοτέλην τὸ τῆς προνοίας, εί και τά κατ' οὐρανὸν ἐν τάξει τινὶ καὶ χόσμω διοιχείται. Πρόνοιαν γάρ ζητούμεν ήμιν διαφέρουσαν, ής ού μέτεστι τῷ μήτε δαίμονας, μήτε ήρωας, μήτε όλως ἐπιδιαμένειν δύνασθαι τὰς ψυχὰς συγκεχωρηχότι. Έχεινο δέ μοι χριτή και αισχυντηλότερον δ Ἐπίχουρος δοχεί πεποιηκέναι. "Ω σπερ γάρ άπογγούς δύνασθαι τούς θεούς άποσχέσθαι της άνθρώπων χηδεμονίας, είς ταὐτὸν ἐλθόντας αὐτοῖς, καθάπερ είς άλλοδαπήν άπώχισε, και έξω που τοῦ κόσμου καθίδρυσε, τὸ ἀπάνθρωπον αὐτῶν τῆ ἀποστάσει καί τῆ πρὸς ἄπαν ἀκοινωνησία παραιτούμενος. Ὁ δὲ περιττός ήμιν οδτος της φύσεως εύρετης, χαὶ τῶν θείων πραγμάτων ἐπιγνώμων ἀχριδής, ὑπ' αὐτὴν τὴν όψιν των θειών τὰ ἀνθρώπινα πράγματα ὑποθείς, είασεν άτημέλητα και άφρόντιστα, φύσει τινί και οὐ θείω λογισμώ διοιχούμενα. "Οθεν είχότως αν καί αὐτὸς οὐδ' ἐκεῖνο τὸ ἔγκλημα ἐκφύγοι, 8 κατ' Ἐπικούρου " τινές μαντεύονται. ώς άρα μή χατά γνώμην, άλλα διά το πρός ανθρώπων δέος τοις θεοίς απένειμεν ο εν τῷ παντὶ χώραν, ὧσπερ εν θεάτρο θέαν.

state ornet, humano etiam generi prospicere. Et paucis interjectis : ac Plato quidem, inquit, ita sentit. At vero Aristoteli, dum excellentem illam divinamque naturam summovens, spem simul futuri omnem animo conceptam tollit, simul etiam e vestigio omnem adversus deos pietatem aufert; que tandem cum Platone communitas esse possit? aut quomodo ad Platonis præcepta percipienda adhortetur ejusque dicta ulla ex parte confirmet? Contra sane improbis adjutorem se palam ac sceleris administrum profitetur. Quisquis enim homo est et humanis cupiditatibus affectus, is si deos semel contemserit, nec eos ad se quidquam pertinere putaverit, propterea quod procul ab iis disjunctus hic vivat, nec post mortem ullus sit futurus, utique fidenter voluptatibus serviat. Nam si homines tantum fallendi erunt, non crit, cur eos, quum improbe faciet, latere se posse desperet : nec tamen quoquo modo sceleri latebram quærendam putabit, quandoquidem ex iis qui deprehenderint tenere ipsum et cohibere nemo poterit. Quamobrem qui de providentia desperaverit, ei facilis est ad improbitatem transitus Prorsus enim vir bonus ille sit necesse est, qui postquam nobis hinc voluptatem tanquam bonum aliquod porrexerit, illinc deorum metum omnem sustulerit, prohibendi tamen sceleris rationem silvi adhuc inire videatur. Facit autem similiter ac si medicus, postquam segroto nullam dum adhuc vivebat opem tulit, mortuo demum novis artibus afferre salutem conetur. Huic utique finitimus noster etiam Peripateticus est. Neque enim ita voluptatis appetitio, ut certum de diis res humanas non curantibus præceptum ad improbitatem corroborandam valet. Quid ergo, inquiet aliquis, tu eodem loco Aristotelem, quo Epicurum habiturus es? Omnino, quantum ad hanc quæstionem. Quid enim nostra interest, utrum e mundo numen divinum extermines, nobisque cum eo nihil communitatis relinquas, an deos in mundo inclusos a rebus terrestribus semoveas ac sejungas? Æqualis videlicet ex utraque doctrina cum in diis hominum neglectio, tum in improbis deorum .metus vacuitas consequetur. Nam quod ex iis, dum in cœlo versantur, fructus aliquid nos etiam capiamus: primum totum hoc nobis cum rebus non ratione solum, sed etiam anima carentibus commune est : deinde similem quoque utilitatem dii hominibus Epicuro judice afferunt. Quæ enim ab illis optima defluunt, quibus ipsa contigerint, ingentium bonorum causas esse docent. At neque hunc, neque illum æquum est in providentiæ defensoribus numerari.

Τεχμήριον δε ποιούνται τῆς γνώμης τοῦ ἀνδρός, ὅτι αὐτῶν ἀφείλε τὴν πρὸς ἡμᾶς ἐνέργειαν, ἐξ ἦς μόνης τὸ είναι τοὺς θεοὺς έμελλε τὴν διχαίαν πίστιν έξειν. Τὸ γὰρ αὐτὸ τοῦτο καὶ ᾿Αριστοτέλης πόιεῖ. ᾿Αποστήσας Ρ γάρ τοὺς χρείττονας χαὶ παραδοὺς όψει μόνη την πίστιν, πράγματι χρίνειν ασθενεί τα έχ τοσούτου διαστήματος, τάχ' αν αίδοι δοχοίη λέγειν ένταῦθα εἶναι θεούς. Οὐ γὰρ ἀπολιπών ἔξω τι τοῦ χόσμου, άλλ' οὐδὲ τοῖς ἐπὶ γῆς προσαγαγών τοὺς θεούς, ἀνάγχην έσχεν ήτοι παντάπασιν άθεος είναι όμολογεῖν, ή τοῦ [δοκείν] ἀπολιπείν η θεούς δόξαν ἀνασώζειν, ἐνταῦθά που τοὺς θεοὺς ἀποιχίσας. Ὁ δὲ τὴν τῶν χρειττόνων αχρίδειαν παραιτησάμενος τῆ ἀμιζία ἔοιχεν εὐσγημόνως ἀπιστείν τοῖς θεοῖς. Ταῦτα ὁ ᾿Αττικὸς πρός Άριστοτέλην χρεοχοποῦντα τὸν περὶ προνοίας λόγον. 'Ο ο' αὐτὸς ἔτι καὶ ταῦτα τοῖς εἰρημένοις προστίθησι, πρός τὸν αὐτὸν ἀποτεινόμενος, μή βουλόμενον γεννητόν είναι τὸν χόσμον.

(Eusebius Præpar. Evang. lib. XV, cap. 5 τοῦ αὐτοῦ πρὸς τὸν αὐτόν, διενεχθέντα Μωσῆ καὶ Πλάτωνι ἐν τῷ περὶ προνοίας λόγῳ. Scripsi: \* περιγράφει ἐκ τῆς τοῦ θεοῦ διοικήσεως] ut apud Æ-schinem adv. Ctes. cap. 72, p. 446 περιγράψατέ με ἐκ τῆς πολιτείας; codd. περιγράφει τῆς τοῦ θεοῦ διοικήσεως. — b ὕπτιον] cum Vigero; libri ὕψιον. — c ἐμδαίνει] membranæ ἀναδαίνει. — d καὶ τελευτὴν] Plato de legg. IV, p. 715 δ μὲν δὴ θεός, ὅσπερ καὶ δ παλαιὸς λόγος, ἀρχήν τε καὶ τελευτὴν καὶ μέσα τῶν ὄντων ἀπάντων ἔχων εὐθεία περαίνει κατὰ φύσιν περιπορευόμενος κτλ. — c τοῦτον δὲ τὰ ἐκτὸς αὐτοῦ ὄντα πάντα] codd. τούτου δὲ ἐκτὸς

όντα, πάντα. — ' πρός τούς κρείττονας] cum Vigero; libri πρὸς τῶν χρειττόνων. — ε κἀχείνους μηδέν νομίση] e Vigeri conjectura; libri καλ μηδέν νομίση. - η πρός αθτόν ανήκειν, πόρρω] codd. πρὸς αύτὸν, πόρρω. — i οὐ μην ἀναγκαῖον ] cum codd.; οὐ μλν οὐδ' ἀναγκαῖον conjecit Vigerus. - \* χρατείν άδύνατός έστιν] libri χρατείν δυνατός έστιν. — ' πλέχειν τινάς μηγανάς ] e Vigeri conjectura; codd. πλέχειν τινάς μέν μηγανάς. — m ἐν προνοίας ὑπερμάχων ἀριθμεῖσθαι λόγῳ] libri ἐν προνοίας αριθμεϊσθαι λόγω. — " κατ' Έπικούρου ] e Vigeri conjectura; codd. κατ' Ἐπίκουρον ἀπένειμεν ] codd. κατένειμεν. — P ἀποστήσας γὰρ τοὺς κρείττονας καὶ παραδούς] libri ἀποστήσας γαρ καὶ παραδούς. - q τοῦ δοχεῖν ἀπολιπεῖν θεούς ] cum codicibus, licet δοκεῖν, quod a me uncis inclusum est, omitti possit. Cæterum nonnulla eorum quæ hic super Epicuro dicuntur, congruunt cum Giceronis de eodem philosopho testimoniis. Sed ut alios ejus locos prætermittam, de nat. deor. lib. I, cap. 30 seq. ita scribit : quamquam video nonnullis videri Epicurum, ne in offensionem Atheniensium caderet, verbis reliquisse deos, re sustulisse. Itaque in illis selectis ejus brevibusque sententiis, quas appellatis χυρίας δόξας, hæc, nt opinor, prima sententia est: Quod beatum et immortale est, id nec habet nec exhibet cuiquam negotium. In hac ita exposita sententia sunt qui existiment, quod ille inscitia plane loquendi fecerit, fecisse consulto: de homine minime vafro male existimant. Dubium est enim, utrum

Si enim de Epicuri sententia, quamvis deos omnem curam in bonorum suorum conservatione adhibere velit funditus tamen providentia tollitur : eam etiam secundum Aristotelis decreta tolli necesse est, etiamsi in rerum cœlestium moderatione ordinis aliquid ornatusque cernatur. Nimirum nos eam, quæ nostra intersit providentiam quærimus, qua sane careat oportet, qui nec genios aut heroes, nec animos omnino sempiternos esse concesserit. Illud vero me judice verocundius etiam fecit Epicurus, qui quod fieri posse desperaret, ut se ab hominum cura, si semel cum iis versarentur, superi abstinerent, eos tanquam in peregrinum aliquod solum relegatos extra mundum alicubi collocavit omnem ab iis inhumanitatis suspicionem hoc intervallo atque hac ab universo separatione depellens. At vero summus hic naturæ speculator, rerumque divinarum diligens existimator, ubi res humanas in ipso deorum conspectu posuit, illas nobis omni eorum cura et provisione destitutas reliquit, ac natura nescio qua potius, quam divina ulla ratione consilioque gubernatas. Quamobrem ne illud quidem crimen et ipse merito effugiat. quod de Epicuro nonnulli suspicati sunt, eum non quod ita sentiret, sed quod hominum de se judicia extimesceret, hoc in universo diis, tanguam in theatro, locum spectandi aliquem tribuisse. Quam ad hominis mentem hac conjectura ducuntur, quod omni eos in rebus nostris vi et effectu privaverit, ex quo tamen uno deos esse colligi merito credique debuisset. Idem enim hoc etiam Aristoteles facit. Nam qui simul et deos procul hinc ableget, et uni tamen oculorum sensui fidem relinquat, qui sensus ad judicandas res tam longo intervallo disjunctas parum valet : is, opinor, pudore duntaxat commotus deos ibi esse affirmare videatur. quum nec extra mundum quidquam esse velit, et deos a rerum terrestrium contagione sevocatos statuat : necesse fuit aut omnino se atheum profiteretur, aut suam de diis a se agnitis sententiam, eos istuc amandando, constanter tueretur. At vero alter ille qui cœlites ob vitæ genus omni cum mortalibus commercio carens cura et diligentia liberavit, honeste diis dissidere videtur. Hæc Atticus adversus Aristotelem vim præcept de divina providentia dati eludentem. Idem vero præterea etiam hæc superioribus subjungit, in eundem invehens, quod mundum ortum esse nolit.

aliquid dicat esse beatum et immortale, an, si quid sit, id esse immortale.)

4. Πάλιν Μωσέως γεννητόν είναι τον χόσμον όρισαμένου, ποιητήν τε καὶ δημιουργόν τοῖς δλοις τὸν θεὸν έπιστήσαντος, τοῦ τε Πλάτωνος τὰ ίσα Μωσεῖ φιλοσοφούντος την έναντίαν κάν τούτοις δ Άριστοτέλης δδεύσας ἀπελέγχεται πρός τοῦ δηλωθέντος συγγραφέως, ώδε πρὸς όῆμα γράφοντος. Πρώτον δή περί γενέσεως χόσμου σχοπών, καὶ τὸ τῆς προνοίας τὸ μέγα τοῦτο καὶ πολυωφελές δόγμα πάντα ζητείν άναγκαΐον ήγούμενος. χαὶ λογισάμενος, ότι τῷ μὴ γενομένω, ούτε τινὸς ποιητοῦ ούτε τινὸς χηδεμόνος πρὸς τὸ γενέσθαι χαλῶς χρεία, ໃνα μή ἀποστερήση τὸν χόσμον τῆς προνοίας, ἀφεῖλε τὸ ἀγέννητον αὐτοῦ. Παραιτούμεθα δὲ νῦν μὴ ἐμποδών ημίν τους από της αυτης έστιας είναι, οίς άρέσχει χαὶ χατὰ Πλάτωνα τὸν χόσμον ἀγέννητον εἶναι. Δίχαιοι γάρ είσιν ήμιν συγγνώμην νέμειν, εί περί των δοχούντων Πλάτωνι πιστεύομεν οίς αὐτὸς Ελλην ων προς Ελληνας ήμας σαφεί τε και τρανώ τώ στόματι διείλενται. Παραλαδών γάρ, φησίν, δ θεός πᾶν όσον ήν δρατόν, ούχ ήσυχίαν άγον, πλημμελώς δὲ καὶ ἀτάκτως κινούμενον, εἰς τάξιν ἤγαγεν ἐκ τῆς **ἀταξίας, ήγησάμενος τοῦτο ἐχείνου πάντως ἄμεινον.** \*Ετι δέ καὶ μᾶλλον ότι μή δι' αίνιγμάτων, μηδ' έπὶ τοῦ σαφοῦς χρεία την γένεσιν παρεδέξατο, δηλοῖ δι' ών ο πατήρ αὐτῷ τῶν πάντων διείλεκται περί τούτου, μετά την των δλων δημιουργίαν. Έπειδη \* γάρ, φησί, γεγένησθε, (λέγει δὲ πρὸς τοὺς θεούς,) ἀθάνατοι μέν ούχ έστέ, οὐδ' άλυτοι τὸ πάμπαν, οὖτι γε μήν λυθήσεσθε , τῆς ἐμῆς βουλήσεως τυχόντες. ἀλλ' ὅπερ έφην, πρός μέν τοὺς ένδον ήμιν φθεγγομένους, άτε φίλους όντας, φιλίως τε καὶ μεθ' ήσυγίας πραέσιν έλέγγοις διακριθείημεν αν. Εοικε γάρ καὶ τούτους Άριστοτέλης μεταθείναι, τῆ μέν κατηγορία τοῦ δόγματος άντισγεϊν άδυνατήσαντας, τὸ δὲ άλωναι δόξαν ώς ψεῦδος οὐ βουληθέντας ἀναθεῖναι Πλάτωνι. Κατὰ δὲ τὴν ἡμετέραν ἀχοὴν ἀξιοῦντος Πλάτωνος τὸν χόσμον γεγονέναι χάλλιστον έργων, δπό τοῦ χαλλίστου τῶν δημιουργών, και περιθέντος τῷ τοῦ παντὸς ποιητή δύναμιν, δι' ής ουχ όντα πρότερον ἐποίησε τὸν χόσμον, καί ποιήσας, είς ἀεί βουλόμενός γε σῶον διαφυλάξει: καὶ ταύτη δή γεννητοῦ καὶ ἀφθάρτου κατ' αὐτὸν ὑποκειμένου τοῦ κόσμου, τίς ήμιν τῶν περιπατητικῶν ταῦτα βεδαιοί; δεί δὲ παραμυθήσασθαι τὸν συναγωνιστήν τούτων, δτι οὺ πάντως, εἴ τι γέγονεν, ἀνάγχη τοῦτο φθαρῆναι· πάλιν δ' οὐδ' εξ τι μή φθαρήσεται, τοῦτο ἀναγχαῖον ἀγέννητον εἶναι. Οὐτε γὰρ μέιαν αἰτίαν τῷ ἀφθάρτω τὴν ἐχ τοῦ ἀγεννήτου συγχωρητέον, ούτε τῷ γενομένω τὴν εἰς όλεθρον μεταδολὴν ἀδοήθητον καταλειπτέον. Πόθεν οὖν ἐκ τῶν Ἀριστοτέλους λάδοιμεν αν βοήθειαν είς ταῦτα, ἀνδρὸς οὐ τηνάλλως, ούδε καθ' αύτον περαίνοντος ο τον περε τούτων λόγον, άλλ' έξ όρθοῦ πρός Πλάτωνα ἐναντιουμένου, καὶ τό τε γενόμενον είς ανάγκην τοῦ απολέσθαι περιιστάντος, τό τε μή ἀπολλύμενον έχ μόνου τοῦ μή γενέσθαι λέγοντος χρατύνεσθαι άφθαρτον, ο ου μήν ώς δύναμιν απολείποντος αὐτοῦ περὶ τὸν θεόν, ή χρώμενος άγαθον άν τι ποιήσαι; Ο γάρ ούπω πρότερον γέγονε, τούτο, φησίν, οὐδ' ἐν γένοιτο. Τοσούτόν τε ἀποδεὶ τοῦ διὰ τούτων βοηθείν τῷ Πλάτωνος λόγω, διστε ήδη τινάς και των περί Πλάτωνα έσπουδακότων φυδήσας, οίς είπεν, **ἀπέ**στησε τοῦ δόγματος· οὐ ουνηθέντας συνιδείν, δτι κατά μέν την αύτων φύσιν τών πραγμάτων, ἐάν τις ά ἄνευ θεοῦ βουλήσεως καὶ δυ κά-

4. Mundum rursus Moses cum ortum statuit, tum ejus opificem ædificatoremque deum huic rerum universitati præfecit : quo in genere Mosi quoque consentanea Plato disputat. Contrariam utrique Aristoteles hac etiam in quæstione viam ingressus, ab eodem Attico ita ad verbum scribente refutatur. Principio, inquit ille, quum de mundi ortu Plato commentaretur atque meditaretur, idemque magnum illud et fructuosum providentiæ dogma cuivis diligenter examinandum putaret; ac simul censeret, nullo ortu generatum neque effectore neque curatore ad bene vivendum egere : continuo, ne mundum providentia privaret, nunquam esse ortum negavit. Hic vero homines eandem sectam profitentes, qui mundum etiam de Platonis sententia ortum esse negant, rogamus, ne nobis impedimento sint. Æquum enim profecto est hanc eos nobis veniam dare, si quantum ad Platonis doctrinam iis ipsis fidem adjungamus, quæ clara et splendida voce apud nos, hoc est Græcos homines, Græcus homo disputavit. Quum enim, inquit, deus quidquid erat aspectabile assumpsisset, id non tranquillum et quietum, sed immoderate atque indigeste agitatum ex inordinato in ordinem adduxit, statum hunc ratus utique altero illo meliorem futurum. Cæteroqui se non aut ænigmatis specie aut illustrandæ tantum rei gratia hunc mundi ortum probasse, declarat etiam magis illis verbis, quibus rerum, ut-vocat, parentem de ea causa post creatam rerum universitatem usum esse scribit. Nimirum quoniam, inquit, orti estis (deos autem alloquitur), immortales vos quidem esse et plane indissolubiles non potestis, neutiquam tamen dissolvemim, quod mess voluntatis vinculo colligati estis. Verum, uti jam dixi, cum iis qui nos intus domique nostræ alloquuntur, tanquam cum amicis, amice quoque et placide controversiam hanc mitioribus argumentis transigere liceat. Nam hos etiam Aristoteles ad suam sententiam traduxisse videtur, qui nec dogmatis hujus reprehensioni repugnare possent, neque ullam tamen opinionem, quam ipsi ut falsam convellerent, Platoni tribuisse convinci vellent. Nunc vero, quum Plato, uti nostris ipsi auribus docentem audivimus et mundum operum omnium pulcherrimum a præstantissimo oplfice factum existimet, et eam universitatis molitori vim ac potestatem assignet

μεως επινοήση, ούτε το γενόμενον άφθαρτον, ούτε τὸ μή φθαρησόμενον γεννητόν. "Όταν δὲ τὴν ἀρίστην τις αίτίαν ἐπιστήση τὴν ἐχ θεοῦ, δεῖ ταύτην ἡγεμόνα τῶν πάντων λαδόντα, μηδέν αὐτὴν τῶν ἄλλων αἰτιῶν Γάποφαίνειν χείρονα. Γελοΐον γάρ, διότι μέν γέγονέ τι, διά τοῦτο φθαρῆναι εί δὲ δ θεὸς βούλεται, μή φθαρήναι και διότι μέν τι άγέννητόν έστιν, έχειν ίσχυν του μή φθαρήναι την δέ παρά θεου βούλησιν ένδεϊν, πρὸς τὸ ἄφθαρτον τηρῆσαί τι τῶν γενομένων. Καὶ δ μεν οἰχοδόμος ἱχανὸς οὐχ οὖσαν οἰχία, χατασχευάσασθαι· ίχαν ος δέ τις χαὶ ἀνδριάντα μὴ ὄντα πρότερον, όντα ποιησαι· και ναῦν άλλος ἐξ ὕλης ἀργοῦ τεχτηνάμενος παρέσχε τοις δεομένοις και των άλλων τεχνιτών έχαστος, όσυι γε τὰς ποιητικὰς μετίασι τέγνας, δύναμιν ταύτην έγουσιν, ώς τι τῶν οὐκ ὄντων άγειν είς οὐσίαν. Ὁ δὲ παμβασιλεὺς καὶ ἀριστοτέχνης, ουδ' δσον ανθρωπίνου τεχνίτου δυνάμεως μεθέξει, άμοιρος δ' ήμιν πάσης έσται γενέσεως; ούκ, εάν γε κατά βραγύ θείας αλτίας επιλογισμόν οδοί τε ώμεν λαδείν. Άλλα ποιησαι μέν έχανος και βουληθήναι τά καλά · άγαθός γάρ, (άγαθῷ δὲ οὐδείς φθόνος περί οὐδενός.) τηρήσαι δὲ καὶ διαφυλάξαι τὰ γενόμενα οὐ δυνατός; Καὶ μὴν καὶ οἱ λοιποὶ τεχνῖται πρὸς ἄμφω ξχανοί. Ο γοῦν οἰχοδόμος χαὶ ὁ ναυπηγὸς οὐ μόνον χαινάς χατασχευάζονται ναῦς χαὶ οἰχίας, ἀλλὰ χαὶ ταϊς ύπο χρόνου διαφθειρομέναις ίχανοί βοηθεῖν, έτερα τῶν πεποιημένων ἀντιχαθιστάντες αὐταῖς. Φστε καὶ τῷ θεῷ πάντως ε τό γε τοσοῦτον συγχωρητέον. Ο γάμ τις όλον ποιήσαι δυνατός, τοῦτο πῶς ἄν ἐχ μέρους άδύνατος είη ποιείν; Καὶ γενέσθαι τοίνυν τι δεί καινόν, είγε μέλλοι <sup>h</sup> τις δλως είναι ποιητής, χαὶ τὸ χαλὸν έργον πρὸς ἄπαν διασώζεσθαι. Τὸ γὰρ εὖ γενόμενον έθελειν λύειν, κακοῦ. Μείζων δὲ άλλος εἰς σωτηρίαν τῶν γενομένων δεσμός οὐκ ἔστι τῆς τοῦ θεοῦ βουλήσεως. \*Η ανθρωπίνης μέν σπουδής και βουλήσεως μεταλαδόντα πολλά, καλ έθνη, καλ πόλεις, καλ έργα, μένει χρόνον άμήχανον όσον γενόμενα, μηκέτ' όντος του θελήσαντος τὰ δὲ τῆς του θεου μετασχόντα γνώμης, και δι' αὐτὸν και ὑπ' αὐτοῦ γενόμενα, ταῦτα δή άρα παρόντος τοῦ ποιήσαντος οἰχήσεται καὶ οὐ

qua tum eum qui antea nullus erat mundum effecerit, tum factum jam a se, perpetuo si velit, integrum et incolumem servabit : atque ita mundus Platonis judicio simul ortus sit, simul sempiternus, quis tandem peripateticorum nobis ista rationibus probabit? Enimvero amice nobis monendus est dogmatum istorum defensor, neque si quid ortum sit, id necessario occidere debere, neque si quid vicissim nunquam occidet, id nullo ortu generatum esse. Neque enim aut quod interitu careat, id aliam nullam, quam quod etiam ortu careat, perpetuitatis suae causam habere concedendum est : aut quod semel ortum habuerit, ei inexorabilis quædam intereundi necessitas imponenda. His ergo stabiliendis quid tandem ex Aristotelis doctrina præsidii nobis comparabimus? ejus nempe hominis, qui non obiter, imo nec per se istud disputationis genus contexat, sed recta in Platonem feratur, eique quod ortum est pereundi necessitatem afferat; quod vero non pereat, id ex eo tantum, quod ortum nunquam sit, integrum manere defendat: postremo ne deo quidem ipsi boni ullius, si velit, esiciendi vim ac potestatem relinquat? Quod onim prius nondum erat, id esse, inquit, postea nullo modo potest. Atque hoc orationis genere tantum abest, ut Platonis doctrinam stabiliverit, ut eo absterritos ex illis nonnullos, qui Platoni operam dabant, de ca sententia demoverit. At vero illi intelligere non potuerunt, si rerum ipsarum natura per sese atque a dei voluntate ac numine sejuncta spectetur, neque quod ortum semel est, id ab interitu liberum futurum, neque vicissim quod interibit nunquam, idem ortum aliquando esse : sin autem præcipua divina causa ratio habeatur, asquum esse profecto, cam seniel omnium ducem et principem constitutem, nihilo saltem infirmiorem quam cæteras judicari.

Etenim ridiculum utique fuerit, quod ortum aliquid sit propterea id corrumpi; idem si corrumpi deus voluerit. non corrumpi : similiter, quod aliquid ortu careat, propterea illud interitus a se propulsandi vim habere; divinam contra voluntatem non satis ad eorum quidquam, quæ generata sunt, ab interitu liberandum valere. An vero domum, quæ non erat, architectus ædificare potorit, statuam alius facere, quæ antea non esset, alius ex rudi materia navem hominibus illa egentibus construere : postremo quicunque in artibus operosis versantur, aliquid ut sit quod prius non erat, efficiendi vim habebunt : summum illum regem et optimum artificem potestatis ne tantum quidem, quantum mortalem opificem habere concedemus, omnique eum generandi facultate privabimus? Nunquam profecto, si paullatim causam divinam cogitatione complecti poterimus. Quid igitur? An forte (quoniam ipse bonus est; bonus autem nemini quidquam invidet) præclara efficere cum possit, tum etiam velit, quæ tamen effecta sint conservare idem tuerique non possit? Atqui cæteri artifices utrumque possunt. Architecti quidem et navium fabricatores non solum novas seu domos seu naves ædificant, sed iis etiam tempore vitiatis partes alias in prius factarum corruptarumque locum substituendo, mederi possunt. Quamobrem omnino saltem tantundem deo concedendum est. Quod enim totum efficere quis potuerit, quomodo ex parte id ipsum efficere nequeat? Itaque, si quis omnino effector futurus est, cum ejus novum aliquod opus exstare, tum illud si bonum fuerit, per eum ab omni injuria vindicari oportebit. Opus enim bene coagmentatura dissolvere velle, mali utique fuerit. Porro ad ea quæ facta sunt conservanda, non aliud divina voluntate fortius est vinculum. Quid enim? an populi, urbes, opera παραμενεῖ; Τίνος αἰτίας βιασαμένης τὴν τοῦ θεοῦ γνώμην; Πότερον τῆς ἐξ αὐτῶν τῶν γενομένων ἀνάγχης; 'Αλλ' αὐτή γε τῷ προσέσθαι τὸ χοσμηθῆναι τὴν ἐχ θεοῦ προσωμολόγησεν ἦτταν. 'Αλλ' ἔξωθέν τινος αἰτίας ἀνταγωνιζομένης τῷ θεῷ; 'Αλλ' οὕτ' ἔστιν, οὕτε ἐν οἶς ἔφθη χρατήσας καὶ χοσμήσας ὁ θεός, ἔτι ἄξιον ἐν τούτοις αὐτὸν ἐλαττοῦν τινος, εἴ γε μὴ παντάπασι λανθάνομεν ἡμᾶς αὐτοὺς περὶ τῆς μεγίστης καὶ θειοτάτης δυνάμεως διαλεγόμενοι. 'Αλλὰ γὰρ εἰς τὸν περὶ τῆς ἀληθείας λόγον ἐοίχαμεν ὑπὸ προθυμίας ἐχφέρεσαι. Δῆλον μὲν καὶ δ προὐθέμεθα, ὡς οὐχ ὰν εἶεν ρένεσιν ἀπολιπόντες αὐτῷ. Καὶ μὴν καὶ περὶ τῆς τῶν σωμάτων πέμπτης οὐσίας, ἡν εἰσηγήσατο 'Αριστοτέλης, ταῦτα παραθετέον.

(Eusebius Præpar. Evang. lib. XV cap. 6 τοῦ αὐτοῦ πρὸς τὸν αὐτόν, διενεχθέντα Μωσεῖ καὶ Πλάτωνι, καὶ ἐν τῷ μὴ συγχωρεῖν γεννητὸν εἶναι τὸν κόσμον. Scripsi: " ἐπειδὴ γάρ, φησί, γεγένησθε κτλ.] cum Eusebii codd; Platonis locus est in Timæo pag. 41 δι' ὰ καὶ ἐπείπερ γεγένησθε, ἀθάνατοι μὲν οὐκ ἐστὲ οὐδ' ἄλυτοι τὸ πάμπαν, οὕτι μὲν δὴ λυθήσεσθε γε οὐδὲ τεύξεσθε θανάτου μοίρας, τῆς ἐμῆς βουλήσεως μείζονος ἔτι δεσμοῦ καὶ κυριωτέρου λαχόντες ἐκείνων οἷς ὅτ' ἐγίγνεσθε ξυνεδεῖσθε. Cf. Photius Biblioth. pag. 900 qui pro γεγένησθε habet ἐγένεσθε atque in sequentibus οὐτοι γε μὴν λυθήσεσθε. — b οὐδὲ καθ' αὐτὸν περαίνοντος ] e Vigeri emendatione; codd. οὐδὲ καθ' αὐτοῦ περαίνοντος. — c κρατύνεσθαι

άφθαρτον] e Vigeri emendatione; libri κρατύνεσθαι τὸ ἀφθαρτον. — d ἐάν τις] membranæ ἢν ἄν τις. — o δυνάμεως ἐπινοήση ] libri δυνάμεως ἐπινοήσαι. — f τῶν ἄλλων αἰτιῶν] e Vigeri emendatione; codd. τῶν ἄλλων αἰτιῶν. — g πάντως τό γε] codd. πάντος τόγε. — h εἶγε μέλλοι τις δλως εἶναι ποιητής] e Vigeri emendatione; codd. εἶγε μέλλοι τις δλως ποιητής. —)

 Περί γοῦν τῶν καλουμένων στοιχείων, ἐξ ὧν πρώτων σώματα συνέστηκε, Πλάτων μέν έπόμενος τῆ περί αὐτὰ ἐναργεία, χαθάπερ καὶ οί πρὸ αὐτοῦ, τέσσαρά τε έφησεν είναι ταῦτα δμολογούμενα, πῦρ και γην και άέρα και δδωρ, και έκ τούτων συγκρινομένων καὶ τρεπομένων τὰ λοιπὰ πάντα γεννᾶσθαι. Άριστοτέλης δέ, ώς ἔοιχεν, ἐλπίσας περιττότερος φανείσθαι τῷ φρονείν, εί τι σῶμα ἐκ περιττοῦ προσθείη, προσκατηρίθμησε τοίς φαινομένοις τέτταροι αφπααι την μεπιτιλι οςαιαι. μαιο πεν γαπμόρις και φιλοδώρως τη φύσει χρησάμενος, μή συνιδών δέ δτι ού νομοθετείν δεί φυσιολογούντα, τά δέ τζις φύσεως αὐτῆς έξιστορεῖν. Εἰς τοίνυν τὴν ἀπόδειξιν τοῦ τέτταρας είναι τὰς πρώτας τῶν σωμάτων φύσεις, ἦς δή χρεία τοις Πλατωνικοίς, οὐ μόνον οὐκ αν συντελείη τι δ περιπατητικός, άλλά σχεδόν καὶ μόνος ἐναντιοῖτ' άν. Λεγόντων γουν ήμων, ότι παν σωμα ή θερμών ή ψυχρόν, ή ύγρὸν ή ξηρόν, ή μαλακὸν ή σκληρόν, ή κοῦφον ή βαρύ, ή άραιὸν ή πυκνόν και εύρισκόντων δτι ούχ αν έτερον είη τι το μεθέξον τούτων τινός παρά τά τέσσαρα. (εί μέν γάρ θερμόν, ή πῦρ ή ἀήρ. εί δὲ

plurima, quum semel hominum studium ac voluntas accesserit, infinito tempore eliam post mortem ejus qui ita voluerat constituta manent : quæ vero dei orta con silio, quæ propter ipsum atque ab ipso perfecta sint, ea præsente videlicet effectore dilapsa interibunt? Quæ causa tantam vim afferet divinæ voluntati? An ex rebus ipsis, quæ factæ sint, profecta necessitas? At illa vel hoc ipso, quod fingi eas disponique sivit, victam se a deo esse confessa est? An deo causa quædam extrinsecus adversatur? At nec ulla talis est, nec si esset, æquum tamen foret, deum, quibus in rebus etiam ordinandis superior jam fuerit, in his ipsis aliqua demum inferiorem duci : nisi forte nobis de summo maximeque divino numine sermonem esse penitus ignoramus. Sed enim in banc de veritate disputationem acriore quodam studio delapsi esse videmur. Planum quidem illud fecimus, quod propositum nobis erat, de mundi origine doctores illos nunquam futuros, qui ne ullam quidem originem ipsi relinguant. Coterum de quinta etiam corporum essentia, quam introduxit Aristoteles, hæc addenda sunt.

5. Nam de iis quæ vulgo dicuntur elementa, ex quibus primis corpora constant, ita Plato superiorum philosophorum exemplo perspectam istorum evidentiam seculus disseruit, ut quattuor illa publice recepta poneret, ignem, terram, aerem et aquam, ex quibus inter se mixtis et mutalis cætera omnia gignerentur. At vero Aristoteles, quum persectioris, ut videtur, sapientiæ laudem se consecuturum speraret, si novum aliquod insuper corpus inveheret, notis illis quattuor quintam annumeravit essentiam : in quo splendide prorsus ac liberaliter quidem ille naturam habuit, sed non intellexit, physici non esse leges constituere, sed tantum quæ nature propria sunt perquirere. Quare ad illam demonstrationem, quæ primas quattuor esse corporum naturas efficiat, qua sane Platonici indigent, non modo Peripateticus nihil prodest, sed prope solus etiam ei adversatur. Quum enim omne corpus calidum aut frigidum. humidum aut siccum, molle aut durum, leve aut grave, rarum aut densum esse dicamus, videamusque aliud nullum præter illa quattuor corpora esse posse, quod his e proprietatibus aliquam sortiatur : (nam si calidum sit, aut ignis erit aut aer; si frigidum, vel aqua vel terra; sin autem siccum fuerit, aut ignis aut terra; si humidum, vel aqua vel aer : si vero molle sit, aut aer aut ignis; si durum, vel aqua vel terra : denique si leve sit atque rarum, aut ignis erit aut aer; si grave atque densum, aqua vel terra) nullum item aliud ex cæteris omnibus simplicibus facultatibus, præter illa quattuor ψυχρόν, δδωρ και γη και εί μεν ξηρόν, πορ ή γη. εί δε ύγρόν, ύδωρ ή ἀήρ καὶ εί μεν μαλακόν, ἀήρ ή πῦρ : εἰ δὲ σχληρόν, ὕδωρ ἢ γῆ : καὶ κοῦφον μέν καὶ άραιόν, οξον πῦρ καὶ ὀήρ· βαρὸ δὲ καὶ πυκνόν, ὕδωρ καί γη ) καί έκ των άλλων δέ άπασων δυνάμεων, κατανοούντων, ώς ούκ αν είη τι παρά ταῦτα σῶμα έτερον ούτος ανθίσταται μόνος, φάσχων δύνασθαι σῶμα είναι τούτων ἄμοιρον σῶμα δὲ μήτε βαρύ, μήτε χοῦφον, μήτε μαλαχόν, μήτε σχληρόν, μήτε ύγρόν, άλλὰ μήτε ξηρόν, μόνον ούχὶ λέγων σῶμα οὐ σωμα. Τὸ μέν γάρ ὄνομα καταλέλοιπεν αὐτῷ, τὰς δέ δυνάμεις, δι' ών σωμα πέφυχε γίνεσθαι, πάσας αφήρηχεν. \*Η τοίνυν ήμας άπερ αὐτὸς λέγει πείθων, άφαιρήσεται τῆς Πλάτωνος γνώμης · ἢ τὰ Πλάτωνος βεδαιούμενος, τῶν αὐτῷ δοχούντων ἀποστήσεται. Δστε ούδαμη χρήσιμος πρός τὰ τοῦ Πλάτωνος. "Ετι ὁ μέν Πλάτων πάντα τὰ σώματα , ἄτε ἐπὶ μιᾶς δμοίας ὕλης θεωρούμενα, βούλεται τρέπεσθαι καλ μεταδάλλειν είς άλληλα· δ δὲ ἐπὶ μὲν τῶν άλλων, \* οὐσίαν ἀπαθῆ τε καὶ ἄφθαρτον καὶ ἄτρεπτον πάντως άξιοῖ, Ϋνα δή μή εύχαταφρονήτου τινός πράγματος γεννητής εἶναι δοχῆ• περιττόν μέν καὶ ίδιον παντάπασι λέγων οὐδέν, τὰ δὲ ύπὸ Πλάτωνος ἐπ' άλλων ξωραμένα χαλῶς, μεταφέρων επί τὰ μή προσήχοντα καθάπερ τινές τῶν ὖστερον γενομένων ανδριαντοποιών. Έχεινοι γαρ απομιμησάμενοι τοῦδε τοῦ ἀνδρὸς χεφαλήν, ἄλλου δὲ τὸ στέρνον, έτέρου δε την ζώνην, είς ταὐτὸν συνθέντες ένίστε μή προσήκοντα πράγματα άλλήλοις, έπεισαν

αύτους ώς τι πεποιηχότες ίδιον και όντως το μέν άλον, δ δή τις άν άσυμμέτρως έχειν αλτιάσαιτο, έπτιν αὐτῶν, τὰ δ' ἐν αὐτῷ συνηρανισμένα καί τι καλὸν έχοντα, ούκ αὐτῶν. 'Ωσαύτως δὲ καὶ 'Αριστοτέλη, άκούων Πλάτωνος, δτι έστι τις οὐσία νοητή καθ' αύτήν, ἀσώματός τε καὶ ἀχρώματος καὶ ἀναφής, οὖτε γινομένη, ούτε φθειρομένη, ούτε τρεπομένη, ούτε μεταδαλλομένη, ἀεὶ δὲ κατὰ τὰ αὐτὰ καὶ ώσαύτως έχουσα · πάλιν δ' αὖ περί τῶν κατ' οὐρανὸν ἀκούων, ώς τινα θεία b καὶ ἄφθαρτα καὶ ἀπαθῆ ἐστι σώματα, συνέθηκε καλ συνεκολλησεν έξ άμφοῖν πράγματα μή συνάδοντα. Παρ' ών μέν γάρ το είναι σώμα, παρ' ών δε το απαθές είναι λαδών, σώμα απαθές έτεχτήνατο. 'Επὶ μέν οὖν τῶν ἀνδριάντων , εἰ καὶ μὴ καλὸν τὸ ἐκ τῶν διαφερόντων, οὔτι γε ἀδύνατον γενέσθαι. Διδάσχει οὖν τὰ τοιαῦτα χαὶ "Ομηρος c.

"Ομματα γάρ, φησι, καὶ κεφαλὴν ἵκελος Διὶ τερπικεραύνφ, "Αρεϊ δὲ ζώνην, στέρνον δὲ Ποσειδάωνι.

Τὸ δὲ σῶμα ἀπαθὲς οὐκ ἀν ποτε γένοιτο. Παθητῆ γὰρ καὶ τρεπτῆ συνδεδεμένον φύσει ἀνάγκην ἔχει συμπαθεῖν, ῷ συνέζευκται. Εἰ δέ τι ἀπαθὲς εἰη, τοῦτυ ἀφεξμένον καὶ ἐλεύθερον ἀπὸ τοῦ πάσχοντος εἰναι δεῖ · ὅστε χωρὶς ὰν εἰη τῆς ὅλης, ῆς κεχωρισμένον, ἀπώματον ἀναγκαίως ὁμολογοῖτ' ἀν. ἔΕτι καὶ τούτοις πρόσσχωμεν τὸν νοῦν, ἐν ὅσοις ἄλλοις διαφέρεσθαι τῷ Πλάτωνι τὸν ᾿Αριστοτέλην παρίστησιν.

corpora exstare posse sentiamus : hic unus nobis resistit, corpus aliquod his omnibus vacuum esse defendens : corpus, inquam, non grave aut leve, non molle aut durum, non humidum aut siccum; adeoque tantum non dicens corpus idem idemque non corpus. Nam corporis ei nomen reliquit, facultates autem ex quibus sua natura conflatur corpus, universas ademit. Aut igitur, quæ docet, nobis persuadendo simul nos a Platonis, cujus socii sumus, sententia depellet; aut si Platonis doctrinam stabilict, a decretis suis avertet. Itaque ad explicandam Platonis mentem omnino nihil valet. Præterea Plato corpora omnia, quod eorum materiam unam eandemque esse videamus, in sese invicem converti mutarique voluit : Aristoteles vero inter cætera essentiam non patibilem, incorruptam et prorsus immutabilem statuit, ne contemnendi cujusdam dogmatis inventor esse videretur. In quo tamen omnino nihil singulare ac sibi peculiare affert, quum ea duntaxat quæ præclare aliis in rebus Plato animadventit, ad alienas transferat: id quod nonnullis e recentioribus statuariis usu venit. Illi enim hominis unitas caput, alius pectus, tertii cingulum imitati, partesque alias cum aliis minus interdum cohærentes inter sese complexi, hoc tanquam proprio aliquo opere superbiunt. Et vero totum illud, quod jure aliquis velut inconditum reprehendat, ipsorum est : partes autem, e

quibus constat, quamvis pulchritudinis commendationem habeant, ad illos tamen nihil portinent. Sic et Aristoteles, quum ex Platone audiret, essentiam aliquam esse, quæ per sc intelligibilis, incorporea, coloris expers tactumque fugiens nec oriatur, nec intereat unquam aut convertatur et mutetur, sed codem semper statu maneat : simulque de codestibus rebus audiret, divina quædam esse corpora eaque incorrupta et impatientia, ex utroque genere composuit et conglutinavit ea quæ inter se minime congruerent. Quum enim ab aliis corpus esse aliquod, ab aliis impatiens quid esse sumeret, corpus ipse impatiens fabricatus est. In statuis igitur, ut pulchrum id non sit, dissimilibus tamen e partibus conflari aliquid potest. Quocirca Homerus quoque talia docet:

Ille oculosque capulque Jovis, qui fulmine gaudel, Cingula Mavortis, Neptuni pectora gessit.

At corpus non patibile nullum unquam fuerit. Corpus enim, utpote cum patibili inutabilique natura conjunctum, cum illa vitæ socia patiatur necesse est. Quod vero patibile non sit, id a patibili sejunctum ac liberum esse oportet, ita ut secretum a materia babeatur, quæ secretio efficit, ut necessario incorporeum esse concedamus. Hactenus ille. Sed alia porro videamus, in quibus idem Aristotelem a Platone dissentire demonstrat.

(Eusebius Præpar. Evang. lib. XV cap. 7 τοῦ αὐτοῦ πρὸς τὸν αὐτόν, πέμπτην σωμάτων ὑποτιθέμενον οὐσίαν, ἢν οὐτε Μωσῆς οὔτε Πλάτων γινώσκει. Scripsi: \* ἐπὶ μἐν τῶν ἄλλων] cum codd. inter cætera. Similiter Sophocles Antig. vs. 789 καί σ' οὕτ' ἀθανάτων φύξιμος οὐδείς, οὕθ' ἀμερίων ἐπ' ἀνθρώπων, item Aristides Panathenaico tom. I, p. 96 μόνη τῆ πόλει ἐπὶ τῶν ἑλληνικῶν. — \* ὡς τινα θεῖα] codd. ὡς ὄντα θεῖα, cujus loco Vigerus ὡς οὖν τὰ θεῖα scribi voluerat. — \* Ομηρος] Iliad. lib. II vs. 478-479. —)

σ. "Επειτα τούτοις επόμενα πολλά, εν οίς διαφέρονται. Ο μέν γάρ φησι, τά κατ' ούρανὸν την πλείστην ίδεαν έχ πυρός • έχειν · δ δε, μηδαμή • μετείναι τοις οὐρανίοις πυρός. Καὶ δ μέν φησιν, ἀνάψαι τὸν θεὸν φῶς ἐν τῆ δευτέρα ο πρὸς γῆν περιόδω, ἵν' ὅτι μάλιστα είς απαντα φαίνοιτο d τον ούρανον, περί ήλίου τὸ τοιοῦτον ἀποφαινόμενος δ δέ, ἄτε οὐκ ἐθέλων πῦρ είναι τὸν ήλιον, τὸ δὲ φῶς εἰδώς πῦρ καθαρόν, ή τι πυρός όν, οὐκ ἐπιτρέπει φῶς περὶ αὐτὸν ἀνῆφθαι. "Ετι φ μέν, χατ' είδος ἀφθαρσίαν ἀπονέμων τοῖς χατ' οὐ− ρανόν απασιν, αποχωρήσεις τινάς αὐτῶν καὶ προσχωρήσεις \* συμμέτρους φησί γίνεσθαι. Άναγκάζουσι δέ αὐτὸν λέγειν ταῦτα, τὰς μέν ἀποχρίσεις, αἴ τε ἀχτῖνες τοῦ ήλίου καὶ θερμότητες κατά ἀπόρρυσιν αὐτοῦ γινόμεναι τὰς δὲ προσχρίσεις, ἡ ἴστ τοῦ μεγέθους αὐτοῦ φάσις. Οὐ γὰρ αν ήθελεν ἴσα φαίνεσθαι, μηδὲν ανθ' ὧν ἀφίησι λαμδάνοντα. Ο δὶ Άριστοτέλης πάντη μένειν έπὶ τῆς αὐτῆς οὐσίας αὐτὰ βούλεται, μήτε τινός αὐτοῖς ἀποχωροῦντος, μήτε προσιόντος. Ετι δ

μέν, πρὸς τῆ χοινῆ χινήσει τῶν ἄστρων, χαθ' Αν ἐν ταϊς σφαίραις ενδεδεμένοι χινούνται πάντες οί άστέρες, οδ τε απλανείς και οι πλανώμενοι, και ετέραν αὐτοῖς Γ χίνησιν ἀποδίδωσιν, ἢν δὴ χαὶ ἄλλως χαλλίστην είναι συμδέδηκε, και προσήκουσαν αὐτῶν τῆ φύσει τοῦ σώματος. Σφαιρικοί γάρ όντες, εἰκότως σφαιρικήν ἄν τινα κίνησιν εκαστος κινοίτο περιδινούμενος δ δέ, καὶ ταύτης ἀφαιρεῖται ε τῆς κινήσεως αὐτούς, ἢν ὡς ἔμψυχοι χινοῦνται, μόνην δὲ ἀπολείπει τὴν ὑπ' ἄλλων τῶν περιεχόντων, ὧσπερ ἀψύχοις συμδαίνουσαν. Καὶ δὴ καί φησι τὴν γινομένην <del>ραντασίαν</del> ήμιν από τῶν ἀστέρων ὡς χινουμένων πάθος εἶναι τῆς ήμετέρας όψεως h άδυνατούσης, καί ώσπερεί σειομένης, αγλίθειαν οξ οιχ είναι. Φομεύ Πγατώλος αμό ταύτις τῆς φαντασίας, τὴν δπέρ τῆς χινήσεως πίστιν λαμδάνοντος, άλλ' ούκ από τοῦ λόγου, τοῦ διδάσκοντος, δτι άνάγκη τούτων έκαστον, ζῷον όντα καὶ ψυχὴν ἔχοντσ χαί σώμα, χινείσθαι την ίδίαν χίνησιν: (πᾶν γὰρ σῶμα, ῷ μὲν ἔξωθεν τὸ χινεῖσθαι, ἄψυχον ῷ δὲ ἔνδοθεν χαλ έξ έαυτοῦ, ἔμψυχον·) χινούμενον δέ, ἄτε θεῖον όντα, την χαλλίστην χινεῖσθαι χίνησιν χαλλίστης δ' ούσης τῆς ἐν χύχλω χινήσεως, ταύτην αὐτὸν χινεῖσθαι. Η δὲ αἴσθησις τὰ μὲν ἐχ τοῦ λόγου μαρτυροῖτο ἄν ὡς άληθεύουσα, οὐ μὴν αὕτη παρέσχε τὴν πίστιν τῆς χινήσεως. Περί δὲ τῆς τοῦ παντὸς χινήσεως, ώς μέν ούχ εν χύχλω τενί γίνεται, νιχώμενος υπό τῆς έναργείας, ουχ έσχεν άντειπεῖν Πλάτωνι παρεῖχε δὲ κάνταῦθα διαφοράν αὐτῷ τὸ χαλὸν τοῦτο εὕρημα τοῦ σώματος. Ο μέν γάρ Πλάτων, άτε όντων τεσσάρων σωμάτων, και πάντων φύσει κινουμένων άπλην καὶ

6. Sequentur, inquit, alia deinde multa, in quibus ambo inter se dissident. Quippe coelestium rerum speciem maxime Plato facit ex igne : Aristoteles negat illis cum igne quidquam commune esse. Atque ille quidem deum ait ad secundum supra terram ambitum lumen accendisse, ut ciclum passim omne quam maxime collustraret, de sole tale quid pronuntians : sed bic, quod et solem ignem esse nolit, et lumen aut puriorem ignem, aut aliquid ab igne profectum esse sciat, lumen ideo circa solem accensum esse non concedit. Præterea formæ respectu immortalitatem cœlestibus cunctis attribuens, decessiones in iis accessionesque mutuas proportione quadam evenire docct. Quam philosophandi rationem ab eo expressit necessitas, ut decessiones quidem statueret, quod e sole radii et calores per effluvium exeant, accessiones vero, quod æqualis ejus magnitudo semper appareat. Neque enim æqualem visum iri arbitrabatur, nisi ejus quod dimitteret loco aliquid nancisceretur. Aristoteles vero omni ex parte in eadem illas substantia permanere vult, nec iis aut decedere quidquam, aut omnino accedere. Præter communem illum motum, quo suis in sphæris illigatæ tam inerrantes quam errantes stellæ moveantur, suum quibusque Plato ac proprium alterum assignat, quem et alioqui pulcherrimum esse et cum talium corporum natura conjunctum esse constat. Quutu enim illæ globosæ sint, jure volubili quodam et in orbem acto motu singulæ cieantur. At Aristoteles hunc quoque motum illis eripit, quo tanquam animatæ agantur, eumque solum relinquit, qui ab aliis ambientibus et continentibus, tanquam inanimis afferatur. Addit etiam, quod moveri nobis stellæ videantur, id infirmioris et quasi trepidantis oculi vitio fieri, neque ita se rem habere : perinde ac si Plato talem motum hoc viso sibi persuaserit, ac non potius rationis vim et momentum sequatur, quæ docet, quemadmodum unaquæque carum animans sit, utpote animo simul et corpore prædita, sic suo quodam motu eam incitari : (corpus enim orane, quod movelur extrinsecus, inanimum est; quod vero interiore et suo motu cietur, animatum ) : sin autem moveatur, quia divina sit, pulcherrimo eam motu uti, qui quum non alius sit, quam hic in orbem circumactus, hunc etiam omnino eam sortiri. Sensus autem vera in boc genere renuntians, quamvis illam rationis normam testimonio suo confirmet, tamen motionis istius fidem per se non facit. Sed quod ad universi motum attinet, Aristoteles re perspicua et evidenti convictus, quum adεύθεῖαν χίνησιν, πυρός μέν ἐπὶ τὸ ἐχτός, γῆς δ' ἐπὶ τὸ μέσον, τῶν δὲ ὅλλων ἐπὶ τὰ μεταξύ, τὴν ἐν κύκλφ κίνησιν ἀπέδωκε τη ψυχη· δ δ', ήπερ άλλω i σώματι άλλην, ούτω δέ καὶ τὴν ἐν κύκλω, καθάπερ σωματιχήν τινα, τῶ πέμπτω προσένειμε σώματι, πάντ' εὐχόλως αύτον έξαπατήσας. Τοῖς μέν γάρ ἐπ' εὐθείας χινουμένοις αξ βαρύτητες χαλ χουφότητες την άρχην τῆς χινήσεως παρείχοντο ε τὸ δὲ πέμπτον σῶμα, μήτε βάρους μετέχον, μήτε χουφότητος, ακινησίας μαλλον, άλλ' οὐ Ι τῆς ἐν χύχλω χινήσεως αἰτίαν ἔχει. Εί γάρ τοις έπ' εὐθείας χινουμένοις οὐ τὸ σχήμα τήν αἰτίαν ἔχει τῆς χινήσεως, ἀλλ' ἡ ῥοπή· σῶμα ὅμοιον έν μέσω τεθέν διμοίου τινός ", οὐχ έξει τῆς ἐπί τι κλίσεως αιτίαν, είτ' έπι δεξί' ίωσι η πρός ήῶ τ' ἡέλιόν τε, είτ' ἐπ' ἀριστερά, είτε πρόσω, είτ' ὀπίσω. Έτι τοῖς μέν ἄλλοις σώμασιν έξωσθεῖσι τῶν οἰχείων τόπων παρέχει τὸ χινεῖσθαι πάλιν ἀφ' αύτῶν ἡ πρὸς τούτους αναφορά τῷ πέμπτω δὲ ἐχείνω, μηδέποτε ἐχδαίνοντι τῶν αὐτοῦ τόπων, μένειν αν προσήχοι. Καὶ περὶ τῶν άλλων δε σωμάτων, ύπεξαιρουμένου τοῦ πέμπτου, φαίνεται φιλονειχών Άριστοτέλης, μή τὰ αὐτὰ λέγειν Πλάτωνι. Ζητήσαντος ο γάρ Πλάτωνος, εὶ ἔστι φύσει βαρύ σώμα, ή χουφον· χαὶ ἐπειδή ταῦτα χατά τήν πρός τὸ ἄνω καὶ κάτω σχέσιν έφαίνετο λέγεσθαι, σκεψαμένου είτε έστί τι κάτω φύσει και άνω, είτε μή. καλ ἀποδείζαντος ἀκριδῶς, ὅτι κατὰ μέν τὰς τῶν σωμάτων πρὸς τοὺς τόπους οἰχειότητας <sup>p</sup> τὸ κάτω q λέγοιτο έκάστοις έφ' δ φέροιντο · άνω δὲ έκάστοις τὸ ἀλλότριον, ἀφ' οδ ἀναχωροῖεν, καὶ κατὰ τὴν αὐτὴν σχέσιν καὶ τὸ βαρὰ καὶ τὸ κοῦφον διανείμαντος · καὶ πρὸς τοὐτῷ ἀποδείξαντος, ὅτι μήτε τὸ μέσον ፣ μήτε τὸ πέριξ αὐτῶν εὔλογον ἀνω ἢ κάτω λέγεσθαι. Ο δὲ ἀντιτίθησι ε, πανταχόθεν καταδάλλειν δεῖν ἡγούμενος τὰ ἐκείνου · καὶ τὸ μὲν ἐπὶ τὸ μέσον φερόμενον βαρὰ λέγειν βιάζεται, τὸ δὲ ἐπὶ τὸ πέριξ, κοῦφον · καὶ τὸν μὲν τόπον τὸν ἐν μέσῳ κάτω φησί, τὸν δὲ πέριξ ἄνω. ᾿Αλλὰ περὶ μὲν κόσμου, καὶ ἐξ ὧν οὖτος, καὶ τῶν κατ' οὐρανόν, τοσοῦτον ἀλλήλων ἀφεστήκατον. Ταῦτα μὲν οὖν οἴδε. Μωσῆς δὲ καὶ τὰ Ἑδραίων λόγια τούτων οὐδὲν πολυπραγμονεῖ · καὶ εἰκότως · ὅτι μηδὲ πρὸς βίου κατόρθωσιν τοῖς περὶ ταῦτα ἀσχολουμένοις λυσιτελεῖν ἐνομίσθη.

(Eusebius Præpar. Evang. lib. XV cap. VIII τοῦ αὐτοῦ πρὸς τὸν αὐτόν, καὶ ἐν τοῖς κατ' οὐρανὸν θεωρήμασι διενεχθέντα τῷ Πλάτωνι, ἄτινα Μωσῆς οὐ πολυπραγμονεῖ. Sed pauca hic explicanda: • ἐκ πυρὸς ἔχειν] Plato Tim. p. 40. a. εἰσὶ δὲ τέτταρες, μία μὲν οὐράνιον θεῶν γένος, ἄλλη δὲ πτηνὸν καὶ ἀεροπόρον, τρίτη δὲ ἔνυδρον εἶδος, πεζὸν δὲ καὶ χερσαῖον τέταρτον. Τοῦ μὲν οὖν θείου τὴν πλείστην ἰδέαν ἐκ πυρὸς ἀπήρξατο (Steph. ἀπειργάζετο), ὅπως ὅτι λαμπρότατον ἰδεῖν τε κάλλιστον εἴη κ. τ. λ. Conf. Phil. Gr. vol. II pag. 168. — ʰ μηδαμῆ] Vid. Aristot. de Cœlo lib. I cap. 2 et lib. II cap. 7; item Me-

versus Platonem, in orbem eum ferri negare non posset, ex præclaro tamen novi corporis invento dissidii occasionem arripuit. Plato enim qui quatuor tantum corpora agnosceret, quæ suapte natura simplici rectorque motu cierentur, ita ut ignis foras, in medium terra ferretur, cætera inter utrumque motus suos continerent, animo volubilitatem (ribuerat : Aristoteles vero, uti motum aliis corporibus alium, ita quinto corpori volubilem, quasi corporeum aliquem assignavit. In quo vehementer eum crrasse perspicuum est. Nam quæ recto cientur motu, ea motionis principium gravitatem suam aut levitatem afferunt : at quintum illud corpus, quum et gravitatis sit et levitatis expers, quietis in se potius, quam motus in orbem incitati principium continet. Si enim quæ recto feruntur motu, in ils non jam figura, sed proprium cujusque momentum genus illud efficit motionis: profecto corpus sui simile, similis alterius in medio collocatum, nullam in partem inclinationis causam habebit, qua vel in dextram, ad auroram solemque versus, vel in sinistram, vel prorsus cedant, vel retrorsum redeant. Præterea cæteris quidem corporibus quæ suis sedibus expulsa sint, reditus in eas justam alterius per se motus occasionem præbeat : quintum autem illud, quod e suis regionibus nunquam exeat, immotum manere conveniens sit. Porro de cæteris etiam corporibus quinto illo excepto apparet Aristotelem id contendere et laborare, ne eadem quæ Plato dicat. Quum enim Plato quæsivisset, num suapte natura aut grave corpus esset aut leve, tum quod utrumque nomen ex quadam ad superius et inferius relatione ductum vidcretur, secum reputasset, essetne aliquid natura sua deorsum ac sursum, nec ne, adeoque accurate demonstrasset, pro corporum ipsorum cum suis quibusque locis conjunctione, deorsum id in singulis vocari, ad quod ipsa tendant; sursum contra alienum illud, unde revertantur, ideoque ex eadem relatione grave simul ac leve distribuisset : quumque ostendisset præterea, nec medium, nec circumjectum spatium aut sursum in illis aut deorsum recte vocari posse : Aristoteles sententias Platonis omnes quoquo modo sibi abjiciendas esse ratus, hic quoque aliquid opponit : quodque ad medium tendat, grave, et quod ad circumjectum spatium feratur, leve appellare cogitur; adeoque locum illum qui in medio est, deorsum, qui vero circa, sursum esse docet. Hec Atticus. Sed de mundo mundique partibus et rerum cœlestium natura, quantum ambo inter se discordent, diximus. Et illorum quidem tota hæc disputatio est. Nam Moses et Hebræorum oracula horum nihil diligenter examinant; nec immerito, quum talium rerum studium hominibus nihil ad vitæ emendationem prodesse judicarint.

teorolog. lib. III cap. 3. — c ἐν τῆ δευτέρα] Plato Tim. p. 39. φως δ θεός ανήψεν έν τη πρός γην δευτέρα τῶν περιόδων, δ δή νῦν κεκλήκαμεν ήλιον κτλ. Conf. Phil. Gr. vol. II pag. 167. - d paivoito] habent Eusebii codices atque e Platonicis Ricardianus; in cæteris est φαίνοι. — e ἀποχωρήσεις τινάς αὐτῶν καὶ προσχωρήσεις] Plato Tim. p. 40 γορείας δέ τούτων αὐτῶν καὶ παραδολάς άλλήλων, καί περί τάς των κύκλων πρός έαυτους έπανακυκλήσεις καὶ προσχωρήσεις (al. προχωρήσεις), quæ verba Cicero sic reddit : Flexiones (Steph, conj. Lusiones) autem deorum et inter ipsos [deos] concursiones, quæque in orbibus eorum conversiones antecessionesque eveniant, ubi apparet eum neque περί agnoscere, neque προσχωρήσεις, sed προχωρήσεις legisse. Vide Stephanum ad eum locum. — Γετέραν αὐτοῖς χίνησιν] Plotinus Ennead. 2 lib. 2 cap. 2 pag. 109 καὶ Πλάτων δὲ τοῖς ἀστροις ού μόνον την μετά του όλου σφαιρικήν κίνησιν, άλλά και έκάστω δίδωσε την περί το κέντρον αὐτῶν έκαστον γάρ, οδ έστι περιειληφός τον θεόν, αγάλλεται, οὐ λογισμῷ, ἀλλά φυσικαῖς ἀνάγκαις. — g δ δέ, καὶ ταύτης αφαιρείται χινήσεως αὐτούς ] Aristoteles de Cœlo lib. II cap. 1 pag. 284. a. ed. Bekker. άλλα μήν οὐδ' ὑπὸ ψυχῆς εὕλογον ἀναγκαζούσης μένειν ἀίδιον οὐδὲ γὰρ τῆς ψυχῆς οἶόν τ' εἶναι τὴν τοιαύτην ζωήν άλυπον καί μακαρίαν ανάγκη γάρ καί την χίνησιν μετά βίας ουσαν, είπερ χινείσθαι πεφυχότος του πρώτου σώματος άλλως χινεί συνεχώς, άσχολον είναι και πάσης ἀπηλλαγμένην βαστώνης έμφρονος, εί γε μηὸ' ώσπερ τῆ ψυχῆ τῆ τῶν θνητῶν ζώων έστιν αναπαυσις ή περί τον υπνον γινομένη τοῦ σώματος άνεσις, άλλ' άναγχαῖον Ἰξίονός τινος μοῖραν χατέγειν αὐτὴν ἀίδιον χαὶ ἄτρυτον. — Ε πάθος εἶναι τῆς ἡμετέρας ὄψεως] Aristoteles de Cœlo lib. II cap. 8 pag. 290. a. ed. Bekker. ή γάρ όψις άποτεινομένη μακράν έλίσσεται διά την άσθένειαν. Όπερ αίτιον ίσως και του στίλβειν φαίνεσθαι τους αστέρας τους ένδεδεμένους, τους δε πλάνητας μή στίλδειν οί μέν γάρ πλάνητες έγγύς είσιν, ώστ' έγκρατής οὖσα πρός αὐτοὺς ἀφικνεῖται ἡ ὄψις πρός δὲ τοὺς μένοντας χραδαίνεται δια το μήχος, αποτεινομένη πόρρω λίαν. Ο δε τρόμος αὐτῆς ποιεί τοῦ ἄστρου δοκείν εἶναι τὴν χίνησιν · ούθὲν γὰρ διαφέρει χινεῖν τὴν όψιν ἢ τὸ όρώμενον. — i δ δ', ήπερ άλλω]. Aristoteles de Cœlo lib. l cap. 2. - καρείχοντο ] i. e. παρέχονται.

Vid. Matthiæ Gramm. Gr. § 505. 2. — 1 ἀλλ' οὐ ] scripsi; codd. άλλά οὐ. — m σῶμα δμοιον ἐν μέσω τεθέν δμοίου τινός] videtur dictum de globoso sideris corpore, quod globoso item cœlo includitur. - " είτ' ἐπὶ δεξί' ἴωσι] scripsi; vulgo είτ' ἐπὶ δεξιά ίωσι. Petita sunt hæc ex Iliad. lib. XII, vs. 239 seq. είτ' ἐπὶ δεξί' ἴωσι πρὸς ἡῶ τ' ἡέλιόν τε, είτ' ἐπ' ἀριστερά τοίγε κτλ. — ° Ζητήσαντος γάρ ΙΙλάτωνος | Tim. p. 63 ed. Steph. - P κατά μέν τὰς τῶν σωμάτων οἰκειότητας Plato Tim. p. 63 ed. Steph. τόδε γε μήν εν τι διανοητέον περί πάντων αδτῶν, ὡς ἡ μέν πρὸς τὸ ξυγγενές δόὸς έχάστοις οὖσα, βαρύ μέν το φερόμενον ποιεί, τον δε τόπον, είς δν το τοιούτον φέρεται, χάτω, τὰ δὲ τούτοις ἔγοντα ὡς ἔτέρως, θάτερα. — 9 το κάτω] posui cum codd.; Vigerus τὸ μὲν κάτω scribi volebat. - " μήτε τὸ μέσον ] Plato Tim. p. 62 δ μέν γάρ μέσος έν αὐτῷ (τῷ κόσμφ) τόπος, οὐτε κάτω πεφυκώς οὅτε ἄνω λέγεσθαι δίχαιος, άλλ' αὐτό, ἐν μέσω · ὁ δὲ πέριξ οὖτε δή μέσος, οὖτ' ἔχων διάφορον αδτοῦ μέρος ἔτερον, θατέρου μαλλον πρός τὸ μέσον, ή τι τῶν καταντικρύ. - δ δὲ ἀντιτίθησι Aristoteles de Cœlo lih. 4 cap. 1 p. 308. a. ed. Bekker. τὰ μέν γάρ ἀεὶ πέφυχεν ἀπὸ τοῦ μέσου φέρεσθαι, τὰ δ' ἀεὶ πρὸς τὸ μέσον. Τούτων δὲ τὸ μὲν ἀπὸ τοῦ μέσου φερόμενον ἄνω λέγω φέρεσθαι, κάτω δὲ τὸ πρὸς τὸ μέσον. Ατοπον γάρ τὸ μὴ νομίζειν εἶναί τι ἐν τῷ οὐρανῷ τὸ μὲν ἄνω τὸ δὲ κάτω, καθάπερ τινὲς [i. e. δ Πλάτων ] άξιοῦσιν. Οὐ γὰρ είναι τὸ μέν ἄνω τὸ δὲ κάτω φασίν, είπερ πάντη δμοιός έστι, καὶ πανταχόθεν αντίπους Εσται πορευόμενος έχαστος αὐτὸς αύτῷ. Ἡμεῖς δὲ τὸ τοῦ παντός ἔσχατον άνω λέγομεν, δ καὶ κατά τὴν θέσιν έστιν άνω και τη φύσει πρώτον. Έπει δ' έστί τι τοῦ ούρανοῦ ἔσγατον καὶ μέσον, δῆλον ὅτι ἔσται καὶ ἄνω

7. 'Υπέρ δὲ τῆς ψυχῆς τί καὶ λέγοιμεν ἄν; δῆλα γὰρ ταῦτα οὐ μόνον τοῖς φιλοσοφοῦσιν, ἀλλὰ δὴ σχεδὸν καὶ τοῖς ἱδιώταις ἄπασιν· ὅτι Πλάτων μὶν ἀθάνατον τὴν ψυχὴν ἀπολείπει, καὶ πολλοὺς ὑπὲρ τούτου 
λόγους ποιεῖται, ποικίλως καὶ παντοίως ἀποδεικνύς, 
ὅτι ἐστὴν ἀθάνατος ἡ ψυχή. Πολλὴ δὲ καὶ τοῖς ἐσπουδακόσι περὶ τὰ Πλάτωνος ἡ φιλοτιμία γέγονε, συναγωνιζομένοις τῷ τε δόγματι καὶ τῷ Πλάτωνι. Σχεδὸν 
γὰρ τὸ συνέχον τὴν πᾶσαν αἴρεσιν τὰνδρὸς τοῦτ' ἔστιν. "Η τε γὰρ τῶν ἡθικῶν δογμάτων ὑπόθεσις ἐπηκολούθησε τῇ τῆς ψυχῆς ἀθανασία, τὸ μέγα καὶ λαμ-

sententia tuenda, assectatorum illius permagna fuit vehemensque contentio. Quippe hoc prope unum est, quo ejus philosophiæ formula maxime continetur. Namque illa moralium præceptionum silva animi immortalitatem secuta est, quod dignitatem suam, splendorem adeoque generosum illum ardorem impetumque suum tueri ac retinere virtus propter hanc animi divinitatem posset : cunctaque

<sup>7.</sup> Sed de animo, inquit, quid dicamus? Constat enim non solum inter eos qui philosophantur, sed etiam inter idiotas ferme omnes, animum a Platone immortalem existimari, plurimasque simul ab illo eam in rem disputationes haberi, simul omni rationum genere probatam hanc et confirmatam immortalitatem relinqui. Et vero cum in defendendo Platone, tum præsertim in hac ejus

πρόν καὶ νεανικόν, τῆς ἀρετῆς, διὰ τὸ τῆς ψυχῆς θεῖον, σωσαι δυνηθείσης, τα τε της φύσεως πράγματα πάντα, κατά την της ψυχης διοίκησιν, έσχε το καλώς διοικείεθαι δύνασθαι. Ψυχή γάρ πάσα, φησί, παντός ἐπιμεγεζιαι του φήρχου. μαντα οξ οηδαλόν μεδιμογες αγγοι, έν άλλοις είδεσι γινομένη. Άλλὰ μήν καὶ τὰ τῆς ἐπιστήμης και της σοφίας και είς την άθανασίαν της ψυχῆς ἀνῆπται τῷ Πλάτωνι. Πᾶσαι γὰρ αί μαθήσεις \*, αναμνήσεις και ούκ άλλως οίεται δύνασθαι σώζεσθαι την ζήτησιν και μάθησιν, έξ ὧν ἐπιστήμη γίνεται. Εἰ δὲ μή ἐστιν ἡ ψυχὴ ἀθάνατος, οὐδὲ άνάμνησις εί δὲ μή τοῦτο, οὐδὲ μάθησις. Πάντων οὖν τοῦ Πλάτωνος δογμάτων ἀτεχνῶς ἐξηρτημένων, και έγκρεμαμένων της κατά την ψυχήν θεότητός τε καί άθανασίας, ό μη συγχωρών τοῦτο, την πάσαν άνατρέπει φιλοσοφίαν Πλάτωνος. Τίς οὖν έστιν δ πρώτος έγχειρήσας αντιτάξασθαι ἀποδείξεσι, καὶ τὴν ψυχήν άφελέσθαι τῆς άθανασίας καὶ τῆς ἄλλης πάσης δυνάμεως: Τίς δ' έτερος ή δ Άριστοτέλης; Των μέν γάρ αγγων οι πεν εμισιαπενειν απλεχώρμααν. οι ο, ει πμ χαί τοῦτο, δύναμίν γε ἐν τῷ σώματι χαὶ χίνησίν τινα, καὶ ἔργα καὶ πράξεις ἀπένειμαν τῆ ψυχῆ. Ό δέ. όσω περ Πλάτων άπεσέμνυνε τὸ τῆς ψυχῆς πρᾶγμα, άρχην γενέσεως, καὶ θεοῦ παίδευμα, καὶ τῶν ἀπάντων προστάτιν ἀποφηνάμενος τοσούτω δή ἐφιλονεί-

κησε b καθελείν και άτιμάσαι, και μικρού δείν μηδέν αποφηναι την ψυχήν. Ούτε γαρ πνευμα c, ούτε πυρ, εύτε δλως σώμα, άλλ' οὐδὲ ἀπώματον, οἶον εἶναί τε ἐφ' έαυτοῦ καὶ κινεῖπθαι, άλλ' οὐδ' ὅσον ἐπὶ τοῦ σώματος. **ἀχίνητον, χαὶ ὡς εἰπεῖν ἄψυχον. Οἶον γὰρ τόδε ἐτόλ**μησεν, ή και άπηναγκάσθη, ώς και τάς πρωτουργούς χινήσεις α ἀφελέσθαι τῆς ψυχῆς, τὸ βουλεύσασθαι, τὸ διανοηθήναι, τὸ προσδοχήσαι, τὸ μνημονεῦσαι, τὸ λογίσασθαι; Οὐ γὰρ ψυχῆς ταῦτά ἐστι τὰ κινήματα, δ τῆς φύσεώς φησι γραμματεύς. Πάνυ γοῦν οδτός ἐστι πιστός, ώς συνηχέ τι περί των έχτός, ό της αυτού ψυχης τοσόυτον διημαρτηχώς, ώς μηδ' ότι διανοείται παραχολουθείν. Οὐ γάρ ή ψυχή, φησίν, άλλ' δ άνθρωπός ἐστιν δ τούτων έχαστον ένεργῶν, ή ψυχή δὲ ἀκίνητος. Τούτω τοιγαρούν επόμενος Δικαίαρχος ε, καὶ κατ' ἀκόλουθον ίχανὸς ῶν θεωρεῖν, ἀνήρηχε τὴν δλην ὑπόστασιν τῆς ψυχῆς. "Οτι μὲν γὰρ ἀόρατόν τι καὶ ἀφανές ἐστιν ή ψυχή, δήλον. ώστε οὐκ ᾶν διά γε την ἀπὸ τῶν αἰσθήσεων ενέργειαν δοίημεν είναι ψυχήν. Αξ δε χινήσεις αὐτῆς ἀφανοῦς οὕσης , ἀναγχάζειν ἡμᾶς δονοῦσιν εἶναί τι την ψυχην όμολογείν. Ταῦτα γάρ ἄπας τις συνιέναι δοχεί τῆς ψυχῆς ὄντα, τὸ βουλεύεσθαι χαὶ σχοπείσθαι καί καθ' δν δήποτε τρόπον διανοεῖσθαι. "Όταν γὰρ ίδωμεν το σῶμα, καὶ τὰς τούτου δυνάμεις, καὶ ἐνθυμηθώμεν δε τάς τοιαύτας ένεργείας, ώς οὐ πώματος

in rerum natura pro animorum administratione præclare ordinantur. Animus enim omnis, inquit, omnis inanimati curam agit : idemque totum cœlum lustrat, spēciem in aliis aliam atque aliam induens. Enimvero quidquid scientiæ ac sapientiæ proprium est, id totum cum animi immortalitate Plato connexuit. Omnis enim doctrinæ perceptio recordatio quædam est : neque aliter rcrum investigationem et perceptionem, ex quibus scientia nascitur, servari posse arbitratur. Quodsi animus non est immortalis, ne recordatio quidem ulla est; qua sublata, ne disciplina quidem ulla supererit. Quum igitur dogmata Platonis universa ex animi divinitate et immortalitate omnino apta ac suspensa sint, qui hoc decretum rejiciat, is omnem Platonis philosophiam funditus evertat necesse est. Quis ergo primus omnium Platonicis demonstrationibus repugnare aggressus est, atque animum simul immortalitate ac facultate omni privare. Quis autem alius nisi Aristoteles? Nam ex ceteris quidam eum stabilem permanere concedunt : nonnulli, si minus hoc probant, vim certe aliquam et motionem in corpore cum propriis quibusdam actionibus animo relinquunt. Aristoteles autem, quo magnificentius animum Plato celebraverat, quum illum et ortus principium et dei alumnum et rerum omnium præsidem appellaret : eo magis contendit, ut eum abjiceret atque aspernaretur, imo vero nihil propemodum esse ostenderet. Quippe neque spiritum illum esse, neque ignem, neque omnino corpus, imo nec etiam incorporeum, sic quidem ut ipse sit

ac per se moveatur : quod ipsum nec ei concedit, ut est in corpore, prorsus ut immobilis ille sit atque ut ita dicam inanimus. Cujusmodi videlicet hoc est vitium, ut primarios etiam motus animo vel audeat vel cogatur adimere, deliberationem, cogitationem, exspectationem, recordationem, ratiocinationem. Neque enim animi hæ sunt commotiones, inquit iste naturæ auctor. Admodum certe dignus hic est, quem de rebus externis aliquid percepisse credamus, qui tantum ab animo ipse suo aberravit, ut ne propriam quidem ejus esse cogitationem intelligere potuerit. Non enim animus, inquit, sed homo potius efficit hæc omnia : animus vero manet immobilis. Itaque hunc secutus postea Diccearchus, id quod ex ea doctrina consequens erat optime quum videret, totam animi naturam funditus sustulit. Namque illud constat, animum rem neque aspectabilem neque conspicuam esse : quo fit, ut saltem propter nullam sensuum efficientiam, animum esse dare debeamus. At vero latentis animi motiones cogere nos videntur, ut aliquid ipsum esse consiteamur. Nemo enim fere est, quin hæc animi propria esse intelligat, deliberare, considerare et quocunque modo cogitare. Nam quando corpus et corporis facultates videmus, simulque tales actus corporis esse non posse reputamus : aliud quippiam, quod per se deliberet, in nobis esse, atque illud ipsum animum esse concedimus. Unde enim, si non inde, aliquid unquam de animo credidimus? Si quis igitur ista, quibus maxime proditur animus, ei eripiens alii cuidam rei tri-

ούσας, δίδομεν είναί τι έχ ήμιν έτερον το βουλευόμενον τοῦτο δε είναι την ψυχήν. Ἐπεὶ πόθεν άλλαγόθεν έπιστεύσαμεν ύπερ ψυχῆς; "Αν οὖν τις έξ ὧν μάλιστα ψυχή φαίνεται, ταῦτα ἀφελόμενος έτέρω τινὶ προσάψη πράγματι, ούτε δθεν ούσα έμφαίνεται καταλέλοιπεν, ούτε δ, τι χρήσιμος αν είναι δοχοίη. Τίς οὖν ή βοήθεια τῷ τὴν ψυχὴν ἀθάνατον εἶναι θέλοντι, παρά τοῦ την ψυχην αποκτιννύντος ί; Τίς δὲ ή διδασκαλία τοῦ τρόπου τῆς χινήσεως, χαθ' δν αὐτοχίνητον αὐτήν φαμεν , παρά τῶν μηδὲ τὸ παράπαν αὐτῆ χίνησεν νεμόντων; Ναί. Άλλα κατά γε την αθανασίαν τοῦ νοῦ, φήσαι τις αν αὐτὸν κοινωνεῖν Πλάτωνι. Καὶ γάρ εἰ μή πάσαν βούλεται την ψυχην άθάνατον είναι, τόν γε νοῦν όμολογει θειόν τε καὶ ἄφθαρτον είναι. Τίς μέν οὖν τὴν οὐσίαν καὶ τὴν φύσιν ὁ νοῦς, ὅθεν ὤν, καὶ πόθεν ἐπεισχρινόμενος τοῖς ἀνθρώποις, χαὶ ποῦ πάλιν ἀπαλλαττόμενος, αὐτὸς ἄν εἰδείη είγε τι συνίησιν ών λέγει περί τοῦ νοῦ, καὶ μὴ τὸ ἄπορον τοῦ πράγματος τῷ ἀσαφεῖ τοῦ λόγου περιστέλλων, ἐξίσταται τὸν έλεγχων, ώσπερ αί σηπίαι τὸ δυσθήρευτον έχ τοῦ σκοτεινοῦ ποριζόμενος, Πάντως δὲ καὶ ἐν τούτοις διαφέρεται Πλάτωνι. Ὁ μέν γάρ φησι νοῦν ἄνευ ψυχῆς άδύνατον είναι συνίστασθαι· ό δε χωρίζει της ψυχής τὸν νοῦν. Καὶ τὸ τῆς ἀθανασίας ὁ μέν μετὰ τῆς ψυχῆς αὐτῷ δίδωσιν, ὡς ἄλλως οὐχ ἐνδεχόμενον ὁ δέ φησιν, αὐτῷ μόνῳ χωριζομένῳ τῆς ψυχῆς τοῦτο περιγίνεσθαι. Και την μέν ψυχήν τοῦ σώματος οὐκ ήξίωσεν έχδαίνειν, δτι Πλάτωνι τοῦτο ήρεσε τὸν δὲ νοῦν ἀπορρήγνυσθαι τῆς ψυχῆς ἡνάγκασεν, ὅτι ἀδύνατον έγνω Πλάτων τὸ τοιοῦτο. Ταῦτα μέν δ Άττικός.

(Eusebius Præpar. Evang. lib. XV, cap. IX, τοῦ αὐτοῦ πρὸς τὸν αὐτοῦ, καὶ ἐν τοῖς περὶ ἀθανασίας ψυχῆς διενεχθέντα τῷ Πλάτωνι, καὶ τοὶς 'Εδραίων λόγοις. Pauca hic notabimus : πᾶσαι γὰρ αξ μαθήσεις, ἀναμνήσεις] Vide Platonem in Phædone p. 74, A et p. 75. C; item Phædr. p. 249. B. C. et Monon p. 82 B. — τοσούτω δὴ ἐφιλονείκησε] scripsi e Vigeri conjectura; codd. τὸ σῶμα δὲ ἐφιλονείκησε. — • οὕτε γὰρ πνεῦμα] lege Aristote-

lem lib. I, de anima cap. 2 seqq. — 4 πρωτουργοὺς κινήσεις ] Plato de legg. lib. X, pag. 897 άγει μέν δή ψυχή πάντα τὰ κατ' ούρανὸν καὶ γῆν και θάλατταν ταϊς αύτῆς χινήσεσιν, αἷς ὀνόματά ἐστι βού– λεσθαι, σκοπείσθαι, ἐπιμελεῖσθαι, βουλεύεσθαι, δοξάζειν δρθῶς, ἐψευσμένως, χαίρουσαν, λυπουμένην, θαβρούσαν, φοδουμένην, μισούσαν, στέργουσαν και πάσαις δσαι τούτων ξυγγενείς ή πρωτουργοί χινήσεις τάς δευτερουργούς αὖ παραλαμδάνουσαι χινήσεις σωμάτων άγουσι πάντα είς αύξησιν καὶ φθίσιν καὶ διάκρισιν καλ σύγκρισιν κτλ. Aliter judicat Aristoteles de anim, lib. I, cap. 4 p. 408. B. ed. Bekker τὸ δὲ λέγειν δργίζεσθαι τὴν ψυχὴν δμοιον κάν εί τις λέγοι την ψυχην ύφαίνειν ή οίχοδομείν. βέλτιον γάρ ίσως μή λέγειν την ψυχην έλεειν ή μανθάνειν ή διανοεϊσθαι, άλλα τὸν ἄνθρωπον τῆ ψυχῆ. Idem tamen de anim. lib. III, cap. 4 pag. 429. A. ed. Bekker. ait : ὁ ἄρα καλούμενος τῆς ψυχῆς νοῦς ( λέγω δὲ νοῦν δ διανοείται και όπολαμβάνει ή ψυχή). — ° Δικαίαργος | Cicero Tuscul. 1, 10 Dicæarchus autem in co sermone, quem Corinthi habitum tribus libris exponit, doctorum hominum disputantium primo libro multos loquentes facit : duobus Pherecratem quendam, Phthiotam senem, quem ait a Deucalione ortum, disserentem inducit, nihil esse omnino animum, et hac esse nomen totum inane, frustraque et animalia et animantes appellari; neque in homine inesse animum, nec in bestia; vimque omnem cam, qua vel agamus quid vel sentiamus, in omnibus corporibus vivis æquabiliter esse fusam, nec separabilem a corpore esse, quippe quæ nulla sit, nec sit quidquam, nisi corpus unum et simplex, ita figuratum, ut temperatione naturæ vigeat et sentiat. Idem lib. I, 31 acerrime autem deliciæ meæ, Dicæarchus, contra hanc immortalitatem disseruit. Is enim tres libros scripsit, qui Lesbiaci vocantur, quod Mitylenis sermo habetur; in quibus vult efficere, animos

buerit: is profecto nihil relinquet, unde animum esse appareat, vel quem præbeat usum, intelligatur. Quid igitur opis, qui animum immortalem esse defendit, ab co qui animum ipsum morte afficit, exspectare queat? aut qui modi ejus, quo per sese illum moveri dicimus, ah iis doctrina ulla speretur, qui nullum prorsus ei motum concedant? Sane, inquiet quispiam: at certe quod ad mentis immortalitatem attinet, Aristoteles cum Platone consentit. Etenim si non omnem animum immortalem esse vult, at mentem saltem divinam et incorruptam esse fatetur. Ergo quæ mentis hujus essentia sit, quæ natura, unde vel ducat originem vel hominibus inseratur, quo denique rursus avolet, idem ipse noverit, si modo corum quæ de mente disputat, quidquam omnino

in re dubitationem dissimulans, ansam reprehensionis vitat, ac seplarum more tenebris sese, quo difficilius caplatur, involvit. Quamquam de his rebus omnino etiam a Platone dissentit. Is enim mentem negat seorsum ab animo posse consistere: Aristoteles contra mentem ab animo separat. Deinde immortalitatom Plato, quod aliter fieri non possit, menti cum animo conjunctæ attribuit, quam huic soli et ab animo disjunctæ contingere arbitratur Aristoteles. Postremo, migrare animum ex corpore, quod ita Platoni visum esset, statuere non potuit: mentem idem ab animo, quoniam id Plato fieri men posse sentiebat, vel invitam abstraxit. Atque hæc quidem Atticus.

esse mortales. — ' ἀποχτιννύντος | scripsi; codd. ἀποχτινοῦντος. — )

s. Ετι τοῦ Πλάτωνος λέγοντος, την ψυχην διαχοσμείν τὰ πάντα, διήχουσαν διὰ πάντων, χαὶ ταύτην , ἀφ' ἦς καὶ οἱ λοιποὶ διοικεῖσθαι συγχωροῖεν ἀν έκαστα, και μηδέν άλλο είναι την φύσιν η ψυχήν, και δηλονότι ψυχήν ούκ άλογον, και έκ τούτων συνάγοντος, ότι πάντα χατά πρόνοιαν γίνεται, εί γε χαί κατά φύσιν πρός ούδὲν τούτων ήμιν Άριστοτέλης δμολογεῖ. Οὐ γὰρ εἶναι τὴν φύσιν ψυχήν, καὶ τὰ περί γην ύπο μιᾶς φύσεως διοιχείσθαι. Είναι γαρ έφ' έκάστω τῶν πραγμάτων ἄλλας καὶ ἄλλας τὰς αἰτίας. Τῶν μέν γὰρ οὐρανίων ἀεὶ κατὰ τὰ αὐτὰ καὶ ὡσαύτως έχόντων, αιτίαν την είμαρμένην ύποτίθησι· τῶν δὲ δπό σελήνην, την φύσιν τῶν δε ἀνθρωπίνων, φρόνησιν και πρόνοιαν και ψυχήν, το μέν λγαφυρόν εν ταιζ τοιαύταις διαιρέσεσι παρεγόμενος, το δε άναγχαῖον οὐ συνορών. Εί γαρ μή μία είη δύναμις έμψυχος, διήχουσα διά τοῦ παντός, καὶ πάντα συνδοῦσα καὶ συνέχουσα, ούτ' αν ευλόγως το παν, ούτε καλώς διοικούμενον είναι δύναιτο. Τῆς δ' αὐτῆς ἢν ἀρ' ἀβλεψίας, χαὶ πόλιν έλπίσαι ποτέ χαλῶς χωρίς ένώσεως διαγενέσθαι, καὶ τὸ πᾶν τόδε ἡγήσασθαι πάγκαλον τῷ λόγω διαφυλάξειν, οδόνπερ φαίνεται, μή συνδήσαντα χαὶ συναρμόσαντα ένός τινος δμοίου χοινωνία. Καὶ τοιούτον μέν τι πράγμα τὸ διοιχούν έχαστα είναί φησιν, οίον άρχην είναι χινήσεως τοῦτο δε είναι ψυχην δμολογείν ού βούλεται καίτοι καί του Πλάτωνος αὐτοῦ δειχνύντος, ότι τοῖς ο χινουμένοις απασιν άρχλ καὶ πηγή τῆς κινήσεως ή ψυχή. Καὶ δ μέν αν έργον εξη ψυχής λογικής και φρονίμου, το μηδέν μάτην ποιείν, τούτο άνατίθησι τη φύσει, του δε δνόματος αὐτῆ τῆς ψυχῆς οὐ μεταδίδωσιν. ὧσπερ ἐχ τῶν ὀνομάτων, άλλ' οὐκ ἐκ τῶν δυνάμεων, τῶν πραγμάτων λαμδανομένων.

(Eusebius Præpar. Evang. lib. XV, cap. XII, πρός τὸν αὐτὸν διενεχθέντα τῷ Πλάτωνι, καὶ ἐν τῷ περί τῆς καθόλου ψυχῆς λόγω ἀπὸ τῶν ᾿Αττικοῦ. Sic enim cum Vigero rejecta codicum scriptura & τῷ περί τῆς καθόλου ψυχῆς λόγω ἀπὸ τῶν αὐτῶν legendum esse, e philosophi dictione et disserendi ratione intelligitur. Ut igitur hoc caput : ita etiam sequens Attico vindicamus. In hoc fragmento scripsi : άλλας καὶ άλλας τὰς αἰτίας] e Vigeri conjectura; codd. ἄλλας καὶ τὰς αἰτίας. — Þ δτι τοις χινουμένοις άπασιν άρχη χαί πηγή της χινήσεως ή ψυχή] Plato in Phædro pag. 245 ed. Steph. ψυχή πᾶσα ἀθάνατος. Τὸ γὰρ ἀεικίνητον ἀθάνατον· τὸ δ' ἄλλο χινοῦν χαὶ ὑπ' ἄλλου χινούμενον, παῦλαν έχον κινήσεως, παῦλαν έχει ζωῆς. Μόνον δή τὸ αυτὸ χινοῦν, ἄτε οὐχ ἀπολεῖπον έαυτό, οὐποτε λήγει χινούμενον, άλλά χαὶ τοῖς άλλοις ὅσα χινεῖται τοῦτο πηγή και άρχη κινήσεως. Conf. Cicero. Tuscul. I, 23. —)

9. Τὸ δὲ κεφάλαιον \* καὶ τὸ κῦρος τῆς Πλάτωνος αἰρέσεως, ἡ περὶ τῶν νοητῶν διάταξις, ἡτίμασται καὶ προπεπηλάκισται, καὶ παντοίως, τό γε ἐπ' Ἀριστοτελει εἶναι, περιύδρισται. Οὐ γὰρ δυνάμενος ἐννοῆσαι, ὅτι τὰ μεγάλα καὶ θεῖα καὶ περιττὰ τῶν πραγμάτων, παραπλησίου τινὸς δυνάμεως εἰς ἐπίγωσιν δεῖται: τῆ δ' αὐτοῦ λεπτῆ καὶ ταπεινῆ δριμύτητι πιστεύων, ἡτις διαδῦναι μέν τῶν ἐπὶ γῆς πραγμάτων, καὶ τὴν ἐν τούτοις ἀλήθειαν ἰδεῖν ἐδύνατο, τῆς δ' ὄντως ἀληθείας ἐποπτεῦσαι τὸ πανεύδιον οὐχ οἴα τε ἦν αὐτῷ: κανόνι θ' αὐτῷ καὶ κριτῆ τῶν ὑπὲρ αὐτὸν χρησάμενος, ἀπέγνω τινὰς εἶναι ίδίας φύσεις b,

sapienter vel pulchre regi posset. Est igitur ejusdem cæcitatis, et civitatem aliquando dissociatam fore incolumem sperare, et hoc universum præclaram illam, quam cernimus partium omnium speciem conservaturum allatis rationibus arbitrari, nisi id ipsum similis alicujus communione complectaris atque devincias. Cæterum, quod res singulas moderetur, id quidem motus principium esse ait; idem tamen animum esse fateri non vult, tametsi rebus omnibus quæ moventur principium fontemque motus animum esse Plato demonstrarit. Quod autem animi ratione præditi atque sapientis proprium sit, nihil agere frustra, id naturæ attribuit, cui tamen animi nomen non imponit: quasi a nominibus, non autem a facultatibus rerum initia viresque proficiscantur.

9. Postremo, qued caput est, inquit, ac Platonicæ philosophiæ cardo, rerum sola mente perceptarum doctrina, quantum in Aristotele fuit, illusa, conculcata, donique quoque modo exagitata est. Quum enim intelligere non posset, res magnas ac divinas, quæ longe

<sup>8.</sup> Præterea, quum Plato, inquit, animum cuncta permeantem rebus omnibus ornatum afferro dicat, atque ejusmodi esse, quem sua vi singula moderari ac regere cæteri quoque libenter concedant : naturam porro nihil aliud esse, quam animum, cumque profecto non ratioais expertem, indeque concludat, omnia que nature vis efficiat, dono quodam providentiæ gigni : eorum nihil est, quod Aristoteles nobis assentiatur. Is enim et naturam animum esse, et unius tantum naturæ vi res terrestres gubernari negat. Causas enim alias atque alias rerum esse singularum. Ac cœlestium quidem, utpote que usque sui similes eodem semper statu maneant, causam fatum esse censet; earum vero quæ sub luna sunt, naturam; humanarum denique prudentiam, providentiam et animum. Quo in rerum causarumque discrimine statuendo elegantiam aliquam ostendit, quod necessitatis erat non vidit. Nam nisi vis una quædam animata esset, quæ rerum universitatem pervadens, colligaret cuncta atque contineret : nunquam mundus vel

οΐας Πλάτων έγνω, λήρους τε καὶ τερετίσματα ° καὶ φλυαρίας ετολμησεν είπεῖν τὰ τῶν ὄντων ἀνώτατα. Τὸ μέν οὖν ἄχρον τε καὶ ἔσγατον τῶν Πλάτωνος φιλοσοφημάτων έστί, τὸ περί την νοητήν ταύτην και άίδιον ούσίαν την των ίδεων. Ένθα δη πόνος τε καί άγων έσχατος τῆ ψυχῆ πρόχειται. Ὁ μέν γάρ μετασχών και έφικόμενος αὐτῆς, πάντως εὐδαίμων ὁ δὲ απολειφθείς και αδυνατήσας θεωρός γενέσθαι, πάντως άμοιρος εύδαιμονίας χαταλείπεται. Καὶ διά τοῦτο Πλάτων τε πανταγή διαγωνίζεται, δειχνύς την Ισγύν τούτων τῶν φύσεων. Οὔτε γὰρ αἰτίαν ώντινωνοῦν ἀποδοῦναί φησιν οἶόν τε εἶναι χαλῶς, ἄν μὴ τῇ τούτων μεθέζει <sup>d</sup>, οὔτε γνῶσίν τινος ἀληθοῦς, ἀν μὴ τῇ πρὸς ταύτας άναφορά. άλλ' οὐδε λόγου μετέσεσθαί τισιν, εί μλ την τούτων οὐσίαν όμολογήσειαν. Οξ τ' αὖ τὰ τοῦ Πλάτωνος συνιστάναι έγνωχότες, τον πλείστον άγῶνα τῶν λόγων έν τούτφ τίθενται πάνυ άναγκαίως. Οὐδέν γάρ έτι τὸ Πλατωνικὸν ἀπολείπεται, εὶ μὴ τὰς πρώτας καλ άρχικωτάτας φύσεις ταύτας συγχωρήσεταί τις πύτοις ύπερ Πλάτωνος. Ταυτα γάρ έστιν, οίς μάλιστα τῶν ἄλλων ὑπερέχει. Νοήσας γὰρ θεὸν αὐτός, ὡς τῶν άπάντων πατέρα καὶ δημιουργόν, καὶ δεσπότην, καὶ χηδεμόνα χαλ γνωρίζων έχ τῶν ἔργων, τὸν τεχνίτην πρότερον νοῆσαι τοῦτο δ μέλλει δημιουργήσειν, εἶθ' ούτω τῷ νοηθέντι κατόπιν, ἐπὶ τῶν πραγμάτων προσάγειν την δμοιότητα ταύτον δη τον τρόπον τὰ τοῦ θεοῦ νοήματα Γπρεσδύτερα τῶν πραγμάτων, τὰ τῶν γενομένων παραδείγματα, ασώματα καὶ νοητά, καιὰ

τὰ αὐτὰ καὶ ὁσαύτως ἔχοντα ἀεί, καὶ μάλιστα μὶν πρώτως αὐτὰ όντα, παραίτια δὲ καὶ τοῖς άλλοις τῶ εἶναι τοιαῦτα ἔκαστα οἶά πέρ ἐστι, κατὰ τὴν πρὸς αὐτὰ ὁμοιότητα, συνιδὼν ὁ Πλάτων όντα οὐ βἄστα ὀφῆται, οὐ μὴν οὐδὲ λόγω σατῶς δηλωθῆναι δυνάμενε αὐτὸς ὡς οἶόν τε ἢν ὑπὲρ αὐτῶν εἰπεῖν, καὶ φρονῆσει, καὶ παρασκευάσαι τοὺς μέλλοντας ἐπακολουθήσειν, πραγματευσάμενος ταῦτα, καὶ τὴν σύμπασαν αὐτῶ καὶ τὴν τούτων νόησιν τὴν σοφίαν εἶναι καὶ τὴν ἐπιτήμην, δι' ἦς τὸ ἀνθρώπινον τέλος καὶ ἡ μακαριστὴ βιοτὴ παραγίνεται. Τοσαῦτα ὁ ᾿Αττικός.

(Eusebius Præpar. Evang. lib. XV, cap. XIII πρός τον αὐτον διαπαίξαντα καὶ τὰς παρὰ τῷ Πλάτωνι ίδέας, αξ ούχ άγνοειν και οι Εδραίων ήδη πρίτερον συνεστήσαντο λόγοι άπὸ τοῦ αὐτοῦ. Allatis Attici verbis hæc subjungit Eusebius : παρῆν δὲ καὶ τούτων έτι πλείω έκ τῆς δηλωθείσης παραθέσθαι τοῦ ἀνδρὸς γραφης. Πλην άλλά τοῖς ἐχτεθείσιν ἀρχεσθέντες, μεταδησώμεθα χαὶ ἐπὶ τὴν τῶν Στωϊκῶν αξρεσιν. Σωχράτους τοίνυν αχουστής εγένετο Άντισθένης, Ήρακλεωτικός τις ανήρ το φρόνημα, ο μη του ήδεσθαι το μαίνεσθαι χρείττον είναι. Διο καί παρήνει τοῖς γνωρίμοις, μηδέποτε χάριν ήδονῆς δάπτυλον έχτείνειν. Τούτου δὲ ἀχουστής γέγονε Διογένης δ Κύων, δς καλ αὐτὸς θηριωδέστατα φρονείν δόξας, πολλούς ἐπηγάγετο. Τοῦτον Κράτης διεδέξατο Κράτητος δε εγένετο Ζήνων, ό Κιττιεύς, ό της Στωϊκών

creteris antecellunt, simili aliqua facultate ad sui cognitionem egere : minuta quadam sua et humili subtilitate confisus, (quæ ut terrestrium in rerum naturam penetrare posset earumque veritatem perspicere, purissimam tamen illam propriæ veritatis lucem intueri non poterat,) ideoque se ipso quodam quasi rerum illarum, quæ supra ipsius captum essent, canone arbitroque usus, peculiares illas, quales Plato agnoverat naturas, rejecit, illaque omnium altissima, nugas, insulsasque cantilenas et fabulas pueriles appellare ausus est. Quippe summum illud alque ultimum est Platonicorum dogmatum, quod in intelligibili hac et æterna idearum natura versatur. Uhi supremus animo labor ac certamen propositum est. Nam qui ad illam aspirare eaque frui potuerit, is beatus omnino; cui eam intueri et penitus pervidere non licuerit, is omni felicitate privatus relinquitur. Itaque hoc ubique Plato et quoquo modo contendit, ut harum naturarum vim potestatemque demonstret. Negat enim aut ullius omnino rei causam commode reddi posse, nisi quæ harum communione nitatur, aut veri ullius haberi notitiam, nisi quæ ad eas referatur. Imo homines etiam nescio quos rationis expertes esse defendit, nisi earum substantiam fateantur. Porro qui Platonicam doctrinam confirmare argumentis statuerunt, hac potissimum in disputatione multi esse solent. Quod quidem neces-

sario faciunt. Neque enim Platonicum amplius quidquam relinquetur, nisi quis primarias illas principesque naturas Platonis in gratiam iis concesserit. Hec enim illa sunt, quibus cæteris omnibus maxime præstat. Quum enim ipse deum rerum parentem fabricatoremque, ideoque dominum et curatorem agnosceret : quum idem ex nostris operibus intelligeret, artificem id ante qual essecturus sit animo comprehensum tenere, ac tum demum quam illius speciem cogitando informarit, cam ipsis in rebus similitudine quadam exprimere : similiter divinas notiones, que rebus antiquiores et corum que fiunt exempla sint, eædemque incorporeæ ac mente sola perceptæ, similesque sui semper et eodem statu manentes, denique et præcipue primum exstantes, et cæleris deinde causæ cur talia sint singula, qualia sunt, pro sua cujusque cum principibus illis similitudine : notiones, inquam, illas nec facile videri, nec oratione explicari dilucide posse quum animadverteret : is quantum vel dicendo de iis vel cogitando mens humana consequi, ac cæteris qui ad eam cognitionem postea aspiraturi essent, commonstrare viam poterat, in ipsarum tractationess incumbens, et cunctas philosophiæ suæ rationes eo revocans, in iis demum earumque notitia sapientiam ac scientiam positas esse defend\$t, qua in finis humani et beatæ vitæ possessionem veniamus. Hactenus Atlicus.

φιλοσόφων αίρέσεως καταστάς άρχηγός Ζήνωνα δὲ Κλεάνθης διεδέξατο, Κλεάνθην δὲ Χρύσιππος: τοῦτον δὲ Ζήνων ἔτερος, καὶ οἱ καθεξῆς. Λέγονται δ' οὖτοι πάντες διαφερόντως καὶ βίου στερροῦ καὶ διαλεκτικῆς ἐπιμεληθῆναι. Τά γέ τοι τῆς κατ' αὐτοὺς φιλοσοςίας δόγματα ὧδέ πως ἔχει. Paucas ad hunc locum annotationes apponeinus: \* τὸ δὲ κεφάλαιον] Sotrates apud Lucianum Vit. auct. cap. 18 quæmenti emtori τῆς δὲ σοφίας τί σοι τὸ κεφάλαιον; το ποσα γὰρ δὴ δρᾶς, τὴν γῆν, τὰ ἐπὶ γῆς, τὸν οὐρανόν, τὴν ὑάλατταν, ἀπάντων τούτων εἰκόνες ἀφανεῖς ἐστᾶσιν ἔτω τῶν δλων. Τιιπ ille ποῦ δὲ ἐστᾶσιν;

Socrates vero : οὐδαμοῦ εἰ γάρ που εἶεν, οἰχ ἀν εἶεν. — b ἰδίας φύσεις ] Non male Vigerus ἀτδίους φύσεις veram scripturam esse conjecit. — c τερετίσματα] Aristoteles Analytic. posterior. lib. I, cap. 22, pag. 83. A. ed. Bekker. τὰ γὰρ εἴδη χαιρέτω τερετίσματά τε γάρ ἐστι, καὶ εἰ ἔστιν, οὐδὰν πρὸς τὸν λόγον ἐστίν αὶ γὰρ ἀποδείξεις περὶ τῶν τοιούτων εἰσίν. — d ὰν μὴ τῆ τούτων μεθέξει ] scripsi; codd. ὰν μὴ τούτων μεθέξει. — c ὰν μὴ τῆ πρὸς ταύτας ἀναφορὰ] conjecit Vigerus; codd. ὰν μὴ τῆ πρὸς ταῦτα ἀναφορὰ. — r ταὐτὸν δὴ τὸν τρόπον τὰ τοῦ θεοῦ νοήματα] scripsi; libri ταυτὸν δὴ τὰ τοῦ θεοῦ νοήματα. — )

# ΣΕΒΗΡΟΥ

### ΤΟΥ ΠΛΑΤΩΝΙΚΟΥ

### ΑΠΟΣΠΑΣΜΑΤΙΟΝ.

## **SEVERI**

## PLATONICI PHILOSOPHI

FRAGMENTUM.

Περί δὲ τῆς κατὰ Πλάτωνα ψυχῆς, ἢν φησιν έξ άπαθούς και παθητής ούσίας συστήναι ύπὸ τοῦ θεοῦ. ώς έχ λευχοῦ χαὶ μέλανος τῶν μέσων τι γρωμάτων, έχεινα έχομεν είπειν ότι ανάγχη, χρόνω διαστάσεως αὐτῶν γιγνομένης, ἀφανισθῆναι αὐτήν, ὡς τὴν τοῦ μέσου χρώματος σύστασιν, ἐπὶ τὰ οἰκεῖα ἐκάστου ἐξ ὧν συνέστη, εν χρόνω φύσει χωριζομένου. Εί δε τοῦτο, φθαρτήν ἀποφανοῦμεν, άλλ' οὐκ ἀθάνατον τὴν ψυχήν. Εί γάρ τοῦτο όμολογεῖται, μηδέν τῶν ἐν τῆ φύσει ὄντων άνευ τοῦ ἐναντίου εἶναι, τά τε ἐν τῷ χόσμῷ ἐχ της τῶν ἐναντίων φύσεως ὁπὸ θεοῦ χεχοσμῆσθαι, φιλίαν αὐτοῖς καί κοινωνίαν έμποιήσαντος αὐτοῦ, οἶον τῷ ξηρῷ πρός το ύγρον, και τῷ θερμῷ πρός το ψυχρόν, τῷ τε βαρεί πρὸς τὸ χοῦφον, λευχῷ τε πρὸς τὸ μέλαν, γλυχεῖ τε πρὸς τὸ πιχρόν, σχληρῷ τε πρὸς τὸ μαλακόν \*, τῆ τε ἀπαθεῖ οὐσία πρὸς τὴν παθητήν, καὶ πάσι τοῖς τοιούτοις μίαν άλλην πάντων χοινωνίαν· τά δὲ χραθέντα χαὶ μιχθέντα, χωρισμόν τὸν ἀπ' άλλήλων εν χρόνω φύσει επιδέχεται ή δε ψυχή εξ

άπαθούς καὶ παθητής οὐσίας γεγονέναι ὑποκείσεται, ανάγκη ώς τὸ μέσον χρώμα, ούτω καὶ ταύτην ἐν χρόνφ φύτει άφανισθηναι, των έν τη συστάσει εὐτης εναντίων επί την οίχειαν φύσιν επειγομένων. <sup>3</sup>Η γάρ οὐχ δρώμεν καὶ τὸ φύσει βαρύ, κἦν ὑς' ήμῶν, ή τινος έξωθεν φυσικής προσγενομένης αὐτῷ χουφότητος, άνω φέρηται, ώς αὐτὸ δμοίως ἐπὶ τὴν ολκείαν φύσιν κάτω βιάζεται; δμοίως δε και το φύσει χουφον, χατά τάς όμοίας έξωθεν αλτίας χάτω φερή μενον, ώς αὐτὸ δμοίως ἐπὶ τὰ ἄνω βιάζεται; Τὰ γὰρ έχ δύο τινῶν ἀλλήλοις ἐναντίων εἰς ταὐτὸν συναχθέντα, ἀδύνατον έν τῷ αὐτῷ ἀεὶ εἶναι, μὴ τρίτου τινὸς τῆς τῶν ὄντων οὐσίας ἀεὶ ἐνόντος αὐτοῖς. Ἀλλά γάρ οὐχ ἔστι ψυχή τρίτον τι πρᾶγμα έχ δύο έναντίων άλλήλοις σύνθετον, άπλοῦν δὲ καὶ τῆ αὐτοῦ φύσει άπαθές και άσώματον. "Όθεν Πλάτων και οί μετ' αὐτοῦ ἀθάνατον αὐτην ἔφασαν εἶναι. Ἐπειδή δὲ τὸν άνθρωπον έκ ψυχῆς καὶ σώματος κοινός έστι πάντων λόγος γεγονέναι, τά δ' έν ήμιν άνευ σώματος έχου-

Jam vero, inquit Severus, de animo illo, quem a deo duplici ex parte, altera impatiente, altera patibili conflatum, quasi medium quendam ex albo nigroque colorem statuit Plato, hæc nobis in præsentia dicenda videntur. Partium dissidio paullatim facto interire animum oportebit, quemadmodum illam medii coloris temperationem, quum illi ex quibus coaluit, suapte natura tandem in suum quisque genus solvuntur, perire necesse est. Qual si semel probabitur, morti certe obnoxium, non immortalem animum perhibehimus. Etenim si pro confesso habeatur, hac in rerum natura prorsus nihil esse, quod contrario careat, quæque mundus contineat omnia, ex adversis pugnantibusque naturis dei beneficio temperata esse, qui mutuum illis amorem et communionem înjecerit, ut sicco et humido, calido et frigido, gravi et levi, albo et nigro, dulci et amaro, duro et molli, naturæ denique impatienti et naturæ patibili, eaque id genus cuncta una quadam alia rerum omnium communione inter se junxerit : præterea si quæ temperata cum aliis et mixta sunt temporis progressu naturæ convenienter discedunt ac sejunguntur, animum profecto, si eum ex duplici parte, altera impatiente, altera patibili concretum ponimus, æque ac medium aliquem colorem naturæ suæ vitio tandem interire necesse erit : contrariis illis ex quibus ipse constabat, ad proprium

naturæ suæ statum properantibus. Nonne videnus id quod suapte natura grave sit, licet a nobis, aut alia quavis extrinsecus accepta naturali levitate, sursum feratur, ut tamen deorsum naturæ sum vi ac pondere moveatur? Similiter quod suapte natura leve sit, licet extrinsecus ob similes quasdam causas deorsum feratur, ut tamen suis quoque viribus sursum agatur? Elenim ques ex duobus contrariis in unum aliquid simul coierial, fieri non potest, ut eodem modo semper se babcani, nisi e rerum natura tertium aliquid perpetuo iis insil. Sed enim animus tertium quid profecto non est, ex duobus contrariis pugnantibusque compositum, sed potius unum aliquid simplex, naturaque sua impatiens et incorporeum ut eorum propterea Plato ejusque assectato. res immortalem esse astirmaverint. At quoniam tum hominem ex animo et corpore constare omnes communi consensu judicant, tum quæ sine corporis commercio in nobis volentibus nolentibus exsistunt commotiones, animo assignantur; plerique hinc naturam ejus patibilem esse conjicientes, mortalem illum atque corporeum, non corporis expertem esse contendunt. Plato autem ad illam ejus partem , quæ suspte natura impatiens esset alteram hane patibilem adjungere coaclus est. Hanc vero utrorumque, non aliam rationem fuisse, ex iis quæ cum a Platone, tum etiam a cæteris disputantur, ostenσίως καὶ ἀκουσίως γιγνόμενα πάθη, τῆς ψυχῆς εἶται λέγεται, οἱ μὲν πολλοὶ τούτῳ τεκμαιρόμενοι
παθητὴν εἶναι τὴν οὐσίαν αὐτῆς, θνητὴν αὐτὴν εἶναι
λέγουσι, καὶ σωματοειδῆ, ἀλλ' οὐκ ἀσώματον. Ὁ δὲ
Πλάτων, τῷ φύσει αὐτῆς ἀπαθεῖ τροσηναγκάσθη
τὴν παθητὴν οὐσίαν προσυφᾶναι. Τοτι δὲ μὴ ἐτέρως
ἔχει, ἐξ ὧν ἐκάτεροι εἰρήκασι, Πλάτων τε καὶ οἱ
ἄλλοι, πειρασόμεθα τῷ λόγῳ, τὰς ἐν ἡμῖν ἐνεργούσας
δυνάμεις παραθέντες, προσδιδάσαι. Ταῦτά μοι ἀπὸ
τῶν Σεδήρου τοῦ Πλατωνικοῦ περὶ ψυχῆς προκείσθω.

(Eusebius Præpar. Evang. lib. III, cap. XVII δτι ψή κατά Πλάτωνα έξ ἀπαθοῦς καὶ παθητῆς οὐσίας ἡ τῆς ψυχῆς συνέστηκε φύσις. ἀπὸ τῶν Σεδήρου τοῦ Πλατωνικοῦ περὶ ψυχῆς. Ita legendum cum Vigero; nam in membranis caput hoc sic inscribitur: ὅτι κατὰ Πλάτωνα μὴ ἔξ ἀπαθοῦς κτλ. Pauca hic notanda: \* τὸ μαλακόν, τῆ τε ἀπαθεῖ οὐσία πρὸς τὴν παθητήν, καὶ πᾶσι τοῖς τοιούτοις μίαν ἄλλην πάντων κοινωνίαν· τὰ δὲ κραθίντα κτλ. ] Ita collocanda esse verba jam Vigerus vidit; codd. τὸ μαλαχόν, χαὶ πᾶσι τοῖς τοιούτοις μίαν ἄλλην πάντων χοινωνίαν, τη τε απαθεί οὐσία πρός την παθητήν τά δέ χραθέντα κτλ. — ο οί μέν πολλοί τούτω τεχμαιρόμενοι παθητήν είναι] scripsi; codd. τῷ παθητήν; est autem duplex hic Vigeri conjectura οί μέν πολλοί τούτω τεχμαιρόμενοι το παθητήν είναι. vel τεχμαιρόμενοι παθητήν είναι. — Plato Tim. pag. 69. D. καὶ διὰ ταῦτα όὴ σεβόμενοι (οἱ θεοὶ) μιαίνειν τὸ θεῖον, ὅ τι μὴ πᾶσα ἦν ἀνάγκη, χωρὶς ἐκείνου κατοιχίζουσιν εἰς ἄλλην τοῦ σώματος οἴχησιν τὸ θνητόν, **ἐσθμὸν καὶ δρον διοικοδομήσαντες τῆς τε κεφαλῆς καὶ** τοῦ στήθους, αὐχένα μεταξύ τιθέντες, ໃνα είη χωρίς. <sup>2</sup>Εν δή τοῖς στήθεσι καὶ τῷ καλουμένο θώρακι τὸ τῆς ψυχῆς θνητὸν γένος ἐνέδουν κτλ. Immortalem sive divinam animi partem in cerebro posuit. Tim. p. 73. D. καλ την μέν το θεΐον σπέρμα, οίον άρουραν, μέλλουσαν έξειν έν αύτη περιφερή πανταχή πλάσας, ἐπωνόμασε τοῦ μυελοῦ ταύτην την μοῖραν, έγκέφαλον ατλ. Conf. Cicero Tusculan. lib. I, cap. 10. —)

dere, ac simul effectrices illas, quæ nobis insitæ sunt. | Severi facultates promere et proferre conabimur. Hæc mihi e | dentur.

Severi Platonici de animo disputatione proponenda videntur.

# ΑΡΙΣΤΟΚΛΕΟΥΣ

### ΤΟΥ ΠΕΡΙΠΑΤΗΤΙΚΟΥ

### ΑΠΟΣΠΑΣΜΑΤΙΑ.

# **ARISTOCLIS**

### PERIPATETICI

FRAGMENTA.

 Έφιλοσόφησε δὲ Πλάτων, εἰ καί τις άλλος τῶν πώποτε, γνησίως καὶ τελείως. Οἱ μὲν γὰρ ἀπὸ Θαλού φυσιολογούντες διετέλεσαν οί δέ περί Πυθαγόραν απεκρύψαντο πάντα. Ξενοφάνης δε και οί απ' έχείνου τους έριστιχούς χινήσαντες λόγους πολύν μέν ενέδαλον ελιγγον τοις φιλοσόφοις, ου μήν επόρισάν γέ τινα βοήθειαν. Ούχ ηκιστα δέ και Σωκράτης, αὐτὸ δή τὸ λεγόμενον, ἐγένετο πῦρ ἐπὶ πυρί, χαθά-Εὐφυέστατος γάρ ὤν, καὶ περ αὐτὸς ἔφη Πλάτων. δεινὸς ἀπορῆσαι περὶ παντὸς ότουοῦν, ἐπεισήνεγκε τάς τε ήθικάς και πολιτικάς σκέψεις, έτι δε την περί τῶν Ιδεών πρώτος ἐπιχειρήσας δρίζεσθαι· πάντα δὲ ἐγείρων λόγον, καὶ περὶ πάντων ζητών, ἔφθη τελευτήσας. "Αλλοι δ' ἀποτεμόμενοι μέρη τινά, περὶ ταῦτα διέτριψαν, οί μέν ἰατρικήν, οί δὲ τὰς μαθηματικάς ἐπιστήμας. ένιοι δὲ περί τοὺς ποιητάς χαὶ τὴν μουσιχήν. Οι μέντοι πολλοί τας τῶν λόγων δυνάμεις ἐθαύμασαν, ὧν οί μεν ρήτορας, οί δε διαλεχτιχούς προσείπον ξαυτούς. Οἱ μέντοι Σωχράτην διαδεξάμενοι και πάνυ τινές έγένοντο παντοῖοι και ύπεναντίσι τὰς γνώμας. Οι μέν γάρ χυνισμούς χαι άτυφίας χαι άπαθείας υμνουν άλλοι δ' αὖ πάλιν ήδονάς. Καὶ

οί μέν είδεναι πάντα εχόμπαζον. οί δὲ άπλῶς μηθέν. "Ετι δ' οί μεν εν μέσω και εν όψει πάντων έχαλινδούντο τοῖς πολλοῖς έξομιλοῦντες άλλοι δ' αἰ τούναντίον απρόσιτοι καὶ επροσαύδητοι διετέλουν διτες. Πλάτων μέντοι χατανοήσας, ώς είη μία τις ή τῶν θείων καὶ ἀνθρωπίνων ἐπιστήμη , πρῶτος διείλε, χαί έφη την μέν τινα περί της του παντός φύσως είναι πραγματείαν την δέ περί των ανθρωπίνων τρίτην δέ, την περί τους λόγους. 'Ηξίου δί μη δύνασθαι τὰ ἀνθρώπινα χατιδεῖν ἡμᾶς, εὶ μὴ τὰ θεία πρότερον όφθείη. Καθάπερ γάρ οί Ιατροί μέρη τινά θεραπεύοντες, έπιμελούνται τῶν δλων σωμάτων πρῶτον. ούτω Χυμλαι και τον πεγγολία ιανθαρε καιοήισθαι την των όλων φύσιν είδεναι πρότερον, μέρος τε τῶν ὄντων τὸν ἄνθρωπον καὶ τάγαθὸν διττόν, τὸ μέν ήμέτερον, τὸ δὲ τοῦ παντός, χυριώτερον δὲ τὸ τοῦ παντός διά γάρ έχεινο και τουτο γίνεσθαι. Φησί δ΄ Άριστόξενος δ μουσιχός, Ίνδῶν εἶναι τὸν λόγον τοῦτον. Αθήνησι γάρ έντυχεῖν Σωκράτει τῶν ἀνδρῶν ἐκείνων ένα τινά, χάπειτα αὐτοῦ πυνθάνεσθαι, τί ποιῶν φιλοσοφοίη· τοῦ δὲ εἰπόντος, ὅτι ζητῶν περὶ τοῦ ἀνθρωπίνου βίου, χαταγελάσαι τὸν Ἰνδόν, λέγοντα μή δύνασθαίτινα

1. Plato, inquit ille, si quis alius unquam, germanus perfectusque philosophus fuit. Nam Thaletis assectatores in nature investigatione toti erant : Pythagorei texerunt atque involverunt omnia : Xenophanes ejusque discipuli suis illis argumentorum contentionibus vertiginis plurimum philosophis attuleruut, opis autem subsidiique nihil. Socrates maxime, ignem, quod ajunt, quodque Plato ipse dictitabat, igni addidit. Nam indole quum esset ingenioque singulari, ideoque de re qualibet quæstionem movere solerter imprimis graviterque posset novas ipse de moribus deque republica disputationes invexit, præterea etiam de ideis commentari omnium primus instituit : eundem vero nullo non excitato controversiæ genere ac de omnibus quærentem adhuc et dubitantem mors occupavit. Jam alii quas sibi quisque particulas absciderant, in iis hæsere perpetuo: alque ita quidam medicinam, alii mathematicas disciplinas, alii poesin musicamque sectati sunt. Plerique vero disserendi vi ac facultate capti erant, quorum alii se rhetores, dialecticos alii appellarunt. Nam qui Socrati successere, cum multiplices admodum ac varii fuere, tum etiam contrariarum, quas habebant, sententiarum defensores. Nam alii cynicam vitam, modestiam et animi tranquillitatem : alii voluptates contra miris laudibus prædicabant. Hi sese omnia scire gloriabantur, illi plane nihil. Quidam in media turba et ante omniun oculos versabantur, cum infima plebe consuetudinem jungentes : alios adire nemo , nemo alloqui poteral. At Plato quum unam eandemque divinarum esse humanarumque rerum scientiam probe intelligeret, eam primus ita digessit, ut partem illius unam explicande universi naturæ, alteram rerum humanarum tractationi, tertiam conformandæ orationi tribueret. Cæterum nisi divina prius perspecta et cognita haberemus, pervideri a nobis humana non posse statuebat. Quemadmodum enim medici, ut partibus quibusdam medeantur, prius in tolius corporis curationem incumbunt: ita prorsus qui res nostras intueri velit', ei prius universi naturam cognoscendam esse, quum illius pars quædam homo sit, alque ex bonis duohus, quorum alterum ad nos, ad universum alterum pertinet , præcipuum sit universi bonum, q<sup>uod</sup> alterum ejus causa procreetur. Atque hanc Indorum esse rationem Aristoxenus musicus testatur : quippe unum ex ea natione aliquem Athenis collocutum ese τὰ ἀνθρώπινα κατιδεῖν, ἀγνοοῦντά γε τὰ θεία. Τοῦτο μὲν οὖν εἰ ἀληθές ἐστιν, οὐκ ἀν δύναιτό τις διατεινόμενος εἰπεῖν. Διεῖλε δ' οὖν Πλάτων τήν τε περὶ τῶν ὅλων φιλοσοφίαν, καὶ τὴν πολιτικήν, ἔτι δὲ τὴν λογικήν.

(Eusebius Præparat. Evang. lib. XI, cap. 3 'Αριστοκλέους περὶ τῆς κατὰ Πλάτωνα φιλοσοφίας. Superioribus autem hæc subjicit Eusebius : τοιαύτης οὐσης τῆς κατὰ Πλάτωνα φιλοσοφίας, καιρὸς καὶ τὴν 'Εδραίων ἐπισκέψασθαι, μακρῷ πρόσθεν ἢ Πλάτωνα γενέσθαι, τὸν ὅμοιον πεφιλοσοφηκότων τρόπον. Εὕροις δ' οὖν καὶ παρ' αὐτοῖς τήν τε σύμφωνον τὴν τριμέρειαν, ἡθικῶν τε καὶ λογικῶν καὶ φυσικῶν μαθημάτων, τόνδε ἐπιστήσας τὸν τρόπον. Scripsi ' ἀπλῶς μηθέν ] cum codd. pro μηδέν. — b διὰ γὰρ ἐκείνο] e Vigeri conjectura; libri διὰ γὰρ ἐκείνου. —

2. "Αλλοι δ' έγένοντο τούτοις την έναντίαν φωνήν άφιάντες. Οἴονται γὰρ δεῖν τὰς μὲν αἰαθήσεις καὶ τὰς φαντασίας καταδάλλειν, αὐτῷ δὲ μόνον τῷ λόγω πιστεύειν. Τοιαῦτα γάρ τινα πρότερον μὲν Ξενοφάνης, καὶ Παρμενίδης, καὶ Ζήνων, καὶ Μέλισσος έλεγον, ὕστερον δ' οἱ περὶ Στίλπωνα καὶ τοὺς Μεγαρικούς. "Όθεν ήξίουν οὅτοί γε τὸ δν εν εἶναι, καὶ τὸ ἔτερον μὴ εἶναι, μηδὲ γεννᾶσθαί τι, μηδὲ φθείρεσθαι, μηδὲ κινεῖσθαι τὸ παράπαν. Τὸν μὲν οὖν πλείω πρὸς τούτους λόγον ἐσόμεθα φιλοσοφοῦντες νυνὶ μέντοι πρὸς τοῦτο λεκτέον. Εἴποιμεν γὰρ ἄν, ὡς ὁ μὲν λόγος ἡμῶν εἰη τὸ θειότατον οὐ μὴν ἀλλὰ δεῖ γε καὶ τῆς αἰσθή-

σεως, ώσπερ γε δή καὶ σώματος. "Ότι δέ καὶ ή αίσθησις άληθεύειν πέφυχε, δηλον. Οὐ γὰρ οδόν τε τὸν αἰσθανόμενον μὴ οὐχὶ πάσχειν τι πάσχων δὲ τὸ πάθος αν είδείη. γνωσις ούν τίς έστι και ή αίσθησις. Άλλὰ μὴν εὶ τὸ αἰσθάνεσθαι πάσγειν τί ἐστιν, ἄπαν δε το πάσχον υπό του πάσχει, πάντως αν έτερον είη τὸ ποιοῦν καὶ τὸ πάσχον. "Ωστε πρώτον είη αν τὸ γελομενον ετεύον. οτον ' το Χύωμα και ο Λοφού. εμειτα δὲ ἐν τὸ ὄν οὐκ ἔσται καὶ μὴν οὐδὲ ἀκίνητον, ἡ γὰρ αίσθησίς έστι χίνησις. Ταύτη βούλεται πᾶς τις κατά φύσιν έχειν τὰς αἰσθήσεις, ἄτε δὴ πιστεύων, οίμαι, ταϊς ύγιαινούσαις μάλλον ή ταϊς νοσούσαις. Είχότως άρα καὶ δεινός τις έρως αὐτῶν ἡμῖν ἐντέτηχεν. Οὐδείς γέ τοι μή μεμηνώς έλοιτ' άν ποτε μίαν αἴσθησιν ἀποδαλεῖν, ὅπως αὐτῷ πάντα τὰ ἄλλα άγαθά γένοιτο. Τοὺς δὲ διαδάλλοντας αὐτὰς ἐχρῆν, πεπεισμένους γε ότι μάτην έχοιεν αὐτάς, εἰπόντας άπερ δ Πάνδαρος λέγει παρά τῷ 'Ομήρῳ περί τῶν έαυτοῦ τόξων.

Αὐτίκ' ἔπειτ' ἀπ' ἐμεῖο ε κάρη τάμοι ἀλλότριος φώς , εἰ μὴ ἐγὼ τάδε τόξα φαεινῷ ἐν πυρὶ θείην , χερσὶ διακλάσσας: ἀνεμώλια γάρ μοι ὀπηδεῖ,

τὸ μετὰ τοῦτο διαλυμήνασθαι πάσας τὰς αἰσθήσεις έαυτῶν. Οὕτω γὰρ ἄν τις ἐπίστευεν αὐτοῖς ἔργω διδάσχουσιν, ὡς εἰς οὐδὲν αὐτῶν δέοιντο. Νυνὶ δὲ 
τοῦτο ἄτοπώτατόν ἐστι. ᾿Αχρήστους γὰρ ἀποφαίνοντες αὐτὰς τῷ λόγω, τοῖς ἔργοις τὰ μάλιστα χρώμενοι διατελοῦσιν αὐταῖς. ΘΟ γέ τοι Μέλισσος ἐθέ-

cum Socrate, ex eoque quæsivisse, quid rerum sibi agendum esset, ut philosopharetur; quo respondente. bumanam vitam speculandam et perscrutandam ipsi esse, risisse Indum, quum negaret humana quemquam pervidere posse, qui in divinorum ignoratione versaretur. Id porro verum sit, nec ne, ut maxime contendat, statuere nemo potest. Plato igitur philosophiam in eam quæ de universo disputaret, in prudentiam civilem et disserendi rationem partitus est.

2. Alii contrariam his vocem emiserunt. Sensus enim visaque omnia omnino repudianda, uni rationi fidem adjungendam putant. Talia primo Xenophanis, Parmenidis, Zenonis et Melissi, deinde Stilponis ac Megarensium placita fuerunt. Quamobrem hi quidquid esset, unum duntaxat esse: quod ab eo diversum esset, id non esse: generari nihil. nihil corrumpi, moveri prosus nihil statuebant. Adversus istos alius erit pluribus philosophandi locus: nunc autem, quod ad hanc rem attinet, ita ratiocinamur. Partem nostri divinissimam esse rationem ipsi quoque fatemur: sed tamen sensu præteres, quemadmodum et corpore egemus. Sensum vero etiam suapte natura veridicum esse, apparet. Nam qui sentit, is fieri non potest, quin aliquid patiatur. At qui patitur, hoc ipsum quod patitur, noverit necesse est.

Sensus igitur cognitio quædam est. Jam si sentire pati aliquid est, et quidquid patitur, ab aliquo patitur, sequitur omnino, quod efficit ab eo quod patitur esse diversum. Quamobrem existimamus primum id esse quod diversum vocatur, cujusmodi sunt color et sonus : deinde quidquid est non esse unum. Enimyero ne immobile quidem Illud est, quum ipsa sentiendi actio motus quidam sit. Quocirca nemo est, qui non sensus nativos habere velit, credo, quod omnes sanis potius quam vitiosis fidem adjungant. Et merito sane vehemens quidam illorum amor nobis altius insidet. Nemo certe sanus unquam reperiatur, qui ut cæteris bonis omnibus fruatur, sensus vel unius jacturam facere velit. Qui autem eos criminantur, illos utique adductos, ut sensus inutiles esse credant, id ipsum de sensibus, quod apud Home. rum Pandarus de arcu suo dicebat, usurpare oporte-

Infensus mihi continuo caput auferat hostis,
ni fractum hunc manibus nervum, quando ille per
pondus iners pendet, mediis injecero flammis [armos
simulque sensus omnes suos exstinguere. Tum enim denum fides ipsis haberetur, quum iis sibi nihil opus esse
re ipsa probarent. Nunc vero ineptissime faciunt,
qui quum eos inutiles esse verbis significent, iisdem

λων έπιδειχνύναι, ότι τών φαινομένων καλ έν όψει, τούτων οὐδεν είη τῷ ὅντι, διὰ τῶν φαινομένων ἀποδείχνυσιν ο αὐτῶν. Φησί γοῦν εί γάρ ἐστι γῆ, καὶ ύδωρ, καὶ ἀήρ, καὶ πῦρ, καὶ σίδηρος, καὶ χρυσός καὶ τὸ μέν ζῶν, τὸ δὲ τεθνηχός, καὶ μέλαν, καὶ λευκόν, χαὶ τὰ ἄλλα πάντα ὅσα φασὶν εἶναι ἄνθρωποι ἀληθῶς, ἢ καὶ ἡμεῖς ὀρθῶς ὁρῶμεν καὶ ἀκούομεν, εἶναι έχρῆν καὶ τὸ ὂν τοιοῦτον, οἶον πρῶτον ἔδοξεν ήμῖν είναι, και μή μεταπίπτειν, μηδέ γίνεσθαι έτερον, άλλ' είναι όμοιον, υδόν πέρ έστιν έχαστον. Νῦν δέ ἔφαμεν δρθῶς δρᾶν, χαὶ ἀχούειν, χαὶ συνιέναι. Δοχει δὲ ήμιν τὸ θερμόν, χαὶ ψυχρὸν γίνεσθαι χαὶ τὸ ψυχρόν, θερμόν, καὶ τὸ σκληρόν, μαλακόν, καὶ τὸ μαλαχόν, σχληρόν. Ταῦτα δὲ χαὶ ἄλλα πολλά τοιαῦτα λέγοντος αὐτοῦ, καὶ μάλα εἰκότως ἐπύθετό τις ἄν, ἆρ' οὖν ἄτι δ νῦν θερμόν ἐστι, χἄπειτα τοῦτο γίνεται ψυγρόν, οὐχ αἰσθόμενος ἔγνως; 'Ομοίως δὲ καὶ περὶ τῶν άλλων. Οπερ γάρ έφην, εύρεθείη αν οὐδέν, άλλ' ή τάς αἰσθήσεις άναιρῶν καὶ ἐλέγχων, διά τὸ μάλιστα πιστεύειν αὐταῖς. Άλλὰ γὰρ οἱ μέν τοιοῦτοι λόγοι σχεδον ίκανας ήδη δεδώκασιν εύθύνας. 'Εξίτηλοί γέ τοι γεγόνασιν, ώς εί μηδε έλέχθησαν ο τὸ παράπαν. Ήδη μέντοι θαβροῦντες λέγωμεν δρθῶς φιλοσοφείν τους και τάς αισθήσεις και τον λόγον έπι την γνώσιν την τών πραγμάτων παραλαμδάνοντας. Τοιοίδε μέν οὖν οἱ ἀμφὶ τὸν Ξενοφάνην, ϐς δη λέγεται συναχμάσαι τοῖς ἀμοὶ Πυθαγόραν καὶ Ἀναξαγόραν. Εενοφάνους δε άχουστής γέγονε Παρμενίδης. τούτου Μέλισσος, οδ Ζήνων, οδ Λεύχιππος, οδ Δημόχριτος, οδ Πρωταγόρας, καὶ Νεσσάς· τοῦ δὲ Νεσσά Μητρόδωρος, οδ Διογένης, οδ 'Ανάξαρχος. 'Αναξάρχου δὲ γνώριμος γέγονε Πύρρων, ἀφ' οδ ἡ τῶν Σχεπτικῶν ἐπικληθέντων διατριδή συνέστη· οδς καὶ αὐτοὺς μηδὲν εἶναι τοπαράπαν, μήτε γ' ἐν αἰσθήσει, μήτ ἐν λόγω καταληπτὸν δριζομένους, ἐπέχοντας δ' ἐν πᾶσιν, ὅπως ἀπήλεγχον οἱ ἀντιδοξάζοντες, μαθεῖν πάρεστιν ἀπὸ τοῦ δηλωθέντος συγγράμματος, δδέ πη πρὸς λέξιν ἔχοντος.

(Eusebius Præparat, Evang, lib. XIV, cap. 17 πρός τούς περί Ξενοφάνην και Παρμενίδην, τάς αξαθήσεις αναιρούντας από του όγδόου των περί φιλοσοφίας 'Αριστοκλέους. Scripsi : \* αὐτίκ' ἔπειτ' άπ' έμεῖο] lliad. V, 214-216. De quo loco sic Plutarchus in libello de cohibenda ira cap. 5 vol. IX, p. 429 ed. Hutten. δργιζόμεθα καί πολεμίοις και φίλοις, και τέχνοις και γονεύσι, και θεοίς νη Δία, και θηρίοις, και άψύχοις σκεύεσιν ώς ό Θάμυρις, ρηγνύς χρυσόδετον κέρας, ρηγνύς άρμονίαν χορδοτόνου λύρας καὶ δ Πάνδαρος, αδτῷ καταρώμενος, εί μή τὰ τόξα χαταπρήσειε χερσί διαχλάσσας. Ο δέ Ξέρξης και τῆ θαλάττη στίγματα και πληγάς ενέδαλλε. — » ἀποδείχνυσιν ] codd. ἀποδεικνύειν. — c έλέχθησαν cum Vigero; codd. ήλέχθησαν.]

3. Άναγκαίως δ' έχει πρό παντός, διασκέψασθαι περὶ τῆς ἡμῶν αὐτῶν γνώσεως. Εἰ γὰρ αὖ μηδὲν περύκαμεν γνωρίζειν, οὐδὲν ἔτι δεῖ περὶ τῶν ἄλλων σκοπεῖν. Ἐγένοντο μὲν οὖν καὶ τῶν πάλαι τινές,

tamen re ipsa constantissime utuntur. Enimvero Meliasus eorum quæ apparent quæque oculis subjecta sunt, nihil re vera esse probare dum vult, ex illis ipsis quæ apparent argumenta ducit. Quippe ita scribit : si terra est, si aqua et aer, si ignis, ferrum, aurum; si aliud vivum, aliud mortuum, si nigrum atque album, si alia sunt omnia quæ ab hominibus vere esse dicuntur: postremo si videmus ipsi audimusque recte; illud etiam profecto, quod est, tale semper manere debet, quale primo nobis est visum, nec mutari subinde atque alterum evadere, sed potius constanter idem debet quidlibet esse quod semel est. Atqui recte cum videre nos, tum audire etiam et intelligere dicimus; et tamen frigidum id nobis quod calidum erat fieri videtur, calidumque vicissim quod erat frigidum, similiterque durum in molle, et molle rursus in durum mutari. Hæc igitur aliaque id genus plurima quum a Melisso dicantur, jure profecto quæsierit ex eo quispiam, num hoc ipsum quod modo calidum est, frigidum postea fieri, sentiendo cognoverit. Cæterorum vero omnium eadem plane ratio est. Quod enim dixi, nihil aliud quam sensus tollere et carpere inveniatur Melissus, quia maximam iis fidem adjungat. Sed enim abunde opinor castigatum a nobis est tolum hee ratiocinandi genus; ime perinde jam

exolevit, ac si omnino nunquam usurpatum easet. Hoc autem jam confidenter dicamus, recte philosophari qui ad rerum cognitionem capiendam sensus etiam cum ratione adhibeant. Hactenus ille. Tales igitur Xenophanis assectatores fuere, quem Pythagoræ et Anaxagoræ temporibus floruisse ajunt. Nam Xenophanis quidera auditor Parmenides fuit : hunc vero Melissus audivit, Melissumque Zeno: Zenoni Leucippus, Leucippo Democritus, Democrito Protagoras atque Nessas operam dedere. Jam Mctrodorum Nessas, Diogenem Metrodorus, Anaxarchum Diogenes, Pyrrhonem Anaxarchus discipulum habuit. Scepticorum qui vocantur sectam Pyrrbo constituit, quos itidem, quod nihil omnino vel sensu vel ratione comprehendi posse statuerent, assensionemque propterea a rebus omnibus cohiberent, quemadmodum contrariæ sententiæ defensores refutaverint, ex eudem Aristoclis opere cognosci potest. Sic enim ad verbum ipse scribit.

3. Necesse est, inquit ille, ante omnia de cognitionis nostræ ratione disceptemus. Nam si cognoscendi vim innatam nullam habemus, omittamus licet de aliis quærere. Talem igitur vocem veterum nonnulli etiam emiserumt, quibus repugnavit Aristoteles. Sustinuit vero talia dicere et Pyrrho Eleus : sed ipse nihil scriptum

οί αφέντες τήνδε την φωνήν, οίς αντείρηκεν ό Άριστοτέλης. Ίσχυσε μέντοι τοιαῦτα λέγων καὶ Πύβδων δ Ήλειος. άλλ' αὐτὸς μέν οὐδεν εν γραφή καταλέλοιπεν. Ο δέ γε μαθητής αὐτοῦ Τίμων φησί, δείν τὸν μέλλοντα εὐδαιμονήσειν εἰς τρία ταῦτα βλέπειν πρῶτον μέν, δποῖα πέφυχε τὰ πράγματα: δεύτερον δέ, τίνα χρή τρόπον ήμας πρός αὐτά διαχεισθαι τελευταίον δέ, τί περιέσται τοίς ούτως έχουσι. Τὰ μὲν οὖν πράγματά φησιν αὐτὸν ἀποφαίνειν ἐπίσης ἀδιάφορα, καὶ ἀστάθμητα, καὶ ἀνέγχριτα διὰ τοῦτο μήτε τὰς αἰσθήσεις ήμῶν, μήτε τὰς δόξας αληθεύειν ή ψεύδεσθαι. Διά τοῦτο οὖν μηδὲ πιστεύειν αὐταῖς δεῖν, ἀλλ' ἀδοξάστους καὶ ἀκλινεῖς καὶ ἀκραδάντους εἶγαι, περὶ ένὸς έκάστου λέγοντας, ότι οὐ μᾶλλόν ἐστιν, ἡ οὐχ ἔστιν , ἡ χαὶ ἔστι , χαὶ οὐχ έστιν, οὐδ' οὐχ έστιν. \* Τοῖς μέντοι διαχειμένοις οὕτω περιέσεσθαι Τίμων φησί, πρώτον άφασίαν, έπειτα δ' άταραξίαν, Αίνησίδημος δε ήδονήν. Τά μεν οὖν χεφάλαια τῶν λεγομένων ἐστὶ ταῦτα. Σχεψώμεθα δ' εί δρθως λέγουσιν. Έπει τοίνυν ἐπίσης ἀδιάφορα πάντα φασίν εἶναι, καὶ διὰ τοῦτο κελεύουσι μηδενὶ προστίθεσθαι, μηδέ δοξάζειν, εἰκότως ἄν, οἶμαι, πύθοιτό τις αὐτῶν. ἄρά γε διαμαρτάνουσιν οί διαφέρειν αὐτὰ νομίζοντες, ἢ οὕ; Πάντως γάρ, εἰ μέν άμαρτάνουσιν, ούχ όρθῶς ὑπολαμθάνοιεν ἄν. 🛛 🕰 στε άνάγχη λέγειν αὐτοῖς εἶναί τινας, τοὺς τὰ ψευδῆ περί τῶν ὄντων δοξάζοντας αὐτοί τοίνυν εἶεν ඕν οί τάληθη λέγοντες ούτω δὲ εἰη ἀν άληθές τε καὶ ψεῦδος. Εί δ' οὐχ άμαρτάνομεν οί πολλοί, τὰ ὄντα διαφέρειν υλόμενοι, τί παθόντες ἐπιπλήττουσιν ήμῖν;

αύτοι γάρ άμαρτάνοιεν άν, άξιοῦντες μή διαφέρειν αὐτά. Καὶ μὴν εἰ καὶ δοίημεν ο αὐτοῖς, ἐπίσης άδιάφορα πάντα είναι , δήλον ώς ούχ ᾶν διαφέροιεν οὐδ' αὐτοὶ τῶν πολλῶν. Τίς οὖν εἴη ἄν αὐτῶν ἡ σοφία; καὶ διὰ τί Τίμων τοῖς μὲν ἄλλοις λοιδορεῖται πᾶσι, Πύβρωνα δ' δμνεί μόνον; Έτι γε μήν, εἰ έπίσης έστιν αδιάφορα πάντα, και διά τοῦτο χρή μηδέν δοξάζειν, ούκ αν ούδε ταῦτα διαφέροι λέγω δε τὸ διαφέρειν, ή μή διαφέρειν, καὶ τὸ δοξάζειν, ή μή δοξάζειν. Τί γὰρ μᾶλλον ταῦτά ἐστιν, ἢ οὐχ ἔστιν; ή, ως φησι Τίμων, δια τί, ναί, και δια τί, ού; και αὐτὸ τὸ διὰ τί; φανερὸν οὖν ιὸς ἀναιρεῖται τὸ ζητεῖν. 🕰 στε παυσάσθωσαν ένοχλοῦντες. Ἐπεὶ νῦν γε μεμήνασι , πόρρω τέχνης άμα μέν ήμιν διαχελευόμενοι μή δοξάζειν, άμα δὲ χελεύοντες αὐτὸ τοῦτο ποιεῖν. καὶ λέγοντες ώς περὶ οὐδενὸς ἀποφαίνεσθαι δέοι, κάπειτα ἀποφαινόμενοι· χαὶ ἀξιοῦσι μέν μηδενὶ συγχατατίθεσθαι, πείθεσθαι δ' αὐτοῖς χελεύουσιν. Εἶτα λέγοντες μηδεν είδεναι, πάντας ελέγχουσινώς εὖ είδότες. Άνάγκη  $\delta_{\epsilon}^{b}$  τοὺς φάσκοντας ώς άδηλα πάντα εἴη, δυεῖν θάτερον, ή σιωπᾶν, ή ἀποφαίνεσθαί τι καλ λέγειν. Εί μέν οὖν ήσυχίαν ἄγοιεν, δῆλον ὅτι πρός γε τοὺς τοιούτους οὐδεὶς ἄν εἴη λόγος εἰ δ' ἀποφαίνοιντο, πάντη τε καὶ πάντως ἡ εἶναί τι φαῖεν ἄν, ἡ μὴ εἶναι, καθάπερ αμέλει νυνί φασιν ώς εἵη πάντα ἄγνωστα καὶ νομιστὰ πᾶσι, γνωστὸν δ' οὐδέν που. 'Ο τοίνυν ἀξιῶν ἤ τι δηλοί πράγμα, καὶ ένεστιν αὐτὸ συνείναι λεγόμενον, ή ούχ ένεστιν. Άλλ' εί μέν οὐ δηλοῖ, καθάπαξ οὐδείς οὐδ' ούτω πρὸς τὸν τοιοῦτον άν εξη λόγος. δὲ σημαίνοι. πάντως ἢ ἄπειρα λέγοι ἄν, ἢ πεπερα-

reliquit. At Timo ejus discipulus, tria ei specianda esse docet, qui felicitate siorere cupit: primum, cujusmodi rerum natura sit : deinde, quomodo eas intneri debeamus: postremo, quid iis eventurum sit, qui hoc fecerint. Res ergo ait illum æque promiscuas appellare et incertas ac dubias : ideoque nec in sensibus, nec in opinionibus verum aut falsum inesse posse : ex quo demam sequatur, fidem iis adjungi nullam oportere, ac propterea id nobis agendum esse, ut nihil opinemur, nullam in partem inclinemus, inconcussi denique semper immotique maneamus : atque ita quidquid propositum nobis sit, id non potius esse, quam non esse, aut esse idem et non esse dicamas, imo ne non esse quidem. Caterum qui hoc modo affecti sint, id consecuturos illos esse affirmat, primum ut asseverent nihil, deinde ut omni animi perturbatione careant, quibus rehus Ænesidemus voluptatem adjungit. In his igitur, quæ dici solent, summa rei vertitur. Sed quæramus, num hæc recte dicantur. Quum igitur isti promiscuas rerum omnium rationes esse velint, et idcirco nos vetent cuiquam assentiri, aut quidquam opinari, merito aliquis, arbitror, ab iis sciscitetur, utrum errent qui discriminis aliquid inter eas faciant, nec ne. Si enim errant, uti-

que non recte sentiunt. Itaque necesse est, ipsi quoque dicant, esse nonnullos, qui falso de rehas judicent; se porro solos esse qui vera prædicent: ex quo profecto sequitur veri aliquid falsique reperiri. Quodsi non erramus, qui vulgo res inter se dissimiles essè arbitramur, cur tam acorbe et contuneliose in nos invehuntur, quum ipsi in errore versentur, quia res indiscretas statuunt? Sed quamvis iis concedamus, omnia esse promiscua, tamen manifesto ne ipsos quidem a vulgo differre appareat. Quam igitur seplentiam isti profitentur? aut cur Timon cæteros omnes contumeliis insectatur, solum Pyrrhonem celebrat? Præterea, si idcirco nihil profecto opinari oportet, quia omnium rerum discrimen ægualiter sublatum est, ne hæc guidem diversa fuerint : dico autem differre aut non differre, opinari aut non opinari. Cur enim sunt potius ista, quam non sunt? vel, ut ait Timon : cur ita? cur non? Imo, quorsuin tandem vel ipsum cur? omnem ergo quæstionem funditus tollendam esse apparet. Quamobrem desinant nobis molestiam exhibere. Nam insaniunt illi utique, dum suæ ipsorum artis obliti nos opinari quidquam vetant simul ac jubent, iidemque pronuntiant aliquid de rebus, qui tamen nihil pronuntiandum esse contendunt. Porro

σμένα. Καὶ εἰ μέν ἄπειρα, οὐδ' ὅλως αν εἴη λόγος πρός αὐτόν ἀπείρου γὰρ γνῶσις οὐκέστι. Πεπερασμένων δε όντων τῶν δηλουμένων, ἢ ένὸς ότουοῦν ό τοῦτο λέγων δρίζει τι και κρίνει. Πῶς οὖν ἄγνωστα καὶ ἀνεπίκριτα πάντα είη ἀν; Εἰ δὲ φαίη ταῦτα καὶ είναι καί μή είναι, πρώτον μέν έσται ταύτό καί άληθές και ψεύδος. Επειτα δε έρει τι και ούκ έρει, καὶ λόγω χρώμενος αναιμήσει λόγον. Ετι δὲ όμολογων ψεύδεσθαι, πιστεύειν έαυτω φησι δείν. Άξιον δε ζητήσαι, πόθεν καὶ μαθόντες άδηλα πάντα φασὶν εἶναι. Δεῖ γὰρ εἰδέναι πρότερον αὐτούς, τί δήποτ' έστι το δηλον. ούτω γοῦν αν έχοιεν λέγειν, ώς οὐχ είη τὰ πράγματα τοιαῦτα. Πρῶτον γὰρ εἰδέναι χρή την κατάφασιν, είτα την απόφασιν. Εί δέ άγνοοῦσιν δποϊόν έστι το δηλον, ούκ άν είδειεν οὐδέ τι τὸ ἄδηλον. Οπόταν γε μὴν Αἰνησίδημος ἐν τῆ ὑποτυπώσει τοὺς ἐννέα διεξίη τρόπους κατά τοεούτους γάρ αποφαίνειν άδηλα τα πράγματα πεπείραται πότερον αὐτὸν φωμεν εἰδότα λέγειν αὐτούς, ή άγνοούντα; Φησί γάρ ότι τά ζῷα διαφέρει, καὶ ἡμεῖς αὐτοί, καὶ αί πόλεις καὶ οί βίοι, καὶ τὰ ἔθη, καὶ οί νόμοι. Και τάς αισθήσεις δέ φησιν ήμων άσθενείς είναι, και πολλά τὰ έζωθεν λυμαινόμενα τήν

γνώσιν, ἀποστήματα, καὶ μεγέθη, καὶ κινήσεις έτι δὲ τὸ μὴ δμοίως διαχεῖσθαι νέους χαὶ πρεσδυτέρους, και έγρηγορότας και κοιμωμένους, και δγιαίνοντας καὶ νοσοδντας οὐδενός τε ήμας άπλοῦ καὶ άκραιφνούς άντιλαμδάνεσθαι. Πάντα γάρ είναι συγχεχυμένα, χαὶ πρός τι λεγόμενα. Ταῦτα δέ, φημί, καί τὰ τοιαῦτα κομψολογοῦντα αὐτόν, ήδέως άν τις ξροιτο. η ποτεδολ ες ειρφι γελοι ριοτι τα πραλπατα τοῦτον έχει τὸν τρόπον, ή άγνοῶν. Εὶ μέν γάρ οὐχ ήδει, πῶς αν ήμεῖς αὐτῷ πιστεύοιμεν; εἰ δ' ἐγίνωσκε, κομιδή τις ήν ήλίθιος, άμα μέν άδηλα πάντα αποφαινόμενος, άμα δὲ τοσαῦτα λέγων εἰδέναι. Καὶ μήν δπότε γε τὰ τοιαῦτα διεξίοιεν, οὐδὲν ἀλλ' ή ἐπαγωγήν τινα λέγουσι, δειχνύντες όποι άττα είη τὰ φαινόμενα καί τὰ καθ' ἔκαστα. Τὸ δὲ τοιοῦτο καὶ έστι και λέγεται πίστις. Εί μεν ούν αὐτῆ συγκατατίθενται, δήλον ότι δοξάζουσιν εί δ' οὐ πιστεύουσιν, ούδ' αν ήμεῖς προσέχοιμεν αὐτοῖς. Ο γε μήν Τίμων έν τῷ Πύθωνι διηγείται μακρόν τινα κατατείνας λόγον, ὡς ἐντύχοι τῷ Πύβρωνι βαδίζοντι Ηυθοῖδε, παρά το ξερόν του Άμφιαράου, και τίνα διαλεχθείεν άλλήλοις. Αρ' ούχ εὐλόγως αν τις αὐτῷ ταῦτα συγγράφοντι παραστάς είποι, τί, ώ πονηρέ, ένοχλεις

vetant nos cuiquam astipulari, ac tamen fidem sibi hahere jubent : dumque se nihil scire profitentur, omnes tamen, quasi res probe sciant, passim reprehendunt. Jam vero necesse est eos qui omnia incerta esse affirmant, e duobus alterum, aut silere aut aliquid pronuntiare et dicere. Quodsi quiescent, patet, nullam cum talibus hominibus futuram esse disputationem : sin pronuntiabunt aliquid, aut esse quiddam, aut non esse omnino et utique dicturi sunt, quemadmodum plane ignota esse cunclis universa nunc dicunt et opinabilia, notum esse fere nihil. Porro qui sumit aliquid, aut rem sicaperit, ut intelligi, dum explicatur, possit, aut obscuram potius et ignotam relinquit. Sed si non aperiet, ne tum quidem ulla omnino cum eo futura est disputatio. Sin explicabit aliquid, prorsus aut infinita dicet, aut finita. Quod si infinita, rursus omnem secum agendi facultatem nobis eripiet; quia infiniti cognitio nulla esse potest. At si finita quædam, aut etiam unum aliquid aperiet; qui hoc faciat, definiat aliquid judicetque necesse est. Qui igitur ignota omnia et injudicata esse queant? Jam vero si ea esse simul ac non esse dicet, primum quidem verum simul idem ac falsum erit : deinde aliquid ipse dicet et eodem tempore nihil dicet, atque ita orationem, dum oratione utetur, exstinguet. Præterea qui se falsum dicere fatetur, idem sibi fidem haberi vult. Ad hæcquæri etiam ex illis poterit, unde tandem incerta esse cuncta didicerint? Prius enin, scire debent, quid sit certum et perspicuum; tumque demum, res universas non esse tales statuero poterunt. Quippe affirmationis notitia negationis cognitionem antecedit. Sed si

ignorent, quid sit certum, illi ne incertum quidem quid sit sciverint. Enimvero quando Ænesidemus in illa sua rerum informatione novem omnino modos exponit. (10t enim modis rerum obscuritatem demonstrare conatus est:) dicemusne eum cognitos memorare an incognitos? Ait enim et animalia, et nos ipsos, et urbes, et vitas et mores et leges inter se differre. Idem vero sensus nostros infirmos esse defendit, et plurima quæ cognitioni extrinsecus officiant impedimenta existimat, intervalla, magnitudines, motus. Adde dissimiles juvenum atque senum, vigilantium et dormientium, valentium et agrotorum affectus : denique rerum, dum eas percipimus, neque simplicem unquam vultum neque sincerum. Omnia enim esse permixta, et ad aliquid relata appellari. Hæc vero, inquam, cæteraque id genus dum sacete dicit, libenter ex eo quispiam quærat, sitne hic hominis varias illas rerum rationes probe scientis an ignorantis sermo. Si enim illas ignorat, qui tandem ipsi fidem babebimus? Sin eas probe novit, stolidus admodum est, qui quum obscura esse cuncta præ se ferat, tam multa se tamen scire confirmet. Atqui quando talia exponunt, mihil aliud quam inductionem aliquam texunt, et cujusmodi illa sint quæ apparent, sigillatim demonstrant: quod quidem orationis genus est vocaturque probatio. Hanc igitur illi si sequuntur, eos opinari nemo non videl : si vero non credunt, ne nos quidem illos audiemus. Jam vero quod in Pyrrhone longam quandam Timo narraticnem explicat, quomodo Pyrrhoni juxta templum Amphiarai, Pythiam adeunti occurrerit, et quem cum en sermonem contulerit; nonne quis talium rerum scripto.

σεαυτῷ ταῦτα συγγράφων, καὶ & μὴ οἶσθα διηγούμενος. Τέ γαρ μαλλον ένέτυχες αὐτῷ καὶ διελέχθης, ο ή οὐ διελέχθης; Αὐτός τε ἐχεῖνος δ θαυμαστὸς Πύβρων, ἄρά γε ήδει το δια τί βαδίζοι Πύθια θεασόμενος; ή χαθάπερ οι μεμηνότες επλανάτο χατά την όδόν; Ήνίκα δὲ ἤρζατο κατηγορεῖν τῶν ἀνθρώπων καί της άγνοίας αὐτῶν, ἄρά γε φῶμεν αὐτὸν άληθη λέγειν, ή μή; Αρά γε και τον Τίμωνα παθείν 11, καί συγκαταθέσθαι τοις λόγοις, ή μή προσέχειν; Εί μέν γάρ ούχ ἐπείσθη, πῶς ἀντὶ χορευτοῦ φιλόσοφος έγένετο, καὶ τὸν Πύρρωνα διετέλεσε θαυμάζων; Εἰ δὲ συγκατέθετο τοῖς λεγομένοις, ἄτοπος ἄν εἴη τις, αὐτὸς μὲν φιλοσοφῶν, ήμᾶς δὲ χωλύων. Άπλῶς δὲ θαυμάσαι τις άν, οί Τίμωνος σίλλοι, καὶ αί κατά πάντων ἀνθρώπων βλασφημίαι, καὶ αί κακαὶ στοιχειώσεις Αίνησιδήμου, και πας ό τοιούτος όγλος των λόγων τί δήποτε βούλεται αὐτοῖς. Εί μέν γάρ ολόμενοι χρείττους ήμας απεργάσεσθαι, ταῦτα γεγράφασι, και διά τοῦτο πάντας οἴονται δεῖν ἐλέγχειν, όπως παυσώμεθα φλυαρούντες, βούλονται δηλονότι την αλήθειαν ήμας είδεναι, και ύπολαβείν, ότι τοιαύτα είη τὰ πράγματα, χαθάπερ ἀξιοῖ Πύρρων. εί πεισθείημεν αὐτοῖς, ἐχ χειρόνων βελτίους ἐν γενοίμεθα, χρίναντες τὰ συμφορώτερα, χαὶ τοὺς ἄμεινον λέγοντας ἀποδεξάμενοι. Πῶς οὖν ἐπ' ΐσης ἀδιάφορα τά πράγματα, και άνεπίκριτα δύναιτ' άν είναι; και

πως ασυγκατάθετοι και αδόξαστοι γενοίμεθ άν; Εἰ δ' οὐδὶν όφελός ἐστι των λόγων, τί ἡμῖν ἐνοχλοῦσιν; ἢ διὰ τί Τίμων φησίν. 1

Ούκ αν δη Πύρρωνί γ' ερίσειεν βροτός άλλος.

Οὐ γὰρ μᾶλλον Πύρρωνα θαυμάσαι τις ἄν, ἢ τὸν Κόρυδον ε ἐκεῖνον, ἢ τὸν Μελιτίδην, ħ οῖ δὴ δοκοῦα μωρία διενεγκεῖν. Ἐνθυμεῖσθαι μέντοι χρὴ καὶ ταῦτα Όποῖος γὰρ ἄν γένοιτο πολίτης, ἢ δικαστής, ἢ σύμ-δουλος, ἢ φίλος, ἢ ἀπλῶς εἰπεῖν ἀνθρωπος, ὅ γε τοιοῦτος; ἢ τί τῶν κακῶν οὐ τολμήσειεν ἀν ὁ μηδὲν ὡς ἀληθῶς οἰόμενος εἶναι κακόν, ἢ αἰσχρόν, ἢ δίκαιον, ἢ ἄδικον; Οὐδὲ γὰρ ἐκεῖνο φαίη τις ἄν, ὅτι τοὺς νόμους δεδοίκασι κριτάς, καὶ τὰς τιμωρίας οἱ τοιοῦτοι. Πῶς γὰρ οἴ γε ἀπαθεῖς καὶ ἀτάραχοι, καθάπερ αὐτοί φασιν, ὅντες; ὅ γέ τοι Τίμων ἱ ταῦτα καὶ λέγει περὶ τοῦ Πύρρωνος.

άλλ' οἶον k τὸ ἄτυρον έγνὼ ίδον ἡδ' ἀδάμαστον l πάστν δσοις δαμνάται , ἄμ' ἀρρήτοις τε φατοῖς τε λαῶν ἔθνεα κοῦφα βαρυνόμεν' ἔνθα καὶ ἔνθα ἐχ παθέων δόξης τε καὶ εἰχαίης νομοθήχης.

Όπόταν μέντοι φῶσι τὸ σοφὸν δὴ τοῦτο, ὅτι δέοι κατακολουθοῦντα φύσει καὶ τοῖς ἔθεσι ζῆν, μηδενὶ μέντοι συγκατατίθεσθαι, πάνυ τινές εἰσιν εὐήθεις. Εἰ γὰρ μηδενὶ ἄλλω, τούτω γοῦν αὐτῷ δέοι ἀν συγκα-

rem præsens præsentem jure sic compellet : quid ipse tibi homo nequam, molestus es, dum ista scribis caque commemoras, quæ nescis? Cur enim ei occurristi, et cur sermonem cum eo contulisti potius, quam non contulisti? Sed egregius ille tuus Pyrrho satiane quorsum ad Pythia spectanda pergeret ipse norat? an furiosorum more in via temere vagabatur? Idem vero quum et homines et hominum ignorantiam accusare cœpit, illumne vera prædicare dicemus, nec ne? Porro Timonem ejus oratione commotum contendemusne isti astipulatum esse, an aurem non præbuisse? Si enim fidem homini non habuit, qui tandem evasit e saltatore philosophus, et cur Pyrrhonem perpetuo admiratus est? Quodsi ejus verbis album calculum adjecit, ineptit profecto, qui nos dum philosophatur, philosophari prohibeat. Omnino quid illi Timonis silli et jactæ in universum genus humanum contumeliæ, et tradita Ænesidemi perniciosa ista rudimenta, et tota illa verborum congeries sibi velit, mirum jure cuipiam videatur. Si enim idcirco hæc scripserunt, quia nos ad frugem compellere posse sibi viderentur, alque eo consilio omnes sibi reprehendendos putant, ut nugari tandem desinamus, nimirum veritatem cognitam nos habere volunt, atque existimare, tales esse res, quales Pyrrho statuebat. Itaque si ipsis credamus, e deterioribus meliores efficiamur, dum et melius de rebus ipsis judicabimus et saniora loquentes audiemus. Que quum ita sint, qui tandem onnia æque promiscua

et injudicata esse queant? aut quomodo ita nos geramus, ut nemini assentiamur, neque quidquam opinemur? At vero si nihil prosunt istæ disputationes, cur molesti nobis sunt? aut quamobrem Timon ait:

Cum Pyrrhone hominum possit contendere nemo.

Nec enim causæ quidquam suerit, cur Pyrrhonem potius admiremur, quam aut Corybum illum aut Melitidem, qui stultitia videntur inclaruisse. Sed illud quoque, quod dicam, considerandum est. Nam qui talis sit, qualis ille, quæso, civis, aut judex, aut consiliarius, aut amicus, aut denique homo suturus est? vel quæ facinora non audebit qui nihil vere honestum aut turpe, qui justum esse nihil aut injustum opinabitur? Neque enim quisquam affirmaverit, istud hominum genus legum auctoritatem et pænas extimescere. Quomodo enim in eos metus cadat, qui se ab omni animi perturbatione vacuos et intrepidos prædicant? Nam de Pyrrhone quidem hæc canit Timon:

ted qualem ego vidi modestum indomitumque omnibus iis quibus domantur, simul tacendis et dicenleves hominum nationes agitatæ ultro citroque (dis, commotionibus, gloria et temere scriptis legibus.

Quum autem præclarum illud sapientiæ præceptum dant, debere unumquemque nostrum naturæ et moribus convenienter viventem nemini astipulari, stuttissime faciunt. Nam ut cæteris omnibus non credatur, huic tamen neces

ταθέσθαι, και Σπολαβείν ουτως έχειν αυτό. Τί δε μάλλον τη φύσει και τοις έθεσι δεί κατακολουθείν, ? ού δεῖ, μη εἰδότας γε δή μηδέν, μηδὲ ἔχοντάς τι δτω κρινούμεν; Έκεινο μέν γάρ καὶ παντάπασίν έστιν γιλίθιον, ἐπειδάν λέγωσιν, ὅτι καθάπερ τὰ καθαρτικὰ φάρμαχα συνεχχρίνει μετά τῶν περιττωμάτων χαί έαυτα, τὸν αὐτὸν τρόπον καὶ δ πάντα ἀξιῶν εἶναι λόγος άδηλα, μετά των άλλων άναιρει και έαυτόν. Εί γάρ αὐτὸς αύτὸν ἐλέγγοι, ληροῖεν αν οί γρώμενοι τούτω. Βέλτιον οὖν ήσυχίαν ἄγειν αὐτούς, καὶ μηδὲ τὸ στόμα διαίρειν. Άλλὰ μήν οὐδ' δμοιον έχει τι τὸ καθαρτικὸν φάρμακον, καὶ ὁ τούτων λόγος. Τὸ μέν γάρ φάρμακον έκκρίνεται, κάν τοῖς σώμασιν οὐχ ύπομένει τὸν μέντοι λόγον ἐν ταῖς ψυχαῖς ὑπάρχειν δεί τὸν αὐτὸν ὄντα, καὶ πιστευόμενον αἰεί. Μόνος γὰρ οδτος είη αν δ ποιών ασυγκαταθέτους. "Οτι δ' οὐκ οίονται τὸν ἄνθρωπον ἀδόξαστον είναι, καὶ ώδὶ καταμάθοι τις ἄν. Άδύνατον γάρ τον αίσθανόμενον μή αἰσθάνεσθαι. Τὸ δὲ αἰσθάνεσθαι γνωρίζειν τι ἦν. "Ο τι οὲ καὶ πιστεύει τῆ αἰσθήσει, πᾶσι φανερόν. Άκριδέστερον γάρ θέλων ίδειν απέψησε του δφθαλμώ, καί προσηλθεν έγγύτερον, καὶ ἐπιλλίσατο. Kal uhv ήδόμενοί γε και πονούντες ίσμεν. Οὐδὲ γὰρ οἶών τε τὸν χαιόμενον ή τεμνόμενον άγνοείν. Tàs ठेहे होने μνήμας και αναμνήσεις τίς ούκ αν φαίη μεθ' ύπολήψεως γίγνεσθαι; Περί μέν γάρ τῶν χοινῶν έννοιῶν, ὅτι τὸ τοιοῦτον ἀνθρωπός ἐστιν, ἔτι δὲ περὶ τῶν ἐπιστημῶν καὶ τεχνῶν, τί λέγοι τις ἄν; Οὐδὲν γὰρ ἄν ἦν Τού-

των, εί μή πεφύχειμεν ὑπολαμδάνειν. Άλλ' έγωγε ἐδο τάλλα. Τοις μέντοι λεγομένοις ύπο τούτων έάν τε πιστεύωμεν, εάν τε απιστώμεν, άναγχαίως έγει δηξάζειν πάντη τε και πάντως. "Οτι μέν οὖν ἀμήχανόν ἐστι Φιλοσοφείν τον τρόπον τοῦτον, φανερόν. Ότι δὲ καὶ παρά φύσιν, και παρά τους νόμους, ώδι κατίδοιμεν άν. 🗗 μέν γάρ τῷ ὄντι τὰ πράγματα τοιαῦτα είη, τί λοιπόν άλλ' ή χαθάπερ εν υπνφ, ζην ήμας είκη χαι έμπληκτως; "Ωστε φλυαροίεν αν οί νομοθέται, καί στρατη. γυί, καὶ οί παιδεύοντες. 'Αλλ' ἔμοιγε δοκοῦσιν σί μέν άλλοι πάντες άνθρωποι ζῆν κατά φύσιν, μύνοι μέντοι τετυφῶσθαι, μᾶλλον δὲ μεμηνέναι μανίαν έρρωμένην οί ταῦτα ληροῦντες. Οὐχ ήκιστα μέντοι τοῦτο καταμάθοι τις αν κάκειθεν. Άντίγονος γαρ δ Καρύστιος χατά τοὺς αὐτοὺς γενόμενος χρόνους, καὶ ἀναγράψας αὐτῶν τὸν Βίον, φησί τὸν Πύρξωνα διωχόμενον ύπο χυνός, αναφυγείν επί τι δένδρον σχωπτόμενον δε ύπο των παρόντων, είπειν ώς χαλεπον είη τὸν ἄνθρωπον ἐκδῦναι. Φιλίστης δὲ τῆς ἀδελφῆς αὐτοῦ θυούσης, ἔπειτα τῶν φίλων τινὸς ὑποσχομένου τὰ πρός τὴν Ουσίαν, καὶ μὴ παρασχομένου: τοῦ μέντοι Πύρρωνος πριαμένου καὶ ἀγανακτοῦντος , ἐπειδήπερ δ φίλος έλεγεν, ώς οὐ ποιήσαιτο πύμφωνα τοῖς λόγοις, οὐδ' ἄξια τῆς ἀπαθείας εἰπεῖν αὐτόν, ἐν γοῦν γυναικί ου δεί την απόδειξιν αυτής ποιείσθαι. Καίτοι διχαίως αν εἶπεν ό φίλος, ὅτι ματαία χαὶ ἐν γυναιχί, καλ κυνί, καλ πᾶσιν. Ελ δή σοι τῶν λόγων τούτων έστιν όφελος, όρθως γ' έχει μαθείν, και τίνες οι ζη-

sario saltem fides habenda sit, planeque statuendum ita rem se habere. Sed enim cur naturam et mores sequi nos potius oporteat, quam ab iis discedere, qui nec sciamus omnino quidquam, nec quidquam habearous, quo res judicemus? Illud enim hominis admodum stulti est, quod addunt, quemadmodum medicamenta purgativa simul cum excrementis excernuntur, sic etiam rationem, quæ omnia incerta esse efficiat, æque oc reliqua tolli. Nam si se ipsa redarguat, ineptiant qui ea utuntur. Quiescant igitur isti, ac ne hiscant quidem. Neque vero purgativo medicamento quidquam simile istorum ratio habet. Quippe medicamentum ita excernitur, ut in corpore minime resideat : at hac ratio eadem maneat hæreatque in animo fidesque ei semper adjungatur necesse est. Sola enim aliis nos assentiri prohibeat. Sed ab illis homines haudquaquam pro nihil opinantibus haberi, vei ex hoc intelligas. Qui sentit, idem ut non sential fieri nullo modo polest : sentire autem cogroscere est. At homines sensui fidem adjungere nemo non videt. Nam ut diligentius aliquid considerare possint, cum abstergere oculos, tum ctiam propius accedere ac subinde nictando considerare solent. Quin etiam ipsi nostrum tam lætitiæ quam doloris sensum novimus. Neque enini fieri potest, ut quis nesciens uratur aut secetur. Memoriam similiter ac recordationem quis non cum exi-

stimatione conjunctain esse dixerit? Quid de communibus animi notionibus, quæ ejusmodi hominem esse clamant, præterea quid de litteris et artibus dicetur? Horum enim nihil exstaret, nisi ad existimandum nati et apti essemus. At mitto cætera, dum hoc unum constet, fidem ut illorum verbis sive adjungamus, sive derogemus, opinandi facultatem omnino et utique nobis esse relinquendam. Nullam igitur hujusmodi philosophandi rationem esse posse apparet. Quæ quantopere etiam naturæ et legibus repugnet, nunc videamus. Nam si vere ita se res habeant, quid aliud superest, nisi ut sic tanquam in somno temere stolideque vivamus? Quanobrem nugentur legumlatores, duces, præceptores Sed mihi videntur cæteri omnes homines naturæ convenienter vivere, solique philosophi illi qui tam absurda loquantur, desipere vel potius vehementer furere. Quod ipsum maxime vel ex hoc intelligas. Antigonus enim Carystius, qui iisdem temporibus vixit illorumque vitam scripsit, Pyrrhonem ait, ut insequentem cancra effugeret, in arborem aliquando evasisse; deinde vero ab iis qui aderant ea de causa ludibrio habitum, ægre hominem exui respondisse. Præterea quum Philiste ejus soror sacrificium pararet, quendam ex amicis qui res ad illud necessarias pollicitus erat, promissis non stetisse. Pyrrhonem igitur eos sumtus facere coactum inλώσαντες αὐτὸν ἐγένοντο, καὶ τίνας ἔζήλωσεν αὐτός. Ὁ μὲν οὖν Πύρρων ᾿Αναξάρχου τινὸς ἐγένετο μαθητής, ὁς τὸ μὲν πρῶτον ἦν ζωγράφος, οὐδ' οὕτως εὐτυχής, ἔπειτα τοῖς Δημοκρίτου βιδλίοις ἐντυχών, χρηστὸν μὲν οὐδὲν οὕτε εὕρεν, οὕτε ἔγραψε, κακῶς δὲ πάντας εἶπε καὶ θεοὺς καὶ ἀνθρώπους. Αὐτὸς δ' ὕστερον τοῦτον τὸν τὕφον περιδαλλόμενος, καὶ καλῶν ἄτυφον ἐαυτόν, οὐδὲν ἐν γραφῆ κατέλιπεν. Ἐγένετο δὲ μαθητής αὐτοῦ Τίμων Φλιάσιος, ὁς τὸ μὲν πρῶτον ἐχόρευεν ἐν τοῖς θεάτροις ἔπειτα δ' ἐντυχὼν αὐτῷ συνέγραψεν ἀργαλέας παρωδίας καὶ βωμολόχους, ἐν αῖς βεδλασφήμηκε πάντας τοὺς πώποτε φιλοσοφήσαντας. Οδτος γὰρ ἦν ὁ τοὸς σίλλους γράψας καὶ λέγων. <sup>α</sup>

σχέτλιοι ἄνθρωποι , κάκ' έλέγχεα , γαστέρες ολον, οδων ἔχ τ' ἰρίδων ο ἔχ τε στοναχῶν πέπλασθε! Ρ χαὶ ἄνθρωποι πενεῆς οἰήσιος ἔμπλεοι ἀσχοί.

Μηδενός δ' ἐπιστραφέντος αὐτῶν, ὡς εἰ μηδὲ ἐγένοντο τοπαράπαν, ἐχθὲς καὶ πρώην ἐν ᾿Αλεξανδρεία τῆ κατ' Αἴγυπτον Αἰνησίδημός τις ἀναζωπυρεῖν ήρξατο τὸν ὕθλον τοῦτον. Καὶ σχεδὸν οἱ μὲν κράτιστοι δοκοῦντες εἶναι τῶν τὴν όδὸν βεδαδικότων ταύτην, εἰσὶν οὖτοι. Οτι μὲν οὖν τὴν τοιαύτην εἴτε αἴρεσιν,

είτε άγωγην λόγων, είτε όπη και όπως αν έθέλη τις α χαλείν αὐτήν, οὐδείς αν εὐφρονῶν ὀρθήν είναι Έγω μέν οὐδὲ φιλοσοφίαν οίομαι δείν φαίη, δηλον. ονομάζειν αὐτήν, ἀναιροῦσάν γε δὴ τὰς τοῦ φιλοσοφεῖν ἀρχάς. Ταῦτα μέν οὖν πρὸς τοὺς κατά Πύβρωνα φιλοσοφείν νομιζομένους. Συγγενή δ' αὐτοίς είη αν και τα αντιλεγόμενα πρός τους κατά Άρίστιππον τὸν Κυρηναΐον, μόνα λέγοντας εἶναι τὰ πάθη καταληπτά. Σωκράτους δ' έταῖρος δ 'Αρίστιππος ήν; δ την χαλουμένην Κυρηναϊχήν συστησάμενος αξρεσιν, άφ' ἦς τὰς ἀφορμὰς Ἐπίχουρος πρὸς τὴν του τέλους ἔχθεσιν είληφεν. ΤΗν δ' δ Ἀρίστιππος ὑγρὸς πάνυ τὸν βίον και φιλήδονος. ἀλλ' οὐδὲν μέν οδτος ἐν τῷ φανερώ περί τέλους διελέξατο. δυνάμει δέ τῆς εὐδαιμονίας την υπόστασιν έλεγεν έν ήδοναῖς κεῖσθαι. 'Αεί γάρ λόγους περί ήδονης ποιούμενος, είς διποψίαν ήγε τούς προσιόντας αὐτῷ τοῦ λέγειν, τέλος εἶναι τὸ ήδέως ζῆν. Τούτου γέγονεν ακουστής Σύναλλος καὶ ή θυγάτηρ αὐτοῦ ᾿Αρήτη. Ἡτις γεννήσασα παὶδα ώνόμασεν Άρίστιππον, ός υπαχθείς υπ' αὐτῆς εἰς λόγους φιλοσοφίας, μητροδίδακτος έκλήθη δς καί σαφῶς ώρίσατο τέλος εἶναι τὸ ἡδέως ζῆν, ἡδονὴν ἐντάττων την κατά κίνησιν. Τρεῖς γάρ ἔφη καταστάσεις είναι περί την ημετέραν σύγκρασιν μίαν μέν,

dignari coepisse, quod ex amico isto andiret, se handquaquam philosophiæ præcepta esse observaturum, neque ita victurum, ut orani animi perturbatione careret. Tum Pyrrhonem homini respondisse, hujus rei documentum in mulierculæ causa dari non oportere. Atqui merito amicus ille diceret, in muliere, in cane in reliquis denique omnibus inane totum hoc disputandi genus futurum. Quodsi hac oratio tihi prodest, hand absurdum erit, tum quos habuerit assectatores, tum quos ipse æmulatus sit, cognoscere. Fuit igitur Pyrrho Anaxarchi cujusdam discipulus : ac primum quidem picturæ operam dedit, sed vano conatu rem aggressus est, deinde vero posteaquam Democriti libros legisset, nihil aut in iis boni reperit ant ipse conscripsit, sed deos tantum hominesque omnes probris et maledictis vexavit. Idem postea quum hoc fastus genus sibi induisset, ac tamen minime fastosum se appellaret, nihil scriptum reliquit. Ejus disciplina usus est Timon Phliasius, primo in scenis saltare solitus; qui ubi deinde hominem audivit, versus mordaces et scurriles edidit, quibus omnem superiorum philosophorum nationem proscindebat. Fuit enim is sillorum auctor, in quibus ita scribit :

duri homines, ignavum genus, ventres solum, quibus e lítibus et suspiriis conflati estis! Et homines vanæ opinionis plení utres.

Quim autem jam nemo eos observaret, quasi ommino ninquam fuissent, heri aut nudius tertius Alexandriæ, Ægypti urbe, exstitit Ænesidemus quidam, qui antiquim illul nugarum genus renovare aggrederetur. Atque hi fere sunt ex vulgi opinione principes, qui hanc philosophandi viam inierunt. Et hanc talemque vel sectam vel disciplinam, vel utcunque et quomodocunque cam appellare libet, neminera qui quidem prudens sit, approbaturum esse manifestum est. Ego vero ne philosophiam quidem eam vocandam existimo, quum ipsa philosophiæ principia tollat. Hæc igitur adversus philosoplios, qui Pyrrhonis assectatores habentur, dicta sunto. Quibus cognata illa fuerint, que opponi solent hominibus ex Aristippi Cyrenæi disciplina profectis, qui solos affectus mente comprehendi posse statuehant. Socratis autem sodalis Aristippus fuit, qui Cyrenaicam sectam instituit, ex qua quidem Epicurus finis illius constituendi occasionem arripuit. Erat enim Aristippus in omni vita mollis admodum et voluptarius; qui etsi nihil unquam ipse palam de fine disseruit, potentia tamen beatitudinis fundamentum in voluptatibus positum esse docuit. Nam quum de voluptate perpetuo loqueretur, præbuit auditoribus suis suspicionem finis in vitæ deliciis collocati. Is Synallum quendam ejusque filiam Areten discipulos habuit. Hæc filium suscepit nomine Aristippum, qui ab ipsa ad philosophiæ studium impulsus, matris discipulus vulgo dicebatur. Hic aperte statuit finem esse suaviter vivere, voluptatem eam ponens, quæ in aliqua commotione versaretur. Triplicem enim temperationis nostræ conditionem esse censebat: unam qua doleremus, tempestati in mari coortes persimilem: alteram, qua lætaremur, et placido æquon similes essemus: placidam enim commotionem esse voκαθ' θν άλγοῦμεν, ἐοικυῖαν τῷ κατὰ θάλασσαν χειμῶνι· ἔτέραν δέ, καθ' ἢν ἡδόμεθα, τῷ λείῳ κύματι
ἀφομοιούμενοι· εἶναι γὰρ λείαν κίνησιν τὴν ἡδονήν,
οὖρίῳ παραδαλλομένην ἀνέμῳ· τὴν,δὲ τρίτην μέσην
εἶναι κατάστασιν, καθ' ἢν οὔτε ἀλγοῦμεν, οὖτε ἡδόμεθα, γαλήνη τ παραπλησίαν οὖσαν. Τούτων δὴ
καὶ ἔφασκε τῶν παθῶν μόνων ἡμᾶς τὴν αἴσθησιν
ἔχειν. Πρὸς οδς ἀντιλέλεκται ταῦτα.

(Eusebius Præparat. Evang lib. XIV, cap. 18 πρός τους κατά Πύρρωνα σκεπτικούς, ήτοι έφεκτιχούς ἐπιχληθέντας, μηδέν χαταληπτόν εἶναι ἀποφηναμένους. 'Από τοῦ αὐτοῦ. Scripsi : \* οὐδ' οὐκ ἔστιν] codd. out' oux foriv. - b el xal dolnuer ] libri el καὶ δώημεν. — c ἀνάγκη δὶ ] cum Vigero; codd. ανάγκη τε - d ήδέως αν τις έροιτο libri ήδέως αν τις είρετο. — ° διελέχθης ] codd. διηλέχθης bis. - T(μων φησίν] Vid. Phil. Gr. Fragm. vol. 1, pag. 95. - 8 Kopufov] Corybus sive Corcebus (Κόροιδος), Mygdonis filius, a poetis stulti hominis persona sæpe indutus, passim a veteribus memoratur. Vid. Eurip. Rhes. 539; Quint. Smyrn. XIII, 169; Pausan. X, 27, 1; Virg. Æn. II, 341 et ibi Heyn. Excurs. X. Hinc proverbium Κοροίδου ηλιθιώτερος apud Zenob. IV, 58; Apostol. X, 3; Diogenian. V, 56 et μωρότερος Κορύδου apud Apostol. XI, 93. — h Μελιτί. δην | De hoc aliisque hominibus stultis sic Ælianus var. hist. XIII, ι φασί παχύτατον γενέσθαι τήν διάνοιαν οί τῆς χωμφδίας ποιηταί, τὸ δέρμα ἔχοντα άδιακόντιστον, Πολύδωρόν τινα καὶ ἄλλον Κοικυλίωνα δνομα, δοπερ τὰ χύματα ήρίθμει ύπο τῆς άγαν μανίας. Λόγος δέ τις καὶ Σαννυρίωνα τοιοῦτον γενέσθαι, δε έν τη ληχύθω την χλίμαχα έζήτει. Καὶ Κόροιδον δέ, και Μελιτιάδην και έχείνους ανοήτους φασίν. Aristophanes Ran. 990 τέως δ' ἀβελτερώτατοι, χεγηνότες Μαμμάχυθοι, Μελιτίδαι χαθήντο, ubi legendus est interpres græcus. — i Τίμων] vid. Phil. Gr. Fragm. vol. I, pag. 95. — \* ἀλλ' olov] cum Vigero; membranæ αλλοίον. — 1 ήδ'

dδάμαστον] e Vigeri conjectura; codd. ἡ ἀδάμαστον. — = οὐδὲν γὰρ ὰν ἦν] libri οὐδὲν γὰρ ἦν. — = Vid. Phil. Gr. Fragm. vol. I, pag. 85 — • οἰων ἔχ τ' ἐρίδων] cod. τοίων apud Eusebium et ποίων apud Theodoretum de curandis gentium morbis serm. 2 tom. IV, p. 489. — • ἐχ τε στοναχῶν πέπλασθε] cum Eusebio; Theodoretus καὶ λιεγομάχων πεπλάνησθε. — • ὅπως ἀν ἐθέλη τις] codd. ὅπως ἐθέλη τις. — \* γαλήνη] libri γαληνῆ. —)

4. Έξης δ' αν είεν οι λέγοντες μόνα τα πάθη καταληπτά. Τοῦτο δ' εἶπον ένιοι τῶν ἐκ τῆς Κυρήνης. Οδτοι δ' ήξίουν, ώσπερ ύπο κάρου πιεζόμενοί τινες, ούδεν είναι το παράπαν, εί μή τις παραστάς αὐτούς παίοι και κεντώη. Καιόμενοι γαρ έλεγον και τεμνόμενοι γνωρίζειν, ότι πάσγοιέν τι πότερον δέ τὸ καΐον είη πύρ, ή τὸ τέμνον σίδηρος, οὐκ έχειν εἰπεῖν. Τοὺς δὲ ταῦτα λέγοντας εὐθὺς ἔροιτό τις ἄν, εὶ δή τοῦτο γοῦν Ισασιν αὐτοί, διότι πάσχουσί τι καὶ αἰσθάνονται. Μή είδότες μέν γάρ οὐδ' είπεῖν δυνηθεῖεν ἄν δτι μόνον Ισασι τὸ πάθος. Εὶ δ' αὖ γνωρίζουσιν, οὐκ ầν εἴη μόνα τὰ πάθη χαταληπτά. Τὸ γάρ, ἐγὼ καίομαι, λόγος ήν καὶ οὐ πάθος. Αλλά μην ἀνάγκη γε τρία ταῦτα συνυφίστασθαι, τό τε πάθος αὐτό, χαὶ τὸ ποιοῦν, καὶ τὸ πάσχον. Ο τοίνυν ἀντιλαμδανόμενος τοῦ πάθους πάντως αἰσθάνοιτ' άν. Οὐ γὰρ δή ότι μέν, εί τύχοι, θερμαίνεται γνωριεί, πότερον δ αὐτὸς ή δ γείτων, άγνοήσει· καὶ νῦν ή πέρυσι· καὶ Άθηνησιν ή εν Αλγύπτω, καλ ζων ή τεθνεώς, έτι δε άνθρωπος ών ή λίθος. Οὐχοῦν εἴσετσι καὶ ὑφ'οδ πάσχει. Καὶ γὰρ άλλήλους γνωρίζουσι, καὶ δοούς. καί πόλεις, και την τροφήν. Οί δ' αὖ τεχνίται τὰ έργαλεῖα τὰ αύτῶν οίδασι. Καὶ οί ἰατροί καὶ ναυτιχοί σημειούνται τὰ μέλλοντα. Καὶ τῶν θηρίων οἱ χύνες εύρίσχουσι τοὺς στίδους. Έτι γε μήν δ πάσχων τι, πάντως ή ώς οίχείου τινός, ή ώς άλλοτρίου πάθους άντιλαμδάνεται. Πόθεν οὖν έξει λέγειν, ὅτι τοῦτο μέν έστιν ήδονή, τοῦτο δὲ πόνος; ή ὅτι γενόμενος ή όρῶν ἡ ἀχούων πάσχοι τι; χαὶ τῆ μέν γλώσση γευόμενος, τοις δ' όμμασιν όρων, τοις δ' ώσιν ακούτον

luptatem, secundi venti simillimam. Tertiam denique mediam esse conditionem, qua nec doleremus, nec lactaremur, malaciæ et tranquillitati comparandam. Horum ille duntaxat animi motuum sensum aliquen nobis inesse docebat. Sed illis hæc adversantur.

4. Deinceps, inquit, cos videamus, qui solos affectus mente comprehendi posse defendunt. Dixerunt hoc quidam ex ils qui Cyrenaicorum sectam professi sunt. Il sic tanquam sonno oppressi omnino nihil esse existimabant, nisiquis propius accedens ipsos feriret aut foderet. Quippe si urerentur ac secarentur, pati se aliquid, sibi liquere, atrum vero ignis esset illud quod ureret, an ferrum quod secaret, id se incompertum habere affirmabant. Ex hoc hominum genere statim quæramus, num id saltem probe

sciant, pati se ac sentire aliquid. Hoc illi si nesciant, ne contendere quidem possint, se solos affectus nesse. Sin autem hoc intelligant, non soli affectus mente comprehendi possint. Nam illud uror loquentis est, non patientis. Enimvero simul hæc tria subsistere necesse est, primum mala ipsa, deinde id quod ea affert, denique id quod iis premitur. Porro qui malum sustineat, is utique sentiat oportet. Nec enim profecto calefieri se, si forte calescat, intelliget; idem tamen, ipsene an vicinus calefiat, ignorabit: adeoque nune an superiore anno, Athenis an in Ægypto, vivusne an mortuus, bomorie an lapis. Quare simul etiam noverit, a quo pafiatur. Etenim homines cum se invicem, turu vias etiam, urbes cibosque norunt. Sua porro artificibus

ή πώς Ισασιν, ότι τοδί μέν αίρεισυαι χρην, τοδί δέ φεύγειν; Εἰ δὲ μηδὲν τούτων γνοῖεν, οὐχ ἔξουσιν όρμήν, οὐδ' ὄρεζιν· οὕτω δ' οὐδ' ἐν ζῷα εἶεν. Γελοῖοι γάρ είσιν, δπότε λέγοιεν, δτι ταῦτα μέν αὐτοῖς συμδέδηχεν, οὐ μὴν ἴσασί γε πῶς καὶ τίνα τρόπον. Οἶτοι γάρ οὐδ' εἰ ἄνθρωποι πεφύκασιν, οὐδ' εἰ ζῶσιν, έχοιεν αν είπεϊν ούκουν ούδ' εί λέγουσί τι και άποφαίνονται. Πρός δή τους τοιούτους τίς αν είη λόγος; θαυμάσαι μέν τις άν, εί άγνοοῦσι πότερον ἐπὶ τῆς γῆς είσιν, ἢ ἐν τῷ οὐρανῷ· πολλῷ δὲ θαυμασιώτερον, εί ούχ οίδασι, και ταῦτα φάσκοντες φιλοσοφείν, ἄρά γε τὰ τέτταρα πλείονά ἐστιν ἢ τὰ τρία· καὶ τὸ ἐν καὶ τὰ δύο, πόσα ἐστίν. Ο ὐδὲ γὰρ δπόσους ἔγουσιν ἐπὶ τών χειρών δακτύλους οὖτοί γε δύνανται εἰπεῖν, οὐδὲ πότερον έχαστος αὐτῶν εἶς ἐστιν, ἢ πλείους. Δατε ούδε τουνομα το ίδιον είδεναι άν, \* ούδε την πατρίδα καὶ τὸν Ἀρίστιππον. Οὐκοῦν οὐδὲ τίνας φιλοῦσιν ή μισούσιν, οὐδὲτίνων ἐπιθυμούσιν· οὐδ' εἰ γελάσαιεν 🕏 δακρύσαιεν, έξουσιν είπειν, ούδ' ότι το μέν είη γελοίον, τὸ δὲ λυπηρόν. Δῆλον οὖν ὡς οὐδὲ τί νυνὶ λέγομεν ήμεις, συνίασιν. Ούδεν οὖν οξ γε τοιοῦτοι διαφέροιεν αν έμπίδων ή μυιών, καίτοι κάκεινα γνωρίζει τά κατά φύσιν. Πρός δή τοὺς οξιτω διακειμένους, εί καὶ μυρία λέγειν ένεστιν, άλλ' πρκεί γε καὶ ταῦτα. Επεται τούτοις οὖν, συνεξετάσαι καὶ τοὺς τὴν ἐναντίαν βαδίζοντας, καὶ πάντα χρῆναι πιστεύειν ταῖς τοῦ

σώματος αἰσθήσεσιν όρισαμένους, ὧν εἶναι Μητρόδωρον τον Χίον και Πρωτογόραν τον Άδδηρίτην. Τον μέν οὖν Μητρόδωρον Δημοκρίτου έφασαν ἀκηκοένας. άρχας δὲ ἀποφήνασθαι τὸ πληρες καὶ τὸ κενόν. ὧν τὸ μέν όν, τὸ δὲ μὴ δν είναι. Γράφων γέ τοι περὶ φύσεως είσδολη έχρησατο τοιαύτη ούδεις ήμων ούδέν οίδεν, ούδ' αύτό τοῦτο πότερον οίδαμεν, ή ούκ Ήτις εἰσδολή κακὰς έδωκεν ἀφορμάς οίδαμεν. τῷ μετὰ ταῦτα γενομένφ Πύβρωνι. Προδάς δέ φησιν, δτι πάντα έστίν, δ άν τις νοήσαι. Τον δέ Πρωταγόραν λόγος έχει κεκλησθαι άθεον. Γράφων γέ τοι καὶ αὐτὸς περὶ θεῶν εἰσδολῆ τοιᾶδε ἐγρήσατο. ο περι μέν οὖν θεῶν οὐκ οἶδα οὕθ' ὡς εἰσίν, οὕθ' ὁποῖοί τινες ίδέαν. Πολλά γάρ έστι τά χωλύοντά με έχαστον τούτων είδέναι. Τοῦτον Άθηναῖοι φυγή ζημιώσαντες, τας βίδλους αὐτοῦ δημοσία ἐν μέση τῆ ἀγορὰ κατέχαυσαν. Έπει ουν οίδε μόναις δείν έφασαν ταίς αίσθήσεσι πιστεύειν, τὰς πρὸς αὐτοὺς ἀντιβρήσεις θεασώμεθα.

(Eusebius Præparat. Evang. lib. XIV, cap. 19. πρὸς τοὺς κατ' ᾿Αρίστιππον φιλοσόφους, μόνα λέγοντας τὰ πάθη εἶναι καταληπτά, τὰ δὲ λοιπὰ ἀκατάληπτα. ᾿Απὸ τοῦ αὐτοῦ. Scripsi: \* εἰδέναι ἄν] codd. εἰδεῖν ἄν. — \* περὶ μὲν οὖν θεῶν οὐν οἶδα οῦθ' ὡς εἰσίν, οῦθ' ὁποῖοὶ τινες ἰδέαν] cum codd.; idem lib. XIV. cap. 3 ita scribit: δ μὲν γὰρ Δημοκρίτου γε

nota sunt instrumenta. Quid? quod medici et nantici futura præsentiunt. Imo e hestiis etiam canes tritas vias reperiunt. Quin etiam qui aliquid patitur, is omnino quasi proprium aut tanquam alienum malum sustineat necesse est. Qui ergo dicere poterit, voluptatem unam esse remi, alterain laborem? ant sese gustu aut visa ant auditu aliquid pati? et gustare se lingua, videre oculis, anribus andire? ant qui tandem alterum expetendum, alternm fugiendum esse sciunt? Quorum si nihil ipsi norunt, ne impetum quidem ullum aut appetitum habent, et ideirco ne animantia quidem sunt. Nam risum movent, quum ajunt, ca quidem sibi evenisse, qui tamen vel quemadmodum evenerint, se nescire. Ili enim nec num homines sint, nec num vivant, declarare queant; ideoque nec num aliquid loquantur ac statuant. Cum hoc igitur hominum genere quod commercium habere possimus? Et quidem mirahimur, eos in cœlone an in terra versentur, ignorare : at longe mirabilius est, quun philosophari se profiteantur, eos tamen non intelligere, sintne quatuor plura quam tria: et unum ac duo, quot sint. Nam quot in manibus digitos habeent, ant situe horum quilibet unus en plures, definire nequenet. Quamobrem ne nomen quidem ipsi suum noverint, nec patriam, nec Aristippum. Ergo quos vel ament, vel oderint, vel concupiscant : porro rideant an lacrimentur, pronuntiare non queant : ideoque ne dicere quidem, hoc jucundum esse, iliud molestum.

Liquet igitur ipsos, quid nunc Los dicamus, ne intelligere quidera. Quocirca inter tales homines atque inter culices aut muscas omnino nihil interest, tametsi bestiolæ istæ res naturæ suæ congruentes norunt. Verum hæc e sexcentis quæ urgeri possint, adversus homines sic animatos dicta sufficiant. Sequitur, nt corum etiam, qui contrariam inierunt viam, atque in omnibus rebus fidem sensibus adjungendam esse censent, sententiam exploremus. Horum e numero sunt Metrodorus Chius et Protagoras Abderites. Et Metrodorus quidem, ut ajunt, Democriti auditor fuit, ac principia duo, plenum et vacuum posuit; e quibus alterum ens, alterum noa ens esse affirmabat.. Is de natura scripturus tali usus est dieputationis proæmio : nemo nostrum quidquam scit, ne hoc ipsum quidem, sciamusne aliquid, an nihil sciamus. Hoc procemium pessimum locum Pyrrhonis, qui postea vivebat, dubitationi fecit. At idem ulterius progressus, id esse omnia statuit, quod quisque intelligat. Cæterum quod ad Protagoram attinet, athenm illum dictum esse tradunt. Quippe quum et ipse de diis scriberet, sic sermonem orsus est : de diis neque ut sint, neque qualem speciem habeant, scio. Sunt enim multa, qua me singula horum scire prohibeant. Hujus jam exsilio multati libros Athenienses publice medio in fore combusserunt. Sed quesiam solis isti sensibus credendum esse dixerunt, quibus refellantur argumentis, videamus.

γονώς έταϊρος ὁ Πρωταγόρας άθεον έκτήσατο δόξαν. Λέγεται γοῦν τοιἄδε κεχρῆσθαι εἰσδολῆ ἐν τῷ περὶ θεῶν συγγράμματι. περί μέν θεων ούχ οίδα ούθ' ώς είσίν, ούθ' ώς ούχ εἰσίν, ούθ' όποιοί τινες ιδέαν. Quamobrem hic locus ex altero corrigi poterit. Neque tamen quidquam mutandum esse censui, præsertim quum scriptores alii aliter hæc Protagoræ verha referant, velut Sextus Empiricus adv. Math. 1X, 57 δ δὲ Πρωταγόρας ρητῶς που γράψας περί θεῶν ούτ' εί εἰσίν, ούθ' δποῖοί τινές εἰσι, δύναμαι λέγειν. πολλά γάρ έστι τὰ κωλύοντά με. Theophilus ad Autol. lib. III, cap. 7 καὶ Πρωταγόρας δ Άδδηρίτης λέγων είτε γάρ είσι θεοί οὐ δύν εμαι περί αὐτῶν λέγειν, ούτε όποῖοί είσι δηλώσαι πολλά γάρ έστι τά χωλύοντά με. Vid. Philos. Græc. Fragm. vol. II, p. 130 sq.)

5. Γεγόνασι δέ τινες, οί άξιοῦντες τῆ αλσθήσει καλ ταϊς φαντασίαις μόναις δείν πιστεύειν. Ένιοι δέ φασι καὶ τὸν Ομηρον αἰνίττεσθαι τὸ τοιοῦτο, πάντων ἀποφαίνοντα τὸν Ὠχεανὸν ἀρχήν, ὡς ἐν ρύσει τῶν πραγμάτων όντων. Καὶ μὴν καὶ Μητρόδωρος ὁ Χῖος τὸ αὐτὸ τούτο λέγει. Οὐ μὴν ἀλλ' ἄντιχρύς γε Πρωταγόρας δ Άδδηρίτης. Οδτος γάρ έφη μέτρον είναι πάντων χρημάτων τον άνθρωπον τῶν μέν ὄντων, ώς έστι τῶν δ' οὐκ ὄντιον , ὡς οὐκ ἔστιν. Ὁ ποῖα γὰρ έκαστω φαίνεται τὰ πράγματα, τριαῦτα καὶ εἶναι. Περὶ δὲ τῶν ἄλλων μηδὲν ἡμᾶς δύνασθαι διισχυρίσασθαι. Πρός εὲ τούτους εἴποι τις ἄν, ἃ καὶ ὁ Πλάτων έν Θεαιτήτω πρώτον μέν, τί δήποτε τοιούτων γε δή τῶν πραγμάτων ὄντων, ήξίωσαν εἶναι μέτρον τῆς ἀληθείας τὸν ἀνθρωπον, ἀλλ' οὐ συνῆχαν τὸ κεφάλαιον; ἔπειτα δὲ πῶς ἔλεγον εἶναι σοφοὺς ἑαυτούς,

εί δή πᾶς τις αὐτος έαυτῷ μέτρον ἐστὶ τῆς ἀληθείας: η πῶς ἐλέγχουσι τοὺς ἄλλους, εἴπερ έκάστω το φαινόμενον άληθές έστιν; άγνοοῦμέν τέ τινα, χαίτοι πολλάχις αἰσθανόμενοι, χαθάπερ ἐπειδάν τῶν βαρδάρων ακούωμεν; Ο γε μήν θεασάμενος ότιουν, είτα μεμνημένος, οίδε μέν, αίσθάνεται δ' οὐκέτι. Καὶ εὶ θατέρω μέν δφθαλμῷ μύσαι, θατέρω δ' δρώη, δῆλον ότι ταὐτὸ εἴσεται καὶ οὐκ εἴσεται. Πρὸς δὲ τούτοις, εἰ τὸ φαινόμενον έκάστω καὶ άληθές έστιν, ήμῖν δὲ οὐ φαίνεται τὰ ὑπ' ἐχείνων λεγόμενα ἀληθῆ, χαὶ τὸ μή είναι πάντων πραγμάτων μέτρον τον άνθρωπον άληθές αν είη. Και μην οί γε τεχνίται των ατέχνων διαφέρουσι, καὶ οί ἔμπειροι τῶν ἀπείρων καὶ διὰ τοῦτομαλλον προορά το μέλλον έσεσθαι χυδερνήτης, χαί **ἐατρός, καὶ στρατηγός. Άπλῶς τε ἀναιροῦσιν οὖτοί γε** τὸ μαλλον και τὸ ήττον, και τὸ ἐξ ἀνάγκης, και τὸ ένδεχόμενον, και το κατά φύσιν, και το παρά φύσιν. Ούτω δ' αν είη ταὐτὸν καὶ δν καὶ οὐκ ὄν. Οὐδὲν γὰρ χωλύει ταὐτό, τοῖς μέν εἶναι φαίνεσθαι, τοῖς δὲ μή είναι. Καὶ ταὐτὸ ἄν είη ἄνθρωπος καὶ ξύλον. "Εσίι" δτε γάρ φαίνεται ταὐτό, τῷδε μὲν ἄνθρωπος, τῷδε δὲ ξύλον. "Απας τε λόγος άληθης αν είη διά τοῦτο δέ καὶ ψευδής. Καὶ οἱ βουλευόμενοι καὶ δικάζοντες ούχ αν έχοιεν ούδεν ποιείν. Και το δεινότατον, έσονται οξ αύτο) σπουδαϊοι καὶ μοχθηροί καὶ ταὐτὸ κακία καλ άρετή. Πολλά δὲ τοιαῦτα καλ άλλα τις 'Αλλά γάρ οὐδὲν δεῖ πλειόνων αν έγοι λέγειν. λόγων πρὸς τοὺς μὴ οἰομένους ἔχειν νοῦν καὶ λόγον. Είθ' έξης ἐπιλέγει· ἐπεί δ' ἔτι νῦν εἰσί τινες, οί πάσαν αἴσθησιν καὶ πάσαν φαντασίαν ἀληθῆ λέγοντες είναι, μικρά και περι τούτων είπωμεν. Ἐοίκασι γάρ ούτοί γε δεδοικέναι, μήποτε εί ψευδείς είποιεν αἰσθή-

5. Fuere, inquit, nonnulli præterea, qui sensibus tantum atque visis fidem adhibendam esse putarent. Nec desunt, qui tale quid ab Homero obscure significatum esse dicant, quum Oceanum rerum ounnium principium vocarit, quod res quasi fluminis instar laberentur. Quin etiam Metrodorus Chius hoc ipsum asseverat, sed plene ac discrte Protagoras Abderites. Is enim omnium rerum mensuram hominem esse contendit; earum quidem quæ exstant, ut sint, quæ vero non exstant, ut non sint. Quippe quales cuique res videantur, tales et esse. De cæteris nihil nos posse affirmare. Quihus merito eadem objicias, quæ a Plotone in Theæteto disputantur : Primum, si res ita se habent, quamobtem tandem hominem veritatis mensuram esse voluerunt, sed quod hoc in genere caput est, non viderunt? Deinde, qui se ipsos sapientes vocare potuerunt, si quilibet sibi ipsi veritatis mensura est? sut .quorsum alio. reprehendunt, si quod cuique apparet, id continuo verum est? et cur nonnulla, etiamsi sapius ea sensu percipimus, adhue tamen ignoramus, ut quum barbaros loquentes audimus? Præterea qui ejus rei quam antea

spectavit, postea recordatur, novit illam profecto, nec amplius tamen sentit. Jam si ex oculis alterum clauserit, altero aspiciat, idem simul noverit ignoretque necesse est. Ad hæc, si quod cuique videtur, id etiam verum est, nobisque vera non videntur, quæ ab illis dicuntur, verum simul erit hominem rerum omnium non esse mensuram. Jam qui artem exercent vel aliani quamcunque rem tractant, ejus rei imperitos cognitione præcellunt : eamque ob causam gubernator, medicus et imperator, quid futurum sit clarius multo certiusque prospiciunt. Isti vero quidquid in quoque genere aut magis aut minus est, porro rei necessariæ pariter et possibilis, naturalis denique et præter naturam accidentis discrimen omnino tollunt. Ita ens et non ens unum idemque fuerint. Nihil enim obstat, quominus aliis idem, aliis non esse videatur. Ergo idem erunt homo atque lignum : quippe idem alteri nonnunquam bomo, alteri lignum videtur. Vera quoque omnis oratio futura est, ideoque falsa etiam omnis futura. Similiter qui aliqua de re aut deliberant aut judicant, nihil quod agant habebunt. Quodque longe gravissimum est,

σεις είναι τινας, ούκ άν σχοϊεν το κριτήριον και τον κανόνα βέδαιον, οὐδ' ἐχέγγυον. Οὐχ δρῶσι δέ, ὡς ούχ αν φθάνοιεν ούτω γε, και τὰς δόξας απάσας άληθεῖς ἀποφαίνοντες. πολλά γάρ δή ταύταις πεφύκαμεν χρίνει», χαὶ οὐδὶν ἦττον ἀξιοῦσιν αὐτῶν τὰς μὲν άληθείς είναι, τάς δὲ ψευδείς. Έπειτα δὲ σκοπῶν ίδοι τις άν, οὐδὲ τῶν άλλων πριτηρίων αἰεί καὶ διά παντὸς ἀψευδες οὐδέν, οἶον λέγω ζυγόν, ἢ τόρνον, ἤ τι των τοιούτων άλλ' έχαστον αὐτων, ώδὶ μέν έχον, ύγιές ἐστιν ώδι δέ, μοχθηρόν και τουτονί μέν χρωμένων τὸν τρόπον, ἀληθεύει τουτονί δέ, ψεύδεται. Καὶ μήν είγε πάσα αίσθησις άληθής ήν, οὐχ έδει τοσούτον διαφέρειν αὐτάς. Άλλαι γάρ εἰτιν ἐγγύθεν καὶ πόρρωθεν, καὶ νοσούντων καὶ ἐρρωμένων, καὶ τεχνιτών και ἀτέχνων, και φρονίμων και ἀφρόνων. Τὰς δὲ δὴ τῶν μεμηνότων παντάπασιν αν είη άτοπον λέγειν άληθεῖς εἶνσι, καὶ τὰς τῶν παρορώντων καὶ παραχουόντων. Εύηθες γάρ αν ἦν τὸ λεγόμενον, ώς δ παρορών ήτοι δρα ή ούχ δρα. Φαίη γάρ ἄν τις, ότι δρά μέν, άλλ' ούκ όρθως. Όπόταν μέντοι φωσιν, ώς ή μέν αἴσθησις οὖσα άλογος οὐδέν προστίθησιν, ούδ' άφαιρεί, φαίνονται τάμποδών ούχ δρώντες. Έπὶ γάρ τοῦ ἐρετμοῦ τοῦ ἐν τῷ ὕδατι, κὰπὶ τῶν γραφῶν καί μυρίων άλλων ή αἴσθησίς ἐστιν ή ἀπατώσα. Διὸ

καί μεμφόμεθα πάντες έπί τῶν τοιούτων οὐ τὸν νοῦν ήμῶν, ἀλλά τὴν φαντασίαν. Ἐλέγχει γὰρ δ λόγος αὐτὸς έαυτόν, ἀξιῶν ἄπασαν ἀληθῆ φαντασίαν εἶναι. Τὴν γὰρ ἡμετέραν, δι' ήν οὐχ οἰόμεθα πᾶσαν εἶναι τοιαύτην, ψευδή πάντως αποφαίνει. Συμβαίνει τοίνυν αὐτοῖς ἄπασαν φαντασίαν ἀληθῆ καὶ ψευδῆ λέγειν είναι. Καθόλου δὲ άμαρτάνουσιν, άξιοῦντες, όποια άν ήμιν φαίνηται τὰ πράγματα, τοιαῦτα καὶ είναι. Τοὐναντίον γάρ, δποῖα πέφυκε, τοιαΰτα φαίνεται, καὶ ούχ ήμεις αὐτὰ ποιοῦμεν οὕτως ἔχειν, ἀλλ' ὑπ' ἐχείνων αὐτοὶ διατιθέμεθά πως. Ἐπεὶ καὶ γελοῖον εἴη ἄν, εὶ διανοηθείημεν ήμεῖς, ὅσπερ οἱ ζωγράφοι καὶ πλάσται σχύλαχας ή χιμαίρας, άξιοῦν εὐθὺς εἶναι ταῦτα, καὶ διὰ τοῦτο φαντάζεσθαι, καθάπερ εὐτρεπῆ παρέσται. Διότι μέν οὖν οὐκ ὀρθῶς λέγουσιν, οἱ φάσκοντες είναι πάσαν αίσθησιν και πάσαν φαντασίαν άληθῆ, δήλον έχ τούτων. Άλλα γάρ και τούτων ούτως έχόντων, αὖθις οἱ περὶ τὸν Ἐπίχουρον ἐχ τῆς Ἀριστίππου διαδοχής δρμώμενοι, πάντα ήδονής εξήπτον καί αἰσθήσεως, μόνα τὰ πάθη καταληπτά καὶ τέλος άγαθων την ήδονην είναι δριζόμενοι. Λέγεται δε δ Έπίχουρος ύπὸ μέν τινων μηδενὸς ἀχηχοέναι, έντυγεϊν δέ τοις των παλαιών συγγράμμασιν, ύπό τινων δ' ότι ήχουε Ξενοχράτους, ύστερον δέ και Ναυσιφά-

idem probi simul et improbi erunt : idem vitium ac virtus erit. Cujusmodi pleraque alia proferri possint : sed pluribus adversus istos rationibus uti supervacaneum sit, qui se nec mente nec ratione uti arbitrantur. Hæc ille, qui deinceps superioribus hæcce subjungit : Et quoniam, inquit, nonnulli sunt etiam nunc, qui o innem sensum ac visum oinne verum esse affirment; de his etiam pauca dicemus. Vereri enim videntur, ne forte, si sensum aliquem falsum esse dixerint, certam ea de causa nullam ac fide dignam judicandi normam habituri sint : nec interea vident, hoc plane sequi, ut opiniones omnes veras esse defendant, quim in earum plerisque judicium sequi soleamus : et tamen nihilominus veras alias, alias contra falsas esse existimant. Deinde qui talia diligenter considerare volet, is ne inter cæteras quidem regulas, quibus res judicantur, ullam esse comperiet semper et omnino certam, verbi causa jugum, tornum et reliqua id genus. Quodlibet enim horum instrumentorum, dum certo modo se habet, sanum est : dum secus, pravum : eo dum sic uteris, verum est : dum aliter, falsum. Quodsi sensus omnis verus esset, tantum inter eos discriminis esse non deberet. Quippe cominus alii sunt, eminus alii ægrotorum et valentium, peritorum et imperitorum, prudentium et stultorum. Nam furiosorum certe quidem, aut eorum qui perperam aliquid vident audiuntve sensus veros appellare, plane ineptum fuerit. Nempe fatuus esset, qui secus videntem aut videre diceret, aut non videre.

Nimirum respondeas, videre illum quidem, sed non recte. Quando autem affirmant, sensum a ratione aversum nihil addere, nihil demere; quæ maxime ohvia sunt, ea se non videre palam ostendunt. Namque in remo, quem in aqua cernimus, in picturis allisque sexcentis sensus ipse nos fallit. Quocirca in hoc rerum genere non mentem, sed visum ipsi nostrum reprehendere consuevimus. Etenim quæ cogitationem omnem veram perhibet, ea se ipsam redarguit oratio. Nostram certe, propter quam non ejusmodi quamlibet esse arbitramur, prorsus falsam esse declarat. Hinc contingit iis, ut omne visum simul verum ac falsum esse defendant. Cæterum quod tales res esse velint, quales nobis videntur, tota via errant: contra enim, quales suapte natura sunt, tales videri solent : neque nos causa sumus, cur ita se habeant, sed ab iis potius quodam modo afficimur. Ridiculum enim fuerit, si nos pictorum sictorumque instar catulos aut capras excogitamus, ca continuo esse arbitrari, ideoque illorum imaginem numeris suis absolutam cogitatione fingere. In errore igitur versari eos, qui omnem sensum et omne visum verum esse contendunt, ex his intelligitur. Quæ quum ita sint, tamen Epicurus ab Aristippi doctrina profectus, ex voluptate sensuque omnia suspensa esse volebat, quod tum ea quæ patimur sola comprehendi posse, tum fluem bonorum voluptatem esse statueret. Hunc quidans produnt presceptorem habuisse neminem, sed antiquorum libros legisse; alii primo Xenocratis, post Nauνους τοῦ Πύρβωνος γενομένου γνωρίμου. Τίνα δή ουν καὶ τὰ πρὸς αὐτὸν ἀντειρημένα τυγχάνει, θεασώμεθα.

(Eusebius Præparat. Evang lib. XIV, cap. 20. πρός τοὺς περὶ Μητρόδωρον καὶ Πρωταγόραν μόναις δεῖν πιστεύειν ταῖς αἰσθήσεσι λέγοντας. ᾿Απὸ τοῦ αὐτοῦ.)

ο. Ἐπειδή έστι γνώσις διττή, ή μέν των έξω πραγμάτων, ή δε των ήμιν αίρετων και φευκτών, ένιοί φασι τῆς αίρέσεως καὶ φυγῆς ἀρχὴν καὶ κριτήριον έχειν ήμας, την ήδονην και τον πόνον. Έτι γέ τοι καί νύν τοιαύτα λέγουσιν οί περί τον Ἐπίκουρον. Αναγχαίως οὖν ἔχει χαὶ περὶ τούτου σχέψασθαι. Τοσούτου τοίνυν έγωγε δέω λέγειν, άρχην είναι καὶ κανόνα τῶν ἀγαθῶν καὶ τῶν κακῶν τὸ πάθος, ὧστε μοι δοχεί τοῦτό γε αὐτὸ χριτηρίου δείσθαι. Διότι μέν γόρ έστιν, εαυτό δείχνυσιν όποζον δ' έστίν, ετέρου εστ τοῦ χρίνοντος. Εὶ μέν γὰρ οἰχεῖον ἡ ἀλλότριον, ἡ αξοθησις λέγει πότερον δ' αξρετόν ή φευκτόν, δ λόγος. Αὐτοί γέ τοί φασιν οὐ πᾶπαν ήδονὴν ἀσπάζεσθαι, καὶ πάντα πόνον έκτρέπεσθαι. Τοῦτο δὲ συμδέδηκε καὶ μάλα εἰκότως. Τὰ μέν γάρ κριτήρια καὶ έαυτά δείχνυσι, χαὶ τὰ χρινόμενα τὸ μέντοι πάθος, ξαυτὸ μόνον. "Ότι δ' ούτως έχει, μαρτυρούσιν αὐτοί. Καίπερ γάρ άξιουντες απασαν ήδονήν άγαθον είναι καί πᾶσαν άλγηδόνα κακόν, δμως οὐκ ἀεί φασι δεῖν, τὴν μέν αίρεισθαι, την δέ φεύγειν μετρείσθαι νάρ αὐτά

τφι ποσφ , εί και ού τῷ ποιῷ. Δῆλον οὖν ὡς τό γε ποπόν, οὐδὲν ἀλλ' ή ὁ λόγος χρίνει. Τὸ γάρ, ἄμεινόν έστιν ύπομείναι τούσδε τινάς τολς πόνους, δπως ήσθείημεν ήδονάς μείζους και τό, συμφέρει τώνδε τινῶν ἀπέχεσθαι τῶν ἡδονῶν, ἵνα μὴ ἀλγῶμεν ἀλγηδόνας χαλεπωτέρας, και πάντα τὰ τοιαῦτα, λόγος δ κρίνων έστίν. Τὸ δ' δλον, αί μέν αἰσθήσεις καὶ αί φαντασίαι, καθαπερεί κάτοπτρα καὶ εἰκόνες ἐοίκασι τῶν πραγμάτων εἶναι• τὰ μέντοι πάθη, καὶ αί ἡδοναί, και οι πόνοι, τροπαι και άλλοιώσεις ήμων αὐτων. Ταύτη δέ, αἰσθανόμενοι μέν καὶ φαντασιούμενοι, πρός τὰ έξω βλέπομεν ήδόμενοι δὲ καὶ άλγοῦντες έπιστρέφομεν έπὶ μόνους έαυτούς. Τὰς μέν γάρ αίσθήσεις ήμων τὰ έξω ποιεί και όποια αν ή έκεινα. τοιαύτας απεργάζεται και τάς φανταπίας. Τὰ δὲ πάθη \* ποιά άττα γίνεται δι' ήμᾶς, καὶ ώς αν ήμεῖς έχωμεν. Διὸ ταῦτα b ποτὲ μὲν ἡδέα, ποτὲ δ' ἀηδῆ φαίνεται, καλ έσθ' δτε μέν μαλλον, έσθ' δτε δὲ ἦττον. 🗣 ούτως εγόντων εύρήσομεν, ει εθέλοιμεν σκοπείν, άριστα τὰς τῆς γνώσεως άρχὰς ὑποτιθεμένους, ὁπόσοι και τάς αίσθήσεις και τον νοῦν παραλαμδάνουσιν. \*Εοιχε δ' ή μέν αἴσθησις ταῖς ἄρχυσι χαὶ τοῖς διχτύοις, χαλ τοῖς άλλοις τοῖς τοιούτοις θηράτροις· δ δὲ νώς και δ λόγος τοις κυσί τοις στιθεύουσι και μεταθέουσιν. Αὐτῶν μὲν τοιούτων, ἄμεινον φιλοσοφεῖν οξεσθαι χρή, τούς μήτε ταϊς αίσθήσεσιν, ώς έτυχε, χρωμένους, μήτε τὰ πάθη παραλαμδάνοντας ἐπὶ τὴν

siphanisqui Pyrrhonis discipulus fuerat, auditorem fuisse ajunt. Nunc ergo quibus iste quoque rationibus urgeatur, attendamus.

6. Quoniam, inquit ille, duplex cognitionis genus est, alterum rerum externarum, alterum carum quæ expetendæ nobis ac fugiendæ sunt : nonnulli electionis fugæque principium ac normam habere nos voluptatem et laberem arbitrantur, Quod ipsum Epicurei hodieque docent. Quocirca necesse est, nos quoque in hac quæstione versari. Equidem tantum abest, ut honorum malorumvo principium ac regulam commotionem esse dicam, ut illam ipsam altera quadam judicii regula egere existimem. Ipsa enim se esse ostendit; sed qualis sit, qui judicet, alium desiderat. Quippe sitne illa domestica, an aliena, sensus declarat; utrum expetenda, an fugienda, ratio statuit. Sane quidem isti nec omnem se amplecti voluptatem, nec omnem laborem fugere dictitant. Hoc autem etiam optimo jure fieri solet. Judicandi enim instrumenta cum ipsa se ostendunt, fum ea de quibus judicatur, aperiunt : commotio se solam indicat. Ita autem rem se habere, vel isti testificantur. Nam ut omnem voluptatem bonum, dolorem omnem malum esse velint, alteram tamen semper expetendam, fugiendum semper alterum esse negant, rati utrumque, si minus qualitate, at quantitate metiendum esse. Hujus vero quantitatis judicem nibil aliud quam rationem esse constat. Ha c

enim, quæ ab illis vulgo jactantur, præstare certos quosdam labores subire, ut majores inde voluptates capiamus, et certarum quarundam voluptatum abstinentiam prodesse, ne acrioribus postea doloribus urgeamur, cæteraque id genus omnia rationis unius judicio decernantur. Omnino sensus et visa quædam quasi rerum specula et imagines videntur : commotiones autem, voluptates et labores nostrum ipsorum conversiones et mutationes. Itaque dum sentimus aliquid aut imaginamur, res externas respicimus; quum lætamur aut dolemus, ad nos ipsos tantum convertimur. Res enim extrinsecus acceptæ sensus nostros movent; et quales fuerint ifiæ, talia etiam visa nostra efficiunt. At vero certi quidam animo*r*um impetus nostra culpa et affectione impelluntur. **Quo** fit, ut commotiones modo jucundes, modo injucundes, et quidem nunc magis, nunc minus videantur. Quæ quum ita sint , si diligenter rem perpendere velimus , eos optime cognitionis principia statuere reperiemus, qui simul mentis ac sensuum vim assumunt. Et sensus quidem plagis ac retibus cæterisque hujusmodi instrumentis venatoriis; mens autem et ratio canibus vestigatoribus et insequentibus similes sunt. Quo in genere existimandum est eos melius philosophari, qui nec teıncre sensibus abutantur, nec ad verum dijudicandum perturbationes adhibeant. Enimvero indignum fuerit hominibus, repudiata mente divina rerum disceptatrice,

τάληθοῦς διάγνωσιν. <sup>3</sup>Η δεινόν γ' αν είη, ° πεφυκότας ανθρώπους, ήδοναϊς και πόνοις άλόγοις ἐπιτρέπειν έαυτούς, ἀφέντας τὸν θειότατον κριτὴν νοῦν. Ταῦτα ἀπὸ τῶν ᾿Αριστοκλέους.

(Ensebius Præparat. Evang. lib. XIV, cap. 21 πρός τοὺς κατ' Ἐπίκουρον ήδονὴν τέλος όριζομένους. Άπὸ τοῦ αὐτοῦ. Scripsi: \* τὰ δὲ πάθη] e Vigeri conjectura; codd. τοιαῦτα δὲ πάθη. \* διὸ ταῦτα] cum Vigero; codd. διὰ ταῦτα. — ° ἢ ξεινόν γ' ὰν εἴη ] libri ἢ δεινόν γ' ὰν εἴη. —

7. Πῶς γὰρ οδόν τε, καθάπερ φησίν Ἐπίκουρος ἐν τῆ περὶ τῶν ἐπιτηδευμάτων ἐπιστολῆ, νέον μὲν ὄντα καταφαγείν αὐτὸν τὴν πατρώαν οὐσίαν, ἔπειτα δὲ ἐπὶ τὸ στρατεύεσθαι συνεώσθαι; κακώς δὲ πράττοντα ἐν τούτοις έπὶ τὸ φαρμακοπωλείν έλθείν. ἔπειτα ἀναπεπταμένου τοῦ Πλάτωνος περιπάτου πᾶσι, παραλαβείν αὐτόν; ή πῶς ἄν τις ἀποδέξαιτο Τιμαίου τοῦ Ταυρομενίτου, λέγοντος εν ταῖς Ιστορίαις, ἀδόξου θύρας αὐτὸν Ιατρείου και τὰς τυχούσας, όψε τῆς ἡλικίας, κλεισαι; τίς δ' αν πεισθείη τοις υπ' 'Αριστοξένου του μουσιχοῦ λεγομένοις ἐν τῷ βίῳ τοῦ Πλάτωνος; ἐν γὰρ τῆ πλάνη καὶ τῆ ἀποδημία φησίν ἐπανίστασθαι καὶ άντοιχοδομείν αὐτῷ τινας Περίπατον ξένους όντας. Οίονται οδν ένιοι ταῦτα περί Άριστοτέλους λέγειν αὐτόν, Άριστοξένου διά παντός εὐφημοῦντος Άριστο τέλην. Καταγέλαστα δ' εἰχότως εἶναι φαίη τις ἀν καὶ τά ἀπομνημονεύματα τά Άλεξίνου τοῦ Ἐριστιχοῦ. Ποιεί γάρ Αλέξανδρον παίδα διαλεγόμενον τῷ πατρί

Φιλίππω, και διαπτύοντα μέν τους του Άριστοτέλους λόγους, αποδεχόμενον δέ Νικαγόραν, τον Έρμην ἐπικληθέντα. Καὶ Εὐδουλίδης δὲ προδήλως ἐν τῷ κατ' αὐτοῦ βιδλίφ ψεύδεται, πρῶτον μέν ποιήματα ψυχρά προφερόμενος, ε ώς γεγραφότων άλλων περί του γάμου, και της πρός Ερμείαν οικειότητος αὐτῷ γεγονυίας. ἔπειτα Φιλίππφ φάσχων αὐτὸν προσχόψαι, χαλ τελευτώντι Πλάτωνι μή παραγενέσθαι, τά τε βιδλία αὐτοῦ διαφθεϊραι. Την μέν γάρ Δημοχάρους κατηγορίαν κατά τῶν φιλοσόφων τί χρη λέγειν; οὐ γὰρ Άριστοτέλην μόνον, άλλά καὶ τοὺς άλλους κακώς είρηκεν. Έτι γε μήν αὐτάς τὰς διαδολάς σχοπών άν τις ληρείν αὐτόν φαίη. Λέγει γάρ Επιστολάς Άριστοτέλους άλωναι κατά της πόλεως τῆς Ἀθηναίων, καὶ Στάγειρα τὴν πατρίδα ο προδοῦναι Μαχεδόσιν αὐτόν. Έτι δὲ χατασχαφείσης 'Ολύνθου, μηνύειν, ἐπὶ τοῦ λαφυροπωλείου, Φιλίππω τους πλουσιωτάτους των 'Ολυνθίων, 'Ηλίθια δέ διαδέδληκεν αὐτὸν καὶ Κηφισόδωρος, δ Ίσοκράτους μαθητής, τρυφερόν καὶ τένθην, καὶ ἄλλα τοιαῦτα λέγων αὐτὸν εἶναι. Πάντα δ' ὑπερπαλαίει μωρία τὰ ύπὸ Λύχωνος εἰρημένα, τοῦ λέγοντος εἶναι Πυθαγορικόν έαυτόν. Φησί γάρ θύειν Άριστοτέλη θυσίαν τετελευτηχυία τη γυναιχί τοιαύτην, δποίαν Άθηναϊοι τῆ Δήμητρι, καὶ ἐν ἐλαίφ θερμῷ λουόμενον, τοῦτο δή πιπράσχειν. Ἡιίχα δὲ εἰς Χαλκίδα ἀπήει, τοὺς τελώνας εύρειν έν τῷ πλοίῳ λοπάδια χαλκά πέντε και εβδομήκοντα. Και σχεδον οι μεν πρώτοι διαβα-

voluptatibus ac laboribus a recta ratione aversis se dedere. Sed hæc factenus ex Aristocle.

7. Qui tandem sieri potnit, inquit ille, ut quod in opistola de vitæ institutis Epicurus scribit, Aristoteles, juvenis adhue quum esset, patrimonium profuderit. indeque ad militiam compulsus fuerit? sed postquam inceptum non succedebat, pharmacopolam deinceps egerit, donec tandem, quia Platonis ambulatio omnibus patchat, eam ultro sibi deposceret? Quis porro Timæo Tauromenitano assentiatur, in historiis suis narranti, illum jam affecta ætate neglectas obscuri cujusdam medici officinae fores claudere consuevisse? Quis autem credat ea quæ ah Aristoxeno musico in Platonis vita dicuntur? Nempe refert quo tempore philosophus iste peregrinaretur et diutius abosset, quem vocant Peripatum, adversus eum peregrinos homines excitasse. Hæc enim verba nonnulli de Aristotele accipiunt, quem tamen semper eximia lande ornat Aristoxenus. etiam ridiculos jure putaveris Alexini Eristici commentarios. Alexandrum enim inducit, quum adhuc puer esset, cum Philippo patre colloquentem, qui Aristotelis quidem doctrinam despueret, sed Nicagoram cognomento Mercurium vehementer probaret. autem in libro adversus Aristotelem scripto mendacii manifestus est, primum quod frigida quædam carmina

profert, que alii de ejus conjugio et cum Hermia consuctudine scripscrint : deinde quod eum ait in Philippi offensionem incurrisse, nec adfuisse morienti Platoni ejusque libros depravasse. Nam Democharis quidem adversus philosophos criminationem cur memoremus, qui non solum Aristotelem, sed etiam alios maledictis vexaverit? Quas tamen hominum calumnias qui attendet, istum delirare merito dixerit. Aristotelis enim adversus Atheniensium urbem epistolas deprehensas esse, illumque Stagira suam ipsius patriam Macedonibus prodidisse refert : præterea Olyntho jam eversa, in venditione prædæ ditissimos quosque Olynthiorum Philippo indicassed Insulsus etiam calumniator Cephisodorus, Isocratis discipulus, est, qui luxuriosum ipsum et helluonem, similibusque nominibus appellavit. At heec omnia longe dementia superant, que a Lycone Pythagoreo, ut se ipse vocat, objecta sunt. Scribit enim Aristotelem idem sacrificii genus, quod Cereri ab Atheniensibus fiebat, mortuæ uxorl facere solitum, atque illud ipsum oleum postea vendere, in quo calido jam ante lavisset. Quippe quum Chalcidem peteret, quinque et septuaginta æneas patellas in navi a publicanis repertas esse. Atque hi fere principes Aristotelis calumniatores fuere: quorum nonnulli ejus ætate vivebant, all paulo post; sophistæ omnes, contentiosi ac

λόντες Άριστοτέλην τοσούτοι γεγόνασιν. "Ων οί μέν **χατὰ τοὺς αὐτοὺς ἦσαν χρόνους, οί δὲ μιχρὸν ὕστερον** έγένοντο. Πάντες δὲ σοφισταί, καὶ ἐριστικοί, καὶ ρήτορες, ὧν καὶ τὰ ὀνόματα καὶ τὰ βιδλία τέθνηκε τῶν σωμάτων μᾶλλον. Τοὺς μέν γὰρ μετὰ ταῦτα γεγονότας, ή τὰ ὑπ' ἐχείνων εἰρημένα λέγοντας, παντάπασιν έᾶν δεῖ χαίρειν, καὶ μάλιστα τοὺς μηδ' ἐντετυχηχότας τοις βιδλίοις αὐτών, άλλ' αὐτοσχεδιάζοντας δποιοί είσι και οι λέγοντες τριακοσίας έχειν λοπάδας αὐτόν. Οὐδείς γάρ αν εύρεθείη περί αὐτοῦ τοιούτον οὐδὲν c εἰρηκώς τῶν τότε όντων, d ότι μή Λύχων. Ούτος μέντοι, καθάπερ έρην, είρηκεν εύρησθαι λοπάδια πέντε και έδδομήκοντα. Οὐ μόνον δε και έκ των χρόνων, και έκ των διαδεδληκότων τεχμήραιτό τις άν, ότι ψευδή πάντα τὰ εἰρημένα έστί, άλλα κάκ τοῦ μή πάντας τα αὐτά διαδάλλειν, άλλ' έχαστον ζδιά τινα λέγειν. Δνπερ εί ήν εν ότιοῦν άληθές, έχρην δήπου μυριάκις, άλλ' οὐχ ἄπαξ αὐτὸν ὑπὸ τῶν τότε ἀπολωλέναι. Φανερὸν οὖν ὅτι καθάπερ πολλοίς και άλλοις, ούτω και Άριστοτέλει συνέδη, διά τε τὰς πρὸς τοὺς βασιλεῖς φιλίας, καὶ διά την έν τοις λόγοις ύπεροχήν, ύπο τών τότε σοφιστών φθονεϊσθαι. Δεί δὲ τους εὐ φρονοῦντας μή εἰς τους διαδάλλοντας αποδλέπειν μόνον, αλλά και είς τοὺς ἐπαινοῦντας καὶ ζηλοῦντας αὐτόν. Οὐ μικρῷ γάρ πλείους και βελτίους εδρεθείεν αν οδτοί γε. Τά μέν οὖν άλλα προδήλως πέπλασται. Δύο δε ταῦτα δοκεῖ

πιστεύεσθαι, δι' ά ψέγουσί τινες αδτόν· έν μέν, δτ τὴν Ερμείου γήμειε φύσει μέν άδελφήν, θετὴν δὲ θυγατέρα Πυθιάδα, χολαχεύων αὐτόν. Θεόχριτος γοῦν δ Χῖος ἐποίησεν ἐπίγραμμα τοιοῦτον·

\*Ερμίου « εὐνούχου τε καὶ Εὐδούλου τόδε δούλου μνημα κενόν κενόρεων θήκεν 'Αριστοτέλης' δς διά την άκρατη γαστρός φύσιν είλετο ναίειν άντ' 'Ακαδημείας Βορδόρου έν προχοαίς.

έτερον δέ, ότι ήχαρίστησε Πλάτωνι. Περί μέν οὖ. Έρμείου και τῆς Άριστοτέλους πρὸς αὐτὸν φιλίας άλλοι τε πολλοί συγγεγράφασι, και δή και Άπελλίχων, οδ τοις βιδλίοις δ έντυχών πεπαύσεται βλασφη. μῶν αὐτούς Περὶ δὲ τοῦ γάμου τοῦ Πυθιάδος ἀποχρώντως αὐτὸς ἐν ταῖς πρὸς Αντίπατρον ἐπιστολαῖς ἀπολελόγηται. Τεθνεῶτος γὰρ Ερμείου διὰ τὴν πρὸς έχεινον εύνοιαν έγημεν αὐτήν, άλλως μέν σώφρονα και άγαθην ούσαν, άτυχοῦσαν μέντοι διά τάς καταλαδούσας συμφοράς τον άδελφον αύτης. Είθ' εξής φησι μετά δέ την Πυθιάδος τῆς Ερμείου τελευτήν Αριστοτέλης έγημεν Ερπυλλίδα Σταγειρίτιν, έξ ξς υίος αὐτῷ Νιχόμαχος ἐγένετο. Τοῦτον δέ φασιν δρφανόν τραφέντα παρά Θεοφράστω, καὶ δή μειρακίσκον όντα ἀποθανείν έν πολέμω. Άλλα ταῦτα μέν έκ της δηλωθείσης Άριστοκλέους έγκείσθω γραφης. ήδη δέ και την δογματικήν Άριστοτέλους φιλοσοφίαν θεωρῆσαι καιρός.

rhetores, quorum nomina simul atque libri magis etiam interiorunt quam corpora. Nam qui postmodum exstiterunt, aut qui jam ah illis objecta refricant, ii vero mittendi prorsus ac negligendi sunt, illi præsertim, qui quum ne superiorum quidem libros attigerint, temere conferre maledicta in alios sustinuerunt : cujusmodi sunt, qui trecentas ejus patellas numerant. Nemo enim æ qualium scriptorum qui tale quid de eo dixerit, excepto Lycone, inveniatur. Hic autem, ut supra dixi, patellas tantum quinque et septuaginta repertas esse narrat. Quid? quod non modo ex temporum, aut criminatorum ipsorum ratione, falsa esse crimina illa colligas, sed etiam ex eo quod non idem ab omnibus, sed a singulis aliquid proprium ac peculiare homini objiciatur : cujusmodi si vel unum aliquid verum esset, sexcenties eum, non semel ab iis qui tum vivebant, interfectum esse oportebat. Liquet igitar, quod aliis multis, idem Aristoteli quoque accidisse, ut propter regum amicitias ac summain eruditionis excellentiam æqualium sophisterum invidia laboraret. At æqui rerum existimatoris fuerit, non solos hominis calumniatores, sed laudatores etiam et æmulós respicere : qui sane haud paulo plures ac meliores reperiantur. Ac cætera quidem commenticia esse apparet : duo modo sunt, a nonnullis in eo reprehandi solita, quæ credi videantur; alterum, quod Pythiadem, Hermize natura sororem, adoptione filiam,

uxorem duxerit, hominis gratiam eo facto sibi concilians. Nam Theocritus Chius tale fecit epigramma:

Hermiz eunuchi et famuli Eubuli quoque inanem hunc tumulum posuit vanus Aristoteles : quem pro Academia , volvit qua Borborus undas, dirus amor ventris jussit habere domum.

Alterum, quod ingratus in Flatonem fueric. Cæterum quod attinet ad Hermiam et Aristotelis cum eo consuetudinem, cum alii hac de re multi scripsere, tum Apellico potissimum, cujus volumina qui legerit, eos calumniari desinet. De matrimonio autem cum Pythiade contracto ipse in epistolis ad Antipatrum datis abunde sc purgavit. Quippe Hermia jam vita defuncto pro sua erga illum benevolentia uxorem hanc duxit, honestam sane ac probam alioqui feminam, sed quæ duriore tum fortuna propter adversum fratris sui casum conflictaretur. Hæc Aristocles, quibus ista subjicit. Post Pythiadis Hermiæ filiæ obitum Herpyllidem Aristoteles duxit. patria Stagiritidem, ex qua Nicomachum filium suscepit. Orbum hunc apud Theophrastum educatum esse ajunt, atque adolescentulum in bello periisse. Sed hæc hactenus ex illo, cujus memini, Aristoclis opere. Jam vero tempus est, ipsa philosophiæ Aristoteleæ decreta perpen-

(Eusebius Præparat. Evang. lib. XV, cap. 2 από τῶν ᾿Αριστοκλέους τοῦ Περιπατητικοῦ περί Άριστοτέλους και τῶν περί αὐτοῦ ἱστορουμένων. Ἀπὸ τοῦ περί φιλοσοφίας έδδόμου. Scripsi : \* προφερόμενος ] codd. προσφερόμενος. — <sup>b</sup> Στάγειρα την πατρίδα] cum codd.; alii Στάγειραν την πατρίδα. ο ούδεις γάρ άν εύρεθείη περί αύτοῦ τοιοῦτον ούδεν] codd. οὐδείς γὰρ ἀν εύρεθείη περί αὐτοῦ τοιοῦτον ούθέν. — α των τότε όντων ] codd. των τότε ότων. — <sup>e</sup> Έρμίου ] cum Meinekio apud Bergkium Poet. l yr. p. 529 propter synizesin. Vid. Hermanni Elem, Doct. Metr. p. 52 seqq.; vulgo Έρμείου apud Eusebium et Apostolium VI, 38 legitur, quamquam pars membranarum habet Έρμοῦ. Sed Diogenes Laertius lib. V, 11 scribit: 'Epμείου εὐνούχου ήδ' Εὐδούλου άμα δούλου σημα κενὸν χενόφρων τεῦξεν Ἀριστοτέλης. Denique Plutarchus de exsilio cap. 10 vol. X, p. 376 ed. Hutten. ait: Ἀριστοτέλην δὲ καὶ λελοιδόρηκε Θεόκριτος δ Χῖος, ὅτι τὴν παρὰ Φιλίππω καὶ Ἀλεξάνδρω δίαιταν ἀγαπήσας, είλετο ναίειν ἀντ' Ἀκαδημείας Βορδόρου ἐν προχοαῖς. ἔστι γὰρ ποταμὸς περὶ Πέλλαν, δν Μακεδόνες Βόρδορον καλοῦσι. Notandus verborum lusus. Nam fluvius dictur Borborus, qued nomen in græco sermone cænum significat. Cæterum Eubulus Hermiæ dominus fuerat, ut tradit Diogenes lib. V, 3 his verbis: ὡς φησι Δημήτριος δ Μάγνης ἐν τοῖς περὶ ὁμωνύμων ποιητῶν τε καὶ συγγραφέων, δς καὶ δοῦλον Εὐδούλου φησὶ γενέσθαι τὸν Ἑρμείαν, γένει Βιθυνὸν ὅντα καὶ τὸν δεσπότην ἀνελόντα.)

# ΕΥΔΗΜΟΥ ΤΟΥ ΡΟΔΙΟΥ

## ΤΟΥ ΠΕΡΙΠΑΤΗΤΙΚΟΥ

ΑΠΟΣΠΑΣΜΑΤΙΑ (4).

#### ΦΥΣΙΚΑ.

Οπερ ήρεμεῖν καλῶ τῶν ἀκινήτων μόνον.
 Ἐναντίον γὰρ ήρεμία κινήσει, ὥστε στέρησις ἀν εἶη τοῦ δεκτικοῦ.

(Aristoteles Physic. V, 2. pag. 226. b. 14 ed. Bekker. Simplicius ad Phys. lib. VI fol. 216 εξρήται δέ και πρότερον, ότι τα μέν πέντε βιδλία τα πρό τούτου Φυσικά καλούσι, τά δ' έντεύθεν τρία περί χινήσεως. Οὔτω γὰρ χαὶ Άνδρόνιχος ἐν τῷ τρίτῳ βιδλίω των <sup>\*</sup>Αριστοτέλους περί χινήσεως διατάττεται μαρτυρούντος (leg. μαρτυρών) περί τών πρώτων καί Θεοφράστου γράψαντος Εὐδήμου (leg. Εὐδήμω) περί τινος αὐτῷ (leg. αὐτοῦ) τῶν διημαρτημένων ἀντιγράφων κατά τὸ πέμπτον βιδλίον · ὑπὲρ ὧν, φησίν, ἐπέστειλας κελεύων με γράψαι καὶ ἀποστεϊλαι ἐκ τῶν Φυσιχών ήτοι έγὼ οὐ ξυνίημι ή μιχρόν τι παντελώς έχει τοῦ ἀνὰ μέσον τοῦ ὅπερ ἡρεμεῖν καλῶ τῶν ἀκινήτων μόνον έναντίον γάρ ήρεμία χινήσει, ώστε στέ-ρησις αν είη τοῦ δεχτιχοῦ. Ωστε χαὶ τὸ πέμπτον βιβλίον δ Θεόφραστος έχ των Φυσιχών νομίζει..... "Ότι δὲ τὰ τρία ἐστὶ περὶ χινήσεως χαὶ τὰ πέντε Φυσικά, μαρτυρεί και Δάμασος ό τὸν βίον Εὐδήμου γράψας λέγων και των έκ της περι φύσεως πραγματείας της Άριστοτέλους των περί χινήσεως τρία. Spengelius ad Simplicii verba hanc notam apposuit : « Duo codd. Paris. apud Brandisium Mus. Rhen. I, 245 non αὐτῷ (Theophrasto) sed αὐτοῦ (Eudemi) exhibent. Sed mirum est περί τινος... των διημαρτημένων αντιγράφων. Num έν άντιγράφω, de loco quodam in codice suo corrupto? Theophrasti verba vix sana sunt. Hoc dicere videtur : aut non intelligo quid velis, aut paulum corrupta leguntur in codice tuo verba, quæ jam laudat Aristotelis Phys. V, 2. Auctor Eudemi vitæ in Aldino libro est Δάμας, Brandisius Δάμασος edidit, Lobeckius Aglaopham.

### PERIPATETICI

FRAGMENTA.

## PHYSICA.

p. 339 Damascium dicit ex Ionsii conjectura. Conf. Fritzsch. in præf. ad Aristot. Ethica Eudem. pag. XXII et Brandis. hist. phil. græc. III, 250. » Mihi locus magna ex parte scribendus videtur ut jam pridem editus est a Brandisio in Scholiis veterum Aristotelis interpretum collectis pag. 404. b.)

2. Έπειδή το είδέναι καὶ το ἐπίστασθαι συμδαίνει περὶ πάσας τὰς μεθόδους ὧν εἰσιν ἀρχαὶ ἢ αἴτια ἢ στοιχεῖα, ἐκ τοῦ ταῦτα γνωρίζειν (τότε γὰρ οἰόμεθα γινώσκειν ἔκαστον, ὅταν τὰ αἴτια γνωρίσωμεν τὰ πρῶτα καὶ τὰς ἀρχὰς τὰς πρώτας καὶ μέχρι τῶν στοιχείων), δῆλον ὅτι καὶ τῆς περὶ φύσεως ἐπιστήμης πειρατέον διωρίσασθαι πρῶτον τὰ περὶ τὰς ἀρχαίς.

(Aristoteles Phys. lib. I cap. I, pag. 184. a. 10. ed. Bekker. Simplicius fol. 3. Ο μέντοι Εύδημος αρχόμενος τῶν Φυσιχῶν ανωτέρω τὸν λόγον έπήγαγε καὶ δείξας, « ότι πρὸς μέν τὰς πράξεις εὐχρηστότερον είδέναι τὰ καθ' έκαστα, πρὸς δὲ θεωρίαν τά χοινά, χοινότατον, φησί, φαίνεται περί τάς έπιστήμας τὸ τῶν ἀρχῶν · ὑπάρχουσι γάρ τινες καθ' ἐκάστην. Τούτων δὲ οὕτως ἐχόντων, ἀναγκαῖον τῷ φυσιολογοῦντι τας αρχάς πρώτον επισκέψασθαι. » Έστι δε άξιον ζητείν τί άργη και τι αίτιον και τι στοιγείον. Και γάρ ό μέν Άλέξανδρος διαφέρειν ταῦτα άλληλων φησί τῷ άργην μέν λέγεσθαι ίδίως το ποιητικόν όθεν ή άρχη τῆς χινήσεως, αίτιον δὲ τὸ οὖ ἔνεχα χαὶ τὸ εἶδος · ἐν γάρ τοῖς φύσει τὸ οὖ ένεχα τοῦτο. Στοιχείον δὲ τὸ ένυπαρχειν ώς την ύλην. "Εοιχε δὲ τῷ Εὐδήμω κατακολουθείν ό Άλέξανδρος λέγοντι, ότι « τοῦ αἰτίου τετραχῶς λεγομένου τὸ μέν στοιχείον κατά τὴν ὅλην λέγεται ένυπάρχειν γάρ δοκεί τά στοιχεία, ώσπερ έν ριαγεχιώ τα λυαπίπατα. ορισ και ο Χαγκος αξιιος λέγεται τῆς πολυχρονιότητος τῶν ἔργων. Αἴτιον δὲ λέγεται καὶ όθεν ή κίνησις, φαμέν δὲ εἶναι ταύτην ἀρ-

gnitio fiat atque scientia (tunc enim unamquamque rem scire nos putamus, quum causas primas principiaque prima et usque ad elementa cognoverimus), patet et ea quæ ad physiologiæ principia pertinent, tentandum esse prius determinare.

EUDEMI RHODII

Quod solum immobilium quiescere dico. Est enim motui contraria quies, ita ut sit privatio rei ad se movendam aptæ.

<sup>2.</sup> Quum circa omnes doctrinas, quarum sunt principia vel causse vel elementa, ex horum perceptione co-

<sup>(1)</sup> Cf. Eudemi Rhodii Peripatetici fragmenta, quæ supersunt, collegit Leonardus Spengel. Editio secunda. Be-

χήν, δθεν λοιδορίας νεῖκος ἀρχή. Τὴν μἐν οὖν ἀρχὴν καὶ τὸ στοιχεῖον οὕτω λέγουσιν εἶναι αἴτια, τὸ δὲ οὖ ἔνεκα οὐκ ἐπιδέχεται τὸν τοῦ στοιχείου λόγον· οὐ γὰρ ἐνυπάρχει ἐν τῷ αἰτιατῷ, οἶον ἐν τῷ περιπατεῖν ἡ ὑγίεια φαίνεται, ὁ ἀλὰ μᾶλλον αἰτία. Τὸ δὲ οὖ ἔνεκα καὶ τὸ εἶδος σύνεγυς φαίνεται, διὸ μάλιστα αἰτίω ἔοικε τὸ οὖ ἔνεκεν. Σ Τοιαῦτα μὲν καὶ τὰ τοῦ Εὐδήμου. — Τούτων δὲ ἡμῖν ἱστορημένων πρὸς μὲν τὸν Αλέξανδρον καὶ πρὸ τούτου πρὸς τὸν Εὔδημον ἡητέον, ὅτι τὸ οὖ ἔνεκα τέλος ὄν καὶ ἀρχὴ εἴη ἀν πάντως καὶ κυριωτέρα τοῦ ποιητικοῦ ἀρχή.)

3. 'Ανάγχη δ' ήτοι μίαν είναι την άρχην η πλείους, καὶ εἰ μίαν, ήτοι ἀχίνητον, ὡς φησι Παρμενίδης καὶ Μέλισσος, ἢ κινουμένην ὡσπερ οἱ φυσικοί, οἱ μὲν ἀέρα φάσκοντες εἶναι, οἱ δ' ὕδωρ την πρώτην ἀρχήν εἰ δὲ πλείους, ἢ πεπερασμένας ἢ ἀπείρους, καὶ εἰ πεπερασμένας πλείους δὲ μιᾶς, ἢ δύο ἢ τρεῖς ἢ τέτταρας ἢ ἄλλον τινὰ ἀριθμόν, καὶ εἰ ἀπείρους, ἢ οὕτως ὡσπερ Δημόκριτος, τὸ γένος ἔν, σχήματι δὲ ἢ είδει διαφερούσας, ἢ καὶ ἐναντίας.

(Aristoteles Phys. lib. I cap. 2, pag. 184. b. 15. ed. Bekker. Simplicius fol. 5. b. (Conf. Scholl. in Arist. pag. 325. b. ed. Brandis) καλ τὸ κινούμενον δέ και τὸ ἀκίνητον και τοῖς μίαν και τοῖς πλείονας λέγουσιν άργας άρμόττει πρὸς διαίρεσιν. Τοιγαροῦν καὶ Εὐδημος ὡς ἄν, φησίν, ὑπάρχωσιν αἱ ἀρχαί, ήτοι χινούνται ή αχίνητοί είσιν. « Άλλα τούτο μέν τὸ διαιρετικόν παρήκεν ὁ Αριστοτέλης διά τὸ μή γεγονέναι δόξαν πολλάς καὶ ἀκινήτους τὰς ἀρχας λεyourav. Idem fol. 96 (cf. Scholl, in Arist. pag. 326. b. ed. Brandis) ἐπὶ τῶν πλείους λεγόντων τάς άρχάς ούχ έχει χώραν το έτερον διαιρετικόν το άχίνητοι ή χινούμεναι. Καὶ γὰρ ἀδύνατον ἐχ πλειόνων άρχων μή χινουμένων γίνεσθαί τι χοινωνείν γάρ άλλήλαις δέονται. Καὶ διὰ τὸ προφανῶς ἀδύνατον οὐδὲ έσχε προστάτην ή δόξα. Τοιγαροῦν καὶ Δημόκριτος φύσει ἀχίνητα λέγων τὰ ἄτομα πληγῆ χινεῖσθαί φησιν. **΄Ο μέντοι εὐφραδής Θεμίστιος παραφράζων τὸ ἡητὸν** καί τάς πλείους ή κινουμένας φησίν ή άκινήτους, καί ή πεπερασμένας κατ' άριθμον ή πάλιν απείρους. Καὶ Εύδημος δέ, ώς και πρότερον είπον έν τοις Φυσικοίς, ώς αν ποτε υπάρχωσιν αι άρχαι, φησίν, ήτοι χι4. Το μέν οὖν εἰ ἐν καὶ ἀκίνητον τὸ ὅν σκοπεῖν, οὐ περὶ φύσεώς ἐπτι σκοπεῖν. Φαπερ γὰρ καὶ τῷ γεωμέτρη οὐκέτι λόγος ἐστὶ πρὸς τὸν ἀνελόντα τὰς ἀρχάς, ἀλλ' ἤτοι ἐτέρας ἐπιστήμης ἢ πασῶν κοινῆς, οὕτως οὐδὲ τῷ περὶ ἀρχῶν. Οὐ γὰρ ἔτι ἀρχή ἐστιν, εἰ ἐν μόνον καὶ οὕτως ἔν ἐστιν. Ἡ γὰρ ἀρχὴ τινὸς ἢ τινῶν.

(Aristoteles Phys. lib. I cap. 2. pag. 184. b. 25. ed. Bekker. Simplicius fol. 10 b. seq. (cf. Scholl. in Arist. pag. 327. a. ed. Brandis) ζητεῖ δὲ δ Άριστοτέλης ἐν τῆ Μετὰ τὰ φυσικὰ (Β 2), πότερον τὰς έχαστης ἐπιστήμης ἀρχὰς χαθ' έχαστην μία τίς έστιν ή δεικνύουσα, ή μιᾶς έπιστήμης έστὶ θεωρῆσαι χοινῆς τινος πασών των ἐπιστημών. Καὶ Εὐδημος δὲ ἀρχόμενος τῶν Φυσικῶν ζητεῖ μέν φιλοκάλως τὸ πρόβλημα, τὴν δὲ λύσιν εἰς ἄλλας πραγματείας τελεωτέρας ύπερτίθεται. Λέγει δε ούτως • « πότερον δε έχαστη τὰς αύτῆς ἀρχὰς εύρίσχει τε χαὶ χρίνει, ἢ καθ' έκάστην έτέρα τις, ή περί πάσας μία τίς έστι, διαπορήσειεν άν τις. Οἱ γὰρ μαθηματικοὶ τὰς οἰκείας άρχὰς ἐνδείχνυνται καὶ τί λέγουσιν ἔχαστον, δρίζονται. Ο δὲ μηδὲν συνιδών γελοῖος ᾶν εἶναι δόξειεν ἐπιζητῶν τί έστι γραμμή και των άλλων έκαστον, περί δε των άρχων οίας αὐτοὶ λέγουσιν, οὐδ' ἐπιχειροῦσιν ἀποφαίνειν, άλλ' ούδέ φασιν αύτων είναι ταυτα έπισκοπείν, άλλά τούτων συγχωρουμένων τά μετά ταῦτα δειχνύουσιν. Εί δέ έστιν έτέρα τις περί τάς γεωμετρικάς άρχάς, διμοίως δέ και τάς άριθμητικάς και τών άλλων έκαστα, πότερον μία τις περί τὰς ἀπασῶν άρχάς έστιν, ή καθ' έκάστην άλλη; είτε δὲ μία έστὶ χοινή τις, είτε χαθ' έχάστην ίδία, δεήσει χαὶ ἐν αὐταῖς ἀρχάς τινας εἶναι. Πάλιν οὖν ἐπιζητήσεται τὸν αὐτὸν τρόπον, εἰ καὶ τῶν οἰκείων ἀρχῶν εἰσιν αὐται ή άλλαι τινές. Έτέρων μεν οὖν γινομένων εἰς ἄπειρον

νοῦνται ἡ ἀχίνητοί εἰσι. Καὶ δῆλον ὅτι τὴν ἀνάγχην οὖτοι τῆς ἀντιφατιχῆς διαιρέσεως ἀποδεδώχασιν. Cæterum Themistius fol. 15 b., Eudemum fortasse secutus, Aristotelis verba tali circumlocutione explanat: ἀνάγχη τὴν ἀρχὴν ἡ μίαν ἡ πλείους εἶναι, ἀλλ' εἴτε μίαν, ἡ χινουμένην γε ἡ ἀχίνητον, ἡ πεπερασμένην ἡ ἄπειρον εἴτε πλείους, χαὶ ταύτας γε αὖ ἡ χινουμένας γε ἡ ἀχινήτους, ἡ πεπερασμένας χατ' ἀριθμὸν ἡ πάλιν ἀπείρους.

<sup>3.</sup> Necesse autem est aut unum esse principium aut plura, et si sit unum, aut immobile, ut Parmenides et Melissus ajunt, aut mobile esse oportet, ut physici statuunt, alii aërem, alii aquam primum principium existimantes. Quodsi plura sint, aut finita aut infinita esse necesse est; et si finita sint pluraque uno, duo vel tria vel quattuor vel alio quodam numero esse oportet. Si infinita, aut genere quidem unum, figura vero vel specie differentia, ut Democritus censebat, aut contraria etiam esse necesse est.

<sup>4.</sup> Considerare igitur, num id quod est unum sit atque immobile, non est in rerum naturam inquirere. Nam ut geometræ nihil rei amplius est cum eo qui geometriæ principia tollit, sed aut alius scientiæ proprium babetur, aut ad communem omnium facultatem pertinet sic et illi qui de principiis disputat, nihil rei est cum eo qui unicum tantum statuit. Neque enim amplius principium est, si unum duntaxat atque ita unum est. Principium enim alicujus aut aliquorum principium esse constat.

πρόεισιν, ώστε οὐκ ἔσονται τῶν ἀρχῶν ἐπιστῆμαι ἀρχαὶ γὰρ εἶναι δοκοῦσιν αἱ ἀνώτεραι ἀεί. Εἰ δὲ στήσονται καὶ ἔσονται τινες ἢ καὶ μία τις τῶν ἀρχῶν οἰκεία ἐπιστήμη, ζητήσεται καὶ λόγου δεήσει, διὰ τί αὕτη μέν ἐστι τῶν τε ὑφ' ἔαυτὴν καὶ τῶν οἰκείων ἀρχῶν, αἱ δὲ ἄλλαι οὕ. Πλασματικῷ γὰρ ἔοικε τὸ ἱδιον, εἰ μὴ διαφορά τις ἐμφέρεται. Ταῦτα μὲν οὖν ἐτέρας ἀν εἴη φιλοσοφίας ἀκριβοῦν. » Ταὐτην μὲν τοῦ Εὐδήμου λέξιν σαφῶς ἐκτιθεμένην τὴν τῷ προ-δλήματι προσήκουσαν ἀπορίαν ὅλην παρεθέμην τοῖς ζητητικωτέροις. Καὶ ὁ μὲν Εὐδημος τὴν ἀπόκρισιν, ὡς εἶπον, εἰς τελεωτέρας πραγματείας ἀνεδάλετο.)

 Άρχη δὲ οἰχειοτάτη πασῶν, ἐπειδη πολλαχῶς λέγεται τὸ ὄν, ἰδεῖν πῶς λέγουσιν οἱ λέγοντες εἶναι εν τὰ πάντα, πότερον οὐσίαν τὰ πάντα ή ποσὰ ή ποιά, χαί πάλιν πότερον οὐσίαν μίαν τὰ πάντα, οἶον ἄνθρωπον ένα ή εππον ένα ή ψυχήν μίαν, ή ποιόν, εν δε τοστο, οἶον λευκόν ἢ θερμόν ἢ τῶν ἄλλων τι τῶν τοιούτων. Ταῦτα γὰρ πάντα διαφέρει τε πολύ καὶ άδύνατα λέγειν. Εί μέν γάρ έσται καλ ούσία καλ ποσόν χαὶ ποιόν, χαὶ ταῦτα εἴτ' ἀπολελυμένα ἀπ' ἀλλήλων είτε μή, πολλά τὰ όντα. Εὶ δὲ πάντα ποιὸν ἡ ποσόν, είτ' ούσης ούσίας είτε μή ούσης, άτοπον, εί δεῖ άτοπον λέγειν τὸ ἀδύνατον. Οὐθέν γάρ τῶν ἄλλων χωριστόν έστι παρά την οὐσίαν· πάντα γάρ καθ' δποχειμένου, της οὐσίας λέγεται. Μέλισσος δὲ τὸ δν απειρόν φησιν είναι. Ποσόν άρα τι τὸ ὄν , τὸ γὰρ άπειρον εν τῷ ποσῷ, οὐσίαν δὲ ἄπειρον εἶναι ἢ ποιότητα ή πάθος ούχ ενδέχεται εί μή χατά συμδεδηχός, εί άμα και ποσά άττα είεν ο γάρ τοῦ ἀπείρου λόγος τῷ ποσῷ προσχρῆται, ἀλλ' οὐκ οὐσία οὐδε τῷ ποιῷ. Εί μέν τοίνυν και οὐσία έστι και ποσόν, δύο και οὐχ εν τὸ ὄν. Εἰ δὲ οὐσία μόνον, οὐκ ἄπειρον, οὐδὲ μέγεθος έξει οὐδέν· ποσὸν γάρ τι ἔσται.

· 5. Sed aptissimum omnium principium, quoniam id quod est multipliciter dicitur, erit in quæstione, quomodo affirment qui hoc contendunt unum omnia esse, utrum substantiam cuncta, an certæ cujusdam quantitatis aut qualitatis, et rursus utrum substantiam unam esse cuncta, velut hominem unum aut equum unum aut animam unam, an qualitatem, et hanc itidem unam, ut candorem aut calorem aut aliquid tale. Hæc enim omnia, quantum inter se distent, dici non potest. Nam si est substantia et quantitas et qualitas, sive separata sint ea quæ sunt, sive non sint separata, non unum sed plura profecto sunt. Sin autem qualitas sint universa vel quantitas, sive sit substantia sive non sit, absurdum est sane, si id quod fieri non potest, absurdum oportet appellare. Nihil enim cæterorum separatum esse potest præter substantiam. Universa enim hæc de subjecto dicuntur, de substantia quidem ipsa. At Melissus id quod est infinitum esse censet. Est igitur ens quantitas quadam : nimirum infinitum in quantitate inest, substantia autem infinita aut qualitas aut affectus infinitus

(Aristoteles Phys. lib. I cap. 2 pag. 185. a. 20. ed. Bekker. Simplic. fol. 16 b. (conf. Scholl. in Arist. pag. 328. b. ed. Brandis) δλως δέή δλη θέσις των έν τὸ δν λεγόντων εί τις ούτως αύτην έπιπολαίως έχδέχοιτο, παράδοξός έστι χαί ἀπεμφείνουσα, και δικως φειδοί των άπλουστέρων αντιλογίας ήξίωται παρά του Άριστοτέλους δ μέντοι Ευδημα συντομώτερον οδτως έπιχειρεί τῷ λόγω. • Έπειδή γάρ, φησί, τὸ ὂν πολλαχῶς λέγεται καὶ γὰρ οὐσία καί ποσόν και ποιόν και τά λοιπά τῶν κατά τάς διαιρέσεις είναι φαμεν, παρά ποιον άρα τούτων οὐχ έσται τι άλλο; τοῦτ' έστι τίνος όντος δυνατόν τὰ άλλα μή είναι; και δηλονότι, φησί, παρά την οὐσίαν μάλωπ άν είποι τις τά μέν γάρ άλλα έν τινι φαίνεται αεί, ώστε έχείνων δντων ἔσται καὶ τὸ ἐν ῷ. Οὐσίας δὲ ούσης οὐδὲν δοκεῖ ὑποκεῖσθαι. Εὶ δὲ ὑπόκειται οὐδέν, ζῷα δ' ἔσται, ἄρα τὸ βαδίζειν οὐκ ἔσται, οὐδί τὸ πράσσειν καὶ κιγεῖσθαι οὐδὲ καλὸν οὐδὲ άλλο τῶν τοιούτων οὐθέν; πῶς οὖν οὐκ ἄτοπον; τὸ δὲ δή ποσὸν ούχ ενδέχεται μή ποιείν αύτοις των δντων ούτε γέρ άπειρον ούτε πεπερασμένον ἀποφαίνοιεν ἃν τὸ ὄν, εἶπερ έστι ταῦτα ποσότητος πάθη. » Άλλ ἐπειδή και τὰ τοῦ Εὐδήμου προσιστόρηται, τὰ κατὰ τὴν λέξιν ἐπιστάσεως άξια προσθετέον.

6. "Ετι έπει και αὐτὸ τὸ ἐν πολλαχῶς λέγεται ὡσπερ καὶ τὸ ὄν, σκεπτέον τίνα τρόπον λέγουσιν είναι
ἐν τὸ πᾶν. Λέγεται ὁ' ἐν ἢ τὸ συνεχὲς ἢ τὸ ἀδιαίρετον ἢ ὧν ὁ λόγος ὁ αὐτὸς καὶ εἶς ὁ τοῦ τί ἢν είναι,
ὥσπερ μέθυ καὶ οἶνος. Εὶ μὲν τοίνυν συνεχές, πολλὶ
τὸ ἔν· εἰς ἄπειρον γὰρ διαιρετὸν τὸ συνεχές. "Εχει
δ' ἀπορίαν περὶ τοῦ μέρους καὶ τοῦ ὅλου, ἰσως δὲ ἀ
πρὸς τὸν λόγον ἀλλ' αὐτὴν καθ' αὐτήν, πότερον ἐν ἢ
πλείω τὸ μέρος καὶ τὸ ὅλον, καὶ πῶς ἐν ἢ πλείω, καὶ
εἰ πλείω, πῶς πλείω, καὶ περὶ τῶν μερῶν τῶν μὶ

esse non potest nisi per accidens, si simul et certæ cujusdam quantitatis quædam sint. Quippe infiniti ratio quantitate utitur, non substantia aut qualitate. Si igitur et substantia sit et quantitas, id quidem quod est non unum, sed duo esse videntur. Si vero substantia tantum sit, infinitum sane non est, neque magnitudinem ullam habebit : erit enim quantitas quædam.

et id quod est, dici soleat, considerari oportet, quonam modo universum unum esse assirment. Unum autem dicitur partim continuum, partim individuum, partim ea quorum una atque eadem ratio, quærentibus quid rei sit, apparet, ut temetum et vinum. Si igitur unum illud continuum est, multitudo prosecto est: continuum enim in infinitum dividi potest. Habet autem hæc rei dubitationem de parte ac toto, non ad verba nostra forsitan accommodatam, sed per se considerandam, utrum unum an plura sint pars ac totum, et quo pacto sint unum vel plura, et si sint plura, quomodo sint plura. Et de partibus non continuis eadem sunt quærenda;

συνεχών και ει τῷ δλῳ ἐν έκάτερον ὡς ἀδιαίρετον, ότι και αὐτὰ αὐτοῖς. "Αλλά μὴν εί ὡς ἀδιαίρετον, οὐθὲν ἔσται ποσὸν οὐδὲ ποιόν, οὐδὲ δὴ ἄπειρον τὸ ὄν, ώσπερ Μέλισσός φησιν, οὐδὲ πεπερασμένον, ώσπερ Παρμενίδης το γαρ πέρας άδιαίρετον, οὐ τὸ πεπερασμένον. Άλλα μην εί τῷ λόγῳ εν τὰ ὄντα πάντα ώς λώπιον καλ Ιμάτιον, τὸν Ἡρακλείτου λόγον συμδαίνει λέγει<del>ν</del> αὐτοῖς· ταὐτὸν γὰρ ἔσται ἀγαθῷ χαὶ χαχῷ εἶναι χαὶ μὴ ἀγαθῷ χαὶ ἀγαθῷ, ὥστε ταὐτὸν ἔσται άγαθὸν καὶ οὐκ ἀγαθόν, καὶ ἄνθρωπος καὶ ἵππος, καὶ ού περί τὸ ἐν εἶναι τὰ ὄντα ὁ λόγος ἔσται αὐτοῖς ἀλλὰ περί τοῦ μηδέν, και τὸ τοιφδί είναι και τοσφδί ταὐτόν.

(Aristoteles Phys. lib. I cap. 2 p. 185. b. 5 ed. Bekker. Simplicius fol. 18 b. τὸ δὲ ἴσως οὐ πρός τον λόγον καίτοι πρός λόγον όντων των είρημένων λέγεσθαί φησι [ Άλέξανδρος ], διότι ξχανά ἦν τὰ προλελεγμένα τοὺς οὕτως εν τὸ ο៎ν λέγοντας ὡς συνεγές διελέγξαι. Ίσως δὲ δτι ή ἐφ' ἐκάτερα ἀπορία του λόγου έξωτερική τις ήν ως Εύδημός φησι, διαλεκτική μαλλον ούσα, παραθήσομαι δὲ μετ' όλίγον καὶ την τοῦ Εὐδήμου λέξιν ἐναργῶς τὸν σχοπὸν τοῦ λόγου δηλούσαν. Νύν δε τὰ τοῦ ᾿Αλεξάνδρου προκείσθω. Λέγει γάρ ότι έστω μέν έπί τοῦ ταὐτοῦ συνηθέστερον τὸ δεδειγμένον τὰ γὰρ τῷ αὐτῷ ταὐτὰ καὶ ἀλλήλοις έστὶ ταὐτά. Διὸ καὶ ὁ Εὐδημος οὕτως ἐχρήσατο τῆ αποδείξει και οί του Άριστοτέλους έξηγηται το ταύτον αντί του ένὸς λαβόντες. Ταυτα μέν Αλέξανδρος, δ μέντοι Εύδημος ότι μέν διά τὸ δειχθηναι τὸ συνεχές μή ον εν είρηκε ταῦτα, σαφῶς λέγει, μερῶν δε καί αὐτὸς ποτέ μέν διωρισμένων, ποτέ δέ συνεχῶν μέμνη-Έχει δε ούτως ή τοῦ Εὐδήμου λέξις μετά τὸ δείξαι ότι ουχ έστι τὸ όν ούτως εν ώς αδιαίρετον, όπερ αὐτὸς ἄτοπον ἐχάλεσεν, ἐπάγει · « ἀλλὰ μὴν οὐοὲ χατὰ συνέχειάν γε. Τὰ γὰρ διωρισμένα τῶν μερῶν οὐκ έσται τὰ αὐτά. Έχει δὲ αὐτὸ τοῦτο ἀπορίαν έξωτερικήν. Εὶ μὲν γάρ ἐστι τῶν τῆς γραμμῆς μορίων έχαστον ταὐτὸν τῆ όλη, καὶ αύτοῖς ταὐτὰ ἔσται. Τὰ γάρ ένι τὰ αὐτὰ ώσαύτως και δλοις τὰ αὐτά. Εί δὲ έτερον τῆς όλης έχαστον, ἄρα γε χαὶ πάντα. E! 83 τοῦτο, πῶς όλη ταὐτά ἐστιν; άλλὰ τοῦτο μέν ἀφείσθω. » Έν δή τούτοις ότι μέν ούδε εί ώς συνεχές λέγοιτο τὸ ὂν οὕτως ἕν ἐστι, δείχνυσι χατ' ἄλλην δχ οἶμαι ἐπιδολήν. Τὰ γὰρ διωρισμένα, φησί, τῶν μερῶν ούχ έσται τὰ αὐτὰ τοῖς συνεχέσιν, ὥστε κᾶν συγχωρήση τις εν είναι το συνεχές, έπειδη τα διωρισμένα μέρη άλλα παρά τά συνεχῆ ἐστι, πολλά τὰ ὄντα καὶ ούχ έν. Καὶ περὶ τῶν μορίων δὲ ἀπορία τίς ἐστιν ἡν αύτος μέν έξωτερικήν καλεί, δ δ' Άριστοτέλης ούδεν πρὸς τὸν λόγον φησίν. Καὶ γὰρ διαλεκτική μᾶλλόν έστιν, έφ' έκάτερα ένδόξως έπιχειροῦσα καὶ οὐχ ίκανή τὸν τοῦ συνεχοῦς λόγον ἐνοχλεῖν τὸν λέγοντα συνεχές είναι το διαιρετον είς αεί διαιρετά. Εὐδιάλυτος δὲ ώς δέδειχται ή ἀπορία, πλήν ό μεν Εύδημος ἐπὶ τῶν συνεχῶν μερῶν μόνον τὴν ἀπορίαν ἐχτίθεται τὰ ἐψ έκατερα επιχειρήματα καὶ τὰ συναγόμενα ἀπ' αὐτῶν άτοπα τιθείς, δ δὲ Άριστοτέλης καὶ ἐπὶ τῶν μὴ συνεχών μερών άλλά διωρισμένων, δηλονότι την αὐτην απορίαν είναι φησι και μόνον τίθησι το επόμενο άτοπον τοῖς τὸ αὐτὸ λέγουσι καὶ ἐν τὸ μέρος τῷ **გ**ურ•)

7. Έθορυδούντο δέ καὶ οί υστεροι των άρχαίων, δπως μή άμα γένηται αὐτοῖς τὸ αὐτὸ εν καὶ πολλά. Διὸ οι μέν τὸ ἔστιν ἀφείλον δισπερ Λυχόφρων, οι δὲ την λέξιν μετερρύθμιζον, ότι δ άνθρωπος οὐ λευχός έστιν, άλλα λελεύχωται, οὐθε βαδίζων έστιν άλλα βαδίζει, ໃνα μήποτε τὸ ἔστι προσάπτοντες πολλά εἶναι ποιῶσι τὸ ἔν, ὡς μοναχῶς λεγομένου τοῦ ένὸς ἢ τοῦ όντος. Πολλά δὲ τὰ όντα ἡ λόγφ (οἶον ἄλλο τὸ λευχῷ εἶναι καὶ μουσικῷ, τῷ δ' αὐτῷ ἄμφω· πολλά άρα τὸ ἔν ) ἢ διαιρέσει, ώσπερ τὸ ὅλον καὶ τὰ μέρη. 'Ενταῦθα δὲ ήδη ἠπόρουν, καὶ ώμολόγουν τὸ ε̂ν πολλὰ εἶναι, ὥσπερ οὐχ ἐνδεχόμενον ταὐτὸν ἕν τε χαὶ πολλὰ είναι, μή τάντιχείμενα δέ εστι γάρ το εν και δυνάμει και έντελεγεία.

(Aristoteles Phys. lib. I cap. 2 pag. 185 h. 25 ed. Bekker. Simplicius fol. 21. Ταῦτα εἰπών ό Άλέξανδρος ἐπάγει λοιπὸν δι' ὧν ἐνδείχνυται, ὅτι οὐ λέλυται ή ἀπορία ή ἀπὸ τῶν συμδεδηχότων ἀλλὰ μόνη

ac si toti utraque, et pars et ipsum totum sint unum pariter atque individuum, et ipsæ profecto partes unum itidem sibi ipsis erunt. Atqui si unum est ut individvum, nulla sane quantitas, nulla qualitas erit; ideoque neque infinitum est ens, ut ait Melissus, neque finitum, ut Parmenides censet. Nam finis dividi nequit, non finiturn. At vero si omnia, quæ sunt, ratione sunt unum, ut vestimentum ac vestis, contingit iis ut Heracliti sententiam dicant. Eadem enim erit boni malique ratio. et non boni ac boni. Quare idem erit bonum et non bonum, seque atque homo et equus. Quin etiam sermo eorum non unum ea quæ sunt, sed nihil esse probabit; et eadem insuper ratio qualitatis et quantitatis erit.

7. Sed antiquorum posteri metu etiam perturbahantur,

ne accideret, ut idem ipsis unum et multitudo esset. Quapropter alii ipsum est tollebant, ut Lycophron, alii autem dictionem mutabant, quia homo non albus est, sed albet, neque ambulans est sed ambulat, ne unquam illud est adjungentes, id quod est unum multa esse sffirmarent, quasi id quod est unum, aut id quod est, uno modo diceretur. Multa vero sunt ea quæ sunt, aut ratione (verbi causa aliud est album esse et musicum, eidem autem inest utrumque; ipsum igitur unum multitudo est), aut divisione, ut totum ac partes. Sed hic jam hæsitabant, atque ipsum unum multa esse fatepantur, quasi non posset idem unum ac plura esse, non tamen opposita. Est enim illud unum et potentia

ή ἀπὸ διαιρέσεως λέγων ἐπὶ μέν οὖν τῶν τῷ λόγῳ πολλών ώς εξρηται φοντό τι ποιείν ους ύστέρους εξρηκε των άργαίων, οί μέν άφαιροῦντες τὸ ἔστιν άπὸ των συμδεδηχότων, οί δε παρεχχλίνοντες χαί μεταβρυθμίζοντες την λέξιν, έπὶ δὲ τοῦ ώς όλου καὶ μέρους οὐκ έγοντες τοιαύτην ένστασιν πρός το σόφισμα, ένεδίδοσαν. "Εστι δέ, φησί, τὸ δλον έν τε καὶ πολλά, οὐ χατά ταὐτὸν μέν, άλλ' έντελεχεία μέν έν, δυνάμει δέ πολλά, ώστε εί μέλλει και ή άπο των συμδεδηκότων ἀπορία λύεσθαι, καλώς ὁ Πορφύριος τὸ ὑπὸ τοῦ Αριστοτέλους ήνιγμένον διά τοῦ ώς μοναχῶς λεγομένου η τοῦ ένὸς η τοῦ όντος, πολλά δὲ τὰ όντα ἐνόησέ τε χαὶ ἐξέφηνεν ἐνδειξαμένου μέν πως χαὶ τοῦ Εὐδήμου τὸ τοιούτο καὶ αὐτοῦ δὲ τὴν λύσιν εἰς τὸ δυνάμει καὶ ένεργεία χαταχλείσαντος. Ούδεν δε ίσως χείρον χαί τὰ Εὐδήμου παραθέσθαι πλείονος τῶν λεγομένων ἐπιστάσεως ένεχα. Έχει δὶ ώδε ή μετά τὰς ἀπαντήσεις λέξις τὰς πρὸς τὰ τοῦ ένὸς σημαινόμενα. α Άρα οὖν τοῦτο μέν οὐκ ἔστιν ἔν, ἐν δὲ τί ἐστι; Τοῦτο γὰρ ἡπορείτο, καὶ Ζήνωνά φασι λέγειν εί τις αὐτῷ τὸ ἐν ἀποδοίη τί ποτέ ἐστιν, ἔξειν τὰ ὅντα λέγειν, διά τὸ τῶν μέν αἰσθητῶν ἔχαστον χατηγοριχῶς πολλά λέγεσθαι και μερισμῷ, τὴν δε στιγμὴν μηδε εν τιθέναι (alii τι είναι). Ο γάρ μήτε προστιθέμενον σύξει μήτε άφαιρούμενον μειοί, ούχ φετο των όντων είναι. Εί δέ τις και τάς λοιπάς προσηγορίας (Brandis. κατηγορίας) προσεπιθείη, πιστότερον αν κατασκευάσειν έτι τὸν λόγον. Οὐ φαίνεται γὰρ οὕτε οὐσίαν, οὔτε ποιὸν ή στιγμή ποιοῦσα, οὔτε άλλο τῶν κατά τάς διαιρέσεις οδδέν. Εί δέ ή μέν στιγμή τοιούτον, ήμων δ' έκαστος πολλά λέγεται είναι οίον λευχός, μουσιχός χαὶ πολλά έτερα, όμοίως δὲ χαὶ δ λίθος · ἄπειρος γάρ ή θραῦσις έχάστου, πῶς ᾶν εἴη τὸ ἔν; Πρὸς μὲν οὖν τὰς κατηγορίας ἔνιοι μὲν οὐκ ῷοντο δείν τὸ ἔστιν ἐπιλέγειν, ὧν καὶ Λυκόφρων ἢν, ἀλλ' άνθρωπον μέν έλεγον είναι, άνθρωπον δε λευχόν είναι ούκ έφασαν, όμοίως δέ καὶ τῶν ἄλλων ἔκαστον · οὐδαμοῦ γὰρ τὸ εἶναι προσῆπτον, ἀλλ' ἐν ἡ κοθ' ἔκαστον (add. έλεγον). Πλάτων δε τὸ έστιν οὐχ ῷετο σημαίνειν δπερ έπὶ τοῦ ἀνθρώπου, ἀλλ' ὥσπερ τὸ φρόνιμός έστι τὸ φρονεῖν καὶ τὸ καθήμενός έστι τὸ καθησθαι, ούτω και έπι των άλλων έχει και εί μη κείται δόματα. Πρός μέν οθν τά χατηγοριχώς πολλά λούντα το έν τούτον απήντων τον τρόπον, προς δέ κά κατά μερισμόν ούκ εὐπόρουν. "Εστι δέ, ώς ἔοικε, τὸ δωρίζειν έκαστον ποσαχῶς λέγεται, μέγα πρὸς ἀλήθειαν. Πλάτων τε γάρ είσαγαγών το δισσόν πολλάς ἀπορίας έλυσε πραγμάτων, δν (leg. ἐφ' δ) νῦν οί σοφισταί καταφεύγουσιν, ώσπερ έπὶ τὰ είδη, καὶ πρὸς τούτοις τούνομα των λόγων άφωρισε. Πρός δὲ τὴν τοῦ ένὸς ἀπορίαν ἄχος ἐφάνη ἡ τοῦ ὄντος διαίρεσις. Ήν δ' αυτη τοῖς φιλοσοφοῦσιν ἐμπόδιος, καὶ ἐπὶ μικρον έχρωντο αὐτή. Τστι δέ σοφόν το καλώς έκάστφ χρησθαι. Ο τε γάρ ταις άρχαις χρώμενοι οὐδέν

προάγουσιν (ή γάρ άρχή πολ. έχουν) οξ τε [τάς] μή άργας ποιούμενοι αδυνατούσι προϊέναι διά τό μή έγειν άφ' οδ. 'Ενεργεία δε και δυνάμει επιστήμονας μέ, έλεγον και ανδρείους και όσα τοιαύτα, εν δέ ολα έλεγον οὐδὲ πολλά. Φαίνεται δὲ περὶ πάντα ὑκ είπεῖν ή διαίρεσις αθτη. Εί γάρ δέοι ήμας τούς χαθεύδοντας άριθμείν, εύθέως μέν άνθρωπον καὶ ξππον καταριβμήσομεν, καίπερ πολλών οδ καθευδόντων είς την δύναμιν αὐτῶν ἀποδλέποντες, περὶ τῶν ἰχθύων δὶ ἀπορήσομεν και βαδιούμεν είς τους άλιείς. Έν δὶ τῆ οίχία τους χαθεύδοντας άριθμοῦντες πολλούς παραλείψομεν ανθρώπους και έππους, άνπερ ώσι και μή καθεύδωσι. Δηλον οὖν όις πρότερον εἰς τὴν δύναμιν, βατερον όξ είς την ενέργειαν αποβλέπομεν. ούτω όλ καί έν τε καί πολλά και δυνάμει και ένεργεία έστίν. \*Ενεργεία μέν οὖν ἄμφω οὐδέποτε τῷ αὐτῷ ὑπάρχει. Φαίνεται δε τουτο άτοπον, το δε ένεργεία εν δυνάμει πολλά έστιν, είπερ των μεριστών έστιν. Οδοξιν δί άτοπον. Οὐ γὰρ ἐναντία ταῦτά ἐστιν. Οὕτω δὲ καὶ ἐν τῷ αὐτῷ λίθω πολλά ἔσται, οἶον Ερμῆς, Ήραχλης, μυρία έτερα. Δυνάμει γάρ έστι πάντα ταῦτα έν τούτω, ένεργεία δέ έν μόνον τα δέ ένεργεία πολλά ούχ έστι δυνάμει έν, άλλ' όσα σύγχειται έν ένί, νίον έστάναι, χαθήσθαι. Δυνάμει γόρ άμα περί τὸ έν είη άν, ένεργεία δε ού. Εί δε παρην Ζήνων, ελέγομεν άν πρός αὐτὸν περί τοῦ ένος, ἐνεργεία ὅτι οὐχ ἔστι πολλά. Τὸ μὲν γὰρ χυρίως αὐτῷ ὑπάρχει, τὰ δὶ χατά δύναμιν. Ο στως ο δν εν χαι πολλά το αὐτο γίνεται, ένεργεία δε θάτερον μόνον, διμα δε άμφω οὐδέποτε. - Εί δὲ συνεπείθομεν αὐτὸν ταῦτα λέγοντες, ήξιουμεν αν την υπόσχεσιν αποδιδόναι, εν ή δ μέν τοῦ Ζήνωνος λόγος άλλος τις ξοικεν οδτος είναι παρ έχεινον τον έν βιβλίω φερόμενον, οδ χσί ο Πλάτων έν τῷ Παρμενίδη μέμνηται έχει μέν γάρ ὅτι οὐκ ἔστι πολλά, δείχνυσι βοηθών έχ τοῦ ἀντιχειμένου τῷ Παρμενίδη εν είναι λέγοντι, ένταῦθα δέ, ώς δ Εδδημός φησι, και ανήρει το έν. Την γάρ στιγμήν ώς το εν είναι λέγει, τά δε πολλά είναι συγχωρεί. 'Ο μέντοι Άλέξανδρος καὶ ἐνταῦθα τοῦ Ζήνωνος ὡς τὰ πολλά αναιρούντος μεμνησθαι τὸν Εὐδημον οἴεται ώς γὰρ ίστορεί, φησιν Εύδημος, Ζήνων δ Παρμενίδου γνώριμος, έπειράτο δειχνύναι, ότι μή οδόν τε τὰ όντα πολλά είναι τῷ μηδέν είναι ἐν τοῖς οὖσιν ἕν, τὰ δἱ πολλά πλήθος είναι ένάδων. Και ότι μέν ούχ ώς τά πολλά άναιρούντος Ζήνωνος Εύδημος μέμνηται νύν, δηλον έχ της αὐτοῦ λέξεως, οἶμαι δὲ μήτε ἐν τῷ Ζήνωνος βιδλίφ τοιούτον ἐπιχείρημα φέρεσθαι, οἶον δ Άλέξανδρός φησι. Καὶ τοῦτο δὲ ἐχ τῶν εἰρημένων δηλον, ότι καὶ δ Εὐδημος την ἀπορίαν ἀπὸ τῆς τοῦ ουνάμει και ξιεργεία ριαφοράς ξυσεν ενδείκνυται δέ ίσως και την ἀπὸ τῆς τοῦ ὄντος διαφορᾶς λύσιν ὁ Εὐδημος έν οξς φησι. • Πρός δὲ τὴν τοῦ ένὸς ἀπορίαν άκος ἐφάνη ή τοῦ ὄντος διαίρεσις. "Ην δὲ αὕτη τοκ φιλοσοφούσιν έμπόδιος, και έπι μικρόν χρόνον έχρωντο

αὐτη. » Έμπόδιος ίσως διά τὸ μή καλῶς διελέσθαι, άλλ' ἐπὶ μιχρὸν χρῆσθαι. Καὶ ταῦτα μέν εἴτε οὕτως, είτε άλλως έχει, ζητείν άξιον τοῦ δε Εὐδήμου λέγοντος δτι Πλάτων έν τῆ τῶν συμδεδηχότων κατηγορία τὸ ἔστιν οὐχ ῷετο σημαίνειν οὐσίας μέθεξιν, άλλα μόνον την χατά συμδεδηχός διάθεσιν, ώσπερ τό φρόνιμός έστιν οὐδὲν ἄλλο σημαίνει ἢ τὸ φρονεῖν χαὶ τὸ καθήμενός έστιν οὐδὲν άλλ' ή τὸ καθῆσθαι · ταῦτα οὖν τοῦ Εὐδήμου λέγοντος ὁ Ἀλέξανδρος Πλάτωνά φησιν είναι τὸν τὴν λέξιν μεταβρυθμίζοντα τῶν συμδεδηχότων, χαὶ ἴσως διότι ὁ Εὔδημος μετὰ τοὺς ἀφαιροῦντας τὸ ἔστι τῆς δόξης ταύτης ἐμνήσθη. ουι οξ ούχ ήν τών έπὶ τῆ ἀπορία θορυδηθέντων ὁ Πλάτων, οὐδὲ τοῦτον ὁ Άριστοτέλης αἰνίττεται, δῆλον ἐξ ὧν ἐν Φιλήδω μέν παίδων έρεσχελούντων άδολεσχίαν είναι την τοιαύτην άμφισδήτησίν φησιν, έν Σοφιστή δε καί την όλην απορίαν σαφως έχτίθεται χαί διαπαίζει πάνυ τους έσπουδακότας περί αυτήν γράφων ούτως. Simplicius fol. 30 αλλ' έσιχεν από των Εὐδήμου λόγων δ 'Αλέξανδρος δόξαν περί τοῦ Ζήνωνος λαβεῖν ώς ἀναιρούντος τὸ έν. Λέγει γὰρ ὁ Εὐδημος ἐν τοῖς Φυσιχοῖς - ἄρα οὖν τοῦτο μέν οὐχ ἔστι, ἔστι δέ τι ἔν; τοῦτο γάρ ήπορειτο, και Ζήνωνά φασι λέγειν εί τις αὐτῷ τὸ ἐν ἀποδοίη τί ποτέ ἐστι, λέξειν (leg. έξειν ut fol. 21) τὰ όντα λέγειν. Ἡπόρει δὲ ὡς ἔοικε διὰ τὸ τῶν μὲν αἰσθητῶν ἔχαστον χατηγοριχῶς τε πολλά λέγεσθαι καὶ μερισμῷ, τὴν δὲ στιγμὴν μηδὲν τιθέναι: δ γάρ μήτε προστιθέμενον αύξει μήτε άφαιρούμενον μειοί, ούχ φετο των όντων είναι. » Καὶ είχὸς μέν ἦν τὸν Ζήνωνα ὡς ἐφ' ἐκάτερα γυμναστικῶς ἐπιχειροῦντα (διό χαὶ ἀμφοτερόγλωσσος λέγεται) χαὶ τοιούτους έχφέρειν λόγους περί τοῦ ένος ἀποροῦντα, ἐν μέντοι τῷ συγγράμματι αὐτοῦ πολλά ἔχοντι ἐπιχειρήματα χαθ' έχαστον δείχνυσιν ότι τῷ πολλὰ εἶναι λέγοντι συμβαίνει τὰ ἐναντία λέγειν.

8. Τόν τε δή τρόπον τοῦτον ἐπιοῦσιν ἀδύνατον φαίνεται τὰ ὅντα ἐν εἶναι, καὶ ἐξ ὧν ἐπιδεικνύουσι, λύειν οὐ χαλεπόν · ἀμφότεροι γὰρ ἐριστικῶς συλλογίζονται καὶ Μέλισσος καὶ Παρμενίδης · καὶ γὰρ ψευδῆ λαμβάνουσι καὶ ἀσυλλόγιστοι εἰσιν αὐτῶν οἱ λόγοι · μᾶλλον δὲ ὁ Μελίσσου φορτικὸς καὶ οὐκ ἔχων ἀπορίαν, ἀλλ' ἐνὸς ἀτόπου δοθέντος τάλλα συμβαίνει, τοῦτο δὲ οὐθὲν χαλεπόν. Ο Οτι μὲν οὖν παραλογίζεται Μέλισσος, δῆλον · οἶεται γὰρ εἰληφέναι, εὶ τὸ γενόμενον οὐκ ἔχει ἀρχὴν ἄπαν, ὅτι καὶ τὸ μὴ γενόμενον οὐκ ἔχει.

8. Hoc igitur modo nobis hanc sententjam impugnantihus ea quæ sunt non posse unum esse videntur. Atqui neque difficile est ea solvere, quibus illi homines hanc suam sententiam ostendebant. Uterque enim contentiose ratiocinatur, et Melissus et Parmenides. Nam et falsa sumunt, et conclusiones forma vitiosas efficiunt. Melissi tamen ratio magis est inepta, neque ullam dubitationem habet profecto, sed uno absurdo dato cætera

(Aristoteles Phys. lib. I cap. 3 pag. 186. a. 4. ed. Bekker. Simplicius fol. 22. h. ἐν δὴ τούτοις πρώτον εὐθύνει τὸν πρώτον λόγον τὸν λέγοντα, εἰ τὸ γενόμενον άρχην έχει, τὸ μη γενόμενον άρχην οὐχ έχει, κάν τούτφ πρῶτον μέν ἐλέγχει τὸ ἀσυλλόγιστον, εἶτ' αὐτὸ τὸ ψεῦδος αἰτιᾶται τῶν λημμάτων. Τὸ μἐν οὖν ἀσυλλόγιστον ἐκ τοῦ τὴν ἀκολουθίαν ἀνάπαλιν ἢ έχρῆν λαβεῖν ἠτιάσατο. Οὐ γὰρ ἔπετσι τῷ τὸ γενόμενον άρχην έχει τὸ τὸ μη γενόμενον άρχην μη έχειν, άλλα το το μή έχον αρχήν ου γέγονεν. Λαθών δε δ Μέλισσος, ότι τὸ μὴ γενόμενον ἀρχὴν οὐκ ἔχει, καὶ προδείξας ότι τὸ δν οὐ γέγονεν ούτε γὰρ εξ όντος ούτε έχ μή όντος αύτο γενέσθαι δυνατόν, συνήγαγεν ότι τὸ ον άρχην οὐχ έχει. 'Αλλ' ἴσΦς έρεῖ τις ότι καὶ ή άπὸ τοῦ ήγουμένου αντιστροφή άληθής έστι πολλάχις εφ' ών εξισάζει το επόμενον τῷ ήγουμένω εἰ γάρ ἄνθρωπος, ζῷον λογικὸν θνητόν, καὶ εἰ μή ἄνθρωπος, οὐ ζῷον λογικὸν θνητόν. "Αλλ' ἐπὶ τούτως ων έλαβεν ο Μέλισσος ου δοχεί έξισάζειν. Κάν γάρ τὸ γενόμενον πᾶν ἀρχὴν ἔχῃ τὴν κατά τὸ πρᾶγμα πεπερασμένον όν, άλλα το πεπερασμένον ου παν γέγονεν, ως ήλιος καὶ σελήνη καὶ οὐρανός. 'Ο μέντοι Εύδημος και διά τούτων των λημμάτων ούδεν άλλο δείχνυσθαί φησιν ή δπερ έξ άρχῆς, δτι τὸ ὂν άγένητόν ξατιν. ή λφό ρλιής αγιαιτοοφή ξαιι το ίτη ξχον φόλην άγένητόν έστι, τὸ δὲ δν οὐκ έχει άρχήν. Λέγει δὲ οῦτως · « οὐ γὰρ εἰ τὸ γενόμενον άρχην έχει, τὸ μη γενόμενον άρχην οὐα ἔχει, μᾶλλον δὲ τὸ μη ἔχον άρχην ούχ εγένετο ούτω γάρ έπι των αποφάσεων ή άχολούθησις γίνεται. 'Αγένητον οὖν αὐτῷ γίνεται τὸ ὄν ού γάρ έχει άρχήν. »

9. Εἶτα καὶ τοῦτο άτοπον, τὸ παντὸς οἴεσθαι εἶναι ἀρχὴν τοῦ πράγματος καὶ μὴ τοῦ χρόνου, καὶ γενέσεως μὴ τῆς ἀπλῆς, ἀλλὰ καὶ ἀλλοιώσεως, ὥσπερ οὐκ ἀθρόας γινομένης μεταδολῆς.

(Aristoteles Phys. lib. I cap. 3 pag. 186. a. 13 ed. Bekker. Simplicius fol. 23 b. καὶ ταῦτα μἐν καλῶς ὁ ᾿Αριστοτέλης ἀντείρηκε πρὸς τὸ φαινόμενον ὑπαντῶν ἐπεὶ δὲ σοφὸς ἀνὴρ Μέλισσος, ὡς τοιούτου χρὴ καὶ τῆς ἐννοίας στοχαζόμενον τὰ ἐπαχθέντα αὐτῷ ἐγκλήματα ἀπολύσασθαι. Καὶ ὅτι μὲν οὐ σωματικὸν ἐλάμδανε τὸ ὁν, δῆλον ἐκ τοῦ ἀκίνητον καὶ ἀδιαίρετον αὐτὸ δεικνύναι, τῶν σωμάτων ἐναργῆ τὴν κίνησιν καὶ τὴν διαίρεσιν ἐμφαινόντων, ἀλλ᾽ ἀντὶ μὲν τοῦ αἰσθητοῦ καὶ διαστατοῦ τὸ γενητὸν παραλαμβάνει, ὥσπερ καὶ ὁ παρὰ Πλάτωνι Τίμαιος λέγων· γέγονεν, δρατὸς γὰρ ὁπτός

contingunt, quod quidem nullam habet difficultatem. Patet igitur vitiose Melissum argumentari. Putat enim se sumsisse, si omne quod factum est, principium habet, id quod factum non est, principium non habere.

Deinde hoc etiam est absurdum, cujuslibet rei esse principium et non temporis, et generationis non sim-/ plicis, sed etiam conversionis, quasi non ingens fiat mutatio.

τέ έστι καί σώμα έχων άντί δέ τοῦ νοητοῦ καί άμεροῦς τὸ ἀγένητον, ὡς καὶ τοῦτο πάλιν ὁ Πλάτων, τί τὸ δν ἀεί, γένεσιν δε οὐχ ἔχον; ὅταν οὖν λέγη τὸ γενητὸν άρχην έχειν, τὸ αἰσθητόν φησι καὶ διαστατόν άτε περανθέν άρχην έχειν και πέρας· ου γάρ έστι σωμα <del>α</del>μειρον. Και συντίθεται και δ Εύδημος δτι κάν και έπ' άλλων τινών όλίγων γενητών ούχ είσιν άρχαι αί χατά τό πράγμα, άλλ' έφ' οδ σημαινομένου λαμδάνει Μέλισσος, είσί. Γράφει δε οδτως « άλλ' ίσως όλίγων μέν ούχ είσιν άρχαί, έφ' ών δε λαμδάνει εύλογον είναι · διὸ τοῦτο μέν παραχωρητέον, τὴν δὲ ἀχολούθησιν ἐπισκεπτέον. » "Όταν δὲ δ Μέλισσος ἐπιφέρη τὸ μὴ γινόμενον άρχην οὐχ έχει, τότε λέγει ότι τὸ όντως δν αμερές έστι και ούτε αρχήν έχει ούτε τελευτήν, διό χαὶ ἄπειρον. Καὶ οθτως οὐδέτερον τῶν ἀξιωμάτων ψευδώς εξληπται· κάν γάρ έστιν άθρόως γενομένη άλλοίωσις, μάλιστα μέν εί και πάντα τὰ μέρη άλλοιοῦται, άλλ' ούχ άμα πάσα ή άλλοίωσις γίνεται, άλλ' έχει και αύτη άρχην και τελευτήν. Επειτα και έν τῆ ἀλλοιώσει τὸ ἀλλοιούμενον οὐγὶ ἡ λευκότης ἐστὶν άλλα το σώμα κατα την λευκότητα, το δε σώμα αργήν έχει και πέρας το άλλοιούμενον και γινόμενον οθτως ώς αλλοιούμενον. Και το αγένητον δε κατά τοῦτο τὸ σημαινόμενον άληθῶς εἴρηται άρχην μη έχειν ἀδιάστατον καὶ άμερες υπάρχον. Ὁ γάρ οὐρανὸς καὶ έδε δ χόσμος πολλών χαὶ μαχαρίων τετύχηκε παρά τοῦ γεννήσαντος, ἀτὰρ κεκοινώνηκέ γε σώματος, διὸ μέρη έχει και άρχην και τέλος. "Ότι δε άγενητον τὸ ὄν ἐστι καὶ Ἀριστοτέλης συγχωρεί καὶ αὐτὸ τὸ δόγμα ένασμενίζων χαὶ τὴν Μελίσσου περὶ τοῦ δόγματος απόδειξιν. Καὶ δ Εύδημος δὲ τὸ άπλῶς δν άγένητον είναι συγχωρεί λέγων α το μέν γάρ άπαν τὸ ον άθρόως μη γίνεσθαι χαλώς έχειν (leg. έχει) συγχωρείν, έπειδή ούχ οδόν τε έχ μή όντος αύτό γενέσθαι, άλλὰ κατὰ μέρος γίνεσθαι πολλὰ καὶ φθείρεσθαι εύλογον δήπου έστί, και όρωμεν τοῦτο. » Και οθτως αί μέν προτάσεις ελήφθησαν άληθῶς. Καὶ ή άντιστροφή δε επί των εξισαζόντων ου χωλύεται από τοῦ ήγουμένου γίνεσθαι, ώς δταν εἴπωμεν εἶ ἄνθρωπός έστι, καὶ ζῷον λογικὸν θνητόν ἐστι, καὶ εἰ μὴ ἄνθρωπος, ούδε ζώον λογικόν θνητόν. Εί τοίνων τό γενητόν έξισάζει πρὸς τὸ ἀρχὴν ἔχον καὶ τέλος, οὐδὲν διαφέρει και από του ήγουμένου αντιστρέψαι. Έξισάζει γάρ τὸ ἀγένητον τῷ ἀρχὴν μὴ ἔχοντι, οὐκέτι τοῦ κατά τὸν ούρανδν καί δλως τὰ ἀίδια σώματα παραδείγματος ένοχλούντος ήμας. 'Αγένητα γάρ τα τα ούχ ώς άμερη, άλλ' ώς μή ἀπ' ἀρχῆς χρόνου γεγενημένα. Έγκαλεῖται δὲ ὁ Μέλισσος καὶ ὡς τῆς ἀρχῆς πολλαχῶς λεγομένης αντί της κατά χρόνον άρχης ήτις υπάρχει τῷ γενητῷ τὴν κατά τὸ πρᾶγμα λαδών, ήτις καὶ τοῖς άθρόως μεταβάλλουσιν ούχ δπάρχει. "Εοικε δε αὐτός καί πρό του Άριστοτέλους τεθεάσθαι καλώς, ότι παν σώμα καὶ τὸ ἀίδιον πεπερασμένον ὑπάρχον πεπερασμένην έχει δύναμιν καί όσον έφ' έαυτῷ ἀεὶ ἐν τέλει χρόνου

έστί, διά δὲ τὴν ἀεικίνητον τοῦ παράγοντος ἐπιστασίαν και έν άρχη άει έστι και άίδιον υπάρχει, ώστε το κατα μέγεθος άρχην και τέλος έχον και κατά χρόνον έχει ταῦτα καὶ ἀνάπαλιν. Τὸ γὰρ ἀρχὴν ἔχον γρόνου καὶ τέλος ούχ άμα παν έστι. Διό ποιείται την μέν απόδειξιν άπὸ τῆς κατά χρόνον άρχῆς καὶ τελευτῆς. "Αναρχον δέ ούτω και άτελεύτητον ού φησιν είναι δ μή παν έστι, τοῦτ' ἔστιν δ μή ἄμα δλον ἐστίν, ὅπερ τοῖς ἀμερέσιν ύπάρχει καὶ τῷ ὄντι ἀπείροις, τῷ δέ γε ἁπλῶς ὄντι καὶ χυριώτατα τῷ γὰρ όντι πῶν ἐχεῖνό ἐστι. Λέγει δὶ ταῦτα ούτως δ Μέλισσος. « "Ο τε τοίνυν οὐχ ἐγένετο έστι δέ, αεί ήν και αεί έσται, και αρχήν οὐκ έχει, οδο τελευτήν, άλλ' άπειρόν έστιν εί μέν γάρ έγένετο, άρχην αν είχεν ήρξατο γαρ αν ποτε γινόμενον, και τελευτήν ετελεύτησε γαρ αν ποτε γινόμενον. Εί δε μήτε ήρξατο μήτε έτελεύτησεν, αεί τε ήν καί **ἀεὶ ἔσται οὐχ ἔχον ἀρχήν οὐδὲ τελευτήν· οὐ γὰρ ἀεί** είναι ανυστόν δ, τι μή παν έστι. » Και ότι μέν τό ποτέ χρονικόν έστι δήλον, ότι δέ γινόμενον το κατ'οίσίαν γενητὸν εἶπεν, δ ἔως ἀν ἢ, γινόμενόν ἐστι καὶ οὐκ ον, δηλον έχ του έτελεύτηπεν ουν ποτε γινήμενον, χαί έκ τοῦ οὐ γὰρ ἀεὶ εἶναι ἀνυστὸν ὅ, τι μή πᾶν έσπ, ώς τοῦ ἀεὶ ὄντος ὁ καὶ πᾶν ἐστιν, ἀντικειμένου τῷ γενητῷ. Οτι δὲ ῶσπερ τὸ ποτὲ γενόμενον πεπερασμένον τῆ οὐσία φησίν, οὕτω καὶ τὸ ἀεὶ ον ἄπειρον λέγει τή οὐσία, σαφές πεποίηκεν εἰπών α άλλ' ήσπερ ἐστίν άεί, ούτω και το μέγεθος άπειρον άει χρή είναι.» Μέγεθος δε ου το διαστατόν φησιν· αυτός γαρ άδιαίρετον τὸ δν δείχνυσιν. Εἰ γὰρ διήρηται, φησί, τὸ έόν, χινείται χινούμενον δέ ούχ αν είη αμα. Μέγεθος οὖν τὸ δίαρμα αὐτὸ λέγει τῆς ὑποστάσεως.  $^{\circ}0\pi$ γάρ ασώματον είναι βούλεται τὸ ὄν, ἐδήλωσεν εἰπών, εί μέν ον είη, δεῖ αὐτὸ εν είναι εν δε ον δεῖ αὐτὸ σωμα μη έχειν. Και έφεξης δε τω αϊδίω το άπειρον χατά την ούσίαν συνέταξεν είπων, άρχην δὶ χαὶ τέλα έγον ούδεν ούτε άίδιον ούτε άπειρόν έστιν, ώστε το μή έγον άπειρόν έστιν · άπὸ τοῦ ἀπείρου δὲ τὸ ἐν συνελογίσατο έχ τοῦ εἰ μὴ ἐν εἴη, περανεῖ πρὸς ἀλλο. Τοῦτο δὲ αἰτιᾶται Εὐδημος ώς αδιορίστως λεγόμενου γράφων ούτως « εί δε δή συγχωρήσειέ τις άπειρον είναι τὸ ὄν , διὰ τί καὶ εν ἔσται; οὐ γὰρ διότι πλείονα, περανεί πη πρός άλληλα. Δοχεί γάρ χαι δ παρεληλυθώς χρόνος περαίνειν πρός του παρόντα. Πάντη μέν ούν άπειρα τὰ πλείω τάχα ούχ ᾶν εἴη, ἐπὶ θάτερα δὲ φανείται ενδέχεσθαι. Χρή (leg. χρην) οὖν διορίσαι πῶς ἀπειρα οὐκ ἀν είη εί πλείω. Quippe pro χρή in verbis extremis cum Spengelio legendum est χρην, siquidem Melissus debebat definire, cur plura infinita esse non possent. Is autem in loco præclaro, quem e Simplicii Comm. in Aristotelis Phys. f. 22 b. attuli Phil. Græc. Fragm. vol. I pag. 261 seq. hac via et ratione progreditur : primum τὸ ον οὐ γέγονε i. e. ἀεὶ ἦν, deinde τὸ δν οὐ φθαρήσεται i. e. ἀεὶ ἔσται, tum τὸ ἔν ἀογήν

οὐκ ἔχει, præterea τὸ δν τελευτήν οὐκ ἔχει, porro τὸ δν ἀπειρόν ἐστι, denique τὸ δν ἔν ἐστι, postremo τὸ δν ἀκίνητόν ἐστι, e quibus Aristoteles postremum, si unum sit, immobile esse negat; Eudemus etiam præcedens, si infinitum sit, unum esse necessario non sequi ait. Qui si plura confutasset, vix ea Simplicius omisisset.)

10. Επειτα καὶ διὰ τί ἀκίνητον, εἰ ἔν; ὅσπερ γὰρ καὶ τὸ μέρος ἐν ὄν, τοδὶ τὸ ὕδωρ, κινεῖται ἐν ἑαυτῷ, διὰ τί οὐ καὶ τὸ πᾶν; ἔπειτα ἀλλοίωσις διὰ τί οὐκ ὰν εἴη;

(Aristoteles Phys. lib. I cap. 3 pag. 186, a. 16 ed. Bekker. Simplicius fol. 24 (conf. Scholia in Aristot. pag. 331. a. ed. Brandis.) δ Μέλισσος δείξας το άπειρον έκ τοῦ μήτε άρχην μήτε τέλος έχειν, έχ δὲ τοῦ ἀπείρου τὸ ἐν εἶναι, ἐφεξῆς χαὶ ὅτι ἀχίνητον δείχνυσιν, ώς δ Άλέξανδρός φησι, τῷ τὸ χινούμενον ή διά πλήρους δφείλειν χινείσθαι, ή διά χενοῦ ούτω δὲ καὶ άλλο τι ἔσεσθαι. Οτι δὲ διὰ μὲν πλήρους ούχ οἶόν τέ τι χινηθῆναι, χενόν τε μὴ δύνασθαι ἐν τοις οὖσιν εἶναι· μηδέν γάρ εἶναι τὸ κενόν, ὄντος δέ μηχέτι έσεσθαι άπειρον τὸ ὄν· εὶ γὰρ εἴη μεθίστασθαι δυνάμενον έν έαυτῷ, δῆλον ώς μεῖζον ἄν αύτοῦ εἴη, οὐδὲν δὲ μεὶζον τοῦ ἀπείρου. Ταῦτα μὲν οὅτως αὐτῆ λέξει φησὶν ὁ Άλέζανδρος · ὅτι δὲ οὐχ ὡς Ἀλέξανδρος ήκουσεν, οΰτως ή ἀπόδειξις προῆλθεν, ἐχ τοῦ τὸ χινούμενον ή διά πλήρους δφείλειν χινείσθαι ή διά χενοῦ, ἀλλ' ὅτι δεῖ αὐτὸ τὸ ὂν πλῆρες εἶναι, δηλοῖ καὶ ό Εὐδημος λέγων. « Ακίνητον δε δη πως; η ότι πληρες πληρες οὲ ότι οὐκ ἔσται κενοῦ μετέχον). »

11. Καὶ πρὸς Παρμενίδην δὲ ὁ αὐτὸς τρόπος τῶν λόγων, καὶ εἴ τινες ἄλλοι ίδιοι · καὶ ἡ λύσις τῷ μὲν ὅτι ψευδὴς τῷ δὲ ὅτι οὐ συμπεραίνεται, ψευδὴς μὲν ῷ ἀπλῶς λαμδάνει τὸ ὁν λέγεσθαι, λεγομένου πολλαχῶς, ἀσυμπέραντος δὲ ὅτι, εἰ μόνα τὰ λευκὰ ληφείη, σημαίνοντος ἐν τοῦ λευκοῦ, οὐθὲν ἦττον πολλὰ τὰ λευκὰ καὶ οὐχ ἔν·οὐτε γὰρ τῷ συνεχεία ἔν ἔσται τὸ λευκὸν οὖτε τῷ λόγω. ᾿Αλλο γὰρ ἔσται τὸ εἶναι λευκῶ καὶ τὸ δεδεγμένω, καὶ οὐκ ἔσται παρὰ τὸ λευκὸν οὖθὲν χωριστόν · οὐ γὰρ ἦ χωριστόν, ἀλλὰ τῷ εἶναι ἔτερον τὸ λευκὸν καὶ ῷ ὑπάρχει. ᾿Αλλὰ τοῦτο Παρμενίδης οὖπω ἑώρα.

(Aristoteles Phys. lib. I cap. 3 pag. 186. a. 22 ed. Bekker. Simplicius fol. 25 ως δ Άλέξανδρος

ίστορεῖ, ὁ μέν Θεόφραστος οὕτως ἐκτίθεται ἐν τῷ πρώτω της φυσικης ίστορίας το παρά το δν ούκ δν, τὸ οὐκ ον οὐδέν εν άρα τὸ ὄν. Εὐδημος δὲ οὕτως τὸ παρά τὸ δν οὐχ ὔν · ἀλλὰ χαὶ μοναχῶς λέγεται τὸ ὄν · εν έρα τὸ ὄν. Τοῦτο δὲ εὶ μεν ἀλλαχοῦ που γέγραφεν ούτως ασαφώς δ Εύδημος, ούχ έχω λέγειν, έν τοις Φυσιχοις δὲ περί Παρμενίδου τάδε γράφει, έξ ὧν ἴσως συνάγειν τὸ είρημένον δυνατόν . « Παρμενίδης δὲ οῦ φαίνεται δειχνύειν, ότι έν τὸ ὄν, οὐδ' εἴ τις αὐτῷ συγχωρήσειε μοναχῶς λέγεσθαι τὸ ὄν , εὶ μὴ τὸ ὄν ἐν τῷ τί κατηγορούμενον έκάστου ώσπερ τῶν ἀνθρώπον ὁ ἄνθρωπος, και ἀποδιδομένων τῶν λόγων καθ' ἔκαστον ἐνυπάρξει ό τοῦ ὄντος λόγος ἐν ἄπασιν εἶς καὶ ὁ αὐτός, ὧσπερ καὶ δ τοῦ ζώου ἐν τοῖς ζώοις. "Ωσπερ δὲ εὶ πάντα εἴη τὰ όντα καλά καὶ μηθέν είη λαβείν δ οὐκ ἔστι καλόν, χαλά μέν έσται πάντα, οὐ μήν εν γε τὸ χαλόν, άλλά πολλά· τὸ μέν γὰρ χρῶμα χαλὸν ἔσται, τὸ δὲ ἐπιτήδευμα, τὸ δὲ ὅ, τι δήποτε, οὕτω δὴ καὶ ὄντα μέν πάντα έσται, άλλ' οὐχ εν οὐδε ταὐτό · έτερον μεν γάρ τὸ ὕδωρ, ἄλλο δὲ τὸ πῦρ. Παρμενίδου μέν οὖν άγασθείη τις διν αναξιοπίστοις ακολουθήσαντος λόγοις, καί ύπο τοιούτων απατηθέντος, & ούπω τότε διεσαφείτο. Οὔτε γὰρ τὸ πολλαχῶς [add. δν] ἔλεγεν οὐδείς, ἀλλὰ Πλάτων πρώτος τὸ δισσὸν εἰσήγαγεν, οὖτε τὸ καθ' αύτο και κατά συμδεδηκός (scil. δν), φαίνεται τε ύπο τούτων διαψευσθηναι. Ταῦτα δὲ ἐκ τῷν λόγων καί έκ των αντιλογιών έθεωρήθη καί το συλλογίζεσθαι. ού γάρ συνεχωρείτο εί μή φαίνοιτο άναγχαίον, οί δέ πρότεροι ἀναποδείκτως ἀπεφαίνοντο. » Καὶ μέχρι τούτου τὰ περὶ Παρμενίδην προαγαγών ἐπὶ ἀναξαγόραν μετέδη. Ούτως μέν οὖν αί κατά Θεόφραστον προτάσεις ψευδείς οὖσαι διελέγχονται. "Ως δ' ἀσυμπέραντοι, ότι τὸ μέν ἀχολούθως ἐπαγόμενον συμπέρασμα ήν, τὸ παρά τὸ ὂν οὐδέν, ὁ δὲ ἐπήγαγεν ἐν ἄρα τὸ ὄν. Κᾶν μοναχῶς δέ τις ὑπόθηται τὸ ὂν λέγεσθαι, ώς μνημονεύει ό Εὐδημος, ψεῦδος καὶ οὕτω λαμβάνει. Ου γάρ μοναχώς το όν, είγε δεκαχώς, έπειτα οὐδὲ ούτω συμπεραίνει ότι έν τὸ όν. Καν υπόθηται δέ τις μηδέν άλλο παρά την ούσίαν είναι, ούδεν χωλύει οὐσίας μέν είναι μόνας, πολλάς δὲ ταύτας, ὥσπερ καὶ δ Εύδημος έδήλωσε διά τοῦ « οὐδέ εἴ τις αὐτῷ συγχωρήσοι μοναχῶς λέγεσθαι τὸ ὄν, καὶ τὸ έξῆς δέ ὡς γὰρ εὶ πάντα τὰ όντα χαλὰ εἴη χαὶ μηθὲν εἴη λαβεῖν, δ ούκ ἔστι καλόν, καλά μέν ἔσται πάντα, οὐ μὴν ἕν γε

<sup>10.</sup> Deinde cur si est unum, etiam immobile est? Ut enim, quæ una est pars, hæc aqua, in so ipsa movetur, cur non et universum eodem pulsu agitatur? Præterea cur conversio non erit?

<sup>11.</sup> Idem et in Parmenidem convenit modus rationum, et si qui alii proprii sunt. Ae solutio est partim ex eo, quia falsa sumit, partim ex eo quia non concludit. Nam falsa quidem sumit, quatenus ens simpliciter dici ponit, quam multipliciter dicatur. Non concludit autem, quia

si sola alba sumantur, ipso albo unum significante, nihilominus alba multa erunt, et non unum. Nam album nec continuatione unum crit, nec ratione. Alia enim ratio erit albi, alia ejus quod album accepit; neque quidquam præter album ipsum separabile erit. Neque enim quatenus separabile est, sed ipsa substantia aliud est album, aliud id cui inest. Sed hoc Parmenides nondum videbat.

τό χαλόν, άλλά πολλά το μέν γάρ χρώμα χαλόν έσται, το δε επιτήδευμα, το δε δ, τι δήποτε, (το δ' αύτὸ ἐπὶ τοῦ λευκοῦ έδειξεν ὁ ᾿Αριστοτέλης), οδτω δή και όντα μέν πάντα έσται, άλλ' ούχ εν οὐδε τὸ αὐτό· » καὶ ψευδής ή ἐπιφορὰ ή λέγουσα, ἐν ἄρα τὸ όν, και ούκ έκ των κειμένων συνηγμένη. Κάν γάρ μοναχῶς τὸ ὄν, οὐκ ἤδη ἐν τὸ ὄν. Μοναχῶς γὰρ λέγεται και γένει και είδει, έκατέρως δέ πολλά, και συμδήσεται τὸ ἐπὶ τοῦ χατὰ τὸ χαλὸν παραδείγματος ὁπὸ τοῦ Εὐδήμου εἰρημένον, ὅτι καλὰ μὲν ἔσται πάντα, ου πην εν το καγον τῷ ἀδιθπῷ. τα λαρ τῷ γολὸ εν ούκ ήδη και τῷ ἀριθμῷ ἐν. Τὰ δὲ αὐτὰ ἐπὶ τοῦ λευκοῦ συνήγαγεν ὁ Άριστοτέλης, καὶ οὐδὲν ἦν θαυμαστὸν τούς χανόνας των λόγων μήπω τότε διαχεχρίσθαι, άλλα φωραθέντας υστερον έξ αὐτῶν τῶν πραγμάτων ούτως έξενεχθήναι πρός πλείονα συντελούντας άχρίδειαν, ώς χαί δ Εύδημος μαρτυρεί λέγων· « Παρμενίδου μέν οὖν ἀγασθείη ἄν τις ἀναξιοπίστοις ἀκολουθήσαντος λόγοις καὶ δπὸ τοιούτων ἀπατηθέντος & οδπω τότε διασεσάφητο ούτε γάρ το πολλαχῶς έλεγεν οὐδείς, άλλα Πλάτων πρώτον το δισσον είσηγαγεν, ούτε το καθ' αύτὸ καὶ τὸ κατὰ συμβεδηκός · φαίνεται δὲ ὑπὸ τούτων διαψευσθήναι. Ταῦτα δὲ ἐκ τῶν λόγων καὶ τῶν ἀντιλογιῶν ἐθεωρήθη καὶ τὸ συλλογιστικόν · οὐ γὰρ συνεχωρείτο εί μη φαίνοιτο άναγχαΐον, οί δὲ πρότεροι άναποδείκτως άπεφαίνοντο. » Άλλ' Άριστοτέλης βιαιότερον πως εδουλήθη καὶ ἐπὶ τοῦ αὐτοῦ τῆ ὑποστάσει, ώς ἐπὶ τοῦ λευχοῦ σώματος δεῖξαι, ὅτι τὸ λευχὸν πολλά έστι τῷ λόγω τό τε ὡς ὑποχείμενον καὶ τὸ ὡς έν ύποχειμένω. Καίτοι οὐδὲ τοὔνομα τούτων τὸ αὐτό τὸ γὰρ ὑποχείμενον λευχὸν οὐχ ἔστιν οὐδὲ λέγεται χαθ' αύτό, εὰν μὴ ὅτε (leg. ὅταν) σὺν τῆ λευχότητι ληφθη, ώστε είπερ άρα το αυτό όνομά έστιν έν διαφόροις λόγοις, οὐχὶ τοῦ ἐν ὑποχειμένω καὶ τοῦ ὑποχειμένου, άλλά τοῦ συναμφοτέρου. Διότι καὶ τὸ μετέχον λευχόν λέξομεν μετά τῆς μεθέξεως χαί αὐτό τὸ γρώμα το μετεχόμενον. Άκριδολογουμένω δε ουδε τούτων τὸ αὐτό ἐστιν ὄνομα, εἴπερ τὸ μέν λευχὸν τὸ δὲ λευχότης, καὶ τὸ μέν ποιὸν τὸ δὲ ποιότης. Διὸ καὶ δριζόμεθα την μέν λευχότητα χρώμα διαχριτιχόν όψεως, τὸ δὲ λευχὸν σῶμα λευχότητος μετέχον. Ταῦτα δη οὖν ἰδων ως ἔοικεν Εύδημος οὐκ ἐδιάσατο έπὶ τοῦ ένὸς τῆ ὑποστάσει δεῖξαι τὴν τῶν λόγων διαφοράν, άλλ' ἀπό κοινοῦ τινος τοῦ καλοῦ την δείξιν έποιήσατο πολλοῖς χατὰ λόγον διαφέρουσιν ἐφαρμότ τοντος, ὥστε τὸ δοχοῦν πάλιν εν εἶναι τοῦτο χατὰ τὴν χοινότητα πολλά είναι χατά τους λόγους. Γράφει δέ

ούτως. « ωσπερ δε ει πάντα είη τὰ όντα καλά και μηθέν είη λαδείν δ ούκ έστι καλόν, καλά μέν έσται πάντα, ου μήν έν γε το χαλον άλλα πολλά τόδε μέν γάρ χρώμα καλόν έστι, τόδε δέ έπιτήδευμα, το δί δ, τι δήποτε, ούτω δή και όντα μέν πάντα έσται, άλλ' ούχ εν ούδε τὸ αὐτό · έτερον μέν γὰρ ύδωρ, άλλο δέ τὸ πῦρ. = "Ισως δέ τοῦτον παρητήσατο τὸν τρήπον της αποδείξεως Αριστοτέλης, διότι εί ώς χοινοι έν ύπετίθετο τὸ δν είτε, ώς γένος, είτε ώς είδος, είτε ώς όμωνυμος φωνή, εύθύς και τὰ πολλά συνεισήγετο. τὸ γάρ χοινὸν πλειόνων είναι χοινὸν ἀνάγχη. Διὸ χαὶ ώς αριθμώ εν ύποθεμενος επειδή το τοιούτον εν ή ώς συνεχές έστιν εν ή ώς τῷ λόγοι τὸ αὐτὸ ή ώς ἀδιαίρετον, έδειξεν ότι ούτε ώς συνεχές ούτε ώς τῷ λόγο τὸ αὐτό, τὸ δὲ ὡς ἀδιαίρετον ὡς ἐναργῶς ἄτοπον παρῆκεν εδθύνειν ώς σωματικού πέρατος ύποτιθέντος τοῦ ἐδιαιρέτου).

12. Άλλὰ τοῦτο Παρμενίδης οὖπω εώρα. Ἀνάγκη δὴ λαδεῖν μὴ μόνον εν σημαίνειν τὸ δν, καθ' οἶ ἀν κατηγορηθῆ, ἀλλὰ καὶ ὅπερ δν καὶ ὅπερ εν· τὸ γὶρ συμδεδηκὸς καθ' ὑποκειμένου τινὸς λέγεται. Ὠστε ὧεσται τι ἄρα οὐκ ὄν· οὐ δὴ ἔσται ἄλλω ὁπάρχον τὸ ὅπερ ὄν.

(Aristoteles Phys. lib. I cap. 3 pag. 186. a. 31 ed. Bekker. Simplicius fol. 29 καὶ ὁ Εὐδημος δὲ τῷ Ἀριστοτέλει πάντα κατακολουθῶν τοῦ ὅπερ ὁντος ἐκῖενος (leg. ἐκείνω) οὐκ ἤκουσεν ὡς γένους. Ἐν γοῦν τῷ πρώτῳ τῶν Φυσικῶν περὶ Παρμενίδου λέγων ταῦτα γέγραφεν ὡς Ἀλέξανδρός φησιν. Ἐγὰ γὰρ οἰχ εὖρον ἐν τῷ Εὐδημίω (leg. Εὐδημείω aut Εὐδήμω) τὴν λέξιν ταῦτην: « τὸ μὲν οῦν κοινὸν οὐκ ὰν λέγοι τῶν λόγων προῆλθεν, οῦτε ἐπιδέχοιτο ἀν ἀ τῷ όντι ἐπιλέγει. Πῶς γὰρ ἔσται τοῦτο μεσσόθεν ἰσσκαλὶς καὶ τὰ τοιαῦτα; τῷ δὲ οὐρανῷ, φησί, σχεδὸν πάντις ἐφαρμόσουσιν οἱ τοιοῦτοι λόγοι»).

13. Οὐ γὰρ ἔσται ὄντι αὐτῷ ἔἶναι, εἰ μὴ πολλὰ τὸ ὅν σημαίνει οὕτως ὅστε εἶναί τι ἔκαστον. ᾿Αλλ' ὑπόκειται τὸ ὄν σημαίνειν εν. Εἰ οὖν τὸ ὅπερ ὁν μη δενὶ συμδέδηκεν, ἀλλ' ἐκείνω, τὶ μᾶλλον τὸ ὅπερ ὁν σημαίνει τὸ ὄν ἡ μὴ ὄν;

(Aristoteles Phys. lib. I cap. 3 pag. 186. b. 2. Simplicius in Arist. Phys. fol. 31 δτι μέν ούν οὐ τῶν γινομένων τι καὶ φθειρομένων δ Παρμενίδης ἐν τὸ δν τίθεται, δηλοῖ τὸ σημεῖον αὐτοῦ ἐν τὸ ἀγένητον καὶ ἀφθαρτον λέγων ἐν οῖς φησι· μόνος δ' ἔτι μῦθος

<sup>12.</sup> Sed hoc Parmenides nondum videbat. Necesse igitur est eos sumere qui id quod est unum esse dicunt, non solum unum significare id quod est, de quocunque prædicabitur; sed ctiam quod proprie est ens, et quod proprie unum est. Accidens enim de subjecto aliquo dicitur. Quare illud, cui id quod est accidit, non erit:

est enim diversum ab eo quod est. Erit ergo quippiam quod non est : haudquaquam ergo id, quod proprie est ens, alii inerit.

<sup>13.</sup> Neque enim entis rationem subibit, nisi id quod est plura significet hoc pacto, ut unumquidque aliquid sit. At id quod est, unum significare ponitur. Si

5δοίο λείπεται ὡς ἔστιν, ταύτη δ' ἐπὶ σήματ' ἔασι πολλὰ μάλ', ὡς ἀγένητον ἐὸν καὶ ἀνώλεθρόν ἐστιν. Οὐ μὴν οὐδὲ σωματικὸν δλως τὸ ἔν δν εἶναι βούλεται, εἴπερ ἀδιαίρετον αὐτό φησι λέγων· οὐδὲ διαιρετόν ἐστιν, ἐπεὶ πᾶν ἐστιν όμοῖον, ὥστε οὐδὲ τῷ οὐρανῷ ἐφαρμόττει τὰ παρ' αὐτοῦ λεγόμενα, ὡς τινας ὑπολαμδάνειν ὁ Εὐδημός φησιν ἀκούσαντας τοῦ « πάντοθεν εὐκύκλου σφαίρης ἐναλίγκιον ὅγκῳ. » Οὐ γὰρ ὸιαιρετὸς ὁ οὐρανός, ἀλλ' οὐδὲ ὅμοιος σφαίρα, ἀλλὰ σφαῖρά ἐστιν ἡ τῶν φυσικῶν ἀκριδεστάτη. Versus Parmenidei leguntur Phil. Græc. Vol. I p. 124).

14. Το δε μηδέποτε διαχριθήσεσθαι, οὐχ εἰδότως μεν λέγεται, ὀρθῶς δε λέγεται. Τὰ γὰρ πάθη ἀχώριστα. Εἰ οὖν ἐμέμικτο τὰ χρώματα καὶ αἱ ἔξεις, ἐἀν διαχριθῶσιν, ἔσται τι λευκὸν ἢ ὑγιεινὸν οὐχ ἔτερόν τι δν οὐδε καθ' ὑποκειμένου. "Ωστε ἀτοπος τὰ ἀδύνατα ζητῶν ὁ νοῦς, εἴπερ βούλεται μεν διαχριναι, τοῦτο δε ποιῆσαι ἀδύνατον καὶ κατὰ τὸ ποσὸν καὶ κατὰ τὸ ποιόν, κατὰ μεν τὸ ποσὸν ὅτι οὐχ ἔστιν ἐλάχιστον μέγεθος, κατὰ δε τὸ ποιὸν ὅτι ἀχώριστα τὰ πάθη.

(Aristoteles Phys. lib. I cap. 4 pag. 188. 5. de Anaxagora. Simplicius fol. 37 b. εἰπόντος τοῦ Αναζαγόρου · οὐδὲ διαχρίνεται οὐδὲ ἀποχρίνεται έτερον ἀπὸ τοῦ έτέρου διὰ τὸ πάντα ἐν πᾶσιν εἶναι, καὶ ἀλλαγοῦ οὐδὲ ἀποχέχοπται πελέχει οὕτε τὸ θεριιὸν ἀπὸ τοῦ ψυχροῦ οὐτε τὸ ψυχρὸν ἀπὸ τοῦ θερμοῦ, οἰ γὰρ εἶναι τὸ είλιχρινὲς χαθ' αύτό, τοῦτο, φησίν, οὐχ εἰδότως μέν λέγεται. Οὐ γάρ διά τὸ πάντα ἐν πᾶσιν εἶναι συμδαίνει τὸ μὴ διαχρίνεσθαι, συμδαίνει μέντοι. Διὸ κὰν μή είδότως, άλλ' ὅμως ἀληθῶς λέγεται τὰ γάρ πάθη, τοῦτ' ἔστι τὰ συμδεδηχότα ἀχώριστα τῆς οὐσίας ἐστίν, οἶον τὰ χρώματα καὶ αί ἔξεις : μεμιγμένης γάρ τῆς οὐσίας καὶ τῶν συμδεδηκότων ἐἀν διαχριθή τὸ συμβεθηχός, ἔσται οὐχέτι συμβεβηχός, ἀλλ' οὐσία, ἄτε καθ' αύτὸ ὑφεστώς καὶ οὐκ ἐν ὑποκειμένω τὸ είναι έχον, δπερ πάλιν οὐ καθ' ὑποκειμένοὸ ἐκάλεσεν, καὶ ὅπερ Εὖδημος καλῶς ἐπέστησεν, « οὐ μόνον τὰ πάθη τῶν οὐσιῶν οὐχ οἶόν τε χωρίσαι, ἀλλ' οὐδὲ πάντα όμου τὰ πάθη είναι δυνατόν, ώστε πάντα ἐν πασιν είναι. Οὐ γάρ δή θερμόν καὶ ἐπιστήμη, ἀλλ' όσα ενδέχεται μιχθηναι, όλως δε ή μίξις έχ των κεγωρισμένων. Χωρίζεται δε τά καθ' αύτά όντα ή δυνάμενά γε, τοιαῦτα δὲ αἱ οὐσίαι, διὸ μίσγεται τὰ σώματα. Τούτων δὲ τὰ μὲν ύγρὰ κεράννυσθαι λέγομεν, τὰ δὲ ξηρὰ μεμῖχθαι οἶον σπέρματα καὶ πρόσατα, λευκὸν δὲ καὶ ἀνθρωπον οὐ λέγομεν μεμῖχθαι οὐδὲ ἐπιστήμην καὶ ψυχήν, ὑπάρχειν δὲ μόνοις τούτοις τούτων ἔκαστα καθ' ὧν λέγεται. Ποῖα δὲ μέμεται καὶ ὅπως ὁμοῦ πάντα ἦν, διώρισται βέλτιον, ἐπειδὴ οὐ πᾶν παντὶ μίσγεται, ὥσπερ οὐδὲ γίνεται πᾶν ἐκ παντός· ἐκ τοῦ λευκοῦ γὰρ οὐ γίνεται γραμμή, ἀλλὰ μέλαν ἢ φαιόν. » Ταῦτα γὰρ οἰκείως τῷ τόπιρ ὑπὸ τοῦ Εὐδήμου λεγόμενα παρεθέμην).

15. Οτι μέν οὖν ἐναντίας δεῖ τὰς ἀρχὰς εἶναι φανερόν. Ἐχόμενον δ' ἀν εἰη λέγειν πότερον δύο ἢ τρεῖς ἢ πλείους εἰσί· μίαν μὲν γὰρ οὖχ οἶόν τε, ὅτι οὖχ ἔν τὰ ἐναντία, ἀπείρους δ' οὖ, ὅτι οὐx ἐπιστητὸν τὰ δν ἔσται. Μία τε ἐναντίωσις ἐν παντὶ γένει ἕνί, ἡ δ' οὐσία ἕν τι γένος.

(Aristoteles Phys. lib. I cap. 6 pag. 189. a. o ed. Bekker. Scripsi autem cum veteribus editionibus Iulii Pacii et aliorum ἀπείρους δ' οδ, δτι, quum apud Bekkerum legatur ἀπείρους δ' δτι. Simplicius fol. 42 b. ποίαν οὖν ἀλέξανδρος οὐσίαν ένταῦθα τὴν χατὰ τὸ ἔνυλον εἶδος ἀχούει; Εἰ μέν τὴν χυρίως οὐσίαν την ταῖς άλλαις χατηγορίαις ἀντιδιηρημένην, έλλιπής δ λόγος εί δε την χοινίος έπι πάντων τῶν γεννητῶν εἰδῶν λεγομένην, εὖ ἄν ἔχοι· καὶ τά Εὐδήμου δὲ τοῦ Ροδίου πρὸς ταύτην μοι δυχεῖ τὴν έννοιαν φέρεσθαι, εί και άσαφως είρηται και έκεινα. Έχει δε ούτως « εί δε έστιν έναντιότης, δύο τουλάγιστον έσται. Δύο δὲ ὑποχειμένων τῶν πρώτων έναντίων τούτων μέν οὐδέτερον οἶόν τ' εἶναι οὐσίαν, έπειδή ούχ έστιν ή ούσία των έναντίων. Εί δή ό φυσικός μή περί πάντων σκοπεϊ, διόπερ οὐδὲ ἀριθμεῖ πάντα τὰ όντα, οὐδὶ ἀρχὰς χοινὰς πάντων λαμδάνει, άλλά τῶν οὐσιῶν καὶ τούτων τῶν σωματικῶν, οξον γένους τινός ένός, μη γίνεται δε το τυχον έχ τοῦ τυχόντος, άλλ' όμογενές οίον χρώμα έχ χρώματος, χυλός έχ χυλοῦ καὶ τὰ λοιπὰ δμοίως, οὐδ' ἄν ή οὐσία γίνοιτο έχ μη οὐσιῶν οὐδὲ σῶμα έχ μη σωμάτων.» Έν τούτοις τὸ μὲν οἶον γένους τινὸς ένὸς καὶ τὸ μὴ γίνεται δέ τὸ τυχὸν έχ τοῦ τυχόντος, άλλ' δμογενές οίον χρώμα έχ χρώματος οὐσίαν είληφθαι σημαίνει ολγί την έν τοῖς δέχα γένεσι πρώτην οὐ γάρ έστιν

igitur id quod proprie est ens, non accidit cuiquam, sed aliquid illi aliud accidit, cur id quod est ens proprie ens significat potius quam non ens?

14. Quod vero affirmatur, nunquam omnia segregatum iri, non scienter quidem affirmatur, sed recte tamen dicitur. Affectus enim inseparabiles sunt. Quando igitur colores atque habitus misti sunt, si suerint segregati: erit aliquid album aut sanum, quod ne in subiecto quidem diversum quidquam erit. Quare absurda mens est, ea quærens quæ sieri nequeunt, si separare quidem vult, hoc autem efficere nequit, tam quantitatis quam

qualitatis habita ratione, quantitatis quidem, quia non est minima magnitudo, qualitatis autem, quia affectus inseparabiles sunt.

15. Apparet igitur oportere contraria principia rerum esse. Sequitur deinceps, ut dicamus, utrum duo, an tria, an plura principia sint. Unum enim principium esse non potest, quia contraria non sunt unum: neque vero infinita, quia id quod est, sub scientiam same non cadet. Una quoque contrarietas est in omni genere uno: substantia vero genus est quoddam unum.

οδον γένος έκείνη, άλλα γένος τῷ ὅντι. Περὶ ἐκείνης οὖν λέγοιτ' ἀν τῆς καὶ τὰ συμδεδηκότα περιεχούσης).

10. Ετι οδα είναι φαμεν οὐσίαν ἐναντίαν οὐσία τῶς οὖν ἐκ μὴ οὐσίῶν οὐσία ἀν εἴη; ἢ πῶς ἀν πρότερον μὴ οὐσία οὐσίας εἴη;

(Aristoteles Phys. lib. I cap. 6 pag. 189. a. 32. ed. Bekker. Simplicius fol. 44. καὶ τοῦτο δὲ αὐτὸ ζητήσεως άξιον είναι μοι δοχεϊ, πῶς είρηται τὸ πῶς οὖν έχ μή οὐσιῶν οὐσία ἄν εξη; καὶ γάρ οὐδὲ ἔδει οὐσίας είναι τὰ τῆς οὐσίας στοιχεῖα. Εὶ γὰρ προϋπάρχει τὰ στοιγεία του στοιγειωτού και είεν ούσία τά της ούσίας στοιχεία, πρό του γενέσθαι την ούσίαν είη άν ούσία, καὶ δλως πανταχοῦ τὰ στοιχεῖα οὐκ ἔστιν ὅπερ τὰ στοιχειωτά · ούτε γάρ τὰ τοῦ ἀνθρώπου στοιχεῖα ἄνθρωποι ούτε τὰ τῆς σαρχὸς σάρξ. Μήποτε οὖν ή ὕλη καὶ τὸ εἶδος, ήτοι ή αντίθεσις στοιχεῖα ὄντα τῆς χυρίως οὐσίας, αύτη δέ έστιν ή σύνθετος, οὐσία μέν χαθ' αύτά έχάτερα ούχ είσιν άλλ' ούσιώδη μόνον, χαι σώματα μέν οὺχ ἔστι, σωματιχὰ δέ, ὡς χαὶ ὁ Εὐδημος δηλοῖ σωματοειδή καλών την ύλην συνελθόντα δε οὐσία και οὐσίας αποδοτικά έστι, διὸ οὐδέτερον καθ' αύτὸ οὔτε ούσία έστιν ούτε ούσίας άποδοτικόν).

17. Ἡμμένοι μὲν οὖν καὶ ἔτεροί τινές εἰσιν αὐτῆς, ἀλλ' οὐχ ἱκανῶς. Πρῶτον μὲν γὰρ ὁμολογοῦσιν ἀπλῶς γίνεσθαί τι ἐκ μὴ ἔντος ἦ Παρμενίδην ὀρθῶς λέγειν.

(Aristoteles Phys. lib. I cap. 9 pag. 191. b. 35 qui sine dubio Parmenidem, Eleaticum philosophum, hic memorat. Fallitur Simplicius Platonis Parmenidem intelligi statuens, quem tamen sequitur Brandisius comment. Eleat. p. 138. Simplicius fol. 53. b. (conf. Scholl. in Arist. pag. 343. b. ed. Brandis. ) και δοκεί ταῦτα αποτεινόμενος πρός Πλάτωνα λέγειν αὐτός γαρ έν Τιμαίω ( p. 50 ) λέγων μηδέν τῶν ὄντων ἐνεργεία τὴν ύλην είναι, ( ἐν οίς φησιν ὅτι τοῖς είδεσιν ὑποχείμενον ούχ ᾶν εξη παρεσχευασμένον εὖ, πλήν ἄμορφον δν έχείνων πασών των ίδεων, όσας μέλλει δέχεσθαι), ἐφάψασθαί πως δοχεῖ χαὶ τῆς ὅλης χαὶ τῆς στερήσεως το γάρ πεφυχός δέχεσθαι χαί μή, μή έχον δέ, έστερησθαι αν λέγοιτο δικαίως. Καὶ τὸ δυνάμει καὶ ένεργεία και το καθ' αυτό και κατά συμβεβηκός πρώτος φαίνεται διορίσας δ Πλάτων, καὶ τὸ πῆ μεν δι
πῆ δὲ μὴ ὄν, ὡς εἰρηται πρότερον. Καὶ γὰρ καὶ ἐπὶ
τῶν ἀλλων τὰ πολλαχῶς λεγόμενα διεστείλατο, ὡς
καὶ δ Εὐδημος ἐν τοῖς Φυσικοῖς μαρτυρεῖ λέγων,
« Πλάτων τε γὰρ εἰσαγαγῶν τὸ διττὸν πολλὰς ἀπορίας ἔλυσε πραγμάτων · » (Victorii cod. ἐπὶ τῶν
πραγμάτων. cf. fragm. 11) Διὰ ταῦτα μὲν οὖν ἡμμένος ἀν εἴη καὶ δ Πλάτων τῆς τοιαύτης φύσεως, οὐγ
ἰκανῶς δὲ αὐτῆς ἦφθαι δοκεῖ κατὰ δύο τρόπους.)

18. Τῶν ὄντων τὰ μέν ἐστι φύσει, τὰ δὲ δι' ἔλλα αίτίας, φύσει μέν τά τε ζῷα καὶ τὰ μέρη αὐτῶν καὶ τά φυτά και τὰ άπλα τῶν σωμάτων, οἶον γῆ και πῦρ και άξρ και ύδωρ. ταύτα γάρ είναι και τά τοιαύτα φύσει φαμέν. Πάντα δὲ τὰ ρηθέντα φαίνεται διαφέροντα πρός τὰ μή φύσει συνεστώτα. Τὰ μέν γὰρ φύσει όντα πάντα φαίνεται έχοντα εν εαυτοῖς άρχην χινήσεως και στάσεως, τὰ μέν κατὰ τόπον, τὰ δὲ κατ' αύξησιν και φθίσιν, τά δέ κατ' άλλοίωσιν κλίνη δέ χαὶ ξμάτιον χαὶ εἴ τι τοιοῦτον ἄλλο γένος ἐστίν, ἤ μὲν τετύχηκε τῆς κατηγορίας ἐκάστης καὶ καθ' ὅσον ἐστὶν από τέχνης, οὐδεμίαν δρμήν έχει μεταδολής έμφυτον, ή δὲ συμδέδηχεν αὐτοῖς εἶναι λιθίνοις ή γηίνοις ή μι**χτοῖς ἐχ τούτων, ἔχει καὶ κατὰ τοσοῦτον, ὡς οὐσης** τῆς φύσεως ἀρχῆς τινος καὶ αἰτίας τοῦ κινεῖσθαι καὶ ήρεμειν έν ῷ ὑπάρχει πρώτως καθ' αύτό καὶ μὴ κατά συμδεδηχός.

(Aristoteles Phys. lib. II cap. 1 pag. 192. b. 8 ed. Bekker. Simplicius fol. 58 στι τὰ ζῷα καὶ φυτὰ παρέλαδεν ἐν τούτοις ὁ ᾿Αριστοτέλης ὡς φύτει ὀντα, ἀλλὰ καθὸ καὶ αὐτὰ φυσικά, ὀηλοῖ καὶ Εὐδημοςἐν τῷ πρώτῳ τῶν Φυσικῶν τάδε γράφων· « ἐπεὶ δὲ λέγομεν πολλὰ φύσει εἶναι· καὶ γὰρ ἵππον καὶ ἄνθρωπον καὶ πᾶν ζῷον καὶ τὰ μόρια αὐτῶν καὶ πόαν καὶ δλως τὰ φυόμενα, ἔτι δὲ ἐλσίαν καὶ πᾶν φυτὸν καὶ τὸ γῆν καὶ πῦρ καὶ πολλὰ τῶν ἀψύχων, τί πᾶσι τούτοι ὑπάρχει; Ἡ μὲν γὰρ αἴσθησις ἴδιός ἐστι τῶν ζώων καὶ πολλὰ ἔτερα, ἡ δὲ αὕξησις τῶν ζφτικῶν· κινεῖται δὲ πάντα ὡς εἶπεῖν· καὶ γὰρ ξύλον καὶ χαλκὸς καὶ πῦρ καὶ δλως πᾶν σῶμα, οὐχ διμοίως δὲ πάσας τὰς κινήσεις, οἶον ὁ λίθος καὶ πάντα ὅσα βάρος ἔχει, ἀνω

non constant, differre videntur. Namque ea que natura constant universa in se ipsis principium motus statusve, partim ejus qui loco accommodatur, partim incrementi ac decrementi, partim mutationis habere videntur. At lectica, vestis et si quid aliud ejus generis est, ex quo sua quæque nomina repererunt, et quatenus arte facta sunt, nullam mutationis appetitionem insitam habent: quatenus vero accidit iis, ut lapidea sint vel terrena, vel ex his mixta, eatenus motus quietisve principium habent, quum natura principium sit quoddam et cansa, ut id moveatur atque quiescat, in quo primo per se et non per accidens inest.

<sup>16.</sup> Præterea substantiam non esse contrariam substantiæ dicimus. Quo pacto igitur substantia ex non substantiis, aut non substantia substantia prior erit?

<sup>17.</sup> Ipsam igitur et alii quidam, sed non satis tetigerunt. Primum enim ex non ente simpliciter aliquid fieri fatentur, ea ratique qua Parmenidem recte dicere arbitrantur.

<sup>18.</sup> Eorum quæ sunt, alia quidem sunt natura, alia vero ob alias causas. Natura quidem sunt animalia partesque corum et plantæ et simplicia corpora, ut terra, ignie, aër et aqua. Hæc enim ac talia natura dicimus esse. Omnia autem quæ dicta sunt ab illis, quæ natura

αἐν καὶ εἰς τὸ πλάγιον ὑφ' ἐτέρου, κάτω δὲ ὑφ' ἑαυτοῦ· τὸ δὲ πῦρ κάτω μὲν ὑφ' ἔτέρου, ἄνω δὲ καθ' κυτό, καὶ τὸ μὲν ζύλον καθ' αδτὸ κινεῖται κάτω, ἡ δὲ κλίνη ἢ ξυλίνη, οῦχ ἢ κλίνη· πτερίνη γὰρ γινοκένη οὖκ οἰσθήσεται κάτω. » Εἰ δὴ τὰ μὲν τεχνητὰ υὐ κινεῖται καθ' αὐτά, ἀλλ' ἢ ἐκ τοιούτων ἐστί, τὰ δὲ φυσικά, ταῦτα δὲ τὰς μὲν ὑφ' ἔτέρου τῶν κινήσεων κινεῖται, τὰς δὲ καθ' ἔαυτά, καὶ τὰς μὲν ὑφ' ἔτέρου παρὰ φύσιν φαμὲν αὐτοῖς εἶναι, τὰς δὲ ὑφ' αῦτῶν κατὰ φύσιν , τὸ δὴ κινεῖσθαι κατὰ φύσιν αὐτοῖς ὰν εἴη, μὴ οὖκ ἔξωθεν τοῦ αἰτίου ὄντος ἀλλ' ἐν αὐτοῖς. Ἡρα οὖν τὴν τοιαύτην ἀρχὴν τῆς κινήσεως φατέον τὴν φύσιν εἶναι, ἐπειδὴ πᾶσι τοῖς κατὰ φύσιν δπάρχουσα τυγχάνει; εἰ δὲ οὕτως, ἡ φύσις γίνεται ἀρχὴ κινήσεως ἐν αὐτοῖς καὶ καθ' αὐτά.)

19. Ἐπεὶ δὰ διώρισται, ποσαχῶς ἡ φύσις λέγεται, μετὰ τοῦτο θεωρητέον, τίνι διαφέρει ὁ μαθηματικὸς τοῦ φυσικοῦ.

(Aristoteles Phys. lib. II cap. 2 pag. 193. b. 22 ed. Bekker. Simplicius fol. 63. πενταχῶς λέγεται ή φύσις, καθ' ένα μέν τρόπον ή έν έκάστω ύλη: χατά δεύτερον δε σημαινόμενον φύσις λέγεται το περί την βλην είδος κατά δέ τρίτον σημαινόμενον φύσις λέγεται τὸ ἐχ τῆς βλης χαὶ τοῦ είδους συγκείμενον. κατά τέταρτον δὲ σημαινόμενον λέγεται φύσις ή οἶον έχφυσις καὶ γένεσις καὶ κίνησις καθ' ήν δπὸ τοῦ φύοντος φύεται τὸ φυόμενον κατά πέμπτον δὲ σημαινόμενον το χυριώτατον φύσις έστι το τοῦ χινεῖσθαι τοῖς φυσιχοίς αξτιον. πογγων οξ όντων των συμαινοιτένων τῆς φύσεως τὸ μέν ὄνομα χυριώτερον τῆ φύσει τῆ ώς κινήσει και έκφύσει προσήκει. Τη γαρ ιατρεύσει και ύφάνσει και όλως κινήσει αναλογεί ή δε έννοια τοῦ ονόματος τη χυρίως φύσει μάλλον προσήχει τη ώς ποιητική των φυσικών. Ο μέντοι δρισμός πάσι τοις σημαινομένοις έφαρμόσει οίχείως έφ' έχάτερα λαμβανόμενος. Και γάρ ή μέν χυρίως φύσις άρχη χαι αιτία χινήσεως έστι καὶ ήρεμίας, ή δὲ ως κίνησις φύσις ως δργανική. διά γάρ ταύτης ή ποιητική φύσις την έν τοις φυσικοίς κίνησιν και ήρεμίαν αποτελεί, ώς δ εατρός διά τῆς εατρεύσεως την δγίειαν. Ἡ δὲ ελη καὶ τὸ είδος ἀρχαὶ τῆς κατὰ φύσιν ἀποδιδομένης ἐνεργείας είσιν ώς στοιχειώδεις, και λέγει ό Εύδημος, ότι έπιδέχεται και ταῦτα τὸν λόγον τῆς φύσεως ἀρχή γάρ κινήσεως ὄοκεῖ εἶναι καὶ ἡ ὅλη καὶ τὸ οἶ ἔνεκα·
τῷ γὰρ ἔεσθαι κάτω τὸν μολιδδον τὴν ὑποκειμένην
ὅλην αἰτιώμεθα· ὅτι γὰρ ἐκ τοιαύτης ἐστί, κάτω φέρεται. Ἔχει δὴ κινήσεως ἀρχὴν ἐν ἔαυτῷ καὶ καθ'
ἔαυτόν, ἦ γὰρ μολιδδός ἐστι. Τὸ δὲ εἶδος ἀρχὴ ὰν εἴη
καὶ ὡς τέλος· εἰς τοῦτο γὰρ βλέπουσα ἡ φύσις πάντα
πραγματεύεται τὰ ἐν τοῖς φυσικοῖς.)

20. Απαντα δὲ τὰ νῦν εἰρημένα αἴτια εἰς τέτταρας πίπτει τρόπους τοὸς φανερωτάτους. Τὰ μὲν γὰρ στοιχεῖα τῶν συλλαδῶν καὶ ἡ ὅλη τῶν σκευαστῶν καὶ τὸ πῦρ καὶ τὰ τοικῦτα τῶν σωμάτων καὶ τὰ μέρη τοῦ δλου καὶ αὶ ὑποθέσεις τοῦ συμπεράσματος ὡς τὸ ἐξ οδ αἴτιά ἐστιν· τούτων δὲ τὰ μὲν ὡς τὸ ὑποκείμενον, οἴον τὰ μέρη, τὰ δὲ ὡς τὸ τί ἦν εἶναι, τό τε δλον καὶ ἡ σύνθεσις καὶ τὸ εἶδος. Τὸ δὲ σπέρμα καὶ ὁ ἰατρὸς καὶ ὁ βουλεύσας καὶ δλως τὸ ποιοῦν, πάντα σθεν ἡ ἀρχὴ τῆς μεταδολῆς ἢ στάσεως ἢ κινήσεως. Τὰ δὲ ὡς τὸ τέλος καὶ τὰγαθὸν τῶν ἄλλων: τὸ γὰρ οὖ ἔνεκα βέλτιστον καὶ τέλος τῶν ἄλλων ἐθέλει εἶναι· διαφερέτω δὲ μηδὲν εἶπεῖν αὐτὸ ἀγαθὸν ἢ φαινόμενον ἀγαθόν. Τὰ μὲν οὖν αἴτια ταῦτα καὶ τοσαῦτά ἐστι τῷ εἴδει.

(Aristoteles Phys. lib. II cap. 3 pag. 195. a. 15 ed. Bekker. Simplicius fol. 72 τοσούτων οὖν δντων τῶν αἰτίων λέγει δ Εὐδημος, ὅτι τὸ μὲν ὑποκείμενον καὶ τὸ κινοῦν πρώτως πάντες ἤτιῶντο, τὰν δὲ μορφὴν πολλοί, τὸ δ' οὖ ἕνεκα ἐλάττονες καὶ ἐπὶ μικρόν. Ἡμῖν δὲ τῶν πλείστων τοῦτο φαίνεται αἰτιον φαίνεται γὰρ πολύχουν εἶναι· καὶ γὰρ αἱ ἡμέτεραι πράξεις σχεδὸν ἄπασαι τινὸς ἕνεκα γίνονται καὶ τοῦ ἀγαθοῦ. Εἰ γάρ ποτε πυρετὸν δ ἰατρὸς παρασκευάζει κακὸν ἀπλῶς ὄν, ἀλλ' ὅτε γε παρασκευάζει ὡς ἀγαθὸν ποιεῖ. 'Ομοίως δὲ καὶ ὁ δι' εὐλάδειαν μειζόνων κακῶν ἔλαττον αἰρούμενος τὰγαθὸν πορίζεται, ὥσπερ ὁ τὸν θάνατον ἀνθ' ἔτέρων κακῶν αἰρούμενος · τοιαῦτα γάρ τινες σοφίζονται. Λύειν δὲ αὐτὰ βέλτιον, ἴσως καὶ βάδιόν ἔστι.

21. Λέγεται δὲ καὶ ἡ τύχη καὶ τὸ αὐτόματον τῶν αἰτίων, καὶ πολλὰ καὶ εἶναι καὶ γίνεσθαι διὰ τύχην καὶ διὰ τὸ αὐτόματον.

(Aristoteles Phys. lib. II cap. 4 pag. 195. l. 31 ed. Bekker. Simplicius fol. 73. b. εἰπὼν τίνα τε καὶ πόσα τὰ αἴτια καὶ τίνες τρόποι καὶ διαφοραὶ θεωροῦνται καθ' ἔκαστον, ἐπειδὴ λέγεται καὶ ἡ τύχη

<sup>19.</sup> Cum autem definitum sit, quot modis natura dicatur, posthac considerandum est, quo mathematicus a rerum naturalium investigatore differat.

<sup>20.</sup> Omnes autem, quas nunc memoravimus, causæ in quattuor genera manifestissima cadunt. Elementa enim syllabarum, materies factorum operum, ignis et talia corporum, partes totius, sumtiones denique conclusionis, ut id ex quo fit aliquid, causæ sunt. Atque horum alia sunt ut subjectum, velut partes, alia ut quid rei sit, totum, inquam, compositio et forma. At semen,

medicus et consultor et onnino res 'efficiens, omnia sunt causæ, a quibus principium mutationis, vel quietis vel motus repetendum. Quædam autem causæ sunt ut finis bonumque cæterorum: id enim cujus gratia cetera flunt, optimum essa solet ac finis illorum: nihil autem intersit, bonum ipsum an apparens bonum dicatur. Tales igitur causæ ac tot earum species sunt.

Fortuna quoque et casus causis annumerantur, multaque esse et fieri forte fortuna et casu dicuntur.

καί τὸ αὐτόματον αἴτια καὶ πολλά καὶ εἶναι καὶ γίνεσθαι διά τύχην καὶ τὸ αὐτόματον, ἀκολουθον ἦν ζητείν, εί έστι και τί έστι και υπό τί των είρημένων αίτίων ανάγεται ταῦτα. Οὐ μάτην δὲ εἶπεν ὁ Άριστοτέλης λέγεσθαι ταῦτα. Καὶ γὰρ οί μέν πολλοί καὶ αὐτόθεν οίονται πολλών αίτίαν είναι την τύχην χαί τὸ αὐτόματον, οί δὲ φυσιολόγοι κᾶν μλ λέγωσί τι περί αὐτῆς, ἀλλ' οὖν ὡς οὕση χρῶνται καὶ ὀνομάζουσι. Καὶ γάρ Ἐμπεδοχλης εν οίς φησιν. « ούτω γάρ συνέχυρσε θέον τότε, πολλάχι δ' άλλως (leg. θέων, ut est apud Aristotelem. Sic enim vocatur δήρ vel αἰθήρ. Cf. Simplicius fol. 310 et Empedocl. vs. 260 in Phil. Græc. Fragm. vol. I pag. 7) και πάλιν « δπη συνέχυρσεν άπαντα » (cf. Emped. vs. 311 ihid. p. 9) την τύχην αίτιᾶσθαι δοχεί. Καὶ οί θεὸν ή βλην τάς άργάς λέγοντες η άγαθὸν η χαχόν, την διάτασιν αὐτῶν καὶ τὸν μερισμὸν τῶν πόνων καὶ τὰ τοιαῦτα ὡς έχ τύχης ή έχ ταὐτομάτου λέγειν ἀναγχασθήσονται. Άλλα και Δημόκριτος εν οίς φησι δεϊν από τοῦ παντός άποχρίνεσθαι παντοίων είδέων, πῶς δὲ καὶ ὑπὸ τίνος αίτίας μή λέγων έοιχεν ἀπὸ ταὐτομάτου χαὶ τύχης γεννάν αὐτά. Καὶ Άναξαγόρας δὲ τὸν νοῦν ἐάσας, ὥς φησιν Εύδημος, καὶ αὐτοματίζων τὰ πολλά συνίστησι. Καὶ τῶν ποιητῶν δὲ ἔνιοι πάντα σχεδὸν εἰς τὴν τύγην άγουσιν, ώστε καὶ τῆς τέχνης οἰκείαν αὐτὴν ποιεῖν λέγοντες « τέχνη τύχην έστερξε καλ τύχη τέχνην ». Τὸν εὐτυχοῦντα δὲ καὶ φρονεῖν φασι. Aristotelis fere vestigiis ingressus est Eudemus, quant ille de Anaxagora idem dicat Phys. II, 8 λεκτέον δή πρώτον μέν διότι ή φύσις τών ένεκά του αλτίων, έπειτα περί τοῦ ἀναγχαίου, πῶς ἔχει ἐν τοῖς φυσιχοῖς εἰς γάρ ταύτην την αίτίαν ανάγουσι πάντες, δτι έπειδή τὸ θερμὸν τοιονδὶ πέφυχε χαὶ τὸ ψυχρὸν χαὶ ἕχαστον δή τών τοιούτων, ταδί έξ ανάγχης έστι και γίνεται. και γαρ εαν άλλην αιτίαν είπωσιν, όσον αψάμενοι χαίρειν έωσιν, δ μέν την φιλίαν καί το νείκος, δ οὲ τον vouv. Cf. Metaph. I, 4. Aristoteles secutus est Platonem Phædon. p. 97 ubi vid. Heindorf. p. 183 et Wyttenbach. p. 259. Adde Brandisii hist, phil. I p. 269. Cæterum versum illum τέχνη τύχην έστερξε και τύχη τέχνην Agathoni tribuit Aristoteles Ethic. Nicom. VI, 4.)

22. Άλλά καὶ τοῦτο θαυμαστόν· πολλά γάρ καὶ γίνεται καὶ ἔστιν ἀπὸ τύχης καὶ ἀπὸ ταὐτομάτου,

ά οὐκ ἀγνοοῦντες ὅτι ἔστιν ἐπανενεγκεῖν ἔκαστον ἐπί τι αίτιον τῶν γινομένων, καθάπερ ὁ παλαιὸς λόγος εἶπεν ὁ ἀναιρῶν τὴν τύχην, ὅμως τούτων τὰ μὲν εἶναί φασι πάντες ἀπὸ τύχης, τὰ ὁ' οὐκ ἀπὸ τύχης ὁιὸ καὶ άμῶς γέ πως ἦν ποιητέον αὐτοῖς μνείαν. ᾿Αλλὰ μὴν οὐδ' ἐκείνων γέ τι ῷοντο εἶναι τὴν τύχην, οἶον φιλίαν ἢ νεῖκος ἢ νοῦν ἢ πῦρ ἢ ἄλλο γέ τι τῶν τοιούτων. Ἦτοκον οὖν εἶτε μὴ ὑπελάμδανον εἶναι εἶτε οἰόμενοι παρέλειπον, καὶ ταῦτ' ἐνίοτε χρώμενοι, ὡσπερ Ἐμπεδοκλῆς οὐκ ἀεὶ τὸν ἀέρα ἀνωτάτω ἀποκρίνεσθαί φησιν, ἀλλ' ὅπως ἀν τύχη.

(Aristoteles Phys. lib. Il cap. 4 pag. 196. a. 11. ed. Bekker. (Simplicius fol. 74 (cf. Scholl. in Arist. pag. 351. a. ed. Brandis.) τὸ δὲ καθάπερ δ παλαιὸς λόγος δ ἀναιρῶν τὴν τύχην πρὸς Δημόκρι-LON COINEN EIBLIOGAI. EXELNOC LOB NON EN LLI NOCHOWORIA έδόχει τῆ τύχη χρῆσθαι, άλλ' ἐν τοῖς μεριχωτέροις ούδενός φησιν είναι την τύχην αίτίαν, άναφέρων είς άλλας αίτίας, οίον τοῦ θησαυρόν εύρεῖν τὸ σκάπτειν, ή την φυτείαν της έλαίας, του δε καταγήναι του φαλακροῦ τὸ κρανίον τὸν ἀετὸν βίψαντα την γελώνην, όπως το χελώνιον ραγή. Ούτως γάρ ο Εύδημος ίστορεϊ. Άπολογειται εξ δ Εύδημος ύπερ των παραλιπόντων έν τοῖς αἰτίοις τὴν τύχην, λέγων « εὐλόγως δὲ αὐτήν παρέλιπον κατά συμβεβηκός οὖσαν. τὰ γάρ τοιαῦτα οὐδὲ εἶναι δοχεῖ, ἀλλὰ τὰ χαθ' αύτά - Locum de quo agitur hæc præcedunt Aristotelis verba: καὶ ἀπορήσειεν ἄν τις διὰ τί ποτ' οὐδεὶς τῶν άργαίων σορών τα αίτια περί γενέσεως καί φθορίζ λέγων περί τύχης οὐδὲν διώρισεν, άλλ' ώς ἔοιχεν, οὐοὲν φοντο οὐοὲ ἐχεῖνοι εἶναι ἀπὸ τύχης. Quare δ π2λαιὸς λόγος non differt ab iis quos τοὺς ἀρχαίους σοφούς appellavit, repudiandumque quod ejus loco habet Themistius δ πρότερος λόγος. Ita enim scribit fol. 25. b. οὐ παροπτέον δὲ οὐδὲ τοὺς παλαιούς, όσοι περὶ αἰτίων ἐφιλοσόφησαν, ὧν οὐδεὶς αύτην έν τούτοις κατηριθμήσατο ταῦτα μέν οὖν εἔποιμεν αν την τύχην έξελαύνοντες έχ τῶν πραγμάτων, ήμεῖς δὲ τὸν μὲν πρότερον λόγον φαμέν τοὐναντίον περαίνειν οδ βούλεται. Βούλεται μέν γάρ άναιρεῖν τλν τύχην · λανθάνει δὲ αὐτην μᾶλλον κρατύνων. )

23. Τῶν δὲ γινομένων τὰ μὲν ἔνεκά του γίνεται, τὰ δ' οῦ · τούτων δὲ τὰ μὲν κατὰ προαίρεσιν, τὰ δ' οὲ κατὰ προαίρεσιν, ἄμφω δ' ἐν τοῖς ἔνεκά του, ῶστε

<sup>22.</sup> Verum et hoc mirabile est: multa enim sunt fiuntque forte fortuna et casu, quæ non ignorantes singula, dum flunt, posse referri ad aliquam causam, ut sermo ille antiquus dixit, qui fortunam tollit: illorum tamen alia omnes forte fortuna evenisse, alia non temere nec casu cecidisse affirmant. Quapropter et quodammodo illa commemoranda iis erat. At vero ne istorum quidem quidquam fortunam, velut amicitiam aut dissidium aut mentem aut ignem aut aliud quid hujusmodi esse arbi-

trabantur. Absurdum igitur est, sive non esse putaverunt, sive putantes esse omiserunt, præsertim quum interdum utantur; ut Empedocles non semper aërem secerni supra contendit, sed prout contigerit.

<sup>23.</sup> Eorum autem quæ fiunt alia alicujus gratia fiunt alia non item; atque horum quædam consilio fiunt, alia sine consilio. Utraque vero in his sunt, quæ alicujus gratia fiunt. Apparet igitur etiam in his quæ non necessario neque plerumque fiunt, esse aliqua circa quæ po-

οῆλον ότι καὶ ἐν τοῖς παρὰ τὸ ἀναγκαῖον καὶ τοῖς ὡς ἐπὶ τὸ πολὺ ἔστιν ἔνια περὶ ὰ ἐνδέχεται ὑπάρχειν τὸ ἔνεκά του. "Εστι δὶ ἔνεκά του όσα τε ἀπὸ διανοίας ἀν πραχθείη καὶ όσα ἀπὸ φύσεως. Τὰ δὴ τοιαῦτα όταν κατὰ συμιδειθηκὸς γένηται, ἀπὸ τύχης φαμὲν εἶναι τώπερ γὰρ όν ἐστι τὸ μὲν καθ' αὐτό, τὸ δὲ κατὰ συμιδειθηκός, οὕτω καὶ αἴτιον ἐνδέχεται εἶναι, οἶον οἰκίας καθ' αὐτὸ μὲν αἴτιον τὸ οἰκοδομικόν, κατὰ συμιδειθηκὸς δὲ τὸ λευκὸν ἢ τὸ μουσικόν. Τὸ μὲν οὖν καθ' αὐτὸ αἴτιον ώρισμένον, τὸ δὲ κατὰ συμιδειθηκὸς ἀόριστον ἀπειρα γὰρ ὰν τῷ ἐνὶ συμιδαίη. Καθάπερ οὖν ἐλέχθη, ὅταν ἐν τοῖς ἔνεκά του γινομένοις τοῦτο γένηται, τότε λέγεται ἀπὸ ταὐτομάτου καὶ ἀπὸ τύχης.

(Aristoteles Phys. lib. II cap. 5 pag. 196. b. 17 ed. Bekker. Rejecta codicum scriptura боте δηλον ότι και έν τοις παρά τὸ ἀναγκαῖον και τὸ ὡς έπὶ πολὸ ἔστιν ἔνια reposui ώστε δηλον ὅτι καὶ ἐν τοῖς παρά τὸ ἀναγκαῖον καὶ τοῖς ὡς ἐπὶ τὸ πολὺ ἔστιν ένια. Simplicius fol. 75. b. (cf. Scholl. in Arist. pag. 352. a. ed. Brandis. ) δ δε Εύδημος ούτω δείχνυσιν, δτι ή τύχη έν τοῖς ένεχά του « έν οἶς, φησί, τὸ ατυχείν και εύτυχείν, έν τούτοις έστιν η τύχη ταῦτα δε εν οξς άγαθοῦ επίτευξις και απότευξις και το ενεκά του· πᾶς γὰρ ὁ ἔνεκά του πράττων ἀγαθοῦ ἐφίεται. » Ο δε λόγος οδτος την τύχην μόνην έν τοῖς ένεχά του τέθειχεν, ούχέτι δὲ χαὶ τὸ αὐτόματον· δταν δὲ τὰ ἔνεχά του γινόμενα, ταῦτα δέ έστι τά τε ἀπὸ διανοίας χαὶ τά ἀπὸ φύσεως, ἐν τοῖς ἐπ' ἔλαττον κατά συμβεδηπός γένηταί τινος αίτια, τότε τὰ γινόμενα ἀπὸ τύχης τε και έκ ταὐτομάτου φαμέν γίνεσθαι. Neglexit in his Eudemus Aristotelis argumentationem, ita ut suo more rem paulo aliter confirmare studeret, probandi ratione e sequenti capite sumta.)

24. Έπει δ' έστι τὸ αὐτόματον καὶ ἡ τύχη αἴτια δν ἀν ἢ νοῦς γένοιτο αἴτιος ἢ φύσις ὅταν κατὰ συμδεδηκὸς αἴτιόν τι γένηται τούτων αὐτῶν, οὐδὶν δὲ κατὰ συμδεδηκός ἐστι πρότερον τῶν καθ' αὐτό, δῆλον ὅτι οὐδὶ τὸ κατὰ συμδεδηκὸς αἴτιον πρότερον τοῦ καθ' αὐτό. Ὑστερον ἄρα τὸ αὐτόματον καὶ ἡ τύχη καὶ νοῦ καὶ φύσεως· ὧστ' εἰ ὅτι μάλιστα τοῦ οὐρανοῦ αίτιον το αυτόματον, ανάγχη πρότερον νοῦν καὶ φύσου αίτίαν είνα καὶ άλλων πολλών καὶ τοῦδε τοῦ παντός.

(Aristoteles Phys. lib. II cap. 6 pag. 198. a. 5 ed. Bekker. Simplicius fol. 80. b. (cf. Scholl. in Arist. p. 353. b. ed. Brandis.) ἐν δὴ τούτοις ὁ ᾿Αλέξανδρος, ὅπερ, φησίν, ὁ Πλάτων ἐν τῷ δεκάτῳ τῶν Νόμων βούλεται δεῖξαι, καὶ διὰ πολλῶν αὐτὸ δείκνυσι, τοῦτο διὰ βραχέων ὁ ᾿Αριστοτέλης ἔδειξεν ἐνταϊθα, τὴν τῆς τύχης φύσιν ῆτις ποτέ ἐστιν δρισάμενος, καὶ δείξας ὅτι ὑστέρα. Ὁ δὲ Εὐδημος τὴν μὲν φύσιν τῆς τέχνης, τὴν δὲ τέχνην τῆς τύχης προτέραν δείκνυσιν. De re ipsa vide Aristotelem infra cap. 8; item Platonem de Legg. X, 888.)

25. Καὶ Εὐδημος δὲ ἀν μὲν τὸ κατὰ τὴν τέχνην, φησίν, ἀποτελέση, εὐτυχία λέγεται, ὰν δὲ παρὰ ταύτην, ἀτυχία.

(Simplicius in Aristotelis Phys. fol. 81. qui tamen Stagiritæ sententiam ab Eudemo mutatam esse probat. Vide Aristotelis verba Phys. lib. II cap. 5 p. 197, 25 τύχη δὲ ἀγαθή μὲν λέγεται, δταν άγαθόν τι άποδῆ, φαύλη δέ, δταν φαῦλόν τι, εὐτυχία δὲ καὶ δυστυχία, ὅταν μέγεθος ἔχοντα ταῦτα. διὸ καὶ τὸ παρά μικρὸν κακὸν ή ἀγαθὸν μέγα λαβείν ή δυστυχείν ή εὐτυχείν έστιν, δτι ώς ὑπάρχον γελει ψ ριακοια, το λφό παυ πιπόον ωσμεύ ορρεκ ἀπέχειν δοκεϊ. Ad quem locum Simplicius fol. 77. b. ότι έν μεγέθει ή εὐτυχία ἐστί, δείκνυσιν, οἶμαι, δυνάμει συλλογιζόμενος ούτως. ή εὐτυχία καὶ δυστυχία, κάν παρά μικρόν έχωσι το μέγιστον άγαθον καί χαχόν, εὐτυχία χαὶ δυστυχία εἰσίν· τὰ παρά μιχρὸν έχοντα οὐδὲν ἦττόν ἐστι τοῦτο ὅπερ λέγεται ταῦτα δὲ έν μεγέθει έστί, διότι έν τοῖς μεγέθεσι τὸ παρά μιχρόν οὐδὲν ἀπέχειν δοχεῖ τοῦ δλου· ἡ ἄρα εὐτυχία καὶ δυστυχία ως μέγεθος έχοντα λέγεται ουτως. Monendum autem solum codicem Parisiensem cum Themistio servasse videri, quod Aristoteles p. 197, 25 scripsit : εὐτυχία δέ ἐστιν ὅταν ὡς προείλετο ἀποδῆ, άτυχία δ' δταν παρά την προαίρεσιν. Hanc igitur sententiam aliter expressit Eudemus.)

test id esse, quod alicujus gratia fit. Sunt autem alicujus gratia quæ a mente agi possunt et quæ a natura. Quocirca talia quum per accidens fiunt, a fortuna profecta esse defendimus. Nam ut ens aliud per se, aliud per accidens est: sic et causa esse potest, sicut domus per se quidem causa architectura, per accidens autem album aut concinnitas. Ea ergo causa quæ est per se, definita est, ea vero quæ est per accidens, indefinita: quippe infinita uni accidunt. Ut igitur dictum est, quum in his, quæ alicujus gratia fiunt, id evenit, tunc forte fortuna et casu fieri dicitur.

24. Quoniam autem casus et fortuna cause sunt corum,

quorum aut mens aut natura fieri causæ possunt, quum per accidens quippiam horum ipsorum habetur causa; atque nihil eorum quæ sunt per accidens, prius est his quæ sunt per se : sequitur, ut ne ista quidem quæ per accidens causa est illam quæ per se est causa antecedat. Nimirum casus et fortuna posterior et mente est et natura. Quamobrem si quam maxime cæli causa est casus : necesse est priorem mentem atque naturam et aliorum multorum et hujus universi causam esse.

25. Sed Eudemus quoque, si quis, inquit, opus affabre fecerit, ea res felicitas vocatur; si sine ulla arte, infelicitas. 26. Οὐα ἐστι δὲ κίνησις παρὰ τὰ πράγματα · μεταδάλλει γὰρ τὸ μεταδάλλον ἀεὶ ἢ κατ' οὐσίαν ἢ κατὰ
ποσὸν ἢ κατὰ ποιὸν ἢ κατὰ τόπον. Κοινὸν δ' ἐπὶ τούτων οὐδὲν ἔστι λαδεῖν, ὡς φαμεν, ὁ οὔτε τόδε οὔτε
ποσὸν οὔτε ποιὸν οὔτε τῶν ἄλλων κατηγορημάτων οὐθέν. "Ωστ' οὐδὲ κίνησις οὐδὲ μεταδολὴ οὐθενὸς ἔσται
παρὰ τὰ εἰρημένα, μηδενός γε ὅντος παρὰ τὰ εἰρημένα. "Εκαστον δὲ διχῶς ὑπάρχει πᾶσιν οἷον τὸ τόδε ·
τὸ μὲν γὰρ μορφὴ αὐτοῦ, τὸ δὲ στέρησις · καὶ κατὰ τὸ
ποιόν · τὸ μὲν γὰρ λευκὸν τὸ δὲ μέλαν · καὶ κατὰ τὸ
ποσόν · τὸ μὲν γὰρ τέλειον, τὸ δ' ἀτελές. "Ομοίως δὲ
καὶ κατὰ τὴν φοράν · τὸ μὲν γὰρ ἄνω , τὸ δὲ κάτω ·
ἢ τὸ μὲν κοῦφον , τὸ δὲ βαρύ. "Ωστε κινήσεως καὶ μεταδολῆς ἐστιν εἰδη τοσαῦτα ὅσα τοῦ ὄντος.

(Aristoteles Phys. lib. III cap. 1 pag. 200. b. 32 ed. Bekker. Scripsi δμοίως δί και κατά την φοράν· τὸ μὲν γὰρ ἄνω, quum vulgo legatur δμοίως δέ και κατά την φοράν το μέν άνω. Sed γάρ particulam sententiarum ordo flagitat, præsertim quum prægressa comprehensio huic similis sit. Ait enim scriptor : καί κατά το ποσόν · το μέν γάρ τέλειον, τὸ δ' ἀτελές. Nimirum hæc verissima codicis Parisiensis lectio videtur, siquidem in ceteris omnibus nihil aliud quam το μέν τέλειον exaratum est. Simplicius fol. 93-94 ἀλλ' ἄξιον ζητείν, διά τί του δυνάμει και έντελεχεία έν πάσιν όντος τοϊς γένεσι τοῦ όντος, καὶ τῆς κινήσεως οὖσης ένεργείας του δυνάμει ή τοιουτόν έστιν, έν τέτρασι μόνοις γένεσι τοῦ όντος, τῆ οὐσία, καὶ τῷ ποιῷ, καὶ τῷ ποσῷ, καὶ τῷ ποῦ, ἔστιν ἡ κίνησις, ὡς καὶ ἐν κατηγορίαις δέδεικται, καὶ ἐν τῷ πέμπτῳ τῆς πραγματείας ταύτης σπουδάσει δείξαι, έν δε τοίς άλλοις οὐχέτι ἀξιώσας ὁ Ἀριστοτέλης τὰς χινήσεις χαὶ μεταδολάς έχ τῶν ἐναντίων γίνεσθαι εἰς τὰ ἐναντία, ἢ ἐχ τῶν μεταξύ τῶν ἐναντίων λόγον ἐχόντων, διὰ τοῦτο, φησί, κατ' οὐσίαν μέν οὐκ ἔστι κίνησις, διὰ τὸ μηδέν είναι τῶν ὄντων οὐσία ἐναντίον. Οὐ μέντοι οὐδὲ ἐν τῷ πρός τι, οὐδὲ δὴ ἐπὶ τοῦ ποιοῦντος καὶ πάσχοντος οὐδὲ παντὸς χινουμένου χαὶ χινοῦντος, τούτων οὖν τῶν κατηγοριών ούτως ἀποδιδούς τούς λογισμούς δ Άριστοτέλης το κείσθαι, το έχειν και την πότε κατηγορίαν παρήχε. Άλλ' εν τη πότε χατηγορία δια τί οὐχ αν είη χίνησις ή μεταδολή; ώς γάρ ἀπὸ τοῦ λευχοῦ εἰς τὸ μέλαν μεταδάλλω χαὶ ἀπὸ τόπου εἰς τόπον, οὕτως άπὸ τοῦ πέρυσιν εἰς τὸ τῆτες καὶ εἰς νέωτα. Τί δὲ

τοῦτο διαφέρει τοῦ ἀπὸ Λυχείου εἰς Άχαδημίαν; κῶν γάρ τα μέρη τοῦ χρόνου φθείρηται, οὐδὲν παρά τοῦτο. Οὐδὲ γὰρ εἰ τὸ Λύχειον ἐφθείρετο βαδίζοντος εἰς Άχωδημίαν, ήδη διά τοῦτο οὐκ ήν κατά τόπον κίνησις. καί γάρ και το λευκόν φθείρεται, όταν άπο λευκοῦ μεταδάλλω εἰς μέλαν. Εἰ δὲ λέγοι τις, ὅτι ἡ μὲν κατά τόπον χίνησις φορά τίς έστι διὰ τόπου χαὶ διέξοδος, διά δὲ τοῦ χρόνου οὐδὲν φέρεται, ἀλλά φερομένων συμπαρέρχεται και ο χρόνος το γάρ γήρας και τέ τοιαῦτα πάντα άλλοιώσεις εἰσὶ καὶ πάθη τῶν σωμάτων περί έαυτα καί εν έαυτοῖς, ὁ δὲ χρόνος άλλως συνδιέρχεται εί τις οὖν ταῦτα λέγει, πολλῆ δοχεῖ μοι τῆ αίσθήσει χρησθαι καὶ διὰ τοῦτο τὸ δραστήριον τοῦ γρόνου μή συννοείν, άλλά την μέν κατά τόπον μεταδολήν άτε ύπ' αἴσθησιν τοῦ τόπου πίπτοντος δμολογείν, την δέ κατά χρόνον άπαγορεύειν ώς ούχ δρωμένου τοῦ χρόνου. Καίτοι χρῆν έννοεῖν, ὅτι δρῷ τι ἐκάστοτε είς ήμας ό χρόνος, και ώσπερ από λευκοῦ είς μέλαν μεταδάλλομεν, ούτως ἀπό τοῦ περυσινοῦ πάθους είς τὸ τητινόν, οὺ χαθὸ ἀπὸ πάθους είς πάθος ἡ μεταδολή οίον ἀπὸ νεότητος είς γῆρας, κατὰ τὴν τοῦ σώματος άλλοίαν διάθεσιν, άλλά κατά την χρονικήν συνέμφασιν τοῦ περυσινοῦ καὶ τοῦ τητινοῦ. Μαρτυρεί δὲ τῷ λόγω καὶ Εὐδημος, ὁ γνησιώτατος τῶν ᾿Αριστοτέλους έταίρων, λέγων έν τῷ δευτέρω τῶν Φυσικῶν μετά το είπειν τάς άλλας τέτταρας χινήσεις - α χαί γάρ τὸ πότε τοῖς δυνατοῖς ἢ δύναται, συμδαίνει κινουμένοις. Πάντα γὰρ ἐν χρόνω χινεῖται. » Εἰ μὴ ἄρα λέγοι τις εν χρόνω είναι, άλλά μή χατά χρόνον τήν χίνησιν. Σημεΐον δέ φασί τινες του μηδεμίαν είναι χατά χρόνον ιδίως χίνησιν χαι μηδεμίαν είναι χατά Χύοροο βρείτιαν. οιος λφό ο Χύορος οιος το οιος ερς σητός, αλλ' αεί δ έπιων έτερος, ώστε ούχ έσται το διαμένον ἐν τῷ αὐτῷ χρόνῳ, τὸ δὲ ἐν τῷ αὐτῷ <del>τόπ</del>ῳ έστὶ καὶ ἐν τῇ αὐτῇ ποιότητι. ᾿Αλλ' ἐπισκεπτέον μήποτε τοῦτο τοῦ ἐναντίου σημεῖόν ἐστιν. Εὶ γὰρ χρόνος οὐδεὶς οὐδενὶ δ αὐτός, άλλ' ἀεὶ δ ἐπιών ἔτερος, δηλον ότι ε χρόνος έν τῷ γίνεσθαι καὶ φθείρεσθαι τὸ είναι έγει. Πως οὖν τὸ ἐν τῷ χθεσινῷ χρόνῳ ὅταν ἐν τῷ σημερινῷ γένηται, οὐκ ἄν λέγοιτο κατά χρόνον μεταδάλλειν, κάν έφθαρται ό χθεσινός γρόνος. Άλλά δή και κατά το κεϊσθαι, είπερ τοῦ κεῖσθαι διαφορά τὸ ὅπτιον καὶ τὸ πρηνές, καὶ ταῦτα ἐναντία ἀλλήλοις, διά τί μή λέγοιτο αν κατά θέσιν μεταδάλλειν τὸ έξ ύπτίου είς τὸ πρηνές μεθιστάμενον; Όμοίως δέ

26. Non est autem motus ullus præter res ipsas. Id enim quod mutatur, semper aut in substantia aut in quantitate aut in qualitate aut in loco mutatur. Commune autem in his nihil ponere possumus, uti diximus, quod quidem neque hoc neque aliquantum neque certa qualitate præditum, neque ulla cæterarum attributionum sit. Itaque neque motus neque mutatio cujusquam præter ea quæ diximus erit, quum nihil sit præter ea quæ dixi-

mus. Unaquæque autem vis attributa rebus dupliciter omnibus inest, ut hoc: aliud enim est ejus forma, aliud privatio. Et certa qualitate præditum: aliud enim est album, aliud nigrum. Et aliquantum: aliud enim est perfectum, aliud imperfectum. Similiter se res habet in lapsu: aliud enim est supra, aliud infra; aut aliud est leve, aliud grave. Quamobrem quot sunt entis, tot etiam motus et mutations species sunt.

καί δ από τοῦ ώπλίσθαι έπί τὸ ἄοπλον μεταδαλών διά τί μη λέγοιτο αν κατά τὸ έχειν μεταβάλλειν; Καὶ έν αίς μέν χατηγορίαις έστιν έναντίωσις, διά τί μη χαί χινείσθαι λέγοιτο αν κατ' έκείνας το υποκείμενον; 'λλλ' οίδα μεν ότι προπετές είναι δοχεί το την έναντίαν ἀφιέναι τῷ ᾿Αριστοτέλει φωνήν Εως δ' αν γνῶναι δυνηθώμεν αχριδώς την αλτίαν της τοιαύτης αὐτοῦ διατάξεως, άρχούμεθα πρός παραμυθίαν τῆ τε Εὐδήμου συνηγορία έπὶ τῆς πότε κατηγορίας δηθείση, καὶ έτι μαλλον τῆ Θεοφράπτου σαφῶς τὴν χίνησιν χαὶ τὴν μεταδολήν εν άπάσαις ταϊς κατηγορίαις θεωρούντος. Λέγει γοῦν ἐν τῷ δευτέρῳ τῶν περὶ χινήσεως · « οἰχειότερον δε δπερ και λέγομεν και έστιν, ενέργειαν τοῦ δυνάμει χινητού ή χινητόν, χατά γένος έχαστον τῶν κατηγοριών, οίον οὐσίας, ποσού, ποιού, φορητού, τών άλλων. Ούτω γάρ άλλοίωσις, αύξησις, φορά, γένεσις καὶ αί ἐναντίαι ταύταις. » Ἐν τῷ τρίτω δὲ οἶμαι σαφέστερον ταῦτα γέγραφεν· « ἐν μὲν τῷ ἀφορισμῷ τῆς χινήσεως τοσαῦτά φαμεν αὐτῆς εἴδη, ὅσαι χατηγορίαι την γάρ του δυνάμει όντος ή τοιούτον έντελέχειαν χίνησιν (leg. χίνησιν έντελέχειαν λέγομεν.) » Καὶ τοῦτο δὲ ἐν τῷ αὐτῷ βιδλίω φησί· « τοῦ δὲ πρός τι χίνησις τοῦ μέν χατά λόγον οὐχ ἔστι, τοῦ δὲ χατά δύναμιν έστιν. ή γάρ ενέργεια χίνησίς τε χαί χαθ' αύτό. » 'Αλλά ταῦτα μέν ἐπὶ πλέον ζητητέον τὴν Άριστοτέλους γνώμην ανιχνευόντων ήμων. De re ipsa uberius disputat Spengelius, cujus verba adscribam, Quum Eudemus auctore Simplicio quartum motum οὐσίας traderet, nostrum Aristotelis locum, non librum quintum ubi οὐσίας motus negatur, secutus est : primus igitur Eudemi liber duos priores Aristotelis comprehendisse videtur. Simplicii vero quæstio apta sane et fere necessaria est : cur enim Aristoteles τὸ ποτέ ne mentione quidem dignum censuit V, 1? Ibi nunc legitur p. 225. b. 5 εί νῦν αί κατηγορίαι διήρηνται οὐσία και ποιότητι και τῷ ποῦ και τῷ ποτε και τῷ πρός τι καὶ τῷ ποσῷ καὶ τῷ ποιεῖν ἢ πάσχειν, ἀνάγκη τρείς είναι χινήσεις τήν τε τοῦ ποιοῦ χαὶ τοῦ ποσοῦ καὶ τὴν κατὰ τόπον. Eteniın docet, neque οὐσίας, neque τοῦ πρός τι, neque τοῦ ποιείν ἡ πάσγειν esse χίνησιν; negligit vero illud τὸ ποτέ. Itaque temporis quæstionem ab eo omissam esse expositio demonstrat, et sane lemmatis verha καὶ τῷ ποτέ ignorant codices E. H. Themistius, item Metaphysica quibus hic quoque locus e Physicis male insertus est; addidit qui ea ex more philosophi flagitari sensit. Et reliquas quidem categorias ab auctore cum physicos libros componeret, nondum constitutas esse credas, temporis vero prædicamentum qui eum fugere potuit? Rationem indicavit Eudemus. Nam φορά, αλλοίωσις, αύξησις καὶ φθίσις tempore omnibus communi eveniunt, πάντα γάρ έν χρόνφ κινεῖται, quæ ipse Aristoteles scripsit V, 4 p. 227. b. 26. Differunt igitur κατά σχέσιν et κατά διάθεσιν. Non mirum vero Eudemum hanc, Theophrastum omnes categorias verbo tetigisse; accuratius hanc quæstionem Simplicius infra V, 2 fol. 200-1 excutit et solvit, quam integram inseruimus. Hæc ille, cujus disputationem probamus, nisi quod omissa codicum auctoritate categoriam non ποτέ, sed πότε esse censemus cum Henr. Stephano in Thes. ling. græc. v. κατηγορία. Vide et Phil. Gr. Fragm. vol. I pag. 574.)

27. ΤΟτι δὲ καλῶς εἴρητσι, δῆλον καὶ ἐξ ὧν οἱ ἀλλοι περὶ αὐτῆς λέγουσι, καὶ ἐκ τοῦ μὴ ράδιον εἶναι διορίσαι άλλως αὐτήν. Οὐτε γὰρ τὴν κίνησιν καὶ τὴν μεταδολὴν ἐν ἄλλω γένει θεῖνσι δύναιτ' ἄν τις οὐτε οἱ ἔτέρως εἰρηκότες περὶ αὐτῆς κατορθοῦσι. Δῆλον δὲ σκοποῦσιν ὡς τιθέασιν αὐτὴν ἔνιοι, ἔτερότητα καὶ ἀνισότητα καὶ τὸ μὴ ὄν φάσκοντες εἶναι τὴν κίνησιν ·ὧν οὐἐν ἀναγκαῖον κινεῖσθαι, οὕτ' ἀν ἔτερα ἢ, οὕτ' ἀν ἀνισα, οὕτ' ἀν οὐκ ὄντα. 'Αλλ' οὐδ' ἡ μεταδολὴ οὕτ' εἰς ταῦτα οὐτ' ἐκ τούτων μᾶλλόν ἐστιν ἢ ἐκ τῶν ἀντικειμένων. Αἴτιον δὲ τοῦ εἰς ταῦτα τιθέναι ὅτι ἀόριστόν τι δοκεῖ εἶναι ἡ κίνησις, τῆς δὲ ἔτέρας συστοιχίας αἱ ἀρχαὶ διὰ τὸ στερητικαὶ εἶναι ἀόριστοι · οὐτε γὰρ τόδε οὐτε τοιόνδε οὐδεμία αὐτῶν ἐστιν, ὅτι οὐδὲ τῶν ἄλλων κατηγοριῶν.

(Aristoteles Phys. lib. III cap. 2 pag. 201. b. 16 ed. Bekker. Simplicius fol. 98. b. καὶ ὅτι μἐν ὡς αἴτιον τὴν ἀνισότητα ὁ Πλάτων εἶπε, μετ' ὀλίγον ἔσται δῆλον, ὅταν τὴν Πλάτωνος παραθῶμεν [ τὴν ] ρῆσιν (leg. ρῆσιν παραθῶμεν). Νῦν δὲ τοσοῦτον ἰστέον, ὅτι καὶ Εὐδημος πρὸ τοῦ ᾿Αλεξάνδρου ἱστορῶν τὴν Πλάτωνος περὶ κινήσεως δόξαν καὶ ἀντιλέγων αὐτῆ τάδε γράφει· « Πλάτων δὲ τὸ μέγα καὶ μικρὸν καὶ τὸ μὴ ὄν καὶ τὸ ἀνώμαλον καὶ ὅσα τούτοις ἐπὶ ταὐτὸ φέρει, τὴν κίνησιν λέγει· φαίνεται δὲ ἄτοπον αὐτὸ τοῦτο

sive non ens, necessario videtur moveri. Verum ne mutatio quidem aut in hæc aut ex his potius est, quam ex oppositis. Causa autem, cur in his motus poneretur, fuit, quod motus indefinitum quiddam esse videtur; alterius vero seriei principia indefinita sunt, quia sunt privativa; nam neque hoc neque tale ullum eorum est, quoniam ne cæterarum quidem est categoriarum.

<sup>27.</sup> Atqui bene nos de ipso motu dixisse, patet tum ex his quæ cæteri de eo dicunt, tum ex eo quod non est facile afiter illum definire. Neque enim quisquam motum mutationemque alio in genere ponere possit; neque qui aliter de eo dixere, recte judicant. Apparet vero considerantibus, nonnullos motum diversitatem et inæqualitatem statuisse, ratos etiam non ens esse motum. At horum nihil, sive diversum est, sive inæquale,

τήν κίνησιν λέγτιν · παρούσης γάρ δοκεῖ κινήσεως κινείσθαι τὸ ἐν ῷ · ἀνίσου δὶ ὅντος ἢ ἀνωμάλου προσαναγκάζειν ὅτι κινεῖται γελοῖον, βέλτιον δὶ αἴτια λέγειν ταῦτα ὥσπερ ᾿Αρχύτας · καὶ μετ ' δλίγον · « τὸ δ' ἀόριστον, ρησί, καλῶς ἐπὶ τὴν κίνησιν οἱ Πυθαγόρειοι καὶ ὁ Πλάτων ἐπιφέρουσιν · οἰ γάρ δὴ ἄλλος γε οὐδεὶς περὶ αὐτῆς εἴρηκεν. Οὐ γὰρ ὥρισται. Καὶ τὸ ἀτελὶς ὅὴ καὶ τὸ μὴ ὄν · γίγνεται γάρ , γιγνόμενον δὶ οὐκ ἔστι. » Καὶ ἔ γε Εὐδημος σαφέστερον ἔξέθετο τὴν ᾿Αριστοτέλους ἀπόδειξιν ἐν οῖς πρὸ δλίγου παρεθέμην διὰ τοῦ · παρούσης γὰρ κινήσεως δοκεῖ κινεῖσθαι τὸ ἐν ῷ · ἀνίσου δὶ ὅντος ἢ ἀνωμάλου προσαναγκάζειν ὅτι κινεῖται, γελοῖον. Confer sequentia apud Aristotelem τοῦ δὶ δοκεῖν ἀόριστον κτλ.)

28. Καὶ τὸ ἀπορούμενον δὲ φανερόν, ὅτι ἔστιν ἡ κίνησις ἐν τῷ κινητῷ. ἐντελέγεια γάρ ἐστι τούτου, καὶ ὑπὸ τοῦ κινητικοῦ. Καὶ ἡ τοῦ κινητικοῦ δὲ ἐνέργεια οὐκ άλλη ἐστίν· δεῖ μὲν γὰρ εἶνσι ἐντελέχειαν ἀμφοῖν· κινητικὸν μὲν γάρ ἐστι τῷ δύνασθαι, κινοῦν δὲ τῷ ἐνεργεῖν. ᾿Αλλ' ἔστιν ἐνεργητικὸν τοῦ κινητοῦ, ὅστε ὁμοίως μία ἡ ἀμφοῦν ἐνέργεια ὥσπερ τὸ αὐτὸ διάστημα ἐν πρὸς δύο καὶ δύο πρὸς ἐν, καὶ τὸ ἀναντες καὶ τὸ κάταντες ταῦτα γὰρ ἐν μέν ἐστιν, ὁ μέντοι λόγος οὐχ εἶς. 'Ομοίως δὲ καὶ ἐπὶ τοῦ κινοῦντος καὶ κινουμένου.

(Aristoteles Physic. lib. III cap. 3 pag. 202.

a. 13 ed. Bekker. Simplicius fol. 100. b. λέγει οῦν ὅτι καὶ τὸ ἀπορούμενον ἐν τούτοις λέλυται ἐκ τοῦ τῆς κινήσεως ὁρισμοῦ · φανερὸν γὰρ ὅτι ἐν τῷ κινητῷ ἐστιν ἡ κίνησις, εἶπερ ἐντελέχειά ἐστι τοῦ κινητοῦ ὑπὸ τοῦ κινητικοῦ. « ὑπεναντιοῦσθαι δέ φησιν Εὐδημος τοῖς λέγουσιν ἐν τῷ πάσχοντι καὶ κινουμένῳ εἶναι τὴν κίνησιν τὸ περὶ τὰς αἰσθήσεις · λέγομεν γάρ · ὁρᾶται ὅρασις, [ ἀκούει ] ἀκούεται ἀκουσις. Δοκεῖ οὖν ἡ ὅρασις ἐν τῷ ὁρῶντι εἶναι καὶ ἡ ἀκουσις ἐν τῷ ἀκούοντι. ὑμοίως καὶ αἱ γεύσεις καὶ αἱ λοιπαί · ταῦτα δὲ ἐν τῷ τοῦ ποιοῦντος καὶ κινοῦντος εἶναι δοκεῖ συστοιχία. ᾿ Ἀπατώμεθα δέ, φησί, τῷ λέξει ἐπακολουθοῦντες καὶ μὴ ἐννοοῦντες ὅτι τὸ αἰσθανόμενον πάσχει. » ᾿ Αλλὰ διὰ τῖ οὐκ ἔστιν ἐνέργεια καὶ τοῦ κινοῦντος ; εἰ γὰρ

πρότερον το κινητικόν δυ τοῦτο δυνάμει κινοῦν ἐστιν, ἀνάγκη ὅταν κινοῦν ἐνεργεία γένηται, τότε κικεῖν καὶ ἐνεργεῖν κατὰ τὸ κινεῖν. Διὰ τί οὖν ἡ τοῦ κινοῦνκε; ἡ οὐκ ἄλλη ἐστιν ἡ τοῦ κινητικοῦ ἐνέργεια ἐστι γὰ κινητικοῦ ἐνέργεια ἐστι γὰ κινητικοῦ ἐνεργητικὸν τοῦ κινητοῦ. Μία οὖν ἡ ἀμρῶν ἐνέργεια, ὡς μὰν ἀπὸ τοῦ κινοῦντος ἐνέργεια λεγομές κυριώτερον, ὡς δὲ ἐν τῷ κινουμένῳ πάθος μᾶλλον ἤπερ ἐνέργεια.)

29. Οἱ δὲ περὶ φύσεως ἄπαντες ἀεὶ ἐποτιθίας» ἔτέραν τινὰ φύσιν τῷ ἀπείρω τῶν λεγομένων στως κείων, οἶον ὕδωρ ἢ ἀέρα ἢ τὸ μεταξὺ τού των. Τῶν ἐξ πεπερασμένα ποιούντων στοιχεῖα οδθεὶς ἀπειρα ποιῦσοι δ' ἀπειρα ποιοῦσι τὰ στοιχεῖα, καθάπερ Ἀνέχτρος καὶ Δημόκριτος, ὁ μὲν ἐκ τῶν ὁμοιομερῶν, ὁ δ ἐκ τῆς πανσπερμίας τῶν σχημάτων, τῆ ἀφῆ συντχὲς τὸ ἀπειρον εἶναί φασιν.

(Aristoteles Phys. lib. III cap. 4 p. 203. a. 16 ed. Bekker. Simplicius fol. 106 oco de, onei, πλήθει άπειρα ποιούσι τα στοιχεία ώσπερ Άναζαρρας απείρους τῷ πλήθει τὰς διιοιομερείας δποτιθίμινος, Δημόχριτος δέ τὰς ἀτόμους, οὐτοι κατά μέν τὸ πληθος προφανώς εἰσάγουσι τὸ ἄπειρον, ὅπερ ἐνεδείζατο δ Άριστοτέλης είπων, όσοι δέ άπειρα ποιούσι τέ στοιχεία. ότι δέ κατά μέγεθος, δείκνυσι λέγων τ άφη συνεχές τὸ ἀπειρον είναι φασι, οὐ τη ένώσει, κ οί εν άπειρον λέγοντες τὸ στοιχείον. "Οτι δὲ τῆ ἐφῆ συνεχές απειρόν τι, καὶ έκ τούτων γίνεται δῆλον π γάρ άπειρα τῷ πλήθει μέγεθος ἔχοντα καὶ δμοιόλ όντα, ώστε και άπτεσθαι άλληλων, άπειρον ποιεί μέγεθος τη άρη συνεγές. Διὸ καὶ Εὐδημος ἐν τῷ δευτέρο των Φυσικών το κατά πληθός φησιν όμοιιδές άπειρον λέγειν οὐδεν διαφέρει ή κατά τὸ μέγεθος ἄπειρον.)

30. Τοῦ δ' εἶναί τι ἄπειρον ἡ πίστις ἐκ πέντε μάλιστ' ἀν συμδαίνοι σκοποῦσιν, ἔκ τε τοῦ χρόνου (ἀπει
γὰρ ἄπειρος) καὶ ἐκ τῆς ἐν τοῖς μεγέθεσι διαιρέσεκ
(χρῶνται γὰρ καὶ οἱ μαθηματικοὶ τῷ ἀπείρω), ἔτ
τῷ οὕτως ἀν μόνως μὴ ὑπολείπειν γένεσιν καὶ φθοράν,
εἰ ἀπειρον εἴη ὅθεν ἀφαιρεῖται τὸ γιγνόμενον. ἕτι τῷ
τὸ πεπερασμένον ἀεὶ πρός τι περαίνειν, ὥστε ἀνάγκη

28. Sed perspicuum etiam illud est de quo quæritur, esse motum in mobili: hujus enim actus est stque a movendi vi profectus. Quippe illius actus non alius est: oportet enim esse amborum actum et perfectionem. Nimirum movendi vis est eo quod potest, movens autem co quod agit. Sed agendi vis in mobili inest. Quare similiter unus est amborum actus, atque unius ad duo relati et duorum ad unum idem est spatium interjectum, et acclivis atque declivis idem spatium. Hæc enim unum quidem sunt: sed ratio tamen non est una. Similiter etiam res se habet in movente et moto.

29. At physici omnes aliam quandam semper naturam eorum quæ elementa dicuntur infinito supponunt, verbi causa aquam vel aërem, vel quod inter hæc medium voatur. Corum autem, qui finita faciunt elemena, nemo infinita facit: qui vero elementa faciunt infinita, ul Anaxagoras et Democritus, ille quidem ex iis que similes partes habent, hic autem ex omnium figurarum seminario: ii infinitum tactu continuum esse ajunt.

30. Esse autem aliquid infinitum quinque maxime rerum ratio considerantibus fidem facit: primum temporis (est enim hoc infinitum), deinde magnitudinum divisionis (utuntur enim et mathematici infinito), tum qui hoc pacto duntaxat generatio et corruptio non deficist, si infinitum sit, unde auferatur id quod nascitur. Præterea quod finitum semper in aliquid desinit, ita ut necessario nullus sit finis, si aliud in aliud semper desinere necesse est. Maxime denique et potissimum, quod

μηδέν είναι πέρας, εί ἀεὶ περαίνειν ἀνάγκη ἔτερον πρὸς ἔτερον. Μάλιστα δὲ καὶ κυριώτατον δ τὴν κοινὴν ποιεῖ ἀπορίαν πᾶσιν διὰ γὰρ τὸ ἐν τῆ νοήσει μὴ 
ὑπολείπειν καὶ δ ἀριθμὸς δοκεῖ ἄπειρος εἶναι, καὶ τὰ 
μαθηματικὰ μεγέθη καὶ τὸ ἔξω τοῦ οὐρανοῦ. ᾿Απείρου 
δὲ ὅντος τοῦ ἔξω, καὶ τὸ σῶμα ἄπειρον εἶναι δοκεῖ καὶ 
κόσμοι τί γὰρ μᾶλλον τοῦ κενοῦ ἐνταῦθα ἢ ἐνταῦθα; 
ὥστ' εἴπερ μοναχοῦ, καὶ πανταχοῦ εἶναι τὸν ὅγκον. 
Ἦμα δ' εἰ καὶ ἔστι κενὸν καὶ τόπος ἄπειρος, καὶ σῶμα 
ἄπειρον εἶναι ἀναγκαῖον ἐνδέχεσθαι γὰρ ἢ εἶναι οὐδὲν 
διαφέρει ἐν τοῖς ἀϊδίοις.

(Aristoteles Phys. lib. III cap. 4 p. 203. b. 15 ed. Bekker. Simplicius fol 107. b. δευτέρα δὲ πίστις τοῦ εἶναι τὸ ἄπειρον ἐκ τῆς ἐν τοῖς μεγέθεσι διαιρέσεως ή, ως Εύδημός φησιν, έν τοῖς συνεχέσι: δοχεί γάρ οὐγ ὑπολείπειν. Πέμπτον δὲ δ μάλιστα καὶ χυριώτατόν φησιν δ Άριστοτέλης και κοινήν απορίαν ποιούν πάσιν ή της νοήσεως, ήτοι της φαντασίας της ήμετέρας δύναμις, ἀεί τι προστιθέναι καὶ ἀφαιρεῖν **ἐσγύουσα καὶ μηδέποτε ήττωμένη καὶ ὑπολείπουσα.** Διά γάρ τοῦτο καὶ ό ἀοιθμὸς ἐπ' ἄπειρον αὔξεσθαι δοκεῖ, ότι παντί τῷ προστιθεμένφ ἀριθμῷ δυνάμεθα προσθεῖναι μονάδα ἡ ἀριθμόν. Καὶ τὰ μαθηματικὰ μεγέθη έπ' άπειρον διαιρεϊσθαι χαὶ αὔξεσθαι ότι πᾶν τὸ λαμδανόμενον δυνατόν τεμείν χαί το τμημα προσθείναι τῆ έπινοία · οὐ γάρ δή τῆ αἰσθήσει. Ἐπειδή δὲ ή ἐπίνοια χατά τὰ πράγματα δοχεῖ γίνεσθαι, οἰόμεθα τὰ πράγματα ούτως έχειν ώς φανταζόμεθα. Τὸ αὐτὸ δὲ πάσχομεν καὶ περί τὸ έξω τοῦ οὐρανοῦ. 'Αεὶ γάρ τοῦ ληφθέντος έξω τι επινοούμεν, και ούτως άπειρον δοκεί τὸ έξω. Καὶ εἰ μὲν κενόν, ὡς ἐδόκει λέγειν Δημόκριτος, άπειροι αν είεν και κόσμοι. Τί γαρ μαλλον του κενου ένταῦθα ή ένταῦθα; ώστε είπερ μοναχοῦ, καὶ πανταχοῦ ἄν εἶναι τὸν σωματικόν όγκον, ώστε καὶ αὐτὸν άπειρον είναι. Καὶ άλλως εἰ τὸ χενὸν τόπος ἐστὶ δυνάμενος δέξασθαι σώμα, έπὶ δὲ τῶν ἀϊδίων τὸ δυνατὸν γενέσθαι πάντως αν χαὶ γένοιτο, ώς εἰ μὴ γένοιτο, οσος ξλοεχοίπελολ λελεαβαι. εμή πελ λφό τωλ άβαδτωλ οὐδὲν χωλύει φθαρῆναι, πρίν εἰς ἔργον ἐχδῆναι τὸ ἐνδεγόμενον επί δε τῶν ἀϊδίων ἀδύνατον. Διὸ ἐν τοῖς ἀϊδίοις οὐχ ἔστι τὸ ἐνδεχόμενον, ἀλλ' ἐν μόνοις τοῖς γενητοϊς καὶ φθαρτοῖς, ὧστε εἰ ἄπειρον τὸ κενόν, καὶ ό τόπος ἄπειρον ἔσται καὶ σῶμα ἄπειρον, ὅπερ πέφυκε δέχεσθαι δ άπειρος τόπος. « Άρχύτας δέ, ως φησιν Εύδημος, ούτως ήρώτα τον λόγον έν τῷ ἐσχάτψ ήγουν τῷ ἀπλανεῖ οὐρανοῦ γενόμενος, πότερον ἐκτείναιμι αν την χειρα ή την ράβδον είς τὸ έξω ή οὐκ ἄν; τὸ μέν οὖν μή ἐκτείνειν, ἄτοπον εἰ δὲ ἐκτείνω, ἤτοι σωμα ή τόπος τὸ ἐχτὸς ἔσται. Διοίσει δὲ οὐδὲν ώς μαθησόμεθα. 'Αεὶ οὖν βαδιεῖται τὸν αὐτὸν τρόπον ἐπὶ τὸ άει λαμδανόμενον πέρας και ταὐτὸν έρωτήσει. Και εί άεὶ έτερον έσται ἐφ' δ ἡ ράβδος, δῆλον ὅτι καὶ ἄπειρον. Καὶ εὶ μὲν σῶμα, δέδεικτσι τὸ προκείμενον εἰ δὲ τόπος, ἔστι δὲ τόπος τὸ ἐν ῷ σῶμά ἐστιν ἢ δύναιτ' αν είναι, τὸ δὲ δυνάμει ὡς ον χρη τιθέναι ἐπὶ τῶν αιδίων, και ούτως αν είη σωμα άπειρον και τόπος. » Μήποτε δε ούτος ό λόγος και πρός ήμας απορήσει δριμέως, τους λέγοντας μηδέν είναι έξω τοῦ ούρανοῦ ώς τοῦ χοσμιχοῦ σώματος, οδ πέρας ὁ οὐρανός, τὴν ὅλην χώραν κατειληφότος. Εἰ οὖν ἐν τῷ νώτῳ τοῦ οὐρανοῦ γενόμενος έχτείνοι την χεϊρα, ποῦ ἄν έχταθείη οἰ γάρ δή είς το μηδέν. Οὐδέν γάρ τῶν ὅντων ἐν τῷ μή όντι. Άλλ' οὐδὲ χωλυθήσεται έχτεῖναι ύπὸ γὰρ τοῦ μηδενός οὐ δυνατόν χωλυθήναι. Οὕτω μέν οὖν δ Άριστοτέλης έχ πέντε μάλιστα είναι την πίστιν φησί τοῦ είναι τὸ ἄπειρον. 'Ο δὲ Εύδημος δι' αἰτίας εξ φησιν, ών πρώτην είπων την έν τῷ συνεχεῖ διαίρεσιν ἐπ' άπειρον γινομένην, ταύτης άντίστροφόν φησι την κατά πρόσθεσιν έν τοῖς ἀριθμοῖς θεωρουμένην, οὐδὲ ταύτην δὲ τὴν αἰτίαν ὁ Ἀριστοτέλης παρῆχεν ἐν τοῖς διὰ τὴν έπίνοιαν νομιζομένοις άπείροις θείς αύτλν ότε έλεγε. καὶ δ ἀριθμὸς δοκεῖ ἄπειρος εἶναι.)

31. Φανερόν δὲ καὶ ὅτι οὐκ ἐνδέχεται εἶναι τὸ ἄπειρον ὡς ἐνεργεία ὅν καὶ ὡς οὐαίαν καὶ ἀρχήν · ἔσται γὰρ
ὁτιοῦν αὐτοῦ ἄπειρον το λαμδανόμενον, εἰ μεριστόν.
Τὸ γὰρ ἀπείρω εἶναι καὶ ἄπειρον τὸ αὐτό, εἴπερ οὐσία τὸ ἄπειρον καὶ μὴ καθ' ὑποκειμένου, ὥστ' ἢ ἀδιαίρετον ἢ εἰς ἄπειρα διαιρετόν · πολλὰ δ' ἄπειρα τὸ αὐτὸ
εἶναι ἀδύνατον. ᾿Αλλὰ. μὴν ὥσπερ ἀέρος ἀὴρ μέρος.
οὕτω καὶ ἀπειρον ἀπείρου, εἴ γε οὐσία ἐστὶ καὶ ἀρχή.
᾿Αμέριστον ἄρα καὶ ἀδιαίρετον. ᾿Αλλ' ἀδύνατον τὸ ἐντελεγεία ὄν ἄπειρον · ποσὸν γάρ τι εἶνσι ἀναγκαῖον.

communem omnibus dubitationem affert: nam quia, quod cogitanti obversatur non deficit, et numerus et mathematicæ magnitudines et id quod est extra cœlum, infinitum esse videtur. Quodsi illud quod extra est infinitum sit, et corpus infinitum esse videtur, et mundi infiniti: cur enim hic magis quam ibi vacui magnitudo collocanda est? Quare si uno tantum loco, ubique etiam eam esse necesse est. Simul autem si vacuum est et spatium infinitum, corpus quoque infinitum esse necesse est: namque in rebus æternis inter posse et esse nihil interest,

31. Perspicuum etiam est infinitum ita esse non

posse, ut actu sit, et ut substantia principiumve: nam infinitum erit quidquid ejus sumatur, si dividi in partes possit. Infinito enim esse idem quod infinitum esse valet, si infinitum substantia sit, et non in subjecto. Quamobrem aut individuum est, aut in infinita dividi potest. At fieri nequit, ut idem infinita sit multitudo. At vero. ut pars aëris aër est: sic etiam quævis infiniti pars infinitum, siquidem substantia et principium sit. Est igitur indivisum atque individuum. Verum esse illud ejusmodi non potest, quod actu sit infinitum: quod enim aliquantum dicitur, id esse aliquid necesse est.

(Aristoteles Phys. lib. III cap. 5 p. 204. a. 20 ed. Bekker. Idem locus exstat in Metaphys. lib. X cap. 10 p. 1066. b. 11 sic interpolatus: καί ότι ούκ έστιν ένεργεία είναι το άπειρον, δηλον. έσται γάρ ότιοῦν αὐτοῦ ἄπειρον μέρος τὸ λαμδανόμενον· τὸ γὰρ ἀπείρω εἶναι καὶ ἄπειρον ταὐτό, εἴπερ ούσία τὸ ἄπειρον καὶ μή καθ' ὑποκειμένου. "Ωστε ή άδιαίρετον ή εἰς ἄπειρα διαιρετόν, εὶ μεριστόν. Πολλά δ' είναι το αυτο αδύνατον άπειρα. ώσπερ γαρ αέρος άλρ μέρος, ούτως άπειρον άπείρου, εί έστιν ούσία καὶ ἀρχή. Ἀμέριστον ἄρα καὶ ἀδιαίρετον. Άλλ' ἀδύνατον το εντεγελεία ον απειδον. ποσον λαδ είναι ανάγκη. Simplicius fol 109. b. (cf. Scholl. in Arist. pag. 364. a. ed. Brandis.) και άλλο δὲ τοῖς ώς οὐσίαν καὶ ἀρχὴν ὑποτιθεμένοις τὸ ἄπειρον, ώς άτοπον έπόμενον ό Εύδημος ἐπάγει « εἰ γὰρ ἔστι, φησί, στοιχείον τὸ ἄπειρον, καὶ κινείταί τι ἐξ αὐτοῦ. έσται έν τῷ γινομένω πεπερασμένον τι· οὐ γάρ δή πάντα γε τὰ γινόμενα ἔσται ἄπειρα. Συμθήσεται οὖν τὸ ἄπειρον ἐν τῷ πεπερασμένο εἶναι. »)

32. ᾿Αλλὰ μὴν οὐδὶ ἔν καὶ ἀπλοῦν εἴναι ἐνδέχεται τὸ ἀπειρον σῶμα, οὐτε (ὡς λέγουσί-τινες) τὸ παρὰ τὰ στοιχεῖα, ἐξ οὖ ταῦτα γεννῶσιν, οὖθ' ἀπλῶς. Εἰσὶ γάρ τινες οἱ τοῦτο ποιοῦσι τὸ ἀπειρον, ἀλλ' οὐκ ἀέρα ἢ ὕδωρ, ὡς μὴ τἄλλα φθείρηται ὑπὸ τοῦ ἀπείρου αὐτῶν ἔχουσι γὰρ πρὸς ἄλληλα ἐναντίωσιν, οἶον ὁ μὲν ἀἡρ ψυχρός, τὸ δ' ὕδωρ ὑγρόν, τὸ δὲ πῦρ θερμόν ·ὧν εἰ ἦν ἔν ἀπειρον, ἔφθαρτο ὰν ἤδη τἄλλα · νῦν δ' ἔτερον εἶναί φασιν ἔξ οὖ ταῦτα. ᾿Αδύνατον δ' εἶναι τοιοῦτον, οὐχ ὅτι ἀπειρον (περὶ τούτου μὲν γὰρ χοινόν τι λεκτέον ἐπὶ παντὸς ὁμοίως, καὶ ἀέρος καὶ ὕδατος καὶ ὁτουοῦν), ἀλλ' ὅτι οὐκ ἔστι τοιοῦτον, σῶμα αἰσθητὸν παρὰ τὰ στοιχεῖα καλούμενα · ἄπαντα γὰρ ἐξ οὖ ἐστι, καὶ διαλύεται εἰς τοῦτο, ὧστε ἦν ὰν ἐνταῦθα παρὰ ἀέρα καὶ πῦρ καὶ γῆν καὶ ὕδωρ · φαίνεται δ' ςὐδέν.

(Aristoteles Phys. lib. III cap. 5 p. 204. b. 22 ed. Bekker. Cf. Metaphys. lib. X cap. 10 p. 1066. b. οὐδὲ ἐν δὲ καὶ ἀπλοῦν ἐνδέχεται τὸ ἀπειρον εἶναι σῶμα, οὐδ' ὡς λέγουσί τινες, παρὰ τὰ στοι-

χεία έξ οδ γεννώσι ταύτα (ούκ έστι γάρ το τοιούτο σώμα παρά τὰ στοιχεία. ἄπαντα γὰρ ἐξ ὧν ἐστι, καὶ διαλύεται είς ταῦτα, οὐ φαίνεται δὲ τοῦτο περί τὰ άπλα σώματα), οὐδὲ πῦρ οὐδο άλλο τι τῶν στοιγείων οὐθέν. Simplicius fol. 111 (cf. Scholl. in Arist. p. 365. a. ed. Brandis. ) άλλ' ΐσως έρει τις δτι κεί κατ' αὐτὸν ἐξ βλης καὶ είδους ἐστὶ τὸ σύνθετον, ώστι καί την ανάλυσιν είς ταῦτα γίνεσθαι καὶ όμως οὐδέποτε φαίνεται ένταῦθα γυμνή ή δλη, άλλ' οἰὰ τὸ είδος καθ' έαυτό. "Η τούτου αίτιον τὸ ἀεὶ μέν έγειν την βλην είδος εν έαυτη άλλοτε άλλο, την δε γένεσιν έχ των έναντίων είδων είναι, και την φθοράν είς τά έναντία εξόη; Ἐπειδή οὖν τὸ ένυλον ψυγρὸν ἐκ τῶ ένύλου θερμοῦ έγένετο, ὅταν φθαρῆ τὸ ἔνυλον ψυχρώ, είς τὸ ἔνυλον θερμὸν φθείρεται καὶ δρᾶται τοῦτο. Κὰν λέγηται οὖν ἐξ ΰλης καὶ τοὐναντίου εἴδους γίνεσθαι τλ γινόμενα , άλλ' έχ μεν τῆς ύλης ώς ἀεὶ ἐνυπαρχούσης, έχ δε τοῦ έναντίου είδους ώς μεταβάλλοντος είς τό έναντίον. Εοικε δέ καί δ Εύδημος ώς απορήσας την άπορίαν ταύτην οθτω πως λύειν. Εἰπὼν γὰρ δπ ἐνταῦθα οδ φαίνεται παρά τὰ Ἐμπεδόκλεια καὶ τὰ ἐκ τούτων ουδέν, επάγει • τοῖς δὲ τὸ ἄμορφον λέγουση ένδέχεται το γάρ τούτοις ύποχείμενον. » Fudemi locus non est integer, ad quem explendum s quis velit, Simplicii verbis uti possit. Sed incerta videtur medicina.)

33. Απλῶς δ' εἰ ἀδύνατον τόπον ἀπειρον εἶναι, ἐν τόπω δὲ πᾶν σῶμα, ἀδύνατον ἄπειρόν τι εἶναι σῶμα. Αλλὰ μὴν τό γε πού, ἐν τόπω καὶ τὸ ἐν τόπω, ποὶ Εἰ οὖν μηδὲ ποσὸν οἶόν τ' εἶναι τὸ ἀπειρον ποὰν γάρ τι ἔσται οἶον δίπηχυ ἢ τρίπηχυ ταῦτα γὰρ σημαίνει τὸ ποσόν οὕτω καὶ τὸ ἐν τόπω ὅτι πού τοῦτο δὲ ἢ ἀνω ἢ κάτω ἢ ἐν άλλη τινὶ διαστάσει τῶν Ε. Τούτων δ' ἔκαστον πέρας τί ἐστιν.

(Aristoteles Phys. lib. III cap. 5 pag. 205. b. 35. ed. Bekker. Simplicius fol. 114 (conf. Schollin Arist. p. 366. a. ed. Brandis.) ἀπὸ τῶν διαφορῶν τῶν τόπων δείξας ὅτι οὐχ οἶόν τε τὸ ἀπειρον ἐν τόπω εἶναι, οὐδὲ τὸ ἐν τόπω ἀπειρον, ἔνα μή τις λέγη

solvuntur. Quamobrem præter aërem, ignem, terram el aquam hic aliud corpus utique esset. At nullum esse videtur.

<sup>32.</sup> At vero ne potest quidem infinitum corpus unum ac simplex esse, neque (ut quidam dicunt) id quod est præter elementa, ex quo hæc generant, neque simpliciter. Sunt enim qui hoc faciant infinitum, sed non aërom aut aquam, ne ipsorum infinito cætera corrumpantur. Pugnant enim hæc inter se, verbi causa aër frigidus. aqua humida, ignis calidus; quorum si unum foret infinitum, cætera jam essent corrupta. Nunc autem aliud infinitum esse ajunt, ex quo hæc oriantur. At fieri nequit, ut sit tale quid, non quod infinitum sit (de hoc enim commune quiddam dicendum est, de omni similiter et aëre et aqua et quovis alio simplici), sed quod non est tale corpus sensibile præter ea quæ elementa vocantur. Quippe omnia ex quo constant, in id etiam

<sup>33.</sup> Quodsi simpliciter spatium infinitum esse non potest, estque omne corpus in spatio: fieri nequit, vi corpus aliquod infinitum sit. At vero quod alicubi est. It igi in spatio est; et quod in spatio est, alicubi est. It igi tur infinitum ne aliquantum quiden esse potest: aliquantum enim erit velut duorum aut trium cubitorum, hæc enim aliquantum significant: ita etiam quod in spatio est, id alicubi sane est. Hoc autem aut supra aut infra aut aliquo sex intervallorum disjunctum significat. Horum vero unumquidque terminus quidam est.

ότι εν μεριχώ μεν τόπω ούχ έστι το άπειρον, εν τώ δλφ δε και εν τῷ ἀπλῶς ἀπείρφ ὅντι τί κωλύει ἄπειρον είναι σώμα, πρός την τοιαύτην ένστασιν λέγει, ότι εί αδύνατον τόπον άπειρον είναι, έν τόπω δέ παν σωμα, αδύνατον άπειρον είναι σωμα. Την δε πρόσληψιν τὴν λέγουσαν άλλὰ μὴν ἀδύνατον τόπον ἄπειρον είναι, τίθησι καί κατασκευάζει διά τοῦ δείξαι ότι οὐκ έστιν εν τόπω είναι το μή εν τινι τόπω όν. Τοῦτο δὲ διότι τῶν χοινῶν ἡ ὕπαρξις ἐν τοῖς χαθ' ἔχαστά ἐστιν. Οὖ γὰρ γένος τι κατηγορεῖται ἐν ὑπάρξει ὄντος, τοῦτο και άτομόν τί έστιν, οίον εί άνθρωπος, και τις άνθρωπος. Ούτω δὲ καὶ εἰ τὸ ποὺ οἶον τὸ ἄνω ἢ τὸ κάτω, τούτο καλ έν τόπω έστλ καλ τὸ έν τόπω πάντως που, τοῦτ' ἔστιν ἢ ἀνω ἢ κάτω, ἢ ἁπλῶς ἔν τινι ἀτόμφ τόπω. διά τοῦτο γάρ οὐδὲ ποσὸν άπλῶς ἐστι τὸ ἄπειρον, ότι ανάγχη καὶ τὶ ποσὸν αὐτὸ αφωρισμένον εἶναι, οίον το δίπηχυ ή τρίπηχυ, είπερ το κοινον έν τῷ ατόμω την υπαρξιν έχει. Ο μέντοι Εύδημος όμολόγως έχειν φησί το μέν τὶ πρός το τόδε, το δὲ ποιὸν πρός τὸ οἶον, τὸ δὲ ποσόν πρὸς τὸ ὅσον, τὸ δὲ ποὺ πρός τὸ οδ, καὶ τὰ μὲν εἶναι καθ' δλου, τὰ δὲ καθ' έκαστα, οίον το μέν που έν τόπω, το δε οδ Άθήνησιν. Ο μέντοι Άριστοτέλης έοιχε τὸ ποὺ ἀντὶ τοῦ καθ' ξχαστον λαμβάνειν.)

34. Οὐ δεῖ δὲ τὸ δυνάμει δν λαμδάνειν ὥσπερ εἰ δυνατὸν τοῦτ' ἀνδριάντα εἶναι, ὡς καὶ ἔσται τοῦτ' ἀνδριάς, οὕτω καὶ ἄπειρόν τι, δ ἔσται ἐνεργεία. ᾿Αλλ' ἔπεὶ πολλαχῶς τὸ εἶναι, ὥσπερ ἡ ἡμέρα ἐστὶ καὶ δ ἀγὼν τῷ ἀεὶ ἄλλο καὶ ἄλλο γίνεσθαι, οὕτω καὶ τὸ ἄπειρον. Καὶ γὰρ ἐπὶ τούτων ἐστὶ καὶ δυνάμει καὶ ἔνεργεία. ᾿Ολύμπια γάρ ἐστι καὶ τῷ δύνασθαι τὸν ἀγῶνα γίνεσθαι καὶ τῷ γίνεσθαι. Ἦλλως δ' ἔν τε τῷ χρόνω δῆλον τὸ ἄπειρον καὶ ἐπὶ τῶν ἀνθρώπων καὶ ἐπὶ τῆς διαιρέσεως τῶν μεγεθῶν.

(Aristoteles Phys. lib. III cap. 6 p. 206. a. 18 ed. Bekker. Simplicius fol. 114. b. εί δὲ καὶ ἐν τῷ διαιρεῖσθαι θεωρεῖται τὸ ἐπ' ἄπειρον, μὴ θαυμάσῆς. τὸ γὰρ τοιοῦτον ἐνεργεία τὸ ἐν τῷ γίνεσθαι τὸ εἶναι ἔχον σύνεστιν ἀεὶ τῷ δυνάμει. Καὶ διὰ τοῦτο ἔγει ἀεὶ τὴν ἐν τῷ γίνεσθαι παράτασιν. ὅτι οὐὸαμῶς

έχει άεὶ τὴν ἐν τῷ γίνεσθαι παράτασιν, ὅτι οὐδαμῶς τοῦ δυνάμει ἀπολύεται. ᾿Απολυθὲν γάρ ἐστιν ὅπερ ἐστὶ καὶ πέρας ἔχει καὶ οὐδὲν ἄπειρον. Διὸ τὰ ἐνεργεία μόνως ὄντα ὅλα ἄμα ἐστὶ καὶ οῦτε τὸ δυνάμει ἐστὶν ἐν αὐτοῖς, οῦτε τὸ ἐπ' ἄπειρον. Διὸ οὐδὲ χρόνος

δ κατ' ἀριθμὸν κινούμενος, ἀλλ' αίων δ ἐν ἐνὶ μένων. Εἰκότως ἄρα ἐν τῷ δυνάμει λέγεται εἶναι τὸ ἄπειρον καὶ οὐκ ἐν τῷ ἐνεργεία. Τὸ μὲν γὰρ μερισθὲν ὅρισται ἀεί, ὡς φησιν Εὐδημος, καὶ οὐκ ἔστιν ἄπειρον· πεπερασμένον γὰρ πεπερασμένω προστίθεται, ἡ δὲ διαίρεσις οὐχ ὑπολείπει· δ γὰρ γένοιτ' ἄν, οὐχ ὥρισται· τὸ δὲ ἀόριστον ποσὸν ἄπειρον.)

35. Τὸ δὲ τῆ νοήσει πιστεύειν ἄτοπον· οὐ γὰρ ἐπὶ τοῦ πράγματος ἡ ὑπεροχὴ καὶ ἡ ἔλλειψις, ἀλλ' ἐπὶ τῆς νοήσεως. Έκαστον γὰρ ἡμῶν νοήσειεν ἄν τι πολλαπλάσιον ἑαυτοῦ αὐξων εἰς ἄπειρον· ἀλλ' οὐ διὰ τοῦτο ἔξω τοῦ ἄστεός τίς ἐστιν ἡ τοῦ τηλικοῦδε μεγέθους, δ ἔχομεν, ὅτι νοεῖ τις, ἀλλ' ὅτι ἔστιν· τοῦτο δὲ συμδέδηκεν.

(Aristoteles Phys. lib. III cap. 8 p. 208. a. 14 ed. Bekker. Simplicius fol. 120. b. (conf. Scholl. in Arist. p. 369. a. ed. Brandis.) οὐ γλρ εἴ τι νοοῦμεν καὶ φανταζόμεθα καὶ δνειροπολοῦμεν, ήδη τοῦτο καὶ ἔστιν· ούτω γὰρ ἀν καὶ τραγέλαφος εἰη, καὶ πολλά έτερα ών ουδέν ούτε έστιν ούτε ένδέχεται είναι.  ${}^{\sigma}\Omega$ σπερ γὰρ οἱ γραφεῖς πολλὰ νοοῦσι καὶ γράφουσιν οὐ μόνον είδη, άλλά καὶ μικρά άντὶ μεγάλων, καὶ μεγάλα άντι μικρών, οθτω και ή φαντασία γράφει έν αδτῆ καὶ πλάττει μυρία τῶν μὴ ὄντων, καὶ οὕτω Διάρη χιλίων σταδίων έστὶ φαντάζεσθαι τῆς πόλεως μείζω και το ύπερέχον αὐτοῦ ἐκτὸς τῆς πόλεως. Κάλλιον γάρ οἶμαι τὸ ἔξω τοῦ ἄστεος οὕτως ἀχούειν, ὡς ὁ Εύδημος ἐνόησε τὰ τοῦ χαθηγεμόνος, ὡς μείζονα τῆς πόλεως τὸν Διάρη φανταζομένων, καὶ μὴ ὡς ἀλέξανδρος έξηγεῖται, δταν ήμᾶς αὐτοὺς ἔνδον ὄντας ἄστεος έξω νοήσωμεν, ή πολλαπλασίους κατά το μέγεθος, ώς τοῦ ἔζω τοῦ ἄστεος κατὰ τὸν τόπον ἔχοντος μόνον τὴν παραλλαγήν. Καὶ ἔοιχεν οὕτως ἔξηγεῖσθαι διὰ τὸ ἐπ' άλλου και άλλου ακούσαι το άλλ' οὐ διὰ τοῦτο ἔξω τοῦ άστεός τί έστι καὶ τὸ ἢ τοῦ τηλικούτου μεγέθους δ έχομεν. Si fides Simplicio, male accepit Eudemus Aristotelis locum, quem solus Alexander recte interpretatus est. De reliquo quod attinet ad verba ώς μείζονα τῆς πόλεως τὸν Διάρη φανταζομένων, exemplum quo utitur scriptor habet etiam Aristoteles de anima lib. II cap. 6 κατά συμβεβηκὸς δὲ λέγεται αἰσθητόν, οἶον εἰ τὸ λευκὸν εἴη Διάρους υίός, ubi vide Trendelenburgium.)

36. 'Ομοίως δ' ἀνάγκη καὶ περὶ τόπου τὸν φυσικὸν

<sup>34.</sup> Non oportet autem infinitum potentia sic accipere, ut actu tandem evadat, quemadmodum si potest hoc statua esse, erit hoc statua tandem. Sed quum multipliciter quidpiam esse dicatur, quomodo dies est et certamen ex eo quod semper aliud atque aliud fit, sic etiam infinitum. Etenim in his est et potentia et actu esse. Sunt enim Olympia, tum quia fieri potest certamen, tum quia fit. Aliter autem patet infinitum in tempore atquo in hominibus et in divisione magnitudinum esse.

<sup>35.</sup> Atqui absurdum est, intellectui credere; neque enim in ipsa re est abundantia et defectus, sed in intellectu. Nimirum unumquemque nostrum aliquis multo majorem semet ipso fingat, augens eum in infinitum. At non ideo quispiam extra urbem est aut nos, qui tanta statura sumus, corporis magnitudine superat, quod aliquis fingit, sed quod revera est. Hoc autem accidit.

<sup>36.</sup> Ut autem de infinito, similiter de loco necesse est physicum, utrum sit nec ne et quomodo sit, et quid

ώσπερ καὶ περὶ ἀπείρου γνωρίζειν, εὶ ἔστιν ἢ μή, καὶ πῶς ἐστι, καὶ τί ἐστι. Τά τε γὰρ ὅντα πάντες ὑπολαμβάνουσιν εἶναί που (τὸ γὰρ μὴ ὅν οὐοὰμοῦ εἶναι ποῦ γάρ ἐστι τραγέλαφος ἢ σμίγξ;) καὶ τῆς κινήσεως ἡ κοινὴ μάλιστα καὶ κυριωτάτη κατὰ τόπον ἐστὶν ἢν καλοῦμεν φοράν.

(Aristoteles Phys. lib. IV cap. 1 p. 208. a. 27 ed. Bekker. Simplicius fol. 121. b. (cf. Scholl. in Arist. p. 369. b. ed. Brandis. ) καλ κοινήν μέν ταύτην ἐκάλεσε τὴν κίνησιν, ἢ ὡς κοινῇ ὑπὸ πάντων δμολογουμένην πάντες γάρ της κατά τόπον κινήσεως μάλλον ή των άλλων αισθανόμεθα ή χοινήν αὐτήν εἶπεν ώς ταύτην μόνην πᾶσι τοῖς φυσιχοῖς σώμασιν ύπαρχουσαν τα γαρ οὐράνια τῶν ἄλλων πασῶν κινήσεων ύπερέχοντα ταύτην δμως κινείται. Διό καλ κυριωτάτην αὐτὴν καλεί · κυριωτάτη γὰρ ἡ τῶν πρωτίστων καὶ ἀργηγικωτάτων. Καὶ μέντοι ὡς δείξει προϊών ότι πρώτη τῶν χινήσεών ἐστιν ἡ φορὰ καὶ χρόνω καὶ φύσει καὶ αἰτία. Κυριωτάτη δὲ εὐλόγως ή τοιαύτη. "Εν τισι δὲ ἀντὶ τοῦ χοινή πρώτη, χαὶ οὕτω γράφει καὶ ὁ Εύδημος. Similiter Phys. VII, 2 πρώτον μέν οδν ύπερ της φοράς είπωμεν αύτη γάρ πρώτη των κινήσεών έστιν. Cf. VIII, 7 p. 261. a. 27.

27. Έχει δὲ πολλάς ἀπορίας τί ποτ' ἔστιν δ τόπος·
οὐ γὰρ ταὐτὸν φαίνεται θεωροῦσιν ἐξ ἀπάντων τῶν
ὑπαρχόντων. Έτι δὲ οὐκ ἔχομεν οὐδὲν παρὰ τῶν
ἄλλων οὐτε προηπορημένον οὐτε προηυπορημένον περὶ
αὐτοῦ.

(Aristoteles Phys. lib. IV, cap. 1 p. 208 a. 32 ed. Bekker. Simplicius fol. 122. δ δὲ Εὐδημος τῆς δυσχολίας τοῦ περὶ τοῦ τόπου προδλήματος καὶ τοῦτο αἴτιον εἶναί φησι, τὸ μὴ ράδιον εἶναι ἐπιλαδέσθαι τοῦ τόπου, διότι ὑπορεύγει πάντως έξαιρουμένου τοῦ ἐν τόπῳ σώματος, καὶ καθ' ἀτὸ μὲν οὐκ ἔστιν αὐτὸ νοῆσαι, εἴπερ δὲ ἄρα, μεθ' ἔτέρου, ὅσπερ τοὺς τῶν ἀφώνων καλουμένους φθόγγους μετὰ γὰρ τοῦ α δ τοῦ β καὶ ὁ τοῦ γ δῆλος. Οὐ μέντοι διὰ τὴν δυσχέρειαν ἀποστατέον τοῦ προδλήματος όντος οὕτως οἰκείου καὶ ἀναγκαίου τῷ φυσικῷ. Κὰν γὰρ μηδὲν ἄλλο ἐπὶ τῶν δυσλήπτων, ἀλλὰ τό γε ἀπορῆσαι καλῶς περὶ αὐτοῦ΄ ἱκανὸν τῷ φιλομαθεῖ, ὡς ἐν ἄλλοις αὐτὸς ὁ ᾿Αριστοτέλης διδάσκει.)

38. Οὐ μὴν ἀλλ' ἔχει γ' ἀπορίαν, εἰ ἔστι, τί ἐστι, πότερον ὄγχος τις σώματος ἤ τις ἔτέρα φύσις ζητη-

τέον γάρ το γένος αὐτοῦ πρῶτον. Διαστήματα μὲν οἶν ἔχει τρία, μῆκος καὶ πλάτος καὶ βάθος, οἶς δρίζετοι σῶμα πᾶν. ᾿Αδύνατον δὲ σῶμα τον τόπον εἶναι ἐν ταὐτῷ γὰρ ἀν εἴη δύο σώματα.

(Aristoteles Phys. lib. IV, cap. 1 p. 209. a. 2 ed. Bekker. Ultima ἐν ταὐτῷ γὰρ ᾶν εἴη δύο σώματα possis etiam interpretari in eodem enim spatio duo corpora fuerint. At apud Xenophanem è ταὐτῷ μένειν valet eodem statu manere. Vid. Phil. Gr. Fragm. vol. I, p. 101. Simplicius fol. 123. b. τὰ οὖν τμήματα τῆς διαιρέσεως καλῶς ἀπέθειζεν δ Άλέξανδρος, τὸ δὲ σῶμα διὰ σώματος χωρεῖν οί μέν άργαζοι ώς εναργές άτοπον ελάμδανον, οί δε από της στοᾶς ύστερον προσήκαντο ώς ακολουθούν ταις σρών αύτων υποθέσεσιν ας ένόμιζον έν παντί τρόπο δείν χυρούν· σώματχ γάρ λέγειν πάντα δοχούντες, καὶ τὰς ποιότητας και την ψυχήν, και διά παντός δρώντες τοῦ σώματος καὶ τὴν ψυχὴν χωροῦσαν καὶ τὰς ποιότητας έν ταϊς χράσεσι, συνεχώρουν σώμα διά σώματος γωρείν. "Οτι δε αδύνατον τοῦτο, δείχνυσι μέν καί δι' άφωρισμένου συγγράμματος. ( i. e. in singulari libro περί κράσεων quem citat Themistius ad hunc locum fol. 37.) Πρώτον μέν γάρ εί σῦμα διὰ σώματος χωρεῖ, καὶ πᾶν διὰ παντὸς χωρήσει, είπερ χαθό σώματα, άλλά μή χαθό θερμά ή ψυχρά ή τινα άλλην έχοντα διαφοράν χωρεῖ δι' άλλήλων. Εί οὖν σῶμα διὰ σώματος χωρεῖ, καὶ ἐν τῷ μικροτάτψ Χοιουθήσεται το Ιτέλιστον. οιτοίως λάρ εζει δεξάπειο τε καὶ πρὸ τοῦ δέξασθαι. Οὐ γὰρ δή τότε μέν κενά τινα καὶ πόρους εἶχε, νῦν δὲ οὐκέτι. Δύναται οὖν καὶ δεύτερον καὶ τρίτον δμοίως δέξασθαι. Οθτω δὶ ἐν τῆ κέγχρω, φησίν δ Άριστοτέλης, δ οὐρανὸς χωρηθήσεται, καὶ ή θάλασσα ἐν κυάθω. Ἐτι δὲ εἰ σῶμα διὰ σώματος χωρεί, και διά παχυτέρου το λεπτότερον, τί δήποτε δ χρυσός χαλκόν μέν δέχεται, ύδωρ δέ ού; \*Απορον δὲ καὶ διὰ τί δεξάμενος τὸν χαλκὸν δ χρυσός μείζονα τὸν όγκον ἔσχε, καὶ δλως διὰ τί αύξεται τινα τῶν μιγνυμένων, εί τὰ ἴσα ἀλλήλοις δι' δλων ἀλλήλων συμπαρεκτείνεται, ώς την αὐτην έχειν ἐπιράνειαν· χυαθου λφό χυαθώ Γιιχθέντος ει οι, αγγιίγων χωρεί, τὸ όλον έδει χυαθιαίον γίνεσθαι. Ο δέ Εύδημος καλ τοῦτο προστίθησιν, ότι οὐκ ἐνδέχεται δύο έμα είναι σώματα, ούτε αίσθητὰ όντα, ούτε θάτερον μΣθηματικόν. Πρός γάρ τῷ ἄμα δύο εἶναι σώματα καὶ

sit, cognoscere. Etenim que sunt, omnes existimant alicubi esse, quia id quod non est, nusquam sit. Ubi enim tragelaphus sive hircicervus aut sphinx est? Quin etiam motus maxime communis et proprius loco convenit, quena cursum appellamus.

<sup>37.</sup> Dubitatur autem multimodis, quid tandem sit locus; neque enim idem ex omnibus quæ in eo insunt, cuntemplanti videtur. Præterea nihil ab aliis aut antea de eo disputatum aut prius inventum habemus.

<sup>88.</sup> At vero si est locus, dubitatur, quid sit, utrum moles aliqua corporis an alia quædam natura: est enim primum genus ejus inquirendum. Habet igitur tria intervalla, longitudinem, latitudinem, altitudinem, quibos omne corpus definitur. At fieri nequit, ut ipse locus sil corpus; namque in uno duo corpora fuerint.

ποῦ ἔσται τὸ μαθηματικόν; ὅπερ οὐ δοκεῖ. ᾿Αλλ΄ εἰ τῶν οὐρανῶν ἔχαστος σφαῖρα τελεία ἐστὶ μέχρι κέντρου γωρούσα, δηλον ότι καλ δι' άλληλων χωρούσιν οξ ούρανος και διά των άστέρων και διά του ύπο σελήνην παντός. Μήποτε οὖν τὰ μὲν ὑπὸ σελήνην ἄτε ύλιχώτατα καὶ άντίτυπα καὶ φύσει άλλήλων διεσπασιπένα ος χωρεί οι, αγγίγων. οις και πιλιρίπενα πείζον τι ποιεί, τὰ δε οὐράνια οὐχ οὕτως, ὥστε καὶ ἄτοπος ή τοῦ οὐρανοῦ καὶ τῆς κέγχρου ὑπόθεσις, εἴπερ ἀδιαίρετος δ ουρανός. Εί δέ μη σωμά έστι το τάς τρεῖς έχον διαστάσεις, λόγου δεήσει· πεισθῆναι γὰρ οὐ ῥάδιον είναί τι ἀσώματον τρεῖς έχον διαστάσεις. Themistius fol. 37 εί γάρ καὶ ό τόπος σῶμα , καὶ τὸ γενόμενον ἐν αὐτῷ σῶμα, καὶ ἴσα τοῖς διαστήμασιν άμφω, τὸ σῶμα ἔσται ἐν ἴσφ ἐτέρφ σώματι. Τοῦτο δὲ Χρυσίππω μὲν καὶ τοῖς ἀπὸ Ζήνωνος δόγμα ἐστίν, οί παλαιοί δε ἀπάγουσιν ώς είς ἀδύνατον ἐναργῶς, καὶ πολλοί παρίστανται τῷδε τῷ λόγῳ γεννικῶς, ὅ τε Άφροδισιεύς Άλέξανδρος έν τῷ περὶ Κράσεων γράμματι καί τοῖς δπομνήμασι τοῖς Φυσικοῖς, καὶ ἄλλοι τινές, οίς ου χαλεπόν έντυχειν.)

30. Έτι δε και τίνος ἄν τις θείη τοῖς οὖσιν αἴτιον εἶναι τὸν τόπον; οὐδεμία γὰρ αἰτία ὑπάρχει αὐτῷ τῶν τεττάρων. Οὖτε γὰρ ὡς ὕλη τῶν ὄντων, (οὐδὲν γὰρ ἐξ αὐτοῦ συνέστηκεν), οὐτε ὡς εἶδος καὶ λόγος τῶν πραγμάτων, οὐθ' ὡς τέλος, οὐτε κινεῖ τὰ ὄντα.

(Aristoteles Phys. lib. IV, cap. 1 p. 209. a. 18. ed. Bekker. Simplicius fol. 124 (cf. Scholl. in Arist. p. 370. b. ed. Brandis.) καὶ ὅτι μἐν ώς ύλη ούχ έστι στοιχεῖον ούτε άρχη όλως ούτε αἴτιον τῶν όντων έδειξεν ούτως. Υλη έστιν έξ ής συνίσταταί τι, τὸ δὲ ἐξ οὖ συνίσταται, τόπος οὐχ ἔστιν ἡ ἄρα ೮λη τόπος οὐκ ἔστιν. Ότι δὲ οὕτε εἶδος, οὕτε ποιητικὸν ούτε τελικόν αίτιον δ τόπος, αὐτὸς μέν παρῆκε δεικνύναι, δείξας δ' αν ότι μέν είδος ούχ έστιν έχ τοῦ άλλον λέγεσθαι τὸν τόπον παρὰ τὸ ἐν τόπο, καὶ ἐν ταῖς ἀντιμεταστάσεσι τὰ μέν είδη μεθίστασθαι, τὸν δὲ τόπον μένειν. 'Αλλ' οὐδὲ ποιητιχὸν αἴτιόν ἐστιν ὁ τόπος ο δεχτικός γάρ τοῦ ήδη γεγονότος ἐστίν, άλλ' οὐχὶ ποιητιχὸς τοῦ μὴ ὄντος. Οὐ μέντοι οὔτε χινεῖ, οὔτε μεταδάλλει τὸ ἐν αὐτῷ δ τόπος, ἀλλὰ τοὐναντίον εἶπερ ἄρα βρείτειν ποιεί. το λφό εν τώ οικείώ τομώ λελοίτελον ήρεμεῖ. Διὸ καὶ ὁ Εὐδημος ἐν τῷ τρίτῳ τῶν Φυσικῶν παραχολουθών τοῖς ἐντωῦθα λεγομένοις χαὶ ὡς δμολογούμενον έκαστον τῶν αἰτίων ἀφαιρῶν τοῦ τόπου α άλλ' ἄρά γε, φησίν, ώς τὸ χινησαν; ή οὐδ' οὕτως ένδέχεται, ὦ Δημόκριτε; δεῖ γὰρ κινητικόν εἶναι καὶ

ξχειν τινὰ δύναμιν. » Το γάρ κενὸν τόπον εἶπεν ὁ Δημόκριτος, ὅπερ τῆ ἔαυτοῦ φύσει κεινὸν ὄντως καὶ ἀδύνατον καὶ ἀδρανὲς ἀν ἦν, εἴπερ ἦν. Μήποτε οὖν ὡς τέλος; Τοῦτο γὰρ δοκεῖ διὰ τὴν ἐπ' αὐτὸν τῶν σωμάτων φορὸν καὶ τὴν ἔφεσιν τῆς τοῦ οἰκείου τόπου καταλήψεως, εἰς δν καὶ ἐλθόντα ἡρεμεῖ τὰ σώματα· τέλους δὲ τοῦτο ίδιον τὸ ἐν αὐτῷ γενόμενον ἡρεμεῖν καὶ ἀναπεπαῦσθαι. ᾿Αλλ' εἰ ἀλλο δ τόπος καὶ ἀλλο τὸ ἐν τόπω εἶναι, ὡς δηλοῖ καὶ ἡ ποὺ κατηγορία ἄλλη οὖσα παρὰ τὸν τόπον αὐτὸν ἐν τῷ ποσῷ τεταγμένον, τὸ δὲ τέλος τοῖς σώματιν οἰκεῖον, οὖκ ἀν εἴη δ τόπος τὸ τέλος. "Ολως δὲ τό τέλος καὶ οὖ ἔνεκα οὐκ ἔστι τι καθ' αὐτό, ἀλλ' ἐκείνου τελειότης ἐστίν, οὖ λέγεται τέλος.)

40. Εἰκότως δ' ἐκ τούτων σκοπουμένοις δόξειεν ἃν εἶναι χαλεπὸν γνωρίσαι τί ἐστιν ὁ τόπος, εἴπερ τούτων ὁποτερονοῦν ἐστιν, εἴτε ἡ ὕλη εἴτε τὸ εἶδος.

(Aristoteles Phys. lib. IV, cap. 2 p. 209. b. 17 ed. Bekker. Simplicius fol. 128 (cf. Scholl. in Arist. p. 372. b. ed. Brandis.) δ δὲ Εὐδημος δειχνὸς ὅτι οὐχ ἔστιν δ τόπος ἡ ὕλη, καὶ τοῦτο προστίθησιν « ἔτι δὲ ἡ μὲν ὕλη κινεῖται, δ δὲ τόπος ἀχίνητος. « Δῆλον δὲ ὅτι καὶ τῷ εἴδει ἐφαρμόττει δ αὐτὸς διορισμός καὶ γὰρ αὐτὸ κινεῖται.)

41. \*Ετι ώς ή ύγίεια ἐν θερμοῖς καὶ ψυχροῖς καὶ δλως τὸ εἶδος ἐν τῆ ὕλη.

Aristoteles Phys. lib. IV, cap. 3 p. 210. a. 20. ed. Bekker. Simplicius fol. 128. b. σημειωτέον δέ φησιν δ 'Αλέξανδρος , δτι τοῦ ὑποκειμένου παράδειγμα την ύγίειαν παραθέμενος, ἐπήγαγε καὶ δλως το είδος εν τη ύλη, ώς του είδους εν υποχειμένω όντος. Καίτοι τὸ μὲν ἐν ὑποκειμένω συμβεβηκός έστι, τὸ δὲ εἶδος οὐσίαν φαίη ἄν τις. Καὶ τὸ μ**ἐν** ἐν ύποχειμένω οὐχ ἔστι μέρος τοῦ συνθέτου, ὡς αὐτὸς ἐν χατηγορίαις ώρίσατο λέγων. δ έν τινι μή ώς μέρος δν άδύνατον είναι χωρίς τοῦ ἐν ις ἐστι, τὸ δὲ είδος μέρος έστι τοῦ ἐξ ὕλης και εἴδους. Και Εὐδημος δὲ τούτοις παρακολουθών καὶ εἰπών « ἄλλως δὲ τὰ πάθη καὶ αί έζεις εν ταῖς οὐσίαις, » ἐπήγαγεν· « ἐπισκεπτέον δὲ εί ούτω καὶ τὸ σχημα καὶ όλως ή μορφή ἐν τῆ όλη, » καὶ αὐτὸς δηλονότι την διαφοράν ἐνδεικνύμενος. "Εοικεν οὖν ώς ἐν λαμδάνειν τό τε ώς εἶδος ἐν ὕλη καὶ τὸ κυρίως εν ύποχειμένω χατά χοινήν τινα φύσιν τοῦ μορφωτικού. ἄμφω γάρ μορφωτικά τοῦ ὑποκειμένου ἐστίν.)

42. Ο δὲ Ζήνων ἠπόρει, ὅτι εἰ ἔστι τι ὁ τόπος, ἐν τίνι ἔσται, λύειν οὐ χαλεπόν· οὐδὲν γὰρ χωλύει ἐν τόπφ ἐχείνφ, ἀλλ' ὥσπερ ἡ μὲν ὑγίεια ἐν τοῖς θερ-

<sup>39.</sup> Præterea cujusnam rei causam locum esse quispiam ponet? Nulla enim quattuor causarum el inest. Neque enim ut materia rerum est causa, quum ex eo nihil constet, neque ut forma et ratio earum est, neque ut finis, neque movet ea quæ exstant.

<sup>40.</sup> Merito autem ex hisce considerantibus difficile

esse videbitur, quidnam sit locus, cognoscere, si quidem utrumvis horum est, sive materia sive forma.

<sup>41.</sup> Præterea ut sanitas in calidis et frigidis atque omnino forma in materia.

<sup>42.</sup> Zenonis vero quæstionem, si locus est aliquid, in quonam futurus sit, solvere non est difficile. Nibil enim

μοζό ως έξις, το δε θερμον εν σώματι ως πάθος. "Ωστ"

(Aristoteles Phys. lib. IV. cap. 3 p. 210. b. 22. ed. Bekker, Simplicius fol. 131. Μέλλων οὖν έπὶ τὴν εὕρεσιν τοῦ τόπου χωρεῖν, λύει πρῶτον ταύτην την απορίαν έχ της του έν τινι διαιρέσεως, ην προέλαδεν είκότως. Είκότως δέ και το μηδέν είναι έν έαυτῷ προαπέδειξεν , ໃνα μή τις οἰηθῆ τὸν Ζήνωνος λύειν λόγον, λέγων τὸ μέν σῶμα ἐν τόπω, τὸν δὲ τόπον εν έαυτῷ, καὶ οὕτω τὸ ἐπ' ἄπειρον ἱστάνειν. Μαλλον οὖν ἐχ τῆς τῶν ἔν τινι διαφοράς λύει οὕτως. Εί μεν γάρ μοναχῶς τὸ ἔν τινι ἐπὶ τοῦ ἐν τόπω ἐλέγετο, άλυτος αν ήν ή του Ζήνωνος απορία, είπερ πᾶν τὸ δν είτε τὸ ἁπλῶς, είτε τὸ σωματικὸν ἔν τινί έστιν, ώς οί παλαιοί πάντες εδόξαζον δνειροπολούντες την έν τῆ ΰλη, ως δ Πλάτων φησίν, τῶν εἰδῶν ὑπόστασιν. Έπει δε πολλαγώς λέγεται το έν τινι, οὐδεν κωλύει τὸν τόπον ἐν ῷ ἐστι τὸ σῶμα, εἶναι μὲν καὶ αὐτὸν ξη είλι ος πμη εν τομώ, ορες λαδ κογρει το πεν εν άλλω είναι, τὸ δὲ ἐν άλλω. ή γὰρ ὑγίεια ἐν θερμοῖς, άλλ' ώς έξις, το δε θερμον έν σώματι άλλ' ώς πάθος, τὸ δὲ σῶμα ἐν τόπω. Διαφέρει δὲ ἡ ἔξις τοῦ πάθους, χαθ' δσον ή μεν τελειύτης χαι είδος έστιν, ώς χαι πρότερον έμνημόνευσε, τὸ δὲ διάθεσις εὐαπόδλητος καί ούκ ούσιοποιός τοιαῦται γάρ καί ἐν κατηγορίαις αί παθητικαί ποιότητες έλέγοντο. Οὕτω δὲ ρόδὲν κωλύει το μέν σῶμα ἐν τόπφ εἶναι, τὸν δὲ τόπον ἐν ἄλλφ τινί, ώς το πέρας εν τῷ οὖ έστι πέρας καὶ ἡ ἐπιφάνεια έν τῷ σώματι. Άλλὰ καλῶς ὁ Άλέξανδρος ζητεῖ, χατά τίνα τῶν προειρημένων τοῦ ἔν τινι τρόπων ἡ ἐπιφάνειά ἐστιν ἐν τῷ σώματι, καὶ ὅλως τὸ πέρας ἐν τῷ περατουμένω, πότερον ὡς πάθος ἢ ἔξις ἢ ὅλως ὡς ξη ρμοχειπερώ ' η παγγολ ρε περος εν αγώ. περος γάρ πως ή ἐπιφάνεια ή μέν ώς πέρας τοῦ πεπερασμένου σώματος, ή δε κατά μῆκος καὶ πλάτος ἀφωρισμένη μέρος έστι τοῦ σώματος τοῦ χατά τὰς τρεῖς διαστάσεις οὐσιωμένου. Πρώτως οἱ τόπον εἶπε τὸν προσεχώς περιέχοντα, έπειδή και δ άήρ σώμα ών λέγεται είναι τόπος τινός, όταν ή τούτου πέρας δ προσεχως περιέχων τόπος. Έν δή τούτοις άξιά μοι δοχεί ζητήσεως πρώτον μέν, πώς λύεται δ Ζήνωνος λόγος ἀπὸ τῆς τοῦ ἔν τινι διαφορᾶς, εἴπερ πᾶν τὸ ὂν ἔν τινί έστιν έτέρω. Κάν γάρ το σῶμα ἔν τινι ώς ἐν τόπω, ό δὲ τόπος ἔν τινι ὡς πέρας, καὶ ἐκεῖνο πάλιν ἔν τινι έσται καὶ έχεῖνο, καὶ ούτως ἐπ' ἄπειρον δεύτερον δὲ πῶς ἐνταῦθα μέν τὸν Ζήνωνος λύει λόγον ἐχ τῆς τῶν έν τινι διαφοράς, ώς τοῦ Ζήνωνος οὕτως ἐρωτῶντος. εί ὁ τόπος ἐστί τι, έν τινι ἔσται. Πρότερον δὲ έλεγεν· ή νάρ Ζήνωνος ἀπορία ζητεῖ τινα λόγον (cf.

p. 209. a. 23) εί γάρ πᾶν τὸ ον ποῦ (leg. πού; sed Aristotelis libri habent έν τόπω), δηλον δτι καί τοῦ τόπου τόπος ἔσται. Εἰ γὰρ μὴ ἔν τινι, ἀλλ' ἐν τόπο έλεγε τὸ δν ἄντιχρυς, πῶς ἔτι δυνατὸν ἦν διὰ τῆς τῶν εν τινι διαφοράς λύσαι την απορίαν λέγοντα ώς νύν εξρηται, ότι τὸ μέν σωμα έν τόπω, ό δὲ τόπος ἐν άλλω, είπερ και αὐτὸς διά τὸ τῶν ὄντων είναι ἐν τόπω έστί. Καὶ πρὸς μεν τοῦτο βητέον, ότι έοικεν έν μηδετέρω τούτων των χωρίων ἐπ' αὐτῆς θεῖναι τῆς λίξεως τον Ζήνωνος λόγον, άλλ' έχείνου μέσον τι είπόντος δπερ εδύνατο καὶ εἰς τὸ ἐν τόπῳ μεταλαμδάνεσθαι χαὶ εἰς τὸ ἔν τινι, αὐτὸς τὴν μέν ἀπορίαν ἐπιτιμῶν είς τὸ ἐν τόπω μετέλαδε, τῆ οἐ λύσει συνεργῶν εἰς τὸ έν τινι. Τί οὖν τοῦτο τὸ μέσον ἐστί; ἡ τὸ πού; τοῦτο γάρ ώς ἔσικε καὶ τὸ ἐν τόπω καὶ τὸ ἔν τινι σημαίνει. Καὶ αὐτὸς ὁ Ἀριστοτέλης ἐμνήσθη τοῦ ποὺ πρὸ τοῦ θεῖναι τὸν ἔτερον λόγον εἰπών: ἔτι δὲ καὶ αὐτὸς εἰ ἔστι τι τῶν όντων, που έσται; τὸν δὲ λόγον ἐρωτῶν εἰς τὸ ἐν τόπο τὸ πού μετέλαδεν εἰπών εἰ γὰρ πᾶν τὸ ὄν, ἐν τόπω. Καὶ δ Εύδημος δὲ ούτως ἱστορεῖ τὴν Ζήνωνος δόξαν λέγων· « επί ταὐτὸν δε και ή Ζήνωνος ἀπορία φαίνεται άγειν άξιον γὰρ πὰν τὸ δν ποὺ εἶναι. Εἰ δὲ ὁ τόπκ τῶν ὄντων, ποὺ ἀν εἶη. Οὐκοῦν ἐν ἄλλω τόκω, κάκεῖνος δή έν άλλω, και ούτως εἰς τὸ πρόσω. • Κα δράς έτι και δ Εύδημος πρός το της απορίας χρήσιμον τὸ που εἰς τὸ ἐν τόπω μετέλαδεν. Οπως δὲ καὶ αὐτὸς ἐξέλαδε τὸ ποὺ καὶ δτι κατὰ κοινὸν σημαινόμενον, οηλον γίνεται έν οξς λύει καλ αὐτὸς τὸν Ζήνωνος λόγον γράφων ούτως. « πρός δὲ Ζήνωνα φήσομεν πολλα/ώς τὸ που λέγεσθαι. Εί μεν ούν έν τόπω ήξίωχεν είναι τὸ όντα, οὐ καλῶς ἀξιοῖ· οὕτε γὰρ ὑγείαν, οὕτε ἀνδρίαν, ούτ' άλλα μυρία φαίη τις άν εν τόπω είναι. Οδδέ ζή δ τόπος τοιούτος ων οίος εξρηται. Εί δε άλλως το πού, καν ό τόπος είη πού το γαρ τοῦ σώματος πέρες έστι του σώματός που έσχατον γάρ. »

43. Έστι δ' ώσπερ τὸ ἀγγεῖον τόπος μεταφορητάς. οδτω καὶ ὁ τόπος ἀγγεῖον ἀμετακίνητον.

(Aristoteles Phys. lib. IV, cap. 4 p. 212. a. 14 ed. Bekker. Simplicius fol. 131. b. (cf. Scholl. in Arist- p. 374. b. ed. Brandis. ἰστέον δὲ δτι καὶ Θεόφραστος καὶ Εὐδημος ἐν τοῖς περὶ τόπου ἀξιώμασι καὶ τὸ ἀκίνητον εἶναι τὸν τόπον προλαμέδινουσι. Διὰ τί δὲ δ ᾿Αριστοτέλης τοῦτο παρῆκε, δῆκον γενήσεται ὅτε τὴν διαφορὰν τοῦ τόπου πρὸς τὸ ἀγρεῖον παραδώσει. Idem fol. 213. b. τάχα ἐν τοῖς περὶ τόπου ἀξιώμασι διὰ τοῦτο οὐ προέλαδεν ἀκίνητον εἶναι τὸν τόπον, ὅτι χρείαν εἶχεν ὡς ἀγγείω τῷ τόπω τέως χρήσασθαι διὰ τὴν ἀπὸ τοῦ ἀγγείου πολλαχοῦ πρὸς τὸν τόπον χειραγωγίαν, καίτοι καὶ τοῦ Θεορράστου καὶ

prohibet, ne primus locus in alio quidem sit, non tamen in illo tanquam in loco, sed ut est sanitas quidem in calidis sicut habitus, calor autem in corpore ut affectus. Quamobrem necesse non est in infinitum abire.

43. Ut autem vas locus est, qui potest transferi: 112 et locus vas est immobile.

τοῦ Εδδήμου, ὡς εἴρηται πρότερον, τὸ ἀχίνητον ὡς ἐν τῶν περὶ τόπου ἀξιωμάτων προειληφότων. Idem fol. 141. b. ἀλλὰ μὴν καὶ τὸ ἀχίνητον εἶναι τὸν τόπον ὁ μὲν Θεόφραστος καὶ Εύδημος ὡς ἀξίωμα καὶ αὐτὸ προσλαμδάνουσιν (leg. αὐτοὶ προλαμδάνουσιν), ὁ δὲ ᾿Αριστοτέλης τῷ ὁρισμῷ προστίθησι λέγων. ὡστε τὸ τοῦ περιέχοντος πέρας πρῶτον ἀχίνητον, τοῦτ᾽ ἔστιν ὁ τόπος. cf. p. 212. a. 20.)

44. "Ωι μέν οὖν σώματι ἔστι τι ἐκτὸς σῶμα περιέγον αὐτό, τοῦτό ἐστιν ἐν τόπφ, ῷ δὲ μή, οὐ. Διὸ κởν ύδωρ γένηται τοιούτο, τὰ μέν μόρια χινήσεται αὐτοῦ (περιέχεται γάρ δπ' άλλήλων), το δὲ πᾶν ἔστι μὲν ὡς κινήσεται έστιδ' ώς ού. 'Ως μέν γάρ δλον, άμα τὸν τόπον ού μεταδάλλει, χύχλοι δε χινήσεται τῶν μορίων γὰρ οὖ τος δ τόπος: καὶ ἄνω μὲν καὶ κάτω οὖ, κύκλῳ δ' ἔνια. Τὰ δὲ χαὶ ἄνω χαὶ χάτω, ὅσα ἔχει πύχνωσιν χαὶ μάνωσιν. "Ωσπερ δ' έλέχθη, τὰ μέν ἐστιν ἐν τόπω κατὰ δύναμιν, τὰ δὲ χατ' ἐνέργειαν. Διὸ ὅταν μὲν συνεχὲς ἢ τὸ ὁμοιομερές, χατά δύναμιν έν τόπφ τὰ μέρη, δταν δὲ χφρισθῆ μέν, άπτηται δ' ώσπερ σωρός, κατ' ἐνέργειαν. Καὶ τὰ μέν καθ' αύτά, οἶον πᾶν σῶμα ἢ κατὰ φορὰν ἢ κατ' αύξησιν κινητόν καθ' αυτό που , δ δ' ουρανός , ώσπερ εἴρηται, οὔ που όλος οὐδ' ἔν τινι τόπω ἐστίν, εἴ γε μηδὲν αὐτὸν περιέχει σῶμα. Ἐφ'ῷ δὲ χινεῖται, ταύτη και τόπος έστι τοις μορίοις. έτερον γαρ έτέρου έγόμενον τῶν μορίων ἐστίν. Τὰ δὲ κατὰ συμδεδηχός, οίον ή ψυχή χαὶ ὁ οὐρανός τὰ γὰρ μόρια ἐν τόπω πως πάντα έπι τῷ χύχλω γὰρ περιέχει ἄλλο άλλο. Διὸ χινεῖται μὲν χύχλφ τὸ άνω, τὸ δὲ πᾶν οὕ που. Τὸ γάρ που αὐτό τ' ἐστί τι, καὶ ἔτι ἄλλο τι δεῖ είναι παρά τοῦτο ἐν ὧ δ περιέχει παρά δὲ τὸ πᾶν καὶ δλον οὐδέν ἐστιν ἔξω τοῦ παντός, καὶ διὰ τοῦτο ἐν τῷ οὐρανῷ πάντα· δ γὰρ οὐρανὸς τὸ πᾶν ἴσως. Ἐστι δ' ό τόπος ούχ ό ούρανός , άλλὰ τοῦ ούρανοῦ τι τὸ ἔσγατον χαλ άπτόμενον τοῦ χινητοῦ σώματος πέρας ήρεμοῦν. Καὶ διὰ τοῦτο ή μέν γη έν τῷ ὕδατι... τούτο δ' έν τῷ ἀέρι, οὖτος δ' έν τῷ αἰθέρι, ὁ δ' αἰθήρ έν τῷ οὐρανῷ, ὁ δ' οὐρανὸς οὐκέτι έν ἄλλω.

(Aristoteles Phys. lib. IV, cap. 5 p. 212. a. 31 ed. Bekker. Simplicius fol. 138. b. (cf. Scholl. in Arist. p. 379. a. ed. Brandis) πολλήν δὲ ἀσάφειαν τοῖς προχειμένοις ἐποίησε τὸ ποτὲ μὲν τὸ πᾶν, ποτὲ δὲ τὸν οὐρανὸν ὀνομάζειν, καὶ μήποτε περί άμφοϊν ποιεΐται τὸν λόγον ὡς ἕνα τὸν ὅλον οὐρανὸν παραλαμδάνων, καὶ διὰ τὴν αὐτὴν αἰτίαν, φημὶ δή διά τὸ μή περιέχεσθαι υπό τινος, όμοίως καὶ τὸ πᾶν καὶ τὸν οὐρανὸν λέγων μὴ εἶναι ἐν τόπω. Ὁ δὲ Εύδημος το μέν πᾶν οὐδὲ ὀνομάζει, ἐπὶ δὲ τοῦ οὐρανού την ζήτησιν ποιείται του όλου και αὐτὸς ώς οἶμαι, γράφων ούτως, είπων ότι του περιέχοντος ή περιέχον πέρας ό τόπος αν είη ακινήτου όντος, επήγαγεν α τὸ γάρ χινούμενον άγγειῶδες χαὶ διὰ τοῦτο τῶν τόπων την άναφοράν πρός τόν οὐρανόν ποιούμεθα οὖτος γάρ οὐ μεταλλάσσει τόπον ἄλλον, ἀλλ' εἴπερ κατὰ μόρια· έν τῷ αὐτῷ γὰρ ἡ περιφορά. Αὐτὸς δὲ πότερόν ἐστιν έν τόπφ ή ούχ έστιν ή πῶς έχάτερον; ὅλος μέν γάρ ούχ έστιν έν τόπω, εί μή έστι τι έχτός. ούτω γάρ άν περιέχοιτο. Τοῦτο δὲ ἐπισκεψόμεθα. Τὰ δὲ ἄστρα καὶ όσα έντὸς τοῦ έξωτάτου σώματος ἐν τῷ ἐκείνου πέρατί έστιν ή περιέχον έστί τὰ δὲ οὕτως ἔν τινι ἐν τόπῳ ἐστίν, ἐν ὧ δὲ τὰ μόρια, τὸ ὅλον λέγομεν εἶναι. Οὕτω μέν οὖν εἴη ἄν ἐν τόπω. ἔστι δὲ καὶ ἄλλως που. Ἐν τοῖς μορίοις γάρ ἐστι τὸ ὅλον, πολλαχῶς δὲ τὸ πού. » ἐν οίς και όπως κατά συμβεθηκός ο όλος ούρανός έν τόπω elπεν. Themistius fol. 40 (cf. Scholl. in Arist. p. 378. a. ed. Brandis) ῷ μὲν οὖν σώματί ἐστι σωμα έχτος περιέχον αὐτό, τοῦτό ἐστιν ἐν τόπῳ. Κρ δὲ μή, ου. Διόπερ ή μὲν γῆ καίτοι μένουσά ἐστιν ἐν τόπω, έχει γαρ έξωθεν αλλο σώμα οδ το πέρας ταύτην περιέχει, οὐχέτι δὲ τὸ χύχλῳ χινούμενόν ἐστιν ἐν τόπω. Πῶς οὖν χινεῖται ὁ οὐρανὸς μὴ ὢν ἐν τόπω; ἢ έστι μέν ώς χινείται, έστι δέ ώς ού; "Ολος μέν γάρ ού

44. Cui igitur corpori est aliquod corpus extra continens ipsum, hoc in loco est: cui vero non est, haudquaquam. Quapropter etiam si aqua fuerit hujusmodi, partes quidem ipsius movebuntur (continentur enim a sc invicem), universitas autem modo movebitur, modo non movebitur. Ut enim totum, simul locum non mutat, in orbem tamen fertur (partium enim hic locus est), et sursum quidem ac deorsum non movetur, quædam autem in orbem torquentur, aliæ sursum ac deorsum moventur, quæcunque densitatem et raritatem habent. Ut autem dictum est, quædam in loco potentia sunt, alia actu. Ideirco quum id quod est similium partium continuum est, tum partes potentia sunt in loco; sed guum sunt separatæ, atque ut in acervo fit se tangunt, tum in loco sunt actu. Et rursus alia quidem per se, ut omne corpus aut cursu aut accretione mobile per se alicubi est; crelum autem, sicut dictum est, non est alicubi totum, ne-

que est ullo in loco, siquidem nullum corpus ipsum continet. Sed quia movetur, idcirco etiam locus partibus est : quippe alia pars alii adhæret. Alia vero per accidens, ut anima et cœlum. Nimirum partes omnes quo· dammodo sunt in loco : circumcirca enim alia aliam continet. Quapropter supremum quidem corpus in orbem fertur, universum autem alicubi non est. Quod enim alicubi est, et ipsum est aliquid, et præterea aliud quidpiam esse oportet præter hoc, in quo sit, quod continet. At præter rerum universitatem et totam mundi compagem nihil est extra, et propterea omnia sunt in cwlo: fortasse enim cœlum est universum. Est autem locus non ipsum cœlum, sed cœli quidam ultimus et quiescens terminus, qui mobile corpus tangit; ideoque terra in aqua, hæc in aere, aer in æthere et æther in colo est collocatus, cœlum autem non amplius in alio corχινείται. οὐδε γάρ άμείδει τὸν δλον τόπον. αθτη γάρ χίνησις τῶν δλων ώσπερ τῶν ἐπ' εὐθείας μεθισταμένων, χύχλω δε χινείται. Αυτη δε ή χίνησις των μορίων έστιν και τούτοις έστι τόπος. Έκαστη γάρ σφαιρα των εν χύχλω φερομένων αμείδει της έφεξης σφαίρας έχείνης την έπιφάνειαν. Ταύτης οὖν καὶ τόπος ἐστίν· περιέχονται γάρ ὑπ' άλλήλων. Όμοίως δὲ καὶ τὸ πᾶν καὶ τὸ δλον αὐτὸ μέν οὐκ ἐν τόπω, τὰ μόρια δέ. Τὰ μέν γαρ αὐτῶν χύχλω χινεῖται, τὰ δὲ ἄνω χαὶ χάτω, όσα έχει πύχνωσιν χαὶ μάνωσιν. Ταῦτα δὲ Εὐδημος έν τῷ τρίτω τῶν ἐαυτοῦ Φυσιχῶν παρίστησι, λέγει δε ούτως « αὐτὸ δε πότερόν έστιν έν τόπω ή οὐκ έστιν ή πῶς έκάτερον; όλον μέν γὰρ οὐκ ἔστιν ἐν τόπω, εί μη έστι τι έχτός τούτω γάρ αν περιέχοιτο. Τοῦτο δὲ ἐπισχεψόμεθα. Τὰ δὲ ἀστρα καὶ ὅσα ἐντὸς τοῦ ἐξωτάτου σώματος ἐν τῷ ἐχείνου πέρατί ἐστιν, ἦ περιέχον έστί· τὰ δὲ οὕτως ἔν τινι ἐν τόπω λέγεται, ἐν ῷ δὲ τὰ μόρια, καὶ τὸ ὅλον λέγομεν εἶναι. Οὕτω μέν οὖν εἴη αν εν τόπω έστι δὲ καὶ άλλως που. Ἐν τοῖς μορίοις γάρ ἐστι τὸ δλον, πολλαχῶς δὲ τὸ πού. » Apparet Themistium paulo aliter ac Simplicium Eudemi verba retulisse.)

45. Μαρτύριον δέ καὶ τὸ περὶ τῆς τέφρας ποιοῦνται, ἢ δέγεται ἴσον ὕδωρ, ὅσον τὸ ἀγγεῖον τὸ κενόν.

Όλως δὲ ὅ τε περὶ τῆς αὐξήσεως λόγος καὶ τοῦ εἰς τὴν τέφραν ἐγχερμένου ὕδατος αὐτὸς αὐτὸν ἐμποδίζει. 
"Η γὰρ οὐκ αὐξάνεται ότιοῦν, ἢ οὐ σώματι, ἢ ἐνδέ-χεται δύο σώματα ἐν ταὐτῷ εἶναι. ᾿Απορίαν οὖν κοινὴν ἀξιοῦσι λύειν, ἀλλ' οὐ κενὸν δεικνύουσιν ὡς ἔστιν. 
"Η πᾶν εἶναι ἀναγκαῖον τὸ σῶμα κεγόν, εἰ πάντη αὐξάνεται καὶ αὐξάνεται διὰ κενοῦ. 'Ο δ' αὐτὸς λόγος καὶ ἐπὶ τῆς τέφρας.

(Aristoteles Phys. lib. IV, cap. 6 et 7 p. 213 b. 21 et 214. b. 3. ed. Bekker. Simplicius fol. 155. b. λύει δὲ τὴν τῆς τέφρας ἀπορίαν ὁ Εὐδημος ἐν τῷ τρίτῳ τῶν Φυσικῶν λέγων ὅτι α ἐνδέχεται καὶ ἀνευ τῶν κενωμάτων συμδαίνειν τὸ λεγόμενον θερμὸν γὰρ ἐν τῆ τέφρα περιλαμδάνεσθαί τι δοκεῖ, καθάπερ ἐν τῆ τιτάνω. Δῆλον δέ· ἐπιχεομένου γὰρ ὕδατος ἀμφότερα ταῦτα καίει, ἡ μὲν τίτανος αὐτή, ἡ δὲ τέφρα διὰ τὸ

διά τῆς τέφρας διηθούμενον ὕδωρ καίει τὰ σώματο, τούτου δὲ συμδαίνοντος ἀτμὶς ἀποπορεύεται πολλή, ὅστε μειοῦσθαι τοὺς όγκους διὰ τὴν ἀτμίδα. » 'Αλλ' εἰ καὶ μειοῦται, οὐ δήπου ἡ ὅλη τῆς τέφρας οὐσία δαπανᾶται. Δυνατὸν οὖν οἶμαι καὶ τοῖς τὸ κενὸν ὑποτιθεμένοις καὶ τοῖς τὴν πύκνωσιν βοηθεῖν, λέγοντα μὴ μόνα τὰ τῆς τέφρας κενὰ λύειν τὸ ζητούμενον, ἀλλὰ καὶ τὰ τοῦ ὕδατος συνιζάνειν ὑπὸ τοῦ πλήρους τῆς τέφρας ἀθούμενα, ὅστε μὴ τὸν αὐτὸν ὅγκον ἴσχειν τῷ καθ' αὐτὸ ὕδατι εἰς τὴν τέφραν ἐμδαλλόμενον.)

46. Τί δ' ἐστὶν ὁ χρόνος καὶ τίς αὐτοῦ ἡ φύσις, δμοίως ἔκ τε τῶν παραδεδομένων άδηλόν ἐστι καὶ περὶ διν τυγχάνομεν διεληλυθότες πρότερον. Οἱ μὲν γὰρ τὴν τοῦ ὅλου κίνησιν εἶναί φασιν, οἱ δὲ τὴν σφαῖραν αὐτήν. Καίτοι τῆς περιφορᾶς καὶ τὸ μέρος χρόνος τίς ἐστι, περιφορὰ δέ γε οῦ μέρος γὰρ περιφορᾶς τὸ ληθθέν, ἀλλ' οἱ περιφορά. "Ετι δ' εἰ πλείους ἦσαν οἱ οὐρανοί, ὁμοίως ἀν ἦν ὁ χρόνος ἡ ὁτουοῦν αὐτῶν κίνηἐις, ὥστε πολλοὶ χρόνοι ἄμα. Ἡ δὲ τοῦ ὅλου σφαῖρα ἔδοξε μὲν τοῖς εἰποῦσιν εἶναι ὁ χρόνος, ὅτι ἔν τε τῷ ἐδηθικώτερον τὸ εἰρημένον ἢ ὥστε περὶ αὐτοῦ τὰ ἀδῦινατα ἐπισκοπεῖν. Ἐπεὶ δὲ δοκεῖ μάλιστα κίνησις εἶναι καὶ μεταδολή τις ὁ χρόνος, τοῦτ' ἀν εἴη σκεπτίον.

(Aristotelcs Phys. lib. IV, cap. 10 p. 218, a. 31. ed. Bekker. Simplicius fol. 165. άδηλον οὖν καὶ τὸ τί ἐστιν, εἴπερ οἱ μὲν τὴν τοῦ ὅλου κίνησιν καὶ περιφορὰντὸν χρόνον εἶναί φασιν, ὡς τὸν Πλάτωνα νομίζουσιν ὅ τε Εὕδημος καὶ ὁ Θεόρραστος καὶ ὁ ᾿Αλέξαν-δρος, οἱ δὲ τὴν σραῖραν αὐτὴν τοῦ οὐρανοῦ ὡς τοὺς Πυθαγορικοὺς ἱστοροῦσι λέγειν οἱ παρακούσαντες ἱσως τοῦ ᾿Αρχύτου λέγοντος καθόλου τὸν χρόνον διάστημα τῆς τοῦ παντὸς φύσεως [Archytæ verha descripta a Simplicio comment. in Arist. Phys. fol. 137 et 186. a. vide in Phil. Gr. Fragm. vol. I, p. 570 et vol. II, p. 118. Pseudogalenus hist. phil. ait: τὸν χρόνον εἶναι Πυθαγόρας ὁπείληφε τὴν σφαῖραν τοῦ περιέχοντος, Πλάτων δὲ διάστημα τῆς τοῦ κόσμου κινήσεως, ὙΕρατοσθένης δὲ τὴν τοῦ κόσμου πορείαν.

45. Testimonium autem hujus rei id etiam afferunt quod in cinere fieri solet, qui tantum accipit aquæ quantum vas vacuum capit.

Omnino autem accretionis et aquæ in cinerem infusæ ratio se ipsa impedit. Aut enim non augetur quidquam aut non corpore, aut fieri potest, ut duo corpora in uno sint. Quæstionem igitur communem solvere volunt, sed exstare vacuum non ostendunt. Aut totum corpus vacuum esse necesse est, si omni ex parte augetur et per vacuum accrescit. Eadem vero et cineris ratio est.

46. Sed quidnam sit tempus et quæ sit ejus natura æque est obscurum ex iis quæ a majoribus nostris tradita sunt, et ex iis quæ prius a nobis sunt dicta. Quidam

cnim universi motum; alii sphæram ipsam tempus esse assirmarunt. Atqui conversionis pars etiam tempus est quoddam, conversio vero non est: pars enim conversionis est id quod sumtum est, non conversio. Præterea si plures essent cœli, motus uniuscujusque similiter tempus esset; quamobrem plura tempora simul essent. Sphæram autem universi quidam sententiæ silius desensores idcirco tempus esse putarunt, quia et in tempore et in universi sphæra cuncta insunt. Est autem dictum illud ineptius, quam quod egeat eorum quæ inde essent mutatio quædam tempus esse videatur, hoc considerandum erit.

Itaque etiam Varro de ling. lat. V, 2: tempus, inquit, esse dicunt intervallum mundi motus.] ή ώς τινες τών Στωϊκών έλεγον. Οι δε την κίνησιν άπλώς. τρείς γάρ ίστορεί περί χρόνου δόξας, τάς μυθικωτέρας παρείς, είτα και άλλο τίθησι πρός το αὐτό έπιχείρημα. Εἰ γὰρ πλείους ἦσαν (φησίν) οὐρανοί, τοῦτ' έστι κόσμοι, ώσπερ ύποτίθενται οί περί Δημόκριτον, ή έκαστου αν αυτών περιφορά χρόνος ήν. Ούτω δὲ πολλοὶ ᾶν ἄμα ἦσαν χρόνοι, ὅπερ ἀδύνατον. **χινήσεις γάρ άμα πλείους είναι δυνατόν , χρόνους δέ** άδύνατον το γάρ αὐτο νῦν πανταχοῦ το αὐτο. Ὁ δὲ Εύδημος καὶ άλλας ἐπιχειρήσεις τίθησιν ὧν οὐδὲν άτοπον δι' αὐτῆς ἀχούειν τῆς λέξεως λεγούσης· « ἔτι δὲ ή μέν κίνησις ή τοῦ παντός όῆλον ὅτι ἐν τούτῳ ἐστίν, οίον ή Διάρους βάδισις έν Διάρει, καὶ ή τοῦ οὐρανοῦ άρα εν τῷ οὐρανῷ αὐτοτελής. Τοῦτο δὲ ἄτοπον οὐ δοχεί γάρ δ χρόνος έν τῷ οὐρανῷ εἶναι, ἀλλά μᾶλλον ό οὐρανὸς ἐν τῷ χρόνῳ. Ετι δὲ ἀτοπώτερον τὸ μὴ είναι χρόνον άλλοθι ό γάρ ούρανός έν τῷ αὐτῷ ἀεί, έν άλλω δὲ οὐδενί. Οὐκ ἔσται ἄρα οὔτε ἐν γῆ οὕτε ἐν θαλάττη ό χρόνος. Εί δὲ μὴ τὴν δλην περιφοράν λεχτέον τὸν χρόνον, ἀλλ' δμοίως [i. e. ἀλλ' ὅμως ut apud Demosthenem. Vide Reiskii Indicem | την ούτινοσοζν των μορίων. ξχαστον δέ των μορίων έτερον τοῦ οὐρανοῦ. Ὁμοίως δὲ καὶ δ οὐρανὸς τῶν μορίων και αί κινήσεις έτεραι τοῦ τε όλου και τῶν μορίων έχάστου. Εί οὖν αί χινήσεις έτεραι, φησίν, δ δὲ χρόνος οὐχ ἔτερος, ἀλλ' ὁ αὐτός, οὐκ ᾶν εἶεν αί κινήσεις δ χρόνος, ώστε ούτε ή τοῦ παντός ούτε αί τῶν μορίων χινήσεις ὁ χρόνος ἐστίν. » Εἶτα προελθών καί ταῦτά φησιν. « οί δὲ λέγοντες την τοῦ ήλίου κίνησιν τὸν χρόνον πῶς ἐροῦσι περὶ τῶν ἄλλων ἀστέρων; ού γάρ πάντων αι αύται φοραί. Ει μεν ούν πάσαι χρόνοι έτεραι οὖσαι, αὐτὸ τοῦτο ἄτοπον, καὶ ἔσονται μογγος Χροροι απά. ει ος πλ Χροροι ειας και αι των λοιπών φοραί, διαφοράν λεκτέον, διά τί ή μέν τοῦ ήλίου φορά χρόνος, ή δὲ τῆς σελήνης οὐ χρόνος οὐδὲ δή αί τῶν ἄλλων. Τοῦτο δὲ ἔοικεν οὐκ εὐμαρεῖ. » Ὁ δὲ Ἰάμδλιχος ἐν τῷ ὀγδόφ τῶν εἰς Τίμαιον ὑπομνημάτων καὶ ταῦτα πρὸς τὴν δόξαν ἐπήγαγε: πᾶσα κίνησις έν χρόνω, χινήσεις πολλαί όμοῦ ένίστανται, τὰ δὲ τοῦ γρόνου μόρια ἄλλα ἄλλοτε. Ἡ χίνησις περί τι μένον φέρεται, χρόνω δε ουδεν ήρεμίας δεί κινήσει κίνησις ή ήρεμία έναντιούνται τῆ μέν έν γένει ή έν γένει, τῆ δὲ έν είδει ή έν είδει, χρόνω δε οὐδέν. Ο δε Άλέξανδρος φιλονειχών δείξαι του Πλάτωνος δόξαν είναι την λέγουσαν χρόνον είναι την τοῦ οὐρανοῦ φοράν πρῶτον μέν τὸν Εὐδημον μαρτύρεται λέγοντα: « ήχολούθησε δὲ χαὶ Πλάτων τῆ δόξη ταύτη καὶ μάλα ἀτόπως πρὶν γὰρ οὐρανὸν γενέσθαι, φησί χίνησιν εἶναι ἄταχτον. Οὐ λίνον δή λίνω συνάπτει, είπερ πᾶσα χίνησις έν χρόνω. » Έπειτα ούκ ἀποδέχεται τῶν λεγόντων, ὅτι καὶ ὁ Πλάτων συμφώνως τῷ Άριστοτέλει τὸν χρόνον ἀριθμόν λέγει χινήσεως, εἰπών χατ' ἀριθμόν ἰοῦσαν αἰώ-

νιον είχονα· (Tim. p. 37. Cf. Phil. Gr. Fragin, vol. ΙΙ, p. 165 ) οὐ γὰρ ἀριθμὸν χινήσεώς φησι λέγειν τὸν χρόνον, άλλα κατ' άριθμον κινήσεως, δ' έστι κατά τάξιν. Ταῦτα μέν ὁ Ἀλέξανδρος, έμε δε ὑποδεῖξαι χρεών πρώτον μέν, πόθεν Εύδημος ύπενόησε χρόνον λέγειν τὸν Πλάτωνα τὴν τοῦ οὐρανοῦ περιφοράν, εἶτα ὅτι ούκ ἀκολουθεῖ τοῦτο τὸ ἄτοπον τῷ Πλάτωνι, ὡς δ Άλέξανδρος (leg. Εύδημος) συνελογίσατο το χρόνον είναι πρό χρόνου. Εί γάρ πάσα χίνησις, φησίν, έν χρόνω, δηλον ότι και ή πλημμελής και άτακτος κίνησις εν χρόνω. Εί οὖν ή τοιαύτη κίνησις ἦν πρίν οὐρανον γενέσθαι, δηλον ότι και χρόνος ήν προ της τοῦ ούρανοῦ περιφορᾶς. Εἰ σὖν αὕτη δ χρόνος, εἴη ᾶν δ χρόνος πρό χρόνου, πρός ταῦτα οὖν ἀπολογήσασθαι δεῖ. Τὸ γὰρ ὅπως ὁ Πλάτων κατ' ἀριθμὸν ἰοῦσσν αἰώνιον είχονα τον χρόνον είπε, τότε μαθησόμεθα, όταν Αριστοτέλους αριθμόν χινήσεως λέγοντος τον χρόνον άχούσωμεν. Καὶ τὸ μὲν τὴν οὐρανοῦ περιφοράν χρόνον λέγειν τον Πλάτωνα, έχ τωνδε οίμαι των έν Τιμαίω γεγραμμένων ύπενοήθη· (Tim. p. 39. Cf. Phil. Gr. Fragm. vol. II, p. 167. νὺξ μὲν οὖν ἡμέρα τε γέγονε διά ταῦτα ή τῆς μιᾶς χυχλήσεως περίοδος μεὶς δέ, ἐπειδὰν σελήνη τὸν ξαυτῆς χύχλον περιελθοῦσα ήλιον επιχαταλάβη, ενιαυτός δε, δπόταν δ ήλιος τον έαυτοῦ περιέλθη κύκλον. Τῶν δὲ ἄλλων τὰς περιόδους ούχ έννενοηχότες ἄνθρωποι πλήν όλίγοι τῶν πολλῶν ούτε δνομάζουσιν, ούτε πρός άλληλα ξυμμετρούνται σχοπούντες αριθμοίς, ώστε ώς έπος είπειν ούχ ίσασι χρόνον όντα τὰς τούτων πλάνας. Καὶ οὕτω μὲν ξκάστην περίοδον χρόνον τινά δοχεί λέγειν, την δέ τοῦ παντός μίαν τὸν ὅλον χρόνον• φησὶ γάρ, ὡς ὁ τέλειος άριθμός χρόνου τὸν τέλειον ἐνιαυτὸν πληροῖ τότε, δταν άπασῶν τῶν περιόδων τὰ πρὸς ἄλληλα συμπερανθέντα τάχη σχη κεφαλήν τῷ τοῦ ταὐτοῦ καὶ δμοίως αναμετρηθέντα χύχλω. "Οτι δε οὐ την χίνησι» τῶν οὐρανίων ὁ Πλάτων λέγει τὸν χρόνον, ἀλλά τὸ μέτρον τῆς χινήσεως, σαφές μέν, οἶμαι, χαὶ ἐχ τούτων τῶν παραγεγραμμένων ἐστί. Τὸ γὰρ διὰ τὸ μὴ ἀριθμοῖς συμμετρεῖσθαι τὰς περιόδους, διὰ τοῦτο μὴ εἰδέναι χρόνον όντα τὰς τούτων πλάνας σαφῶς δηλοῖ, ὅτι δ χρόνος κατά τὸ μέτρον εἶναι τῶν κινήσεων ἔχει τὴν οὐσίαν. Έτι δὲ ἐναργέστερον ἐστι μαθεῖν, ὅτι οὐ ταὐτὸν τὴν χίνησιν χαὶ τὸν χρόνον φησὶν δ Πλάτων, έὰν εύρωμεν ήδη κινηθέντι τῷ παντὶ κατὰ τὸν λόγον διά την της ψυχης μετουσίαν τότε ώς μέτρον της χινήσεως επαγαγόντα τὸν χρόνον λέγει δὲ οῦτως ἐν τῷ Τιμαίω μετά την του σωματοειδούς ψύχωσιν (Tim. p. 37. Cf. Phil. Gr. Fragm. vol. II, p. 165 ) ώς δὲ χινηθέν αὐτὸ χαὶ ζῶν ἐνενόησε τῶν ἀῖδίων θεῶν γεγονὸς άγαλμα δ έγέννησε πατήρ, ηγάσθη τε καὶ εὐφρανθεὶς όμοιον πρός το παράδειγμα έπενόησεν απεργάσασθαι. Καθάπερ οὖν αὐτὸ τυγχάνει ζῷον άἰδιον ὄν, καὶ τόδε τὸ πᾶν οὕτως εἰς δύναμιν ἐπεχείρησε τοιοῦτον ἀποτελείν. Ή μεν οὖν τοῦ ζώου φύσις ἐτύγχανεν οὖσα αἰώνιος. Καὶ τοῦτο μέν δή τῷ γενητῷ παντελῶς προσά. πτειν ούχ ήν δυνατόν, είχω δ' έπινοει χινητήν τινα αίωνος ποιήσαι, και διακοσμών άμα ούρανον ποιεί μένοντος αίωνος εν ενί κατ' άριθμον δούσαν αλώνιον εἰχόνα τοῦτον δν δή χρόνον ώνομάχαμεν. Καὶ ὅτι μὲν πάντων ύφισταμένων άμα ύπό τοῦ δημιουργοῦ τήν πρὸς ἄλληλα τάξιν δ λόγος ἐνεδείζατο, δῆλον. Εἰ γὰρ άμα τῷ οὐρανῷ γέγονεν ὁ χρόνος, ὡς δηλοῖ τὸ μετ' ολίγον τούτων εἰρημένον. Χρόνος δ' οὖν μετ' οὐρανοῦ γέγονε, δηλον, ότι οὐδέτερον οὐδετέρου προηγείται τῷ χρόνφ. Πῶς δ' ἄν καὶ χρόνου τι τῷ χρόνφ προϋπῆρχεν; Εί δὲ χινηθέντι τῷ παντὶ τὸν χρόνον ἐπεισήγαγε, δῆλον, ότι οὐ ταὐτὸν δ γρόνος καὶ ἡ κίνησις κατ' αὐτόν. Άλλὰ τελειωτικός πως δ χρόνος τῆς κινήσεως. Καὶ ὅταν δὲ τὸ πλημμελώς καὶ ἀτάκτως κινούμενον λέγη προηγείσθαι τῆς τοῦ χόσμου γενέσεως δ Πλάτων ἐν οἶς φησι ('Tim. p. 3o. Cf. Phil. Gr. Fragm. vol. II, p. 159) βουληθείς γάρ δ θεὸς ἀγαθὰ μέν πάντα, φλαύρον δ' ούδεν είναι κατά δύναμιν, ούτω δή παν δσον ήν δρατόν παραλαβών ούχ ήσυχίαν άγον, άλλά πλημμελώς και ἀτάκτως κινούμενον, είς τάξιν αὐτὸ ήγαγεν έχ της αταξίας, ήγησαμενος έχεινο τούτου πάντως άμεινον. Καὶ ἐν τούτοις οὖν οὐ τοῦτό φησιν ύπερ δοχει λέγειν τὸ φαινόμενον, δτι ήν ποτε τῷ χρόνο προϋπάρχον το αλοθητον άτακτον καλ υστερον ώς εξ υπνου τινός δ δημιουργός αναστάς έταξεν αὐτό. Εί γάρ διά την άγαθότητα δημιουργεί, ή δ' άγαθότης αύτοῦ ἀεὶ τελεία καὶ ἐνεργός ἐστι καὶ τῷ εἶναι πάντα αγαθύνει, δηλον, δτι τη του θεου άγαθότητι συνυφέστηχεν ή δημιουργική πρόνοια. Ένδείκνυται δέ τὸ λεγόμενον, ότι χόσμου χαὶ τάξεως ὁ δημιουργὸς αἴτιός έστι τῷ παντί, εἴπερ τὸ τῆς αὐτοῦ ἐνεργείας πλημμελές καὶ ἄτακτον ὑποτίθεται. Καὶ τῷ λόγῳ δὲ ὑπέθετο πλημμελη χίνησιν πρίν ούρανον γενέσθαι. Και εί πασα χίνησις εν χρόνω, δηλον, ότι χαι δ χρόνος έχεινος πλημμελής και άτακτος, και οίον σκιαγραφία τις ύποτεθήσεται τοῦ τελείου χρόνου κατά την τοῦ λόγου ύπόθεσιν. Άλλὰ ταῦτα μὲν μὴ καὶ πλέονα τοῦ δέοντος

47. 'Αλλά μὴν οὐδ' ἄνευ γε μεταδολῆς ὅταν γὰρ μηδέν αὐτοὶ μεταδάλλωμεν τὴν διάνοιαν, ἢ λάθωμεν μεταδάλλοντες, οὐ δοχεῖ ἡμῖν γεγονέναι χρόνος, χαθάπερ οὐδὲ τοῖς ἐν Σαρδοῖ μυθολογουμένοις χαθεύδειν παρὰ τοῖς ῆρωσιν, ὅταν ἐγερθῶσιν: συνάπτουσι γὰρ τὸ πρότερον νῦν τῷ ὕστερον νῦν χαὶ ἐν ποιοῦσιν, ἐξαιροῦντες διὰ τὴν ἀναισθησίαν τὸ μεταξύ.

(Aristoteles Phys. lib. IV, cap. 11 p. 218. b. 21 ed. Bekker. Simplicius fol. 167 ότι δὲ οἱ τῆ χινήσει μή παρακολουθούντες οὐδὲ τοῦ χρόνου συναισθάνονται, ήμεῖς μέν ὡς εἶπον ὁσημέραι ἐχ τῶν ὕπνων γινώσχομεν, δ δὲ Άριστοτέλης ἀπὸ μαχροτέρου πιστοῦται τοῦτο ὕπνου τῶν ἐν Σαρδοῖ τῆ νήσω παρά τοῖς βρωσι μυθολογουμένων χαθεύδειν· ἐννέα γὰρ τῷ ´Ηρακλεί γεγονότων παίδων έκ των Θεστίου του Θεσπιέως θυγατέρων έν Σαρδοϊ τελευτησάντων, έλεγον έως Άριστοτέλους, τάχα δὲ καὶ Άλεξάνδρου τοῦ ἐξηγητοῦ τῶν ᾿Αριστοτέλους, ἄσηπτά τε καὶ δλόκληρα διαμένειν τὰ σώματα καὶ φαντασίαν καθευδόντων παρεχόμενα. Ὁ μέντοι Εὐδημος την ἀπὸ τῆς Σαρδοῦς παρείς πίστιν έχ τινος 'Αθήνησι συμθεβηχότος αὐτὸς τὸ λεγόμενον πιστούται. Λέγεται γάρ, φησί, θυσίας ούσης δημοτελούς έστιασθαί τινας έν χαταγείω σπηλαίω. μεθυσθέντας δε κατακοιμηθήναι πρός ήμέραν ήδη καί αὐτοὺς καὶ τοὺς οἰκέτας, καὶ καθεύδειν τὸ λοιπὸν τῆς νυχτός χαὶ τὴν ἡμέραν χαὶ ἔτι τὴν νύχτα. Ἐπεγερθέντα γὰρ ἔνα τινὰ ὡς εἶδεν ἀστέρας, πάλιν ἀπελθόντα αναπαύεσθαι. Τῆς δὲ ἐπιούσης ἡμέρας ὡς ἢγέρθησαν, τὴν κουρεῶτιν ἄγειν, ὕστερον τῶν ἄλλων, ήμέραν, όθεν δή καλ κατανοηθήναι το συμβάν. Κουρεωτις δὲ ἦν ή τρίτη των ἀπατουρίων ήμέρα, ώσπερ ή πρώτη δορπία, και ή δευτέρα ανάβρυσις, και ή τετάρτη ἐπίδδα. Μετὰ τὴν τῆς δευτέρας οὖν θυσίαν χαθευδήσαντες την έφεζης ήμέραν χαι την μετ' αὐτήν νύχτα, την τετάρτην λοιπόν άντι της τρίτης ώς Κουρεῶτιν ἦγον.)

48. Έπεὶ δὲ τὸ χινούμενον χινεῖται ἔχ τινος εἴς τι, καὶ πᾶν μέγεθος συνεχές, ἀχολουθεῖ τῷ μεγέθει ἡ χίνησις. διὰ γὰρ τὸ τὸ μέγεθος εἶναι συνεχὲς καὶ ἡ χίνησίς ἐστι συνεχής. Διὰ δὲ τὴν χίνησιν χαὶ ὁ χρόνος. ὅστι ἀρ ἡ χίνησις, τοσοῦτος καὶ ὁ χρόνος ἀεὶ δοκεῖ γεγοκένει.

(Aristoteles Pys. lib. IV, cap. 11 p. 219. a. 10 ed. Bekker. Simplicius fol. 167. b. καὶ ὁ Εδοδημος δὶ ἐν τῷ τρίτῳ τῶν Φυσικῶν τὴν αὐτὴν ἔχων γνώμην φαίνεται, ὅτι διὰ μὲν τὸ μέγεθος ἡ κίνησις συνεχής, διὰ δὲ τὴν κίνησιν ὁ χρόνος γράφων οὕτως ε ἀναλαδόντες δὴ πάλιν λέγωμεν, ὅτι τῶν συνεχῶν δ χρόνος εἶναι δοκεῖ καὶ τῶν μεριστῶν. Οὐκοῦν καὶ ἡ κίνησίς τε καὶ τὸ μῆκος. Τίς οὖν τούτων ἀρχὴ καὶ τῶν πρώτως ὑπάρχει ταῦτα; ἄρ' οὖν τῷ μὲν μήκει καὶ τῷ σώματι καθ' σὑτὰ φαίνεται ταῦτα ὁπάρχειν, οὐ γὰρ τῷ εἶναί τι αὐτῶν οὐδὲ τῷ τοιαῦτα εἶναι μερί-

<sup>47.</sup> At vero non sine mutatione tempus esse videtur. Nam quum ipsi nihil mente mutamur, aut non animadvertimus nos esse mutatos, non videtur nobis fuisse tempus, quemadmodum nec iis quos ferunt in Sardinia apud heroas dormivisse, ubi experrecti sint. Conjungunt enim prius illud nunc posteriori unumque faciunt, medium tempus ob sensus stuporem eximentes.

<sup>48.</sup> Quum autem id quod movetur, ex quodam in quiddam profiscatur, magnitudoque onnis continua sit: motus profecto magnitudinem sequitur. Nam quia magnitudo continua est, idcirco et motus continuus est. At quia motus continuus est, etiam tempus continuum est. Quantus enim est motus, tantum et tempus semper fuisse videtur

ζεται καὶ συνεχῆ ἐστιν. Ἡ δὲ κίνησις τῷ ἐπὶ μήκους εἶναι συνεχής τε καὶ μεριστή φαίνεται, συνεχής μὲν τῷ ἐπὶ συνεχοῦς εἶναι, μεριστή δὲ τῷ διαιρεῖσθαι ώσπερ τὸ μῆκος ὅ, τι γὰρ ἄν ληφθῆ τοῦ μήκους μόριον, τοῦτο καὶ τῆς κινήσεως ἐστιν. Ὁμοίως δὲ καὶ τοῦ χρόνου. Ὠς γὰρ τὴν κίνησιν, οὕτω καὶ τὸν χρόνον οἰόμεθα μερίζειν. « Ὁ δὲ Λαμψακηνὸς Στράτων οὐκ ἀπὸ τοῦ μεγέθους μόνον συνεχῆ τὴν κίνησιν εἶναί φησιν, ἀλλὰ καὶ καθ ἑαυτήν, ὡς εἶ διακοπείη, στάσει διαλαμδανομένη, καὶ τὸ μεταξὺ δύο διαστάσεων κίνησιν οὖσαν ἀδιάκοπον.)

49. Το δε δη πρότερον και υστερον εν τόπω πρώτόν έστιν. Ένταυθα μεν δη τη θέσει έπει δ' εν τῷ 
μεγέθει έστι το πρότερον και το υστερον, ἀνάγκη και 
εν κινήσει είναι το πρότερον και το υστερον, ἀνάλογον 
τοῖς ἐκεῖ. Άλλὰ μην και ἐν τῷ χρόνω ἐστὶ το πρότερον και το υστερον διὰ το ἀκολουθεῖν ἀεὶ θατέρω θάτερον αὐτῶν.

(Aristoteles Phys. lib. IV, cap. 11 p. 219. a. 14 ed. Bekker. Simplicius fol. 169 πρὸς δὲ τὰ ὑπ' Άριστοτέλους λεγόμενα ἀπορήσειεν ἄν τις, πρῶτον μέν πῶς ἐν τῷ προτέρῳ καὶ ὑστέρῳ τῆς κατὰ τόπον χινήσειος τίθεται τὸν χρόνον ώς δῆλος (leg. δηλοί) τὸ ἀπὸ τοῦ ἐν τόπφ πρότερον καὶ βστερον τὴν θέσιν έγοντος επί το τῆς χινήσεως πρότερον χαί βστερον μετελθείν, καίτοι του χρόνου ούκ έν τη τοπική μόνη, άλλ' εν πάση χινήσει θεωρουμένου. Πρός δε τό πρώτον λέγομεν, ότι κάν πάσα κίνησις χρόνω μετρήται, άλλ' ώσπερ έναργεστέρα των άλλων έστι κινήσεων ή κατά τόπον, ούτω καὶ ὁ χρόνος ἐναργέστερος ὁ ταύτη τῆ χινήσει συνών τοῦ ταῖς ἄλλαις χινήσεσι συνόντος χρόνου. Μήποτε δε ακριβέστερον σκοπούντι και αί άλλαι πᾶσαι χινήσεις οίον αύξησις, γένεσις, άλλοίωσις, ύπὸ τοῦ χρόνου μετρούνται τούτου τοῦ ἐν τοπικῆ χινήσει συνόντος ώραις γάρ καὶ ήμέραις, καὶ μησὶ καὶ ένιαυτοῖς καὶ τῶν ἄλλων κινήσεων δρίζομεν τὴν παράτασιν. Ὁ μέντοι Εὐδημος ἐν τῷ τρίτῳ τῶν Φυσιχων τάδε γέγραφε. « περί δε χρόνου τάχα ἄν τις ἀπορήσειε, τίνος ή ποίας χινήσεως άριθμός έστιν. Οὐ δή φαίνεται μιᾶς τινος, ἀλλ' δμοίως πάσης. Παντὸς γάρ έστιν δμοίως αριθμός, έν ῷ τὸ πρότερον χαὶ ὕστερον, τοῦτο δὲ χοινὸν τῆς χινήσεως. Δοπερ θνητοῦ ζώου ἐπιστήμη οὐχ ἔστιν ἵππου οὐδὲ ἀνθρώπου, οὐδὲ ἄλλου των είδων οὐδενός, άλλά του καθόλου ούτως οὐδὲ χρόνος τῆσδέ τινος χινήσεως ἀριθμός, ἀλλ' όμοίως πάσης. Έστι (leg. είη) δη πανταχοῦ καὶ διροίως ἀν ήτισοῦν κίνησις. Οὐ μὴν ἀλλὰ πρώτως καὶ μᾶλλον τῆς προτέρας καὶ διαλωτέρας ἐν ὡρισμένοις γὰρ γνωριμώτερος γίνεται. » Ταῦτα σαφῶς οὕτω τοῦ Εὐσόημου γεγραφότος άξιον ἐπιστῆσαι, τί τὸ καθόλου τοῦτο. Εἰ μὲν γὰρ ἔστιν ἐν ὁποστάσει ἡ καθόλου κίνησις, διὰ τί μὴ καὶ ἄνθρωπος καὶ ἔππος καὶ τῶν ἄλλων ἔκαστον, διὰ τί δὲ μὴ ὥσπερ ἡ κίνησις ἡ μὲν καθόλου, ἡ δ' ίδιος, οῦτω καὶ χρόνος ὁ μὲν κοινός, ὁ δὲ ίδιος. Εἰ δὲ τὸ καθόλου τῆς κινήσεως ἢ οὐδὲν ἢ ὕστερον, ὡς δὲ ἔχει ἡ κίνησις, ἔχει καὶ ὁ χρόνος, καὶ οῦτος ἄρα ἢ οὐδὲν ἢ ἔπίνοια μόνον. Cf. Arist. Phys. IV, 14 p. 223. a. 29.)

50. Τὸ δὲ νῦν ἔστι μὲν ὡς τὸ αὐτό, ἔστι δ' ὡς οὐ τὸ αὐτό: ἢ μὲν γὰρ ἐν ἄλλῳ καὶ ἄλλῳ, ἔτερον ( τοῦτο δ' ἢν αὐτῷ τὸ νῦν), ἢ δὲ δ' ποτε δν ἔστι τὸ νῦν, τὸ αὐτό: ἀκολουθεῖ γάρ, ὡς ἐλέχθη, τῷ μὲν μεγέθει ἡ κίνησις, ταύτη δ' ὁ χρόνος, ὡς φαμεν. Καὶ ὁμοίως δὴ τἢ στι-γμἢ τὸ φερόμενον, ῷ τὴν κίνησιν γνωρίζομεν καὶ τὸ πρότερον ἐν αὐτἢ καὶ τὸ ὕστερον.

(Aristoteles Phys. lib. IV. cap. 11 p. 269. b. 12 ed. Bekker. Simplicius fol. 171 καὶ ὁ Εὐδημος δὲ τὰ αὐτὰ περὶ τοῦ νῦν ἐν τῷ τρίτῳ τῶν Φυσικῶν φησι γράφων οὕτως: « εἰ δὲ νοήσαιμεν φερομένην στιγμήν, τῷ δὲ ἐν ἄλλῳ τῆς γραμμῆς γίνεσθαι καὶ αὐτὴν ἄλλο καὶ ἄλλο γινομένην, οὕτω δὲ οἰηθείημεν καὶ περὶ τοῦ νῦν ἔχειν. Τὸ μὲν ὁποκείμενον ὅ,τι δήποτε δεῖ νοῆσαι αὐτό, διαμενεῖ τὸ αὐτό, ἐν ἄλλῳ δὲ καὶ ἄλλῳ γινόμενον ἔτερον καὶ ἔτερον ἔσται, ὥστε εἶναι κατὰ μὲν τὸ ὁποκείμενον ὅ,τι δήποτέἐστι ταὐτό, τῷ δὲ ἐν ἄλλῳ καὶ ἄλλῳ γίνεσθαι, καθὸ ἔτερον ἤδη πρότερον καὶ ἔτερον ὕστερον γίνεται, ταύτη τὸ νῦν ἔτερον. Ταύτη δὲ καὶ ἀριθμὸς δ χρόνος, ὥστε ὅταν μὲν τὰ νῦν ἢ τὰ αὐτά, καὶ ὁ ἀριθμὸς καὶ ὁ χρόνος ὁ αὐτὸς ἔσται ὅταν δὲ ἔτερα, καὶ τὰ λοιπὰ ἔτερα.»)

51. Έτι ως ἐνδέχεται χίνησιν εἶναι τὴν αὐτὴν χαὶ μίαν πάλιν χαὶ πάλιν, οὕτω χαὶ χρόνον, οἷον ἐνιαυτὸν ἢ ἔαρ ἢ μετόπωρον.

(Aristoteles Phys. lib. IV, cap. 12 p. 220. b. 12 ed. Bekker. Simplicius fol. 173 (cf. Scholl. in Aristot. p. 390. b. ed. Brandis.) άλλα δια τί άρα ούτε πρότερον εἶπε τῷ εἴδει τὸ αὐτὸ εἶναι τὸ νῦν, ἀλλὰ τῷ ὑποχειμένῳ, οὐτε νῦν τὸν χρόνον τῷ εἴδει ταὐτόν, ἀλλὰ τῷ πάλιν καὶ πάλιν ώσπερ τὴν κίνησιν; καίτοι γε αὐτοῦ μάλιστά ἐστιν ἡ τοῦ ταὐτοῦ τριχῷ

<sup>49.</sup> Atqui prius et posterius in loco primum sunt; hic quidem positione. Quoniam autem in magnitudine est prius et posterius, necesse est ctiam in motu esse prius et posterius, convenienter iis quæ ibi eveniunt. At vero et in tempore est prius et posterius, propterea quod semper alterum ipsorum alterum sequitur.

<sup>50.</sup> Jpsum nunc tum idem est, tum non idem; quatenus enim in alio et alio est, differt; (atque hoc pacto

est illud nunc) quatenus vero est id, quod est, ipsum nunc idem est: sequitur enim, ut dictum est, magnitudinem motus, hunc autem tempus, ut memoravimus. Quin etiam puncti instar habet id quod fertur, quo motum et prius in ipso et posterius cognoscimus.

<sup>51.</sup> Præterea ut motus idem et unus iterumque esse potest : sic et tempus idem unumque esse potest, velut annus, ver, autumns.

γενομένη διαστολή γένει καὶ είδει καὶ ἀριθμῷ. "Η ὅτι ου μόνον τα γένει τα αύτα πολλήν έτι διαφοράν άπολείπει, άλλά και τὰ είδει ταὐτά λεγόμενα, εί τῷ αριθμῷ διαφέρει ὡς Πλάτων καὶ Σωκράτης πολλὴν ἔχουσι συμδεδηκότων διαφοράν, αί δε κινήσεις αί πάλιν καί πάλιν ώς αξ αὐταί, καὶ τὰ νῦν, καὶ οξ χρόνοι σχεδόν τι χαὶ τῷ ἀριθμῷ οἱ αὐτοί εἰσιν. Οὕτω δὲ χαὶ οἱ Πυθαγόρειοι τὰ αὐτά πως καὶ τῷ ἀριθμῷ τῷ πάλιν καὶ πάλιν έλεγον γίνεσθαι. Οὐδεν δε ίσως χεῖρον καὶ τῆς Εὐδήμου βήσεως έχ τοῦ τρίτου τῶν Φυσιχῶν τὰ ἐνταῦθα λεγόμενα παραφραζούσης ακούειν. « Ο δε αὐτὸς χρόνος πότερον γίνεται ώσπερ ένιοί φασιν ή ού, απορήσειεν άν τις. Πλεοναγῶς δή λεγομένου τοῦ ταὐτοῦ τῷ μέν είδει φαίνεται γίνεσθαι τὸ αὐτό, οίον θέρος καὶ χειμών και αί λοιπαι ώραι τε και περίοδοι, όμοιως δε αί κιγήσεις αί αὐταὶ γίνονται τῷ εἴδει. τροπάς γάρ καὶ ίσημερίας και τάς λοιπάς πορείας δ ήλιος αποτελεί. Εί δέ τις πιστεύσειε τοῖς Πυθαγορείοις, ὡς πάλιν ταὐτὰ ἀριθμῷ, κάγὼ μυθολογήσω τὸ ῥαδδίον ἔχων ύμιν χαθημένοις, ούτω καὶ τὰ άλλα πάντα δμοίως έξει, καὶ τὸν χρόνον εὔλογόν ἐστι τὸν αὐτὸν εἶναι· μιᾶς γάρ δή και τῆς αὐτῆς κινήσεως, όμοίως δὶ καὶ πολλών των αὐτων τὸ πρότερον καὶ ὕστερον ἐν καὶ <del>ταθτ</del>όν, καὶ δ τούτων δὴ ἀριθμός. Πάντα ἄρα ταθτά, ώστε καὶ δ χρόνος. » Καὶ δρα δτι μίαν καὶ τὴν αὐτὴν λέγει χίνησιν την πάλιν χαὶ πάλιν, χαὶ τὸ πρότερον χαὶ άλλο υστερον έν και τὸ αὐτό. "Οτι δὲ και οῦτος Ελλο καὶ άλλο τὸ ἀεὶ γινόμενον είναί φησι καὶ τῆς κινήσεως καὶ τοῦ χρόνου, ἄκουσον οἶα μετ' ὀλίγον τῶν ἤδη παρατεθέντων γέγραφεν.« ωσκερ δε της κινήσεως τὸ ατομόν εστι μόνον, τὸ δὲ παρεληλυθὸς ἔρρει, τὸ δὲ ἐσόμενον οὔπω έστίν, οδτω καὶ τοῦ χρόνου τὸ μέν οἴχεται, τὸ δ' οὅπω έστί, τὸ δὲ παρόν ἐστιν, ἄλλο καὶ ἄλλο γινόμενον ἀεί.) Cæterum consentanea præcedentibus hæc habet Simplicius fol. 171. b. το δε ούτω τῷ είδει το αὐτό, ώς κατά μηδέν είναι διάφορον, και τῷ ἀριθμῷ πως τὸ αὐτὸ δοχεῖ, ὡς καὶ ἐπὶ τῶν μονάδων εἔρηται πρότερον, καί μετ' όλίγον τον Εύδημον μάρτυρα παραθήσομαι.)

52. Έν δὲ τῷ χρόνω πάντα γίνεται καὶ φθείρεται, διὸ καὶ οἱ μὲν σοφώτατον ἔλεγον, δ δὲ Πυθαγόρειος Πάρων ἀμαθέστατον, δτι ἐπιλανθάνονται ἐν τούτω, λέγων ὀρθότερον.

(Aristoteles Phys. lib. IV, cap. 13 p. 222. b.

17 ed. Bekker. Simplicius fol. 178. b. Σιμωνίδης μέν γάρ σοφώτατον, δτι γίνονται έπιστήμονες ύπο χρόνου, Πάρων δὲ ὁ Πυθαγόρειος ἀμαθέστατον, ὅτι ἐπιλανθάνονται υπό χρόνου. Οδτος δε έσικεν είναι, οδ καλ Εύδημος ανωνύμως έμνήσθη, λέγων εν 'Ολυμπία Σιμωνίδου τὸν γρόνον ἐπαινοῦντος ὡς σοφώτατον, εἶπερ ἐν αὐτῷ αἱ μαθήσεις γίνονται καὶ αἱ ἀναμνήσεις, παρόντα τινά των σοφων είπειν τί δέ, ω Σιμωνίδη, ούκ έπιλανθανόμεθα μέντοι έν τῷ χρόνῳ; καὶ μήποτε καὶ παρά Άριστοτέλει έν τῷ δ δὲ Πυθαγόρειος παρων τὸ ΠΑΡΩΝ οὐα εἶναι ὄνομα αύριον, ἀλλὰ μετοχήνπαρόντα γάρ τὸν Πυθαγόρειον τῷ Σιμωνίδη λέγοντι, δτι σορώτατος ό χρόνος, είπεϊν φασιν δτι άμαθέστατον. Quæ quum ita sint, tamen Πάβρων nomen proprium est apud Aristotelem Politicor. lib. V, cap. 10.)

53. "Εσικεν οὖν καὶ ᾿Αρχύτας ὥσπερ καὶ ᾿Αριστοτέλης τὴν τῶν νῦν συνεχῆ καὶ ἀδιαίρετον ροὴν τίθεσθαι τὸν χρόνον, καὶ τοῦτον μάλιστα παραδιδόναι τὸν ἐν τῆ γενέσει σύστοιχον καὶ κυρίως λεγόμενον χρόνον εἰκόνα ὅντως τοῦ αἰῶνος. Ὁ δέ γε Πλάτων καὶ ᾿Αριστοτέλης ἢν ἐσχέτην περὶ χρόνου δόξαν, εἰρηται πρότερον. Καὶ Θεόφραστος δὲ καὶ Εὐδημος οἱ τοῦ ᾿Αριστοτέλους ἐταῖροι τὰ αὐτὰ φαίνονται τῷ ᾿Αριστοτέλει περὶ χρόνου δοξάσαντές τε καὶ διδάξαντες. Ὁ μέντοι Λαμψακηνὸς Στράτων αἰτιασάμενος τὸν ὑπ ᾿Αριστοτέλους τε καὶ τῶν ᾿Αριστοτέλους ἐταίρων ἀποδοθέντα τοῦ χρόνου δρισμόν, αὐτὸς καίτοι Θεοφράστου μαθητὴς ὧν τοῦ πάντα ἀκολουθήσαντος τῷ ᾿Αριστοτέλει , καινοτέραν ἐδάδισεν δδόν.

(Simplicius Comment. in Aristot. Phys. fol. 187.)

84. Έπεὶ δὲ πᾶσα μεταδολή ἐστιν ἔχ τινος εἴς τι (δηλοῖ δὲ χαὶ τοὕνομα μετ' ἄλλο γάρ τι χαὶ τὸ μἐν πρότερον δηλοῖ, τὸ δ' ὕστερον), μεταδάλλοι ἀν τὸ μεταδάλλον τετραχῶς ἢ γὰρ ἐξ ὑποχειμένου εἰς ὑποχειμένου εἰς ὑποχειμένου εἰς ὑποχειμένου εἰς ὑποχειμένου εἰς μὴ ὑποχειμένου εἰς ὑποχειμένου τὸ καταφαει δηλούμενον, ὥστε ἀνάγχη ἐχ τῶν εἰρημένων τρεῖς εἶναι μεταδολάς, τήν τε ἐξ ὑποχειμένου εἰς ὑποχειμένου εἰς ὑποχειμένου εἰς μὴ ὑποχειμένου, χαὶ τὴν ἐξ ὁποχειμένου εἰς ψὴ ὑποχειμένου,

<sup>52.</sup> In tempore autem omnia fiunt et corrumpuntur; quapropter nonnulli quidem sapientissimum illud appellarunt, sed Pythagoreus Paro indoctissimum, quia in eo etiam obliviscantur, rectius dicens.

<sup>53.</sup> Videtur igitur etiam Archytas æque atque Aristoteles continuum et inseparabilem rerum præsentium fluxum tempus statuere, maximeque tradere id quod simili ortu generatum sit, et proprie appelletur tempus, esse revera æternitatis imaginem. At Plato et Aristoteles quam sententiam de tempore habuerint, supra dictum

est. Sed Theophrastus quoque et Eudemus, Aristotelis sodales, idem quod Aristoteles de tempore sensisse et præcepisse videntur. Verum Strato Lampsacenus culpata temporis definitione ab Aristotele ejusque sodalibus prodita, ipse quamvis Theophrasti in omnibus rebus Aristotelem secuti discipulus esset, novam viam ingressus est.

<sup>54.</sup> Cum autem omnis mutatio e quopiam in quidpiam sit, (ut ipsum quoque nomen significat : quorum interposito alio aliud prius, aliud posterius est) id quod mutatur, mutari quatuor modis potest. Aut enim e sub-

Ή γὰρ οὐχ ἐξ ὑποχειμένου εἰς μὴ ὑποχείμενον οὐχ ἔστι μεταδολὴ διὰ τὸ μὴ εἶναι χατ' ἀντίθεσιν· οὕτε γὰρ ἐναντία, οὕτε ἀντίφασίς ἐστιν.

(Aristoteles Phys. lib. V, cap. 225. a. 1. ed. Bekker. Simplicius fol. 192. b. (cf. Scholl. in Arist. p. 396 ed. Brandis.) καν είπεν οὖν τετραχῶς μεταδάλλειν τὸ μεταδάλλον, οὖχ ὡς ἐν πᾶσι τοῖς τμήμασι τῆς διαιρέσεως οὖσης τῆς μεταδολῆς λέγει, ἐλλ' ὅτι ἐν τῆ διαιρέσει ταὐτη πᾶσα μεταδολῆς λέγει, χεται· ἡ γὰρ μία τῶν τεσσάρων, ἡ ἐξ οὐχ ὑποκειμένου εἰς οὐχ ὑποκείμενον οὐκ ἔστι μεταδολή. Ὁ δὲ Εὐδημος καὶ τὰς στερήσεις ὑποκειμένοις ἐοικέναι φησίν. Οὐ γὰρ ὁμοίως λέγεται τὸ τυφλὸν καὶ τὸ μὴ ἔχον ὀφθαλμούς, οὐδὲ τὸ φαλακρὸν καὶ τὸ μὴ ἔχον τρίχας· ὑποκείμενα οὖν καὶ τὰ τοιαῦτά φησιν, οὐχ ὁμοίως δὲ ταῖς καταφάσεσιν.)

55. Έπεὶ δὲ οὖτε οὖσίας, οὖτε τοῦ πρός τι, οὖτε τοῦ ποιεῖν καὶ πάσχειν, λείπεται κατὰ τὸ ποιὸν καὶ τὸ ποσὸν καὶ τὸ ποῦ κίνησιν εἶναι μόνον εν ἐκάστω γάρ ἐστι τούτων ἐναντίωσις.

(Aristoteles Phys. lib. V, cap. 2 p. 226. a. 23 ed. Bekker. Simplicius fol. 201. b (cf. Scholl. in Aristot. p. 399 ed. Brandis). Προθέμενος δεῖξαι, δτι ούχ έν πάσαις χατηγορίαις έστιν ή χίνησις, άλλ' εν μόναις τρισί, τῷ ποσῷ, τῷ ποιῷ καὶ τῷ ποῦ, καὶ δείξας ότι ούτε ἐν οὐσία, ούτε ἐν τῷ πρός τι, ούτε έν τῷ ποιείν καὶ πάσγειν, ἐπειδή κινήσεις μέν αθταί τινές είσι, χίνησις δε χινήσεως ούχ έστι χαθ' αύτο δπερ διά πλειόνων ἀπέδειξε · συμπεραίνεται λοιπον δτι μη ούσης χινήσεως έν ταῖς άλλαις χατηγορίαις, λείπεται κατά τὸ ποιόν, καὶ τὸ ποσόν, καὶ τὸ ποῦ χίνησιν είναι μόνον, χαὶ τὴν αἰτίαν τοῦ ἐν τούτοις είναι χίνησιν προστίθησιν είπών έν έχάστω γάρ έστι τούτων έναντίωσις. Ή γάρ κίνησις έξ έναντίου εἰς ἐναντίον ἦν μεταδολή. Εἰ οὖν ἔστιν ἐναντίωσις έν τῆ πρός τι χατηγορία, ώς αὐτὸς έν χατηγορίαις (cap. 7 p. 6. b. 15 ed. Bekker) εδήλωσεν είπιον « υπάρχει δε και εναντιότης εν τοις πρός τι, » οὐδὲν χωλύει καὶ κατὰ ταύτην εἶναι κίνησιν. Τὸ μέν γάρ χινούμενον ένταῦθα ή οὐσία έστί, χινεῖται δὲ χατά την σχέσιν ώσπερ κατά ποιότητα καλ ποσότητα καλ τοῦ που κατηγορίαν και κατά τὸ ποιείν δε και τὸ πάσχειν χινοῖτο αν τὸ ὑποχείμενον. ἀντίχειται δὲ τὸ ποιεῖν χαὶ τὸ πάσγειν ώς τὰ πρός τι. Καὶ κατὰ τὰς λοιπὰς δὲ κατηγορίας ή ύποχειμένη, οἶμαι, οὐσία λέγοιτο αν

χινεισθαι, χατά χρόνον μέν έχ τοῦ παρεληλυθότος είς τὸ μέλλον, κᾶν μὴ κυρίως ἢ ἐναντία ταῦτα , ὅπερ τὸ μέν παρεληλυθός είς το μέλλον μεταδάλλει, το δέ μελλον οὐχέτι εἰς τὸ παρεληλυθός. Κατά δὲ τὸ χεῖσθαι καὶ ἐναντιότης φαίνεται τῆς στάσεως πρὸς τὴν καθέδραν καὶ τοῦ πρηνοῦς πρὸς τὸ ὕπτιον. Καὶ ἐν τῷ έχειν δὲ μεταδολή ἐστι τοῦ ὑποχειμένου ἀπὸ στερήσεως της χαταφάσει δηλουμένης εἰς έζιν. Άλλα μήποτε ό Άριστοτέλης χίνησιν ώς μεταδολήν τοῦ ὑποχειμένου κατά διάθεσιν θεασάμενος πασών αὐτήν ἀπέφησε τῶν σχετικῶν κατηγοριῶν καὶ ἀμενηνῶν καὶ οὐδὲν ἐκφανῶς τὸ ὑποκείμενον διατιθεισῶν. Τὸ γάρ κεισθαι και τὸ έχειν οὐδεμίαν δοκεί τῷ ὑποκειμένω δευσοποιόν διάθεσιν έμποιείν. τί γάρ διαφέρει τῷ σώματι πρηνεί κείσθαι ή ύπτίω, καὶ περικείσθαι δακτύλιον ή μή; καὶ τὸν χρόνον δὲ ὡς ἀδρανῆ δοκεῖ θεάσασθαι. Τοιαύτη δέ καὶ ή κατά τὸ πρός τι σχέσις, δι' ής, οίμαι, και τὸ αίτιον ἐνεδείζατο τοῦ μη είναι κίνησιν έν ταϊς σχετικαϊς κατηγορίαις το μή διατιθέναι τὸ ὑποχείμενον, ὅταν λέγη: ἐνδέχεται γὰρ θατέρου μετα δάλλοντος άληθεύεσθαι θάτερον μη δέν μετα δάλλον. (Arist. Phys. lib. V, cap. 2 p. 225. b. 11) Διά τάς είρημένας οὖν ἴσως διαφοράς δ Άριστοτέλης ἀπαγορεύει χίνησιν είναι έν ταϊς είρημέναις χατηγορίαις μεταδολήν πάντως είναι συγχωρών έν αὐταῖς, είπερ μή είσιν ἀίδιοι. Ο μέντοι Εύδημος ἐν τοῖς έαυτοῦ Φυσιχοῖς παραφράζων τὰ τοῦ Ἀριστοτέλους καὶ εἰπών, δτι έν τῷ πρός τι οὐκ ἔστι κίνησις πλὴν κατὰ συμδεδηχός, και την αιτίαν προσθείς γίνεται γάρ, φησί, καὶ ἔστι τὸ δίπηχυ διπλάσιον ἀκίνητον δν πάντη πάντως γινομένου πηχυαίου), καὶ εἰπών, ὅτι τὸν αὐτὸν τρόπον καὶ ἐπὶ τῶν ἄλλων τῶν πρός τι συμδαίνει, ἐπήγαγεν· « εἰ ἐν χρόνω δὲ ( leg. μὲν ) πάντα χινεῖται, τρόπον δὲ ἄλλον, » τοῦτο, οἶμαι, ἐνδειχνύμενος, ὅτι χίνησις μέν τῶν ὑποχειμένων ἐστὶν ἡ χατὰ τὰς σχέσεις, άλλον δε τρόπον ήπερ κατά τάς διαθέσεις, ώσπερ άλλον τρόπον κατά την οὐσίαν, ὅτι οὐδὲ κίνησιν καλείν άξιούσιν οί ἀπό του Περιπάτου, άλλα γένεσιν καὶ φθοράν διὰ τὸ μὴ ὑπομένειν τὸ μεταδάλλον. Ὁ μέντοι Θεόφραστος ἐν τῷ πρώτῳ τῶν ξαυτοῦ Φυσιχῶν χαὶ χαθ' ἔχαστον γένος τῶν χατηγοριῶν τὴν χίνησιν θεωρεισθαί φησι γράφων οδτως· « περὶ δὲ χινήσεως τον μέν καθόλου καὶ κοινον λόγον οὐ χαλεπόν άποδούναι και είπειν, ως ένέργειά τίς έστιν άτελής τοῦ ουνάμει όντος ή τοιοῦτον καθ' έκαστον γένος τῶν

jecto in subjectum, aut e subjecto in non subjectum, aut e non subjecto in subjectum, aut e non subjecto in non subjectum mutatur. Dico autem id subjectum quod affirmatione significatur. Quamobrem ex iis quæ dicta sunt tres mutationes esse necesse est; eam quæ est e subjecto in subjectum, et eam quæ e subjecto in non subjectum, et eam quæ e non subjecto est in subjectum.

Quæ enim est e non subjecto in non subjectum, non est mutatio, quia non est per oppositionem; quippe quæ neque contraria, neque contradictio sit.

55. Quum autem neque in substantia, noque in relatione, neque in actione perpessioneve sit motus, restat, ut in qualitate, quantitate et ubi tantummodo motus sit: namque in unoquoque istorum contrarietas est.

κατηγοριών. » Έσικε δὲ καὶ νῦν κίνησιν κοινώς την πεταβολήν γείλειν. κας λφό ο οδιαπός ο γείλων εντεγεγειαν τοῦ δυνάμει ή τοιοῦτόν ἐστιν, οὐ τῆς χυρίως κινήσεως έστιν, άλλα καί γενέσεως καί φθορας καί όλως πάσης μεταβολής, διό και προελθών όλίγον δ Θεόφραστος ζητείν δείν φησι περί των χινήσεων, εί αί μέν χινήσεις είσίν, αί δὲ ώσπερ ἐνέργειαί τινες. Άλλ' ότι μέν μεταδολήν ανάγκη πάντως είναι καλ έν ταῖς σχετικαίς κατηγορίαις τῶν ὑποκειμένων κατά τὰς σχέσεις, πρόδηλον, είπερ μη αίδιοί είσιν αί τῶν οὐσιών κατ' αὐτὰς τὰς σχέσεις. Εἰ οὖν μεταβάλλουσι κατ' αὐτὰς αί οὐσίαι, ἢ κατὰ γένεσιν καὶ φθορὰν αὐτάς ανάγχη μεταδάλλειν ή κατά κίνησιν, είπερ αδται διαφοραί μεταδολής ύπὸ τοῦ Αριστοτέλους έχ διαιρέσεως παραδίδονται· άλλά γίνεσθαι τὸν ἄνθρωπον οὐχ αν λέγοιμεν, όταν δακτύλιον περιθήται ή κατ' άλλην μεταδάλλη σχέσιν, ώστε χινείσθαι ανάγχη χατά τὰς τοιαύτας μεταδολάς, κατ' άλλον δε τρόπον τῆς κινήσεως δ Εύδημος είπε, και ού κατ' έκεῖνον, καθ' δν αί κατά διάθεσιν μεταδολαί γίνονται. Καί γάρ καί αὐτὸς δ Αριστοτέλης προϊών την ἀποδολήν τῆ λήψει ἐναντίαν είναι φησι, και μεταδολάς ταύτας άξιοι καλείν, λέγων (p. 229, b. 12). διό γένεσις φθορά έναντία καί αποδολή λήψει. Αξται δέ μεταδολαί μέν, χινήσεις δέ οδ. Εὶ δὲ βούλεταί τις μηδ' όλως χίνησιν ἐν ταύταις είναι ταϊς κατηγορίαις, μηκέτι την μεταβολήν είς μόνας γένεσιν καὶ φθοράν καὶ κίνησιν διαιρείτω, άλλά προστιθέτω τι καλ άλλο είδος το ταϊς κατά σχέσιν μεταδολαϊς έφαρμόττον, ώστε την μέν έξ ούχ ύποκειμένου εἰς ὑποχείμενον μεταδολήν γένεσιν εἶναι, τήν δὲ ἐξ ὑποχειμένου εἰς οὐχ ὑποχείμενον φθοράν, τὴν δὲ λοιπήν την έξ υποχειμένου είς υποχείμενον διαιρείσθαι είς τε την χατά διάθεσιν ην χίνησιν άξιοι χαλείν ό Άριστοτέλης καὶ εἰς τὴν κατὰ σχέσιν ἢν κίνησιν μέν ἀπαγορεύει καλείν, ώς οὐδεμίαν ἐμφαίνουσαν τοῦ ύποχειμένου τροπήν, διά δὲ τὸ μή χεῖσθαι ὄνομα ίδιον τῷ τοῦ γένους ἀνόματι μεταδολήν καὶ αὐτήν καλεῖ. Καὶ τοῦτο δὲ ἀληθὲς οἶμαι λέγειν, ὡς εἰ τὰ κατά μέρος χινούμενα μή άξιοι χαθ' αύτά λέγειν χινεισθαι, άλλά τοῖς χατά συμβεδηχός χινουμένοις ταύτας συντάττει, πολλῷ μᾶλλον τὰ κατὰ σχέσιν [ γὰρ τὰ ἄλλων χινουμένων αὐτὰ μεταδάλλοντα οὐχ ᾶν εἴποι χαθ' αύτα χινεῖσθαι· περί δὲ τῶν χαθ' αύτα χινουμένων ήν ή ζήτησις, ώστε κάν ι Θεόφραστος εν πάσαις είναι λέγη ταϊς κατηγορίαις την κίνησιν, άδιορίστως εἶπε, μήπω μήτε την κίνησιν τῆς μεταδολῆς διορίστως, μήτε τὸ καθ' αὐτὸ καὶ τὸ κατὰ συμδεδηκός. ᾿Αλλα ταῦτα μέν ἐπὶ πλέον ζητείσθω, εἴπερ δόξει ζητήσεως ἄξια διὰ την ἐν αὐτοῖς τῶν ἐξηγητῶν παραδρομήν.)

56. Ή μὲν οὖν κατὰ τὸ ποιὸν κίνησις ἀλλοίωσις ἔστω τοῦτο γὰρ ἐπέζευκται κοινὸν ὄνομα. Λέγω δὲ τὸ ποιὸν οὐ τὸ ἐν τῇ οὐσία (καὶ γὰρ ἡ διαφορὰ ποιότης) ἀλλὰ τὸ παθητικόν, καθ' δ λέγεται πάσχειν ἢ ἀπαθὲς ἐἴναι. Ἡ δὲ κατὰ τὸ ποσόν, τὸ μὲν κοινὸν ἀνώνωμον, καθ' ἔκάτερον δ' αὕξησις καὶ φθίσις, ἡ μὲν εἰς τὸ τέλειον μέγεθος αὕξησις, ἡ δ' ἐκ τούτου φθίσις. Ἡ δὲ κατὰ τόπον καὶ τὸ κοινὸν καὶ τὸ ἴδιον ἀνώνυμος, ἔστω δὲ φορὰ καλουμένη τὸ κοινόν καίτοι λέγεταί γε ταῦτα φέρεσθαι μόνα κυρίως, ὅταν μὴ ἐπ αὐτοῖς ἢ τὸ στῆναι τοῖς μεταδάλλουσι τὸν τόπον, καὶ δσα μὴ αὐτὰ ἑαυτὰ κινεῖ κατὰ τόπον.

(Aristoteles Phys. lib. V. cap. 2 p. 226, a. 26 ed. Bekker. Simplicius fol. 202. b. cf. Scholl. in Aristot. p. 399. b. ed. Brandis.) εν τούτοις δ Γυδημος προστίθησιν, ότι πάσαι αί χινήσεις καὶ αί μεταδολαὶ ἀπὸ τοῦ εἰς δ μᾶλλον λέγονται, ἡ ἀπὸ τοῦ εἰς οῦ. Αυξησις μὲν ἡ ἐπὶ τὸ μέγα, μείωσις δὲ ἡ ἐπὶ τὸ μικρόν, καὶ ἐπὶ ἀλλοιώσεως μάθησις, δγίανσις, καὶ ἐπὶ τῶν κατὰ τόπον, εἰς ᾿Αθήνας, εἰς Κόρινθον μᾶλλον ἡ ἀνάπαλιν. Petita sunt hæc ex Arist. Phys. lib. V. cap. 1. p. 224. b. 7.

57. "Αμα μέν οὖν λέγεται ταῦτ' εἶναι κατὰ τόπον, ὅσα ἐν ἑνὶ τόπῳ ἐστὶ πρώτῳ, χωρὶς δέ, ὅσα ἐν ἑτέρῳ.

(Aristoteles Phys. lib. V. cap. 3 p. 226. b. 21 ed. Bekker. Simplicius fol. 203. b. τὸ γὰρ ἄμπ συναγωγὸν ἔχον ἔννοιαν καὶ τὰ κεχωρισμένα συνάγει ἢ ἀκριδῶς ἢ παχύτερον, ἀκριδῶς μέν, ὅταν καὶ αὐτὸ ἀκριδῶς ἄμα λέγηται, τὸν ἔνα καὶ προσεχῆ τόπον ἀκριδῶς σημαῖνον· παχύτερον δέ, ὅταν ἐν διαφόροις μέν, ὑτὰ ἐνὸς δὲ τινος περιεχομένοις, ἐν ῷ λέγονται ἄμα εἶναι, οἰον ἐν οἰκία καὶ πόλει · κυριώτερον δὲ ἄμπ λέγεται τὰ ἐν ἐλάσσονι τῷ αὐτῷ · τὰ γὰρ ἐν τῷ αὐτῷ οἰκία τῶν ἐν τῷ αὐτῷ πόλει κυριώτερον ἄμα λέγεται, καὶ τῆς οἰκίας τὰ ἐν τῷ αὐτῷ οἰκήματι, καὶ τοῦ αὐτοῦ οἰκήματος τὰ ἐν μέρει. Καὶ ἀπλῶς τὰ ἐν μέρει. Καὶ ἀπλῶς τὰ ἐν πῷ πρώτῳ ἀτόμῳ τῷ αὐτῷ τῷ μὴ καὶ ἄλλα σώματα στερεὰ περιέχοντι, κὰν ἀήρ τις ἢ μεταξύ, κὰν μὴ συνεχῦ ἢ μηδὲ ἀπτόμενα ταῦτα κυρίως

<sup>56.</sup> Is igitur motus, qui in qualitate est, variatio sit: hoc enim commune nomen ei impositum est. Jam vero qualitatem non eam voco, quæ in substantia est tetenim differentia qualitas est), sed eam quæ est passiva, qua pati dicitur aliquid aut impatibile esse. Is autem qui est in quantitate, communi quidem nomine caret, sed earum, in quas dividitur, partium nomina habet; quarum altera accretio, altera deminutio appellatur; ea quidem, qua ad perfectam acceditur magnitudi-

nem, accretio, ca vero, qua ab hac receditur, deminutio. At is qui est in loco, et communi nomine caret et proprio, Latio autem communi nomine nuncupetur, quamquam ca sola proprie ferri dicuntur, in quibus, quum mutant locum, non est situm ut consistant, et que loco se ipsa non movent.

<sup>57.</sup> Simul igitur ea loco esse dicuntur, que uno in loco sunt primo, seorsum autem ea que in diversie sunt locis.

άμα. Τοῖς κεκραμένοις δέ φησι μάλιστα τοῦτο ὑπάρχειν ὁ Εὐδημος οὐδὲ τούτοις κυριώτατα. Δύο γὰρ σώματα οὐχ οἴόν τε εἶναι ἄμα ἐν ἐνὶ καὶ ἀτόμφ τόπφ, ἀλλὰ κατὰ μὲν τὸν λόγον τὸ ἀκριδές φησι ζητητέον, κατὰ δὲ τὰς χρείας καὶ τὸ ἱκανὸν καὶ τὸ σύνεγγυς δὴ τούτου πᾶν ἄμα λεκτέον. Λέγεται δὲ καὶ ἐν χρόνφ ἄμα τὰ ἐν τῷ αὐτῷ ἀτόμφ χρόνφ, δς δηλονότι καὶ εἶς καὶ προσεχής ἐστι.)

58. Φανερὸν δὲ καὶ ὅτι πρῶτον τὸ ἐφεξῆς ἐστιν · τὸ μὲν γὰρ ἀπτόμενον ἐφεξῆς ἀνάγκη εἶναι, τὸ δ' ἐφεξῆς οὐ πᾶν ἄπτεσθαι. Διὸ καὶ ἐν προτέροις τῷ λόγῳ τὸ ἐφεξῆς ἐστιν οἶον ἐν ἀριθμοῖς, ἀφὴ δ' οὐκ ἔστιν. Καὶ εἰ μὲν ευνεχές, ἀνάγκη ἄπτεσθαι, εἰ δὲ ἄπτεται, οῦπω συνεχές οὐ γὰρ ἀνάγκη ἕν εἶναι αὐτῶν τὰ ἄκρα, εἰ ἄμα εἶεν ἀλλ' εἰ ἔν, ἀνάγκη καὶ ἄμα. "Ωστε ἡ σύμφυσις ὑστάτη κατὰ τὴν γένεσιν ἀνάγκη γὰρ ἄψασθαι, εἰ συμφύσεται τὰ ἄκρα · τὰ δὲ ἀπτόμενα οὐ πάντα συμπέρυκεν. 'Εν οἶς δὲ μή ἐστιν ἀφή, δῆλον ὅτι οὐκ ἔστιν οὐδὲ σύμφυσις ἐν τούτοις.

(Aristoteles Phys. lib. V. cap. 3 pag. 227. a. 17 ed. Bekker. Simplicius fol. 206 (conf. Scholl. in Arist. p. 400. b. ed. Brandis.) φανερὸν δέ φησι καὶ ότι πρὸς νόησιν πρῶτόν ἐστι τὸ ἐφεξῆς τοῦ άπτομένου, τὸ δὲ άπτόμενον τοῦ συνεγοῦς. Τὸ μέν γάρ άπτόμενον ανάγχη έφεξης είναι, το δε έφεξης οὐ παν απτεσθαι. Διὸ καὶ ἐν προτέροις τῷ λόγῳ τὸ έφεξης έστι πρότεροι γάρ καλ πρεσδύτεροι οί άριθμοί τών μεγεθών, καὶ έν τούτοις τὸ ἐφεξῆς τὰ γὰρ δύο τοῦ ένὸς ἐφεξῆς, άφη δὲ ούχ ἔστι μονάδων. Πρότεροι δὲ ἀριθμοὶ καὶ μονάδες σωμάτων καὶ μεγεθῶν, οὐχ δποστάσει, άλλα λόγφ. Διο κατά γένεσιν τελευταίον τῆ ἐπινοία τὸ συνεχές πρῶται γὰρ αί μονάδες, ἐν αἶς τὸ ἐφεξῆς, θέσιν δὲ λαδουσῶν τὸ ἄπτεσθαι ἐπιγίνεται. τῆς δὲ άφῆς συμφυείσης τὸ συνεχές, καὶ οὐδὲν ἔτι Ο μέντοι Εύδημος το συμφυές τοῦ μετά τοῦτο. συνεχοῦς μᾶλλον θεασάμενος ήνωμένον, καὶ ἴδιον

τῶν φυσικῶν αὐτὸ εἰπών, τοῦτο (φησί) κατὰ τὸν λόγον πρῶτόν ἐστι καὶ ἀρχή. Τούτω γὰρ ἔπεται τὸ συνεχὲς καὶ ἐχόμενόν τε καὶ ἐφεξῆς· κατὰ δὲ τὴν γένεσιν, φησί, τελευταῖον τὸ συμφυές. Δῆλον δὲ ὅτι τῷ λόγω τοῦτο πρῶτον εἶπεν ὡς ἐξ ἐκείνων συνεστώς. Ο δὲ ᾿Αριστοτέλης τὸ ἐφεξῆς τοῦ ἄπτεσθαι πρῶτον εἶπε τῷ λόγω ὡς όλικώτερον καὶ ἀπλούστερον καὶ συναναιροῦν καὶ συνεπιφερόμενον. "Υστατον οὖν κατὰ γένεσιν τὸ συνεχές).

59. Γένει μεν οὖν καὶ εἴδει κίνησις μία οὕτως, ἀπλῶς δὲ μία χίνησις ή τῆ οὐσία μία καὶ τῷ ἀριθμῷ τίς δ' ή τοιαύτη, δηλον διελομένοις. Τρία γάρ ἐστι τὸν άριθμὸν περί & λέγομεν τὴν χίνησιν, ὅ, χαὶ ἐν ῷ, χαὶ δτε. Λέγω δ' δ, δτι ανάγκη είναι τι τὸ κινούμενον, οξον άνθρωπον ή χρυσόν, καὶ ἔν τινι τοῦτο κινεισθαι, οίον εν τόπω ή εν πάθει, και ποτέ εν χρόνω γάρ παν Τούτων δε το μεν είναι τῷ γένει ἢ τῷ είδει χινεῖται. μίαν έστιν έν τῷ πράγματι ἐν ῷ χινεῖται, τὸ δ' ἐχόμενον ήν εν τῷ χρόνῳ, τὸ δ' ἀπλῶς μίαν εν ἄπασι τὸ εἶδος, καὶ τὸ ὅτε, οἶον τὸν χρόνον ἔνα καὶ μὴ διαλείπειν, και το κινούμενον εν είναι μή κατά συμβεδηχός, δισπερ το λευχον μελαίνεσθαι και Κορίσκον βαδίζειν εν δε Κορίσχος και λευχόν, άλλα κατά συμδεδηχός. Μηδέ χοινόν· είη γάρ αν αμα δύο ανθρώπους ύγιάζεσθαι την αὐτην έγίανσιν, οξον όφθαλμίας. άλλ' οὐ μία αὕτη, άλλ' εἴδει μία.

(Aristoteles Phys. lib. V. cap. 4. p. 227. b. 20 ed. Bekker. Simplicius fol. 207 b. (cf. Scholl. in Aristot. p. 401. b. ed. Brandis.) εἰπὼν δὲ ὅτι ἐπὶ τῆς χυρίως μιᾶς χινήσεως καὶ τὸ χινούμενον ἐν εἶναι χρη χαθ' αὐτό, ἀλλὰ μὴ χατὰ συμβεβηχός, χαὶ τὸ χαθ' δ ἡ χίνησις. ἐν ὡς ἄτομον, ἀλλὰ μὴ ὡς χοινόν, ἐπάγει ὅτι καὶ τὸν χρόνον ἐν τῆ συνεχεία ἔνα εἶναι χρή, οἶον εἰ δ Σωχράτης μανθάνοι γραμματικὴν ἐν συνεχεῖ χρόνω· μία γὰρ αὕτη ἡ χίνησίς ἐστιν, ὅτι τὸ

dicimus esse, quod, in que et quando. Dico autem quod, quoniam necesse est et esse aliquid, quod movetur, ut hominem aut aurum, et in aliquo hoc moveri, ut in loco, aut in affectu; et quando: omne enim quod movetur, in tempore movetur. Horum autem genere quidem aut specie unum esse in re, in qua motus fit, constat. Cohærentia vero in tempore erat. At esse simpliciter unum in universis his liquet. Etenim id in quo tit motus, unum et individuum esse oportet, veluti formam, pariterque ipsum quando, ut tempus unum esse, neque intermitti; porro id quod movetur unum non per accidens esse, ut album nigrescere et Coriscum ambulare. Unum autem est Coriscus et album, sed per accidens. Neque commune: fleri enim potest, ut duo simul homines eadem sanatione verbi causa ex oculorum morbo convalescant. At non unus hic motus est, sed specie unus.

<sup>58.</sup> Apparet etiam primum id esse, quod est deinceps: quod enim tangit, id deinceps esse necesse est, non tamen omne quod deinceps sit, tangere. Quapropter ipsum deinceps et in prioribus ratione inest, ut in numeris, tactus autem non inest. Ac si continuum est, tangat necesse est; si vero tangit, nondum continuum est. Non enim si simul sint extrema ipsorum, unum ipsa esse necesse est; sed si sint unum, et simul esse necesse est. Quamobrem copulatio ultima est generatione; tangant enim necesse est, si extrema copulabuntur. Ea vero quæ tangunt, non cuncta sunt copulata. In quibus, autem tactus non est, in his liquet ne copulationem quidem esse.

<sup>59.</sup> Genere igitur et specie motus hoc pacto unus est. Simpliciter autem is unus est motus, qui substantia et numero unus est. Sed quisnam sit talis, dividentibus apparebit. Tria enim numero sunt, circa quæ motum

ξν δ χρόνος κατά την συνέχειαν έχει και οὐ κατά τὸ ἀριθμῷ κυρίως έν, ὡς τὸ ὑποκείμενον. 'Ο δὲ Εὔ-δημός φησιν ὡς ὁ χρόνος · οὐδὲ γὰρ ἡ ἀλλοίωσις, φησίν, ὑπομένει, οὐδὲ ἡ φορά, ἀλλ' ὅσπερ ὁ χρόνος ὑπορέρεῖ και ἄλλη γίνεται ἀεί. Διὸ τῷ εἴδει εν τοῦτο ρητέον, ἀλλ' οὐ τῷ ἀριθμῷ. Εἰ μέντοι, φησίν, ὁ Αριστοτέλης ἀπὸ τῆς πάλιν ἐν ἀλλῳ χρόνῳ τὴν αὐτὴν ἡν ἀπέδαλεν, ἀναλαμδάνει, οὐ λεκτέον ἔτι ταύτην μίαν τῷ ἀριθμῷ, ἀλλὰ μᾶλλον τῷ εἴδει τὴν αὐτήν.)

60. Οτι δε το νῦν προχείμενον βιβλίον τῆ τάξει μετὰ το πέμπτον ἐστί, δηλοῖ μὲν καὶ Εὐδημος το τῷ ᾿Αριστοτέλει ὧδε εἰρημένον συνάψας τοῖς ἐν τῷ πέμπτῳ βιβλίω ρηθεῖσι, τὸ μηδὲν τῶν συνεχῶν ἐξ ἀμερῶν συγκεῖσθαι. Καὶ ᾿Ανδρόνικος δὲ ταύτην τὴν τάξιν τούτοις τοῖς βιβλίοις ἀποδίδωσι.

(Simplicius isagog. libri VI, fol. 216; cf. Scholl, in Arist. p. 404. b. ed. Brandis.)

61. 'Αλλά μήν οὐδ' ἐφεξῆς ἐσται στιγμή στιγμῆς ἢ τὸ νῦν τοῦ νῦν, ὥστ' ἐχ τούτων εἶναι τὸ μῆχος ἢ τὸν Χρόνον. 'Εφεξῆς μἐν γάρ ἐστιν ὧν μηθέν ἐστι μεταξὸ συγγενές, στιγμῶν δ' ἀεὶ τὸ μεταξὸ γραμμή χαὶ τῶν νῦν Χρόνος.

(Aristoteles Phys. lib. VI cap. I p. 231. b. 6. ed. Bekker. Simplicius fol. 217. ἐφεξῆς ἐστιν ὧν οὐδέν μεταξύ ἐστι συγγενές, ὡς οἰχίαι ἐφεξῆς ἀλλήλαις, δυ μή έστιν οίχία τις μεταξύ, κάν δένδρον ή άλλο τι μεταξύ τυγχάνη ή άργὸς τόπος. Τῶν δὲ στιγμών έστί τι μεταξύ όμογενές γραμμή χαί των νῦν γρόνος. Συνάγεται οὖν ὅτι οὖτε αί στιγμαὶ ἐφεξῆς είσιν ούτε τὰ νῦν. Καὶ ότι μέν μεταξύ δύο στιγμῶν πανταχοῦ γραμμή ἐστι, καὶ μεταξὸ δυοίν νῦν χρόνος, πρόδηλον, πως δέ δμογενής ή γραμμή ταις στιγμαίς; η ώς πέρας έχείνω οδ έστι πέρας, ώς εν Ήθιχοῖς την ήδονην συγγενή την οἰχείαν έδειξε τή ἐνεργεία ής ἐστι πέρας. 'Αλλ' εὶ τὸ μέν σημεῖον όμογενες τῆ γραμμῆ, τὸ δὲ νῦν τῷ χρόνω, ποσὰ δὲ ἡ γραμμή καὶ ὁ χρόνος, ποσά αν είη και τὸ σημεῖον και τὸ νῦν, εἰ μὴ ἄρα ὑπὸ τὸ ποσόν, καὶ ταῦτα ώς ποσοῦ πέρατα. Υπὸ γὰρ τίνα αν άλλην είη κατηγορίαν, είπερ χρή παν το έν ύποστάσει ύπό τινα τῶν δέχα χατηγοριῶν ἀναχθῆναι; Καὶ εὶ ἐν παντὶ χρόνω ἐστὶ νῦν καὶ ἐν πάση γραμμῆ σημείον, ών μεταξύ έστι γραμμή και χρόνος, τούτων μεταξύ αν είη σημείον και το νῦν, εί μη άρα δυνάμει καὶ οὐκ ἐνεργεία ἐστὶν ἐν τῆ γραμμῆ στιγμή καὶ ἐν τῷ γρόνω τὸ νῦν, ἢ τὸ δυνάμει ὂν δύναται καὶ ἐνερ-

γεία γίνεσθαι. Ο δὲ Εύδημος τῷ ἐπιχειρήματι ούτως έχρήσατο. « εί γάρ έστιν έφεξης, φησίν, τά άμερη, δεί πάντως είναι τι αὐτῶν μεταξύ μη διιογενές, ώστε στιγμή μέν ούχ αν είη, γραμμή δε ή (al. ώς) χενόν μεταξύ στιγμῶν ἐν μήχει. Εἰ μέν οὖν γραμμή, ούχ έσται έχ των στιγμών ή γραμμή ού γάρ εν αὐτῆ αι εφεξῆς στιγμαί. Ει δε κενόν, πλέον έσται τὸ κενὸν ἐν τοῖς συνεχέσι τῶν, ἐξ ὧν, τοῦτ' έστι των έφεξης λεγομένων στιγμών, ή οὐδὶ ἔσται δλως μέγεθος. "Ωσπερ γαρ απτόμεναι δύο στιγμαί μῆχος οὐδὲν ποιοῦσιν, οὕτως οὐδὲ στιγμαὶ καὶ κενόν. . Μήποτε οὖν δρθῶς ἐννοῆσαι δοχεῖ τὸ ὑπὸ τοῦ ᾿Αριστοτέλους ρηθέν ο Εύδημος, ότι ούχ αναιρεί άπλως το έφεξῆς εἶναι στιγμήν στιγμῆ ή τὸ νῦν τῷ νῦν, ἀλλά τὸ ούτως είναι έφεξης, ώστε έχ τούτων είναι το μηχος ή τὸν χρόνον. Εἰ γὰρ μεταξὺ τῶν στιγμῶν καὶ τῶν νῦν γραμμή έστι καὶ χρόνος, πῶς ἐκ τῶν ἐφεξῆς στιγμῶν είη αν συγκειμένη ή γραμμή, είπερ πέρατα μόνον αὐτῆς είσιν αἱ ἐφεξῆς στιγμαί; Ὁ δ' Ἀλέξανόρος καὶ ούτως ἐπεχείρησε τῷ λόγῳ. 'Ομογενή, φησίν, τῶν σημείων την γραμμήν είπε χαι των νῦν τὸν χρόνον κατ' αὐτοὺς ἐκείνους, είγε ἔκαστον αὐτῶν ἐξ ἀμερῶν σύγχειται, ώς αὐτός φησιν, ή μέν γραμμή τῶν σημείων, δ δὲ χρόνος τῶν νῦν, ώστε κατ' αὐτοὺς ἐκείνους οὐκ έφεξης τὰ σημεία, είγε τὸ έξ αὐτῶν γινόμενον κατ αύτοὺς μεταξύ ἐστιν αὐτῶν ὂν αὐτοῖς ὁμογενές. Καὶ ξοιχεν δ Άλεξανδρος πανταχοῦ τὸ ἐφεξῆς νομίζειν ἀναιρείν τὸν Άριστοτέλην, άλλά μή οὕτως ἐφεξῆς εἶναι, ώστε έχ τούτων το μηχος είναι ή τον χρόνον, δπερ σαφως δι' αὐτων των λέξεων δ 'Αριστοτέλης ἐσήμανεν.)

62. Φανερόν δὲ καὶ ὅτι πᾶν συνεχὲς διαιρετὸν εἰς ἀεὶ διαιρετά εἰ γὰρ εἰς ἀδιαίρετα, ἔσται ἀδιαίρετον ἀδιαιρέτου ἄπτόμενον εν γὰρ τὸ ἔσχατον, καὶ ἄπτεται τῶν συνεχῶν. Τοῦ δ' αὐτοῦ λόγου καὶ μέγεθος καὶ χρόνον καὶ κίνησιν ἐξ ἀδιαιρέτων συγκεῖσθαι, καὶ διαιρεῖσθαι εἰς ἀδιαίρετα ἡ μηθέν.

(Aristoteles Phys. lib. VI cap. I. p. 231. b. 15. ed. Bekker. Simplicius fol. 217. b. προστίθησι δὲ καὶ τοιαύτας τινὰς ἐπιχειρήσεις δ ᾿Αλεξανδρος ἐκ τοῦ Εὐδήμου λαδών· α εἰ ἔστιν ἐξ ἀμερῶν μέγεθος, ἔσται γραμμὴ γραμμῆς στιγμῆ μείζων. ᾿Αλλ' εἰ τοῦτο, ἢ οὐ διαιρεθήσεται πᾶσα γραμμὴ δίχα, ἢ εἰ διαιρεθήσεται, καὶ ἡ ἐκ περισσῶν συγκειμένη διαιροῖτο ἀν. Οῦτω δ' ἀν εἴη καὶ τὸ σημεῖον διαιρούμενον. ἔΕτι εἰ δλως γραμμὴ γραμμῆς σημείω μείζων, καὶ κύκλος ἀν

<sup>60.</sup> Librum autem nunc ad commentandum propositum ex ordine post quintum collocandum esse, declarat etiam Eudemus, hoc Aristotelis dictum conjungens cum iis, quæ quinto libro exposuit, nihil quod continuum sit ex individuis constare. Sed Andronicus quoque hos libros sic disponit.

<sup>61.</sup> At vero neque punctum a puncto proximum erit, neque nunc ipsum proxime sequetur nunc ipsum, ut ex

illis longitudo, ex his tempus constet. Nam ea quidem proxima sive deinceps sunt, inter quæ non ejusdem generis quidquam est; inter puncta vero semper est linea et inter ipsa nunc tempus.

<sup>62.</sup> Patet autem et omne continuum in ea quæ semper dividua sunt dividi posse. Si enim in individua dividetur, individuum videlicet individuum tanget : continuorum enim ultimum unum est, et ea se tangunt ex

είη χύχλου, ώστε ό μέν έξ άρτίων, ό δε έχ περισσών. \*Η οὖν τὸν ἐχ περισσῶν οὐ διαιρήσομεν εἰς ἡμιχύχλια, ή τὸ σημεῖον δίχα διαιρήσομεν. » In eandem sententiam Themistius Eudemum secutus fol. 52. b. έτι εί μέγεθος έξ άμερῶν, καὶ γραμμὴν μείζω σημείώ γραμμής δυνατόν γενέσθαι. 'Αλλ' εί τοῦτο, δίχα διαιρεθήσεται τὸ σημεῖον. Εἰ γὰρ πᾶσα γραμμή δίχα διαιρετή, και ή μείζων σημείω και ή ελάττων. Οταν τοίνον ή μείζων τέμνηται δίχα, καὶ τὸ σημεῖον δίγα τμηθήσεται, καὶ δλως ἡ ἐκ περισσῶν στιγμῶν συγκειμένη, καὶ κύκλος δ' αν είη τις ἐκ περισσῶν σημείων συγχείμενος. Πώς οὖν οὖτος διαιρεθήσεται δίχα; Οίχεται δέ καὶ τὸ τῆ διαμέτρω δίχα τέμνεσθαι τὸν χύχλον, μαλλον δε οὐοε όλως έσται διάμετρος το γάρ χέντρον άμερες ύποχείμενον την δι' αὐτοῦ γραφομένην εύθεῖαν οὐ παραδέχεται, ώστε εἰς δύο γενέσθαι. Ούχοῦν οὐδ' ήμιχύχλιον ἔσται, ἀλλὰ τὸ χέντρον ἀεὶ θατέρω τοῦ χύχλου προσνεμόμενον ἐν τῆ τομῆ μεῖζον έχεινο ποιήσει. Πολλά έτερα αν τις προσεπιλάβοι τὰ Άριστοτέλους έξεργάσασθαι φιλοτιμούμενος.)

68. Ἐπεὶ δὲ πᾶσα μἐν κίνησις ἐν χρόνω, καὶ ἐν ἄπαντι χρόνω δυνατὸν κινηθῆναι, πᾶν δὲ τὸ κινούμενον ἐνδέχεται καὶ θᾶττον κινεῖσθαι καὶ βραδύτερον, ἐν ἄπαντι χρόνω ἔσται τὸ θᾶττον κινεῖσθαι καὶ βραδύ-

τερον.

(Aristoteles Phys. lib. VI. cap. 2 p. 232. b. 20. ed. Bekker. Simplicius fol. 220 (cf. Scholl. in Arist. p. 407 ed. Brandis.) καὶ ἀπορεῖ καλῶς δ Ἀλέξανδρος πῶς ἐπὶ τοῦ κυκλοφορητικοῦ σώματος ἀληθὲς ὁμαλῶς κινουμένου τὸ θᾶττον καὶ βραδύτερον κινεῖσθαι. Καὶ πρῶτον μὲν λύει μαλθακῶς, ὡς οἶμαι, λέγων ἐφεξῆς δὲ λύει καλῶς δυνάμει λέγων, ὅτι ἡ κίνησις διάστημα ἔχει τὸ αὐτὸ τῷ μεγέθει, ἔφ' οδ γίνεται. Τὸ οὖν διάστημα τῆς κινήσεως τῆς ἐπὶ τοῦ σταδίου ἢ ἐπὶ μιᾶς μοίρας τοῦ ζωδιακοῦ γινομένης δύναται καὶ τὸ θᾶττον κινούμενον διανύσαι καὶ τὸ βραδύτερον, ἀλλὰ τὸ μὲν ἐν ἐλάττονι χρόνω, τὸ δὲ ἐν πλείονι. Καὶ παράγει καὶ τὸν Εὐδημον ἐν τῷ δευτέρω τῶν Φυσικῶν οὕτως ἀποδεικνύντα τὸ εἰρημένον

λέγει γὰρ καὶ αὐτός · α ἐπειδὴ τὸ κινούμενον πᾶν ἐν κρόνω, καὶ ἐν παντὶ χρόνω ἐστὶ κίνησις, κινήσει δὲ πάση τάχος καὶ βραδυτὴς ἔπεται, μερίζεσθαι πάντα ἀνάγκη τὰ εἰρημένα · ἔστι γὰρ κατὰ τοῦ αὐτοῦ μεγέθους θᾶττόν τι καὶ βραδύτερον κινούμενον λαδεῖν, εἰ καὶ μὴ τὸ αὐτὸ ποτὲ μὲν θᾶττον, ποτὲ δὲ βραδύτερον οἶόν τε κινηθῆναι. »)

64. 'Ανάγκη δε και το νῦν το μη καθ' ἔτερον, ἀλλὰ καθ' αὐτο και πρῶτον λεγόμενον ἀδιαίρετον είναι, και ἐν ἄπαντι το τοιοῦτο χρόνω ἐνυπάρχειν. 'Εστι γὰρ ἔσχατόν τι τοῦ γεγονότος, οῦ ἐπὶ τάδε οὐθέν ἐστι τοῦ μέλλοντος, οῦ ἐπὶ τάδε οὐθέν ἐστι τοῦ οὐθέν ἐστι τοῦ γεγονότος, δ δη ἔφαμεν ἀμροῖν είναι

πέρας.

(Aristoteles Phys. lib. VI cap. 3 p. 233. b. 33. ed. Bekker. Simplicius fol. 223 (cf. Scholl. in Arist. p. 408. b. ed. Brandis. δ μὲν Ἀριστοτέλης ἐπὶ τάδε [περὶ] ἀμφοῖν εἰπών, καὶ τοῦ πέρατος καὶ τῆς ἀρχῆς, ἀσαφῆ τὸν λόγον ἐποίησεν δ δὲ Εδδημος οὐδέν φησιν ἐπὶ τάδε τοῦ πέρατος, οὐδ' ἐπέκεινα τῆς ἀρχῆς. Quum igitur Aristoteles ἐπὶ τάδε de utroque et de praeterito et de futuro tempore dixerit, Eudemus planius ἐπὶ τάδε de praeterito, ἐπέκεινα de futuro accepit.)

σε. Κίνησις δέ έστι διαιρετή διχως, ένα μὲν τρόπον τῷ χρόνῳ, ἄλλον δὲ κατὰ τὰς τῶν μερῶν τοῦ κινουμένου κινήσεις. Ἐτι δ' εἰ μέν ἐστιν ἄλλη τοῦ δλου κίνησις, οἶον ἐφ' ἦς ΘΙ, ἀφαιρεθήσεται ἀπ' αὐτῆς ἡ ἔκατέρων τῶν μερῶν κίνησις· αὖται δ' ἴσαι ἔσονται ταῖς ΔΕ ΕΖ· μία γὰρ ἕνὸς κίνησις. "Ωστ' εἰ μὲν δλη διαιρεθήσεται ἡ ΘΙ εἰς τὰς τῶν μερῶν κινήσεις, ἴση ἔσται ἡ ΘΙ τῆ ΔΖ· εἰ δ' ἀπολείπει τι οἶον τὸ ΚΙς αὕτη οὐδενὸς ἔσται κίνησις· οὐτε γὰρ τοῦ δλου οὐτε τῶν μερῶν διὰ τὸ μίαν εἶναι ένός, οὐτ' ἄλλου οὐθενός· ἡ γὰρ συνεχὴς κίνησίς ἐστι συνεχῶν τινιων. Ώσαύτως δὲ καὶ εἰ ὑπερδάλλει κατὰ τὴν διαίρεσιν, ὥστ' εἰ τοῦτο ἀδύνατον, ἀνάγκη τὴν αὐτὴν εἶναι καὶ ἴσην. Αὕτη μὲν οὖν ἡ διαίρεσις κατὰ τὰς τῶν μερῶν κινήσεις ἐστίν, καὶ ἀνάγκη παντὸς εἶναι τοῦ μεριστοῦ αὐτήν.

quibus continuum constat. Ejusdem autem rationis est magnitudinem et tempus et motum ex individuis conflata esse, et in individua dividi, aut nihil horum hanc conditionem subire.

- 63. Quoniam autem omnis quidem motus in tempore est, et omni tempore motus fieri potest, omne autem quod movetur, et celerius et tardius moveri potest, omni profecto tempore celerior tardiorque motus fieri potest.
- 64. At vero necesse est ipsum etiam nunc, quod per se primumque, non per aliud dicitur, individuum esse. atque omni ævo tale inesse. Est enim aliquid extremum præteriti temporis, cujus sub hæc tempora nihil futuri est: et rursus futuri, cujus sub illa tempora nihil est

præteriti , quam rem utrorumque temporum finem esse diximus.

65. Motus autem duobus modis dividuus est, uno quidem modo tempore, altero vero secundum motus partium ejus quod movetur. Præterea si est totius motus alius, ut in quo THI, divellentur ab eo utrarumque partium motus, qui quidem æquales erunt motibus DE et EZ: unus enim unius est motus. Quamobrem si totus THI motus in motus partium dividetur, motus THI motui DZ erit æqualis. Sin autem supererit aliquid, ut KI, hic nullius erit motus, nimirum neque totius neque partium, quia motus unius est unus, neque cujusquam alius: continuus enim motus continuorum quorundam est motus. Sic etiam, si THI superat in divisione mo-

(Aristoteles Phys. lib. VI cap. 4. p. 234. b. 21. 34 ed. Bekker. Simplicius fol. 227 (cf. Scholl. in Arist. p. 409. b. ed. Brandis.) παντὸς δε τοῦ μεριστοῦ εἶπεν ἢ ἀντὶ τοῦ χινουμένου (ἔδειξε γάρ ότι παν τὸ χινούμενον μεριστόν έστιν), ή παντὸς τοῦ μεριστοῦ είπεν άντι τοῦ πάντων τῶν μορίων τοῦ **χινουμένου : εἰ οὲ πάντων τῶν μορίων τοῦ χινουμένου** έστιν ή κίνησις, και διαιροϊτο αν κατά τά μόρια τοῦ Ο δε Εύδημος και ούτως έδειξε τὸ χινουμένου. προχείμενον· « εί γάρ έστι τοῦ δλου χίνησις, έστι δέ καὶ τῶν μορίων έκάστου, ἔτεραι δὲ αὖται καὶ μέρος έχαστη τῆς όλης, αἱ τῶν μορίων χινήσεις μόρια ἔσονται τῆς δλης, τοσοῦτον Εκαστον, δποστημόριον καὶ αὐτὸ τοῦ χινουμένου ἐστίν, ιόστε εἰ τὰ τοῦ χινουμένου μόρια Ισάζει τῷ δλω, καὶ αί κινήσεις αί τοῦ κινουμένου ίσαι έσονται τῆ δλη. » Καὶ ἀπορίαν δέ τινα φαίνεσθαι περί τὰ είρημένα φησίν δ Εύδημος · « πῶς χρη λέγειν τα μόρια χινεῖσθαι· οὐ γάρ ἐστιν ἐνεργεία, ή πάντα έσται τὰ μεριστὰ πολλὰ καὶ ἄπειρα, εν δὲ ούθεν; εί δή δεί νοῆσαι τὰ μέρη, ἐπὶ μέν ἀλλοιώσεως φαίνεταί πως ενδέχεσθαι τὸ λεχθέν• λευχαίνεται γάρ καί σκέλος τῶν ἄλλων ἔκαστον, καὶ τούτων ἔδιαι φαίνονται αξ άλλοιώσεις αριθμώ ενδέγεται γάρ το μέν λευχαίνεσθαι, τὸ δὲ μὴ λευχαίνεσθαι, είδει δὲ ἔστωσαν αί αὐταί. Γίνεται οὖν καὶ ή πάντων τῆ τοῦ δλου ή αὐτή. Τέ γὰρ διαφέρει την ξκάστου καθ' ξκαστον είπειν ή άπάντων άμα; έπὶ δὲ τῶν φερομένων πῶς έροῦμεν ἔχαστον ; ἔχαστον γὰρ τῶν μορίων ἴσην ἐνήνεχται χαί τὸ πρώτον ληφθέν χαί τὸ ἔσχατον καί δποιονοῦν. Άλλα δη τα μόρια απειρα. Πότερον οὖν την τοῦ δλου χίνησιν σταδιαίαν λεχτέον ή πολυστάδιον; "Απειρα γάρ έσται στάδια τὸ έλον ούτω γε διεληλυθός. ή δὲ αύξησις τῆ ἀλλοιώσει φαίνεται συμπαθεστέρα, ὅστε αί μέν τούτων χινήσεις χατά τάς τῶν μορίων χινήσεις συμμερισθήσονταί πως, περί δε της κατά τόπον κινήσεως έπισχεπτέον. > Ταῦτα μεν οὐν ὁ Εὐδημος αὐτοῖς ἡήμασιν απορεί. 'Ρητέον δὲ οἶμαι πρὸς αὐτά τὸ πρὸ ὀλίγου ρηθέν, δτι κάν μή καθ' αυτά κινήται κατά τόπον τά μέρη τοῦ συνεγοῦς, ἀλλ' ἔν γε τῶ δλω χινεῖται, χαὶ διὰ τοῦτο καὶ ή κίνησις καὶ τὸ μέγεθος διαιρετά, ἀλλ' οὐ

διηρημένα λέγεται· διηρημένα γάρ αν ήν, εί εκαστον τῶν δλου μερῶν καθ' έαυτὸ ἐκινεῖτο.)

66. "Ότι μέν οὖν οὕτε τοῦ μεταδάλλοντος οὕτ" ἐν ῷ μεταβάλλει χρόνφ πρῶτον οὐθέν ἐστι, φανερὸν έχ τῶν εἰρημένων αὐτὸ δὲ δ μεταδάλλει ή χαθ δ μεταβάλλει, οὐκέθ' δμοίως έξει. Τρία γάρ ἐστιν ά λέγεται χατά την μεταβολήν, τό τε μεταδάλλον χαὶ ἐν δ καί είς δ μεταδάλλει, οίον δ άνθρωπος καί δ γρόνος καί τὸ λευκόν. Ο μέν οὖν ἄνθρωπος καὶ ὁ χρόνος διαιρετοί, περί δε τοῦ λευχοῦ άλλος λόγος. Πλήν κατά συμδεδηκός γε πάντα διαιρετά . ὧ γάρ συμδέδηχε τὸ λευχὸν ή τὸ ποιόν, ἐχεῖνο διαιρετόν ἐστιν, έπει δσα γε καθ' αυτά λέγεται διαιρετά και μή κατά συμβεβηχός, οὐδ' ἐν τούτοις ἔσται τὸ πρώτον, οἶον ἐν τοῖς μεγέθεσιν. "Εστω γάρ τὸ ἐφ' ῷ ΑΒ μέγεθος, κεκινήσθω δὲ ἐκ τοῦ Β εἰς τὸ Γ πρῶτον. Οὐκοῦν εὶ μέν ἀδιαίρετον έσται τὸ ΒΓ, ἀμερές ἀμεροῦς έσται έχόμενον : εί δέ διαιρετόν, έσται τι τοῦ Γ πρότερον, είς δ μεταδέδληκεν, κάκείνου πάλιν άλλο, καί άελ ούτως διά το μηδέποτε ύπολείπειν την διαίρεσεν. "Ωστ' οὐχ ἔσται πρῶτον, εἰς δ μεταδέδληχεν. 'Ομοίως δὲ καὶ ἐπὶ τῆς τοῦ ποσοῦ μεταβολῆς καὶ γὰρ αξτη έν συνεχεί έστιν. Φανερόν οὖν ότι έν μόνη τῶν χινήσεων τη χατά το ποιον ένδέχεται αδιαίρετον χαθ' αδτὸ εἶναι.

(Aristoteles Phys. lib. VI cap. 5. p. 236. a. 35 ed. Bekker. Simplicius fol. 231 (cf. Scholl. in Arist. p. 111. a.) δείξας στι ούτε τοῦ τόπου οότε τοῦ μεγέθους ἔστι τι πρῶτον λαδεῖν, διὰ τὸ συνεχῆ εἶναι καὶ διαιρετὰ εἰς ἀεὶ διαιρετά, ἐπήγαγεν ὅτι μόνων τῶν καθ' ὰ ἡ κίνησις τὸ ποιόν, καθ' αὐτὸ ἀδιαίρετον ἐνδέχεται εἶναι. Δῆλον δὲ ὅτι κατὰ συμδεδηκὸς καὶ τοῦτο διαιρετόν, κὰν ἀδιαίρετον δὲ ἢ τῷ αὐτοῦ φύσει, οὐδὲ ἐν αὐτῷ ἔσται τι πρῶτον τὸ γὰρ πρῶτον ἐν διαιρουμένῳ καὶ μέρη ἔχοντι. 'Αλλὰ καὶ καθ' δ τοῦ ὑποκειμένου, ῷ συνδιαιρεῖται, οὐκ ἔστι τι πρῶτον, οὐδὲ αὐτοῦ τοῦ συνδιαιρουμένου εἶη ἄν τι πρῶτον. Συνδιαιρεῖται δὲ ἡ ἀλλοίωσις, εἰ μὴ ἀθρόα γίνοιτο ἡ μεταδολή, ἡν αὐτὸς ἢξίου γίνεσθαι ἐν τῷ πρώτῳ βιδλίῳ πρὸς Μέλισσον διαλεγόμενος, ὅτε ἐλεγεν

tum DZ. Itaque si hoc fieri non potest, eundem atque æqualem esse necesse est. Hæc igitur divisio partium motibus accommodata est, eamque cujuslibet rei separabilis esse necesse est.

66. Patet igitur ex his quæ dicta sunt, neque ejus quod mutatur, neque temporis quo mutatur, primum quidquam esse. Illud autem quod mutatur, aut id secundum quod mutatur, non amplius simili modo se habebit. Tria enim esse dicuntur in mutatione, id quod mutatur, et id quo mutatur, et id in quod mutatur, ut homo, tempus et album. Homo igitur et tempus dividua sunt, sed albi alia est ratio. Atqui per accidens omnia dividua sunt: cui enim album vel qualitas acci-

dit, id dividuum est; quoniam ne in iis quidem erit primum, quæ per se et non per accidens dicuntur dividua, quales sunt magnitudines ipsæ. Sit enim, in quo inveniatur AB magnitudo, eaque primum ex B in G moveatur. Ergo si individuum sit illud B G, insecabile cum insecabili cohærebit; sin autem dividuum, erit aliquid ipso G prius, in quod est mutatum, et illo rursus aliud prius, et sic semper, propterea quod nunquam deficit divisio. Itaque non erit quidquam primum, in quod mutatum sit. Similiter res sese habet et in quantitatis mutatione; etenim hæc in continuo est. Liquet igitur in solo qualitatis motu per se individuum esse posse.

« ώσπερ οὐχ ἀθρόας μεταδολῆς οὕσης. » Ὁ μέντοι Εύδημος εὐλαδέστερον περὶ τούτου διετάξατο ἐν τῷ δευτέρῳ τῶν Φυσικῶν γράφων οὕτως: « τὰ δὲ ἀλλοιούμενα πῶς χρὴ λαμδάνειν μεταδάλλοντα; εὶ μὲν γὰρ ἢ ποσὸν τὸ σῶμα ἀλλοιοῦται, καὶ μὴ πᾶν ἄμα θερμαίνεται καὶ ξηραίνεται, ἐν τούτοις ἔσται τὸ πρῶτον εὶ δέ πως ἄλλως πάσχουσιν, ἄλλος λόγος. Caeterum verba ἐν τῷ πρώτῳ βιδλίῳ referuntur ad Arist. Phys. lib. I, cap. 3 p. 186. a. 15 ed. Bekker. ubi legitur ὡσπερ οὐχ ἀθρόας μεταδολῆς γινομένης, non, ut Simplicius habet, οὔσης.)

67. Ἐπεὶ δὲ τὸ μεταβάλλον ἄπαν ἐν χρόνω μεταδάλλει, λέγεται δ' έν χρόνω μεταδάλλειν, καὶ ώς έν πρώτω και ως καθ' έτερον, οίον έν τῷ ἐνιαυτῷ ὅτι ἐν τῆ ημέρα μεταδάλλει, ἐν ῷ πρώτφ χρόνφ μεταδάλλει τὸ μεταβάλλον, ἐν ὁτφοῦν ἀνάγκη τούτου μεταβάλλειν. Δηλον μέν οὖν καὶ ἐκ τοῦ δρισμοῦ (τὸ γὰρ πρῶτον ούτως ελέγομεν), ου μήν άλλά και έκ τῶνδε φανερόν. \*Εστω γὰρ ἐν ιῷ πρώτω χινεῖται τὸ χινούμενον ἐφ' οὖ ΧΡ καὶ διηρήσθω κατά τὸ Κ. Πᾶς γάρ χρόνος διαιρετός. Έν δη τῷ ΧΚ χρόνω ήτοι κινεῖται ή οὐ κινεῖται, και πάλιν ἐν τῷ ΚΡ ὡσαύτως. Εὶ μέν οὖν ἐν μηδετέρω χινείται, ήρεμοίη αν έν τῷ παντί · χινείσθαι γάρ εν μηθενί των τούτου χινούμενον άδύνατον. Εί δ' εν θατέρω μόνω κινεῖται, οὐκ αν εν πρώτω κινοῖτο τῷ ΧΡ · καθ' έτερον γάρ ή κίνησις. 'Ανάγκη άρα έν δτωούν του ΧΡ κεκινήσθαι.

(Aristoteles Phys. lib. VI. cap. 6 p. 236. b. 19 ed. Bekker. Simplicius fol. 231. b. ἐπειδή δὲ ἀναγκατόν ἐστι τὸ πρόδλημα, οὐδὲν ἄτοπον, οἶμαι, καὶ τὰ τῷ Εὐδήμφ περὶ τούτου γεγραμμένα παραθέσθαι, πάντων μᾶλλον τῶν ἐξηγητῶν τὴν τοῦ ᾿Αριστοτέλους γνώμην ἐπισταμένφ. Γράφει δὲ ὁ Εὐδημος

έν τῷ δευτέρφ τῶν Φυσικῶν ταῦτα · « πῶς ἔσται τὸ πρώτον, εν ῷ μετέδαλλεν; εν ῷ μεν γαρ ἐπετελέσθη, έστι πέρας γάρ εν τούτω. Το δε τέλος ή το πρώτον πλεοναχῶς λέγεται, ἕνα μὲν τρόπον ἐν ῷ ἀτόμῳ. Τοῦτο δὲ ἐπὶ μὲν τοῦ μεταβεβληκέναι ἐστίν, ἐπειδή ξατι μεταβεβληχέναι έν ατόμφ · ἐπὶ δὲ τοῦ ἠρεμεῖν χαὶ μεταδάλλειν οὐχ ἔστιν, ἐπειδή οὖτε χινεῖται, οὖτε ήρεμει εν ατόμφ. Έν φ δε πρώτφ κινείται, έστιν ώσπερ είρηται. Οὐ μὴν ἔν τινι, ἀλλ' δμοίως ἐν παντί· λέγομεν γάρ ότι έν τῷ μηνὶ τῷ ᾿Ολυμπικῷ ἐξέλιπεν ὁ ήλιος, ὅτι τῇ νουμηνία, καὶ τῇ νουμηνία δέ, δτι έν τινι μορίφ ταύτης, έν τῷδε δὲ τῷ μορίφ οὐχέτι οὐτε ἐν ἄλλω, ἀλλ' ὅτι ἐν ὅτωοῦν τούτου. Άλλα τοῦτο μεριστόν, ὥστε πρότερον ἐν τῷ προτέρῳ. Πρότερον γάρ το μέρος εν τῷ μέρει. 'Αλλ' ή όλη εν τῷ ὅλφ χρόνφ, ώστε ἐν τούτφ πρώτφ ἐξέλιπεν ὡς ἐν δλω χρόνω. Χρόνος μεν οὖν οὐκ ἔστι πρῶτος, ἐπειδἡ πᾶς μεριστός. 'Εν ῷ δὲ πρώτω ἐχινεῖτο ἢ ἄλλο τι ἔπασχεν, ἔστιν, ἐπειδή ἐν [δλφ] χρόνφ τὰ τοιαῦτά ἐστι, καί έν τινι ούτως, ώστε έν ότφοῦν γίνεσθαι αὐτοῦ. Τοῦτο δὲ λέγει τὸ ἐν πρώτῳ. »)

68. Τέταρτος δὲ δ περὶ τῶν ἐν τῷ σταδίῳ κινουμένων ἐξ ἐναντίας ἴσων ὅγκων παρ᾽ ἴσους, τῶν μὲν ἀπὸ τέλους τοῦ σταδίου, τῶν δ᾽ ἀπὸ μέσου, ἴσῳ τάχει, ἐν ῷ συμβαίνειν οἴεται ἴσον εἶναι χρόνον τῷ διπλασίῳ τὸν ἤμισυν. ἔΕστι δὲ δ παραλογισμὸς ἐν τῷ τὸ μὲν παρὰ κινούμενον τὸ δὲ παρ᾽ ἤρεμοῦν τὸ ἴσον μέγεθος ἀξιοῦν τῷ ἴσῳ τάχει τὸν ἴσον φέρεσθαι χρόνον τοῦτο δ᾽ ἐστὶ ψεῦδος. Οἴον ἔστωσαν οἱ ἐστῶτες ἴσοι ὄγκοι ἐφ᾽ ὧν τὰ ΑΑ, οἱ δ᾽ ἐφ᾽ ὧν τὰ ΒΒ ἀρχόμενοι ἀπὸ τοῦ μέσου τῶν Α, ἴσοι τὸν ἀριθμὸν τούτοις ὅντες καὶ τὸ μέγεθος, οἱ δ᾽ ἐφ᾽ ὧν τὰ ΓΓ ἀπὸ τοῦ ἔσχάτου, ἴσοι τὸν ἀριθμὸν ὄντες τούτοις καὶ τὸ μέγεθος, καὶ ἴσοτα-

calce stadii, aliæ a medio stadio pari celeritate moventur: ubi fieri putat, ut duplo tempori dimidium sit æquale. Rationis autem fallacia in hoc versatur, quod utrumque corpus quorum alterum juxta rem procedentem, alterum juxta quiescentem currit, æquale spatium pari celeritate æquali tempore transire censet. Hoc autem falsum est. Sint quiescentes quidem æquales moles. A A, aliæ vero B B super has moveantur, incipientes a medio molium A, numero et magnitudine æquales; item G G numero et magnitudine his æquales et æque celeres ac B B super illas, incipientes a prima, quæ est in medio ipsarum A, motu contrario moveantur, Accidit igitur, ut prima B et G moles simul in extremis sit, dum juxta se invicem moventur; et ut G quidem universas B moles, B vero dimidium ipsarum A pervaserit. Quo fit, ut sit dimidium tempus: utraque enim tempore æquali molium unamquamque transiit. Simul autem accidit, ut B omnes moles G transierit. Prima enim G et B moles in contrartis sunt extremis, tanto temporis spatio per unamquamque B

<sup>67.</sup> Quum autem omne quod mutatur in tempore mutetur, mutari vero in tempore dicatur, et ut in primo ct ut per aliud, quo pacto in anno mutari dicitur, quia in die mutatur : id sane quod mutatur, in quacunque ejus temporis parte mutari, in quo primo mutatur, necesse est. Id ita esse, patet quidem et ex definitione ipsius primi (sic enim ipsum antea definiebamus), patebit autem et ex his, quæ deinceps dicemus. Sit enim tempus in quo primo moveatur id quod movetur, in quo C H R, ac dividatur in K. Omne enim tempus dividuum est. In tempore igitur C H K aut movetur aut non movetur : et rursus in tempore K R eodem modo. Si igitur neutra in parte movetur, in toto quiescit : quippe fieri non potest, ut moveatur, si in nulla ejus parte movetur. Si vero in altera tantum movetur, non in C H R tempore primo movetur; per aliud enim in eo movetur. Ergo in quacunque parte temporis C H R moveatur necesse est.

<sup>68.</sup> Quarta est de molibus æqualibus juxta æquales contrario motu stadium currentibus, quarum aliæ a

χεῖς τοῖς Β. Σ,μδαίνει δὴ τὸ πρῶτον Β ἄμα ἐπὶ τῷ ἐσχάτω εἶναι καὶ τὸ πρῶτον Γ, παρ' ἄλληλα κινουμένων. Συμδαίνει δὴ τὸ Γ παρὰ πάντα τὰ Β διεξεληλυθέναι, τὰ δὲ Β παρὰ τὰ ἡμίση. ὥστε ἡμισυν εἶναι τὸν χρόνον. ἔσον γὰρ ἐκάτερόν ἐστι παρ' ἔκαστον. Ἄμα δὲ συμδαίνει τὰ Β παρὰ πάντα τὰ Γ παρεληλυθέναι. ἄμα γὰρ ἔσται τὸ πρῶτον Γ καὶ τὸ πρῶτον Βἐπὶ τοῖς ἐναντίοις ἐσχάτοις, ἴσον χρόνον παρ' ἔκαστον γινόμενον τῶν Β ὅσονπερ τῶν Α, ὡς φησι, διὰ τὸ ἀμφότερα ἴσον χρόνον παρὰ τὰ Α γίγνεσθαι. Ὁ μὲν οὖν λόγος οὖτός ἐστιν, συμδαίνει δὲ παρὰ τὸ εἰρημένον ψεῦδος.

(Aristoteles Phys. lib. VI. cap. 9, p. 239 b. 33 ed Bekker. Simplicius fol. 247. b. (cf. Scholl. in Aristot. pag. 413 seqq. ed. Brandis. et Phil. Græc. Fragm. vol. I. p. 267 seq. ubi integrum locum attuli) καὶ δ τέταρτος τῶν περὶ χινήσεως τοῦ Ζήνωνος λόγων, εἰς ἀδύνατον ἀπάγων καὶ ούτος τὸ εἶναι κίνησιν, τοιοῦτός τις ἦν. Τούτων προληφθέντων στάδιον ύποτίθεται, έφ' οδ τό ΔΕ χαί τέσσαρα μεγέθη ή δσαοῦν άρτια μόνον, ώστε έγειν ήμίση, Ισόογκα, ώς δὲ ὁ Εὐδημός φησιν, κύδους. μέν οὖν λόγος τοιοῦτός ἐστιν, εὐηθέστατος ὧν, ὧς φησιν Εύδημος, διά τὸ προφανή τὸν παραλογισμὸν έχειν, είπερ άξιοι τὰ ίσα καὶ ίσοταχῆ, ἐὰν τὸ μὲν παρὰ χινούμενον χινηται, τὸ δὲ παρά τὸ ήρεμοῦν, τὸ ἴσον διάστημα εν ίσω χρόνω χινείσθαι, όπερ έστιν έναργως άτοπον τὰ γὰρ ἀντικινούμενα ἀλλήλοις ἰσοταγῆ διπλασίαν αφίσταται διάστασιν έν τῷ αὐτῷ χρόνω, έν ῷ τὸ παρ' ήρεμοῦν χινούμενον τὸ ήμισυ διίσταται, χάν Ισοταγές έχείνοις ή.)

69. Πάλιν ἐπὶ τοῦ χύχλου καὶ ἐπὶ τῆς σφαίρας, καὶ δλως τῶν ἐν αὐτοῖς κινουμένων, ὅτι συμδήσεται αὐτὰ ἠρεμεῖν. Ἐν γὰρ τῷ αὐτῷ τόπῳ χρόνον τινὰ ἔσται καὶ αὐτὰ καὶ τὰ μέρη, ὥστ' ἠρεμήσει ἄμα καὶ κινήσεται. Πρῶτον μὲν γὰρ τὰ μέρη οὐκ ἔστιν ἐν τῷ αὐτῷ οὐθένα χρόνον, εἶτα καὶ τὸ δλον μεταδάλλει ἀεὶ εἰς ἔτερον οὐ γὰρ ἡ αὐτή ἔστιν ἡ ἀπὸ τοῦ Α λαμβανομένη περιφέρεια καὶ ἡ ἀπὸ τοῦ Β καὶ τοῦ Γ καὶ τῶν ἄλλων ἔκάστου σημείων, πλὴν ὡς ὁ μουσικὸς ἄνθρωπος καὶ ἀνθρωπος καὶ ἀνθρωπος καὶ ἀνθρωπος καὶ ἀνθρωπος καὶ ἐπὶ τῆς σφαίρας καὶ ἐπὶ τῶν αὐτὸν δὲ τρόπον καὶ ἐπὶ τῆς σφαίρας καὶ ἐπὶ τῶν ἄλλων τῶν ἐν αῦτοῖς κινουμένων.

(Aristoteles Phys. lib. VI, cap 9. p. 240. a. 29 ed. Bekker. Simplicius fol. 238. b. (cf. Scholl. in Aristot. p. 414. b. ed. Brandis. ) & 1 μέν έτι πρός λόγον ενίσταταί τινα τῶν ἀναιρούντων την χίνησιν, δηλον έχ τοῦ χαὶ τὸ πρὸ τούτου ἐπιγείρημα ώς ακόλουθον τοῖς πρὸς τὸν Ζήνωνα εἰρημένο:, ουτως άρξασθαι. « οιρε εμ κατά την εν αντιφάσει πεταδολήν οὐδὲν ήμιν έτι έσται ἀδύνατον πρὸς τὸ εἶναι χίνησιν.» Δηλον οὖν ὅτι χαὶ νῦν ὡς περὶ αὐτοῦ λέγων πάλιν φησίν ἐπὶ τοῦ χύχλου καὶ τῆς σφαίρας καὶ τῶν ἐν αὐτοῖς κινουμένων, ὅτι συμδήσεται αὐτὰ ἡρεμείν, ως οξονται οι σοφιζόμενοι ουδέ τουτο αδύνατόν τι ἐπάγει τῷ εἶναι χίνησιν. Καὶ δ ᾿Ασπάσιος δὲ τοῦτον ἔχει τὸν σχοπὸν χαὶ τοῦτόν φησι τὸν λόγον, καί πρό αὐτοῦ ὁ Εὐδημος. Ὁ μέντοι ᾿Αλέξανδρος νομίζει τὸ νῦν λεγόμενον πρὸς τοὺς ἀναιροῦντας τὸν ύποτεθέντα ύπ' αὐτοῦ δρισμὸν τῆς ἡρεμίας λέγεσθαι : έπειδή γάρ ήρεμεῖν εἶπε τὸ ἐν ταὐτῷ χρόνον τινὰ ὄν , καλ αὐτὸ καλ τὰ μέρη, δείκνυσιν ὅτι οὐδὲ τοῦτο ἀναιρείται διά των έν τῷ αὐτῷ τόπω κινουμένων, ὡς οίονταί τινες. Τοιαῦτα δέ έστι τὰ περιφερόμενα. ά δοχεϊ έν τῷ αὐτῷ εἶναι χρόνον τινά χαὶ αὐτά καὶ τὰ μέρη καίτοι κινούμενα. Δείκνυσιν οδν, φησίν, δτι ούχ ύποπίπτει ταῦτα τῷ τῆς ἡρεμίας δρισμῷ. Καὶ ότι μέν τοῦτο δείχνυσι, δηλον δείχνυσι δὲ αὐτὸ οὐ τὸν τῆς ἡρεμίας δρισμὸν βεβαιούμενος, ἀλλὰ τὸ μηδὲ έχ ταύτης τῆς ἀπορίας ἀναιρεῖσθαι τὴν χίνησιν. Έωρκει δε τοιαύτη τις είναι ή απορία. Δείξας δε επί τοῦ χύχλου τὸ μήτε τὸ δλον μήτε τὰ μέρη πρεμεῖν, μηδέ γάρ έν τῷ αὐτῷ μένειν, τὸν αὐτὸν λόγον φησίν ἔσεσθαι καὶ ἐπὶ τῆς σφαίρας καὶ ἐπὶ τῶν ἄλλων τῶν νωτοῖς κινουμένων καί μη έξισταμένων τοῦ έαυτῶν τόπου, οἶοι καὶ οί στρόμβοι εἰσί, καὶ εἴ τι ἄλλο περιδινείται. Ίστέον δέ δτι τοῦ Άριστοτέλους εἰπόντος ύστ όπο νέτ νοτώς π κριφέρειαν πρώτον την άπο του Α λαμβανομένην τῆ ἀπὸ τοῦ Β, ὁ φιλαλήθης Εβδημος πότερον φησι την αὐτην φατέον εἶναι περιφέρειαν την δλην όποθενοῦν ἀρξαμένην ἢ ἐτέραν ἔχει ζήτησιν.)

70. Ίστέον δὲ ὅτι τῶν ἐν τῷ ἔδδόμῷ τούτῷ βιδλίῷ κειμένων προδλημάτων τὰ κυριώτερα καὶ πρὸς τὴν προκειμένην πραγματείαν οἰκειότερα ἐν τῷ μετὰ τοῦτο βιβλίῷ τῷ τελευταίῷ τῆς βλης πραγματείας κεῖται μετὰ ἀποδείξεων ἀσφαλεστέρων. Διὸ καὶ παρέλκειν ἔδοξέ τισι τοῦτο τὸ βιβλίον ἐν τῆ πραγμα-

molium mota, quanto singulas moles A transiit, ut dicit, propterea quod utraque æquali tempore per A moles est mota. Ratio igitur hæc est. Accidit autem ob id quod diximus, ut fallacia sit.

69. In circulo rursus ac sphæra, et in iis omnino quæ in se ipsis moventur, quia eveniet, ut ipsa quiescant. Namque eodem loco aliquamdiu et ipsa et partes erunt. Quamobrem quiescent simul et movebuntur. Primum enim partes nunquam eodem loco sunt, deinde totum etiam semper in aliud transit: non enim eadem circumferentia est, quæ ab A et B et G cæterorumque quolibet puncto sumitur, nisi ut musicus homo etiam homo est, quia id accidit. Itaque in aliam alia semper mutatur, neque unquam quiescet. Eodem autem modo et in sphæra cæterisque quæ in se ipsis moventur.

70. Sciendum vero est, præcipuas quæstiones in septimo hoc libro propositas et ad præsentem disputationem in primis accommodatas eo qui hunc sequitur libro, τεία, μαλθακωτέραις ή ώς φησιν Αλέξανδρος λογικωτέραις ταῖς ἀποδείξεσι χρώμενον. Καὶ δ γε Εύδημος μέχρι τοῦδε τοῖς δλης σχεδὸν τῆς πραγματείας κεφαλαίοις ἀκολουθήσας, τοῦτο παρελθών ὡς περιττόν, ἐπὶ τὰ ἐν τῷ τελευταίφ βιδλίω κεφάλαια μετῆλθε. Καὶ δ Θεμίστιος δὲ τὴν δλην πραγματείαν παραφράζων ἐν τούτω τῷ βιδλίω γενόμενος πολλὰ τῶν ἐν αὐτῷ κεφαλαίων κατενωτίσατο.

(Simplicius praefat. lib. VII fol. 242; cf. Scholl. in Arist. pag. 416. b. ed. Brandis.)

71. Εὶ δὴ ταῦτ' ἀδύνατα, δῆλον ὡς ἔστιν ἀίδιος κίνησις, ἀλλ' οὐχ ότὲ μὲν ἦν, ότὲ δ' οὔ. Καὶ γὰρ ἔσικε τὸ οὕτω λέγειν πλάσματι μᾶλλον. 'Ομοίως δὲ καὶ τὸ λέγειν, ὅτι πέρυκεν οὕτως καὶ ταύτην δεῖ νομίζειν εἶναι ἀρχήν, ὅπερ ἔσικεν Ἐμπεδοκλῆς ἀν εἰπεῖν, ὡς τὸ κρατεῖν καὶ κινεῖν ἐν μέρει τὴν φιλίαν καὶ τὸ νεῖκος ὑπάρχει τοῖς πράγμασιν ἐξ ἀνάγκης, ἢρεμεῖν δὲ τὸν μεταξὸ χρόνον. Τάχα δὲ καὶ οἱ μίαν ἀρχὴν ποιοῦντες, ὡσπερ Ἀναξαγόρας, οὕτως ἀν εἶποιεν.

(Aristoteles Phys. lib. VIII cap. 1. p. 252, a. 3 ed. Bekker. Simplicius fol. 272. b. πλάσματι ἐοιχέναι εἰπών τὸ λέγειν, ὅτι ὁτὲ μὲν ἦν χίνησις, ότε δε ού, διά το μη έχειν αλτίαν αποδούναι τούτου, έφεξης φησιν, ότι και το λέγειν ότι πέφυκεν ούτω, και ταύτην ώς άρχην και αιτίαν άποδιδόναι δμοίως πλασματωδές έστιν. Τοῦτο δὲ ἔοικεν Ἐμπεδοκλῆς αν είπειν ότε λέγει ότι το χρατείν και χινείν έν μέρει την φιλίαν και το νεϊκος έξ ανάγκης υπάρχει τοῖς πράγμασιν. Εί δέ και τοῦτο, και τὸ ἡρεμεῖν ἐν τῷ πεταξύ χρόνω. των γάρ εναντίων χινήσεων ήρειτία πεταξύ έστι. Εύδημος δὲ τὴν ἀχινησίαν ἐν τῆ τῆς φιλίας επιχρατεία κατά τὸν σφαϊρον εκδέχεται, επειδαν απαντα συγκριθη « ένθ' ούτ' ηελίοιο διείδεται ώχεα γυῖα, » ἀλλ', ώς φησιν « οὕτως άρμονίης πυχινῷ κρύφα έστήρικται σφαϊρος κυκλοτερής μονιή περιγηθέι αιών. » Άρξαμένου δε πάλιν του νείχους επιχρατείν, τότε πάλιν χίνησις εν τῷ σφαίρῳ γίνεται : « πάντα γάρ έξείης πελεμίζετο γυῖα θεοίο. » (Vide Empedocl. vs. 169-180 in Phil. Græc. vol. 1 p. 5 et 41 seq.) Ό δὲ Εὐδημος μέμφεται τῷ Ἀναξαγόρα,

ου μόνον ότι μη πρότερον ούσαν άρξασθαί ποτε λέγει την κίνησιν, άλλ' ότι και περί τοῦ διαμένειν ή λήζειν ποτέ παρέλιπεν είπεῖν, χαίπερ οὐχ ὄντος φανεροῦ · « τί γάρ χωλύει, φησί, δόξαι ποτέ τῷ νῷ στῆσαι πάντα το χρήματα, καθάπερ έκεῖνος εἶπε κινῆσαι. » Καὶ τοῦτο δὲ αἰτιᾶται τοῦ ἀναξαγόρου δ Εὐδημος. «Πῶς ένδέχεται στέρησίν τινα προτέραν είναι τῆς ἀντικειμένης έξεως; εί οὖν ή ἐρημία στέρησις χινήσεώς έστιν, ούχ αν είη πρό τῆς χινήσεως.» At de eadem re ipse Aristoteles Phys. lib. VIII cap. 1. p. 251. α 16. οὐχοῦν καὶ ταῦτα ἀναγκαῖον ἢ γενέσθαι ποτὲ οὐχ ὄντα ἡ ἀίδια εἶναι. Εἰ μὲν τοίνυν ἐγένετο τῶν χινητῶν ἔκαστον, ἀναγκαῖον πρότερον τῆς ληφθείσης ἄλλην γενέσθαι μεταδολήν καλ κίνησιν, καθ' ήν εγένετο τὸ δυνατόν χινηθηναι, ή χινησαι. Είδ' όντα προϋπηρχεν άει χινήσεως μή ούσης, άλογον μέν φαίνεται και αύτόθεν ἐπιστήσασιν, οὐ μήν άλλὰ μᾶλλον ἔτι προϊοῦσι τοῦτο συμβαίνειν άναγχαῖον. Εἰ γὰρ τῶν μὲν χινητῶν ὄντων τῶν δὲ χινητιχῶν ότὲ μὲν ἔσται τι πρῶτον χινοῦν, τὸ δὲ χινούμενον, ότὸ δ' οὐθέν, ἀλλ' ήρεμεῖ, άναγχαῖον τοῦτο μεταβάλλειν πρότερον. ἦν γάρ τι αίτιον της ήρεμίας · ή γαρ ήρέμησις στέρησις της χινήσεως. "Ωστε πρό της πρώτης μεταδολης έσται μεταδολή προτέρα.)

72. "Ωστε τὸ φάναι συνεχῶς ἀλλοιοῦσθαι λίαν ἐστὶ τοῖς φανεροῖς ἀμφισδητεῖν. Εἰς τοὐναντίον γὰρ ἡ ἀλλοίωσις, δ δὲ λίθος οὖτε σκληρότερος γίνεται οὖτε μαλακώτερος. Κατά τε τὸ φέρεσθαι θαυμαστὸν εἰ λέληθεν δ λίθος κάτω φερόμενος ἡ μένων ἐπὶ τῆς γῆς.

(Aristoteles Phys. lib. VIII cap. 3 p. 253 b. 28 ed. Bekker. Simplicius fol. 277 (cf. Scholl. in Aristot. p. 430. a. ed. Brandis.) δτι δὲ μή ἐστι συνεχής ἡ κατὰ τὴν ἀλλοίωσιν κίνησις, δείκνυσι καὶ ἐκ τῆς ἐναργείας. Ὁ γὰρ λίθος ἐν πολλῷ χρόνῳ οὕτε σκληρότερος γίνεται οὕτε μαλακώτερος ἀλλ' οὐδὲ ἐκάστης ἡμέρας ἀποβρεῖ τι αὐτοῦ, ὡς φησιν Εὐδημος. Ἐν πολλοῖς γὰρ ἔτεσι πλείων ἔσται ἡ ἀπόβροια τοῦ σώματος, ἀφ' οῦ ἀποβρεῖ, καίτοι διαμένοντα, φησί, φαίνεται πολλὰ καὶ σμικρὰ παμπλήθη χρόνον ἄψαυστα κείμενα.)

id est, totius tractatus ultimo allatis certioribus argumentis institutas contineri. Quamobrem etiam nonnullis
hic liber in rerum tractatione supervacaneus esse visus
est, utpote qui infirmioribus vel, ut Alexander ait,
subtilioribus rationibus nitatur. Quid? quod Eudemus
quoque hactenus universæ propemodum expositionis
capita intellectu consecutus, omisso hoc tanquam supervacaneo, ad ultimi libri capita transiit. Sed Themistius
quoque totius tractatus interpres, qui singula latius
perscribit, postquam ad hunc librum pervenit multa
ejus capita neglexit.

71. Quodsi hæc fieri non possunt, apparet motum perpetuum esse, et non, modo esse, modo non esse. Etenim ita dicere potius simile est commento; pariterque dicere, sic esse natura comparatum, alque hoc oportere principium esse putare, quod quidem Empedocles dixiase videtur, rebus videlicet contingere necessario, ut per vices concordia et discordia vincant easque moveant, medio autem tempore quiescant. Forsitan etiam qui unum principium faciunt, ut Anaxagoras, ita dixerint.

72. Quamobrem dicere, se continenter transfigurari. est rebus admodum perspicuis obsistere. Transfiguratio enim in contrarium transitio est: at lapis neque durior fit, neque mollior. Quod autem ferri perhibetur lapis, mirandum est, si clam deorsum fertur aut in terra manet.

73. "Ωστε φανερόν, ότι δδύνατον όμοίως το πάντα ήρεμεῖν καὶ τὸ πάντα κινεῖσθαι συνεχῶς, τῷ τὰ μὲν ἀεὶ κινεῖσθαι τὰ δ' ήρεμεῖν ἀεί. Λοιπὸν οὖν θεωρῆσαι πότερον πάντα τοιαῦτα οἶα κινεῖσθαι καὶ ήρεμεῖν, ἢ ἔνια μὲν οὕτως, ἔνια δ' ἀεὶ ήρεμεῖ, ἔνια δ' ἀεὶ κινεῖται τοῦτο γὰρ δεικτέον ήμῖν.

(Aristoteles Phys. lib. VIII cap. 3. p. 254. b. 1. ed. Bekker. Simplicius fol. 276. χρη δε έφιστάνειν, δτι καὶ άλλα δύο τμήματα ἢν ἐκ τῆς διαιρέσεως άναφαίνεσθαι, διχῆ τέμνοντα τὰ ὄντα, τῶν μέν έπαμφοτεριζόντων καὶ ποτὲ μὲν κινουμένων ποτἐ δὲ ήρεμούντων, τῶν δὲ λοιπῶν ἡ ἀεὶ χινουμένων ἡ ἀεὶ ήρεμούντων. Καὶ δ γε Εύδημος παραφράζων σχεδὸν καὶ αὐτὸς τὰ ᾿Αριστοτέλους τίθησι καὶ ταῦτα τὰ τιμήματα συντόμως λέγων « ή πάντα ἐπαμφοτερίζει ή τινα αὐτῶν, τὰ δὲ λοιπὰ χινεῖται ή ήρεμεῖ. » Res ita se habet. Tria commemorat Aristoteles philosophorum dogmata. Etenim aut omnia semper quiescunt, quæ Parmenidis et Melissi opinio suit; aut omnia semper moventur, ut Heraclito placuit; aut alia moventur, alia quiescunt. Postremun vero hoc triplex est. Nimirum aut alia motu agitata semper moventur, alia quiescentia semper quiescunt; aut natura ita comparatum est, ut cuncta similiter moveantur atque quiescant, aut denique quædam res semper immobiles, aliæ semper in motu, aliæ utriusque status participes sunt. Jam vero his alia duo addi posse, caque Eudemum indicasse monet Simplicius. Etenim ultimum sic amplificari potest, ut dicamus non solum τὰ μὲν ἀμφοτέρων μεταλαμδάνει, τὰ δ' ἀεὶ χινεῖται, sed etiam τὰ μὲν ἀμφοτέρων μεταλαμβάνει, τὰ δ' ἀεὶ ήρεμεί. Quæ cur non scripserit philosophus, Simplicius ipse intellexit; Aristoteles vero bis hoc capite de eadem re disputat. Nam p. 253. a. 22 ait άρχη δέ της σχέψεως έσται ήπερ χαί περί της λεχθείσης απορίας, διά τί ποτε ένια των όντων ότε μέν χινείται, ότε δε ήρεμει πάλιν. Άνάγχη δ' ήτοι πάντα ήρεμεῖν ἀεί, ή πάντ' ἀεὶ χινεῖσθαι, ή τὰ μέν χινείσθαι τὰ δ' ήρεμείν, χαλ πάλιν τούτων ήτοι τὰ μέν χινούμενα χινεῖσθαι ἀεί, τὰ δ' ἡρεμοῦντα ἡρεμεῖν [adde ἀεί], ή πάντα πεφυχέναι δμοίως χινεῖσθαι χαὶ ήρεμείν, ή το λοιπον έτι και τρίτον · ἐνδέχεται γάρ τὰ μέν dei των όντων ακίνητα είναι, τά δ' dei κινούμενα, τὰ δ' ἀμφοτέρων μεταλαμδάνειν. Deinde paucis interpositis p. 254. a. 16 άρχην δε πάλιν ποιητέον άπὸ τῶν νῦν διορισθέντων τὴν αὐτὴν ἢνπερ ἡρξάμεθα πρότερον. "Η γάρ τοι πάντα ήρεμεῖ, ή πάντα κινείται, ή τὰ μέν ήρεμεί τὰ δὲ χινείται τῶν ὅντων. χαί εί τὰ μέν ήρεμεῖ τὰ δὲ χινεῖται, ἀνάγχη ήτοι πάντα ότε μεν ήρεμείν, ότε δε χινείσθαι, ή τα μεν αεί ήρεμεῖν τὰ δ' ἀεὶ χινεῖσθαι αὐτῶν, τὰ δὲ ότὲ μὲν ήρεμεῖν δτέ δὲ χινεῖσθαι. Hæc consideranti apparet, mancam Aristotelis orationem supplendam nobis esse. Quippe deesse integrum membrum jam Spengelius vidit, quum duo, non tria sint. Locus autem, de quo agitur, facillime videtur repetitione verborum ή τὰ μὲν ἀεὶ ἡρεμείν, τὰ ο del xivelo0ai posse restitui aut alia ratione sanari, verbi causa ή τὰ μέν ἀεὶ ήρεμεῖν, τὰ δ' ἀεὶ κινεῖσθαι, ή τὰ μέν οδτως, τὰ δὲ ότὲ μέν κτλ. Adjicit vero Simplicius: δηλον δέ ότι της τριχή ταύτης διαιρέσεως δειχνυμένην άληθοῦς καὶ τὰ νῦν διχῆ διαιρεθέντα έλέγχεται.)

74. Είδη πάντα τὰ χινούμενα ἢ φύσει χινεῖται, ἢ παρὰ φύσιν καὶ βία, καὶ τά τε βία καὶ παρὰ φύσιν πάντα ὑπό τινος καὶ ὑπ' ἄλλου, τῶν δὲ φύσει πάλιν τά δ' ὑρ' αὐτῶν χινούμενα ὑπό τινος χινεῖται καὶ τὰ μὴ ὑρ' αὐτῶν, οἶον τὰ κοῦφα καὶ τὰ βαρέα (ἢ γὰρ ὑπὸ τοῦ γεννήσαντος καὶ ποιήσαντος κοῦφον ἢ βαρύ, ἢ ὑπὸ τοῦ τὰ ἐμποδίζοντα καὶ χωλύοντα λύσαντος), ἄπαντα ἀν τὰ χινούμενα ὑπό τινος χινοῖτο.

(Aristoteles Phys. lib. VIII. cap. 4 p. 255. b. 31 ed. Bekker. Simplicius fol. 282. b.) φυσικώτερον δὲ νῦν ἔδειξεν ὅτι πᾶν τὸ κινούμενον ὑπό τινος κινεῖται, ἤπερ ἐν τῷ πρὸ τούτου βιδλίω. Ὁ δὲ Εὖ-δημος ὅτι τὸ κινούμενον ὑπό τινος κινεῖται, δείκνυσι καὶ ἐκ τῆς τῶν πρός τι συνυποστάσεως: « ὡς γὰρ τὸ τεμνόμενον, φησίν, ἀλογον μὴ ὑπό τινος τέμνεσθαι, καὶ τὸ ἐλκόμενον μὴ ὑπό τινος ἔλκεσθαι, καὶ δλως τὸ ποιούμενον μὴ ὑπό τινος ποιεῖσθαι, οὕτω καὶ τὸ κινούμενον μὴ ὑπό τινος ποιεῖσθαι, οὕτω καὶ τὸ κινούμενον μὴ ὑπό τινος κινεῖσθαι.»

75. Τοῦτο δὲ διχῶς ἢ γὰρ οὐ δι' αὐτό τὸ κινοῦν, ἀλλὰ δι' ἔτερον, δ κινεῖ τὸ κινοῦν, ἢ δι' αὐτό, καὶ τοῦτο ἢ πρῶτον μετὰ τὸ ἔσχατον ἢ διὰ πλειόνων, οἶον ἡ βακτηρία κινεῖ τὸν λίθον καὶ κινεῖται ὑπὸ τῆς χειρὸς κινουμένης ὑπὸ τοῦ ἀνθρώπου, οδτος δ' οὐκέτι τῷ ὑπ' ἀλλου κινεῖσθαι. Ἄμφω δὴ κινεῖν φαμεν, καὶ τὸ τελευ-

<sup>73.</sup> Itaque apparet, fieri non posse, ut similiter cuncta quiescant atque omnia perpetuo moveantur, eo quod alia quidem semper moventur, alia vero semper quiescunt. Restat igitar, ut consideremus, utrum universa talia sint, ut moveantur et quiescant, an quædam hujusmodi sint, alia vero semper quiescant, alia denique semper moveantur. Hoc enim nobis demonstrandum erit.

<sup>74.</sup> Si igitur omnia quæ motu agitantur, aut natura meventur aut præter naturam et violenter, quæque per

vim et præter naturam omnia a quodam et ab alio; illorum autem, quæ natura rursus moventur, tum ea quæ interiore et suo motu cientur, tum ea quæ non sua vi aguntur, ut levia et gravia (aut enim ab eo quod generavit et fecit leve aut grave, aut ab eo quod impedientia et prohibentia solvit) omnia utique quæ in motu sunt ab aliquo moventur.

<sup>75.</sup> Id autem quod movet, est duplex. Aut enim non per se ipsum movet, sed per aliud, quod quidem id

ταῖον καὶ τὸ πρῶτον τῶν κινούντων, ἀλλὰ μᾶλλον τὸ πρῶτον ἐκεῖνο γὰρ κινεῖ τὸ τελευταῖον, ἀλλ' οὐ τοῦτο τὸ πρῶτον, καὶ ἄνευ μέν τοῦ πρώτου τὸ τελευταῖον οὐ κινήσει, ἐκεῖνο ὁ' ἄνευ τούτου, οἶον ἡ βακτηρία οὐ

χινήσει μή χινούντος του ανθρώπου.

(Aristoteles Phys. lib. VIII cap. 5 p. 256. a. 4 ed. Bekker. Simplicius fol. 283 (cf. Scholl. in Aristot. p. 433. a. ed. Brandis.) δείξας, δτι πᾶν τὸ κινούμενον ὑπό τινος κινεῖται, ἐφεξῆς ἀκολούθως ἀναζητεῖ, πότερον ὑπὸ κινουμένου κινεῖται τὸ κινούμενον ἢ ὑπὸ ἀκινήτου. Διὰ δὲ τὸ πᾶσι σχεδόν, ὡς φησιν Εὐδημος, δοκεῖν τὸ κινοῦν κινεῖσθαι καὶ αὐτό, τῶν δὲ κινούντων ἄμα καὶ κινουμένων τὸ μὲν αὐτοκίνητον ἐστι, τὸ δὲ ὑπ' ἄλλου ἔξωθεν κινεῖται, δύο ὄντων τῶν ἀρχικῶν τῆς κινήσεως, τοῦ τε ἀκινήτου καὶ τοῦ αὐτοκινήτου, τὸ αὐτοκίνητον πρῶτον παραδίδωσι, καὶ δείκνυσιν, ὅτι ἔστι πρῶτόν τι ἐν τοῖς κινοῦσί τε καὶ κινουμένοις, δ κινεῖ μὴ ὑπ' ἄλλου ἔξωθεν κινούμενον.)

76. Εὶ δὴ ἀνάγχη πᾶν τὸ χινούμενον ὑπό τινός τε χινεῖσθαι, καὶ ἢ ὑπὸ χινουμένου ὑπ' ἄλλου ἢ μή, καὶ εἰ μὲν ὑπό τινος ὑπ' ἄλλου χινουμένου, ἀνάγχη τι εἶναι χινοῦν δ οὐχ ὑπ' ἄλλου πρῶτον, εἰ δὲ τοιοῦτο τὸ πρῶτον, οὐχ ἀνάγχη θάτερον (ἀδύνατον γὰρ εἰς ἄπειρον ἰέναι τὸ χινοῦν καὶ τὸ χινούμενον ὑπ' ἄλλου αὐτό τῶν γὰρ ἀπείρων οὐχ ἔστιν οὐδὲν πρῶτον) — εὶ οὖν ἄπαν μὲν τὸ χινούμενον ὑπό τινος χινεῖται, τὸ δὲ πρῶτον χινοῦν χινεῖται μέν, οὐχ ὑπ' ἄλλου δέ, ἀνάγχη αὐτὸ ὑρ' αὐτοῦ χινεῖσθαι.

(Aristoteles Phys. lib. VIII cap. 5 p. 256. a. 13 ed. Bekker. Edidi καὶ εῖ μὲν ὑπό τινος ὑπ² ἄλλου

κινουμένου pro vulgata lectione και εί μέν ὑπ' άλλου κινουμένου. Simplicius fol. 283 b. συνάγει λοιπόν τὰ δεδειγμένα. Δέδεικται δὲ ὅτι πᾶν τὸ κινούμενον ύπό τινος χινείται, χαὶ προσετέθη ότι τὸ ὑπό τινος κινούμενον ύπο πρώτου κινούντος κινείται, ή προσελήφθη δτι τὸ πρῶτον κινοῦν κινεῖται μέν, οὐχ ὑπ' άλλου δέ ο ο ό δε γάρ άν έτι πρώτον ήν και είς άπειρον άνάγχη προϊέναι τὰ χινοῦντα χαὶ χινούμενα, χαὶ οὕτως άνηρεϊτο ή χίνησις, ώστε πᾶν τὸ χινούμενον ὑπὸ πρώτου χινεϊται τοῦ αὐτοχινήτου. Καὶ γὰρ ἀναιρουμένου τούτου άναιρεϊται καὶ τὰ μή οὕτω κινοῦντα, ἐκείνων δὲ ἀναιρουμένων τοῦτο οὐ συναιρεῖται. "Ολως δὲ τὸ ὑπ' άλλου χινούμενον βστερόν έστι τοῦ χινοῦντος χινουμένου καὶ αὐτοῦ, πρῶτον ἄρα τοῦτο. Ετι δὲ τὸ κινοῦν τῷ χινουμένω αἴτιόν ἐστι τοῦ χινεῖσθαι τὸ δὲ αἰτιατὸν ύστερον τοῦ αἰτίου, πρῶτον ἄρα χινεῖ χινούμενον τὸ αύτὸ χινοῦν. Προστίθησι δὲ ὁ Εύδημος, ὅτι καὶ τῶν ένταῦθα χινήσεων αί ζωτιχαί φαίνονται χινήσεις αἴτιαι, καί ή ούρανία της των στοιχείων δηλονότι μεταδολής. Δοχει δέ και αύτη ζωτική πως ου γάρ οπ' άλλου χινεΐται δ οὐρανός, ἀλλ' ὑφ' ξαυτοῦ. )

77. Έτι δὲ καὶ ὧδε τὸν αὐτὸν τοῦτον λόγον ἔστιν ἐπελθεῖν. Πᾶν γὰρ τὸ κινοῦν τί τε κινεῖ καὶ τινί. 
"Η γὰρ αὐτῷ κινεῖ τὸ κινοῦν ἢ ἄλλῳ, οἶον ἄνθρωπος ἢ αὐτὸς ἢ τῇ βακτηρία, καὶ ὁ ἄνεμος κατέβαλεν ἢ αὐτὸς ἢ ὁ λίθος δν ἔωσεν. 'Αδύνατον δὲ κινεῖν ἄνευ τοῦ αὐτὸ αὐτῷ κινοῦντος τὸ ῷ κινεῖ ἀλλ' εὶ μὲν αὐτὸ αὐτῷ κινεῖ, οὐκ ἀνάγκη ἄλλο εἶναι ῷ κινεῖ, ἀν δὲ ἢ ἔτερον τὸ ῷ κινεῖ, ἔστι τι δ κινήσει οὐ τινί, ἀλλ' αὐτῷ, ἢ εἰς ἄπειρον εἶσιν. Εἰ οὖν κινούμενόν τι κινεῖ,

motu ciet quod movet aut per se movet. Et hoc aut primum post ultimum aut per plura media movet, ut baculus movet lapidem et movetur a manu, quæ quidem ab homine motu agitatur. Hic autem non amplius ex eo movet, quod ab alio ipse motu cietur. Utrumque igitur movere dicimus, et ultimum moventium et primum: sed magis primum. Illud enim ultimum movet, sed ultimum primum non movet; et sine primo quidem ultimum non movebit, sed sine hoc primum movere potest; verbi causa baculus, nisi homo movet, non movebit.

76. Si ergo omne quod movetur, ab aliquo moveri necesse est, et aut ab eo quod movetur ab alio, aut ab eo quod non movetur ab alio, et ai movetur ab eo quod alieno pulsu agitatur, movens aliquid esse primum quod non ab alio moveatur, necesse est: sin autem tale est primum, non necesse est alterum esse (fieri enim non potest, ut in infinitum peregrinetur id quod movet atque movetur ab alio, quippe quum infinitorum nihil sit primum) si igitur omne quidem quod movetur, alieno pulsu agitatur, id vero quod primum movet, movetur quidem, sed non ab alio, ipsum profecto primum suo motu cieatur et agatur necesse est.

77. Præterea sic etiam eandem hanc rationem explicare licet. Omne enim quod movet, et aliquid et aliquo movet. Quippe aut per se aut alio movet motus principium, ut homo aut ipse aut baculo movet, et aut ipse ventus dejecit, aut lapis quem pepulit ventus. Fieri vero non potest, ut id quo motus alicui rei affertur, moveat sine eo quod movet sua sponte. Sed si illud per se movet, non necesse est aliud esse, quo moveat; si vero aliud sit id quo moveat, est aliquid, quod quidem non aliquo, sed per se movebit, aut in infinitum abibit. Si igitur aliquid, quod movetur, movet, necesse est illud stare, et non in infinitum per gere. Nam si baculus movet, quia manu movetur, ma nus ipsa baculo motum affert. Quodsi manum etiam aliud quidpiam moveat, et illud itidem manum movet. Quum igitur id quod motum affert, aliud semper aliquo movet, tum id sit prius quod per se movet necesse est. Quodsi hoc movetur quidem, sed alieno pulsu non agitatur, necesse est ipsum profecto suo motu cieri et agi. Quamobrem hac etiam ratione aut ab eo statim quod se ipsum commovet, id quod movetur, motu cietur, aut ad tale quid aliquando pervenit.

ανάγκη στηναι και μή είς άπειρον ίέναι ει γάρ ή βακτηρία κινει τῷ κινεισθαι ὑπὸ της χειρός, ή χειρ κινει τὴν βακτηρίαν εί δὲ και ταύτην άλλο κινει, και ταύτην ἔτερόν τι τὸ κινοῦν. Όταν δή τινι κινη ἀεὶ ἔτερον, ἀνάγκη είναι πρότερον τὸ αὐτὸ αὐτῷ κινοῦν. Εὶ οὖν κινειται μὲν τοῦτο, μὴ άλλο δὲ τὸ κινοῦν αὐτό, ἀνάγκη αὐτὸ αὐτὸ κινειν ιώστε και κατὰ τοῦτον τὸν λόγον ήτοι εὐθὺς τὸ κινούμενον ὑπὸ τοῦ αὐτὸ κινοῦντος κινειται ἡ ἔρχεταί ποτε εἰς τὸ τοιοῦτον.

(Aristoteles Phys. lib. VIII cap. 5 p. 256. a. 21 ed. Bekker. Simplicius fol. 284. b. δτι μέν δ αὐτός ἐστι λόγος οδτος τῷ πρὸ αὐτοῦ καὶ αὐτὸς λέγει. διαφέρει δέ, φησίν δ 'Αλέξανδρος, τῆ ἐφόδω, ὅτι ἐχεῖ μέν ή άρχη της δείξεως άπο του το κινούμενον ή ύπο αύτῷ χινοῦντος χινεῖσθαι ἢ οὐχ αύτῷ, ἀλλ' ὑπ' ἄλλου• ένταῦθα δὲ ἀπὸ τοῦ χινοῦντος ἡ δεῖξις αὐτῷ πρόεισι. Λαμδάνει γάρ πᾶν τὸ χινοῦν ώσπερ τι χινεῖ · ἀδύνατον γάρ τι χινείν μέν, μηδέν δέ χινείν, ούτω χαί τινι κινείν. Μήποτε δε ού ταύτη διενηνόχασιν οι λόγοι. καί γάρ καί δ ήδη βηθείς άπο του κινούντος έπεχειρήθη λέγων ή γάρ οὐ δι' έαυτό τὸ κινοῦν, ἀλλά δι' έτερον δ κινεῖ τὸ κινοῦν, ἢ δι' ἐαυτό· άλλ' ἦ διαφέρει τὸ δι' έαυτὸ χινείν τοῦ έαυτῷ χινείν, χαὶ τὸ δι' έτερον τοῦ ἄλλω, ταύτη διενηνόχασιν οι λόγοι διαφέρει δέ ταῦτα τῷ τὸ μὲν δι' ἐαυτὸ χινοῦν ὡς ἐν αὑτῷ τὴν άρχην της χινήσεως έχον χινείν, τὸ δὲ αύτῷ χινοῦν ώς προσεχώς έφαπτόμενον τοῦ χινουμένου τὸ τὴν ἀρχὴν της κινήσεως έν αύτῷ έχον. Τοῦτο γάρ σημαίνει τὸ ρηθέν ὑπ' αὐτοῦ· οἶον ἄνθρωπος ἢ αὐτὸς ἢ τῆ βαχτηρία, και δ άνεμος κατέδαλεν ή αὐτὸς ή δ λίθος δν έωσεν. "Ωσπερ οὖν πρότερον τὸ δι' έτερον χινοῦν άνήγαγεν είς τὸ ὸι' έαυτὸ χινοῦν χαὶ ἔδειξεν, ὅτι ἐὰν ἦ τὸ δι' ἔτερον χινοῦν, ἀνάγχη τὸ δι' έαυτὸ χινοῦν προϋπάρχειν, ούτω τὸ ῷ κινεῖ τὸ κινοῦν μέσον δν τοῦ τε πρώτου χινούντος χαὶ τοῦ ἐσχάτου χινουμένου ἀνάγει είς τὸ αύτῷ χινοῦν, χαὶ δείχνυσιν ὅτι ὅταν τινὶ χινῆ ἀεὶ ἔτερον, ἀνάγχη εἶναι πρότερον τὸ αὐτὸ ἑαυτῷ χινούν, δ και την άρχην έν έαυτῷ τῆς κινήσεως έχει και προσεχές έστι τῷ κινουμένφ καὶ οὐ δι' άλλου αύτὸ πινεί. Τους μέν ουν λόγους ούτως, οίμαι, χρή διακρίνειν τοῦ Εὐδήμου καὶ συνάψαντος αὐτοὺς ἐν οἶς φησι α τὸ δὴ χινοῦν ἢ δι' αύτὸ χινεῖ ἢ δι' ἄλλο, χαὶ έαυτῷ 🐧 ἄλλφ. » Aristoteles postquam omnia, quæ moventur, ab aliquo agitari ( δπό τινός κινεῖσθαι) docuit, motus principium ab eo ducit quod se ipsum commoveat sive quod suo motu cieatur et agatur ( δφ' αύτοῦ κινούμενον ). Quippe in rebus cunctis, quæ alieno pulsu agitentur (ἐν τοῖς ὑπ' άλλου χινουμένοις) ait requiri aliquod movendi principium, quod sua sponte, non aliena vi ex-

trinsecus excitetur (ἀνάγκη τι είναι κινοῦν δ οἰγ ύπ' άλλου πρώτον), neque media in infinitum (εἰς ἀπειρον) progredi, quia infinitorum nullum sit initium (των απείρων πρωτον). Quamobrem movendi sons (πρῶτον χινοῦν) agitatur quidem, sed non aliunde (ὑπ' ἄλλου), verum a se (ὑρ' αύτοῦ). Idem præceptum et alibi philosophus aliis verbis, non alia ratione dat. Itaque non est quod cum Alexandro et Simplicio verborum discrimen fingamus, quod ipse Aristoteles haudquaquam fecit. Namque ut eandem notionem habent ὑφ'αύτοῦ, δι' αὐτό et αύτῷ χινεῖσθαι : ita eandem vim habere ὑπ' ἄλλου, δι' ἔτερον et άλλω κινείσθαι apertum est. Accedit quod Stagirites in eadem comprehensione variat dictionem p. 257. b. 18 διχῶς γὰρ ἦν χινεῖν, τὸ μὲν ὑπ' άλλου χινούμενον αὐτό, τὸ δ' αὕτῷ. Non audiendus igitur Eudemus, qui hoc et sequenti loco tum δι' αύτό et ξαυτῷ, tum δι' άλλο et άλλω distinguit, quæ non in rerum, sed in sola verborum varietate versantur.)

78. ᾿Αδύνατον δή τὸ αὐτὸ αὐτὸ χινοῦν πάντη χινεῖν αὐτὸ ἑαυτό · φέροιτο γὰρ ἄν δλον καὶ φέροι τὴν
αὐτὴν φοράν, ἐν δι καὶ ἄτομον τῷ εἴδει, καὶ ἀλλοιοῖτο
καὶ ἀλλοιοῖ, ὥστε διδάσκοι ῶν καὶ διβάσκοιτο ἄμα,
καὶ ὑγιάζοι καὶ ὑγιάζοιτο τὴν αὐτὴν ὑγίειαν.

(Aristoteles Phys. lib. VIII cap. 5 p. 257. b 2 ed. Bekker. Simplicius fol. 286. b. (cf. Scholl. in Aristot. p. 435, a. ed. Brandis.) δ μέν οὖν Εύδημος προϊστορήσας τὸ αύτὸ χινοῦν ώς ὁπὸ Πλάτωνος διεδόθη, διαιρεῖ πρῶτον τοὺς τρόπους, καθ' οὐς ένδέχεται τι αὐτοχίνητον λέγεσθαι γράφων οὕτως. « ήτοι γαρ όλον όλον χινεῖ, ἡ μέρος όλον, ἡ ἀνάπαλιν, ἡ μέρος μέρος. Κινείν δε λέγομεν πρώτως το αύτῷ χινείν ού τὸ έτέρω, καὶ τὸ δι' αύτὸ καὶ οὐ δι' ἄλλο. » Καὶ ούτω τούς τρεῖς τρόπους χαθ' ἔχαστον ἀνελὼν μόνον δείχνυσιν αὐτοχίνητον δυνάμενον εἶναι τὸ μέρει μέν χινοῦν, μέρει δὲ χινούμενον, χαὶ τούτου τὸ ἔχον ἐν αύτῷ τὸ μέν τι κινοῦν, ἀκίνητον δν καθ' αὐτό, τὸ δὲ κινούμενον. Ο δὲ Άριστοτέλης οὐ προέλαδε μέν τήν διαίρεσεν ταύτην, προελθών δε τίθησεν αὐτήν συντόμως δταν λέγη « τὸ γὰρ δλον εἰ χινεῖται αὐτὸ ὑ϶' έαυτοῦ, ήτοι ὑπὸ τῶν αὐτοῦ τινος χινήσεται ἡ δλον ύπὸ δλου. » Νῦν δὲ εὐθὺς ἔνα ἔκαστον προχειριζόμενος τῶν τρόπων τὰ ἐπόμενα ἄτοπα δείχνυσι καὶ πρῶτον τὸ τὸ όλον ὑφ' όλου έαυτοῦ χινεῖσθαι διὰ παραδειγμάτων άπεμφαϊνον δείξας, έφεξης ότι αδύνατόν έστιν έπιδείχνυσι, τὰ δὲ παραδείγματα · φέροι γὰρ ἄν, φησίν, όλον και φέροιτο την αυτήν φοράν, εν δν και άτομον τῷ εἴδει, ἢ άλλοιοῖτο καὶ άλλοιοῖ, ὧστε διδάσκοι ἀν

bitur et variabit; quamobrem simul docebit ac docebitur, eademque sanitate tum sanabit tum sanabitui.

<sup>78.</sup> Fieri igitur nequit, ut id quod motu suo cietur, se totum penitus moveat. Unum enim et individuum specie feretur totum eademque latione feret, et varia-

καὶ μανθάνοι άμα καὶ δγιάζοι καὶ δγιάζοιτο τὴν αὐτην ύγίειαν, άπερ ὁ Εὐδημος διὰ τῶν αὐτῶν ὀνομάτων σαφέστερα πεποίηχεν γράφων οῦτως « ἄρ' οὖν ἐνδέχεται φέρειν όλον όλον είπειν έπὶ τοῦ ώμου καὶ άμα τὸ αὐτὸ καὶ εν ἐπὶ τοῦ ὤμου φέρεσθαι, καὶ εἶναι καὶ έπὶ τοῦ ὤμου φέρειν καὶ ἔχειν; ἢ τοῦτο μέν οὐχ οἶόν τε, θερμαίνεσθαι δέ δλον όφ' όλου; και πῶς; τὸ μέν γάρ θερμαϊνον θερμαίνει, θερμόν δηλονότι όν, τὸ δὲ θερμαινόμενον είς τὸ θερμόν μεταβάλλει είς δ δέ μεταβάλλει, οδπω έστιν έχεινο, άμα δε είναι το αυτό θερμόν τε και μή θερμον άδύνατον. » Cf. Themistius fol. 60, b. qui inde a verbis πρώτον δε άπάντων διαιρετέον ipsum fortasse sequitur Eudemum. Platonis et Aristotelis de eo quod se ipsum commovet sententias inter se comparatas vide apud Simplicium fol. 290.)

7». "Οτι δ' οὐκ ἔστιν αὐτὸ αὕτὸ κινεῖν οὕτως, ὥστε ἔκάτερον ὑφ' ἔκατέρου κινεῖσθαι, ἐκ τῶνὸε φανερόν. Οὕτε γὰρ ἔσται πρῶτον κινοῦν οὐδέν, εἴ γε ἔκάτερον κινήσει ἐκάτερον τὸ γὰρ πρότερον αἰτιώτερον τοῦ κινεῖσθαι τοῦ ἐγομένου καὶ κινήσει μᾶλλον. Διχῶς γὰρ ἢν κινεῖν, τὸ μὲν τὸ ὑπ' ἄλλου κινούμενον αὐτό, τὸ δ' αὑτῷ · ἐγγύτερον δὲ τὸ ποβρώτερον τοῦ κινουμένου τῆς ἀργῆς ἢ τὸ μεταξύ.

(Aristoteles Phys. lib. VIII cap. 5, p. 257 b. 13 ed. Bekker. Simplicius fol. 287. b. συμπερανάμενος [ότι εί] έστι τι αὐτοχίνητον, ἀνάγχη τὸ μέν τι αὐτοῦ χινεῖν, τὸ δὲ χινεῖσθαι, δέδωχε πάλιν ήμῖν καλ τούτου την διαίρεσιν έννοεῖν εἰ γὰρ τὸ μέν τι χινεῖ τὸ δὲ χινεῖται, ἡ μέρος μὲν χινεῖ, τὸ δὲ δλον χινείται, ή τὸ μέν όλον χινεί, μέρος δὲ χινείται. Διαιρεῖ δὲ καὶ τοῦτο ὁ Εὐδημος οὕτως · « τὸ γὰρ κινοῦν, φησί, μέρος ή ἀχίνητον δν χινήσει ή χινούμενον. "Αλλ' εί μὲν ἀχίνητον, δέδειχται δ βουλόμεθα, ὅτι τὸ αὐτοχίνητον σύγχειται έχ χινουμένου καὶ ἀχινήτου τοῦ χινοῦντος εἰ δὲ τὸ χινοῦν μέρος χινούμενον χαὶ αὐτὸ χινεῖ, ἐπειδή πᾶν τὸ χινούμενον ὑπό τινος χινεῖται, καὶ τοῦτο ὑπό τινος κινηθήσεται. Οὐκοῦν έξωθεν μέν ούχ οζόν τε είναι το χινοῦν αὐτό ού γάρ αν έτι υφ' έαυτοῦ λέγοιτο χινεῖσθαι τὸ δλον, ἀλλ' ύπ' άλλου τοῦ τὸ χινοῦν αὐτὸ μέρος χινοῦντος. ^H o₹v τινος άρα τῶν ἐν τῷ αὐτοχινήτῳ χινήσεται. δπό τινος τῶν ἐαυτοῦ μορίων χινήσεται τὸ χινοῦν μέρος, ή ύπὸ τοῦ χινουμένου. Καὶ τοῦτο πάλιν τὸ χινοῦν ἢ ἀχίνητον ὂν χινεῖ χαὶ ἔσται τὸ πρώτως χινοῦν ακίνητον, ή κινούμενον, καὶ πάλιν ή ύπο μέρους έαυτοῦ, ἢ ὑπό τοῦ χινουμένου ἀνταναιροῦντες δέ, φησὶν δ Εύδημος, οδτως ήξομέν ποτε είς τὰ πρώτως χινούντα ταύτα δὲ ἦν ἀ μή τινι ἐχίνει, ἀλλ' ὅλα ὅλοις• ου γάρ ενδέχεται την άνταναίρεσιν άπειρον είναι. ού γάρ αν χινοΐντο [leg. χινοΐτο] μή όντος πρώτου, δέδεικται δὲ ὅτι ὅλον ὑπὸ ὅλου ἀδύνατον κινεῖσθαι ξαυτοῦ, ώστε ἀνάγχη τὸ πρώτως χινοῦν ἀχίνητον δν χινείν. » Ούτω μέν οὖν δ Εύδημος διαιρεί. 'Ο δ' Άριστοτέλης πρώτον άναιρει τὸ μόριον μέν τι χινείν, μόριον δέ τι χινείσθαι ούτως ώστε χαὶ τὸ χινούμενον χινείν πάλιν αὐτὸ καὶ τὸ χινοῦν χινεῖσθαι ὑπὸ τοῦ χινουμένου δπ' αὐτοῦ συμβαίνει γὰρ οὐτως έχάτερον ύφ' έκατέρου κινεϊσθαι, ύπό τε τοῦ κινουμένου ύπ' αὐτοῦ καὶ ὑφ' έαυτοῦ. Εἰ γάρ τὸ Α κινεῖ τὸ Β, τὸ δὲ Β κινεί τὸ Α, καὶ ὑφ' ἐαυτοῦ ἄρα κινείται τὸ Α, καὶ μαλλον ή υπό τοῦ Β. Μαλλον γάρ υπό τοῦ πρώτου χινούντος χινείται τὸ χινούμενον ἢ ὑπὸ τοῦ προσεγοῦς, ώς δέδεικται πρότερον. Exponit Aristoteles quod per se moveatur (τὸ αὐτοχίνητον) e duobus constare membris, quorum alterum moveat, alterum moveatur. Quocirca fieri potest, ut aut totum (τὸ δλον) moveat et pars (μέρος) moveatur, aut pars moveat et totum moveatur, aut pars moveat et pars moveatur. Excluditur quartum. Quis enim totum simul movere et moveri dixerit. quod absurdum est? Neque priora duo admittas; tertium igitur probandum. Eo spectat Eudemi fragmentum. Quum enim philosophus membra ista non invicem se movere (ξχάτερον ύφ' έχατέρου χινεῖσθαι) affirmet, alterum immobile (ἀχίνητον) esse, alterum moveri (χινούμενον) efficitur. Etenim quoniam naturæ per se mobilis (τοῦ αὐτοχινήτου) alterum membrum est movens (τὸ μὲν μέρος χινοῦν), alterum motum (τὸ δὲ χινούμενον): prius illud (τὸ χινοῦν μέρος) movet, aut quando quiescit ( ἀχίνητον δν ), aut quando movetur (χινούμενον). Si quiescit, demonstratum est quod volumus; si vero pulsu agitatum (χινούμενον) commovet movens illud membrum (τὸ χινοῦν μέρος), non aliunde agitari, sed suo motu cieri debet. Quapropter semper in eadem quæstione res versabitur. Sic autem progredientes perveniemus ad principium motus (τὸ πρώτως χινούν), quod immobile esse apparet).

80. Άλλὰ μὴν εἴ γέ ἐστί τι ἀεὶ τοιοῦτον, χινοῦν μέν τι, ἀχίνητον δὲ αὐιὸ χαὶ ἄίδιον, ἀνάγχη χαὶ τὸ πρῶτον ὑπὸ τούτου χινούμενον ἄίδιον εἶναι.

(Aristoteles Phys. lib. VIII cap. 6, p. 259. b. 32

<sup>79.</sup> At non licere ipsum se ita commovere, ut utrumque ab utroque moveatur, ex hisce sane intelligitur.
Nam si utrumque movebit utrumque, nihil erit quod
moveat primum. Id enim quod prius movet, causa
magis est ut moveatur id quod motu cietur, quam id
quod illi adhæret. Duplex enim est motus, ut diximus,

siquidem aliud aliunde agitatur, aliud se ipsum movet. Cæterum id quod longius ab eo distat, quod motu cistur, propius est principio motus, quam id quod in medio invenitur.

<sup>80.</sup> At vero si quid semper tale est, ut moveat quidem aliquid, immobile autem et perpetuum sit, etiam

ed. Bekker. Simplicius fol. 294. b. (cf. Scholl. in Aristot. p. 440. a. ed. Brandis.) δείξας πρῶτον, δτι έστι χίνησις ἀεί, χαὶ ούτε γέγονέ ποτε χίνησις πρότερον μη ούσα, ούτε φθείρεταί ποτε, ώστε μη είναι χίνησιν, είτα έφεξῆς δείξας, ότι τὸ πρώτως χινοῦν καθ' έκάστην κίνησιν, ώς δ Εύδημος προστίθησιν, άχίνητον είναι χρή και καθ' αύτο και κατά συμβεδηχός, είναι δε χαι άίδιον ως αϊδίου χινήσεως αίτιον, άνάγχη εἶναί φησι τὸ πρώτως χινούμενον ὑπὸ τοῦ άχινήτου καὶ ἀιδίου χινητικοῦ ἀίδιον καὶ αὐτὸ εἶναι. συνυπάρχει γάρ άλλήλοις το κινοῦν ώς κινοῦν καὶ τὸ κινούμενον ώς κινούμενον. Αὐτὸς δὲ καὶ ἄλλην ἀπόδειξιν τούτου προστίθησι. Λαδών γάρ δμολογούμενον τὸ εἶναι γένεσιν καὶ φθορὰν ἐν τοῖς οὖσι, συνημμένον τι τοιούτον ἐπάγει. Εί μή ἔστι τι ἀΐδιον χινούμενόν τε καὶ κινοῦν, οὐκ ᾶν εἴη γένεσις ἀεὶ καὶ φθορά. Άλλὰ μήν έστι ταῦτα· έστιν άρα ἀίδιόν τι χινούμενόν τε xal xivouv.)

ει. Έπεὶ ο' ἐν τοῖς οὖσιν ἀνάγκη κίνησιν εἶναι συνεχη, αυτη δε μία έστιν, ανάγχη δε την μίαν μεγέθους τέ τινος είναι (οὐ γὰρ χινεῖται τὸ ἀμέγεθες) αλί ένος και υφ' ένος, ου γάρ έσται συνεχής, άλλ' έχομένη έτέρα έτέρας καὶ διηρημένη. Τὸ οὴ κινοῦν εί έν, η κινούμενον κινεί η ακίνητον όν. Εί μέν δή χινούμενον, συναχολουθείν δεήσει χαθ συμμεταβάλλειν αὐτό, ἄμα δὲ χινεῖσθαι ὑπό τινος · ὥστε στήσεται χαὶ ήξει είς τὸ κινεϊσθαι ὑπὸ ἀκινήτου. Τοῦτο γὰρ οὐκ ανάγχη συμμεταβάλλειν, αλλ' αεί τε δυνήσεται χινείν (άπονον γάρ τὸ οὕτω χινεῖν) χαὶ δμαλής αὕτη ή χίγησις ή μόνη ή μάλιστα. ου γάρ έχει μεταδολήν τὸ χινούν οὐδεμίαν. Δεί δὲ οὐδὲ τὸ χινούμενον πρὸς έχείνου έχειν μεταδολήν, ενα όμοια ή ή χίνησις. Άνάγχη δή ή ἐν μέσω ή ἐν χύχλω εἶναι· αὖται γὰρ αὶ ἀρχαί. ᾿Αλλὰ τώχιστα κινεῖται τὰ ἐγγύτατα τοῦ Τοιαύτη δ' ή τοῦ δλου χίνησις · ἐχεῖ ἄρα χινούντος.

(Aristoteles Phys. lib. VIII cap. 10 p 267. a. 21 ed. Bekker. (cf. Scholl. in Aristot. p. 453. a. ed. Brandis.) εἰπών ὁποῖον ἐστὶ τὸ πρώτως κινοῦν καὶ τὸ κινούμενον τὴν ἀτδιον κίνησιν, καὶ ὅπως ἔχοντα πρὸς ἄλληλα, ἐπειδὴ ζητεῖν ἔθος ἦν, ὡς ἔοικεν, ποῦ τὸ κινοῦν τὸν οὖρανόν ἐστι, καὶ οῖγε Πυθαγόρειοι

εν τῷ μέσω λέγειν εδόχουν αὐτό, χαὶ τοῦτο προσθείναι τοῖς περί τοῦ κινοῦντος λόγοις ἐδοκίμασεν, καὶ λέγει ότι ανάγκη αὐτὸ ἐν τῷ ἀρχῷ εἶναι τοῦ κινουμένου, δπερ χυριώτατόν έστιν. Δύο δὲ ἀρχαί εἰσιν ἐν τῆ σφαίρα, τό τε μέσον και το πέριξ άνάγκη οὖν φησιν έν τούτων τινὶ είναι τὸ κινοῦν. Άλλ' ἐπειδή τὸ ἐγγύτατα τοῦ χινοῦντος τάχιστα μάλλον χινείται, ταγεία δὲ ή τοῦ κύκλου (al. δλου) κίνησις, τοῦτ' ἔστι τῆς περιφερείας, έχει τὸ χινοῦν είη αν. Τὸ γὰρ μέσον αχίνητον δυ οὐ δοχεῖ πρὸς τὸ χινοῦν οἰχείως έχειν, Ο δὲ Εὐδημος ἐν τῷ μεγίστῳ χύχλῳ φησὶν εἶναι τῷ διά τῶν πόλων οὖτος γὰρ τάχιστα χινεῖται, τὸ δὲ χινούν δοχεί ἄρχεσθαι, έθεν τάχιστα άν χινήσαι καὶ ράστα. 'Απορεί δε ό 'Αλέξανδρος και πρός την έξω περιφέρειαν καὶ πρὸς τὸν μέγιστον κύκλον, εἰ ἐν τού. των (Ald. τούτω) τινί έστι τὸ κινοῦν αἴτιον, πῶς οὐ χινήσεται χατά συμβεδηχός. Καὶ εἰπών έχτός, εἰ μή ταύτης κατά τοὺς πόλους ἐστίν, ἐπαπορεί ὅτι καὶ δύο οὖτοι καὶ ἀκίνητοι, Ἀριστοτέλης δὲ καὶ Εὐδημός φασι τὸ ἐγγυτέρω τοῦ χινοῦντος τάχιστα χινείσθαι. Λύων δὲ τὴν ἀπορίαν λέγει ὅτι εἶ μὲν ἐν μορίω τινὶ είη της περιφερείας της έξωτάτω, χινοίτο αν χατά συμδεδηχός, τῷ κατὰ μόρια τὴν χίνησιν είναι τῆς σφαίρας εί δε εν πάση τη περιφερεία, έσται τε εν τψ τάχιστα φερομένω, καὶ δύκέτι αν κινοίτο κατά συμδεθηχός, τῷ πᾶσαν τὴν περιφέρειαν μὴ χινεῖσθαι, μηδε άλλάσσειν τὸν τόπον, άλλ' ἐν τῷ αὐτῷ μένειν Εγκρίνει οὖν εἶναι αὐτὸ ἐν πάση τῆ τῆς ἐκτὸς σφαίρας περιφερεία · ούτω γάρ, φησίν, έσται έγγυτάτω τοῦ τάχιστα κινουμένου καὶ μι κατά συμβεβηκὸς κινούμενον και την αύτην άει σχέσιν έχον πρός τὸ χινούμενον ὑπ' αὐτοῦ, διὸ καὶ διμοίαν ἀεὶ κίνησιν κινήσει. Ταῦτα ἡπόρησεν δ ᾿Αλέξανδρος καὶ έλυσεν ούτως, καίτοι πρότερον καλώς είπών, ότι οὐχ ώς τόπον τινά κατέχοντος τοῦ κινοῦντος ἀκουστέον. άμερες γάρ εδείχθη, άλλ' οὐδε ώς εἴδους ὄντος τοῦ ἐν ὧ έστιν, άλλ' ώς οὐσίας ἀσωμάτου αὐτῆς xαθ' αὑτὴν έν οὐσία. Κάν γάρ ἔμψυχον, φησίν, δν τὸ χυχλοφορητικόν σώμα κινήται κατά την έν αὐτῷ ψυχήν, άλλα και άλλου τινός δει την άρχην αὐτῷ τῆς xινή: σεως παρέχοντος. ἐπὶ πάντων γὰρ τῶν ἐμψύχων ἔζω θέν τι δν αίτιον αὐτοῖς καὶ ἀρχὴ γίνεται τῆς κινήσεως

illud quod ab eo primum movetur perpetuum esse necesse est.

81. Quoniam autem in iis quæ sunt, continuus motus necessario inest, hic vero est unus, unum motum magnitudinis cujuspiam esse necesse est (non enim id novetur, quod magnitudine caret) et unius esse atque ab uno: alioqui continuus non erit, sed adhærens alius alii ac divisus. Id porro quod movet, si unum est, aut motu agitatum movet aut immobile manens. Si igitur motu agitatum, simul sequatur ipsum atque mutetur, et insuper ab aliquo moveatur oportet. Quamobrem stabit

atque id consequetur, ut moveatur ab immobili. Hoc enim non necesse est simul mutari, sed poterit semper movere (facile enim est, hoc pacto movere) et hic motus aut solus aut maxime est æquabilis : id enim quod movet, nultam habet mutationem. Oportet vero etiam id quod ab illo movetur, ut motus sit similis, nullam habere mutationem. Atqui illud aut in medio, aut in circulo esse necesse est : hæc enim principia sunt. Sed celerrime moventur quæ proxima sunt moventi. Talis autem est universi motus : illic igitur est id quod movet.

τῆς ψυχικῆς τῆς κατά τόπον γινομένης, εἴγε ἐφέσει τινὸς ή κατά τόπον γίνεται τῶν ἐμψύχων κίνησις. Ταῦτα δ Άλέζανδρος έγραψεν ώς τελικόν μόνως αίτιον τὸ πρώτως χινοῦν τὸν Αριστοτέλη λέγειν ἀποδεχόμενος. Εἰ δέ, ὡς πολλοὶ λόγοι δειχνύουσι, καὶ ποιητικόν αὐτό νομίζει, την μέν ψυχην καὶ αὐτός οΐεται ώσπερ δ Πλάτων τοῦ μεταδατικοῦ τῆς κινήσεως αίτίαν είναι, τὸν δὲ ἀχίνητον νοῦν τοῦ περὶ τὰ αὐτὰ καὶ κατὰ τὰ αὐτὰ καὶ ἐν τῷ αὐτῷ ἀεὶ κινεῖσθαι χαθ' ένα λόγον χαὶ μίαν τάξιν. Εἰ οὖν ἀμερὲς τὸ χινούν χαι χωριστόν πάντη σωμάτων, αὐτό χαθ' αὐτό τέλειον έξηρημένον τοῦ παντός σωματιχοῦ χόσμου, χαλῶς ἔχει λέγειν καὶ πανταχοῦ αὐτὸ καὶ οὐδαμοῦ εἶναι. Εἰ δὲ οἱ μὲν Πυθαγόρειοι ἐν τῷ χέντρῳ λέγουσιν ίδρυσθαι, ο δε Άριστοτέλης εν τη απλανεί σφαίρα φησίν είναι, έχεινοι μέν το χέντρον έπιτηδειότερον τῶν ἄλλων τοῦ παντὸς μερῶν νομίζουσι πρὸς μέθεξιν της τοῦ δημιουργοῦ συνοχικής καὶ έδραστικής άγαθότητος, δ δὲ Άριστοτέλης πρώτως ἀπολαύειν τῆς δημιουργικής νομίζει κινήσεως. Και διά τοῦτο οί μέν Πυθαγόρειοι Έστίας τόπον καὶ Ζανός πύργον έκαλουν τὸ κέντρον, δ δ' Αριστοτέλης (p. 265. b. 8) μέτρον των άλλων χινήσεων την της άπλανους έλεγεν ώς πρώτην καὶ συνηρημένην καὶ τὸ τοῦ κινοῦντος αμερές διά της ταχυτητος ένειχονιζομένην. Ού χρή ούν δεδοιχέναι μή κατά συμδεθηκός κινήσωμεν τό πρώτως χινοῦν, ἐν τῷ ἀπλανεῖ λέγοντες αὐτὸ οὐρανῷ. Οὐ γάρ ἐστιν ἐν τῷ οὐρανῷ χυρίως ἐχεῖνο, ἀλλ' ὁ οὐρανὸς ἐν αὐτῷ· εἴπερ τὸ ἔν τινι περιέχεται ὑπὸ τοῦ έν ῷ ἐστι, περιέχει δὲ ἐχεῖνο τὸν ὅλον χόσμον τῆ **ἀπείρω αὐτοῦ δυνάμει. Μήποτε δὲ οὐδὲ ἡ ἐπινοη**θείσα ύπὸ τοῦ Ἀλεξάνδρου βοήθεια πρὸς τὸ μηδέ κατά συμβεδηχός έχεινο χινεισθαι αὐτάρχης έστιν ἀπὸ έννοίας έτι προϊούσα του έν τῷ οὐρανῷ εἶναι τὸ πρώτως χινούν· εί γάρ μή έν μορίω τινί, φησίν, έστίν, άλλ' εν πάση τη περιφερεία, έπειδή ή πασα οὐ χινείται ουδε άμείδει τόπον, άλλ' έν τῷ αὐτῷ μένει, ουδε κατά συμδεδηχός αν χινοῖτο. Εὶ οὖν ἡ μὲν πᾶσα οὐ χινεῖται, τὸ δὲ πρώτως χινοῦν ἐν τῷ τάχιστα χινουμένῳ λέγεται είναι, δηλον ότι ούκ έστιν εν τη πάση περιφερεία. Επειτα εί μέν ούτως έστιν έν τῆ πάση ώς κατατεταγμένον εν αὐτῷ, ἡ δὲ πᾶσα κατὰ μόρια κινεῖται, δῆλον ὅτι καὶ αὐτὸ μετὰ τῶν μορίων κατὰ συμβεδηχός χινηθήσεται. Εί δὲ ἀσχέτως χαὶ ἐξηρημένως τῷ δλφ πάρεστι, τί χωλύει καὶ τοῖς μέρεσιν άσχέτως και έξηρημένως και άμερίστως και άκινήτως

άμα πασι παρόν μηδέ κατά συμδεδηκός τη έκείνων χινήσει συγχινεισθαι; Καὶ ἀσφαλώς δ Εύδημος τὸ πρόδλημα εκτιθέμενος « εί άμερές, φησίν, έστι τὸ πρώτως χινούν χαι μή άπτεται του χινουμένου, πως έχει πρὸς αὐτό; » Τὸ οὖν ἀμερές καὶ μὴ ἀπτόμενον του χινουμένου, άλλ' άσχετον πρός αὐτό χαὶ έξηρημένον, πῶς δύναται συγχινεῖσθαι τῷ χινουμένω, ὧστε κατά συμβεθηκός κινείσθαι; Τὸν δὲ Εὐδημον δ 'Αλέξανδρος το πρώτως χινοῦν ἐν τῷ μεγίστῳ φησὶ λέγειν χύχλω τῷ διὰ τῶν πόλων ούτος γὰρ τάχιστα χι-ੇΕγω δε ούτως εδρον την γραφην έν τῷ Εὐδημείω « τῆς δὲ σφαίρας δ μέν τόπος δ περὶ τοὺς πόλους τάγιστα χινείται. » Καὶ τούτφ δὲ ἐφιστάνειν άξιον, ότι ό μεν 'Αλέξανδρος έν τη της σφαίρας περιφερεία το πρώτως χινούν νομίζει λέγειν τον Άριστοτέλη: μήποτε δὲ ἐν τῷ χύχλῷ λέγων, ἐν τῷ ὅλφ οὐρανῷ λέγει.)

82. Έχει δ' ἀπορίαν, εὶ ἐνδέχεται τι κινούμενον κινεῖν συνεχῶς. ἀλλὰ μὴ ὧσπερ τὸ ώθοῦν πάλιν καὶ πάλιν, τῷ ἐφεξῆς εἶναι συνεχῶς. Ἡ γὰρ αὐτὸ δεῖ ἀθεῖν ἢ ἔλκειν, ἢ ἄμφω, ἢ ἔτερόν τι ἐκδεχόμενον ἄλλο παρ' ἄλλου, ὥσπερ πάλαι ἐλέχθη ἐπὶ τῶν ριπτουμένων. Εἰ δὲ διαιρετὸς ῶν ὁ ἀὴρ ἢ τὸ ὕδωρ κινεῖ, ἀλλ' ὡς ἀεὶ κινούμενος, ἀμφοτέρως δ' οὐχ οἶόν τε μίαν εἶναι, ἀλλ' ἐχομένην. Μόνη ἄρα συνεχὴς ἢν κινεῖ τὸ ἀκίνητον · ἀεὶ γὰρ δμοίως ἔχον καὶ πρὸς τὸ κινούμενον δμοίως ἔζει καὶ συνεχῶς.

(Aristoteles Phys. lib. VIII cap. 10 p. 267. b. 9 ed. Bekker, Simplicius fol. 320. 8 8è F8δημος τοῦτο μὲν οὐχ ἀπορεῖ ὅπερ ὁ ᾿Αριστοτέλης, εἰ ένδέγεταί τι χινούμενον χινεῖν συνεγῶς, ἀπορεῖ δἐ άντι τούτου, εί ενδέχεται το άχίνητον χινείν. γάρ, φησί, τὸ χινοῦν χατὰ τόπον ἢ ὧθοῦν ἢ ἔλχον χινείν, εὶ δὲ μὴ [μόνον] οὅτως, ἀλλ' οὖν ἀπτόμενόν γε η αύτο η δι' άλλου, η δι' ένος η δια πλειόνων. Το 99 απευξε υη ρελός ενοξχεται απασραι. οη λαυ ξαιικ αθτοῦ τὸ μὲν ἀρχή, τὸ δὲ πέρας, τῶν δὲ ἀπτομένων τά πέρατα άμα. Πως οὖν χινήσει τὸ άμερές; χαὶ λύει την ἀπορίαν λέγων, ὅτι τὰ μὲν χινούμενα χινεῖ, τὰ δὲ ἠρεμοῦντα· καὶ τὰ μὲν κινούμενα κινεῖ ἄπτόμενα άλλων (leg. άλλήλων), ούχ δμοίως δὲ πάντα. Οὐ γὰρ ὡς ἡ γῆ τὴν σφαῖραν ῥιφθεῖσαν ἐπ' αὐτὴν άνω έχίνει, ούτω καὶ τὸ πρώτως χινῆσαν οὐ γάρ προγινομένης χινήσεως έχεινο χινεί. Οὐ γάρ αν έτι πρώτως χινοίη, ή δὲ γῆ οὐδέποτε ήρεμοῦσα πρώτως χινήσει.)

aqua movet, sed ut semper motu agitatus: neutro modo motus unus esse potest, sed plures inter se cohærentes erunt. Solus igitur is est continuus motus, quo id quod est immobile, movet. Quum enim semper eodem modo se habeat; etiam ad id quod movetur eandem rationem et continuationem habebit.

<sup>82.</sup> Dubitatur autem, num fieri possit, ut quippiam motu agitatum continenter moveat; sed non ut id quod iterum atque iterum pellit, ex eo continenter movet, quod motus deinceps sunt. Aut enim ipsum pellere vel trahene vel utrumque facere oportet; aut diversum quid, aliud ab alio, accipiens, ut antea diximus de iis quas projiciuntur. Si vero quum dividuus sit aër vel

## APIOMHTIKA.

εε. Τούτων δή διωρισμένων μετιτέον πρός τον ἀχόλουθον αὐτοῖς λόγον ἀρχήν λαδοῦσι τὴν αὐτήν τοῖς Πυθαγορείοις, τοῦτ' ἔστι, καθ' ἢν τοὺς μὲν ἴσους ἀριθμοὺς τοῖς ἰσοτόνοις φθόγγοις ἀπονέμομεν, τοὺς δὲ ἀνίσους τοῖς ἀνισοτόνοις, ὅτι τὸ τοιοῦτον αὐτόθι δῆλόν ἔστι.

(Ptolemæus Harmon. 1, 7. Porphyrius ad h. 1. in Ioann. Wallis oper. tom. III p. 287. τῆς διαιρέσεως τῶν πρὸς ἄλληλα σχέσιν ἐχόντων φθόγγων τοιαύτης γενομένης, καίτοι έκ τῆς αἰσθήσεως κρίσιν έχουσι, προσαρμοστέον φησί και την παλαιάν τοῦ λόγου ακρίδειαν ταϊς από της αισθήσεως δοθείσαις διαφοραίς, ένθα και τά περί τῶν Πυθαγορείων παραληπτέον, ως ίκανως το ακριδές έχοντα, και αρκτέον γε χαθάπερ έχεινοι άνωθεν ἀπὸ τῆς ἐσότητος τῶν άριθμων. Την δε αποδοτέον και τον λόγον τον κατ αύτην προσαρμοστέον τοις Ισοτόνοις. Έχεινων μέν οὖν οξ πλείους οὐ μόνον ἀπὸ τῆς ἐσότητος ήρχοντο, άλλα και από του πυθμένος αριθμού της Ισότητος δέ άπλως τους ίσους άριθμούς άποδοτέον φησί τοῖς **Ισοτόνοις φθόγγοις, τοὺς δὲ ἀνίσους τοῖς ἀνισοτόνοις·** δτι γάρ διὰ τῶν πυθμένων τὰ χατὰ τὰς συμφωνίας ἀπεδείχνυσαν, δηλοί Εύδημος έν τῷ πρώτῳ τῆς άριθμητικής Ιστορίας λέγων περί τῶν Πυθαγορείων ταυτί χατά λέξιν « έτι δε τούς των τριών συμφωνιών λόγους τοῦ τε διὰ τεσσάρων καὶ τοῦ διὰ πέντε καὶ τοῦ διά πασών, ότι συμδέδηκεν έν πρώτοις υπάργει (leg. ὑπάρχειν) τοῖς ἐννέα· β γὰρ γ δ γίνεται ἐννέα. » Αἰτίαν δὲ δ Πτολεμαῖος τοῦ δεῖν τοὺς Ισους έριθμούς Απονέμειν τοις Ισοτόνοις, αποδίδωσι την αὐτόθι τοῦ λόγου ἐνάργειαν.)

## ΓΕΩΜΕΤΡΙΚΑ.

84. Ἐπεὶ δὲ χρὴ τὰς ἀρχὰς α καὶ τῶν τεχνῶν καὶ τῶν ἐπιστημῶν πρὸς τὴν παροῦσαν περίοδον σκοπεῖν, λέγομεν ὅτι παρ' Αἰγυπτίοις μὲν εὑρῆσθαι πρῶτον ἡ γεωμετρία παρὰ πολλῶν ἱστορεῖται ἐκ τῆς τῶν χωρίων παραμετρήσεως α λαδοῦσα τὴν γένεσιν. ᾿Αναγκαία γὰρ ἦν ἐκείνοις αὕτη διὰ τὴν ἄνοδον τοῦ

Νείλου τους προσήχοντας δρους έχαστοις αφανίζοντος, καί θαυμαστόν οὐδέν ἀπό τῆς γρείας ἄρξασθαι την εύρεσιν και ταύτης και των άλλων επιστημών, έπειδή παν τὸ ἐν γενέσει φερόμενον ἀπὸ τοῦ ἀτελοῦς πρὸς τὸ τέλειον πρόεισιν από αἰσθήσεως οὖν εἰς λογισμὸν καί από τούτου έπὶ νοῦν ή μετάδασις " γένοιτ" αν "Ωσπερ ούν παρά τοις Φοίνιξι διά τάς έμπορίας και τα συναλλάγματα την άρχην ελαβεν ή των αριθμών ακριθής γνώσις, ούτω δή και παρ' Αίγυπτίοις ή γεωμετρία διά την είρημένην αίτίαν ευρηται. Θαλής δέ πρώτος d είς Αίγυπτον έλθων μετήγαγεν είς την Ελλάδα την θεωρίαν ταύτην, κα: πολλά μέν αὐτὸς εδρε, πολλῶν δὲ τὰς ἀρχάς τοῖς μετ' αὐτὸν ὑφηγήσατο, τοῖς μέν χαθολιχώτερον έπιδάλλων, τοις δε αίσθητικώτερον. Μετά δε τουτον Άμεριστος ό Στησιχόρου τοῦ ποιητοῦ αδελφός ώς έφαψάμενος ° της περί γεωμετρίας σπουδής μνημονεύεται, καὶ Ἱππίας ὁ Ἡλεῖος ἱστόρησεν ὡς ἐπὶ γεωμετρία δόξαν αὐτοῦ λαδόντος. Ἐπὶ δὲ τούτοις Πυθαγόρας την περί αὐτην φιλοσοφίαν είς σχημα παιδείας έλευθέρου μετέστησεν, άνωθεν τὰς άρχὰς αὐτῆς έπισχοπούμενος καὶ ἀύλως καὶ νοερῶς τὰ θεωρήματα διερευνώμενος, δς δή και την των άναλόγων ε πραγματείαν και την των κοσμικών σχημάτων σύστασιν άνεῦρε. Μετά δε τοῦτον Άναξαγόρας ὁ Κλαζομένιος πολλῶν ἐφήψατο τῶν χατὰ γεωμετρίαν το καὶ Οἰνοπίδης δ Χίος [δ τὸν τοῦ μηνίσχου 1 τετραγωνισμόν εύρων, και Θεόδωρος δ Κυρηναΐος] ολίγω νεώτερος ών τοῦ Άναξαγόρου, ών καὶ Πλάτων ἐν τοῖς Άντερασταίς έμνημόνευσεν ώς έπὶ τοῖς μαθήμασι δόξαν λαδόντων : ἐφ' οἶς Ἱπποχράτης κ δ Χῖος δ τὸν τοῦ μηνίσχου τετραγωνισμόν εύρων χαί Θεόδωρος δ Κυρηναΐος έγένοντο περί γεωμετρίαν έπιφανείς πρώτος γάρ δ Ίπποχράτης τῶν μνημονευομένων καὶ στοιχεῖκ συνέγραψε. Πλάτων δέ ἐπὶ τούτοις 1 γενόμενος μεγίστην εποίησεν επίδοσιν τά τε άλλα μαθήματα καλ τήν γεωμετρίαν λαδείν διά την περί αὐτην " σπουδήν, δς που <sup>n</sup> δῆλός ἐστι καὶ τὰ συγγράμματα τοῖς μαθηματιχοῖς λόγοις χαταπυχνώσας χαὶ πανταχοῦ <sup>ο</sup> τὸ περὶ αὐτ<del>ὴ</del>ν θαυμα των φιλοσοφίας άντεχομένων ἐπεγείρων. Ἐν δε τούτφ τῷ χρόνφ καὶ Λεωδάμας δ Θιάσιος Ρ ἦν καὶ Άρχύτας δ Ταραντίνος και Θεαίτητος δ Άθηναίος,

## ARITHMETICA.

83. His porro definitis transire nos oportet ad rationem iis congruentem principium ducentes ab eadem re, a qua et Pythagorei exorsi sunt, id est, qua tum pares numeros sonis æquali tono præditis attribuimus, tum impares sonis inæquali tono prolatis, quia tale quid in iis elucet

## GEOMETRICA.

84. Sed quoniam artivan ac disciplinarum incunabula

præsentis temporis respectu consideranda sunt : dicimus a multis tradi geometriam apud Ægyptios primum inventam esse, quum a locorum dimensione originem traxisset. Necessaria enim illis hæc erat disciplina propter Nilum tanto aquarum auctu crescentem, ut agrorum uniuscujusque terminos funditus tollat. Neque mirandum est, a necessitate tam hujus quam cæterarum doctrinarum inventionem esse ortam, quandoquidem res creatæ omnes ab exiguis initiis ad perfectionem transeunt. A sensu igitur in mentem atque ab hac in intellectum par est transitum fieri. Ut igitur apud Phos-

παρ' ὧν ἐπηυξήθη τὰ θεωρήματα καὶ προῆλθεν εἰς έπιστημονικωτέραν σύστασιν. Λεωδάμαντος δὲ νεώτερος δ Νεοχλείδης καὶ δ τούτου μαθητής Λέων, οξ πολλά προσεπόρισαν τοῖς πρὸ αὐτῶν, ὥστε τὸν Λέοντα καί τὰ στοιρεία συνθείναι τῷ τε πλήθει καὶ τῆ χρεία τῶν δειχνυμένων ἐπιμελέστερον, καὶ διορισμούς εύρεῖν 🥊 πότε δυνατόν ἐστι τὸ ζητούμενον πρόβλημα χαὶ πότε ἀδύνατον. Εὔδοξος δὲ δ Κνίδιος Λέοντος μέν όλίγω νεώτερος, έταῖρος τόἐ τῶν περὶ Πλάτωνα γενόμενος, πρώτος των καθόλου θεωρημάτων το πληθος ηύξησε και ταϊς τρισίν άναλογίαις άλλας τρεῖς προσέθηκε, και τὰ περί την τομήν \* άρχην λαδόντα παρά Πλάτωνος εἰς πληθος προήγαγε καὶ ταῖς ἀναλύσεσιν έπ' αὐτῶν χρησάμενος. 'Αμύκλας δὲ δ Ήρακλεώτης, ε των Πλάτωνος έταίρων, και Μέναιχμος τ άκροατής ών Εὐδόξου καὶ Πλάτωνι δὲ συγγεγονώς καὶ δ αδελφός αὐτοῦ Δεινόστρατος ἔτι τελεωτέραν ἐποίησαν Θεύδιος δε δ Μάγνης " έν τήν δλην γεωμετρίαν.

τε τοις μαθήμασιν έδοξεν είναι διαφέρων και κατά την άλλην φιλοσοφίαν · καὶ γάρ τὰ στοιχεῖα καλῶς συνέταξε καὶ πολλά τῶν δρικῶν 🔻 καθολικώτερα έποίησε. Καὶ μέντοι καὶ ὁ Κυζικηνὸς Ἀθήναιος = κατὰ τούς αὐτούς γεγονώς χρόνους καὶ ἐν τοῖς ἄλλοις μέν μαθήμασι, μάλιστα δέ κατά γεωμετρίαν έπιφανής εγένετο 1. Διῆγον οὖν οδτοι μετ' άλλήλων εν Άχαδημία, χοινάς ποιούμενοι τὰς ζητήσεις. Ερμότιμος δὲ δ Κολοφώνιος τὰ ὑπ' Εὐδόξου προηυπορημένα καί Θεαιτήτου προήγαγεν ἐπὶ πλέον, καὶ τῶν στοιχείων πολλά άνεῦρε και τῶν τόπων τινά συνέγραψεν. Φίλιππος δε δ Μεδμαϊος αλ, Πλάτωνος ών μαθητής, και υπ' έκείνου προτραπείς είς bb τά μαθήματα, καὶ τὰς ζητήσεις ἐποιεῖτο κατὰ τὰς Πλάτωνος υφηγήσεις, και ταῦτα προύδαλλεν έαυτῷ όσα ῷετο τῆ Πλάτωνος φιλοσοφία συντελεῖν. Οἱ μέν οὐν τὰς γεωμετρικάς Ιστορίας ἀναγράψαντες Εὔδημος δ Περιπατητικός καὶ ἄλλοι μέχρι τούτου προάγουσι τὴν

nices propter mercaturam et negotiationem exquisita numerorum scientia ortum habvit : ita etiam apud Ægyptios geometria ob eam quam dixi causam inventa est. Thales autem primus in Ægyptum profectus hanc rerum subtilium contemplationem in Græciam transtulit, ipseque tum multa repperit, tum multarum rerum principia posteros docuit, quum aliis universe omnem animi vim intendisset, alias magis sensibus percepisset. Post hunc Ameristus, Stesichori poetæ frater, ut geometriæ studiosus memoratur, quem et Hippias Eleus georactrize cognitione inclaruisse tradidit. Postea Pythagoras ejus studium in formam doctrinæ liberalis redegit, principia ejus quasi e sublimi contemplatus ac sine materia, solo videlicet intellectu theoremata perscrutatus, qui etiam rerum proportione respondentium studium et mundanarum formarum descriptionem invenit. Post hunc Anaxagoras Clazomenius multum in geometria versatus est, haud secus atque Œnopides Chius [semicirculi quadraturæ inventor, et Theodorus Cyrenæus] paullo junior Anaxagora, quorum et Plato in Rivalibus mentionem fecit tanguam hominum in mathematicis artibus clarorum; post quos Hippocrates Chius, semicirculi quadraturæ inventor, et Theodorus Cyrenæus geometriæ cognitione incliti fuerunt : siquidem inter eos quos memoravimus primus Hippocrates et elementa scriptis mandavit. Dein Plato paullo ætate posterior sua industria effecit, ut cum cæteræ disciplinæ, tum geometria maximis incrementis augescerent, quem scilicet manifestum est libros etiam suos mathematicis rationibus refersisse, et ubique admirationem eorum qui ad philosophiam pertractandam se dederunt, circa illam disciplinam excitasse. Sed eo tempore Leodamas quoque Thasius fuit et Archytas Tarentinus et Theætetus Atheniensis, a quibus adaucta sunt theoremata et ad probationem scientiæ convenientiorem provecta. Fuerunt

porro Leodamante junior Neoclides atque hujus discipulus Leo, qui multa superioribus adjecerunt, ita ut Leo elementa quoque rerum demonstratarum multitudine et utilitate diligentius composita ederet, ac definiret, quando proposita quæstio solvi posset et quando non posset. Tum Eudoxus Cnidius paucis quidem annis minor Leonte, sed Platonis sodalis primus universalium theorematum multitudinem auxit, ac tribus proportionibus alias tres adjecit, et segmenta inducta a Platone cumulavit, in iis propositarum quæstionum etiam solutione usus. Amyclas vero Heracleotes, unus e Platonis sodalibus, et Menæchmus, Eudoxi auditor, qui cum Platone conversatus est, ejusque frater Dinostratus totam geometriam magis etiam excoluerunt. Insuper Theudius Magnes in artibus mathematicis atque in reliquae sapientiæ disciplina excellere visus est etenim elementa bene composuit, multasque definitiones latius patere voluit. Atque etiam Athenseus Cyzicenus, qui iisdem temporibus vixit, cum reliquarum disciplinarum tum maxime geometriæ cognitione inclitus fuit. Hi igitur intima familiaritate inter se conjuncti in Academia versabantur, quuin communes quæstiones instituerent. At Hermotimus Colophonius data prius ab Eudoxo et Theæteto præcepta complevit, multaque doctrinæ initia invenit et locos nonnullos litteris consignavit. Denique Philippus Medmæus, Platonis discipulus, atque ab illo ad tractandas artes mathematicas impulsus quæstiones etiam juxta Platonis præcepta instituebat, et quidem sibi proponebat, quæcunque ad Platonis philosophiam pertinere arbitraretur. Quocirca historiæ geometricæ scriptores, Eudemus Peripateticus cæterique, hucusque hujus scientiæ incrementa, tanquam ad maturitatem perducunt. His autem non multo minor natu est Euclides.

τῆς ἐπιστήμης ταύτης τελείωσιν. Οὐ πολὺ δὲ τούτων νεώτερός ἐστιν Εὐκλείδης.

(Proclus in Euclid. p. 19 ed. Bas. Cf. Fabricius Bibl. Græc. Vol. II p. 385-386. Scripsi: α χρή τάς άρχάς και των τεχνών και των έπιστημών πρὸς] e codice Monacensi apud Spengelium; vulgo χρή και τὰς ἀργὰς τῶν τεχνῶν πρὸς. — b παραμετρήσεως] e cod. Monac; vulgo αναμετρήσεως. - ° ἀπὸ τούτου ἐκὶ νοῦν ἡ μετάδασις] e cod. Monac; vulgo ἀπὸ τῆς ἡ μετάβασις. — α πρῶτος] codd. πρώτον. — \* ως έφαψάμενος] cum Fabricio; vulgo δς έφαψάμενος. — ' ώς ἐπὶ γεωμετρία δόξαν] cum Fabricio; falso ed. Bas. ως έπὶ γεωμετρίας δόξαν et cod. Mon. ώς ἐπὶ γεωμετρίαν δόξαν. -<sup>8</sup> ἀναλόγων] e cod. nescio quo apud Fabricium: vulgo ἀλόγων. — • πολλῶν ἐφήψατο τῶν κατὰ γεωμετρίαν] e cod. Monac; vulgo πολλών έφηψατο κατά γεωμετρίαν. - 1 δ τὸν τοῦ μηνίσκου τετραγωνισμόν εύρών, καὶ Θεόδωρος δ Κυρηναΐος] hæc verba desiderantur in codice Monacensi, ac delenda sunt hic, quum ex inferioribus male huc irrepserint, utpote quæ sequentibus tantum conveniant. Cæterum Fabricius vitiose την τοῦ μηνίσκου τετραγωνισμόν scripsit. Nimirum Anaxagoras et Œnopides, non Theodorus a Platone initio istius dialogi commemorantur. Sic enim Rival. p. 132. a. ἐφαινέσθην μέντοι ή περί Άναξαγόρου ή περί Oiνοπίδου ερίζειν. - \* έφ' οίς Ίπποχράτης δ Χίος δ τὸν τοῦ μηνίσχου τετραγωνισμόν εύρὼν χαὶ Θεόδωρος δ Κυρηναΐος έγένοντο περί γεωμετρίαν ἐπιφανεῖς] e codicibus, spreta Fabricii conjectura qui expuncta interpositione έφ' οίς Ίπποκράτης δ Χίος έγένετο περί γεωμετρίαν έπιφανείς posuit. — 1 έπί τούτοις] e cod. Monac; ed. Bas. τούτου, Fabric. τοῦτο. — m περὶ αὐτὴν] cum Fabric. et ed. Bas.; cod. Monac. αὐτὰ. — " δς που] e cod. Monac. et ed. Bas.; Fabric. ώς που. — • πανταγοῦ τὸ περὶ Γνως Ιεγεπε νων Επικοτοφίας αντεχομένων επεγείρων e cod. Monac, nisi quod meo Marte αὐτὴν restitui; vulgo πανταχοῦ τὸ περὶ αὐτὰ θαυμαστὸν φιλοσορίας άντεχόμενον ἐπεγείρων. — Ρ Λεωδάμας δ Θάσιος] e cod. Monac., et ed. Bas.; vitiose Fabricius Λεοδάμας δ Θάσιος. — 9 διορισμούς εύρειν ] e cod. Monac.; vulgo διορισμόν εύρειν. — \* έταιρος] cum Fabricio et ed. Bas.; cod. Monac. έτερος. -

\* τὰ περὶ τὴν τομὴν] cum Fabricio et cod. Monac.; ed. Bas. τὰ τὴν τομὴν. — \* Μέναιχμος] cum Fabric. et ed. Bas.; cod. Monac. Μόνατχμος. - " Θεύδιος δὲ δ Μάγνης] cum Fabricio et cod. Monac.; ed. Bas. Θεύδιος δ Μάγνης. — ' δρικών] cum Fabricio et ed. Bas.; cod. Monac. μεριχών. — × Αθήναιος] cum Fabricio; falso cod. Monac. et ed. Bas. Άθηναῖος. — ' ἐπιφανής ἐγένετο] e cod. Monac.; Fabricius et ed. Bas. καταφανής εγένετο. – ' ύπ' Εὐδόξου] e cod. Monac.; vulgo ὑπὲρ Εὐ– δόξου. - 44 Μεδμαΐος] cum Fabricio, conf. Martin. ad Theon. Smyrn. p. 42; vitiose ed. Bas. usταῖος et cod. Monac. μέν, ταῖος, sed superscripto δ, ut sit Μενδαΐος. - bb elc] e codice Monac., quam lectionem etiam Fabricius habet; ed. Bas. ώς. Quod reliquum est, Suidas μηνίσχους lunulas a philosophis vocari scribit τὰ τοῦ χύχλου τικήματα circuli segmenta. Possis etiam semicirculos interpretari.)

85. Έλν δύο εύθεῖαι τέμνωσιν άλλήλας, τὰς κατὰ κορυφήν γωνίας ἴσας άλλήλαις ποιήσουσι.

(Euclides, I, 15).

Τοῦτο τοίνυν το θεώρημα δείχνυσιν, στι δύο εὐθειῶν ἀλλήλας τεμνουσῶν αὶ κατὰ κορυφὴν γωνίαι ἴσαι εἰσίν, εδρημένον μέν, ὡς φησιν Εὐδημος ὑπὸ Θαλοῦ πρώτου, τῆς δὲ ἐπιστημονικῆς ἀποδείξεως ἡξιωμένον παρὰ τῷ στοιχειωτῆ.

(Proclus p. 79).

86. Πρός τῆ δοθείση εὐθεία και τῷ πρός αὐτῷ σημείω τῆ δοθείση εὐθυγράμμω γωνία ΐσην γωνίαν εὐθύγραμμον συστήσασθαι.

(Euclides, I, 23.)

Πρόθλημα τοῦτο Οἰνοπίδου μὲν εδρημα μᾶλλον, ῶς φησιν Εὐδημος.

(Proclus p. 87. De Œnopide uberius disserit Menagius ad Diog. Laërt. IX, 37.)

87. Έλν δύο τρίγωνα τὰς δύο γωνίας ταῖς δυσὶ γωνίαις ἴσας ἔχη ἐκατέραν ἐκατέρα, ἔχη δὲ καὶ μίτν πλευρὰ ἰσην, ἤτοι τὴν πρὸς ταῖς ἴσαις γωνίαις ἢ τὴν ὑποτείνουσαν ὑπὸ μίαν τῶν ἴσων γωνιῶν, καὶ τὰς λοιπὰς πλευρὰς ταῖς λοιπαῖς πλευραῖς ἴσας ἔξει ἐκατέραν ἐκατέρα, καὶ τὴν λοιπὴν γωνίαν τῷ λοιπῆ γωνία ἔσην.

(Euclides I, 26. Proclus p. 92 τοσαῦτα καὶ πρὸς τὴν τῶν προκειμένων ἀκρίδειαν ὁ Πορφύριος

<sup>85.</sup> Si due recte linee se invicem secuerint, angulos, qui sunt ad verticem, esquales inter se reddent.

Hoc igitur theorema declarat, si duæ rectæ lineæ se invicem secuerint, angulos, qui sunt ad verticem, esse æquales, inventum quidem illud, ut ait Eudemus, a Thalete primo, sed demonstratione scientiæ propria dignum habitum in ejus libris, qui mathematicorum initia tradidit.

<sup>86.</sup> Juxta datam rectam lineam et punctum et appositum dato rectarum linearum angulo sequalis angulus et ipse rectis lineis constans describatur.

Problema hoc Œnopidis potius inventum est, ut ait Eudemus.

<sup>87.</sup> Si duo triangula duos angulos duobus angulis alterum alteri æquales habent, unum vero etiam latus habent uni lateri æquale, sive illud quod æqualibus

ήμιν συμβάλλεται, Εύδημος δε εν ταις γεωμετρικαίς εστορίαις είς Θαλήν τοῦτο ἀνάγει τὸ θεώρημα. Τὴν γὰρ τῶν εν θαλάττη πλοίων ἀπόστασιν, δι' οδ τρόπου φασιν αὐτὸν δειχνύναι, τούτω προχρήσθαί φησιν ἀναγκαΐον.

88. Παντός τριγώνου μιᾶς τῶν πλευρῶν προσεμδληθείσης ἡ ἐχτὸς γωνία δυσὶ ταῖς ἐντὸς χαὶ ἀπεναντίον ἴση ἐστί, καὶ αἱ ἐντὸς τοῦ τριγώνου τρεῖς γωνίαι δυσὶν ὀρθαῖς ἴσαι εἰσίν.

(Euclides I, 32. Proclus p. 99 Εὐδημος δὲ δ Περιπατητικὸς εἰς τοὺς Πυθαγορείους ἀναπέμπει τὴν τοῦδε τοῦ θεωρήματος εὕρεσιν, ὅτι, τρίγωνον ἄπαν δυσὶν ὀρθαῖς ἴσας ἔχει τὰς ἐντὸς γωνίας, καὶ δεικνύναι φησὶν αὐτοὺς οὕτω τὸ προκείμενον \* ἔστω τρίγωνον τὸ αδγ καὶ ἄχθω διὰ τοῦ α τῆ Ϭγ παράλληλος ἡ δε. Ἐπεὶ οὖν παράλληλοί εἰσιν αὶ βγ δε καὶ αὶ ἐναλλὰξ ἴσαι εἰσίν, ἴση ἄρα ἡ μὲν ὑπὸ δαδ τῆ ὑπὸ αδγ, ἡ δὲ ὑπὸ εαγ τῆ ὑπὸ αγδ. Κοινὴ προκείσθω ἡ ὑπὸ βὸς (leg. βαγ). Αὶ ἄρα ὑπὸ δαδ βαγ γαε, τοῦν ἔστιν ἡ ὑπὸ δαδ βαε, τοῦν ἔστιν αὶ δύο ὀρθαὶ ἴσαι εἰσὶν ταῖς τοῦ αδγ τριγώνου τρισὶν γωνίαις. Αὶ ἄρα τρεῖς τοῦ τριγώνου δυσὶν ὀρθαῖς εἰσιν ἴσαι. » Τοιαύτη μὲν οὖν καὶ ἡ τῶν Πυθαγορείων ἀπόδειξις.

88. Παρά τὴν δοθεῖσαν εὐθεῖαν τῷ δοθέντι τριγώνῳ ἴσον παραλληλόγραμμον παραδαλεῖν ἐν γωνία, ¾ ἐστιν ἴση τῷ δοθείση γωνία εὐθυγράμμῳ.

(Euclides I, 44. Proclus p. 109 έστι μέν άρχαῖα, φασίν οἱ περὶ τὸν Εὐδημον, καὶ τῆς τῶν Πυθαγορείων μούσης εὑρήματα ταῦτα, ἢ τε παραδολὴ τῶν χωρίων καὶ ἡ ὑπερδολὴ καὶ ἡ ἔλλειψις. ᾿Απὸ δὲ τούτων καὶ οἱ νεώτεροι τὰ ὀνόματα λαδόντες μετήγαγον αὐτὰ καὶ ἐπὶ τὰς κωνικὰς λεγομένας γραμμάς, καὶ τούτων τὴν μὲν παραδολήν, τὴν δὲ ὑπερδολὴν καδέσαντες, τὴν δὲ ἔκλειψιν, ἐκείνων τῶν παλαιῶν καὶ θείων ἀνδρῶν ἐν ἐπιπέδῷ καταγραφῆ χωρίων πρὸς εὐθεῖαν ὡρισμένην τὰ ὑπὸ τούτων σημαινόμενα τῶν ἀνομάτων ὁρώντων. "Όταν γὰρ εὐθείας ἐκκειμένης τὸ δοθὲν χωρίον πάση τῆ εὐθεία συμπαρατείνης, τότε παραδάλλειν ἐκεῖνο τὸ χωρίον φασίν ὅταν μεῖζον δὲ ποιήσης τοῦ χωρίου τὸ μῆκος αὐτῆς τῆς εὐθείας, τότε ὑπερδάλλειν ὅταν δὲ ἔλασσον ὡς τοῦ χωρίου γραφέντος εἶναί τι τῆς εὐθείας ἐκτός, τότε ἐκλείπειν.)

90. Ἡ ἀρχύτου εὔρεσις, ὡς Εὔδημος ἱστορεῖ.
(Eutocius in Archimed. de sphæra et cylindro lib. II p. 19 ed. Basil.; p. 143 ed. Oxon.)

91. Είη δ' ὰν ὡς πρὸς τὸ προχείμενον ἐφεξῆς τὸ γεγραμμένον ᾿Αρχιμήδη βιδλίδιον χύχλου μέτρησιν τὴν ἐπιγραφὴν ἔχον, ἐν ῷ τὴν πρόθεσιν τἀνδρὸς ἔξ αὐτῆς τῆς ἐπιγραφῆς γνωρίζομεν. Βούλεται γὰρ ἐπιδεῖζαι, τίνι χωρίω εὐθυγράμμω ἀσος ὰν εἰη χύχλος, πρᾶγμα πάλαι πρὸς τῶν πρὸ αὐτοῦ χλεινῶν φιλοσόφων ἔζητημένον. Αῆλον γὰρ ὅτι τουτὶ ὰν εἰη τὸ ζητούμενον, ὅπερ Ἰπποκράτης τε ὁ Χῖος καὶ ᾿Αντιρῶν ζητήσαντες ἐπιμελῶς ἐχείνους ἡμῖν τοὸς παραλογισμοὸς εὐρήκασιν, οῦς ἀχριδῶς εἰδέναι νομίζω τούς τε τὴν Εὐδήμου γεωμετριχὴν ἱστορίαν ἐπεσχεμμένους καὶ τῶν ᾿Αριστοτελιχῶν μετασχόντας Κηρίων

(Eutocius in Archimed. de circuli dimens. præf. p. 49 ed. Bas.; p. 204 ed. Oxon. Sed no quis in ultimis verbis τῶν ἀριστοτελιχῶν μετασχόντας Κηρίων hæreat, sciendum est, nihil hoc titulo frequentius apud veteres fuisse. Geliius Noct. att. lib. XX cap. 12 namque alii Musarum inscripserunt, alii Silvarum, ille Κηρίον, alius Κέρας ἀμαλθείας etc. Plinius Nat. Hist. lib. I p. 4 ed. Harduin. Inscriptionis apud Græcos mira felicitas: Κηρίον inscripsere, quod volebant intelligi favum: alii Κέρας ἀμαλθείας, quod Copiæ cornu etc. Vide et Fabricium Bibl. Græc. vol. III pag. 395 ed. Harl.)

92. Ήμιν δε υποχείσθω τὰ φύσει ή πάντα ή ένικ

angulis adjacet, sive quod uni æqualium angulorum subjectum est : reliqua quoque latera reliquis lateribus alterum alteri æqualia habebunt et tertium qui superest angulum tertio angulo æqualem.

<sup>88.</sup> In onni triangulo si unum latus insuper adjicitur, externus angulus duobus internis atque ex contrario æqualis est, et interni tres trianguli illius anguli duobus rectis æquales sunt.

<sup>89.</sup> Juxta datam rectam lineam dato triangulo æquale parallelogrammum describatur in angulo, qui est æqualis dato rectarum linearum angulo.

<sup>90.</sup> Archytæ inventio, quemadmodum Eudemus tradit,

<sup>91.</sup> Dicimus hæc respectu libelli deinceps propositi, quem Archimedes de circuli dimensione scripsit, in quo viri consilium ex ipsa inscriptione cognoscimus. Vult enim demonstrare, cui rectarum linearum areæ æqualis sit circulus: quam rem multo ante eum viri in philosophia nobiles inquisiverunt. Manifestum enim est, hanc esse illam quæstionem, quam quum diligenter habuissent Hippocrates Chius et Antiphon, illa nobis sophismata invenerunt, quæ probe scire arbitror eus, qui Eudeml historiam geometricam inspexere et Favos Aristoteleos legendo contriverunt.

<sup>92.</sup> Nos autem ea, quæ natura sunt, aut omnia aut nonnulla moveri ponamus : quod quidem ex inductione

τρικού. Από δε έχα της επαγωγης. Υκωμετρικοῦ διαλῦσαι, τὸν δ' 'Αντισῶντος οὐ γεωμετρικοῦ διαλῦσαι, τὸν δ' 'Αντισῶντος οὐ γεωμετρικοῦ.

(Aristoteles Phys. lib. I cap. 2 p. 185. a. 12 ed. Bekker. Conf. Aristot. Soph. Elench. cap. 11 ibique paraphr. et Pseudoalex. fol. 36. Exstat etiam Archimedis de circuli dimensione libellus cum Eutocii commentariis. Simplicius fol. 12-15 τῆ ἐν καὶ ἀκίνητον λεγούση θέσει ἀντιθεὶς τὸ τὰ φύσει 🐧 πάντα 🐧 ένια κινεῖσθαι μαρτυρούμενον ὑπὸ τῆς έναργείας, ένα μή τις εί η, ότι τὸ ζητούμενον ώς όμολογούμενον ὑποθέτου (leg. ὑπέθετο), τὴν αἰτίαν τοῦ δποθέσθαι τὸ άληθὲς πρὸ τοῦ τὸ ψευδὲς ἐλέγξαι προστίθησιν, ότι άμα τῷ εὐχολον εἶναι καὶ μηôἐν ἔχειν χαλεπόν τό συνιδείν τά συμδαίνοντα τῷ ὑποτεθέντι άτόπφ οὐδὲ λύειν ἄπαντα προσήχει τὰ ψευδῶς λεγόμενα, άλλ' έχεινα μόνα όσα έχ των άργων του προσδιαλεγομένου έπιδειχνύς τις ψεύδεται όσα δέ μή, ού, οί δε εν και ακίνητον λεγοντες ούτε αρχήν ούτε την φύσιν φυλάττουσιν · οὐδὲν οὖν ἄτοπον καί πρό τοῦ λῦσαι τοὺς ἐναντίους λόγους ὑποθέσθαι τὰ ἐκ τῆς ἐναργείας μαρτυρούμενα, είπερ οὐδὲ λύειν ἄπαντα ἀνάγχη. Τὸ δὲ διάφορον τοῦτο τῶν τε λύεσθαι ὀφειλόντων ψευδών και τών μή, δείκνυσιν έπί τινων έν γεωμετρία ψευδογραφημάτων. Τον γάρ τετραγωνισμόν τοῦ χύκλου πολλών ζητούντων (τοῦτο δὲ ἦν τὸ τῷ χύκλω ίσον τετράγωνον θέσθαι) καὶ Άντιφῶν ἐνόμισεν εὐρίσχειν καὶ Ἱπποκράτης, δμοίως ψευσθέντες. 'Αλλά τὸ μέν Άντιφωντος ψεῦδος διά τὸ μή ἀπὸ γεωμετριχών άρχῶν ώρμῆσθαι, ώς μαθησόμεθα, οὐκ ἔστι γεωμετριχοῦ λύειν, τὸ δὲ Ἱπποχράτους, ἐπειδή τὰς ἀρχὰς φυλάξας τλς γεωμετρικάς έψεύσθη, γεωμετρικοῦ λύειν. \*Εχείνους γάρ δεῖ λύειν μόνους τοὺς λόγους, δσοι τηρούντες τὰς οἰχείας ἀρχὰς τῆς μεθόδου οὕτω παρασυλλογίζονται, τους δὲ δι' ὧν παρακρούονται ἀναιρούντες τὰς ἀρχάς, οὐ λυτέον. Ὁ δὲ Άντιφῶν γράψας χύχλον ενέγραψε τι χωρίον είς αὐτὸν πολύγωνον τῶν έγγράφεσθαι δυναμένων. "Εστω δέ εί τύχοι τετράγωνον τὸ ἐγγεγραμμένον. ἔπειτα ἐκάστην τῶν τοῦ τετραγώνου πλευρών δίχα τέμνων από τῆς τομῆς ἐπὶ τάς περιφερείας πρός όρθας ήγε γραμμάς αξ δηλονότι δίχα ἔτεμνον έχάστη τὸ καθ' αύτην τμημα τοῦ χύχλου, ἐπειτα ἀπὸ τῆς τομῆς ἐπεζεύγνυεν ἐπὶ τὰ πέρατα τῶν γραμμῶν τοῦ τετραγώνου εὐθείας, ὡς γίνεσθαι τέσσαρα τρίγωνα τὰ ἀπὸ τῶν εὐθειῶν, τὸ δὲ δλον τὸ έγγεγραμμένον σχήμα όκτάγωνον, καλ ούτω πάλιν κατά την αὐτην μέθοδον έκάστην τῶν τοῦ ἀκταγώνου πλευρών δίχα τέμνων άπό της τομης έπι την περιφέρειαν πρός όρθας άγων-χαί έπιζευγνύς από των σημείων, καθ' α αί πρός όρθας αχθείσαι έφήπτοντο των περιφερειών εύθείας έπὶ τὰ πέρατα τῶν διηρημένων εύθειων έχχαιδεχάγωνον έποίει το έγγραφόμενον χαί κατά τὸν αὐτὸν λόγον πάλιν τέμνων τὰς πλευράς τοῦ έκκαιδεκαγώνου τοῦ ἐγγεγραμμένου καὶ ἐπιζευγνὺς εύθείας και διπλασιάζων το έγγεγραμμένον πολύγω νον, καὶ τοῦτο ἀεὶ ποιῶν, ἔως οδ δαπανωμένου ταύτη τοῦ ἐπιπέδου ἔμελλεν ἐγγραφήσεσθαί τι πολύγωνον τούτω τῷ τρόπω ἐν τῷ χύχλω, οἶ αί πλευραί διὰ μιχρότητα έφαρμόσουσι τῆ τοῦ χύχλου περιφερεία. Παντί δε πολυγώνω ίσον τετράγωνον δυνάμεθα θέσθαι, ώς εν τοῖς στοιχείοις παρελάδομεν, ώστε διὰ τὸ ίσον ύποχεισθαι το πολύγωνον τῷ χύχλῳ ἐφαρμόζοντες τετράγωνον ίσον αὐτῷ ἐσόμεθα καὶ κύκλῳ ίσον τιθέντες τετράγωνον. Καὶ δῆλον ὅτι ἡ συναγωγή παρὰ τὰς γεωμετρικάς άρχας γέγονεν, ούχ ώς δ Άλέξανδρος δέ φησιν, ότι υποτίθεται ό γεωμέτρης τον χύκλον τξς εύθείας κατά σημεῖον ἄπτεσθαι ώς ἀρχήν, ὁ δὲ Άντιφων αναιρεί τουτο ου γαρ υποτίθεται ο γεωμέτρης τοῦτο, άλλ' ἀποδείχνυσιν αὐτὸ ἐν τῷ ὀγδόῳ βιβλίῳ. \*Αμεινον οὖν εἶναι ἀρχήν λέγειν τὸ ἀδύνατον εἶναι εὐθεΐαν εφαρμόσαι περιφερεία, άλλ' ή μέν έχτος χατά εν σημείον εφάπτεται τοῦ χύχλου, ή δὶ ἐντὸς χατὰ δύο μόνον καὶ οὐ πλείω, καὶ ἡ ἐπαφή κατὰ σημείον γίνεται, καὶ μέντοι τέμνων ἀεὶ τὸ μεταξὸ τῆς εύθείας και της του κύκλου περιφερείας ἐπίπεδον οὐ δαπανήσει αὐτό, οὐδὲ καταλήψεταί ποτε τὴν τοῦ κύ**κλου περιφέρειαν, είπερ ἐπ' ἄπειρόν ἐστι διαιρείν τὸ** ἐπίπεδον. Εί δὲ καταλαμβάνει, ἀνήρηταί τις ἀρχή γεωμετρική ή λέγουσα έπ' άπειρον είναι τα μεγέθη διαιρετά, καλ ταύτην καλ ό Εύδημος άναιρεῖσθαί τησιν ύπο του Άντιφωντος. Τον δε διά των τικημάτων φησί τετραγωνισμόν γεωμετριχοῦ διαλύειν έστί.

intelligitur. Simul vero neque omnia sunt dissolvenda eed ea tantum quæ quis e principiis quidem, sed falso demonstrat. At quæcunque his dissimilia videntur, non sunt dissolvenda. Verbi causa, circuli quadraturam,

quæ fit per segmenta, dissolvere geometræ est; Antiphontis vero illam quadraturam redarguere, non est geometræ. Αέγοι δε αν τον δια των τμημάτων, τον δια των μηνισκων, δν Ίπποχράτης δ Χΐος έφεῦρε · χύχλου γαρ τμημα δ μηνίσχος έστίν, η δε δεῖξις τοιαύτη ·

έστω, φησί, περί την αδ εύθεῖαν ήμιχύχλιον περιγεγραμμένον το αβγ, καὶ τετμήσθω ή αβ δίχα κατά τὸ ', και από τοῦ δ τῆ αβ πρός όρθας ήχθω ή δγ, και από τοῦ γ ἐπεζεύχθω ή γα, ήτις ἐστὶ τετραγώνου πλευρά τοῦ εἰς τὸν χύχλον ἐγγραφομένου, οδ ἐστιν ήμιχύχλιον τὸ αβγ. Καὶ περὶ τὴν αγ ήμιχύχλιον περιγεγράφθω τὸ αεγ, καὶ ἐπεί ἐστι τὸ ἀπὸ τῆς αδ ίσον τῷ τε ἀπὸ τῆς αγ καὶ τῷ ἀπὸ τῆς ἐτέρας τοῦ τετραγώνου πλευράς τοδ είς τὸ αγβ ήμιχύχλιον έγγραφοιμένου, τοῦτ' ἔστι τῆς γδ (ἔστι γὰρ ὀρθογωνίου τριγώνου ύποτείνουσα ή αθ· ώς δὲ ἔχει τὰ ἀπὸ τῶν διαμέτρων τετράγωνα πρός άλληλα, ούτω καὶ οί περὶ αὐτὰ χύχλοι πρὸς ἀλλήλους ἔγουσι καὶ τὰ ἡμιχύχλια, ώς δέδειχται έν τῷ δεχαδύῳ (leg. δωδεχάτῳ, Vid. XII, 2 cf. VI, 20) βιδλίω τῶν στοιχείων), διπλάσιον άρα έστὶ τὸ αβγ, ήμιχύχλιον τοῦ ἀεγ ήμιχυχλίου, ἔστι δέ τὸ αγ6 ήμιχύχλιον διπλάσιον καὶ τοῦ αγδ τεταρτημορίου. ἔσον ἄρα ἐστὶ τὸ τεταρτημόριον τῷ αεγ ήμικυκλίω. Κοινόν ἀφηρήσθω τὸ ὑπὸ τῆς τοῦ τετραγώνου πλευρᾶς καὶ τῆς αγ περιφερείας περιεχόμενον τμήμα. λοιπός άρα δ αεγ μηνίσχος έσος έστί τῷ αγὸ τριγώνω, τὸ δὲ τρίγωνον τετραγώνω. Δείξας δέ διά τούτων τον μηνίσκον τετραγωνιζόμενον έξῆς πειράται διά του προαποδεδειγμένου τον χύχλον, τετραγωνίζειν ούτως.

έστιο εύθεῖα ή αδ καὶ περὶ αὐτὴν ἡμικύκλιον περιγεγράφθω, καὶ κείσθω τῆ αδ διπλῆ ή γδ, καὶ περὶ τὴν γδ ἡμικύκλιον περιγεγράφθω καὶ ἐγγεγράφθωσαν εἰς αὐτὸ τὸ ἡμικύκλιον έξαγώνου πλευραί, ἤ τε γε, καὶ ἡ εζ, καὶ ἔτι ἡ ζδ, καὶ περὶ αὐτὰς ἡμικύκλια περιγεγράφθω τὰ γηε, εθζ, ζκὸ ἔκαστον ἄρα τῶν περὶ τὰς τοῦ ἔξαγώνου πλευρας ἡμικυκλίων ἴσον ἐστὶ τῷ αδ ἡμικυκλίω καὶ γὰρ ἡ αδ ἴση ἐστὶ ταῖς τοῦ ἔξαγώνου πλευραὶς τῶν γὰρ ἐκ τοῦ κέντρου διπλῆ ἐστιν ἡ διάμετρος, αὶ δὲ τοῦ ἔξαγώνου πλευραὶ ἴσαι εἰσὶ ταῖς ἐκ τοῦ κέντρου. Καὶ τῆς αδ δέ ἐστι διπλῆ ἡ γδ, ὥστε τὰ τέσσαρα ἡμικύκλια ἴσα ἀλλήλοις εἰσί. Τετρατα

πλάσια άρα τὰ τέσσαρα τοῦ αδ ήμιχυχλίού, ἔστι δὲ καί το περί την γο ημικύκλιον τετραπλάσιον του πεμί την αδ. έπει γάρ ή γδ της αδ έστι διπλη, τετραπλάσιον τὸ ἀπὸ τῆς γδ γίνεται τοῦ ἀπὸ τῆς αβ. γάρ τὰ ἀπὸ τῶν διαμέτρων τετραγωνα πρὸς ἄλληλα έχουσιν, ούτω καὶ οί περὶ αὐτὰς κύκλοι πρὸς ἀλλήλους καί τὰ ήμικύκλια πρὸς ἄλληλα, ώστε τετραπλάσιόν έστι τὸ ἀπὸ τῆς γὸ ἡμικύκλιον τοῦ ἀπὸ τῆς αδ. \*Ισον ἄρα ἐστὶ τὸ ἀπὸ τῆς γδ ἡμιχύχλιον τοῖς τέτρασιν ήμιχυχλίοις τῷ τε περί τὴν αδ χαὶ τοῖς τρισὶ τοῖς περί τὰς τοῦ έξαγώνου πλευράς ήμιχυχλίοις. Κοινά άφηρήσθω ἀπό τε τῶν περὶ τὰς τοῦ έξαγώνου πλευράς ήμιχυχλίων χαὶ ἀπὸ τοῦ περὶ τὴν γδ τμήματα τά τε ύπο των έξαγωνικών πλευρών και των του γδ ήμιχυκλίου περιφερειών περιεχόμενα. Λοιποί άρα οί γηε, εθζ, ζαδ μηνίσκοι μετά τοῦ αδ ήμικυκλίου ἴσοι εἰσὶ τῷ γε, εζ, ζδ τραπεζίω, ἀν δὲ ἀφέλωμεν ἀπό τοῦ τραπεζίου την υπεροχήν, τουτ' έστι το ίσον τοις μηνίσχοις · έδείχθη γάρ ίσον εὐθύγραμμον μηνίσχω · καταλίπωμεν δὲ τὸ λοιπὸν δ ἐστιν ἴσον τῷ αδ ἡμιχυχλίω, καί το καταλειφθέν τοῦτο εὐθύγραμμον διπλασιάσωμεν, καὶ τὸ διπλασιασθέν τετραγωνισθη, τοῦτ' έστιν **Ισον αὐτῷ τετράγωνον λάδωμεν, Ισον ἔσται τὸ τετρά** γωνον τῷ περὶ τὴν αδ διάμετρον κύκλῳ. Καὶ οδτως δ χύχλος τετραγωνισθήσεται, χαὶ ἔστι μὲν εὐφυής ή έπιχείρησις, τὸ δὲ ψευδογράφημα γέγονεν παρά τὸ μλ καθόλου δεδειγμένον ώς καθόλου λαβείν · οὐ γὰρ ἐδείχθη πᾶς μηνίσχος τετραγωνιζόμενος, ἀλλ' ὁ περὶ τὴν τοῦ τετραγώνου πλευράν τοῦ εἰς τὸν χύχλον ἐγγραφομένου. Οδτοι δὲ οἱ μηνίσκοι περὶ τὰς τοῦ έξαγώνου πλευράς είσι τοῦ εἰς τὸν χύχλον ἐγγραφομένου. "Εστι τις χαλ τοιαύτη δείξις διά τῶν μηνίσχων τετραγωνίζειν οἰομένη τὸν χύχλον ἀπλουστέρα καὶ οὐκ ἐλεγχομένη παρά τί γέγονεν εν αὐτῆ τὸ ψευδογράφημα. Μηνίσχου γάρ τετραγωνισμόν σύρόντες του περί την του τριγώνου (leg. τετραγώνου) πλευράν φοντο και οδτοι διά τούτου τὸν τοῦ χύχλου τετραγωνισμὸν εδρηχέναι, ὡς τοῦ χύκλου παντός εἰς μηνίσχους διαιρεϊσθαι δυναμένου τὸ γὰρ ἴσον τῷ μηνίσκῳ τετράγωνον τοσαυταπλάσιον ποιούντες, δσαπλάσιοι πάντες είσὶν οί μηνίσχοι, είς οθς δ χύχλος διήρηται, φοντο το τούτοις ίσον τετράγωνον τοῖς μηνίσχοις, ἴσον εἶναι καὶ τῷ κύκλῳ, ψεῦδος λαμδάνοντες τὸ τὸν ὅλον χύχλον εἰς μηνίσχους διαιρεθήναι δύνασθαι. Έν γάρ τἢ τοῦ κύκλου εἰς τοὺς μηνίσχους διαιρέσει άελ υπολείπεταί τι έντὸς μέσον άμφίχυρτον περιλαμδανόμενον ύπὸ τῶν ἐχατέρωθεν τοῦ μηνίσκου γραμμών, οδ μήτε μηνίσκου όντος μήτε τετραγωνιζομένου οὐδ' αν δ πας χύχλος τετραγωνίζοιτο. Ούχ ύγιλς δε ή ένστασις ή πρός τον τοιούτον τετραγωνισμόν ου γάρ χρεία τῷ τετραγωνίζοντι τὸν χύκλον διά τῶν μηνίσχων διελεῖν τὸν πάντα χύχλον εἰς μηνίσχους. οὐδε γάρ οὐδ' εί τοῦτο είη, οὐδε οὕτως δ χύχλος τετραγωνίζεται διά τῶν μηνίσχων. Οὐ γάρ πας έδείχθη μηνίσχος τετραγωνιζόμενος, καὶ μὴ διαιρουμένου δέ παντός είς μηνίσχους πάλιν τετραγωνισθήσεται, αν συγχωρηθώσιν οί περί τας του έξαγώνου τοῦ εἰς τὸν πύκλον ἐγγραφομένου πλευράς περιγραφόμενοι μηνίσχοι τετραγωνίζεσθαι, χαὶ μὴ μόνοι οί περί τάς τοῦ τετραγώνου. Κάνταῦθα οὖν τοῦ ψευδογραφήματος αίτιον τὸ μόνον τετραγωνίσαντας μηνίσχον τὸν περί τὴν τοῦ τετραγώνου πλευράν, ὡς πάντως τετραγωνιζομένων μηνίσχων όποιοί ποτ' αν ώσιν, είς οθς ό κύκλος διαιρείται, οθτω ποιείσθαι την δείξιν. Τινές δέ, φησίν Άλέξανδρος, ήγοῦνται, εἰ δείξαιεν τετράγωνον άριθμον χυχλιχόν χαὶ ἐν τοῖς μεγέθεσι χύχλου τετραγωνισμόν εύρηχέναι. "Εστι δέ, φησί, τετράγωνος μέν άριθμός δ ίσάχις ίσος, χυχλιχούς δέ ίλεγον άριθμούς τούς συντιθεμένους έχ τῶν χαθεξῆς περιττών, οίον ένος, τριών, πέντε, έπτά, έννέα, εύρόντες δι' άριθμῶν τετράγωνόν τινα ἄμα καλ κυκλικόν όντα, οίον τὸν λστ, τετράγωνον μὲν όντα διότι ἀπὸ τοῦ στ έφ' έαυτὸν γινομένου γεννᾶται, χυχλιχὸν δὲ διότι από της των περιττών αγεζθια συνθέσεως αποτελείται, φοντο και κύκλου τετραγωνισμόν ευρηκέναι. Άλλ' ή δείξις, φησίν, ούχ έχ τῶν γεωμετριχῶν ἀρχῶν, άλλ' έχ των άριθμητιχών : άριθμητιχαί γάρ άρχαί τό είναι τον τοιόνδε άριθμον χυχλιχόν χαί τον το νόε τετράγωνον. Ταῦτα τοῦ Αλεξάνδρου λέγοντος έφιστάνειν άξιον, ότι πρώτον μέν τον χυχλιχόν αριθμόν ου κατά σύνθεσιν των έφεξης περιττών οι άριθμητικοί τίθενται, άλλά την άπο τοῦ αὐτοῦ εἰς το αὐτο κατάληξιν · χύχλος γάρ δ κε, δτι πεντάχις πέντε κε, καὶ δ λστ, ούτε δ τέσσαρα, ούτε δ έννέα, ούτε δ ιστ, χαίτοι κατά σύνθεσιν τῶν ἐφεξῆς περιττῶν γινόμενοι, ἀλλά τετράγωνοι μόνον οδτοι · κατά γάρ την ἐπισύνθεσιν τῶν περιττών οί τετράγωνοι γίνονται καὶ ίσως δ έξ άρχῆς τὴν μέθοδον παραδούς ούχ εἶπε χυχλιχούς ἀπλῶς εἶναι πάντας τοὺς κατά ἐπισύνθεσιν τῶν ἐφεξῆς περιττῶν, άλλ' ότι έν τη έπισυνθέσει των έφεξης περιττών ε :ρίσκονται οι κυκλικοι οὐδε τούτου ἀεὶ συμδαίνοντος. χυχλιχός γάρ ών ό ρχε ώς άπό τοῦ ε ἐπὶ τὸν χε γενόμενος, καί δ σιστ ώς ἀπὸ τοῦ στ ἐπὶ τὸν λστ, δμως οὐκ έγένοντο χατά ἐπισύνθεσιν τῶν ἐφεξῆς περιττῶν, εἰ μή άρα ούχ είσιν ούτοι χυχλιχοί άλλά σφαιριχοί έξ έπιπέδων χύχλων χυχλιχώς βαρυνθέντες. Καὶ έχεῖνο δὲ ἐφιστάνειν ἄξιον, ὅτι οὐχ ἦν εἰχὸς τοὺς ἀριθμὸν εύρηχότας χυχλιχόν άμα καὶ τετραγωνιχόν τὸν αὐτόν τούτον οἴεσθαι διά τούτο καὶ ἐν μεγέθεσι τὸν τοῦ κύχλου τετραγωνισμόν εύρηχέναι, άλλ' ίσως εύρόντες έν τοις άριθμοις τὸν αὐτὸν τετράγωνον ἄμα καὶ κύκλον είς έννοιαν ήλθον τοῦ καὶ ἐν τοῖς μεγέθεσι ζητεῖν τὸν Έλεγε δε δ ήμετερος τοῦ χύχλου τετραγωνισμόν. χαθηγεμών Άμμώνιος, ώς ούχ άναγχαΐον ίσως, εί έπ' άριθμῶν εδρέθη, τοῦτο καὶ ἐπὶ μεγεθῶν εδρίσκεσθαι · ἀνομοιογενῆ γὰρ μεγέθη ἐστὶν εὐθεῖα καὶ περιφέρεια, καὶ οὐδέν φησι θαυμαστὸν μὴ ευρεθῆναι κύκλω εὐθύγραμμον ίσον, είπερ καὶ ἐπὶ τῶν γωνιῶν εὑρίαχοίτεν τούτο. οξτε λφό τἢ τος ψίπιχηχγίος λολία οξτε

τη λοιπη είς την δρθην τη χερατοειδεί λεγομένη γένοιτο αν εύθύγραμμος ίση γωνία, και διά τουτο ίσως φησί και ύπο ούτω κλεινών ανδρών ζητηθέν θεώρημα άχρι νῦν οὐχ εδρέθη, οὐδὲ ὑπ' αὐτοῦ Άρχιμήδους. \*Ελεγον δε εγώ πρός τον καθηγεμόνα, ώς είπερ μηνίσχος τετραγωνίζοιτο δ άπὸ τῆς τοῦ τετραγώνου πλευράς. τοῦτο γάρ ἀνεξαπατήτως συνῆχται, όμογενής δὲ δ μηνίσχος τῷ χύχλω ἐχ περιφερειῶν συγχείμενος, τί χωλύει και τον κύκλον έπι τούτω τετραγωνίζεσθαι· εί δὲ ἀνόμοιον τὸ τοῦ μηνίσκου ἐπίπεδον τῷ χύχλω διά τὰ χέρατα, άλλὰ χαὶ τῷ εύθυγράμμο ἀνόμοιος μηνίσκος πάς καὶ όμως ὁ περὶ τὴν τοῦ τετραγώνου πλευράν μηνίσκος τετραγωνίζεται · αί μέντοι γωνίαι αξ τε τοῦ ἡμιχυχλίου χαὶ αξ χερατοειδεῖς έχ περιφερείας και εύθείας άμφω συγκείμεναι οδ μόνον άνομοιογενείς είσι τῆ εύθυγράμμω, άλλά καὶ ἀσύμ-Ούχ Ικανόν οὖν οἶμαι τὸ εἰρημένον εἰς απόγνωσιν καταστήσαι τής ευρέσεως του τετραγωνισμού · και γάρ δ Ἰάμδλιχος έν τῷ εἰς τὰς κατηγορίας δπομνήματι τον μέν Αριστοτέλη φησί μήπω ίσως εύρηχέναι τὸν τοῦ χύχλου τετραγωνισμόν, παρά δέ τοις Πυθαγορείοις εύρησθαι, ώς δηλόν έστι, φησίν, από των Σέξτου του Πυθαγορείου αποδείξεων, δς άνωθεν κατά διαδογήν παρελαδε την μέθοδον της ἀποδείξεως, και υστερον δέ φησιν Αρχιμήδης διά τῆς έλιχοειδούς γραμμῆς (cf. Scholl. in Arist. p. 64 b. ed. Brandis.) και Νικομήδης διά τῆς ίδίως τετραγωνιζούσης καλουμένης και Άπολλώνιος διά τινος γραμμής ήν αύτὸς μέν χοχλιώδους άδελφήν προσεγορεύει, ή αὐτή δέ ἐστι τῆ Νιχομήδους, καὶ Κάρπος διά τινος γραμμής, ήν άπλως έχ διπλής χινήσεως χαλεί, άλλοι τε πολλοί, φησί, ποιχίλως το πρόδλημα χατεσκεύασαν, και μήποτε οδτοι πάντες δργανικήν εποιήσαντο του θεωρήματος χατασχευήν. Ο μέν ούν Αλέξανδρος ούτως ώς είπον, οίεται το ψευδογράφημα ελέγχεσθαι παρ' δσον τον περί την του τετραγώνου πλευράν μόνον τετραγωνίσας μηνίσκον δ Ίπποκράτης ώς και έπι της του έξαγώνου πλευράς αὐτῷ δεδειγμένο ἀπεγρήσατο, ὁ μέντοι Εὐδημος ἐν τῆ γεωμετρικῆ ἱστορία ούχ έπὶ τετραγωνικής πλευράς δείξαί φησι τὸν Ίπποχράτη τὸν τοῦ μηνίσχου τετραγωνισμόν, άλλά καθόλου ώς αν τις είποι · εί γάρ πᾶς μηνίσκος τὴν έκτὸς περιφέρειαν ή ίσην έχει ήμιχυχλίου ή μείζονα ή έλάττονα, τετραγωνίζει δε δ Ίπποκράτης και τον ίσην ήμιχυχλίου έχοντα καὶ τὸν μείζονα καὶ τὸν ἐλάττονα, καθόλου αν είη δεδειχώς ώς δοκεί. Εκθήσομαι δέ τά οπό του Ευδήμου κατά λέξιν λεγόμενα, όλίγην τινά προσθείς σαφήνειαν άπο της των Εύκλείδου στοιχείων αναμνήσεως διά τον υπομνηματικόν τρόπον τοῦ Εὐοήμου κατά τὸ ἀρχαϊκὸν ἔθος συντόμους ἐκθεμένου τὰς άποδόσεις. Λέγει δὲ ὧδε ἐν τῷ δευτέρῳ τῆς γεωμετρικῆς Ιστορίας. « καὶ οἱ τῶν μηνίσκων δὲ τετραγωνισμοὶ δόξαντες είναι τῶν οὐκ ἐπιπολαίων διαγραμμάτων διὰ την οίκειότητα την πρός του κύκλου ύφ' [πποκράτους

έγράφησάν τε πρώτως καί κατά τρόπον έδοξαν άποδοθηναι, διόπερ ἐπὶ πλέον άψώμεθά τε καὶ διέλθωμεν ». Άρχην μέν οὖν ἐποιήσατο καὶ πρῶτον ἔθετο τῶν πρὸς αὐτοὺς χρησίμων, ὅτι τὸν αὐτὸν λόγον ἔγει τά τε δμοια τῶν χύχλων τμήματα πρὸς ἄλληλα χαὶ αξ βάσεις αύτων δυνάμει τουτο δε εδείχνυεν έχ του τάς διαμέτρους δείξαι τὸν αὐτὸν λόγον ἐγούσας δυνάμει τοῖς χύχλοις, ὅπερ Εὐχλείδης δεύτερον τέθειχεν ἐν τῷ δωδεκάτω τῶν στοιγείων βιβλίω τὴν πρότασιν εἰπὼν ούτως οι κύκλοι πρὸς άλλήλους εἰσίν, ώς τὰ ἀπὸ τῶν διαμέτρων τετράγωνα · ώς γάρ οί κύκλοι πρός άλλήλους έγουσιν, ούτω καὶ τὰ δμοια τμήματα. "Ομοια γὰρ τμήματά έστι τὰ τὸ αὐτὸ μέρος ὄντα τοῦ χύχλου, οίον ήμιχύχλιον ήμιχυχλίω χαι τριτημόριον τριτημορίω. διὸ καὶ γωνίας ἴσας δέχεται τὰ δμοια τμήματα. Αί γοῦν τῶν ήμιχυχλίων πάντων ὀρθαί εἰσι χαὶ τῶν μειζόνων ελάττονες δρθών, καλ τοσούτω, δσω μείζονα ήμιχυχλίων τὰ τμήματα, χαὶ αἱ τῶν ἐλαττόνων μείζονες, καὶ τοσούτω δσω ελάττονα ήμικυκλίων τὰ τμήματα · δειχθέντος δὲ αὐτῷ τούτου πρῶτον μὲν έγραφεν μηνίσκον την περιφέρειαν έχοντα ημικυκλίου περί τρίγωνον δρθογώνιον και ισοσκελές αὐτὸ τὸ ήμιχύχλιον περιγράψας χαὶ περὶ τὴν βάσιν τμῆμα χύχλου τοῖς ὑπὸ τῶν ὑποζευγθεισῶν ἀφαιρουμένοις δμοιον δπερ Εὐκλείδης λ΄ τρίτον ἔθετο θεώρημα τοῦ τρίτου βιδλίου προτείνας ούτως · α έπὶ τῆς δοδείσης εὐθείας γράψαι τμημα χύχλου δεχόμενον γωνίαν ίσην τη δοθείση γωνία εὐθυγράμμω. » Εί γάρ το περί την βάσιν ούτω περιγράφει, ως ίσην δέξασθαι γωνίαν των εν τοις τμήμασι τοις ύπο των έπιζευχθεισων αφαιρουμένοις, δμοιον έσται έχείνοις δμοια γάρ τμήματα χύαλων δ Εὐαλείδης ώρίσατο ἐν τῷ τρισκαιδεκάτῳ (leg. τρίτω ) βιδλίω τὰ δεχόμενα γωνίας Ισας. "Οντος δὲ τοῦ περί τὴν βάσιν τμήματος ἴσου τοῖς περί τὰς έτέρας αμφοτέρας διότι, ώς δέδειχται έν τῷ παρατελεύτω (Euclid. I, 47) τοῦ πρώτου τῶν Εὐκλείδου στοιγείων θεωρήματι, έν τοῖς ὀρθογωνίοις τριγώνοις ή ὑποτείνουσα **ἔσον δύναται ταῖς τὴν ὀρθὴν περιεχούσαις ἀμφοτέραις.** 🕰ς δε τὰ ἀπὸ τῶν εὐθειῶν τετράγωνα, οὕτως έχει τὰ δμοια τῶν χύχλων τμήματα πρὸς ἄλληλα, χαὶ χοινοῦ προστεθέντος τοῦ μέρους τοῦ τριγώνου τοῦ ὑπέρ τὸ τμημα τὸ περὶ τὴν βάσιν ἴσος ἔσται ὁ μηνίσχος τῷ τριγώνφ. Ισος οὖν δ μηνίσκος τῷ τριγώνφ δειχθείς τετραγωνίζοιτο αν. Δέδεικται γάρ έν τῷ ένδεκάτω (leg. τεσσαρακαιδεκάτφ) θεωρήματι τοῦ δευτέρου βιβλίου τῶν Εὐκλείδου στοιχείων, πῶς χρη τῷ δοθέντι εύθυγράμμω ζσον τετράγωνον ένστήσασθαι (Euclid., συστήσασθαι). Οθτω μέν ούν ήμικυκλίου την έξω τοῦ μηνίσχου περιφέρειαν ύποθέμενος έτετραγώνισεν δ 'Ιπποχράτης τὸν μηνίσχον εὐχόλως, εἶτα ἐφεξῆς μεῖζον ήμικυκλιου υποτιθεται συστησαμενος τραπέζιον τάς μέν τρείς έχον πλευράς ίσας άλληλαις, την δε μίαν την μείζω τῶν παραλλήλων τριπλασίαν ἐχείνων έχάστης δυνάμει και τό τε τραπέζιον περιλαδών κύκλω και

περί την μεγίστην αὐτοῦ πλευράν δμοιον τμημα περιγράψας τοῖς ὑπὸ τῶν ἴσων τριῶν ἀποτεμνομένοις ἀπὸ τοῦ χύχλου. Καὶ ὅτι μέν περιληφθήσεται χύχλω τὸ τραπέζιον, δείξεις ούτω διχοτομήσας τάς τοῦ τραπεζίου γωνίας χατά τὸ ἔνατον τοῦ πρώτου τῶν στοιγείων καὶ ἐπιζεύξας τὰς διαγωνίους, ἐρεῖς, ἐπεὶ ἡ βα τῆ αγ ίση χοινή ή δε χαὶ γωνίαι χαὶ τὰ έξῆς. μεϊζόν έστιν ήμιχυχλίου τὸ λεχθέν τμήμα, όξιλον άχθείσης έν τῷ τραπεζίῳ διαμέτρου. 'Ανάγκη γὰρ ταύτην ύπο δύο πλευράς ύποτείνουσαν τοῦ τραπεζίου τῆς ὑπολοίπου μιᾶς μείζονα ἡ διπλασίαν εἶναι δυνάμει. 'Επεί γάρ μείζων έστιν ή βδ τῆς αγ, αί δη βα ἴσαι οὖσαι χαὶ ἐπιζευγνῦσαι αὐτὰς ἐχδαλλόμεναι ἐμπεσοῦνται κατά τὸ ζ. Εἰ γὰρ παράλληλοί εἰσιν αί βα δγ ίσαι ούσαι, αί δὲ τὰς ίσας τε καὶ παραλλήλους ἐπιζευγνῦσαι καὶ αὖται ἴσαι καὶ παράλληλοί εἰσιν, ἔσται ἡ αγ ίση τῆ βὸ ὅπερ ἀδύνατον. Συμπιπτουσῶν δὲ τῶν βα δγ κατά τὸ ζ, αί ὑπὸ ζαγ γαβ γωνίαι δύο ὀρθαῖς ίσαι ἔσονται διὰ τὸ τρισχαιδέχατον τοῦ πρώτου τῶν Εὐκλείδου. Μείζων δὲ ἡ ὑπὸ γαδ τῆς ὑπὸ γαζ ἡ έχτὸς τοῦ τριγώνου τῆς ἐντὸς διὰ τὸ τριαχοστὰν δεύτερον τοῦ πρώτου. Ἡμίσεια ἄρα ἡ ὑπὸ γαζ γωνία τῆς βαγ, ή ἄρα βγ μεῖζον ή διπλάσιον δύναται έχατέρας τῶν βα αγ, ὥστε καὶ τῆς γδ καὶ τὴν μεγίστην ἄρα τῶν τοῦ τραπεζίου πλευρῶν ἀναγκαῖον ἔλαττον Δύνασθαι της τε διαμέτρου καὶ τῶν έτέρων πλευρῶν ἐκείνης, ύφ' Αν ύποτείνει μετά τῆς διαμέτρου ή λεχθεῖσα · αί γάρ βγ γδ μείζον ή τριπλάσιον δύνανται τῆς γδ, ή δὲ βό τετραπλάσιον. 'Οξεῖα ἄρα ἐστὶν ἡ ἐπὶ τῆς μείζονος του τραπεζίου πλευρας βεβηχυία γωνία. Μείζον άρα ήμιχυχλίου έστὶ τὸ τμῆμα, ἐν ῷ ἐστιν, ὅπερ έστιν ή έξω περιφέρεια τοῦ μηνίσχου. Τὸν δὲ τοῦ μηνίσχου τούτου τετραγωνισμόν παρῆχεν Εύδημος, ώς σαφη, οίμαι. Είη δὲ αν τοιόσδε. Ἐπειδή ίσα άλλήλοις έστιν ο μηνίσχος μετά τοῦ ἐπὶ τῆς μείζονος τοῦ τραπεζίου πλευρᾶς τμήματος τῷ τραπεζίω καὶ - εμονματοπά νῶιαθύα ῦστύα νωσί νῶιςτ νῶτ όπό ρῖοτ. νοις τμήμασιν, ὧν τὸ ἐπὶ τῆς μείζονος τοῦ τραπεζίου πλευρᾶς τμημα ίσον έστι τοις ύπο τῶν ίσων εὐθειῶν άφαιρουμένοις τοῦ χύχλου τρισί τμήμασιν, είπερ ίσον ταϊς τρισί δύνασθαι ύπόχειται ή μείζων τοῦ τραπεζίου πλευρά, τὰ δὲ δμοια τμήματα πρὸς ἄλληλά έστιν, ώς τὰ ἀπὸ τῶν εὐθειῶν τετράγωνα. Ἐὰν δὲ ἀπὸ ίσων ίσα άφαιρεθή, τὰ καταλειπόμενά έστιν ίσα, ίσος άρα δ μηνίσχος τῷ τραπεζίῳ. Ή καὶ οὕτω συντόμως έρεις, έπειδή ίσον έστι το περί την μείζονα του τραπεζίου πλευράν τμήμα τοῖς περί τὰς τρεῖς τὰς ἴσας περιγραφεῖσι, διότι καὶ τὸ ἀπ' αὐτῆς τετράγωνον τριπλάσιον τοῦ ἀπὸ ἐκάστης, ἐὰν κοινὸν προστεθῆ τὸ περιεχόμενον έπίπεδον ύπό τε τῶν τριῷν ἴσων εὐθειῶν καὶ τῆς τοῦ μείζονος τμήματος περιφερείας, έσται δ μηνίσχος ίσος τῷ τραπεζίω, οὖ τετραγωνισθέντος, διότι ἔγομεν πᾶν εὐθύγραμμον τετραγωνίσαι, τετραγωνισθήσεται χαὶ δ μείζονα ήμιχυχλίου την έχτος περιφέρειαν έχων μη-

νίσχος, εί δε έλαττον ημιχυχλίου είη, προγράψας τοιόνδε τι δ Ίπποχράτης τοῦτο χατεσχεύασεν. Εστω χύχλος οδ διάμετρος, έφ' ή ή αδ, κέντρον δε αὐτοῦ έφ οδ κ, και ή μεν έφ' ή γδ δίχα τε και πρὸς όρθας τεμνέτω τλν έφ'  $\bar{η}$  βχ,  $\bar{η}$  δὲ έφ'  $\bar{\bar{η}}$  εζ  $\bar{γ}$ χθω παρά τλν έφ'  $\bar{γ}$  αδ, χαὶ ἀπό τοῦ κ ἐπεζεύχθω ἐπὶ τὰ εζ, συμπιπτέτω δὲ έκδαλλομένη έπι το ζ ή έπιζευχθείσα τῆ ἐφ' ή εη κατά τό η, και πάλιν ἀπό τοῦ β ἐπὶ τὰ ζη ἐπεζεύχθωσαν, φανερόν δή ότι ή μέν έφ' ή εζ έκδαλλομένη έπὶ τὸ β πεσείται· Επόκειται γάρ ή εζ έπὶ τὸ β νεύουσα, ή δὲ εφ' ή βη ίση έσται τη έφ' ή ex, τοῦτο οὲ ίσως μέν αν τις καί προχειρότερον δείξειεν, έμοι δε έκ των προωπογολυπέρων οριώς εμύγρε ρείξαι, ρμοχειται ή ολ την βχ διχώς τε καί πρός δρθάς τέμνειν, έπὶ τῆς δγ άρα τὸ κέντρον έστὶ τοῦ περὶ τὸ τραπέζιον γραφησομένου χύχλου διά τὸ πόρισμα τοῦ πρώτου θεωρήματος του έν τῷ τρίτῳ τῶν Εὐχλείδου στοιχείων · ἐπειδή δὲ παράλληλός έστιν ή εη τη κο και είς αὐτὰς έμπέπτωκεν ή γδ, τὰς ἐντὸς γωνίας δυσὶν ὀρθαῖς ἴσας ποιεῖ διά τὸ κ' θ' τοῦ πρώτου, όρθαὶ δὲ αί πρὸς τὸ γ, όρθαὶ άρα και αι πρός το δ΄. Ἡ οὖν γδ διὰ τοῦ κέντρου τὴν εη πρός δρθάς τέμνουσα καὶ δίχα τέμνει διά τὸ τρίτον τοῦ τρίτου τῶν στοιχείων. Ἐπεὶ οὖν ἴση ἐστὶν ἡ δη τη δε, χοινή δὲ ή δζ χαὶ όρθαὶ αί πρὸς τὸ δ΄, χαὶ βάσις άρα ή ζη βάσει τη ζό ίση, άλλα και ή βζ τη ζκ ίση, διότι καὶ ή βγ τῆ γκ, κοινή δὲ ή γζ΄ καὶ ὀρθαὶ αί πρὸς τὸ γ. Ἐπεὶ οὖν δύο αί ηζ ζό δυσὶ ταῖς κζ' ζε ίσαι, και γωνίαι αι κατά κορυφήν ίσαι, και βάσις ή ηδ βάσει τη εκ ίση. Περιγεγράφθω δή περί τὸ εζη τρίλωλολ επιμπα χηχγορ το εζυ οποιολ εχασιώ, ειών εκ χρ βη τμημάτων τούτων ούν ουτως έχόντων τὸ τραπέζιον, φημί, έφ' οδ βκ κη, περιλήψεται κύκλος. Τὸ μέν γάρ εχη τρίγωνον περιλήψεται χύχλος. Εχομεν γάρ έν τῷ πέμπτφ τοῦ τετάρτου τῶν στοιχείων περί τὸ δοθέν τρίγωνον χύχλον περιγράψαι. 'Εάν οὖν δείξω τῆ ἀπὸ τοῦ χέντρου ἐπὶ τὸ χ ἴσην ἀπὸ τοῦ χέντρου ἐπὶ τὸ β, δηλον στι τὸ γραφόμενον τμημα χύχλου διὰ τοῦ εχη **ήξει καὶ διὰ τοῦ β, καὶ περιλήψεται κύκλου τμῆμα** τὸ τραπέζιον, ὅπερ τμῆμα καὶ τὸ τρίγωνον περιέξει τὸ έφ' οδ εζη. Αηφθέντος οὖν κέντρου οἶον τοῦ λ καὶ επιζευγνυμένων των λε λη λα λδ, επειδή ισοσκελές έστι τὸ ελη τρίγωνον, αί γάρ έχ τοῦ χέντρου ίσαι, ίσαι είσιν αί πρός τη βάσει γωνίαι ή ύπο λης τη ύπο λεη διά το πέμπτον του πρώτου των Εύκλείδου, έστι δέ ή ύπο βης ίση τῆ ύπο κεη, διότι και ή εδίση τῆ κη, ώς έδείχθη, και όλη άρα ή ύπο βης όλη τη ύπο κεη Ectivian, Ecti de xal h xe th by ion xal bacic apa ή κλ τῆ λδ ίση, ἐστίν ίση ἄρα τῆ ἀπὸ τοῦ κέντρου τῆ λα ή λβ, ταύτη δή γεγράφθω τὸ τμημα. Τούτων οὖν ούτως έχόντων δ γενόμενος μηνίσχος, οδ έχτὸς περιφέρεια ή εκ βη, ἴσος ἔσται τῷ εὐθυγράμμφ τῷ συγκειμένω εκ των τριων τριγώνων των βζη βζκ εκζ. Τὰ γὰρ ἀπὸ τῶν εὐθειῶν ἐφ' αἶς εζ ζη ἀφαιρούμενα έντος τοῦ μηνίσχου ἀπὸ τοῦ εὐθυγράμμου τμήματα ἴσα

έστι τοις έκτος του εύθυγράμμου τμήμασιν άφαιρουμένοις ύπὸ τῶν εκ κό βη. Έκατερον γὰρ τῶν ἐντὸς ήμιολιόν έστιν έκάστου των έκτος ήμιολία γάρ ύποκειται ή εζ τῆς ἐκ τοῦ κέντρου, τοῦτ' ἔστι τῆς εκ καὶ β καί βη. 'Εδείχθη γάρ καί αυτη ίση τη εκ. Εί οὖν έχατέρα τῶν εζ ζη ἡμιολία ἐστὶ δυνάμει ἐχάστης τῶν είρημένων τριών, ώς δε αί εὐθεῖαι πρὸς τὰς εὐθείας, τμήματα πρός τὰ τμήματα, τὰ δύο ἄρα τμήματα τοῖς τρισίν έστιν ίσα. Εί οὐν ό μέν μηνίσχος τὰ τρία τμήματά έστι, καὶ τοῦ εὐθυγράμμου τὸ παρὰ τὰ δύο τμήματα, τὸ δὲ εὐθύγραμμον μετὰ τῶν δύο τμημάτων έστι χωριστών τριών, έστι δε τά δύο τμήματα τοις τρισίν ίσα, ίσος αν είη ο μηνίσχος τῷ εὐθυγράμμω. Οτι δε οδτος δ μηνίσκος ελάττονα ήμιχυχλίου τήν έχτος έχει περιφέρειαν, δείχνυσι διά τοῦ τὴν εχη γωνίαν έν τῷ ἐχτὸς οὖσαν τμήματι ἀμδλεῖαν εἶναι. Δέδειχται γάρ ἐν τῷ τρίτῳ τοῦ τρίτου τῶν Εὐκλείδου στοιχείων, δτι ή έν τῷ ἐλάττονι ἡμιχυχλίου τμήματι μείζων δρθης έστιν. "Οτι δέ αμβλεῖά έστιν ή ὑπὸ εκη γωνία, δείχνυσιν ούτως. έπει ή μέν έφ' ή εζ ήμιολία έστι τῶν ἐχ τοῦ χέντρου δυνάμει, ἡ δὲ ἐφ' ἢ βχ μείζων τῆς ἐφ' ἢ βζ, διότι χαὶ γωνία ἡ πρὸς τῷ ζ' μείζων  $_2$  ὡς δείξω, ίση δὲ ή βχ τῆ κε, φανερὸν ὅτι κάν ή ἐφ' ή κε μείζων ή της έφ' ή βζ η διπλασία μήχει, καὶ ή έφ' ή βε, ώστε της έφ' ή κζ άρα μείζων ή διπλασία μηκει καί δυνάμει διά την δμοιότητα τριγώνων τών βεκ βαζ. "Εστιγάρ ώς ή εδ πρός βα', οδτως ή εα πρός κζ, ώστε ή έφ' ή εκ μείζων έστι τῆς έφ' ή κζ ή διπλασία δυνάμει, ή δὲ ἐφ' ἢ εζ ήμιολία δυνάμει τῆς ἐφ' ἦ εχ. "Η άρα έφ' ή εζ μείζων έστι δυνάμει των έφ' αίς εχ κζ. Εί μέν γάρ διπλασία ήν δυνάμει των έφ' αίς ex x , f ex the x , fullolia of h Le the ex, he av f Le ίση δυνάμει ταϊς εχ κζ΄ ώς ἐπὶ ἀριθμῶν τῶν στ δδ, έπειδή δὲ μείζων ή διπλασία έστὶ δυνάμει, ή εκ τῆς κε μείζων έστι δυνάμει. Άμδλεια άρα έστιν ή πρός τῷ χ γωνία, έλαττον άρα ήμιχυχλίου το τμημα, εν ώ έστιν. Οϋτω μέν οὖν δ Ἱπποχράτης πάντα μηνίσχον έτετραγώνισεν , είπερ καὶ τὸν ἡμικυκλίου καὶ τὸν μείζονα ήμιχυχλίου χαὶ τὸν ἐλάττονα ἔχοντα τὴν ἐχτὸς περιφέρειαν, άλλ' ούχὶ τὸν ἐπὶ τῆς τοῦ τετραγώνου πλευράς μόνον, ώς δ Άλέξανδρος Ιστόρησεν, οὐ μέντοι οὐδὲ τὸν χύχλον ἐπεχείρησε τετραγωνίσαι διὰ τῶν περί την του έξαγώνου πλευράν μηνίσκων, ώς καί τοῦτο Άλέξανδρός φησιν. Άλλα μηνίσκον άμα καὶ χύχλον έτετραγώνισεν ούτως. Εστωσαν περί κέντρον έφ' οδ κ δύο κύκλοι, ή δὲ τοῦ ἐκτὸς διάμετρος έξαπλασία δυνάμει της τοῦ ἐντὸς καὶ έξαγώνου ἐγγραφέντος είς τὸν ἐντὸς χύχλον τοῦ ἐφ' ὧν αδ γδ' εζ, αξ τε έρ' δν κα κό κγ έκ τοῦ κέντρου ἐπιζευχθεῖσαι ἐκδεβλήσθωσαν έως της τοῦ έκτὸς κύκλου περιφερείας, καὶ ἐφ' ὧν ηθ θι ἐπεζεύχθωσαν, καὶ δῆλον ὅτι καὶ ϶ ηθ θι έξαγώνου είσι πλευραί τοῦ είς τὸν μείζονα πύκλον εγγραφομένου, καὶ περί την εφ' ής η, τμημα δμοιον τῶ ἀραιρουμένω ὑπὸ τῆς ἐφ ἢ ηθ περιγεγράφθω. Έπεὶ οὖν τὴν μὲν ἐφ' ἢ ηι τριπλασίαν ἀναγκαῖον εἶναι δυνάμει τῆς ἐφ' ἢ θη τοῦ έξαγώνου πλευράς, ή γάρ ύπὸ δύο τοῦ έξαγώνου πλευράς ύποτείνουσα μετά άλλης μιᾶς δρθήν περιέχουσα γωνίαν την εν ημιχυχλίω ίσον δύναται τη διαμέτρω, η δε διάμετρος τετραπλάσιον δύναται τῆς τοῦ έξαγώνου ἴσης ούσης τη έκ του κέντρου διά τὸ τὰ μήκει διπλάσια δυνάμει τετραπλάσια είναι, η δὲ θη έξαπλασία τῆς έφ' ής αδ, δηλον ότι τὸ τμημα τὸ περί την έφ' ή ηι περιγραφέν ίσον είναι συμβαίνει τοῖς τε ἀπὸ τοῦ ἐχτὸς χύχλου ύπὸ τῶν ἐφ' αἶς ηθ θι ἀφαιρουμένοις χαὶ ταῖς άπὸ τοῦ ἐντὸς ὑπὸ τῶν τοῦ έξαγώνου πλευρῶν άπασῶν • τὰ γὰρ δμοια τῶν κύκλων τμήματα πρὸς ἄλληλά έστιν, ώς τὰ ἀπὸ τῶν βάσεων τετράγωνα, διότι καὶ οί ομοιοι χύχλοι. πρός άλληλους είσιν ώς τὰ ἀπό τῶν διαμέτρων τετράγωνα. Εί γαρ ή ηι της ηθ τριπλάσιον δύναται, ίσον δὲ τῆ ηθ δύναται ἡ θι, δύνανται δὲ έχατέρα τούτων ίσον χαὶ αί έξ πλευραὶ τοῦ ἐντὸς έξαγώνου, διότι καὶ ἡ διάμετρος τοῦ ἐκτὸς κύκλου έξαπλάσιον ὑπόχειται δύνασθαι τῆς τοῦ ἐντός, ὡς δὲ ἡ διάμετρος πρός την διάμετρον, ούτω και αί έκ τοῦ χέντρου, ή δὲ ἐχ τοῦ χέντρου ἴση ἐστὶ τἢ τοῦ έξαγώνου πλευρά, ώς τὸ πόρισμα λέγει τοῦ προτελεύτου θεωρή. ματος ἐν τῷ τετάρτῳ βιδλίῳ τῶν τοῦ Εὐκλείδου στοιχείων. 12ς δὲ αἱ πλευραί, οὕτω καὶ τὰ τμήματα, ώστε δ μέν μηνίσχος έφ' οὖ ηθι τοῦ τριγώνου ἐλάττων άν είη έφ' οδ τα αύτα γράμματα τοις ύπο των του έξαγώνου πλευρῶν ἀφαιρουμένοις τμήμασιν ἀπὸ τοῦ έντὸς χύχλου. Τὸ γὰρ ἐπὶ τῆς ηι τμῆμα ἴσον ἦν τοῖς τε ηθ θι τμήμασι καὶ τοῖς ύπὸ τοῦ έξαγώνου ἀφαιρουμένοις. Τὰ οὖν ηθ θι τμήματα ἐλάττω ἐστὶ τοῖς περί την ηι τμήμασι καὶ τοῖς ὑπὸ τοῦ έξαγώνου άφαιρουμένοις. Κοινοῦ οὖν προστεθέντος τοῦ ὑπέρ τὸ τμημα τὸ περὶ τὴν ηι μέρους τοῦ τριγώνου, ἐχ μέν τούτου καὶ τοῦ περὶ τὴν η τμήματος τὸ τρίγωνον έσται, έχ δε τοῦ αὐτοῦ χαὶ τῶν ηθ θι τμημάτων ὁ μηνίσχος. Έσται οὖν ἐλάττων δ μηνίσχος τοῦ τριγώνου τοις δπό του έξαγώνου άφαιρουμένοις τμήμασιν, δ άρα μηνίσχος καὶ τὰ ὁπὸ τοῦ έξαγώνου ἀφαιρούμενα τικήματά έστιν ίσα τῷ τριγώνῳ καὶ κοινοῦ προστεθέντος τοῦ έξαγώνου, τὸ τρίγωνον τοῦτο καὶ τὸ έξάγωνον ζσα έστι τῷ τε μηνίσχω τῷ λεχθέντι και τῷ χύχλφ τῷ ἐχτός · τὸ γὰρ τρίγωνον ἴσον ἦν τῷ τε μηνίσχω χαλ τοῖς υπό τοῦ έξαγώνου ἀφαιρουμένοις τμήμασι τοῦ ἐντὸς χύχλου. Εἰ οὖν τὰ εἰρημένα εὐθύγραμμα δυνατόν τετραγωνισθήναι, καὶ τὸν κύκλον άρα μετά τοῦ μηνίσχου. Τὰ μέν οὖν περὶ τοῦ Χίου Ιπποχράτους μάλλον ἐπιτρεπτέον Εὐδήμφ γινώσχειν εγγυτέρω τοις γρόνοις όντι και Άριστοτέλους ακροατή, δ δε διά τῶν τμημάτων τετραγωνισμός τοῦ χύχλου,

δν ώς ψευδογραφούντα αλτιαται ό 'Αριστοτέλης ή τὸν διὰ τῶν μηνίσχων αἰνίττεται (χαλῶς γὰρ δ ᾿Αλέξανδρος ενεδοίασεν εἰπών, εἰ ὁ αὐτός ἐστι τῷ τῶν μηνίσχων) ή ούχ είς τὰς Ίπποχράτους δόξας ἀποδλέπει. άλλά τινας άλλας, ὧν μίαν καὶ δ "Αλέξανδρος παρέθετο. ή τὸν μετὰ τοῦ μηνίσχου τετραγωνισμόν τοῦ χύχλου αλτιάται τοῦ Ἱπποκράτους, δν τῷ όντι διὰ τῶν τμημάτων ἀπέδειξε τῶν τριῶν ἐν τῷ ἐλάττονι, τάχα γὰρ καὶ κυριώτερον αΰτη ή ἀπόδειζις ρηθείη ή διὰ τμημάτων ήπερ ή διά τῶν μηνίσχων. Τμῆμα γάρ χύχλου καί δ Εὐκλείδης εν τῷ τρίτω τῶν ξαυτοῦ στοιγείων ώρίσατο τὸ περιεχόμενον σχῆμα ὑπό τε εὐθείας καὶ κύκλου περιφερείας. Εί οὖν μηνίσκοι οὐδὲ κυρίως τμήματά είσι, καί είη αν ψευδογράφημα έν τούτω τὸ μετά τοῦ μηνίσχου τετραγωνίζειν τὸν χύχλον άλλά μλ χαθ' έαυτόν, έπεὶ πάντα τὰ ληφθέντα εἰς τὴν ἀπόδειζιν από γεωμετριχών αρχών είληπται · άλλ' εί δ τοῦ μηνίσκου τετραγωνισμός καθολικός ύπό τοῦ Ἱπποκράτους δοχεί παραδεδόσθαι, πᾶς γὰρ μηνίσχος ήτοι ήμικυκλίου τμήματος ή έλάττονος, δυνατόν φαίη ἄν τις έχ τοῦ ἴσου τετραγώνου τῷ τε μηνίσχω χαὶ τῷ χύχλω άφαιρεθέντος τετραγώνου ίσου τῷ μηνίσχῳ τὸ λοιπὸν εὐθύγραμμον τετραγωνίσαντα ἴσον τετράγωνον τῷ χύκλω ποιησαι μόνω, πως οθν έτι ψευδογραφείσθαι δόξει δ τοῦ Ἱπποχράτους τετραγωνισμός, εἰ μήπω εὑρῆσθαι ύπὸ τοῦ Άριστοτέλους ἐνομίσθη λέγοντος ἐν κατηγορίαις (cap. 7 p. 7 b. 31) οδον δ τοῦ χύχλου τετραγωγισμός εί έστιν έπιστητός, έπιστήμη μέν αθτοῦ οὐκ έστι πω, τὸ δὲ ἐπιστητόν ἐστι, καίτοι τοῦ Χίου Ίπποχράτους πρό Άριστοτέλους όντος, ώστε καὶ τὸν Εύδημον εν τοις παλαιοτέροις αὐτὸν ἀριθμείν. Μήποτε οὖν οὐ καθόλου πᾶς μηνίσκος ἐτετραγωνίσθη ὑπὸ τοῦ Ίπποχράτους· κάν γάρ ή έκτὸς τοῦ μηνίσκου περιφέρεια δρισθή, άλλ' έχείνης χειμένης τὰς ἐντὸς τοῦ μηνίσχου περιφερείας απείρους, ήτοι επ' απειρον αλλην και άλλην, γράφειν δυνατόν, ἐπ' άπειρον διηρημένου τοῦ ἐπιπέδου, ώστε τῆς ἐχτὸς τῆς αὐτῆς μενούσης τοὺς μὲν μείζονας τοὺς δὲ ἐλάττονας εἶναι τῶν μηνίσχων, αὐτὸς δὲ τὴν ἐντὸς περιφέρειαν ώρισμένην ἔλαβεν, διιοιον γάρ αὐτὴν τμῆμα ἀποτέμνουσαν τοῖς πρὸς τῆ ἐκτὸς περιφερεία συνισταμένοις τμήμασιν έλαδεν, δ τά μέν τοῦ πρώτου θεωρήματος, ἐπὶ τετραγωνικῆς ἦν πλευρᾶς, τὰ δὲ ἐν τοῖς ἄλλοις ἐπὶ ἀορίστων, ὥστε οὐ πᾶς ἐτετραγωνίσθη μηνίσκος, άλλ' οἱ τὴν ἐντὸς περιφέρειαν δμοίαν σχόντες τοῖς πρὸς τῆ ἐκτὸς συνισταμένοις τμή μασι καὶ αὐτοῖς ώρισμένοις πως οὖσι. Ταῦτα μέν οὖν περὶ τῆς τῶν μηνίσκων ψευδογραφίας.

### ΕΚ ΤΟΥ ΠΕΡΙ ΓΩΝΙΑΣ.

93. Τριών δε δοξών οὐσών περί της γωνίας Εύ-

E LIBRO DE ANGULO.

93. Quam tres sint de angulo opiniones, Eudemus

Peripateticus, qui librum de angulo scripsit, qualitatem eum esse concessit : namque anguli originem considerans non aliam ac linearum fractionem esse ait. δημος μέν δ Περιπατητικός βιδλίον περί γωνίας γράψας ποιότητα αὐτήν είναι συνεχώρησεν: γένεσιν γάρ γωνίας έπινοῶν οὐκ άλλην είναί φησιν ή τὴν κλάσιν τῶν γραμμῶν.

(Proclus in Euclid. p. 35 ed. Bas. τοσαῦτα περλ της των γωνιών υποφάσεως (leg. υποστάσεως) είρήσθω, χοινήν προσλαμδάνοντα ( leg. προλαμδάνοντα) θεωρίαν άπάσης γωνίας πρό τῆς τῶν εἰδῶν αὐτῆς διαιρέσεως. Τριών δε δοξών οὐσών ατλ. Superioribus autem haec subjicit Proclus : εὶ δὲ ἡ εὐθύτης ποιότης, και ή κλάσις ποιότης, εν ποιότητι οὖν έχουσαν αθτήν την γένεσιν πάντως είναι ποιότητα. Εὐκλείδης δε και δσοι κλίσιν εἰρήκασιν, εν τοῖς πρός τι καταλέγουσι. Ποσότητα δὲ ἡρήκασιν (leg. εἰρήκασιν) αὐτήν, δουι φασί τὸ πρῶτον διάστημα ὑπὸ τὸ σημείον είναι την γωνίαν, ών και δ Πλούταρχός έστιν είς την αὐτην δόξαν συνωθών καὶ τὸν Ἀπολλώνιον. Δεῖ γάρ είναι τι, φησί, διάστημα πρώτον ύπο την κλάσιν τών περιεχουσών γραμμών ή έπιφανειών. Καίτοι γε συνεχούς όντος του ύπο σημείον διαστήματος άδύνατον τὸ πρῶτον λαβεῖν. Ἐπ' ἄπειρον γὰρ πᾶν διάστημα διαιρετόν πρός τῷ καὶ ἐὰν ὁπωσοῦν ἀφορίσωμεν τὸ πρώτον καὶ δι' ἐκείνου εὐθεῖαν ἀγάγωμεν γίνεσθαι τρίγωνον, άλλ' οὐ μίαν γωνίαν. Κάρπος δὲ δ Αντιοχεύς ποσόν μέν είναί φησι την γωνίαν καὶ διάστημα των περιεχουσων αύτην γραμμων ή έπιφανειων καὶ ἐφ' ἐν διεστώς τοῦτο, μή μέντοι διὰ τοῦτο γραμπην είναι την γωνίαν · οὐ γάρ πᾶν τὸ ἐφ' ἐν διαστατὸν ύπάρχειν γραμμήν. Τοῦτο δὲ πάντων παραδοζότατον, εὶ ἔστι τι ἐφ' ἐν μέγεθος διαστατὸν ἔξω γραμμῆς. Άλλὰ τούτων μὲν ἄδην.

#### ΕΚ ΤΗΣ ΑΣΤΡΟΛΟΓΙΚΗΣ ΙΣΤΟΡΙΑΣ.

94. Δοχεί δε κατά τινας πρώτος αστρολογήσαι, καὶ ήλιακὰς εκλείψεις καὶ τροπάς προειπεῖν, ὡς φησιν Εὐδημος εν τῆ περὶ τῶν ἀστρολογουμένων εστορία.

Diogenes Laërtius I, 23.

Θαλήν δὲ Εὐδημος ἐν ταῖς ἀστρολογικαῖς ἱστορίαις τὴν γενομένην ἔκλειψιν τοῦ ἡλίου προειπεῖν φησι, καθ' οθς χρόνους συνήψαν μάχην πρὸς ἀλλήλους Μήδοί τε καὶ Αυδοί, βασιλεύοντος Κυαξάρους μὲν τοῦ ᾿Αστυάγους πατρός, Μήδων, ᾿Αλυάττου δὲ τοῦ Κροίσου, Αυδῶν. Συνάδει δὲ αὐτῷ καὶ Ἡρόδοτος ἐν τῆ πρώτη.

Είσι δε οι χρόνοι άμφι την πεντηχοστήν 'Ολυμπιάδα.

(Clemens Alexandrinus Strom. I pag. 302 ed. Sylburg. Theon Smyrnæus de astron. p. 322 ed. Martin. cf. Fabricius in Biblioth. Græc. Il p. 277 qui integrum hunc locum inde a verbis τίς τί εἶρεν e codice Peiresciano descriptum tauquam Anatolii fragmentum ediderat. Tautl utv δ "Αδραστος · δ δέ Δερχυλλίδης οὐδεμιὰ μέν οἰλεία κα προσηχούση τάξει περί τούτων ανέγραψεν, & δέ καί αὐτὸς ἀποδείχνυσιν ἐν τῷ περὶ τοῦ ἀτράχτου καὶ τῶν σφονδύλων των έν τη πολιτεία παρά Πλάτωνι λεγομένων, έστι τοιαυτα. Τίς τί εδρεν έν μαθηματική; Εύδημος Ιστορεί έν ταίς αστρολογίαις, δτι Οίνοπίδης εδρε πρώτος την του ζωδιακού διάζωσιν και την του μεγάλου ένιαυτοῦ περίστασιν. Θαλης δὲ ήλίου ἔχλειψιν και την κατά τάς τροπάς αὐτοῦ περίοδον, ώς oùx ton del συμβαίνει. Άναξίμανδρος δὲ ὅτι ἐστίν ἡ γῆ μετέωρος, καὶ κινεῖται περὶ τὸ τοῦ κόσμου μέσον• Άναζιμένης δὲ ὅτι ἡ σελήνη ἐκ τοῦ ἡλίου ἔχει τὸ φῶς, και τίνα έκλείπει τρόπον οί δε λοιποί επί εξευρη μένοις τούτοις έπεξευρον έτερα, ότι οί απλανείς χινουνται περί τὸν διὰ τῶν πόλων ἄξονα μένοντα, οἱ δὲ πλανώμενοι περί τὸν τοῦ ζωδιαχοῦ πρὸς δρθάς ὅντα αὐτῷ άξονα, ἀπέχουσι δὲ ἀλλήλων ὅ τε τῶν ἀπλανῶν καὶ των πλανωμένων άξων πεντεχαιδεχαγώνου πλευράν, δ έστι μοϊραι είχοσι τέσσαρες.)

δε. Περί δὲ τῆς τάξεως αὐτῶν, δν μὲν τρόπον ἐκαστον κείται τῷ τὰ μὲν εἶναι πρότερα, τὰ δο ὕστερα, καὶ πῶς ἔχει πρὸς ἄλληλα τοῖς ἀποστήμασιν, ἐκ τῶν περὶ ἀστρολογίαν θεωρείσθω· λέγεται γὰρ ἱκανῶς.

(Aristoteles de cœlo lib. II cap. 10 p. 291. 2. 29. ed. Bekker. Simplicius fol. 115 (cf. Scholia in Aristot. p. 497. a. ed. Brandis.) ταῦτα οὖν, φησίν, ἐκ τῶν περὶ ἀστρολογίαν θεωρείσθω. Καὶ γὰρ ἐκεῖ περὶ τῆς τάξεως τῶν πλανωμένων καὶ περὶ μεγεθῶν καὶ ἀποστημάτων ἀποδέδεικται, ᾿Αναξιμάν-δρου πρώτου τὸν περὶ μεγεθῶν καὶ ἀποστημάτων λόγου εὑρηκότος, ὡς Εὐδημος ἱστορεῖ, τὴν τῆς θέσεως τάξιν εἰς τοὺς Πυθαγορείους πρώτους ἀναφέρων τὰ ἐλ μεγέθη καὶ τὰ ἀποστήματα ἡλίου καὶ σελήνης μέχρι νῦν ἔγνωσται, ἀπὸ τῶν ἐκλείψεων τὴν ἀφορμὴν τῆς καταλήψεως λαδόντα. Καὶ εἰκὸς ἦν ταῦτα καὶ τὸν ᾿Αναξίμανδρον εὑρηκέναι, καὶ Ἑρμοῦ δὲ καὶ ᾿Αφροδίτης ἀπὸ τῆς πρὸς τούτους παραδολῆς, ὧνπερ τὰ

#### EX HISTORIA

#### ASTROLOGICA.

94. Videtur autem (Thales), ut quorundam opinio fert, primus astrologiam tractasse, ac solis defectiones et solstitia prædixisse, ut ait Eudemus in ea quam de astrologia scripsit, historia.

Thaletem autem Eudemus in historiis astrologicis dicit prædixisse defectum solis qui fuit eo tempore, quo inter se pugnam conseruere Medi et Lydi, regnante quidem Cyaxare patre Astyagis in Media: Alyatte autem Crasi, in Lydia. Ei vero congruit Herodotus quoque in princo. Sunt autem ea tempora circa quinquagesimam Olympiadem.

95. De ordine vero stellarum, quemodo quæque col locata sit, ut aliæ sint priores, aliæ posteriores, et quantum intervallis disjunctæ inter se distent, ex iis μεγέθη καὶ τὰ ἀποστήματα ὑπὸ τῶν μετὰ Αριστοτέλην «λέον ἠκριδώθη καὶ τελεώτατά γε ὑπὸ τῶν περὶ ὅΙπ-«αρχον καὶ Ἀρίσταρχον καὶ Πτολεμαῖον.)

93.  $^{\circ}$ Ο δὲ πρῶτος οὐρανὸς εὐθὺς τυγχάνει διὰ μιᾶς ινήσεως τὰ δ' ἐν μέσῳ τοῦ πρώτου καὶ τῶν ἐσχάτων λφικνεῖται μέν, διὰ πλειόνων δ' ἀρικνεῖται κινήσεων.

(Aristoteles de cœlo lib. II cap. 12 p. 292. b. 22 ed. Bekker. Simplicius fol. 119 (cf. Scholia in Arist. p. 498. a. 29 ed. Brandis.) οὐτω μέν ούν την λύσιν δ 'Αριστοτέλης της απορίας αποδέδωχεν, ίνδοὺς τῆ ἀπορία καὶ συγχωρήσας τοὺς πλάνητας πολλάς χινείσθαι χινήσεις τῷ είδει, διὰ τοὺς φαινομένους αὐτῶν οὐ μόνον προποδισμοὺς άλλὰ καὶ ὑποποδισμούς καὶ στηριγμούς καὶ φάσεις διαφόρους καὶ προηιήσεις και ακολουθήσεις και πολυειδείς ανωμαλίας. Διά γάρ τὸ ταῦτα σώζεσθαι πλείονας καθ' έκαστον κινήσεις παραλαμβάνουσιν, οί μέν έκκέντρους καί έπικύκλους, οί δὲ όμοκέντρους τὰς ἀνελιττούσας καλουμένας ύποτιθέμενοι. Ο δέ γε άληθης λόγος ούτε στηριγμούς αὐτῶν ἢ ὑποποδισμούς, οὔτε προσθέσεις η αφαιρέσεις τῶν ἐν ταῖς χινήσεσιν ἀριθμῶν παραδεχόμενος, κάν ούτω φαίνωνται κινούμενοι, οὐδὲ τὰς ύποθέσεις ώς ούτως έγούσας προσίεται, άλλ' άπλας **4αὶ ἐγχυχλίους χαὶ όμαλεῖς χαὶ τεταγμένας τὰς οὐρα**νίας χινήσεις άπὸ τῆς οὐσίας αὐτῶν τεχμαιρόμενος ἀποδείχνυσι. Μή δυνάμενοι οὲ δι' ἀχριδείας έλεῖν κῶς, αὐτῶν ὑποχειμένων φαντασία μόνον ἐστὶ καὶ οὐχ άλήθεια τὰ συμδαίνοντα, ήγάπησαν εύρεῖν τίνων ύποεθέντων [δι' όμαλῶν καὶ τεταγμένων καὶ ἐγκυκλίων ινήσεων δυνήσεται σωθηναι τὰ περί τὰς χινήσεις τῶν κλανᾶσθαι λεγομένων φαινόμενα. Καὶ πρῶτος τῶν Ελλήνων Εύδοξος δ Κνίδιος, ως Εύδημός τε έν τῷ δευτέρφ της ἀστρολογικης ίστορίας ἀπεμνημόνευσε καί Σωσιγένης παρά Εὐδήμου τοῦτο λαδών, άψασθαι λέγεται τῶν τοιούτων Εποθέσεων, Πλάτωνος, ὧς φησι Σωσιγένης, πρόβλημα τοῦτο ποιησαμένου τοῖς περί ιαῦτα ἐσπουδακόσι, τίνων ὑποτεθεισῶν δμαλῶν καὶ εταγμένων χινήσεων διασωθή τὰ περί τὰς χινήσεις :ῶν πλανωμένων φαινόμενα.)

97. Ἡ μὲν γὰρ πρώτη μία οὖσα πολλά κινεῖ τῶν σωμάτων τῶν θείων, αἱ δὲ πολλαὶ οὖσαι εν μόνον ἐκάστη τῶν γὰρ πλανωμένων εν ὁτιοῦν πλείους φέρεται φοράς. Ταύτη τε οὖν ἀνισάζει ἡ φύσις καὶ

ποιεί τινα τάξιν, τῆ μὲν μιὰ φορὰ πολλά ἀποδοῦσα σώἐν ἔχουσι σῶμα αἱ ἄλλαι σφαῖραι, ὅτι πολλά σώματα κινοῦσιν αἱ πρὸ τῆς τελευταίας καὶ τῆς ἐν ἄστρον ἐχούσης: ἐν πολλαῖς γὰρ σφαίραις ἡ τελευταία σφαῖρα ἐνδεδεμένη φέρεται, ἐκάστη δὲ σφαῖρα σῶμα τυγχάνει ὄν.

(Aristoteles de cœlo lib. II cap. 12 p. 292. b. 31 ed. Bekker. Simplicius fol. 121 (cf. Scholia in Arist. p. 500. a. 13 ed. Brandis. αθτη μέν ή χατά Εύδοξον σφαιροποιία, είχοσι καὶ έξ τὰς πάσας έπὶ τῶν έπτὰ παραλαμδάνουσα, έξ μὲν ἐπὶ ἡλίου χαὶ σελήνης είχοσι δὲ ἐπὶ τῶν πέντε. Περὶ δὲ Καλλίππου τάδε γέγραφεν Άριστοτέλης έν τῷ Λ τῆς Μετὰ τὰ Φυσικά (cap. 8 pag. 1073. b. 32), « Κάλλιππος δὲ τὴν μὲν θέσιν τῶν σφαιρῶν τὴν αὐτὴν ἐτίθετο Εὐδόξω, τοῦτ' ἔστι τῶν ἀποστημάτων τὴν τάξιν, τὸ δὲ πλῆθος τῷ μὲν τοῦ Διὸς καὶ τῷ τοῦ Κρόνου τὸ αὐτὸ εκείνω απεδίδου, τῷ δὲ ἡλίω καὶ τῆ σελήνη δύο ῷετο προσθετέας είναι σφαίρας, τὰ φαινόμενα εἰ μέλλοι τις ἀποδώσειν, τοϊς δὲ λοιποῖς τῶν πλανητῶν ἐχάστῳ ἀνὰ μίαν », ως είναι κατά Κάλλιππον τάς πάσας πεντάχις πέντε χαὶ δὶς τέσσαρας, τοῦτ' ἔστι τριάχοντα χαὶ τρεῖς σφαίρας. Ούτε δὲ Καλλίππου φέρεται σύγγραμμα την αίτίαν των προστεθεισών τούτων σφαιρών λέγον, ούτε Άριστοτέλης αὐτήν προσέθηχεν. Εὐδημος δὲ συντόμως ξατόρησε, τίνων φαινομένων ένεχα ταύτας προσθετέας είναι τὰς σφαίρας ῷετο. Λέγειν γάρ αὐτόν φησιν, ώς είπερ οἱ μεταξὺ τροπῶν τε καὶ Ισημεριών γρόνοι τοσούτον διαφέρουσιν, όσον Εύκτημονι καὶ Μέτωνι ἐδόκει, οὐχ ໂκανὰς εἶναι τὰς τρεῖς σφαίρας έχατέρω πρός το σώζειν τὰ φαινόμενα, διὰ την επιφαινομένην δηλονότι ταῖς χινήσεσιν αὐτῶν άνωμαλίαν. Τὴν δὲ μίαν, ὴν ἐν ἐκάστῳ τῶν τριῶν πλανητών "Αρεος και 'Αφροδίτης και 'Ερμοῦ προσετίθει φοράν, τίνος ένεχεν προσετίθει συντόμως χαί σαφώς δ Εύδημος Ιστόρησεν.)

98. Σελήνην μέν εἰς τὸν περὶ γῆν πρῶτον, ήλιον δὲ εἰς τὸν δεύτερον ὑπὲρ γῆς, 'Εωσφόρον δὲ καὶ τὸν ἱερὸν 'Ερμοῦ λεγόμενον εἰς τοὺς τάχει μὲν ἰσοδρόμους 'Ηλίω κύκλους ἰόντας, τὴν δὲ ἐναντίαν εἰληχότας αὐτῷ δύναμιν, ὅθεν καταλαμδάνουσί τε καὶ καταλαμ- δάνονται κατὰ ταὐτὰ ὑπ' ἀλλήλων, ήλιός τε καὶ δ τοῦ 'Ερμοῦ καὶ δ 'Εωσφόρος.

quæ circa astrologiam disputantur, consideremus oportet; satis enim ibi hæc dicuntur.

<sup>96.</sup> Primum autem cœlum continuo per unum motum illud assequitur: at ea quæ sunt in medio primi et ultimorum perveniunt quidem, sed per plures motiones eo perveniunt.

<sup>97.</sup> Prima enim una quidem est, sed multa cœlestium corporum movet; cæteræ vero licet multæ sint unum tamen quæque tantummodo movet; quippe vagarum stellarum unaquæque pluribus lationibus fertur.

Eo igitur pacto natura ipsa hæc æquat, atque in ordinem quendam redigit, ut tum uni lationi multa corpora, tum uni corpori lationes complures tribuat. Et insuper ob hoc, unum cæteræ sphæræ corpus habent, quod multa corpora movent, quippe quæ sint ante ultimam, et eam quæ unum astrum continet. In multis en m sphæris ultima sphæra illigata fertur, unaquæque autem sphæra corpus est.

<sup>93.</sup> Lunam in primo supra terram circuitu posuit : in secundo solem : Luciferi deinde globum et Mercurii sa-

(Plato Tim. p. 38. d. cf. Phil. Græc. Fragm. vol. II p. 166. Proclus in Tim. p. 258. c. (pag. 624 ed. Schneider.) δ δ' οὖν Πλάτων εἰς τὴν πολλην κοινωνίαν καὶ τὴν δμοφύῆ πάροδον ἀπὸ τῆς αὐτῆς αἰτίας ἡλίου καὶ σελήνης καὶ τὴν εἰς τὸν κόσμον πρόοδον αὐτῶν ὡς συνημμένην παραδέδωκε. Καὶ οὐδὲ ταύτης ἦρξεν αὐτὸς τῆς ὑποθέσεως, ἀλλ' Ἀναξαγόρας τοῦτο πρῶτος ὑπέλαδεν, ὡς ἱστόρησεν Εὐδημος.)

#### ANAAYTIKA.

99. Έγραψε γάρ καὶ Θεόφραστος και Εύδημος περὶ κατηγοριών κατὰ μίμησιν τοῦ οἰκείου διδασκάλου.

(David. proleg. in categ. in Scholiis pag. 19. A. 34 ed. Brandis. Ammonius in Aristot. categor. fol. 13. a. δευτέρα δὲ (ἀφορμή τοῦ νοθεύεσθαι τὰ συγγράμματα τοῦ Άριστοτέλους) ἡ τῶν συγγραμμάτων δμωνυμία· οἱ γὰρ μαθηταὶ αὐτοῦ Εὐδημος καὶ Φανίας καὶ Θεόφραστος κατὰ ζῆλον τοῦ διδασκάλου γεγραφήκασι κατηγορίας καὶ περὶ ἐρμηνείας καὶ ἀναλυτικήν. Cf. Rose Aristot. Pseudep. p. 129 et Prantl. hist. logic. p. 350. Adde Brandis. hist. phil. Tom. III. p. 276.)

τοο. "Ότι δὲ οἰχειότερον τῷ διαλεχτικῷ τὸ ἀνασκευάζειν τοῦ χατασχευάζειν, ἐν τῷ πρώτφ τῶν ἐπιγραφομένων Εὐδημείων 'Αναλυτικῶν (ἐπιγράφεται δὲ αὐτὸ καὶ Εὐδήμου ὑπέρ τῶν 'Αναλυτικῶν) οὕτως λέγεται, ὅτι ὁ διαλεχτικὸς ἃ μὲν χατασχευάζει, μικρά ἐστιν, τὸ δὲ πολὸ τῆς δυνάμεως αὐτοῦ πρὸς τῷ ἀναιρεῖν τί ἐστιν.

(Alexander ad Aristot. Topic. II p. 70 ed. Ald. (cf. Scholia in Aristot. p. 264. a. 27 ed. Brandis.) Cæterum codicum lectionem πρὸς τὸ ἀναιρεῖν mutavi in πρὸς τῷ ἀναιρεῖν).

101. Πρῶτον μἐν οὖν ἔστω στερητικὴ καθόλου ἡ Α Β πρότασις. Εἰ οὖν μηδενὶ τῷ Β τὸ Α ὑπάρχει, οὐδὲ τῶν Α οὐδενὶ ὑπάρξει τὸ Β. Εἰ γάρ τινι, οἶον τῷ Γ, οὐκ ἀληθὲς ἔσται τὸ μηδενὶ τῶν Β τὸ Α ὑπάρχειν.

τὸ γὰρ Γ τῶν Β τί ἐστιν. Εἰ δὲ παντὶ τὸ Α τῷ Β, καὶ τὸ Β τινὶ τῷ Α ὑπάρχει. Εἰ γὰρ μηδενί, οὐδὲ τὸ Α οὐδενὶ τῷ Β ὑπάρξει ἀλλ' ὑπέκειτο παντὶ ὑπάρχειν. 'Ομοίως δὲ καὶ εἰ κατὰ μέρος ἐστὶν ἡ πρότασις. Εἰ γὰρ τὸ Α τινὶ τῶν Β, καὶ τὸ Β τινὶ τῶν Α ἀνάγκη ὑπάρχειν. Εἰ γὰρ μηδενί, οὐδὲ τὸ Α οὐδενὶ τῶν Β ὑπάρξει. Εἰ δέ γε τὸ Α τινὶ τῶν Β μὴ ὑπάρχειν, οἰσιο ἀνάγκη καὶ τὸ Β τινὶ τῷ Α μὴ ὑπάρχειν, οἰσιο εἰ τὸ μὲν Β ἐστι ζῷον, τὸ δὲ Α ἀνθρωπος ἀνθρωπος μὲν γὰρ οὐ παντὶ ζῷφ, ζῷον δὲ παντὶ ἀνθρώπῳ ὑπάργει.

(Aristoteles Analyt. prior. lib. I cap. 2 pag. 25. a. 14 ed. Bekker. Alexander Aphrodisiensis fol. 12 (cf. Scholia in Aristot. p. 148 b. 29 ed. Brandis.) Θεόφραστος μέν καὶ Εύδημος άπλούστερον έδειξαν την χαθολου ἀποφατιχην ἀντιστρέφουσαν έαυτῆ. Τὴν γὰρ καθόλου ἀποφατικὴν ὢνόμασαν καθόλου στερητικήν, την δε δείξιν ούτως ποιούνται. Κείσθω το α΄ κατά μηδενός τοῦ β' εἰ δὲ κατά μηδενός, ἀπέζευκται. Καὶ τὸ β΄ ἄρα παντὸς ἀπέζευχται τοῦ α΄. Εἰ δὲ τοῦτο, κατ' οὐδενὸς αὐτοῦ. Οὕτω μέν οὖν ἐκεῖνοι, δ δὲ Άριστοτέλης δοχεῖ προσχρώμενος τῆ εἰς ἀδύνατον άπαγωγη άντιστρέφουσαν αὐτην δειχνύναι. Philoponus fel. XIII. b. (cf. Scholia in Aristot. p. 148. b. 46 ed. Brandis) οί δε τοῦ Άριστοτέλους έταϊροι, οί περὶ τὸν Θεόφραστον καὶ Εὐδημον σαφέστερον καλ άπλούστερον τοῦτο κατασκευάζουσι · φασλ γάρ, δτιεί τὸ α' κατὰ μηδενός ἐστι τοῦ β', πάντων τῶν μερών αὐτοῦ κεχώρισται. Τὸ δὲ κεχωρισμένον κεχωρισμένου χεχώρισται, ώστε χαὶ τὸ β΄ οὐδενὶ τῷ α΄ ὑπάρξει. Τὸ γὰρ χεχωρισμένον τῶν πρός τί ἐστι (τινὸς γάρ ἐστι χεχωρισμένον), τὰ δὲ πρός τι πρὸς ἀντιστρέφοντα λέγεται · εἰχότως ἄρα καὶ τὸ β' οὐδενὶ τῷ α' ὑπάρχει. Λαμδάνονται δέ τινες της άντιστροφης, ώς μη άληθευούσης, καὶ διὰ παραδειγμάτων ἐλέγχειν πειρώνται τον λόγον, λέγοντες ούτως οὐδείς τοῖχος ἐν παττάλφ ἐστίν, τοῦτο ἀληθές ἐστιν. "Αρα οὖν, φασί, καὶ ἀντιστρέψαντες ύγιῶς ἀποφαινόμεθα οὐδεὶς πάτταλος

crum, ut dicitur, orbem circulis affixit soli celeritate paribus, potentia vero illi contrariis. Quo fit, ut apprehendant se invicem et a se vicissim apprehendantur similiter hæc sidera, Sol, Mercurius et Lucifer.

#### ANALYTICA.

 Nam et Theophrastus et Eudemus magistri sui exemplo de categoriis scripserunt.

100. Haberi autem dialectici magis proprium infirmare, quam confirmare in primo Analyticorum quæ Eudemea inscribuntur (sed titulus ei libro præscribitur etiam Eudemi pro Analyticis) ita dicitur: quæ dialecticus confirmet, pauca esse, ejusque facultatem n.agna ex parte in eo versari, ut aliquid evertat.

101. Primum igitur propositio A B sit, negans aliquid universe. Si igitur nulli B illud A inest, etiam nulli A hoc B inerit. Nam si alicui insit, exempli causa isti G, non erit verum quod dictum est, nulli B illud A inesse, quia istud G est aliquid horum B. At si iliud A iness omni B, etiam hoc B inerit cuidam A. Nam si nulli insit, etiam illud A nulli B inerit: sed existimabatur omni inesse. Eadem rei ratio est, si propositio sit particularis. Nam si illud ipsum A inest alicul B, necesse est etiam hoc ipsum B inesse alicui A, quia si nulli insit, etiam illud ipsum A nulli B inerit. Si vero illud ipsum A alicui B non inest, non est necesse etiam hoc ipsum B alicui A non inesse, ut si hoc ipsum B est animal atque illud ipsum A est homo, quoniam homo quidem non omni animali, animal vero omni homini inest

ἐν τοίχφ. (Cf. Prantl. hist. logic. p. 362 seq. et Brandis. hist. ph. III, 262.)

102. 'Ομοίως δὲ καὶ εἰ στερητικὸν εἰη τὸ Α Β· ἡ γὰρ αὐτὴ ἀπόδειξις. 'Επὶ δὲ τῶν ἐν μέρει συλλογισμῶν, εἰ μὲν τὸ καθόλου ἐστὶν ἀναγκαῖον, καὶ τὸ συμπέρασμα ἔσται ἀναγκαῖον · εἰ δὲ τὸ κατὰ μέρος, οὐκ ἀναγκαῖον, οὖτε στερητικῆς οὖτε κατηγορικῆς οὖσης τῆς καθόλου προτάσεως.

(Aristoteles Analyt. prior. lib. I cap. 9 pag. 30. a. 32 ed. Bekker. Philoponus fol. XXXIV (cf. Scholia in Aristot. p. 159. b. 6 ed. Brandis.) οῦτω μὲν οῦν κατὰ ᾿Αριστοτέλην, τὰ αὐτὰ δὲ πάλιν φασὶ καὶ ἐπὶ τούτων οἱ περὶ Θεόγραστον (καὶ Εὐδημον. Ὁπότερος γὰρ ἀν ἢ τῶν ὅρων ἀναγκαῖος, θατέρου ὄντος ὁπάρχοντος, τὸ συμπέρασμα ὑπάρχον ἔσται.)

103. Συμβαίνει δέ ποτε καὶ τῆς ἐτέρας προτάσεως ἀναγκαίας οὐσης ἀναγκαῖον γίνεσθαι τὸν συλλογισμόν, πλὴν οὐχ ὁποτέρας ἔτυχεν, ἀλλὰ τῆς πρὸς τὸ μεῖζον ἀκοον.

(Aristoteles Analyt. prior, lib. I cap. 9 pag. 30 a. 15 ed. Bekker. Alexander Aphrodisiensis fol. 49-50 (cf. Scholia in Aristot. p. 158 b. 38 ed. Brandis.) φησί δη δτι γίνεταί ποτε έχ μίξεως άναγχαίας χαὶ ὑπαρχούσης προτάσεως άναγχαῖον συμπέρασμα, καὶ πότε γίνεται τὸ συμπέρασμα τοιοῦτον, προστίθησιν. Έν γάρ πρώτω σχήματι άμφοτέρων οὐσῶν χαθόλου, εἶ ἡ μείζων εἴη ἀναγχαία, ἄν τε χαταφατική ώς εν τῷ πρώτῳ ἀναποδείκτῳ, ἄν τε ἀποφατική ώς εν τῷ δευτέρω, ἀναγκαϊόν φησι γίνεσθαι τὸ συμπέρασμα. Ο ύτος μὲν οὐν ο ὅτω λέγει. Οἱ δέ γε έταϊροι αὐτοῦ οἱ περὶ Εύδημόν τε καὶ Θεόφραστον ούχ ούτω λέγουσιν, άλλά φασιν έν πάσαις ταῖς έξ άναγχαίας τε χαὶ ὑπαρχούσης συζυγίας, ἐὰν ὧσι χείμεναι συλλογιστικώς, ὑπάρχον γίνεσθαι τὸ συμπέρασμα, τοῦτο λαμβάνοντες έχ τε τοῦ ἐν πάσαις ταῖς συμπλοχαῖς τὸ συμπέρασμα ἀεὶ τῷ ἐλάττονι χαὶ χείρονι τῶν Εκ τε γάρ καταφατικής χειμένων έξομοιούσθαι. καὶ ἀποφατικῆς προτάσεως συνάγεται ἀποφατικὸν τὸ συμπέρασμα, άν τε καθόλου και ἐπὶ μέρους, ἐπὶ μέρους καὶ τὸ συμπέρασμα. Τὸν αὐτὸν δή τρόπον καί έν ταϊς μίξεσιν έχειν. Υπάρχον γάρ γίνεσθαι έχ τῆς ἐν ταῖς ἐξ ἀναγχαίας χαὶ ὑπαρχούσης συμπλοχαΐς τῷ ἔλαττον εἶναι τὸ ὑπάρχον τοῦ ἀναγχαίου. Άλλὰ καὶ τῷ λόγῳ τοῦτο δεικνύουσιν. Εἰ γὰρ τὸ β΄ τῷ γ΄ ὑπάρχει μὲν παντί, οὐ μὴν ἐξ ἀνάγκης, ἐνδέχεταί ποτε αὐτὸ καὶ ἀποζευχθῆναι αὐτοῦ. "Οτε δή τὸ β' τοῦ γ' ἀπέζευχται, τότε καὶ τὸ α' αὐτοῦ ἀποζευγθήσεται. Εὶ δὲ τοῦτο, οὐα ἐξ ἀνάγκης αὐτῷ ὑπάρξει. 'Αλλά καὶ ἐπὶ τῆς βλης δεικνύουσι τοῦτο ἔγον ούτως. λαδόντες γάρ την μείζονα καθόλου αναγκαίαν άποφατικήν ή καταφατικήν, και την ελάττονα καθόλου καταφατικήν ὑπάρχουσαν δεικνύουσιν ὑπάρχον γινόπενον το συμπέρασμα το γάρ ζῷον παντί ἀνθρώπφ ἐζ ἀνάγχης. Ο ἄνθρωπος παντὶ χινουμένῳ ὑπαρχέτω. Οὐχέτι τὸ ζῷον παντὶ χινουμένω ἐξ ἀνάγχης. τὸ μὲν ἐπιστήμην ἔγειν κατὰ παντὸς γραμματικοῦ έξ άνάγχης, τὸ δὲ γραμματιχόν χατά παντός άνθρώπου ύπαρχόντως (leg. ὑπαρχέτω). Οὐκέτι τὸ ἐπιστήμην έχειν κατά παντός ανθρώπου έξ ανάγκης. Καὶ τὸ μέν χινείσθαι διά σκελών χατά παντός περιπατούντος έξ ανάγχης, τὸ δὲ περιπατεῖν παντὶ ανθρώπω ύπαρχέτω. Οὐκέτι δὴ τὸ κινεῖσθαι παντὶ ἀνθρώπω ἐξ άνάγχης. Καὶ τοῦτο εἰχότως γίνεσθαι δοχεῖ. Παραιτητέον δε και την επί πλέον εξέτασιν τοῦ λεγομένου. είρηται γάρ ήμιν έν τοῖς περί τῆς κατά τὰς μίξεις διαφοράς Άριστοτέλους τε καὶ τῶν έταίρων αὐτοῦ γεγραμμένοις. Άλλα καὶ δια τῆς εἰς ἀδύνατον ἀπαγωγῆς είσί τινες οι τὸ λεγόμενον ὑπ' Άριστοτέλους ὅτι καλῶς είρηται δειχνύναι πειρώμενοι. Έστω γάρ ή μίξις έχχειμένη χαὶ τὸ μὲν α' τῷ β' παντὶ ἐξ ἀνάγχης ὑπαρχέτω, τὸ δὲ β΄ παντὶ τῷ γ΄ ὑπαρχέτω μόνον. Λέγω δτι τὸ α΄ τῷ γ΄ ἐξ ἀνάγχης παντί. Εὶ γὰρ μή, τὸ ἀντιχείμενον ενδέχεται το α΄ τῷ γ΄ τινὶ μὴ ὑπάρχειν, χεῖται δὲ χαὶ τὸ α΄ παντὶ τῷ β΄ ἐξ ἀνάγχης. Γίνεται δή εν δευτέρφ σχήματι συζυγία έχ χαθόλου χαταφατιχῆς τῆς μείζονος ἀναγχαίας χαὶ ἐπὶ μέρους ἀποφατιχῆς ἐνδεχομένης τῆς ἐλάττονος ἐπὶ μέρους ἀποφατιχὸν ενδεγόμενον συνάγουσα, χαθάπερ χαί Θεοφράστω τε και Εὐδήμω δοκεί. Τὸ ἄρα [τὸ] β' τῷ γ' ἐνδέχεταί τινι μή δπάργειν, άλλ' δπέχειτο παντί δπάρχειν. Έστι πιστώσασθαι ότι τὸ λεγόμενον ὑπ' Αριστοτέλους ύγιες έστι μάλιστα διὰ τῆς εἰς ἀδύνατον ἀπαγωγης της γινομένης εν τρίτω σχήματι. Έν γάρ τη τοιαύτη συζυγία τη έν τρίτω σχήματι και Αριστοτέλει δοχεῖ χαὶ τοῖς έταίροις αὐτοῦ ἐπὶ μέρους ἀποφατιχὸν ενδεχόμενον γίνεσθαι τὸ συμπέρασμα. Philoponus fol. XXXII. b. (cf. Scholia in Aristot. p. 158. b. 18 ed. Brandis.) καὶ ὁ μέν φιλόσοφος ώσπερ είπομεν βούλεται ἀεὶ τῆ μείζονι ἀχολουθείν τὸ συμπέρασμα, διὸ καὶ ἐνταῦθα οὕτως ἐχουσῶν τῶν προτάσεων ἀναγχαιόν φησι συνάγεσθαι τὸ συμπέρασμα. Οἱ δὲ ἐταιροι

<sup>102.</sup> Similiter etiam se res habet si A B ait privativum, quoniam eadem est demonstratio. In syllogismis autem particularibus, si quidem proloquium universale est necessarium, ctiam conclusie erit necessaria. At si proloquium particulare est necessarium, conclusio non erit necessaria, sive privativa sive affirmativa est propositio universalis.

<sup>103.</sup> Accidit etiam aliquando, ut quum altera tantum propositio sit necessaria, syllogismus fiat necessarius, non tamen utravis, sed ea quæ continet majus extremum.

αὐτοῦ οἱ περὶ Θεόφραστον καὶ Εύδημον καὶ ἔτι οἱ ἀπὸ Πλάτωνος οῦ φασιν οὕτως ἔχειν οὐδὲ πάντως τῆ μείζονι ἀκολουθεῖν τὸ συμπέρασμα, ἀλλ' ὑπάρχον ἀεὶ γίνεσθαι. Cf. Prantl. histor. logic. p. 371 seq. et Brandis. hist. ph. III, 266.)

104. "Ωστε τούτων μέν δντων άναγκαῖον έσται τὸ συμπέρασμα, άπλῶς δ' οὐκ άναγκαῖον.

(Aristoteles Analyt. prior. lib. I cap. 10 p. 30 b. 38 ed. Bekker. Alexander Aphrodisicnsis fol. 55. b. έμα δὲ καὶ τὴν τοῦ ἀναγκαίου διαίρεσιν ὅτι καὶ αὐτὸς οἶδεν, ἢν οἱ ἐταῖροι αὐτοῦ ποιοῦνται, δεδήλωκε διὰ τῆς προσθήκης, ἢν φθάσας ἤδη καὶ ἐν τῷ περὶ ἑρμηνείας δέδειχεν, ἐν οἶς περὶ τῆς εἰς τὸν μέλλοντα χρόνον λεγομένης ἀντιφάσεως περὶ τῶν καθ' ἔκαστα λέγει).

10s. Περί μέν οὖν τοῦ ἀναγκαίου, πῶς γίνεται καὶ τίνα διαφορὰν ἔχει πρὸς τὸ ὑπάρχον, εἴρηται σχεδὸν ἱκανῶς: περὶ δὲ τοῦ ἐνδεχομένου μετὰ ταῦτα λέγωμεν πότε καὶ πῶς καὶ διὰ τίνων ἔσται συλλογισμός. Αέγω δ' ἐνδέχεσθαι καὶ τὸ ἐνδεχόμενον, οὖ μὴ ὄντος ἐναγκαίου, τεθέντος δ' ὑπάρχειν, οὐδὲν ἔσται διὰ τοῦτ' ἀδύνατον τὸ γὰρ ἀναγκαῖον ὁμωνύμως ἐνδέγεσθαι λέγομεν.

(Aristoteles Analyt. prior. lib. I cap. 12 pag. 32. a. 15 ed. Bekker. cf. etiam sequentia usque ad capitis 13 finem. Hæc spectavit incertus scriptor apud Menam excurs. ad Pseudogaleni eloaγωγήν διαλεκτικήν p. 100 περί τῆς καθόλου ἀποφατικής επί τής ενδεχομένης ύλης Θεόφραστος διηνέχθη πρός Αριστοτέλην και Εύδημος, οίς και νῦν σχεδόν πάντες κατακολουθούσιν. Άντιστρέφειν γάρ φασι και έπι της ενδεχομένης ύλης πρός έαυτήν, ώσπερ καὶ ἐπὶ τῆς ὑπαρχούσης καὶ ἀναγκαίας, καὶ τοῦτο ἐμπεδωσαι πειρώνται δυσίν έπιχειρήμασι διά τε δείξεως έκθετικής καὶ τής εἰς τὸ ἀδύνατον ἀγωγής. 'Η μέν ουν έκθετική δειξίς έστι τοιαύτη εί ένδέχεται το λευχὸν ἐν μηθενὶ εἶναι ἀνθρώπω, ἐνδέχεται τὸ λευχὸν ἀπεζεῦχθαι παντὸς ἀνθρώπου, καὶ ὁ ἄνθρωπος ἀπεζευγμένος παντός έσται λευχοῦ. Ἡ δὲ εἰς τὸ ἀδύνατον δειζίς έστιν αύτη · έπει ψεῦδος τὸ ἐνδέχεσθαι μηδενί λευχῷ τὸν ἄνθρωπον εἶναι, ώσπερ μηδενὶ ἀνθρώπω ένδέχεται τὸ λευκὸν άληθές, άληθές ἔσται τὸ μή ἐν-

δέχεσθαι μηδενί λευκῷ τὸν ἀνθρωπον εἶναι. Κατάφασις γάρ και ἀπόφασις ταῦτα. Εί δὶ τοῦτο άληθές, καὶ ἐξ ἀνάγκης τινὶ λευκῷ δπάρχειν τὸν ἀνθρωπον Αί γὰρ τοῦ ἐνδεχομένου προτάσεις πρὸ τοῦ **άληθές.** τρόπου λαδούσαι την άρνησιν Ισοδωναμούσι ταίς άναγκαίαις. Εί δε άληθες έστι το εξ ανάγκης τιν λευκώ ύπάρχει δ ἄνθρωπος, καὶ τὸ λευκὸν ἔξ ἀνάγκης ὑπάργει τινί. Υπέχειτο όξ καὶ ἐνδέχεσθαι μηδενὶ ἀνθρώπφ το λευχόν το αὐτο άρα και ενδέχεται μηδενί καί έξ ἀνάγκης τινὶ τὸ αὐτό, δπερ ἐστὶν ἀντίφασις. Sed ignoramus, unde talem explicationem mutuatus sit Menas, qui de fonte suo hæc tantum scripsit: έστωσαν δε παραδείγματα τῆς εκθέσεως και άδυνάτου δείξεως καὶ τὰ έξῆς ἐκ τοῦ ἀνωνύμου Ἀριστοτελικοῦ ύπομνηματιστοῦ λέγοντος, et allatis scriptoris illius verbis subjicit ista : καὶ ταῦτα μέν δ ὑπομνηματιστής. Vide ejus προθεωρίαν pag. ve seq. et Prantl. hist. log. p. 364, 591, 572.

108. Έλν δὲ ἡ μὲν ὑπάρχειν, ἡ δ' ἐνδέχεσθαι λαμδάνηται τῶν προτάσεων, ὅταν μὲν ἡ πρὸς τὸ μεῖζον ἀχρον ἐνδέχεσθαι σημαίνη, τέλειοι τ' ἔσονται πάντες οἱ συλλογισμοὶ καὶ τοῦ ἐνδέχεσθαι κατὰ τὸν εἰρημένον διορισμόν, ὅταν δ' ἡ πρὸς τὸ ἔλαττον, ἀτελεῖς τε πάντες, καὶ οἱ στερητικοὶ τῶν συλλογισμῶν οὐ τοῦ κατὰ τὸν διορισμὸν ἐνδεχομένου, ἀλλὰ τοῦ μηδενὶ ἢ μὴ παντὶ ἐξ ἀνάγκης ὑπάρχειν εἶ γὰρ μηδενὶ ἢ μὴ παντὶ ἐξ ἀνάγκης, ἐνδέχεσθαί φαμεν καὶ μηδενὶ καὶ μὴ παντὶ ὑπάρχειν.

(Aristoteles Analyt. prior. lib. I cap. 15 pag. 33. b. 25 ed. Bekker. Alexander Aphrodisiensis fol. 56. b. (Cf. Scholia in Aristot. p. 162, b. 23 ed. Brandis.) Θεόφραστος μέν οὖν καὶ Εέδημος οἱ ἐταῖροι αὐτοῦ καὶ ἐν τῆ ἐξ ἐνδεχομένης καὶ ὑπαρχούσης μίξει φασὶν ἔσεσθαί τι συμπέρασμα ἐνδεχύμενον, ὁποτέρα ἀν τῶν προτάσεων ἐνδεχομένη ληφθῆ. χεῖρον γὰρ πάλιν τὸ ἐνδεχόμενον τοῦ ὑπάρχοντος. Ὁ δὲ ᾿Αριστοτέλης οὐχ οὕτως, ἀλλὰ τῆς μείζονος ἐνδεχομένης οὐσης, ὑπαρχούσης δὲ τῆς ἐλάττονος, καὶ τὸ συμπέρασμα ἐνδεχόμενον ἔσεσθαι τὸ κατὰ τὸν διορισμόν, ὅ ἐστιν, οἱ μὴ ὄντος ἀναγκαίου, τεθέντος δὲ εἶναι, οὐδὲν ἀδύνατον ἕπεται. Ἦν δ' ἡ ἐλάττων γένηται ἐνδεχομένη, τῆς μείζονος ὑπαρχούσης, ἀτελεῖς τέ

106. Si vero altera propositio pura, altera contingens habeatur, quum ea quæ continet majus extremum, contingere significat, omnes syllogismi erunt perfecti et de contingenti secundum prædictam definitionem accepto. Quum autem propositio, in qua est minus extremum, contingere significat, omnes erunt imperfecti, et privativi syllogismi non erunt de contingenti secundum definitionem illam accepto, sed de eo quod nulli aut non omni necessario inest. Nam si nulli aut non omni necessario inest, contingere dicimus, ut nulli aut non omni insit.

<sup>104.</sup> Quamobrem his positis necessaria erit conclusio, simpliciter autem non erit necessaria.

<sup>105.</sup> De necessario igitur, id est, quomodo colligatur et quid intersit inter necessarium et id quod est, satis fere diximus. Post hæc de contingenti dicamus, quando et quomodo et ex quibus propositionibus efficiatur syllogismus. Contingere autem et contingens id appello, quod quum non sit necessarium, si ponatur esse, nihul inde sequitur impossibile. Quod enim necessarium est, id communi nomine etiam contingens dicitur.

φησιν ἔσεσθαι πάντας τοὺς τοιούτους συλλογισμούς, καὶ προσέτι τοὺς τὸ ἀποφατικὸν συνάγοντας οὐ τὸ κατὰ τὸν διορισμὸν ἐνδεχόμενον συνάγειν, ἀλλὰ τὸ κατὰ ψιλὴν ἀπόφασιν τοῦ ἀναγκαίου λεγόμενον, ἢ τὸ οὐδενὶ ἐξ ἀνάγκης συναχθήσεσθαι.)

107. Πρῶτον οὖν δεικτέον, ὅτι οὐκ ἀντιστρέφει τὸ ἐν τῷ ἐνδέγεσθαι στερητικόν.

(Aristoteles Analyt. prior. lib. I cap. 17 pag. 36 b. 35 ed. Bekker. Alexander Aphrodisiensis fol. 87 b. (Cf. Scholia in Aristot. pag. 166 b. 15 ed. Brandis.) "Ότε περί τῶν κατά τὰς προτάσεις άντιστροφων έποιείτο τον λόγον, δειχνύς τίνες τίσιν αντιστρέφουσι, μη αντιστρέφειν μεν έαυτη την χαθόλου ἀποφατικήν ἐνδεχομένην εἶπεν, ὑπερέθετο δὲ την αίτιαν ἀποδώσειν ὕστερον, νῦν δὲ δείχνυσιν. Πορὶ ποίας δε άντιστροφης λέγει, εδήλωσε παραθέμενος τούς δρους περί γάρ τῆς κατά τὴν ὑπαλλαγὴν τῶν δρων, ού περί τῆς είς τὴν χατάφασιν μεταλήψεως έχείνην γάρ αντιστρέφειν χείται. Θεόφραστος μέντοι καί Εύδημος, ώς κατ' άρχας έμνημονεύσαμεν, αντιστρέφειν φασί και την καθόλου αποφατικήν αύτη, δισπερ αντέστρεφε καὶ ἡ ὑπάρχουσα καθόλου ἀποφατική καὶ άναγκαία. Οτι δὲ άντιστρέφει, δεικνύουσιν ούτως. Εί το α' ενδέχεται τῷ β' μηδενί επεί δε ενδέχεται το α΄ τῷ β΄ μηδενί, ὅτε ἐνδέχεται μηδενί, τότε ἐνδέχεται ἀπεζευζθαι τὸ α' πάντων τῶν τοῦ β'. Εἰ δὲ τοῦτο,

έσται καὶ τὸ β' τῶν α' ἀπεζευγμένον. Εἰ δὲ τοῦτο, καὶ τὸ β' ἐνδέχεται τῷ α' μηδενί. Έοικε δὲ Άριστοτέλης βέλτιον αὐτῶν λέγειν, μὴ φάσκων ἀντιστρέφειν τὴν καθόλου ἀποφατικὴν ἐνδεχομένην ἐαυτῷ τὴν κατὰ τὸν διορισμόν. Οὐ γὰρ εἴ τί τινος ἀπέζευκται, ἤδη καὶ ἐνδεχομένως ἀπέζευκται αὐτοῦ.)

108. "Οτι μέν οὖν οἱ ἐν τούτοις τοῖς σχήμασι συλλογισμοὶ τελειοῦνται διὰ τῶν ἐν τῷ πρώτῳ σχήματι χαθόλου συλλογισμῶν καὶ εἰς τούτους ἀνάγονται, δῆλον ἐκ τῶν εἰρημένων · ὅτι δ' ἀπλῶς πᾶς συλλογισμὸς οὕτως ἔξει, νῦν ἔσται φανερόν, ὅταν δειχθῆ πᾶς γινόμενος διὰ τούτων τινὸς τῶν σχημάτων.

(Aristoteles Analyt. prior. lib. I cap. 23 pag. 40 b. 17 ed. Bekker. Scriptor ignotus apud Menam προθ. ad Galeni isagogen p. νστ. παρὰ ταῦτα μὲν οὖν ἔτερον σχῆμα γενέσθαι συλλογιστικὸν ἀδύνατον ἔδοξε τῷ τε Αριστοτέλει καὶ τοῖς περὶ αὐτόν. ᾿Αδύνατον γὰρ καὶ ἄλλην τινὰ σχέσιν παρὰ τὰς εἰρημένας ἐν τρισὶν ὅροις τὸν μέσον ὅρον πρὸς τοὺς δύο συνταχθῆναι τοὺς ἄκρους. Θεόφραστος δὲ καὶ Εὐδημος καί τινας ἐτέρας συζυγίας παρὰ τὰς ἐκτεθείσας τῷ ᾿Αριστοτέλει προστεθείκασι τῷ πρώτῳ σχήματι, ἀς καὶ τέταρτον ἀποτελεῖν σχῆμα τῶν νεωτέρων ψήθησάν τινες, ὡς πρὸς πατέρα τὴν δόξαν τὸν Γαληνὸν ἀναφέροντες. Cf. Prantl. l. c. p. 572.)

107. Primum igitur ostendendum est, contingens privativum non converti.

108. Jam vero syllogismos, qui in his figuris fiunt, per syllogismos universales primæ figuræ perfici et ad hos referri ex prædictis constat. Omnino autem eandem esse rationem omnium syllogismorum, nunc erit perspicuum, quum omnem syllogismum in aliqua ex his figuris confici demonstratum fuerit.

109. At vero unaquæque harum trium figurarum habet sub se plures syllogismorum modos, ut modi sub figuris ita sint, ut sunt species sub suis generibus. Habet enim prima figura sub se Aristotele auctore modos quatuor, sed Theophrastus vel Eudemus super hos quatuor quinque alios modos addunt Aristotele dante principium in secundo priorum Analyticorum volumine, quod melius postmodum explicabitur. Secunda figura habet sub se quatuor modos, tertia vero auctore Aristotele sex, addunt etiam alii unum, sicut ipse Porphyrius superiores scilicet sequens; et quoniam, ut superiore libro dictum est, aliæ propositiones affirmativæ sunt, aliæ negativæ, et harum aliæ universales, aliæ vero particulares, secundum eas ipsas propositiones syllogismorum conclusionesque junguntur. Namque primæ figuræ primus modus est qui fit ex duabus universalibus affirmativis, universalem affirmativam colligens. Si enim fuerit A terminus in omni B termino, et si B terminus de omni C termino fuerit prædicatus, A terminus

de omni C termino prædicabitur. Namque A bonum si prædicetur de omni B justo, ut sit omne justum bonum est, B vero justum si de C prædicetur virtute, ut sit omnis virtus justum est, necessario concluditur extromitatibus ad se invicem prædicatis, id est, A et C, ut sit omnis virtus bonum est. Sunt igitur hujus modi propositiones atque conclusio, si A in omni B fuerit, et B in omni C fuerit, A terminus de omni C prædicabitur, id est omne justum bonum est, omnis virtus justa est. et conclusio omnis igitur virtus bonum est. Et hic est primæ figuræ modus primus.

Secundus vero modus primæ figuræ est, quoties ex prima universali negativa et secunda universali affirmativa conclusio universali negatione coltigitur. Si enim sit A malum, B bonum, C justum, A terminus de nullo B termino prædicabitur; nullum enim bonum malum est, B vero terminus de omni C termino prædicabitur; omne enim justum bonum est; quare colligitur, nullum justum malum est, et est hoc modo: si A terminus de nullo B termino prædicatur, B vero terminus de omni C fuerit prædicatus, A terminus de nullo C prædicabitur, ut est nullum bonum malum est, omne justum bonum est, nullum igitur justum malum est.

Tertius vero modus primæ figuræ est, quoties ex universali affirmativa et particulari affirmativa particularis affirmativa colligitur. Nam si A virtus de omni B, id est bono, prædicetur, et B bonum de quodam C, id est justo fuerit prædicatum particulariter, erit quoque conclusio particularis, hoc modo ut A virtus de quodam C justo particulariter prædicetur; sic igitur si fuerit A terminus in omni B, et B terminus in aliquo C particulariter, erit A terminus in aliquo C particulariter, ut sit Omne bonum virtus est, quiddam justum bonum est, quiddam igitur justum virtus est.

Quartus modus primæ figuræ est talis, quoties ex universali negatione et particulari affirmatione particularis negativa colligitur. Nam si A terminus de nullo B termino prædicetur, B vero terminus de quodam C termino prædicetur, A terminus de quodam C termino non prædicabitur, quod monstrat subjecta descriptio: nam sunt hujusmodi propositiones: nullum bonum malum est, quiddam justum bonum est, quiddam igitur justum malum non est. Hos ergo quatuor in prima figura modos in Analyticis suis Aristoteles posuit; cæteros vero quinque modos Theophrastus et Eudemus addiderunt, quibus Porphyrius gravissimæ vir auctoritatis visus est consensisse, qui sunt hujusmodi. Nam quoniam particularis affirmativa sibi ipsi convertitur, quisquis ostenderit in conclusione A terminum de quodam C termino particulariter prædicari, in eadem ipsa conclusione monstravit, quod C terminus de A termino rursus particulariter prædicetur. Nam si sibi particularis propositio in conclusione convertitur, si A terminus in quodam C termino fuerit, C terminus de quodam A termino prædicabitur. Item quisquis universalem negativam in conclusione probaverit, necesse est eum ipsius quoque conversionem in eadem conclusione probasse; universalis enim negatio semper sibi convertitur. Nam si quis probavit quod A terminus de nullo C termino prædicetur. non est dubium, quin in hac conclusione illud quoque probatum sit, quod C terminus de nullo A termino prædicetur. Semper enim ut dictum est, universalis negativa sibi ipsi convertitur. Universalis quoque affirmativa duplici conclusione continetur; nam quisquis ostendit A terminum de omni C termino prædicari, id quoque ostendit, quod C terminus de quodam A termino particulariter prædicetur. Si quis enim probaverit, animal de omni homine prædicari ita dicens : omnis homo animal est, illud quoque necessario monstravit particulariter, quoniam quoddam animal homo est. Ita semper universalis affirmatio et universalis negatio vel particularis afürmativa dupliciter concluduntur. Aliæ enim sibi ipsis convertuntur, quæ particularis est, particulariter. quas universalis, universaliter; alia vero cum ipsa universalis affirmativa sit, particulariter sibi ipsa convertitur, particularis autem negatio nunquam sibi ipsa convertitur, atque ideo simplicem in se retinet conclusionem. Hoc autem, quod nuper diximus, in secundo priorum Analyticorum libro ab Aristotele monstratur, quod sellicet et Theophrastus et Eudemus principio sapienter ad alios in prima figura syllogismos adjiciendos animum

adjecerunt, qui sunt hujusmodi, qui κατὰ ἀνάκλασιν υοcantur, id est, per refractionem quandam conversionemque propositionis.

Et est quintus modus ex duabus universalibus affirmationibus particularem colligens aftirmativam, hoc modo: si A fuerit in omni B, et B fuerit in omni C, posset equidem concludi, quod A terminus esset in omni C termino; sed quoniam ista universalis propositio, ut dictum est, particulariter convertitur, prætermisse eo quod A terminus de omni C termino prædicatur, conclusio esse dicitur, quod C terminus de quodam A termino prædicatur, quod hoc exemplo demonstrandum est. Si enim sint propositiones sic : omne justum bonum est, omnis virtus juxta est, posset equidem concludi, quoniam omnis virtus bonum est. Sed quoniam ita propositio sibi convertitur, ut sit quoddam bonum virtus est particulariter, particularis syllogismus conclusioque colligitur ex duabus universalibus affirmativis. Ejus vero forma talis est: A terminus in omni B, et B terminus in omni C, igitur C terminus in quodam A, ut est omne justum bonum est, omnis virtus justa est, quoddam bonum virtus est, per conversionem vero refrectionemque dicitur, quoniam quod universaliter colligebatur, conversum particulariter collectum est.

Sextus modus est primæ figuræ, qui fit ex universali negativa et universali affirmativa universalem conclusionem per conversionem colligens. Nam si A terminus in nullo B fuerit, B vero terminus in omni C terminus in nullo C termino est, sed quoniam A terminus in nullo C termino est, sed quoniam universalis negativa convertitur, dicimus quoniam C terminus in nullo A termino est, ut sit sic nullum bonum malum est, omne justum bonum est, posset colligi nullum justum malum est, sed ex his per conversionem colligimus nullum malum justum est.

Septimus modus primæ figuræ est, qui ex universali affirmativa et particulari affirmativa per conversionem particularem colligit affirmativam. Si enim fuerit A terminus in omni B, et B terminus de quodam C termino prædicetur, potest A terminus de quodam C termino prædicari. Sed quoniam particularis affirmatio sibi ipsa convertitur, per conversionem fit conclusio et dicitur C terminus de quodam A termino prædicari, ut sit sic omne bonum virtus est, quiddam justum bonum est, posset equidem concludi, quoniam quiddam justum virtus est; sed quia particularis affirmatio convertitur, dicimus, quoniam quædam virtus justum est.

Octavus modus primæ figuræ est, quoties ex universali afürmatione et universali negatione particularis negativa colligitur. Si enim A terminus de omni B termino prædicatus fuerit, B vero terminus de nullo C termino prædicetur, non posset colligi, quoniam A terminus de nullo C termino prædicatur; cur autem non possit, in Resolutoriis dictum est. Sed quoniam universalis

110. Πρώτον οὖν εἶπωμεν περὶ τῶν δειχτιχῶν· τούτων γὰρ δειχθέντων φανερὸν ἔσται καὶ ἐπὶ τῶν εἰς τὸ ἀδύνατον καὶ δλως τῶν ἐξ ὑποθέσεως.

(Aristoteles Analyt. prior. lib. I cap. 23 pag. 40 b. 26 ed. Bekker. Philoponus fol. LX περί τῶν ὑποθετιχῶν συλλογισμῶν (cf. Scholia in Aristot. p. 169 b. 25 ed. Brandis. ) Ἐπειδή δέ δ μέν Αριστοτέλης τοσοῦτον εἰπὼν περὶ τῶν ὑποθετικῶν ἐπαύσατο καὶ οὐδὲν ήμᾶς περὶ αὐτῶν ἐδίδαξεν, ἀλλὰ τήν πάσαν σπουδήν περί του κατηγορικού συλλογισμοῦ ἐποιήσατο, ἄτε δὴ τούτων μὲν τελείων ὄντων καὶ μηδενός έξωθεν δεομένων, τῶν δὲ ὑποθετικῶν δεομένων τῶν κατηγορικῶν, εἶπωμεν ἡμεῖς βραχέα περί αὐτῶν. Ίστέον γὰρ ὅτι πολυστίχους πραγματείας περί τούτων κατεβάλλοντο οί τε μαθηταί τοῦ Άριστοτέλους οί περί Θεόφραστον καί Εύδημον καί τοὺς άλλους, καὶ έτι οι Στωϊκοί. Είπωμεν τίσιν δνόμασιν έχρήσαντο ἔν τε τοῖς μέρεσιν αὐτῶν καὶ τοῖς όλοις οί Περιπατητικοί και Στωϊκοί, και έτι την διαίρεσιν αὐτῶν, καὶ πόσοι τρόποι ἐκ ταύτης ἡμῖν ὑποθετικῶν συλλογισμών αναφαίνονται. Ίστέον οὖν ὅτι ἐφεξῆς τούτων δντων αλλήλοις πραγμάτων, νοημάτων, φωνών, πάλιν δ' αὖ καὶ τούτων ἐφεξῆς ἄντων ἐν τοῖς ὑποθετιχοις συλλογισμοίς, ώς γνωσόμεθα, του ήγουμένου, τοῦ συνημμένου, τοῦ ἐπομένου, τῆς προσλήψεως, τοῦ συμπεράσματος, οί μέν Περιπατητικοί τῆ κοινῆ συνηθεία χεχρημένοι τὰ μέν πράγματα αὐτὸ τοῦτο πράγειατα ώνόμασαν, καὶ τὰ νοήματα ώσαύτως, όμοίως δὲ καὶ τὰς φων άς. ἔτι δὲ τὸ ἡγούμενον ἐν τοῖς ὑποθετικοῖς συλλογισμοίς αὐτὸ τοῦτο ήγούμενον, καὶ τὸ ἐπόμενον ώσαύτως: οἶον τὸ εἰ ἡμέρα ἐστί, τοῦτο ἡγούμενον, τὸ δὶ ήλιος ὑπὲρ γῆν, τοῦτο ἐπόμενον. Επεται γὰρ τῷ πρώτω το δεύτερον. Το δε δλον τοῦτο το εί ημέρα έστω, ήλιος ύπερ γην έστι, τοῦτο συνημμένον διά τὸ

συνηφθαι ταῦτα άλληλοις. Τὸ δὲ άλλὰ μην ημέρα έστί, τούτο οί Περιπατητικοί μετάληψιν καλούσι διά τὸ μεταλαμβάνεσθαι έχ δευτέρου . ήδη γάρ έλήρθη έν τῷ ήγουμένω. Το δὲ ήλιος ἄρα ὑπὲρ γῆν τοῦτο συμπέρασμα. Ούτω μέν οὖν οἱ Περιπατητικοί, οἱ δὲ Στωϊκοί καινοτέραν βαδίζοντες τὰ μέν πράγματα τυγχάνοντα ωνόμασαν, διότι των πραγμάτων τυχείν βουλόμεθα, τὰ δὲ νοήματα ἐκφορικά, διότι ἄπερ ἐν ἑαυτοῖς νοοῦμεν, ταῦτα εἰς τὸ ἔξω προφέρομεν, τὰς δὲ φωνάς λεκτά. Τὸ δὲ ἡγούμενον καὶ αὐτοὶ ἡγούμενον έχαλεσαν (χατά τοῦτο γάρ μόνον συμφωνοῦσι τοῖς Ηεριπατητιχοίς), τὸ δὲ ἐπόμενον λῆγον, τὸ δὲ συνημμένον τροπιχόν, διότι τρεπόμεθα έχ τοῦ ήγουμένου εἰς τὸ έπόμενον (εἰ ἡμέρα ἐστίν, ὁ ήλιος ὑπὲργῆν ἐστι), την δέ μετάληψιν πρόσληψιν (χαὶ ἔμεινε τοῦτο ἐν τῆ συνηθεία), τὸ δὲ συμπέρασμα ἐπιφοράν, διότι τοῖς άλλοις πασιν ἐπιφέρεται. Ταῦτα μὲν οὖν τὰ ὀνόματα οίς χέγρηνται οί τε Περιπατητικοί και οι Στωϊκοί. Alexander Aphrodisiensis ad Analyt. prior. I. 44 p. 50, 39 fol. 160 b. (cf. Scholia in Aristot. p. 184. b. 45 ed. Brandis.) είπων περί των έξ δμολογίας καὶ τῶν διὰ τῆς εἰς ἀδύνατον ἀπαγωγῆς λέγει καλ άλλους πολλούς έξ ύποθέσεως, περλ ὧν ύπερτίθεται μέν, ώς έρων ἐπιμελέστερον, οὐ μήν φέρεται αὐτοῦ σύγγραμμα περί αὐτῶν. Θεόφραστος δ' αὐτῶν ἐν τοῖς ἰδίοις Άναλυτιχοῖς μνημονεύει, ἀλλὰ καὶ Εύδημος καί τινες άλλοι των έταίρων αὐτοῦ. Boëthius de syllogismo hypothetico ad Symmachum I pag. 606 ed. Bas. Quod igitur apud scriptores quidem græcos perquam rarissimos strietim atque confuse, apud latinos vero nullos repperi, id tuæ scientiæ dedicatum noster etsi diuturnus, cœpti tamen efficax labor excoluit. Nam cura categoricorum syllogismorum plenissime notitiam

negativa sibi ipsa convertitur, potest dici et converti, quoniam C terminus de nullo B termino prædicatur, B vero terminus de quodam A termino dicitur, quoniam universalis affirmativa particulariter sibi ipsa convertitur, quare C terminus de quodam A termino non prædicabitur, ut sit sic omne bonum justum est, nullum malum bonum est, non posset colligi, quoniam nullum malum justum est, sed convertitur sic nullum bonum malum est, quiddam justum bonum est, quiddam igitur justum malum non est.

Nonus modus primæ figuræ est, qui ex particulari attirmativa et universali negativa particularem colligit negativam per conversionem. Si enim A terminus de quodam B termino, B vero terminus de nullo C termino prædicetur, non potest quidem dici, quoniam A terminus de quodam C termino non prædicabitur. Cur autem non possit, hoc quoque in Resolutoriis diximus. Sed quoniam universalis negatio converti potest, dicetur, quomam C terminus de nullo B termino prædicatur, et B

terminus de quodam A prædicatur, C igitur terminus de quodam A non prædicabitur, ut sit sic quoddam bonum justum est, nullum malum bonum est, quiddam igitur justum malum non est. Expeditis igitur novem primæ figuræ modis ad secundæ figuræ quatuor modos veniamus. (Boëthius de syllogismo categorico, lib. II, p. 594-596 ed. Basil. De tribus syllogismorum figuris: At vero uuaquaeque, etc.)

110. Primum igitur dicamus de syllogismis probativis; de quibus quum hoc demonstratum fuerit, perspicuum erit etiam in syllogismis ad impossibile perducentibus et omnino in hypotheticis.

111. Sed quoniam de hypotheticis loquimur, quid significet hypothesis, prædicendum est. Hypothesis namque, unde hypothetici syllogismi accepere vocabulum, duobus, ut Eudemo placet, dicitur modis. Aut enim tale acquiritur aliquid per quandam inter se consentientium conditionem, quod fieri nullo modo possit, ut ad suum terminum ratio perducatur, aut in conditione percepisses, de hypotheticis syllogismis sæpe quærebas, in quibus nihil est ab Aristotele conscriptum, Theophrastus vero vir omnis doctrinæ capax rerum tantum summas exsequitur, *Eudemus* latiorem docendi graditur viam, sed ita ut veluti quædam seminaria sparsisse, nullum tamen frugis videatur extulisse proventum.)

112. Οὐδὲν δὲ δεῖ τὸν δριζόμενον καὶ διαιρούμενον άπαντα ειδέναι τὰ όντα. Καίτοι ἀδύνατόν φασί τινες είναι τάς διαφοράς είδέναι τάς πρός έχαστον μή είδότα έχαστον · άνευ δε των διαφορών ούχ είναι έχαστον είδέναι · ού γάρ μή διαφέρει, ταύτον είναι τούτω, ού δὲ διαφέρει, ἔτερον τούτου. Πρῶτον μέν οὖν τούτο ψεύδος οι γάρ κατά πάσαν διαφοράν ξτερον. πολλαί γάρ διαφοραί υπάρχουσι τοις αυτοίς τῷ είδει, άλλ' οὐ κατ' οὐσίαν οὐδὲ καθ' αὐτά. Εἶτα ὅταν λάδη τάντιχείμενα καὶ τὴν διαφοράν καὶ ὅτι πᾶν ἐμπίπτει ένταῦθα ή ένταῦθα, καὶ λάδη έν θατέρω τὸ ζητούμενον είναι, και τοῦτο γινώσκη, οὐδεν διαφέρει είδεναι ή μή είδεναι έφ' δσων κατηγορούνται άλλων αί διαφοραί. Φανερόν γάρ ότι αν ούτω βαδίζων έλθη είς ταῦτα ὧν μηχέτι ἐστὶ διαφορά, ἔξει τὸν λόγον τῆς οὐσίας. Τὸ δ' ἄπαν ἐμπίπτειν εἰς τὴν διαίρεσιν, ἀν ή άντιχείμενα ών μή έστι μεταξύ, ούχ αίτημα · άνάγχη

γάρ απαν εν θατέρφ αὐτῶν εἶναι, εἴπερ ἐκείνου διαφορὰ ἔσται.

(Aristoteles Analyt. poster. lib. II cap. '13 pag. 97. a. 6 ed. Bekker. Anonymus in Scholiis Aristot. pag. 248. a. ed. Brandis. Σπευσίππου ταύτην την δόξαν Εύδημος είναι λέγει, την δτι ἀδύνατόν ἐστιν δρίσασθαί τι τῶν ὅντων μη πάντα τὰ ὅντα εἰδότα. Itaque Eudemo auctore Themistius et Philoponus usi sunt, qui hæc ab Aristotele contra Speusippum dicta esse referunt. Conf. Brandisius in Mus. Rhen. I p. 270

#### ΠΕΡΙ ΛΕΞΕΩΣ.

τια. Πρώτον τοίνυν διωρίσθω, τί έστι πρότασις διαλεκτική καὶ τί πρόδλημα διαλεκτικόν. Οὐ γὰρ πάσαν πρότασιν οὐδὲ πᾶν πρόδλημα διαλεκτικόν θετέον· οὐδεὶς γὰρ ἀν προτείνειε νοῦν ἔχων τὸ μτηδενὶ δοχοῦν, οὐδὲ προβάλοι τὸ πᾶσι φανερὸν ἢ τοῖς πλείστοις τὰ μὲν γὰρ οὐχ ἔχει ἀπορίαν, τὰ οδ οὐδεὶς ἀν θείη. "Εστι δὲ πρότασις διαλεκτική ἐρώτησις ἔνδοξως ἢ πᾶσιν ἢ τοῖς πλείστοις ἢ τοῖς σοφοῖς, καὶ τοώτοις ἢ πάσιν ἢ τοῖς πλείστοις ἢ τοῖς μάλιστα γνωρίμοις, μὴ παράδοξος.

posita consequentia vi conjunctionis vel disjunctionis ostenditur. Ac prioris quidem positionis exemplum est, veluti cum res omnes corporales materiæ formæque concursu subsistere demonstramus. Tunc enim quod per rerum naturam fieri non potest, ponimus, id est, omnem formæ naturam a subjecta materia, si non re, saltem cogitatione separamus; et quoniam nihil ex rebus corporeis reliquum fit, demonstratum atque ostensum putamus eisdem convenientibus corporalium rerum substantiam confici, quibus a se distinctis ac discedentibus interimatur. In hoc igitur exemplo posita consentiendi conditione, ut id paulisper fieri intelligatur quod fieri non potest, id est, ut formæ a materia separentur, quid consequatur intendimus, perire scilicet corpora, ut cadem ex iisdem consistere comprobemus. Nam quoniam interitus corporalium rerum consequitur, jure dicimus res omnes corporeas forma materiaque constare. Quæ vero a simplicibus differunt, illæ sunt, quando aliquid dicitur esse vel non esse, si quid vel fuerit vel non fuerit. Hae semper cum conjunctionibus proponuntur, ut cum dicimus : si homo est, animal est. Fiunt vero propositiones hypothetice etiam per disjunctionem ita: aut hoc est, aut illud est. Omnis igitur hypothetica propositio vel per connexionem fit (per connexionem vero illum quoque modum, qui per negationem fit, esse pronuntio), vel per disjunctionem; uterque enim modus ex simplicibus propositionibus comparatur. (Boëthius de Syllogismo hypothetico ad Symmachum, 1. pag. 607 ed. Basil.)

112. Neque vero oportet eum qui definiat ac dividat res omnes nosse. Quamquam nonnulli aftirmant fieri non posse, ut rerum inter se discrimina teneamus, nisi singulas res cognoverimus; sine differentiis autem non posse singula intelligi: id enim a quo hoc non differt. idem cum hoc esse : id vero a quo differt, diversum esse ab hoc. Primum igitur hoc falsum est. Non caim secundum quamvis differentiam est aliud, quandoquidem iis quæ sunt eadem specie, multæ sunt differentiæ, non tamen rei naturæ convententer, nec per se. Deinde ubi quis sumpsit tum opposita, tum differentiam, et quidvis in hanc vel illam partem cadere, ac sumpsit in altera parte esse id quod quæritur, idque cognoscit, nihil refert utrum sciat an ignoret, quibus aliis hae differentiæ attribuantur. Apparet enim, si ita progrediens pervenerit ad ea quorum non est amplius differentia, eum habiturum esse definitionem. Sed ut quidvis in divisionem cadat, si sint opposita raedio carentia, non est postulatum. Necesse enim est quidvis in altero corum esse, si quidem illius differentia erit.

#### DE DICTIONE.

113. Primum igitur definiatur, quid sit propositio dialectica et quid problema dialecticum. Nec enim omnis propositio nec omnis proposita quæstio dialectica existimari debet. Nemo enim mentis compos principium ponet quod nemini videtur, neque pro quæstione habebit, quod sit perspicuum omnibus aut plerisque, quoniam hæc nihil dubitationis habent, illa vero nemo

(Aristoteles Topic. lib. I cap. 10 pag. 104. a. 3 ed. Bekker. Alexander Aphrodisiensis in Aristot. Topic. pag. 38 ed. Ald. (cf. Scholia in Aristot. p. 258. b. 22 ed. Brandis.) ἔστι μέν οὖν πρότασις διαλεκτική ἐρώτησις ἔνδοξος. Οὐτε οὖν πᾶσα πρότασις έρώτησις, άλλ' ή διαλεχτική, οὐδὲ πᾶσα έρώτησις πρότασις, αλλ' ή διαλεχτιχή. "Εστι γαρ είδη πλείω τῶν ἐρωτησεων. Οὐ γὰρ μόνον ἐρώτησις προτασεων νίνεται, άλλ' ώς Εύδημος έν τοις περί λέζεων σιηρηχεν, οί έρωτωντες ή περί συμβεδηχότος ερωτώσιν ή γάρ προθέντες τι καὶ δρίσαντες πυνθά-Σονται τὸ τούτω συμβεβηχός, ώς οί ἐρωτῶντες τίς τοῦ πυρός ή χατά φύσιν χίνησις, ή τί Σωχράτει συμβέβηκεν - ή έμπαλιν το μέν συμδεδηχός δρίζουσί τε χαί ..αμβάνουσιν εν τῆ έρωτήσει, ῷ δὲ τοῦτο συμβέβηχεν άξιουσι μαθείν, ώς δ έρωτων τίνι το λευχον ή το μέλαν τῶν ζώων συμβέβηκε, καὶ τί τῶν ἀγαθῶν δι' αὐτό έστιν αίρετόν, και τίς έστιν δ καθήμενος. Και τοῦτο μέν εν είδος έρωτήσεως, άλλο δε περί ούσίαν, δταν προενεγχάμενοι τί ποτέ έστι τοῦτο, διὰ τῆς ἐρωτήσεως έξετάζωμεν, ώς δ έρωτων τί έστιν άνθρωπος; δ γάρ ούτως έρωτων την οὐσίαν τοῦ πράγματος άξιοῖ, άλλ' ούν δ συμδέδηχεν αὐτῷ μαθείν. Τρίτον εἶδος έρωτήσεως έστιν, όταν περί προτάσεως τις την έρωτησιν ποιήται, είτα απόχρισιν αὐτής αίτων τὸ ἔτερον τῆς άντιφάτεως μέρος προτείνη, οδον ἄρά γε δ χόσμος σφαιροειδής; ύπὸ τοῦτο τὸ εἶδος τῆς ἐρωτήσεώς ἐστι καί ή διαλεκτική πρότασις.)

114. "Όρον δὲ καλῶ εἰς δν διαλύεται ή πρότασις, οἶον τό τε κατηγορούμενον καὶ τὸ καθ' οὖ κατηγορεῖται, ἢ προστιθεμένου ἢ διαιρουμένου τοῦ εἶναι καὶ μὴ εἶναι.

(Aristoteles Analyt. prior. lib. I cap. 1 pag. 24. b. 16 ed. Bekker. Alexander Aphrodisiensis fol. 7 b. (cf. Scholia in Aristot. p. 146 a. 44 ed. Brandis.) τὸ δὲ « προστιθεμένου ἢ διαιρουμένου τοῦ εἶναι ἢ μὴ εἶναι » προσέθηχεν, ἵνα μή τινες άγνοήσαντες, ὅταν τὸ ἔστι τρίτον προσχατηγορῆται ἐν τῷ προτάσει, διαιροῦντες τὴν πρότασιν τὸ εἶναι ἢ μὴ εἶναι τρίτον ὅρον ἡγῶνται εἶναι· οὐ γὰρ ὅρος ἐν ταῖς τοιαύταις προτάσεσι τὸ ἔστιν, ἀλλὰ προστιθέμενον μὲν σύνθεσιν σημαίνει τοῦ χατηγορουμένου χαὶ τοῦ ὁποχειμένου, χαὶ ἔστι χαταφάσεως δηλωτιχόν, ἀποφατιχῶς δὲ λεγόμενον διαιρεῖ τε χαὶ χωρίζει τοὺς ὅρους ἀπ' ἀλλήλων, χαὶ ἔστιν ἀποφάσεως δηλωτιχόν εἰς γὰρ δύο ὅρους πᾶσα διαιρεῖται πρότασις. "Οτι γὰρ μήτε ὅρος

τὸ ἔστι, μήτε ὅρου μερος, δῆλον εἶναι ὀοχεῖ ἐκ τοῦ καὶ την κατάφασιν καὶ την ἀπόφασιν τὰς ἀντικειμένας ἐκ τῶν αὐτῶν ὅρων συγκεῖσθαι. Δοκεῖ δὲ ὅρος γίνεσθαι τὸ ἔστιν δταν μόνον. δοχεῖ γὰρ τότε τὸ ἔστι χατηγορούμενος δρος είναι. Ού μην άλλ' εί άχριδολογοίτς τις, οὐδὲ τότε ἐστὶ καθ' αύτὸ όρος τὸ ἔστιν. Ἡ γὰρ λέγουσα πρότασις « Σωχράτης ἔστιν » ἴσον δύναται τῆ Σωχράτης ων έστιν, εν ή γίνεται το ων μετά τοῦ έστίν. Ο δε κατηγορούμενος δρος οδτός έστιν... Καὶ είη αν καταλληλότερον ή λέξις έχουσα, εί ούτως λέγοιτο « προστιθεμένου τοῦ εἶναι ἢ μὴ εἶναι ἢ διαιρουμένου. » Ή άτοπον τὸ μηδ' δλως λέγειν τὸ ἔστιν ἐν ταϊς ούτως έχούσαις προτάσεσι κατηγορεϊσθαι, καλ ταῦτα Εὐδήμου ἐν τῷ πρώτῳ περὶ Λέξεως δειχνύντος τοῦτο διὰ πλειόνων. Cod. Paris. ap. Brandis. l. c. σύνηθές έστι τῷ Άριστοτέλει προσκατηγορούμενον λέγειν τὸ ἔστιν, οἶον ἄνθρωπος φιλοσοφῶν ἔστι· συγκατηγορείται γάρ ίδου το έστι κατά του άνθρώπου μετά τοῦ φιλοσοφείν · όπερ δή έστιν δ ου βούλονται οί περί Άλέξανδρον λέγειν δρον οὐδὲ μέρος προτάσεως, Ελλά συνθέσεως μηνυτικόν μόριον των έν τῆ προτάσει δρων. Αριστοτέλης μέν οὖν οὕτω φρονεῖ περί τοῦ έστι καὶ Αλέξανδρος. Εύδημος δε εν τῷ πρώτῳ περί Λέξεως δείχνυσι διὰ πλειόνων, ότι τὸ ἔστιν ἐν ταῖς ἁπλαῖς κατηγορείται και δρος έστίν, οίον Σωκράτης έστι, Σωχράτης οὐχ ἔστι.)

115. Έτι δὲ οἱ ἀχριδέστεροι τῶν λόγων οἱ μὲν τῶν πρός τι ποιοῦσιν ἰδέας, ὧν οὐ φαμεν εἶναι καθ' αὐτὸ γένος, οἱ δὲ τρίτον ἄνθρωπον λέγουσιν.

(Aristoteles Metaph. lib. I cap. 9 pag. 990. b. 15 ed. Bekker. Alexander Aphrodisiensis pag. 61 seq. ed. Bonitz. δ μέν καὶ τῶν πρός τι κατασκευάζων ίδέας λόγος τοιοῦτός ἐστιν. Ἐφ' ὧν ταὐτόν τι πλειόνων χατηγορείται μή δμωνύμως, άλλ' ώς μίαν τινά δηλοῦν φύσιν, ήτοι τῷ χυρίως τὸ ὑπὸ τοῦ χατηγορουμένου σημαινόμενον είναι ταῦτα άληθεύεται κατ αὐτῶν, ὡς ὅταν ἄνθρωπον λέγωμεν Σωκράτην καὶ Πλάτωνα, ή τῷ εἰκόνας αὐτὰ εἶναι τῶν ἀληθινῶν, ὡς έπὶ τῶν γεγραμμένων ὅταν τὸν ἄνθρωπον κατηγορῷμεν· δηλούμεν γάρ ἐπ' ἐκείνων τὰς τῶν ἀνθρώπων εἰχόνας τὴν αὐτήν τινα φύσιν ἐπὶ πάντων σημαίνοντες, ξ ώς το μέν αὐτῶν ον το παράδειγμα, τὰ δὲ εἰκόνας, ώς εὶ ἀνθρώπους Σωχράτη τε καὶ τὰς εἰκόνας αὐτοῦ λέγοιμεν. Κατηγορούμεν δε των ενταύθα το Ισον αφερ φιτωληίτως αφεωλ κατυλοδορίτελολ. οφες λφό φ αὐτὸς πᾶσιν αὐτοῖς ἐφαρμόζει λόγος, οὔτε τὰ άληθῶς

admiserit. Est autem propositio dialectica interrogatio probabilis aut omnibus aut plerisque aut sapientibus, atque his vel omnibus vel plurimis vel nobilissimis, a communi opinione non abhorrens.

<sup>114.</sup> Terminum vero appello in quem solvitur propositio, ut attributum et id cai attribuitur, sive adjicitur sive separatur verbum esse vel non esse.

<sup>115.</sup> Insuper rationes aliæ, quæ certiores sunt, ex rebus ad aliquid relatis ideas faciunt, quarum per se genus esse negamus; aliæ vero tertium hommem perhibent.

Τσα σημαίνομεν · χινείται γάρ τὸ ποσὸν ἐν τοῖς αἰσθητοις και μεταδάλλει συνεχώς και ούκ έστιν άφωρισμένον. 'Αλλ' οὐθὲ ἀχριδῶς τὸν τοῦ ἴσου λόγον ἀναδεχόμενον τῶν ἐνταῦθα ἐστί τι. "Αλλά μὴν ἀλλ' οὐδὲ ώς το μέν παράδειγμα αὐτῶν, το δε εἰκόνα · οὐδεν γάρ μάλλον θάτερον θατέρου παράδειγμα ή είχών. Εί δε και δέξαιτό τις μή δμώνυμον είναι την είκόνα τῷ παραδείγματι, άεὶ Επεται ταῦτα τὰ ἴσα ώς εἰχόνας είναι ίσα του χυρίως και άληθως ίσου. Εί δέ τουτο, έστι τι αὐτόϊσον καὶ κυρίως, πρὸς δ τὰ ἐνθάδε ὡς εἰκόνες γίνεταί τε καὶ λέγεται ίσα, τοῦτο δέ ἐστιν ἰδέα, παράδειγμα και είκων τοις πρός αυτό γινομένοις. Είς μέν οὖν οὖτος λόγος ό καὶ τῶν πρός τι κατασκευάζων ίδέας, δοχών επιμελέστερον χαί αχριβέστερον χαί προσεχέστερον άπτεσθαι τῆς δείξεως τῶν ἰδεῶν. Οὐδὲ γάρ τὸ χοινὸν εἶναί τι παρὰ τὰ χαθ' ἔχαστα ἀπλῶς οδτος δ λόγος δοχεί δειχνύναι, ώσπερ οι πρό αὐτοῦ. άλλὰ τὸ παράδειγμά τι εἶναι τῶν ἐνταῦθα ὄντων χυρίως όν τοῦτο γάρ χαρακτηριστικόν είναι δοκεί των ίδεων μάλιστα. Τοῦτον δή τὸν λόγον φησί και των πρός τι ιδέας κατασκευάζειν. ή γουν δείζις ή νυν επί τοῦ ἴσου προῆλθεν, δ ἐστι τών πρός τι · τῶν δὲ πρός τι ούχ έλεγον ίδεας είναι διά τὸ τὰς μέν ίδεας χαθ' αυτάς ύφεστάναι αὐτοῖς οὐσίας τινὰς οὔσας, τὰ δὲ πρός τι ἐν τη πρός άλληλα σχέσει το είναι έχειν. Έτι δε εί το ίσον ίσω ίσον, πλείους ιδέαι τοῦ ίσου αν είεν το γαρ αὐτόῖσον αὐτοίσω ἴσον· εἰ γὰρ μηδενὶ ἴσον, οὐδὲ ἴσον ᾶν εξη. Έτι δεήσει καὶ τῶν ἀνίσων κατὰ τὸν αὐτὸν λόγον δέας είναι · όμοίως γάρ των άντιχειμένων έσονταί γε ή ούχ ἔσονται ίδέαι· τὸ δὲ ἄνισον δμολογεῖται χαί χατ' αὐτοὺς ἐν πλείοσιν εἶναι. Πάλιν δὲ ἐχοινοποίησε τὴν δόξαν ώς πρὸς οἰχείαν οὖσαν αὐτὴν λέγων, διὰ τοῦ εἰπεῖν « ὧν οὖ φαμεν εἶναι καθ' αὑτὸ γένος », γένος λέγων ἀντὶ τοῦ ὑπόστασιν καὶ φύσιν, εἴγε τὸ πρός τι παραφυάδι έοιχεν, ώς έν άλλοις είπεν. Ο δὲ λόγος δ τὸν τρίτον ἄνθρωπον εἰσάγων τοιοῦτος. Λέγουσι τὰ χοινῶς κατηγορούμενα τῶν οὐσιῶν κυρίως τε εἶναι τοιαῦτα, καὶ ταῦτα εἶναι τὰ ἴσα. Ετι τὰ δμοια ἀλλήλοις τοῦ αὐτοῦ τινος μετουσία δμοια άλληλοις εἶναι, δ χυρίως έστι τοῦτο και τοῦτο είναι την ιδέαν. 'Αλλ' εί τούτο, καὶ τὸ κατηγορούμενον τινῶν κοινῶς, ἐν μή ταὐτὸν ή ἐκείνων τινὶ ὧν κατηγορεῖται, άλλο τί ἐστι παρ' έχεινα · διά τουτο γάρ γένος 6 αὐτοάνθρωπος, ότι κατηγορούμενος των καθ' έκαστα οὐδενὶ αὐτων ήν δ αὐτός. Τρίτος ἄνθρωπος ἔσται τις παρά τε τὸν καθ' Εκαστα, οἶον Σωκράτη καὶ Πλάτωνα, καὶ παρά την ίδεαν, ήτις και αυτή μία κατ' άριθμόν έστιν. ΤΗν δέ τις λόγος ύπο των σοφιστών λεγόμενος τρίτον άνθρωπον εἰσάγων τοιοῦτος. Εἰ λέγοντες « ἄνθρωπος περιπατεῖ » ούτε τὸν ὡς ἰδέαν ἄνθρωπον περιπατεΐν λέγομεν (ἀκίνητος γὰρ ἐκείνη) οὐτε τῶν καθ' ἔκαστά τινα (πῶς γὰρ δν μή γνωρίζομεν; τὸ μέν γάρ ανθρωπον περιπατείν γνωρίζομεν, τίς δὲ τῶν καθ' ἐκαστά ἐστιν ἐφ' ῷ λέγομεν, οὐ γνωρίζο-

μεν), άλλον τινά παρά τούτους τρίτον άνθρωπον λέγομεν περιπατείν· τρίτος άρα άνθρωπος έσται, οὖ τὸ περιπατείν κατηγορήσαμεν. Τούτφ δή τῷ λόγφ ὄντι σοφιστικώ αφορμάς ενδιδόασιν οί χωρίζοντες το κοινόν τῶν καθ' ἔκαστα, ὁ ποιοῦσιν οἱ τὰς ἰδέας τιθέμενοι. Λέγει δὲ Φανίας ἐν τῷ πρὸς Διόδωρον Πολύξενον τὸν σοφιστήν τὸν τρίτον άνθρωπον εἰσάγειν λέγοντα εἰ κατά μετοχήν τε καί μετουσίαν τῆς ίδέας καὶ τοῦ αὐτοανθρώπου δ ἄνθρωπός ἐστι, δεῖ τινα εἶναι ἄνθρωπον δς πρός την ιδέαν έξει τὸ είναι. Ούτε δὲ δ αὐτοάνθρωπος, ος έστιν ίδεα, κατά μετοχήν ίδεας, ούτε δ τὶς ἄνθρωπος. Λείπεται ἄλλον τινά εἶναι τρίτον άνθρωπον τον πρός την ιδέαν το είναι έχοντα ». Δείχνυται καὶ ούτως δ τρίτος άνθρωπος. Εἰ τὸ καττ<sub>ι</sub>γορούμενον τινῶν πλειόνων ἀληθῶς καὶ ἔστιν ἄλλο παρά τὰ ὧν χατηγορεῖται, χεχωρισμένον αὐτῶν ( τοῦτο γάρ ήγουνται δειχνύναι οί τάς ίδέας τιθέμενοι διά τοῦτο γάρ έστι τι αὐτοάνθρωπος κατ' αὐτούς, ὅτι δ άνθρωπος κατά τῶν καθ' ἔκαστα ἀνθρ<mark>ώπων πλειόνων</mark> όντων άληθῶς κατηγορεῖται καὶ άλλος τῶν καθ' ἔκαστα άνθρώπων έστίν) - άλλ' εί τοῦτο, έσται τις τρίτος άνθρωπος. Εὶ γὰρ άλλος ὁ κατηγορούμενος έδν κατηγορείται, καὶ κατ' ιδίαν ύφεστώς, κατηγορείται δὲ κατά τε τῶν καθ' ἔκαστα καὶ κατὰ τῆς ἰδέας δ ἄνθρωπος, έσται τρίτος τις άνθρωπος παρά τε τοὺς καθ' έκαστα καὶ τὴν ἰδέαν. Οδτως δὲ καὶ τέταρτος δ κατά τε τούτου καὶ τῆς ἰδέας καὶ τῶν καθ' ἔκαστα κατηγορούμενος, όμοίως δε και πέμπτος, και τοῦτο ἐπ' ἄπειρον. "Εστι δὶ ὁ λόγος οὖτος τῷ πρώτῳ ὁ αὐτός, ἐπεὶ ξθεντο τὰ δμοια τοῦ αὐτοῦ τινος μετουσία δμοια εἶναι. δμοιοι γάρ οί τε άνθρωποι καὶ αί ιδέαι. Άμφοτέρους δή τους δοχούντας αχριβεστέρους είναι λόγους διήλεγξε, τὸν μὲν ὡς καὶ τῶν πρός τι κατασκευάζοντα ἐδέας, τὸν δε ώς τρίτον ἄνθρωπον εἰσάγοντα, εἶτα ἐπ' ἄπειρον αύξοντα τους ανθρώπους. Όμοίως δε και των άλλων έκαστον αὐζηθήσεται ὧν λέγουσιν ίδέας εἶναι. Τη μέν οὖν πρώτη τοῦ τρίτου ἀνθρώπου ἐξηγήσει άλλοι τε χέχρηνται καὶ Εὐόημος σαφῶς ἐν τοῖς περὶ Λέξεως, τῆ δὲ τελευταία αὐτὸς ἔν τε τῷ τετάρτῳ περὶ Ἰδεῶν και εν τούτω μετ' όλίγον. Ergo certiores rationes appellari judicat Alexander, quibus non solum commune quidpiam præter singulas res esse demonstretur, verum idem quoque exemplar, quod singulæ res imitentur. Cujus quidem generis quæ duo affert exempla, ea aliquid offensionis habent. Quippe Aristoteles rerum etiam ad aliquid relatarum ideas esse effici istis rationibus ait. Sed quæritur, quem tertium hominem intelligat Stagirites, qua appellatione nihil olina celebratius fuit. Est autem hic ejus appellationis sensus. Quod communiter de pluribus rebus prædicatur, id diversum ac sejunctum ab illis exstat; atqui tum de sensibili homine tum de hominis idea, cujus communione ille exsistit,

numanitas prædicatur, siquidem utrique hominis nomen imponitur. Quocirca tertius homo præter sensibilem hominem et hominis ideam illa, quam dixi, humanitas est. Verum sic in infinitum nos abire posse apparet. Cæterum copiose de hoc loco disputat Bonitzius comm. in Aristot. Metaph. p. 111 seq.)

116. Δεικτέον δὲ τὸ μετὰ τοῦτ' ἀν εἴη, διὰ τί παρὰ τὸ διττὸν τοσαυταχῶς, δσαχῶς Ἀριστοτέλης φησί, συνίσταται. ἔΕσται δὴ λόγος σύνθεσις ὀνομάτων. ἀναίγκη τὸ διττὸν ἢ ἔν τινι τούτων εἶναι τῶν ὀνομάτων, ἢ ἔν αὐτῷ τῷ λόγῳ (τρίτον γὰρ οὐδὲν ἔχομεν) καὶ τοῦτο ἢ ἐνεργείᾳ ἢ δυνάμει ἢ φαντασίᾳ· παρὰ ταῦτα γὰρ οὐδὲν ἔτερόν τις ἀν εὕροι ὁπάρχον. Ἐνεργείᾳ μἐν γὰρ τὸ διττὸν ἔχουσι παρά τε τὴν ὁμωνυμίαν καὶ τὴν ἀμφιδολίαν, καὶ ἔν ὀνόματι μὲν ὁ παρὰ τὴν ὁμωνυμίαν, ἐν λόγῳ δὲ ὁ παρὰ τὴν ἀμφιδολίαν. Ἐπεὶ δὲ ἔχομεν τὸ ἐνεργείᾳ τε καὶ δυνάμει, λείπεται φαντασίᾳ. Τοῦτο δὲ ἐστι τὸ παρὰ τὸ σχῆμα τῆς λέξεως, καθάπερ ἔλέγετο ἔμπροσθεν.

Φαίνεται γαρ και τὸ ὄνομα διττὸν οὐχ οὕτως ἔχον, και δ λόγος δμοίως οὐ τοιοῦτος ὤν b. Καθ' ἔκαστον ὸἰ τῶν εἰρημένων τὰ παραδείγματα λάδοι τις αν ἔκ τε τῶν ᾿Αριστοτέλους και Εὐδήμου κάξ ἄλλων.

(Galenus περὶ τῶν παρὰ τὴν λέξιν σοφισμάτων cap. 3. tom. XIV p. 593 ed. Kühn (Tom. IV p. 32 ed. Basil.) scripsi: <sup>a</sup> οὐδὲν ἔτερόν τις ἀν εὕροι] codd. οὐδὲν ἔτερόν τις εῦροι. — <sup>b</sup> καὶ ὁ λόγος ὁμοίως οὐ τοιοῦτος ὄν] cum Spengelio; codd. καὶ ὁ λόγος ὁμοίως καὶ οὐ τοσοῦτον. — <sup>o</sup> καθ' ἔκαστον δὲ τῶν εἰρημένων τὰ παραδείγματα λάδοι τις ἀν ἔκ τε τῶν ᾿Αριστοτέλους καὶ Εὐδήμου κὰξ ἄλλων] cum eodem, nisi quod δὲ particulam adjeci; codd. καθ' ἔκαστον τῶν προειρημένων· τὰ παραδείγματα λάδοι τις ἀν ἔκ τε τῶν καὶ Εὐδήμου κὰξ ἄλλων. Sed non satis

certa est libelli mutili et male scripti emendatio. Idem Galenus de suis commentariis, tom. IV, p. 367 ed. Basil. hæc tradit : τούτων τῶν ὑπομνημάτων άπάντων οὐδὲν ὡς πρὸς ἔκδοσιν ἐγράφη, καθάπερ οὐδὲ τὰ ς' τὰ εἰς Θεοφράστου βιδλίον δ περὶ καταφάσεως καὶ ἀποφάσεως ἔγραψε. Τὰ δ' εἰς πρότερον (leg. τὸ περί) λέξεως Εὐδήμου πρότερον έτέροις ἀξιώμασιν ἐποίησα. Præcedunt autem commentarii in Aristotelis περί έρμηνείας libellum et Άναλυτικῶν libros. Inter ea vero, quæ postea diligentius elaboraverat, volumina enumerantur p. 368, περί έρμηνείας, πρότερα Άναλυτικά, εἰς τὰς Κατηγορίας, είς τὸ περί καταφάσεως καὶ ἀποφάσεως Θεφράστου, περί τοῦ ποσαχώς, εἰς τὸ περὶ λέξεως Εὐδήμου ὑπομνήματα γ΄, περί τῶν κατά τὸ διότι ἀποδείξεων, περί τῶν ἐνδεχομένων προτάσεων καὶ συλλογισμῶν, περὶ τῶν ἐχ μιχτῶν προτάσεων συλλογισμῶν, περὶ τῶν χατὰ την λέξιν σοφισμάτων. Hinc simul intelligitur, Eudemi περὶ λέξεως opus ad dialecticam illustrandam pertinuisse.)

117. Ἡ δὲ παρὰ τῷ Περιπατητικῷ Εὐδήμῳ ἀναγεγραμμένη ὡς τοῦ "Ορφέως οὖσα θεολογία πᾶν τὸ νοητὸν ἐσιώπησεν ὡς παντάπασιν ἀρβητόν τε καὶ ἀγνωστον τρόπον τινὰ κατὰ διέξοδόν τε καὶ ἀπαγγελίαν, ἀπὸ δὲ τῆς νυκτὸς ἐποιήσατο τὴν ἀρχήν, ἀφ' ἦς καὶ ὁ "Ομηρος, εἰ καὶ μὴ συνεχῆ πεποίηται, τὴν γενεαλογίαν βστησιν. Ο Οὐ γὰρ ἀποδεκτέον Εὐδήμου λέγοντος, ὅτι ἀπὸ "Ωκεανοῦ καὶ Τηθύος ἄρχεται φαίνεται γὰρ εἰδὼς καὶ τὴν Νύκτα μεγίστην οὕτω θεόν, ὡς καὶ τὸν Δία σέδεσθαι αὐτήν ἄζετο γὰρ μὴ Νυκτὶ θοῦ ἀποθύμια ῥέζοι . "Αλλ' "Ομηρος μὲν καὶ αὐτὸς ἀρχέσθω ἀπὸ νυκτός.

Ἡσίοδος δέ μοι δοχεῖ πρῶτον γενέσθαι τὸ Χάος ἱστορῶν τὴν ἀχατάληπτον τοῦ νοητοῦ καὶ ἡνωμένην παντελῶς φύσιν κεκληκέναι Χάος ταύτην <sup>4</sup> δὲ τὴν

116. Demonstrandum autem post hæc fuerit, cur præter illam ambiguitatem e tanta varietate, quantam Aristoteles esse vult, constet. Erit igitur dictum verborum compositio. Necesse est illam ambiguitatem aut in aliquo horum verborum aut in ipso dicto esse (nihil enin tertium habemus) idque vel actu vel potentia vel specie: nam præter hæc nihil aliud quis subesse animadvertat. Quippe actu ambiguitatem illam habent propter nominis communitatem vocemque ancipitem, ac sub nomine quidem propter nominis communitatem, sub dicto autem ob vocem ancipitem anceps sententia subjicienda est. Sed quoniam de iis quæ actu et potentia ambigua sunt diximus, restat ut de verborum ambiguitate e specie orta disseramus. Talis vero ambiguitas dictionis forma contingit, quemadmodum antea exposuimus. Apparet enim etiam nomen ambiguum, si non inest in eo hæc vis, haud secus atque dictum, si hæc notio ei subjecta non est. Singulorum autem quæ prædicta sunt exempla ex Aristotele, Eudemo aliisque sumas.

117. At que apud Eudemum Peripateticum perscripta legitur tanquam Orphica rerum divinarum scientia omnem naturam intelligibilem silentio præterit ut plane ineffabilem et ignotam quodammodo explicatori et enarratori, sed principium ducit a nocte, a qua etiam Homerus, quamvis non perpetuam fecerit, progeniem orditur. Neque enim assentiendum Eudemo dicenti, eum ab Oceano et Tethye exordium capere: apparet enim illum scire Noctem quoque maximam esse deam, adeo ut etiam Jupiter eam veneretur: verebatur enim, ne Nocti celeri ingrata faceret. Sed Homerus quidem et ipse a nocte ordiatur.

Hesiodus autem mihi videtur primum exstitisse chaos tradens incomprehensam naturæ intelligibilis et plane unitam vim chaos appellasse, hanc vero primam produxisse, tanquam universæ deorum sobolis principium, πρώτην ἐκείθεν παράγειν ὡς τινα ἀρχὴν τῆς δλης γενεᾶς τῶν θεῶν, εἰ μὴ ἀρα Χάος μἐν τὴν δευτέραν τῶν δυοῖν ἀρχῶν. Ταύτην ε δὲ καὶ Τάρταρον καὶ ερωτα τὸ τριπλοῦν νοητόν, τὸν μὲν Ερωτα ἀντὶ τοῦ τρίτου, ὡς κατὰ ἐπιστροφὴν θεωρουμένην (τοῦτο γὰρ οὕτως ὀνομάζει 'καὶ ὁ 'Ορφεὺς ἐν ταῖς ραψωδίαις), τὴν δὲ Γῆν ἀντὶ τοῦ πρώτου, ὡς πρώτην ἐν στερεῷ τινι καὶ οὐσιώδει καταστήματι παγεῖσαν, τὸν Τάρταρον ἀντὶ τοῦ μέσου, ὡς ἤδη πως εἰς διάκρισιν παρακεκινημένον.

"Αχουσίλαος δὲ Χάος μὲν ὑποτίθεσθαί μοι δοχεῖ τὴν πρώτην ἀρχὴν ὡς πάντη ἄγνωστον, τὰς δὲ δύο μετὰ τὴν μίαν, 'Ερεδος μὲν τὴν ἄρρενα, τὴν δὲ θήλειαν Νύχτα, ταύτην μὲν ἀντὶ ἀπειρίας ε, ἐχείνην δὲ ἀντὶ πέρατος. 'Εχ δὲ τούτων φησὶ μιχθέντων αἰθέρα γενέσθαι καὶ "Ερωτα καὶ Μῆτιν, τὰς τρεῖς ταύτας νοητὰς ὑποστάσεις, τὴν μὲν ἀχραν αἰθέρα ποιῶν, τὴν δὲ μέσην "Ερωτα κατὰ τὴν φυτιχὴν μεσότητα τοῦ ἔρωτος, τὴν δὲ τρίτην Μῆτιν κατ' αὐτὸν ἤδη τὸν πολυτίμητον νοῦν. Παράγει δὲ ἐπὶ τούτοις ἐχ τῶν αὐτῶν καὶ ἄλλων θεῶν πολὸν ἀριθμὸν κατὰ τὴν Εὐδήμου ἱστορίαν.

Τον δὲ Ἐπιμενίδην δύο πρώτας ἀρχὰς εποθέσθαι, Ἀέρα καὶ Νύκτα, δηλονότι σιγῆ τιμήσαντα τὴν μέαν πρὸ τῶν δυοῖν, ἐξ ὧν γεννηθῆναι Τάρταρον οἰμαι τὴν τρίτην ἀρχήν, ὡς τινα μικτὴν ἐκ τῶν δυοῖν συγκριθεῖσαν, ἐξ ὧν τινὰς τὴν νοητὴν μεσότητα οὕτω καλέσαντας ħ, διότι ἐπ' ἀμφω διατείνει τό τε ἀκρον καὶ τὸ πέρας, ὧν μιχθέντων ἀλλήλοις ώδν γενέσθαι τόπο έχεῖνο τὸ νοητὸν ζῷον ὡς ἀληθῶς, ἐξ οδ πάλιν άλλην γενεὰν προελθεῖν.

Φερεκύδης δὲ ὁ Σύριος Ζῆνα μὲν εἶναι ἀεἰ κεὶ Χρόνον καὶ Χθονίαν τὰς τρεῖς πρώτας ἀρχάς, τὴν μίαν, τὴν μίαν, πρὸ τοῖν δυοῖν, καὶ τὰς δύο μετὰ τὴν μίαν, τὸν δὲ Χρόνον ποιῆσαι ἐκ τοῦ ἐαυτοῦ γόνου καὶς καὶ τῶς καὶ πνεῦμα καὶ ὕδωρ, τὴν τριπλῆν, οἶμαι, φύσιν τοῦ κητοῦ, ἐξ ὧν ἐν πέντε μυχοῖς διηρημένων πολλὴν άλλην γενεὰν συστῆναι θεών τὴν πεντάμυχον καὶλην μένην, ταὐτὸν δὲ ἴσως εἰπεῖν, τὴν πεντάκοσμον . Περὶ δὲ τούτων άλλος ἴσως φανεῖται καιρός. Τοιῦται μὲν οὖν καὶ τοσαῦται τανῦν παρειλήφθωσαν ζιῶν αὶ διὰ μύθων ἐλληνικῶν ῦποθέσεις πολλῶν καὶ ἀλλων οὐσῶν.

Τῶν δὲ βαρδάρων ἐοίχασι Βαδυλώνιοι μέν τὴν μίαν τῶν ὅλων ἀρχὴν σιγἢ παριέναι, δύο δὲ ποιεῖν Ταυθὲ καὶ ᾿Απασών, τὸν μὲν ᾿Απασὼν ἀνδρα τῆς Ταυθὲ καὶ ᾿Απασών, τὸν μὲν ᾿Απασὼν ἀνδρα τῆς Ταυθὲ καὶ ᾿Απασών ἐκ τῶν ἀνοιμάζοντες, ἔς ὧν μονογενἢ παῖδα γεννηθῆναι τὸν Μωϋμῖν, αὐτον, οἰμει, τὸν νοητὸν κόσμον ἐκ τῶν οὐοῖν ἀρχῶν παραγόμενα. Ἦχ δὲ τῶν αὐτῶν ἀλλην γενεἀν προελθεῖν , Διχὴν καὶ Δαχόν, εἶτα αὖ τρίτην ἐκ τῶν αὐτῶν Κισσαρὴ καὶ ᾿Ασωρόν, ἐξ ὧν γενέσθαι τρεῖς, ᾿Ανὸν καὶ Ἰλὶινὸν καὶ ᾿Αόν, τοῦ δὲ ᾿Αοῦ καὶ Δαύκης υίὸν γενέσθει τὸν Βῆλον, δν δημιουργὸν εἶναί φασιν.

Μάγοι δὲ καὶ πᾶν τὸ ἄρειον γένος, ὡς καὶ τοῦτο

nisi forte chaos duorum principiorum secundum esse voluit. Cæterum hanc vim et Tartarum et Amorem triplicem naturam intelligibilem judicavit, Amorem quidem tertio loco ponens, ut juxta conversationem mente circumspectam (hoc enim sic etiam Orpheus in carminibus vocat), Terram autem primo loco, ut primam in certo quodam et naturali statu collocatam, Tartarum danique medio loco, ut jam quodammodo ad dissolutionem incitatum.

Acusilaus autem chaos ponere mihi videtur primum principium ut prorsus ignotum, duo vero post illud unum, Erebum marem et Noctem feminam, hanc quidem infinitatis, at illam finis loco. Ex his mixtis ait ætherem esse ortum et Amorem et Metin, tres hasce intelligibiles personas, summam ætheris faciens substantiam, mediam Amoris propter vegetabilem amoris medietatem, tertiam denique personam ob ipsam jam mentem honestam Metin appellans. Sed post hæc ex iisdem magnum etiam aliorum deorum numerum juxta Eudemi historiam generat.

Epimenidem autem arbitror duo prima principia statuisse Aërem et Noctem, quum scilicet unum tacite præferret his duobus, ex quibus Tartarum tertium principium procreatum puto, utpote ex duobus illis mixtum et temperatum, ex quibus nonnullos intelligibilem medietatem ita nominasse reor, quod ad utraque et summa et infima pertinet, quibus mixtis partum esse hocorum. quasi animal illud vere intelligibile, ex quo rursus alia soboles exclusa sit.

Pherecydes Syrius Jovem, Tempus et Terran, tria prima principia, semper esse censet, unum, opinor, ante duo reliqua et duo illa post unum, Tempus autem ex suo semine procreasse ignem et spiritum et aquan, triplicem nimirum vim naturæ intelligibitis, e quitus in quinque penetralia distributis alia frequens deorum soboles conflata sit, quæ quinque penetralium vel fortasse vocabulo idem declarante quinque mundorum divina progenies nuncupetur. Sed de his alius fortasse eri dicendi locus. Talia igitur tantaque ( quum multa etiam alia sint ) fabularum græcarum beneficio inventa dicendi argumenta nunc a nobis assumta ad disputandum safficiant.

E barbaris videntur Babylonii unum rerum universitatis principium silentio præterire, duo autem factirauthe et Apason, Apason quidem maritum Tauthe uxoris statuentes, hanc vero deorum matrem nominates, e quibus unicum filium Moymin natum esse dicuni, ipsum, opinor, mundum intelligibilem e duodus ilis principiis generatum. Ab iisdem aliam sobolem esse ortam, Dachen et Dachum, deinde rursus tertiam ab iisdem Cissare et Assarum, e quibus tres, Anum et Ilinum et Aum genitos esse narrant, Ai autem et Dances

γράφει ὁ Εὐδημος, οἱ μὲν Τόπον, οἱ δὲ Χρόνον καλοῦσι τὸ νοητὸν ἄπαν καὶ τὸ ἡνωμένον, ἔξ οδ διακριθῆναι ἡ θεὸν ἀγαθὸν καὶ δαίμονα κακόν, ἡ φῶς καὶ
ακότος πρὸ τούτων, ὡς ἐνίους λέγειν. Οὖτοι δ' οὖν
καὶ αὐτοὶ μετὰ τὴν ἀδιάκριτον φύσιν διακρινομένην
ποιοῦσι τὴν διττὴν συστοιχίαν τῶν κρειττόνων °, τῆς
μὲν ἡγεῖσθαι τὸν Ὠρομάσδην, τῆς δὲ τὸν ᾿Αρειμάνιον.

Σιδώνιοι δὲ κατὰ τὸν αὐτὸν συγγραφέα περὶ πάντων Χρόνον ὑποτίθενται καὶ Πόθον καὶ Ὁμίχλην, Πόθου δὲ καὶ Ὁμίχλης μιγέντων ὡς δυεῖν ἀρχαῖν ᾿Αέρα γενέσθαι καὶ Αὐραν, ἀέρα μὲν ἄκρατον τοῦ νοητοῦ παραδηλοῦντες, αὕραν δὲ τὸ ἐξ αὐτοῦ κινούμενον τοῦ νοητοῦ ζωτικὸν προτύπωμα. Πάλιν δὲ ἐκ τούτων ἀμφοῖν ³Ωτον γεννηθῆναι κατὰ τὸν νοῦν, οἶμαι, τὸν νοητόν. Ὠς δὲ ἔξωθεν Εὐδήμου τὴν Φοινίκων εὐρίσκομεν κατὰ Μῶχον μυθολογίαν, Αἰθὴρ ἦν τὸ πρῶτον καὶ ᾿Αὴρ αἱ δύο αδται ἀρχαί.

Αίγυπτίων δὲ δ μὲν Εύδημος οὐδὲν ἀκριδές ἱστορεῖ, οι δὲ Αἰγύπτιοι καθ' ἡμᾶς φιλόσοφοι γεγονότες ἐξήνεγκαν τῶν ἀρχῶν <sup>Β</sup> τὴν ἀλήθειαν κεκρυμμένην ευρόντες ἐν Αἰγυπτίοις δή τισι λόγοις.

( Damascius de primis principiis pag. 382 ed. Κορρ. Scripsi \* τρόπον τινὰ κατὰ] codd. τρόπον κατὰ.

- " ἔστησιν] vulgo ἔστησάν. — " ρέζοι] cum Damascii codd; ἔρδοι pars librorum Homeri Iliad. ΚΙΥ, 261. — " ταύτην δὲ τὴν πρώτην] codd. τὴν δὲ τὰν πρώτην. — " ταύτην δὲ καὶ Τάρταρον] codd. τὴν δὲ καὶ Τάρταρον. — " παρακεκινημένον] vulgo παρακεκινημένου, — " μὲν ἀντὶ ἀπειρίας] codd. μὲν ἀπειρίας. — " καλέσαντας] libri καλέσαντα. — " Ζῆνα μὲν εἶναι] e Koppii conjectura; libri ζῶντα μενέναι. Similiter Diogenes Laërtius I, 119 σώζεται δὲ τοῦ Συρίου τό τε βιβλίον δ συνέγραψεν, οδ ἡ ἀρχή· Ζεὸς μὲν καὶ Χρόνος εἰς ἀεὶ καὶ Χθὸν ἦν. (leg.

Χθονίη ήν). Χθονίη δὲ ὄνομα ἐγένετο Γη, ἐπειδή αὐτη Ζεύς γέρας διδοί. Vide (juæ notavi ad Empedoclis versum 22 ένθ΄ ήσαν Χθονίη τε καὶ Ἡλιόπη ταναῶπις in Phil. Græc. Fragm. vol. I p. 21 Cf. Sturzius de Pherecyde p. 40 seqq. — k τοῦ έαυτοῦ γόνου ] vulgo τοῦ γόνου ξαυτοῦ. — ¹ πεντάμυχον ] libri πεντέμυχον. Sed variat sæpe lectio etiam in aliis vocabulis, quum promiscue πενταδραγμία et πεντεδραγμία dicatur et illud quidem Xenophon Hellen. I, 6, 12, hoc vero Dinarchus contra Demosthenem 56 posuerit. At eam quam edidi formam Græcis usitatiorem fuisse constat. -<sup>m</sup> πεντάχοσμον] libri πεντέχοσμον. — <sup>n</sup> Χρόνον] vulgo Χρόνοι. — ο συστοιχίαν τῶν κρειττόνων ] codd. συστοιχήν τῶς κρειττόνων. - ρ ἐζ ήνεγκαν τῶν ἀρχῶν την αλήθειαν ] libri έξήνεγκαν αὐτῶν την αλήθειαν.

118. Άριστοτέλης δὲ ἐν τῷ πρώτῳ περὶ φιλοσοφίας καὶ πρεσδυτέρους εἶναι τῶν Αἰγυπτίων, καὶ δύο κατ' αὐτοὺς εἶναι ἀρχάς, ἀγαθὸν δαίμονα καὶ κακὸν δαίμονα· καὶ τῷ μὲν ὄνομα εἶναι Ζεὺς καὶ Ἡρομάσδης, τῷ δὲ Ἅιδης καὶ Ἡρειμάνιος. Φησὶ δὲ ταῦτα καὶ Ἑρμιππος ἐν τῷ πρώτῳ περὶ Μάγων καὶ Εὐδοξος ἐν τῷ Περιόδῳ καὶ Θεόπομπος ἐν τῷ όγδόη τῶν Φιλιππικῶν, δς καὶ ἀναδιώσεσθαι κατὰ τοὺς Μάγους φησὶ τοὺς ἀνθρώπους καὶ ἔσεσθαι ἀθανάτους καὶ τὰ ὅντα ταῖς αὐτῶν ἐπικλήσεσι διαμενεῖν. Ταῦτα δὲ καὶ Εὐδημος δ Ῥόδιος ἱστορεῖ.

(Diogenes Laërtius lib. I, 9. Cæterum Eudoxi liber, quem hic simpliciter Περίοδον nominat Diogenes, Γῆς περίοδος inscribebatur. Vide eundem lib. VIII, 90 et ibi Menagium.)

119: Cæterum, quamobrem plurimos jam pisces cognoverim, quorundam adhuc nescius essenolim, discat Æmilius, quoniam usque adeo re-

filium fuisse Belum, quem mundi opificem esse aiunt.

Magi autem et totum illud militare genus, quemadmodum et hoc Eudemus scribit, partim Spatium, par
tim Tempus omnem intelligibilem et unitam naturam
appellant, a qua separatum esse vel deum bonum et
genium malum, vel ante eos lucem et tenebras quorundam opinio est. Hi igitur et ipsi post indiscretam progeniem discretam faciunt duplicem bonorum malorumque geniorum sobolem, atque illius quidem Oromasden,
hujus vero Arimanium ducem esse arbitrantur.

Cæterun Sidonii juxta eundem scriptorem omnibus præponunt Tempus, Cupidinem et Nebulam, Cupidine autem et Nebula tanquam duobus principiis mixtis Aërem natum esse et Auram affirmant, aërem quidem immunem naturæ intelligibilis perhibentes, auram vero vegetabile naturæ intelligibilis exemplar ab eo motum nominantes. Rursus ex his ambobus Otum esse genitum propter mentem, opinor, divinam. Ut autem, si ab Kudomo discesseris, Phænicum fabulas secundum Mochum

narratas reperimus, Æther primum et Aër duo hæc principia fuerunt.

Denique de Ægyptiorum epinionibus nihil exploratum perscribit Eudemus; sed Ægyptil nostro more philosophati quum principiorum veritatem in Ægyptiacis quibusdam libris invenissent, occultatam vulgarunt.

118. Ægyptiis vero antiquiores esse magos, Aristoteles auctor est in primo de philosophia libro, duoque de illorum sententia esse principia, tum bonum, tum malum genium. Eorum alterum Jovem et Oromasden, alterum Orcum et Arimanium appellari. Quod Hermippus quoque in primo de Magis ait, atque Eudoxus in Terræ ambitu, et Theopompus octavo Philippicorum libro, qui de magorum sententia ad vitam etiam redituros homines dicit, immortalesque futuros, et res omnes illorum precationibus permansuras. Hæc Eudemus quoque Rhodius tradit.

119. Cæterum, quamobrem plurimos jam pisces cognoverim, quorundam adhuc nescius esse nolim, discut

bus meis curat. Quamquam est jam præcipiti ævo et occidua senectute : tamen, si videtur, accipiat doctrinam seram plane et postumam. Legat veterum philosophorum monumenta, tandem ut intelligat, non me primum hæc requisisse, sed jam pridem majores meos, Aristotelem dico et Theophrastum et Eudemum et Lyconem cæterosque Platonis minores : qui plurimos libros de genitu animalium deque victu deque particulis deque omni differentia reliquerunt. Bene, quod apud te, Maxime, causa agitur, qui pro tua eruditione legisti profecto Aristotelis περί ζώων γενέσεως, περί ζώων ανατομής, περί ζώων ίστορίας multijuga volumina, præterea problemata innumera ejusdem, tum ex eadem secta cæterorum, in quibus id genus varia tractantur.

(Apulejus de magia orat. cap. 36.)

130. Οἱ πελεχᾶνες ἐν τοῖς ποταμοῖς χόγχας περιχαίνοντες εἶτα καταπίνουσιν. "Ενδον δὲ καὶ ἐν μυχῷ τῆς γαστρὸς ὑποθάλψαντες ἀνιμῶσι: " καὶ τὰ μὲν ὀστράκια ἐκ τῆς ἀλέας διέστη ὡσπεροῦν τῶν ἔρθῶν · οἱ δὲ ἐξορύττουσι τὰ κρέα καὶ ἔχουσι δεῖπνον. Καὶ μέντοι καὶ οἱ λάροι, ὡς Εὐδημός φησι, τοὺς κοχλίας μετεωρίζοντες καὶ δψοῦ αἴροντες ταῖς πέτραις βιαιότατα προσαράττουσιν.

(Ælianus de animalium natura lib. III, cap. 20. Περὶ πελεκάνων καὶ λάρων. Scripsi: \* ἀνιμῶσι] codd. ἀνιμοῦσιν. — \* προσαράττουσι] codd. προσαρώττουσιν.)

191. Λέγει Εύδημος εν Παγγαίφ τῷ Θρακίφ κοίτη λέοντος ερήμφ φυλακῆς ἐπιστᾶσ αν άρκτον σκύμνους
τοῦ λέοντος διαφθεῖραι διὰ τὸ μικροὺς εἶναι ἔτι καὶ
ἀμῦναί σφισιν ἀδυνάτους. Ἐπεὶ δὲ ἀφίκετο ἔκ τινος
ἀγρας ὅ τε πατὴρ καὶ ἡ μήτηρ, καὶ εἶδον τοὺς παῖ-

δας εν τοις φόνοις, οία είκος ήλγουν και έπι την άρκτον ίεντο. Ἡ δὲ δείσασα είς τι δένδρον ή ποδῶν είχεν άνέθει και καθήστο, την έπιδουλήν την έξ έκείνων έκκλίναι πειρωμένη. "Ως δὲ ἐδόκουν, ἔνεκα τοῦ πη τιμωρήσασθαι τον λυμεώνα ήκειν δεύρο, ένταύθα ή μέν λέαινα οδ λείπει την φυλακήν, άλλ' δπό τῷ πρέμνο καθήστο ελλοχώσα και δφαιμον άνω βλέπουσα. δε λέων, οία άδημονων και άλύων υπό του άχους ώς άνθρωπος, είτα έν τοις δρεσιν ήλατο b και ανδρί ύλουργῷ περιτυγγάνει. 'Ο δὲ ἔδεισε καὶ ἀφίησι τὸν πέλεχυν. Τὸ δὲ θηρίον δ λέων έσαινέ τε χαὶ ξαυτὸν ἀνατείνας ήσπάζετο, ώς οδός τε ήν, καλ τῆ γλώττη τὸ πρόσωπον έφαίδρυνεν αὐτῷ. καὶ ἐκεῖνος ἐπεθάρσησεν· « δ τε λέων περιδαλών οί την ούραν ήγεν αὐτόν, καλ άφιέντα τὸν πέλεχυν οὐχ εἶα, ἀλλ' ἐσήμαινε τῷ ποδί ανελέσθαι. 'Ως δὲ οὐ συνίει, δόε <sup>α</sup> τῷ στόματι ἐλάδετο και ώρεξέν οί, και είπετο έκεῖνος, άγει τε αὐτὸν έπὶ τὸ αύλιον. Καὶ ἡ λέαινα εἶδε, καὶ αὐτή προσελθούσα έπεσήμαινε, καὶ έώρα οἰκτρόν, καὶ ἀνέδλεπεν είς την άρχτον. Συνιδών οὖν δ άνθρωπος καὶ συμδαλων ήδικησθαί τι τούτους έξ έκείνης, ώς είχε ρώμης τε και χειρων έξέκοψε το δένδρον. Και το μέν ανετράπη, ή δε κατηνέχθη, και διεσπάσαντο οί θῆρες αὐτήν τόν τε άνθρωπον δ λέων άπαθή τε καλ άσινή πάλιν έπανήγαγεν είς τὸν χῶρον, οδ πρότερον ἐνέτυχεν αὐτῷ, καὶ ἀπέδωκε τῆ έξ ἀρχῆς ύλοτομία.

(Ælianus de animalium natura lib. III, cap. 21 περὶ λέοντος καὶ ἄρκτου καὶ ὁλουργοῦ. Scripsi: \* ἐδόκουν, ἔνεκα τοῦ πη τιμωρήσασθαι] codd. ἐδόκουν τοῦ πη τιμωρήσασθαι. — \* ἢλᾶτο] cum Gesnero; codd. ἤλαντο. — e ἐπεθάρσησεν] libri ὑπεθάρσησεν. — d δδε] libri ὁ δὲ. —)

122. Λέγει Εύδημος έππου νέας και τῶν νεμομένων τῆς ἀρίστης ἐρασθῆναι τὸν ἱπποκόμον, ὡσπεροῦν κα-

Æmilius, quoniam usque adeo rebus meis curat. Quamquam est jam præcipiti ævo et occidua senectute : tamen, si videtur, accipiat doctrinam seram plane et postumam. Legat veterum philosophorum monumenta, tandem ut intelligat, non me primum hæc requisisse, sed jam pridem majores meos. Aristotelem dico et Theophrastum et Eudemum et Lyconem cæterosque Platonis minores : qui plurimos libros de genitu animalium deque victu deque particulis deque omni differentia reliquerunt. Bene, quod apud te, Maxime, causa agitur, qui pro tua eruditione legisti profecto Aristotelis περί ζώων γενέσεως, περί ζώων άνατομής, περί ζώων ίστορίας multijuga volumina, præterea problemata innumera ejusdem, tum ex eadem secta cæterorum, in quibus id genus varia tractantur. (Apulejus de magia orat. cap. 36.)

120. Pelecani fluviatilibus conchis se complent, easque quum stomachi calore concoxerint, evomunt, atque testis jam alvi calore diductis, eligunt ex his quæ sunt

esculenta. Quin etiam gaviæ, ut Eudemus scribit, sublimes cochleas rapiunt, atque ab alto dejectas violentissime ad saxa allidunt. Quo fit, ut remotis testis esculenta eligant.

121. In Pangæo, Thraciæ monte, Eudemus ait ursam leonis cubili a defensoribus vacuo adstantem, hujus catulos qui per ætatem se nondum tueri possent, interfecisse. Mox parentes quum alicunde ex venatu revertissent cæsosque vidissent catulos, acerbissimo, ut par erat, dolore affectos ursam insecutos esse. Hanc autem metu perterritam, postquam aufugit, in arborem evasisse, ibique ut illorum insidias vitaret consedisse. Quum vero suspicarentur, lignatorem quodammodo in ultionem cædis jamjam affore, leænam quidem continenter ad arboris truncum insidias comparantem excubuisse et sublatis oculis, quia sanguineus rubor ei suffundebatur, tetricum præ se tulisse vultum. Leonem vero haud secus atque hominem dolore cruciatum in montibus errasse, dum materiarium fabrum offendisset

λῆς μείραχος καὶ ἐν τῷ χωρίῳ ὡρικωτέρας πασῶν, καὶ τὰ μὲν πρῶτα ἐγκαρτερεῖν, τελευτῶντα δὲ ἐπιτολμῆσαι τῷ λέχει τῷ ξένῳ, καὶ ὁμιλεῖν αὐτῆ. Τῆ δὲ εἶναι πῶλον καὶ τοῦτον καλόν. Θεασάμενόν γε μὴν τὸ πραττόμενον ἀλγῆσαι, ὡσπεροῦν τυραννουμένης μητρὸς ὑπὸ τοῦ δεσπότου, καὶ ἐμπηδῆσαι καὶ ἀποκτεῖναι τὸν ἀνδρα. Εἶτα μέντοι καὶ φυλάξαι, ἔνθα ἐτάφη, καὶ φοιτῶντα ἀνορύττειν, καὶ ἐνυδρίζειν τῷ νεκρῷ, καὶ λυμαίνεσθαι λύμην ποικίλην οὐκ αἰσθανομένῳ ἀλγοῦντα αὐτόν.

(Ælianus de animalium natura lib. IV cap. 8 περὶ τοῦ ἐπποχόμου τοῦ ἐρασθέντος τῆς ἔππου.)

123. Θαυμάσαι λόγον ἄξιόν φησιν Εύδημος · καὶ τῷ ἀνδρὶ τῷδε ὁ λόγος οδτός ἐστιν. Νεανίας θηρατικός, συμό τοῖς τῶν ζώων ἀγριωτάτοις, οἴους \* ἐκ νέων μέντοι καὶ βρεφῶν πεπωλευμένους εἶχε, συντρόφους τε καὶ συσσίτους ἐαυτοῖς γεγενημένους χύνα καὶ ἀρκτον καὶ λέοντα. Καὶ ταῦτα μὲν ἀλίγου χρόνου \* πρὸς ἄλληλα εἰρήνην ἄγειν καὶ φίλα νοεῖν ° φησιν ὁ Εύδημος · μιᾶς δὲ τυχεῖν ἡμέρας τὸν χύνα προσπαίτην ἀρκτον καὶ ὁπαικάλλοντα καὶ ἐρεσχελοῦντα, τὴν δὲ οὐκ εἰωθότως ἐκθηριωθῆναι, καὶ ἐμπεσεῖν τῷ καὶ διασπάσασθαι αὐτόν. ' ᾿Αγανακτῆσαι δὲ τῷ συμ- δάντι ὁ αὐτός φησι τὸν λέοντα, καὶ οίονεὶ μισῆσαι τὸ ἀσπονδον τῆς ἄρκτου καὶ ἀφιλον, καὶ τὸν χύνα οἶα ἔταῖ-

ρον ποθήσαι, καὶ εἰς δικαίαν προελθεῖν ὀργήν, καὶ ἐπιθεῖναι τῷ ἀρκτφ τὴν δίκην, καὶ τὰ αὐτὰ δρᾶσαι αὐτήν, ἀπεροῦν εἰργάσατο τὸν κύνα ἐκείνη. "Ομηρος μέν φησιν ὡς ἀ ἀγαθόν, καὶ παῖδα καταφθιμένοιο λιπέσθαι. "Εοικε δὲ ἡ φύσις δεικνύναι, ὅτι καὶ φίλον αὐτῷ τιμωρὸν καταλιπεῖν, ὡ φίλε "Ομηρε, κέρδος ἐστίν οἶόν τι καὶ περὶ Ζήνωνος καὶ Κλεάνθους "νοοῦμεν εἴτε ἀκούομεν.

(Ælianus de animalium natura lib. IV, cap. 45 περὶ λέοντος τοῦ τιμωρήσαντος τῶ χυνὶ τῷ συντρόφω. Scripsi: α οἴους] codd. οἴός τε vel οἴόν τε.

— μεν δλίγου χρόνου] codd. μεν χρόνου. — α φίλα νοεῖν] cum codd.; i. e. φίλα φρονεῖν. Confer poeticam locutionem ἐσθλὰ νοεῖν. — ἀ ὡς] cum codd; vulgo ὡς apud Homerum Διγος, tib. τιτ. vs. 196. Sensum hunc esse patet. Bonum est, fittum etiam bonum esse patris boni, qui ab insidiatore necatus sit. Nam alias ultio nulla est.

— α Κλεάνθους ] libri Κλεάνθου. — )

124. Εἶναι δὲ ἄλογα μὲν ζῶα, φυσικήν δὲ ἔχειν ἀριθμητικήν μὴ διὸαχθέντα, Εὕδημός φησι, καὶ ἐπάγει μαρτύριον ἐκεῖνο τῶν ἐν τῆ Λιδύη ζψων τὸ δὲ ὄνομα οὐ λέγει. Ἡ δὲ λέγει, ταῦτά ἐστιν. Ὁ, τι ἀν θηράση, ποιεῖν μοίρας ἔνδεκα, καὶ τὰς μὲν δέκα σιτεῖσθαι, τὴν δὲ ἔνδεκάτην ἀπολιπεῖν ὅτφ δὴ (ἀντὶ δὲ τοῦ, καὶ ἐννοία τίνι, σκοπεῖν ἄξιον ) ἀπαρχήν γέ τινα ἢ δεκά-

Cujus e manibus terrore percussi ubi securim excidisse bestia vidit, se erigens, ut poterat, illum palpando amplexabatur linguaque ei faciem abstergebat. Quam benignitatem homo sentiens suis rebus fidere cœpit. Leo hunc cauda amplexatus ducebat, neque elapsam ex ejus manibus securim relinquere eum patiebatur, sed pede suo securim tollendam esse ostendebat : quumque homo rem non intelligeret, securim leo morsu correptam illi præbuit : postremo illum ad lustra sua, ubi strati catuli jacebant, perduxit. Id postquam lesena animadvertit, ipsa quoque ad eos profecta, simul quid accidisset homini significabat, simul miseræ speciem habens ursam suspiciebat. Unde homo conjectura assecutus suspicatusque, gravem hos ab ista injuriam accepisse, omnibus viribus ad cædendam arborem incubuit. Quæ simul atque prostrata est, ursam in terram delapsam feræ dilaniarunt : hominem autem integrum intactumque leo reduxit in locum, ubi prius in eum inciderat, atque materiæ quam ab initio cædebat, illum inviolatum reddidit.

122. Equam Eudemus ait ætate florentem atque armenti præstantissimam, tanquam istius regionis omnium formosissimam puellam ab equisone adamatam esse, ac primo quidem eum cupiditatem continuisse, deinde vero alienam Venerem attingere ausum cum illa coivisse. Posteaquam autem equæ pullus et ipse nitidus re quæ gerebatur animadversa acerbo dolore angeretur, utpote sæviente in matrem domino, bestiam istam impetu

facto virum interemisse. Mox quum observasset, ubi humaretur, eo profectum refodisse omnibusque suppliciis cadaver jam nullum dolorem ex vexantis mœrore percipiens affecisse.

123. Miram rem memoriæ prodit Eudemus, quæ sic se habet. Juveni ferarum domitori, cum bestiis a teneris unguiculis conversari et convivere solito, fuisse canem, ursam et leonem. Hos aliquamdiu et pacem inter se servasse et amicitiam recte coluisse ait Eudemus : deinde quum aliquando canis cum ursa jocans eam adularetur et illuderet, hanc præter consuetudinem efferatam facto impetu miseri ventrem unguibus dilaniasse et corpus ejus distraxisse. Cujus facti atrocitatem leonem indignatum et canis tanquam socii desiderio flagrantem, et perfidiæ ursinæ odio, quod fædus illa fregisset et amiciliam institutam violasset, adductum, justa iracundia contra ursam tum exarsisse, tum ab ea easdem pœnas, quibus illa prius canem affecisset, repetivisse. Ita non solum, ut Homerus canit Expedit interdum prolem superesse parentis Vindictæ, sed quemvis amicum ultorem relingui, lucrum videtur, quod bestiarum exemplis natura docet : et tale quid etiam, quod animis nostris obversatur, de Zenone et Cleanthe accepimus.

124. Animalia rationis expertia computandi artem, quam a nemine didicerint, natura tenere, Eudemus tradit, idque Libycorum animalium, quorum nomina tacet, testimonio confirmat. Quæ autem dicit, hæc sunt. Quod ceperint, in undecim partes dividere, et decem

την. 'Ως αν είποις οὐκοῦν ἐκπλαγῆναι δίκαιον τὴν αὐτοδίδακτον σοφίαν, ἢ τὴν μονάδα καὶ δυάδα καὶ τοὺς έξῆς ἀριθμοὺς ζῷον οἶδεν ἄλογον. 'Ανθρώπω δὲ δεῖ πόσων μὲν τῶν μαθημάτων, πόσων δὲ τῶν πληγῶν, ἴνα ἢ μάθη ταῦτα εὖ καὶ καλῶς, ἢ πολλάκις μὴ μάθη;

(Ælianus de animalium natura lib. IV, cap. 53 περὶ ζώων ἀριθμητικῶν Λιδυκῶν. Scripsi <sup>a</sup> σκοπεῖν ἄξιον] vulgo σκοπεῖ ἄξιον. — <sup>b</sup> σοφίαν, ἢ τὴν μονάδα] e Gesneri conjectura; codd. σοφίαν τὴν δέ γε μονάδα. —)

12ε. Έν Αἰγύπτω πίθηκος, ὡς φησιν Εύδημος, ἐδιώκετο · αἴλουροι δὶ ἦσαν οἱ διώκοντες. 'Ανὰ κράτος οὖν ἀποδιδράσκων ὥρμησεν εὐθὺ ° δένδρου τινός · οἱ δὶ καὶ αὐτοὶ ἀνἐθορον - ἀκιστα. 'Εχυνται γὰρ τῶν φλοιῶν, καὶ ἔστι καὶ τούτοις εἰς δένδρα ἐπιδαίνειν ° ΄Ο Δὶ ὡς ἡλίσκετο εἶς ὧν, καὶ ταθτα ὑπὸ πολλῶν, ἐκπηδᾶ ἐκ τοῦ πρέμνου, καὶ κλάδου τινὸς ὁπηρτημένου καὶ μετεώρου λαμδάνεται ἄκραις ταῖς χερσί, καὶ ἐγκρατῶς εἴχετο οὐκ ἐπ' δλίγον. Οἱ δὲ αἴλουροι ὡς ἐφικτὸν οὐκ ἤν αὐτοῖς ἔτι, ἐπ' ἄλλην θήραν κατέδραμον. 'Ο δὲ κατὰ πολλὴν τὴν σπουδὴν διεσώζετο, ἑαυτῷ ὀφείλων, ὡς τὸ εἰκός, ζωάγρια.

(Ælianus de animalium natura lib. V, cap. 7. Scripsi: a εὐθὸ ] vulgo εὐαθὸ. — b ἀνέθορον] codd. συνέθορον. — c ἐπιδαίνειν ] libri ἐπιδατόν. — Conf. Mich. Apostol. XII, 9, 141.)

136. Περί δε τὰ μαθηματικά, διὰ τί οδκ εἰσὶ μέρη οἱ λόγοι τῶν λόγων; οἶον τοῦ κύκλου τὰ ἡμικύκλια οὐ γάρ ἐστιν αἰσθητὰ ταῦτα. <sup>\*</sup>Η οὐθὲν διαφέρει; ἔσται γὰρ ὕλη ἐνίων καὶ μὴ αἰσθητῶν.

(Aristoteles Metaph. lib. VI, cap. 11 pag., 1036. b. 32. ed. Bekker. Vide Bonitz. commentar. p. 341. Alexander Aphrodisiensis p. 483, 14 ed. Bonitz. εἰπὼν πρότερον, ὅτι ἐπὶ μἐν τῷ τῆς συλλαδῆς λόγω λαμδάνεται τὰ στοιχεῖα διὰ τὸ μὴ εἶναι ὅλης μέρη ἀλλ' εἴδους, ἐπὶ δὲ τοῦ κύκλου οὐ λαμδάνεται τὰ ἡμικύκλια, ὅτι ἔνυλά εἰσι καὶ μέρη ὅλης, συνεῖδεν ἔνστασίν τινα δυναμένην πρὸς τὸν λόγον φέρεσθαι, ἡν παρατίθησι καὶ λύει. "Ερθημεν δὲ ἡμεῖς εἰπόντες ὅτε περὶ τῆς συλλαδῆς ἔλεγεν, ὅπως τὰ μὲν ἡμικύκλια ὅλης εἰσὶ μέρη, τὰ δὲ στοιχεῖα οὐκ

είσιν, και οίμαι και ταυτα έκεινοις έδει συντάττεσθαι, καί ίσως δπό μεν Άριστοτέλους συντέτακται (έν οὐδεμιζί γάρ των άλλων αύτου πραγματειών εύρίσκεται τοιοῦτόν τι πεποιηχώς όποῖα ένταῦθα φαίνεται) ὑπὸ δὲ τοῦ Εὐδήμου κεχώρισται. Quod conjicit Alexander partem disputationis Aristoteleæ ab Eudemo sepositam esse (κεχώρισται), parum probabile est; sed eum Eudemi recensionem librorum Metaphysicorum agnoscere apparet. Ad eandem rem pertinet Asclepii locus in Scholiis p. 519 b. 33 ed. Brandis. δ δὲ τρόπος τῆς συντάξεως, ὅτι έστιν ή παρούσα πραγματεία ούχ όμοίως ταις άλλαις ταῖς τοῦ ᾿Αριστοτέλους συγκεκροτημένη, οὐδὲ τὸ εὅταχτόν τε χαί συνεχές έχειν δοχούσα, άλλά τινά μέν λείπει ώς πρός τὸ συνεχές τῆς λέξεως, τὰ δε εξ Ελλων πραγματειών δλόχληρα μετενήνεχται, καὶ πολλάχις τὰ αὐτὰ λέγει. Άπολυγοῦνται δε ὑπέρ τούτου, καὶ καλως απολογούνται, δτι γράψας την παρούσαν πραγματείαν ἔπεμψεν αὐτὴν Εὐδήμω τῷ ἐταίρω αὐτοῦ τῷ Ροδίω, είτα έχεινος ένόμισε μή είναι χαλόν ως έτυχεν έχδοθῆναι εἰς πολλούς τηλιχαύτην πραγματείαν. Έν τῷ οὖν μέσφ χρόνφ ἐτελεύτησε , καὶ διεφθάρησάν τινα τοῦ βιδλίου. Μὴ τολμῶντες δὲ προσθεῖναι οἶχοθεν οί μεταγενέστεροι διά τὸ πολύ πάνυ λείπεσθαι τῆς τοῦ ἀνδρὸς ἐννοίας, μετήγαγον ἐκ τῶν άλλων αὐτοῦ πραγματειών τὰ λείποντα, άρμόσαντες ὡς ἦν δυνατόν. (Intelligit ea quæ ex Physicis decimo Metaphysicorum libro inserta leguntur. Cf. Bonitz. commentar. p. 7.) Ού μην άλλα καί έν τούτοις σωζομένην εύροι άν τις την των λεγομένων ακολουθίαν. Είτα λοιπόν δει είπειν και περί του μεγάλου άλφα καί περί του μικρού άλφα. Είδέναι τοίνον χρή ότι δεκατέσσαρα βιδλία έγραψεν δ Άριστοτέλης έν τη παρούση πραγματεία μέχρι γάρ του ν στοιχείου έγραψε και αὐτοῦ. Τινές δὲ εἰρήκασιν ὅτι δεκατρία· τὸ γάρ μεϊζον άλφα, περί οδ νῦν πρώτως διαλέγεται, ού φασιν είναι αὐτοῦ, άλλὰ Πασικλέους τοῦ υξοῦ Βοήθου, τοῦ ἀδελφοῦ Εὐδήμου, τοῦ έταίρου αὐτοῦ. Οὐχ ἔστι δὲ ἀληθές· σώζεται γὰρ ἡ τοῦ Ἀριστοτέλους δεινότης καί έκ τῆς λέξεως καί ἐκ τῆς θεωρίας, καὶ πολύ πλέον ότι μέμνηται αὐτοῦ ἐν τῷ ἐλάττονι άλφα.

quidem comedere, undecimam autem cuicunque relinquere: cur vero eam et qua mente tanquam primitias aut decumam relinquant, operæ pretium est considerare. Quamobrem verissime dicas, mirandam quodammodo esse ingeneratam illam brutis animalibus sapientiam, qua nemine docente unitatem, binarium et reliquos deinceps numeros sciant. At homo quot præceptis aut etiam quot verberibus ad hæc perdiscenda eget, quorum scientiam tamen sæpe ne sic quidem consequitur?

125. Quum feles simiam in Ægypto, ut refert Eudemus, insequerentur, hæc autem omnibus viribus aufugiens recta in arborem evasisset, atque illæ in eandera

arborem inscendissent (ad corticem enim adhærescentes sursum reptare sciunt): hæc sane, utpote sola a pluribus circumventa, ex arboris trunco in ramum suspensum et altum insiluit, quem manuum extremitatibus arcte tenens diu multumque pependit. Feles autem quoniam eo pervenire amplius non poterant, ad aliam prædam capiendam aggressæ sunt. At simia sedulo periculum effugit, quippe quæ, ut par est, sibi soli salutis præmium deberet.

126. In disciplinis mathematicis vero cur rationes non sunt partes rationum? ut circulorum semicirculi. Quippe talia non sunt sensibilia. An nihil interest? Erit enim quorundam, etiam non sensibilium, materia.

# DE ARISTOTELE EJUSQUE DISCIPULIS

ET SUCCESSORIBUS.

Peripateticorum memoriam ita renovabo, ut pauca de ipso Aristotele præfatus de discipulis ejus potissimum et successoribus agam. Nec tamen omnes hic memorare libet, sed eos, e quorum scriptis plurimi loci excerpti et fragmenta per aliorum libros sparsa exstant (1).

Aristoteles (2) filius fuit Nicomachi, qui genus et artem referebat ad Machaonem, Æsculapii filium, matre natus Phæstide, a Chalcidensi quodam oriunda, ex eorum numero qui Stagira coloniam deduxerunt. Partu vero editus est Olympiade XCIX triennio Demosthene major, prætore Athenis Digtrephe. Sed Polyzelo ibidem gubernacula reipublicæ tractante, simulatque pater debitum naturæ reddidit, duodevigesimum agens annum Athenas venit, et Platoni commendatus viginti annos ei operam dedit. Tum Platone, quo tempore Theophilus Atheniensium reipublicæ præerat, mortuo, abiit ad Hermiam, Atarnei tyrannum : ac triennium apud eum moratus, Eubulo archonte, Mitylenas secessit: inde Pythodoto summum magistratum gerente ad Philippum se contulit, apud quem Alexandrum instituens octo annos exegit. Post Philippi obitum, Evæneto rerum civitatis administratore, Athenas profectus, duodecim annos in Lyceo scholas habuit. Tertio decimo autem anno post Alexandri mortem, Cephisodoro prætore Chalcidem migravit, ibique morbo periit, quum tres et sexaginta vixisset annos.

Commentationum suarum, inquit Gellius (3), artiumque, quas discipulis tradebat, Aristoteles duas species habuisse dicitur. Alia erant quæ nominabat ἐξωτερικά, alia, quæ appellabat ἀκροαματικά. Ἐξωτερικὰ dicebantur, quæ ad rhetoricas meditationes, facultatem argutiarum civiliumque rerum notitiam conducebant ἀκροαματικὰ autem vocabantur, in quibus philosophia remotior subtiliorque agitabatur, quæque ad naturæ contemplationes disceptationesve dialecticas pertinebant. Huic disciplinæ, quam dixi ἀκροαματικήν, tempus exercendæ dabat in Lycematutinum, nec ad eam quemquam temere admittebat nisi quorum ante ingenium et erudi-

(1) Omisi Aristoxenum, Dicæarchum, Phaniam, Clearchum, Demetrium, Stratonem, alios, quorum reliquias collegit Car. Müllerus in Fragm. histor. Græc. vol. II. Paris. 1843. — (2) Dionysius Halicarnassensis Epist. 1 ad Ammæum cap. 5 pag. 121 ed. Sylb. [vol. VI p. 727 ed. Reisk.] 'Αριστοτέλης υίὸς μεν ήν Νικομάχου, τὸ γένος και την τέχνην άναφέροντος είς Μαχάονα τον Άσκληπιού, μητρός δε Φαιστίδος, άπογόνου τινός των έκ Χαλ**είδος την ἀποιχίαν ἀναγαγόντων εἰς Στάγειρα. Ἐγεννήθη** δὲ κατὰ τὴν ἐννενηκοστὴν καὶ ἐννάτην 'Ολυμπιάδα Διοτρεφούς 'λθήνησιν άρχοντος. γ' έτεσι Δημοσθένους πρεσδύτερος. Έπὶ δὲ Πολυζήλου άρχοντος, τελευτήσαντος τοῦ πατρός, οπτωπαιδέπατον έτος έχων είς 'Αθήνας ήλθε, καὶ συσταθείς Πλάτωνι χρόνον είκοσαετή διέτριψε σύν αὐτῷ. Ἀποθανόντος δὲ Πλάτωνος, ἐπὶ Θεοφίλου ἄρχοντος άπηρε πρός Έρμείαν, τον Άταρνέως τύραννον, καὶ τριετή χρόνον παρ' αὐτῷ διατρίψας ἐπ' Εὐδούλου ἄρχοντος εἰς Μιτυλήνην έχωρίσθη · έχειθεν δέ πρός Φιλιππον ήρχετο, κατά Πυθόδοτον άρχοντα, καὶ διέτριψε χρόνον όκταετή παρ' αὐτῷ χαθηγούμενος 'Αλεξάνδρου · μετὰ δὲ τὴν Φιλίππου τελευτήν ἐπ' Εὐαινέτου ἄρχοντος ἀφικόμενος εἰς 'Αθήνας ἐσχόλαζεν ἐν Αυκείφ χρόνον ἐτῶν δώδεκα. Τῷ δὲ τρισπαιδεκάτω μετά την Άλεξάνδρου τελευτήν, έπι Κηφισοδώρου ἄρχοντος, ἀπάρας εἰς Χαλκίδα , νόσφ τελευτᾳ, τρία πρὸς τοῖς ἐξήκοντα βιώσας ἔτη. — (3) Α. Gellius Noct. Att. XX, 5 qui que de utroque librorum genere tradit

ex Andronici Rhodii volumine sumpsisse videtur. Nam superioribus hæc subjicit : « Eos libros generis acromatici quum in vulgus ab eo editos rex Alexander cognovisset atque ea tempestate armis exercitum omnem prope Asiam teneret regemque ipsum Darium prœliis et victoriis urgeret, in illis tamen tantis negotiis litteras ad Aristotelem misit, non eum recte fecisse, quod disci-plinas ἀχροαματικάς, quibus ab eo ipse eruditus foret, libris foras editis invulgasset : Nam qua, inquit, alia re præstare ceteris poterimus, si ea, quæ ex te accepimus, omnium prorsus fient communia? Quippe ego doctrina anteire malim, quam copiis atque opulentiis. Rescripsit ei Aristoteles ad hanc sententiam: 'Axpoaματικούς libros, quos editos quereris et non proinde ut arcana absconditos, neque editos scito esse neque non editos, quoniam his solis cognobiles erunt, qui nos audiverunt. Exempla utrarumque litterarum, sumpta ex Andronici philosophi libro, subdidi. Amavi autem prorsus in utriusque epistola brevitatis elegantissimæ filum tenuissimum. 'Αλέξανδρος 'Αριστοτέλει εὖ πράττειν. Οὐκ όρθως ἐποίησας, ἐκδοὺς τοὺς ἀκροαματικοὺς (al. ἀκροατιχούς) των λόγων · τίνι γάρ δή διοίσομεν ήμεῖς των άλλων, εί καθ' ους ἐπαιδεύθημεν λόγους, οὐτοι πάντων ἔσονται χοινοί; Έγω δε βουλοίμην αν ταίς περί τὰ άριστα έμπειρίαις ή ταζς δυνάμεσι διαφέρειν. Έρρωσο. - Άριστοτέλης βασιλεί Αλεξάνδρω εδ πράττειν. Έγραψάς μοι περί tionis elementa atque in discendo studium laboremque explorasset. Illas vero έξωτερικάς auditiones exercitiumque dicendi eodem in loco vesperi faciebat, easque vulgo juvenibus sine delectu dabat; atque eum δειλινὸν περίπατον appellabat, illum autem supra έωθινόν: utroque enim tempore ambulans disserebat. Libros quoque suos, earum omnium rerum commentarios, seorsum divisit, ut alii ἐξωτερικοὶ dicerentur, partim ἀχροαματικοί (4).

Idem philosophus annos (5) jam fere natus duo et sexaginta corpore ægro affectoque ac spe vitæ tenui fuit. Tunc omnis ejus sectatorum cohors ad eum accedit, orantes obsecrantesque, ut ipse deligeret loci sui et magisterii successorem, quo post summum ejus diem perinde ut ipso uterentur ad studia doctrinarum complenda excolendaque, quibus ab eo imbuti fuissent. Erant tunc in ejus ludo boni multi, sed præcipui duo, Theophrastus et Eudemus (6). Iugenio hi atque doctrinis ceteros præstabant; alter ex insula Lesbo fuit, Eudemus (7) autem Rhodo. Aristoteles respondit facturum esse quæ vellent, quum id sibi foret tempestivum. Postea brevi tempore quum iidem illi, qui de magistro destinando petierant, præsentes essent, vinum ait, quod tum biberet, non esse id ex valetudine sua, sed insalubre esse atque asperum, ac propterea quæri debere exeticum, vel Rhodium vel Lesbium; id sibi utrumque ut curarent petivit, usurumque eo dixit, quod sese magis juvisset. Eunt, curant, inveniunt, afferunt. Tum Aristoteles Rhodium petit, degustat. Firmum, inquit, hercle vinum et jucundum.

Petit mox Lesbium. Quo item degustato, utrumque, inquit, oppido bonum, sed βδίων δ Λέσδιος. Id ubi dixit, nemini fuit dubium, quin lepide simul et verecunde successorem illa voce sibi, non vinum, delegisset. Is erat e Lesbo Theophrastus, homo suavitate insigni lingua pariter atque vitæ. Itaque non diu post Aristotele vita defuncto ad Theophrastum omnes concesserunt.

De Aristotelis bibliotheca post doctissimi heminis mortem variis casibus jactata mira est narratio, quæ legitur apud Strabonem (8) lib. XIII pag. 608. Sunt autem hæc ejus verba. Tulit Scepsis Socraticos Erastum et Coriscum et Neleum, Corisci filium, qui auditor fuit Aristotelis et Theophrasti, et hujus etiam bibliothecam per successionem nactus est, in qua Aristotelis quoque fuit bibliotheca; nam Aristoteles suam Theophrasto tradidit, cui et scholam reliquit. Primus omnium, qui nobis sunt noti, Aristoteles bibliothecam coemtis libris instituit, idque Ægyptiorum reges facere docuit. Theophrastus bibliothecam Neleo tradidit. Hic libros Scepsin translatos posteris suis, indoctis hominibus, reliquit, qui incuriose repositos clausus

τῶν ἀχροαματιχῶν λόγων, οἰόμενος δεῖν αὐτοὺς φυλάττειν έν ἀποββήτοις. Ίσθι οὖν αὐτοὺς καὶ ἐκδεδομένους καὶ μὴ έχδεδομένους : ξυνετοί γάρ είσι μόνοις τοῖς ἡμῶν ἀχούσασιν. "Ερρωσο. Hoc ego verbum ξυνετοί γάρ είσι quærens uno itidem verbo dicere, aliud non repperi, quam quod est scriptum a M. Catone in Sexta Origine : Itaque ego, inquit, cognobiliorem cognitionem esse arbitror. » Hæc Geilius, qui utramque epistolam subditiciam esse non vidit. — (4) Cicero de finibus V, 5 de summo autem bono, quia duo genera librorum sunt, unum populariter scriptum, quod εξωτερικόν appellabant, alterum limatius, quod in commentariis reliquerunt, non semper idem dicere videntur. Aristoteles Politicor. III, 6 xai yàp έν τοῖς έξωτεριχοῖς λόγοις διοριζόμεθα περὶ αὐτῶν πολλάκις. Ibid. I, 3 άλλά ταῦτα μέν ἴσως ἐξωτερικωτέρας ἐστὶ σχέψεως. Plutarchus Alex. cap. 7 ἔοιχε δ' Άλέξανδρος οὐ μόνον τὸν ἡθικὸν καὶ πολιτικὸν παραλαβεῖν λόγον, άλλὰ καὶ τῶν ἀπορρήτων καὶ βαρυτέρων διδασκαλιῶν, ας οί άνδρες ίδίως άκροαματικάς και ἐποπτικάς προσαγορεύοντες, ούκ έξέφερον είς πολλούς, μετασχεῖν. Eodem pertinere videtur divisio illa, quæ a Simplicio in categorias ex Alexandri Aphrodisiensis sententia traditur, εἰς ὑπομνηματικά και συνταγματικά, in quo tamen a Cicerone discrepant. Cf. Cicero ad Attic. IV, 16, 2; XIII, 19, 4; ad Famil. I, 9, 23; Plutarch. adv. Colot. cap. 14; Ammon. Herm. ad Arist. Cat. AA. fol. 2 b. Ald.; Simplicius in Phys. fol. 2. b.; Lucianus in Vit. Auct. cap. 26. -(5) Gellius Noct. Attic. XIII, 5. — (6) Eudemus | vulgo Menedemus. — (7) Eudemus] codd. Menedemus. -

(8) Strabo lib. XIII, p. 608 ed. Casaub. ἐχ δὲ τῆς Σχήψεως οί τε Σωκρατικοί γεγόνασιν "Εραστος καί Κορίσκος καί ό του Κορίσκου υίὸς Νηλεύς, άνηρ και Άριστοτέλους ηκροαμένος καὶ Θεοφράστου, διαδεδεγμένος δὲ τὴν βικλιοθήκην τοῦ Θεοφράστου, έν ή ήν και ή του Άριστοτελους δ γούν Άριστοτέλης την έαυτου Θεοφράστω παρέδωκεν, ώπερ καί την σχολήν ἀπέλιπε, πρώτος ών ίσμεν συναγαγών βιδλία και διδάξας τους èv Αιγύπτω βασιλέας βιδλιοθήκης σύνταξιν. Θεόφραστος δὲ Νηλεῖ παρέδωκεν ὁ δ' εἰς Σκήψιν χομίσας τοῖς μετ' αὐτὸν παρέδωχεν, ἰδιώταις ἀνθρώποις, οι κατάκλειστα είχον τὰ βιδλία οὐδ' ἐπιμελῶς κείμενα έπειδή δὲ ήσθοντο την σπουδήν των Άτταλικών βασιλέων ύφ' οζς ήν ή πόλις, ζητούντων βιδλία εἰς τὴν κατασχευήν τής εν Περγάμφ βιβλιοθήχης, χατά γής έχρυψαν εν διώρυγί τινι ύπο δὲ νοτίας καὶ σητῶν κακωθέντα οψέ ποτε ἀπέδοντο οἱ ἀπὸ τοῦ γένους Ἀπελλιχῶντι τῷ Ττίψ πολλών άργυρίων τά τε Άριστοτέλους και τὰ τοῦ θεοφρά στου βιβλία. ην δε ό Άπελλικων φιλόβιβλος μάλλον ή φιλόσοφος · διό και ζητών ἐπανόρθωσιν τῶν διαβρωμάτων εκ άντίγραφα καινά μετήνεγκε την γραφην άναπληρών οὐκ εὐ. καὶ ἐξέδωκεν άμαρτάδων πλήρη τὰ βιδλία. Συνέδη δὲ τοῖς ἐχ τῶν περιπάτων τοῖς μὲν πάλαι τοῖς μετὰ Θεόφραστον οἰπ έχουσιν δλως τὰ βιδλία πλήν ὀλίγων, καὶ μάλιστα τῶν έξωτερικών, μηδέν έχειν φιλοσοφείν πραγματικώς διλάθισεις ληχυθίζειν· τοις δ' ύστερον, ἀφ' οδ τὰ βιδλία ταῦτα προηλθεν, άμεινον μέν έχείνων φιλοσοφείν και άριστοτελίζειν', άναγκάζεσθαι μέντοι τὰ πολλὰ εἰκότα λέγειν διὰ τὸ πλήθος των άμαρτιων. Πολύ δὲ εἰς τοῦτο καὶ ἡ Ῥώμη προσελάβετο εύθυς γὰρ μετὰ τὴν Ἀπελλικώντος τελευτήν

tenuerunt, quumque Attalicorum regum studium intellexissent, quibus Scepsis parebat, conquirentium libros ad instruendam Pergami bibliothecam, sub terra suos in fossam quandam abdiderunt. Abi humore et tineis vitiatos tandem, qui ex ea stirpe erant, Aristotelis Theophrastique libros Apelliconti Teio grandi pecunia vendiderunt. Erat ille Apellico librorum quam philosophiæ studiosior; itaque corrosarum particularum restitutionem quærens, in nova libros exemplaria transcripsit, lacunas non recte explens, ediditque libros mendorum plenos. Accidit Peripateticis antiquis, qui post Theophrastum vixerunt, quum omnino libris istis carerent, paucis duntaxat, præcipue exotericis exceptis, ut nullum philosophiæ caput rite pertractare possent, sed in thesibus oratorie exornandis versarentur; posterioribus ab eo tempore, quo libri isti divulgati sunt, facilius quidem fuit philosophari et Aristotelea tradere, sed ob mendorum multitudinem cogebantur plurima modo probabiliter dicere. Multum huc etiam Roma contulit. Confestim enim ab Apellicontis morte Sulla urbe Atheniensium potitus illius bibliothecam recepit; quæ quum huc esset al-Tyrannio grammaticus a bibliothecæ præfecto impetravit, ut sibi voluminum usus permitteretur, homo Aristotelis studiosus, et librorum venditores nonnulli, qui ineptos adhibebant librarios, neque cum exemplari descriptas membranas comparandas curabant, quod cæteris quoque libris accidit, qui ut prostent et Romæ et Alexandriæ exscribuntur.

Cum hoc fere consentit Plutarchus (9) narrans Sullam, posteaquam Athenas venisset, sacris initiatum Apelliconis Teii bibliothecam sibi de-

legisse, in qua plerique Aristotelis et Theophrasti commentarii inveniebantur, nondum plane vulgo cogniti. Ferunt, inquit, ea bibliotheca Romam perlata Tyrannionem grammaticum plerosque libros compilasse, ab eo autem adeptum exemplaria Andronicum Rhodium in medium protulisse atque edidisse ea quæ hodie circumferuntur volumina. Quippe apparet superioris ætatis Peripateticos ipsos elegantis ingenii studiique fuisse, Aristotelis vero scripta et Theophrasti neque multa neque accurate legisse. quod Nelei Scepsii (cui libros Theophrastus reliquerat) hereditatem rudes et sordidi homines adiissent. Huc accedit, quod Apelliconem Aristotelis bibliothecam possedisse etiam Athenæus lib. V p. 214 D. testificatur (10). Quod enim alibi (lib. I, p. 3, A.) refert, Neleum Aristotelis scripta Ptolemæo Philadelpho vendidisse, id de apographis interpretandum videtur (11). Nempe licebat salva bibliotheca, cujus dominus erat, librorum apographa aliis vendere. Cæterum quod Strabo et Plutarchus affirmant, Peripateticos post Theophrastum hujus et Aristotelis operibus caruisse, aperte falsum est (12), quum etiam Ptolemæum Philadelphum, regem litteratissimum, omnia Aristotelei ingenii monumenta collegisse, in genera digessisse ac de Stagiritæ vita commentatum esse sciamus (13). Est autem verisimile Ptolemæum qui Aristoteli mille libros tribuebat, subditicios a genuinis non bene distinxisse. Quocirca Tyrannio et Andronicus id potissimum egisse videntur, ut nova operum Aristoteleorum recensione facta libellos, qui falso viderentur inscripti, tanquam subditicios familia submoverent, et consultis optimis exemplaribus quæ ab ipso Aristotele

Σύλλας ήρε (leg. είλε) την Απελλικώντος βιδλιοθήκην ό τὰς Ἀθήνας έλών · δεῦρο δὲ χομισθεῖσαν Τυραννίων τε ό γραμματικός διεχειρίσατο φιλαριστοτέλης ών, θεραπεύσας τὸν ἐπὶ τῆς βιβλιοθήκης, καὶ βιβλιοπῶλαί τινες γραφεῦσι φαύλοις χρώμενοι καὶ οὐκ ἀντιδάλλοντες, ὅπερ καὶ ἐπὶ των άλλων συμβαίνει των είς πράπιν γραφομένων βιβλίων, καὶ ἐνθάδε καὶ ἐν ᾿Αλεξανδρεία. — (9) Plutarchus vit. Sull. cap. 26 άναχθεὶς δὲ πάσαις ταῖς ναυσὶν ἐξ Ἐφέσου, τριταίος έν Πειραιεί καθωρμίσθη · καὶ μυηθείς έξείλεν έαυτῷ τὴν ἀπελλίχωνος τοῦ Τητου βιδλιοθήχην, ἐν ή τὰ πλεῖστα των Άριστοτέλους καὶ Θεοφράστου βιδλίων ήν, ούπω τότε σαρώς γνωριζόμενα τοῖς πολλοῖς. Λέγεται δέ, κομισθείσης αὐτῆς εἰς Ῥώμην , Τυραννίωνα τὸν γραμματικὸν ἐνσκευάσασθαι τὰ πολλά , καὶ παρ' αὐτοῦ τὸν Ῥόδιον Άνδρόνικον εὐπορήσαντα τῶν ἀντιγράφων εἰς μέσον θεῖναι, καὶ ἀναγράψαι τοὺς νῦν φερομένους πίνακας. Οἱ δὲ πρεσδύτεροι Περιπατητικοί φαίνονται μεν καθ' έαυτους γενόμενοι χαρίεντες καὶ φιλόλογο., των δ' Άριστοτέλους καὶ Θεοφραστου γραμμάτων ούτε πολλοίς ούτ' άχριδως έντε τυχημότες, διά το τον Νηλέως του Σκηψίου κλήρον, 🥉 τά βικλία πατέλιπε Θεόφραστος, εἰς ἀφιλοτίμους καὶ ἰδιώτας ανθρώπους παραγενέσθαι — (10) Athenæus lib. V, p. 214

 Β. ἐκπέμψας γοῦν εἰς τὴν νῆσον Ἀπελλικῶντα τὸν Τήτον. πολίτην δε 'Αθηναίων γενόμενον, ποιχιλώτατόν τινα καλ άψίχορον ζητήσαντα βίον. ότὲ μὲν γὰρ ἐφιλοσόφει καὶ τὰ περιπατητικά και την Άριστοτέλους βιδλιοθήκην και άλλας συνηγόραζε συχνάς ήν γαρ πολυχρήματος. — (11) Alhenæus lib. I p. 3. A. ήν δέ, φησί, και βιβλίων κτήσις αὐτῷ άρχαίων Έλληνικών τοσαύτη ώς ὑπερδάλλειν πάντας τοὺς έπὶ συναγωγή τεθαυμασμένους, Πολυχράτην τε τὸν Σάμιον καὶ Πεισίστρατον τὸν Άθηναίων τυραννήσαντα, Εὐκλείδην τε τὸν καὶ αὐτὸν ᾿Αθηναῖον καὶ Νικοκράτην τὸν Κύπριον, έτι δὲ τοὺς Περγάμου βασιλέας, Εὐριπίδην τε τὸν ποιητήν, Άριστοτέλην τε τὸν φιλόσοφον, καὶ τὸν τὰ τούτων διατηρήσαντα βιδλία Νηλέα παρ' οὖ πάντα, φησί, πριάμενος ο ήμεδαπός βασιλεύς Πτολεμαΐος, Φιλάδελφος δέ ἐπίκλην, μετὰ τῶν Ἀθήνηθεν καὶ τῶν ἀπὸ Ῥόδου εἰς τὴν καλήν Αλεξάνδρειαν μετήγαγε. — (12) Vid. Brandis.de scriptis Aristoteleis in Mus. Rhenan. Philol. I, 3 p. 236 seqq. et Stahr. Aristotelia tom. II. - (13) David. Comment. in Aristotelis Categ. p. 28, a scholl. Arist. èv οίς ζητητέον και το γνήσιον διά την γινομένην νοθείαν. νοθεύονται γάρ τὰ βιβλία πενταχῶς. ἢ γάρ δι' εύγνωμοσυνην μαθητών τὰ οίχεῖα συγγράμματα τοῖς οίχείοις διδα-

exarata esse ferebantur, in adulterinæ editionis locum sinceram substituerent. Quid? quod ordinem librorum Aristoteleorum, qui nunc in nostris exemplaribus est, ab Andronico repetendum existimamus. Nam Porphyrius (14) in vita Plotini cap. 24 memoriæ prodit, Andronicum Aristotelis et Theophrasti volumina in tractatus distribuisse, ita ut assinis argumenti scripta conjungeret. Qui ordo præstat priori commentariorum perturbationi, quam servavit Diogenes Laërtius lib. V, 22-28 scriptionumque indici, quem exhibet incertus scriptor vitæ Aristotelis apud Menagium ad Diog. Laert. lib. V, 35. Confitendum tamen, eum nonnullas dissertationes pro spuriis habuisse, quæ jure aliis philosophis ætate posterioribus genuinæ videbantur. Talis est disputatio de interpretatione, cujus auctoritatem tuetur Alexander (15) Aphrodisiensis. Adde quæ Boëthius et Simplicius in Categoriarum explicatione contra Andronici sententias disserunt.

Eudemus Rhodius (16), cujus supra mentionem feci, auditorum Aristotelis post Theophrastum præstantissimus fuit. Huic Ethica ad Eudemum creditur dedicasse, quæ alii malunt Εδ-δήμετα vocari ab Eudemo, tanquam ab auctore. Et Aristoteli quidem hæc de moribus commen-

tatio attribuitur in codicibus manu exaratis, nec non a Simplicio in Categorias et Favorino apud Laërtium (17) lib. V, 21, siquidem quod ibi ex septimo Ethicorum profertur, in septimo Eudemiorum exstat; item a Gemisto Plethone, qui post Nicomachea hoc opus scriptum pulat, et illorum velut supplementum atque emendationem continere arbitratur. Sed quia rerum verborumque quandam ab Aristoteleo et dicendi et philosophandi genere dissimilitudinem habet, hoc antiquæ philosophiæ monumentum alii (18), in quibus et ego meum nomen profiteor, rectius Eudemo vindicant. Is autem non solum ad philosophiam pertractandam se dedit, sed mathematicas (19) etiam disciplinas et astrorum cognitionem (20) professus est. Adde quod multa fabulose de mundi origine in scriptis suis reserens de deorum, qui partim apud Græcos partim apud barbaros coluntur (21), vi ac potestate disputavit. Philosophiæ studio ita tenebatur, ut unice in magistri operibus interpretandis versaretur (22) ejusque vestigia ubique premeret, nec nisi raro ab eo dissentiret. Scripsit vero varii argumenti volumina: Physica (23), Analytica, de categoriis (24), de interpretatione, de angulo, historiam arithmeticæ, geometriæ (25) et astrologiæ, de dictione atque alia, quorum

σκάλοις άνατιθέντων, ώς τὰ Πυθαγόρου καὶ Σωκράτους έπιγραφόμενα βιδλία, μή όντα Σωχράτους ή Πυθαγύρου άλλά Σωκρατικών καὶ Πυθαγομικών - ή διὰ φιλοτιμίαν βασιλικήν· Τοδάτους γάρ τεῦ Λιβύων βασιλέως συνάγοντος τὰ Πυθαγόρου καὶ Πτολεμαίου τὰ Άριστοτέλους, τινές καπηλείας χάριν τὰ τυχόντα συγγράμματα λαμδάνοντες έκέδρουν καί ξσηπον διά παραθέσεως νέων πυρρών (log. μυρρών), ίνα σχοίεν δήθεν την έχ του χρένου άξιοπιστίαν . Η ει, φιτονοίτιας απλλοαφέση μ απλλοαιτίτετον μ ύπομνημάτων. Idem p. 22. a. δεύτερον τίς ή διαίρεσις των Άριστοτελικών συγγραμμάτων πολλών δντων, χιλίων τὸν ἀριθμόν, ὡς φησι Πτολεμαΐος ὁ Φιλάδελφος ἀναγραφήν αὐτῶν ποιησάμενος καὶ τὸν βίον αὐτοῦ καὶ τὴν διάθεσιν. — (14) Porphyrius vit. Plotin. cap. 24 δ δε ('Ανδρόνικος ) τὰ Άριστοτέλους καὶ Θεοφράστου εἰς πραγματείας διείλε, τὰς οἰχείας ὑποθέσεις εἰς ταὐτὸν συναγαγών. -(15) Alexander Aphrodisiensis in libr. I Analyt. fol. 52. a. (Scholl. Arist. p. 161. b. ed. Brandis.) ἐν γὰρ τῷ περὶ Ερμηνείας (cap. 12) έδειξε τὰς τὸν τρόπον ἐχούσας ἄνευ του άποφατικού προσκατηγορούμενον πάσας καταφάσεις είναι. Διὰ τοϋτο προσέθηκε τὸ « καθάπερ ἐλέχθη πρότερον ». Έξ ὧν καὶ αὐτῶν ἔνεστι δεικνύναι, δτι τὸ περὶ Ἑρμηνείας Ἀριστοτέλους ἐστίν, ἀλλ' οὐχ ὡς ᾿Ανδρόνικός φησιν. "Η και έν τούτω προείρηκεν ήδη περί τούτου, ότε έλεγε μή άντιστρέφειν την καθόλου άποφατικήν. — (16) Diversus ab hoc fuit Eudemus Cyprius, Aristotelis familiaris, memoratus Ciceroni de divinat. lib. 1 cap. 25 quem defunctum honestavit Stagirites edito dialogo, qui inscribebatur Eudemus sive de anima. Vid. Fabric Bibl. Græc. vol. 111 p. 393 ed. Harles. et Wyttenbach. animady. in Plutarch. Consolat. ad Apollonium p. 115. B. Eudemum autem Peripateticum, Galeni æqualem aliosque cognomines viros nemo cum Rhodio confundet.

Cf. Fabric. l. c. p. 493. — (17) Diogenes Laertius lib. V. 21 φησί δε Φαβωρίνος εν τῷ δευτέρι, τῶν ἀπομνημονευμάτων, ὡς ἐχάστοτε λέγει, ՝ Ω φίλοι, οὐδεὶς φίλος ἀλλά καὶ ἐν τῷ ἐδδόμφ τῶν Ἡθικῶν ἐστι· καὶ ταῦτα μὶν κἰ αὐτὸν ἀναφέρεται. — (13) Christianus Dreierus Μειαρώς. p. 347 egregius auctor, sive Theophrastus, sive Eudemus fuerit Moralium Eudemiorum. Franc. Patricius discuss. Peripatet. p. 25 et 40 Eudemi potius credendi sunt esse, cum præsertim stilo et rerum aliqua diversitate sint ab Nicomachiis differentes, a quibus videntur usurpasse quartum, quintum et sextum libros, qui iidem ipsi sunt et rebus et verbis cum quinto, sexto et septimo Nicomachiis. Cf. Jonsius de script. hist. plul. I, 15 et Herm. Fritzschius in præf. ad Ethica. Eudeni. — (19) Vid. fragm. 83-93. — (20) Vid. fragm. 94-98. - (21) Vid. fragm. 117. — (22) Simplicius in Phys. 29. a. ὁ Εὐδημος τῷ Αριστοτέλει πάντα χαταχολουθάν. – (23) Physica in tres libros divisa erant (neque enim plures a Simplicio citantur) in quibus Aristotelis Physicorum octo libros præter septimum explicaverat. Vid. fragm. 70. Solebat autem scriptorem duutaxat enarrare, raro suum interponere judicium aut aliquid addere, rarissime denique magistri sententiam impugnare, ut p. 35, 8 ubi Empedoclem contra Aristotelem defendit. · (24) Ammonius in Aristot. categ. fol. 13. a. δεντέρε δὲ (ἀφορμή τοῦ νοθεύεσθαι τὰ συγγράμματα τοῦ ᾿Αριστοτεγους) ή των συγγραμμάτων όμωνυμία. el yab haputar αὐτοῦ Εὐδημος καὶ Φανίας καὶ Θεόφραστος κατὰ ζήλον του διδασκάλου γεγραφήκασι κατηγορίας και περί έρμη νείας και αναλυτικήν. David. præfat. ad categ. p. 19, 34 ed. Brandis. Εγραψε γάρ και Θεόφραστος και Ευδημος περί κατηγοριώ, κατά μίμησιν τοῦ οἰκείου διδασκάλου. (25) Proclus in Euclidem, quoties de veteribus philofragmenta veteres servarunt. Tam laboriosi hominis chartæ si superessent, non est dubium, quin ad plenam veteris sapientiæ cognitionem consequendam multum valerent. Quamobrem laudibus ornandi sunt viri eruditi qui excerptos ex Eudemi commentariis locos et librorum reliquias colligere instituerunt.

Horum primus Christian. Aug. Brandisius in Scholiis Aristoteleis Berolini anno 1836 divulgatis partem fragmentorum edidit, reliqua tertio historiæ philosophiæ tomo anno 1860 inseruit. Inchoato operi successit Leonardus Spengelius qui excussis scriniis antiquis libellum in hoc genere omnibus suis numeris et partibus expletum Berolini a. 1866 et iterum 1870 publicavit. Qui quamvis optime de Eudemo esset meritus, tamen nihilominus totum opus retractandum suscepi. Itaque pauca voluminum Eudemiorum capita, quæ consulto omiserat Spen-

gelius, adjeci, verba græca castigavi, depravata restitui, denique non modo primarios Eudemi locos, sed etiam dicta Aristotelea, quæ apud Simplicium Rhodius philosophus exponit, e græco in latinum sermonem verti. Ita spere fore ut nova hæc Eudemi fragmeutorum editio intelligentibus talium rerum existimatoribus probetur.

Andronicus Rhodius (26), de quo supra disse-

Andronicus Rhodius (26), de quo supra disserui, in successione ab Aristotele undecimus, simul Boëthi Sidonii præceptor (27), simul æqualis Tyrannionis qui a Lucullo captus est (28), Aristotelis et Theophrasti scripta primus digessit atque a Tyrannione emendata edidit (29). Apparet hominem eruditum, in recensendo Aristotele elaborantem, operam dedisse, ut genuina a spuriis discerneret, quum non modo disputationem de interpretatione (30), sed etiam postremam libelli de Categoriis partem

sophis geometriæ studiosis agií, multa Eudemi dicta, modo laudato illo auctore, modo nomine ejus prætermisso, usurpat; cujus generis aliquot exempla adjunxit Spengelius. Sed quoniam in lubrico versatur qui e mendoso Procli verborum contextu Rhodii philosophi fragmina exsculpere tentat, omnia illa quæ in isto doctissimi hominis commentario ad Eudemum auctorem forsitan referri possint, hic proponere nolui. Est enim hic labor futuris Procli editoribus suscipiendus. Paucis tamen utar exemplis. In fragm. 84 ait of μèν οὖν τὰς Ιστορίας άναγράψαντες μέχρι τούτου προάγουσι την της έπιστήμης ταύτης τελείωσιν omisso Eudemi nomine, quod tamen addendum aut subaudiendum esse cum alii viderunt, tum Fabricius Bibl. Græc. vol. II p. 386. Tota cnim illa narratio ex Eudemi historia geometriæ petita est. De Euclidis theoremate I, 23 p. 87 (fragm. 90) dicit ποόδλημα τούτο Οίνοπίδου μέν εύρημα μαλλον, ώς φησιν Εύδημος et p. 99 (fragm. 92) Εύδημος είς τους Πυθαγορείους άναπέμπει την τούδε του θεωρήματος ευρεσιν. Ατ idem p. 81 fusius de hoc problemate disputans adjicit xal ἔστι τὸ θεώρημα τοῦτο Πυθαγόρειον, haud dubie ex eodem Eudemo transcriptum. Jam non dubitabis cum Spengelio eidem auctori tribuere, quæ ad Euclid. I, 47 p. 110 dicuntur τῶν μὲν Ιστορεῖν τὰ ἀρχαῖα βουλομένων ἀπούοντες τὸ θεώρημα τοῦτο εἰς Πυθαγόραν ἀναπεμπόντων ἔστιν εύρειν και βουθυτείν λεγόντων αυτών έπι τη ευρέσει ct paulo inferius p. 111 παραδέδονται δὶ και μέθοδοί τινες τῆς εθρέσεως τῶν τοιούτων τριγώνων, ὧν τὴν μὲν εἰς Πλάτωνα ἀναπέμπουσιν, τὴν δὲ εἰς Πυθαγόραν, ἢ (leg ή ) άπὸ περιττών έστιν άριθμών · τίθησι γάρ κτλ. p. 37 οι μέν ούν πολλοί γεωμέτραι της διαιρέσεως ταύτης ούκ έχουσιν ἀποδιδόναι λόγον, άλλ' ὑποθέσει χρῶνται καὶ ταύτη τρεῖς είναι γωνίας. Ἐπειδάν δὲ τὴν αἰτίαν αὐτοὺς ἔρωτήσωμεν, ου φασι χρηναι παρ' αυτών άπαιτείν οι δε Πυθαγορικοί της τριπλής διανομής έπι τὰς ἀρχὰς ἀναφέροντες την λύσιν, ούκ ἀποροῦσιν αλτίας ἀποδιδόναι καλ ταύτης της διαφοράς των εύθυγράμμων γωνιών επειδή γάρ πτλ p. 32 οἱ δέ γε Πυθαγόρειοι τἢ τριάδι προσήπειν αὐτήν.
 p. 10 τοῖς μὲν οὖν Πυθαγορείοις ἐδόπει τέτραχα διαιρεῖν την όλην μαθηματικήν επιστήμην. Το μέν γαρ αυτής περί τό ποσόν, τό δὲ περὶ τὸ πηλίχον ἀφορίζουσι, καὶ τούτων έχατερον διττόν τιθεμένοις. Τό τε γάρ ποσόν ή καθ' αυτό την υπόστασιν έχεις η πρός άλλο θεωρείσθαι κατά σχέσιν,

καὶ το πηλίκον ἢ έστὸς ἢ κινούμενον εἶναι. Adde Pythagoreorum et Philolai mentionem p. 7, 36, 46, 48. Porro Eudemus apud Proclum.p. 19 laudat Leodamantem, de quo Proclus p. 58 μέθοδοι δὲ δμως παραδέδονται, καλλίστη μέν ή διά τής άναλύσεως ἐπ' άρχὴν όμολογουμένην άνάγουσα τὸ ζητούμενον, ἢν καὶ ὁ Πλάτων, ὡς φασι, Λεωδάμαντι παρέδωκεν ἀφ' ἤς καὶ ἐκεῖνος πολλῶν κατὰ γεωμετρίαν ευρετής Ιστόρηται γενέσθαι. p. 22 ήδη δε των παλαιών οι μέν πάντα θεωρήματα χαλείν ήξίωσαν, ώς οί περί Σπεύσιππον και Άμφίνομον ήγούμενοι ταϊς θεωρητικαζς επιστήμαις οίκειότερον είναι την των θεωρημάτων προσηγορίαν ή την των προδλημάτων οι δε άνάπαλιν πάντα προδλήματα λέγειν έδιχαίουν, οί περί Μέναιχμον μαθηματικοί κτλ. p. 28 οι δὲ περί Ξενόδοτον τὸν προσήποντα τη Οινοπίδου διαδοχή, των μαθητών δὲ ἀνδρώνος (leg. 'Ανδρώνιος ) διορίζονται τὸ θεώρημα τοῦ προδλήματος. Cf. p. 31, item p. 21 πάλιν δὲ τὸ στοιχεῖον λέγεται διχώς, ώς φησιν ό Μέναιχμος. Hæc atque alia Eudemo assignabimus. Similiter Eutocius ad Archimedem Archytæ demonstrationem ab Eudemo mutuatus est. Nam secundum problema χώνου δοθέντος ή χυλίνδρου σφαϊραν εύρειν τῷ χώνφ ἡ τῷ χυλίνδρω ίσην solvit Archinedes p. 132 ed. Oxon. ubi Eutocius aliorum quoque mathematicorum solutiones appositis figuris affert, de Archyta autem ita scribit : ή Άρχύτου εύρεσις ὡς Εὐδημος ίστορεῖ. Vid. fragm. 91.

(26) Strabo lib. XIV p. 655 ed. Casaub. de Rhodo insula loquens super viris illustri laude celebratis hæc scribit: ἀνόρες δ' ἐγένοντο μνήμης άξιοι πολλοὶ στρατηλάται τε καὶ ἀθληταί, δν εἰσι καὶ οὶ Παναιτίου τοῦ φιλοσοού πρόγονοι· τῶν δὲ πολιτικῶν καὶ τῶν περὶ λόγους καὶ φιλοσοφίας δ τε Παναίτιος αὐτὸς καὶ Στρατοκλῆς καὶ λυρόνικος ὁ ἐκ τῶν περιπάτων καὶ Λεωνίδης ὁ στωικός · ἔτι δὲ πρότερον Πραξιφάνης καὶ Ἱερώνυμος καὶ Εὐδημος.

(27) Cf. Ammonius in Categorias p. 2 et 5 nec non Alexander Aphrodisiensis de anima pag. 154. De hoc Strabo lib. XVI p. 757 καθ' ήμαζς δὲ ἐκ Σιδόνος μὲν ἔνδοξοι φιλόσοφοι γεγόνασι Βοηθός τε, ῷ συνεφιλοσοφήσαμεν ήμεζς τὰ ᾿Αριστοτέλεια, καὶ Διόδοτος, ἀδελφὸς αὐτοῦ. (28) Plutarchus vit. Lucull. cap. 19 vol. III p. 304 ed. Hutten. τότε καὶ Τυραννίων ὁ γραμματικὸς ἐόλω. Adde Suidam v. Τυραννίων. — (29) Vid. adn. 9 et 14. — (30) teste Alexandro Aphrodisiensi in lib. I Analyticorum.

. . **-**

Aristotelis esse negaret (31), licet hi commentarii aliis a Stagirite compositi esse viderentur. De disputatione illa sic Boëthius II, p. 284: « Andronicus librum hunc Aristotelis esse non putat, quem Alexander vere fortiterque redarguit; quein quum exactum diligentemque Aristotelis librorum et judicem et repertorem judicarit antiquitas, cur in hujus libri judicio sit falsus, prorsus est magna admiratione dignissimum. Non esse namque proprium Aristotelis hinc conatur ostendere, quoniam quædam Aristoteles in principio libri hujus de intellectibus animi tractat, quos intellectus anima passiones vocavit. His Alexander multa alia addit argumenta cur hoc opus maxime Aristotelis esse videatur. La namque dicuntur hic quæ sententiis Aristotelis quæ sunt de enuntiativa oratione consentiant. Illud quoque quod stilus ipse propter brevitatem pressior ab Aristotelis obscuritate non discrepat; et quod Theophrastus, ut in aliis solet quum de similibus rebus tractat, quæ scilicet ab Aristotele ante tractatæ sunt, in libro quoque de Affirmatione et Negatione iisdem aliquibus verbis utitur quibus in hoc libro Aristoteles usus est. Idem quoque Theophrastus dat signum hunc Aristotelis librum esse : in omnibus enim de quibus ipse disputat post magistrum, leviter ca tangit quæ ab Aristotele dicta ante cognovit, alias vero diligentius res non ab Aristotele tractatas exsequitur. llic quoque idem fecit. Addit quoque hanc causam, quia Aristoteles quidem de syllogismo scribere animatus nunquam id recte facere potuisset, nisi quædam de propositionibus annotaret. » Ilæc ille cujus sententiæ album calculum adjicimus.

Porro Andronicus in co volumine quo usus est Gellius, qualis esset differentia librorum έξωτερικών et ακροαματικών explanavit, aique Alexandri et Aristotelis quæ ferebantur epistolas proposuit (32). Præterea Rhodii philosophi de divisione libellmu integrum inseruerat Porphyrius suis in Platonis Sophistam commentariis, teste Boëthio in principio libri de divisione. Idem Andronicus in opere nescio quo neque corporeum judicaverat animum, neque loco conclusum esse, neque scindi posse (33). Inter veteres categoriarum interpretes Simplicius (34) Andronicum numerat, quem paraphrasi illam Aristotelis commentationem explicasse videmus. Est autem probabile eum similiter Physica (35) interpretatum esse. Restat, ut de Ethicorum Nicomacheorum paraphrasi que Andronico Rhodio tribuitur, dicamus, llanc primum sine auctoris nomine Lugduni Batavorum a. 1607, deinde adjecto Andronici Rhodii nomine additaque sua translatione latina edidit Daniel Heinsius a. 1617. Nempe in codice queu pervolutaverat titulum 'Ανδρονίκου 'Podiou Περιπατητιχοῦ φιλοσόφου scriptum quidem, sed inducti hominis manu exaratum invenerat. Jam vero ea est hujus opusculi elegantia, ut jure Andronicuin ejus auctorem agnoscere queamus. Itaque etiam Heinsii industria laudata est a Casaubono (36), quod egregiam paraphrasin que longe præstaret Eustratio, in lucem protulisset. Unus Salmasius (37) rem in controversiam vocavit. Namque infitias ivit illud opusculum posse veteri Peripatetico assignari, quia Aristotelis locum Ethic. Nicom. I, 13, 9 perperanesset interpretatus. At unus et alter locus male acceptus hoc nobis non probat, præserim

Vil. adn. 15. Sic et Ammonius in librum de interpretatione fol. 5. b. (Cf. Schol. Arist. p. 97. a. πρός δὲ τὸ γνήσιον είναι του φιλοσύφου το βιβλίον, οὐδεὶς ἡξίωσε των περὶ τὰ συγγράμματα του Άριστοτέλους ἐσπουδακότων άμφιδαλείν, είς τε τὸ πιθανὸν ἀποδλέπων τῆς ἐπαγγελίας καὶ εἰς τὴν ἔντεχνον καὶ κεκομψευμένην καὶ τῷ φιλοσόφφ συνήθη τῶν ἐν αὐτῷ παραδιδυμένων θεωρημάτων διάθεσιν, καὶ την πρός τὰς άλλας αὐτοῦ πραγματείας διμολογίαν, πλην Άνδρονίκου τοῦ 'Ροδίου, δς ἐνδέκατος μὲν ην ἀπό τοῦ 'Αριστοτέλους, ἀκούσας δὲ αύτου χαλούντος έν τοις προοιμίοις τουδε του βιθλίου τα νοήματα παθήματα της ψυχής και προστιθέντος ώς περί τούτου είρηται έν τοις περί ψυχής, διὰ τὸ μή συνιζείν όπου της περί ψυχης πραγματείας τὰ νοήματα παθήματα της ψυγης έκαλεσεν ο φιλόσοφος, άναγκαζον ψήθη των δύο πραγματειών, ταύτης τε καὶ τῆς περὶ ψυχῆς. την έτέραν νόθον ἀποφήνασθαι τοῦ ᾿Αριστότελους, καὶ δείν ενόμισε ταύτην άθετείν μαλλον ή την περί ψυχής.
— (31) Boëthius in Categ. IV init. Simplicius in Categ. fol. 95. Z. — (32) Vid. adn. 3 et 4. — (33) auctor libri lat. de spermate cap. II; Galenus in dissertatione

ότι τὰ τῆς ψυχῆς ήθη ταῖς τοῦ σώματης πράσεσιν <sup>ξπεται</sup> tom. V p. 444 ed. Paris. Ανδρόνικον τον περιπατητιχόν, δτι μεν δλως ετόλμησεν ἀποφήνασθαι την σύσίεν της ψυχης, άνευ τοῦ περιπλέχειν ἀσαφῶς, ἐπαινῶ τι πάνυ, καὶ ἀποδέχομαι τὴν φράσιν τοῦ ἀνδρός. — (34) Simplicius in Categ. pag. 5. b. ed. Basil. ταῦτα δ' ἐπιστήσαντες ούτοι τούς τε άλλους των κατηγοριών έξηγητάς φράζων τὸ τῶν κατηγοριῶν βιελίον. Cf. pag. 7. b. 13. b. 15. b. 34. 36 atque alios locos. — (35) Simplicius in Phys. fol. 103. b. (Cf. Schol. Arist. p. 361. b. ed. Brandis.) ή δὲ φύσις καὶ προδιατιθεμένη διατίθησι τὸ ὑποχείμενον ενδοθεν χαθ' έχαστον χινήσεως είδος, ώς χαὶ δ 'Ανδρόνικος έλεγε. Idem ful. 216 είρηται δε και πρότερον ότι τὰ μὲν πέντε βιβλία τὰ πρό τούτου Φυσικὰ καλεύση, τὰ δ' ἐντεῦθεν τρία περὶ κινήσεως ούτω τὰρ καὶ Ἀνδρό νικος « έν τῷ τρίτφ βιδλίφ τῶν Άριστοτέλους περὶ πινήσεως » διατάττεται. Vid. fragm. I. Conf. et fol. 101. (36) Vide Casauboni epist. 507 ed. Græv. — (37) Salmasius ad Epictetum et Simplicium p. 227 sept

quum alii quoque Aristotelis interpretes sæpe erraverint, ipse autem ille Tyrannionis æqualis in genuinarum spuriarumque scriptionum distinctione lapsus sit. Sed videamus id quod maxime rem causamque continet. Aristotelis verba sunt : λέγεται δὲ περὶ αὐτῆς καὶ ἐν τοῖς ἐξωτεριχοίς λόγοις άρχούντως ένια καί χρηστέον αὐτοίς i. e. de animo vero etiam in exotericis disputationibus nonnulla satis copiose dicuntur; quibus utendum est. Quæ sic exprimit paraphrastes: περί ψυχῆς τοίνυν οὐ μόνον ἐν συγγράμμασιν, άλλα και από στόματος πρός τους έντυγχάνοντας αρχούντως εξπομεν ένια· χαὶ χρηστέον αὐτοῖς i. e. at de animo non solum in scriptis, sed etiam memoriter apud auditores nostros nonnulla satis copiose diximus; quibus qui volent hac in re utantur. Refragatur huic explicationi Salmasius, aitque talem paraphrasin non esse veteris Peripatetici, qui aliter de libris esotericis et exotericis apud Gellium (38) disseruerit. Quum autem dubitetur a viris doctis, utrum λόγους Aristoteles libros esse velit, ut Herodotus lib. V, cap. 36 et Xenophon Anab. lib. II cap. 1, an disputationes, verba et sermones: Andronicum apud Gellium secuti vocem istam interpretabimur de prælectionibus pomeridianis ad commune judicium popularemque intelligentiam accommodatis (39). Nimirum licebat Aristoteli scriptionem prælegere in schola, ita ut frequenter aliquid ad rem præsentem aptatum subito ac memoriter adderet. Ita nihil falsi habet ista explanatio, quamquam paraphrastes hic non totam dictionis Aristoteleæ vim expressit. Pauca præterea quæ Salmasius (40) hujus paraphrasis auctori tanquam parum diligenter explicata objicit, commemorare non libet. Ut enim omnino homines doctrinæ studiis dediti non uni alicui certo se addicunt, sed multis utuntur magistris : ita Ethicorum Nicomacheorum libros legentibus non ingrata erit hujus paraphrasis cum aliis interpretibus comparatio. Quamobrem dignam duxi, quam collatis superioribus editionibus (41) recognitam et latine versam Peripateticorum fragmentis adjicerem.

Subjunxi huic antiquitatis monumento Andronici de animi affectionibus libellum, mancum illum quidem atque a librariis male habitum, sed a Daniele Heinsio ex eodem codice, qui paraphrasin continet, atque ex aliis quibusdam membranis, ut mea fert opinio, depromtum. Ipse enim hac de re silet. Etsi vero novos lectionum fontes aperire mihi non contigit, id tamen studui, ut hanc disputatiunculam emendatam et latine redditam in lucem revocarem.

Aristocles Messenius, Peripatcticus, quent Alexandri Aphrodisiensis præceptorem fuisse testantur Simplicius (41) et Cyrillus lib. II in Julianum, publicatis pluribus operibus inclaruit. Inter ejus scripta fuit volumen (42), quo quærebat, utrum Homerus an Plato esset præstantior (πότερον σπουδαιότερος Ομηρος ή Πλάτων). Scripsit porro artem rhetoricam (τέχνας ρητορικάς) et de Serapide (περί Σαράπιδος) libellum. Adde decem de moribus ('Hθικά ) totidemque de philosophia (περί φιλοσοφίας) libros, in quibus omnes recensuerat philosophos eorumque decreta persecutus erat. Sextum horum librorum citat Suidas v. Σωτάδης (43). Ex septimo fragmenta servavit Eusebius Præp. Evang. XI. 3, XV, 2 et 14. Ex octavo XIV, 17, 18, 19, 20, 21, quæ in medium protuli atque interpretatus sum (44).

Alius Aristoclis videntur fuisse Paradoxa, e quibus Stobæus (45) Flor. LX, 4, 37 locum affert. Præterea viri cognominis primum de republica Lacedæmoniorum volumen laudat Athenæus (46) IV p. 140. B. qui etiam musici (47) nescio cujus e commentatione de choris caput

<sup>(38)</sup> Vid. adn. 3 et 4. — (39) Parum accurate Eustratius: τῶν ᾿Αριστοτελιχῶν συγγραμμάτων τὰ μὲν πρὸς τοὺς κοινῶς ἀκροωμένους τῆς αὐτοῦ διδασκαλίας ἐκδέδοται ἐν ταῖ κοιναῖς διατριβαῖς ἀναγινωσκόμενα καὶ πρὸς τοὺς αὐτοῦ μαθητὰς ἀμέσως διασαφούμενα τὰ δὲ κατ᾽ ἰδίαν πρός τινας ἔξωθεν προσπεφώνηται ἔκαστον αὐτῶν πρὸς ἔκαστον τῶν ζητούντων τοῖς ζητουμένοις πράγμασιν οἰκείως ἐκτεθειμένον. Ἐκεῖνα μὲν οὖν ἀκροαματικὰ ὀνομαζόμενά ἐστι, ταῦτα δὲ ἐξωτερικά. — (40) Salmasius ad Epictetum et Simplicium pag. 241. — (41) Idem scriptor ex Heinsii recensione et cum latina ejus interpretatione formulis typographicis repetitus est Cantabrigiæ a. 1679 et Oxonii a. 1809.

<sup>(41)</sup> Simplicius in I de cœlo fol. 34. b. (cf. Schol. Arist. p. 477. a. 31 ed. Brandis.) συνηρημένως δὲ ὁ λλέξανδρος, ὡς φησι, κατὰ τὸν αὐτοῦ διδάσκαλον ᾿Αριστοτέλην (leg. ᾿Αριστοκλέα) ἐξέθετο τὴν ἀπόδειξιν τοῦ τῷ κύκλου κινήσει μὴ εἰναι ἐναντίαν κίνησιν, μηδὲ τῷ κυκλο-

φορητικῷ σώματι ἐναντίαν. — (42) Suidas v. ᾿Αριστοκλῆς. · (43) Suidas v. Σωτάδης sic : Σωτάδης, Βυζάντιος, φιλόσοφος, ώς φησιν Άριστοκλής έν τῷ περί φιλοσοφίας έχτφ. — (44) Ex eodem opere, ni fallor, Proclus in Tim. p. 7. a. (p. 14 ed. Schneider.) hæc petiit : οΰτω γὰρ Άριστοχλής χατασχευάζει Θεαίτητον είναι τον απόντα. (45) Stobeus Flor. LX, 4, 37 'Αριστοκλέους εν β' παραδόξων (cf. Plutarch. Moral. p. 312. e.) [ 'Αριστώνυμος] Εφέσιος τῷ γένει νεανίας τῶν ἐπισήμων, υίὸς Δημοστράτου, ταϊς δ' άληθείαις Άρεως ούτος το θήλυ μισών γένος νυχτός βαθείας εἰς τὰς πατρώας ἔτρεχεν ἀγελας, καὶ ὄνω συνεγένετο θηλεία. Η δὲ ἔγχυος γενομένη ἔτεκε κόρην εὐειδεστάτην 'Ονοσχελίδα τοὔνομα, την προσηγορίαν λαδούσαν άπὸ τοῦ συμπτώματος. — (46) Athenæus IV ρ. 140. Β. ως Περσατος Ιστορεί έν τη Λακωνική πολιτεία, και Διοσκουρίδης εν δευτέρω πολιτείας, και Άριστοκλής έν τῷ προτέρφ καὶ οὐτυς τῆς Λακώνων πολιτείας. (47) Athenæus IV p. 174. C. Ιστορεί δὲ τοῦτο Άριστοκλής ἐν

excerpsit. Fuerunt insuper Aristocles Lampsacenus (48), Stoicus, explanator opusculi Chrysippei de ratione qua singula eloquimur et cogitamus, et Aristocles Pergamenus (49) sophista, Trajani et Hadriani temporibus clarus, a Suida memorati. Accedit Aristocles Rhodius (50), rhetor et grammaticus, qui Augusti imperatoris ætate vixit.

Sed redeo ad Aristoclem Messenium, cujus unum fragmentum infra omissum huic disputationi inseram. Nam ille apud Eusebium (51) Præpar. Evang. lib. XV cap. 14. de Stoicorum philosophia ita scribit : Rerum elementum, uti Heraclitus, ignem esse volunt, ejus vero principia, materiam atque deum, ut Plato. Verum hoc discrimine, quod Stoici ambo illa, tam efficiens quam patiens, corpora esse dicunt, Plato contra primum illum effectorem incorporeum auctorem esse statuit. Deinde certis quibusdam fatoque constitutis temporibus mundum omnem conflagrare docent, ac deinde rursus suam speciem ornatumque recipere. Ac primum quidem illum ignem quasi semen aliquod esse, quod cunctarum rerum rationes, ac præteritorum simul, præsentium futurorumque causas contineat, quarum conjunctio quædam et consequentia, corum quæ sunt omnium fatum, scientia, veritas et lex ejusmodi sit, quæ nullo

pacto vitari declinarique queat. Sic porro que in mundo sunt universa quam optime gubernari, tanquam in republica æquissimis legibus temperata.

Censebat sine dubio deum mentem esse vel animum per naturam rerum omnium intentum et commeantem, ex quo nostri animi carperentur. Ita enim intelligendus locus de mente que sola divina est solaque extrinsecus illabitur (52), Atque Aristoteli quidem Alexander Aphrodisiensis (53) in secundo de anima fol. 144 sequ. hanc opinionem videtur ascribere, sed que adjicit, non in Aristotelem, sed in ipsius magistrum Aristoclem conveniunt. Quocirca pro Άριστοτέλους, quod in cunctis legitur codicibus calamo descriptis, reponendum esse 'Apistoκλέους, animadvertit Zellerus hist. phil. Græc. tom. III, p. 429. Improbat tale præceptum Alexander, atque Stoicis quam Peripateticis dignius esse contendit. Verum cum de omni Aristoclis philosophiæ formula, tum de hac re uberius disserere non attinet.

(54) Alexander Aphrodisiensis philosophiam Aristoteleam Athenis, ni fallor, vel Alexandria ab Imperatoribus Septimio Severo et Antonino Caracalla docere jussus studiorum suorum primitias libellum de fato iis dedicavit. Hinc colligas, eum ab anno post Chr. n. 199 usque ad annum

τῷ περί γορῶν οὐτωσί πως λέγων « Ζητείται πότερα τῶν έμπνευστῶν έστιν ὀργάνων ἡ ύδραυλις ἡ τῶν ἐντατῶν. Αριστόξενος μὲν οὖν τοῦτο οὐκ οἶδε. Λέγεται δὲ Πλάτωνα μιχράν τινα έννοιαν δούναι του χατασχευάσματος νυχτερινὸν ποιήσαντα ώρολόγιον ἐοικὸς τῷ ὑδραυλικῷ, οἰον κλεψύδραν μεγάλην λίαν. Καὶ τὸ ὑδραυλικὸν δὲ ὅργανον δοκέῖ κατά κλεψύδραν είναι. Έντατον οῦν καὶ καθαπτόν οὐκ ἄν νομισθείη, έμπνευστόν δ' αν ίσως ρηθείη διά τὸ έμπνεισθαι τὸ δργανον ὑπὸ τοῦ ὕδατος. Κατεστραμμένοι γάρ είσιν οι αύλοι είς το ύδωρ, και άρασσομένου του ύδατος ὑπό τινος νεανίσκου, ἔτι δὲ διικνουμένων ἀξινῶν διὰ τοῦ δργάνου, έμπνέονται οί αύλοί καὶ ήχον ἀποτελοῦσι προσηνή. Εοικε δὲ τὸ όργανον βωμφ στρογγύλφ. Καί φασι τούτο εύρησθαι ύπο Κτησιδίου χουρέως, ένταύθα οἰχούντος έν τη Άσπενδία έπὶ τοῦ δευτέρου Εὐεργέτου, διαπρέψαι τέ φασι μεγάλως. Τουτονί οδν καί την αύτου διδάξαι γυyaixa Oatoa. »

(48) Suidas : 'Αριστοκλής, ὁ Λαμψακηνός, φιλόσοφος Στωϊκός, ἔγραψεν ἐξήγησιν τῶν Χρυσίππου περὶ τοῦ πῶς ἔκαστα λέγομεν καὶ διανοούμεθα ἐν βιδλίοις τέσσαρσι ( Diogenes Laërtius VII, 201) — (49) Suidas : 'Αριστοπλής, ὁ Περγαμηνός, σοφιστής, κατὰ Τραΐανὸν καὶ 'Αδριανὸν βεδιωκώς, ἔγραψε Τέχνην ἡπτορικήν, 'Επιστολάς, περὶ ἡπτορικής βιδλία πέντε, Μελέτας, πρὸς τὸν βασιλέα ἐπὶ τἢ διανεμήσει τοῦ χρυσίου. — (50) Hujus de poetica librum laudat Ammonius v. ἐπικήδιος, cujus hæc sunt verba : ἐπικήδιος καὶ θρῆνος διαφέρουσι. 'Επικήδιον μὲν γάρ ἐστι τὸ ἐπὶ τῷ κήδει · θρῆνος ός, τὸ ἐν τῷ περὶ ποιητικής τοῦμπωλιν. Φησὶ γάρ · θρῆνος δ' ἐστὶν ψδὴ τῆς συμφορᾶς οἰκεῖον ὄνομα ἔχουσα · δουρμὸν ἔχει σὸν ἐγκωσυμφορᾶς οἰκεῖον ὄνομα ἔχουσα · δουρμὸν ἔχει σὸν ἐγκωσυμφορᾶς οἰκεῖον δνομα ἔχουσα · δουρμὸν ἔχει σὸν ἐγκωσυμφορᾶς οἰκεῖον ἐγκωσυμφορᾶς οἰκεῖον ἐγκωσυμφορᾶς οἰκεῖον ἐγκωσυμφορᾶς οἰκεῖον ἐνρισκα ἐχουσα · δουρμὸν ἔχει σὸν ἐγκωσυμφορᾶς οἰκεῖον δυσμαν ἔχει σὸν ἐγκωσυμφορᾶς οἰκεῖον ἐνρισκας ἐνομα ἐχουσα · δουρμὸν ἔχει σὸν ἐγκωσυμφορᾶς οἰκεῖον ἐνρισκας ἐνομα ἐχει σὸν ἐγκωσυμφορᾶς οἰκεῖον ἐνρισκας ἐντισκας ἐντισκας

μίφ του τελευτήσαντος. Τινές μέν ουν χοινώς κάντα είκον θρήνους οι δε διαφέρειν Ορήνόν τε και έπικήδιον το του θρήνον άδεσθαι παρ' αὐτη τη συμφορά πρό της τασής, καί μετά την ταφήν, καὶ κατά τὸν ἐνιαύσιον χρόνον τῆς κηδείας, φδόμενον ύπο των θεραπαινίδων, και των σύν ανταῖς. Τὸ δ' ἐπικήδιον, ἔπαινόν τινα τοῦ τελευτήσαντα μετά τινος μετρίου σχετλιασμού. Vid. Fabric. Bibl. Græc. vol. VII p. 52. — (51) Eusebius Præpar. Evang. lib. XV cap. 14 περὶ τῆς τῶν στωῖχῶν φιλοσοφίας, ὅπως τε ὁ Ζήνων τὸν περὶ ἀρχῶν ἀπεδίδου λόγον ἀπὸ τοῦ ἑδόμου περί φιλοσοφίας Άριστοκλέους. Στοιχείον είναί φασι τών δντων τὸ πῦρ, χαθάπερ Ἡράχλειτος, τούτου δ' ἀρχάς ύλην καὶ θεόν, ὡς Πλάτων. ᾿Αλλ' οὖτοι ἄμφω σώματά φασιν είναι, και το ποιούν και το πάσχον, εκείνου πρώτον ποιούν αίτιον ασώματον είναι λέγοντος. Έπειτα δί καὶ κατά τινας είμαρμένους καὶ ώρισμένους χρόνους έκκυροῦσθαι τὸν σύμπαντα κόσμον, εἶτ' αὐθις πάλιν διακοσμείσθαι. Τὸ μέντοι πρώτον πῦρ είναι καθαπερεί τι σπέρμα, τῶν ἀπάντων ἔχον τοὺς λόγους, καὶ τὰς αἰτίας τῶν γεγονότων, και τῶν γινομένων, και τῶν ἐσομένων την δ τούτων ἐπιπλοχήν καὶ ἀχολουθίαν, καὶ εἰμαρμένην, καὶ ἐπιστήμην καὶ ἀλήθειαν, καὶ νόμον είναι τῶν ὅντων ἀδιάδραστόν τινα και άφυκτον. Ταύτη δὲ πάντως διοικείσθει τὰ κατὰ τὸν κόσμον ὑπέρευ, καθάπερ ἐν τῆ εὐνομωτάτη τινὶ πολιτεία. — (52) Aristoteles de generat. animal lib. II cap. 3 λείπεται δὲ τὸν νοῦν μόνον θύραθεν ἐπειστέ ναι, και θετον είναι μόνον. — (53) Alexander Aphrodisiensis de anima lib. II fol. 144 seqq. ήκουσα δὲ περὶ νοῦ του θύραθεν παρά 'Αριστοτέλους & διεσωσάμην. — (54) Alexander Aphrodisiensis l. c. fol. 145 aveniates bear μοι τότε τούτοις, τον νοῦν καὶ ἐν τοῖς φαυλοτάτοις είνει

211 fere floruisse, Qui quum Aristoclem Messenium (55) et Herminum (56) Peripateticos audivisset atque in una rerum contemplatione quasi tabernaculum vitæ suæ collocasset, perfectus evasit philosophus. Fuit enim, si ab ipso sectæ conditore discesseris, Peripateticorum sine controversia princeps. Aliis videlicet aliena dogmata rationi Aristotelez admiscentibus, ipse quoad ejus fieri posset veterem Stagiritæ disciplinam restituit. Quapropter Aristotelis scripta plurimis commentariis illustravit, qui intelligentibus harum rerum existimatoribus adeo probabantur, ut ipse meritam gloriam consecutus illius interpres ( έξηγητής ) et diceretur et haberetur. Quo factum est, ut Ilieronymus I in Rufinum his verbis eum designaret : Revolve Aristotelem et Alexandrum, Aristotelis volumina disserentem, et quanta ambiguorum sit copia, eorum lectione cognosces. Quid? quod 'Apistoteλικός Άλέξανδρος vocatus est a Cyrillo IV contra Julian. pag. 133. Quin etiam Porphyrius (57) in vita Plotini cap. 14 Alexandri Peripatetici, quem Aphrodisiensem existimamus, commentarios in scholis lectos esse memoriæ prodit. Verum ne de commentariis illis, qui satis noti sunt, hic exponam, breviter de aliis ingenii monumentis, quibus Alexander nomen suum ad immortalitatis memoriam consecravit, dicendum videtur. Composuit igitur librum περί είμαρμένης και τοῦ ἐφ' ἡμῖν de fato ac de eo quod in nostra est potestate, ex quo insignem locum excerpsit Eusebius inseruitque Præpar. Evang. VI, 9. Hunc librum post duplicem Aldi Manutii editionem (58) primus latine vertit Hieronymus Bagolinus et quatuor voluminibus quæstionum Alexandri subjecit Venetiis a. 1541 et 1559 maxima forma apud Hieronymum Scotum (59). Eundem in collectis philosophorum de fato sententiis interpretatus est Hugo Grotius Lutetiæ a. 1648 quaternis et Amstelodami 1648 duodenis, qui se ad exemplar græcum in latinam linguam transferendum Aldi editionem cum Rusebio et manu scripto codice contulisse testificatur. Denique græce et latine cum nova translatione nescio cujus viri docti (50) hic Alexandri libellus in publicum prodiit Londini anno 1658. Accessit autem huic volumini Ammonii Hermiæ commentarius in secundam partem dissertationis Aristoteleæ de interpretatione.

Porro lectu digna videtur Alexandri commentatio de mixtione (περὶ μίξεως) sive de temperatione corporum ad Stoicorum præcipue sententiam de corporum penetratione et deo mundi anima explodendam accommodata. Hæc primo græce edita est una cum commentariis Alexandri in Aristotelis Meteorologica Venetiis a. 1527 apud Aldum; deinde ab Angelo Caninio latine reddita ad calcem quæstionum naturalium et librorum de anima prodiit in eadem urbe a. 1555 apud Hieronymum Scotum.

Præterea plausum tulerunt ejus Φυσικῶν σχολίων δι' ἀποριῶν καὶ λύσεων βιβλία δ' Physicorum scholiorum per dubitationes et solutiones ad varios Aristotelis locos libri quatuor, sive Quæstiones naturales, ut Politianus vocat. Atqui hi quidem Quæstionum libri græce primum divulgati sunt a Victore Trincavello Venetiis a. 1536 in ædibus Aldi et Asulani forma majori; quibus adjunctus est libellus de fato. Latina autem eorundem librorum interpretatio, quæ Hieronymo Bagolino ejusque filio Joanni Baptistæ debetur, Venetiis anno 1559 in lucem prolata est.

Sed omnibus semper placuerunt duo ejus de anima (περὶ ψυχῆς) libri græce publicati in fine operum Themistii subjuncto Alexandri de fato libello Venetiis studio et opera Victoris Trincavelli a. 1534 forma majori typis Aldi et Asulani. Primum librum ex græco in latinum sermonem vertit Ilieronymus Donatus Venetiis a. 1538 octonis et Lutetiæ ad calcem Themistii a. 1528 forma majori. Alterum librum latinæ consuetudini tradidit Angelus Caninius, cujus interpretatio cum priore libro per Donatum verso prodiit in fine quæstionum naturalium Venetiis a.

θεῖον ὄντα, ὡς τοῖς ἀπὸ τῆς στοᾶς ἔδοξεν. — (55) Simplicius in I de cœlo fol. 34. b. et Cyrillus in Julian. lib. II cf. not. 41. — (56) Simplicius in II de cœlo fol. 105. — (57) Porphyrius in vita Plotini cap. 14 ἐν δὲ ταῖς συνουσίας ἀνεγινώσκετο μὲν αὐτῷ τὰ ὑπομνήματα, εἰτε Σεδήρου εἰτε Κρονίου, ἢ Νουμηνίου, ἢ Γαίου, ἢ ᾿Αττικοῦ, κὰν τοῖς Περιπατητικοῖς τὰ τε ᾿Ασπασίου καὶ Ἦλεξάνδρου, ᾿Αδράστου τε καὶ τῶν ἔμπεσόντων. — (58) Prioris titulus est : τὰ Θεμιστίου τοῦ εὐφραδοῦς ἄπαντα, τοῦτ' ἔστι παράφρασις καὶ λόγοι. ᾿Αλεξάνδρου ᾿Αφροδισίως περὶ ψυχῆς βιδλία δύο καὶ ἐν περὶ εἰμαρμένης. Venetiis apud Aldum 1534. Posterioris νετο: Ζητήματα ᾿Αλεξάνδρου φυσικά περὶ ψυχῆς, Μετάφρασις ἐκ τῶν Δαμασκίου εἰς τὸ πρῶτον περὶ οὐρανοῦ βιδλίον. Ἐπιτομὴ σχολικὴ εἰς τὰ δ΄

πρῶτα καὶ τὸ η΄ περ φυσικῆς βιδλία. Θεοφράστου περὶ αἰσθήσεως βιδλίαν, Πρισκιανοῦ Λύδου μετάφρασις τῶν Θεοφράστου περὶ αἰσθήσεως. Venetiis, typis Aldi et Asulani 1536. Sed in exemplaribus omnibus, quæ Fabricius inspexit, insunt tantum Alexandri Quæstiones Physicæ cum libro de Fato, reliquis quæ titulus promiserat omissis. Vid. Fabric. Bibl. Græc. IV p. 66. — (59) Liber rarissimus sic inscribitur: Alexandri Aphrodisiensis Peripatetici doctissimi Quæstiones Naturales et Morales et de Fato, Hieronymo Bagolino Veronensi et Baptista filio interpretibus, de anima liber I Hieronymo Donato Patricio Veneto interprete, de anima liber II et de mixtione Angelo Caninio Angleriensi interprete, omnia excusa Venetiis apud Hieronymum Scotum 1559. — (60) Hæc

1559 forma maxima ex officina Hieronymi Scoti, addito Alexandri de mixtione opusculo.

Cætera Alexandri scripta silentio prætereo. Ex iis autem nostræ memoriæ criticis qui ad emendanda Alexandri opera incubuerunt, nobilitatus est Joannes Conradus Orellius editione libri de Fato, quibus alias similis argumenti disputationes adject (61). Is enim multa rei bene gerendæ, quibus superiores editores caruerant, adjumenta habuit. Duorum videlicet librorum manuscriptorum lectiones, diligenter a viris doctis enotatæ, ad recensendum Alexandri textum ei præsto fuerunt. Quippe codicem Fabricianum, qui in Academiæ Hafniensis bibliotheca asservatur, cum editione Londinensi libelli de fato ac de eo quod in nostra est potestate contulit Th. D. Blochius, illius bibliothecæ præfectus, omnemque scripturæ varietatem Orellio misit. Idem Blochius duo capita de Fortuna et Fato ex isto codice exscripta cum diversitate lectionis editionis Aldinæ prioris ( nam in altera Libri de anima, quibus continentur hæc capita, licet in titulo promittantur, non comparent) Orellio utenda tradidit. Cæterum in codice illo, qui numero 85 notatur, varia scripta hoc ordine reperiuntur; primum Joannis Damasceni κεφάλαια φιλοσοφικά; deinde Græculi nescio cujus dissertatio περί έκουσίου και ακουσίου sexto decimo sæculo composita; tum Alexandri Aphrodisiensis περί τύχης και είμαρμένης capita duo ex ejus libro secundo de anima; præterea ejusdem προς αὐτοχράτορας περὶ είμαρμένης χαὶ τοῦ ἐφ' ἡμῖν βιδλίον; porro ejusdem σχολίων φυσικών, αποριών καὶ λύσεων βιδλίον β' (cap. 2-16); denique Συναγωγή των άναγκαιοτάτων έξηγήσεων είς την βητορικήν τῶν ἀποδοθεισῶν ὑπὸ τῶν χριστιανῶν ἐξηγητῶν καὶ Ελλήνων. Alter codex quo Orellio uti licebat, est Monacensis vel potius exemplar editionis Aldinæ prioris, bibliothecæ regiæ Monacensis ornamentum, in cujus margine manu, ut videtur, P. Victorii cum correctiones Aldinæ posterioris, tum aliæ lectiones haud contemnendæ scriptæ sunt. Has Victorii notas e libro Monacensi depromtas Xaverius Werferus cum Orellio communicavit, Huc accesserunt alia doctrinæ præsidia. Etenim a Benekio, Professore Gottingensi, contentionem et comparationem utriusque Aldinæ cum editione Londinensi a

doctis adolescentibus factam accepit, Insuper Joann. Caselii editionem, viri de Alexandro bene meriti, Rostochii a. 1588 quaternis adornatam Fridericus Creuzerus Orellio commodavit, qui ipse eam cum Londinensi contulit. Idem ad corrigenda græcæ orationis menda non solum Eusebii Præparationem Evangelicam et Hieronymi Bagolini translationem cum codice Hafniensi sæpe consentientem, sed etiam latinas Hugonis Grotii et editoris Londinensis interpretationes et germanicam Georgii Schulthessii (62) adhibuit. Exemplari græco elegantem Hugonis Grotii interpretationem, maxime ex editione Aldina posteriore expressam, emendatis tamen locis quibusdam minus intellectis, adjunxit. Libro de Fato addidit Capita duo de Fortuna et Fato cum Angeli Caninii translatione, porro Ammonii Hermiæ filii et Plotini Commentationes de Fato, illam e Londinensi Alexandri editione, hanc e Basileensi petitam. Adjecit etiam ex Eusebii Præparatione Evangelica, collatis Rob. Stephani et Franc. Vigeri editionibus, Bardesanis Syri locum adversus astrologos scriptum. Denique in fine voluminis præter breve Akinoi caput, Georgii Gemisti Plethonis de fato libellum posuit, quem antea Sam. Reimarus Lugduni Batavorum a. 1722 græce et latine ediderat. His omnibus opusculis tum lectionis varie tatem e libris scriptis et impressis excerptam, tum suas et patruelis Casp. Orellii annotationes subjecit.

Uberius de Orellio dixi, ne virum prædarum, cujus acumen in emendandis et illustrandis hisce disputationibus elaboravit, debita laude fraudasse viderer. At si quis non ex præsumta opinione, sed ex veritate que prestita sunt æstimaverit, plura incepta, aliqua absoluta, alia de integro et intentiore studio agenda reperiet. Quum igitur Peripateticorum reliquiis disputationes omnes ab Orellio vulgatas adjicere decrevissem videremqne, quantum in hoc genere post illius laborem relictum esset bene merendi materiæ: operi inchoato et prope jam absoluto tanquam fastigium imponere conatu sum. Itaque verba græca castigavi, locos corre ptos correxi, denique rejectis magna ex parte aliorum translationibus ipse hæc opuscula interpretatus sum.

translatio paulo melior et elegantior Grotiana est. (61) Liber ita inscribitur: Alexandri Aphrodisiensis, Ammonii Hermiæ filii, Plotini, Bardesanis Syri et Georgii Gemisti Plethonis de Fato quæ supersunt græce ad codicum manuscriptorum, editionum, versionum fidem recensuit, interpretationem latinam Hugonis Grotii et

aliorum emendatiorem , varietatem lectionis et notas sijecit Joannes Conradus Orellius. Insertæ sunt animalversiones Jo. Casp. Orellii. Turici, typis Orellii, Fucslini et soc. 1824.

(62) Vide Bibliothek der griechischen Philosophes tom. IV pag. 150 seqq. Turici 1782. 8.

# ΑΝΔΡΟΝΙΚΟΥ ΤΟΥ ΡΟΔΙΟΥ

#### ΗΘΙΚΩΝ ΤΩΝ ΝΙΚΟΜΑΧΕΙΩΝ

Η ΠΑΡΑΦΡΑΣΙΣ.

BIBAION IIPOTON.

Κεφ. α'.

'Οτι έστιν έσχατον τελος, πρός δ πάσαι τάττονται αί άνθρώπιναι πράξεις.

"Έν πάση τέχνη καὶ μεθόδω ἀγαθόν τι ζητοῦμεν καὶ προαιρούμεθα δὲ καὶ πράττομεν ἐκεῖνα, δθεν ἀγαθόν τι προσδοκῶμεν λαδεῖν. Διὰ τοῦτο καλῶς ἀπεφήναντο ἐκεῖνο εἶναι τὸ ἀγαθόν, οδ πάντα ἐφίεται α. Καὶ γὰρ οὐ μόνον τὰ λογισμῷ κινούμενα ἔνεκά τινος ἀγαθοῦ κινεῖται, ἀλλὰ καὶ τὰ φύσει κινούμενα πρός τι φέρεται τέλος ἀγαθὸν ἀλόγως, καθάπερ τὸ βέλος εἰς τὸν Œκοπόν. "Εστι μὲν οὖν πάσης πράξεως καὶ κινήσεως τέλος.

\*\* Διαφορά δέ τις φαίνεται τῶν τελῶν. Εστι γὰρ πράξεως τέλος, ἔργον, ὥσπερ τῆς ναυπηγικῆς τὸ πλοῖον· ἔστι δὲ πάλιν πράξεως τέλος ἄλλη πρᾶξις, ὥσπερ τῆς ἱππικῆς τὸ ἱππεύειν.

'Εφ' ὧν δε οὐχ ή πρᾶξις τέλος, ἀλλὰ ἔργον, ἐπ' έχείνων βέλτιον τὸ έργον τῆς πράξεως. Πολλών δὲ πράξεων οὐσῶν, πολλά γίνεται καὶ τὰ τέλη. Ἰατρικῆς μέν γάρ τέλος ύγίεια, ναυπηγικής δέ πλοΐον, στρατηγικής δε νίκη, οίκονομικής δε πλούτος. Συμβαίνει δὲ πολλάς πράξεις καὶ τέχνας ὑπὸ μίαν δύναμιν εἶναι καὶ τέχνην πολλάκις, ήνίκα διὰ τὸ τέλος ἐκείνης τῆς τέχνης έκείναι ζητούνται. Οίον ή χαλινοποιητική, καί ή ίππική, καί πάσα πολεμική πράξις, το τέλος ζητούσι τῆς στρατηγικῆς πᾶσαι γὰρ ἔνεκα τῆς νίκης ἐπιτηδεύονται. Καὶ διὰ τοῦτο αί μέν, ὑπὸ τὴν στρατηγικήν λέγονται είναι· ή δε στρατηγική, άρχιτεκτονιχή πρός αὐτὰς χαλεῖται · δύναται γὰρ ὅπερ ὁ ἀρχιτέχτων εν τοις τέχτοσι. Καθάπερ γαρ έχείνος αποβλέπων είς τὸ εἶδος τῆς οἰχίας ἐχεῖνα χελεύει ποιεῖν τοὺς τέχτονας, & πρός έχεῖνο φέρει τὸ εἶδος, οὕτω χαὶ ἡ στρατηγική καὶ εἴ τις ἄλλη τοιαύτη, ἀπὸ τοῦ ἰδίου τέλους ταις άλλαις δίδωσι τούς χανόνας. Καὶ γάρ χαὶ τὸν χαλινόν δ χαλινοποιός, πρός την νίχην, ώσπερ είς κανόνα, αποδλέπων, τοιοῦτον ἐποίησεν, ώστε άρμόττειν και επιτήδειον είναι τῷ ἐπειγομένῳ νικᾶν, καὶ την έφεστρίδα έτερος, και άλλοι όσοι τεχνίται τῶν ίππικών δργάνων είσί και δ ίππικός ούτω διέθηκεν έαυτόν, ώστε δυνηθήναι γικάν· καὶ δ στρατιώτης· καὶ δλως πάσας τὰς ὁπὸ τὴν στρατηγικὴν τὸ τέλος αὐτῆς

# ANDRONICI RHODII

# ETHICORUM NICOMACHEORUM

PARAPHRASIS.

LIBER I.

Cap. I.

Aliquem extremum esse finem, ad quem omnes humanæ actiones referantur.

In omni tam arte quam docendi ratione bonum aliquod quærimus: quia et præ reliquis eligere illa et agere solemus, unde bonum aliquod consecuturos nos putamus. Quare recte nonnulli bonum id pronuntiarunt esse, quod omnia appetunt. Et profecto, non ea tantum quæ moventur ratione, ob boni alicujus causam moveri videmus: sed et ea, quæ natura sua moventur, ad bonum aliquem finem, licet sine ratione, ferri; quemadmodum sagitta ad scopum fertur. Quamobrem tum actio omnis finem suum habet, tum motus.

Aliqua tamen finium videtur esse differentia. Actionis enim finis, opus est, sicut artis navium ædificandarum, navis : rursus actionis finis alia est actio : sicut equitandi artis, equitare.

Jam vero in quibus non actio finis est, sed opus, in iis melius actione opus est. Actiones autem quum sint multæ, multi etiam sunt fines. Medicinæ enim finis est sanitas, artis navium ædificandarum navis, imperatoriæ artis victoria, rationis denique ejus quæ in re familiari tuenda versatur, divitiæ. Sed et frequenter actiones multæ atque artes uni alicui vel facultati subjectæ sunt vel arti : quoties nimirum propter illius artis finem ille expetuntur. Velut ars ea, quæ in conficiendis frenis occupatur, item equitandi facultas omnisque actio militaris finem scientiæ imperatorum quærunt : omnes enim victoriæ causa exercentur. Ac propterea illæ quidem sub imperatorum scientia esse dicuntur : ipsa vero imperatoria ars respectu earum architectonica dicitur : idem enim potest, quod inter fabros reliquos architectus. Etenim quemadmodum ille ad formam respiciens domus, facere ea fabros jubet reliquos, quæ ad illam formam efficiendam valent : sic ars imperatoria, et si quæ alia est hujusmodi, ex fine suo reliquis normam præbet. Nam et qui frenum conficit, ita illud conficit, ut ad victoriam respiciat tanquam ad normam : idque eo modo, ut congruere possit ei et servire, qui victoriam consequi properat : alius item sagulum, et quisquis denique equestria arma fabricatur : sed et eques ita se præparat ut possit vincere, et miles

<sup>\*</sup> Superiorum editionum notas margini appositas repetii, quo facilior esset lectoribus Aristotelis verborum cum Andronici paraphrasi comparatio. — Ad Aristot. lib. 1, cap. 1. πᾶσα τέχνη καὶ πᾶσα μέθοδος κτλ. — \*\* Διαφορὰ δέ τις κτλ.

διατίθησιν. "Εστι μέν οὖν έκάστη τῶν ὁπὸ τὴν ἀρχιτεκτονικήν τέλος, καθάπερ χαλινοποιητική χαλινός, καί ίππικη ίππεύειν, καί ταις άλλαις άλλο τι. "Εστι δὲ καὶ τῆ ἀρχιτεκτονικῆ τέλος, καθάπερ τῆ στρατηγική ή νίκη · άλλά τὸ τέλος τῆς ἀρχιτεκτονικῆς βέλτιον, και προτιμότερον ο των άλλων τελών. Διότι και τά τῶν ἄλλων τέλη τῶν ὑπ' αὐτήν, διά τὸ ταύτης τέλος ζητείται, καθάπερ είρηται. Εί δέ και μή πράξεις είεν τὰ τέλη τῶν πράξεων, άλλὰ έργα, οὐδὲν χωλύει βέλτιον είναι και αίρετώτερον και αύτων των έργων το της αρχιτεκτονικής τέλος, και πράξις όν. Φσπερ χαλινοποιητικής μέν τέλος, έργον χαλινός γάρ · στρατηγικής δὲ τέλος πρᾶξις · νίκη γάρ. Καὶ οὐδέν χωλύει την νίχην βελτίω είναι χαι αίρετωτέραν τοῦ χαλινοῦ τὸ γὰρ ἔργον βέλτιον τῆς πράξεως, οὸ πάσης, άλλα μόνης έχείνης, ής αποτέλεσμα έστι, διότι τέλος έχείνης έστί το δε τέλος άει τιμιώτερον τοῦ πρὸς αὐτὸ τεταγμένου. "Εστι δὲ πολλαῖς ἐν τέλος. τὸ τῶν ἀρχιτεκτονικῶν · ἔστι δὲ καὶ πάσαις όμοῦ τέλος εν έσχατον, δι' δ τὰ τῶν ἄλλων τέλη ζητοῦνται, καὶ οὐκ ἔστιν ° ἐκεῖνο δι' ἄλλο, ἀλλὰ αὐτὸ δι' έαυτό.

\* Καὶ γὰρ εὶ μὴ ἔν τι εἴη ἔσχατον τέλος, ἀλλὰ ἀεί τι δι' ἔτερον αἰρούμεθα, καὶ ἐκεῖνο δι' ἄλλο, καὶ ἀεὶ ἐν τῷ παρόντι ἄλλο ζητήσομεν, οὐδέποτε ἐπιτευξόμεθα, οδ ἐφιέμεθα καὶ οὕτω συμβαίνει ματαίαν καὶ κενὴν τὴν ὅρεξιν εἶναι, οὐκ ὄντος ἐφ' οδ στήσεται φερομένη. Τοῦτο δὲ ἄτοπον οὐδεμία γὰρ φυσικὴ ἔφεσις μάτην. ᾿Ανάγκη τοίνυν ἔν τι ἔσχατον εἶναι τέλος τοῦτο δ' ἀν εἴη τὸ ἀγαθὸν καὶ τὸ ἀριστον. Ὠστε καὶ ἡ γνῶσις αὐτοῦ μεγάλη ἡμῖν πρὸς τὸν βίον ἔσται βοήθεια · συμβήσεται γὰρ τοῦ δέοντος μᾶλλον ἐπιτυγχάνειν, καθάπερ τοξόταις εἰς τὸν σκοπὸν βλέπουσιν.

(Scripsi: \* ἐφίεται] ex Aristotele; codd. ἐφίενται. — \* προτιμότερον ] cod. προτιμώτερον. — \* ἔστιν ] cod. ἔστι).

# Κεφ. β'.

"Οτι της πολιτικής έστι τέλος το έσχατον τέλος.

\*\* Εἰ δὶ τοῦτο οὕτως ἔχει, πειρατέον ὁρίσασθαι ὡς ἐν τύπῳ, τί ποτέ ἐστι τοῦτο τὸ ἔσχατον τέλος, καὶ τίνος ἐστὶ προσεχῶς τῶν ἐπιστημῶν καὶ τῶν πράξεων. 
\*Εστι μὶν γὰρ ἀπάσης τέχνης καὶ δυνάμεως κοινὸν τέλος. ἔΕστι δὲ καὶ προσεχῶς μιᾶς τινος δυνάμεως καθάπερ τὸ τέλος τῆς ἀρχιτεκτονικῆς ἐστι μὲν καὶ πασῶν τῶν ὑπὸ τὴν ἀρχιτεκτονικῆς. Δοκεῖ τοίνυν εἶναι τέλος τῆς κυριωτάτης τῶν τεχνῶν καὶ μάλιστα ἀρχιτεκτονικῆς. τοιαύτη δὲ ἡ πολιτική ταῖς γὰρ ἄλλαις τέχναις τὴν τάξιν καὶ τὸν καιρὸν αὐτὴ δίδωσι. Τίνας γὰρ ἐπιστήμας ἐν ταῖς πόλεσιν εἶναι προσήκει, καὶ τίνας ἀνθρώπους ποίας ἐπιστήμας δέον μανθάνειν, καὶ μέχρι τίνος, μόνης τῆς πολιτικῆς ἐστι σκοπεῖν μόνη γὰρ ἡ πολιτικὴ τὰς μὲν πονηρὰς τῶν τεχνῶν τῆς πό-

alius : omnes denique quæ sub imperatorum scientia sunt, ipsius imperatoriæ artis finis regit. Habent ergo quæ sub architectura sunt finem suum singulæ, velut quæ ad frena facienda incumbit, frenum ipsum, equitandi facultas equitationem, alize denique alium finem. Habet et finem suum architectura, ut imperatoria ars victoriam : cæterum finis hujus et melior et præstantior reliquis est. Quare et aliarum, sicut jam dictum est, quæ sub ea sunt fines, ob hujus finem expetuntur. Porro lícet non actiones, sed opera sint actionum fines, nibil tamen obstat, quominus præstantior sit magisque expetendus architecturæ finis, quamvis sit actio tantum. Sicut artis quæ frenum fabricatur, finis est opus : est enim frenum; imperatorum autem scientiæ, actio: est enim victoria : neque quidquam obstat propterea, quin præstantior freno longeque præferenda sit victoria : opus enim actione quidem est præstantius; non omni tamen, sed ea tantum, qua perficitur hoc opus : quippe quum finis actionis illius sit : finis autem eo quod ad ipsum refertur, semper est potior. Est autem finis unus multarum rerum et artium, sicut ille quem in architectonicis videmus: sed et omnium reliquarum finis unus extremus est, cujus causa reliquarum fines quæruntur : quum ipse nullius alterius causa, sed per se expetatur. Etenim nisi unus aliquis extremus finis esset, sed semper aliquid alterius causa peteremus, et hoc rursus altertus, atque ita aliud in singulis, nunquam id quod petimus consecuturi essemus : sed contra vanum et sine ullo effectu foret hoc desiderium, quum nihil haberet, ubi posset consistere. Quod certe absurdum est, quia nulla naturalis cupiditas inanis est. Quare necesse erit, unum esse finem extremum : is autem erit, id quod bonun appellamus et oplimum. Itaque etiam cognitio illius magno nobis in vita subsidio futura est : sic enim continget, ut, quemadmodum sagittarii solent, qui scopum sibi proponunt, magis id quod decet assequamur.

#### Cap. II.

Finem prudentiæ civilis esse extremum finem.

Quodsi ita est, danda est opera, ut quasi crassa Minerva, quis extremus ille finis, et cujus proprie scientime actionisque sit, definiamus. Omnis enim artis et facultatis communis est finis. Sed et unius alicujus facultatis peculiaris est: sicut finis architecturæ; is enim et omnium simul quæ architecturæ subsunt, et ipsius peculiariter est architecturæ. Quare et artis ejus quæ præcipua maximeque est architectonica, finem esse aliquem verisimile fit: talis autem est prudentia civilis: utpote quæ aliis artibus ordinem suum tempusque præfiniat. Etenim et quas in urbibus esse, et quas a quibus hominibus disciplinas, et quousque disci oporteat inspicere, unius civilis est rationis: sola videlicet ratio civilis inutiles ex urbe ejicit, nec eas quæ s:nit utiles ab omnibus aut disci aut semper exerceri sinit.

<sup>\*</sup> Cap. 2 εl δή τι τέλος κτλ. - \*\* Εl δ' ούτω, πειρατέον κτλ.

λεως απελαύνει, τὰς δὲ λυσιτελούσας οὐ συγχωρεί πάντας μανθάνειν, ή μαθόντας ἀεὶ μεταχειρίζεσθαι. Οὐ γὰρ εἴ τις δυνάμενος στρατηγεῖν καὶ σώζειν τὴν πόλιν , τοῦτον ἐἄ σχυτοτομεῖν· οὐδὲ στρατιώτην εἶναι δίκαιον έτι όντα, στρατηγόν ἐποίησε. Τῷ δὲ προσήχοντι τη τέχνη τούς χαιρούς αποδίδωσιν . ώστε μή στρατηγείν, ότε ήσυχίαν άγειν προσήκεν. Ο γάρ πολιτικός πέμψει μέν τον στρατηγόν δπόταν δέη . κελεύσει δὲ ήσυχίαν ἄγειν ὅτε τούτου χαιρός. Εἰ γὰρ χαὶ δ στρατηγός πολλάχις έαυτῷ δίδωσι τὸν χαιρόν, ἀλλ' οὐ τῆ στρατηγικῆ τέχνη. Πάντες γὰρ ρί τῆς τέχνης κανόνες τὸ τέλος τῆς τέχνης ἐκείνης μόνον σκοποῦσιν· δς δὲ πρὸς τοὐναντίον ἢ πρὸς ἄλλο φέρεται, οὐχ ἔστι τῆς τέχνης έχείνης κανών. Φστε δ στρατηγός σκοπών, δπότε δει πολεμείν, και διά τουτο ήσυχάζων πολλάχις, χαί περί εἰρήνης διαπρεσδευόμενος, δηλός ἐστιν οὐ τῷ κανόνι τῆς στρατηγικῆς κεχρημένος, ἀλλ' έτέρας τινός τέχνης μείζονος και κυριωτέρας, ήτις έστιν ή πολιτική. Ἐπεὶ τοίνυν καὶ τὰς τιμιωτάτας τῶν τεχνών ύφ' έαυτην ή πολιτική ποιείται · λέγω δή στρατηγικήν, οἰκονομικήν, καὶ ρητορικήν, καὶ ταῖς λοιπαϊς τῶν πρακτικῶν χρῆται πρὸς τὸ οἰκεῖον δηλαδή τέλος. (πάσας γάρ τάττει πρός τὸ κοινὸν τῆς πόλεως άγαθόν, και διά τοῦτο νομοθετεῖ, τί δεῖ πράττειν και τίνων απέχεσθαι·) τὸ ταύτης τέλος περιέχοι αν τὰ τῶν ἄλλων. Ἐπεὶ δὲ πάντα τὰ τῶν ἄλλων τέλη ζητεῖται, διά τὸ εὖ εἶναι τὸν ἄνθρωπον, τὸ δὲ τέλος ἐστὶ τῆς πολιτικῆς, δι' δ τὰ τῶν άλλων τέλη ζητοῦνται, φανερον ότι τοῦτο αν είη το ανθρώπινον αγαθόν. Καί δηκον μέν, ότι τὸ αὐτὸ άγαθὸν ζητεῖται καὶ παρά ένὸς άνθρώπου, καὶ παρὰ πόλεως άλλ' όμως μεῖζον καὶ τελειότερον το της πόλεως φαίνεται άγαθόν, καί λαδείν και λαδόντα διασώσαι. Εστι μέν γάρ και τὸ έν ένὶ ἀνθρώπω τὸ ἀγαθὸν διασώσαι ἀγαπητόν, (ἄν τε έν έτέρφ τις, αν τε έν ξαυτῷ δυνηθη φυλάξαι.) χάλλιον δε και θειότερον έθνει και πόλεσιν, δεον ή των πολλών εύδαιμονία της ένδς άμείνων έστίν. "Ωστε δικαιότερον αν είη τὸ τῆς πολιτικῆς τέλος ἔσχατον είναι τέλος καὶ ἔσχατον ἀγαθόν : ήτις ούχ ἐν μόνον τέλος, άλλα των άλλων πασών σχοπεί ώς οίχεια, χοινή τις οὖσα τέχνη καὶ πολιτική.

# Κεφ. γ'.

"Οτι οὐ δεῖ ἀχριβεστάτην ἀπόδειξιν ἐν τοῖς περὶ τῆς πολιτικῆς λόγοις ζητεῖν, ὅτι οὐ δίδωσιν ἡ κατ' αὐτὴν ὕλη.

\* Λέγειν δὲ περὶ τούτου τοῦ τέλους προθυμουμένοις Ἰνανός ἀν γένοιτο περὶ αὐτοῦ λόγος ὁ τῆ ὑποχειμένη ὅλη προσήχων · οὐ γὰρ ὁμοίως ἐν πᾶσι λόγοις τὸ ἀχρι-Ϭὲς ζητήσομεν. ()ὐ γὰρ δυνατὸν ἐπὶ πάσης ὅλης ὁμοίως τὴν ἀχριδεστάτην ἀλήθειαν εύρεῖν. 'Αλλ' ἐν μὲν τοῖς μαθηματιχοῖς ἄτε ἀναγχαίαν ἔχουσιν ὅλην χα' Siquidem nec eum qui imperatoris munere fungi aut servare rempublicam potest, sutorem esse patitur: nec ei qui melius inter milites versatur, summam imperii tradit. Sed et tempora exercendis artibus maxime idonea designat, ne quis, exempli gratia, quum præstat quiescere, exercitum ducat. Nimirum et quum opus est imperatorem mittere, mittet eum politicus : et quum præstabit quiescere, hoc quoque imperabit. Quamvis enim non raro ipse sibi tempus constituat imperator, non tamen ipsi propterea arti constituit. Siquidem omnes alicujus artis regulæ ad solum illius artis finem spectant : que vero ad contrarium vel ad aliud pertinet, artis illius non est regula. Quamobrem imperator, quuni considerat, quando belligerare oporteat, atque idcirco sæpe bello abstinet, aut pacis causa legatos mittit, manifesto non amplius imperatoriæ artis lege agit, sed alterius alicujus, quæ et major sit et superior, ipsius videlicet civilis prudentiæ. Quum ergo etiam artes illas, quæ præstantissimæ habentur ac præcipuæ, sibi ratio civilis subjiciat, artem imperatoriam dico, et rationem tuendæ rei familiaris et bene dicendi facultatem, reliquasque quæ in actione versantur disciplinas ad suum finem referre solcat : (omnes enim ad commune reipublicæ bonum dirigit, ac propterea legibus latis quid agendum et a quibus abstinendum sit præscribit) ejus fine reliquarum artium fines contineri videantur. Quoniam vero reliquarum fincs omnes boni humani causa petuntur : is autem finis est civilis prudentiæ, cujus gratia aliarum fines petuntur, manifesto apparet, hoc esse humanum bonum. Neque vero dubium, quin idem bonum et ab uno petatur homine et a tota civitate; civitatis tamen bonum et consegui et conservare majus quiddam esse et perfectius videtur. Non enim negari potest, quin unius etiam hominis (sive id propter alium aliquem, sive sua causa faciat aliquis) bonum conservare, res sit non contemnenda: tanto tamen in totius gentis vel civitatis gratiam id posse facere tum pulchrius est, tum divinius, quanto multorum felicitas unius præferenda est felicitati. Quare multo magis merebit finis prudentiæ civilis, ut et extremus finis et extremun bonorum appelletur, quum ea non modo unum finem, sed reliquarum cliam omnium tanquam proprios consideret, quippe que communis disciplina et civitatis sit.

#### Cap. III.

In tradenda prudentia civili non requiri accuratam demonstrationem, quia artis materia id non permittat.

Iis vero qui de hoc fine agere instituunt, suificiet talis disputandi ratio, quæ subjectæ materiæ convenire videatur: nec enim in omni sermonis ac disputationis genere æque accurata trudendi ratio sequenda est. Quia fieri non potest, ut in quavis materia similiter perspicuam veritatem inveniamus. Sed in mathematicis qui-

del ωσαύτως έχουσαν, άμιγης ή άληθεια, καὶ οὐδὲν ή ύλη χωλύει το άχριδές έν δε τοις άλλοις, έν οίς τά ύποχείμενα οὐχ ἀναγχαῖα, οὐδὲ ἀεὶ διμοίως ἔχει, ἀρκετός έστι λόγος, δ ἀπὸ τῶν ὡς ἐπὶ τὸ πλεῖστον · συνάγων. Ούτω δὲ ἐπὶ τῶν δημιουργικῶν τεχνῶν έχει · τὸ γὰρ τεχνητὸν εἶδος οὐχ δμοίως ἐφαρμόσει ταῖς ύλαις · άλλ' έν μέν ταϊς έπιτηδειοτέραις, αχριδέστερον, έν δὲ ταῖς ετέρως εχούσαις, οὐχ δμοίως. Το γάρ άνθρώπινον είδος ούχ όμοίως έφαρμόσει ταίς ύλαις δ τε πλάστης και ό ζωγράφος ο μέν γάρ ζωγράφος και τό χρώμα παρίστησι, καὶ δγκον τινά δοκεῖ μιμεῖσθαι καὶ διάστασιν ή γάρ ύλη συγχωρεί. Ο δέ πλάστης τὸν μέν όγχον έφαρμόσει τῆ ύλη, τὸ χρώμα δὲ ἀπὸ τῆς ύλης ούχ έχει δεϊξαι. δμοίως δέ και έπι των άλλων τεχνών. Διά τοῦτο οὐ τὴν αὐτὴν ἀχρίδειαν παρά πάσης τέχνης ἀπαιτεῖν δεῖ, ἀλλ' δσην ἡ ὕλη δίδωσι τοιαύτη δέ έστι καὶ ἡ τῆς πολιτικῆς ὕλη πρὸς τὴν άλήθειαν. Τὰ γάρ καλά καὶ τὰ δίκαια, περὶ ὧν ή πολιτική σχοπεί, και άπερ ύλην ποιείται, τοσαύτην έγει διαφοράν καί πλάνην, ώστε καί δοκείν μή τὸ χαλόν φύσει χαλόν είναι, μηδέ το δίχαιον b φύσει δίχαιον, άλλα θέσει τινί χαι νόμω. Και διά τοῦτο τὸ κατά αλήθειαν καλόν καλ δίκαιον δυσχερές έστι τοῦ δοχούντος διελείν. Οὐ μόνον δέ, άλλά καὶ αὐτά τά άγαθὰ ἐξὧν δοχεῖ συνίστασθαι ἡ εὐδαιμονία (ἀνδρείαν λέγω ή πλοῦτον, ή τοιοῦτόν τι ) καὶ αὐτὰ πλάνην έχει πολλήν, δια το πολλοίς συμβαίνειν βλάβας απ' αὐτῶν. Ἡδη γάρ τινες ἀπώλοντο διὰ πλοῦτον, ἔτεροι δὲ δι' ἀνδρείαν. Άγαπητὸν οὖν περὶ τοιούτων λέγοντας καὶ τοῦ ἐκ τούτων τέλους, παγυλώς καὶ ὡς ἐν τύπω την αλήθειαν ένδείζασθαι · καί καθόλου περί των ένδεχομένων ώς ἐπὶ τὸ πολὺ λέγοντα καὶ τοῦ ἐκ τούτων τέλους, ίκανὸν αν είη τοιαῦτα καὶ συμπεραίνεσθαι.

«Μσπερ δὲ ὁ περὶ τῆς πολιτιχῆς λέγων οὐ δύναται ἀχριδεστέραν ἀλήθειαν εύρεῖν, ἢ ὅσην ἡ ὕλη δίδωͼιν· οὕτω καὶ ὁ κρίνων τοὺς τοιούτους λόγους καλῶς ἀν κρίνοι, εἰ κατὰ τὸν ἴσον τρόπον μὴ ἀκριδεστέραν ἀλήθειαν ἀπαιτεῖ, ἢ ὅσην ἡ ὕλη δίδωσιν, ἀλλὰ τὴν ἐνδεχομένην ἀποδέχεται· πεπαιδευμένου γάρ ἐστιν ἐπὶ τοσοῦτον τὸ ἀκριδὲς ἐπιζητεῖν καθ' ἔκαστον γένος μεθόδου, ἐφ' ὅσον ἡ τοῦ πράγματικῶν γένει, καθὼς εἴρηται, οὐδὲν ἐνδεχόμενον συγγωρήσει· ἐν δὲ τοῖς λογικοῖς, ἢ τοῖς φυσικοῖς, ἢ τοῖς ἀλλως ἔχουσιν τοῖς λογικοῖς, ἢ τοῖς φυσικοῖς, ἢ τοῖς ἀλλως ἔχουσιν πιθανολογοῦντος ἀποδέχεσθαι, καὶ ῥητορικὸν ἀποδείξεις ἀπαιτεῖν.

Scripsi : \* ἐπὶ τὸ πλεῖστον ] cod. ἐπιτοπλεῖστον.
— • μηδὲ τὸ δίκαιον ] cod. οὐδὲ τὸ δίκαιον.—)

dem disciplinis, quippe quas necessariam et semper sui similem habeant materiam, simplex est veritas, ita ut materia subtilitati non obstet; in reliquis autem, in quibus nec necessaria sunt argumenta, nec eodem senper modo se habent, ea sufficiet ratio, qua ex iis, qua maxima ex parte ita se habent, aliquid colligit. Nam et ita in operariorum artibus se res habet : nec enim forma artificiosa eodem modo omni conveniet materia: sed in aptioribus magis quadrabit, in aliis non item. Humanam, exempli gratia, formam non similiter accommodabit materiæ plastes et pictor : nam et colorem pictor addit, et molem quandam videtur exprimere et intervallum : materia enim hoc permittit. Plastes vero molem quidem illam accommodat materia, sel colorem simul ut addat, non permittit materia. Raden aliarum quoque artium ratio est. Quare nec par sublilitas ab omnibus flagitanda est, sed quain materia patitur : tantum ergo ad veritatem etiam civilis prudentiæ materia valet. Quippe honesta et justa, que considerat ratio civilis, et in quibus tanquam in materia versatur, tantam vel dissensionem faciunt vel errorem hominibus objiciunt, ut nec honestum natura videatur esse honestum, neque justum natura justum, sed instituto quodam et lege. Ac propterea id quod re vera honestum est et justum, non facile ab eo distingui potest, quod videtur tantum. Nec hoc tantum, sed etiam ipsa, e quibus felicitas constare putatur, bona (fortitulines dico et divitias et id genus alia) multis et ipsa implicata sunt erroribus, quia plurimis noza et damni causa fuerunt. Jam enim quidam propter divitias, alii propter fortitudinem perierunt. Ergo satis erit, si quum de talibus rebus et earum fine verba facimos, pingui crassaque Minerva verum ostendamus, et omnino quum de rebus ques plerumque eveniunt earumque fine disputationem habemus, talia quoque concludamus.

Sicut autem qui prudentiama civilem tradit, veritatem non potest invenire accuratiorem, quam quantam materia suppeditat: ita et qui de talibus disputationibus judicaturus est, recte tum demum judicabit, si eodem modo veritatem non accuratiorem requirit, quam materia permittit, eamque quæ haberi potest admittit: est enim hominis eruditi, tantam in unoquoque disciplinæ genere subtilitatem desiderare, quantam rei ipsias natura patitur. Quocirca in eo, ut dictum est, quo mathematicæ artes traduntur, nihil minus necessarium admittet: in logicis contra physicisque aut iis quæ alter se habent, non item. Nam æque absardum est, mathematicum probabilia dicentem laudare et ab oralære demonstrationes exigere.

<sup>\*</sup> Τὸν αὐτὸν δὲ τρόπον ατλ.

# **Κεφ. δ.**

\*Οτι τὸν ἀκροατὴν τῶν περὶ τῆς πολιτικῆς λόγων ἔμπειρον εἶναι δεῖ τῶν κατὰ τὸν βίον πράξεων.

\* Ή μεν οὖν προσήχουσα χρίσις τῶν λόγων τοιαύτη. Κρινεί δὲ ἐχείνα χαλώς ἀ γινώσχει, χαὶ τούτων ἐστὶν άγαθὸς χριτής. "Ωστε καὶ ἐπὶ τῆς πολιτικῆς ἐκεῖνος κρινεί καλώς, δς πεπαιδευμένος έστι τὰ πολιτικά, καί από του γρόνου πείραν έλαβεν αὐτῶν καί ὁ μέν έν τισι μεριχοῖς πεπαιδευμένος έχεῖνα χρινεῖ χαλῶς: δ δέ περ) παν πεπαιδευμένος άξιόγρεως έσται περί πάντων κριτής. Διὰ τοῦτο τῶν περὶ τῆς πολιτικῆς λόγων ούχ ἔστιν δ νέος οίχεῖος ἀχροατής . ἄπειρος γάρ των κατά τὸν βίον πράξεων. Οἱ δὲ τῆς πολιτικῆς λόγοι, οξ μέν περί τούτων διαλαμδάνουσιν, οξ δέ έχ σούτων συμπεραίνονται. Έτι δὲ οὔπω κατά λόγον ζων, άλλ' έτι πάθεσι καλ άνέσει καλ συνηθεία άκολουθων, ματαίως ακούσεται και ανωφελώς ου γάρ πρός τὸ τέλος ἀφικέσθαι δυνήσεται τῶν λόγων, καὶ τὸ ήθος αμείψαι, και κατά λόγον ζῆν, ὑπὸ τῆς συνηθείας έτι χρατούμενος. Τὸ γὰρ τέλος τῶν τοιούτων λόγων οὐ γνῶσις, ἀλλά πρᾶξις. Οὐ μόνον δὲ δ νέος, άλλά και δ νεαρός το ήθος, εί και την ηλικίαν ύπερέδη τῶν νέων, δμοίως ἀνωφελῶς ἀχούσεται τῶν •περὶ τῆς πολιτικῆς λόγων, ζῶν ἔτι τὴν προσήχουσαν τοις νέοις ζωήν. Καὶ γὰρ καὶ τῷ νέω τὴν ἡλικίαν οὐ παρά τὸν χρόνον ή ἔλλειψις, ἀλλά διά τὸ μὴ λογισμῷ διοιχείσθαι, άλλά κατά πάθος έτι ζην, καί κατά πάθος πάντα ζητείν. Τοίς γάρ τοιούτοις ή γνωσις των λόγων τούτων ἀνωφελής, καθάπερ τοῖς πάντη ἀκολάστοις, καὶ περὶ τὰς ήδονὰς ἀκρατέσι. Τοῖς δὲ κατὰ λόγον τὰς ὀρέξεις ποιουμένοις καὶ πράττουσι πολλήν ώφέλειαν φέρει τὸ περί τῶν τοιούτων λόγων εἰδέναι. Εν έχείνοις γάρ δ λογισμός, α νοήσει δέοντα παρά τούτων τῶν λόγων, καὶ δυνήσεται ποιεῖν, τῆς τῶν παθών δουλείας ἀπηλλαγμένος, καὶ δυνάμενος ήδη τῆ ίδία χρησθαι δυνάμει.

#### Κεφ. ε'.

"Οτι τῆς πολιτικῆς τέλος ἐστὶν ἡ εὐδαιμονία , καὶ ὅτι ἐπιγνωσόμεθα αὐτὴν τίς ἐστιν ἀπὸ τῶν πράξεων τῆς πολιτικῆς.

\*\* 'Οποῖον μέν οὖν εἶναι δεῖ τὸν ἀκροατὴν τῶν περὶ τῆς πολιτικῆς λόγων, καὶ πῶς κρίνειν δεῖ καὶ ἀποδέχεσθαι τοὺς λόγους, καὶ τί τὸ προκείμενον ἡμῖν ἐν τῷ παρόντι, ἱκανῶς ἐπροοιμιασάμεθα. ἀναλαδόντες δὲ τὸν λόγον, λέγωμεν ἤδη ἐπειδὴ πᾶσα γνῶσις καὶ προαίρεσις ἀγαθοῦ τινος ἐφίεται, τί ἐστιν οὖ λέγομεν τὴν πολιτικὴν ἐφίεσθαι; καὶ πασῶν πράξεων ἐπί τι ἀγαθὸν φερομένων, καθὼς εἴρηται, πρὸς τί αὕτη φέρεται; καὶ τί τὸ πάντων ἀκρότατον τῶν πρακτικῶν

Cap. IV.

Eum qui civili prudentiæ operam daturus est, eorum quæ in vita sguntur peritum esse debere.

Et judicium quidem quod in hac disciplina requiritur, tale est. Quivis autem recte de iis judicat quæ novit, bonusque eorum est judex. Itaque et de prudentia civili recte judicabit, qui ejus usum percepit, ac temporis progressu eam experiendo didicit: et ille qui in singulis rebus est eruditus, recte de illis judicabit : qui vero in omnibus, intelligens omnium existimator erit. Quapropter eorum quæ de civili prudentia traduntur, idoneus auditor esse juvenis non potest, quia eorum quæ in vita aguntur adhuc imperitus est. At vero disputationes politicæ partim de his habentur, partim ex his colliguntur. Præterea quum nondum rationi convenienter vivat, sed adhuc affectus suos, immodicam quandam libertatem et consuetudinem sequatur, frustra et inutiliter hæc audiet, propterea quod nunquam ad finem hujus disciplinæ pervenire, aut mores suos mutare et rationi convenienter vivere poterit. quam diu adhuc consuetudinem sequetur. Siquidem finis talium disputationum non scientia est, sed actio. Neque is tantum qui ætate, sed etiam qui moribus est talis, licet ex ephebis excesserit, nihilominus sine fructu politicas disputationes audiet : quam diu more ætatis illius vitam aget. Namque et is qui ætate est juvenis, non propter tempus defectu laborat, sed quod nec rationi pareat, et affectibus congruenter tum vivat adhuc, tum omnia petat. Nimirum hujusmodi hominibus inutilis est hujus disciplinæ scientia, ut libidinosis et intemperantibus. Iis vero qui ad rationis normam suos appetitus suasque actiones dirigunt, hujus disciplinæ cognitio multum prodesit. Quippe illorum animus, quæcunque semel facienda esse ex his disputationibus didicerit, præstare etiam poterit, utpote affectuum servitute liberatus, et cui jam vires suas exercere liceat.

#### Cap. V.

Finem civilis prudentiæ esse felicitatem, ejus autem vim et publicis negotiis posse cognosci.

Qualem igitur disputationum politicarum auditorem esse oporteat, et quomodo singula quæ traduntur tum judicanda, tum accipienda sint, et quid nobis in præsentia ad disserendum sit propositum, satis procemii loco diximus. Quare repetita superiore disputatione, quandoquidem omnem cognitionem omneque adeo consilium bonum aliquod appetere diximus, videamus quid sit illud quod civilis prudentia appetit: et quum omnes actiones ad bonum aliquod, ut supra dictum est, refe-

<sup>\*</sup> Exactog de xoives xth. -- \*\* Cap. 4. léyouer de dralabortes xth.

άγαθῶν, δτέλος ἐστὶ τῆς πολιτιχῆς; Τό μὲν οὖν ὄνομα αὐτοῦ ἐν παρὰ τῶν πλείστων καὶ τὸ αὐτὸ λέγεται, καὶ ἐν τούτῳ καὶ οἱ πολλοὶ καὶ οἱ βέλτιστοι τῶν ἀνθρώπων συμφωνοῦσιν. Εὐδαιμονίαν γὰρ αὐτὸ ὀνομάζουσι πάντες. Τὸ δὲ εὖ ζῆν καὶ εὖ πράττειν ταὐτὸν ὑπολαμδάνουσι τῷ εὐδαιμονεῖν.

\* Περί δὲ τοῦ τί ἐστιν ἡ εὐδαιμονία, ἀμφισδητοῦσι, καί ούχ όμοίως τοις πολλοίς οί σοφοί λέγουσι περί αὐτῆς. Οἱ πολλοὶ γὰρ ἔν τι τῶν ἐναργῶν καὶ δοχούντων άγαθῶν τὴν εὐδαιμονίαν φασίν· οἶον ήδονήν, ή πλούτον, ή τιμήν : άλλοι δὲ άλλο τοιούτον. Καὶ πολλάχις δε δ αὐτὸς οὐχ ἀεὶ τὸ αὐτὸ εὐδαιμονίαν ὄνομάζει, άλλά νῦν μέν τοῦτο, νῦν δὲ ἐκεῖνο· νοσήσας μέν γάρ, την ύγίειαν, πενόμενος δέ, πλοῦτον καί δλως αξεί οδ νῦν ἐπιθυμεῖ τις, εὐδαιμονίαν ὀνομάζει. Οἱ δὰ σοφίας ἐρῶντες, ὧν έαυτοῖς συνίσασιν ἀγνοοῦσιν, ἐφίενται μανθάνειν, καὶ τοὺς μέγα τι καὶ ὑπὲρ Ενιοι δε ενόμισαν αὐτοὺς λέγοντας θαυμάζουσιν. παρά τὰ πολλά ταῦτα ἀγαθά, ἄλλο τι ἀγαθὸν εἶναι την εὐδαιμονίαν, χαθ' έαυτὸ ὑφεστός, δ χαὶ τοῖς ἄλλοις αίτιον είναι τῆς ἀγαθότητος. Απάσας μέν οὖν έξετάζειν τὰς περὶ τῆς εὐδαιμονίας δόξας, μάταιον ἴσως έστίν · Ιχανόν δέ έστιν εὶ έξετάσομεν τὰς ἐπὶ τὸ πολὸ χαλ υπό πλειόνων νομιζομένας ή δοχούσας έχειν τινά λόγον.

\*\* Έπει δε περί άρχης δ λόγος (άρχη γάρ και αίτία έστι τὸ τέλος τῶν πράξεων δι' ἐχεῖνο γάρ τι πράττομεν,) ζητητέον, πῶς δεῖ ποιήσασθαι τὸν περί αὐτῆς λόγον έχει γὰρ διαφοράν. Καὶ πρῶτον περὶ τών αίτίων μικρόν διαληψόμεθα. Τών γάρ αίτίων το μέν τελιχόν έστι, το δέ είδιχόν, το δέ ύλιχόν, το δέ ποιητικόν. Καὶ ποιητικόν μέν, ή ἐνέργεια τοῦ τεγνίτου · δλικόν δέ, τὰ ξύλα, και οι λίθοι ἐξ ὧν ή οἰκία · είδικὸν δέ, τὸ είδος τῆς οἰκίας τελικὸν δέ, δι' δ ή ολιία γέγονεν. Έπει δε ταῦτα αἴτιά είσι \* τοῖς πράγμασι τοῦ είναι, αίτιά είσι καὶ τῆς γνώσεως αδτῶν, καὶ δι' αὐτῶν δύνανται ἐκεῖνα γινώσκεσθαι. 'Εὰν γάρ τις εἰδῆ τὴν τέχνην τοῦ τεχνίτου, καθ' ϡν την οίχιαν έδημιούργησεν, είσεται την οίχιαν η άγαθην η φαύλην · όσον τη τέχνη προσήκε. Και δ την ύλην είδως και ό το είδος όμοίως. Πάλιν δε γινώσχοντες τί τὸ τέλος αὐτῆς, εἰσόμεθα ή άγαθήν ή φαύλην. Συμβαίνει δέ και το ανάπαλιν, από τοῦ είδεναι τὸ ἀποτέλεσμα τὰς αἰτίας γινώσχειν · δ γὰρ εἰδὼς την αιτίαν b, την τέχνην είσεται τοῦ τεχνίτου, και τὰ ἄλλα δμοίως. "Ωστε τοὺς λόγους διχῶς ἀνάγχη γίνεσθαι· ή ἀπὸ τῶν ἀποτελεσμάτων τὰς ἀρχὰς ἀποδειχνύναι, ή άπο των άρχων τὰ άποτελέσματα. χρησόμεθα δὲ έχατέρα τῶν μεθόδων χατά χαιρόν. Καὶ άπο μέν τῶν ἀργῶν ἀποδείξομεν, ὅταν αὐταὶ δῆλαι એંગા • τὸ δὲ ἀνάπαλιν, ὅταν τὰ ἀποτελέσματα φανερώτερα Τ. Διά τοῦτο καὶ Πλάτων καλῶς ἐζήτει rantur, quonam, tendat hæc, quodque sit eorum quæ in actione versantur bonorum extremum, quod quidem finis civilis prudentiæ appellari possit. Et hujus quidem nomen unum idemque a plerisque dicitur, atque ea res inter vulgus et optimum quemque convenit. Felicitatem enim id vocant omnes. Rursus bene vivere et bene rem gerere idem quod felicem esse existimant.

Cæterum quid sit felicitas ambigitur, neque vulgus et sapientes similiter eam declarant. Vulgus scilicet unum aliquod ex manifestis illis et quæ in oculos incurrunt bonis, felicitatem esse existimat, ut voluptatem aut divitias aut honorem, allique aliud simile. Fit etiam sæpenumero, ut idem homo non semper eandem rem, sed modo hanc modo illam, felicitatem nominet : nam si quis ex illis ægrotat, bonam valetudinem; si in egestate versatur, divitias : atque omnino quod in præsenti maxime concupiscit, felicitatis nomine appellare solet. Rursus qui sapientize studiosi sunt, ea que ignorare sibi videntur, discere cupiunt, hominesque magna et ipsorum intelligentiæ vim fugientia loquentes admirantur. Nonnulli vero præter multa hæc bona aliud esse bonum, quod per se subsisteret, iisque omnibus quæ bona dicuntur bonitatis suæ causa esset, felicitatena esse existimarunt. Quamobrem omnes omnium de feucitate opiniones expendere vanum forsitan et inutile fuerit; satis autem erit, si eas quæ maxime celebrantur vel aliqua ratione niti videntur, in medium proferamus

Quia autem de principio agimus; (etenim principium et causa ipse finis actionum est, utpote cujus causa faciamus aliquid) videndum est, quomodo ques de co suscipitur, habenda sit disputatio : neque enim eodern modo se habet. Ac primum quidem de causa aliquid dicamus. Nempe alia causa est finalis, alia formalis, alia materialis, alia efficiens. Efficiens, ut actus artificis: materialis, ut ligna et lapides, ex quibus domus constat : formalis, ut forma ejus : finalis, cujus causa domus ædificata est. Hæ ergo quum essentiæ uniuscujusque rei causæ sint, etiam cognitionis earum causæ sunt, quia cognosci per eas illæ possunt. Si quis enim artificis artem, qua domum ædificavit, noverit : is etiam, bene sit donus, an male exstructa, sciet : quatenus ea res ad artem pertinebat. Similiter et qui materiam et qui formam novit. Rursus si sciamus, quis ejus sinis sit, utrum bene an male exstructa sit, sciemus. Interdum tamen contra fit, ut postquam perfectum opus cognoverimus, causas quoque cognoscamus : qui enim causam novit, artem quoque artificis noverit, et reliqua eodem modo. Quocirca necesse est duplicem omnem esse institutionem, ut in rerum demonstratione aut ab essectu ad principia, aut a principiis ad effectum proficiscamur; nos autem utraque via et ratione suo tempore disputabimus. Et a principiis quidem in deranstratione proficiscemur, quum manifesta illa erunt : e contrario autem, quum perfecta opera manifestiora erunt. Propterea etiam Plato

<sup>\*</sup> Περί δὲ τῆς εὐδαιμονίας ατλ. — \*\* Μή λανθανέτω δ' ήμας ατλ.

τοῦτο καὶ ἡπόρει, ὡς οὐκ ἀδιάφορον δν ἐπὶ παντός, πότερον ἀπὸ τῶν ἀρχῶν ἡ προσήκουσα τῆς ἀποδείξεως ὁδός, ἢ ἐπὶ τὰς ἀρχάς · ῶσπερ ἐν σταδίφ ἀπὸ τῶν ἀθλοθετῶν ἐπὶ τὸ πέρας, ἢ τὸ ἀνάπαλιν. Διττῆς οὐν οὐσης τῆς ὁδοῦ, πόθεν ἡμῖν ἀρκτέον; ἢ δῆλον ὅτι ἀπὸ τῶν ἀποτελεσμάτων δηλονότι τῶν πολιτικῶν πράξεων, ὧν ἀρχὴ καὶ αἴτιον τὸ πολιτικὸν τέλος ἐστί; Δεῖ γὰρ ἀπὸ τῶν γνωρίμων ἄρξασθαι, οὐ τῆ φύσει, ἀλλ' ἡμῖν. Φύσει μὲν γὰρ γνώριμα λέγονται αἰ ἀρχαὶ καὶ τὰ αἴτια · ἐκεῖνα γὰρ ἡ φύσις πρότερα παρίστησι, καὶ πρὸς ἐκεῖνα πρώτως ὁρᾳ. 'Ἡμῖν δὲ ἀποτελέσματα γνώριμα · ὅθεν ἀρκτέον · οὕτω γὰρ σαφὴς ἔσται ὁ λόγος ἀπὸ τῶν ἡμῖν γνωρίμων γινόμενος.

(Scripsi: a αἴτιά εἰσι] vulgo αἴτια εἰσί. — b αἰτία ] cum cod.; al. οἰχίαν.)

## Κεφ. ς'.

Ότι τὸν ἀκουσόμενον τῶν περὶ τῆς πολιτικῆς λόγων ἐν ἔθει δεῖ εἶναι τῶν ἀγαθῶν πράξεων.

Διά τοῦτο τὸν ἀχουσόμενον τῶν τοιούτων λόγων. εὶ μέλλει χαλῶς αὐτοὺς γινώσχειν χαὶ χρίνειν όρθῶς, και έκ τούτων ώφελεισθαι, προσήκει έν έθει είναι των χαλών χαι διχαίων πράξεων. Ει μέν γάρ ἀπὸ τῶν άρχων απεδείχνυμεν τάς πολιτικάς πράξεις άγαθάς είναι, και τὸν μή πεπαιδευμένον ἐν ταῖς τοιαύταις πράξεσιν ἐπείθομεν ἄν , λόγων ἀνάγχη δήσαντες· ἐπεὶ δὲ ἀπὸ τῶν ὑστέρων τὴν ἀρχὴν βουλόμεθα ἀποδειχνύναι τῶν πολιτιχῶν πράξεων δηλονότι, καὶ δεί ὑποκεϊσθαι περί αὐτῶν καθάπερ ἀρχήν ἀποδείξεως ὅτι άγαθαί, φανερον ότι οὐ δύναται πεισθηναι, εί μή δ πείρα χαλάς χαι διχαίας τας τοιαύτας πράξεις ειδώς. Εί γάρ τὸ ὅτι ἀγαθαὶ αἱ πράξεις ἀρχούντως δέξαιτό τις, οὐδὲν δεησόμεθα τοῦ διότι τὴν δὲ αἰτίαν, τὸ τέλος δηλονότι, ή γινώσχει ήδη, ή αχούσας ραδίως γνώσεται· ός δε οὐδ' έτερον έχει τούτων, καὶ μήτε αὐτὸς γινώσχει, μήτε παρ' έτέρων δύναται μανθάνειν, ακουσάτω τῶν Ἡσιόδου.

ούτος μέν πανάριστος, δς αὐτὸς πάντα νοήση, ἐσθλὸς δ' αὖ κάκεῖνος, δς εὖ εἰπόντι πίθηται· δς δέ κε μήτ' αὐτὸς νοέη, μήτ' άλλου ἀκούων ἐν θυμῷ βάλληται, δδ' αὖτ' ἀχρήῖος ἀνήρ.

### Κεφ. ζ'.

"Οτι τρεῖς εἰσι βίοι · ὁ καθ' ἠδονήν, καὶ ὁ τὴν τιμὴν ζητῶν, ἐν δ καὶ ὁ χρηματιστικὸς θεωρεῖται, καὶ τρίτος , ὁ θεωρητικός · καὶ ὅτι οὕτε ὁ τὴν ἡδονήν, οὕτε ὁ τὴν τιμήν, οὕτε ὁ τὰ χρήματα ζητῶν τὴν εὐδαιμονίαν ζητεῖ.

\* Ἡμεῖς δὲ λέγωμεν δθεν παρεξέδημεν. τΗν δὲ ξμῖν δ λόγος περὶ τοῦ δτι διαφόρους οι άνθρωποι περὶ

recte hoc quærebat et dubitabat, quod non idem omnis rei tractandæ modus esset, utrum a principiis conveniens argumentatio, an ad principia progrederetur, velut in stadio a designatoribus ad metam, an contra. Duplex igitur quum sit via, unde ordiendum erit nobis? An vero perspicuum est, a civilium potius actionum effectu, quarum principium et causa finis civilis est? Ordiendum enim est a rebus, quæ non natura sua, sed nobis notæ sunt. Nimirum res natura notæ dicuntur principia et causæ, quippe quas natura prius fundat et in quas primum intueatur. Nobis vero noti sunt effectus; a quibus primordium capi oportet: ita enim perspicua futura est disputatio, si ab iis quæ nobis nota sunt, proficiscatur.

## Cap. VI.

Flagitari ab eo qui prudentiæ civili operam daturus est, ut in bonarum prius actionum consuetudinem venerit.

Quamobrem eum qui talibus disputationibus operam daturus est, si et intelligere eas et recte judicare vult ex iisque fructum et utilitatem percipere, bonis justisque actionibus assuefactum esse consentaneum est. Si enim principiorum ope civilia negotia bona esse demonstraremus, etiam hominem regendæ civitatis imperitum oratione ad persuadendum accommodata flecteremus; quum vero a posteriori parte videlicet civilium negotiorum principium demonstrare nobis propositum sit, quumque omni de iis disputationi tanquam demonstrationis fundamentum subesse oporteat persuasionem, bona illa esse, manifestum est, id persuaderi posse nemini, nisi qui experiendo bona illa et justa esse didicerit. Si quis enim bonas esse actiones satis certo sciverit, nihil addere opus erit, cur sint tales : causam enim, ipsum scilicet finem, aut jam novit, aut quum audiverit, facile intelliget. Qui vero neutrum horum habet, id est, qui neque ipse per se hæc novit, neque ab alio potest discere, audiat illud Hesiodi.

optimus est sese qui novit cuncta magistro, ad finem usque videns quæ semper sint mellora; est bonus ille etiam, qui paret recta monenti; at qui mentis inops aliorum audire recusat consilia, hic malus est, telluris inutile pondus.

# Cap. VII.

Tria esse vitæ genera; unum quod voluptates captat, alterum quod honoribus studet, in quo etiam lucripetarum vita consideratur, tertium in contemplatione et cognitione rerum positum. Præterea neque voluptarios homines, neque ambitiosos, neque lucripetas felicitatem quærere.

Sed eo unde digressi sumus nostra redeat oratio. Dicebamus autem diversas hominum esse de felicitate

<sup>\*</sup> Cap. 5. 'Ημείς δε λέγωμεν ατλ.

τῆς εὐδαιμονίας ἔχουσι δόξας. "Εκαστος τοίνυν ἀκολούθως τῷ οἰκείῳ βίῳ τὴν εὐδαιμονίαν δρίζεται. 
δούθως τῷ οἰκείῳ βίῳ τὴν εὐδαιμονίαν δρίζεται. 
δοτε καὶ οἱ πολλοὶ καὶ ἀκόλαστοι τὴν ἡδονήν φασι 
τὴν εὐδαιμονίαν εἶναι. διὰ τοῦτο καὶ τὸν βίον ἀγαπῶσι τὸν ἀπολαυστικόν. Οἱ γὰρ καθολικοὶ βίοι μάλιετα τρεῖς εἰσιν. ὅ τε καθ' ἡδονήν, καὶ ὁ πολιτικός,καὶ τρίτος ὁ θεωρητικός. Ὁ μὲν οὖν πρῶτος βίος 
οὐδὲν ἱερόν ἀνδραποδώδεις γὰρ ἐπιεικῶς οἱ τοῦτον 
διώκοντες, καὶ βοσκημάτων βιοῦσι βίον. Λόγου δέ 
τινος ίλως ἀξιος φαίνεται, διὰ τὸ πολλοὺς τῶν ἐν ἐξουσίαις τοῦτον αἰρουμένους τὸν βίον, ὁμοιοπαθεῖν Σαρδαναπάλω.

\* Τὸν δὲ δεύτερον οί βελτίους τῶν ἀνθρώπων αίροῦνται, και οι τάς άγαθάς διώκοντες πράξεις ήγουνται την τιμήν · σχεδόν γάρ τοῦ πολιτιχοῦ βίου τὸ τέλος οδτος, δν λέγω, καλ το παρά πάντων ζητούμενον, ή τιμή έστι. Φαίνεται δέ, ότι οὐ τοῦτό έστι τὸ ἔσχατον άγαθόν, άλλά των δοχούντων και αὐτό έστι και φαινομένων άγαθων. Το γάρ άληθως άγαθον, δι' οδ τις εὐδαιμονεῖ, ἐν αὐτῷ δεῖ εἶναι· ἡ δὲ τιμὴ οὐκ έστιν έν τῷ τιμωμένω, άλλὰ μᾶλλον έν τῷ τιμῶντι. οὐχ ἄρα ἐν τῆ τιμῆ ἡ εὐδαιμονία. Δεῖ γὰρ τῷ εὐδαίμονι οίχειον είναι το άγαθον, χαι δυσαφαίρετον. Έτι διά τοῦτό τις την τιμην διώχει, ένα πιστεύση περί ξαυτοῦ ὅτι ἀγαθός ἐστι· καὶ διὰ τοῦτο ζητεῖ ὑπὸ τῶν φρονίμων τιμάσθαι, καὶ παρ' οἶς γινώσκεται. \* καὶ έπ' άρετη. Φαίνεται τοίνυν, ότι διά τοῦτό τις την τιμήν διώχει, ένα άγαθός δοχή καί σπουδαΐος διά τήν ἀρετήν· ώστε δῆλον, ὅτι οὐ δι' έαυτὴν ή τιμή διώκεται, άλλα δια την αρετήν. Και δια τοῦτο αὐτή μέν οὐχ ἄν εἴη ἔσχατον τέλος, ἀλλὰ μᾶλλον ἡ ἀρετή.

\*\* Έστι δὲ καὶ αὐτὴ ἀτελής, καὶ οὐκ ἄν εἴη ἐν αὐτῆ τὸ τέλειον ἀγαθόν, ἢ εὐδαιμονία · ὅτι δὲ ἀτελής ἐστι, δῆλον · δυνατὸν γάρ τινα ἔξιν ἀρετῆς ἔχειν, ἢ καθεύ-δοντα ἢ ἄλλον τρόπον ἀπρακτοῦντα διὰ βίου · ἢ κακο-παθοῦντα καὶ δυστυχοῦντα καὶ ἀτυχοῦντα τὰ μέγιστα, καὶ οὕτως ἀτελῆ τὴν ἀρετὴν ἔχειν. Τὸν δὲ οὕτω βιοῦντα οὐδεὶς ὰν εὐδαιμονίσειεν, μή που αὐτὸ ὑπόθοιτο, καὶ ὀνομάζοι εὐδαιμονίαν τὴν ἔξιν τῆς ἀρετῆς. Καὶ περὶ μὲν τοῦ καθ ἤδονὴν βίου καὶ τοῦ πολιτικοῦ εἴρηται. 'Ικανῶς γὰρ καὶ ἐν τοῖς ἐγκυκλίοις περὶ αὐτῶν εἴπομεν · περὶ δὲ τοῦ βίου τοῦ θεωρητικοῦ μετὰ ταῦτα ἐπισκεπτέον · νῦν γὰρ τὸ προκείμενον ἄλλο.

\*\*\* Εστι δὲ καὶ ἄλλος βίος ἐν αὐτοῖς θεωρούμενος τοῖς εἰρημένοις, ὁ τοῦ χρηματιστοῦ καὶ γὰρ καὶ ὁ τὴν ἡδινὴν καὶ ὁ τὴν τιμὴν διώκων χρήματα ἐθέλει συλλέγειν. Καὶ διὰ τοῦτο τρεῖς ἔφαμεν τοὺς μάλιστα προέχοντας βίους. Οὖτος γὰρ ἐν αὐτοῖς θεωρεῖται, καὶ ἔστι βίαιος. Οὖτε γὰρ τὸ ἀγαθὸν διώκει, ὁ τέλειόν ἐστιν, οὖτε πάνυ δοκεῖ διώκειν. "Όθεν οὐ πολλοῖς ἐστιν ἐραστός ὁλίγοι γὰρ εἶλοντο πάσης τῆς ἐν

opiniones. Quorum pro illo quod singuli sibi constituerunt ætatis degendæ genere, felicitatem definiunt : itaque et vulgus hominum et qui sunt intemperantes voluptatem dicunt felicitatem esse : ideoque vitam quoque voluptariam amplectuntur. Sunt enim tria potissimu n perpetua vitæ genera, unum voluptatibus plenum, aliud civile, tertium in rerum contemplatione et cognitione positum. Et horum quidem primum nihil habet surctum: quum plerumque hoc qui sequantur, nihilominus illiberales sint et pecudum vitam agant. Et tamen omnino non spernendum videtur, quia multi corum, qui amplissimos dignitatis gradus adepti sunt, hoc ætatis degendæ genus sibi constituentes similibus ac Sardanapalus voluptatibus serviunt. Secundum autem vita institutum præstantissimi mortalium, et qui virtulis atque honestatis studium amplissimi honoris putant, capere solent : fere enim vitæ civilis hic quem dico finis est; et quod ab omnibus petitur, honor est. Patet vero ne id quidem summum esse bonum, sed hoc quoque ex eo bonorum genere esse, qua videntur fantum esse bona et apparent. Nam illud vere bonum, quod beatum efficere aliquem potest, in ipso inesse oportel: at honor non inest in eo qui honoratur, sed potius in eo qui honorat; ergo in honore non inest felicitas. Quippe hominem felicem bonum aliquod proprium, et quod haud facile eripi queat, habere oportet. Adde quod honoribus nonnulli ideo student, ut viri boni esse sibi videantur : ac propterea ab hominibus prudentibus et ah iis quibus noti sunt honorari se volunt : idque virtutis causa. Apparet igitur, honorem idcirco peli ab aliquo, ut bonus videatur et honestus, idque propter virtutem : ut manifestum sit, non sua causa peti honorem, sed oh virtuten. Ideoque ne ipse quiden extremus finis esse poterit, sed potius virtus.

Quæ tamen ipsa virtus imperfecta est: neque in es summum bonum, id est, felicitas inesse quest: ipsam autem imperfectam esse liquet: fieri enim polesi, ul habitum virtutis consecutus sit aliquis, qui tamen aul dormiat, aut alia ratione toto vitæ tempore nihil sgat: aut etiam vexetur, aut miser sit vel in maximis malis versetur, atque ita imperfectam habeat virtutem. Eum vero, qui ita vivat, nemo beatum dixerit; tantum abeat, ut id pro concesso sumturus sit, ipsum virtutis habitum felicitatem esse. Et de vita quidem tum voluptaria tum civili diximus. Satis enim etiam in proniscuis disputationibus nostris de iis eginus: de contemplativa autem postea disserendum erit: aliud enim nunc nobis propositum est.

Est autem et aliud vitæ genus, quod in præcedentibus spectamus, hominum dico quæstui deditorum: etenim et ille qui voluptatem captat et qui honoribus stodet, pocuniam vult conficere. Quocirca tria maxime ætatis degendæ genera excellere diximus. Hoc enim in iis spectatur, et est quodammodo violentum. Neque enim quod summum est bonum sequitur neque omnimo sequi videtur. Quare non ita multis hoc videtur an-

<sup>\*</sup> Οἱ δὲ χαρίεντες κτλ. — \*\* Τάχα δὲ καὶ μάλλον κτλ. — \*\*\* Ὁ δὲ χρηματιστής κτλ.

βίψ σπουδής τέλος τὰ χρήματα ἔχειν. \*Οτι δὲ οὐδ' αὐτὸς τὸ ἔσχατον ἀγαθὸν ζητεῖ, πρόδηλον· ὁ γὰρ πλοῦτος διὰ τὴν χρῆσίν ἐστιν ἀγαθός, καὶ ἄλλου χάριν ζητεῖται, τιμῆς ἔνεκα ἢ ήδονῆς· τὸ δὲ ἔσχατον ἀγαθὸν δι' ἑαυτὸ δεῖ ἀγαθὸν εἶναι. Δι' δ μᾶλλον τὰ τρότερον λεχθέντα τέλη τις ὰν ὑπολάδοι, ήδονὴν λέγω καὶ τὴν τιμήν· δι' αὐτὰ <sup>6</sup> γὰρ ἀγαπᾶται. Φαίνεται δὲ οὐδ' ἐκεῖνα τὰ τέλεια ἀγαθά· καίτοι πολλοὶ λόγοι περὶ αὐτῶν ἐγένοντο πολλοῖς τῶν παλαιῶν, τῶν μὲν τὴν ήδονήν, τῶν δὲ τὴν τιμὴν λεγόντων ἔσχατον ἀγαθόν. Ταῦτα μὲν οὖν ἀφείσθω.

(Scripsi: \* γινώσκεται ] cod. γινώσκονται. — » δι' αδτά ] cod. δι' έκεϊνα.)

## Κεφ. η'.

"Ότι οὐκ ἔστι μία ἰδέα τοῦ ἀγαθοῦ.

\* Έπεὶ δὲ περὶ τοῦ ἐσχάτου τέλους ὁ λόγος ἡμῖν, δ δοκεῖ καθόλου τι ἀγαθὸν εἶναι, σκεπτέον περὶ τοῦ καθόλου πῶς λέγεται, καὶ εἰ ἔστι τις ἰδέα τοῦ ἀγαθοῦ. Καίτοι προσάντης ὁ λόγος οὕτος ἡμῖν, διὰ τὸ φίλους εἶναι τοὺς εἰσενεγκόντας τὸν περὶ τῶν ἰδεῶν λόγον. Ὁ δὲ λόγος, εἶναί τινα ἰδέαν ἐκάστου τῶν ὄντων, καθ' ἐαυτὴν ὑφεστηκυῖαν. Δόξειε δ' ἀν ἴσως βέλτιον εἶναι καὶ δεῖν, καὶ τὰ οἰκεῖα ἀναιρεῖν, ἐπὶ τῷ σῶσαι τὴν ἀλήθειαν α, ἀλλως τε καὶ φιλοσόφους ὄντας. ᾿Αμφοῖν γὰρ ὄντων φίλων, τῆς τε ἀληθείας καὶ τοῦ περὶ τῶν ιδεῶν εἰπόντος, ὅσιον προτιμᾶν τὴν ἀλήθειαν.

\*\* Οι δὲ ταύτην εἰσαγαγόντες την δόξαν οὐκ ελεγον ἐκείνων τῶν ὄντων μίαν ἰδέαν εἶναι, ἐν οῖς τὸ πρότερον καὶ τὸ ὕστερον ἦν. Καὶ διὰ τοῦτο οὐδὲ τοῦ ἀριθμοῦ μίαν ἐποίουν ἰδέαν, ὅτι τὸ πρῶτον καὶ δεύτερον ἔχει. Ἐπεὶ δὲ ἐν τῷ ἀγαθῷ τὸ πρότερον καὶ τὸ ὕστερόν ἐστι, φανερὸν ὅτι οὐκ ἀν εἴη μία αὐτοῦ ἰδέα.

"Οτι δὲ τὸ πρότερον καὶ τὸ ὕστερόν ἐστιν ἰδεῖν ἐν τῷ ἀγαθὸν καὶ ἐν τῷ ἀγαθὸν καὶ ἐν τῷ αὐσία, οἶον νοῦς ἡ θεός. Καὶ ἐν τῷ ποιῷ, αἱ ἀρεταί· καὶ ἐν τῷ πρός τι, τὸ χρήσιμον· καὶ ἐν τῷ ποσῷ, τὸ σύμμετρον· καὶ ἐν τῷ ποῦ, δίαιτα· ἡ γὰρ δίαιτα τόπος ἐστίν, ἐν ῷ εὖ διάγομεν· καὶ ἐν τῷ πότε, καιρός· ἔστι γὰρ ὁ καιρὸς ὁ ἐπιτήδειος ἐκάστῳ χρόνος. Καὶ ἐν τοῖς στερόν ἐστιν· ἡ γὰρ οὐσία προτέρα ἐστὶ τοῦ πρός τι. Καὶ ὅτι ἡ μὲν καθ' ἑαυτό ἐστι, τὸ δὲ ἐν ἔτέρῳ ἔχει τὸ καὶ ὅτι ἡ μὲν ἄσχετος, τὸ δὲ ἐν σχέσει ἐστί· παραφυάδι γὰρ ἔοικε καὶ συμβεδηκότι τοῦ ὄντος.

\*\*\* \*Ετι έπει τὸ ἀγαθὸν ἰσαχῶς λέγεται τῷ ὅντι, πολλαχῶς δὲ λέγεται τὸ ὄν, πολλαχῶς ἄν λέγοιτο καὶ τὸ ἀγαθόν, καὶ οὐκ ἄν εἴη κοινόν τι καὶ καθόλου καὶ ἔν· οὐ γὰρ ἄν ἐν πάσαις ταῖς κατηγορίαις ἐλέγετο, καθὼς εἴρηται, ἀλλ' ἐν μιὰ μόνη.

plectendum: paucissimi enim in constituenda vita omni studio solas pecunias tanquam finem quærendas sibi proposuerunt. Sed ne hoc quidem vitæ institutum finem bonorum sequi manifestum est: divitiæ enim propter usum bonæ putantur, aliamque ob causam expetuntur, honorem dico vel voluptatem: summum vero bonum per se bonum esse oportet. Quapropter eos potius quos supra exposuimus fines esse merito quis existimaverit, voluptatem dico et honorem: propter se enim adamantur. Veruntamen ne illi quidem bonorum videntur esse fines: quamvis multi apud veteres multa de iis disputaverint, quorum alii voluptatem, alii honorem summum bonum esse dixerunt. Sed hæc missa faciamus.

#### Cap. VIII.

#### Non esse unam boni speciem.

Quum hoc loco de fine ultimo, qui videtur universum quoddam bonum esse, nobis sit sermo; considerandum est quomodo universum dicatur, et num boni aliqua species sit; tametsi ardua nobis et lubrica hæc quæstio futura est, quod homines amici primum hanc de ideis disputationem introduxerunt. Quorum opinio fuit, singularum quæ sunt rerum, aliquam esse ideam, quæ per se subsistat. Forsitan autem præstare atque adeo oportere videatur, veritatis tuendæ causa vel nostra ipsorum decreta evertere, præsertim quum etiam nos philosophi simus. Etenim quum ambo nobis amici sint, veritas et Idearum auctor, veritatem certe æquum est præferri.

Qui porro hanc de qua agimus opinionem attulerunt, non statuebant unam esse illarum rerum ideam, in quibus prius et posterius esset. Quocirca ne numerorum quidem unam faciebant ideam, quia primum habent numeri et secundum. Quum vero in bono prius sit et posterius, manifestum est non posse unam esse illius ideam.

Prius autem în bono reperiri et posterius, apparet. Etenim et in substantia bonum est, ut mens vel deus. Et in qualitate, ut virtus : et in eo quod ad aliquid refertur, ut utile : et in quantitate, ut mediocre : et in ubi, ut domicilium : domicilium enim locus dicitur, in quo bene vivimus : et in quando, ut occasio : occasio autem tempus singulis rebus opportunum vocatur. Et similiter in aliis. In his vero prius est et posterius : eo enim, quod ad aliquid refertur, prior est substantia. Tum quod hæc per se subsistit, illud in alio; tum quod hæc libera et soluta est, illud vero alterius respectu dicitur, siquidem arboris pullo et entis accidenti simile est.

Præterea quando totldem modis nominatur bonum, quot modis nominatur ens, ens autem plurimis dicitur, plurimis quoque modis necesse est dici bonum, idque nec commune, nec universale, nec unum esse; non enim in omnibus categoriis, sicut dictum est, foret, sed in una tantum.

<sup>\*</sup> Cap. 6. τὸ δὲ καθόλου κτλ. — \*\* Οἱ δὲ κομίσαντες τὴν δόξαν ταύτην κτλ. — \*\*\* Ετι ἐπεὶ τάγαθὸν κτλ.

\* Ετι έπεὶ μιᾶς ίδέας μια έστιν ἐπιστήμη, ἢν ἀν καὶ μία ἐπιστήμη τοῦ ἀγαθοῦ, είγε ἢν μία ἰδέα. ᾿Αλλὰ τοῦτο οὐχ ἔστιν· οὐχ ἄρα μία ἐστὶν ἰδέα τοῦ ἀγαθοῦ. "Οτι δὲ πολλαὶ ἐπιστῆμαι τοῦ ἀγαθοῦ, φανερόν. Οὐ μόνον γὰρ τῶν ἐν διαφόροις ὅντων κατηγορίαις οὐχ ἔστι μία ἐπιστήμη, ἀλλὰ καὶ τῶν ὑπὸ μίαν. Οἷον ἐν τῷ πότε τὸ ἀγαθὸν ὁ καιρός ἐστιν. Οὖτος δὴ ὁ καιρὸς καὶ ἐν πολέμφ ἐστὶ καὶ ἐν νόσφ, οὐ τῆς αὐτῆς δὲ ἐπιστήμης· ἀλλ' ὁ μὲν ἰατρικὸς τὸν ἐν τῷ νόσφ καιρόν, ὁ δὲ στρατηγικὸς τὸν ἐν τῷ πολέμφ γινώσκει. Καὶ τὸ πόνοις. Καὶ τὸ μέν, γυμναστικῆς, τὸ δὲ ἰατρικῆς εἰδέναι.

\*\* \*Ετι έπελ έν τῷ ἀνθρώπω καλ έν τῷ αὐτοανθρώπω είς και δ αύτος όρισμός έστι, και έν τῷ ἐππφ και έν τῷ αὐτοίππφ, τῆ ιδέα δηλονότι εί γάρ διάφορος, πῶς άν είη αὐτοῦ ίδέα; φανερὸν ὅτι οὐδὲν διαφέρει ὁ ἄνθρωπος ή άνθρωπος, τοῦ αὐτοανθρώπου καὶ ἐπὶ πάντων δμοίως. ώστε και τὸ ἀγαθὸν ή ἀγαθὸν οὐδὲν διαφέρει τοῦ αὐτοαγάθου . Φανερόν γάρ, ὅτι οὐ διοίσουσιν ὡς άγαθά, δτι τὸ μὲν αὐτοάγαθον ἀίδιον, τὸ δέ, οὖ ὥσπερ οὐδὲ τὸ πολυχρόνιον λευκὸν τοῦ ἐφημέρου λευκότερον. Ούχ άρα ούτε Ελλου τινός των όντων ίδεα έστιν ύπερ αὐτό, οὕτε τοῦ ἀγαθοῦ. Οἱ δὲ Πυθαγόρειοι πιθανώτερον ξοίχασι λέγειν περί του άγαθου. το γάρ εν εν ή εχεγον τοῦ ἀγαθοῦ ἔταξαν συστοιχία, οἶς δη καὶ Σπεύσιππος ακολουθήσαι δοκεί. ή δε συστοιχία των αγαθών, ην έλεγον, αυτη· τὸ πέρας, τὸ περισσόν, τὸ έν, τὸ δεξιόν, τὸ ἄρρεν, τὸ εὐθύ, τὸ φῶς, τὸ τετράγωνον, τὸ πρεμοῦν, τὸ ἀγαθόν. Τη τινι καὶ ἐτέραν ἐποίουν άντιχειμένην. Τὸ ἄπειρον, τὸ ἄρτιον, τὸ πληθος, τὸ άριστερόν, τὸ θῆλυ, τὸ καμπύλον, τὸ σκότος, τὸ ξτερύμηχες, τὸ χινούμενον, τὸ χαχόν.

(Scripsi: \* ἐπὶ τῷ σῶσαι τὴν ἀλήθειαν] i. e. ἐπὶ σωτηρία τῆς ἀληθείας, ut ait Aristoteles; cod. ἐπὶ τὸ σῶσαι τὴν ἀλήθειαν. — b αὐτοαγάθου] cod. αὐτοαγαθοῦ. —)

# **Κεφ.** θ'.

"Οτι ούχ ἔστιν ίδέα μία τῶν χαθ' ἐαυτὰ ἀγαθῶν.

\*\*\* 'Αλλά περὶ μὲν τούτων ἄλλος ἔσται λόγος: ἐροῦμεν δὲ ἔτι περὶ τοῦ ἀγαθοῦ ἀκριδέστερον. Τὰ γὰρ
εἰρημένα δεῖταί τινος ἐξετάσεως καὶ ἀκριδείας, διὰ τὸ
μὴ περὶ παντὸς ἀγαθοῦ κατὰ μέρος εἰρῆσθαι τοὺς λόγους. Νῦν δὲ διελόντες ἀκριδέστερον ποιήσομεν τὸν λόγον. Διπλῶς τοίνυν λέγεται τὸ ἀγαθόν τὰ μὲν γὰρ δι'
ἔαυτά εἰσιν ἀγαθά, καὶ δι' ἔαυτὰ ζητοῦνται, καὶ ἀγαθὰ
λέγονται, καὶ ἀγαπῶνται τὰ δὲ οὐ δι' ἔαυτά, ἀλλὰ
δι' ἔκεῖνα: διώκονται γάρ, ὅτι φυλακτικά εἰσι τῶν δι'
ἔαυτὰ ἀγαθῶν, ἢ ποιητικά, ἢ τῶν ἐναντίων κωλυ-

Deinde quoniam unius ides una est scientia, una quoque boni foret scientia, si una esset idea. Atqui hoc non est 'ergo nec una boni est idea. Multas autan boni esse scientias manifestum est. Nam non solum eorum, ques in diversis categoriis sunt, non una est scientia, sed nec eorum ques uni subsunt. Exempí gratia in categoria quando bonum est occasio. Hast occasio et in bello et in morbo est, non ejusdem tames scientias: sed medicus occasionem ques in morbo, imperator cam novit ques in bello requiritur. Rursus mediocre, quod in categoria quantitatis est, atque in alimento et in laboribus. Et alterum quidem ars gymnastica, alterum vere medicina novit.

Insuper quum hominis et ipsius hominis una esdem que sit definitio, sicut equi et ipsius equi, id est, ides equi: (si enim alia esset, quomodo posset ipsius idea consistere?) apparet nihit differre hominem, qua homo est, ab eo quem ipsum vocant hominem, hoc est ab idea hominis : eodemque modo in reliquis : itaque el bonum, qua est bonum, nihil differt ab ipso bono. Patet enira, differre ista non posse ut hona, quia idea boni æterna est, alterum vero illud non est æternum: sicut nec res diu candida candidior habetur ea que unum diem candida est. Ex quo efficitur, nec alterias rei esse ideam supra ipsura, nec boni. Probabilius autem de bono loqui videntur Pythagorei : qui mum in eo quem statuehant bonorum ordine locant, quos cium Speusippus videtur esse secutus. Ipse autem bonorum ordo quem statuebant talis crat : finitura, impar, unum, dextrum, masculinum, rectum, lumen, quadratum, quiescens, honum. Cui alium rursus opponebant: iafinitum, par, plura, sinistrum, femininum, curvum, tenebras, altero latere longius, quod movetur, malum.

#### Cap. 1X.

Bonorum per se non esse unam ideam.

Verum de his alius erit dicendi locus: nunc de home etiam accuratius agamus. Ea enim quæ dicta sunt, diligentius tum examinanda tum explicanda erunt, quia nondum de omni hono singulatim disseruimus. Quare adhibita divisione accuratius in hac disputatione pergemus. Duobus ergo modis dicitur bonum: alia omin per se bona sunt, quæ et per se petuntur, et per se honomen habent, et per se amantur: alia autem contra non per se, sed propter illa: quia enim reliqua quæ per se bona sunt, vel conservant, vel efficiunt, vel contra

<sup>\* &</sup>quot;Ετι δέ, ἐπεὶ τῶν κατὰ μίαν ἰδέαν κτλ. — \*\* "Δινομήσειε δ' ἀν τις κτλ. — \*\*\* Τοῖς 🕉 λεχθεῖσιν ἀμφισδήτησις κτλ

τικά. Καὶ καθ' έαυτα μέν άγαθά, δγίεια, καὶ άρετή, τὸ φρονεῖν, τὸ δρᾶν· οὐ δι' έαυτα δέ, ἀσκήσεις, â πρὸς ἀρετήν φέρει, γυμνάσια, φαρμακεῖαι, â τῆς δγιείας ἕνεκα ζητοῦνται. Ταῦτα δὲ καὶ ἀφέλιμα καλοῦνται.

\* Διελόντες οὖν ἀπὸ τῶν ἀφελίμων τὰ ἀγαθά, ἃ καθ' έαυτά εἰσι, σκεψώμεθα εὶ μία ἰδέα τούτων ἐστί· φαίνεται τοίνυν μάταιον εἶναι, ἰδέαν λέγειν τῶν καθ' έαυτὰ ἀγαθῶν. Τί γὰρ ὰν τούτων καὶ διαφέροι, εἴπερ καὶ ταῦτα καθ' έαυτά εἰσιν ἀγαθά, καθάπερ ἐκείνη; Τὸ γὰρ φρονεῖν καὶ δρῷν, καὶ ήδοναί τινες αὶ σώφρονες, καὶ τιμαί, εἰ καὶ δι' ἄλλα ζητοῦνται, ἀλλ' ὅμως καὶ τωρὶς τῆς ἐκείνων προσθήκης αὐτὰ δι' ἑαυτὰ καὶ αἰρετά εἰσι καὶ διωκτά. "Ωστε κατὰ τοῦτο καθ' ἑαυτὰ ἐγαθά εἰσι, καὶ οῦ μόνη τῆ ἰδέα τοῦτο δώσομεν.

\*\* Έτι εἰ ἔστιν ἰδέα μία τῶν καθ' ἐαυτὰ ἀγαθῶν, αὐτὸς ὁ ὁρισμὸς τοῦ ἀγαθοῦ ἐφαρμόσει πᾶσι καθάπερ ὁ αὐτὸς ἐφαρμόζει λόγος ὁ τῆς λευκότητος ἔν τε χιόνι α καὶ ψιμυθίψ. αἰλλ' οὐκ ἔστι. Φρονήσεως γὰρ καὶ ἡδο-νῆς, καθ' δ ἀγαθά, διάφοροι οἱ ὁρισμοί. ἄλλο γὰρ τὸ τῆς ἡδονῆς ἀγαθόν, καὶ ἄλλο τὸ τῆς φρονήσεως.

(Scripsi : \* χιόνι] vulgo χίονι. — b ψιμυθίω ] vulgo ψιμμυθίω. —]

# Κεφ. ι'.

Ότι τὰ ἀγαθὰ κατ' ἀναλογίαν ἐνὶ ὀνόματι λέγονται καὶ ὅτι οὐδεμία βοήθεια τῷ ἡθικῷ ἀπὸ τοῦ τὴν ἰδέαν αὐτὸν εἰδέναι.

'Επεὶ δὲ τὰ ἀγαθά, χαθώς εἴρηται, οὐ συνωνύμως λέγονται, (οὐ γὰρ τὸν αὐτὸν ἔχουσιν δρισμόν) ζητητέον πῶς λέγονται. \*Η γὰρ δμωνύμως, ἢ ὡς τὰ ἀφ' ένός, ή πρός εν συντελοῦντα, ή χατὰ ἀγαλογίαν· ώσπερ λέγεται ό νοῦς ὀφθαλμός, ὅτι τὸν αὐτὸν λύγον έχει πρὸς τὴν ψυχήν, δν δ δφθαλμὸς πρὸς τὸ σῶμα. Δοχει δε τὰ άγαθά χατά άναλογίαν ενί δνόματι λέγεσθαι. Καθάπερ γάρ ψυχήν άγαθήν λέγομεν, οδτω καί πρόνον και τόπον. έχει γαρ αναλογον. και όπερ έν ψυχῆ άρετή, τοῦτο ἐν χρόνω καιρός, καὶ ἐν τόπω δίαιτα, καὶ ἐν ποσῷ συμμετρία. ᾿Αλλὰ ταῦτα μέν φωετέον νων. έξακριβουν γάρ ραέρ αυτών άγγλ αν είν φιγοσοφία οικειοτείου. ος λαβ τέ ήθική τα πτα προσήχει. Όμοίως δὲ χαὶ τὸ περὶ τῆς ἰδέας λέγειν χαθόλου· θεολογικοῦ γάρ τινος καὶ τοῦτο, καὶ οὐδέν συντελεί τῷ ζητοῦντι τὸ πολιτικὸν ἀγαθόν.

\*\*\* 'Η γὰρ ἰδέα τοῦ ἀγαθοῦ εἰ καὶ ἔστιν, ὅτις κοινῆ τῶν ἄλλων καὶ καθόλου κατηγορεῖται καὶ χωριστὸν τῶν ἄλλων καὶ καθ' ἔαυτὸ ὑφεστός, δῆλον ὡς οὐκ ἀν εἰη δυνατὸν ἀνθρώπῳ πρᾶξαι τοῦτο ἢ κτήσασθαι· ἡμῖν δὲ περὶ τοιούτου ἀγαθοῦ ὁ λόγος. Ἐν αὐτῷ γὰρ καὶ τὴν εὐδαιμονίαν συστῆναι δυνατόν· εὐδαιμονεῖ γάρ τις ἐν ῷ ἔπραξεν ἢ ἐν ῷ ἔκτήσατο. ''Ωστε οὐκ ἀν εἰη προσῆκον ἡμῖν περὶ τοῦ μὴ τοιούτου λέγειν· τάχα

ria depellunt, propterea expetuntur. Et per se quidem bona sunt sanitas et virtus, sapere, videre: non per se, exercitia, sicut exercitationes gymnasticæ, quibus virtutis causa utimur, et quæ valetudinis gratia adhibentur remedia. Hæc enim et utilia dicuntur.

Quamobrem primum ab iis quæ utilia appellantur, bona quæ per se sunt distinguamus, deinde num una aliqua eorum sit idea consideremus: videtur ergo ineptum esse, aliquam bonorum, quæ per se sunt, ideam ponere. Qualis enim harum rerum differentia erit, si et illa per se sunt, sicut hæc est? Etenim sapere et videre et voluptates quædam pudicæ et honores, licet propter alia petantur, nihilominus sine illis tamen ipsa per se et eligenda et expetenda sunt. Itaque eo nomine per se bona sunt, nec soli id ideæ ascribendum est.

Insuper si una bonorum que per se sunt est idea, eadem boni definitio omnibus conveniet: quemadmodum eadem candoris in nive et in cerussa finitio congruit: quod non fit. Prudentise enim et voluptatis, qua bona sunt, diversa est definitio: aliud enim voluptatis, aliud prudentise bonum est.

### Cap. X.

Bona proportione uno nomine appellari : deinde idea ipsius cognitionem nihil prodesse homini moralis philosophia studioso.

Quum ergo, quemadmodum dictum est, hona non simili nomine appellentur, ( non enim eandem definitionem habent), videndum est quomodo dicantur. Aut enun communi nomine notantur, vel ut ea quæ ab uno proficiscuntur vel quæ ad unum tendunt, aut proportione idem nomen habent : sicut mentem oculum vocamus, quia eandem ad animum, quam oculus ad corpus rationem habet. Videntur autem bona proportione eodem nomine affici. Nam quomodo animum bonum dicimus, sic et tempus et locum : proportionem enim habent : et quod in animo est virtus, hoc in tempore occasio, in loco domicilium, in quantitate modus est. Sed hæc nunc mittamus : quia alii potius philosophiæ accurata eorum convenit tractatio : neque enim talia ad ethicen pertinent. Similiter et universe de idea agere : quod theologum potius decet, neque quidquam illi prodest qui civile bonum quærit.

Etenim quamvis boni idea sit, quæ communiter et universe de alits dicatur, quæque ab alits sejuncta existimetur et per se subsistat : hanc tamen neque actioni humanæ accommodari, neque ab homine comparari posse manifestum est. Nos vero de tali nunc bono loquimur. Quippe in eo potest consistere felicitas : suis enim quisque actionibus aut possessionibus beatus redditur. Quare nec nostrum officium est, de alio bono disserere :

<sup>\*</sup> Xwologytes ody ath. . \*\* El & val tautá égt: ath ... \*\*\* El yan agl égtiv év ti ath.

δέ τω δόξειεν αν τουναντίον, βελτιον είναι μαλλον καλ συμφορώτερον είς τὸ πρᾶξαι καὶ κτήσασθαι τὰ κτητὰ καὶ πρακτά άγαθά, τὸ εἰδέναι αὐτὴν τὴν ἰδέαν τοῦ άγαθου. χαθάπερ γάρ παραδείγματι χρώμενοι ταύτη γνωσόμεθα, ποῖα τῶν πρακτῶν καὶ κτητῶν εἰσιν ἡμῖν άγαθά· κάν είδωμεν, έπιτευξόμεθα αὐτων. Πιθανότητα μέν οὖν έχει τινά οὖτος δ λόγος. ἔοικε δέ ταῖς έπιστήμαις διαφωνείν· πάσαι γάρ αί έπιστήμαι άγαθοῦ τινος ἐφίενται, καὶ τὸ ἐνδεἐς ἀναπληρῶσαι ἐπιζητούσιν. ώσπερ ίατρική μέν τὸ έλλείπον τῆς ύγιείας, γυμναστική δὲ τῆς ἰσχύος καὶ τῆς ἀνδρίας. Οὕτω δὲ έχουσαι πρὸς τὴν ζήτησιν τοῦ ἀγαθοῦ, τοῦ χαθόλου τούτου άγαθοῦ τὴν γνῶσιν παραλιμπάνουσιν οὐχ ἄν δὲ παρελίμπανον \*, εἰ βοήθειά τις ἢν αὐταῖς ἀπ' αὐτου. Βοήθημα γάρ τηλιχούτον απαντας άγνοειν τούς τεχνίτας και μη έπιζητείν, ούκ εύλογον. "Ωστε και διὰ τοῦτο ματαίαν τινὰ τὴν ἰδέαν εἶναι. ᾿Απορον καὶ τί ώφεληθήσεται ύφάντης ή τέχτων πρός την αὐτοῦ τέχνην, εὶ γινώσκει αὐτὸ τὸ ἀγαθὸν τὸ καθόλου, ἢ ίατρὸς πῶς ἰατριχώτερος ἔσται, ἢ στρατηγὸς πῶς αν γένοιτο στρατηγικώτερος, ό την ίδέαν αὐτην τοῦ ἀγαθοῦ τεθεαμένος οὐ γάρ τὸ χαθόλου ὁ τεχνίτης σχοπείώσπερ δ ίατρός. Οὐ γὰρ τὴν καθόλου ὑγίειαν » σκοπει, άλλά την του άνθρώπου μαλλον δέ, οὐδὲ τοῦ καθόλου ανθρώπου, αλλά την τοῦ ατόμου καθ' έκαστον γάρ ζατρεύει.

(Scripsi \* παρελίμπανον ] cod. παραλίμπανον.

- \* δγίειαν ] al. δγιείαν. -- )

## Κεφ. ια.

"Οτι τέλειόν ἐστιν ἀγαθὸν τὸ ζητούμενον τῆ πολιτικῆ τέλος, καὶ αὐταρκες.

\* Καὶ περὶ μέν τούτων ἐπὶ τοσοῦτον εἰρήσθω. Πάλιν δὲ ἐπανέλθωμεν ἐπὶ τὸ ζητούμενον, καὶ σκοπώμεν τί ποτ' αν είη. λέγω δή τὸ ζητούμενον τῆ πολιτικῆ τέλος. Έστι μέν γάρ άλλο ἐν άλλη τέχνη ἀγαθόν άλλο γάρ εν ἐατρικῆ, καὶ άλλο εν στρατηγικῆ, καὶ ταῖς λοιπαίς δμοίως εκάστη δε αγαθόν το τέλος εστίν, οδ ένεκα τὰ ἄλλα ποιεῖ. Φσπερ ἐν ἐατρικῆ μὲν ὑγίεια τὸ άγαθόν, καὶ ἐν στρατηγικῆ νίκη, καὶ ἐν οἰκοδομικῆ οίχια. Επεί τοίνου εν πάση πράξει και τέχνη εκεῖνό έπτι τὸ ἀγαθόν, οδ ἕνεκα τὰ ἄλλα γίνεται, τὸ τέλος δηλονότι και καθόλου εί ευρήσομεν το τέλος πασών τών πράξεων, οδ ένεκα πάσας ποιούμεν, τοῦτο αν είη τὸ ἐν πάσαις ταις πράξεσιν άγαθόν καλ καθάπερ Ιατρικόν άγαθὸν τὸ τέλος ἐστὶ τῆς ἰατριχῆς, καὶ στρατηγικόν, τὸ τέλος τῆς στρατηγικῆς. οῦτω καὶ πρακτικόν τι ἔσται άγαθόν, τὸ τέλος πασῶν τῶν πράξεων. Εἰ δὲ καὶ μή εν άλλὰ πλείω είη, ταῦτα αν είη τὰ πρακτὰ ἀγαθά. Τούτο δὲ τί ἐστι, πειρατέον ἔτι διασαφῆσαι ούπω γάρ τι περί αὐτοῦ σαφές εἴπομεν, ἀλλ' ἔτι ζητοῦsed forsitan e contrario satius esse duxerit quispiam et utilius ad ea bona quæ agi quæque possideri a nohi; possunt tum agenda tum comparanda, ipsam boni ideam cognitam habere : quam tanquam exemplar intuiti, quænam ex illis bonis bona nobis sint, et intelligenus et intellecta consequemur. Atqui probabiliter quiden hæc dicuntur, sed a scientiis atque artibus plurimum videntur discrepare. Nam aliquod bonum omnes expetunt, et id quod deest supplere nituntur : sicut melicina, quod ad sanitatem, ars gymnastica quod ad robu deest aut ad fortitudinem. Et tamen quamvis ita in boni investigatione versentur, nihilominus boni hujus universi scientiam prætermittunt . quod neutiquam fæerent, si ipsis illud subsidio foret. Nimirum non est verisimile aut consentaneum, artifices omnes tantum adjumentum fuisse ignoraturos, ac ne requisituros quidem. Ex quo etiam sequitur, vanam esse hanc ideam. Illud quoque maxime dubium et pæne inexplicabile est, quid utilitatis ad artem suam textor aut faber ex ipsius universi boni cognitione consecuturus sit, aut quo tanden modo vel medicus ad medendum vel imperator ad exercitum ducendum aptior sit futurus, qui ipsam boni ideam contemplatus fuerit. Id videlicet quod universale est non spectat artifex, ut nec medicus. Neque enim universam sanitatem spectat, sed hominis : immo vero ne universe quidem hominis, sed individui, quia singulis hominibus medicinam adhibet.

### Cap. XI.

Perfectum esse et per se sufficiens civilis prudentiz bonus.

Et de his quidem hactenus. Quare rursus ad priorem quæstionem revertamur, ut videamus, quis sit fais ille, quem civilis sibi proponit prudentia. Aliud enim in alia arte bonum est : siquidem aliud in medicina est. aliud in arte imperatoria et in reliquis eodem modo: bonum autem unicuique arti finis est, cujus causa celera agit. Sicut in medicina bonum est sanitas, in imperatoria arte victoria, in architectura domus. Quum ergo in omni tum actione tum arte illud sit bonum, cujus causa castera fiunt, ipse scilicet finis: in universum etiam, si omnium actionum finem illum invenerimus, cujus causa actiones istæ fiunt, hoc in omnibus actionibus bonum erit : et quemadınodum bonum medicum finis medicinæ, et imperatorium itidem est imperatoris artis : sic etiam omnium actionum finis bonum aliquod in agendo positum erit. At si non unus est finis, sed plures, utique hæc quæ agi possunt erunt bons. Sed danda nobis opera est, ut quis ille sit finis, planius erplicemus : quia nihil hactenus de eo explicate diximus,

<sup>\*</sup> Cap. 7. Πάλιν δὲ ἐπανέλθωμεν ατλ.

πελ τι ξατι. πεταραίνων λφό ο γολος ορρέν ψλησε πλέον, άλλ' εἰς τὸ αὐτὸ ἀφίχετο, δικαὶ ἐν τοῖς προοιμίοις έλέγομεν, δτι τὸ πάσης πράξεως τέλος, τοῦτο αν είη τὸ ἄγαθὸν καὶ τὸ ἄριστον. Ἐπεὶ τοίνυν πολλά φαίνεται τῶν πράξεων τὰ τέλη, τούτων δέ τινα οὐδ' έαυτα αίρούμεθα, άλλα δι' έτερα τέλη άλλων έπιστημῶν τῶν ἀρχιτεκτονικῶν, καθώς εἴρηται, καί εἰσι γρήσιμα πρὸς ἐκεῖνα, ὥσπερ ὁ πλοῦτος, ὁ τοῦ χρηματιστοῦ ἐστι τέλος, χρησιμεύει τῷ πολιτιχῷ εἰς τὸ ίδιον τέλος, καὶ δ αὐλός, τέλος μέν τοῦ αὐλοποιοῦ, χρήσιμον δὲ τῷ αὐλητῆ διὰ τὸ αὐλεῖν, δμοίως δὲ καὶ πάντα τὰ ὄργανα· ἐπεὶ τοίνυν εἰσί τινα τῶν τελῶν μή δι' έαυτα άγαθά, οὐκ αν είη πάντα τὰ τέλη τέλεια. Τὸ δὲ ἀγαθόν, οδ ἔνεκα πάντα πράττομεν, τέλειον δεῖ εἶναι· ὥστε οὐχ ἄν εἴη ἐν τῶν τοιούτων τελῶν, ἄπερ άτελη είσιν. Άλλ' εί μέν πολλά είσι τὰ τέλεια, τὸ τελειότατον τούτων εί δὲ ἔν, ἐχεῖνό ἐστι τὸ ζητούμενον εν πάσαις ταῖς ἀνθρωπίναις πράξεσιν ἀγαθόν. Καὶ τὸ μέν δι' έαυτὸ ζητούμενον τοῦ δι' ἄλλο ζητουμένου τελειότερον λέγομεν πάλιν δε επεί τινα των άγαθων καὶ δι' έαυτὰ καὶ δι' άλλα ζητοῦνται, ὅσπερ τὸ ὑγιαίνειν καί τὸ φρονείν, τελειότερον τούτων ἐστίν, ὅπερ δι' ξαυτό μόνον ζητείται, οὐδέποτε δὲ δι' άλλο καὶ οὐ μόνον χατά σύγχρισιν τελειότερον άλλου, άλλά χαί άπλως τέλειον άγαθον τοῦτό ἐστι. Τοιοῦτον δὲ ή εὐδαιμονία μάλιστα είναι δοχεί· ταύτην γάρ αίρούμεθα άει δι' ξαυτήν τιμήν δέ και ήδονήν και φρόνησιν, καὶ πᾶσαν ἀρετὴν αίρούμεθα μέν δι' ξαυτά: (μηδενὸς γάρ ἀποδαίνοντος ἄλλου ἀπὸ τῆς χτήσεως αὐτῶν, ξλοίμεθα αν ξχαστον αὐτῶν.) αίρούμεθα δὲ χαὶ τῆς εύδαιμονίας χάριν, διά τούτων ύπολαμβάνοντες εὐδαιμονήσειν. Την δε εύδαιμονίαν ούδεις αίρειται διά ταύτα, ή όλως δι' άλλο άλλά μόνον δι' έαυτήν. ώστε ή εύδαιμονία αν είη τὸ ζητούμενον παρά τῶν ἀνθρωπίνων πράξεων αγαθόν.

\* "Ετι δέ και έκειθεν δηλον και γάρ το τέλειον άγαθὸν δ ζητείται, αὐταρχες είναι δοχεί. Αὐταρχες δέ, δ άρχει οὐ μόνον ένί τινι ζωντι βίον μονώτην, άλλά καὶ γονεύσι καὶ τέχνοις καὶ γυναικί, καὶ όλως τοῖς φίλοις καὶ πολίταις. Ἐπεὶ καὶ τοῦ ἐν τούτοις ἀγαθοῦ ὁ άνθρωπος χρήζει, \* φύσει πολιτικός ών καὶ κοινωνικός. Καί δλως αδταρχές έστιν, δ μονούμενον, άρχιον χαί πίρετον ποιεί τον βίον και μηδενός ένδεα. τοιούτον δέ την εὐδαιμονίαν οἰόμεθα εἶναι. Φαίνεται ἄρα, τὸ ζητούμενον άγαθὸν την εὐδαιμονίαν εἶναι. "Ετι την εὐδαιμονίαν οὐ λέγομεν συναριθμεῖσθαι τοῖς άλλοις άγαθοῖς. τῶν γὰρ αίρετῶν ἡγούμεθα εἶναι τὸ ἄκρον καὶ εἰ σύστοιγον αὐτήν τοῖς ἄλλοις ποιήσομεν ἀγαθοῖς, φανερὸν ότι, εί προσθήσομέν τι τῶν άλλων αὐτῆ, αίρετωτέραν ποιήσομεν, καὶ ούτως οὐκ ἂν εἴη αὐτὴ τὸ ἄκρον τῶν αίθετών· το γάρ προστιθέμενον των άγαθων μετά τῆς εὐδαιμονίας άγαθόν τι άποτελέσει τῆς ευδαιμονίας αίρεsed adhuc quis sit quærimus: neque enim quidquam effecit, dum huc et illuc vagatur oratio, sed eodem revoluta est, nec aliud probavit, quam actionis, ut in procemio diximus, cujusque finem hoc esse, quod bonum dicimus et optimum. Quum ergo multi videantur esse actionum fines, atque horum quidam non per se, sed ob alios aliarum scientiarum fines, qui principes vocantur, ut supra dictum est, expetantur ac propterea utiles existimentur, sicut divitiæ, qui lucripetæ finis est, homini rerum civilium perito ad finem suum possunt prodesse, et tibia quæ sinis est tibiarii, nihilominus tibicini ad canendum conducit, et similiter instrumenta reliqua : quum ergo, inquam, fines quidam sint, qui per se non sint boni, sequetur nec omnes fines perfectos esse. Illud vero cujus causa omnia facimus, perfectum esse oportet bonum : quare nec inter illos fines erit, qui non sunt perfecti. Quodsi multi sunt perfecti, is qui perfectissimus erit : sin autem unus, hoc jam illud erit, quod in omnibus humanis actionibus quærimus bonum. Jam id certe quod per se peti solet, eo quod ob aliud petitur, perfectius dicimus : rursusque quum talia sint bona quædam, ut et per se et ob aliud petantur, sicut valere et sapere, horum perfectiora sunt que per se semper, neque unquam ob aliud petuntur : atque hujusmodi quidem bonum non alterius tantum respectu, sed simpliciter et absolute perfectum est. Tale autem maxime videtur esse felicitas : hanc enim semper per se expetimus: honorem contra, voluptatem ac prudentiam cæterasque per se quidem petimus virtutes (quamvis enim possessionem earum nihil aliud sequatur, tamen singula qualia sunt petimus) nihilominus tamen et felicitatis causa petuntur, quod per ea felices futuros nos judicamus. Felicitatem vero nec harum, nec omnino cujusquam alius rei causa quisquam petit, sed per se tantum : ex quo sequitur, felicitatem esse illud quod humanæ actiones sibi proponunt bonum.

Præterea id ipsum et hinc intelligi potest : etenim perfectum illud quod quæritur bonum, per se sussicere videtur. Sufficere autem illud creditur, quod non uni tantum qui vitam degit solitariam sufficiat homini, sed quod parentibus etiam, uxori et liberis, omninoque caeteris tum amicis sufficit tum civibus. Quippe tali bono, quod ad hos etiam pertineat, opus est homini ad vitam societatemque civilem nato. Denique sufficiens hoc est, quod si demas reliqua, sufficientem per se vitam et expetendam facit, ita ut nulla re egeat : talem autem esse felicitatem putamus. Unde apparet, felicitatem esse illud quod quærimus bonum. Insuper felicitatem non dicimus cum reliquis conjungi bonis, quia corum quæ expetuntur bonorum extremum eam esse arbitramur: nam si in reliquorum bonorum ordine eam locemus, illud eveniet, ut si aliud illi adjungamus, eam optabiliorem etiam faciamus; unde sequetur, summum eam bonum

<sup>\*</sup> Φαίνεται δέ καὶ έκ τῆς αὐταρκείας κτλ.

τώτερον τοιούτον δὲ καὶ τὸ ζητούμενον ἀγαθόν ἐστι, οὰ συναριθμούμενον τοῖς ἄλλοις καὶ τῶν αἰρετῶν ἄκρον ὑπάρχον τέλειον γάρ ἐστι τὸ δὲ τέλειον, αἰρετώτατον ἀκεὶ γὰρ τοῦς ἀλλοις καὶ τῶν αἰρετώτατον ἀκεὶ γὰρ τὸ τελειότερον ἀγαθὸν μᾶλλον αἰρούμεθα ἡ ἄρα ἀτορίαν ὁ περὶ τοῦ αὐτάρχους λόγος. Εὶ γὰρ τότε τὸ ἀγαθὸν αὐταρκές τινι, ὅταν αὐτῷ καὶ πᾶσι τοῖς οἰκείοις ἀρκέσῃ, καὶ τοῖς πολίταις, καὶ τοῖς φίλοις, καὶ ἔτι τοῖς οἰκείοις καὶ συγγενέσιν ἐκείνων, ἐπεὶ τοῦτο εἰς ἄπειρον πρόεισιν, οὐκ ἀν συσταίη τὸ αὕταῦτο ἐτὶ τοῖς οἰκείοις καὶ συγγενέσιν ἐκείνων, ἐπεὶ τοῦτο εἰς ἀπειρον πρόεισιν, οὐκ ἀν συσταίη τὸ αὕταῦτο, ἐφ' οὐς δεῖ προῖέναι τὸ ἀγαθόν. ᾿Αλλὰ τοῦτο κειμένου.

(Seripsi : \* χρήζει ] vulgo χρήσει. — )

# Κεφ. ιβ'.

"Οτι έν τη κατά λόγον του άνθρώπου ζωή ή εὐδαιμονίσ συνίσταται, καὶ ἔστι ψυχής ἐνέργεια κατ' ἀρετήν ἐν βίφ τελείφ.

🛂 Τὸ μέν οὖν λέγειν τὴν εὐδαιμονίαν αὐτὸ εἶναι τὸ ζητούμενον τῆ πολιτικῆ ἀγαθὸν τὸ ἄριστον, δμολογούμενόν τι φαίνεται. Ποθείται δὲ λεχθηναι περί αὐτης έναργέστερον, τί έστι. Τοῦτο δὲ γένοιτ' ἄν, εὶ τὸ ἔργον εύρήσομεν τοῦ ἀνθρώπου, καθ' δ ἐστιν ἄνθρωπος. 12 σπερ γάρ παντός τεχνίτου άγαθὺν ἐν τῷ ἔργφ αὐτοῦ ἐστι, καὶ αὐλητοῦ μέν ἐν τῷ αὐλεῖν, ἀγαλματοποιοῦ δὲ ἐν τῷ ἀγάλματι, καὶ ὅλως ἐπὶ παντὸς ἔργου καὶ πράξεως ούτως έχει, ούτω καὶ τὸ ἀνθρώπινον ἀγαθὸν ἐν τῷ ἔργῳ αὐτοῦ ἐστιν, εἴπερ τι ἔργον ἐστὶ τοῦ άνθρώπου, καθ' δ έστιν άνθρωπος. Πότερον οὖν τέχτονος μέν χαί σχυτέως έστιν έργα τινά χαί πράξεις, άνθρώπου δε οὐδέν έστιν άλλ' ἀργὸν πέφυχεν; ή χαθάπερ δφθαλμοῦ καὶ χειρός καὶ ποδὸς καὶ δλως έκά. στου τῶν μορίων φαίνεταί τι ἔργον, οὕτω καὶ ἀνθρώπου παρά πάντα ταῦτα θείη τις έργον τι.

Τί οὖν ἐστι τὸ τοῦ ἀνθρώπου ἔργον; τὸ μὲν οὖν ζῆν κοινόν ἐστι καὶ τοῖς φυτοῖς ἡμεῖς δὲ τὸ ἴδιον τοῦ ἀνθρώπου ζητοῦμεν. ὥστε ἐατέον τὸν περὶ τούτου λόγον. Ἐπεὶ δὲ μετὰ τὴν θρεπτικὴν καὶ αὐξητικὴν ζωήν, τὴν φυτικὴν δηλονότι, ἔπομένη ἐστὶν ἡ αἰσθητική, ἔγγιον γὰρ τῆς λογικῆς, σκεπτέον καὶ περὶ αὐτῆς. ᾿Αλλὰ καὶ αὕτη κοινὴ καὶ ἔπτω καὶ βοί, καὶ παντὶ ζώω. "Ωστε οὐδὲ αὐτή ἐστι τὸ ζητούμενον ἔργον τοῦ ἀνθρώπου. Λείπεται δὴ ἡ ἐν λόγω πρακτικὴ ζωή. Καὶ αὕτη ε δὲ διπλῆ τις φαίνεται. Τὸ μὲν γὰρ αὐτῆς άλογον μέν, ἔπιπειθὲς δὲ καὶ ὑπεῖκον τῷ λόγω τὸ δὲ λόγον ἔχον καὶ διανοούμενον. Καὶ τὸ μὲν λόγον ἔχον καὶ διανοούμενον τάττεται καὶ ἡυθμίζεται. "Ωστε τὸ λογικὸν κυριώτερον ἀνθρωπίν»

non fuisse. Nimirum illud quod felicitati adjungetur, aliquod ipsa felicitate optabilius efficiet bonum : hoc vero quod quærimus bonum tale est, ut cum reliquis conjungi non debeat, sed corum omnium, quas eligenda perhibemus, sit summum : est enim perfectum : quod autem perfectum est, maxime est expetendum : semper enim quo perfectius est bonum, eo magis etiam illud consectamur: hinc patet, felicitatem esse finem nobis propositum. Sed dubitatur in hac quæstione de boso per se sufficiente. Si enim tum demum sufficiens homini bonum est , quum ipsi ejusque familiaribus omnibus et civibus et amicis, rursusque illorum familiaribes et propinquis sufficit, quod in infinitum abit, nusquam consistet illud quod sufficiens dicitur bonum. certus aliquis, ad quem usque progredi hoc bonum oporteat, constituendus erit amicorum terminus. de re posthac commentabimur; nunc ad propositum revertamur.

#### Cap. XII.

Felicitatem in ea, quam homo ad rationis normam dirigit vita constare, eamque esse functionem muneris anumi honestam in vita perfecta.

Summum igitur illud, quod prudentia civilis quærit bonum, felicitatem dici posse, constare videtur inter omnes. Res autem poscere videtur, ut planius de ea disseramus, et quid illa sit ostendamus. Quod fiet, si prius exploraverimus , quodnam sit opus hominis , quatenus est homo. Etenim ut artificis cujuslibet bonum in cjus opere consistit, et tibicinis quidem in tibiarum cantu, statuarii autem in statua, omminoque eodem modo in omni opere et actione : sic et hominis bonum in ejus opere cernitur, siquidem aliquod hominis opus est, qua est homo. Utrum ergo fabri et sutoris opera aliqua sunt et aliquæ actiones, hominis autem nullum erit, sed animal ad desidiam natum reperietur? an potius ut oculi, manus, pedis singulorumque adeo membrorum suum cujusque opus ac munus est, sic haminis quoque præter hæc omnia opus aliquod esse statuemus? Quodnam ergo hominis opus erit? Nam vivere quidem cum plantis et fruticibus ei videtur esse coramune; at nos proprium hominis opus quærimus : quamobrem nihil amplius de hoc dicendum est. Quum vero post vitam alendi augendique vi et facultate præditare, quam plantis tribumus, sequatur vita sentiendi vim habens, quippe quæ ad rationalem proprius accedat, de hac etiam agendum erit. Porro et hæc equo et bovi reliquisque communis est animalibus. Quocirca ne hoc quidem erit opus illud hominis, quod quærimus. Relinquitur ergo vita rationalis, quæ ad agendum apta sit. Sed et hæc duplex videtur. Altera enim pars ejus ratione quidem caret, quamvis rationi obtemperet et cedat : altera vero ratione prædita est cogitandique munere fungitur. Et ea quidem quæ ratione est prædita et cogitationis particeps, disponit et ordinat : quæ autem ratione caret, disponitur et ordinatur. Quamobrem rationali

<sup>\*</sup> Ποθείται δὲ ἐναργέστερον κτλ.

ενέργειά εστιν, επεί και τοῦτό εστιν ενέργεια θάτερον γαρ παθητικόν λέγεται.

Εστι τοίνυν έργον ανθρώπου ψυχής ενέργεια κατά λόγον, σταν διανοῆται b, ή οὐκ ἄνευ λόγου, σταν κατά το παθητικόν μέρος κινηται <sup>c</sup> μετά λόγου. Έπεὶ τοίνυν ενέργειά έστιν άνθρωπίνη ή κατά λόγον, εί καὶ εὖ καὶ καλώς γίνοιτο, οὐδὲν κωλύει ἀνθρωπίνην ἐνέργειαν πάλιν είναι ου γάρ έτερογενή το του χιθαριστου έργον καί τὸ τοῦ σπουδαίου κιθαριστοῦ. κιθαριστοῦ μέν γάρ τὸ χιθαρίζειν, σπουδαίου δὲ τὸ εὖ χιθαρίζειν. Καὶ ούχ εἰσὶν ἐτερογενῆ· ὥσπερ οἰδὲ δ ἴππος τοῦ ἀγαθοῦ ίππου έτερος τῷ γένει. Εἰ δ' ούτω ταῦτα, ἀνθρώπου δε τίθεμεν έργον ζωήν τινα, ταύτην δε ψυχῆς ενέργειαν και πράξεις μετά λόγου, σπουδαίου άνθρώπου άν είη έργον, τὸ εὖ καὶ καλῶς κατά λόγον ἐνεργεῖν. Εὖ δέ τι καὶ καλῶς γίνεται ἔκαστον, κατά τὸ προσῆχον αὐτῷ ἀγαθόν, χαὶ ἡ ἀνθρωπίνη ἄρα ἐνέργεια εὖ και καλώς έσται, κατά τὸ προσήκον αὐτῷ ἀγαθόν. Τὸ δὲ προσήχον αὐτῷ ἀγαθὸν ἡ ἀρετή ἐστιν. Δστε τὸ ανθρώπινον αγαθόν έχεινο αν είη, ψυχης ένέργεια χατ' άρετήν.

\*\* Εἰ δὲ πολλαὶ αἱ ἀρεταί, κατὰ τὴν ἀρίστην αὐτῶν καὶ τελειοτάτην α. Εὕρηται ἄρα τὸ ἀνθρώπινον ἀγαθόν. Τὸ δὲ ἐν ἐκάστῳ ἀγαθόν, τὸ τέλος ἐστίν, ὥσπερ εἴρηται. Εὕρηται ἄρα τὸ τέλος τῶν ἀνθρωπίνων πράξεων. Τὸ δὲ τέλος τῶν ἀνθρωπίνων πράξεων ἐδείχθη ταὐτὸν τῆ εὐδαιμονία ἡ εὐδαιμονία ἄρα εὕρηται, ὅπερ ἔδει ποιῆσαι.

παχάριον χαι εὐδαίμονα μία ήμέρα οὐδὶ όλίγος χρόχελιδών ἔαρ οὐ ποιεῖ, οὐδὶ μία ήμέρα· οὕτω δὶ οὐδὶ \*\*\* ἔργος μία γὰρ

voc.

(Scripsi: αὐτη] cod. αὐτη. — δ διανοῆται] cod. διανοεῖται. Vide Hermannum ad Viger. p. 792 et Bast. ad Greg. Cor. p. 115. — ° χι-νῆται] cod. χινεῖται. — α τελειοτάτην] cod. τελειωτάτην. —)

parti magis proprie tribuitur hominis efficacia, siquidem hæc est efficacia; altera enim patibilis vocatur.

Est ergo opus hominis functio muneris animi rationi consentanea, quoties nimirum intelligit, aut ratione non carens, quoties in patibili parte cum ratione movetur. Quum igitur hominis efficacia rationi sit consentanea, si bene illa recteque fiat, nibil obstabit, quin rursus sit hominis efficacia: sicut nec diversi generis citharistæ et boni citharistæ opus est : citharistæ enim est citharam pulsare, boni autem, bene. Neque enim ista genere inter se differunt : sicut nec equus genere a bono equo diversus est. Quodsi hæc ita se habent, hominisque opus esse statuimus vitam aliquam, hanc vero functionem muneris animi et actiones cum ratione conjunctas, boni hominis opus erit, bene et honeste, ut decet, hoc munere fungi. Bene autem singula et honeste fieri dicuntur secundum suum cujusque bonum: quare et hominis efficacia ad ipsius bonum accommodata recte ac decenter se habehit. Sed conveniens ei bonum virtus est. Itaque hominis bonum erit functio muneris animi virtuti consentanea.

Quodsi multæ sint virtutes, optimæ earum et perfectissimæ consentanea erit. Atque ita hominis bonum invenimus. Bonum autem in singulis finis est, ut jam diximus. Quapropter et finem humanarum actionum invenimus. Finem vero humanarum actionum eundem esse cum felicitate demonstravimus: ideoque et ipsam, quod propositum nobis erat, felicitatem invenimus.

Quin etiam hominis opus, ut plane sit perfectum, si vita perfecta esse oportet. Ut enim una hirundo ver non efficit, nec dies unus: sic nec dies unus, neque exiguum tempus efficit felicem ac beatum.

Sic igitur hominis bonum, felicitas, definiatur, functio muneris animi virtuti consentanea in vita perfecta. Primum enim fortasse boni notio adumbranda, deinde pingendi artificum more ejus tanquam imago, sic boni quam proponimus definitio expingenda nobis et perficienda est. Nam quæ bene delineata sunt, promovere suisque velut membris et articulis distinguere, consentaneum et cujusvis esse videtur: quum etiam tempus talium rerum inventor et adjutor bonus prosit. Unde et artes incrementum ceperunt; cujuslibet enim hominis est, id quod deest, addere.

<sup>\*</sup> Εἰ δέ ἐστιν ἔργον ἀνθρώπου κτλ. — \*\* Εἰ δὲ πλείους αἰ ἀρεταί κτλ. — \*\*\* Ἐτι δὲ ἐν βίφ τελείφ κτλ. — \*\*\*\* Π=οιγεγράφθω μὲν οὖν κτλ.

"Οτι δεί κατὰ τὸ προσήκον τἢ ύλη τοὺς περὶ αὐτῆς λόγους ἀπαιτείν. Καὶ ὅτι οὐκ ἐν ταῖς ἀρχαῖς τὸ διότι ζητήσομεν.

Χρή δὲ καὶ τῶν προειρημένων λόγων μεμνῆσθαι, καί την ακρίδειαν μη δμοίως εν απασιν απαιτείν, άλλ' εν έχάστοις κατά την ὑποχειμένην ὕλην· χαὶ ἐπὶ τοσοῦτον, ἐφ' ὄσον οἰκείον τῆ μεθόδω. Καὶ τέκτων καὶ γεωμέτρης ούχ όμοίως έπιζητοῦσι την όρθην. Εχαστος λαρ, εμ, οσον οιχειον τἢ μδοχειπενώ πτηοορώ. ο περ γάρ τέχτων τοσούτον έπιζητεί, δσον γρησιμεύσει αὐτῷ πρὸς τὸ ἔργον. ὁ δὲ γεωμέτρης αὐτήν όρθην ζητεῖ, τί ἐστι καὶ ποῖόν τι οὐ γὰρ ἔργον τι κατασκευάσαι βούλεται δι' αὐτῆς, άλλὰ τὸν άληθῆ ζητεῖ περί αὐτῆς λόγον. Τὸν αὐτὸν δὴ τρόπον καὶ ἐν τοῖς ἄλλοις ποιητέον, όπως μή τὰ πάρεργα τῶν ἔργων πλείω γίνηται. Εί γάρ τὸν τέχτονα ἀπαιτήσομεν τὸν περί τῆς δρθης λόγον, δπερ πάρεργόν έστιν αὐτῷ πρὸς τὸ έργον, πλείονος ζητήσεως αὐτῷ δεήσει, ή τὰ πρὸς τὰ τέχνης έργα. Ούχ ἀπαιτητέον δὲ οὐδὲ τὴν αἰτίαν δμοίως ἐν απασιν. Ίχανὸν γὰρ έν τισιν, εὶ δειχθεῖεν καλῶς δτι είσί, καὶ εὶ μή προσθήσομεν τὸ διότι. Τοῦτο δὲ συμδαίνει και περί τὰς ἀρχὰς τῶν ἐπιστημῶν. ἐν αὐταῖς γάρ οὐ τὸ διότι ζητήσομεν, άλλά τὸ ὅτι μόνον. Καὶ τοῦτο έν πάσαις ἐπιστήμαις ἀρχή ἐστιν· εἰ γὰρ ζητήσομεν των άρχων αλτίαν, οὐδέποτε άρξόμεθα, άλλ' έπ' άπειρον βαδιούμεθα. Φανερόν δέ γίνεται έν ταῖς αρχαίς το ότι, η έπαγωγή, η αίσθήσει, η έθισμώ. έπαγωγή μέν, ώσπερ τὰ τῷ αὐτῷ ἴσα, καὶ ἀλλήλοις έστιν ίσα δείξομεν γάρ άριθμούς τινας καλ μεγέθη εισαγαγόντες. επαγωγή γάρ εστιν ή από των μεριχών δείξις αλσθήσει δέ, όταν δειχνύη δ φυσικός τὸ πῦρ θερμόν, και το ύδωρ ψυχρόν, άτινα άρχαι είσι τῆς ἐπιστήμης. Ἐθισμῷ δὲ αἱ ἀρχαὶ τοῦ ἡθικοῦ γινώσκονται. Καὶ γὰρ ἀδύνατον εἰς γνῶσιν ἐλθεῖν τῶν περὶ άρετης λόγων μή έν έθει γενόμενον των σπουδαίων πράξεων, ως εν τῷ ς είρηται κεφαλαίω. Πειρατέον δε μετέρχεσθαι έχαστην των αρχών χαθώς πέφυχε δείχνυσθαι, και σπουδαστέον, δπως δι' δρισμού φανῶσι καλῶς. Μεγάλην γὰρ παρέχουσι βοήθειαν ταῖς αποδείξεσι ταϊς έπομέναις αὐταῖς. Καὶ διὰ τοῦτο φαίνεται πλέον ή τὸ ήμισυ τῆς ἀποδείξεως δύνασθαι τήν άρχήν, καὶ πολλά τῶν ζητουμένων ἐμφανῆ γίνεσθαι δι' αὐνῆς: ἐν γὰρ τῆ μείζονι προτάσει ἀεὶ ἡ ἀρχή παραλαμβάνεται· ή δὲ μείζων πρότασις τὸ πᾶν δύναται της αποδείξεως σχεδόν. Και ίσως εί και δι' άλλην αίτίαν, άλλά και διά τοῦτο μείζων καλείται.

(Scripsi : \* χρησιμεύσει ] codex χρησιμεῦσαι.
— \* δειχνύη ] vulg. δειχνύει. —)

Pro ratione materiæ varias disputationes que de ca habeantur desiderari. Item causam rei in principiis non queri.

Verum et ea meminisse nos oportet quæ supra dicta sunt, et summam subtilitatem non peræque in o inibus requirendam esse, sed in unaquaque re pro materiæ subjectæ ratione, et quoad docendi via et ratio patitur. Nam faber et geometra non eodem modo rectum angulum inquirunt : singuli enim prout rationi suæ convenit, hoc agunt : faber quidem, quatenus operi suo conducere existimat : geometra vero ipsum per se considerat, hoc est, quid sit et qualis : neque ejus beneficio aliud opus efficere vult, sed veram tantum ejus rationem perquirit. Eodem igitur modo et in cecteris omnibus faciendum est, ne operum accessiones et ornamenta operibus ipsis ampliora exsistant. Si enim ex fabro rationem recti anguli quæramus, quæ res ad institutum operis illius non pertinet, difficilius eam inveniet, quam quæ ad artis opera spectant. Neque vero in omnibus æque causa flagitanda est. Quippe satis esse debet in quibusdam, si bene demonstratum sit ea esse, etiamsi non addatur, cur sint. Hoc autem in disciplinarum ctiam principiis fieri solet, in quibus non cur sint quærimus. sed esse ea tantum statuimus. Atque hoc commune omnibus disciplinis principium est : si enim principiorum semper rationem quæremus, nunquam incipiemus, sed in infinitum potius abibimus. Sed esse principia planum facimus aut inductione, aut sensu aut consuctudine: inductione, ut quum dicimus, quæ eidem æqualia sunt, etiam inter se esse æqualia : siquidem demoustratio erit, quum numeros et magnitudines inducemus : probatio enim a particularibus est inductio : sensu vero, ut quum ignem calere, aquam frigere physicus demonstrat ; quæ quidem principia sunt scientiæ : consuetudine denique moralis philosophiæ principia cognoscuntur. Neque enim sleri potest, ut aliquis disputationes de virtute habitas intelligat, qui non prius honestis actionibus assueverit : sicut in sexto a nobis capite dictum est. Quare danda est opera, ut singula principia persequamur, quemadmodum suæ naturæ convenienter tradi solent, atque id studendum, ut definitione bene declarentur. Multum enim ad ipsas illas quæ sequuntur demonstrationes conferunt. Quamobrem principium plus quam dimidium totius demonstrationis valere videtur, multaque eorum quæ in quæstionem veniunt illius ope explanatur; semper enim ir majore propositione assumitur principium : major vero propositio omnia fere potest in demonstratione. Et fortasse, quemadmodum et aliam ob causam, ita etiam ob hanc major vocatur.

Κεφ. ιδ'.

Ότι οὐ παντη ἀπφδουσιν οἱ λεγόμενοι περὶ τῆς εὐδαιμονίας παρὰ τῶν παλαιῶν λόγοι τῷ λεχθέντι αὐτῆς όρισμῷ.

\* Ταῦτα μεν οὖν χαθόλου περί τῶν ἀρχῶν εἴρηται. Περί δε τζε προκειμένης ήμιν άρχης, της εὐδαιμονίας δηλονότι, σχεπτέον έτι ου μόνον τον δρισμόν αυτής έζετάσαντας, καλ τοὺς λόγους τοὺς συμπεράναντας αὐτόν, άλλά καὶ τοὺς λεγοιιένους περὶ αὐτῆς παρά τῶν παλαιῶν ἀληθεῖς λόγους, εἰ συνάδουσι τῷ δρισμῷ. Τῷ μὲν γὰρ ἀληθεῖ δρισμῷ καὶ πάντα συνάδει τὰ προσόντα τῷ δριστῷ, καὶ διὰ τοῦτο καὶ τ' ἄλλα τὰ λεγόμενα περί αὐτοῦ. Τῷ δὲ ψευδεῖ ταγὸ διαφωνεῖ τὸ ἀληθές. Τῶν ἀγαθῶν τοίνυν εἰς τρία διαιρουμένων, καὶ τῶν μὲν λεγομένων ἐκτός, τῶν δὲ περὶ ψυγήν, τῶν δὲ περὶ σῶμα. τὰ περὶ ψυχήν ἀγαθά χυριώτατα και μάλιστα άγαθά κοινή πάντες λέγομεν. Περί ψυχήν δε λέγομεν αγαθά τάς πράξεις και τάς Ούχοῦν αἱ ψυχιχαὶ πράένεργείας τὰς ψυχικάς. ξεις καὶ ἐνέργειαι αἱ άγαθαὶ κυριώτατα καὶ μάλιστά είσιν άγαθά. Έν τη κατά ψυχην άρα άγαθη ένεργεία το χυριώτατον και μάλιστα άγαθον συνίσταται. Τουτο δέ έστιν ή εὐδαιμονία. "Εστιν άρα ή εὐδαιμονία ψυχῆς ἐνέργεια κατ' άρετήν, καὶ κατά ταύτην την δόξαν παλαιάν οὖσαν, καὶ δμολογουμένην ύπὸ τῶν φιλοσοφούντων.

\*\* "Όρθῶς δὲ πράξεις τινὲς λέγονται καὶ ἐνέργειαι ἡ εὐδαιμονία· οὕτω γὰρ ἂν εἴη τῶν περὶ ψυχὴν ἀγαθῶν καὶ οὐ τῶν ἐκτός.

\*\*\* Διλ τοῦτο καὶ δ εὐδαίμων εὖ πράττειν λέγεται καὶ εὖ ζῆν· δ ἐνέργειαν καὶ πρᾶξιν δηλοῦσι.

\*\*\*\* Φαίνεται δὲ ὅτι καὶ τὰ ζητούμενα παρὰ τῶν ἀνθρώπων εἰς τὴν εὐδαιμονίαν ἐνυπάρχουσι τῷ λεχθέντι. Τὰ ἐπιζητούμενα δὲ τοῖς μὲν ἀρετή, τοῖς δὲ φρόνησις, ἄλλοις δὲ σοφία τις.

\*\*\*\*\* Τοῖς δὲ καὶ πάντα ταῦτα εὐδαιμονία εἶναι δοκεῖ. Τοῖς δὲ τούτων τι μεθ' ἡδονῆς, ἀλλὰ τῆς ἀπ' αὐτῶν τούτων τικτομένης.

\*\*\*\*\*\* Ετεροι δέ καὶ τὴν ἐκτὸς εὐετηρίαν συμπαραλαμδάνουσι. Τούτων δὲ τὰ μὲν πολλοὶ καὶ παλαιοὶ λέγουσι, τὰ δὲ δλίγοι καὶ ἔνδοξοι ἄνδρες· ὧν οὐδετέρους εὔλογον τῆς ἀληθείας ἐν πᾶσι διαμαρτάνειν· ἀλλὰ καθ' ἕν τι μόνον ἴσως, ἐν τοῖς πλείστοις δὲ ἀληθεύειν.

Τοῖς μέν οὖν λέγουσι πᾶσαν ἀρετὴν τὴν εὐδαιμονίαν εἶναι, ἢ τῶν ἀρετῶν τὴν ἀρίστην, συνφδός ὁ ἡμέτερος περὶ αὐτῆς λόγος. Κατὰ γὰρ τὴν τῆς ἀρετῆς ἐνέργειαν ἡ εὐδαιμονία ἐστί. Διαφέρει δέ, ὅτι οἱ μὲν ἔν τῆ ἔξει καὶ κτήσει τῆς ἀρετῆς τὴν εὐδαιμονίαν εἶναί φασιν, ἡμεῖς δὲ ἐν τῆ χρήσει καὶ τῆ ἐνεργεία. Διαφορὰ δὲ ἐστιν οὐκ όλίγη τοῦ ἐν κτήσει ἢ χρήσει Cap. XIV.

Quæ veteres de felicitate dixerunt non omnino a superiori definitione dissentire.

Hæc igitur de principiis in genere dicta sunt. De eo autem quod nunc peculiariter tractamus, plura videnda erunt : de felicitate nimirum : quare non tantum definitionem ejus examinabimus, sed etiam singula ex quibus constat verba inspiciemus, cum quibus deinde veterum opiniones comparabimus, ut consideremus num huic nostræ definitioni respondeant. Veræ enim definitioni omnia, quæ definito insunt, facile respondent, ac propterea et alia quæ de eo dicuntur. A falsa vero statim dissentit veritas. Quum ergo in tres partes distribuantur bona, aliaque externa, alia animi, alia corporis perhibeantur esse : animi bona præcipua et maxime bona communiter omnes dicimus. Animi autem bona actiones animi et muneris functiones appellamus. Unde patet actiones eius bonasque muneris eius functiones præcipuas maximeque bonas esse. Quare in animi bona muneris functione id quod præcipuum maximeque bonum vocamus, consistit. Hoc vero est felicitas. Animi ergo actus honestus est felicitas, etiam ex hac opinione, quæ et antiqua est et philosophorum omnium suffragiis comprobata. Recte præterea actionum quarundam et muneris functionum nomen habet felicitas : ita enim ex animi bonis eam esse apparebit, nec ad externa referendam. ldeoque bene rem gerere et bene vivere dicitur, qui felix est : quæ muneris functionem actionemque designant Apparet porro et ea que in felicitate perfecta requiruntur, in eo quod a nobis dictum est, inesse. Hominum enim alii virtutem, alii prudentiam, alii sapientiam requirunt. Alii etiam omnia hæc felicitatem esse judicant. Alii aliquid horum cum voluptate, sed quæ ex his ipsis potissimum nascatur.

Sunt etiam qui externam felicitatem adjungant. Atque horum alia multi et veteres, alia pauci et clari viri statuunt: quorum neutros in omnibus errasse verisimile est, sed in uno fortasse aliquo, in plerisque vero recte sensisse. Jam vero cum iis qui vitam beatam aut omnem virtutem esse dicunt aut virtutum præstantissimam nostrum de ea congruit judicium. Etenim actus honestus felicitas est. Sed inter illos et nos hoc maxime interest, quod illi in virtutis habitu et possessione, nos in usu et muneris functione felicitatem positam esse putamus. Sed multum refert, utrum in possessione an in usu, in habitu summum bonum ponas, an in muneris

<sup>\*</sup> Cap. 8. Σκεπτέον δή περὶ αὐτῆς κτλ. — \*\* 'Ορθῶς δὲ καὶ κτλ. — \*\*\* Συνάδει δέ κτλ. — \*\*\*\* Φαίνεται δὲ καὶ κτλ. — \*\*\*\*\* Τοῖς δὲ ταῦτα κτλ. — \*\*\*\*\* "Ετεροι δὲ καὶ κτλ.

τὸ ἄριστον ὑπολαμδάνειν καὶ ἐν ἔξει ἢ ἐνεργεία. Τὴν μὲν γὰρ ἔξιν ἐνδέχεται ὑπάρχουσαν μηδὲν ἀποτελεῖν, οἶον τῷ καθεύδοντι, ἢ ἄλλως πως ἔξηργηκότι· τὴν δ' ἐνέργειαν , οὖχ οἶόν τε. Πράξει γὰρ ἔξ ἀνάγκης ὁ τὴν ἐνέργειαν ἔχων· καὶ εὶ τὴν ἀγαθὴν ἐνέργειαν ἔχει, εὖ πράξει. Τοῦτο δέ ἐστι τὸ εὐδαιμονεῖν. "Ωσπερ γὰρ 'Όλυμπίασιν \* οὐχ οἱ κάλλιστοι καὶ ἰσχυρότατοι ὁ στεφανοῦνται, ἀλλ' οἱ ἀγωνιζόμενοι· (τούτων γάρ τινες καὶ νικῶσιν) οὕτω καὶ τῶν ἐν τῷ βίφ καλῶν καὶ ἀγαθῶν οὐχ οἱ δυνάμενοι πράττειν ὀρθῶς, ἀλλ' οἱ πράττοντες ὀρθῶς ἐπήδολοι γίνονται.

(Scripsi: "'Ολυμπίασιν] codex δλυμπιάσιν. —
" τοχυρότατοι] cod. τοχυρώτατοι.)

#### Κεφ. ιε'.

"Οτι ήδιστος δι' έαυτόν έστιν ό κατ' άρετην βίος, καὶ μάλιστα άγαθὸς καὶ καλός

\* "Εστι δε και δ βίος αὐτῶν καθ' έαυτὸν ήδύς, οὐκ έξωθεν έχων την ήδονήν. Επεί γαρ το ήδεσθαι της ψυχῆς ἐστιν, οὐδὲν χωλύει τὴν τῆς ψυχῆς κατ' ἀρετὴν ένέργειαν μεθ' ήδονης είναι. Ότι δὲ καὶ ἔστι, δηλον. Έπει γαρ έκαστω έκεινό έστιν ήδύ, πρός 8 λέγεται φιλοτοιούτος οδον δ έππος ήδυ τῷ φιλίππω, καὶ θέαμα τῷ φιλοθεώρω, και τῷ φιγαρέτω ἄρα ήδεια ή άρετή. καί αί κατ' αὐτήν πράξεις. Τὰ μέν οὖν δοκοῦντα τοῖς πολλοίς ήδέα μάχεται άλλος γάρ άλλο νομίζει ήδύ, και τὸ άλλο ἀηδές. Αἴτιον δέ, ὅτι οὐκ ἔστι φύσει ήδέα. Τοις δέ φιλοχάλοις ήδέα δοχεί τὰ χαὶ φύσει ήδέα αρίστοις γάρ οὖσι τὰ άληθῶς ήδέα διώχειν ἀχόλουθον διώχουσι δέ τας κατ' άρετην πράξεις. "Ωστε δηλον, ότι αί κατ' άρετην πράξεις ήδειαί είσι τοις φιλαρέτοις και δι' έχυτάς το γάρ φύσει ξού, ουκ έστι δι' έτερον ήδύ. Δια τοῦτο οὐ προσδεῖται δ βίος αὐτῶν άλλης έξωθεν ήδονης, καθάπερ τινός περιάπτου, άλλ' έχει την ήδονην εν έαυτῷ. Εἰ δέ τις είποι μη πάντας τούς σπουδαίους ήδεσθαι τη άρετη, (είσι γάρ οι μή μεθ' ήδονης ταύτην πράττουσιν) έρουμεν, ότι οὐχ έστιν άγαθὸς οὐδὲ σπουδαῖος δ μή χαίρων ταῖς χαλαῖς πράξεσιν. Ούτε γάρ δίχαιον ούδεις αν είποι, τον μή χαίροντα τῷ δικαιοπραγείν, οὖτε έλευθέριον, τὸν μή Χαίδολτα ταις ξγεηθεδίοις αδαξεαιλ. οποίως ος και ξαι τῶν άλλων. Εἰ δ' οὕτω, δι' έαυτὰς αν εἶεν αι κατὶ άρετην πράξεις ηδεΐαι. άλλα μην και άγαθαί γε και καλαί, καὶ μάλιστα τούτων έκαστον, εἶπερ καλῶς πρίνει περί αὐτῶν ὁ σπουδαΐος. μή παλῶς γὰρ πρίνειν ούχ εύλογον χρίνει δέ, άγαθάς είναι χαλ καλάς. "Αριστον άρα και κάλλιστον, και ήδιστον ή εύδαιμονία. καί ούκ άλλο μέν κάλλιστον, άλλο δέ άριστον, άλλο δὶ ήδιστον κατά τὸ Δηλιακὸν ἐπίγραμμα.

Κάλλιστον τὸ δικαιότατον, λώστον δ' ύγιαίνειν, ήδιστον δὲ πέφυχ' οδ τις ἐρῷ τὸ τυχεῖν.

#### Cap. XV.

Jucundissimam per se esse vitæ sanctitatem, maximeque bonam et honestam.

Est vero eorum vita etiam per se jucunda, utpote quæ non extrinsecus acceptam habeat voluptatem. Quum enim delectari sit animi, nihil obstat, quin honestus animi actus voluptati sit. Esse antem, vel hinc apparet. Siquidem singulis jucundum est illud, cujus quisque studiosus dicitur : sicut e juus ei qui equis delectatur, gratus est, spectaculum ei qui inde voluptatem capit : ita et homini virtutis studioso grata virtus est grataque actiones honestas. Ea autem quæ plerisque jucunda videntur, inter se pugnant : alius enim aliud vel jucundum vel injucundum existimat. Cujus rei causa est, quod natura non sunt talia. Hominibus vero rerum honestarum studiosis ea quæ natura sunt talia jucunda videntur : quum enim sint optimi ; illos ea quæ revera sint jucunda appetere consentaneum est : incumbunt autem ad actiones honestas. Unde apparet, actiones honestas etiam per se hominibus virtutis studiosis esse jucundas : nam quod natura sua est jucundum, non ob aliud jucundum est. Quamobrem illorum vita non eget ulla externa voluptate, tanquam appendice, sed habet in se inclusam voluptatem. Quod si quis dicat, non orones viros bonos delectari virtute (sunt enim qui cum voluptate virtutem non exerceant), respondehimus, bonum revera aut honestum non esse, nisi qui recte factis gaudeat. Neque enim quisquam aut justum dixerit cum, qui non ex juste factis capiat voluptatem, aut liberalem, qui liberalibus actionibus non delectetur; idemque de cæteris virtutibus sentiendum. Quod si ita est , sequitur per se jucundas esse virtuti consentaneas actiones : enimvero illæ et bonæ sunt et honestæ, singula autem facia maxime, siquidem de iis vere judicat vir bonus : male vero judicare talem non est probabile : honas autem eas et honestas esse actiones judicat. Est igitur quiddem optimum, polcherrimum et jucundissimum felicitas. Neque vero aliud pulcherrimum, aliud optimum, aliud, ut in Deliaco epigrammate dicitur, est jucundissimum.

Justitia est formosa, valetudo optima res est; dulce frui, cujus quemque perurit amor.

functione. Quippe accidere potest, ut habitus qui insit, nihil efficiat, ut in eo qui dormit, aut qui alio aliquo modo otiatur: quod in muneris functionem non convenit. Necessario enim aget, penes quem est muneris functio, et si bona ea est, recte aget. Hoc autem est felicitate florere. Quemadmodum vero Olympiæ non pulcherrimi aut fortissimi coronantur, sed qui certant (ex his enim nonnulli etiam vincunt): aic et ea quæ sunt in vita honesta et hona, assequuntur et obtinent non ii qui recte agere possunt, sed qui recte agunt.

<sup>\*</sup> Εστι δέ καὶ ὁ βίος αὐτῶν κτλ.

Απαντα γάρ ταῦτα ταῖς ἀρίσταις ἐνεργείαις ὑπάρχει. Ταύτας δέ φαμεν εἶναι τὴν εὐδαιμονίαν, ἢ μίαν τούτων τὴν πασῶν ἀρίστην.

# Κεφ΄, ις'.

"Οτι δείται καὶ τῶν ἔξωθεν μέλλων εὐδαιμονεῖν, εἰ καὶ μὴ ἐν τοῖς ἔξωθεν ἡ εὐδαιμονία συνίσταται. Καὶ ὅτι οὐκ ἔστιν ἀπὸ τύχης ἡ ἀνθρωπίνη εὐδαιμονία.

\*Εστι μέν οὖν τὸ εἶναι τῆς εὐδαιμονίας ἐν ταῖς ἀγαθαϊς πράξεσι. \* Φαίνεται δ' δμως καλ τῶν ἐκτὸς ἀγαθῶν προσδεομένη, καθάπερ εἶπομεν. ᾿Αδύνατον γάρ, ἡ οὐ ράδιον, τὰ καλὰ πράττειν, μὴ βοηθούμενον τοῖς ἔξωθεν. Πολλά γάρ τῶν ἀρίστων πράττεται διὰ τῶν ἔξωθεν, καθάπερ δι' όργάνων, ή διά φίλων, ή διά πλούτου, η διά της έν τη πόλει τιμης, και άρχης, και δυνάμεως. "Ωσπερ καί οί τινων τούτων στερισκόμενοι άχαλλη τινα την εύδαιμονίαν ποιούσιν. Οξον εξ τις στέροιτο εὐγενείας ή εὐτεχνίας, ή χάλλους. Οὐ πάνυ γάρ εὐδαιμονικός ό τὴν θέαν πάναισχρος, ἢ δυσγενής, ή μονώτης και άτεκνος, ή κακούς παίδας έχων, ή άγαθούς αποδαλών. διά τοῦτό φαμεν, τήν εὐδαιμονίαν προσδείσθαι και της τοιαύτης εθημερίας. Και τούτου χάριν τινές την διά τῶν ἔξωθεν εὐτυχίαν ταὐτὸν εἶναι ενόμισαν τῆ ζητουμένη εὐδαιμονία. ἔνιοι δέ φασιν εἶναι την άρετην. ότι και άμφοτέρων χρεία τῷ χυρίως εὐδαίμονι.

\*\* Καὶ διὰ τοῦτο ἀπορεῖται, πότερον μαθητόν ἐστι, καὶ διὰ μεθόδου τινὸς παραγίνεται, ἢ ἐκ τοῦ ἐθίζεσθαι ταῖς κατ' ἀρετὴν πράξεσιν, ἢ δι' ἄλλης τινὸς ἀσκήσεως, ἢ θεόθεν δίδοται τοῖς ἀνθρώποις, ἢ ἀπὸ τύχης τινός. Δοκεῖ δέ, ὅτι εἰ καὶ ἀλλο τι δώρημά ἐστι παρὰ θεοῦ τοῖς ἀνθρώποις, καὶ τοῦτο ἀν εἴη δικαίως. Καὶ μάλιστα δὶ τῶν ἄλλων εἴη ὰν ἡ εὐδαιμονία θεόσδοτος, ὅσω καὶ βέλτιστον τῶν ἀνθρωπίνων ἀπάντων. 'Αλλὰ τὸ μἐν περὶ τούτων λέγειν, τῶν περὶ προνοίας ὰν εἴη λόγων, καὶ ἄλλης πραγματείας' ἡμῖν δὶ κατὰ τὸ προσῆκον τῆ προκειμένη μεθόδω σκεπτέον.

\*\*\* Φαίνεται τοίνυν, εί και μή θεόσδοτός έστιν ή εὐδαιμονία, ἀλλά δι' άρετήν, ἢ ἄλλην τινά ἄσκησιν, παραγίνεται, ὅμως τῶν θειοτάτων εἶναι. Τὸ γὰρ τῆς ἀρετῆς ἄθλον καὶ τέλος, ὅπερ ἐστὶν αὐτὴ ἡ εὐδαιμονία, ἄριστον εἶναι φαίνεται καὶ θεῖόν τι καὶ μακάριον γένοιτο δ' ἄν καὶ πᾶσι κοινόν. Δυνατὸν γὰρ πᾶσι τοῖς μὴ τὴν διάνοιαν βεδλαμμένοις, καὶ πάντη ἀκινήτοις πρὸς τὴν κτῆσιν τῆς ἀρετῆς, διά τινος μαθήσεως καὶ ἐπιμελείας ὑπάρξαι τὴν εὐδαιμονίαν.

\*\*\*\* Εύλογον δὲ ἀπὸ ἀσχήσεως μείζονα καὶ τελειοτέραν ὑπάρξαι τὴν εὐδαιμονίαν, ἢ ἀπὸ τύχης. Ὁμοίως δὲ καὶ τὰ ἀπὸ πάσης ἄλλης αἰτίας γινόμενα, ἢ τεχνικῆς, ἢ φυσικῆς, βελτίω τῶν ἀπὸ τύχης γινομένων. Insunt enim hæc omnia in optimis muneris functionibus. Has autem aut harum unam omnium optimam felicita uem esse diximus.

#### Cap. XVI.

Externis etiam rebus egere eum, qui felix futurus sit, licet in externis non consistat felicitas. Item humanam felicitatem non esse fortunæ donum.

In rectis ergo actionibus felicitatis natura consistit. Sed tamen externis quoque bonis egere videtur, ut diximus. Fieri enim non potest, aut certe dissiculter, ut quis præclaras res externorum auxilio orbatus gerat. Multa enim pulcherrimorum facinorum externis adjumentis, tanquam instrumentis quibusdam, aut amicorum opera, aut divitiis, aut publico denique munere, imperio et potentia fiunt. Unde et qui nonnullis horum carent, invenustam quandam felicitatem efficiunt. Ut si quis generis nobilitate vel prospera liberorum sobole vel pulchritudine careat. Neque enim admodum idoneus ad felicitatem videtur, qui insigniter deformis aut obscurissimo loco natus aut solitarius et orbus est, aut qui improbos liberos vel habet vel probos amisit. Quocirca talem quoque prosperitatem, ut diximus, vita beata desiderare videtur. Quo factum est, ut hanc ipsam de qua agimus felicitatem quidam eodem numero et loco atque secundam fortunam et externa bona haberent, nonnulli autem virtutem existimarent, propterea quod homo vere heatus utraque re egeret. Quamobrem dubitatur, utrum disci possit, an certa quadam disciplinæ ratione comparari, an sola honeste agendi consuetudine vel alia quadam exercitatione acquiri felicitas, vel potius divinitus aut fortunæ beneficio hominibus contingat. Ac videtur certe, si quod aliud a deo hominibus datum est munus, hoc quoque jure iis esse allatum. Quin etiam tanto magis, quam reliqua, deorum donum felicitas est, quanto reliquis omnibus, quæ contingunt hominibus, præstat. Cæterum de his exponere non est hujus loci, sed ibi potius faciendum erit, ubi de providentia disputabitur : nobis autem præsenti tractatui convenienter agendum est. Apparet igitur, etiamsi non sit a diis data felicitas, sed aut virtute aut alia quapiam exercitatione pariaturtamen in rebus maxime divinis esse numerandam. Virtutis enim præmium et finis, quæ ipsa putatur esse felicitas, optimum quid et divinum videtur ac beatum esse. Patet vero tale quid omnibus esse commune. Possunt scilicet omnes, quibus integra mens neque durum ad comparandam virtutem ingenium est, vel doctrina vel studio ipsam quoque consequi felicitatem. At probabile est, ab exercitatione majorem perfectioremque felicitatem, quam a fortuna proficisci. Similiter et ea quæ omnibus aliis causis, sive ex artificio tractis sive naturalibus, perficiuntur meliora sunt rebus fortuitis : maximeque, quæ optima causa, id est virtute. effici solent. Præterea maximum pulcherrimumque bonum, felicitatem dico, fortunæ arbitrio permittere, nimis

<sup>\*</sup> Φαίνεται δ' διμως καὶ τῶν ἐκτὸς κτλ. — \*\* Cap. 9. "Οθεν καὶ ἀπορεῖται κτλ. — \*\*\* Φαίνεται δὲ κὰν κτλ. — \*\*\* Εί δ' ἐστὶν οῦτω βέλτιον κτλ.

καὶ μάλιστα τὰ ἀπὸ τῆς ἀρίστης αἰτίας γινόμενα, ήτις έστιν ή άρετή. Άλλως τε το μέγιστον άγαθον καί χάλλιστον την εύδαιμονίαν ἐπιτρέψαι τῆ τύχη, λίαν πλημμελές αν είη. Τοῦτο δέ φανερόν ἐστι καὶ ἐκ τοῦ είρημένου της ευβαιμονίας δρισμού είρηται γάρ ψυχῆς ἐνέργεια κατ' ἀρετὴν ἐν βίφ τελείφ. Τὰ δὲ λοιπά άγαθά, τά τε σωματικά, αύτου του σώματος και τὰ περί τὸ σῶμα, τὰ μέν ἀναγκαῖα πρὸς τὴν εὐδαιμονίαν, τὰ ὄὲ καθάπερ ὄργανά εἶσι πρὸς αὐτήν. 'Αναγχαΐα μέν, οίον ύγιεια σώματος, χαί ζωῆς ἐπίτασις, και τ' άλλα, ών χωρίς ούκ έστι τελειωθηναι τήν εὐδαιμονίαν όργανα δέ, ώσπερ πλοῦτος καὶ φίλοι. Εί τοίνυν οδτός έστιν ό όρισμός τῆς εὐδαιμονίας, πως αν αιτίαν έγοι την τύχην; ή γαρ ψυχική ένέργεια ούχ ἀπὸ τύχης. Τούτω δή τῷ δρισμῷ καὶ τὰ εἰρημένα περί τοῦ τέλους τῆς πολιτιχῆς ἀκόλουθα. Τὸ γὰρ τῆς πολιτιχής τέλος το άριστον έλέγομεν είναι, χαι διά τούτο εν αύτη είναι την ανθρωπίνην εύδαιμονίαν. Είχότως οὖν οὐτε ἔππον, οὐτε βοῦν, οὐτε ἄλλο τι τῶν ζώων εξοαιπον γελοίπεν. οςοξη λφό αςτών οξον τε χοινωνήσαι τοιαύτης ένεργείας. Διά ταύτην δέ την αἰτίαν οὐδὲ παῖς εὐδαίμων ἐστίν· οὔπω γὰρ πρακτικός τῶν τοιούτων διὰ τὴν ἡλιχίαν. Οἱ δὲ λεγόμενοι εὐδαίμονες παΐδες διά την έλπίδα μαχαρίζονται. Δεί γάρ, ώς είπομεν, και άρετης και βίου τελείου.

\* Πολλαίγαρ μεταδολαίγίνονται και παντοΐαι τύχαι κατά τον βίον, και ἐνδέχεται τον μάλιστα εὐθηνοῦντα μεγάλαις συμφοραῖς περιπεσεῖν ἐπὶ γήρως, καθάπερ ἐν τοῖς ἡρωῖκοῖς περὶ Πριάμου μυθεύεται· τὸν δὲ τοιαύταις χρησάμενον τύχαις καὶ τελευτήσαντα ἀθλίως οὐδείς εὐδαιμονίζει.

(Scripsi: τελειοτέραν ] cod. τελειωτέραν.)

# Κεφ. ιζ'.

#### Εί δεί ζώντας μαχαρίζειν.

\*\* Πότερον οὖν οὐδ' άλλον οὐδένα ἀνθρώπων εὐδαιμονίζειν άξιον έως ἀν ζῆ, ἀλλὰ χρεὼν τὸ τέλος δρᾶν,
καθά φησι Σόλων; καὶ εὶ τοῦτο θήσομεν, ἔσται ἄρα
τις εὐδαίμων τότε, ἐπειδὰν ἀποθάνη; \*Η τοῦτό γε
παντελῶς ἀτοπον, ἐν τῷ τεθνάναι τὴν εὐδαιμονίαν
λαδεῖν; άλλως τε καὶ ὅτι ἡ εὐδαιμονία ἔν τινι ἐνεργεία ἐστίν. Ἐκ τούτου δὲ φαίνεται μᾶλλον ἐν ἀργία
παντελεῖ εἶναι.

\*\*\* Λέγομεν δέ, δτι ούτε ήμεῖς ούτε δ Σόλων τὸν τεθνεῶτα μακαρίζει διὰ τὸ τεθνάναι, ἀλλ' ὅτι μέχρι παντὸς δ βίος αὐτῷ μακάριος ἦν, καὶ ὅτι τηνικαῦτα ἄν τις ἀσφαλῶς μακαρίσειεν ἄνθρωπον, ὡς ἐκτὸς ἦδη τῶν κακῶν ὅντα καὶ δυστυχημάτων. Πάλιν δὲ οὐκ ἀρκοῦσα ἡ λύσις δοκεῖ. ᾿Απορία γάρ ἐστιν ἔτι, εὶ λέγομεν εἶναί τι τῷ τεθνεῶτι καὶ κακόν τι καὶ ἄγαθόν, καὶ αἰσθα-

absurdum fuerit. Quod ipsum vel ex superiore felicita tis definitione intelligitur: diximus enim esse honestum animi actum in vita perfecta. Reliqua vero benacum corporea, quæ ipsius sunt corporis, tum cætera quæ ad corpus referuntur, partim ad felicitatem sunt necessaria, partim tanquam instrumenta ad eam se habent. Et necessaria quidem sunt verbi causa sanitas corporis, eaque quæ ad vitam sustinendam valent, et similia, sine quibus perfici non potest felicitas: instrumenta vero, ut opes et amici. Quodsi hæc vera est felicitatis definitio, quomodo causa eius statuatur fortuna? Animi enim muneris functio a fortuna non proficiscitur. Huic vero definitioni etiam reliqua consentanea sunt, que de prudentiæ civilis fine supra disputavimus. Quippe finem ejus id quod optimum est, esse diximus, ideoque in ea humanam felicitatem consistere. Merito ergo nec equum, nec bovem, nec aliud simile animal beatum appellamus : quia in nullum eorum hujusmodi muneris functio cadit. Ea autem de causa nec puer beatus est : nondum enim per ætatem talibus actionibus idoneus esse potest. Si qui vero inter pueros beati dicuntur, propter bonam spem, quam de lis concepimus, ita nominantur. Etenim et virtute, ut diximus, et vita opus est per-

Multæ enim in vita rerum commutationes varique casus interveniunt; fierique potest, ut qui nunc fortunatissimus sit, is senex in maximas calamitates et mala incidat, qualia in heroicis carminibus de Priamo tradunt poetæ. Sed qui tales casus fuerit expertus misereque ex vita abierit, eum profecto nemo beatum prædicat.

# Cap. XVII.

### Num felices judicandi sint viventes.

Nemone igitur alius mortalium, quam diu vivit felix judicandus est, sed finis, ut volebat Solon spectari debet? Quodsi verum esse ponamus, sequetur aliquera post mortem felicem fore? an contra prorsusiabsurdum est, in morte felicitatem ponere? præsertim quum felicitas in functione quadam muneris consistat. Hinc patet de ista sententia illam potius in perpetuo otio et segnitie versari.

Dicimus ergo, neque nos neque Solonem idcirco beatum judicare mortuum, quia sit mortuus, sed quia ad finem usque vixerit beate, tum vero posse tuto felicem prædicari aliquem, ut jam extra omnium malorum atque infortuniorum discrimen positum. Rursus tamen hæc solutio non videtur sufficere. Adhuc enim dubitari potest, an aliquid vel malum mortuo putemus esse vel bonum,

<sup>\*</sup> Πολλαί γάρ μεταβολαί πτλ. — \*\* Cap. 10. πότερον ούν ούδ' άλλον πτλ. — \*\*\* Εί δὲ μὴ λέγομεν πτλ.

νομένο δε ώσπερ και τῷ ζῶντι. Μακαρίζεται γάρ και ταλανίζεται, καὶ άτιμάζεται καὶ τιμᾶται καὶ τέχνων δε και άπογόνων εύπραξίαι είς την εύδαιμονίαν αύτοῖς χολίζονται. εηςαίπολες λφό κας πακαδιοι ςιφ 14λ 150λ απογόνων εὐδαιμονίαν, καθάπερ δυστυχεῖς διὰ τὴν αὐτων δυστυχίαν ἀπορίαν γάρ και τοῦτο παρέχει. Τῷ γάρ μαχαρίως βεδιωχότι χαι τελευτήσαντι χατά λόγον ένδέχεται πολλάς μεταδολάς έχδαίνειν περί τους έχγόνους, καὶ τοὺς μέν αὐτῶν ἀγαθοὺς εἶναι, καὶ τυχεῖν βίου τοῦ κατ' ἀξίαν, τοὺς δὲ ἐξ ἐναντίας. "Ατοπον δὲ γένοιτ' αν εί συμμεταβάλλοι καί δ τεθνεώς, και γίνοιτο ποτέ μέν εύδαίμων, πάλιν δὲ ἄθλιος. "Ατοπον δέ πάλιν κάκεινο δοκεί, το μή κοινωνείν τους ζωντας τοις ἀπελθουσι τῆς τύχης, διὰ τὴν ἐχ τοῦ γένους οἰ**πειότητα.** Άλλ' ἐπανιτέον ἐπὶ τὴν προτέραν ἀπορίαν, καί ζητώμεν, εί οὐ δεῖ ζώντας άλλὰ μετά τελευτήν μακαρίζειν τάχα γάρ αν έξ έκείνης θεωρηθείη καί τὸ νῶν ἐπιζητούμενον.

\* Εί δή το τέλος όρζην δεῖ, καὶ τότε μακαρίζειν έκαστον, οὐχ ὡς ὅντα διὰ τὸ τεθνάναι μακάριον, ἀλλ' ὅτι πρότερον μακάριος ἤν· πῶς οὐκ ἄτοπον, εἰ ὅτε ἐστὶν εὐδαίμων, μὴ ἀληθεύσεται κατ' αὐτοῦ τὸ ὑπάρχον αὐτῷ, μηδὲ ἐροῦμεν αὐτὸν ἀληθῶς εὐδαίμονα, διὰ-τὸ μὴ τοὺς ζῶντας ἐθέλειν εὐδαιμονίζειν, σκοποῦντας τὰς τοῦ βίου μεταδολάς, τῷ μόνιμόν τι τὴν εὐδαιμονίαν ὑπολαμδάνειν, καὶ μηδαμῶς εὐμετάδολον, τὴν δὲ τύχην πᾶν τοὐναντίον; Δῆλον γάρ, ὡς, εἰ συνακολουθοίημεν \* ταῖς τύχαις, τὸν αὐτὸν εὐδαίμονα καὶ πάλιν άθλιον ἐροῦμεν πολλάκις, χαμαιλέοντά τινα τὸν εὐδαίμονα ἀποφαίνοντες, καὶ σαθρῶς ἱδρυμένον.

\*\* Λέγομεν τοίνυν πρὸς τὴν ἀπορίαν, ὅτι τὸ μὲν ταῖς τύγαις ἐπακολουθεῖν οὐδαμῶς ὀρθόν· οὐ γὰρ ἐν ταύταις ή εὐδαιμονία συνίσταται, ή τούναντίον άλλά προσδεΐται μέν τούτων πρός την εύδαιμονίαν δ ανθρώπινος βίος, χαθάπερ εξπομεν. ή δε ούσία της εύδαιμονίας ούχ έν αὐταῖς, ἀλλ' ἐν τῆ κατ' ἀρετὴν ἐνεργεία συνίσταται, καθώς εξρηται. Μόνιμον γάρ δεῖ εἶναι τὴν εὐδαιμονίαν και διά τοῦτο οὐ δυνατόν αὐτὴν ἐν τοῖς ἀπὸ τύχης συνίστασθαι καλ τούτφ μαρτυρεί ή προκειμένη ζήτησις άπο τούτου γάρ έλαδε την άρχην τοῦ ὑποκεῖσθαι την εύδαιμονίαν μόνιμον είναι. Περί ούδεν γάρ των ανθρωπίνων έργων τοσαύτη βεβαιότης υπάρχει, ώς ταίς χατ' άρετην ένεργείαις, έν αίς ή εύδαιμονία. μονιμώτεραι γάρ καὶ τῶν ἐπιστημῶν αὖται τυγχάνουσι. Τούτων δὲ πάλιν τῶν ἀρετῶν αἱ τιμιώτεραι μονιμώτεραι, διά τὸ ζῆν ἐν αὐταῖς τοὺς μαχαρίους μάλιστα καὶ συνεχέστατα, μὴ διακοπτομένης ποτέ ούδ' ἐν ἐλαχίστω χρόνω τῆς περὶ τὰς πράξεις τῆς άρετῆς αὐτῶν ἐργασίας, διὰ τὸ ἡδεῖαν αὐτοῖς τὴν τοιαύτην είναι ζωήν, χαθώς είρηται. Καὶ διὰ τοῦτο οὐδὲ λήθην αὐτῶν λαμδάνουσεν.

\*\*\* Έπελ τοίνυν οὐκ ἐν τῆ τύχη ἡ εὐδαιμονία συνίσταται, ἀλλ' ἐν ταῖς κατ' ἀρετὴν πράξεσιν, ὑπάρξει τὸ cujus ad eum pervenire sensus possit, sicut ad eum qui adhuc vivit. Etenim tum beati judicantur et miseri, tum honore afficiuntur et ignominia; tum liberorum ac nepotum prosperitas eorum felicitati solet ascribi : beati nimirum ac felices propter posterorum felicitatem, sicut infelices ob eorum infelicitatem videntur esse : difficultatem enim hoc quoque affert. Quippe sieri potest, ut qui feliciter vixit et eodem modo mortuus est, eum multæ in posteris mutationes excipiant, ut eorum alii boni sint vitamque se dignam consequantur, alii contra, Absurdum autem sit, si una etiam mortuus mutetur, et modo felix, interdum contra infelix sit. Rursus absurdum et illud videatur, si ii qui adhuc vivunt, fortunæ mortuorum nullo modo fiant participes, quos propinqua cognatione attingunt. Verum ad priorem quæstionem nobis redeundum est, videndumque, ne non, dum vivunt, sed post obitum tantum judicandi sint beati : fortasse enim ex ea re illud quoque fiet manifestum de quo nunc quærimus.

Quodsi vitæ finis exspectandus, et tum demum quisque beatus judicandus est, non quod tum quia supremum diem oblit, idcirco quoque felix sit, sed quia prius erat felix, nonne absurdum videbitur, quamdiu felix est, tribui ei non posse quod habet, nec vere felicem dici posse, quia vivos beatos prædicare nolimus, propterea quod diversas in hac vita rerum commutationes esse videamus, felicitatem vero firmum quiddam minimeque mutabile esse existimemus; sicut contra maxime instabilis est fortuna? Est enim perspicuum, si fortunæ casus sequannur, nos eundem nunc beatum nunc contra miserum sæpe esse dicturos, chamæleontem quendam et parum stabili sede collocatum virum beatum perhibentes.

Respondemus ergo ad hanc quæstionem, minime debere nos fortunæ varietatem et mobilitatem sequi : non enim bene vel male vivendi ratio in hac versatur, sed fortunæ bona ut adjumenta quædam felicitatis humana vita desiderat, quemadmodum diximus: ita tamen, ut ipsa felicitatis natura non in his, sed in honesto actu consistat, sicut jam dictum est. Quum enim stabilem oporteat esse felicitatem, in fortunæ muneribus non potest constare : idque confirmat præsens dubitatio, utpote orta ex opinione, in qua disputationis positum est fundamentum, stabilem esse felicitatem. Nullum enim opus humanum tam firmum est, quam actiones honestæ, ex quibus felicitas pendet : siquidem ipsis etiam disciplinis stabiliores habentur. Rursus harum ipsarum virtutum ut quæque præstantissima est, ita diutissime permanet, propterea quod in eis mavime et assidue ætatem agunt beati, adeo ut ne minimo quidem temporis puncto interrumpatur eorum industria in honestis actionibus posita, quia talis vita, ut dictum est, eos delectat. Quocirca nunquam illarum eos capit oblivio.

Quoniam igitur non fortuna, sed actionsbus virtuti consentaneis continetur felicitas, continget beato id quod

<sup>\*</sup> Εὶ δή τέλος όρος δεί κτλ. - \*\* "Η τό μέν ταίς τύχαις έπακολουθείν κτλ. - \*\*\* "Υπάρξει δή τό ζητούμενον κτλ.

ζητούμενον τῷ εὐδαίμονι, τὸ μόνιμον δηλονότι αὐτῷ εἶναι τὸ ἀγαθόν, καὶ ἔσται διὰ βίου εὐδαίμων. ᾿Αεὶ γὰρ ἢ μάλιστα πάντων πράξει καὶ θεωρήσει τὰς κατ' ἀρετὴν πράξεις καὶ θεωρίας.

\* Καὶ πρὸς τὰς τύχας στήσεται, καὶ ὑπὸ τῶν ἐναντίων οὐδεμίαν πείσεται μεταδολήν, ἀλλ' οἴσει τὰ ἐπιόντα κάλλιστα καὶ ἐμμελέστατα δ γε  $^{\rm b}$  ὡς ἀληθῶς

άγαθός, καὶ τετράγωνος, άνευ ψόγου.

\*\* Πολλῶν δὲ ὄντων τῶν ἐπερχομένων ἀπὸ τῆς τύχης καὶ τῶν μὲν μεγάλων ὄντων, τῶν δὲ μικρῶν, τὰ μὲν μικρὰ τῶν εὐτυχημάτων, ὁμοίως δὲ καὶ τῶν ἀτυχημάτων, οὐ παρέξει πράγματα τῷ σπουδαίῳ, οὐδὲ ἐπάξει τῷ βίῳ μεταδολήν.

\*\*\* Τὰ δὲ μεγάλα καὶ πολλά, εὐτυχήματα μὲν συνεπιχοσμεῖ τὴν εὐδαιμονίαν χρῆται γὰρ αὐτὰς δονεπιχοσμεῖ τὴν εὐδαιμονίαν χρῆται γὰρ αὐτοῖς δ

σπουδαίος έπὶ τὰ χάλλιστα.

\*\*\*\* 'Ατυχήματα δὲ ὄντα θλίδει μὲν καὶ λυμαίνεται τὸ μακάριον, καὶ ἐμποδίζει πολλαῖς ἐνεργείαις, ὅμως δὲ καὶ ἐν τούτοις διαλάμπει τὸ καλόν, ἐπειδὰν φέρη τις εὐκόλως πολλάς καὶ μεγάλας ἀτυχίας, οὐ δι' ἀναλγησίαν καὶ ἀναιοθησίαν, ἀλλὰ γεννάδας ὧν καὶ μεγα-

λόψυχος.

καριότης έχει τὸ εἶναι, καὶ αὖται κύριαί εἰσι τῆς τοῦ εὐδαίμονος ζωῆς, οὐδεὶς ἄν γένοιτο τῶν μακαρίων άθλιος·
οὐδέποτε γὰρ πράξει τὰ μισητά καὶ φαῦλα. Τὸν γὰρ
ως ἀληθῶς ἔμφρονα καὶ ἀγαθὸν πάσας οἰόμεθα τὰς
τύχας εὐσχημόνως φέρειν· καὶ καθάπερ ὁ ἄριστος τεχνίτης ἀπὸ τῆς τυχούσης ὕλης τὴν ἰδίαν ἐπιδείκνυται
τέχνην, καὶ στρατηγὸς μὲν τῷ παρόντι στρατοπέδω,
καὶ εἰ μὴ ἀξιόλογον εἰη, χρῆται πολεμικώτατα, καὶ
διατον ὑπόδημα ποιεῖ, τὸν αὐτὸν δὲ τρόπον καὶ οἱ
ἀλλοι τεχνῖται ἄπαντες· οὕτω καὶ ὁ μακάριος οὐκ εὔροιαν ἀεὶ ζητήσει, ἀλλ' ἐκ τῆς παρούσης τύχης ἀεὶ τὰ
κάλλιστα πράξει.

\*\*\*\*\*\* Καὶ διὰ τοῦτο ἄθλιος μὲν οὐδέποτε γένοιτ' ἀν, άλλὰ μόνον οὐ μαχάριος  $^{c}$  τῆς γε τύχης ἔνεχα, ἐὰν

Πριαμιχαίς περιπέση τύχαις.

δίως, ούτε ύπὸ τῶν τυχόντων ἀτυχημάτων, ἀλλ' ὑπὸ

μεγάλων ίσως καὶ πολλών.

\*\*\*\*\*\*\* Καὶ οὐοὲ ὑπὸ τούτων ραοίως ἐπεὶ καὶ ἀπαλλαγεὶς τῶν δυστυχημάτων οὐκ ἐν ὀλίγω χρόνω πρὸς τὸ
τέλειον ἀγαθὸν μεταπεσεῖται, οὖ μικρὸν παρέκλινε, διὰ
τὸ μὴ εὐκίνητος εἶναι ἀλλ' ἐν πολλῷ χρόνω ἔσται τοιοῦτος, μεγάλων καὶ καλῶν ἐν τούτω γενόμενος ἐπιτυχής.
\*\*\*\*\*\*\*\*\* Τί οὖν κωλύει τὸν τοιοῦτον ἄνθρωπον

quærimus', ut nimirum bonum habeat stabile, ac dum vita suppetit felicitate utatur. Nam vel semper vel omnium maxime ea et aget et auimo cernet, quæ cam virtute conjuncta sunt. Quin etiam fortunæ casibus obsistet, neque unquam ab adversariis mutabitur, sed quæcunque ingruerint, pulcherrime et commodissime feret, ut vere vir bonus et sine vituperatione quadratus.

Sed quum multa fortuito eveniant, eaque magnitudine et parvitate differant, rerum prosperarum itemque adversarum parvitas nullam viro bono molestiam exhibebit, neque ullam vitæ ejus mutationem faciet.

Magna autem fortunæ beneficia et multa vitam beatiorem efficient; siquidem illa felicitatem simul ornant, nec nisi ad pulcherrimas res a viro bono adhibentur.

At res adversæ premunt et corrumpunt vitam beatam et multorum munerum functiones impediunt; veruntamen etiam in his splendet atque elucet ipsum honestum, tum maxime, quum quis multas et magnas calamitates æquo animo fert, non quod doloris sensu careat stupeatque, sed quod generosi magnique est animi.

Si enim in munerum functionibus virtuti consentaneis beatitudinis natura nititur, atque hæ vitæ beatæ dominatum summamque adeo potestatem obtinent, nemo unquam qui beatus erit, miser est futurus, quia nunquam aget quæ odio digna sunt aut improba. Hominem enim vere prudentem ac probum putamus omnes fortunæ casus decenter ferre: et quemadmodum optimus artifex in qualibet materia artem suam ostentat, et dux optimus exercitu, quem forte habet, licet non eximius sit, pugnacissime utitur, et sutor optimus ex iis pellibus quæ ad cum delatæ sunt, calceum pulcherrimum conficit, eodemque modo cæteri artifices omnes: ita et beatus non semper prosperos rerum successus petet, sed pro præsenti fortuna semper præclarissima facinora efficiet.

Quocirca miser ille nunquam erit, sed tantummodo non beatus propter casum repentinum, si in Priami calamitates inciderit.

Neque vero varius et mutabilis erit, quia neque secundis rebus facile movebitur, neque quibuslibet rebus adversis, sed magnis fortasse et multis.

Sed ne his quidem facile: siquidem, quotiescunque e malis se emerserit, rursus longo tempore ad perfectam perveniet felicitatem, a qua ad tempus digressus est, quia non facile movetur, sed longo temporis intervallo talis erit, quum magnarum et honestarum rerum interea compos factus fuerit.

Quid igitur prohibet, quominus talem hominem dicamus beatum, qui suas actiones perfecta virtute dirigat atque in rebus externis duriore fortuna aliquando con-

εὐδαίμονα λέγειν, δς κατ' ἀρετὴν μὲν τελείαν ἐνεργεῖ, δυστυχήσας δὲ τοῖς ἔξωθεν πάλιν εἰς τὴν εὐτυχίαν ἐπανελεύσεται, καὶ ἱκανῶς ὑπὸ τῶν ἐκτὸς χορηγηθήσεται ἀγαθῶν, οὐ τὸν τυχόντα χρόνον, ἀλλὰ τὸν μέχρι τελευτῆς, καὶ βιωσάμενος οὕτω τελευτήσας κατὰ λόγον προστίθημι δὲ καὶ τὰ ἔξωθεν ἀγαθά, διὰ τὸ τὴν εὐδαιμονίαν τέλος εἶναι τῶν ἀνθρωπίνων πράξεων, καὶ διὰ τοῦτο προσήκειν τέλειον ἀγαθὸν εἶναι καὶ μηδενὸς ἐλλείπειν. Εἰ δὲ τοῦτο οῦτως, οὐ μετὰ τὴν τελευτὴν μακαρίσομεν τοὺς εὐδαίμονας, ἀλλὰ ζῶντας ἔτι, οἶς ὑπάρχει καὶ ὑπάρξει τὰ λεχθέντα. Μακαρίους δέ, ὡς ἀνθρώπους τὴν ἀνθρωπίνην μακαριότητα, ἤτις οὐ πάντη τέλειον ἔχει τὸ ἀγαθόν. Καὶ τὸ μὲν ὅτι δεῖ ζῶντας τοὺς εὐδαίμονας μακαρίζειν, ἐπὶ τοσοῦτον εἰρησθω.

(Scripsi: \* συνακολουθοίημεν] cod. συνακολουθείημεν. — \* γε] vulgo δγε. — \* μόνον οὐ μακά-ριος] cod. μονονοὺ μακάριος. —)

### KEP. In'.

Εὶ χοινωνοῦσι τῆς τύχης τῶν ἀπογόνων οὶ μαχάριοι μετὰ τελευτήν.

\* 'Ρητέον δέ πρὸς την άλλην ἀπορίαν, εὶ ἐχ τῶν απογόνων δυστυχούντων ή τῶν φίλων χείρονα δόξει τοις μακαρίοις τὰ πράγματα. Τὸ μέν οὖν μηδοτιοῦν έχ τῶν ἀπογόνων ή ἄλλως οἰχείων εἰς τοὺς εὐδαίμονας **ἔργεσθαι ἡ εὐτυχίας ἡ δυστυχίας, ἀχοινώνητόν ἐστι** και αγγοτριον των ανθρωμίνων. (κοινωνικόν λαρ δ ἄνθρωπος.) και πρός γε έτι και ταῖς κοιναῖς δόξαις έναντίον χοινά γάρ τα τῶν φίλων είναι πᾶσι δοχεῖ. Πολλών δὲ ὄντων των συμβαινόντων τοῖς οἰχείοις των μαχαρίων, καὶ παντοίας ἐχόντων διαφοράς, καὶ τῶν μέν μαλλον συντελούντων είς την εύδαιμονίαν, των δέ ἦττον, τὸ μέν κατὰ μέρος διαιρεῖν αὐτά, μακρὸν καὶ άπειρον φαίνεται εί δε δλοσχερώς και ώς εν τύπω είποιμεν περί αὐτῶν, ίχανὸν ᾶν είη. Διαιρήσομεν τοίνυν καὶ ταῦτα, καθάπερ τὰ συμβαίνοντα δυστυχήματα τοις μαχαρίοις, ότι τὰ μέν μεγάλα χαὶ άξιόλογα, χαὶ βάρος έχει πρός τον βίον, τὰ δὲ μιχρὰ καὶ ἐλαφρότερα. Έχει δὲ διαφοράν, ὅσα ζώντων ἔτι τῶν μαχαρίων τοις οίχείοις συμβαίνει, τῶν συμβαινόντων μετὰ τὴν αὐτῶν τελευτήν, ὅσην ἔχει τὰ ἐν ταῖς τραγφδίαις πλαττόμενα χαχά τῶν προϋπαρξάντων πραγμάτων, ὧν ταῦτα σχιαί.

\*\* Σχεπτέον οὖν περὶ τῆς διαφορᾶς. Βέλτιον δέ ἐστι σχέψασθαι εἰ χοινωνοῦσιν οἱ μαχάριοι τοῖς οἰχείοις μετὰ τελευτὴν τῆς τύχης. Φαίνεται τοίνυν, ὅτι, εἰ καὶ ἔρχεται τι πρὸς αὐτοὺς ἀπὸ τούτων, εἴτε ἀγαθόν, εἴτε φαῦλον, ἀσθενὲς μέντοι \* καὶ μιχρόν. "Η διότι καὶ τῆ ἑαυτοῦ φύσει μιχρόν ἐστιν, ἢ ἐχείνοις μιχρόν, χὰν μέγα ὑπάρχη, διὰ τὸ μὴ ζῆν τὴν ἐνταῦθα ζωήν. Εἰ

dictatus ad felicitatem redeat, bonisque externis mediocriter instructus sit, non ad quodiibet tempus, sed usque ad vitæ finem, talisque et postea vivat et sapientis in modum moriatur? Adjungo autem et externa bona, quia humanarum actionum finis est felicitas, ac propterea perfectum esse debet hoc bonum neque ulla ex parte mancum. Quæ quum ita sint, beatos non post obitum dicemus, sed dum vivunt adhuc eos appellabimus, qui habent et habebunt ea quæ a nobis supra dicta sunt. Beatos autem prædicamus, ut homines, beatitudine humana, quæ non undique perfectum habet bonum. Atque hæc quidem de felicitate, quam non mortuis, sed vivis tribuendam esse putamus, dicta sint hactenus.

#### Cap. XVIII.

Num beati post obitum posterorum fortunæ participes

Ad alteram vero quæstionem, perveniatur ex infelicitate posterorum aut amicorum aliqua ad beatos calamitas, nunc respondendum erit. Jam vero omnino nihil a posteris aliisve propinquis sive prosperarum rerum sive adversarum ad beatos pervenire, a communione abhorret et conditione humana : ( nam ad communitatem natus est homo : ) sed et cum opinione communi pugnat : omnibus enim videtur, communia esse quæ amicorum sunt cuncta. Quum vero multa beatorum propinquis eveniant, eaque ipsa dissimilia sint et diversa, ita ut quædam magis, alia minus ad felicitatem conferant, sigillatim ea distinguere longum et infinitum videtur: universe autem ostendere ac velut rudi imagine adumbrare forsitan satis fuerit. Distinguemus ergo hæc etiam, quemadmodum et reliqua, tam secunda quam adversa, quæ eveniunt beatis, ut alia esse dicamus magna et eximia, quæ pondus aliquod et momentum ad vitam habeant, alia parva et leviora. Sed inter res, quæ quamdiu vivunt beati, eorum propinquis eveniunt, atque inter eas, que post illorum obitum ils accidunt, tantum interest, quantum inter mala in tragœdiis ficta et eventa ipsa, quorum hæc tantum umbræ sunt.

Videndum igitur, qualis illarum rerum differentia sit. Melius autem est quærere, num beati post mortem propinquorum fortunæ participes sint. Apparet porro, etiam si quid ad eos ab his perveniat, sive bonum sit sive malum, tamen leve hoc et exiguum esse: vel quod per se leve sit et exiguum, vel quod illis sit tale, quamvis per se magnum sit, quia ex hac vita semel discesserunt.

<sup>\*</sup> Cap. 11. τὰς δὲ τῶν ἀπογόνων κτλ. — \*\* Μᾶλλον δ' ໂσως τὸ διαπορεῖσθαι κτλ.

δὶ ἔχει τινὰ δύναμιν, ἀλλ' οὐ τοσαύτην γε καὶ τοιαύτην. ώστε ποιείν εύδαίμονας τούς μή τοιούτους, ή τούς όντας άφαιρεῖσθαι την μαχαριότητα. "Ωστε έρ-Χεται μέν τι ἀπὸ τῶν ζώντων τοῖς τεθνεῶσι· τοιαῦτα δε και τοσαύτα ώς μηδεμίαν επάγειν μεταδολήν.

(Scripsi: \* μέντοι ] cod. μέν τοι. —)

# Κεφ. ιθ'.

## "Ότι τών τιμίων ή εύδαιμονία.

\* Διωρισμένων δε τούτων, σχεψώμεθα περί τῆς εὐδαιμονίας, πότερον τῶν δυνάμεών ἐστιν, ἢ τῶν ἐπαινετων, ή των τιμίων ή εὐδαιμονία. καὶ δυνάμεις μέν εἰσιν αί έξεις τῶν τεχνῶν οἶον χυδερνητιχῆς ἡ ἰατριχῆς, δήλον ότι τὸ δύνασθαι ζατρεύειν ή χυδερνάν επαινετά δέ, τὰ ήδη κατορθωθέντα καὶ εἰς ἐνέργειαν ἐλθόντα άγαθά. Τίμια δὲ τὰ θεῖα καὶ ὁπὲρ ταῦτα. Τούτων οῦτως έχόντων, ζητητέον τι τούτων έστιν ή εύδαιμονία δύλαπις πελ οζλ οςχ ερειλ. ερει λφύ τεγειολ φλαθολ. Α δὲ δύναμις ἀτελές. "Αλλως τε ή μὲν εὐδαιμονία οὐ συναριθμείται πολλοίς, ή δε δάναμις τοιαύτη πολλαί γάρ δυνάμεις. ή εὐδαιμονία άρα οὐα ἔστι δύναμις. Καὶ μήν οὐδὲ τῶν ἐπαινετῶν ἐστιν. ἐπαινεῖται γάρ & μετέχει τινός άγαθου. Τὸν γάρ δίκαιον καὶ τὸν άνδρεΐον , και όλως τον άγαθόν , και την άρετην έπαινοῦμεν, διά τὸ ποιότητός τινος άγαθοῦ μετέχειν, καὶ σχέσιν έχειν πρὸς ἀγαθόν τι καὶ σπουδαΐον. Διὰ τοῦτο καὶ οί τοὺς θεοὺς ἐπαινοῦντες γελοῖοί εἰσιν, ἡμὶν αὐτους έξισούντες. Τούτο δέ συμδαίνει, διά το γίνεσθαι τους έπαίνους ένεκα τῆς πρὸς τὸ ἀγαθὸν ἀναφορᾶς καὶ σχέσεως.

Τὰ μὲν οὖν ἐπαινετὰ τοιαῦτα: ἡ εὐδαιμονία δὲ οὐ τοιούτον έστι γάρ το άγαθον και το άριστον. Τού δέ άγαθου και του άρίστου ούκ έστιν έπαινος ού γάρ πρός τι άναφέρεται άγαθόν. Διά τοῦτο οὐδὲ τοὺς θεοὺς ξπαινοδίτεν, αλλά Ιτακαρίζοιτεν και ευραιίτονίζοιτεν. δμοίως δὲ καὶ τῶν ἀνδρῶν τοὺς θειστάτους καὶ τὰ άγαθά, όσα δι' έαυτά είσιν άγαθά, οία έστιν \* ή εὐδαιμονία. Οὐδείς γάρ την εὐδαιμονίαν ἐπαινεῖ καθάπερ το δίχαιον, άλλ' ώς θειότερον τι χαὶ βέλτιον μαχαρίζει. Έπεὶ τοίνυν τὰ μέν ἐπαινετὰ διά τι τέλος άγαθὸν ἐπαινοῦνται, ἡ δὲ εὐδαιμονία εἰς οὐδὲν ἀναφέρεται τέλος, (έστι γάρ αὐτή τὸ ἔσχατον τέλος) οὐκ άν είη των έπαινετων λείπεται δή των τιμίων είναι. Τούτω δε τῷ λόγω και δ Εύδοξος μαρτυρεί την γάρ ήδονην βουλόμενος δείξαι άριστον είναι και τέλειον άγαθόν, άπο τούτου έλεγε δείχνυσθαι δτι ούχ έστι τῶν ἐπαινετῶν ἀλλὰ βέλτιον τούτων, ἀπὸ τοῦ μὴ ἐπαινεῖσθαι, άγαθὸν οὖσαν· τοιοῦτον δὲ ἔλεγεν εἶναι τὸν θεὸν καὶ τὸ ἀγαθόν. Πρὸς ταῦτα γὰρ καὶ τ' ἄλλα ἀναφερόμενα, άγαθα λέγεσθαι καὶ ἐπαινετὰ εἶναι. Ἐπαινείται μέν γάρ ή άρετή, ότι πρακτικοί γίνονται οί

Quod si vim quandam habeat, certe non tantam aut talem habet, ut eos qui non sunt beatos efficiat, vel beatitudinem iis qui eam adepti sunt adimat. Quamobrem penetrat quidem aliquid a vivis ad mortuos : sed ea quæ penetrant talia sunt ac tantilla, ut omnino nullam mutationem faciant.

#### Cap. XIX.

#### Beatitudinem esse in rebus honore dignis.

His autem explanatis, restat ut de beatitudine videamus, utrum facultas sit, an habenda in numero rerum laudabilium vel potius earum quæ honore dienæ sunt. Ac facultas quidem appellatur ingenii ad artes dexteritas : verbi causa artes gubernandi aut medendi patet eorum esse qui mederi aut gubernare possunt : contra laudabilia vocantur bona jam probata et ad usum actionemque conversa. At honore digna sunt divina et reliquis majora. Que quum ita sint, querendum quid ex his omnibus sit beatitudo: ac primum quidem facultas esse non potest : est enim bonum persectum, facultas autem imperfecta est. Deinde beatitudo non annumeratur multis, sed facultas talis est : quippe multæ sunt facultates : beatitudo ergo non est facultas. Enimvero ne in rerum quidem laudabilium numero haberi potest : id enim laudatur quod boni alicujus est particeps. Nimirum justum fortemque hominem omninoque bonum, aut ipsam denique virtutem laudamus, quia certæ cujusdam boni qualitatis particeps est atque ad bonum et honestum quodammodo refertur. Quare et ii qui deos laudant, sunt ridiculi, quia eos quodammodo nobis sequant. Hoc autem propterea accidit, quod laudes comparatione et relatione ad id quod bonum est constant,

Tales igitur sunt res laudabiles : beatitudo autem non est talis: est enim ipsa bonum et optimum. Quod vero bonum est et optimum, laudari non potest : nec enim ad aliquod refertur bonum. Quocirca nec deos ipsos laudamus, sed felices et beatos dicimus : eodemque modo homines divinissimos eaque bona, quæ per se sunt talia. qualis est beatitudo. Nemo enim beatitudinem, sicut id quod justum est, laudat, sed tanquam divinius quid ac melius suspicit et in rerum beatissimarum numero collocat. Quoniam ergo res laudabiles ob bonum aliquem finem laudantur, nullum vero ad finem refertur beatitudo (ipsa enim ultimus est finis), sequitur eam non esse rebus laudabilibus annumerandam; quare restat, ut iis rebus quæ honore dignæ sunt, adjiciatur. Hanc vero opinionem et Eudoxus confirmat : qui voluptatem optimum et perfectum bonum esse ostensurus, quod ipsa, quum sit in numero rerum bonarum non laudetur, eo declarari putabat, eam rebus iis, quæ essent laudabiles, esse meliorem : talem autem deum ac summum bonum esse præ se ferebat. Horum enim respectu reliqua quoque bona dici et laudabilia esse. Laudatur enim

<sup>\*</sup> Cap. 12. διωρισμένων δὲ τούτων ατλ.

αὐτιον τῶν ἀγαθῶν τίμιον καὶ θεῖον τίθεμεν.

(Scripsi: \* ola čotiv] vulgo olá čotiv. -)

# Κεφ. κ΄.

Περί άρετης, έν δ και περί των δυνάμεων της ψυχής

\* Έπεὶ δέ ἐστιν ἡ εὐδαιμονία ψυχῆς ἐνέργεια κατ' ἀρετὴν τελείαν, σκεψώμεθα περὶ τῆς ἀρετῆς ἡ γὰρ περὶ αὐτῆς σκέψις σαφέστερον ποιήσει τὸν περὶ τῆς εὐδαιμονίας λόγον. Φαίνεται δέ, ὅτι καὶ ὁ κατὰ ἀλήθειαν πολιτικὸς περὶ αὐτῆς σκέπτεται: βούλεται γὰρ ἀγαθοὺς ποιεῖν τοὺς πολίτας καὶ τῶν νόμων ὑπηκόους, καθάπερ οἱ Κρητῶν καὶ Λακεδαιμονίων νομοθέται, καὶ εἴ τινες ἔτεροι τοιοῦτοι γεγένηνται: ὥστε δῆλον ὅτι ἡ ζήτησις αὕτη ἀκόλουθος ἀν εἴη τῷ ἐξ ἀρχῆς τοῦ λόγου σκοπῷ. Ἦν γὰρ ἐκεῖνος περὶ τοῦ τέλους τῆς πολιτικῆς.

\*\* Περί αρετής τοίνυν ἐπισχεπτέον, ανθρωπίνης δηλονότι έπει και έξ άρχης το ανθρώπινον άγαθον έζητοῦμεν. Έπει τοίνυν ή άνθρωπίνη άρετη οὐ τοῦ σώματός έστιν, άλλά της ψυχης (καὶ την εὐδαιμονίαν γάρ ψυχῆς ἐνέργειαν λέγομεν,) δ πολιτικός δὲ σκέπτεται περί της ανθρωπίνης αρετής δηλον ότι δει τον πολιτιχον είδεναι πως έχει τα περί ψυχήν. ώσπερ χαί τον μελλοντα δφθαλμόν θεραπεύσειν, τοῦ σώματος παντός την γνώσιν έχειν άνάγκη: καὶ τοσούτφ πλέον δ πολιτικὸς δικαίως είσεται τὰ περὶ ψυχήν, ἢ ὁ ἰατρὸς τὸ σῶμα, ὄσφ βελτίων ή πολιτική τῆς ἰατρικῆς καὶ τιμιωτέρα καὶ οἱ βέλτιστοι δὲ τῶν ἰατρῶν πολλά πραλιτατερολιαι μεύς τιμα του αφίτατος λαφαια. φατε εξχός αν είη τὸν πολιτικὸν περί τῆς ψυχῆς εἰδέναι. Θεωρητέον δὲ περὶ ψυχῆς τοσαῦτα, όσα ἀρχέσει ἡμῖν πρὸς τὸν προπείπενον μεδι αδετώς γολον. το λαδ εμι μγείον εξακδιδώσαι περί ψυχής, και τὸν καθόλου περί αὐτής ἐκθέσθαι λόγον, μεζον έργον έστι των προχειμένων.

\*\*\* Περί ψυχῆς τοίνυν οὐ μόνον ἐν συγγράμμασιν, ἀλλὰ καὶ ἀπὸ στόματος πρὸς τοὺς ἐντυγχάνοντας ἀρκούντως εἴπομεν ἔνια· καὶ χρηστέον αὐτοῖς. Λέγομεν τοίνυν, ὅτι τῆς ψυχῆς τὸ μὲν λογικόν ἐστι, τὸ δὲ άλογον. Ταῦτα δὲ πότερον κεχωρισμένα εἰσὶν ἀλλήλων, καvirtus, quia homines hac ad res honestas agendas idonei efficiuntur: eodemque modo præclara facinora sive corporis sive animi laudibus ornamus, quod ad bonum aliquem finem tendunt: ipsa autem beatitudo nunquam laudari poterit: neque enim ad bonum finem refertur, quum ipsa, ut jam diximus, extremus sit finis. Sed de laudibus et præconiis agere, et quibus ea tribui soleant, non est hujus argumenti: quippe magis convenit aliis: nobis vero de eo quod propositum est, disputandum erit. Patet ergo ex iis quæ dicta sunt, vitam beatam in bonis iis, quæ honore digna et perfecta sunt, esse numerandam: quin et principium reliquorum videtur bonorum et causa: siquidem ejus causa facimus et reliqua. Principium autem causamque cur cætera bona sint, honore dignum et divinum quiddam esse ducimus.

## Cap. XX.

De virtute : in quo et de animi facultatibus.

Sed quoniam beatitudo functio quædam muneris animi est, virtuti perfectæ congruens, videamus de virtute : quæ quidem consideratio hanc etiam nostram de beatitudine disputationem planiorem faciet. Videtur autem et vir regendæ civitatis vere peritus de ea disceptare : studet enim cives suos viros bonos et legibus obedientes efficere, sicut Cretensium et Lacedæmoniorum legum latores, et si qui alii tales exstiterunt : hinc patet hancce quæstionem accommodatam esse ad id consilium alque institutum, quod ab initio suscepimus. Nam de fine prudentiæ civilis agere nobis propositum erat. De virtute ergo commentandum est, humana scilicet, siquidem et a principio humanum bonum quærebamus.

Quoniam ergo humana virtus non corporis est, sed animi, (nam et beatitudinem functionem muneris animi dicebamus) virtutem autem humanam vir regendæ civitatis peritus considerat : nimirum ut eum qui oculos curaturus est, totius corporis naturam oportet habere perspectam, sic virum regendæ civitatis peritum, ea quæ ad animum pertinent, scientia comprehendisse necesse est; atque eo quidem magis vir ad gubernacula reipublicæ aptus quæ de animo traduntur sciet, quam medicus corpus, quo majore honore digna et melior quam medicina prudentia civilis est. At vero homines medicina clari multum studii atque operæ in cognitione corporis ponere consueverunt : unde sequitur rerum publicarum rectori animi naturam cognitam esse debere. Eatenus autem de animo commentandum est, quatenus præsenti nostræ de virtute disputationi sufficit : nam accuratius in ejus vim inquirere et generatim de eo exponere, majus opus est, quam instituti nostri ratio postulat.

Porro de animo non tantum in scriptis, sed etiam in sermonibus apud auditores habitis nonnulla satis luculenter tradidimus: quibus qui volent hoc loco utantur. Dicimus ergo, unam animi partem rationis compotem esse, alteram rationis expertem. Quæ utrum separatæ a se

<sup>\*</sup> Cap. 3. έπει δ' έστιν ή ευδαιμονία πτλ. — \*\* Ηερι άρετης δε πτλ. — \*\*\* Λέγεται δε περι αυτης πτλ.

θάπερ τὰ τοῦ σώματος μέρη, χαὶ τὰ ἄλλα τὰ μεριστά, ή πράγματι μὲν ἕν εἰσι, λόγο, δὲ δύο, χαθάπερ ἐν τῆ περιφερεία το χυρτον και το κοίλον, (εν μεν γάρ είσι πράγμα, και άχώριστα πέφυκε, τῷ δρισμῷ δὲ διαφέρουσιν. άλλος γάρ δρισμός της περιφερίας καθό κοίλης, και άλλος καθό κυρτής) τοῦτο μέν οὖν ζητεῖν οὐδὲν συντείνει πρὸς τὴν προχειμένην μέθοδον. Ἐροῦμεν δὲ περὶ τοῦ ἀλόγου. "Εστι τοίνυν τοῦ ἀλόγου τῆς ψυχῆς τὸ μὲν φυτικόν, λέγω δὲ τὸ θρεπτικόν καὶ αὐξητικόν, όπερ κοινόν έστι καί τοῖς φυτοῖς καί τοῖς ζώοις πάσιν. αυτη γάρ ή δύναμις εν άπασι τοῖς τρεφομένοις έστί, καὶ ἐν τοῖς ἐμδρύοις ἡ αὐτὴ δὲ καὶ ἐν τοις τελείοις των ανθρώπων έστίν ου γαρ άλλην εύλογον λέγειν. Ἐν ταύτη μέν οὖν τῆ δυνάμει οὐχ ἔστιν εύρεῖν ιδίως άρετην άνθρωπίνην, άλλά χοινην άπασιν. ή γάρ τοιαύτη άρετή, τὸ τρέφεσθαι καὶ αὐξάνεσθαι, καὶ ὑπνώττουσιν ἐνεργεῖται, καὶ μάλιστα τότε. ή δε ανθρωπίνη αρετή, οὐδαμῶς. δ γάρ αγαθός καὶ κακὸς ήκιστα διάδηλος ύπνώττων. Καὶ διὰ τοῦτό φασι μηδέν διαφέρειν το ήμισυ τοῦ βίου (τον τοῦ ύπνου χαιρόν δηλονότι,) τοὺς εὐδαίμονας τῶν ἀθλίων· και εικότως, άργια γάρ έστιν ο υπνος και τη σπουδαία καὶ τῆ φαύλη ψυχῆ. Πλην εί μη τις έκεῖνο είποι, ότι καί οί υπνοι των σπουδαίων βελτίους, των μεθημερινών χινήσεων τρόπον τινά χαι έπι τους υπνους διερχομένων, καὶ διὰ τοῦτο τῶν καθ' ὕπνους φαντασμάτων άμεινόνων τοῖς σπουδαίοις γινομένων, ή τοῖς τυχούσιν άλλά περί τούτων άλις. Το γάρ θρεπτικόν άμοιρον τῆς ἀνθρωπίνης ἀρετῆς, περὶ ἦς ἡμῖν ὁ λόγος. Εστι δε και άλλη τις φύσις της ψυχης ου πάντη άλογος κατά την εξρημένην, άλλά πη " μετέχουσα λόγου, χαὶ μαχομένη πρός τὸν λόγον. Δι' δ καὶ τὸν τοῦ ἐγκρατοῦς λόγον, καὶ τὸν τοῦ ἀκρατοῦς δέ, ἐνίστε ἐπαινοῦμεν , δτι άντέχουσι πρός τὸ άντιτεῖνον ο μέν μέχρις οδ δει, δ δε ενίστε και μέχρι τινός. Και διά τοῦτο φαίνεται άλλο τι δν εν αὐτοῖς παρά τὸν λόγον, δ μάγεται καὶ αντιτείνει τῷ λόγῳ. Άτεχνῶς γάρ, καθάπερ τὰ παραλελυμένα τοῦ σώματος μόρια, εἰς τὰ δεξιὰ προαιρουμένων χινήσαι, τούναντίον χαὶ εἰς τὰ ἀριστερὰ παραφέρεται· ούτω καὶ ἐπὶ τῆς ψυχῆς. Ἐπὶ τάναντία γάρ αξ δρμαλ τῶν ἀχρατῶν φέρονται, τῆς τοῦ λόγου χινήσεως. Άλλ' έν τοῖς σώμασι μέν δρῶμεν τὸ παραφερόμενον, έπὶ δὲ τῆς ψυχῆς οὐχ δρῶμεν. Εἰ δὲ καὶ μὴ δρᾶται, δμως έστὶ καὶ νομιστέον εἶναί τι παρά τὸν λόγον ἐναντιούμενον τούτω, καὶ ἀντιδαῖνον: πῶς δέ, πρὸς τὸ προκείμενον λέγειν οὐδὲν συντελεί. Φαίνεται δέ καὶ τοῦτο λόγου μετέχον, ώσπερ είπομεν, καθόσον τῷ λόγω πειθαρχεί. Καὶ γὰρ τῷ τοῦ έγκρατοῦς λόγῳ τοῦτο τὸ άλογον, τὸ θυμικὸν λέγω καὶ τὸ ἐπιθυμητικόν, ἄγεται καὶ πείθεται. Ετι δε μάλλον πείθεται καὶ εὐηκοώτερόν έστι τῷ λόγφ τοῦ σώφρονος καὶ ἀνδρείου ἐν αὐτῷ γὰρ πάντα τῷ λόγῳ συμφωνεῖ. "Ωστε φαίνεται το αγολολ εως ήπλως ριττορ είναι. το περ ακλεύ αγογον, τὸ φυτικόν, τὸ αὐξητικὸν δηλονότι, καὶ θρεπτιmutuo sint quemadmodum corporis partes et quidquid in partes secari potest, an re ipsa unum idemque sint, verbo autem diversæ, ut in linea circumcurrente tum convexa pars, tum concava (quæ quum idem revera sint, nec possint disjungi, definitione tamen inter se differunt : alia enim lineze circumcurrentis definitio est, qua concava, alia qua convexa habetur) hujusmodi quæstio ad instituti nostri rationem non pertinet. Quare de ea parte, quæ ratione caret, dicamus. Hujus ergo partis quæ rationis expers est, quædam pars est vegetabilis, eam dico quæ alendi augendique corporis causa habetur, omnibusque plantis et animalibus communis est; siquidem hanc animi vim cum in omnibus quæ aluntur, animadvertimus, atque adeo in fetibus immaturis, tum etiam in hominibus adultis; nam aliam iis tribuere absurdum est. In hac igitur animi vi non hominis propria, sed omnium communis reperitur virtus. Talis enim virtus, qua vel nutriatur corpus vel crescat etiam in dormientibus, ac tum maxime, munere suo fungitur : virtus vero hominis minime : homines enim boni et mali minime in somno discernuntur. Hinc illud est quod ajunt, inter beatos et miseros dimidiam vitæ partem (quamdia nimirum dormiunt) nihil interesse : nec immerito: quippe somnus tam boni quam mali animi est cessatio vacatioque ob opere. Nisi quis hoc dicit, propterea honestorum quoque hominum somnos meliores esse, quod diurni motus quodammodo in somnos transeunt, atque idcirco species viris bonis per somnum oblatas meliores esse, quam quæ vulgo offerantur : sed de bis satis. Certe ea animi pars, quæ alendi corporis causa habetur, humanæ virtutis, de qua nunc loquimur, expers est. Sed et alia quædam animi vis est non plane rationis expers, ut superior, quæ tamen aliquo modo ejus est particeps ac simul cum ea pugnat. Quamobrem et continentis et incontinentis rationem interdum laudamus, quia non statim cedunt, sed in contrarium nituntur: alter quamdiu oportet, alter ad tempus. Quocirca apparet in eis etiam alia quædam pars a ratione aversa quæ rationi repugnat ac reluctatur. Plane enim, ut resolutæ corporis partes, quum eas dextrorsum movere animum inducunt, in contrariam partem sinistrorsum perverse feruntur, sic et in animo evenit. Abeunt enim in contrarias partes, atque a ratione trahuntur, incontinentium appetitiones. Sed in corporibus id quod perverse movetur oculis cernimus, in animo non cernimus. Quod etsi non cernitur, tamen fortasse existimare debemus, in animo quoque aliquid inesse. præter rationem, quod ei adversetur ac repugnet : id autem quomodo fiat, pro instituti nostri ratione dicere nihil attinet. Videtur certe et hoc rationis particeps esse, quemadmodum diximus, quatenus rationi paret. Etenim ratione viri continentis illa animi pars, quæ mentis luminc caret, irritabilem dico et libidinosam, ducitur eique paret. Magis vero etiam in temperante et forti paret et obscquitur : in illo enim omnia cum ratione consentiunt. Quamobrem duplex in animo videtur pars rationis expers, altera omni mentis lumine carens, vegetabilem dico, quæ alendi augendique corporis causa est; altera quæ ex parte rationis est particeps, irritabilem dico et libidinosam, quæ eatenus rationis particeps esse perhibeχόν· τὸ δέ πη ° λόγου μετέχον, τὸ θυμιχὸν καὶ ἐπιθυμητικόν τοῦτο γάρ κοινωνεῖ λόγου, καθ' ὅσον κατήκοον έστιν αὐτοῦ καὶ πειθαρχικόν. "Οτι δὶ πείθεταί πως ύπὸ λόγου τὸ ἄλογον, φανερὸν ἀπὸ τῶν νουθεσιών, καὶ τῶν παρακλήσεων, καὶ ἐπιτιμήσεων ἀπὸ τούτων γάρ πολλαί τῶν ἀλόγων χινήσεων ρυθμίζονται. Διττώς δε λέγεται το λόγου μετέχειν, χαθάπερ καί το λόγον έχειν. Λέγομεν γάρ τοῦ πατρός καὶ τῶν φίλων λόγον έχειν, τὸ ἐπιστρέφεσθαι πρὸς αὐτούς, και οις κεγεποπαιλ εξακογοπθείν. γελοίπεν ος και των μαθηματιχών λόγον έχειν, το είδεναι αὐτά, χαὶ γνωσίν τινα και επιστήμην αύτων έχειν. Κατά τουτον τον τρόπον διπλώς λέγεται καί το λόγου μετέχειν το μέν χυρίως και έν έαυτῷ, α ωσπερ αὐτὸ τὸ λογικόν. τὸ δὲ διὰ τὸ ἐχείνω πειθαρχεῖν, λόγου μετέχειν λέγεται, ώσπερ τις τῷ πατρὶ πείθεται.

Διαιρεϊται δὲ καὶ ἡ ἀρετὴ κατὰ τὴν διαφορὰν ταύτην λέγομεν γὰρ αὐτάς, τὰς μὲν διανοητικάς, αἶ τοῦ λογικοῦ εἰσι· τὰς δὲ ἡθικάς, αἴ τοῦ θυμικοῦ καὶ ἐπιθυμητικοῦ εἰσι. Καὶ διανοητικαὶ μέν εἰσι, σοφία, σύνεσις καὶ φρόνησις ἡθικαὶ δέ, ἐλευθεριότης καὶ σωφροσύνη. Οταν γὰρ περὶ τοῦ ἡθους λέγωμεν, οὐ λέγομεν τὸν ἀνθρωπον σοφὸν ἡ συνετόν, ἀλλὰ πρᾶον καὶ σώφρονα. Ἐπαινοῦμεν δὲ τὸ σοφόν, διὰ τὴν ἀγαθὴν ἔξιν, ἥτις ἐστὶν ἀρετή. Τὰς γὰρ ἐπαινετὰς ἔξεις ἀρετὰς λέγομεν.

(Scripsi: \* ἀλλά πη ] vulgo ἀλλὰ πῆ. — b ἀλλο τι δν ] vulgo ἀλλό τι δν. — ° τὸ δέ πη ] vulgo τὸ δὲ πῆ. — ἀ καὶ ἐν ἑαυτῷ ] ex Aristotele; cod. καὶ ἑαυτῷ. — ° λέγωμεν ] cod. λέγομεν. — ι πρᾶον ] vulgo πρᾶον.

tur, quatenus ei obtemperat et morem gerit. Rationi autem quodammodo parere animi partem rationis expertem vel ex omni admonitione, adhortatione et objurgatione apparet, quia his multi animorum motus ratione carentes sedantur. Dupliciter autem dicitur rationis esse participem, sicut et rationem habere. Dicimus enim aliquem patris et amicorum rationem habere, qui parentes diligenter curat aut amicos, et quæ illi fieri jubent exsequitur : dicimus et artium mathematicarum rationem habere aliquem, qui eas novit, aut cognitionem earum aliquam vel scientiam consecutus est. Eodem quoque modo dupliciter aliquid dicitur rationis particeps: primum proprie et in se habens talem vim, sicut pars rationalis : deinde improprie, ut altera, quæ quia rationi paret, sicut aliquis patri, rationis quoque particeps dicitur.

Sed et ipsa secundum hanc differentiam dividitur virtus: alias enim virtutes in cogitatione et ratione positas esse dicimus, quæ ad rationalem referuntur partem, alias ad mores pertinere, quas morales appellamus quæque ad alteram referuntur, in qua iracundiam et libidinem collocamus. In ratione posita sunt sapientia, intelligentia et prudentia, in moribus liberalitas et temperantia. Nec enim solemus, quum de moribus loquimur, sapientem aut intelligentem, sed mitem dicere aliquem aut temperantem. Quin etiam sapientem a bovo habitu laudamus, quæ est virtus. Habitus enim eos, qui sunt laudabiles, virtutes vocamus.

θάπερ τὰ τοῦ σώματος μέρη, καὶ τὰ ἄλλα τὰ μεριστά, ή πράγματι μέν εν είσι, λόγο δε δύο, καθάπερ εν τῆ περιφερεία το χυρτον και το κοίλον, (εν μεν γάρ είσι πράγμα, καὶ ἀχώριστα πέφυκε, τῷ ὁρισμῷ δὲ διαφέρουσιν. άλλος γάρ δρισμός της περιφερίας καθό κοίλης, και άλλος καθό κυρτῆς) τοῦτο μέν οὖν ζητεῖν ούδεν συντείνει πρός την προχειμένην μέθοδον. Έροῦμεν δε περί τοῦ ἀλόγου. "Εστι τοίνυν τοῦ ἀλόγου τῆς ψυχῆς τὸ μὲν φυτικόν, λέγω δὲ τὸ θρεπτικόν καὶ αὐξητικόν, όπερ κοινόν έστι καί τοῖς φυτοῖς καὶ τοῖς ζφοις πασιν. αυτη γαρ ή δύναμις εν απασι τοῖς τρεφομένοις έστί, και έν τοῖς ἐμδρύοις ἡ αὐτή δὲ καὶ ἐν τοίς τελείοις των ανθρώπων έστίν. ος γάρ άλλην εύλογον λέγειν. Ἐν ταύτη μέν οὖν τῆ δυνάμει οὐκ ἔστιν εύρειν ίδίως άρετην άνθρωπίνην, άλλά χοινήν άπασιν. Ή γὰρ τοιαύτη ἀρετή, τὸ τρέφεσθαι χαὶ αὐξάνεσθαι, καὶ ὑπνώττουσιν ἐνεργεῖται, καὶ μάλιστα τότε. ή δε ανθρωπίνη αρετή, οὐδαμῶς. δ γαρ αγαθὸς καὶ κακὸς ήκιστα διάδηλος ύπνώττων. Καὶ διὰ τοῦτό φασι μηδέν διαφέρειν τὸ ήμισυ τοῦ βίου (τὸν τοῦ ύπνου καιρόν δηλονότι,) τοὺς εὐδαίμονας τῶν ἀθλίων. καὶ εἰκότως. ἀργία γάρ ἐστιν ὁ ὕπνος καὶ τῆ σπουδαία καὶ τῆ φαύλη ψυχῆ. Πλην εί μη τις έκεῖνο είποι, δτι και οί υπνοι των σπουδαίων βελτίους, των μεθημερινῶν χινήσεων τρόπον τινά χαὶ ἐπὶ τοὺς ὕπνους διερχομένων, καὶ διὰ τοῦτο τῶν καθ' ἔπνους φαντασμάτων άμεινόνων τοῖς σπουδαίοις γινομένων, ή τοῖς τυχοῦσιν άλλα περί τούτων άλις. Τὸ γάρ θρεπτικόν άμοιρον της ανθρωπίνης αρετης, περί ης ήμιν δ λόγος. Εστι δὲ καὶ ἄλλη τις φύσις τῆς ψυχῆς οὐ πάντη ἄλογος κατά την είρημένην, άλλά πη \* μετέχουσα λόγου, καὶ μαχομένη πρός τὸν λόγον. Δι' δ καὶ τὸν τοῦ ἔγκρατοῦς λόγον, καὶ τὸν τοῦ ἀκρατοῦς δέ, ἐνίοτε ἐπαινοῦμεν , ότι αντέχουσι πρός τὸ αντιτείνον· ὁ μέν μέχρις οδ δει, δ δὲ ἐνίστε καὶ μέχρι τινός. Καὶ διὰ τοῦτο φαίνεται άλλο τι δν εν αὐτοῖς παρά τὸν λόγον, δ μάχεται καὶ άντιτείνει τῷ λόγω. Άτεχνῶς γάρ, καθάπερ τὰ παραλελυμένα του σώματος μόρια, είς τὰ δεξιὰ προαιρουμένων χινησαι, τούναντίον χαὶ εἰς τὰ ἀριστερὰ παραφέρεται· ούτω καὶ ἐπὶ τῆς ψυχῆς. Ἐπὶ τάναντία γάρ αί όρικαὶ τῶν ἀχρατῶν φέρονται, τῆς τοῦ λόγου χινήσεως. 'λλλ' εν τοῖς σώμασι μεν δρώμεν τὸ παραφερόμενον, έπὶ δὲ τῆς ψυχῆς οὐχ δρῶμεν. Εἰ δὲ καὶ μὴ δρᾶται, διιως έστὶ και νομιστέον είναι τι παρά τὸν λόγον έναντιούμενον τούτω, καὶ ἀντιδαῖνον: πῶς δέ, πρὸς τὸ προχείμενον λέγειν οὐδὲν συντελεῖ. Φαίνεται δὲ χαὶ τοῦτο λόγου μετέχον, ωσπερ είπομεν, χαθόσον τῷ λόγω πειθαρχεί. Καὶ γὰρ τῷ τοῦ ἐγκρατοῦς λόγῳ τοῦτο τὸ άλογον, τὸ θυμικὸν λέγω καὶ τὸ ἐπιθυμητικόν, ἄγεται καὶ πείθεται. Ετι δε μάλλον πείθεται καὶ εὐηκοώτερόν έστι τῷ λόγῳ τοῦ σώφρονος καὶ ἀνδρείου. ἐν αύτῷ γὰρ πάντα τῷ λόγφ συμφωνεϊ. Φστε φαίνεται τὸ ἄλογον τῆς ψυχῆς διττὸν είναι· τὸ μὲν πάντη ἄλογον, τὸ φυτικόν, τὸ αὐξητικὸν δηλονότι, καὶ θρεπτι-

mutuo sint quemadmodum corporis partes et quidquid in partes secari potest, an re ipsa unum idemque sint, verbo autem diversæ, ut in linea circumcurrente tun convexa pars, tum concava (quæ quum idem reven sint, nec possint disjungi, definitione tamen inter ædifferunt : alia enim lineze circumcurrentis definitio est, qua concava, alia qua convexa habetur) hujusmoti quæstio ad instituti nostri rationem non pertinet. Quar de ea parte, quæ ratione caret, dicamus. Hujus ergo pr tis quæ rationis expers est, quædam pars est vegetabilis, eam dico quæ alendi augendique corporis causa habetu, omnibusque plantis et animalibus communis est; siquidem hanc animi vim cum in omnibus quæ aluntur, avimadvertimus, atque adeo in fetibus immaturis, tan etiam in hominibus adultis; nam aliam iis tribuere absurdam est. In hac igitur animi vi non hominis propria, sed omnium communis reperitur virtus. Talis enim virtus, qua vel nutriatur corpus vel crescat etiam indormientibus, ac tum maxime, munere suo fungitur: virtus vero hominis minime : homines enim boni et mali minime in somno discernuntur. Hinc illud est quod ajunt, inter beatos et miseros dimidiam vitæ partem (quandin nimirum dormiunt) nihil interesse : nec immerito: quippe somnus tam boni quam mali animi est cessatio vacatioque ob opere. Nisi quis hoc dicit, propterea honestorum quoque hominum somnos meliores esse, quod diurni motus quodammodo in somnos transeunt, alque idcirco species viris bonis per somnum oblatas meliores esse, quam quæ vulgo offerantur : sed de bis satis. Certe ea animi pars, quæ alen di corporis causa habetur, humanæ virtutis, de qua nune loquimur, expers est. Sed el alia quædam animi vis est non plane rationis expers, al superior, quæ tamen aliquo modo ejus est particeps a simul cum ea pugnat. Quamobrem et continentis et incontinentis rationem interdum laudamus, quia non statim cedunt, sed in contrarium nituntur: alter quandin oportet, alter ad tempus. Quocirca apparet in eis etiam alia quædam pars a ratione aversa quæ rationi repugnat ac reluctatur. Plane enim, ut resolutæ corporis parles, quum eas dextrorsum movere animum inducunt, in contrariam partem sinistrorsum perverse feruntur, sic et in animo evenit. Abeunt enim in contrarias partes, atque a ratione trahuntur, incontinentium appetitiones. Sed in corporibus id quod perverse movetur oculis cernimus, in animo non cernimus. Quod etsi non cernitur, tamen fortasse existimare debemus, in animo quoque aliquid inesse. præter rationem, quod ei adversetur ac repugnet : id autem quomodo fiat, pro instituti nostri ratione dicere nihil attinet. Videtur certe et hoc rationis particeps esse, quemadmodum diximus, quatenus rationi paret. Etenim ratione viri continentis illa animi pars, que mentis lumino caret, irritabilem dico et libidinosam, ducitur eique paret. Magis vero etiam in temperante et forti paret et chequitur : in illo enim omnia cum ratione 🕻 Quamobrem duplex in animo videtur pa pers, altera omni mentis lumine card dico, quæ alendi augendique corr quæ ex parte rationis est partial bidinosam, quæ eate

175

χόν· τὸ δέ πη ° λόγου μετέχον, τὸ θυμιχόν καὶ ἐπιθυμητικόν· τοῦτο γάρ κοινωνεῖ λόγου, καθ' όσον κατήχοον έστιν αὐτοῦ καὶ πειθαρχικόν. "Οτι δὲ πείθεταί πως ύπὸ λόγου τὸ ἄλογον, φανερὸν ἀπὸ τῶν νουθεσιών, καὶ τών παρακλήσεων, καὶ ἐπιτιμήσεων ἀπὸ τούτων γάρ πολλαί τῶν ἀλόγων χινήσεων ρυθμίζονται. Διττώς δε λέγεται το λόγου μετέχειν, καθάπερ καὶ τὸ λόγον ἔχειν. Λέγομεν γὰρ τοῦ πατρὸς καὶ τῶν φίλων λόγον έχειν, τὸ ἐπιστρέφεσθαι πρὸς αὐτούς, χαι οξε χεγεροπαιν εξαχογοπθείν. γελοίτεν ος και των μαθηματιχών λόγον έχειν, τὸ εἰδέναι αὐτά, χαὶ γνωσίν τινα και επιστήμην αὐτων έχειν. Κατά τοῦτον τὸν τρόπον διπλῶς λέγεται χαὶ τὸ λόγου μετέχειν. τὸ μέν χυρίως καὶ ἐν ξαυτῷ, α ώσπερ αὐτὸ τὸ λογικόν. τὸ δὲ διὰ τὸ ἐχείνω πειθαρχεῖν, λόγου μετέχειν λέγεται, ώσπερ τις τῷ πατρὶ πείθεται.

Διαιρείται δε και ή άρετη κατά την διαφοράν ταύτην λέγομεν γάρ αὐτάς, τὰς μεν διανοητικάς, αι τοῦ λογικοῦ εἰσι· τὰς δὲ ἡθικάς, αι τοῦ θυμικοῦ και ἐπιθυμητικοῦ εἰσι. Και διανοητικαι μέν εἰσι, σοφία, σύνεσις και φρόνησις ἡθικαι δέ, ἐλευθεριότης και σωφροσύνη. Τόταν γάρ περι τοῦ ἡθους λέγωμεν, οὐ λέγομεν τὸν ἀνθρωπον σοφὸν ἡ συνετόν, ἀλλὰ πρᾶον και σώφρονα. Ἐπαινοῦμεν δὲ τὸ σοφόν, διὰ τὴν ἀγαθὴν Εξιν, ἡτις ἐστὶν ἀρετή. Τὰς γὰρ ἐπαινετὰς Εξεις ἀρετὰς λέγομεν.

tur, quatenus ei obtemperat et morem gerit. Rationi autem quodammodo parere animi partem rationis expertem vel ex omni admonitione, adhortatione et objurgatione apparet, quia his multi animorum motus ratione carentes sedantur. Dupliciter autem dicitur rationis esse participem, sicut et rationem habere. Dicimus enim aliquem patris et amicorum rationem habere, qui parentes diligenter curat aut amicos, et quæ illi fieri jubent exsequitur: dicimus et artium mathematicarum rationem habere aliquem, qui eas novit, aut cognitionem earum aliquam vel scientiam consecutus est. Eodem quoque modo dupliciter aliquid dicitur rationis particeps: primum proprie et in se habens talem vim, sicut pars rationalis : deinde improprie, ut altera, quæ quia rationi paret, sicut aliquis patri, rationis quoque particeps dicitur.

Sed et ipsa secundum hanc differentiam dividitur virtus: alias enim virtutes in cogitatione et ratione positas esse dicimus, quæ ad rationalem referuntur partem, alias ad mores pertinere, quas morales appellamus quæque ad alteram referuntur, in qua iracundiam et libidinem collocamus. In ratione posita sunt sapientia, intelligentia et prudentia, in moribus liberalitas et temperantia. Nec enim solemus, quum de moribus loquimur, sapientem aut intelligentem, sed mitem dicere aliquem aut temperantem. Quin etiam sapientem a bovo habitu laudamus, quæ est virtus. Habitus enim eos, qui sunt laudabiles, virtutes vocamus.



θάπερ τὰ τοῦ σώματος μέρη, καὶ τὰ ἄλλα τὰ μεριστά, ή πράγματι μέν εν είσι, λόγω δε δύο, καθάπερ εν τῆ περιφερεία το χυρτον και το κοίλον, (εν μεν γάρ είσι πράγμα, και άχώριστα πέφυκε, τῷ όρισμῷ δὲ διαφέρουσιν. άλλος γάρ δρισμός της περιφερίας χαθό χοίλης, και άλλος καθό κυρτής) τοῦτο μέν οὖν ζητείν οὐδέν συντείνει πρός την προκειμένην μέθοδον. Έροῦμεν δέ περί τοῦ ἀλόγου. "Εστι τοίνυν τοῦ ἀλόγου τῆς ψυχῆς τὸ μέν φυτικόν, λέγω δὲ τὸ θρεπτικόν καὶ αὐξητικόν, δπερ κοινόν έστι και τοις φυτοίς και τοις ζώοις πάσιν. αυτη γάρ ή δύναμις εν άπασι τοῖς τρεφομένοις έστί, καὶ ἐν τοῖς ἐμδρύοις ἡ αὐτὴ δὲ καὶ ἐν τοις τεγείοις εωλ αλβρώμων ξαιίν. ος λφό αγγών εςλογον λέγειν. Έν ταύτη μέν οὖν τῆ δυνάμει οὐκ ἔστιν εύρεῖν ἰδίως ἀρετήν ἀνθρωπίνην, ἀλλά χοινήν άπασιν. Ή γάρ τοιαύτη άρετή, τὸ τρέφεσθαι καὶ αὐξάνεσθαι, καὶ ὑπνώττουσιν ἐνεργεῖται, καὶ μάλιστα τότε· ή δε ανθρωπίνη αρετή, οὐδαμῶς· δ γαρ αγαθός χαὶ χαχὸς ήχιστα διάδηλος ὑπνώττων. Καὶ διὰ τοῦτό φασι μηδέν διαφέρειν τὸ ήμισυ τοῦ βίου (τὸν τοῦ ύπνου χαιρόν δηλονότι,) τοὺς εὐδαίμονας τῶν ἀθλίων. χαι είχότως, άργια λαό ξαιιν ο ρμλος χαι τη αμοροαία καὶ τῆ φαύλη ψυχῆ. Πλην εί μη τις ἐκεῖνο είποι, ὅτι καὶ οί υπνοι τῶν σπουδαίων βελτίους, τῶν μεθημερινών χινήσεων τρόπον τινά χαι έπι τους υπνους διεργομένων, καὶ διὰ τοῦτο τῶν καθ' ὑπνους φαντασμάτων άμεινόνων τοῖς σπουδαίοις γινομένων, ή τοῖς τυχοῦσιν άλλά περί τούτων άλις. Το γάρ θρεπτιχον άμοιρον της ανθρωπίνης άρετης, περί ης ήμιν δ λόγος. \*Εστι δὲ καὶ ἄλλη τις φύσις τῆς ψυχῆς οὐ πάντη άλο-\_\_\_ γος κατά την είρημένην, άλλά πη \* μετέχουσα λόγου, και μαχομένη πρός τον λόγον. Δι' δ και τον τοῦ έγκρατους λόγον, και τον του ακρατους δέ, ένιστε έπαινουμεν , δτι άντέχουσι πρός τὸ άντιτείνον ὁ μέν μέχρις οδ δεῖ, δ δὲ ἐνίστε καὶ μέχρι τινός. Καὶ διὰ τοῦτο φαίνεται άλλο τι ον εν αὐτοῖς παρά τον λόγον, ο μάγεται καὶ άντιτείνει τῷ λόγῳ. Άτεχνῶς γάρ, καθάπερ τὰ παραλελυμένα τοῦ σώματος μόρια, εἰς τὰ δεξιὰ προαιρουμένων χινήσαι, τούναντίον χαὶ εἰς τὰ ἀριστερὰ παραφέρεται· ούτω καὶ ἐπὶ τῆς ψυχῆς. Ἐπὶ τάναντία γάρ αξ δρικαλ τῶν ἀχρατῶν φέρονται, τῆς τοῦ λόγου χινήσεως. λλλ' εν τοῖς σώμασι μεν δρώμεν τὸ παραφερόμενον, έπὶ δὲ τῆς ψυχῆς οὐχ δρώμεν. Εἰ δὲ καὶ μή δράται, δμως έστι και νομιστέον είναι τι παρά τον λόγον έναντιούμενον τούτω, καὶ ἀντιδαῖνον: πῶς δέ, πρὸς τὸ προχείμενον λέγειν οὐδὲν συντελεί. Φαίνεται δὲ χαὶ τοῦτο λόγου μετέχον, ώσπερ είπομεν, καθόσον τῷ λόγῳ πειθαρχεί. Και γάρ τῷ τοῦ έγκρατοῦς λόγῳ τοῦτο τὸ άλογον, τὸ θυμικὸν λέγω καὶ τὸ ἐπιθυμητικόν, ἄγεται καλ πείθεται. Έτι δε μάλλον πείθεται καλ εὐηκοώτερόν έστι τῷ λόγῳ τοῦ σώφρονος καὶ ἀνδρείου ἐν αύτῷ γὰρ πάντα τῷ λόγῳ συμφωνεῖ. "Ωστε φαίνεται τὸ ἄλογον τῆς ψυχῆς διττὸν είναι· τὸ μέν πάντη ἄλογον, τὸ φυτικόν, τὸ αὐξητικὸν δηλονότι, καὶ θρεπτι-

mutuo sint quemadmodum corporis partes et quidquid in partes secari potest, an re ipsa unum idemque sint. verbo autem diversæ, ut in linea circumcurrente tun convexa pars, tum concava (que quum idem revera sint, nec possint disjungi, definitione tamen inter ædifferunt : alia enim lineze circumcurrentis definitio est, qua concava, alia qua convexa habetur) hujusmodi quæstio ad instituti nostri rationem non pertinet. Quare de ea parte, quæ ratione caret, dicamus. Hujus ergo partis quæ rationis expers est, quædam pars est vegetabilis, eam dico quæ alendi augendique corporis causa habetur. omnibusque plantis et animalibus communis est; siquidem hanc animi vim cum in omnibus quæ aluntur, animadvertimus, atque adeo in fetibus immaturis, tun etiam in hominibus adultis; nam aliam iis tribuere absurdum est. In hac igitur animi vi non hominis propria, sed omnium communis reperitur virtus. Talis enim virtus, qua vel nutriatur corpus vel crescat etiam in dormientibus, ac tum maxime, munere suo fungitur: virtus vero hominis minime : homines enim boni et mali minime in somno discernuntur. Hinc illud est quod ajunt, inter beatos et miseros dimidiam vitæ partem (quamdiu nimirum dormiunt) nihil interesse : nec immerilo: quippe somnus tam boni quam mali animi est cessatio vacatioque ob opere. Nisi quis hoc dicit, propteres honestorum quoque hominum somnos meliores esse, quod diurni motus quodammodo in somnos transeunt, alque idcirco species viris bonis per somnum oblatas meliores esse, quam ques vulgo offerantur : sed de bis satis. Certe ea animi pars, quæ alendi corporis causa habetur, humanæ virtutis , de qua nunc loquimur, expers est. Sed et alia quædam animi vis est non plane rationis expers, ul superior, quæ tamen aliquo modo ejus est particeps æ simul cum ea pugnat. Quamobrem et continentis et incontinentis rationem interdum laudamus, quia non statim cedunt, sed in contrarium nituntur: alter quandin oportet, alter ad tempus. Quocirca apparet in eis etiam alia quædam pars a ratione aversa quæ rationi repagnst ac reluctatur. Plane enim, ut resolutæ corporis partes, quum eas dextrorsum movere animum inducunt, in contrariam partem sinistrorsum perverse feruntur, sic et in animo evenit. Abeunt enim in contrarias parles, alque a ratione trahuntur, incontinentium appetitiones. Sed in corporibus id quod perverse movetur oculis cernimus, in animo non cernimus. Quod etsi non cernitur, tamen fortasse existimare debemus, in animo quoque aliquid inese. præter rationem, quod ei adversetur ac repugnet id autem quomodo fiat, pro instituti nostri ratione dicere nihil attinet. Videtur certe et hoc rationis particeps esse, quemadmodum diximus, quatenus rationi paret. Eterim ratione viri continentis illa animi pars, que mentis lumino caret, irritabilem dico et libidinosam, ducitur eique paret. Magis vero etiam in temperante et forti paret et obsquitur : in illo enim omnia cum ratione consentiunt. Quamobrem duplex in animo videtur pars rationis expers, altera omni mentis lumine carens, vegetabilen dico, quæ alendi augendique corporis causa est; altera quæ ex parte rationis est particeps, irritabilem dico el libidinosam, que eatenus rationis particeps esse perhibeκόν· τὸ δέ πη ° λόγου μετέχον, τὸ θυμικὸν καὶ ἐπιθυμητικόν· τοῦτο γὰρ κοινωνεῖ λόγου, καθ' ὅσον κατήκοόν ἐστιν αὐτοῦ καὶ πειθαρχικόν. Ὅτι δὲ πείθεταί τως ὑπὸ λόγου τὸ ἄλογον, φανερὸν ἀπὸ τῶν νουθετῶν, καὶ τῶν παρακλήσεων, καὶ ἐπιτιμήσεων· ἀπὸ τοῦτων γὰρ πολλαὶ τῶν ἀλόγων κινήσεων βυθμίζονται. Διττῶς δὲ λέγεται τὸ λόγου μετέχειν, καθάπερ καὶ τὸ λόγον ἔχειν. Λέγομεν γὰρ τοῦ πατρὸς καὶ τῶν μαθηματικῶν λόγον ἔχειν, τὸ ἐπιστρέφεσθαι πρὸς αὐτούς, καὶ οἶς κελεύουσιν ἐξακολουθεῖν· λέγομεν δὲ καὶ τῶν γνῶσίν τινα καὶ ἐπιστήμην αὐτῶν ἔχειν. Κατὰ τοῦτον τὸν τρόπον διπλῶς λέγεται καὶ τὸ λόγου μετέχειν· τὸ οδὶ διὰ τὸ ἐκείνω πειθαρχεῖν, λόγου μετέχειν λέγεται, ὥσπερ τις τῷ πατρὶ πείθεται.

Διαιρεϊται δέ καὶ ἡ άρετὴ κατὰ τὴν διαφορὰν ταύτην λέγομεν γὰρ αὐτάς, τὰς μὲν διανοητικάς, αὶ τοῦ λογικοῦ εἰσι· τὰς δὲ ἡθικάς, αὶ τοῦ θυμικοῦ καὶ ἐπιθυμητικοῦ εἰσι. Καὶ διανοητικαὶ μέν εἰσι, σοφία, σύνεσις καὶ φρόνησις· ἡθικαὶ δέ, ἐλευθεριότης καὶ σωφροσύνη. "Όταν γὰρ περὶ τοῦ ἡθους λέγωμεν, "οὐ λέγομεν τὸν ἀνθρωπον σοφὸν ἡ συνετόν, ἀλλὰ πρᾶον καὶ σώφρονα. Ἐπαινοῦμεν δὲ τὸ σοφόν, διὰ τὴν ἀγαθὴν ἔξιν, ἥτις ἐστὶν ἀρετή. Τὰς γὰρ ἐπαινετὰς ἔξεις ἀρετὰς λέγομεν.

(Scripsi: \* άλλά πη ] vulgo άλλὰ πῆ. — b άλλο τι δν ] vulgo άλλό τι δν. — ° τὸ δέ πη ] vulgo τὸ δὲ πῆ. — ⁴ καὶ ἐν ἐαυτῷ ] ex Aristotele; cod. καὶ ἐαυτῷ. — ° λέγωμεν ] cod. λέγομεν. — 1 πρᾶον ] vulgo πρᾶον.

tur, quatenus ei obtemperat et morem gerit, Rationi autem quodammodo parere animi partem rationis expertem vel ex omni admonitione, adhortatione et objurgatione apparet, quia his multi animorum motus ratione carentes sedantur. Dupliciter autem dicitur rationis esse participem, sicut et rationem habere. Dicimus enim aliquem patris et amicorum rationem habere, qui parentes diligenter curat aut amicos, et quæ illi sieri jubent exsequitur: dicimus et artium mathematicarum rationem habere aliquem, qui eas novit, aut cognitionem earum aliquam vel scientiam consecutus est. Eodem quoque modo dupliciter aliquid dicitur rationis particeps: primum proprie et in se habens talem vim. sicut pars rationalis : deinde improprie, ut altera, quæ quia rationi paret, sicut aliquis patri, rationis quoque particeps dicitur.

Sed et ipsa secundum hanc differentiam dividitur virtus: alias enim virtutes in cogitatione et ratione positas esse dicimus, quæ ad rationalem referuntur partem, alias ad mores pertinere, quas morales appellamus quæque ad alteram referuntur, in qua iracundiam et libidinem collocamus. In ratione posita sunt sapientia, intelligentia et prudentia, in moribus liberalitas et temperantia. Nec enim solemus, quum de moribus loquimur, sapientem aut intelligentem, sed mitem dicere aliquem aut temperantem. Quin etiam sapientem a boro habitu laudamus, quæ est virtus. Habitus enim eos, qui sunt laudabiles, virtutes vocamus.

# ΑΝΔΡΟΝΙΚΟΥ ΤΟΥ ΡΟΔΙΟΥ

## ΗΘΙΚΩΝ ΤΩΝ ΝΙΚΟΜΑΧΕΙΩΝ

ΠΑΡΑΦΡΑΣΕΩΣ

BIBAION AEYTEPON.

# Κεφ. α'.

"Οτι ούτε φύσει, ούτε παρὰ φύσιν ἐν ἡμῖν γίνονται αἰ ἀρεταί, ἀλλὰ ἀπὸ τοῦ ἔθους.

\* Έπει δὲ ἡ ἀρετὴ τῆς ψυχῆς ἐστι τελειότης, τῆς ψυχῆς δὲ τὸ μέν ἐστι λογικόν, τὸ δὲ ὀρεκτικόν, ὁ διττὴν ἀνάγκη καὶ τὴν ἀρετὴν εἶναι· καὶ τὴν μὲν τοῦ διανοητικοῦ, ἤτις ἐστὶν ἡ σοφία καὶ ἡ φρόνησις· τὴν δὲ τοῦ ὀρεκτικοῦ, ἤτις ἡθικὴ καλεῖται. Καὶ ἡ μὲν διανοητικὴ ἔχει μὲν καὶ ἀπὸ τῆς φύσεως τὴν ἀρχὴν (δεκτικὸν γὰρ ὁ ἄνθρωπος ἐπιστήμης) καὶ ἀπὸ ἤθους αὕξησιν λαμ-βάνει τινά· τὸ δὲ πλέον ἀπὸ τῆς διδασκαλίας καὶ τὴν γένεσιν καὶ τὴν αὕξησιν ἔχει· διόπερ ἐμπειρίας δεῖται καὶ χρόνου· ἡ δὲ ἡθικὴ ἐξ ἔθους περιγίνεται. Ἡ μὲν γὰρ φύσις ἐκεῖνο δίδωσι μόνον, τὸ δύνασθαι σπουδαίους γενέσθαι· ἡ δὲ διδασκαλία, γινώσκειν ὅτι δέον γενέσθαι. Τὸ δὲ καὶ ἐνεργεία ἤδη γενέσθαι σπουδαίους, μόνον τὸ ἔθος παρέχεται. ᾿Απὸ τούτου δὲ καὶ τὸ ὄνομα τοῦ ἔθους.

\*\* "Ωστε δήλον, ότι οὐδεμία τῶν ἡθικῶν ἀρετῶν φύσει ήμιν περιγίνεται. Εί γάρ φύσει σπουδαίοι ύπήρχομεν, οὐκ ἄν ἐκινούμεθα πρὸς τοὐναντίον ἀπὸ τοῦ έθους, νυνί δὲ χινούμεθα. Οὐδεμία ἄρα τῶν ϡθιχῶν άρετων φύσει ήμιν περιγίνεται οὐδέν γάρ των φύσει χινουμένων ύπό τοῦ ἔθους ἐπὶ τὴν ἐναντίαν μεταδάλλει ροπήν. Ούτε γάρ τον λίθον έθίσει τις άνω φέρεσθαι, κάν μυριάκις άνω ρίπτη, ούτε τὸ πῦρ κάτω, οὐδὲ άλλο τῶν άλλως πεφυκότων άλλως αν ἐθισθείη. Οὐτ' άρα φύσει, ούτε παρά φύσιν ήμιν έγγίνονται αί άρεταί. άλλά τὸ δύνασθαι μέν ἀπὸ φύσεως ἔχομεν, καί πεφύκαμεν δέγεσθαι τὰς ἀρετάς. δεχόμεθα δὲ καὶ τελειούμεθα διά τοῦ ἔθους. Ετι τῶν φυσιχῶν τὰς δυνάμεις πρώτον τελείας έχοντες, είτα χρώμεθα την γάρ δπικήν ή σχουστικήν δύναμιν τελείαν έχοντες έχρησαμεθα· οὐ γὰρ ἀπὸ τοῦ πολλάκις ἐδεῖν, ἢ πολλάκις άχοῦσαι τὰς αἰσθήσεις ελάδομεν, άλλὰ τὸ ἀνάπαλιν, ξλολτεί εχδυαφίπερα. τφί οξ φρετφί γαίπραλοίπεν εκεύγήσαντες πρότερον, ώσπερ και έπι τῶν άλλων ἔχει τεχνών & γάρ δει μαθόντες ποιείν, ταῦτα ἀπὸ τοῦ ποιείν μανθάνομεν. Οίον, οίχοδομοῦντες μέν οίχοδόμοι γινόμεθα, χιθαρίζοντες δὲ χιθαρισταί. Ο τω δή χαλ

# ANDRONICI RHODII

# ETHICORUM NICOMACHEORUM

**PARAPHRASIS** 

LIBER SECUNDUS.

Cap I.

Neque a natura, neque præter naturam, sed consuetadisc virtutes nobis insitas esse.

Quoniam ergo animi perfectio virtus est, animi veo pars alia rationi, alia appetitui destinata est, duplicem quoque necesse est esse virtutem : alteram quidem partis in cogitatione positæ, quæ est sapientia et prudentia; alteram appetentis, quam moralem vocant. Et illa quidem cogitationis sedes partim a natura initium habet (capax enim disciplinæ est homo) partim more etiam promovetur : potissimum tarhen a doctrina et ortum et incrementum habet : quare cum usum et experientiam, tum spatium tempusque desiderat : moralis vero consuetudine comparatur. Etenim natura sic tantum homines fingit, ut possint boni esse : doctrina vero, ut intelligant , se tales esse debere. Cæterum sola consuetudo efficit, ut jam actu viri boni sint. Hinc etiam nomen accepit; siquidem virtus moralis appellatur, quod vocabulam a more sive consuctudine paululum deflectit.

Ex quo etiam hoc manifestum est, nullam ex moralibus virtutibus nobis ingenerari. Si enim natura honi essemus homines, nunquam consuetudine in contrarium moveremur; nunc vero hoc fit. Unde sequitur, nullam nobis moralem virtutem natura contingere: quia nihil quod natura movetur, consuetudine in contrarium isclinari potest. Neque enim quisquani la pidem assuefaciat sursum ferri, licet sexcenties sursum millat, neque ignis unquam deorsum feratur : nec quidquam alind eorum, quæ aliter a natura comparata sunt, aliter assuefieri queat. Ergo neque natura, neque præter naturam nobis ingenerantur virtutes : sed facultatem natura nobis tribuit sic affectis, ut ad virtutes suscipiendas apti simus: quas postquam suscepimus, more et consuetudine perfcimur. Præterea quæcunque nobis a natura obveniunt, corum facultates primum perfectas habemus, deinde lis utimur : nam videndi vim et audiendi perfectam habemus lisque utimur : neque enim ex eo quod sepe aut vidimus aut audivimus, sensus adepti sumus, sed contra quum sensus haberemus, eis usi sumus at virtutes consequimur, prius virtutis muneribus functi, quomodo et in cæteris artibus fit : nam postquam didicerimus quæ nos oporteat efficere, ea efficiendo discimus Verbi causa, ut ædificando ædificatores et architecti el fidibus canendo fidicines evadimus : ita juste agende,

<sup>\*</sup> Lib. II. Cap. 1. διττής δὲ τῆς ἀρετής κτλ. — \*\* Ἐξ οδ καὶ δήλον κτλ.

δίκαια πράττοντες, δίκαιοι γινόμεθα, καὶ τὰ σώφρονα, σώφρονες, καὶ τὰ ἀνδρεῖα ἀνδρεῖοι.

\* Μαρτυρεί δέ καὶ τὸ γινόμενον ἐν ταῖς πόλεσιν· οἱ γὰρ νομοθέται τῷ ἔθει ἀγαθοὺς τοὺς πολίτας ποιοῦσι. Συνελαύνουσι γὰρ ἀμοιδαῖς ἀγαθαῖς καὶ τιμωρίαις ἐπὶ τὰς ἀγαθὰς πράξεις, καὶ οὕτω σπουδαίους ἀποτελοῦσιν. Εἰ δὲ καὶ μὴ πάντες τοῦτο ποιοῦσιν, ἄμαρτάνουσιν· ἡ γὰρ ἐπαγγελία καὶ τὸ βούλημα παντὸς νομοθέτου τοῦτό ἔστι, τὸ τοὺς πολίτας ἐπὶ τὰς ἀγαθὰς πράξεις ἐθίζειν. Οὐκ ἄρα ἀπὸ φύσεως, ἀλλὰ ἀπὸ τοῦ ἔθους αἱ ἀρεταί.

\*\* Ετι έχ τῶν αὐτῶν χαὶ διὰ τῶν αὐτῶν έθῶν καὶ έργων και γίνεται πάσα άρετή και φθείρεται· γίνεται μέν άγαθων δντων των έθων, φθείρεται δε από των έναντίων δμοίως δέ καὶ τέχνη. Έκ γάρ τοῦ κιθαρίζειν χαι οι άγαθοι χαι οι χαχοι άποτελούνται χιθαρισταί εχ μέν τοῦ χαλῶς, οἱ ἀγαθοί, ἐχ δὲ τοῦ χαχῶς χιθαρίζειν, χαχοί· όμοίως δὲ χαὶ οἱ οἰχοδόμοι χαὶ πάντες άλλοι τεχνίται άπὸ τῆς κατὰ τέχνην ἐνεργείας ή άγαθοί ή χαχοί γίνονται έχ μέν γάρ τοῦ εὖ οἰχοδομεῖν ἀγαθοί γίνονται οἰκοδόμοι, ἐκ δὲ τοῦ κακῶς, κακοί. Εὶ γὰρ μὴ ἀπὸ τῶν τοιῶνδε ἦν ἐνεργειῶν ἡ τοιάδε τέχνη, άλλα φύσις ήν ή τον τεχνίτην ποιούσα, ούκ αν έδέησεν ούδενι διδασκάλου πρός την τέχνην, άλλα πάντες αν εύθυς εγίνοντο ή αγαθοί, ή τουναντίον. Τοῦτον δή τὸν τρόπον καὶ ἐπὶ τῶν ἀρετῶν ἔχει. Πράττοντες γάρ τὰ συναλλάγματα τὰ πρός τοὺς ἀνθρώπους, γινόμεθα οί μέν δίχαιοι, οί δὲ ἄδιχοι· τὸ μέν ἀπὸ τοῦ πάντα δικαίως πράττειν καὶ κατὰ νόμον, τὸ δὲ ἀπὸ τῆς ἐναντίσς πολιτείας. Πάλιν δὲ ἐπειδὰν δεινοίς τισι περιπέσωμεν, έθιζύμεθα φοδείσθαι ή θαββείν και οι μέν ανδρείοι, οι δε δειλοι γινόμεθα. Όμοίως δὲ καὶ περὶ τὰς ἐπιθυμίας ἔχει καὶ τὰς όργάς ἀπὸ γὰρ τῶν ἐθῶν, καὶ τῆς ἐν αὐτοῖς ἀναστροφῆς οί μέν σώφρονες καὶ πρᾶοι γίνονται, οί δὲ ἀκόλαστοι καὶ ὀργίλοι· καὶ ένὶ λόγω τὸ πᾶν συνελόντα εἰπεῖν, πάσα έξις άπὸ τῆς δμοίας ἐνεργείας τίχτεται άγαθή μέν άγαθης, φαύλη δέ φαύλης. Διά τοῦτο οὐ δεῖ τῆς άγαθης έξεως ένέργειαν άπλως αίτίαν λέγειν, άλλ' άγαθήν, οὐδὲ τῆς χαχῆς, άπλῶς ἐνέργειαν, άλλὰ χαχήν. "Ωσπερ έπὶ τῆς οἰχοδομιχῆς" οὐ γὰρ τῆς ἄγαθῆς οἰκοδομικῆς ἔξεως τὴν οἰκοδομικὴν άπλῶς ἐνέργειαν αλτίαν ερούμεν. άλλά την άγαθην οἰχοδομιχήν ενέργειαν της άγαθης, και την φαύλην της φαύλης αίτίαν καί δλως τοιάσδε τινάς άποδοτέον έκάστη των έξεων τάς ένεργείας. Κατά γάρ τάς τούτων διαφοράς άχολουθούσιν έξεις. Διά ταύτα πολλή διαφορά πρός τήν εξιν, ἀπὸ τοῦ καλῶς ἡ κακῶς ἐκ νέων ἐθίζεσθαι· μᾶλλον δε πάσα ή των έξεων διαφορά έχειθέν έστιν.

justi, temperanter, temperantes, fortiter, fortes quoque evadimus.

Et hoc quidem confirmat quod in civitatibus fieri videmus, ubi legum latores virtutis assuetudine bonos efficiunt cives. Quippe tam præmiis virtutum quam pænis ad honestas eos actiones compellunt, atque ita etiam honestos reddunt. Quodsi non omnes hoc faciunt, falluntur: nam hæc est omnium qui leges ferunt, mens et voluntas, ut cives ad bonas actiones assuefaciant. Quare non a natura, sed a consuetudine proficiscuntur virtutes.

Præterea ex iisdem rebus et per eosdem mores easdemque actiones omnis virtus et nascitur et interit : nascitur enim a bonis moribus, interit a contrariis: eodemque modo ars. Etenim fidibus canendo et boni fidicines fiunt et mali : bene quidem canendo boni, male autem, mali: similiter et architecti et reliqui omnes artifices in artibus suis versando aut boni fiunt aut mali : nam ex eo quod bene ædificant boni sunt architecti, ex eo quod male, mali futuri. Nisi enim a tali muneris functione talis ars proficisceretur, sed natura fingeret crearetque artificem, nemini ad percipiendam artem magistro opus esset : sed omnes statim aut boni forent, aut contra. Eodem igitur modo et in virtutibus se habet res. Nam dum agimus ea quæ ad contractus hominum spectant, alii justi, alii injusti evadimus: partim juste agendo omnia et ex lege, partim ex contrario vitæ instituto. Rursus quoties in pericula incidimus, aut timere assuescimus aut confidere : unde alii fortes, alii timidi evadimus. Similis et cupiditatum irarumque ratio est. Namque moribus eorumque assuetudine alii temperantes et lenes, alii intemperantes et iracundi efficiuntur : atque ut uno verbo et summatim dicam, omnis habitus ex simili muneris functione atque actione oritur : ebona bonus, e mala autem malus. Quamobrem neque simplex muneris functio boni habitus causa dicenda est, sed bona: neque mali quævis muneris functio, sed mala, Plane ut in architectura: neque enim boni in ædificando habitus causa simplex ædificandi actus dicetur esse, sed bona boni, sicut mala mali: omninoque similibus habitibus similes quoque munerum functiones tribuendæ sunt. Harum enim differentiam habitus etiam differentes ac dispares sequentur. Quocirca multum interest ad singulorum habitum, utrum bene an male agere a pueris assuescamus : ímmo vero tota habituum differentia ınde pendet.

<sup>\*</sup> Μαρτυρεί δε και το κτλ. — \*\* "Ετι έκ τῶν αὐτῶν κτλ.

# Κεφ. β'.

"Οτι αί κατ' άρετην πράξεις μεσότητές είσι, και ύπο ύπερβολής και έλλείψεως φθείρονται.

Έπεὶ οὖν ή παρούσα πραγματεία οὐκ ἔστι τοῦ θεωρητικού φιλοσοφίας μέρους, 8 την θεωρίαν της άληθείας μόνον έχει τέλος, (χαταγίνεται γάρ περί τά όντα, & μόνον γνωστά είσιν, οὐ μέντοι καὶ πρακτά,) άλλά τοῦ πρακτικοῦ μέρους ἐστίν, δ τέλος ἔχει τὸ ποιῆσαι τὸ ἀγαθόν· (οὐ γὰρ ໃνα εἰδῶμεν τί ἐστιν - ἀρετή σχεπτόμεθα, άλλ' εν' άγαθοί γενώμεθα έπεί εί ούτως είχεν, οὐδὲν ᾶν ἦν ὄφελος ήμιν τῆς σπουδῆς, μή πρός το τέλος αφιχνουμένοις.) έπει οὖν αί πράξεις τὸ τέλος, σχεψώμεθα τὰ περί τὰς πράξεις, αθ χύριαί είσι, καθάπερ είρηται, τοῦ ἀγαθὰς ἢ πονηρὰς τὰς ἔξεις γενέσθαι, ὑπὲρ ὧν ὁ λόγος ἡμῖν. Τὸ μὲν οὖν ούτω διορίσασθαι τὰς ἀγαθὰς πράξεις, τὰς κατὰ τὸν όρθον γινομένας λόγον, καὶ τὰς πονηρὰς τοὐναντίον, άληθες μέν, ούκ έστι δε ίκανον τας πράξεις σημάναι . Τὸ γὰρ κατὰ τὸν δρθὸν λόγον γίνεσθαι, καθόλου τί έστι το δε τοιούτον αποδιδόμενον ούχ ίχανον πράγμα άγνοούμενον ύποδείξαι. Τὸν γάρ έρωτῶντα περί τοῦ ἀνθρώπου τί ἐστι, τὸ ζῷον ε ἀποδιδόμενον οὐχ αρχεί διδάξαι τὸν περί αὐτοῦ λόγον. Διὰ τοῦτο, τοῦτο μέν ύπερχείσθω. βηθήσεται δέ ύστερον περί αὐτοῦ, χαί τί έστιν όρθὸς λόγος, καὶ πῶς ἔχει α πρὸς τὰς ἄλλας άρετάς. Έχεινο δέ προδιομολογείσθω, ότι πάντα τὸν περί τῶν πρακτῶν λόγον, δηλονότι, τὸν περί τῶν πράξεων, τίνες αὐτῶν ἀγαθαί, καὶ τίνες αἱ φαῦλαι, ούκ ακριδώς, αλλ' ώς έν τύπω, γίνεσθαι δεί. ώσπερ καί κατ' άρχὰς εἴπομεν, ὅτι ταῖς ὕλαις ἀκολούθως τους λόγους τους περί αὐτῶν ἀπαιτείν προσήχει. Ἐπεί χαὶ αι πράξεις χαὶ τὰ ἐν αὐταῖς συμφέροντα οὐ τὰ αὐτά εἰσιν ἀεί, ώσπερ οὐδὲ τὰ νῦν ὑγιεινά (ἀλλά νῦν μέν τοῦτο, νῦν δὲ τοὐναντίον ἄπαν· ταῖς γὰρ διαθέσεσι τῶν σωμάτων καὶ ταῖς τοῦ καιροῦ μεταδολαῖς συμμεταδάλλουσιν) ούτω δή και έπι τῶν πράξεων ἔχει. αί αύται γάρ νῦν μέν βλαδεραί, νῦν δὲ ώφελειαν ήνεγχαν, χαὶ τοῖς αὐτοῖς ἀνθρώποις πολλάχις. Οὕτω δέ άχριδως διωρίσθαι μή δυναμένου του περί των καθόλου λόγου, έτι μαλλον σφαλερώτερος ό περί τῶν καθ' ἔκαστα· ο τὰ γὰρ καθ' ἔκαστα τῶν καθόλου ἦττον δυνάμεθα γινώσχειν. ή γάρ περί ταῦτα σχέψις οὐτε ύπὸ τέχνην έστί τινα, ούτε μέθοδον καὶ παραγγελίαν ώρισμένην. Καὶ διὰ τοῦτο δέον ἐστὶ τοὺς πράττοντας πρός τον καιρόν βλέπειν, καὶ ἀπὸ τούτου ζητεῖν τὸν περί τῶν πράξεων λόγον. γνώσονται γάρ εἰ ἀγαθαί εἰσιν αί πράζεις, ή φαῦλαι, τοῦτον τὸν τρόπον σκοποῦντες, ώσπερ και ίατροι και κυθερνήται ποιούσι τάς γάρ χατά την τέχνην πράξεις έχάτερος ἀπὸ τοῦ χαιροῦ χρίνουσιν. Άλλὰ χαίπερ ὄντος τοιούτου τοῦ παρόντος λόγου, πειρατέον βοηθείν τη κατ' αὐτὸν ἀληθεία.

\* Καί πρώτον τοῦτο θεωρητέον, ότι αί κατ' άρετην

Cap. II.

Actiones virtuti consentaneas esse res medias, easque abundantia et defectu corrumpi.

Quum ergo hoc in quo nunc versamur argumentum non referatur ad contemplativam philosophiam, que solam veritatis contemplationem habet finem. (quia circa eas versatur res, quæ animo tantum comprehenduntur, ad usum autem actionemque non convertuntur) sed contra activa pars sit, cui propositum est recte facere: (non enim quid sit virtus ut sciamus, hic disserimus, sed ut boni evadamus : quia si illud spectaremus, periret nobis opera, siquidem ad finem nostrum pervenire non possemus:) quum ergo finis sint actiones, de illis jam videamus, quæ ut supra diximus, efficiunt, ut vel boni sint habitus vel mali, de quibus hic sermo est. Caterum bonas actiones ita definire, ut eas rectae rationi congruere dicamus, atque e contrario malas, verum quidem est, sed ad eas ab aliis distinguendas non valet. Nam actionum rectæ rationi convenientium notio universalis est: at talis explicatio ad denotandas res prius ignotas nihil adjuvat. Nam si quis quærat, quid sit homo, alius vero respondeat, esse animal, nequaquam totum quod de homine dicitur, expresserit. Quare in præsentia hoc differatur: postea vero et quid recta sit ratio et quo pacto ad reliquas virtutes se habeat, exponemus. Illud vero prius concedatur, totam hanc quæ de rebus in agendo positis habetur orationem, hoc est, earn qua que bonæ sint actiones quæque malæ ostenditur, rudiore quadam forma et adumbrata, non exquisita neque accuratius expressa constare oportere, ut etiam initio diximus, quod sermones materize subjectze convenientes sint postulandi. Quoniam et actiones ipsæ et quæ in ñs sunt utilia non semper eadem sunt, sicut neque quæ nunc sunt salubria : ( sed nunc hoc , nunc omnino contrarium salubre est : cum corporum enim affectionibus et temporum vicibus hæc quoque mutantur); eodem mode et in actionibus res se habet : eædem enim modo nocent, modo prosunt, et iisdem sæpe hominibus. Quum igitur ea quæ ad genus universum pertinet oratio, diligenter elaborata esse non possit, tum multo minus subtilis multoque fallacior est is qui de singulis rebus habetur sermo, quia singulas res minus quam universa rerum genera cognoscere possumus : siquidem harum consideratio neque sub artem aliquam rationemque neque sub definita præcepta cadit. Quocirca eos qui in rebus agendis versantur semper oportet occasionem intueri aique hinc sumere sermonem de actionibus habendum: hoc enim modo actionum aut bonitatem aut pravitatem cognoscent, quemadmodum et medici faciunt et gubernatores: utrique enim actiones artibus suis congruentes occasione dijudicant. Veruntamen etiamsi talis sit hæc quam instituimus oratio, danda tamen opera est, ut ejus veritati succurramus.

Jam primum illud animadvertendum ac sciendum est,

<sup>\*</sup> Πρώτον ούν του το θεωρητέον ατλ.

πράξεις υπό ενδείας ή υπερδολής πεφύχασι φθείρεσθαι. ώσπερ έπι της ισχύος και της ύγιείας δρώμεν δεί γάρ ύπερ των άφανων τοῖς φανεροῖς μαρτυρίοις χρῆσθαι!. Τά τε γὰρ ὑπερδάλλοντα γυμνάσια την ἰσχὺν τοῦ σώματος διαφθείρει, καὶ τὰ ἐλλείποντα τοῦ μετρίου. τὸν αὐτὸν δὲ τρόπον καὶ τὰ σιτία καὶ τὰ ποτά· τὰ μέν πλείω ή έλάττω των δεόντων την ύγίειαν απελαύνει, τά μέσα όξ και ποιεί και αύξει και σώζει ούτως ούν καὶ ἐπὶ τῆς σωφροσύνης καὶ τῆς ἀνδρείας ε ἔχει, καὶ τῶν ἄλλων ἀρετῶν. Ο τε γὰρ τ πάντα φεύγων καὶ φοδούμενος καί μηδέν ύπομένων δειλός γίνεται. 8 τε μηδέν δλως φοδούμενος, άλλά πρός πάντα βαδίζων, θρασύς ανδρεῖος δέ, δ μέσος. Όμοίως δὲ καὶ ή σωφροσύνη ύπο της ύπερβολης καὶ έλλείψεως φθείρεται καὶ γάρ δ μέν πάσης ήδονης ἀπολαύων καὶ μηδεμιας ἀπεγόμενος ακόλαστός έστιν. δ δε πάσας φεύγων, ώσπερ οί άγροιχοι, αναίσθητος. ὁ δὲ μέσος ὁ σώφρων ἐστίν. ύπο τῆς μεσότητος γὰρ καὶ ἡ σωφροσύνη καὶ ἡ ἀνδρεία 1

\* Οὺ μόνον δὲ αἱ ἐνέργειαι, δι' ὧν αἱ γενέσεις καὶ αἱ αὐξήσεις τῶν ἀρετῶν, καὶ αἱ φθοραί, καταλλήλως έχουσι τοις αποτελουμένοις, αγαθαί μέν, εί γεννώσι καὶ αύξουσι, φαῦλαι δέ, εἰ φθείρουσιν άλλά καὶ αί μετά τάς έξεις των άρετων ένέργειαι, ων αίτιαί είσιν \* αί έξεις ωσαύτως έχουσι και δηλον από των όμοιων των φανερωτέρων. Ή γάρ ίσχυς γίνεται έκ του πολλήν τροφήν λαμδάνειν καὶ πολλούς πόνους ύπομένειν καὶ πάλιν ή ἰσχὺς αἰτία γίνεται ταύτης τῆς ἐνεργείας• δ γάρ ἰσχυρὸς δύναται μάλιστα πολλήν τροφήν λαμβάνειν, και πολλούς πόνους υπομένειν. Όμοίως δέ και έπι των άρετων έχει και γάρ έκ του άπέχεσθαι τῶν ἡδονῶν σώφρονες γινόμεθα, καὶ σώφρονες γενόπελοι ορλαμερα των ψοολων αμέλεοραι παγγολ. οποίπο δε και επί της ανδρείας. Ι εθιζόμενοι γάρ καταφρονείν τῶν φοδερῶν Ε καὶ ὑπομένειν αὐτά, γινόμεθα ἀνδρεῖοι• γενόμενοι δε αὐτὸ τοῦτο πάλιν πλέον δυνάμεθα καὶ ύπομένειν τὰ φοδερά.

(Scripsi: \* εἰδῶμεν τί ἐστιν] vulgo εἰδῶμέν τί ἐστιν. — \* σημᾶναι] vulgo σημάναι. — \* τί ἐστι, τὸ ζῶον] vulgo τί ἐστιν, τὸ ζῶον. — \* καὶ πῶς ἔχει] cod. καί πως ἔχει. — \* καθ' ἔκαστα] bis; vulgo καθέκαστα. — \* χρῆσθαι] cod. κεχρῆσθαι. — \* ἀνδρείας] cod. ἀνδρίας. — \* ὅ τε γὰρ] vulgo ὅ, τε γὰρ. — \* ἀνδρεία] cod. ἀνδρία. — \* αἴτιαί εἰσιν] ulgo αἴτιαι εἰσιν. — \* ἀνδρείας] cod. ἀνδρίας. — τῶν φοδερῶν] ex Aristotele; cod. τῶν ἡδονῶν.)

Kεp. γ'.

\*Οτι περί ήδονάς και λύπας έστιν ή ήθική άρετή.

\*\* Έπει δε και πριν είς εξιν ελθείν άρετης και μετά την εξιν τάς αὐτάς έπιδεικνύμεθα ένεργείας, τί ση

actiones virtuti consentaneas ab eo quod parum et ab eo quod nimium est, corrumpi ac perimi solere natura, quemadmodum in viribus corporis et valetudine sieri videmus: perspicuis enim exemplis ad ea quæ obscura sunt declaranda, testimonii loco utendum est. Nam et immoderatæ et pauciores aut remissiores quam par sit exercitationes corporis vires minuunt et corrumpunt, itemque esculenta et potulenta æque copiosiora ac parciora valetudinem lædunt ac perdunt : at vero moderata efficiunt eam, augent ac tuentur. Eodem igitur modo se reshabet in temperantia quoque et fortitudine cæterisque virtutibus. Nam ut qui fugit et extimescit omnia, neque quidquam sustinet, is timidus efficitur: sic qui omnino nihil metuit, sed omnibus periculis se offert, fit audax : medium autem quiddam tenet fortis. Similiter et temperantia ab eo quod nimium est et parum corrumpitur : etenim tum qui omni genere voluptatis perfruitur nullaque sese abstinet, intemperans, tum qui ab omnibus refugit, quemadmodum solent homines agrestes, stupidus evadit : sed medium quiddam tenet temperans, siquidem mediocritas et temperantiam et fortitudinem servat.

Non solum autem actus, quibus generantur, augentur et corrumpuntur virtutes, respondent iis quæ inde oriuntur, ut boni sint, si generent et augeant illas, mali, si corrumpant : sed etiam istæ quæ habitum sequuntur, et quarum causa est habitus, eodem modo se habent actiones honestæ; quod ex aliis tum similibus tum manifestioribus apparet. Nimirum corporis robur maxime ex eo nascitur quod quis copiosum cibum capiat, multosque labores perferat, quod robur rursus hujus industriæ causa est. Qui enim corporis viribus valet, maxime rursus tum cibum copiosum sumere, tum multos labores ferre potest. Similiter et in virtutibus se res habet. Nam quemadmodum fugiendis voluptatibus temperantes evadimus, et temperantes facti magis etiam abstinere voluptatibus possumus : sic similis et fortitudinis ratio est. Quippe et assuescendo ea quæ terribilia sunt contemnere eacue sustinere fortes efficimur; et fortitudinem consecuti rursus magis ea quæ terrorem afferunt subire ac perferre possumus.

Cap. III.

In voluptatibus et doloribus moralem virtutem versari.

Quoniam ergo priusquam virtutis habitum consequamur, et postquam eum consecuti sumus, lisdem muneri-

<sup>\* &#</sup>x27;A)),' ου μόνον αι γενέσεις κτλ. — \*\* Cap. 3. σημείον δε δεί ποιείσθαι.

μεῖον γένοιτ' ἀν τῶν ἐχόντων τὰς ἔξεις, ἢ τῶν μήπω κτησαμένων; οὐδὲν ἄλλο, ἢ ἡ ἐπὶ τοῖς κατ' ἀρετὴν ἔργοις ἡδονή τε καὶ λύπη. Ὁ μὲν γὰρ ἀπεχόμενος τῶν σωματικῶν ἡδονῶν, καὶ τῷ ἀπέχεσθαι χαίρων, οὖτος σώφρων ἐστίν· ὁ δὲ ἀχθόμενος, ἀκόλαστος ἔτι. Καὶ ὁ μὲν ὑπομένων τὰ δεινά, καὶ χαίρων, ἢ μὴ λυπούμενός γε, ἀνδρεῖος• ὁ δὲ λυπούμενος, δειλὸς ἔτι.

\* Περί ήδονάς γάρ καὶ λύπας έστιν ή ήθική άρετή. Διά μέν γάρ την ήδονην τά φαῦλα πράττομεν. διά δὲ την λύπην τῶν καλῶν ἀπεχόμεθα. Διὰ τοῦτο δεῖ τῶν άγαθων έθων και πράξεων εύθυς έχ παίδων πολύν ποιήσασθαι λόγον, ώς δ Πλάτων φησί, καὶ ἀνάγεσθαι παϊδας όντας τοις τοιούτοις έθεσιν, ώστε δυνηθήναι γαίρειν μέν οίς δεί, λυπείσθαι δέ οίς προσήχει \* λυπεϊσθαι· ή γάρ δρθή και κατά λόγον παιδεία αθτη έστίν. Έτι , έπεὶ αί άρεταὶ πράζεις εἰσὶν ἡ πάθη, οἶς δέ τις πράττει ή πάσχει, ή χαίρει έὰν βουλόμενος πράττη η πάσχη, η λυπεΐται έαν άλλου βιαζομένου, φανερόν ότι πάσα άρετή περί ήδονάς χαὶ λύπας ἐστίν. \*Ετι δε καὶ ἀπὸ τῶν ἐν τσῖς πολιτείαις κολάσεων φανερόν τους γάρ τοις πονηροίς ήδομένους λυπούντες οί νομοθέται πείθουσι τά μέν φαῦλα μισείν, Αδεσθαι δέ τοῖς ἀγαθοῖς ἔργοις. χαὶ οὕτως ἐντιθέασιν αὐτοῖς ἐθίζοντες την ἐπ' ἀρετῆ ήδονήν. Αί γὰρ τοιαῦται κολάσεις πρός τους νοσούντας τὰ πολιτικά Ιατρειών έχουσι λόγον. Καὶ χαθάπερ ἐχείναις ἐναντίαι αἱ νόσοι δις θεραπεύουσι, και έαν ίδωμεν ιατρόν ψυχράν προσάγοντα θεραπείαν, γινώσχομεν εὐθὺς τὴν νόσον ἀπὸ θέρμης συστήναι, ούτω και άπο των κολάσεων όδυνηρων οὐσων γινώσχομεν, ότι θεραπευόμεναι κακίαι από ήδονῆς γίνονται. "Ετι, καθώς είρηται, πάσα ψυχῆς έξις, εφ' δυ τίκτεται, και βελτίων ή χείρων γίνεται, πρός ταῦτα την φύσιν έχει, καὶ έν αὐτοῖς συνίσταται άλλά ἀπὸ τῆς ἡδονῆς καὶ τῆς λύπης αἱ φαῦλαι γίνονται εξεις, δηλαδή τοῦ διώκειν την ήδονήν, ώσπερ οὐ δεῖ, χαί ότε οὐ δεῖ, χαὶ πάλιν φεύγειν τὴν λύπην ότε οὐ δεῖ, καὶ ώς οὐ δεῖ, καὶ ὅπου οὐ δεῖ· καὶ ὅσαι ἄλλαι περιστάσεις πονηράν ποιούσι την ζήτησιν της ήδονης, ή την φυγήν της λύπης όμοιως δέ και έπι της άρετης έγει συνίσταται γάρ από του διώχειν χαί φεύγειν την ήδονην και την λύπην ώς δεί, και δτε δεί. Ωστε φανερόν, ότι περί ταύτας αί έξεις την φύσιν έγουσι. καὶ ἐν αὐταῖς συνίστανται. Διὰ τοῦτο καί τινες ὁρίζονται τάς άρετάς, άπαθείας και ήρεμίας είναι, άπο τῆς ήδονης τον όρισμον λαμδάνοντες χαίτοι ου χαλώς δρίζονται· ότι άπλως άνευ προσθήχης ποιούνται τὸν δρισμόν, μή προστιθέντες τῆ ήρεμία καὶ ἀπαθεία, τὸ ὡς δεῖ, καὶ ὅτε δεῖ, καὶ τὰς ἄλλας περιστάσεις. Υπόχειται άρα ή άρετη είναι ή έξις ή ούτως έχουσα περί ήδονάς καί λύπας, καθώς προσδιωρισάμεθα, των βελτίστων πρακτική. Ἡ δὲ κακία τοὐναντίον. Γνοίημεν δ' αν έτι βέλτιον περί τῶν εἰρημένων, καὶ

bus fungimur, quo signo judicabimus aliquem aut consecutum esse hunc habitum, aut nondum eum habere? Nullo certe alio quam voluptate ex honestis actionibus ant mc lestia capta. Nam qui se a corporis voluptatibus abstinet, hacque ipsa abstinentia delectatur, is temperans est, qui vero molestiam inde trahit, est adhuc intemperans. Jam qui res graves et acerbas perfert iisque lætatur, aut certe non dolet, fortis est: qui vero dolet, adhuc est timidus.

Quippe in voluptatibus et doloribus omnis moralis versatur virtus; siquidem voluptatis causa turpia facinora facimus, doloris causa autem a recte factis abstinemus. Quapropter magna morum recteque factorum statim a pueris, ut ait Plato, habenda est ratio: ac talibus moribus assuetos educari convenit pueros, ut quibus rebus oportet, iis rebus lætari et dolere possint : hæc enim recta rationique congruens educatio est. Præterea, quoniam in actionibus affectibusque consistunt virtutes, iis vero quæ agit aliquis aut quibus afficitur, vel gaudet si volens ea agit, vel dolet, si ab alio cogatur, satis manifestum est, in voluptatibus et doloribus omnem versari virtutem. Sed et iden ex pœnis illis quas in republica proponi videmus, satis apparet : nimirum eos qui malis facinoribus gaudent, ut ab iis abhorreant, contraque honestis actionibus delectentur, dolore legum latores solent adducere : atque ita assuefaciendo voluptatem e virtute capiendam paullatim iis instillant. Nempe ejusmodi pænæ ægros in republica curant, ac medicinæ loco sunt. Et quemadmodum cum medicina pugnant morbi quos medicina curat, et quum frigidam medicinam a medico adhiberi videmus, statim intelligimus morbum a calore esse natum, ita etiam e pœnis acerbis intelligimus, mala quæ curantur a voluptate orta esse. Præterea, sicut supra diximus, quibus rebus omnis animi habitus et nascitur, et melior vel deterior fit, ad eas res ejus natura pertinet, et in iis consistit: at a voluptate et dolore repetendi sunt vitiosi habitus nobis ingenerati, ut nimirum voluptates consectemur secus quam oportet, et quum non oportet, dolorem contra quum non oportet, secusque quam oportet, et ubi non oportet fugiamus, et si quæ aliæ occasiones malam faciunt vel voluptatis consectationem vel doloris fugam : eodem modo et in virtute se res habet : quæ in voluptatis consectatione et doloris fuga, ut oportet, et quum oportet, consistit. Ex quo apparet, in duabus hisce rebus versari habituum naturam et consistere. Quocirca nonnulli omnem virtutem affectuum vacuitatem et tranquillitatem definiunt, quam definitionem a voluptate mutuantur : nec tamen recte definiunt, quia simpliciter et sine adjectione ulla hoc faciunt, non addentes tranquillitati et affectuum vacuitati, ut oportet et quum oportet et reliquas occasiones. Hoc ergo tanquam concessum ponitur, virtutem esse habitum, quas quum in voluptatibus et doloribus versetur, quemadmodum diximus, optima quæque agat. Vilium autem contra. Cæterum de his ipsis, de quibus jam locuti sumus, multo incorruptius e sequentibus judicabimus. Quum enim tria

<sup>\*</sup> Περί ήδονάς γάρ και λύπας κτλ.

άπὸ τούτων τῶν λόγων. Τριῶν γὰρ ὄντων δι' ἄ τις αίρεῖταί τι, b καὶ τοσούτων δι' ά τις φεύγει τι· c καλοῦ, συμφέροντος, ήδέος αίσχρου, ασυμφόρου, λυπηρού. ό μέν άγαθός πάσι κατά το είκος έπιδάλλει, διώκων μέν τὰ ἄριστα, φεύγων δὲ & βλάδη διώχειν, δ δὲ καχὸς άμαρτάνει περί χρίσιν αὐτῶν, χαὶ μάλιστα την τοῦ ἡδέος. ἡ γὰρ ἡδονὴ οὐ μόνον κοινή ἐστι πᾶσι τοῖς ζώοις, α άλλα και πάσιν έπεται τοῖς είρημένοις αίρετοις. Α γάρ αίρούμεθα, τούτοις πάσιν ήδόμεθα. Καί ξατι το καγολ και αππάξδολ ψορ τῷ ξαπτωλ άραει. και διά τοῦτο οἱ κακοὶ ἀπατῶνται, τὸ ἡδὺ καλὸν καὶ συμφέρον ήγούμενοι παν, διότι Επεται νομίζοντες καί αντιστρέφειν. το οξ ουχ ουτως έχει. σοπραίνει λαρ πολλά των ήδέων αισχρά και ασύμφορα είναι. ωστε φανερόν, δτι περί ήδονας και λύπας αι ανθρώπιναι χαταγίνονται πράξεις. "Ετι πασιν ήμιν έχ νηπίου τοῦτο τὸ πάθος σύνεστι καὶ συντρέφεται, καθάπερ έγχεχρωσμένον τῷ βίω. καὶ τὰς ἀγαθάς πράξεις καὶ τάς πονηράς τούτω χρίνομεν τῷ χανόνι, τῷ τάς μέν λύπην φέρειν, τὰς δὲ ἡδονήν, καὶ πάντες οδτω κανονίζομεν τὰς ἐνεργείας, εὶ καὶ μὴ ὁμοίως, ἀλλά μπλλον και ήττον. ώστε ανάγκη περί ήδονας και λύπας είναι την πάσαν ταυτηνί πραγματείαν. Οὐ γάρ μικρόν βοηθεί τῷ ζητοῦντι τὰ πρακτέα, τὸ εἰδέναι, τί έστι τὸ καλώς χαίρειν ή λυπείσθαι, ή τὸ κακώς: έπει μηδέ μικρον μέρος των πράξεων το ήδεσθαι καλώς ή λυπεισθαι, ή τούναντίον. Άπο τούτων γάρ τά τῶν ἀνθρώπων ήθη γινώσχομεν, ἡ φαῦλα ἡ ἀγαθά. Ετι δσα των πρακτέων ούκ είσι βάδια, ε περί ταῦτα καὶ τέχνη καταγίνεται καὶ ἀρετή· πρὸς γάρ τὰ ῥάδια ούδεμία χρεία πολυχρονίου έθους, ή μεθόδου τεχνιχης ώστε όσφ χαλεπώτερα, τοσούτφ μείζονος δεήσονται και τέχνης και άρετης. έπει και βέλτιον το τά χαλεπώτερα διαθέσθαι καλώς του των ραδίων περιγεπεαθαι, ή φύετη φύα παγιατα ελ τοις Χαγεμωτεύοις έστί, και περί ταῦτα καταγίνεται. "Εστι δὲ χαλεπώτερον τῷ σπουδαίφ ἡδονἢ μάχεσθαι, ἢ θυμῷ, καθά φησιν 'Ηράκλειτος, καί διά τοῦτο ἄρα περί ήδονάς καί λύπας είναι ἀνάγκη πάσαν την πραγματείαν καί τῆ φρετή και τή πογιτική, ο πελ λαρ καγώς Χυώπελος ήδονη και λύπη, άγαθός, δ δέ κακώς, κακός.

(Scripsi: \*προσήχει] cod. προσήχε. — \* αίρεῖταί τι] vulgo αίρεῖται τλ. — \* φεύγει τι] vulgo φεύγει τί. — \* ζώοις] vulgo ζώοις] — \* οὐχ εἰσὶ ράδια] vulgo οῦχ εἰσι ράδια. —

#### Kεφ. δ'.

Οτι διαφέρει ό δίκαιος του ποιούντος τα δίκαια, και έπι των άλλων όμοίως.

Ότι μεν οὖν ή άρετ), περί ήδονάς καὶ λύπας ἐστί, καὶ ὅτι ἐξ ὧν γίνεται, ἀπὸ τούτων καὶ αὔξεται καὶ φθείρεται, καθ' ἔτερον τρόπον καὶ ἔτερον τῶν ἐνερsint, quorum causa aliquid expetitur, totidemque quorum causa aliquid vitatur : honestum dico, utile, jucundum; turpe item, inutile, molestum : vir quidem bonus omnia hæc, ut oportet, sequitur, quæque optima sunt, petit, quæ vero cum damno conjuncta sunt, vitat : improbus vero male de iis judicat, maximeque de jucundo, neque enim communis tantum omnibus animalibus est voluptas, sed omnia etiam ea sequitur, quæ expetenda esse diximus. Quæ enim expetimus, iis omnibus delectamur. Sic et honestum et utile natura sua est jucundum : ac propterea falluntur improbi, qui omne quod jucundum est honestum quoque et utile esse arbitrantur : ita sentientes, quia jucunditas hæc ipsa sequatur, ratique converti hæc duo posse : at hoc falsum est : accidit enim . ut multa eorum quæ jucunda sunt, turpia simul et inutilia sint: unde rursus apparet, in voluptatibus et doloribus actiones humanas versari. Præterea a teneris unguiculis hic animi affectus omnibus nobis inest unaque adolescit, totaque vita nostra quasi tincta eo est et imbuta: sed et facinora omnia tam præclara quam mala hac quasi regula judicamus, quod alia voluptatem, alia molestiam afferant, omnesque ad hanc normam industrias nostras si non æqualiter, at magis aut minus dirigimus. Quamobrem necesse est in voluptatibus et doloribus totum hunc tractatum versari. Neque enim parum prodest homini, quid agendum sit quærenti, nosse quid sit recte lætari vel dolere, aut perperam : quoniam honesta voluptas vel dolor honestus, aut contra, ipsarum actionum haud exigua pars est. Hinc enim hominum mores aut malos aut bonos esse intelligimus. Insuper si quæ actiones non sunt faciles, his et ars occupatur et virtus: nam ad res faciles gerendas neque diuturna consuetudine opus est, neque discendi ratione: quare quanto difficiliores sunt actiones, tanto majorem et artem et virtutem flagitabunt : quia præstat, quæ difficilia sunt recte administrare, quam quæ facilia sunt superare : quapropter maxime in difficilioribus virtus est, iisque occupatur. Difficilius autem viro bono est, ut ait Heraclitus, voluptati quam iracundiæ obsistere, ideoque necesse est in voluptatibus ac doloribus omne studium suum et virtus ponat et prudentia civilis : qui enim bene voluptate utitur et dolore, bonus; qui male, malus est.

### Cap. IV.

Differre justum ab eo qui juste facit, ac similiter in reliquis.

Virtutem igitur in voluptatibus ac doloribus versari; et quibus ex rebus gignitur, ab iisdem eam etiam augeri vel perimi, prout vel hoc modo vel illo aliquid molimur, γειών γινομένων, και ότι έξ ών έγένετο, περί ταῦτα και ένεργεί, είρηται.

πράττοντες τὰ μουσικὰ ἢ γραμματικά, μουσικοί εἰσι
πάντως εἰσί, καὶ οἱ τὰ σώφρονα σώφρονες, ὅσπερ οἱ
πάντως εἰσί, καὶ οἱ τὰ σώφρονα σώφρονες, ὅσπερ οἱ
πάντως εἰσί, καὶ οἱ τὰ σωίμους σώφρονες, ὅσπερ οἱ
πάντοντες τὰ μουσικὰ ἢ γραμματικά, μουσικοί εἰσι

καί γραμματικοί.

\*\* Λέγομεν δὲ πρὸς τοῦτο, ὅτι φαίνεταί τις οὖσα διαφορὰ τοῦ τὰ δίκαια ποιοῦντος καὶ τοῦ δικαίου, ὁμοίως δὲ καὶ ἐπὶ τῶν τεχνῶν. Ἐνδέχεται γάρ τινα γραμματικόν τι ποιῆσαι ἢ ἀπὸ τύχης, ἢ ἄλλου ὑποθεμένου, καὶ μὴ γραμματικὸν εἶναι ἔσται δὲ γραμπατικός, ὅτε γραμματικόν τι ποιήσει, καὶ γραμματικῶς. τοῦτ' ἔστιν ἀκολουθῶν τῷ κανόνι τῆς ἐν αὐτῷ τινα, καὶ μὴ δίκαιον εἶναι.

\*\*\* Μᾶλλον δὲ μείζων ἐστὶν ἐν τούτοις ἡ διαφορὰ έπὶ τῆς ἀρετῆς, ἡ ἐπὶ τῶν τεχνῶν. ἀγαθὸν γὰρ ἐν αὐταις έστι ταις ένεργείαις της τέχνης. "Ωστε έάν τις μουσικά ποιή μουσικήν είδώς, ούδεν κωλύει μουσικόν αὐτὸν δνομάζειν. ἔστι γὰρ μουσικός, καὶ ἐὰν μή προαιρούμενος αὐτὸς τὰ μουσικά ποιῆ, άλλὰ ἐτέρου βιαζομένου ἐπὶ δὲ τῆς ἀρετῆς οὐχ οὕτως. Καὶ γὰρ ἐάν τις δίχαια ποιή, ούχ αν είη δίχαιος, έαν μή πρός τοις άλλοις χαι πάνυ βουλόμενος ποιη, χαι ύφ' έαυτοῦ χινούμενος, και ούχ έτέρου βιαζομένου. Τότε γάρ έσται δίχαιος, πρώτον μέν έὰν πράττη τὰ δίχαια, γινώσχων ά πράττει έπειτα, έαν προαιρούμενος αὐτὸς πράττη. και τρίτον, εί βεδαίως και άμετακινήτως έχει πρός την πράξιν. Και γάρ ούχ αν είη δίχαιος δ είδως μέν τὰ δίχαια χαὶ πράττων έχών, οἰόμενος δὲ μὴ πάντα χρόνον καιρόν είναι δικαιοσύνης. Ταῦτα δὲ πρὸς μέν τὸ λαβείν τὰς άλλας τέχνας καὶ τεχνίτας είναι κατ' αὐτὰς οὐ ζητοῦνται, πλην τοῦ εἰδέναι χωρίς γὰρ τοῦ είδεναι, πῶς ἄν τις εἴη τεχνίτης; εἰ δὲ μήτε προαιρούμενος την τέχνην ποιεί, μήτε αμετακινήτως έχων πρός την μεταχείρισιν της τέχνης, οὐ διὰ τοῦτο χωλύεται τεχνίτης είναι πρός δε την άρετην, το μέν είδεναι περί αὐτῆς πάντα α προσῆχεν είδεναι, μιχρὸν ή οὐδὲν συντελεί, πρὸς τὸ σπουδαϊόν τινα γενέσθαιτά δ' άλλα οὐ μικρόν, άλλά τὸ πᾶν δύναται καὶ γάρ ένδέχεται μηδέν ακριδές περί αρετής είπειν, είδότα σπουδαίον είναι. Χωρίς δε του προαιρείσθαι και άμεταχινήτως έχειν τ πρός άρετήν, άδύνατον είναι σπουδαίον. άτινα έχ του πολλάχις ποιείν τὰς ένεργείας περιγίνεται, χαθώς εξρηται.

\*\*\*\* Τὰ μὲν οὖν πράγματα, δίκαια καὶ σώφρονα. ὅταν ἢ τοιαῦτα, οἶα ὰν ὁ δίκαιος ἢ ὁ σώφρων πράξη. <sup>°</sup> δίκαιος δὲ καὶ σώφρων ἐστίν, οὐχ ὁ ταῦτα πράττων πᾶς, ἀλλὰ ὁ οὕτω πράττων ὥσπερ οἱ δίκαιοι καὶ οἱ σώφροa quibus denique rebus ortum habuit, in iis quoque suo munere fungi, jam diximus. Sed quærat aliquis, cur statuamus eum qui justus esse vult, juste quoque facere oportere, et temperanter qui temperaus. Etenim tum qui juste faciunt, omnino sunt justi, tum qui temperanter, sunt temperantes, sicut homines musicorum grammaticorumque officia explentes musici sunt et grammatici.

Ad hoc respondemus, videri esse aliquam differentiam hominis juste facientis et viri justi, eodemque modo ia artibus. Fieri enim potest, ut aliquis grammaticum quid efficiet, vel fortuito vel alio præeunte, qui tamen noa sit grammaticus: is vero qui et grammaticum quid faciet et grammatice, erit grammaticus: hoc est, quum faciet aliquid ad normam grammaticæ, qua præditus est. Ita etiam cuipiam juste facere licet, qui tamen justus non sit.

Quin etiam major in virtute, quam in artibus bujus rei differentia animadvertitur. Bonum enim in ipsis artis operibus inest. Itaque si quis musicis eruditus ea quæ musica propria sunt faciat, nihil obstat, quominus dici possit musicus: est enim musicus, etiamsi non sponte artem musicam tractet, sed ab alio coactus: at virtutis non eadem est ratio. Nam si quis juste agat, non propterea est justus, nisi præter reliqua, quæ requiruntur, omnino etiam volens et ultroneus ita agit, et non ab alio coactus. Quippe tum demum justus erit, primum si juste agit, aciens quarum rerum auctor sit : deinde si ipse sua sponte agit, postremo si firma et constanti voluntale agit. Etenim qui novit justa volensque juste agit, nec tamen putat omne tempus justitiæ esse idoneum, nondum justus est. Sed in aliis artibus si quis eas percipere atque egregius hujus generis artifex esse vult, horum nihil requiritur præter scientiam; nam si alienus a scientia sit, quomodo quis artifex erit? Quodsi neque sponte artem colit, neque firmiter in ea exercenda persistit. nihil propterea obstat, quominus sit artifex : ad virtutem vero parum aut nihil prodest earum omnium rerum scientia, quas scire convenit eum qui vir bonus fieri velit : cætera vero non parvam vim habent, sed omnem : elenim sieri potest, ut qui de virtute subtiliter disserere nequeat, tamen vir bonus sit. Cæterum nisi sponte ad recte faciendum incumbit, alque in exercenda virtule firmiter persistit, bonus esse nemo potest : quæ quidem ex frequenti munerum functione, ut dictum est, contingunt.

Res igitur justes ac temperate dicuntur, quum tales sunt, quales vir justus ac temperans egerit : justus actem et temperans est, non quicunque has res gerit tantum, sed qui ita gerit ut justi ac temperantes homines.

<sup>\*</sup> Cap. 4. ἀπορήσειε δ' ἄν τις, πῶς λέγομεν κτλ. — \*\* \*Η οὐδὲ ἐπὶ τῶν τεχνῶν οὕτως ἔχει; κτλ. — \*\*\* Ἐτι οἰδὶ δμοιόν ἐστιν ἐπί τε τῶν τεχνῶν κτλ. — \*\*\*\* Τὰ μὲν οὖν πράγματα δίκαια κτλ.

νες πράττουσιν. "Ωστε καλῶς λέγεται, ὅτι ἐκ τοῦ τὰ δίκαια ποιεῖν ὁ δίκαιος γίνεται, καὶ ἐκ τοῦ τὰ σώφρονα ὁ σώφρων: ὅς δὲ μὴ πράττει ταῦτα, οὐδέποτε γίνεται ἀγαθός, οὐδὲ μελλήσει ποτὲ γενέσθαι.

\* 'Αλλ' οἱ πλείους τῶν ἀνθρώπων ταῦτα μὲν οὐ πράττουσιν, ἐπὶ δὲ τὴν σοφίαν καταφεύγοντες καὶ τοὺς λόγους, οἰονται διὰ τοῦτο φιλοσοφεῖν, καὶ οἰονται σπουδαῖοι εἰναι, ὅτι μόνον περὶ τῆς ἀρετῆς ἀκριδῶς γινώσκουσιν εἰπεῖν ὅμοιόν τι ποιοῦντες τοῖς κάμνουσιν, οἱ τῶν ἰατρῶν ἀκούουσι μὲν ἐπιμελῶς, ποιοῦσι δὲ οὐδὲν τῶν προσταττομένων. "Ωσπερ τοίνυν ἐκείνοις οὐδέποτε ἔξει τὰ σώματα καλῶς, οὕτω θεραπευομένοις, οὕτως οὐδὲ οὖτοι τὴν ψυχὴν καλλίω ποιήσουσιν, οὕτω φιλοσοφοῦντες.

(Scripsi: \* ἀμεταχινήτως ] cod. ἀχινήτως. — ' ο δα ἀν ταχινήτως έχειν] cod. ἀχινήτως έχειν. — ' ο δα ὰν δ δίχαιος ἢ δ σώφρων πράξη] cod. ο δα ὰν δ δίχαιος ἢ δ σώφρων πράξει. Satius hoc visum est, quam ex Aristotele reponere πράξειε, præsertim quum librarii in his formis sæpe erraverint. Vid. Hermann. ad Viger. p. 819 et Bernhardy Syntax. p. 399. —)

# Κεφ. ε'.

## "Οτι έξις έστιν ή άρετη και μεσότης.

\*\* Μετά δε ταῦτα σκεπτέον τί έστιν ή άρετή. Τρία γάρ έστι τὰ έν τῆ ψυχῆ· πάθη, δυνάμεις, εξεις.

\*\*\* Καὶ πάθη μέν εἶσιν ἐπιθυμία, ὀργή, φόδος, θράσος, φθόνος, χαρά, φιλία, μῖσος, \* πόθος, ζῆλος, ἔλεος \* δλως οἶς ἔπεται ἡδονὴ ἢ λύπη.

\*\*\*\* Δυνάμεις δὲ αὶ πρὸς ταῦτα ἐπιτηδειότητες τῆς ψυχῆς, καθ' ἄς παθητικοὶ τούτων λεγόμεθα· οἶον, καθ' ἄς ἐσμεν <sup>b</sup> δυνατοὶ ὀργισθῆναι, ἡ λυπηθῆναι, ἡ ἐλεῆ-

\*\*\*\*\* Εξεις δέ, οἱ τρόποι, καθ' οὺς πάσχομεν τὰ πάθη, δηλονότι τὸ πάσχειν αὐτὰ καλῶς ἢ κακῶς οἶον, πρὸς τὸ ἀργισθῆναι εἰ μὲν σφοδρῶς καὶ ἀσχέτως ἔχομεν, ἢ τοὐναντίον ἀνειμένως καὶ μαλακῶς, κακῶς ἔχομεν εἰ δὲ μέσως, καλῶς ὁμοίως δὲ καὶ πρὸς τὰ ἀλλα. Τούτων δὲ τῶν τριῶν, τί ἐστιν ἡ ἀρετή, πάθος, ἢ δύναμες, ἢ ἔξις;

\*\*\*\*\*\* Πάθος μέν οὖν οὐν έστιν οὕτε ή ἀρετή, οὕτε ή κακία. Κατὰ μέν γὰρ τὴν ἀρετὴν σπουδαῖοι λεγόμεθα, καὶ κατὰ τὴν κακίαν φαῦλοι· κατὰ δὲ τὰ πάθη, οὐ- ὅαμῶς· οὐδεὶς γὰρ φαῦλος ἢ σπουδαῖος διὰ μόνον τὸ ὀργίζεσθαι· ἡ ἀρετὴ ἄρα, ἢ ἡ κακία, οῦκ ἔστι πάθος. ἔτι, κατὰ μὲν τὰ πάθη οὕτε ἐπαινούμεθα οὕτε ψεγόμεθα, κατὰ δὲ τὰς ἀρετὰς ἢ κακίας ἐπαινούμεθα ἢ ψεγόμεθα. ἔτι ὀργιζόμεθα μὲν καὶ φοδούμεθα ἀπροαι-

solent. Itaque recte dicitur, justis actionibus justos et temperatis temperantes effici; his autem neglectis neminem unquam virum bonum vel esse vel futurum esse.

Sed plerique omnes quum hæc agere non curent, ad sapientiam et verba confugientes, se philosophari arbitrantur, bonique viri propterea sibi videntur esse, quod de virtute duntaxat subtiliter disserere possunt: non multum ab ægris differentes, qui diligenter quidem audiunt medicos, sed nihil eorum quæ ab illis præcipiuntur faciunt. Quemadmodum igitur illis nunquam corpus erit bene constitutum, quam diu ita curantur: sic neque hi emendabunt animum, quam diu hoc modo philosophantur.

#### Cap. V.

#### Habitum esse virtutem et mediocritatem.

Post hæc restat, ut videamus quid sit virtus. Tria enim sunt animo insita : perturbationes, facultates, habitus.

Et perturbationes quidem sunt cupiditas, ira, timor, audacia, invidia, gaudium, amicitia, odium, amor. æmulatio, misericordia, et omnino ea omnia quæ voluptas sequitur aut dolor.

facultates autem sunt habilitates quædam animi his accommodatæ, quibus ad has perturbationes propensi esse dicimur, ut quarum impulsu vel ad irascendum vel ad dolendum vel ad miserendum proclives simus.

Habitus vero sunt modi, quibus perturbationes toleramus, nimirum vel bene vel male, veluti si ita affecti simus, ut vehementer et immoderate aut contra remisse et molliter irascamur, male affecti sumus: sin medio quodam modo, recte: itemque in cæteris. Jam vero ex his tribus quid est virtus? Estne perturbatio, facultas an habitus?

Et perturbatio quidem nec virtus est, nec vitium. Ex virtute enim boni esse dicimur, ex vitio mali: ex perturbationibus vero minime: quippe nemo aut malus dicetur, aut bonus, quatenus tantum irascitur: ergo virtus aut vitium non est perturbatio. Præterea ex perturbationibus nec laudamur nec vituperamur, ex virtutibus autem aut vitiis laudamur aut vituperamur. Insuper irascimur et timemus inconsulto, cæterisque

<sup>\* &#</sup>x27;Αλλ' οἱ πολλοὶ ταῦτα μὲν οἱ πράττουσιν κτλ. — \*\* Cap. 5. μετὰ δὲ ταῦτα κτλ. — \*\*\* Δέγω δὲ πάθη μὲν κτλ. \*\*\* Δυνάμεις δὲ καθ' ἄς κτλ. — \*\*\*\*\* "Εξεις δέ, καθ' ἀς τὰ πάθη ἔχομεν κτλ. — \*\*\*\*\* Πάθη μὲν οὖν οὐκ εἰσὶν κτλ. PHILOS, GRÆG, III.

κεῖσθαι λεγόμεθα καὶ πρὸς τὴν κακίαν οὐκ ἄρα εἰσὶ μᾶλλον κατ' αὐτὰ κινεῖσθαι πρὸς δὲ τὴν ἀρετὴν διαρέτως, καὶ τῆς κακίας οὐχ οὕτως οὐκ ἄρα εἰσὶ κάθη. ρέτως, καὶ τὰ ἄλλα πάσχομεν διμοίως επὶ δὲ τῆς ράθη.

\* Διὰ τὰ αὐτὰ δὰ οὐδὰ δυνάμεις εἰσίν. Οὕτε γὰρ φαῦλοι ἢ ἀγαθοὶ λεγόμεθα τῷ δύνασθαι ὀργισθῆναι ἀπλῶς, οὕτε ἐπαινούμεθα ἢ ψεγόμεθα. Οὕτε τῷ προαιρεῖσθαι δυνάμεθα ὀργισθῆναι, καθάπερ ἐπὶ τῆς ἀρετῆς ἔχει, ἀλλὰ μᾶλλον τῷ πεφυκέναι· ἀγαθοὶ γὰρ ἢ κακοὶ οὐ γινόμεθα φύσει, καθὼς ἐν τοῖς προειρημένοις ἐδείχθη.

\*\* Εἰ οὖν μήτε πάθη αἱ ἀρεταί, μήτε δυνάμεις, λείπεται τῶν ἔξεων αὐτὰς εἶναι· τί μὲν οὖν ἐστιν ἀρετὴ

τῷ γένει, είρηται έστι γάρ έξις.

\*\*\* Δεῖ δὲ μὴ μόνον έξιν αὐτὴν εἶναι λέγειν, ἀλλὰ προστιθέναι τὸ τοιάδε τις, τοῦτ' ἔστιν ε ἀγαθή ή γὰρ κακία έξις έστί πονηρά. 'Ρητέον οὖν περὶ τῆς ἀρετῆς έχεινο, ότι πάσα άρετη αύτό τε χοσμεί το έχον την άρετήν, και καλώς έχειν ποιεί, και το έργον αὐτοῦ το δι' αὐτῆς ἐνεργούμενον εὖ διατίθησιν. Οἶον ή τοῦ δφθαλμοῦ ἀρετή καὶ αὐτὸν τὸν δφθαλμὸν τελειοῖ, καὶ ποιεῖ ἀγαθόν, καὶ τὸ ἔργον αὐτοῦ, δηλονότι τὸ δρᾶν· τῆ γὰρ τοῦ ὀφθαλμοῦ ἀρετῆ εὖ ὁρῶμεν. 'Ομοίως καὶ ή τοῦ ໃππου άρετη αὐτόν τε τὸν ἵππον χοσμεῖ χαὶ άγαθὸν ποιεῖ, καὶ τὸ ἔργον αὐτοῦ· καὶ γάρ τῆ τοιαύτη άρετῆ δύναται ἐνεγχεῖν χαλῶς ἐπιδάτην, χαὶ δραμεῖν, χαὶ μεῖναι τοὺς πολεμίους. Ἐπεὶ δὲ οῦτως ἐπὶ πάντων έχει, καὶ ή ἀνθρωπίνη όμοίως ἀν έχοι καὶ εἰη άν ή άνθρωπίνη άρετή, έξις άφ' ής δ άνθρωπος άγαθὸς γίνεται, καὶ ἀφ' ῆς τὸ ἀνθρώπινον ἔργον εὖ καὶ καλώς αποτελέσει. Πώς δε έσται ήμιν ή τοιαύτη έξις; είρηται μέν καὶ πρὸ ὀλίγου· ἐλέγομεν γὰρ τῆς μεσότητος αεί στοχάζεσθαι τῶν ἐπὶ τὰ πάθη κινήσεων, καλ έαυτὸν ἐθίζειν ἐν τοῖς τοιούτοις τὸν ἐν ἀρετῆ ζῆν προαιρούμενον. ἔτι θὲ καὶ ἀπὸ τῶν λεχθησομένων ἔσται φανερόν, ἐὰν θεωρήσωμεν, ποία τίς ἐστιν <sup>d</sup> ή φύσις τῆς ἀρετῆς. Σχοπώμεν δὲ οὕτως.

\*\*\*\* Έν παντὶ συνεχεῖ, οἶον γραμμῆ, ἐπιφανεία, φώματι, ἢ λόγω, ἢ χρόνω, καὶ ὅλως ἐν παντὶ δυναμένφ διαιρεθῆναι λαδεῖν ἐστι τὸ μὲν πλεῖον, τὸ δὲ ἐλαττον, τὸ δὲ ἴσον· οἷον ἐπὶ τοῦ συνεχοῦς, εἰ τὸ μὲν δεκάπηχυ πολύ, τὸ δὲ δίπηχυ ὀλίγον, ἴσον ἔσται τὸ εξ ἔχον πήχεις, δ καὶ μέσον καλεῖται, ὅτι ῷ ἐλλείπει τοῦ δεκαπήχεος, ὑπερέχει τοῦ διπήχεος. Όμοίως δὲ καὶ ἐπὶ τοῦ διωρισμένου ποσοῦ· εἰ γὰρ εἴκοσι πολύ, τὰ δὲ δέκα ὀλίγον, ἴσον ἔσται τὰ δεκαπέντε· ο ὅτι ῷ ἐλτοιοῦτον ἴσον μέσον καλεῖται· καὶ ἡ τοιαύτη τάξις, ἀριθμητικὴ ἀναλογία. Καὶ ἐπὶ μὲν τοῦ διωρισμένου perturbationibus eodem modo incitamur: virtutis autem et vitii non eadem ratio est: ergo non sunt perturbationes. Postremo perturbationibus non dicimur conformari, sed potius iis moveri: at virtute et vitio conformari dicimur; ergo non sunt perturbationes.

Eisdem vero de causis ne facultates quidem suni. Neque enim mali aut boni dicimur, quatenus simpliciter irasci possumus, nec laudamur aut vituperamur. Sed nec consulto possumus irasci, sicut in virtute res se habet, sed potius quoniam ita comparata est ratio naturæ nostræ: quum contra neque boni natura simus, nec mali. quemadmodum in superioribus ostendimus.

Quodsi virtutes nec perturbationes sunt, nec facultates, relinquitur ut ad habitus referantur : quid igitur sit virtus genere, jam diximus : est enim habitus.

Sed non satis est ita dicere, virtutem habitum esse. verum etiam addendum est, talem esse, id est bonum siquidem vitium est habitus malus. Dicendum igitur illud de virtute omnem virtutem tum id in quo inest ornare beneque affectum reddere, tum opus quoque ejus cum virtute factum perpolire. Exempli gratia oculi virtus cum oculum ipsum perficit efficitque probum, tum opus ejus, id est visum : oculi enim virtute bene videmus. Eoderaque modo equi virtus non modo ipsum equum ornat bonumque reddit, sed etiam opus ejus; hac enim virtute et equitem bene vehere potest et currere et hostes exspectare. Quum autem res in omnibus ita se habeat, etiam humana virtus similiter se habebit : quæ mihil est aliud, quam habitus, quo bonus fiat homo, et quo humanum opus recte et bene efficiat. Quomodo autem talem nobis comparabimus habitum? Jam quidem paulo ante diximus : ostendebamus enim hominem cum virtute vivere meditantem semper consectari mediocritatem motuum nos ad perturbationes impellentium iisque insuescere : sed et idem ex sequentibus patebit, si nimirum consideremus, qualis sit virtutis natura. Id autem hoc modo videamus.

In omni re continua, qualis est linea, superficies, corpus, oratio et tempus omninoque in quavis re dividua aliud plus aliud minus, aliud æquale sumere licet: exempli gratia in re continua, si quod decem cubitorum est, multum est, bicubitale autem parum, æquale erit quod sex cubitorum est, quod et medium vocatur, quia qua parte minus est quam id quod est decem cubitorum, eadem majus est quam bicubitale. Similiter etiam res se habet in quantitate definita: si enim multa sunt viginti, pauca vero decem, æqualia erunt quindecim, quia qua re cedunt majori, eadem minori præstant: ejusmodi autem æquale medium vocatur, ac talis ordo arithmetica

<sup>\*</sup> Διὰ ταῦτα δὲ οὐδὲ δυνάμεις εἰσίν, χτλ. — \*\* Εἰ οδν μήτε πάθη εἰσίν, χτλ. — \*\*\* Cap. 6. Δεῖ δὲ μὴ μόνον οινως εἰπεῖν δτι ἔξις χτλ. — \*\*\*\* χνλ χν

ποσού ούχ ανάγχη έπλ παντός λαβείν την τοιαύτην αναλογίαν (ου γάρ έστιν έπ' άπειρα διαιρετέον) έπλ οὲ τοῦ συνεγοῦς ἐπὶ παντὸς δυνατόν ἐστιν, ἄτε ἀπειράχις δυναμένου διαιρεθήναι. Τοῦτο δή τὸ μέσον οὐχ δμοίως ἀεὶ χρίνομεν, ἀλλὰ ποτὲ μέν κατ' αὐτὸ τὸ πράγμα, ποτέ δὲ πρὸς ήμᾶς. Καὶ κατ' αὐτὸ μέν τὸ πράγμα μέσον έστί, τὰ έζ τοῦ δέχα καὶ δύο, ἴσον ὑπερέχοντα καὶ ελλείποντα ἀπ' αὐτῶν γὰρ τῶν πραγμάτων λαμδάνεται ή διαφορά πρὸς ήμᾶς δέ, όταν ἀφ ήμων ή μεσότης, καὶ ή ύπερδολή, καὶ ἔλλει μις λαμδάνηται. Οἷον εί τινι πολύ τὸ δέκα μνᾶς φαγεῖν, δύο δὲ ὀλίγον, οὐχ ἀνάγχη τὰς εξ μνᾶς τὴν μεσότητα φυλάττειν, καὶ προσηκούσας εἶναι τῷ σώματι: δυνατόν γάρ ή πλείους ή έλάττους άρχεῖν. Πρός μέν οὖν αὐτὸ τὸ πράγμα αί έξ μναι τὸ μέσον καὶ ἴσον ἐστί, πρὸς ήμας δέ, έπτα ίσως ή πέντε, ήγουν όσαις το σωμα προσήκει. Αί δὲ εξ Μίλωνι μέν, ἄτε Ικανῶς γεγυμνασμένω, ολίγη έσται τροφή, και ο άλείπτης πλείω παρέξει τῷ δὲ ἀρχομένω τῶν γυμνασίων, πολύ. Ομοίως δε και επί δρόμου και πάλης έχει και επί τούτων γάρ ἀπό τῶν γυμναζομένων τὸ ἴσον χρίνομεν. \*Ετι δὲ καὶ πᾶς τῆς ἡστινοσοῦν προϊστάμενος ἐπιστήμης το μέσον αεί ζητεϊ, την επερδολήν και την Σλλειψιν φεύγων μέσον έχεῖνο δηλονότι διώχων, δ πρός ήμας οὐ πρός τὸ πραγμα μέσον ἐστί.

\* Καλ τοῦτον τὸν τρόπον πᾶσα ἐπιστήμη τὸ ἴδιον έργον καλώς αποτελεί. Διά τοῦτο καὶ εἰώθαμεν λέγειν έν τοῖς εὖ έχουσι τῶν ἔργων, ὅτι οὕτε ἀφελεῖν έστιν, ούτε προσθείναι δειχνύντες δτι χαλ την ύπερδολήν δμοίως χαι την έλλειψιν φεύγει, ώς τῶν μέν διαφθειρουσών τὸ τῶν ἔργων ἀγαθών, τῆς δὲ μεσότητος μόνης σωζούσης. Έπει δε ή άρετη πάσης τέχνης αχριδεστέρα και αμείνων έστί, καθάπερ και ή φύσις, το μέσον αν και αυτη σκοποίη. Άρετην δε λέγω ου την διανοητικήν, (άλλως γάρ το κατ' αὐτην έχει) άλλα την ήθικην· αυτη γάρ έστι περί πάθη και πράξεις ά και πλείω και μείζω τοῦ δέοντος και ἐλάττω δυνατὸν είναι. Και διά τοῦτο και τὸ δέον ἐστίν ἐν αὐτοῖς, δηλονότι τὸ ἔσον. Καὶ γάρ ἐστι καὶ φοδηθῆναι, καὶ θαββήσαι, καὶ ἐπιθυμήσαι, καὶ μισῆσαι, καὶ ὀργισθῆναι, καί έλεῆσαι, καί δλως ήσθηναι καί λυπηθηναι μαλλον καὶ ήττον, καὶ ἀμφότερα οὐ καλῶς. Τὸ δὲ παθεῖν ταῦτα πάντα, ότε δεῖ, καὶ ὡς δεῖ, καὶ ἐφ' οἶς δεῖ, καί πρός οθς δεί, και οδ ένεκα δεί, μέσον έστι και άριστον, εν ῷ ἡ ἀρετὴ γίνεται. Όμοίως δὲ ἔχει καὶ περί τας αποτελουμένας ύπο των παθων πράξεις. έστι γάρ και εν αὐταῖς ὑπερδολή, και ελλειψις, και μεσότης. Έπει τοίνυν ή άρετή περί πάθη και πράξεις καταγίνεται, των δε παθων και των πράξεων το μέσον del και κατόρθωμα δνομάζεται και έπαινείται, απερ άμφω προσήχει τη άρετη, φανερόν ότι ούτε υπερδολή ούτε έλλειψις, άλλά μεσότης έστλν ή άρετή, το μέσον άελ σχοπούσα.

proportio est. Et in definita quidem quantitate necesse non est nos ubique hanc proportionem servare, (nec enim in infinitum dividendum est, ) in continua vero ubique hoc fieri potest, quum in infinitum dividi possit. Hoc vero medium non similiter semper judicamus, sed nunc rei respectu, nunc nostri. Et rei quidem respectu senarius numerus medius inter denarium et binarium est, utpote qui æqualiter et superat et superatur : quippe ab ipsis rebus differentia sumitur : respectu vero nostri, quum a nobis mediocritas itemque nimium et parum sumitur. Ut si cui decem libras comedere nimium sit, duas parum, non erit necesse medium numerum servari atque eum corpori convenire; fieri enim potest, ut aut plures sufficiant aut pauciores. Respectu ergo rei ipsius sex libræ medium quiddam erunt et æquale, nostri vero septem fortasse vel quinque, quot nimirum corpus postulat. Etenim sex illæ Miloni, utpote satis exercitato, parum alimenti erunt, pluresque ei præbebit aliptes : ei vero qui primum exercetur, multum. Similiter etiam de cursu et lucia sentiendum : nam et in his ex eorum qui exercentur natura æquale judicamus. Sed et quicunque disciplinæ alicujus princeps est, mediocritatem quærit semper, nimium et parum fugit, mediocritatem, inquam, non rei, sed eam quæ nobis est mediocritas.

Atque hoc quidem modo omnis scientia munus suum explet et absolvit. Quapropter opera affabre facta ita commendare solemus, ut iis neque detrahi quidquam neque addi posse dicamus: quo ostendimus, illa ab co quod est nimium tantum distare, quantum ab eo quod est parum, quia hisce omnis operum perfectio corrumpatur ac pereat, quam sola mediocritas conservet. Quum autem virtus omni arte limatior et melior sit, quemadmodum et natura, ea profecto medium spectet. Virtutem autem non illam, quæ in cogitatione et ratione posita est, dico ( alio enim modo se bæc habet ), sed quæ ad mores pertinet : hæc enim in perturbationibus atque actionibus versatur, quæ tum plures et majores, quam res desiderat, tum pauciores esse possunt. Quocirca ctiam decorum in iis collocamus, hoc est, æquale. Namque et timere et fidere, concupiscere et odisse, irasci et misereri, denique gaudere et dolere potest unusquisque nimium et parum, atque utrumque non recte. At vero quo tempore et quomodo et propter quam causam et quibus et cujus rei gratia oportet his omnibus affectibus commoveri, id sanc et medium est et optimum, in quo virtus consistit. Eadem etiam ratio est facinorum cum aliqua perturbatione factorum; nam in his quoque nimium, parum, medium reperitur. Quoniam ergo in perturbationibus et actionibus versatur virtus, id vero quod medium in perturbationibus et actionibus est, rectum vocatur et laudari solet, quæ ambo virtuti conveniunt, apparet nec nimium nec parum esse virtutem, sed mediocritatem, quæ medium semper respicit.

<sup>\*</sup> Εί δή πάσα έπιστήμη ούτω τὸ έργον εὖ ἐπιτελεῖ χτλ.

"Ετι τὸ μἐν ἄμαρτάνειν πολυειδές ἐστιν, ὡς εἰπεῖν πολλαγῶς γάρ τις δύναται ἁμαρτάνειν. Τὸ γὰρ κακὸν ἄπειρον, ὡς οἱ Πυθαγόρειοι ἔλεγον, τὸ δὲ ἀγαθὸν ὑρισμένον τι καὶ πεπερασμένον καὶ διὰ τοῦτο καὶ τὸ κατορθοῦν ἄπλοῦν τί ἐστι καὶ μονοειδές. "Οθεν καὶ τὸ μὲν ἁμαρτάνειν ῥάδιον ἐστιν, ὥσπερ τοξότη τὸ ἀποτυγχάνειν τοῦ σκοποῦ τὸ δὲ κατορθοῦν χαλεπόν, ὥσπερ τὸ βάλλειν κατὰ σκοπόν. Φαίνεταὶ ἄρα καὶ ὁιὰ τοῦτο, τὴν μὲν ὑπερδολὴν καὶ τὴν ἔλλειψιν τῆς κακίας εἶναι, (ἀόριστα γὰρ ἑκάτερον) τὴν μεσότητα δὲ τῆς ἀρετῆς, ὡρισμένην καὶ μίαν οὖσαν.

Έσθλοι μέν γάρ άπλως, παντοδαπως δε κακοί.

\*\* Έστιν άρα ή άρετη έξις προαιρετική, εν μεσότητι ούσα τῆ πρὸς ήμᾶς, ώρισμένη λόγω, καὶ ώς αν δ

φρόνιμος δρίσειε -

\*\*\* Μεσότης δὲ δύο χαχιῶν, τῆς μὲν χαθ' ὑπερδολήν, τῆς δὲ χατ' ἔλλει μιν. Τὴν μὲν γὰρ ὑπερδάλλει, τῆς δὲ ἐλλείπει· διὰ τὸ τὴν μὲν τῶν χαχιῶν ὑπερδάλλειν τὸ δέον, τὴν δὲ ὑπερδάλλεσθαι· τὴν δὲ ἀρετὴν τὸ δέον μόνον ζητεῖν, δηλονότι τὸ μέσον, χαὶ τοῦτο μόνον αἰρεῖσθαι. "Ωστε εὶ μὲν ζητοίημεν αὐτὸ τὸ εἶναι τῆς ἀρετῆς, μεσότης ἐστίν· εὶ δὲ τὸ ἀγαθὸν αὐτῆς χαὶ τὸ εὖ, ἀχρότης ἐστί.

(Scripsi \* μῖσος] cod. μίσος. — \* καθ' ἄς ἐσμεν] vulgo καθ' ἄς ἐσμέν. — \* τοῦτ' ἔστιν] vulgo τοῦτ' ἐστιν. — \* ποία τίς ἐστιν. — \* δεκαπέντε ] cod. δέκα πέντε.)

#### Κεφ. ς'.

"Οτι ούκ εν παντὶ πάθει ή πάση πράξει μεσότης: καὶ κατὰ μέρος περὶ τοῦ τίς άρετὴ τίνων κακιῶν μέση ἐστί.

πράξις οὐδὶ πῶν πάθος μεσότητα ἐπιδέχεται τὴν ζητουμένην, τὸ δέον δηλονότι: ἔνια γὰρ ὁμοῦ καὶ ὑπερδάλλοντα καὶ ἐλλείποντα καὶ ἐν μεσότητί τινι ὄντα,
ἀεὶ πονηρά εἰσιν. Οἶον ἐν μὰν πάθεσιν ἀναισχυντία
καὶ φθόνος, ἐν δὶ πράξεσι μοιχεία, κλοπή, ἀνδροφονία: καὶ πάντα ταῦτα οὐ διὰ τὸ ὑπερδάλλειν τὴν ἐν
αὐτοῖς μεσότητα, ἢ ἐλλείπειν αὐτῆς, φαῦλα λέγονται,
ἀλλὰ αὐτὰ καθ΄ ἑαυτὰ πονηρά εἰσιν. Οὐκ ἔστιν οὐν
ἔστιν ἐν αὐτοῖς, ἀλλὰ ἀεὶ ἁμαρτάνειν: οὐδὶ ἔστιν ἐν
αὐτοῖς προδιορίζειν, καθάπερ καὶ ἐν τοῖς άλλοις πάθεσι, τὸ ὡς δεῖ καὶ ὅτε δεῖ: οὐ γὰρ προδιοριστέον, τοὺς
τοιχωρύχους πῶς δεῖ κλέπτειν, καὶ πότε, καὶ τίνα, καὶ
παρὰ τίνων, ἀλλὰ ἀπλῶς τό τι τούτων ποιεῖν ἁμαρτάνειν ἐστίν.

\*\*\*\*\*\* ()ὖ τοίνυν ἐστὶν ἐν τοῖς τοιούτοις μεσότης, οὐδὲ ὑπερδολή καὶ ἔλλειψις, ὄσπερ οὐδὲ ἀδικίας, ἢ δειλίας, Insuper multis modis peccare licet; siquidem diversa peccandi ratio est. Etenim malum, ut Pythagorici dicebant, infinitum est, bonum vero definitum ac terminatum: ideoque recte facere res est simplex et uniformis. Quare etiam facile est peccare, sicut sagittario aberrare a scopo: at recte facere difficile est, sicut scopum ferire. Apparet ergo ex hoc quoque, nimium et parum ad vitium perlinere, (utrumque enim indefinitum est), mediocritatem vero ad virtutem, quæ definita est et unica. Etenim

#### Simpliciterque boni sunt, varieque mali.

Est igitur virtus habitus ad consilium agendi capiendum aptus, qui in mediocritate ad nos relata consistit, quæ quidem mediocritas ratione definita est, et ut prudens definiret:

Mediocritas autem seu medium est duorum vitiorum, unius quod ex nimio, alterius quod ex eo quod parum est nascitur. Alterum enim superat, altero autem superatur: quia alterum vitiorum superat id quod rectum est, alterum eo superatur; virtus vero id solum quærit quod rectum est, hoc est, medium solumque hoc sequitur. Itaque si essentiam virtutis quæramus, erit mediocritas: sin bonum, quod in ea est ac rectum, extremitas.

#### Cap. VI.

Non in omni affectu vel actione esse mediocritatem : deinde singulatim, quæ virtus quorum vitiorum sit media.

Sed et illud sciendum est, non omnem actionem neque omnem affectum, eam quam quærimus, mediocitatem, hoc est, ipsum rectum, admittere : quadam enim, sive justo majora sive minora, sive ad mediocritatem revocata sunt, semper mala esse apparet. Exempli gratia in affectibus impudentia et invidia: in actionibus adulterium, furtum, homicidium : et cætera hujus generis omnia non quod mediocritatem ipsis propriam superent, aut ei cedant, mala dicuntur, sed ipsa per se talia sunt. Quamobrem nunquam in iis decorum est, neque recte quisquam facit in iis, sed semper peccabit: sed neque in illis ut in aliis affectibus præstituere quisquam potest, quomodo oporteat et quando: sicut nemo perforsori parietum præstituet, quomodo furari aut quando aut que, aut a quo oporteat, quia simpliciter et absolute quidvis horum admittere peccare est.

Quamobrem neque in hoc genere mediocritas est aut nimium et parum, neque in injustitia aut timiditate,

<sup>\*</sup> Έτι τὸ μὲν ἀμαρτάνειν πο))αχῶς ἐστι κτλ. — \*\* ἔΕστιν ἄρα ἡ ἀρετή κτλ. — \*\*\* Μεσότης δὲ δύο κακιῶν κτλ. — \*\*\*\* Οὐ πᾶσα δ' ἐπιδέχεται πρᾶξις, οὐδὲ πᾶν κτλ. — \*\*\*\* Οὐροιον οὖν τὸ ἀξιοῦν καλ περὶ τὸ ἀδικεῖν κτλ.

η άχολασίας. Τούτων γάρ αι μέν ύπερδολαι είσιν, αι δὲ ελλείψεις άρετῆς: ὑπερδολῆς δὲ χαὶ ελλείψεως ὑπερδολην χαὶ ελλειψιν χαὶ μεσότητα ζητείν, σφόδρα άτοπον.

\* 'λλλ' ώσπερ μεσότητος οὐχ ἔστιν ὑπερδολή, χαὶ ἔλλειψις, καὶ μεσότης, τῆς ἀρετῆς λέγω, ἀλλ' ἔστι τὸ ἀχρον τῆς μεσότητος, ὡς εἰπεῖν οὕτως οὐδὰ τῶν ὑπερδολῶν χαὶ ἐλλειψεων μεσότης, χαὶ ὑπερδολή, χαὶ ἔλλειψις γένοιτ' ἀν, ἀλλὰ ἀεὶ χαὶ χαθόλου εἰπεῖν, οὕτε
ὑπερδολῆς χαὶ ἐλλειψεως μεσότης ἐστίν, οὕτε μεσότητος ὑπερδολὴ χαὶ ἔλλειψις.

\*\* Δεῖ δὲ μὴ μόνον καθόλου λέγειν τὴν ἀρετὴν μεσότητα, τὴν δὲ κακίαν τὰ ἄκρα, ἀλλὰ καὶ κατὰ μέρος, τίς ἀρετὴ τίνων κακιῶν ἡ μεσότης ἐστί. Τῶν γὰρ περὶ τὰς πράξεις λόγων οἱ μὲν καθολικοί, κοινότεροι καὶ πλείοσιν ἐφαρμόζουσιν, οἱ δὲ μερικοί, ἀληθινώτεροι, ἄτε διὰ τοῦτο προσεχῶς ταῖς πράξεσιν ἐφαρμόζοντες, αἴτινες ἀεὶ ἐν τοῖς μερικοῖς γίνονται· οἶς δὴ μερικοῖς οἱ ἀληθεῖς συμφωνοῦσι λόγοι· ληψόμεθα δὲ τὰ ζητούμενα ἐκ τῆς ἐκτεθείσης διαγραφῆς, ἐν ἔκάστω μὲν οὖν τῆς ψυχῆς πάθει, πλὴν τῶν καθ' αὐτὰ πονηρῶν, καθὼς εἴρηται, ὑπερδολῆς καὶ ἐλλείψεως μεταξύ ἐστιν ἡ ἀρετή.

\*\*\* Καὶ ἐν μὲν τῷ φόδῳ καὶ τῷ θάρρει (πάθη γὰρ ταῦτα τῆς ψυχῆς) μέση ἐστιν ἀνδρεία. Ἄκρα δὲ ἔλλειψις μέν, δειλία, ὑπερδολὴ δέ, θρασύτης. ᾿Απὸ γὰρ τοῦ φόδου οὐκ ἔστιν ὄνομα τῆ ὑπερδολῆ, ἀλλὰ ἀπὸ τοῦ θάρρους μόνον. Πολλὰ δὲ καὶ ἄλλα ἀνώνυμά ἐστιν. Ἐπεὶ καὶ τῆ ἐλλείψει οὐκ ἔστιν ἀπὸ τοῦ θάρρους ὄνομα, ἀλλὰ ἀπὸ τοῦ φόδου μόνον δειλία γάρ. ဪ στε τῶν ἄκρων τὸ ἔτερον μὲν ἀπὸ τοῦ φόδου, θάτερον δὲ δὲ ἀπὸ τοῦ θάρρους δνομάζεσθαι.

\*\*\*\* Καὶ ἐν ταῖς ἡδοναῖς δὲ καὶ ταῖς λύπαις αἱ ἀκρότητες καὶ μεσότητες ὡς ἐπὶ τὸ πλεῖστον ἀνώνυμοί εἰσι,
μάλιστα δὲ ἐν ταῖς λύπαις. Περὶ δὲ τὰς ἐν σώματι
ἡδονὰς μεσότης μέν, σωφροσύνη, ὑπερδολὴ δέ, ἀκολασία, ἔλλειψις δέ, ἐπεὶ οἱ πάντη τῶν ἡδονῶν ἀπεχόμενοι δλίγοι εἰσί, διὰ τοῦτο ἀνώνυμός ἐστι· καλείσθω
δὲ ἀναισθησία.

λαμδάνειν χρήματα , μεσότης μεν έλευθεριότης, άχρα δε ύπερδολή μεν άσωτεία, έλλειψις δε άνελευθερία. Συμδαίνει δε και τὸ ἀνάπαλιν· τὴν μεν ἀσωτείαν ελειψιν εἶναι, τὴν δε ἀνελευθερίαν ὑπερδολήν· ἐν μεν γὰρ τῷ διδόναι χρήματα ή μεν ἀσωτεία ὑπερδολή ἐστιν, ελλειψις δε ἡ ἀνελευθερία· ἐν δε τῷ λαμδάνειν ἡ μεν ἀνελευθερία ὑπερδολή ἐστιν, ἡ δε ἀσωτεία ελλειψις. Νῦν μεν οὖν κεφαλαιωδῶς περε αὐτῶν λέφμεν καὶ ὡς ἐν τύπῳ, ἀρχούμενοι αὐτῷ τούτῳ· μετὰ δε ταῦτα ἀχριδέστερον ἐροῦμεν περε αὐτῶν.

aut intemperantia. In his enim ipsis virtutis yel nimium animadvertitur vel parum : nimii autem et ejus quod parum est tum nimium tum parum tum mediocritatem quærere, perabsurdum est.

Sed quemadmodum mediocritatis neque nimium est, neque parum, neque mediocritats, ipsius dico virtutis, quæ quasi mediocritatis extremitas est: sic nec nimii aut ejus quod parum est mediocritas aut nimium aut parum esse queat, quia quocunque modo agis, in iis peccari necesse est: denique ut universe dicam, nec nimii nec ejus quod est parum mediocritas esse potest, nec mediocritatis nimium et parum.

At vero non solum universe dici convenit, virtutem esse mediocritatem, vitium vero extremitatem, sed et illud singulatim declarandum est, quæ virtus quorum vitiorum sit mediocritas. Etenim eorum qui de actionibus habentur sermonum, ii qui ad genus universum pertinent, simul latius patent simul pluribus conveniunt; qui vero partes et res singulares explicant, veriores sunt, propterea quod apte cum ipsis actionibus cohærent, quæ semper in rebus singularibus versantur: cum quibus veram orationem congruere oportet: sed hæc de quibus quærimus e superiore descriptione sumenda sunt, in singulis ergo animi affectibus, exceptis iis qui per se sunt vitiosi, ut jam dictum est, inter nimium et parum medium quiddam virtus est.

Et inter metum quidem ac confidentiam (nam et hi animi affectus sunt) media est fortitudo. Extremitas autem ejus quod parum est timiditas, nimii vero audacia est. Eorum autem qui modum superant, is qui timoris vacuitate superat, caret nomine; qui vero fidendo modum superat, audax appellatur. Quippe multa etiam alia sunt, quæ nomine carent. Nam et id quod parum est, non a confidentia, sed a metu denominatur, quum timiditas vocetur. Itaque extremitatum altera quidem a metu, altera vero a confidentia nomen traxit.

Jam vero voluptatum et dolorum extremitates et media ut plurimum nomine carent, maxime in dolorum acerbitate. Porro corporis voluptatum mediocritas quidem temperantia est, nimium vero intemperantia, parum denique, quia pauci omnibus voluptatibus abstinent, nomine vacat: dicatur vero stupor.

Cæterum in illa animi affectione, quam habemus, quum aut damus pecunias aut accipimus, mediocritas est ea quæ liberalitas dicitur, extremitas vero nimii effusio, ejus autem quod parum est illiberalitas. Sed et contrarium accidit, ut id quod parum est sit effusio, nimium vero illiberalitas; namque in dandis pecuniis nimium est effusio, parum autem illiberalitas: at in accipiendis illiberalitas minium, effusio vero parum est. Et nunc quidem summatim de iis pinguique quasi Minerva loquamur, in tali expositione acquiescentes: postea vero accuratius de iis agemus.

<sup>\* &</sup>quot;Ωσπερ δὲ σωφροσύνης ατλ. — \*\* Cap. 7. Δεῖ δὲ τοῦτο μὴ μόνον ααθόλου λέγεσθαι ατλ. — \*\*\* Περὶ μὲν οῦν φόσους καὶ θάρρη ατλ. — \*\*\*\* Περὶ ἡδονὰς δὲ καὶ λύπας ατλ. — \*\*\*\* Περὶ δὲ δόσιν χρημάτων ατλ.

\* Εἰσὶ δὲ περὶ τὴν δόσιν καὶ τὴν λῆψιν τῶν χρημάτων καὶ ἄλλη μεσότης καὶ ἄκρα. Καὶ ἔστιν ἄλλη μεσότης μὲν μεγαλοπρέπεια· (διαφέρει γὰρ τῆς ἐλευθεριότητος, ὅτι ἡ μὲν μεγάλα τινὰ προίεται, ἡ δὲ μικρά,) ὑπερδολή, ἀπειροκαλία καὶ βαναυσία· ἔλλειψις, μικροπρέπεια· καὶ αὖται γὰρ διαφέρουσι τῶν τῆς ἐλευθεριότητος ἄκρων. Αἱ δὲ διαφοραὶ μετὰ ταῦτα ρηθήσονται.

αοτης μεν μεγαλοψυχία. υπερδολή δε χαυνότης τις Εν δε τῷ περί τήν τιμήν και ατιμίαν πάθει με-

λεγομένη, έλλειψις δέ μιχροψυχία.

\*\*\* 'Ως δὲ ἐλέγομεν διαφέρειν τὰς περὶ τὰ χρήματα διαθέσεις, την έλευθεριότητα δηλαδή, και μεγαλοπρέπειαν τῷ τὴν μέν ἐλευθεριότητα περὶ μιχρά εἶναι, περί μεγάλα δέ την μεγαλοπρέπειαν οδτω καί περί την τιμην έστί τις διάθεσις διαφέρουσα της μεγαλοψυχίας τῷ τὴν μὲν περὶ μιχρά εἶναι, τὴν δὲ μεγαλοψυχίαν περί μεγάλα. "Εστι γάρ δρέγεσθαι τιμης ώς δεί, καὶ έστιν δρέγεσθαι πλέον ή προσήκει, καὶ ἦττον τοῦ δέοντος· λέγεται γάρ ό μέν ύπερβάλλων τα<u>ι</u>ς δρέξεσι φελότιμος, καὶ ἡ διάθεσις φιλοτιμία. δ δὲ ἐλλείπων αφιλότιμος, ή οξ ριαθεσις ανώνοπος, ή οξ πεαότης καί αὐτή ἀνώνυμος, ήτις διαφέρει τῆς μεγαλοψυχίας τῆ εξρημένη διαφορά. Και διότι ανώνυμος δ μέσος, από των άχρων δνομάζεται, διότι και αμφοτέρων μετέχει, καί ποτέ μέν φιλότιμον αὐτὸν καλοῦμεν, ποτέ δέ ἀφλότιμον καί ποτέ μέν έπαινουμεν τον φιλότιμον, ποτέ δὲ τὸν ἀφιλότιμον. Τίνος δὲ χάριν τοῦτο ποιοῦμεν, ἐν τοις έξης φηθήσεται νον δέ περί των λοιπών παθών λέγωμεν, ζητοῦντες ἐν ἐχάστῳ τὴν μεσότητα καὶ τὰ άχρα.

\*\*\*\* Εστι τοίνυν έν τῆ όργῆ μεσότης μέν πραότης ε-(δ γὰρ μέσος πρᾶος λέγεται·) τὰ δὲ ἄκρα ἀνώνυμα. Καλείσθω δὲ ἡ μὲν ὑπερδολὴ ὀργιλότης, καὶ ὀργίλος δ ὑπερδάλλων, ἡ δὲ ἔλλειψις ἀοργησία, καὶ δ ἐλλεί-

πων αδργητος.

\*\*\*\*\* Είσι δε και άλλαι τρεῖς μεσότητες, αι κατά τι μέν χοινωνούσιν, έχουσι δέ χαὶ διαφοράν. Τῶν γὰρ πράξεων και λόγων, & λέγομεν και πράττομεν εν τη πρός τοὺς ἀνθρώπους χοινωνία, τὰ μέν πρὸς ἀλήθειαν λέγομεν καὶ πράττομεν, τὰ δὲ πρὸς ἡδονήν καὶ τῶν πρός ήδονήν τὰ μέν παιδιᾶς λέγονται καὶ πράττονται χάριν, τὰ δὲ ἔνεκα τῆς λοιπῆς τῆς ἐν τῷ βίω ήδονῆς. ώστε τρείς είναι τὰς μεσότητας ἐξ ἀνάγχης. Καὶ τῶν μέν πρός αλήθειαν λεγομένων ή πραττομένων ή μεσότης και αλήθεια δνομάζεται των δέ πρός ήδονήν ή μέν περί την παιδιάν εύτραπελία, η δέ περί την λοιπήν ήδονήν φιλία. Κοινωνοῦσι μέν οὖν άλλήλαις, ὅτι Φ πασαί είσι περί λόγων και πράξεων κοινωνίαν. διαφέρουσι δέ, δτι οὐ περί τὰ αὐτά, χαθώς εἴρηται. Τὰ δὲ αχρα αυτών ανώνυμα· ονοματοποιμεομεν οξ και εν αὐτοῖς σαρηνείας ένεχα, χαὶ τοῦ ραβίως τῷ λόγῳ παIn pecuniis autem tam dandis quam accipiendis alia quoque mediocritas est et extremitas. Et mediocritas ea quidem magnificentia nominatur: (eo enim a liberalitate differt, quod altera magna quædam impendit, altera vero parva), nimium autem elegantiæ ignorantia et sumptuum factorum rusticitas vocatur: denique id quod parum est indecora parsimonia nuncupatur: namque et hæ differunt a summa liberalitate. Sed differentiæ postea explicabuntur.

In honoris vero et infamiæ affectu mediocritas quidem animi magnitudo est : nimium autem id quod fastus nomine appellatur, parum denique bumilis et demissus animus.

Quemadmodum vero differre notavimus eas quæ in pecuniis versabantur affectiones, liberalitatem dico et magnificentiam, quod altera parvis, altera autem magnis occupetur : sic et in honore diversa quædam ab animi magnitudine affectio est, quod codem modo alter in parvis, animi magnitudo vero in magnis versatur. Nam et expetere honorem quemadmodum oportet, et magis quam decet, et minus quam debemus, potest aliquis : dicitur enim qui honoris cupiditate modum excedit, ambitiosus, ipsa autem affectio: qui ambitione caret, contemtor honoris appellatur: cujus affectio nomine vacat, sicut et mediocritas, quæ ab animi magnitudine eo quo diximus modo differt. Quoniam autem nomen non habet is qui medius est, idcirco ab extremitatibus denominatur, quia utriusque est particeps, nosque apsi eum nunc ambitiosum nunc honoris contemtorem perhibemus, ac modo ambitiosum modo honoris contemtorem laudamus. Quod quamobrem faciamus in iis quæ deinceps sequentur explicabimus ; nunc de reliquis affectibus dicamus, mediumque in singulis exquiramus et extrema.

Est ergo mediocritas in ira quidem mansuetudo: (medius enim mansuetus vocatur:) extremitates vero carent nomine. Appelletur tamen nimium iracundia, et qui modum excedit iracundus, parum autem lentitudo et qui deserit modum lentus.

Sunt et aliæ tres mediocritates, quæ tametsi commune aliquid habent, tamen etiam inter se disserunt. Etenim rerum quas gerimus, sermonumque quos in hominum consortione habemus, pars ad veritatem accommodata est, in aliis sola voluptas spectatur. Jam vero dictorum factorumque quæ ad voluptatem referuntur, alia dicuntur joci causa et fiunt, alia relique quam in vita sequimur voluptatis gratia: ita ut tres esse mediocritates sit necesse. Atque eorum quidem quæ ad veritatem accommodate vel dicuntur vel fiunt, mediocritas quoque appellatur veritas : eorum vero quæ ad voluptatem pertinent, ea quæ in joco versatur festivitas, quæ ad reliquam vero voluptatem, amicitia, Hoc autem commune habent, quod omnes in dictorum factorumque communicatione versantur, sed differunt inter se ea re, quia non in iisdem, sicut dictum est, versantur.

<sup>\*</sup> Πεοί δὲ τὰ χρήματα κτλ. — \*\* Περί δὲ τιμήν κιλ. — \*\*\* '(1)ς δὲ ἐλέγομεν ἔχειν πρός τὴν μεγαλοπρέπειαν κτλ. — \*\*\*\* Ἐστι δὲ καὶ περὶ ὀργήν κτλ. — \*\*\*\*\* Είσὶ δὲ καὶ ἄ)λαι τρεῖς μεσότητες κτλ.

ρακολουθείν τους ἀκροωμένους. Καλείσθω δὲ τὰ ἄκρα τῆς ἀληθείας, ἡ μὲν ἐπὶ τὸ μεῖζον προσποίησις, ἀλαζονεία, καὶ ὁ ἔχων αὐτήν, ἀλαζών ἡ δὲ ἐπὶ τὸ ἔλαττον, εἰρωνεία καὶ εἴρων. Τῆς δὲ εὐτραπελίας ἡ μὲν ὑπερβολὴ βωμολοχία, καὶ ὁ ἔχων αὐτὴν βωμολόχος ἡ δὲ ἐπὶ τὸ ἔλαττον ἀγροικία, καὶ ὁ ἔχων ἄγροικος. Τῆς δὲ φιλίας ὁ μὲν ὑπερβάλλων καὶ οὐδενὸς ἔνεκα ἄρεσκος καλείσθω εἰ δὲ ἔνεκα τῆς αὐτοῦ ὡφελείας, κόλαξ ὁ δὲ ἐλλείπων καὶ ἄχαρις ἐν πᾶσι, δύσερίς τις καὶ δύσκολος.

\* Οὐ μόνον δὲ ἐν τοῖς πάθεσιν αὐτοῖς, ἀλλὰ καὶ ἐν τοῖς περὶ τὰ πάθη, μεσότητές εἰσι, καθάπερ ἐπὶ τῆς αἰδοῦς φαίνεται. Καὶ γὰρ ἡ αἰδὼς ἀρετὴ μὲν οὐκ ἔστιν, ἐπεὶ οὐκ ἔστι πάθους μεσότης, ἀλλὰ τῶν περὶ τὸ πάθος. τῶν ἐπαινουμένων δέ ἐστιν. Ὁ γὰρ αἰδήμων ἐπαινεῖται, καὶ παρ' ἐκάτερα καὶ ὑπερδολὴν ἔχει καὶ ἔλλειψιν· καὶ αὐτὴ μεσότης ἐστί· καὶ δ μὲν ὑπερδαλμηδὲ δλως αἰδοῦ, καταπλὴξ καλεῖται· δ δὲ ἐλλείπων, ἡ δ μηδὲ δλως αἰδούμενος, ἀναίσχυντος· δ δὲ μέσος, αἰδήμων.

\*\* Έστι δὲ καὶ ἐν τῆ λύπη μεσότης, ὅτε λυπεῖται ἐπὶ τοῖς παρὰ τὴν ἀξίαν εὐτυχοῦσιν, ἤτις νέμεσις καλεῖται. Καὶ ὑπερδολὴ δέ ἐστι παρ' ἐκάτερα καὶ ἔλλειψις ὑπερδολὴ μέν, ὅταν τις ἐπὶ πᾶσι τοῖς εὐτυχοῦσι λυπῆται. καὶ ἡ τοιαύτη κακία φθόνος καλεῖται, καὶ ὁ ἔχων φθονερός. ἔλλειψις δέ, ὅταν τις οὐ μόνον οὐ λυπῆται, ¹ ἀλλὰ καὶ χαίρη ε ἔπὶ τοῖς παρὰ τὴν ἀξίαν κακῶς πράττουσι. καὶ ὁ τοιοῦτος, ἐπιχαιρέκακος καλεῖται, καὶ ἡ ἔλλειψις ἐπιχαιρεκακία. τῆς δὲ μεσότητος νεμέσεως καλουμένης, ὁ ἔχων, νεμεσητικὸς καλεῖται. ᾿Αλλὰ περὶ μὲν τῆς μεσότητος καὶ τῶν ἄκρων καὶ μετὰ ταῦτα ἀκριδέστερον ἐροῦμεν.

\*\*\* Καὶ περὶ τῆς δικαιοσύνης δέ, ἐπεὶ διπλῆ τίς ἐστι, καὶ δεῖ αὐτῆ μακροτέρων λόγων, νῦν μὲν οὐκ εὔκαιρον λέγειν ἐν δὲ τοῖς ἐξῆς διελόντες περὶ ἐκατέρας διαληψόμεθα, πῶς μεσότητές εἰσι, καὶ τίνων. 'Ομοίως δὲ καὶ περὶ τῶν λογικῶν ἀρετῶν.

(Scripsi \* χαθ' δν ὰν τρόπον πράττωνται ] cod. χαθ' δν ὰν τρόπον πράττονται. — \* τίς ἀρετή τίνων χαχιῶν ] vulgo τίς ἀρετή, τίνων χαχιῶν. — \* πραότης ] vulgo πραότης. — \* δτι πᾶσαί εἰσι ] vulgo δτι πᾶσαι εἰσὶ. — \* δύσχολος ] cod. δύσχολος. — \* λυπῆται ] cod. λυπεῖται. — \* χαίρη ] — cod. χαίρει. — )

# Κεφ. ζ'.

Περί τῆς ἐναντιότητος τῶν παρ' ἐχάτερον τῆς ἀρετῆς χαχιῶν, ῆν τε πρὸς ἀλλήλας • ἔχουσι χαὶ πρὸς τὴν ἀρετήν.

\*\*\*\* Νῦν δὲ ἐροῦμεν περὶ τῆς ἐναντιότητος τῶν ἄχρων

At corum extremitates nomine carent: nos tamen tum perspicuitatis causa, tum quo facilius quæ traduntur assequi possint studiosi, quædam iis nomina imponere conabinur. Dicatur ergo extremitatum veri altera quidem, quæ simulatione rem auget, arrogantia, et qui ea præditus est, arrogans: quæ vero minuit, dissimulatio, et qui ea utitur, dissimulator. Jam nimium festivitatis scurrilitas, et cui hoc vitium est, scurra: at parum festivitatis rusticitas, et cui hoc vitium est, rusticus vocetur. In amicitia autem qui modum excedit, idque nulla causa adductus, blandus appelletur: sin autem commodi sui causa, adulator: contra qui deserit modum atque in omnibus est injucundus, difficilis ac morosus nominetur.

Non solum autem in perturbationibus ipsis, sed etiam in iis zebus quæ ad perturbationes pertinent, mediocritates insunt, quemadmodum in verecundia apparet. Vercundia enim virtus non est, siquidem non perturbationis, sed rerum ad perturbationem pertinentium mediocritas est: est vero in iis quæ laudantur. Quippe verecundus laudatur, utpote qui utrinque et nimium habet et parum: ipsa videlicet mediocritas est: et qui vercundia excedit modum, pudore consternatus; qui vero descrit modum, aut quem nihil omnino pudet, impudens: medius autem verecundus vocatur.

Sed et in dolore est mediocritas, ut quum quis colet corum rebus secundis qui eis indigni sunt, quæ indignatio dicitur. Utrimque vero tum nimium, tum parum reporitur: et nimium quidem, quando quis ex omnium felicitate dolorem capit: atque hoc vitium invidia appellatur, et qui eo laborat, invidus: parum cutem, quando non tantum non dolet aliquis, sed etiam gaudet rebus adversis eorum qui indigna patiuntur: et talis quidem malevolus nuncupatur, habitus vero malevolentia. Quum autem mediocritas indignatio nominetur, qui præditus ea est indignabundus dicitur. Cæterum cum de mediocritate, tum de extremitatibus posthac accuratius agemus

Similiter de justitia; quæ quum duplex sit et uberiorem disputationem desideret, nunc de ea disserere non vacat : verum in sequentibus divisione ejus in duas partes facta de utraque exponemus, quomodo mediocritates sint et quorum. Eodemque modo de virtutibus iis quæ rationem attingunt disseremus.

#### Cap. VI.

De vitiorum quæ utrinque virtutem ambiunt contrarietate, tum illa quam inter se, tum ea quam ad virtutem habent.

Nunc de contrarietate extremorum, tum quam inter

<sup>\*</sup> Είσὶ δὲ καὶ ἐν τοῖς πάθεσι κτλ. — \*\* Νέμεσις δὲ μεσότης φθόνου κτλ. — \*\*\* Περὶ δὲ δικαιοσύνης κτλ. — \*\*\*\* Cap. 8. τριῶν δὲ διαθέσεων οὐσῶν κτλ.

πρός άλληλα καὶ πρός τὴν μεσότητα. Τριῶν γὰρ διαθέσεων ουσών, μιας μέν άρετης, ήτις μεσότης έστί, δύο δὲ κακιῶν, τῆς μὲν ὑπερδαλλούσης, τῆς δέ έλλειπούσης, εν πάσαις έστί τις αντίθεσις καί αί μέν άκραι έναντίως έχουσι πρός άλλήλας, ή δέ μέση πρός έχατέραν των άχρων. Δσπερ γάρ το ίσον καί πρός το μείζον άντιχείμενον έστι, χαί πρός το έλαττον, (τοῦ μεν γάρ μείζονος έλαττόν έστι, τοῦ δέ ελάττονος μείζον,) οδτως αί μέσαι έξεις πρός μέν τάς ελλείψεις ύπερδολαί είσι, πρός δέ τας ύπερδολάς έλλείψεις. \*Ο καί εν πάθεσι καί εν πράζεσιν δικοίως έχει. εν πάθεσι μεν ανδρεία b μεσότης, έν πράξεσι δε ή κατά τήν ανδρείαν ο πράξις. και διά τούτων δ ανδρείος πρός μέν τὸν δειλὸν θρασύς φαίνεται, πρὸς δὲ τὸν θρασύν δειλός. Όμοίως δὲ καὶ ὁ σώφρων πρὸς μὲν τὸν ἀναίσθητον α ακόλαστος, πρός δε τον ακόλαστον αναίσθητος. δ δὲ ἐλευθέριος ἄσωτος μὲν πρὸς τὸν ἀνελεύθερον, πρὸς δὲ τὸν ἄσωτον ἀνελεύθερος. • Καὶ δλως ἐχάτερος τῶν αχρων τῷ ὀνόματι ετέρου τὸν μέσον χαλεί. χαὶ ὁ μέν θρασύς τὸν ἀνδρεῖον δειλὸν καλεῖ, ὁ δὲ δειλὸς θρασύν. Καὶ ἐπὶ τῶν ἄλλων όμοίως.

καὶ μᾶλλον ἐναντία τὰ μᾶλλον ἀλλήλων ἀπέχοντα: ὅστε καὶ μᾶλλον ἐναντία τὰ μαλλον ἀλλήλων ἀπέχοντα.

\*\* Τὰ δὲ ἄκρα πλέον ἀντίκειται πρὸς ἄλληλα, ἢ πρὸς τὸ μέσον. οὐκ ἐπ' ἴσης ε δὲ ἀντίκειται ἄκρων ἐκάτερον. άλλ' ἐπί τινων μέν ή ἔλλειψις πλέον άντίχειται πρός τὸ μέσον, ή ή ύπερδολή: ἐπί τινων δὲ ή ύπερδολή μᾶλλον. η η έλλειψις. Νεύουσι γαρ αί μεσότητες πρός το έτερον τῶν ἀχρων πλέον, ἢ πρὸς τὸ ἔτερον, καὶ δμοιότεραί εἰσι ποτέ μέν Ε ελλείψει, ποτέ δε ύπερδολη. Ο ίον ή ανδρεία ! μαλλον όμοιουται τῆ θρασύτητι, ή τῆ δειλία καὶ διά τοῦτο ἐναντιωτέρα ἐστὶ τῆ δειλία, ἢ τῆ θρασύτητι. Ἡ δε σωφροσύνη μαλλον όμοία έστι τῆ άναισθησία, ἢ τῆ ακολασία· καὶ διὰ τοῦτο ἐναντιωτέρα ἐστὶ τῇ ἀκολασία, ή τη αναισθησία. Έστι δε ου μόνον ή πρός το έτερον των άκρων όμοιότης αίτία της πρός το έτερον έναντιότητος, άλλά και έξ ήμῶν αὐτῶν τὸ τοιοῦτον συμδαίνει. Έπει γάρ δ πόλεμος τῷ σπουδαίῳ πρὸς τὰ ἄχρα γίνεται, τὴν μεσότητα ζητοῦντι, πρὸς δ τῶν άχρων μείζων ή μάχη, έχεῖνο ἐναντιώτερον τῷ μέσφ δοχεῖ. Μείζων δὲ ἡ μάχη πρὸς δ μᾶλλον πεφύχαμεν, καὶ εἰς δ πλέον κινούμεθα. "Ωστε εἰς δ πλέον αὐτοὶ χινούμεθα, έχεινο έναντιώτερον έστι τῷ μέσφ. Καθά-

se, tum quam ad mediocritatem habent, agamus Quum enim tres sint affectiones, una quidem ipsa virtus, quam mediocritatem appellamus, due vero vitiorum, quorum alterum modum excedit, alterum deserit. in omnibus quædam est oppositio : ac primum extrema inter se pugnant, deinde medium cum extremitate utraque. Ut enim hoc quod æquale est, majori opponitur et minori, (siquidem majore minus est, minore auten majus,) ita medii quoque habitus, si cum iis qua modum deserunt comparentur, excessus sunt, si cum excessibus, defectus. Quod quidem cum in perturbationibus, tum in actionibus eodem modo se habet : in perturbationibus enim fortitudo est mediocritas, in activaibus autem res fortiter gesta : ideoque fortis ad ignavum audax, ad audacem ignavus ac timidus videtur. Similiterque temperans stupidi quidem respectu intemperans, intemperantis vero respectu stupidus habetur. Liberalis autem, si cum illiberali conferatur, prodigus, si cum prodigo, illiberalis existimatur. Denique uterque extremorum alterius nomine medium appellat : nimirum sudax fortem timidum perhibet, timidus audacem vocat Atque ita etiam in reliquis.

Hoc autem modo extrema quum et medio sint et sevicem sibi opposita, major mutua illorum contrarictas est : longius enim absunt a se mutuo quam a medio: sicut id quod magnum et quod parvum est, longius a se absunt mutuo, quam a medio, nimirum ab aqualitate. Porro aliqua medii ssimilitudo est in utroque extremo, sicut in audacia fortitudinis, et liberalitatis in prodigalitate: contra vero nulla in extremitatibus similitudo est, sed plurimum inter se differunt: qua vero plurimum inter se distant, definiuntur esse contraria. Itaque etiam magis contraria habentur, qua longius inter se disjuncta sunt.

Longius autem inter se distant extremitates, quam a medio: quamquam sane non æquali spatio utraque distat extremitas : sed in quibusdam defectus magis opponitur medio, quam excessus; in aliis contra excessus magis, quam defectus. Namque ipsæ mediocritates ad alterum magis inclinant extremum, quam ad alterum, et modo defectui, modo excessui similiores sunt. Verbicausa fortitudo propius ad audaciam accedit, quam ad timiditatem : ideoque etiam magis timiditati contraria est, quam audaciæ. Rursus temperantia stupori similior est, quam intemperantize; atque idcirco magis est intemperantiza contraria, quam stupori. Porro non tantum ea que cum altero extremorum est similitudo, ejus que cum altero extremorum est contrarietatis causa habetur, sed elim nostro beneficio tale quid contingit. Quum enim viro bono, ad mediocritatem tendenti, cum extremitatibes semper sit pugnandum, ea certe cum qua magis luciatur, magis etiam medio contraria videtur extremitat. Major autem luctatio est cum iis, ad quæ natura prodiviores sumus, aut quo magis impellimur. Quamobren

<sup>\*</sup> Ούτω δ' άντιχειμένων άλλήλοις τούτων. κτλ. — \*\* Πρός δὲ τὸ μέσων άντίχειται κτλ.

περ τῶν τῆς σωφροσύνης ἄκρων πλέον εἰς ἀκολασίαν κινούμεθα, ἢ εἰς ἀναισθησίαν ὅτι πρὸς ἡδονὰς πεφύ-καμεν μᾶλλον, ἢ πρὸς τοὐναντίον καὶ διὰ τοῦτο πρὸς τὴν ἀκολασίαν μείζων ὁ πόλεμος καὶ αὕτη ἐναντιωτέρα ἐστὶ τῷ σωφροσύνη, ἢ τῷ ἀναισθησία. Ὁμοίως δὲ καὶ ἐπὶ τῶν ἄλλων ἔχει.

(Scripsi a ἀλλήλας ] cod. ἀλλήλους. — b ἀνδρεία] cod. ἀνδρία. — a ἀνδρείαν] cod. ἀνδρίαν. —
a ἀναίσθητον] vulgo ἀναισθητόν. — a ἀνελεύθερος]
vulgo ἀνελευθέρος. — a ἀνδρείαν] cod. ἀνδρίαν.
— s ἐπ' ἴσης] cod. ἐπίσης. — b ὁμοιότεραί εἰσι
ποτὰ μὲν] vulgo ὁμοιότεραί εἰσί ποτε μὲν. — a ἀνδρεία] cod. ἀνδρία. — b ἢ τῆ ἀναισθησία] cod. ἢ ἡ
ἀναισθησία. —)

# Κεφ. η'.

Περὶ τοῦ πῶς ἀν γένοιτο μάλιστα τῆς μεσότητος τυγχά-

\* Ότι μὲν οὖν ἡ ἠθικὴ ἀρετὴ μεσότης ἐστὶ δύο κακιῶν, τῆς μὲν καθ' ὑπερδολήν, τῆς δὲ κατ' ἔλλειψιν,
διὰ τὸ τὸ μέσον ἀεὶ ζητεῖν τῶν παθῶν καὶ τῶν πράξεων,
ἱκανῶς εἴρηται. Τὸ δὲ ἐπίστασθαι λαδεῖν τὸ μέσον
καὶ γενέσθαι σπουδαῖον, ἐργῶδές ἐστιν. Ἐν παντὶ
γὰρ πράγματι τὸ μέσον εὑρεῖν, δύσκολόν ἐστιν· ὥσπερ τοῦ κύκλου τὸ μέσον, δηλονότι τὸ κέντρον, οὐ πᾶς
εὑρεῖν δύναται, ἀλλὰ μόνος ὁ γεωμετρεῖν ἐπιστάμενος· οὕτω γὰρ καὶ ἐπὶ τῶν παθῶν καὶ τῶν πράξεων
ἔχει. Τὸ μὲν γὰρ ὀργισθῆναι ῥάδιον, καὶ τὸ ὁοῦναι
ἀργύριον καὶ δαπανῆσαι· τὸ δὲ ὡς δεῖ, καὶ ὅτε ὸεῖ,
καὶ πρὸς τίνα, καὶ ὅσον, καὶ τίνος ἔνεκα, ὅπερ ἐστὶ
τὸ μέσον, καὶ τὸ εὖ, καὶ σπάνιον, καὶ ἐπαινετόν, καὶ
καλόν, τοῦτο δὲ οὐ ῥάδιον, οὐδὲ τοῦ βουλομένου παντός.

\*\* Διὰ τοῦτο προσήχει τὸν βουλόμενον σπουδαῖον γενέσθαι, καὶ ζητοῦντα τὸ μέσον, πρῶτον φεύγειν πάση δυνάμει τῶν ἄχρων τὸ μᾶλλον ἐναντίον τοῦ μέσου· δηλονότι, πρὸς δ μᾶλλον εὐχινητότερός ἐστι τῶν παρ' ἐχάτερα τῆς μεσότητος χαχῶν καθάπερ καὶ ἡ Καλυψώ παρήνει τό·

του μέν καπνού καὶ κύματος έκτὸς ἔεργε Νήα »

καὶ γὰρ ἀμαρτάνομεν μέν, πρὸς ὅπερ ἀν πέσοιμεν τῶν ἄκρων ἀλλ' οὐχ ὁμοίως μείζων γὰρ ἔσται ἡ ἀμαρτία ἐν τῷ ἐναντιωτέρω τῶν ἄκρων, ἢ ἐν τῷ ἦττον ἐναντίω. Ἐπεὶ οὖν ἄκρως τοῦ μέσου τυχεῖν χαλεπόν, κατὰ τὸν δεύτερον, φασί, πλοῦν ο τὰ ἐλάχιστα τῶν κακῶν αἰρεῖσθαι προσήκει. Τοῦτο δὲ ἔσται, εὶ διακείμεθα πρὸς τὰ ἄκρα τοῦτον τὸν τρόπον, ὅν ἔφην.

quo magis ipsi impellimur, illud etiam medio magis est contrarium. Sicut ex duabus temperantiæ extremitatibus magis ad intemperantiam impellimur, quam ad stuporem; quia ad voluptates magis inclinamus, quam ad contrarium; ac propterea major cum intemperantia luctatio est; quare hæc etiam magis temperantiæ contraria est. quam stupori. Similiter et in reliquis se res habet.

#### Cap. VIII.

Quomodo potissimum ad mediocritatem perveniatur.

Ac virtutem quidem moralem mediocritatem esse duorum vitiorum, quæ sunt nimium et parum, quia cum in perturbationibus tum in actionibus semper quærit medium, satis jam dictum est. Medium porro consequi scire, bonumque virum evadere, difficile atque operosum est. Magni enim negotii est in unaquaque re medium invenire : ut circuli medium, centrum dico, non quilibet invenire potest, sed solus ille qui geometriæ peritus est : quippe sic et in perturbationibus se res habet et in actionibus. Nam facile quidem est, irasci et dare pecuniam et sumptum facere, sed quomodo et quo tempore, et cui, et quantum et cujus rei causa irascendum et dandum est, irasci ac dare pecuniam, quod et medium et reclum est et rarum et laudabile, et honestum, hoc vero nec facile est, nec cujusvis.

Quare decet eum qui vir bonus esse velit, ac medium consectatur, omni studio primum eam vitare extremitatem, quæ medio magis est contraria: hoc autem est illud, ad quod ex duobus illis quæ mediocritatem ambiunt proclivior est malis: quemadmodum et Calypso suadebat:

a fumo procul atque a fluctu dirige navem.

Etenim peccamus quidem, ad quamcunque extremitatem deferimur: non codem tamen modo: quippe majus peccatum erit in contraria magis extremitate, quam in minus contraria. Quoniam igitur perfecte medium assequi difficile est, secunda, ut ajunt, navigatione minima mala cligere nos decet. Hoc autem fiet, si eo quo diximus modo in extremitates animati simus. Centerum non illud tantum videndum est, ad quam extremitatem

<sup>\*</sup> Cap. 9. δτι μέν οὖν ἐστιν ή ἀρειή ή ἡθική μεσότης κτλ. — \*\* Διὸ δέι τὸν στοχαζόμενον τοῦ μέσου κτλ.

\* Δεῖ δὲ μἡ μόνον σκοπεῖν πρὸς ποῖον τῶν ἄκρων πεφύκαμεν οἱ ἄνθρωποι, ἀλλὰ καὶ αὐτὸς ἔκαστος ἡμῶν πρὸς ποῖον πέφυκε ζητητέον (ἄλλοι γὰρ πρὸς ἡμῶν πρὸς ποῖον πέφυκε ζητητέον (ἄλλοι γὰρ πρὸς ἄλλα πεφύκαμεν) γνωσόμεθα δὲ τοῦτο, ἔξετάσαντες τίσιν ἡδόμεθα καὶ τίσι λυπούμεθα. Εδρόντες δὲ πρὸς ποῖον τῶν ἄκρων πεφύκαμεν, ἐπὶ τὸ ἐναντίον αὐτοῦ ποῖον τῶν ἄκρων πεφύκαμεν, ἐπὶ τὸ ἐναντίον αὐτοῦ ἀρ σφόδρα τοῦτο τὸ ἀκρον, εἰς τὸ μέσον ἤξομεν. "Ωσπερ ποιοῦσιν οἱ τὰ διεστραμμένα τῶν ξύλων ὀρ-θῶσαι σπουδάζοντες κλίνουσι γὰρ εἰς τοῦναντίον.

\*\* Μάλιστα δὲ τῶν ἄλλων παθῶν ἡ ἡδονὴ καὶ τὸ ἡδὺ βίαιον. Καὶ διὰ τοῦτο πολλῆς χρεία τῆς ἀκριδείας, καὶ τὴν ἀπάτην πάντα τρόπον φυλάττεσθαι δεὶ, ὅτε τὴν πονηρὰν τῆς ἀγαθῆς ἡδονῆς ἐθέλομεν διακρίνειν χαλεπὸν γὰρ ἀδέκαστον εἶναι τῶν τοιούτων κριτήν ἀ. Όπερ οὖν οἱ δημογέροντες ͼ τῶν Τρώων πρὸς τὴν Ἑλένην ἔπαθον, καλὴν μὲν εἰπόντες αὐτήν, καὶ τοῦ κάλλους θαυμάσαντες, ψηφισάμενοι δὲ καὶ οὕτως ἔχουσαν ἀποπέμψαι πρὸς τοὺς Ελληνας τοῦτο δεῖ παθεῖν καὶ ἡμᾶς πρὸς τὴν ἡδονήν. Οὕτω γὰρ αὐτὴν ἀποπεμπόμενοι ἦττον ἁμαρτησόμεθα. Αὕτη ἐστὶν ἡ μέθοδος ὡς ἐν κεφαλαίω καὶ τύπω, δι' ἦς μάλιστα τυχεῖν δυνησόμεθα τῆς μεσότητος.

\*\* Καὶ ούτω δὲ δμως χαλεπόν ἐστι, καὶ μάλιστα έν τοῖς μεριχοῖς. Οὐ γὰρ ώρισμένη τίς ἐστιν ἡ χρίσις τούτων, άλλά άλλοτε άλλη έπεὶ μηδὲ αὐτά ώρισμένα, οίον το δργισθήναι ου γάρ ράδιον διορίσαι, τίσι, καὶ πως, και πότε δργιστέον και γάρ ήμεις άπο του καιροῦ χρίνοντες καὶ τῶν ἄλλων περιστάσεων, ἄλλοτε άγγα φμοφαιλοίπερα. και ποτε πελ ι τορό ξιγειμολιας έπαινοῦμεν, χαὶ πράους φαμέν, ε ποτὲ δὲ τοὺς ὑπερδάλλοντας όργῆ, καὶ καλοῦμεν ἀνδρώδεις. ૠλλ' δ μέν μιχρόν τῆς μεσότητος ἐχχλίνας οὐ ψέγεται χαὶ γὰρ ούτε ύπερδάλλειν, ούτε έλλείπειν δοχεί ψέγεται δέ δ τοσοῦτον τῆς μεσότητος παρακλίνας, δσον μή λαθείν. Τὸ δὲ μέγρι τίνος καὶ ἐπὶ πόσον τοῦ ὀρθοῦ παρεκδάντες ψεγόμεθα, οὐκ ἔστιν ένι καθολικῷ διορίσασθαι λόγω. επεί πυρε αγγο πυρείν, απεύ εν τοις πευιχοίς εδρίσκεται, καὶ ἄλλοτε ἄλλως ἔχει· ἡ γὰρ τούτων χρίσις μεριχώς χαὶ αἰσθήσει γίνεται. Φαίνεται τοίνυν, ότι εν πασιν ή μέση έξις επαινετή. Δει δέ, χαθώς είρηται, αποχλίνειν ποτέ μέν έπι την ύπερδολήν, ποτέ δε έπι την Ελλειψιν δηλονότι έπι ταύτην των **ἀ**κροτήτων, ήτις δμοιοτέρα ἐστὶ τῆ μεσότητι. Οὕτω γάρ βάστα τῆς μεσότητος τευξόμεθα καὶ τοῦ ἀγαθοῦ.

(Scripsi: \* εὐχινητότερός ἐστι] cod. εὐαινετότερός ἐστι. — \* τοῦ μὲν καπνοῦ καὶ κύματος ἐκτὸς ἔεργε Νῆα] cum codd. Aristotelis et Andronici Rhodii. Nam apud Homerum Odyss. XII, 219 seq. legitur τούτου μὲν καπνοῦ καὶ κύματος ἐκτὸς ἔεργε Νῆα, apud Clementem Alexandrinum autem Admon. ad Gentes p. 73 ed. Sylburg. κεί-

omnes homines natura maxime inclinent, sed ad quam etiam unusquisque nostrum proclivior sit, dispiciendum: (alii enim ad alia vitia proniores sumus) hoc autea intelligemus, si inquiramus, quibus rebus delectenar et doleamus. Postquam autem cognoverimus, ad quam extremitatem natura propensiores simus, omni deinde studio in contrariam partem nos abstrahemus. Si enim diligenter ab hac extremitate declinemus, ita denum ad medium veniemus. Sicut illi faciunt qui ligna distorta dirigere conantur: in contrarium enim ea flectunt.

Præ cæteris autem quæ vehementer afficiunt violentissima sunt voluptas et jucunditas. Quocirca sunma adhibenda est cura et summopere videndum, ne deripiamur, quum ab honesta voluptate improbam discenere volumus: est enim difficile, incorruptum talium rerum judicem esse. Quod igitur senes illi ac procers Trojanorum de Helena sentiebant, quam ut pulchram esse concedebant ejusque venustatem admirabantur, ita ad Græcos dimittendam esse judicabant, quamvis talis esset: idem nobis de voluptate sentiendum est. Nam quum eam ita amandabimus missamque facienes, minus peccabimus. Hæc ergo via et ratio est, quantum quidem summatim breviterque tradi potuit, qua maxime ad mediocritatem perveniamus.

Nec minus tamen difficultatis restat propterea maimeque in rebus singularibus. Nimirum non facile in iis est certum quid definire, sed alias aliter judicamus : 9quidem nec ipsa definita sunt, exempli gralia iracundia: neque enim facile est, distinguere, quibus, quonam modo et quando irascendum sit : etenim quum vel ex occasione vel ex aliis rebus judicemus, aliud alias necesse est decernamus: nam modo eos homines, qui parum irascuntur, laudamus et lenes appellamus, modo eos qui graviter succensent, animoque virili hos esse dicimus At qui paullum a mediocritate deflectit, non reprehenditur : quia neque excedere modum videtur, neque deserere : sed qui tam longe a mediocritate recedit, ut latere non possit, is reprehenditur. At vero quatenus el quam longe a recto quis recedere, ut vituperetur, debeal, universe definiri non potest quum neque alind quidquam, quod in rebus singularibus versatur, aliasque aliter se habet, in universum describi queat : nempe hujusmodi res et singulare judicium requirunt et sensu judicantur. Apparet igitur, medium habitum in omnibus esse laudabilem. Declinandum autem est, sicut diximes, nunc ad nimium, nunc ad id quod est parum: ad ean videlicet e duabus extremitatibus, qua ad mediocribtem propius accedit. Sic enim et mediocritalem el lonum facillime consequemur.

<sup>\*</sup> Σκοπεΐν δὲ δεῖ πρὸς & καὶ αὐτοὶ εὐκατάφοροί ἐσμεν κτλ. — \*\* Ἐν παντὶ δὲ μάλιστα φυλακτέον τὸ ἡδῦ κτὶ. \*\*\* Χαλεπὸν δὲ Ισως τοῦτο κτλ.

νου μέν χαπνοῦ κτλ. Cæterum memoria lapsum csse Aristotelem, signo sunt verba ή Καλυψώ παρήνει. Ipse enim Ulixes gubernatorem alloquens ca quæ hic referuntur dicit. — ° κατά τὸν δεύτερον, φασί, πλοῦν] vulgo κατά τὸν δεύτερον φασι πλοῦν. Proverbium hoc convenit in eos, qui experientia docti pericula aut mala priora vitare didicerunt. Qua de re sic Scholiastes ad Plat. Phædonem p. 381 ed. Bekker. παροιμία δεύτερος πλοῦς ἐπὶ τῶν ἀσφαλῶς τι πραττόντων, παρ' όσον οἱ διαμαρτόντες κατά τὸν πρότερον πλοῦν ἀσφαλῶς παρασκευάζονται τὸν δεύτερον. Ἐμνήσθη δὲ

ταύτης καὶ 'Αριστοτέλης ἐν τῷ δευτέρῳ τῶν 'Ηθικῶν, καὶ Μένανδρος Κεκρυφάλῳ καὶ Πλοκίῳ καὶ Θεοφορουμένη. Cf. Erasmus in Adag. Chiliad. p. 605 Sylloges proverbiorum Francofurtanæ. — ἀ κριτήν ] cod. κρίτην. — ὁ δημογέροντες ] Iliad. III, 156-160 οὐ νέμεσις, Τρῶας καὶ εϋκνήμιδας 'Αχαιούς Τοιῆδ' ἀμφὶ γυναικὶ πολὸν χρόνον ἄλγεα πάσχειν Αἰνῶς ἀθανάτησι θεῆς εἰς ὧπα ἔοικεν. 'Αλλὰ καὶ ὡς, τοίη περ ἐοῦσ', ἐν νηυσὶ νεέσθω, Μηδ' ἡμῖν τεκέεσσί τ' ὀπίσσω πῆμα λίποιτο. — ' καὶ ποτὲ μὲν ] vulgo καί ποτε μὲν. — <sup>8</sup> φαμέν ] vulgo φάμεν.)

# ΑΝΔΡΟΝΙΚΟΥ ΤΟΥ ΡΟΔΙΟΥ

# ΗΘΙΚΩΝ ΝΙΚΟΜΑΧΕΙΩΝ

ΠΑΡΑΦΡΑΣΕΩΣ ΒΙΒΑΙΟΝ ΤΡΙΤΟΝ.

Κεφ. α'.

Περί έχουσίου χαὶ ἀχουσίου.

\* Έπει δε ή άρετη ή περί πάθη και πράξεις έστί, καὶ έστιν άρετη πράξις άγαθη έκούσιος, καὶ ή κακία τούναντίον, καὶ ἐν τῷ δρισμῷ κακίας καὶ ἀρετῆς καὶ τὸ έχούσιον παραλαμδάνεται, διὰ τοῦτο τῷ λέγοντι περί δρετής και κακίας ανάγκη περί έκουσίου και φχουσίου διαλαβείν. τῷ γὰρ έχουσίφ και φχουσίφ τὰς πράξεις χρίνομεν. Καὶ τὰς μέν ἐπαινετὰς λέγομεν, τάς δὲ συγγνωστάς, τὰς δὲ ψόγου ἀξίας. Καὶ τὰς μὲν έχουσίως γινομένας άγαθάς έπαινούμεν τάς δέ έχουσίως πυνηράς ψέγομεν. τάς δε άχουσίως πονηράς οὐ φελοίπεν αγγα απλλλιώτων αξιο<u>ρίπεν. 19ς 95 αχοπα</u>ιοί πονηράς και έπι βλάδη τῶν ποιούντων γινομένας έλέου άξίας ήγούμεθα. Διά τοῦτο, ἐπεὶ περὶ τῶν ἐπαινετών και των ψόγου άξιων ο λόγος ημίν, δέον ειδέναι περί έχουσίου και άχουσίου. Ο δέ περι τούτων λόγος καί τοῖς νομοθετοῦσι χρήσιμος, ἀπὸ τούτων γὰρ εἴσονται τίνας τε χολάζειν άξιον, χαὶ τίνας τιμᾶν , χαὶ τίνας άξιουν συγγνώμης, ή έλέου δ δή της έν πολιτεία τέχνης χεφάλαιόν έστι. διοριστέον δή, τί έστιν έχούσιον καὶ τί ἀχούσιον.

\*\* Δοχεῖ τοίνυν ἀχούσιον εἶναι τὸ βίαιον, ἢ δι' ά-

γνοιαν γινόμενον.

\*\*\* Βίαιον δέ, οδ ή άρχη ούχ ἐν τῷ ποιοῦντι, ἀλλὰ έξωθεν, εν ή οὐδεν συμδάλλεται δ πράττων ή δ πάσχων' οίον εί τινα κινήσει τὸ πνεῦμα, καὶ ἀπὸ τόπου είς τόπον αγάγοι, ή ανθρωποι χύριοι όντες χαί δυνάμενοι χινείν μη βουλόμενον. Έχούσιον δέ, τοὐναντίον, οδ ή άρχη έν τῷ ποιούντι πᾶσα. Εἰσὶ δέ τινα μήτε ακούσια όντα κυρίως, μήτε έκούσια, αλλά μέσα τινά είσι δε δσα διά φόδον μειζόνων χαχών πράττεται, ή διά χαλόν τι ο δον, εἰ τύραννος προστάττοι αἰσχρόν τι ποιῆσαι χύριος ὢν καὶ αὐτοῦ, καὶ γονέων, καὶ τέκνων, καὶ δυνάμενος πράττοντα μέν σώζειν καὶ αὐτὸν καὶ τους αὐτοῦ, μή πράττοντα δέ, ἀποκτεῖναι. Τοῦτο γὰρ άμφισδήτησιν έχει, ποτερον εχούσιόν έστιν, ή άχούσιον. Τοιούτον δέ έστι καὶ τὸ γινόμενον ἐν τοῖς κλυδωνίοις ύπο των επιδατων, ρίπτουσι γάρ τὰ ἀγιύγιμα. όπερ ούτε έχούσιον είποι τις αν τελείως, ούτε αχούσιον, άλλ' έχατερον παρά μέρος. Τοῦ γὰρ ἔργου ἐστὶ

# ANDRONICI RHODII

# ETHICORUM NICOMACHEORUM

**PARAPHRASIS** 

LIBER III.

Cap. I.

De voluntario et non voluntario.

Quum in perturbationibus et actionibus versetur virtus, eademque sit actio bona sponte suscepta, contrarium autem habeatur vitium, quumque in definitione vitii et virtutis adhibeatur vox, sponte, propteres ei qui de virtute et vitio disputat necesse est de rebus voluntariis et non voluntariis exponere : siquidem eo quod sponte et quod invite fit actiones judicamus. Quarun alias laude, alias venia, alias objurgatione dignas esse dicimus. Et bonas quidem, que sponte suscipiuntur, actiones laudamus: at mala facinora, quæ sponte fæt, vituperamus: que vero ab invitis efficientur, non viluperamus, sed ignoscenda esse statuimus: ea denique mala facinora, quæ dum fiunt facientibus damno sunt, miserabilia esse ducimus. Quocirca quum de iis que aut laudabilia sunt aut vituperanda, sermo nobis institutus sit, simul quid sit voluntarium et non voluntarium, cognosci oportet. Erit autem disputatio de his rebus habita etiam legum latoribus utilis, quia ex his intelligent, quinam pœnis aut contra honoribus afficiendi sint, qui item venia aut misericordia sint digni : quod pracipuum prudentiæ civilis caput est : definiendum igitur, quid sit voluntarium et non voluntarium.

Videtur ergo non voluntarium esse id quod violentum est aut quod per ignorantiam agitur. Violentum vero, cujus principinm non in agente est, sed extra, alque ejusmodi, ut nihil adjumenti afferat is qui agil aut qui patitur : verbi gratia , si quem ventus impulerit alque e loco in locum traduxerit, aliive homines, in quorum vel potestate sumus, vel qui noientem etiam possuni impellere. Contra vero voluntarium id appellamus, cujus in agente totum est principium. Sunt aulem nonnulla, quæ proprie neque non voluntaria sint, neque 10luntaria, sed medii cujusdam generis : sicut ea qua metu majoris mali fiunt aut honesti alicujus causa: exempli gratia, si hominem nescio quem flagitium almittere jubeat tyrannus, in cujus potestate tum ipse sit, tum parentes ejus et liberi, quique facientem hoc cum suis omnibus servare, non facientem autem possii de medio tollere. Hoc enim , utrum sponte an invite factum sit, dubitare licet. Tale est quod coorta tempestate à

<sup>\*</sup> Lib. III. cap. 1. Τῆς ἀρετῆς δὴ περὶ πάθη τε καὶ πράξεις κτλ. — \*\* Δοκεῖ δὲ ἀκούσια είναι κτλ. — \*\*\* Βίαω\* δὲ οῦ ἡ ἀρχὴ κτλ.

μέν και άρχη έξωθεν, δ κλύδων δηλονότι, έστι δέ καί έν τοῖς ποιοῦσι• κρίνοντες γὰρ αὐτοὶ καὶ βουλόμενοι τοῦτο ποιοῦσιν ἐπὶ σωτηρία καὶ αὐτῶν καὶ τῶν συμπλεόντων οξ γε νοῦν ἔχοντες. ὅστε τὰς τοιαύτας πράξεις μικτάς είναι, και έκουσίου και ακουσίου μετέχειν. Δοχούσι δὲ μᾶλλον τοῦ έχουσίου μετέχειν, ή τοῦ έτέρου καὶ γὰρ κατὰ τὸν καιρὸν τοῦ κλύδωνος αξ τοιαῦται πράξεις αίρεταί εἰσι· καὶ τὸ τέλος αὐτῶν , εἴ τις χατά τὸν χαιρὸν ἐχεῖνον σχοπεῖ, ἀγαθόν ἐστι χαὶ θελητόν. Ἐπεὶ καὶ τὸ έκάστης πράξεως τέλος κατά τὸν καιρὸν αὐτῆς ἐστι, καὶ ἀπὸ τοῦ καιροῦ ἡ ἀγαθὸν ή πονηρον γίνεται ώστε και το έκούσιον, ή το ακούσιον , κατά τὸν καιρὸν ότε πράττεται , ζητητέον κατ' έχεῖνον τοίνυν τὸν χαιρὸν έχων πράττει & πράττει, εἰ καλ εν άλλω καιρώ, γαλήνης ούσης, ούκ άν ποιήσειε βουλόμενος ταῦτα· καὶ γὰρ τὰ δργανικὰ μέρη, καὶ χείρες, και πόδες, οὐκ έξωθεν δπ' άλλης ἀρχῆς κινοῦνται, άλλ' ὑπὸ τῆς ἐν αὐτῷ τῷ ποιοῦντι & δέ τις ποιεί υφ' έαυτου χινούμενος, χύριος έστι χαλ ποιείν, καλ μή τοιαῦτα δὲ έκούσια λέγονται. "Εστι τοίνυν έχούσιον μέν αὐτή ή πρᾶξις, δηλονότι μετά τῶν περιστατιχών . άπλως δέ και χωρίς προσθήκης άκούσιον. χωρίς γάρ της περιστάσεως ούδεις αν έλοιτο τοιαύτα ποιείν. Τινές δὲ τῶν τοιούτων πράξεων καὶ έπαίνων άξιούνται, ένιαι δέ καὶ ψόγων ἐπαίνων μέν, δταν τις αλοχρόν τι ή λυπηρον υπομένη άντι καλών καὶ μεγάλων ψόγων δέ, δταν φαύλων ένεκα. Φαῦλος γάρ δ τὰ αἴσχιστα ύπομένων ἐπὶ μηδενὶ χαλῷ ἢ μετρίω. Έστι δε ας ούτε επαίνων ούτε ψόγων αξιούμεν, καθώς \* είρηται, άλλὰ συγγνώμης ή έλέου όταν τις τὰ μὴ δέοντα πράττη, b δέει μεγάλων δεινῶν, καὶ μειζόνων ή δύνασθαι ύπομεϊναι φύσιν άνθρωπίνην. Ενια δε ούτως είσιν αίσχρά, ώστε ούδεμία έστι τῷ ποιούντι παραίτησις, άλλα δεῖ φεύγειν την πρᾶξιν τούτων πάση δυνάμει, κάν δέη ἀποθανείν πάντα παθόντα τὰ δεινότατα. Καὶ γὰρ τὸν Εὐριπίδου Άλχμαίωνα γελοῖα φαίνεται τὰ ἀναγκάσαντα μητροκτονῆσαι. Ἐνίοτε δὲ χαλεπόν έστι διαχρίναι, τίνων δεινῶν φόδφ τίνα τῶν αίσγρῶν ὑπομένειν ἄξιον, καὶ τίνα ἀντὶ τίνων αίρησόμεθα. έτι χαλεπώτερον τὸ εύρόντα τὸ προσῆχον, έμμεῖναι τοῖς δεδογμένοις. Καὶ γὰρ ὡς ἐπὶ τὸ πλεῖστον α μέν αναγκαζόμεθα ποιείν, μαλλον αίσχρα ή λυπηρά α δε προσδοχώντες ποιούμεν, λυπηρά. Διά τούτο γενναίου άνδρός έστι κατατολμήσαι τῶν λυπηρῶν δπέρ τοῦ μηδέν αἰσχρὸν ὑπομεῖναι ποιῆσαι. "Οθεν έν ταϊς τοιαύταις πράξεσι καλ έπαινουμέν τινας καλ ψέγομεν ένίους, καὶ οὐδέτερον τούτων, άλλὰ συγγνώμης άξιουμεν. Έστι τοίνυν άπλως μέν ακούσια, δπόταν ή αλτία αὐτῶν ἐν τοῖς ἐκτὸς ἢ, καὶ ὁ πράττων μηδὲν συμδάλληται πρὸς τὴν πρᾶξιν. έχούσια δέ, δπόταν ή αὶτία τῶν πράξεων πᾶσα ἢ ἐν τῷ ποιοῦντι. "Α δὲ δι' ξαυτά μέν ούχ εἰσὶ θελητά, θέλομεν δὲ αὐτὰ χατά τινα χαιρόν χαί τινων άλλων ένεχα , χαθ' έαυτα μέν άχούσιά είσι, νῦν δὲ καὶ ἀντὶ τῶνδε έκούσια. Μᾶλλον δὲ δο-

navigantibus sieri solet, quum onera ejiciunt, quod neque plane voluntarium dixeris, neque non voluntarium, sed utrumque vicissim. Quippe illius actionis principium est extra, tempestas videlicet, idemque tamen est in agentibus : nimirum tum judicio certoque consilio, tum ad se aliosque qui una navigant conservandos hoc sapientissimi quique faciunt : ex quo apparet mixtas esse hujusmodi actiones ac partim sponte, partim invite susceptas. Videntur tamen voluntate potius quam coactu susceptæ; nam quo tempore fiunt, hoc est, dum tempestas sævit, hujusmodi actiones optahiles atque eligendæ sunt; sed et finis earum, si quis tempus illud respiciat, bonus est et optatus. Siquidem uniuscujusque actionis finis talis est pro tempore; et tempori convenienter aut bonus fit aut malus : quamobrem id quoque, quod voluntarium est aut non voluntarium, e tempore quo peragitur, spectari oportet : illo scilicet tempore sponte facit homo, quæ facit, licet alio tempore, orta tranquillitate, sponte hæc non faceret : namque illæ partes, quæ instrumentorum locum obtinent, manus dico et pedes, non alio extrinsecus moventur principio, sed eo quod est in agente : quæ vero suo motu agitatus aliquis facit, ea aut facere poterit, aut non facere : talia autem sunt quæ sponte sieri perhibentur. Est igitur voluntarium quidem ipsum factum, nimirum respectu calamitatis: simpliciter autem et per se consideratum, non voluntarium : nemo enim extra calamitatem talia facere velit. Rursus alies harum actionum laude dignes judicantur, objurgatione aliæ : et laudabiles quidem sunt, quoties aliquis turpe quid aut molestum magnæ et honestæ rei causa sustinet : vituperabiles vero, quum futilium rerum causa hoc fit. Improbus enim est, qui turpissima quæque nullius honestæ rei aut mediocris gratia suffert. Sunt tamen et alia facta, quæ neque laude, ut dictum est, neque objurgatione, sed venia potius et miseratione digna existimamus : quando aliquis magnerum malorum metu, quæ talia sunt, ut humanæ naturæ intolerabilia videantur, indecora facit. Quædam vero ita turpia sunt, ut hujusmodi flagitium committenti nulla possit esse excusatio, sed talia summo studio vitari convenit, etiamsi mors oppetenda gravissimique cruciatus perferendi sint. Etenim ridicula videntur, que Alcmeonem Euripidis, ut matrem interficeret, coegerunt. Interdum vero difficile est dijudicare, quorum malorum metu quæ flagitiosa facinora facere nos deceat, et quæ quibus anteponenda sint : difficilius vero eliam est, postquam id quod decet inveneris, in sententia sua permanere. Plerumque enim ea quæ facere cogimur, turpia magis quam molesta sunt : quæ vero cum exspectatione facimus, molesta sunt. Quapropter generosi viri est, ea quæ molesta sunt, forti potius animo subire, quam flagitio aliquo se commaculare. Unde in hujusmodi facinoribus quosdam laudamus, alios reprehendimus, alios denique neque laude neque objurgatione , sed venia dignos existimamus. Sunt ergo simpliciter non voluntaria, quum eorum causa in eis est quæ sunt extra, neque quidquam is qui agit ad actionem confert : voluntaria autem , quum omnis actionum causa penes agentem est. Ques autem propter se non sunt expetenda sed pro tempore aut alterius alicujus

κεῖ ἐκούσια εἶναι, ἢ -ἀκούσια αί γὰρ πράξεις ἀεὶ ἐν τοῖς μερικοῖς γίνονται, ἐν οῖς ἀεὶ καὶ ὁ καιρός, καὶ ὁ τόπος, καὶ ἡ αἰτία ταῦτα δὲ ἐκουσίους τὰς τοιαύτας πράξεις ποιοῦσι. Διὰ τὴν αὐτὴν δὲ αἰτίαν, δηλονότι τὸ περὶ τὰ μερικὰ εἶναι τὰς πράξεις, οὐκ ἔστιν εὐχερὲς ἀποδοῦναι, ποῖα αἰσχρὰ ποίων λυπηρῶν προκρίνειν ἐξιον. πολλαὶ γὰρ διαφοραὶ ἐν τοῖς μερικοῖς.

(Scripsi : \* xαθώς] cod. xαθῶς. — \* πράττη] cod. πράττει. —)

# Kεφ. β'.

Ετι περὶ έχουσίου , καὶ ἀχουσίου, καὶ τῶν μεταξὺ αὐτῶν θεωρουμένων.

Δοχεῖ δὲ καὶ τὰ καλά, καὶ τὰ ἡδέα, βίαιά τινα είναι, ότι αὐτά χινεί χαὶ ἀναγχάζει ποιείν τοὺς ποιοῦντας τῷ χάλλει καὶ τῆ ήδονῆ, ἔξωθεν ὄντα. Οὐκ ἔστι δέ· εὶ γὰρ τοῦτο δώσομεν, πάντα ἀν εἴη βίαια· πάντα γάρ δσα πράττομεν, ένεκα τοῦ νομίζειν, δτι καλά, ή ήδέα πράττομεν. Καὶ μέν τινα λυπούμενοι πράττομεν όσα ποιούμεν έξωθεν βιαζόμενοι\* τινά δε μεθ' ήδονῆς , όσα έχόντες αὐτοί ποιοῦμεν τοῦ ήδέος ένεχα. Πάντα δὲ ένεκά τινος \* καλοῦ ἡ ἡδέος ποιοῦμεν καὶ γάρ καὶ ἀ λυπηρά ποιούμεν άναγκαζόμενοι, τῆς ἡδονῆς ένεκα ποιούμεν. ποιούμεν γάρ ζνα φύγωμεν τά γυπηρότερα. τούτο δὲ τὴν ήδονήν ἐστι διώχειν. Διὰ τούτο οὐ δεῖ τὰ χαλά χαι ήδέα βίαια λέγειν. άλλως τεχαί γελοϊόν έστιν, αίτια νομίζειν τῶν πράξεων τὰ ἔξωθεν καλά καὶ ἡδέα, χαι μή ξαυτόν υπό τούτων βαδίως άλισχόμενον. Άλλά των μέν καλών πράξεων πολλάκις τις έαυτον αίτιαται, των δε αισχρών ουχ έαυτόν, άλλα την ήδονήν. Οὐχ ἔστι δέ ἀχούσιον γάρ ἐστιν, οὖ ἡ ἀρχὴ ἔξωθεν, οὐδὲν πρὸς τὴν πρᾶξιν συντελοῦντος τοῦ πράττοντος.

\* Τὰ δὲ δι' ἄγνοιαν γινόμενα ζητητέον εὶ έχούσιά εἰσιν. ή αχούσια. "Εγειδέ οὐ πάντα δμοίως άλλα τα μέν άχούσια είσι, τὰ δὲ έχούσια, τὰ δὲ οὖτε έχούσια οὖτε άχούσια, άλλά χαλείσθω ούχ έχούσια. Καὶ άχούσια μέν, δσα ποιήσαντες λυπούμεθα, γνόντες μετά τὸ ποιῆσαι, χαί μεταμελόμεθα ούχ έχούσια δέ, δσα ποιούντες ού λυπούμεθα, καί μετά την πράξιν ού μεταμελόμεθα. δ γὰρ δι' ἄγνοιαν πράττων καὶ μετὰ τὸ γνῶναι μή δυσχεραίνων τῆ πράξει οὖτε έχων ἔπραξεν όγε μή ήδει, ούτε άχων ου γάρ γνούς έαυτῷ δυσχεραίνει. διά τούτο ούχ έχούσια τὰ τοιαύτα χαλείσθω. Διαφέρει δὲ τὸ δι' ἄγνοιαν πράττειν τοῦ άγνοοῦντα πράττειν. Καλ διὰ τοῦτο τὸ μέν δι' ἄγνοιαν πράττειν ή ἀχούσιόν έστιν, ή ούχ έχούσιον· τὸ δὲ άγνοοῦντα πράττειν έχούσιόν έστι. Καὶ γάρ τὸ ἀγνοοῦντα πράττειν ἐστίν, ἐπάν τις δργίζηται, ή μεθύη, ή άλλην τινά ποιῆ πονηρίανοδτος γάρ οὐ δι' άγνοιαν, άλλά διὰ ήδονην ή άλλο τι ποιεί ε ποιεί, άγνοων δέ. Πᾶς οὖν μοχθηρὸς άγνοεί, τίνα δει πράττειν, και τίνων απέχεσθαι και διά την

rei causa expetuntur, per se quidem non voluntaria sunt, nunc vero et pro his voluntaria dicuntur esse. Et voluntaria quidem magis videntur esse, quam non voluntaria : quoniam in rebus singularibus semper versantur actiones, in quibus perpetuo tempus, aut locus spectatur, aut causa : quæ omnia talia facta voluntaria efficient. Rursus eadem de causa, quod in rebus singularibus versantur actiones, non facile est definire, quæ turpia quibus præferenda sint molestiis : quia multæ in rebus singularibus sunt differentiæ.

#### Cap. II.

Adhuc de eo quod sponte et quod invite fit, alque de iis que inter utrumque considerantur

Videntur autem ea quoque, que pulchra et quæ jucunda sunt, violenta quodammodo esse, quia quum extra sint, jucunditate sua et pulchritudine movent homines illosque agere cogunt ea quæ agunt. Quod tamen non ita est : nam si hoc concedatur, omnia violenta ernat omnia enim, quescunque agimus, quia pulchra esse ac jucunda putamus, ideireo etiam agimus. Et alia quiden non sine molestia agimus, quæcunque vi extrinsecus adhibita facimus : alia vero cum voluptate, quæ sponte ipsi delectationis causa facimus. Omnia vero pulchritadinis cujusdam aut delectationis causa facimus : na: et illa quæ molesta sunt, coacti quum facimus, delectationis causa facimus : siquidem ut molestiora vitemus, ea facimus : hoc vero est voluptatem consectari. Quamobrem neque ea qua pulchra, neque ea qua jucunda sunt, violenta oportet dicere : adde quod ridiculum est, extrinsecus assumta sive pulchra sive jucunda cansas actionum esse existimare, ac non potius se ipsum qui talibus facile capiatur. Atqui honestarum actionum causam sæpenumero sibi aliquis attribuit, turpium vero factorum non sibi, sed voluptati. Verum aliter se res habet : non voluntarium enim est, cujus principium est extra, quum is qui agit ad actionem nihil confert.

Que autem per imprudentiam fiunt, num voluntaria, an non voluntaria sint, nunc consideran lum. Neque tamen omnium eadem ratio est, sed alia non voluntaria sunt, alia voluntaria, alia neque voluntaria neque non voluntaria, que quidem nunc non sponte fieri dicantur. Jam vero non voluntaria sunt, que post actionem cognita deploramus et quorum nos pœnitet : non sponte facta autem quas sine molestia agimus, et post actionem sine prenitentia recordamur : qui enim per imprudentiam agit aliquid, et quum novit non indignatur hanc actionem, neque sponte fecit, quod non noverat, neque invitus, quia postquam novit, non indignatur vicem suam; quare non sponte facta talia appellentur. Aliud autem est per imprudentiam, aliud imprudentem agere. Ideoque qui per imprudentiam agit, aut invitus agit, aut non sponte : at qui imprudens agit, sponte agit. Imprudentem enim dicimas agere eum, qui irascitur, vel ebrius est, vel aliud quid delinquit : hic enim non per imprudentiam, sed delectationis causa vel ob aliud quid facit, quod committit

<sup>\*</sup> Τὸ δὲ δι' ἄγνοιαν ἐπούσιον πτλ.

τοιαύτην άμαρτίαν οἱ άνθρωποι άδικοι, ἢ όλως κακοὶ γίνονται. Αί δη τοιαύται πράξεις ούκ είσιν ° ακούσιοι · ή γάρ εν τῆ προαιρέσει άγνοια, ήτις έστιν αιτία τῶν κακιών, οὐκ ἔστιν αἰτία τοῦ ἀκουσίου, ἀλλὰ τῆς μογθηρίας. Οὐ γάρ τὸ χαθόλου περὶ τῆς μέθης άγνοείν ότι πονηρόν, αίτιον γίνεται τοῦ ἀχουσίου, ἀλλὰ τὸ ἀγνοῆσαι μεριχῶς τήνδε τὴν μέθοδον οἶον, φέρε είπειν, ούχ είδότα μέχρι πόσου πιόντας ένι μεθύειν. Τοῦτο γάρ καὶ συγγνώμης άξιοῦται καὶ έλέου, δ γάρ ούτως άγνοήσας δι' άγνοιαν ποιεί δ ποιεί, καλ άκουσίως πράττει. Δεϊ δε διορίσαι, τίνα και πόσα έστίν, ά άγνοοῦντες άκουσίως πράττομεν, τὸ αὐτοῦ πρόσωπον τοῦ πρὸς ὄν τις ποιεί ὁ ποιεί, τὸ πρᾶγμα ὁ ποιεί, ένίστε δέ και το διά τίνος δργάνου ποιεί, και το οδ ένεκα, οίον σωτηρίας, καὶ πῶς, δηλαδή τὸν τρόπον, οίον, ήρέμα ή σφόδρα. Απαντα μέν οὖν ταῦτα οὐδεὶς αν αγνοήσειεν, εί μή μαίνοιτο. Ένδέχεται δέ τινα τούτων άγνοείν καί σωφρονούντα. ώσπερ άγνοεί τις πολλάχις αὐτὸ τὸ πρᾶγμα δ πράττει, καθάπερ οί έξειπόντες τὰ μυστήρια. Λέγοντας γὰρ περὶ ἄλλων συγχυθηναί φασι, καί τι καλ περλ τών μυστηρίων παραφθέγξασθαι, μή συνορώντες δ λέγουσιν, ή καί άγνοοῦντες δτι ἀπόρρητα ἦν. Οδτοι γάρ αὐτὸ τὸ πράγμα γινόμενον άγνοοῦσιν, ος γάρ γινώσχουσιν, ότι τὰ μυστήρια ἐξάγουσι. Καί τις ἀφῆχε πρός τινα καταπέλτην, δείξαι βουλόμενος αὐτόν, καὶ τυχών απέχτεινε· χαί τις τὸν υίὸν τὸν ξαυτοῦ οἰηθείς πολέμιον είναι, ώσπερ ή Μερόπη ή λελογχωμένον τὸ δόρυ νομίσας άνευ λόγχης εἶναι, ἢ χίσηριν τὸν λίθον δπολαδών, ἐπὶ σωτηρία πέμψας, ἀπέχτεινεν. Ὁ τοίνυν τι τούτων άγνοῶν, ἐν οἶς ἡ πρᾶξις, ἄχων ἐποίησε. Κυρίως δε άχων, όταν τα χυριώτατα άγνοῆ τῶν περί τὸ πρᾶγμα· χυριώτατα δὲ τὰ πρόσωπα, καὶ τὸ ἔργον, έν οίς ή πράξις, καὶ τὸ οὖ ένεκα. Ατινα εἰ ἀγνοεῖ καὶ προσέτι μεταμέλοι αὐτῷ ἐφ' οἶς ἐποίησε, χυρίως άκων έποίησε.

\* Τοιούτου δε όντος τοῦ ἀκουσίου, τὸ ἐκούσιόν ἐστιν, οδ ἡ ἀρχὴ ἐν αὐτῷ, εἰδότι τὸ καθ' ἔκαστα, ἐν οἶς ἡ ποᾶξις.

\*\* Οὐ γὰρ καλῶς λέγεται ἀχούσια εἶναι, ἀ ποιοῦμεν 

πάντα τὰ κατὰ μέρος, δι ὧν καὶ ἐν οῖς πράττομεν. 

Εἶ γὰρ τοῦτο δοίημεν, πρῶτον μὲν οὐδὲν τῶν ἀλόγων 

ζώων ὰ ἐχούσιόν τι πράττειν ἐροῦμεν, (ἀεὶ γὰρ ἐπιθυμία καὶ θυμῷ πράττει,) δμοίως δὲ καὶ τοὺς παῖδας: 
ἔπειτα καὶ ἐφ' ἡμῖν ἀτοπον συμδαίνει: ἢ γὰρ οὐδὲν 
έχουσίως πράττομεν τῶν δι' ἐπιθυμίαν, ἢ θυμόν, ἢ τὰ 
ἀπὸ ἀπιθυμίας ἢ θυμοῦ τὰ μὲν ἀγαθά, τὰ δὲ φαῦλα. 
Εἰ μὲν οὖν τὰ καλὰ μόνον ἐχουείως πράττομεν, τὰ 
φχῦλα δὲ ἀχουσίως, γελοῖον εἰπεῖν: ἐν γὰρ τὸ αἰτιον, 

φορὰ τοῦ αἰτίου ποιεῖ, τῷ τὸ μὲν ἔνδον εἶναι, τὸ δὲ 

φορὰ τοῦ αἰτίου ποιεῖ, τῷ τὸ μὲν ἔνδον εἶναι, τὸ δὲ

imprudens tamen. Quivis ergo improbus, quæ agenda et quibus abstinendum sit, ignorat : atque hujusmodi errore injusti fiunt homines aut omnino mali. Tales autem actiones non invite suscipiuntur : quæ enim in consilio versatur imprudentia, unde hæc vitia nascuntur, non est causa cur id quod agitur actum esse invite dicatur, sed improbitatis. Neque enim si quis in universum ignorat, malam esse ebrietatem, hæc actionis non voluntariæ causa erit, sed quod singulatim hæc ratio nobis ignota est, ut exempli gratia, si ignoremus, quantum vini potare liceat, ut inebriemur. Quippe hoc et venia dignum putamus et misericordia : nam qui illud ignorat, per imprudentiam facit quod facit, et invitus agit. Sed et illud definiendum est, quæ sint et quot negotia, quæ imprudentes agimus invite, deinde declaranda persona ejus cujus respectu facimus, quod facimus, tum memoranda res quam gerimus, interdum etiam quo velut instrumento geramus dicendum, et cujus rei causa, verbi gratia salutis, et quomodo, modus videlicet observandus, ut, leniter an vehementer rem geramus. Hæc igitur omnia nemo ignoraverit, nisi forte insanit. Quædam tamen etiam, qui mentis sit compos, ignorare potest : sicut sæpe aliquis hoc ipsum ignorat quod agit, ut qui mysteria enuntiarunt. Solent enim dicere, se quum de aliis vellent loqui perturbatos fuisse, et oblata occasione aliquid de mysteriis, quod non debebant, adjecisse, vel quod non satis perspicerent, quid eloquerentur, vel quod nescirent esse tacenda et arcana. Hi enim ipsum illud quod faciunt facinus ignorant : neque enim animadvertunt, se mysteria efferre. Sic aliquis emisit catapultam in aliquem, quum ostendere tantum vellet, eumque ictu interfecit : aut alius filium suum, quem hostem esse existimabat, ut Merope : aut qui præserratam hastam sine mucrone esse putavit, vel qui conservandi alicujus causa lapidem jecit, quem pro pumice habebat, hominique vitam ademit. Qui igitur aliquid eorum ignorat, in quibus actio cernitur, invitus fecit. Sed proprie invitus fecit, quum capita rerum ignoravit : sunt autem capita personæ et opus, in quibus actio consistit, et id cujus gratia actio suscipitur. Quæ si ignoraverit, ac præterea eorum quæ perpetravit pænitentia accesserit, proprie invitus fecit.

Tale ergo quum sit non voluntarium, sponte factum erit id cujus principium est in homine agente singulasque res, in quibus actio consistit, non ignorante.

Neque enim recte dicuntur non voluntaria esse, quæ iræ vel cupiditatis impulsu facimus, postquam perspeximus singulatim omnia, quibus nititur et in quibus consistit actio. Nam si hoc concedamus, primum nullum animal rationis expers sponte quidquam agere dicemus, quippe quæ semper, quod cupiditate ardent iraque inflammata sunt, agant, et similiter pueros: deinde etiam in nobis absurdum erit nam aut nihil sponte agimus, quod cupiditatis vel iræ impulsu facimus, aut honesta quidem sponte, turpia autem inviti, quoniam facinora a cupidis vel iratis facta partim bona sunt, partim mala. Jam ridiculum erit, si honesta tantum sponte, turpia autem invitos nos facere judicemus: una enim utrorumque causa est, ira aut cupiditas. Volun-

<sup>\* &</sup>quot;Οντος δ' άχουσίου τοῦ βιαίου χτλ. — \*\* "Ισως γὰρ οὐ καλῶς λέγεται τὸ ἀχούσια εἶναι τὰ διὰ θυμόν χτλ.

έζωθεν. Εὶ δὲ πάντα ἀκούσια, πῶς οὐκ ἄτοπον, ακουσίως δρέγεσθαι λέγειν, ών δεϊ δρέγεσθαι; έστι γάρ ελς δέον χρήσασθαι τη έπιθυμία, καλ τῷ θυμῷ, καλ δει δργίζεσθαι έπί τισι, καὶ έπιθυμείν τινων, οίον, ύγιείας, η μαθήσεως, άπερ ακούσια λέγειν ούκ εύλογον· τὰ γὰρ ἀχούσια, λυπηρά· τὰ δὲ κατ' ἐπιθυμίαν, ήδεα. Έτι, εὶ ἀχούσια ἢν τὰ κατὰ θυμὸν άμαρτηθέντα, διέφερεν • άν των άπό τοῦ λογισμοῦ άμαρτανοιτένων, κατά την ξκουαίου και ακουαίου οιαφοράν. ριαφέρει οξ οδοξη. και γάρ ταυτα ομοίως εκείνοις φευχτά, δ τοῦ έχουσίου έστί, χαὶ ψόγων ἄξια οὐδὲν ήττον σπερ ούκ αν ήν, εί διέφερεν ως έκούσιον ακουσίου. "Ετι δὲ τὰ άλογα πάθη καὶ ἀνθρώπινά είσιν, ώσπερ δ λογισμός από τούτων δέ των παθών, θυμοῦ δηλονότι καὶ ἐπιθυμίας, πᾶσαι αἱ ἀνθρώπιναι γίνονται πράξεις ταύτας τοίνυν ακουσίους λέγειν, άτο-

( Scripsi : \* ἔνεκά τινος ] cod. ἔνεκα τινὸς. —

\* ἄλλο τι ] cod. ἄλλό τι. ] — ° οὐκ εἰσὶν ] cod. οὐκ
εἰσιν. ] — \* ζώων ] cod. ζώων. — • διέφερεν ] cod.
διέφερειν. — )

# Kεφ. Y'.

### Περί προαιρέσεως.

\* Έπει δὲ περὶ ἐκουσίου καὶ ἀκουσίου διωρισάμεθα, μετὰ ταῦτα ἀκολουθον ἀν εἴη περὶ τῆς προαιρέσεως διαλαδεῖν. Ἡ γὰρ προαίρεσις οἰκείως ἔχει πρὸς τὴν ἀρετήν, καὶ τῷ ταύτης κανόνι δυνησόμεθα κρίνειν τὰ ἄθη καὶ τὰς πράξεις.

ἔστι δὲ αὐτὸ τὸ ἐκούσιον, ἀλλά τι τῶν τοῦ ἐκουσίου· τὸ γὰρ ἐκούσιον ἐπὶ πλέον ἐστὶ τῆς προαιρέσεως. Καὶ γὰρ ἐκούσιον ἐπὶ πλέον ἐστὶ τῆς προαιρέσεως. Καὶ καὶ τὸ μὲν γὰρ ἐκούσιον καὶ ζώροις ἀλόγοις, καὶ καισί, καὶ τελείοις τὸν νοῦν πρόσεστι' (ποιοῦσι γὰρ ρεσις μόνοις τοῖς κρίνειν δυναμένοις καὶ βουλεύεσθαι εἰδόσι πρόσεστιν' ἡ γὰρ μετὰ βουλῆς ὁ ὅρεξις προαίρεσις πρόσεστιν. ἡ γὰρ μετὰ βουλῆς ὁ ὅρεξις προαίρεσις καλεῖται. ᾿Αλλως τε καὶ τὰ ἐξαίφνης ὁφ' ἡμῶν γινόμενα μὴ προδουλευσαμένων ἑκούσια μὲν λέγονται, προαιρετὰ δὲ οὐδαμῶς.

\*\*\* Οὐ γάρ ἐστιν ἡ προαίρεσις θυμός, ἡ ἐπιθυμία, Βούλησις ἡ δόξα χαθώς τινες ὑπειλήφασιν.

μεθα πολλάχις ἐναντία ὧν ἐπιθυμοῦμεν· ἐπιθυμία δὲ προτιρού-

tarium vero aut non voluntarium cansas disserentia facit, quod altera intus, altera extra est. Quod si amaza non voluntaria sunt, nonne absurdum est, ea dicere invite appetere nos, que sunt appetenda? Licet enom copiditate et ira opportune uti , ideoque ob aliquas causas irascendum est, et quædam sunt cupienda, ut bona valetudo vel doctrina, quæ non voluntaria dicere ineptum est : quippe non voluntaria pro molestis habentur, at quæ ex cupiditate fiunt, jucunda sunt. Præterea, si non voluntaria essent mala facinora, que ira commissa sunt. differrent a flagitiis ratione factis, secundum ejus quod sponte et quod invite sit differentiam : at nihil differunt : namque hæc pariter atque illa fugienda sunt quod voluntario convenit, neque minus reprehendenda sunt : quod non accideret, si ut voluntarium a non voluntario differrent. Adde quod perturbationes rationis expertes humanæ sunt, sicut ratio: ab his vero perturbationibus, ira videlicet et cupiditate, omnes actiones humanæ nascuntur; has ergo non voluntarias dicere, absurdum erit.

#### Cap. III.

#### De consilio.

Postquam autem de voluntario et non voluntario exposuimus, superest, ut de consilio disseramus. Hoc enim necessitudinem habet cum virtute, ideoque ejus velut regula mores et actiones judicare poterinus.

Consilium igitur est sane quiddam sponte susceptum, non est tamen id ipsum quod sponte factum appellamus, sed aliquid eorum quæ ad rem voluntariam referuntur; nam id quod sponte fit latius patet, quam consilium. Nempe hoc vel ex eo apparet, quod voluntarium etiam brutis animalibus, et pueris et hominibus adultis ac judicio valentibus inest: (namque et pueri et reliqua animalia sponte agunt,) consilium vero solis illis, qui et judicare possunt et deliberare, inesse perhibetur: praesertim quum et illa, quæ subito a nobis nulta prius habita deliberatione fiunt, voluntaria esse dicamus, non consulto tamen facta.

Nam consilium neque ira est, neque cupiditas, neque voluntas, aut opinio, ut nonnulli existimarunt.

Quippe ira et cupiditas nobis etiam cum brutis animalibus communis est: consilium autem neutiquam. Praterca incontinens non consilio capto, sed cupiditate impulsus agere dicitur, qua agit: at continens capto consilio, non cupiditate impulsus dicitur agere. Consilio insuper contraria est cupiditas: quia consilium sæpenumero optatis nostris contrarium capimus: cupiditas an-

Cap. 2. διωρισμένων δὲ τοῦ τε έκουσίου κτλ. — \*\* 'Η προαίρεσις δὴ έκούσιον μὲν φαίνεται κτλ. — \*\*\* Οἱ δὲ λέγοντες αὐτὴν ἐπιθυμίαν κτλ. — \*\*\*\* Οὐ γὸρ κοινὸν ἡ προαίρεσις κτλ.

έπιθυμίας οὐχ ἔστιν ἐναντίον ἡ ἄρα προαίρεσις οὐχ ἔστιν ἐπιθυμία. Ἐτι ἡ μὲν ἐπιθυμία λυπηρά ἐστι, καὶ τὸ ἡδὸ ἀεὶ ἀντιχείμενον ἔχει, (πρὸς αὐτὸ γὰρ ἀεὶ φέρεται) ἡ δὲ προαίρεσις οὖτε λυπηρά ἐστιν, οὖτε τὸ ἡδὸ ἀντιχείμενον ἔχει.

μάλλον, ή ή ἐπιθυμία ήκιστα γάρ διά θυμόν γινό-

μενα χατά προαίρεσιν είναι δυχεί.

\*\* Άλλὰ μὴν οὐδὲ βούλησίς ἐστιν ἡ προαίρεσις· καί τοι έγγιστα είναι ταῦτα δοκεῖ. Ἡ μέν γὰρ προαίρεσις ούχ έστι των άδυνάτων ου γάρ προαιρούμεθα έπτασθαι, ή άθάνατοι είναι, άλλά βουλόμεθα (δ γάρ τά τοιαύτα προαιρούμενος δοχοίη αν ήλίθιος είναι.) ή προαίρεσις άρα οὐκ ἔστι βούλησις. Καὶ βουλόμεθα μέν πολλάκις άπερ ούχ ήμεις αὐτοί, άλλ' έτεροι ποιούσιν οίον, ύποκριτήν τινα νικάν των έν τη σκηνη, ή άθλητήν· προαιρείται δε ταύτα οὐδείς, άλλ' δσα οἴεται γενέσθαι αν δι' αύτοῦ. "Ετι ή μέν βούλησις τοῦ τέλους έστιν αεί, ή δε προαίρεσις τῶν πρὸς τὸ τέλος φερόντων βουλόμεθα μέν γάρ την ύγίειαν, προαιρούμεθα δὲ ἄ πρὸς αὐτὴν φέρει, χαὶ δι' ὧν ἐστιν δγιαίνειν καί την μέν εύδαιμονίαν καί βουλόμεθα καί φαμεν 4 βούλεσθαι, προαιρείσθαι δε οὐ λέγομεν. ἐπεὶ μηδε άρμόζει. Καὶ όλως έσιχεν ή προαίρεσις τῶν ἐφ' ήμῖν είναι.

πάντα όμοίως ἐστὶ καὶ τὰ ἀίδια, καὶ τὰ ἐφ' ἡμῖν καὶ τὰ ἀιδια, καὶ τὰ ἐφ' ἡμῖν καὶ τὰ ἀιδια, καὶ τὰ ἐφ' ἡμῖν καὶ τὰ ἀιδια, καὶ τὰ ἐφ' ἡμῖν καὶ τὰ ἀισια τῷ ἀκοαίρεσις τῷν ἐφ' ἡμῖν ἐστι μόνον. Ετι ἡ δόξα τῷ ψευδεῖ καὶ τῷ ἀληθεῖ διαιρεῖται. τὴν μὲν γὰρ τῶν δοξῶν ἀληθῆ λέγομεν, τὴν δὲ ψευδῆ δὲ προαίρεσις τῷ ἀγαθῷ καὶ τῷ κακῷ μᾶλλον διαιρεῖται. τὴν μὲν γὰρ τοῦ ἀγαθοῦ λέγομεν, τὴν δὲ τοῦ ακοῦ. Τῆ μὲν οὖν καθόλου δόξη ταὐτὸν εἶναι τὴν οὐν ἐστι ταὐτόν, ἀλλ' οὐδέ τινι.

\*\*\*\* Άπὸ μέν γὰρ τῆς προαιρέσεως ποιοί τινες \* γινόμεθα τῷ γὰρ προαιρεῖσθαι τὰ κακά κακοί γινόμεθα, καὶ τῷ προαιρεῖσθαι τὰ ἀγαθὰ ἀγαθοί· ἀπὸ δὲ τῆς δόξης οὐχέτι. Έτι προαιρούμεθα μέν πράττειν τι, ή μή πράττειν, λαβείν τι, ή φυγείν τι τῶν τοιούτων δοξάζομεν δὲ τί ἐστιν δ προαιρούμεθα, ἢ άλλο τι, Ε ἢ τίνι συμφέρει, ή πως λαδείν δέ, ή φυγείν τι, ή ελέσθαι, ούχ έστι της δόξης ή άρα προαίρεσις ούχ έστι δόξα. Ετι ή μέν προαίρεσις έπαινείται, δταν προαιρώμεθα & δει ή δε δόξα επαινείται, όταν δοξάζωμεν τὰ άληθῆ. Ετι προαιρούμεθα μέν, δι σφόδρα γινώσχομεν άγαθλ είναι, δοξάζομεν δέ, α ού πάνυ γινώσχομεν αληθή είναι. Έτι δ αὐτὸς ούχ δμοίως προαιρείται καὶ δοξάζει· δοξάζει γάρ πολλάκις καλώς, δοξάζων τὰ άληθῆ, προαιρείται δὲ τὰ φαῦλα οὐκ ἄρα ταὐτὸν δόξα καὶ προαίρεσις. Εὶ δὲ πολλάχις ή δόξα προηγείται τῆς tem cupiditati non est contraria : ergo consilium non est cupiditas. Porro cupiditas molesta est, semperque oppositum habet jucundum, (eo enim perpetuo tendit :) contra consilium neque molestum est, neque oppositum habet jucundum.

Adde quod nec ira est consilium, multoque minus, quam cupiditas: nam quæ per iram fiunt, consilio minime consentanea esse videntur.

Neque vero voluntas est consilium: quamvis finitima hæc esse videantur. Consilium enim non est in iis quæ fieri non possunt : quia volare aut immortales esse non con ituimus, sed volumus : (nam qui talia constituat, stultus esse videatur :) ergo consilium non est voluntas. Quin et volumus sæpe, quæ non ipsi facimus, sed alii: verbi causa histrionem aliquem in scena primas agere partes aut athletam superiorem discedere : at nemo talium rerum consilium capit, sed earum duntaxat, quæ per se effici posse arbitratur. Præterea voluntas est ultimi semper ac finis, consilium autem eorum quæ ad finem conferunt : nimirum volumus bona uti valetudine, consulto autem ea facimus quæ ad eam conferunt, et quibus bene valeamus : et beati esse volumus, atque hoc nos velle dicimus, sed tale consilium nobis captum esse, ut beati simus, non dicimus, quoniam ineptum est. Denique eorum quæ in nostra potestate sunt, videtur esse consilium.

Neque vero opinio est. Opinio enim ad omnia eodem modo pertinet, tum æterna, tum ea quæ in nostra potestate sunt, tum quæ fieri non possunt: at consilium eorum tantum est, quæ in nobis sita sunt. Adde quod opinio vero et falso distinguitur; siquidem aliam opinionem veram, aliam falsam dicimus: at consilium bono potius et malo distinguitur, siquidem de capto bonarum malarumque rerum agendarum consilio loquimur. Idem igitur quod universam opinionem esse consilium nemo putat: cæterum non modo non est idem quod universa opinio, sed ne idem quidem quod quædam opinio.

Quippe consilio capto certo quodam modo afficimur; nam si quid male facere destinavimus, mali; si bene facere constituimus, boni evadimus; at sola opinione non item. Præterea statuimus aliquid agere aut non agere, potiri aliqua re aut vitare aliquid ejus generis : at existimamus, quid sit quod constituimus, vel aliud quid, aut cui conducat, aut quemadmodum : contra potiri aliqua re aut vitare aliquid aut eligere non est res opinabilis : ergo consilium non est opinio. Insuper laudatur consilium, quando ea quæ agenda sunt agere instituimus: contra opinio in laude est, quum vera opinamur. Tum ea facere destinamus, quæ admodum bona esse intelligimus, opinamur autem quæ non admodum vera esse scimus. Denique non eodem modo idem homo et constituit aliquid et opinatur : sæpe enim recte sentit, dum autem vera opinatur, male facere constituit : ergo non est

<sup>\*</sup> Θύμὸς δ' ἔτι ἦττον ατλ. — \*\* 'λλλά μὴν οὐδὲ βούλησις ατλ. — \*\*\* Οὐδὲ δὴ δόξα ἄν είη ατλ. — \*\*\*\* Τῷ γὰρ προαιρεῖσθαι τάγαθὰ ἢ τὰ κακὰ ποῖοί τινές ἐσμεν ατλ.

προαιρέσεως ή παρακολουθεί, οὐ διὰ τοῦτο ταὐτὸν ἔσται δόξα καὶ προαίρεσις τοῦτο γάρ οὐδέν κωλύει διάφορα είναι.

( Scripsi : \*) ζῷα ] cod. ζῶα. — b μετὰ βουλῆς ] cum Heinsio; codex μεταβολης. — ο αύτοῦ] ex Aristotele; cod. αὐτοῦ. — d καί φαμεν] vulgo καὶ φαμέν. — " μόνον] cod. μόνων. — ' ποιοί τινες] vulgo ποιοί τινες. — ε άλλο τι] vulgo άλλό τι. —)

## Κεφ. δ'.

Περί προαιρέσεως, τί έστι καὶ περὶ τίνα, καὶ περὶ βουλεύσεως.

\* 'Επεί δὲ ούτε ἐπιθυμία ἐστὶν ἡ προαίρεσις, ούτε θυμός, ούτε βούλησις, ούτε δόξα, ζητητέον τί έστιν, 🐧 ποϊόν τί έστι. \* Φαίνεται μέν οὖν, ὅτι έχούσιόν έστιν, οὐχ αὐτὸ τὸ έχούσιον, χαθώς εξρηται' οὐ γάρ μαν ξχούσιον προαιδετόν, αγγα των ξχουρίων ξχείνο μόνον προαιρετόν καλείται, δ προδουλευόμενοι ποιούμεν ή γάρ προαίρεσις μετά λόγου καὶ διανοίας. Φαίνεται δέ χαι άπο του δνόματος το γάρ προαιρετόν δοχει σημαίνειν τὸ πρὸ έτέρων αίρετόν.

\*\* Τούτων δὲ ὑποχειμένων, ζητητέον, πότερον περὶ πάντων δυνατόν βουλεύσασθαι, ή περί ενίων οὐ δυνατόν. Τια γνωμεν έντευθεν, τίνων έστιν ή προαίρεσις, και τίνων οὐκ έστι. Τῶν γὰρ βουλευτῶν και ή προαίρεσίς έστι. Βουλευτόν δὲ λέγω, περί οδ βουλεύεται οὐχ

ηλίθιος ή μαινόμενος, αλλ' ό νοῦν έχων.

\*\*\* Η τοίνυν βουλή ούτε περί τῶν ἀϊδίων ἐστίν οίον, περί τοῦ χόσμου οὐδείς γάρ βουλεύεται πῶς δεί χινεϊσθαι τὰ οὐράνια σώματα. ἢ περὶ τῶν ἄδυνάτων άλλως είναι οίον περί τῆς πλευρᾶς τοῦ τετραγώνου καὶ τῆς διαμέτρου, ποιῆσαι λόγον τινὰ ἔχειν πρὸς άλλήλας, δυ άριθμός πρός άριθμόν.

\*\*\*\* Ούτε περί τῶν χινουμένων ἀεί ὡσαύτως, ἢ ανάγχη, ή φύσει, ή δι' άλλην τινά αλτίαν οίον τρο-

πῶν καὶ ἀνατολῶν.

\*\*\*\*\* 'Aλλ' οὐδὲ περὶ τῶν ἄλλοτε ἄλλως ἐχόντων βουλευσόμεθα οίον αύχμων και όμβρων.

\*\*\*\*\*\* Οὐδὲ περὶ τῶν ἀπὸ τῆς τύχης. h οἶον θησαυροῦ ευρέσεως ότι οὐδὲν τούτων ἐφ' ἡμῖν ἐστιν, οὐδὲ **ἀνθρώπινον.** 

\*\*\*\*\*\*\* Καὶ μὴν οὐδὲ περὶ τῶν ἀνθρωπικῶν πάντων Βουλευσόμεθα, άλλά μόνον περί τῶν ἐφ' ἡμῖν, καὶ ἄπερ αν αὐτοὶ πράξαιμεν , ἢ δι' ἡμῶν αὐτῶν ἢ δι' ἐτέρων• ου γάρ Λακεδαιμόνιοι περί τῆς τῶν Σκυθῶν πολιτείας βουλεύσονται, πῶς αν Σχύθαι ὀρθῶς πολιτεύοιντο. Οὐδὲν γάρ τῶν εἰρημένων δι' ἡμῶν ἄν γένοιτο.

\*\*\*\*\*\*\*\* Βουλευόμεθα δε περί τῶν ἐφ' ἡμῖν πρα-

χτών· άτινα γνωσόμεθα.

idem opinio et consilium. Quodsi sæpenumero opinio consilium antecedit vel subsequitur, non tamen propterea idem erit utrumque : non enim hoc obstat, quominus inter se differant.

#### Cap. IV.

De consilio, quid sit et in quibus versetur, itemque de delibe-

Quum autem neque cupiditas sit consilium, neque ira, nec voluntas, neque opinio, dispiciendum est quid sit aut quale. Apparet igitur esse quiddam quod sponte fiat, non tamen ipsum voluntarium, ut dictum est : non enim quidquid sponte sit, de eo consilium caplum est. sed ex iis, que voluntaria sunt, illud solum consulto factum appellatur, quod ratione inita et subducta facimus: quia consilium cum ratione et cognitione conjunctum est. Quod quidem ex ipso nomine intelligitur: nam consulto factum videtur significare id quod cæleris posthabitis amplectimur.

His positis atque concessis, quæritur, utrum de omnibus deliberari possit, an de nonnullis nequeal : ut inde intelligamus, de quibus rebus consilium capiatur et de quibus non capiatur. Namque ad res in deliberationem cadentes etiam consilium pertinet. Sed in deliberationem cadens illud voco, de quo non stolidus aliquis aut insanus, sed is qui mentis est compos, deliberat.

Ac primum neque de æternis est deliberatio, ut de mundo: neque enim quomodo æterna corpora moveantur, quisquam deliberat : aut de iis quæ aliter se labere non possunt, exempli gratia de quadrati latere et diametro, si quis velit efficere, ut eandem inter se rationem habeant, quam numerus ad numerum.

Neque de iis quas semper eodem modo moventur, . sive necessitate, sive natura, sive propter aliam aliquam causam, ut de solis conversionibus et ortibus.

Sed neque de îis, quæ alias aliter se habent, deliberabimus; ut de siccitatibus et imbribus.

Neque de iis quæ fortuito eveniunt, ut de thesauri inventione, quia neque horum quidquam in nostra potestate, neque humanum est.

Immo ne de omnibus quidem rebus humanis deliberabimus, verum de iis tantum quæ in nostra sunt potestate, hoc est, quas aut ipsi per nos aut per alios efficere queamus : Lacedæmonii enim de Scytharum republica non deliberabunt, quo pacto recte Scythæ em administrare possint. Nihil enim horum, que dicu

sunt, per nos effici possit.

At de iis deliberanus, quæ quum ad effectum adduri queant, tum in nostra sunt potestate : que jam co-

gnoscemus.

<sup>\*</sup> Τί οῦν ἢ ποῖόν τί ἐστι κτλ. — \*\* Cap. 3. Βουλεύονται δὲ πότερα περὶ πάντων κτλ. — \*\*\* Περὶ δὲ τῶν ἀἰδίων οἰσ δεὶς βουλεύεται κτλ. — \*\*\*\* 'Αλλ' οὐδὲ περὶ τῶν ἀλλοτε ἀλλος κτλ. — \*\*\*\*\* Οὐδὲ περὶ τῶν ἀλλοτε ἀλλος κτλ. — \*\*\*\*\* Οὐδὲ περὶ τῶν ἀπὸ τύχης κτλ. — \*\*\*\*\*\* 'Αλλ' οὐδὲ περὶ τῶν ἀνθρωπικῶν κτλ. — \*\*\*\*\*\* Βουλενόμεθα δὲ κτλ.

\*Οὕτω τρία εἰσὶ τὰ αἴτια ἐν τοῖς οὖσι, φύσις, ἀνάγκη καὶ τύχη· ἔτι δὲ νοῦς καὶ πᾶν τὸ δι' ἀνθρώπου,
οἶον τέχνη ἡ ἄλλη τις πρᾶξις. Οἱ δὲ ἄνθρωποι βουεύονται οὐτε περὶ ὧν αἰτία ἡ φύσις, οὔτε περὶ ὧν
ἤ ἀνάγκη αἰτία, ἡ ὧν ἡ τύχη, ἀλλὰ περὶ μόνων ἐκείων, ὧν αἰτία ἐστὶν ἡ ἀνθρωπίνη μέθοδος, καὶ ἡ
πρᾶξις.

\*\* Έτι δὲ οὐδὲ περὶ πασῶν τῶν ἀνθρωπίνων μεθόδων οἱ ἀνθρωποι βουλεύονται. Περὶ γὰρ τὰς ἀκριδεῖς καὶ αὐτάρκεις τῶν ἐπιστημῶν οὐκ ἔστι βουλή· οἶον περὶ τῶν γραμμάτων· οὐ γὰρ διστάζομεν πῶς γραπτέον· ὅτι ἐγνωσμένον ἐστὶν ἀκριδῶς, καὶ ὡρισμένα εἰσὶ τὰ σημεῖα.

\*\*\* 'Αλλ' όσα γίνονται ὑρ' ἡμῶν δυνάμενα πολλαχῶς γενέσθαι, περὶ τούτων βουλευόμεθα. Οἶον περὶ τῶν κατὰ τὴν ἰατρικὴν πράξεων, αἵτινες οὐ πάνυ εἰσὶν ώρισμέναι, ἢ τὴν χρηματιστικήν, (πολλαχῶς γὰρ ἐυνατὸν χρηματίσασθαι) ἢ τὴν κυδερνητικήν, ἢ γυμναστικήν καὶ μᾶλλον περὶ τῶν κατὰ τὴν κυδερνητικὴν βουλευσόμεθα, ἢ τὴν γυμναστικήν ἐπεὶ καὶ ἔλαττόν ἐστιν ἀκριδὴς ἡ κυδερνητική καὶ περὶ τῶν λοιπῶν ὁμοίως.

\*\*\*\* Πλέον δὲ περὶ τῶν κατὰ τὰς τέχνας βουλευόμεθα ἢ τὰς ἐπιστήμας· πλέον γὰρ διστάζομεν ἐν ταῖς τέχναις, ὅτι ἐλαττόν εἰσιν ὡρισμέναι τῶν ἐπιστημῶν.

\*\*\*\*\*\* Τὸ δὲ βουλεύεσθαι ἐστι ο μὲν τῶν ὡς ἐπὶ τὸ πλεῖστον ἐνδεχομένων γίνεσθαι ὅταν δὲ καὶ ἔπὶ τούτων ὁ τρόπος ἄδηλος, ἢ πῶς δηλονότι γενήσεται, καὶ ἐνοῖς, οὐκ ἔστι δυνατὸν τὴν βούλευσιν ὡρισμένην εἶναι.

\*\*\*\*\*\*  $\Delta$ ιὰ τοῦτο καὶ συμδούλους παραλαμδάνομεν, ὅταν  $\frac{1}{2}$  περὶ μεγάλων  $\frac{1}{2}$  βουλή καὶ γὰρ ἀπιστοῦμεν γμῖν αὐτοῖς ὡς οὐχ ἱκανοῖς περὶ τοῦ πράγματος διαγνῶναι.  $\frac{1}{2}$ 

\*\*\*\*\*\*\*\* Βουλευόμεθα δε οὐ περὶ τελῶν, ἀλλὰ περὶ τῶν πρὸς τὰ τέλη. Ὁ γὰρ ἰατρὸς οὐ βουλεύσεται δοῦναι τὴν ὑγίειαν τῷ κάμνοντι. (οὐ γὰρ ἐνδέχεται πρὸς ἄλλο τι \* βλέπειν τὸν ἰατρόν, καὶ τούτων χάριν οὐ χρείαν ὑγίειαν, περὶ τούτων βουλεύσται, ἄτινα πολλαχῶς ἐνδέχεται γενέσθαι. ὁμοίως δε καὶ ὁ βήτωρ οὐ βουλεύσται περὶ τῆς πειθοῦς, ἀλλὰ περὶ τῶν φερόντων εἰς τὴν πειθώ. καὶ ὁ πολιτικὸς οὐ καθίζει τὴν βουλήν, ἴνα γνῷ περὶ τῆς εὐνομίας (ὀεῖ γὰρ καλῶς τὰ πράγματα αὐτὸν διοικῆσαι,) ἀλλὰ περὶ τῶν συνιστάντων τὴν εὐνομίαν βουλεύσται.

\*\*\*\*\*\*\*\* Καὶ δλως πάντες οἱ τοιοῦτοι τὸ μὲν τέλος ὑποτιθέασι, ζητοῦσι δέ, πῶς καὶ διὰ τίνων ἀφίζονται πρὸς αὐτό. Καὶ πολλῶν όντων δι' ὧν ἐστι τυχεῖν τοῦ σκοποῦ, ζητοῦσι διὰ τίνος ρᾶστα καὶ καλλιστα τὸ τέλος εὐρήσουσιν. "Οταν δὲ δι' ἐνὸς ἐνδέχηται μόνου, Itaque tres rerum omnium causæ sunt, natura, necessitas, fortuna: quibus accedit mens et quæcunque per hominem fiunt, velut artes aliæque actiones. Jam vero neque de iis quorum natura, nec de iis quorum necessitas aut fortuna causa est, deliberare solent homines, sed de iis tantum, quorum disciplina aliqua humana causa es. aid actio.

Sed neque de omnibus disciplinis humanis deliberare homines solent. Quippe in doctrinis exquisitis suaque vi contentis deliberationi sive consultationi locus non est: verbi gratia de litteris non consultamus, quia quon.odo scribendum sit non ambigimus; siquidem satis nota res est et definitæ sunt litterarum formæ.

At vero de iis quæ opera nostra fiunt, quum diversis modis fieri queant, deliberamus. Exempli gratia de actionibus medicis, quæ non admodum definitæ sunt, aut de rebus pecuniariis, (quia multis modis pecuniam quærere licet,) aut de gubernandi arte, aut gymnastica: et magis de rebus ad gubernandi artem quam ad gymnasticam pertinentibus consultamus, siquidem minus subtilis est gubernandi ars: ac de reliquis similiter.

Sed in artibus magis quam in doctrinis consultationi locus est: magis enim dubitamus in artibus, quia minus definitæ sunt quam dóctrinæ.

Porro de iis quæ ut plurimum accidere possunt, deliberare consuevimus; quum vero horum incerta est ratio, vel quum quomodo eventura sint, et in quibus, non apparet, ibi rursus definita non potest esse deliberatio.

Quare et consiliarios assumimus, quum de rebus magnis deliberamus : quia nobis ipsis diffidimus, tanquam non satis idoneis qui de tanto negotio judicemus.

Ac deliberamus quidem non de finibus, sed de iis quæ ad fines spectant. Neque enim medicus de restituenda ægro sanitate deliberabit (quia non potest aliam rem respicere, ac propterea deliberatione non eget,) sed de iis quæ ad sanitatem conferunt, quæ non uno modo tieri possunt, deliberat : similiter et orator non de suasione, sed de iis quæ ad persuadendum accommodata sunt deliberabit : neque vir civitatis regendæ peritu; convocat senatum, ut de bonis legibus judicet : (quippe opor. tet eum bene rempublicam administrare,) sed de iis quæ ad constituendas bonas leges valent deliberabit.

Denique omnes qui tale quid agunt, finem quidem sibi proponunt, sed quemadmodum et quibus rebus cum assequi possint, quærunt. Quumque multi sint modi quibus quod expetimus consequi liceat, quo pacto facillime et optime ad calcem perveniamus, inspiciunt. At

τότε οὐ τοῦτο ζητοῦσιν, ἀλλὰ τὸν τρόπον πῶς χρησόμεθα αὐτῷ, καὶ τίνα πρᾶξιν μεταχειρισάμενοι, ħ διὰ τούτου τοῦ τέλους τευξόμεθα. Καὶ πάλιν ἐκείνην τὴν πρᾶξιν διὰ τίνος ἐργασόμεθα, κἀκεῖνο διὰ τίνος, ἔως ὰν ἔλθωμεν ἐπὶ τὸ ἀμέσως γινόμενον, καὶ οὐ δι' ἄλλου. ὅ ἐστι τὸ πρῶτον αἴτιον τοῦ τέλους, ὅπερ τελευταῖον εὐρίσκεται. Οὕτω γὰρ ὁ βουλευόμενος ἀπὸ τοῦ τέλους ἀρχόμενος, διὰ τῶν πρὸς τὸ τέλος ὁδεύει, μέχρι τοῦ πρώτου αἰτίου τὴν πρᾶξιν πᾶσαν ἀναλύων, καθάπερ οἱ μαθηματικοὶ τὰ διαγράμματα.

Εστι τοίνυν ή μέν βούλευσις ζήτησίς τις· πάσα δὲ ή ζήτησις ούχ έστι βούλευσις. Καίτοι, καθώς είρηται, τρόπον τινά δμοίως καὶ δ βουλευόμενος, καὶ δ μαθηπατιχός αναλύει. και ο ξαχατον εύρισκεται αναλύοντι τουτο έργον πρώτον γίνεται τῷ βουλευομένψ. χαθάπερ ο μαθηματικός, πρός δ έσχατον αφίξεται αναλύων, τοῦτο ὑποτιθείς, καὶ ἀπὸ τούτου διὰ τῶν ἄλλων δδεύων, αποδείχνυσι το προχείμενον. Καὶ άμφω δε ει αναλύοντες άδυνάτοις έντύχοιεν, άφίστανται τοῦ ζητήματος. Οἶον, εἰ χρημάτων δεήσει πρὸς τὸ ζητούμενον τέλος, δ τούτων άνευ ούχ ένι γενέσθαι, άδύνατον δὲ φανείη ταῦτα πορισθηναι, περί τοῦ τρόπου ούχετι ζητούσιν, άλλ' ἀφίστανται εί δὲ δυνατόν, έγχειρούσι πράττειν. Έχεινα δε δυνατά χαλούμεν, ά οι, ψπωλ λενοιτ, αλ. τα λαυ οια των φιγων τυομον τινά δι' ήμων γίνονται ή γάρ αίτία και τούτων έν ήμεν έστι βουλευόμεθα δέ, χαθώς εξρηται, ποτέ μέν περί των δργάνων, ποτέ δε περί της χρήσεως αὐτων. και άπλος, ποτε μεν περί των φερόντων είς το τέλος πῶς ἄν ληφθεῖεν, ποτέ δὲ περὶ τοῦ τρόπου πῶς χρησόμεθα αὐτοῖς, ή διὰ τίνος.

\*\* Φαίνεται δή ἀπὸ τῶν εἰρημένων, μἡ εἶναι τὸ τέλος βουλευτόν. Βουλευτὰ μὲν γάρ εἰσιν, ὧν κύριος ὁ ἀνθρωπός ἐστι ποιῆσαι ἡ μή· ὧν δὲ ὁ ἀνθρωπος κύριος ἐστιν, ἐκεῖναι πράξεις ἀνθρώπιναι εἰσιν αὶ δὲ ἀνθρώπιναι πράξεις ἀλλων ἔνεκα γίνονται ἀ δὲ ἄλλων ἔνεκα γίνονται, οὐκ εἰσὶ τέλη· ¹ τὸ βουλευτὸν ἄρα οὐκ ἔστι τέλος. Οὖτε τοίνυν τὸ τέλος ἐστὶ βουλευτόν οὖτε τῶν πρὸς τὸ τέλος, ὅσα καθ΄ ἔκαστα· οἶον, εἰ ἀρτος τοῦτο, εἰ πέπεπται, εἰ πεποίηται ὡς δεῖ· ταῦτα γὰρ αἰσθήσει γινώσκομεν, οὐ βουλῆ καὶ κρίσει· εἰ δὲ περὶ τούτων ἀεὶ βουλεύσεται, εἰς ἄπειρον ἤξει.

ρετόν ἐστι βουλευτὸν ἀρισμένον τοῦτό ἐστι. Τὸ δὲ προαιρετόν ἐστι βουλευτὸν ὡρισμένον τὸ γὰρ ἀπὸ τῆς βουλῆς προχριθὲν προαιρετὸν χαλεῖται: μετὰ γὰρ τὸ προχρῖναι δ δέον γενέσθαι, οὐχέτι περὶ τοῦ πράγματος βουλευόμεθα, ἀλλὰ γινώσχομεν ὡρισμένως ὡς δεῖ ποιεῖνἀνάγομεν γὰρ τὴν μὲν τοῦ πράγματος τοῦ ζητουμέἀρχὴν εἰς τὴν ἡμετέραν βούλησιν: τὴν δὲ ἡμετέἀρχην τῆς πράξεως. Τοῦτο δὲ δῆλον καὶ ἀπὸ τῶν ἀρχαίων πολιτειῶν, ἀς "Ομηρος ἐν ταῖς ῥαψωβίαις vero quando unus tantum modus est, tum non hoc quaerunt, sed qua ratione eo utamur, et quid poissimum agendo, eo quo volumus perveniamus. Rursuque illam actionem quo pacto suscipiamus, atque illad qua ratione, donec pervenerimus ad id quod per se, non per aliud fit; quæ prima finis causa est, ad quam postremo pervenitur. Sic enim qui deliberat rem a fine auspicans, per ea quæ ad finem spectant progreditur, ita ut totam actionem usque ad primam causam resolvat, sicut figuras suas mathematici.

Est ergo consultatio quæstio aliqua: nec omnis tamen quæstio est consultatio. Verum aliquatenus, ut jam dictum est, similiter atque mathematicus is qui deliberat resolvit : et quod postremum in resolutione invenitur, hoc primum consultanti opus est : quenadmodum ad quod ultima resolutione pervenit mathematicus, hoc posito, inde per reliqua progrediens, id de quo agitur certis argumentis demonstrat. Sed et uterque si in aliquid quod fieri nequit inciderit, querere desistit. Exempli gratia, si pecunia sit opus ad finem, quem nobis proponimus, assequendum, quem sine illa assequi nequeamus, nulla autem ejus pecuniæ nobis facienta ratio iniri possit, de cogendæ illius modo non amplius quærunt homines, sed a quæstione desistunt : sin autem iniri queat ratio, rem ex sententia conficere aggrediuntur. Ea autem fieri posse putamus, que per nos possunt fieri : (nam et quæ per amicos nostros, aliquo nodo per nos fiunt, quia et horum causa in nobis est:) alias autem, sicut dictum est, de instrumentis, alias vero de usu corum deliberamus, denique nunc de iis quæ ad finem tendunt, quo pacto comparari possint. nunc de modo quo uti iis queamus, aut per quen.

Ex iis ergo, quæ dicta sunt, apparet de fine ipso consultari non posse. Siquidem de fis rebus, quæ in hominis potestate sunt, adeo ut vel agere es vel aou agere queat, consultatio est: quæ vero in hominis potestate sunt actiones, sunt humans en thumans vero ctiones aliarum rerum causa suscipiuntur: at quæ aliarum rerum causa fiunt, non sunt fines: ergo id de que deliberatur non est finis. Jam vero nt in deliberationem finis non cadit, ita nec quæ ad finem pertinent, si sint aingularia; verbi gratia, an hoc sit panis, an sil ils coctus aut factus ut oportet: hæc enim sensu judicemus, non consilio et judicio: nam si quis de his scupt deliberare volet, in infinitum abibit.

Quod igitur in deliberationem cadit, hoc est. Celerum illud quod nobis propositum est, quamquam in deliberationem cadit, tamen jam definitum est: quod enim consulto reliquis præpositum est, id propositum appellatur: quia postquam semel id quod fieri oporte reliquis prætulimus, non amplius de re deliberamas, sed jam definite quomodo agendum sit novimus: quippe rei quam quærebamus principium ad nostram voluntatem revocamus: nostrum vero et judicium et voluntatem ad animi propositionem, quæ principium jam acio-

<sup>\*</sup> Φαίνεται δὲ ή μὲν ζήτησις οὐ πᾶσα είναι βούλησις κτλ. — \*\* "Εοικε δὲ καθάπερ είρηται κτλ. — \*\*\* Βουλευτόν  $^{ik}$  καὶ προαιρετόν τὸ αὐτό , κτλ.

ξιιιμεῖτο εἰσάγει γὰρ τοὺς βασιλεῖς μετὰ τὴν βουλὴν τὸ προχριθὲν ἀπαγγέλλοντας τῷ δήμῳ, ὥσπερ τῆ προαιρέσει, ὧστε πραχθῆναι. Ἐπεὶ τοίνυν τὸ προαιρετὸν βουλευτόν ἐστιν, ὀρεκτὸν τῶν ἐφ' ἡμῖν δηλονότι, ὁ μετὰ τὴν βουλὴν ὀρεγόμεθα δυνάμενοι τοῦτο ποιῆσαι, φανερόν, ὅτι ἡ προαίρεσις εἴη ἀν ὁρεξις βουλευναὴ τῶν ἐφ' ἡμῖν. Ἐκ τοῦ βουλεύσασθαι γὰρ κρίναντες, ὀρεγόμεθα κατὰ τὴν βούλησιν. Οδτος μὲν οὖν ὁ ὁρισμὸς τῆς προαιρέσεως ὡς ἐν τύπῳ. Εἴρηται δὲ καὶ περὶ ποῖά ἐστιν. ὅτι τὰ-πρὸς τὸ τέλος.

(Scripsi: \* ποϊόν τί ἐστι] vulgo ποϊον τί ἐστι.

- " οὐδὲ περὶ τῶν ἀπὸ τῆς τύχης] cod. οὐδὲ τῶν ἀπὸ τῆς τύχης. - " τὸ δὲ βουλεύεσθαί ἐστι] vulgo τὸ δὲ βουλεύεσθαι ἐστὶ. - " διαγνῶναι] cod. διαγνῶσαι. - " ἄλλο τι] vulgo ἄλλό τι. - " γνῷ] cod. γνῶ. - " ε ἐνδέχηται] cod. ἐνδέχεται. - " τίνα πρᾶξιν μεταχειρισάμενοι] cod. τίνι πράξει μεταχειρισάμενοι. " οὐκ εἰσὶ τέλη] cod. οὐκ εἰσὶν τέλη. - )

# Κεφ. ε'.

#### Περί βουλήσεως και βουλητού.

\* Δει δὲ καὶ περὶ τῆς βουλήσεως εἰπεῖν ήδη. "Οτι μὲν εὖν ἡ βούλησις τοῦ τέλους ἐστίν, ἀπὸ τῶν προειρημένων ἐδείχθη ἀμφισδητεῖται δὲ πότερον παντὸς τέλους, οὖ τις ἀν ἐθέλοι τυχεῖν, ἡ βούλησίς ἐστιν, \* ἡ τοῦ ἀγαθοῦ μόνου.

\*\* Καὶ τοίνυν οι μέν λέγουσιν αὐτην τοῦ ἀγαθοῦ τόνου οι δὲ τοῦ δοχοῦντος, ἢ ὅντος δὲ ἢ μὴ ὄντος.

\*\*\* Συμδαίνει δὲ τοῖς μὲν λέγουσι τὸ ἀγαθὸν μόνον βουλητὸν εἶναι τὸ κακὸν λέγειν μὴ εἶναι τῷ μοχθηρῷ Βουλητόν καίτοι βουλητόν ἐστιν αὐτῷ.

\*\*\*\* Τοῖς δὲ λέγουσι τὸ δοχοῦν ἀγαθὸν ἐκεῖνο εἶναι τὸ βουλητόν, οὐ δι' ἑαυτό, ἀλλὰ μόνον τὸ ἐκάστφ δοχοῦν, ἐπειδὴ ἄλλῳ ἄλλο δοχεῖ ἄγαθόν, καὶ τὸ αὐτὸ τῷ μὲν ἀγαθὸν δοχεῖ, τῷ δὲ καχόν, ἢ ὁ αὐτὸς ἄνθρωπος τὰ ἐναντία ἀγαθὰ νομίζει πολλάχις, καὶ οὕτως οὐδὲν ἔσται βουλητὸν φύσει καὶ δι' ἑαυτό.

χόν. Εξ δὲ ταῦτα οῦ δοκεῖ εἰκότα εἶναι, ἐκεῖνο ἐροῦκεν βουλητὸν μὲν εἶναι φύσει καὶ ἀληθεία καὶ δι' ἑαυτό,
τὸ ἀγαθόν πὴ δὲ καὶ ἐκάστιν Εἰ γὰρ καὶ τῆ ἀληθεία
κοῦν ἀγαθόν βουλητόν ἐστιν. Εἰ γὰρ καὶ τῆ ἀληθεία
κοῦν ἀγαθόν ἀλλὰ κατά τινα περίστασιν ἀγαθόν
ἔστιν οἶον τὸ λωποδυτεῖν κακὸν μέν ἐστι τῆ φύσει,
τῷ λωποδύτη δέ, καὶ κατά τινα καιρόν, ἀγαθόν διὰ
τοῦτο καὶ δοκεῖ ἀγαθὸν ἀπλῶς εἶναι· καθόσον δὶ ἀγαθὸν καὶ βουλητόν ἐστιν. Ὠστε συμδαίνει τὸ δοκοῦν
γαθὸν πὴ εἶναι ° βουλητόν· τῷ μὲν οῦν σπουδαίφ τὸ
τυκόν.

nis est. Quod vel ex antiquis civitatum formis, quas Homerus in carminibus imitabatur, apparet : quoniam reges dimisso senatu, quæ optima visa essent, populo denuntiantes introducit, capto videlicet consilio ut agerentur. Quando igitur id quod nobis propositum est in deliberationem cadit, qua rem in nostra potestate sitam appetimus, quam post deliberationem appetere solemus, quum ad eam agendam valeamus : patet animi propositionem esse appetitionem deliberativam eorum quæ in potestate nostra sunt. Nam postquam consultatione adhibita judicavimus, tum ei consultationi convenienter appetimus. Hæc igitur incondita quædam animi propositionis definitio est. Sed et quibus in rebus versetur jam dictum est : in iis nimirum, quæ ad finem pertinent.

#### Cap. V.

De voluntate et de co quod sub voluntatem cadil.

Sed et de voluntate jam disserendum est. Voluntatem ergo ultimi seu finis esse, ex iis quæ supra diximus efficitur: jam vero utrum cujuslibet sit finis nobis propositi, an boni tantum, ambigitur.

Alii ergo dicunt eam boni tantum esse : alii ejus, quod videtur bonum, sive sit, sive non sit.

Contingit autem illis, qui solum bonum sub voluntatem cadere dicunt, ut malum sub improbi voluntatem cadere negent, quamvis hoc sub ejus voluntatem cadat.

Quodsi quis dicat illud, quod videtur bonum cadere sub voluntatem, non per se, sed quia cuique tantum videtur tale, quoniam alii aliud videtur bonum, atque idem alii bonum, alii malum videtur, aut idem homo contraria sæpe bona existimat, nihil natura et per se sub voluntatem cadet.

Sed si hæc non videntur probabilia, illud dicemus, natura sua et revera et per se snb voluntatem cadere id quod sit bonum : aliquatenus vero et sub singulorum hominum voluntatem cadere id quod specie duntaxat bonum sit. Quamvis enim revera bonum non sit, pro ratione temporum tamen bonum est : verbi gratia, spoliare natura sua malum est, at spoliatori et pro tempore bonum : quare et simpliciter bonum videtur : quatenus vero bonum est, etiam sub voluntatem cadit. Quo fit, ut quod specie bonum est, aliquatenus etiam sub voluntatem cadat : viro bono igitur id quod revera bonum est optabile videtur, malo autem quidquid fors obtulerit.

<sup>\*</sup> Dap. 4. ή δὲ βούλησις ατλ. — \*\* Δοαεῖ δὲ τοῖς μὲν ατλ. — \*\*\* Συμδαίνει δὲ τοῖς μὲν ατλ. — \*\*\*\* Τοῖς δ' αὐ τὸ φαινόμενον ατλ. — \*\*\*\*\* Εὶ δὲ δὴ ταῦτα μὴ ἀρέσαει ατλ.

\* "Ω οπερ έχει και έπι των σωμάτων" τοις μέν εγιαίνουσι καὶ εὖ ἔχουσι τὰ σώματα ύγιεινὰ ὸοκεῖ τὰ κατὰ αλήθειαν ύγιεινά, τοῖς δε ἐπινόσοις ἔτερα. όμοίως δε καί πιχρά χαὶ γλυχέα, τοῖς μὲν ὑγιαίνουσι τὰ ὄντα πιχρά τῆ φύσει καὶ γλυκέα τοιαῦτα δοκεῖ. ὁμοίως καὶ θερμά και βαρέα, και των άλλων έκαστα· τοῖς δὲ νοσοῦσι τάς αλοθήσεις έτεροία. Ούτω τοίνον καλ έπλ των άγαθων καί ήδέων καί κακών. Ο μέν σπουδαΐος τά όντα νομίζει καὶ τὰ ἀληθῆ, ὁ δὲ φαῦλος τάναντία πολλάχις καθ' έχάστην γάρ τῶν ψυχιχῶν διαθέσεών ἐστί τι <sup>d</sup> ίδιον άγαθὸν καὶ ήδύ. Καὶ τούτω διαφέρει τῶν φαύλων ό σπουδαΐος, ὅτι διαχρίνει τὸ ἀγαθὸν τοῦ ήδέος, και τὸ ἀληθὲς ἐν πᾶσιν δρῷ, καθάπερ κανὼν καί μέτρον αὐτῶν γινόμενος οί δὲ φαῦλοι, μή δυνάμενοι τὸ ἀληθές συνιδεῖν, ὑπὸ τῆς ἡδονῆς ἀπατῶνται, νομίζοντες άγαθά τὰ ήδέα, οὐχ ὄντα φύσει άγαθά. όμοίως δε και τα λυπηρά φεύγουσιν, ούκ όντα φύσει πονηρά και φευκτά. -

(Scripsi : ἐστιν] cod. ἐστι. — ʰ πὴ] cod. πῆ.
— ° πὴ εἶναι] cod. πῆ εἶναι. — ⁴ διαθέσεών ἐστί τι]
cod. διαθέσεων ἐστί τι. —)

# Κεφ. ς'.

"Οτι καὶ ή άρετη καὶ ή κακία έκούσιον.

\*\* Έπεὶ δὲ τὰ μὲν τέλη βουλητά, τὰ δὲ πρὸς τὰ τέλη βουλευτά και προαιρετά, φανερόν δτι αι πράξεις αί περί τὰ βουλευτά καὶ προαιρετά κατά προαίρεσιν είεν αν καὶ έκούσιοι. Τοιαῦται δὲ αί κατ' ἀρετὴν πράξεις. περί γάρ τὰ βουλευτά καὶ προαιρετά γίνονται. Έρ' ημίν άρα έστιν ή άρετη και ή κακία αί γάρ πράξεις, δι' ὧν έθίζομεν έαυτοὺς εἰς τὴν ἀρετήν, προαιρεταί καὶ ἐφ' ἡμῖν εἰσιν. Εἰ δὲ τὸ πράττειν τὸ ἀγαθὸν ἐφ' ήμιν, και τὸ μή πράττειν ἐφ' ήμιν ἐστιν' ἐν οίς γὰρ τὸ μή, καὶ τὸ ναί. Καὶ εἰ τὸ πράττειν τὸ ἀγαθὸν ἐφ ήμιν έστιν, άγαθόν όν, και τό μη πράττειν αὐτό, αίσχρόν ὄν, ἐφ' ήμῖν ἔσται καὶ εἶ τὸ μὴ πράττειν τὸ χαχόν, άγαθὸν ὄν, ἐφ' ἡμῖν ἐστι, καὶ τὸ πράττειν τὸ κακόν, αἰσχρὸν ὄν, ἐφ' ἡμῖν ἐστι. Ταῦτα δὲ ἡμᾶι άγαθούς ή κακούς ποιεί. ώστε έρ' ήμίν έστι το έπιειχέσιν είναι ή πονηροίς.

\*\*\* Το δὲ λέγειν ὡς οὐδεὶς ἐκὼν πονηρός, οὐδ' ἄκων μακάριος, τὸ μὲν ἀληθὲς δοκεῖ, τὸ δὲ ψεῦδος. Τὸ μὲν γάρ, ὡς οὐδεὶς ἄν γένοιτο μακάριος ἄκων, ἀληθές ψεῦδος δὲ τὸ πρῶτον. Ἡ γὰρ μοχθηρία οὐδαμῶς ἀκούσιον δέδεικται γὰρ ἀπὸ τῶν εἰρημένων, τὸν ἄνθρωπον ἀρχὴν εἶναι τῶν ἰδίων πράξεων. ὧν δὲ αῖ ἀρχαὶ ἐν ἡμῖν, ταῦτα ἐφ' ἡμῖν ἐστι καὶ ἐκούσιαν ὡστε διὰ τοῦτο πᾶσαν ἀνθρωπίνην πρᾶξιν ἐκούσιον εἶναι ὁμοίως τήν τε ἀγαθλ καὶ τὴν πονηράν. Τούτω δὲ τῷ λόγω καὶ οἱ ἰδιῶται καὶ οἱ νομοθέται μαρτυροῦσι, δι' ὧν πράττουσι.

Eadem etiam corporum ratio est : quippe valentii et bene constitutis corporibus salubria videntur que icvera talia sunt, ægris autem alia: similiter tum amara tum dulcia; nimirum valentibus natura sua que amara et dulcia sunt reapse talia videntur esse : eodemque modo calida et gravia et cæterorum unumquidque : iis vero, quorum sensus hebetati sunt, alia. Eadem ergo etiam bonorum, jucundorum et malorum ratio est. Etenim vir bonus quæ reapse talia sunt vera quoque existimat : at malus sæpe contraria : singulis scilicet animi affectionibus peculiare quid, quod bonum et jucandum est, convenit. Cæterum vir probus ab improbis hoc quoque differt, quod bonum a jucundo discernit, atque in omnibus rebus verum perspicit, quasi earum norma sit ac mensura : contra improbi quum verum intelligere nequeant, voluptate decipiuntur, quippe qui bona esse existiment quæ jucunda sunt, quamvis natura sua hona non sint : eodemque modo molesta vitant, etiamsi natura sua nec mala sint nec vitanda.

# Cap. VI.

Utrumque, et virtutem et vitium, voluntarium esse.

Quum fines sub voluntatem cadant, de iis autem quæ ad fines pertinent et consultari et consilium capi possit, manifestum est, eas quoque actiones que in utroque versantur genere, et consilio consentaneas et voluntarias esse. Tales autem actiones honestæ sunt: quia ad res, de quibus tum consultari tum consilium capi potest, spectant. I taque virtus in nostra est polestate hand secus atque vitium : namque eæ actiones. quibus virtuti assuescirnus, arbitraria atque in nostra potestate sunt. Quodsi in nobis situm est, ut honestum quid ag unus, erit etiam in nobis situm, ut non agamas nam penes quos est non agendi potestas, penes eos eliata agendi erit. Ac si in nostra est potestate, honestum aliquid agere, quod bonum sit, etiam non agere illud quod turpe sit, in nostra erit potestate : præterea si malum ficinus vitare, quod bonum est, in nostra est potestate, etiam male facere, quod turpe est, in nostra crit potestate. Hæc autem sunt, quæ bonos nos efficient aut malos; quamobrem in nobis situm est, ut probiant improbi simus.

Jam vero dicere, neminem sponte esse improbum aul invitum felicem, partim verum, partim falsum videlur. Nam posterius illud, neminem invitum fieri felicem. verum est, falsum autem est prius. Improbitas eum minime est invita: etenim verbis præcedentibus salis probavimus, hominem actionum suarum esse principium: quorum vero penes nos sunt principia, hæc in potestate nostra et voluntaria sunt: qua mobrem facimo omne ab hominibus factum, sive bonum sive malum, voluntarium est. Hanc autem sententiam et privati bo-

<sup>\* &</sup>quot;έλσπερ καὶ ἐπὶ τῶν σωμάτων κτλ. — \*\* Cap. 5. ὄντος δὴ βουλητεῦ μὲν τοῦ τέλους κτλ. — \*\*\* Τὸ δὲ λέγει ὡς οὐὸεὶς ἐκὼν πονηρός κτλ.

καὶ γὰρ τιμωροῦνται μέν καὶ χολάζουσι τοὺς ποιοῦντας τά πονηρά, εάν μη ποιώσιν έτέρωθεν βιασθέντες, ή άγνοοῦντες άγνοιαν ής ούχ είσιν αίτιοι α αύτοί χαθάπερ εί τις μεθύων πονηρόν τι ποιήσειεν άγνοήσας. ούτος γάρ και της άγνοίας αίτιος έγένετο έαυτῷ τοὺς δὲ τὰ χαλὰ πράττοντας τιμῶσιν , ἵνα τοὺς ἄλλους προτρέψωνται μέν έπὶ τὰ ἀγαθά, χωλύσωσι δὲ ποιεῖν τὰ φαῦλα. "Όθεν δηλον, δτι νομίζουσιν ἐφ' ἡμιν είναι πονηροίς τε είναι και γενέσθαι άγαθοίς, και διά τοῦτο πείθειν τὰ τοιαῦτα ἐπιχειροῦσιν. "Α γὰρ μήτε ἐφ' ήμιν έστι, μήτε έχούσια, ούδεις προτρέπεται πράττειν νούν έχων· οὐδείς γάρ πείθει τινά μή θερμαίνεσθαι, ή άλγεῖν, ή πεινῆν, ή άλλο δτιοῦν τῶν τοιούτων, ων ούκ έσμεν ο αύτοι κύριοι ού γάρ δυνατόν γενέσθαι τὸ πλέον ἀπὸ τῆς παρακλήσεως, οὐδ' αν αὐτοὶ οί παρακαλούμενοι σφόδρα βουλώμεθα οὐοἐν γάρ ήττον πεισόμεθα αὐτά. Όμοίως δὲ καὶ εἴ τις άχων άγνοει μή δυνάμενος είδεναι, τοῦτον οὐδείς προτρέψεται δυνηθηναι είδεναι ου γάρ έστιν έπ' αυτώ είδεναι και άγνοειν ος δε αίτιός εστιν εαυτώ της άγνείας δι' ής ἐποίησε τὸ πονηρόν, χολάζεται καὶ γάρ έχουσίως φαίνεται άγνοῶν, ὅτι ἐπ' αὐτῷ ἐστιν εἰδέναι καὶ ἀγνοεῖν. Καθάπερ ὁ μεθύων, ἢ ὁ δι' ἀμέλειαν άγνοων τὸν νόμον, δν ἐδύνατο ράοιως μαθείν κάκεινος γάρ αἴτιός ἐστιν ἑαυτῷ καὶ τῆς ἀγνοίας καὶ τῆς μογθηρίας, και έκων έστι μογθηρός διμοίως δε και έπι τῶν ἄλλων, & δυνατόν μαθεῖν, οὐ γινώσχοντες άμαρτάνομεν· καὶ τούτων ένεκα δίδομεν ο δίκην τοῖς νομοθέταις. Κύριοι γάρ έσμεν τοῦ μή άγνοεῖν, ότι έφ' ήμιν έστι μη άμελειν, άλλα έπιμεληθήναι μαθείν.

\* Εί δέ τις καὶ τοιοῦτός ἐστιν, οἶος μὴ δύνασθαι ἐπιμεληθήναι, οὐ διὰ τοῦτο φεύζεται τὴν δίκην· κολασθήσεται μέν οὖν διά τοῦτο. ὅτι καὶ τοῦ μὴ δύνασθαι ἐπιμεληθῆναι αὐτὸς ἑαυτῷ αἴτιος ἐγένετο, ἀκρατῶς και ανειμένως διαιτώμενος αφ' ής διαίτης και οί πλείους μοχθηροί γίνονται, καὶ άδικοι, καὶ ἀκόλαστοι. Καὶ γάρ γίνονται μέν καὶ ἀπὸ τῶν ἀδίκων καὶ ἀκολάστων πράξεων έθιζόμενοι, άδιχοι καλ ακόλαστοι. γίνονται δὲ καὶ δταν αὐτὸ μὲν μὴ προκείμενον ἔχωσι τὸ χαχουργείν, ζώσι δέ βίον ἀνειμένον χαὶ τρυφή γαίρωσιν. ἀπὸ ταύτης γὰρ τῆς διαίτης καὶ ἐπὶ τὸ καχουργείν έρχονται. 'Αεὶ γὰρ ἀπὸ τῶν ἐνεργειῶν ἐθιζόμενοι, καθώς προείρηται, πονηροί ή άγαθοί γινόμεθα, ή άλλην τινά έξιν λαμβάνομεν. Καθάπερ δρώμεν καί τους εθέλοντας γυμνικούς γενέσθαι, ή άλλην τινά πράξιν ή άγωνίαν άσχησαι, ένεργοῦντας καὶ γυμναζομένους εν πράξεσι, δι' ών είς έχεινα αφίξονται. Καὶ οὐδείς άγνοει, ότι άπὸ τῶν ἐνεργειῶν εἰς έξιν ἐρχόμεθα κακιών ή άρετων, εί μή λίαν είη άναίσθητος. Εί δὲ τυῦτο δηλον άπασι, φανερόν έστιν ότι πάντες γινώσχουσι τὰ ξαυτῶν ἔργα χαὶ τὰς πράξεις, εἶτε πρὸς χαχίαν φέρουσιν, είτε πρὸς ἀρετήν εἰδότες δὲ ὰ ποιοῦσιν,

mines et legum latores re ipsa confirmant : siquidem castigant supplicioque afficiunt eos qui flagitia admittunt, nisi forte aliunde coacti, iis se inquinarunt, aut per imprudentiam, cujus ipsi culpam non sustinent: ut si quis ebrius imprudenter fædum facinus in se consciverit : qui tamen imprudentiæ suæ culpam sustinet : eos vero qui res bene gesserint, omni honore prosequuntur, ut cæteros cum ad rectas actiones excitent, tum a maleficiis deterreant. Unde manifestum est, existimare eos, in nobis situm esse, ut vel improbi simus, vel probi, ideoque talia persuadere aliis conantur. Nempe qua neque in nostra potestate sunt, neque voluntaria, ad ea agenda nemo prudens nos impellit: neque enim quisquam alteri persuadcat, ut ne calescat, vel ut doleat, vel etiam esuriat, vel aliud quid tale, quod non est in nostra potestate: quoniam nihil hujusmodi efficit adhortatio, quamvis hoc vehementer optet qui admonetur: nihilo enim minus ea perferemus. Similiter si quis invitus aliquid ignorat quod scire non potest, hunc nemo adhortabitur, ut possit scire, quia non est in eo situm, ut aut sciat aut ignoret : qui vero ignorantiæ suæ culpam sustinet, unde natum est illud malum, supplicio afficitur : sponte enim ignorare videtur, in ipso situm esse, ut vel sciat vel ignoret. Velut homo ebrius aut per incuriam ignarus legis, quam discere facile poterat : nam et ille ignorantiæ sibi illius et improbitatis auctor est, volensque est improbus : item in cæteris, quæ scire poteramus, si ignoremus ea, peccare dicimur : ideoque pœnam legum latoribus damus. Nimirum in nostra potestate est non ignorare illa, quia in nobis situm est, ut vitemus negligentiam, operamque in eorum investigatione ponamus.

Quodsi quis talis est, ut diligentiam adhibere non possit, non tamen propterea pænam subterfugiet : scilicet vel idcirco supplicio afficietur, quia illius etiam negligentiæ quam vitare amplius nequit, ipse causam sustinet, quippe qui incontinenter et dissolute vivat : qua vitæ degendæ ratione improbi plerique injustique evadunt et intemperantes. Etenim injusti et intemperantes fiunt, quum in actionibus injustis et intemperantibus versantur: et quoties ne hoc quidem propositum habent, ut flagitia admittant, sed quum dissolutam agunt vitam luxuque diffluunt, ab hoc vitæ genere profecti etiam ad flagitia et scelera transeunt. Semper enim actionibus, sicut dictum est, assuefacti, mali aut boni evadimus, vel alium quendam habitum induimus. Sicut videmus eos qui in gymnicis ludis excellere volunt, aut aliam quandam actionem suscipere, aut certamen inire, quum perpetuo in eorum actione et exercitatione versentur, quibus se ad illam laudem perventuros existimant. Neque quisquam ignorat, ipsis actionibus nos virtutis aut vitii habitum induere, nisi qui plane est stupidus. Quodsi hoc omnibus perspicuum est, apparet omnes de operibus suis et actionibus judicare posse, sive ad vitium, sive

<sup>\*</sup> Άλλ' Ισως τοιουτός τίς έστιν ώστε μή έπιμεληθήναι πτλ.

έχόντες είσλυ ή άγαθοί, ή πονηροί. Πάνυ γάρ έστιν άλογον, τὸν ἀδικοῦντα λέγειν ὅτι οὐ βούλεται ἄδικος είναι, ή τὸν ἀχόλαστον δτι οὐ βούλεται ἀχολασταίνειν: εί γάρ και βουλόμενος δίκαιος και σώφρων γενέσθαι οὐ δύναται τῷ μαχρῷ ἔθει χρατούμενος, χαὶ οὕτως έχων έστι πονηρός. Καὶ γὰρ καὶ ὁ διαίτη διεφθαρμένη χρώμενος και άπειθων τοῖς ιατροίς και διά τοῦτο νοσήσας, έχὼν μὲν νοσεῖ· χαὶ γὰρ ἐπ' αὐτῷ ἦν ἡ δίαιτα· βουλόμενος δε άπαλλαγήναι, οὐ δύναται πρίν μέν γάρ νοσῆσαι, ἐπ' αὐτῷ ἦν τὴν ὑγίειαν φυλάττειν προεμένω δε δια της ακρατούς διαίτης d ούκ έστιν επ' αύτῷ την υγίειαν επαναγαγείν. "Ωσπερ λίθον μέν τις δύναται κατά πελάγους άφεῖναι, άφεὶς δὲ οὐ δύναται πάλιν έπαναλαδείν. άλλ' δμως έχων έρδιψε τον λίθον, έπ' αὐτῷ γὰρ ἦν ρῖψαι \* καὶ μή. Οτοω τοίνον καὶ έπί τοῦ ἀδίχου και τοῦ ἀχολάστου. πρὸ μέν γάρ πονηρούς γενέσθαι καὶ εἰς ταύτην τὴν έξιν ἐλθεῖν, ἐξῆν μή γενέσθαι γενόμενοι δε ού δύνανται μή είναι. Ού μόνον δὲ αξ ψυχικαὶ κακίαι ξκούσιοί εἰσιν, άλλ' ἐνίοις τῶν ἀνθρώπων καί τινες σωματικαὶ έκουσίως γίνονται, δι' άς και επιτιμώνται τοις μεν γάρ κατά φύσιν αιαχροίς ουρείς εμιτιτά Λουλ έχων. τοις ος ρι, αλημνασίαν, χαὶ ἀμέλειαν, ἢ μοχθηρίαν τὰ σώματα διαφθείρασι, τούτοις μεμφόμεθα' ός μέν γάρ ἀπὸ φύσεως τυφλός, ή ύπο νόσου, ή ύπο πληγής, τοῦτον οὐκ όνειρίζοιτεν ' φγγφ ιταγγολ εγεοπίτεν. ος ος ξε οιλοφγολίας" ή άλλης τινός μοχθηρίας διέφθειρε τοὺς δφθαλμούς, τούτω μεμφόμεθα, καὶ ἐπιτιμώμεν. Φαίνεται τοίνυν, δτι τῶν σωματικῶν κακιῶν αἱ μέν έκούσιοι καὶ ἐφ' ήμιν έπιτιμώνται, αί δε ακούσιοι οὐδαμώς. "Ωστε καί ξπί των άλλων ουτως αν έχοι. ας μέν γάρ χολάζομεν, και ύπερ ών οι τιμωρίαι, πάσαι είσιν έχούσιοι και έφ' ήμιν, αί δὲ μή τοιαῦται, ἀχούσιοι. Ἡ καχία ἄρα έχούσιον.

\* Δοχεῖ δὲ τῷ λόγῳ ἐχεῖνο ἐναντιοῦσθαι ὅτι ἡ μὲν καχία γίνεται ἀπὸ τοῦ τιθέναι τοῖς ἔργοις τέλος πονη-ρόν τοῦτο δὲ γίνεται ἀπὸ τοῦ νομίζειν, ὅτι ἀγαθόν ἐστι τὸ δὲ νομίζειν τὸ ἀγαθόν, ἢ τοὐναντίον, οὐχ ἔστιν ἔφ' ἡμῖν. Πάντες μὲν γὰρ ἐφιέμεθα τοῦ φαινομένου ἀγαθοῦ τῆς δὲ φαντασίας ταύτης οὐχ ἔσμὲν αὐτοὶ χύριοι ἡ ἄρα χαχία οὐχ ἔστιν ἔχούσιον.

Πρὸς δὴ τοῦτο ἐχεῖνο λέγομεν, ὅτι καὶ ἐπὶ τῆς ἀρετῆς ταῦτα ὁμοίως ἔχει, ἀλλ' ἐκούσιόν ἐστιν· οὐδεὶς γὰρ ἄκων μακάριος. Εἰ μὲν γὰρ ἀπὸ τῆς ἔξεως τῆς πονηρᾶς ἡ ἄγνοια γίνεται τοῦ ἀγαθοῦ, καὶ ἀπὸ τῆς ἀγαθοῖς ἡ ἀγνοια γίνεται τοῦ ἀγαθοῦ, καὶ ἀπὸ τῆς ἀγαθοῖ καὶ πονηροὶ γινόμεθα, τῆς γὰρ ἔξεως ἡμεῖς ἡμῖν αὐτοῖς αἴτιοι. Εἰ δὲ ἡ γνῶσις τοῦ τέλους οὐκ ἔστιν ἀπὸ τῆς ἔξεως οὐδ' ἔστι προαιρετή, ἀλλ' ισπερ δψις ἀγαθοὶ ἡ ἄλλο τι τῶν φυσικῶν ἐστιν, ὅπερ μὴ ἔχοντα οὐκ ἔνι λαδεῖν ἐτέρωθεν, οὐδὲ αὐτόν τινα κτήσασθαι οἶκοθεν, ἀλλὰ φῦναι ἀνάγκη μετὰ τῆς τοιαύ-

ad virtutem referantur : quum vero sciant, quarum rerum actores sint, sponte etiam aut boni sunt, aut maii, Nimirum valde absurdum est, eum qui injuste agit. dicere se injustum esse nolle, aut qui intemperante agit intemperantem esse nolle. Quamvis enim nequeal si velit, postquam diuturna illa jam victus est consuetudine, aut justus esse aut temperans, nihilominus lamen sponte est improbus. Nam et qui victu utitur corrupto, neque morem gerit medicis, ideoque in morbum incidit, sponte certe ægrotat : quia vivendi genus ab ejus voluntate proficiscebatur : et quum defungi morbo vo lit, non amplius potest : quippe priusquam ægrotaret situm in eo erat, ut valetudinem tueretur : quum vero semel earn per victus incontinentiam pessumdedit, non est in eo situm, ut sanitatem restituat. Quemadmodum potest aliquis lapidem in mare projicere, ubi vero jam projecit, non potest retrahere : et tamen sponte misit lapidem, quia in ejus potestate erat, mittere aut non mittere: sic ergo injusti et intemperantis eadem ratio est-Priusquam enim vitiosi sunt et ad hunc habitum pervenerunt, licebat non esse vitiosis; postquam autem tales facti sunt, non possunt non esse. Non solum autem animi vitia sponte contrahuntur, sed quibusdam hominibus nonnulla quoque corporis vitia sponte accidunt, ob qua etiam reprehenduntur. Nam qui natura deformes sunt, ess nemo prudens reprehendit : eos vero qui per ignavian, aut negligentiam, aut aliam improbitatem corruperuni corpora, reprehenderé solemus : nimirum qui natura vel morbo vel ictu aliquo cæcus sit, ei nemo hoc exprobraverit, sed potius misericordiam adhibet : qui vero vinolentia aut alia improbitate aliqua oculos corrupit, hunc vituperamus et reprehendimus. Apparet ighur, corporis vitia, quæ sponte contrahuntur atque in nosira potestate sunt, reprehendi, quæ vero hominibus invitis afferuntur vitia, nequaquam. Itaque etiam in aliis sic se res habebit : nam quæ punimus et quibus supplicia constituimus, ea vitia sponte contrahuntur atque in mestra potestate sunt; quæ autem non sunt talia, ea invitis afferuntur. Quare vitium sponte contrahitur.

Videtur autem illud cum recta ratione pugnare: quia ex eo nascitur vitium, quod improbum finem in agendo nobis proponimus: id vero oritur ex opinione, bosum esse quod agimus: atqui opinio de bono aut malo nos est in nostra potestate. Omnes enim id appelimus, quod bonum videtur: heec autem visio non est in nostra potestate: ergo vitium non est voluntarium.

Ad hoc igitur illud respondemus, virtutis quoque eandem esse rationem, quum tamen sit voluntaria: nemo enim invitus fit folix. Si enim a vitioso habitu hæe boni ignorantia proficiscitur, et a bono habitu bosi cognitio: patet nos sponte et bonos fieri et malos: quia hujus habitus nobis ipsis causa sumus. Quodsi finis orgnitio non oritur ab habitu, neque arbitraria est, sei prout visus bonus erit aut aliud naturale bonum etstabit, quod nisi quis habet ne altunde quidem accipiet, nec ipse sibi subministrabit, sed nasci cum ejusmodi judicio oportebit, si quis recte judicare velit, que one

<sup>\*</sup> Εί δέ τις λέγοι ότι πάντες ἐφίενται τοῦ φαινομένου ἀγαθοῦ κτλ.

της χρίσεως εί μέλλει χρίνειν χαλώς, δ έστιν ή τελεία και άληθινή εύφυία εί δή ταῦτά έστιν άληθη, καί ούτως δμοίως τη άρετη και ή κακία έκούσιον έστιν. Ή γάρ γνώσις τοῦ τέλους ώσαύτως έστι και τῷ φαύλω και τῷ σπουδαίω, είτε ἀπὸ τῆς έξεως γινώσκεται ή άγνοείται, ή φύσει, καθώς είρηται. Εί δε την άρετην έχούσιον λέγομεν, δτι το μέν τέλος φύσει έστὶ καὶ γινώσκεται τῷ σπουδαίω, τὰ δὲ πρὸς τὸ τέλος ἐπ αὐτῷ ελέσθαι καὶ μή, τί κωλύει καὶ τὴν κακίαν διά ταῦτα ξχούσιον εἶναι; καὶ γὰρ καὶ τὰ πρὸς τὸ τέλος άγοντα φαῦλον, ἐφ' ἡμῖν ἐλέσθαι καὶ μή. Εἰ δὲ πάλιν ξχούσιον έστιν ή άρετή, ότι καὶ ή γνῶσις τοῦ τέλους άπὸ τῶν ἔξεων γίνεται τῶν ἀγαθῶν, ὧν αὐτοί πως συναίτιοί έσμεν, είη αν και ή κακία δια τοῦτο έκούσιον, δτι από των πονηρων έξεων αγνοείται το τέλος.

(Scripsi: \* οὐχ εἰσὶν αἴτιοι] cod. οὐχ εἰσιν αἴτιοι. — \* ούχ ἐσμὲν] cod. οὐχ ἐσμεν. — \* δίδομεν] cod. διδόαμεν. — \* διαίτης] cod. διαίτῆς. — ρῖται] cod. ρίψαι. — \* οὐχ ἐσμὲν] cod. οὐχ ἐσμεν. — ε ἄλλο τι] cod. ἄλλό τι.)

## Κεφ. ζ'.

"Οτι οὐχ όμοίως έχούσιά εἰσιν αὶ πράξεις καὶ αὶ ἔξεις. Καὶ περὶ ἀνδρείας. <sup>2</sup>

\*Τί μὲν οὖν ἐστιν ἡ ἀρετή; καθόλου καὶ όλοσχερῶς εἔρηται, ὅτι μεσότης ἐστὶ δύο κακιῶν, τῆς μὲν ἐλλείπουσα, τὴν δὲ ὑπερδάλλουσα καὶ ὅτι ἔξις ἐστίν ἔτι δὲ εἴρηται καὶ ὑπὸ τίνων γίνεται καὶ ὅτι ὑφ' ὧν ἐνερτεῶν καὶ πράξεων γίνεται, ταύτας πράττομεν μετὰ τὸ κτήσασθαι τὴν ἀρετήν ἐδείχθη δὲ ὅτι καὶ ἐφ' ἡμῖν ἐστι, καὶ ἐκούσιος.

Νῦν δὲ εἴη ρητέον, ὅτι οὐχ ὁμοίως ἐστὶν ἐκούσιον ἡ πραξις καὶ ἡ ἔξις: (καὶ γὰρ ἐδείχθη καὶ ἄμφω ἐκούσια εἴναι) τὰς μὶν οὖν πράξεις ποιοῦμεν, γινώσκοντες κατὰ μέρος, καὶ διὰ τοῦτο κύριοί ἐσμεν καθάπαξ αὐτῶν ποιῆσαι ἡ μὴ ποιῆσαι, ἀπ' ἀρχῆς αὐτῶν μέχρι τέλους: καί εἰσιν ἐκούσιοι κυρίως: ἡ δὲ ἔξις οὐ γινώσκεται παντελῶς. Γνώριμος γὰρ ἡ ἔξις οὐ δι' ἑαυτήν ἐστιν, ἀλλὰ διὰ τὰς πράξεις ἐξ ὧν γίνεται· τὰς μὲν γὰρ πράξεις σφόδρα γινώσκομεν ὅθεν τὴν ἔξιν λαμδάνομεν, τὴν δὲ ἔξις οὐκέτι. καθάπερ καὶ ἐπὶ τῶν ἀρουτιῶν γίνεται· τὴν μὲν γὰρ δίαιταν γινώσκοντες αἰρούμεθα, ἡ δὲ ἀβρωστία λεληθότως ἐπακολουθεῖ. Λέγεται τοίνυν ἔξις ἐκούσιος, διὰ τὸ τὰς ἐνεργείας ἐξ ὧν γίνεται, ἑκουσίους εἶναι, ταύτας γὰρ δυνατὸν ἦν μὴ ποιῆσαι.

\*\* Δεῖ δὲ ήδη καὶ περὶ τῶν εξεων κατὰ μέρος διεξελθεῖν, τί τέ ἐστιν εκάστη, καὶ περὶ ποῖα πάθη τῆς ψυχῆς, καὶ πῶς γίνεται ἄμα δὲ ἀπὸ τούτων δῆλον summata est et vera ingenii sollerita: si hæc igitur vera sunt, una cum virtute vitium quoque voluntarium est. Etenim finis cognitio æque improbo ac probo est, sive habitu cognoscitur finis aut ignoratur, sive natura, ut dictum est. Jam si virtutem voluntariam esse dicimus, quia finis natura est et cognoscitur a viro bono, quæ vero ad finem spectant, ea sive expetere ei sive non expetere licet, quid vetat propter hæc ipsa etiam vitium esse voluntarium? Nam et ea quæ ad malum finem adducunt, nobis sive expetere sive non expetere licet. Sin autem rursus virtus est voluntaria, quia etiam finis ex bono habitu cognoscitur, cujus ex parte causa quodammodo sumus, vitium quoque propterea erit voluntarium, quia ex improbo habitu nascitur finis ignorantia.

Cap. VII.

Non æque voluntarias esse actiones et habitus. Item de forttudine.

Quid ergo est virtus? Universe et generatim jam dictum est, mediocritatem esse duorum malorum, quorum altero inferior, altero superior sit : præterea habitum esse : insuper declaratum, a quibus gignatur : quin etiam e quibus munerum functionibus et actionibus constat, has nos suscipere, postquam virtutis compotes facti sumus : denique eam in nostra potestate et voluntariam esse ostendimus. Nunc autem illud dicendum est. non æque voluntariam esse actionem et habitum : ( nam ambo voluntaria esse ostendimus:) siquidem actiones suscipimus, quas singulatim cognitas habemus, ideoque in nostra est potestate, ab illarum principio usque ad finem omnino eas aut suscipere aut non suscipere : atque ita proprie sunt voluntariæ ; at vero habitus prorsus non cognoscitur. Notus enim habitus non per se est, sed per actiones e quibus constat : actiones enim perspicimus, e quibus consequimur habitum, habitum autem non item. Ut etiam in morbis evenit : victum enim quo utimur et novimus et adhibemus, morbus autem sequitur occulte. Habitus ergo voluntarius esse dicitur, quia munerum functiones e quibus constat, voluntariæ sunt, siquidem eas omittere nobis licebat.

Jam autem et de habitibus separatim dicendum erit, quid videlicet sint singuli et in quibus animi affectibus versentur, et quo pacto fiant : simul vero etiam hinc

<sup>\*</sup> Κοινή μὲν οὖν περὶ τῶν ἀρετῶν εἵρηται ἡμῖν, ατλ. — \*\* Ἀναλαδόντες δὴ περὶ ἐκάστης ατλ.

έσται καλ πόσαι εἰσί. Καλ πρῶτον περλ τῆς ἀνδρείας  $^{\rm d}$  διαληψόμεθα.

\* Ότι μέν οὖν περί φόδους καὶ θάβρη ἐστί, καὶ ὅτι μεσότης τούτων ἐστίν ὑπερδάλλουσα μέν τὴν δειλίαν, ἐλλείπουσα δὲ τῆς θρασύτητος, διὰ τῶν προειρημένων

ἐφάνη· ἡητέον δέ, τίσιν ἀντίχειται.

\*\* Ὁ μὲν οὖν φόδος πρὸς τὰ φοδερὰ λέγεται, καὶ τούτοις αντίχειται. Φοδερά δέ είσι χαθόλου πάντα τά δοχούντα χαχά· διὸ χαὶ τὸν φόδον δριζόμενοί φασιν « εἶναι προσδοχίαν χαχοῦ. Φοδούμεθα οὖν πάντα τὰ χαχά· οίον, άδοξίαν, πενίαν, νόσον, άφιλίαν, θάνατον. ή δε ανδρεία ου τούτοις πάσιν αντίχειται. ου γάρ περί πάντα δ ανδρειός έστι. Φοβείται γαρ δ ανδρείος, & δει φοβείσθαι οὐ πάντα δὶ ταῦτα δέον φοβείσθαι, άλλ' ἔνια· οἶον, ἀδοξίαν φοδεῖσθαι μὲν χαλόν, μή φοδεϊσθαι δὲ αἰσχρόν, τὸ μὲν γὰρ αἰδήμονός ἐστιν άνθρώπου, τὸ δὲ ἀναισχύντου εἰ καὶ ἀνδρεῖος ὁ τοιοῦτος χαλείται χατά μεταφοράν, ότι έχει τι του άνδρείου, τὸ μὴ πάντα φοδεϊσθαι δηλονότι ἀφοδος γάρ τίς έστι καλ δ άνδρεῖος. Πενίαν δὲ καλ νόσον ἴσως οὺ δει φοδείσθαι, και πάντα δσα μή άφ' ήμων αὐτων ήμιν συμβαίνουσιν, ή διά κακίαν. "Ωσπερ δε δ μή φοδούμενος & δέον φοδεϊσθαι ούχ έστιν ανδρεΐος, (εξ μή χατά μεταφοράν,) ούτως ούδε ό μή φοδούμενος & μή δει φοδείσθαι, ανδρειός έστιν, αλλά καθ' δμοιότητα μόνον λέγεται ανδρεῖος. και γάρ πολλοί ταῦτα μή φοδούμενοι, άλλά έλευθέριοι όντες καὶ πρός χρημάτων ἀποδολήν εὐθαρσῶς ἔχοντες, δειλοί είσιν ἐν τοῖς πολεμιχοῖς χινούνοις. "Ωσπερ δέ δ φοδούμενος & δεί μή φοδείσθαι ούχ έστιν ανδρείος, ούτως οὐδὲ ό μή φοδούμενος α δει φοδείσθαι ανόρειός έστιν οίον, την περί παϊδας ή γυναϊκα ύβριν δ μέν φοβούμενος οὐκ έστι δειλός, δ δε μή φοβούμενος ούχ έστιν ανδρείος. 🐧 ἐάν τις μέλλων μαστιγοῦσθαι οὐ φοδῆται, άλλὰ θαρρή. οδτοι γάρ & δεί φοδείσθαι μή φοδούμενοι οὐχ είσινι ανδρείοι. Έστι τοίνυν ανδρείος ό τα μέγιστα πεν των δεινων πη φορούπενος. οιρείς λάρ καθτεριχώτερος τοῦ ἀνδρείου. Οὐχ ἀεὶ δὲ δμοίως· τινὰ γὰρ τῶν δεινῶν διὰ τὸν τρόπον καθ' δν ἐπάγονται, φοδερά είσι χαὶ τῷ ἀνδρείω. οἶον, ὁ θάνατος μὲν δοχεῖ εἶναι τὸ ἔσγατον τῶν κακῶν, ὅτι πέρας ἐστὶ τοῦ βίου, καὶ οὐ δυνατὸν τῷ τεθνεῶτι ἢ ἀγαθὸν ἢ κακὸν γενέσθαι. χαὶ τούτου ένεχα δοχεῖ μέγιστον εἶναι δεινόν, καὶ τοῖς άγαθοῖς καὶ τοῖς φαύλοις.

τως. "Ωστε λέγοιτο αν ανδρεῖος δ περὶ τὸν καλὸν θά\*\*\* "Αλλ, θ μξη από αισχρων λινόμενος αιτιών φοδε
\*\*\* "Αλλ, θ μξη από αισχρων λινόμενος αιτιών φοδε
\*\*\* "Αγγ, θ μξη από αισχρων λινόμενος αιτιών φοδε
\*\*\* "Επό το προστο που δε ποριών και σφοδρα

\*\*\* "Αγγ, θ μξη από αισχρων λινόμενος αιτιών φοδε
\*\*\* "Αγγ, θ μξη από αισχρων λινόμενος αιτιών φοδε-

apparebit, quot sint. Ac primum quidem de fortitudia: agemus.

Eam autem in formidine et fiducia versari, atque eearum mediocritatem, quæ timiditatem quiden supret, sed audaciæ cedat, e superioribus liquido patet; jan vero dicendum est, quibus sit opposita.

Metus ergo eorum quæ metuuntur respectu dicitur. quibus etiam oppositus est. La autem sunt quærance in universum mala nobis videntur ; quare et metun definientes mali exspectationem esse ajunt. Mala ergo inetuimus omnia, ut infamiam, paupertatem, morbun, amicorum defectum, mortem: porro fortitudo non es his omnibus opposita : nec enim in omnibus vir fortis versatur. Quæ enim metui debent, metuit vir fortis: at non omnia hæc metui debent, sed quædam tantum: exempli gratia, infamiam metuere pulchrum, non metuere turpe est, quia alterum verecundi, alterum inverecundi est hominis : neque refert, si fortis dicitur improprie homo ejusmodi, quia aliquid commune cum viro forti habet, quod videlicet non cuncta melnat; siquidem et fortis metu vacat. Paupertatem vero fortasse pertimescere non oportet, neque morbum, neque ea omnia, quæ nobis culpa et vilio carentibus accidunt. Quemadmodum vero qui non metuit es que metui oportet, non est fortis (nisi improprie ita dicitur) : sic nec ille qui non metuit que metui non oportet, fortis est, sed propter similitudinem tantum fortis appellatur : quippe multi corum qui hæc non metuunt, sed liberales sunt ac fidenter pecuniæ jætaram ferunt, tamen in belli periculis timidi sunt et ignavi. Ut autem qui metuit ea quæ metuere non debet, non est fortis, ita nec ille qui non metuit quæ debet metuere fortis est : verbi causa, qui contumeliam in liberos et uxorem extimescit, non est timidus; qui vero non extimescit, non est fortis : aut si quis quum flagellandus est, non metuit, sed confidit : scilicet hi, quum que metui oportet, non metuant, non sunt fortes. Est igitur fortis qui maxima pericula non reformidat: nemo enim omnis incommodi patientior est, quam fortis. Non codem tamen semper modo : nimirum quædam pericula propler eam qua importantur rationem eliam forti terribilia sunt : exempli gratia mors malorum omnium extremum esse videtur, quia vitæ terminus est neque amplius mortuo aut bonum aut malum evenire potest : ideoque maximum malum tum probis esse videtur, tum impro-

Jam vero mors, que turpibus causis alicui affertur, viro forti terribilis est: at honestissimis causis homini illata, ut illa ques in bello oppetitur, non item, sed valde optabilis est: que vero a morbo vel in mari accidit mors, quatenus nou gravi aliqua causa offertur, viro forti terribilis erit, quatenus autem molesta est, minime. Quamobrem fortis dicatur, qui aut pulchram

<sup>\*</sup> Cap. 6. δτι μὲν οὖν μεσότης κτλ. — \*\* Φοβούμεθα δὲ δηλονότι τὰ φοβερὰ κτλ. — \*\*\* Δόξειε δ' ἀν οὐδὲ περὶ <sup>ἡρ</sup> Υφτον τὸν ἐν παντὶ κτλ

νατον ή τὸν μή αἰσχρὸν ἀδεής, καὶ ὅσα θάνατον ἐπιφέρει αξρνιδίως έπερχόμενα οξά είσι τὰ έν τῷ πολέμφ. Ο γλρ τὰ αἰφνιδίως ἐπεργόμενα δεινά χαρτερών ἀπόδειξιν έναργῆ παρέγεται τοῦ πρὸς έξιν ἀνδρείας έληλακέναι. Κυρίως δέ άνδρείος, ό τὸν ἄριστον θάνατον καρτερών. \* Ωσπερ καὶ ἐπὶ τῶν τιμῶν ἔγει · τῶν μὲν γὰρ παρά τοις τυράννοις τιμών, ώς οὐδὲν ὅσιον ἐχουσῶν οὐδὲ βέβαιον, δ ανδρεῖος καταφρονήσει• τῶν δὲ ἐν ταῖς πόλεσι ταῖς εὐνομουμέναις, ὡς εὐνόμων χαὶ διχαίων, οὐκέτι. Είσὶ δὲ καὶ οἱ θαλάττιοι πρὸς τὸν θάνατον αςεείς, αγγ, οιλ ρίποιως τώ ακορείω, οι πεκ λαρ ουχοῦσι χαρτερεῖν, διὰ τὸ χαθάπαξ ἀπεγνωχέναι τὴν σωτηρίαν οι δε διά την εμπειρίαν ελπίζοντες περιγενέσθαι τῶν ἀπὸ τῆς θαλάσσης κακῶν. Ἐπεὶ οὐδὲ δυνατόν χυρίως έν τοῖς τοιούτοις ανδρίζεσθαι ανδρίζεται γάρ τις έν οίς χρεία τόνου τινός και δρμής, ή θάνατος σεμνός ἐστιν· ἐν κλύδωνι δέ, ἢ ἐν νόσω, τὰ τοιαύτα γώραν Ι ούκ έγει ούτε γάρ δ θάνατος άγαθοῦ τινός έστιν αίτιος, ούτε όρμη τινι και άλκη χρώμεθα πρὸς αὐτόν.

\*\*Ετι τοίνυν ὁ ἀνδρεῖος περὶ τὰ φοδερὰ οὐχ ὁμοίως καὶ σκηπτοί, σεισμοί, καὶ θαλάστης ἐκδρομαί· ταῦτα κὰρ πᾶσι τοῖς νοῦν ἔχους φοδερὰ τοῖς νοῦν ἔχους ἀνθρωπον κακά, οἰον, αὶ τὰ ἀνθρωπον κακά, οἰον, αὶ σὰρ πᾶσι τοῖς νοῦν ἔχουσι φοδερὰ.

\*\* Καὶ δ ἀνδρεῖος φοβεῖται μέν, ὡς δεῖ δέ, καὶ καθὼς δ λόγος προστάττει, καὶ τοῦ καλοῦ ἔνεκα· τοῦτο γάρ τέλος δ σπουδαΐος ποιείται τῶν ἰδίων παθῶν καὶ τῶν πράζεων, καὶ διὰ τοῦτο πᾶσα ἀρετή. Καὶ ταῦτα δὲ ούχ δμοίως πασίν είσι φοβερά, άλλά τοῖς μέν μαλλον, τοῖς δὲ ἦττον, ὅσπερ καὶ τὰ κατὰ ἄνθρωπον, ἄπερ οὐ πασίν είσι φοθερά: οίον, πενία, και αδοζία και τά τοιαύτα : άτινα καί δ σπουδαίος, ότε δεί, φοδηθήσεται, καθώς εξρηται, καὶ ώς δεῖ. Ὁ γὰρ φαῦλος διὰ τοῦτο άμαρτάνει, ότι οὐ φοθεῖται καθώς ὀεῖ, ἡ ὅτε δεῖ, ἢ ἔνθα δεῖ· όμοίως δὲ καὶ θαβόῶν οὐ κατὰ τὸν προσήχοντα τρόπον καὶ χρόνον θαρρεί. Ὁ μὲν οὖν θαρδών ή φοθούμενος, ά, και οδ ένεκα, και ότε προσήχει θαρβείν και φοδείσθαι, ανδρείος κατά το είκος γάρ θαρρεί και φοθείται, και ώσπερ δ λόγος τῆς άνορείας ε έχει. Τοῦτο γάρ τέλος έστὶ πάσης ἐνεργείας της κατ' άρετήν, τὸ κατά τὸν λόγον της έζεως γίνεσθαι. οξον, αξ κατά δικαιοσύνην πράξεις τέλος έχουσι το κατά τὸν λόγον τῆς έξεως τῆς δικαιοσύνης πράττεσθαι καὶ αί κατά την ανδρείαν, 1 κατά τον λόγον της έξεως της ά, δρείας. Τέλος μέν γάρ άπάσης πράξεως το καγον. καγον οξ τῷ ἀνοβειώ ο τμε ἀνοβειας γολος. κας

mortem non metuit, aut certe non turpem, quique non reformidat quacunque subito ingruentia mortem inferunt, qualia sunt belli certamina. Qui enim sustinet ea quæ subito ingruunt pericula, manifesto docet, se ad summum fortitudinis habitum pervenisse. Jam vero fortis est proprie, qui pulcherrimam mortem oppetit. Ut etiam in honoribus se res habet : quippe honores quos tyranni hominibus tribuunt, quum nihil neque legitimum neque stabile habeant, vir fortis contemnet : eos autem quos in republica bonis legibus temperata adipiscimur, quum et legitimi sint et justi, non item. Quin etiam nautæ mortis metu vacant : non ita tamen, ut fortis : alii enim sidenter obire eam videntur, quod semel de salute desperarint, alii quod experientia sua freti facile sperent fore ut maritimis periculis defungantur. Nam ne fieri quidem proprie potest, ut in talibus aliquis fortiter se gerat : id enim in iis fit, in quibus vigor Ale impetusque animi requiruntur, aut quum mors est clara et pulchra: in tempestate vero aut morbo talia locum non habent, quoniam neque boni alicujus causa hujusmodi mors est, neque ullo animi impetu aut robore adversus eam utimar.

Præterea vero fortis non eodem modo in terribilibus se habet. Alia enim aliis terribiliora sunt: nimirum quidam pecuniarum jacturam maxime metuunt, avari videlicet omnes: alii infamiam, quicunque scilicet præcæteris gloriam sequuntur, eademque reliquorum ratio est; (quæ alii maxime, alii minus, alii vero omnino non metuunt:) sunt et nonnulla quæ nemo non metuit mortalium: velut illa quæ supra hominem sunt mala, exempli gratia, fulmina violenta, terræ motus, maris exundationes: hæc enim omnibus qui sapiunt terribilia sunt.

Ea ergo vir fortis quoque metuit, sed ut oportet, et ut ratio jubet, aut honestatis causa: quem finem affectuum suorum et actionum vir bonus statuit : hujus enim causa virtus omnis exercetur. Atque hæc quidem non æque omnibus terribilia sunt, sed aliis magis, aliis minus, ut ea quæ facultatem humanam non excedunt, quæque non omnibus sunt horribilia, verbi gratia paupertas, infamia atque alia hujus generis, quæ etiam vir bonus, quum oportet, metuet, sicut dictum est, et ut oportet. Quippe improbus in hoc peccat, quod nec ut oportet, nec quum oportet, nec ubi oportet metuit : pariterque in hoc delinquit, quod quum confidit, non eo quo decet modo neque opportuno tempore confidit. Qui ergo confidit aut metuit, que decet et cujus rei causa decet, item quum decet ipsum confidere et metuere, fortis est : quia ut par est tum confidit tum metuit, et quemadmodum fortitudinis ratio postulat. Hic enim omnis actionis honestæ finis est, ut ex habitus ratione fiat, exempli gratia, actiones justitiæ consentaneæ finem habent hune, ut ex justitiæ habitus ratione suscipiantur; item actiones fortitudini consentanes ex fortitudinis habitus ratione. Siquidem omnis actionis finis est honestas; honestas vero viro

<sup>\*</sup> Cap. 7. το δὲ φοβερον οὐ πᾶσι μὲν το αὐτο κτλ. — \*\* \*O δὲ ἀνδρεῖος, ἀνέκπληκτος κτλ.

γος αὐτοῦ. ὁ τὰς οικαιοσύνης, και ξιμ των αγγον το τετω οικαίο ο τώς οικαιοσύνης και ξικαστώ το τετω οικαίο ο τώς οικαιοσύνης και ξιαστώ το τε-

προσήχοντι έστηχε.

\* Τῶν δὲ ὑπερδαλλόντων ὁ μὲν τῷ μὴ φοδεῖσθαι όπερδάλλων, ανώνυμος είρηται δ' ήμιν εν τοις πρότερον, ότι πολλά έστιν ανώνυμα καλοίτο δ' αν ό τοιούτος μαινόμενος, ή ανάλγητος, εί μηδέν φοδοίτο, μήτε σεισμόν μήτε χύματα, χαθάπερ φασί τους Κελτούς δ δε τῷ θαβρείν υπερδάλλων περί τὰ φοδερά, θρασύς. Δοκεί δε και άλαζων είναι ό θρασύς και προσποιητικός είναι ανδρείας χρηματίζεται γαρ ανδρείος είναι ώς γάρ έχεινος περί τά φοδερά έχει, ούτως δ θρασύς βούλεται φαίνεσθαι. Έν οίς ούν δύναται μιπείται. διό καί είσιν οί πογγοί αυτών θρασύδειγοι. έν τούτοις γάρ θρασυνόμενοι, τά φοδερά ούχ υπομένουσιν. Ο δέ τῷ φοδεῖσθαι ὁπερδάλλων, δειλός δτι & μή δει φοδείται, και ούχ ώς δει έλλειπει δε και τῷ θαρρείν, υπερδάλλει δε έν ταϊς λύπαις, και δύσελπίς τίς έστιν ο δειλός. πάντα γάρ φοδείται.

θαβρεῖν ἀπὸ τοῦ τὰ χρηστὰ ἐλπίζειν γίνεται. Περὶ τὰ αὐτὰ μέν οὖν καὶ ὁ δειλός, καὶ ὁ θρασύς ἐστι, καὶ ὁ ἀνδρεῖος· εἰσὶ γὰρ περὶ τὰ φοδερὰ καὶ θαβραλία· ἀλλ οὐχ ὁμοίως, διαφόρως γὰρ ἔχουσι πρὸς αὐτά· οἱ μέν γὰρ ὑπερδάλλουσι καὶ ἐλλείπουσιν· ὁ δὲ μέσως ἔχει, καὶ ἐπὶ τοῦ δέοντος ἴσταται. Καὶ οἱ μὲν θρασεῖς προπετεῖς, καὶ πρὸ τῶν κινδύνων ὁρμῶντες, καὶ σφόδρα βουλόμενοι τὰ δεινά, ἐν αὐτοῖς δὲ γενόμενοι ἀποπηδῶσιν· οἱ δὲ ἀνδρεῖοι τοὐναντίον, ἐν αὐτοῖς μὲν τοῖς ἔργοις ὀξεῖς, πρότερον δὲ ἤσυχίαν άγουσι. Καθάπερ οὖν εἴρηται, ἡ ἀνδρεία μεσότης ἐστὶ περὶ θαβραλέα καὶ φοδερά, καθὸς δεῖ· καὶ ὅτι καλόν, αἰρεῖται καὶ ὑπομένει, καὶ ὅτι μὴ αἰρεῖσθαι καὶ ὑπομένειν, αἰσχρόν.

\*\*\* Τό δὲ ἀποθνήσκειν βουληθήναι διὰ πενίαν, ἢ διὰ ἔρωτα, οὐκ ἔστιν ἀνδρείας, ἀλλὰ μᾶλλον δειλίας· τὸ γὰρ φεύγειν τὰ ἐπίπονα, μαλακίας καὶ χαυνότητος. Οὐ γὰρ αἰρεῖταί τις τὸν τοιοῦτον θάνατον ὅτι καλός, ἀλλ' ὅτι ἀπαλλαγή ἐστι κακοῦ, ὁ φέρειν οὐ δύναται· τὸ δὲ οὕτως ἔχειν, δειλίας. Ἡ μὰν οὖν ἀνδρεία τοιοῦτόν τι.

(Scripsi: " ἀνδρείας] ex Aristotele; cod. ἀνδρίας. — " χύριοί ἐσμεν] vulgo χύριοι ἐσμέν. — " οὐκέτι] cod. οὐκ ἔτι. — " ἀνδρείας] cod. ἀνδρίας. — "
δριζόμενοί φασιν] vulgo δριζόμενοι φασίν. — " οὐκ
εἰσίν] vulgo οὕκ εἰσιν. — " οὐκέτι] cod. οὐκ ἔτι.
— " οὐκέτι] vulgo οὐκ ἔτι. — ' χώραν] cod. ῶραν. — " ἀνδρείας] ood. ἀνδρίας. — ' ἀνδρείαν]
cod. ἀνδρίαν — " ἀνδρείας] vulgo ἀνδρίας. — "
ἀνδρεία] cod. ἀνδρία. —)

forti fortitudinis ratio, sicut justo justiciae: et in aliis similiter. Hace enim est actionum ratio, ut secundum habitum fiant, quoniam terminus etlam suus cuique finis est: fortis igitur in eo quod acquum est atque in officio consistit.

Ex ils autem qui modum excedunt, is qui non me tuendo excedit, caret nomine : esse vero multa, quibus imposita nomina non essent supra diximus : sed appellari poterit talis vel insanus vel doloris expers, si nihil metuat, neque terras motum neque fluctus, quales ajunt esse Gallos: at qui in eo modum excedit, quod in rebus formidolosis præfidat, audax est. Atque audax etiam arrogans esse sibique fortitudinis laudem vindicare videtur : quippe vir fortis appellari vult : qualis enim ille in rebus formidolosis est, talis videlicet audax quoque videri cupit. Quibuscunque ergo rebus potest, eum imitatur : quocirca eorum plerique simul audaces ac timidi sunt : namque licet in his se jactent audaciamque os entent, res formidolosas tamen non perferunt. At qui metuendo modum excedit, is ignavus timidusque nominatur : quia quæ non oportet metuere metuit, nec ut oportet: quin etiam confidendo mcdum deserit, in doloribus vero ac molestiis modum excedit, nec facile quidquam sperat timidus : utpote qui omnia pertimescat.

At vir fortis huic contrarius est : quippe qui bene speret : namque ex eo ipso, quod bene sperat, fiducia illa nascitur. In iisdem igitur rebus timidus, audax et fortis versantur : siguidem circa formidolosa et audenda versantur : nec tamen similiter, quia non uno modo erga eas res affecti sunt : illi enim modum excedunt aut deserunt : hic vero mediocritatem servat, et ubi debet consistit. Atque audaces sane presproperi ac prescipites sunt, periculumque antequam in eo versentur adire volunt. postquam autem periclitari cœperunt, resiliunt : contra viri fortes in factis ipsis acres sunt et celeres, ante facta quieti et sedati. Quemadmodum igitur diximus, fortitudo mediocritas est, quæ versatur cum in iis quæ fiducia complent animos, tum in formidolosis, ut oportet : que et quia honestum est eligit ac perfert, et quia non eligere ac perferre turpe est.

Jam vero paupertatis aut amoris causa mori velle non est fortitudinis, sed potius timiditatis: nam ques molesta sunt vitare, mollitiæ proprium est et levitatis. Neque enim quisquam propterea ejusmodi mortem sibi consciscit, quod honesta sit, sed ut iis defungatur malis, ques ferre amplius non potest: ita vero affici, ignaviæ est. Talis ergo fere est fortitudo.

<sup>\*</sup> Τῶν δὲ ὑπερδαλλόττων ατλ. — \*\* "Ο δὲ ἀνδρείος. ἐναννίος ατλ. — \*\*\* Τὸ δὲ ἀποθνήσαειν , φεύγοντα πενίαν ατλ.

Κεφ. η'.

"Ετι περὶ ἀνδρείας. \*

\* Λέγονται δὲ καὶ ἔτεραι ἀνδρεῖαι κατὰ πέντε τρόπους. Πρώτη ἡ πολιτική· καθ' ἡν οἱ πολῖται, διὰ τὰ ἐκ τῶν νόμων ἐπιτίμια καὶ τὰ ὀνείδη, καὶ διὰ τὰς τιμάς, ὑπομένουσι τοὺς ὑπὲρ τῆς πόλεως κινδύνους. Καὶ δοκοῦσιν ἀνδρειότατοι εἶναι, παρ' οἶς οἱ δειλοὶ ἄτιμοι, οἱ δὲ ἀνδρεῖοι ἔντιμοι. Οἴους καὶ "Ομηρος ἐν τοῖς ποιήμασιν ἄδει." οἶον, τὸν Διομήδη καὶ τὸν "Εκτορα."

χαὶ Διοιτήδμε. Πουγηφάτιας ρ Ιτοι πρώτος εγελλειμή αναθύσει.

\*Εκτωρ ° γάρ ποτε φήσει ἐνὶ Τρώεσσ' ἀγορεύων, Τυδείδης ὑπ' ἐμείο.

\*Εοιχε δὲ αὐτη ἡ ἀνδρεία τῆ πρότερον εἰρημένη. ὅτι καθάπερ ἐχείνη τοῦ καλοῦ ἔνεκα, οὕτω καὶ αὕτη διά τινα γίνεται ἀρετήν. Διὰ τὴν αἰδῶ ἀ γὰρ καὶ τὴν τοῦ καλοῦ ὅρεξιν, καὶ διὰ τὴν φυγὴν τοῦ ἀνείδους, αἰσχροῦ ὅντος, οἱ πολῖται ἀνδρίζονται αἰρούμενοι γὰρ τοὺς νόμους καὶ τιμῆς ὀρεγόμενοι τοὺς κινδύνους ὁπομένουσι. Δευτέρα δὲ ἀνδρεία, καθ' ἢν ἀνδρίζονται οἱ ὑπὸ τῶν ἀρχόντων ἀναγκαζόμενοι τοὺς πόνους καρτερεῖν, καὶ πρὸς τοὺς κινδύνους ἀνδρείως ἔχειν. Χείρων δὲ αὕτη τῆς πολιτικῆς, ὅτι διὰ φόδον καὶ οὸ δι' ἔρωτα ἀγαθοῦ γίνεται καὶ οἱ κατ' αὐτὴν ἀνδριζόμενοι οὐ τὸ αἰσχρὸν ἀλλὰ τὸ λυπηρὸν φεύγουσιν. 'Αναγκάζουσι γὰρ οἱ κύριοι, ὅσπερ ὁ Εκτωρ.

"Ον δε κ' έγων ο ἀπάνευθε μάχης πτώσσοντα νοήσω, Ού οι άρχιον έσσεϊται φυγέειν χύνας.

Κάν μή παρώσι δὲ οἱ στρατηγοὶ τῆ παρατάξει, καὶ ἀναγκάζωσι τοὺς στρατιώτας τοὺς κινδύνους καρτερεῖν, ἀλλὰ φόδον αὐτοῖς ἐνθέντες, δι' ὧν πολλάκις ἐτύπησαν λιπόντες τὴν τάξιν, τὸ αὐτὸ δρῶσι' καὶ οὕτω δι' ἀνάγκην ἀνδρεῖοι δοχοῦσιν εἶναι' δεῖ δὲ οὐ δι' ἀνάγκην αἰρεῖσθαι τὴν ἀνδρείαν, ἀλλ' ὅτι καλόν.

\*\* Δοχεῖ δὲ χαὶ ἡ περὶ τὰ χαθ' ἔχαστα ἐμπειρία ἀνδρεία εἶναι. Διὰ τοῦτο χαὶ ὁ Σωχράτης τὴν ἀνδρείαν
ἐπιστήμην ἐνόμισεν εἶναι. Ἦλλοι μὲν οὖν ἐν ἄλλοις
ἐπιστήμονες ὅντες ἀνδρεῖοι ἀν περὶ ταῦτα χαλοῖντο·
ἐν δὲ τοῖς πολεμιχοῖς οἱ στρατιῶται. Δοχεῖ γὰρ εἶναί
τινα ἐν τῷ πολέμφ χενά, ἀ μάλιστα συνεωράχασιν
οὖτοι, χαὶ τῶν άλλων μὴ εἰδότων οἶς συμπλέχονται,
αὐτοὶ ἀνδρεῖοι δοχοῦσιν. Ἐχ γὰρ τῆς ἐμπειρίας ταύτης δύνανται ποιῆσαι τοὺς ἀντιπάλους χαχῶς, χαὶ
μηδἐν παθεῖν ὑπ' ἐχείνων, χαὶ φυλάξασθαι μὲν τὰ
βέλη χαὶ τὰ δόρατα, πατάξαι δὲ αὐτοὺς εὐχερῶς, διὰ
τὸ δύνασθαι χρῆσθαι τοῖς ὅπλοις χαλῶς, χαὶ τοιαῦτα

Cap. VIII.

Adhuc de fortitudine.

Dicuntur vero etlam aliæ quædam fortitudines, idque quinque medis. Earum prima est civilis, qua cives tum legitimis pœnis atque ignominiis compulsi, tum honoribus et præmiis invitati pro republica pericula subeunt. Qnocirca viri fortissimi apud eos videntur esse, apud quos et infamia notantur ignavi, et honore afficiuntur viri fortes. Quales sunt etiam quos Homerus in carminibus cele brat, verbi causa Diomedes et Hector:

Næ mihi Polydamas faciet convicia primus,

et Diomedes .

Namque aliquando Hector Trojanis dicet in urbe, Tydides a me

Hæc autem fortitudinis species accedit ad similitudinem superioris illius, quia sicut illa honestatis causa requiritur, ita et hujus effectrix virtus est. Pudore enim honestatisque studio ducti ad vitandam ignominiam, quia turpis est, fortiter se gerunt cives: quum enim et leges vereantur et honorem appetant, pericula quoque sustinent. Altera fortitudinis species est, qua fortiter se gerunt homines a civitatum rectoribus molestiam perferre et pericula fortiter obire coacti. Est autem hæc civili inferior, propterea quod a metu, non ab amore boni proficiscitur: et quod illi qui ea sunt præditi non turpitudinem sed molestiam fugiunt. Cogunt enim ii penes quos est potestas, ut Hector:

Quem procul a pugna sese subducere cernam, non tamen hic avium atque canum minus esca jacebit.

Licet autem forte imperatores absint ab acie, neque cogant milites sustinere pericula, tamen propter eum quem animis eorum injecerunt metum, quod sæpe eos quum ordinem desererent, verberibus in officio continuerunt, idem faciunt. atque ita necessario videntur fortes esse: quum contra non necessitatis, sed honestatis gratia expetenda sti fortitudo.

Videtur etiam rerum singularum experientia fortitudo esse. Quapropter Socrates fortitudinem scientiam esse putabat. Jam vero alii aliarum rerum periti fortes in iis dici poterunt; in bellicis vero milites. Videntur enim quædam in bello vana esse terricula, quæ maxime perspecta et cognita habent isti, ideoque quum alii ignorent, cum quo hoste confligant, ipsi fortes videntur. Namque usu hoc et exercitatione præditi possunt tum nocere adversariis, tum cavere, ne damno ab illis afficiantur, atque eorum tela quidem et lanceas vitare, ipsos vero facile ferire, propterea quod armis dextere uti sciunt atque hujusmodi armis instructi sunt, quæ ad

<sup>\*</sup> Cap. 8. λέγονται δε και έτεραι κτλ. — \*\* Δοκεί δε και ή έμπειρία κτλ.

έχειν τὰ δπλα, όποῖα ᾶν γένοιτο ἐπιτήδεια καὶ πρὸς τὸ πατάξαι τοὺς ἀντιπάλους, καὶ πρὸς τὸ μηδὲν παθείν δεινόν ύπ' έχείνων μάχονται γοῦν ώσπερ ώπλισμένοι ανόπλοις. Καὶ ἐν τοῖς τοιούτοις αγῶσιν οὐχ οί ανδρειότατοι μαχιμώτατοί είσιν, αλλ' οί μαλιστα **ἐσχύοντες, καὶ τὰ σώματα ἄριστα ἔχοντες, καὶ τὴν** έμπειρίαν άριστοι δειλοί δέ γίνονται οί τοιούτοι, όταν ύπερδάλλη ό κίνδυνος καλ λείπωνται τοῖς πλή-(εσι και ταις παρασκευαίς. πρώτοι γάρ οι έμπειροι φεύγουσιν. Οἱ δὲ ἀνδριζόμενοι κατὰ τὰ πολιτικὰ μένοντες αποθνήσχουσιν. δπερ κάπι τῷ Ερικαίώ ε συνέδη. Οἱ μὲν γὰρ παραταττόμενοι στρατιῶται ἔφυγον, αλοθόμενοι τοῦ χινδύνου μείζονος οι δε πολίται μείναντες ἀπέθανον 5 γὰρ θάνατος αὐτοῖς αίρετώτερος έδόχει της σωτηρίας ταύτης οί δέ στρατιώται ήνδρίζοντο μέν, ολόμενοι χρείττους είναι χαλ πλείους των αντιπάλων. επεί δε ξώρων ελάττονες όντες καί χείρονες, έφυγον, τὸν θάνατον μαλλον φοδηθέντες, ή τὸ αἰσχρόν. Ὁ δὲ ἀνδρεῖος οὐ τοιοῦτος.

λφο θοιπος οριπιτικόν εστι πρός τορς κινουνους, εθεν αναρείοι καλούνται, καθάπερ τα θηρία, επί τορς τρώανδρείοι καλούνται, καθάπερ τα θηρία, επί τορς τρώανδρείοι καλούνται, καθάπερ τα θηρία, επί τους τρώ-

καί "Ομηρός φησι"

αθένος ξιτραγε θοίτω. μ

xal

μένος καλ θυμόν έγειρε. Ι

χαὶ

δριμύ δ' ἀνὰ βῖνας μένος. κ

χαί

έζεσεν αξμα. Ι

πάντα γὰρ τὰ τοιαῦτα ἔοιχε σημαίνειν τὴν τοῦ θυμοῦ ἔγερσιν καὶ όρμήν. Ὁ μὲν οὖν ἀνδρεῖος καλοῦ τινος ένεκα πάντα ποιεί, άγεται δε ύπο τοῦ θυμοῦ οὐδαμῶς, άλλα χρήται τούτω συνεργώ καθάπερ δργάνω. Οξ δέ λεγόμενοι ανόρειοι διά την όρμην τοῦ θυμοῦ οὐ διά τὸ καλόν πράττουσιν, άλλα δια λύπην ώσπερ τα Πηρία διά τὸ πληγῆναι, ἡ διά τὸ φοβεῖσθαι, οὐ γρώμενα τῷ θυμῷ ἀλλ' ὑπ' αὐτοῦ μᾶλλον ἀγόμενα· οἴτινες, πρίν πληγηναι ή φοδηθηναι, οὐδεμίαν ἐπιδείχνυνται δριμήν. έπει και τα θηρία, έαν έν ύλη ή ή έν έλει, ου προσέρχονται, οὐδὲ όρμῶσιν. Οὐκ ἔστι τοίνυν ἀνδρεῖος, ὁ δι' άλγηδόνα, η θυμοῦ χινοῦντος, η άλλου τινός πάθους, πρός τον κίνδυνον όρμων, και μηδέν των δεινών προςρώμενος έπεὶ ούτω γε κᾶν 🏲 οἱ ὄνοι ἀνδρεῖοι καλοῖντο διχαίως, πεινώντες τυπτόμενοι γάρ ούχ άφίστανται τῆς νομής. και οι ποιλοι ος ρια την ξαιθοπίαν τογπλόα μογγφ δρ $\widetilde{\omega}$ σιν $oldsymbol{lpha}$ άλλ $oldsymbol{lpha}$ οὖν $oldsymbol{lpha}$ α ἀνδρεῖοι, οὖτε οἱ ὄνοι, οὖτε άνθρωποι, οί δι' άλγηδόνος ή θυμοῦ, ή άλλου τινὸς πά-9ους έξελαυνόμενοι πρός τὸν χίνδυνον. ή δὲ φυσιχωτάτη καλ ή κυρίως ανδρεία έκείνη έστίν, όταν κινώμεθα μέν διά τοῦ θυμοῦ, μετά προαιρέσεως δέ, καὶ ένεκα τοῦ ἀγαθοῦ. Οἱ δὲ διὰ τὰ προειρημένα ὀργιζόdamnum hosti inferendum et a se propulsandum malime valent : quamobrem ut armati cum inermibus decertant. Nempe in talibus certaminibus non fortissimos quisque pugnacissimus est, sed qui plurimum virtes valet corporeque est præstantissimo et magnum usur habet : verum hujusmodi milites tum ignavi fiunt, quan et periculum majus est, quam quo defungi possint, et copiis atque apparatu sunt inferiores : siquidem usu je riti primi terga vertunt. At qui in civili exercita fortiter pugnant solent in pugna ad mortem usque persistere: id quod etiam in Hermæo contigit. Nam mistes quos in acie collocaverat dux, quum periculan opinione majus sentirent, fugam capessiverunt; cire vero ad mortem usque perstiterunt : potior enim tali salute illis mors videbatur : contra milites mercenarii, quamdiu se superiores esse aut plures hostibus putabant. rem bene gerebant : postquam autem se pauciores ese et inseriores viderunt, in fugam se conjecerunt, ut qui mortem magis quam dedecus timerent. Talis vero luc est fortis.

Sed et ira apud nonnullos dicitur fortitudo: et qui tanquam belluæ in eos a quibus vulnerati sunt feruatur, eos fortes vocant, quia fortes etiam aliquo mode sunt iracundi. Quippe ira periculis se committere soldunde et Homerus ait:

vimque addidit iræ:

t

vires iramque ciebat :

et

ingens tum nares subiit vigor:

et

sed sanguis ferbuit intus:

Hæc enim omnia animi concitationem atque impetum significare videntur. Vir fortis igitur honesti alicujus causa res omnes gerit, neque ullo modo ira afficitar, 💝 ejus auxilio tanquam instrumento utitur. Contra illi qui ob animi concitati impetum fortes appellantur, non honesti causa, sed dolore pressi omnia agunt: ritu ferarum, quæ quia sunt percussæ ab aliquo aut metuunt, ira non utuntur, sed ejus æstu potius abripiontur: siquidem hi homines, antequam ab aliquo percutiantur aut metuant, nullum concitati animi impetum ostendunt, quum etiam belluæ, si in silva sint aut palude, neminem neque aggrediantur neque invadant. Quecirca non est fortis nominandus, qui dolore aut ira incitalus, aut alio quodam perturbati animi impetu tractus periculum adit, neque quidquam corum ques gravia et periculos sunt providet : nam isto quidem modo etiam asino merito fortes dicere licebit, quum esuriunt, quoniam ne verberibus quidem a pastu dimoventur : quin etiam adulteri cupiditate inflammati multa audacter faciunt : verum neque asini fortes sunt, neque homines, quos vel dolor vel ira vel alius denique affectus ad periculum rapit. Na turalis autem maximeque propria fortitudo est illa, que ties ira quidem incendimur, sed capto consilio el hon causa. At qui ista que memoravimus stomachantur non

<sup>\*</sup> Καὶ τὸν θυμὸν ἐπὶ τὴν ἀνδρείαν ἐπιφέρουσιν 🤃

καλον όρμῶσι καὶ ὀργίζονται, ἀλλὰ διὰ τὸ πάθος· καὶ οἰχ ὡς δέον ἐστί, καὶ ὁ ὀρθὸς ἀπαιτεῖ λόγος, ἀλλ' ὡς ἄν κινήσειε τὸ πάθος.

\* Δοχοῦσι δὲ χαὶ οἱ εὐέλπιδες πάντες ἀνδρεῖοι εἶναι, ούχ είσὶ ο δὲ πάντες. Δυνατόν γὰρ εὐέλπιδας ρ εἶναι, ού διά τὸ μὴ φοδεῖσθαι τὰ λυπηρά τοῦ ἀγαθοῦ ἔνεκα, άλλα δια το πολλάκις και πολλούς νενικηκέναι, και διά τοῦτο θαρρείν, ώς οὐ περιπεσοῦνται τοῖς κακοῖς. δοχοῦσι δὲ ἀνδρεῖοι, διὰ τὸ ἐοιχέναι τοῖς ἀνδρείοις κατά τὸ θαβρείν. Άλλ' οἱ μεν ἀνδρεῖοι θαβροῦσι διὰ τὰ προειρημένα, οδτοι δέ διὰ τὸ οἶεσθαι μηδέν πείσεσθαι λυπηρόν. Ούτω δέ καὶ οἱ μεθυσκόμενοι εὐέλπιδές είσιν, ότι οίονται πάντα αὐτοῖς καθ' ήδουὴν άπαντήσειν· διά τοῦτο καὶ ἐπειδάν ἐναντίοις ἐντύχωσι των προσδοχωμένων, αποπηδώσιν. Ο δε ανδρείος έργόμενα καὶ φαινόμενα τὰ λυπηρὰ ὑπομένει, ὅτι άγαθόν έστιν υπομένειν, ή αίσχρον το μή υπομένειν. Διά τοῦτο καὶ ἐν τοῖς ἀνδρείοις ἐκεῖνος μᾶλλον ἀνδρεϊός έστιν, δς έν τοῖς αἰφνιδίοις 4 ἀτάραγος καὶ άφοδός έστιν, ή έν τοις σφόδρα προδήλοις και πρό οφθαλιμών οδοιν. ο μέν τη κρ προγινώσκων τά λυπηρά, λογισμώ και κρίσει προπαρασκευασάμενος, ύπομείνειεν αν. δ δέ μη προγινώσκων, εἶτα ἐπιόντα ὑπομένων, δηλός έστιν είς έξιν ανδρείας έλθών.

\*\* Λέγονται δὲ ἀνδρεῖοι καὶ οἱ δι' ἄγνοιαν τῶν ἀπαντησόντων κακῶν εἰς τοὺς κινδύνους δρμῶντες. Καὶ σχεδὸν τῶν εὐελπίδων οὐδὲν διαφέρουσι, πλὴν ὅσον οἱ μὲν εὐέλπιδες ὑπομένουσι τὰ δεινὰ χρόνον τινά οἱ δὲ ἀγνοεῦντες, ἐπειδὰν γνῶσιν, φεύγουσιν ὥσπερ οἱ ᾿Αργεῖοι ἔπαθον περιπεσόντες τοῖς Λάκωσιν, ὡς Σικυωνίοις.

(Scripsi: a ἀνδρείας] ex Aristotele, ut cæteris locis; cod. ἀνδρίας. — b Πουλυδάμας | ex Iliad. XXII, 100. Idem versus legitur in Magn. Moral lib. I, cap. 20 atque in Ethic. Eudem. lib. III, cap. 1. Ad Catonem vero hunc versum trahit Cicero ad Attic. II, 5 et VII, 1. - ° Εχτωρ] Iliad. VIII, 148 sq. - a alda | cod. alda. . dv de x' έγων] lliad. II, 391 et 393. Utitur Aristoteles etiam Polit. III, 14 his versiculis, quos pronuntiat Agamemnon. Similia profert Hector Iliad. XV, 348-351. Nemo autem Stagiritæ in referendis versibus Homericis negligentiam carpet, quum memoria eum haud dubie fefellerit. - ' κάπὶ] cod. κάπὶ] — <sup>8</sup> Έρμαίω] Eustratius ad hunc locum ita scribit : « Horum utraque in Hermæo Coroneæ Bœotiæ urbis loco olim contigisse visa sunt. Nam quum arcem urbis per proditionem captam Onomarchus Phocensis occupasset, cives (τὰ πολιτικά) accitis e Bœotia auxiliaribus fortes sunt, sed pugnaces: neque enim honestate inducti ruunt aut stomachantur, sed animi ardore abrepti: neque ut oportet aut recta ratio monet, sed prout perturbatione concitati sunt.

Videntur cliam qui bene sperant omnes esse fortes, quum tamen non sint omnes. Possunt enim nonnulli bene sperare, non quod honestatis causa res molestas non metuant, sed quod et sæpius et multos vicerunt, ideoque nunc quoque confidunt, fore ut non incidant in malum. Cæterum idcirco fortes videntur, quia quatenus siduciam habent, fortibus similes sunt. Verum quemadmodum fortes propter eas quas diximus causas fidunt, sic hi quod a dolore et molestia tutos se fore arbitrantur. Ita ebrii quoque bene sperant, quia omnia ex animi sententia eventura sibi judicant; ideoque quum alia quam speraverant eis evenerint, aufugiunt. At vero vir fortis molestias venientes, quæ jam apparent, sustinet, quod vel sustinere eas honestum sit, vel quod non sustinere sit turpe. Quocirca etiam inter fortes ille fortior est, qui in rebus repentinis imperterritum se minimeque perturbatum præbet, quam in rebus manisestis et ante oculos positis : nam qui prænovi futura quæ molestiam asserre possunt, is ratione et judicio diu ante instructus facile ea sustinuerit : qui vero mala prius ignota tum quum ingruunt sustinet, eum fortitudinis habitum jam consecutum esse apparet.

Dicuntur et illi fortes, qui per ignorantiam malorum quæ accidere possunt, periculis se committunt. Atque hi quidem fere ab hominibus bene sperantibus nihil differunt, nisi quod hi pericula aliquamdiu sustinent: ii vero qui ignorant, simul atque cognoverunt, fugiunt: quod Argivis accidit, qui in Lacedæmonios pro Sicyoniis inciderunt.

militibus, in campestri urbis loco, qui Hermæus appellabatur, cum Onomarchi copiis conflixere: occlusisque portis, ut fugæ spes tolleretur, fortiter pro patria pugnarunt, omnesque ibi interfecti sunt; milites (οί στρατιῶται) vero statim a principio, ubi Charonem ex ducibus suis unum in prœlio cecidisse audiverunt, fugæ se mandarunt. « Ubi cives, patriæ defensores, (τὰ πολιτικά) opponuntur militibus mercenariis (τοῖς στρατιώταις). — h σθένος ἔμδαλε θυμῷ ] Homeri verba lliad. XVI, 529 μένος δέ οι έμδαλε θυμώ robur animo ejus injecit mutare atque in alienani sententiam detorquere ausus est Aristoteles. Felicianus illud σθένος έμβαλε θυμῷ vertit vires injicit ira, quasi legerit θυμός. Similiter Lambinus interpretatur : vires addidit ira. — 1 μένος καί θυμὸν ἔγειρε] Hæc videntur referri ad Homeri locum Iliad. lib. V, vers. 509 seq. δς μιν ανώγει Τρωσίν θυμόν έγειραι, quem suo more interpola-

<sup>\*</sup> Παραπλήσιον δ' έχουσί τι κτλ \*\* Άνδρεῖοι δὲ φαίνονται καὶ οἱ άγνοοῦντες κτλ.

vit Aristoteles. — \* δριμὸ δ' ἀνὰ ρῖνας μένος ] Homerus Odyss. XXIV, 317 seq. τοῦ δ' ὡρίνετο θυμός, ἀνὰ ρῖνας δέ οἱ ἤδη Δριμὸ μένος προϋτυψε, φίλον πατέρ' εἰσορόωντι. — ' ἔζεσεν αῖμα ] apud Theocritum XX, 15 hæc versus clausula occurrit έμοὶ δ' ἀραρ ἔζεσεν αῖμα, sed Aristoteles ab alio

poeta istud versiculi fragmentum mutuatus est.

— " xâv ] cod. xậv ] — " οὐχ εἰσίν] vulgo ούχ εἰσιν. — " οὐχ εἰσὶ] vulgo ούχ εἰσι. — " εὐέλπιὸες] cod. εὐέλπιδες. — " αἰρνιδίοις] cod. ἀφνιδίοις. — " δ μὶν] cod. δ μὲν. — « ἀνδρείχς] cod. ἀνδρίας. —)

## Kεφ. θ'.

Ετι περὶ ἀνδρείας 4 ότι ὁ ἀνδρεῖος περὶ τὰ φοδερὰ καὶ λυπηρά ἐστι μᾶλλον, ἡ περὶ τὰ θαρραλέα καὶ ἡδέα.

\* Τίνες μέν οὖν οἱ άληθῶς ἀνδρεῖοι, καὶ τίνες οἱ δοχούντες εξρηται. Ἐπεὶ δὲ περὶ θάββη χαὶ φόδους ἐστὶν ή ανδρεία, ούχ όμοίως περί αμφω έστίν αλλά μαλλον περί τὰ φοδερά. Ὁ γὰρ περί τὰ φοδερὰ ἀτάραγος μαλλον ανδρειός έστιν, ή ό περί τα θαβραλέα. Μείζων γάρ ό άγων οδτος, ή έχεῖνος τὸ γάρ ύπομεῖναι λύπην χαλεπώτερον έστιν, ή των ήδέων απέχεσθαι. Διά τοῦτο καὶ λυπηρὸν ή ἀνδρεία, ὅτι ἀνδρεῖοί εἰσιν οί τὰ λυπηρά ὑπομένοντες. τούτου δὲ χάριν καὶ ἐπαινείται. Εί γάρ και ήδονην έχει τινά δ ανδρείος διά τὸ τέλος, (τὸ γὰρ τέλος ἡδύ·) ἄλλ' ὅμως ὑπὸ τῶν λυπηρών οίς παλαίει και ταύτην άφανίζεσθαι συμδαίνει. Καθάπερ και έπι των γυμνικών αγώνων έχει τοις γάρ πύχταις τὸ μέν τέλος ήδύ. στέφανος γάρ χαί τιπαί, το οξ τημιεοραι αγλειλολ, αφρκιλοι λάδ, τοτό οξ τοιούτοις λυπηρόν πας πόνος ότι τοίνυν τὰ μέν λυπηρά μεγάλα, το δέ ήδυ μιχρόν, ουδέν ήδυ δοχοῦσιν έχειν. τοιούτον δή τι καί έπι των ανδρείων συμβαίνει. Ο μέν γάρ θάνατος καὶ τὰ τραύματα λυπηρά ἐστιν αὐτοῖς, καὶ διὰ τοῦτο καὶ ἀκούσια ὑπομένουσι δὲ αὐτά, ὅτι χαλὸν τὸ ὑπομένειν, ἢ ὅτι αἰσχρὸν μὴ ὑπομένειν. Καὶ τοσούτον μαλλον δοχούσιν, όσον αν είεν άγαθοί και ανδρείοι, και εύδαίμονες, και πάσαν μετελθόντες άρετήν· τοῖς γὰρ τοιούτοις μάλιστα δ θάνατος λυπηρόν, ότι τὸ ζῆν ο πολλοῦ τινος άξιον ἦν, διὰ τὸ ἄριστα ζῆν, καὶ ὡς προσῆχεν ἀνθρώπω, καὶ ὁ θάνατος αὐτοὺς πολλῶν ἀποστερήσει τῶν ἀγαθῶν. Διὰ τὸ μέγεθος τοίνυν τῶν λυπηρῶν δοχεῖ τὸν ἀνδρεῖον μηδεμίαν ήδονήν έχειν το δέ ούτως άλγειν και δάχνεσθαι ύπο των λυπηρών οὐδὲν χωλύει ἀνδρεῖον εἶναι. Το μέν γαρ ήττασθαι των λυπηρών και ύποχωρείν ούχ φνδρείου, τὸ δὲ δάχνεσθαι καὶ λυπεῖσθαι ούχ ἔτι. δσον γάρ μαλλον λυπείται, και λυπούμενος υπομένει διά το άγαθόν, τοσούτον άνδρεῖος άν είη χυρίως. Ἐπεί καί εν πάσαις ταῖς ἄλλαις ἀρεταῖς οὐδεμία ενέργεια πεο, ψοολύς ξαιι καο, ξαπιήν, αγγά πορολ φιριι πόρε τὸ τέλος ἀγαθὸν ἄγει, ἡδεῖα δοχεῖ τῷ ἐνεργοῦντι. 'Εν δὲ τοῖς στρατιώταις ἵσως οὐκ ἀνάγκη πᾶσα τὸν αχριδή τής ανδρείας δρον ζητείν. μαλλον δε χρησιμώ-

#### Cap. IX.

Adhuc de fortitudine : fortem videlicet magis in lis quæ formidolosa sunt et molesta, quam quæ fiducia complent animos, aut quæ jucunda sunt versari.

Qui igitur vere fortes sint, et qui videantur esse, supra declaravimus. Sed quum in fiducia metuque versetur fortitudo, non tamen peræque in utroque, sed in rebus formidolosis magis cernitur. Nam qui in his intrepidus apparet, fortior est eo, qui in rebus quæ fiduciam afferunt constantiam suam relinet. Nimirum majus hoc est certamen, quam illud; quia difficilius habetur molestiam sustinere, quam a jucundis se abstinere, Quocirca molesta quoque est fortitudo, quia fortes molestiam sustinent: atque hanc ob causam etiam laudatur. Quamvis enim etiam voluptate quadam fruatur fortis propter finem (nam finis ejus est jucundus): nihilominus tamen molestiis quibus conflictatur, hanc obecurari atque adeo deleri constat. Cujusmodi quiddam et in ludis gymnicis accidit : quippe pugilibus finis ipse est jucundus, corona scilicet atque honores : at molestum est. verberibus cædi, quia ex carne constant : ideoque talibus omnem laborem molestum esse patet : quum igitur magnæ eorum sint molestiæ, parva voluptas, nulla frui voluptate videntur: hujusmodi quid etiam in viris fortibus animadvertimus. Nam mors et vulnera molesta sunt, ac propterea non voluntaria: et tamen ea perferunt, quia et perferre honestum et non perferre turpe est. Atque eo magis ista molesta videntur, quo magis vel boni vel fortes sunt, vel felices, omni denique virtutum genere præditi : nempe talibus molestissima mors est, quia ipsorum vita laudabilis fuit, quum et optime viverent et ut hominem decebat et quia mors eos plurimis bonis privatura est. Ob molestiarum igitur magnitudinem videtur vir fortis nulla frui voluptate : sed quamsi vita doleat et molestiis conflictetur, nihil tamen obstat, quominus sit fortis. Nimirum succumbere et cedere molestiis non est viri fortis, conflictari illis el dolere non item : quo enim magis dolet, ac tamen dolorem honestatis causa fert, eo magis proprie fortis est dicendus. Nam nec in reliquis virtutibus ulla inest munerum functio per se voluptaria, sed quia ad bonum finem adducit. idcirco tantum jucunda videtur homini qui eo munere fungitur. In militibus autem fortasse non est necesse, accuratam fortitudinis definitionem quærere: quin potis

τεροι αν είεν πρός τον πολεμον οι ανδρείας με ου πάνυ

<sup>\*</sup> Cap. 9. περί θάρρη δὲ καὶ φόδους ἡ ἀνδρεία οὖσα κτλ.

μετέχοντες, τῶν ἄλλων δὲ ἀγαθῶν ἐστερημένοι ετοιμότεροι γάρ οδτοι πρός τους χινούνους, χαι τον βίον μιχρών ένεκα κερδών προδιδόασιν. Οἱ γὰρ χυρίως ἀνδρείοι, φρόνιμοι όντες καὶ τὰ άλλα σπουδαίοι, χαίρουσι μέν τῷ βίῳ ἐαυτῶν ἀγαθῷ ὄντι, προίενται δὲ αὐτὸν οὐ πάνυ βαδίως. Περί μέν οὖν ἀνδρείας ίχανῶς εἴρηται. ράδιον δε από των είρημένων και όρισμόν αὐτῆς άποδοῦναι ώς έν τύπφ.

(Scripsi : \* ἀνδρείας ] ex Aristotele, ut aliis locis; cod.  $dv\delta\rho(\alpha\varsigma - b \zeta \tilde{\eta}v)$  cod.  $\zeta \tilde{\eta}v$ . —

### Κεφ. ι'.

### Περί σωφροσύνης.

Μετά δὲ ταῦτα περὶ σωφροσύνης λέγωμεν. δμοταγής γάρ έστι τρόπον τινά τῆ ἀνδρεία, καθόσον τοῦ άλόγου μέρους εἰσὶν ἀμφότεραι. \*

\*\* "Ότι μέν οὖν ή σωφροσύνη μεσότης έστὶ περὶ ήδονάς, είρηται ήμιν. Περί ήδονάς δὲ λέγω, ότι εί καί περί λύπας έστίν, άλλ' ήττον, καί ούχ όμοίως, ώς περί τάς ήδονάς έχει έν τούτοις δέ και ή ακολασία φαίνε-

\*\*\* Οτι μέν οὖν περὶ ήδονάς ἐστιν ή σωφροσύνη, εζρηται νῦν δὲ ἀφορίσωμεν περὶ ποίας ἐστὶ τῶν ἡδονῶν. Των ήδονων δε αί μέν είσι σωματικαί, αί δε ψυχικαί. <sup>3</sup>Εν γὰρ φιλοτιμία καὶ φιλομαθεία ήδοναί εἰσι ψυχικαί· έκάτερος γάρ δ τε φιλότιμος καί δ φιλομαθής ήδεται φ φιλεί, μηδέν πάσχοντος τοῦ σώματος, άλλά μᾶλλον τῆς διανοίας οί δε περί τάς τοιαύτας ήδονάς, ούτε σώφρονες ούτε αχόλαστοι λέγονται. Όμοίως δε ούδε οί περί τὰς άλλας, ὅσαι οὐχ εἰσὶ σωματιχαί· τοὺς γάρ φιλομύθους καὶ διηγητικούς καὶ περὶ τὰ τυχόντα κατατρίδοντας τὰς ἡμέρας ἀδολέσχους ὀνομάζομεν, ἀχολάστους δὲ ουδαμώς ούδε τους λυπουμένους έπι χρήμασιν ή φίλοις, δταν ή τούτους ή έχεῖνα ζημιωθώσι.

'\*\*\* Περί μὲν οὖν τὰς ψυχικὰς ήδονὰς οὐκ ἔστιν ή σωφροσύνη, μευί ος τας απίπατικάς είμ αν, ος μευί μασας δὲ ταύτας. Οἱ γὰρ χαίροντες τοῖς ἤδεσι Ε τῶν δρατών, οἶον χρώμασι καὶ σχήμασι καὶ γραφῆ, οὖτε σώφρονες ούτε αχόλαστοι λέγονται, ούδ, οσοι φόφων τινών και μελών έρωσιν οὐδ' όσοι των ήδέων όσμων. Καίτοι έν τούτοις είσι και μεσότητες, και το ώς δεί, καλ υπερδολαί και ελλείψεις του δέοντος άλλ' δμως ούτε τοὺς μέσους σώρρονας λέγομεν, ούτε τοὺς ὑπερδάλλοντας <del>άχολάστους. Εί δ</del>ὲ τῶν περὶ τὰς ὀσμὰς τοὺς μέν μήλων όσμης έρωντας, η ρόδων, η θυμιαμάτων, οὐ λέγομεν ἀχολάστους, ἀλλὰ τοὺς μύρων χαὶ ὄψων, σχογαστοπό χαγοχίπεν, αγγα χατα απίπρερμχος. λαίδοπαι γάρ τούτοις οι ακόλαστοι, ότι δια τούτων ανάμνησις γίνεται αὐτοῖς τῶν ἐπιθυμητῶν. Ἰδοι δ' ἀν τις καλ ad bellum utiliores futuri sunt, qui fortitudinis vix participes, reliquis quoque virtutibus carent : quando tales ad pericula subeunda paratiores sunt, et exigui lucri causa vitam profundunt. Nam quos proprie fortes dicimus, quum prudentes sint ac cætera boni, illi vitam quoque amant suam, quod honesta sit, ideoque non facile eam profundunt. De fortitudine igitur satis dictum est : quare facile erit ex iis quæ dicta sunt rudem quandam illius definitionem depromere.

#### Cap. X.

#### De temperantia.

Post hæc de temperantia dicamus : ut quæ aliquo modo conjuncta sit cum fortitudine, quatenus utraque ejus partis est, quæ ratione carct.

Temperantiam igitur mediocritatem esse, quæ in voluptatibus versatur, jam a nobis dictum est. In voluptatibus dico, quia quamquam etiam in molestiis vertitur, minus tamen nec eodem modo vertitur, quo in voluptatibus consistit : in his vero etiam intemperantia

In voluptatibus ergo cerni temperantiam jam diximus: nunc in quibus voluptatibus versetur, definiamus. Voluptates aliæ corporis sunt, aliæ animi. Sic in honoris cupiditate et discendi studio animi voluptas consistit : uterque enim et ambitiosus et studiosus delectatur eo quod amat, quum tamen non corpus ejus illo afficiatur, sed potius mens : qui autem hujusmodi voluptatibus dediti sunt, nec temperantes nec intemperantes nominantur. Similiter neque ii qui alias consectantur voluptates, quas ad corpus non pertinent : nam qui fabellarum cupiditate studioque rerum narrandarum ducuntur et qui in rebus fortuitis et vulgaribus totos dies conterunt, eos nugatores appellamus, intemperantes vero minime : ne eos quidem qui ex pecuniarum jactura vel amicorum morte, ubi vel his vel illis orbati sant, majorem dolorem capiunt.

Quocirca in animi voluptatibus non cernitur temperantia: in iis vero quæ ad corpus pertinent eam versari necesse est : sed ne in his quidem omnibus. Etcnim qui voluptatem capiunt e rebus quæ aspectu sentiuntur, ut coloribus, figuris, pictura, neque temperantes appellantur neque intemperantes : sicut neque qui sonitus amant aliquos aut cantus : nec qui odores jucundos. Quamquam in his quoque aliqua mediocritas, certusque et quatenus oportet, terminus est, itemque nimium illius quod oportet et parum : sed tamen neque eos qui medium quiddam tenent temperantes dicimus, neque qui modum excedunt intemperantes. Jam vero in odoris voluptate quod eos quidem, quos malorum aut rosarum aut suffimentorum odor delectat, non dicimus intemperantes, sed quos unguenta aut obsonia delectant sic vocamus, sciendum est illud fieri per accidens : si-

<sup>\*</sup> Cap. 10. μετά δὲ ταύτην περὶ σωφροσύνης κτλ. — \*\*  $^*$ Οτι μὲν οὖν μεσότης ἐστὶ κτλ. — \*\*\* Περὶ ποίας οὖν τῶν ἡδονῶν, νῦν ἀρορίσωμεν κτλ. — \*\*\*\* Περὶ δὲ τὰς σωματικὰς εἶη ἀν σωφροσύνη κτλ. 24

τοὺς ἄλλους, ὅταν πεινῶσιν, ἡδομένους τἢ τῶν βρωμάτων ὀσμἢ. "Οθεν δἢλον, ὅτι οἱ ταῖς τοιαύταις ὀσμαῖς
ἡδόμενοι κατὰ συμβεδηκὸς ἤδονται ὅτι ἀνάμνησις αὐτοῖς, γίνεται τῶν βρωμάτων καὶ τῆς ἀλλης φλυαρίας,
οἰς ἡδονται οἱ ἀκόλαστοι. Οὐκ ἔστι τοίνυν οὕτε τῷ ἀνθρώπῳ, οὕτε ἀλλῳ τινὶ ζώω κατὰ τὰς εἰρημένας αἰσθήσεις ἡδονή, εἰ μὴ κατὰ συμβεδηκός. Ἡδονὰς δἰ
λέγω, περὶ ὰ δ ἀκόλαστός ἐστιν ἢ ὁ σώφρων. Καὶ γὰρ
οἱ κύνες, εἰ καὶ χαίρουσι ταῖς ὀσμαῖς τῶν λαγωῶν,
οἰ κύνες, εἰ καὶ χαίρουσι ταῖς ὀσμαῖς τῶν λαγωῶν,
ὁσμῆς αἰσθησιν λαμβάνοντες τῆς θήρας, διώκουσιν.
Όμοίως δὶ καὶ ὁ λέων οὺχ ἤὸεται τῆ ὀσμῆ τοῦ
βοός, ἢ τῆ φωνῆς ἤσθετο: οὐδὶ χαίρει ὅτι καὶ ἐγγύς
ἐστι, διὰ τῆς φωνῆς ἤσθετο: οὐδὶ χαίρει ὅτι εἶὸεν, ἢ
εδρεν ἔλαφον, ἢ ἄγριον αἶγα, ὅτι βορὰν ἔξει.

\* Περί τὰς ήδονὰς τοίνυν, ὧν χοινωνοῦμεν χαὶ τοῖς λοιποίς ζώοις, ή σωφροσύνη και ή ακολασία έστίν αί δέ είσιν άφη και γεύσις. Δια τούτο θηριώδεις τινές καὶ ἀνδραποδώδεις οι ἀκόλαστοι φαίνονται, ὅτι οἶς ήδονται τὰ θηρία, περὶ ταῦτά εἰσιν ἀχρατεῖς. Τούτων δέ μαλλον τῆ άφη ήδονται, ή τῆ γεύσει μαλλον δέ τῆ γεύσει μέν οὐδαμῶς, άλλά τῆ άρῆ μόνον. "Ωστε " άχολαστοι οὐ μόνον ἐν ταῖς άλλαις ἡδοναῖς, άλλὰ χαὶ έν σιτίοις και έν ποτοίς. Και τούτοις γάρ ούχ ώς γευστοῖς μόνον χαίρουσι, (γεύσεως γάρ έστι τὸ χρῖναι τοὺς γυμούς, δπερ ποιούσιν οί τους οίνους δοχιμάζοντες καλ σῖτα δψα ἀρτύοντες, ) ἀλλὰ μᾶλλον ὡς ἁπτοῖς. Διὰ τοῦτο καί τις Φιλόξενος δ Ἐρύξιδος, δ όψοφάγος ών, ηύζατο τὸν φάρυγγα αύτοῦ μακρότερον γεράνου γενέσθαι, ως ήδόμενος τη άφη των όψων. Κοινοτάτη \* γάρ έστιν ή άρη έν πάσαις ταῖς αλοθήσεσιν· έπελ καλ άφη τινι πάσαι αί αἰσθήσεις αἰσθάνονται. Περί ταύτην δή την άφην ακολασία έστί και δόξειεν άν δικαίως έπονείδιστος είναι, ότι συμδαίνει ήμιν, οὐ καθόσον έσμε άνθρωποι, άλλά καθό ζῷα. το δε τοῖς τοιούτοις χαίρειν καλ τούτων μάλιστα έφίεσθαι, θηριώδες. Καίτοι είσι και κατά την άφην έλευθέριοι ήδοναί, ας δ ἀχόλαστος ἀφήρηται· οίον αί ἐν τοῖς γυμνασίοις διὰ τρίψεως και θερμασίας γινόμεναι ου γάρ περί παν το σῶμα, ἀλλὰ περί τινα μέρη.

(Scripsi: \* ἀμφότεραι | cod. ἀμφότεροι. — b ή-δεσι | codex ἡδεσι. — ° ὥστε | cod. ὥσγε. — d Φιλόξενος δ Ἐρύξιδος | ex Ethic. Eudem. III, 2, quam scripturanı agnoscunt etiam Athenæus I, p. 6. b. in verbis Φιλόξενον τὸν Ἐρύξιδος et Plutarchus Quæst. Symp. IV, 4, 2 Φιλοξένω τῷ Ἐρύξιδος; cod. Φιλόξενος Ἐρύξιος. De hoc Philoxeno, Eryxidis filio, vide Muretum in Comment. ad Aristot. Ethic. Nicous. lib. III, cap. 10 uberius disserentem et quos citat Wyttenbachius Opusc. Vol. II, p. 300 seq. — • χοινοτάτη | cod. χοινωτάτη. — 'ζῷα | cod. ζῶα. — )

quidem his gaudent intemperantes, quia iis hæc intererum desiderabilium memoriam refricant. Cernere auten licet etiam alios, quum esuriunt, ex ciborum odore capere voluptatem. Unde apparet, eos qui ejusmodi odoribus gaudent, per accidens delectari : quia tum cibi et aliarum quibus capiuntur ineptiarum intemperantes recordari solent. Quare neque homini neque cateris animalibus ullam sensus illi quos diximus voluptatem afferunt, nisi per accidens. Voluptates autem nomino, quibus aut intemperans servit aut temperans. Etenim canes, quamvis leporum odore delectentur, hor tamen non odoris sed cibi causa fit : nimirum quun odor ille sensum feræ iis objiciat, eam persequenter. Similiter etiam leo non bovis odore aut voce delectatur, sed pastu : ex voce autem eum in propinquo esse sertit: neque lætatur in hoc quod viderit inveneritye orvum, aut capream, sed quod pastum habiturus est.

Quare in iis demum voluptatibus, quas cum reliquis animalibus communes habemus, temperantia cemiter et intemperantia: has autem tactus sunt et gustatus. Unde etiam bestiis similes et serviles quodammodo esse inleuperantes videntur, quia quibus rebus delectantur bestiæ, earum cupiditatem illi refrenare non possunt. Er his tactu magis quam gustatu gaudent : vel potius gustatu nequaquam, sed tactu tantum. Quamobrem intenperantes non solum in aliis voluptatibus, sed in cibo etiam et potu versantur. Etenim his non ut gustu duntaxat explorandis delectantur, (siquidem gustatus est proprie de saporibus judicare, quod faciunt ii qui vina explorant et obsonia condiunt,) sed potius ut tractalilibus. Quapropter et Philoxenus quidam, Euryxidis filius. obsoniorum gurges atque heluo, guttur sibi longius grais gutture optavit, quippe qui ex obsoniorum tactu mazi-Omnium videlicet sensum mam caperet voluptatem. maxime communis est tactus, siquidem tactu quodom onnes sensus moventur. In hoc ergo tactu intemperantia cernitur : meritoque turpis et probrosa videatur, quia non qua homines, sed qua animalia sunus, nobis crenit: quocirca talibus delectari et ea maxime appetere bellusrum est. Jam vero et liberales quædam voluptales suni, quæ in tactu consistunt, sed quibus privatus est intenperans : verbi gratia quæ in gymnasiis fricatione et calefactione gignuntur : nec enim in toto corpore, sed in partibus quibusdam locum obtinent.

<sup>\*</sup> Περί τὰς τοιαύτας δὲ ἡδονὰς ἡ σωφροσύνη κτλ.

Κεφ. ια'.

Περί ἐπιθυμίας.

ποσαχώς ή επιθυμία. Ή μεν ούν εστι χοινή χαί φυ-

σική· ή δὲ ἰδία καὶ ἐπίθετος. Κοινή μέν οὖν ἐπιθυμία

έστί, τὸ ὀρέγεσθαι τροφῆς ξηρᾶς ἢ ύγρᾶς, ὅταν ἐν

Χρεία τούτων γενώμεθα. Ιδία δέ και ἐπίθετος, τὸ

τοιασδε δρέγεσθαι ή τοιασδε. Τοῦτο γάρ οὐχέτι \* φυ-

σιχόν οὐδὲ χοινόν οὐ γὰρ τῶν αὐτῶν πάντες ὀρέγονται,

οὐδὲ δικοίως ἀλλ' οι μέν ταύτης, οι δὲ ἐχείνης καὶ οι

της αυτης δρεγόμενοι ουχ δμοίως δρέγονται, άλλ' οξ μέν μάλλον, οί δὲ ἦττον. "Ωστε ή τοιαύτη ἐπιθυμία

ούκ έστι κοινή οὐδέ φυσική άπλως, άλλά ἐπίθετος, ὑφ'

ήμων επινοηθείσα. Καίτοι κατά τινα τρόπον καὶ φυ-

σική έστι, διά τὸ ἀκολούθως ἔκαστον τῆ έαυτοῦ φύσει

άμαρτάνουσι, καὶ καθ' ἔνα τρόπον· ὅταν χρῶνται ταῖς

τοιαύταις επιθυμίαις πλέον ή προσήχει οίον, όταν

πλείω τῶν μετρίων ἐσθίωσιν, ὥσπερ οἱ γαστρίμαρ-

γοι, οίτινες παρά τὸ δέον πληροῦσι την φυσικήν έπι-

πολλοί άμαρτάνουσι, καί κατά πολλούς τρόπους.

Επεί πολλαί ίδίαι των τοιούτων επιθυμιών πολλαί

γαρ ίδεαι τροφών, και πόσεων, και ενδυμάτων, και

των άλλων φυσικών έπιθυμητών και διά τοῦτο καί

πολλαχῶς περί τὰς τοιαύτας ἐπιθυμίας άμαρτάνουσιν.

ή χαίροντες οίς μή δεί, ή πλέον ή κατά τούς πολλούς.

Οί γὰρ ἀχόλαστοι χατὰ πάντα ὑπερδάλλουσι γαίρον-

τες γάρ οίς οὐ δεῖ, ἐάν ποτε καὶ τὰς δεούσας τῶν ἡδο-

νων έλωνται, πλέον ή προσήκει, και ούχ ώς οί πολ-

(Scripsi : a οὐκέτι ] cod. οὐκ ἔτι. — b ἐπιθέτοις ]

Τοιούτοι δε γίνονται οι λίαν ανδραποδώ-

εν δε ταῖς επιθέτοις b καὶ ιδίαις επιθυμίαις

\*\* Έν μέν οὖν ταῖς φυσιχαῖς ἐπιθυμίαις όλίγοι

καὶ τὴν ἐπιθυμίαν ἔχειν.

λοί, χαίρουσιν αὐταῖς.

codex ἐπιθέταις. —)

θυμίαν.

\* Ἐπεὶ δὲ περὶ ἐπιθυμιῶν ἀχόλουθον εἰπεῖν, ρητέον

Cap. XI.

## De cupiditate.

Quoniam superest, ut de cupiditatibus agamus, quot modis dicatur cupiditas, primum exponendum est. Alia igitur communis et naturalis est : alia propria et ascita. Et communis quidem cupiditas est appetitus alimenti vel sicci vel humidi, quum eo egemus : propria autem et ascita cupiditas, talis vel talis alimenti appetitus. Quippe ea res nec naturalis est neque communis, quia nec eadem omnes appetunt, nec eodem modo : sed alii hoc. alii illud : rursus qui idem alimentum appetunt, non eodem modo solent appetere, sed alii magis, alii minus. Quamobrem talis cupiditas neque communis est, neque sinopliciter naturalis, sed ascita potius atque a nobis excogitata. Verum naturalis quodammodo etiam hæc est, quia suæ quisque naturæ convenienter cupiditate quadam trahitur.

In naturalibus igitur cupiditatibus pauci peccant, et uno quidem modo, quum hujusmodi cupiditatibus magis quam decet, ardent: verbi causa, quum justo plus edunt, ut helluones, qui ultra quam satis est naturalcm cupiditatem explent. Tales autem evadunt ii qui admodum servili ingenio præditi sunt. At vero in ascitis et propriis cupiditatibus complures et multis modis peccant. Siquidem multæ ejusmodi cupiditatum sunt species, quoniam variæ quoque ciborum, potuum, indumentorum cæterarumque rerum, quas natura desiderat, formæ exstant : ideoque etiam in hujusmodi cupiditatibus multipliciter delinquunt homines, quum vel aliis atque oportet delectantur, vel magis quam plerique. Nempe intemperantes in omnibus rebus modum excedunt : quum enim aliis rebus atque oportet delectentur, si quando etiam iis quæ requiruntur voluptatibus serviunt, magis tamen quam decet, nec ut plerique iis delectantur.

**Κ**εφ. ιβ'.

Τίνα τρόπον περὶ λύπας ἐστὶν ἡ σωφροσύνη καὶ ἡ ἀκολασία.

"Ότι μέν οὖν ή περὶ τὰς ήδονὰς ὑπερδολή, ἡ ἀχολασία, ψεχτόν, ὅῆλον' ἐν δὲ ταῖς λύπαις, ου χαθά—
περ ἐπὶ τῆς ἀνδρείας ε ἐλέγετο, ὅτι τὸ μὴ ὑπομένειν
μηδὲ φέρειν δειλία ἐστίν, οὕτω χαὶ ἐπὶ τῆς σωφροσύνης
τὸ μὴ ὑπομένειν ἀχολασία ἐστίν, ἢ τὸ φέρειν σωφροσύνη ἀλλ' ἔστιν ἀχολασία περὶ τὰς λύπας, ὅταν τις
λυπῆται τῶν ἡδέων οὐ τυγχάνων, πλέον ἢ δεῖ, χαὶ
οὐχ ὡς δεῖ' καὶ σωφροσύνη ὁμοίως, ὅταν τις ὅσον δεῖ
λυπῆται, χαὶ ὡς δεῖ, χαὶ ἐρ' οἶς δεῖ, χαὶ μηδεμίαν
αὐτῷ λύπην ἐπάγῃ ἡ τῶν ἡδέων ἀπουσία, 'Ο γὰρ
άχόλαστος ἐπιθυμεῖ τῶν ἡδέων πάντων ἢ τῶν μά-

# Cap. XII.

Quomodo in doloribus temperantia et intemperantia

Voluptatum ergo abundantiam, id est intemperantiam, vituperabilem esse apparet: in molestiis autem, non quemadmodum de fortitudine exponebamus, non sustinere aut non perferre illas timiditatem esse, sic etiam de temperantia dicendum, non sustinere eas intemperantiam esse, aut ferre temperantiam: sed est circa dolores intemperantia, quum aliquis plus quam oportet, aut non ut oportet, dolet se carere voluptatibus: similiterque temperantia, quum quantum oportet, aut ut oportet, aut ob quæ oportet tristatur aliquis, voluptatumque vacuitas nullam ei molestiam exhibet. Intemperans enim

<sup>\*</sup> Cap. 11. τῶν δ' ἐπιθυμιῶν αὶ μὲν κοιναὶ δοχοῦσι» εἶγαι κτλ. — \*\* Ἐν μὲν οὖν ταῖς συσικαῖς ἐπιθυμίαις κτλ.

λιστα, καὶ ἄγεται ὁπὸ τῆς ἐπιθυμίας, ὅστε ἀντὶ πάντων τὰ ἡδέα αίρεῖσθαι. Διὸ καὶ λυπεῖται ἀποτυγχάνων τῶν ἐπιθυμητῶν· μετὰ λύπης γὰρ ἡ ἐπιθυμία. "ἐἐστε καὶ ἄτοπόν τι δοκεῖ, τὸ δι' ἡδονὴν λυπεῖσθαι, καὶ αἰτίαν εἶναι τὴν ἡδονὴν τοῦ ἐναντίου. Ἡ μὲν οὖν περὶ τὰς ἡδονὰς ὑπερδολὴ ἀκολασία ἐστίν, ὡς εἴρη—ται.

"Ή δὲ ἐλλειψις ὄνομα οὐχ ἔχει διὰ τὸ μὴ πάνυ εὐρίσκεσθαι. Οἱ γὰρ περὶ τὰς ἡδονὰς ἐλλείποντες καὶ τοῦ
δέοντος ἐλαττον ἐπιθυμοῦντες αὐτῶν οὐ πάνυ γίνονται'
σχεδὸν γὰρ ἔξω τῆς ἀνθρωπίνης φύσεώς ἐστιν ἡ τοιαύτη
ἀναισθησία. Καίτοι καὶ τὰ ἄλογα ζῷα ἡ διακρίνει τὰ
βρώματα, καὶ χαίρει μἐν τοῖς ἡδέσι, τοῖς δὲ μὴ τοιούτοις οὐδαμῶς. Εὶ δέ τις οὐδὲν ἡδὺ νομίζει εἶναι, οὐδὲ
γινώσκει διαφορὰν τῶν ἡδέων καὶ τῶν ἐναντίων, πόρρω ἀν εἴη τοῦ ἀνθρωπος εἶναι. Ἡ μὲν οὖν περὶ τὰς
ἡδονὰς ἢ λύπας ἐλλειψις ἢ ὑπερδολὴ κακία ἐστίν.

\*\* Άρετη δὲ τὸ μέσον, ή σωφροσύνη. 'Ο γὰρ σώφρων οὖτε ἤδεται μάλιστα οἶς ὁ ἀκόλαστος, ἀλλὰ μᾶλλον δυσχεραίνει πᾶσιν, οἷς οὐ δέον ἐστὶ χαίρειν οὖτε οἷς χαίρει, μᾶλλον χαίρει τοῦ δέοντος, οὖτε λυπεῖται τῶν ἤδέων ἀπόντων, οὐδ' ἐπιθυμεῖ τῶν ήδέων, ἢ ἐπιθυμῶν μετρίως ἐπιθυμεῖ, καὶ οὐ πλέον ἢ δεῖ, οὐδὶ ὅτε μὴ δεῖ. Όσα μέντοι πρὸς ὑγίειάν ἐστιν ἢ πρὸς εὖεξίαν συντελοῦντα, ἡδέα ὅντα, ἢ τὸ ἐλάχιστον οὐχ ἔμποδὼν γινόμενα τῆ ὑγιεία καὶ τῆ εὐεξία, τούτων ὁρέγεται μέν, μετρίως δὶ καὶ καθὼς δεῖ. 'Ο γὰρ ἡδονῶν ἔπιθυμῶν, αἴτινες αὐτῷ πρὸς τὸ εἶναι ἐμποδὼν γίνονται ἢ πρὸς τὸ εὖ εἶναι, παρὰ τὸ δέον ἐπιθυμεῖ. 'Ο δὲ σώφρων οὐ τοιοῦτος, ἀλλ' ὡς ὁ ὀρθὸς λόγος.

(Scripsi : \* ἀνδρείας ] cod. ἀνδρίας. — \* ζῷα ] cod. ζῶα. —)

### Κεφ. ιγ'.

"Οτι ή ἀκολασία μάλλον ἐκούσιόν ἐστιν ἢ ή δειλία."

\*\*\* Έπεὶ δὲ καὶ ἡ ἀκολασία καὶ ἡ δειλία ἐκούσια εἰσι, ζητητέον, εἰ ὁμοίως εἰσιν ἐκούσια. Δοκεῖ δὲ μὴ ὁμοίως, ἀλλὰ τὴν ἀκολασίαν μᾶλλον ἐκούσιον εἶναι. Τῆς μὲν γὰρ δειλίας ἡ λύπη αἰτία: διὰ γὰρ τὸ φοδεῖσθαι τὴν λύπην δειλοὶ γινόμεθα. Τὴν δὲ ἀκολασίαν ἡ ἡδονὴ ποιεῖ· ὧν ἡ μὲν ἡδονὴ αἰρετόν, ἡ δὲ λύπη φευκτόν. ΦΟ δὲ διὰ τὸ αἰρετὸν ποιοῦμεν, μᾶλλόν ἐστιν ἐκούσιον τοῦ διὰ τὸ φευκτὸν γινομένου. Καὶ ἡ μὲν λύπη ἐξίστησι καὶ φθείρει τὴν τοῦ ἔχοντος φύσιν, ἡ δὲ ἡδονὴ οὐδὲν τοιοῦτον ποιεῖ.

\*\*\*\* Διὰ τοῦτο καὶ ἐπονειδιστότερον ἡ ἀκολασία τῆς δειλίας. Ἐπεὶ γὰρ διὰ τὸ ἐκούσιον ἀγαθὸν ἢ κακὸν ἐπαινεῖταί τις ἢ ψέγεται, φανερὸν ὅτι τὸ κακόν, ἢ τὸ ἀγαθόν, καθόσον ἐστὶν ἐκούσιον, κατὰ τοσοῦτον

omnia que jucunda sunt concupiscit, aut certe que jucundissima, atque ita cupititate trahitur, ut reliquis omnibus ea que oblectationem habent anteponat. Quare etiam dolet, quoties voto non potitur: semper enim cum dolore cupiditas conjuncta est. Quamobrem absurdum videtur, propter voluptatem dolore affici ipsamque voluptatem contrarii causam esse. Est igitur voluptatum abundantia, ut diximus, intemperantia.

Defectus vero, quia raro reperitur, vacat nomine. Qui enim in expetendis voluptatibus modum deserant; minusque quam oportet eas concupiscant, raro exoriuntur: siquidem ejusmodi stupor fere in humanam naturam non convenit. Verum bruta quoque animalia pastum discernunt, ita ut jucundo pabulo delectentur, contrario non item. Quodsi quis nihil jucundum esse existimet, neque suavium contrariarumque rerum discrimen noverit, is profecto ab humanitate fucrit remotissimus. Quocirca voluptatum vel molestiarum defectus aut abundantia in vittis numerantur.

Virtus autem mediocritas est, nimirum temperantia. Nam temperans neque iis maxime delectatur, quibus intemperans, sed potius iis omnibus offenditur, quibus gaudere nonoportet: neque quibus gaudet, iis magis gaudet quam oportet; neque dolet quum jucunda absunt, neque voluptates concupiscit, aut si eas concupiscit, mediocriter certe, nec magis quam oportet, neque quum non oportet. Quæcunque vero ita jucunda sunt, ut ad bonam valetudinem vel optimum corporis habitum multum conferant, aut saltem neque huic obsint neque illi, ca quidem appetit, sed mediocriter et ut oportet. Qui enim voluptates concupiscit, quæ ipsum impediunt, ne vivut aut ne felicitate utatur, secus quain decet concupiscit. At homo temperans talis non est, sed ut recta ratio præcipit.

#### Cap. XIII.

Intemperantiam magis voluntariam esse quani timiditatem.

Quoniam ergo et intemperantia voluntaria est et timiditas, quærendum, sintne eodem modo voluntariæ. Quæres tamen non ita videtur se habere, sed intemperantia magis voluntaria esse. Timiditatis enim causa dolor est: quum enim dolorem timeamus, timidi evadimus. At intemperantiam voluptas creat: e quibus voluptas expetenda, dolor fugiendus est. Quod vero rei expetendæ causa facimus, magis voluntarium est, quam quod rei fugiendæ gratia fit. Adde quod dolor naturam hominis mærore afflicti corrumpit ac depravat, quum nihil tale faciat voluptas.

Quapropter intemperantia probrosior etiam quam timiditas est. Quum enim aliquis propter id quod sponte vel bene vel male facit aut laudetur aut vituperetur, patet malum aut bonum, quatenus e voluntate pendet, catenus

<sup>\*</sup> Έλλείποντες δὲ περὶ τὰς ἡδονὰς κτλ. — \*\* 'Ο δὲ σώφρων μέσως περὶ ταῦτ' ἔχει κτλ. — \*\*\* Cap. 12. ἐκουσί $\varphi$  δὲ μάλλον ἔρικεν ἡ ἀκολασία τῆς δειλίας κτλ. — \*\*\*\* Διὸ καὶ ἐπονειδιστότερον κτλ.

ἐπαινεῖται μᾶλλον, ἢ ψέγεται. Ἐπεὶ καὶ εὐκολώτερόν ἐστι τῆς ἀκολασίας ἀποστῆναι, ἢ τῆς δειλίας οι γὰρ ἐδισιμοί, δι' ὧν τὰ τοιαῦτα κατορθοῦνται, ἐπὶ μἐν τῆς δειλίας ἐπικίνδυνοι εἰσιν, (οι γὰρ ἐν τῷ πολέμῳ ἐθισιμοί, καὶ ἐν ἄλλοις τισὶ φοδεροῖς, δι' ὧν τὴν δειναν ἐκδάλλομεν, οὐ πόβρω κινδύνων) οἱ δὲ σώφρονες ἐθισιμοί καθάπαξ εἰσὶν ἀκίνδυνοι ι ὥστε καὶ διὰ τοῦτο μᾶλλον ἐκούσιόν ἐστιν ἡ ἀκολασία τῆς δειλίας.

\* Δόξειε δ' ὰν οὐχ ὁμοίως έχούσιον εἶναι τὴν δειλίαν τοῖς καθ' ἔκαστον. Ἡ μὲν γὰρ δειλία, αὐτὴ δηλονότι ἡ ἔξις, άλυπός ἐστιν· οὐ γὰρ ἀναγκαζόμεθα παρ' οὐδενὸς λυπηροῦ δειλοὶ εἶναι· ὥστε μᾶλλον ἔκουσιόν ἐστι· τὰ δὲ κατὰ τὴν δειλίαν ἔργα, ἀ ποιοῦμεν διὰ λύπην καὶ φόδον, ἀνάγκη τινὶ ποιοῦμεν, ἤτις ἐξίστησιν ἡμᾶς, καὶ πείθει τὰ ὅπλα ρίπτειν, καὶ τὰ ἄλλα ἀσχημονεῖν· καὶ τούτου χάριν ἤττον ἔκούσιά εἰσι τὰ καθ' ἔκαστον. Ἐπὶ δὲ τῆς ἀκολασίας τὸ ἀνάπαλιν ἔχει. Αὐτὴν μὲν τὴν ἀκολασίαν οὐδεὶς ἐπιθυμεῖ, οὐδὲ βούλεταί τις ἀκόλαστος εἶναι· τὰ δὲ κατὰ τὴν ἀκολασίαν ἔργα σφόδρα ὀρεγόμενοι ποιοῦσιν· ὥστε τὴν ἀκολασίαν ἦττον ἕκούσιον εἶναι τῶν καθ' ἔκαστα.

\*\* Τοῦτο δὲ τὸ ὄνομα τῆς ἀκολασίας καὶ ἐπὶ τὰς παιδικάς άμαρτίας φέρομεν, καὶ τοὺς άμαρτάνοντας τῶν παίδων ακολάστους καλούμεν. Εχουσι γάρ αξ τοιαύται άμαρτίαι πρὸς τὴν εἰρημένην ἀχολασίαν διμοιότητά τινα πότερον δε άπο ποτέρου καλείται, ζητείν, ούδεν πρός τών λόγον τον προχείμενον συντελεί. πλήν έχεινο είπειν είχος, ότι τὸ ύστερον ἀπὸ τοῦ προτέρου χαλείσθαι μαλλον προσήχει, χαὶ ἀπὸ τῶν παιδιχῶν άμαρτιῶν ἐπὶ ταύτην τὴν ἀχολασίαν τὸ ὄνομα μετενεχθηναι. "Εοικε δε οὐ κακῶς, ἀλλά καὶ λίαν προσηκόντως μετενεχθηναι τὸ ὄνομα. ώσπερ γάρ χολάζειν δεί τὸν παίδα των αίσχρων δρεγόμενον, και συστέλλειν είσω του μετρίου την δρεξιν αύτου, ούτω και την επιθυμίαν χεχολάσθαι \* δεϊ, πολλήν αύξησιν έχουσαν. "Ο τε τάρ παῖς, εὶ μή παιδαγωγοῖτο, τὴν ὄρεξιν τοῦ ήδεος ἄπληστον έχων, και μάλιστα διά την ήλικίαν, έξω τοῦ δέοντος πεσεῖται ή τε ἐπιθυμία, εἰ μή ὑπὸ λόγου χολάζοιτο, ἐπὶ πολὺ ήξει καὶ ὑπὸ τῶν κατ' έπιθυμίαν ένεργειῶν αὐξανομένη, χαὶ τὸν λογισμὸν ἔχχρούει πολλάχις. Διὸ δεῖ μετρίας τὰς ἐπιθυμίας χαι **ὀλίγας εἶναι , καὶ τῷ λόγῳ μηδὲν ἐναντιοῦσθαι. Τὰς** δὲ τοιαύτας εὐπειθεῖς λέγομεν καὶ κεκολασμένας• ὥστε εἰκότως τοὐναντίον ἐπί τε τῶν παίδων καὶ τῆς ἐπιθυ– μίας αλολασία καλείται. Δσπερ γάρ τον παίδα δεί κατά τὸ πρόσταγμα τοῦ παιδαγωγοῦ ζῆν, οὕτω καὶ το έπιθυμητικόν κατά τον λόγον διό δει του σώφρονος το επιθυμητικόν συμφωνείν τῷ λόγφ, ακομός λαρ άμφοιν το καλόν. Και έπιθυμει ο σώφρων ών δεί και ώς ° δεῖ, καὶ ότε ούτω δὲ τάττει καὶ ὁ λόγος. Ταῦτ' ούν ήμιν εξρήσθω περί σωφροσύνης.

(Scripsi: \* κεκολάσθαι] cod. κεκολάσθαι. — ь δ τε] vulgo δ, τε. — ε ώς] cod. ως. —] magis laudari aut vituperari. Nam etiam facilius est ab intemperantia desistere, quam a timiditate : quippe consuetudo, qua ejusmodi vitia emendantur, si timiditatem spectes, cum periculo conjuncta est, (nimirum abjiciendi timoris consuetudo, quam in bello aut alia re terribili asciscimus, non longe a periculo abest :) si temperantiæ rationem habeamus, omnino periculis vacat : quare ob hanc quoque causam intemperantia magis voluntaria est, quam timiditas.

Sed ut mea fert opinio, aliter timiditas sponte contrahitur, aliter res singulas sponte nostra extimescimus. Timiditas enim, ipse videlicet habitus, doloris expers est: neque enim ulla reperitur molestia quæ nos timidos esse cogat: itaque magis e nostra voluntate pendet: at vero timiditatis opera, quæ propter dolorem vel metum gerimus, necessitate coacti facimus, quæ nos stupefactos adducit, ut arma abjiciamus aliaque indecora committamus: ideoque res singulæ minus voluntariæ esse videntur. In intemperantia vero contrarium valet. Ipsam quidem intemperantiam nemo cupit, neque quisquam intemperans esse vult, sed intemperantiæ opera cupidissime faciunt, ita ut intemperantia minus e nostra voluntate pendeat, quam res singulæ.

Hoc autem intemperantiæ nomen ad puerilia etiam errata transferimus, puerosque qui peccant intemperantes vel lascivos nominamus. Namque hujusmodi errata ad ejus de qua agitur intemperantiæ similitudinem quandam accedunt: utrum vero ab utro appelletur, quum ad institutum nostrum non faciat, quærere nihil attinet : nisi forte posterius a priori potius denominari verisimile esse dicendum est, atque adeo a pucrilibus erratis ad hanc intemperantiam translatum esse nomen. Nec sane male, sed admodum convenienter hæc translatio videtur esse facta : ut enim puerum turpia appetentem castigari oportet, ejusque libidinem quasi cancellis circumscriptam coerceri: ita appetitum longius evagantem castigare nos decet. Etenim puer, nisi educetur, insatiabili voluptatum cupiditate incensus, et quidem præcipue ob ætatem, facile officium deserat: et cupiditas nisi ratione castigetur, longissime processerit :quin etiam dum quotidie actionibus ex libidine susceptis latius serpit, sæpe etiam mentem ac rationem de sua sede detrudit ac deturbat. Quare et mediocres et paucas oportet esse cupiditates, et quæ cum recta ratione non pugnent. Tales autem obedientes et castigatas appellamus : unde non immerito contrarium tam in pueris quam in cupiditate intemperantiæ nomine notatur. Ut enim puer ex pædagogi præscripto vivere, sic et vis concupiscendi obtemperare rationi debet: quocirca debet in viro temperante cum ratione concinere ea pars animi quæ ad concupiscendum valet : quia utrique propositum est honestum. Quippe appetit temperans quæ oportet omnia, et quemadmodum et quo tempore oportet : hoc enim et ratio præscribit. Atque hæc quidem de temperantia nobis dicta sint.

<sup>\*</sup> Δόξειε τ' αν ούχ όμοίως έχούσιον ή δειλία είναι κτλ. — \*\* Cap. XII. Τὸ δ' ὄνομα τῆς ἀχολασίας χτλ.

# ΑΝΔΡΟΝΙΚΟΥ ΤΟΥ ΡΟΔΙΟΥ

# ΗΘΙΚΩΝ ΤΩΝ ΝΙΚΟΜΑΧΕΙΩΝ

ΠΑΡΑΦΡΑΣΕΩΣ

BIBAION TETAPTON.

## Κεφ. α'.

## Περί έλευθεριότητος.

\* Καὶ ἡ ἐλευθεριότης δὲ τοῦ ἐπιθυμητιχοῦ ἐστιν ἀρετή· χαὶ διὰ τοῦτο μετὰ τὴν σωφροσύνην περὶ ἐλευθεριότητος λέγωμεν. \* Έστι δὲ ἐλευθεριότης ἡ περὶ χρήματα μεσότης, ὅταν οὕτε πλέον τοῦ δέοντος, οὕτε ἔλαττον ἀναλίσχωμεν, ἀλλ' ὡς δεῖ, χαὶ ἐφ' οἷς προσήχει, χαὶ ὧν ἔνεχα· ἐπαινεῖται γὰρ δ ἐλευθέριος οὐχ ἐν τοῖς πολεμιχοῖς οὐδ' ἐν οἷς ἐπαινεῖται δ σώφρων, οὐδ' αὖ ἐν ταῖς χρίσεσιν, ὥσπερ δ δίχαιος, ἀλλὰ περὶ δόσιν χρημάτων χαὶ λῆψιν.

\*\* Μᾶλλον δὲ ἐπαινεῖται ἐν τῆ δόσει.

\*\*\* Χρήματα δε λέγομεν πάντα, σσων ή αξία νομίστια μετρεϊται. Ἡ μεν οὖν περε χρήματα μεσότης ή ελευθεριότης εστίν. ἡ δε ὑπερδολή ἡ ἀσωτία ελλειψις δε ἡ ἀνελευθεριότης.

\*\*\*\* 'Ασωτίαν δὲ οὐ μόνον τὴν περὶ τὰ χρήματα ὑπερδολὴν καλοῦμεν, οἴτινες πολλὰ δι' ἀκολασίαν δασώτους καλοῦμεν, οἴτινες πολλὰ δι' ἀκολασίαν δασώτους καλοῦμεν, οἴτινες πολλὰ δι' ἀκολασίαν δαπανῶσι, καὶ ἀσωτίαν τὴν τοιαύτην κακίαν ὀνομάζομεν. Διὰ τοῦτο καὶ φαυλότατοί εἰσιν οἱ τοιοῦτοι, πολλὰς ἄμα κακίας ἔχοντες, καὶ περὶ χρήματα δὲ καὶ ἡδονὰς διεφθαρμένοι. διὰ τοῦτο οὐδὲ οἰκείως προσαγορεύονται ἐνὶ ὀνόματι μίαν κακίαν δηλοῦντι. βούλεται ρεύονται ἐνὶ ὀνόματι μίαν κακίαν δηλοῦντι. βούλεται διάνος εἶναι ὁ ἕν τι κακὸν ἔχων, τὸ φθεῖρον τὴν ἀπώλειά τις αὐτοῦ εἶναι καὶ ἡ τῆς οὐσίας φθορά, ὡς ἀπώλειά τις αὐτοῦ εἶναι καὶ ἡ τῆς οὐσίας φθορά, ὡς τοῦ ζῆν ħ διὰ τῶν χρημάτων ὄντος.

\*\*\*\*\* 'Ασώτους μέν οὖν καὶ τοὺς ἀκρατεῖς καὶ εἰς ἀκολασίαν δαπανηροὺς καλοῦμεν' ἀνελευθέρους δὲ μόνους τοὺς πλέον ἢ δεῖ τῶν χρημάτων ἀντεχομένους καὶ πρὸς τὴν ἐλευθεριότητα ἐλλείποντας.

\*\*\*\*\*\* Έπεὶ τοίνυν πᾶσιν, ὧν χρεία τίς ἐστιν, οδον δόξης, ἢ τροφῆς, τούτοις δυνατὸν χρῆσθαι καὶ εὖ καὶ κακῶς τοιοῦτον δὲ καὶ ὁ πλοῦτος, (καὶ τούτου γὰρ χρεία τίς ἐστιν ἐν τῷ βίῳ) δυνατὸν ἄρα χρῆσθαι τῷ πλούτῳ καὶ εὖ καὶ κακῶς ἐπεὶ δὲ ἐκάστῳ πράγματι ἐκεῖνος χρῆται καλῶς, ὁ ἔχων τὴν περὶ αὐτὸ ἀρετήν, κα. τῷ πλούτῳ ἐκεῖνος χρήσεται ἄριστα, ὁ ἔχων τὴν περὶ αὐτὸν ἀρετήν. οὖτος δὲ ἐστιν ὁ ἐλευθέριος.

# ANDRONICI RHODII

# ETHICORUM NICOMACHEORUM

# **PARAPHRASIS**

LIBER IV.

#### Cap. I.

#### De liberalitate.

Est et liberalitas virtus, quæ ad eam animi partem pertinet, in qua regnat cupiditas: ac proptera, posquam de temperantia egimus, de liberalitate disseramus. Est autem liberalitas mediocritas quædam in erogandis pecuniis, quum neque plus quam oportet, neque minus, sed quemadmodum oportet et in qua decel et quorum causa decet eas impendimus laudatur enim homo liberalis neque in re bellica, neque in quibus temperans laude afficitur, neque rursus in judiciis, ut vir justus, sed in donatione et acceptione pecunia.

Veruntamen magis in donatione.

Pecunias autem appellamus omnia, quorum astimationem nummo metimur. Mediocritas ergo in erogadis pecuniis liberalitas est : contra effusus sumtus profusio, defectus autem illiberalitas.

Jam vero profusionem non solum effusum sunium vocamus, sed etiam intemperantes nonnunquam proligos dicimus, qui per intemperantiam multa profundual, ac tale vitium profusionis vocabulo nuncupamus. Quamobrem hujusmodi etiam homines pessimi sunt, utpole qui multis simul vitiis serviant, et quorum dignitati tum pecunia tum voluptates labem asperserint: ac proptera ne uno quidem ac proprio nomine unum vitium designante appellantur: videtur enim prodigus is esse, qui uno est vitio affectus, nimirum eo quod rem familiaren perdat et consumat: est vero prodigus qui sua ipsius culpa perit, quia videtur exitium quoddam sui ipsius case etiam facultatum interitio, quasi ex his tola vivedi ratio pendeat.

Prodigos ergo simul incontinentes simul eos, qui in libidinem atque intemperantiam sumtus immensos facciunt, appellamus: illiberales vero eos tantum qui magis quam oportet pecuniis adhærent et liberalitatis officio desunt.

Quum igitur omnibus, quorum est usus aliquis, ut gloria vel cibo, aut bene quis uti possit aut male: lesque ctiam divitiæ sint, (nam et harum aliquis in vita usus est:) sequitur, ut iis quoque aut bene aliquis uti possit aut male: quum autem rebus singulis bene utatur ille, qui propria cujusque rei virtute est prædius, etiam divitiis optime utetur, qui virtutem eam, qua ad pecuniarum usum pertinet, consecutus erit: alque hic est liberalis.

<sup>\*</sup> Lib. IV, Cap. 1 Λέγομεν δ' έξης περὶ έλευθεριότητος κτλ. — \*\* Μάλλον δ' èν κτλ. — \*\*\* Χρήματα δὲ λόγομεν κτλ. — \*\*\*\* Εστι δὲ καὶ ἡ ἀσωτία κτλ. — \*\*\*\*\* Καὶ τὴν μὲν ἀνελευθερίαν κτλ. — \*\*\*\*\* ΤΩν δέ ἐστι χρεία κτλ.

\* Ή δὲ χρῆσις τῶν χρημάτων οὐδὲν ἄλλο ἐστίν, ἡ δαπάνη καὶ δόσις. Ἡ δὲ λῆψις καὶ φυλακή οὐ χρῆσις δοχεί, αλλά μάλλον χτησις. Διά τοῦτο δ έλευθέριος περί την δαπάνην έστι των χρημάτων μαλλον ή περί την ληψιν και μαλλον αὐτῷ προσήκει τὸ εἰδέναι, δπως δεί δαπανάν, και ών ένεκα, και πρός ους, ή δπως δεϊ λαμδάνειν, καὶ ὧν ένεκα, καὶ παρ' ὧν δεῖ. \*Εστι μέν γάρ περί την χρησιν τοῦ πλούτου, καθώς εἴρηται· χρῆσις δὲ ἡ δόσις μᾶλλόν ἐστιν, ͼ ἢ ἡ λῆψις. Καὶ έτι μαλλον δοκει άρετη είναι, τὸ εὖ ποιείν ή τὸ εὖ πάσγειν, καὶ τὸ τὰ καλὰ πράττειν, ἢ τὸ τὰ αἰσγρὰ μή πράττειν. Επεται δε τῆ μεν δόσει τὸ εὖ ποιείν καὶ τὸ τὰ καλὰ πράττειν, τῆ δὲ λήψει τὸ εὖ πάσχειν καὶ το αίσχρά μη πράττειν. Το γάρ λαδείν όθεν δεί εὖ πάσχειν έστίν, και τὸ μη λαβείν δθεν οὐ δεί, τὸ μη αίσχρα πράττειν έστίν. "Ετι, δ μαλλον έπαινειται, τοῦτο μᾶλλον ἀρετῆ προσήχει, μᾶλλον δὲ ἐπαινεῖται τὸ ώς δει διδόναι, ή τὸ ώς δει λαμβάνειν ή γάρ χάρις, χαὶ ὁ ἔπαινος τῷ διδόντι μᾶλλον, ἢ τῷ μὴ λαμβάνοντι. "Ετι περί το δυσχερέστερον έστιν ή άρετή δυσγερέστερον δέ έστι διδόναι καλώς, ή λαμδάνειν, ή μή γαπρακεικ καγώς, το λαρ οικείον προξαθαι πογγώ ορα-Χευξατεύον του το αγγοτύτον απομέμφασμαι. Ήχγγον άρα προσήχει τῷ ἐλευθερίῳ διδόναι χαλῶς, ἢ οὐ λαμβάνειν, ή λαμβάνειν χαλώς. Έπει χαι έλευθερίους οὐ τούτους χαλουμεν, όσοι οὐ λαμθάνουσιν όθεν οὐ δεῖ, αγγα ο οι οισοασιν ο ε σει, ξκείνοι λαδ πεγγον ο οχούσι δίχαιοι ή έλευθέριοι, χαλ διά τούτο έπαινούνται. οί δὲ λαμδάνοντες όθεν δεῖ οὐδὲ ἐπαινοῦνται ἐπαινεῖται γάρ δ δυσχερές τι ποιῶν διὰ τὸ ἀγαθόν, δ δὲ λαμδάνων δθεν δεῖ οὐδὲν δυσχερὲς ὑπομένει. "Ετι φιλοῦνται οί έλευθέριοι μάλιστα τῶν σπουδαίων, ὅτι ἀφέλιμοί είσι τὸ δὲ ἀφέλιμον οὐκ ἐν τῷ μὴ λαδεῖν κακῶς, άλλ' έν τῷ δοῦναι καλῶς. Ὁ ἄρα ἐλευθέριος περί τὴν δόσεν είναι δοχεί μαλλον, ή περί την ληψιν έστι τοίνυν έλευθέριος δ διδούς οίς δεί, και του καλοῦ ένεχα.

\*\* Πᾶσαι γὰρ αί κατ' ἀρετην πράξεις τοῦ καλοῦ ἔνεκα καὶ οἰς ὁεῖ, καὶ τάλλα πάντα <sup>ἀ</sup> ὅσα ἔπεται τῆ ὀρθῆ δόσει, ἀλλὰ καὶ ἡδέως καὶ ἀλύπως. Ὁ γὰρ μετὰ λύπης διδοὺς οὖπω ἐλευθέριος ἐλευθερίου μὲν γὰρ ἔργον ποιεῖ, ἔλευθέριος δὲ οὖπω ἐστίν· οὖπω γὰρ εἰς ἔζιν ἤλθεν· οὐ γὰρ ἄν ἐλυπεῖτο. Τὰ γὰρ κατ' ἀρετην ἔργα ἡ ἡδέα ἐστίν, ἢ ἄλυπα· ὁ δὲ διδοὺς οἶς μὴ δεῖ, ἢ οὐ τοῦ καλοῦ ἕνεκα, ἀλλὰ διά τινα ἄλλην αἰτίαν, οὐκ ἔλευθέριος, ἀλλὰ ἄλλος τις <sup>°</sup> ρηθήσεται· ὁμοίως δὲ οὐδὲ ὁ μετὰ τῆς λύπης διδούς, καθὸς εἰρηται. Ὁ γὰρ τοιοῦτος προτιμᾶ τὰ χρήματα τῆς καλῆς πράξεως· διὰ τοῦτο δὲ οὐκ ἐλευθέριος.

\*\*\* 'Ο γὰρ ἐλευθέριος δώσει μέν, ὡς δ ὀρθὸς τάττει λόγος, λήψεται δὲ οὐδαμῶς παρ' ὧν οὐ δεῖ λαδεῖν.

Usus autem pecuniarum nihil est aliud, quam sumtus et donatio. Acceptio vero et custodia non videtur esse usus, sed potius possessio. Quapropter liberalis magis in erogandis quam in accipiendis pecuniis versatur, magisque illum decet scire, quomodo sumtus faciendi sint, quorum causa et in quos, quam quomodo accipere debeat, quorum causa et a quibus. Disponit scilicet divitiarum usum, ut diximus: usus vero magis est donatio quam acceptio. Quin etiam magis videtur esse virtus, beneficio afficere quam affici, et que honesta sunt agere, quam quæ turpia sunt non facere : que:nadmodum autem ejus est qui dat, beneficium conferre resque honestas agere, sic ejus qui accipit est, beneficio affici et turpiter non facere. Accipere nimirum unde oportet, est beneficio affici, sicut non accipere unde non oportet, est non turpia facere. Præterea id quod magis laudatur, magis etiam virtutem decet; dare autem ut oportet magis laudatur, quam accipere ut oportet : quippe gratia et laus magis el tribuitur qui dat, quam qui non accipit. Præterea in eo quod difficilius est cernitur virtus : difficilius autem est commode dare, quam accipere, aut non commode accipere; suum enim ipsius profundere multo difficilius est, quam alienum repudiare : quocirca liberalem magis decet, dare honeste, quam aut non accipere, aut accipere honeste. Siquidem nec eos, qui unde non oportet non accipiunt, sed qui dant quibus oportet, liberales dicimus: quia isti justi magis quam liberales videntur, ac propterea laudantur: qui vero unde oportet accipiunt, ne laudantur quidem: laudatur videlicet qui rem difficilem honestatis causa gerit, at qui unde oportet accipit, nihil quod difficile sit sustinet. Adde quod ex hominibus honestis liberales maxime diliguntur, quia prosunt aliis : sed corum utilitati serviunt non ita, ut non accipiant male, sed ut honeste dent. Quare in dando magis quam in accipiendo cernitur liberalis : qui ergo dat quibus oportet, idque honestatis causa, liberalis est.

Omnes enim actiones virtuti consent neæ honesti gratia suscipiuntur: neque solum honesti gratia et quibus oportet, et quo tempore oportet, et cætera omnia quæ rectam dandi rationem consequuntur, sed etiam libenter ac sine molestia. Nam qui cum animi ægritudine dat, nondum liberalis est: opus scilicet liberalis facit, nondum tamen est liberalis, quia nondum ad hanc animi affectionem pervenit: nimirum, si pervenisset, dolore non augeretur. Opera enim virtuti convenienter facta aut jucunda sunt aut non molesta: qui vero quibus non eportet aut non honesti gratia, sed alia quadam de causa dat, non liberalis, sed alio nomine appellabitur: ut neque qui cum molestia dat, quemadmodum diximus. Talis enim honestæ actioni pecuniam anteponit; ideoque liberalis esse non potest.

Quippe liberalis dabit quidem, quemadmodum recta ratio præscribit, sed a quibus non oportet nequaquam

<sup>\*</sup> Χρησις δ' είναι δοχεί χρημάτων κτλ. — \*\* Αί γὰρ χατ' ἀρετὴν πράξεις κτλ. — \*\*\* Οὐδὲ λήψεται δέ, ὅθεν μὴ δεί κτλ.

"Ο τε μή τιμών τὰ χρήματα οὐτε αἰτήσεται· οὐ γὰρ εἰχερῶς εὐεργετεῖται ὁ φιλῶν τὸ εὐεργετεῖται ὁ φιλῶν τὸ εὐεργετεῖν· λήψεται εἰχερῶς εὐεργετεῖται ὁ φιλῶν τὸ εὐεργετεῖνου οὐ ὰτο οὐδὰ τῶν οἰχείων κτημάτων, εἰχερῶς εὐεργετεῖται ὁ φιλῶν τοῦτο οὐδὰ τῶν εἰχερῶς εὐεργετεῖνου τισύν ἀπαραεῖν.

\* Οὐδὲ τοῖς τυχοῦσι δώσει, ἵνα ἔχη διδόναι οἶς δεῖ, καί ότε, καί οδ καλόν έστι δέ σημείον τοῦ σφόδρα έλευθερίου και το υπερδάλλειν έν τη δόσει τοσούτον, ώστε χαταλείπειν έαυτῷ τὰ ἐλάττω. Τὸ γὰρ μὴ πρὸς τήν οίχείαν χρείαν δράν της μεγίστης έλευθεριότητος σημεϊόν έστιν. Οὐ γάρ πρὸς τὸ μέγεθος ή τὸ πληθος τών διδομένων ή έλευθεριότης χρίνεται, άλλά χατά την αναλογίαν, ην έχουσι τα διδόμενα πρός την οὐσίαν τοῦ διδόντος ( ἀπὸ τούτου γὰρ ἡ ἔξις τῆς ἐλευθεριότητος δείχνυται.) ώστε οὐδέν χωλύει έλευθεριώσερον είναι τοῦ τὰ πολλά διδόντος τὸν ἐλάττω διδόντα, έὰν ἀπὸ ἐλάττονος οὐσίας διδῷ. Συμδαίνει δὲ τούς μή χτησαμένους οὐσίαν ίδίοις πόνοις, άλλά διαδεξαιμένους παρ' άλλων, έλευθεριωτέρους δοχείν οί γάρ τοιούτοι άπειροί είσι τῆς ἐνδείας καὶ διὰ τούτο οὐ σφόδρα άγαπωσι τον πλούτον καί ότι, καθάπερ οί γονείς και οι ποιηταί, μάλλον άγαπωσι τά χρήματα οί χτησάμενοι. Οἱ δὲ ἐλευθέριοι οὐ δύνανται σφόρρα πλουτείν ούτε γάρ εύχερείς είς το λαμδάνειν είσίν, ούτε είς τὸ φυλάττειν τὴν οὐσίαν προνοητιχοί άλλὰ μάλλον προετιχοί των όντων καί οὐ τιμώντες δι' έαυτά τὰ χρήματα, άλλ' ένεκα τῆς δόσεως. Διὸ καὶ έγχαλούμεν τη τύχη, ότι μη πλουτούσιν οί έλευθέριοι, πλούτου καὶ χρημάτων όντες άξιοι. Τοῦτο δὲ οὐ απηραίνει αγολώς, τον λφό πη ξωιπεγορίπενον ομώς έχη χρήματα, πως οίον τε πλουτείν; ώσπερ οὐδ' άλλο τι ' χτήσασθαι δυνατόν, τὸν μὴ ἐπιμελούμενον δπως χτήσηται. Δια τοῦτο οὐδε δ ελευθέριος δυνήσεται πλουτείν, μήτε έτέρωθεν χρήματα συλλέγων καί τὰ οἴχοι σχορπίζων.

έν μεγάλοις όμοίως, καὶ ἀμφότερα ἡδέως ποιήσει καὶ χρημάτων δόσιν καὶ λῆψιν, δ έλευθέριος καὶ δώσει καὶ καπανήσει εἰς ὰ δεῖ, καὶ ὅσα δεῖ· καὶ ἐν μικροῖς καὶ \*\*\* 'Επεὶ τοίνυν ἡ ἐλευθεριότης μεσότης ἐστὶ περὶ \*\*\* 'Επεὶ τοίνυν ἡ ἐλευθεριότης μεσότης ἐστὶ \*\*\* 'Επεὶ τοίνυν ἡ ἐνευθεριότης ἐστὶ \*\*\* 'Επεὶ τοίνυν ἡ ἐλευθεριότης ἐστὶ \*\*\* 'Επεὶ τοίνυν ἡ ἐνευθεριότης ἐστὶ \*\*\* 'Επεὶ τοίνυν ἡ ἐνευθεριότης ἐστὶ \*\*\* 'Επεὶ ἐστὶ \*\*\* 'Επεὶ τοίνυν ἡ ἐνευθεριότης ἐστὶ \*\*\* 'Επεὶ \*\* 'Επεὶ \*\*\* 'Επεὶ accipiet. Quum enim pecuniam despiciat, ne petet quidem: non enim hominis benefici est, facile beneficium accipere: faciet tamen, unde debebit, quæstum nimirum e possessionibus suis, non quod pulchrum statuat, pecuniam sibi facere, sed quia necesse est, ut donare possit: ideoque nec suas opes negliget, quippe qui per eas non-nullis prodesse velit.

Neque quibuslibet largietur, ut suppetat ei quod largiri possit quibus oportet, et quo tempore et ubi honestum est: cæterum viri valde liberalis est ita in dande modum excedere, ut sibi minora relinquat. Quippe suam utilitatem negligere maximæ liberalitatis est. Neque enim magnitudine aut multitudine eorum quæ dantur liberalitas judicatur, sed proportione et ratione, qua dona ad donantis facultates referentur: (hinc enim animi liberalis affectio probatur:) quamobrem nihil prohibet eum esse liberaliorem, qui e parvis facultatibus pauciora donet. quam qui multa e majoribus. Evenit autem plerumque, ut qui suas facultates non proprio labore pepererunt, sed ab aliis partas acceperunt, liberaliores videantur: vel quia tales egestatis incommodum nunquam sunt experti, ideoque non magnopere divitiis adhærent : vel quia, ut parentes et opifices solent, magis amant pecunias qui eas quæsiverunt. At liberales non possunt admodum locupletari, quia neque ad accipiendum prompti sunt, neque ad conservandas opes suas satis providi, sed potius ad erogandum parati : quum non per se magni æstiment pecunias, sed beneficii conferendi causa. Quare hoc fortunæ etiam objicimus, quod liberales non sint divites, quamvis divitiis et opibus sint digni. Hoc autem non temere accidit: quomodo enim fieri potest, ut pecuniis abundet is qui operam non dat, ut pecuniosus sit? quemadmodum neque aliud quidquam sine studio ac diligentia comparatur. Quocirca nec liberalis ditari poterit, quum neque aliunde pecuniam quarat et opes suas prodigat.

Præterea nec quibus non debet nec quo tempore non debet, dat: ne postquam pecuniam in res inutiles impenderit, ita inops reperiatur, ut in res necessarias sumtus facere nequeat, ac neque quibus debet, nec quo temporé debet dare possit. Est enim is liberalis, ut diximus, qui pro facultatibus in res necessarias sumtum facit: qui vero temere largitur, prodigus est. Quamobrem reges non dicimus prodigos, licet multa et amplissima munera dent: quia facultatum amplitudo munerum amplitudinem superare videtur, semperque evenit, ut plura possideant, quam quæ impendunt.

Quoniam igitur liberalitas mediocritas est, quæ in dandis et accipiendis pecuniis vertitur, largietur et impendet liberalis in cas res in quas debet, et quantum debet, idque non aliter in parvis quam in magnis, sed

<sup>\*</sup> Οὐδὲ τοῖς τυχοῦσι δώσει κτλ. — \*\* Οὐ μὴν δώσει γε οἶς 3ὺ δεῖ κτλ. — \*\*\* Τῆς ἐλευθεριότητος δὴ μεσότητος οὔσης κτλ.

τε δοῦναι καὶ τὸ λαδεῖν κατὰ τὸν προσήκοντα λόγον·
μεσότης γάρ ἐστιν ἡ ἐλευθεριότης περί τε λῆψιν καὶ
δόσιν. Επεται δὲ τῷ διδόντι καλῶς καὶ λαμδάνειν
καλῶς, καὶ ἄμφω μεθ' ἡδονῆς.

 $^\star$   $^\sigma \Omega$ στε λυπήσεται, έὰν μη δῷ, ή μη λάδη κατὰ τὸν προσήχοντα λόγον καὶ τοῦτο δὲ μετρίως καὶ ὡς δεί. "Εστι δε δ έλευθέριος και εύκοινώνητος έν τοίς γρήμασι, καὶ ήδύς ἐστιν ἐν ταϊς περὶ τὰ γρήματα χοινωνίαις, ότι χρημάτων χαταφρονών οὐ πάνυ άχθεται άδιχούμενος χαί ζημιούμενος. Μάλλον γάρ άχθεται είτι προσήχον άναλώσαι ούχ άνάλωσεν, ή είτι προσήχον μή αναλώσαι, ανάλωσε. Το μέν γάρ δαπανησαί ποτε παρά τὸ δέον περί χρήματά έστιν ή ζημία, και ου τοσούτον λυπεί τον έλευθέριον το δέ μη είς το δέον δαπανήσαι περί το δέον καί την άρετην ή ζημία γίνεται, και διά τοῦτο μᾶλλον λυπεῖ. ώστε οὐδέ τὴν Σιμωνίδου δέγεται παραίνεσιν, τάναντία ὑποτιθεμένου. Ο δε άσωτος περί την ήδονην άει και την λύπην διαμαρτάνει ούτε γάρ ήδεται έρ' οίς δεί, καὶ ούχ ώς δεί φανερώτερον δε έν τοῖς έξῆς ἡηθήσεται.

(Scripsi: <sup>a</sup> λέγωμεν] ex melioribus Stagiritæ libris; codex λέγομεν cum parte membranarum Aristotelis. — <sup>b</sup> ζην] cod. ζην. — <sup>c</sup> μᾶλλόν ἐστιν] cod. μᾶλλόν ἐστι. — <sup>d</sup> τάλλα πάντα] cod. τ' άλλα πάντα. — <sup>c</sup> άλλος τις] cod. άλλός τις. — <sup>f</sup> άλλο τι] vulgo άλλό τι. — <sup>g</sup> δ μὲν] cod. 8 μὲν. — <sup>b</sup> δ δὲ] cod. 8 δὲ. — <sup>i</sup> τό τε] vulgo τό, τε. —)

# Κεφ. β'.

"Οτι χείρον κακόν ή άνελευθεριότης τής άσωτίας..

\*\* Εστι μέν οὖν ή έλευθεριότης ή μεσότης, ύπερδολή δὲ ή ἀσωτία, ἔλλειψις δὲ ἡ ἀνελευθεριότης. Ἡ μέν οὖν ἀσωτία τῷ διδόναι καὶ μὴ λαμδάνειν ὑπερδάλλει, τῷ δὲ λαμδάνειν ἐλλείπει. ἡ δὲ ἀνελευθεριότης τῷ λαμδάνειν ὑπερδάλλει, τῷ δὲ διδόναι ἐλλείπει.

\*\*\* 'Αμφοτέρων δε οὐσῶν εξω τοῦ δέοντος, χείρων εστὶν ἡ ἀνελευθεριότης τῆς ἀσωτίας. 'Η γὰρ ἀσωτία πρῶτον μεν οὐ δύναται παραμένειν, ἀλλὰ εὐχερῶς ἀφίσταται, τῆς ὕλης δαπανηθείσης. (ὁ γὰρ πλοῦτος ταχέως ἐπιλείπει τοὺς δαπανηθείσης. (ὁ γὰρ πλοῦτος μεν ἀμέτρως, λαμδάνοντας ἐδιώτας, διδόντας μεν ἀμέτρως, λαμδάνοντας ἐσ οὐδαμόθεν) ἡ δὲ ἀνετου βελτίων ὁ ἀνελεύθερος γίνεται, καὶ δαπανωμένου πολλῷ χείρων. Έπειτα καὶ ὑπὸ τῆς ἡλικίας καὶ ὑπὸ τῆς πείρας τῶν ἀπὸ τῆς ἀπορίας κακῶν ἰαθῆναι τὸν ἀσωτον δυνατόν, καὶ πρὸς τὸ μέσον ἐλθεῖν ἐγγὺς γάρ ἐστι τοῦ μέσου (καὶ γὰρ δίδωσι, καὶ οὐ λαμδάνει, εἰ καὶ ψς δεῖ, καὶ οῖς οὐ δεῖ, καὶ ὁς δεῖ, εἴη ἀν ἐλευθέ—

et utrumque libenter faciet, ut vel det pro rata portione vel accipiat : quia mediocritas in dando et accipiendo liberalitas est. Contingit autem homini qui honeste dat, ut etiam honeste accipiat, et utrumque quidem cum voluptate.

Quare dolebit quoque, si vel non dederit pro rata portione, vel non acceperit: idque modice et ut oportet. Est autem liberalis tum in re nummaria facilis et tractabilis, tum in societate rei pecuniariæ jucundus, quia quum pecuniam contemnat non valde stomachatur, si injuria afficitur et detrimentum facit. Magis enim stomachatur, si ubi sumtus faciendi erant, non fecit, quam si ubi non erant faciendi, fecit. Nam erogare aliquando pecuniam secus ac decet, pecuniæ damnum est, quod tamen liberalem non vehementer angit; at omittere opportunam pecuniæ erogationem contra officium et virtutis damnum est, ideoque majore dolore eum angit. Quamobrem ne Simonidis quidem admittit consilium, qui contraria suadet.

Prodigus vero semper in voluptate et dolore peccat : neque enim gaudet quibus aut quomodo debet : quod ex iis quæ in sequentibus dicentur melius intelligetur.

#### Cap. II.

Majus malum esse illiberalitatem quam profusionem.

Mediocritas ergo est liberalitas, quemadmodum effusus sumtus profusio, defectus vero illiberalitas. Ac profusio quidem donando et non accipiendo modum excedit, accipiendo autem deserit : contra illiberalitas accipiendo modum excedit, donando vero deserit.

Quum autem utraque extra viri boni officium sit, pejor tamen profusione est illiberalitas. Primum enim profusio diu permanere nequit, sed consumta materia facile
deficit: (cito videlicet homines plebejos, qui assiduos
sumtus faciunt, facultates destituunt, præsertim si
large donent neque quidquam aliunde accipiant:) neutiquam vero illiberalitas: neque enim si crescant opes,
melior illiberalis efficitur et si consumantur, multo deterior. Deinde ætate eorumque quæ egestatem sequi
solent malorum experientia, sanari potest prodigus et
ad mediocritatem pervenire, a qua non longe abest:
(nam et donat et non accipit, quamvis non ut debet,
et quibus non debet:) quapropter si huic tantum rei
assuescat, ut iis quibus oportet dona det et quemadmo-

<sup>\*</sup> Έτν δὲ παρὰ τὸ δέον καὶ τὸ καλῶς ἔχον συμβαίνη κτλ — \*\* Είρηται δ' ήμεν δτι ὑπερβολαί κτλ. — \*\*\* Τὰ μὲν οὖν τῆς ἀσωτίας κτλ.

ριος και δώσει οίς δεί, και ου λήψεται δθεν ου δεί. Δια τοῦτο ο άσωτος ου δοχεί φαῦλός τις είναι το ήθος. ου γάρ μοχθηροῦ καὶ ἀγεννοῦς τὸ ὑπερδάλλειν ἐν τῷ διδόναι και μή λαμβάνειν, ήλιθίου δέ. Διά τουτο βελτίων δ άσωτος του άνελευθέρου και διά τα είρημένα, και ότι ό μέν άσωτος πολλούς ώφελει, α ό δε άνελεύθερος οὐδένα, άλλ' οὐδὲ έαυτόν. "Ασωτον δὲ λέγω, δς ύπερ**δάλλει μέν τῷ διδόναι, ἐλλείπει δὲ τῷ λαμδάνειν, δν** ύπεθέμεθα ἄχρον εἶναι πρὸς τὸν ἐλευθέριον. Πολλοὶ γάρ άσωτοι και άνελεύθεροί είσιν, υπερδάλλοντες δμοίως και τῷ λαμδάνειν και τῷ διδόναι. ληπτικοί γάρ είσι διά τὸ βούλεσθαι μέν άναλίσκειν, εὐχερῶς δὲ τουτο μή ποιείν. ταχέως γάρ ἐπιλείπει αὐτοὺς τά ύπαρχοντα , καὶ ἀναγκάζονται έτέρωθεν πορίζειν · ἄμα δέ και διά το μη φροντίζειν τοῦ δέοντος, πανταχόθεν καί ώς έτυχε λαμδάνουσι. Διδόναι γάρ επιθυμούσι μόνον· τὸ δὲ πῶς δεῖ καὶ πόθεν λαμβάνοντας οὐδὲν προσπεριεργάζονται. Δια τουτο οὐδὲ έλευθέριοί εἰσιν αί δόσεις αὐτῶν οὐ γὰρ καλαί, οὐδὲ τοῦ καλοῦ ἔνεκα, οὐδὲ ώς δεῖ· ἀλλ' ἐνίστε οῦς δεῖ πένεσθαι, τούτους πλουσίους ποιούσι, τοίς δὲ μετρίοις τὰ ήθη οὐδὲν αν δοῖεν τοῖς χόλαξι δὲ ἢ ἄλλην τινὰ ἡδονὴν αὐτοῖς προξενούσι πολλά παρέχουσιν. Διό καὶ ἀκόλαστοί εἰσιν ώς έπὶ τὸ πλεῖστον οἱ ἄσωτοι. Διὰ γάρ τὸ μὴ ζῆν δ χατά λόγον πρὸς τὰς ήδονὰς ἀποχλίνουσι, διὰ δὲ τὸ έθισθηναι πολλά δαπανάν, καί είς τὰς ἀκολασίας δαπαν ηροί γίνονται. ώστε σφόδρα ακόλαστοι είναι. Ο μέν οὖν ἄσωτος ἀπαιδαγώγητος γινόμενος εἰς τοσοῦτον έρχεται πονηρίας. παιδαγωγηθείς δέ καί τυχών έπιμελείας είς τὸ δέον ἀφικέσθαι δύναται.

\* 'Η δὲ ἀνελευθεριότης ἀνίατός ἐστιν· οὐ γάρ ἐστιν ἐλπὶς ἀπὸ πλείονος πείρας ἢ ἡλικίας τινὸς βελτίονα γενέσθαι τὸν ἀνελεύθερον. Τὸ γὰρ πεῖραν λαδεῖν τῶν ἐν τῷ βίω, καὶ τὸ γῆρας, καὶ τὰ ἐκ τοῦ γήρως κακά, καὶ πᾶσα ἀδυναμία, καὶ κακοπάθεια πολλῷ μείζω ποιεῖ τὴν ἀνελευθεριότητα. Καὶ ἄλλως δὲ μᾶλλον πεφίκασιν οἱ ἄνθρωποι πρὸς τὴν ἀνελευθεριότητα, ἢ πρὸς τὴν ἀσωτίαν· οἱ γὰρ πλεῖστοι τῶν ἀνθρώπων φιλοχρήματοι καὶ ἀνελεύθεροί εἰσι· διδόασι δὲ οὐ τοίνυν πολλῷ βελτίων ἡ ἀσωτία τῆς ἀνελευθεριότη-τος· φαίνεται γὰρ ἀπὸ τούτων ἐγγύτερον οὖσα τοῦ μέσου.

\*\* Καὶ χωρὶς δὲ τούτων καὶ πολυειδές τι κακὸν ή ἀνελευθεριότης· πολλοὶ γὰρ τρόποι δοκοῦσι τῆς ἀνελευθεριότητος εἶναι. Ἐπεὶ γὰρ περὶ λῆψιν καὶ δόσιν ἐστίν, οἱ μὲν τῶν ἀνελευθέρων περὶ τὴν δύσιν φαύλως ἔχουσιν, οἱ δὲ περὶ τὴν λῆψιν· οἱ μὲν γὰρ οὕτε οὐδενὶ διδάσιν, οὖτε λαμβάνειν βούλονται παρ' οὐδενός. Οἱ μὲν διά τινα ἐπιείκειαν, καὶ ἴνα μὴ ἀναγκασθῶσι πρᾶξεί τι αἰσχρόν· οἱ δὲ φοδούμενοι, μήποτε καὶ δοῦναί

dum oportet, liberalis sit : nam et quibus erit dandum, dabit, neque unde accipere nefas erit, accipiet. Itaque prodigus non male moratus esse videtur : non enim improbi aut humilis et degeneris hominis est, sed stuti potius, largiendo et non accipiendo ultra modum progredi. Quocirca prodigus avaro melior est, cum propter ea quæ dicta sunt, tum quia prodigus multis prodest, avarus vero nemini, ac ne sibi ipsi quidem. Prodigum nimirum intelligo, qui dando modum excedit, accipiendo autem deserit, quem respectu liberalis in ens rei fastigio stare posuimus. Quippe multi et prodigi sunt et liberales, qui accipiendo simul et dando modum excedunt : sunt enim ad accipiendum proclives proptera quod, quum sumtus facere velint, hoc assequi non facile possunt : nam cito eos facultates deficient, ideo pur aliunde comparare coguntur : simulque quia officio suo desunt parum solliciti de æquo et bono, undique ac temere corradunt. Nam sola largiendi cupiditate flagrant: sed quomodo et unde accipere debeant quod largiantur, non curiose quærunt. Quare ne liberales quidem sunt erum donationes, quia neque honestæ sunt, neque honesti causa fiunt, nec ut par est : sed interdum quos homines oportebat pauperes esse, hos fortunis locuidetant, et quum iis qui temperatis et moderatis moribus sint nihil donent, assentatores aliarumve voluptatu... ministros muneribus explent. Quare etiam intemperantes sunt plerumque prodigi. Etenim quia vitam ad rationis normam non dirigunt, ad voluptates propensiores evadunt, et quia maxima impendia facere consueverunt. etiam in res venereas pecuniam impendunt, ita ut admodum intemperantes sint. Prodigus ergo, si custode et magistro careat, eo improbitatis procedit : si vero erudiatur et magistri alicujus cura ac diligentia nitatur officii partes implere poterit.

Illiberalitas autem et avaritia insanabilis videtur: neque enim spes est, aut majore experientia aut ætute progrediente illiberalem ad meliorem frugem se recepturum. Namque usus rerum quæ in hominum vita eveniunt, præterea senectus et senectutis mala, omnisque imbecillitas et calamitas illiberalitatem multo majorem efficiunt. Alioquin autem natura hoc ita comparatum est, ut homines ad illiberalitatem potius, quam ad profusionem inclinent: plerique enim homines avari et illiberales sunt: neque admodum multi sunt qui donent, paucissimi denique prodigi. Quamobrem multo melior illiberalitate profusio videtur: quia ex his satis apparet, propius eam a medio abesse.

Præter hæc autem multiforme etiam malum illiberalitas est: multa enim genera multique modi avaritæ videntur esse. Nam quum in accipiendo et dando cernatur, illiberales alii in dando, alii in accipiendo male versantur: sunt enim qui neque dent quidquam aliis neque accipere quidquam ab aliis velint. Horum quidam tum æquitate et modestia adducti, tum ne quid aliquando turpe admittere cogantur: alii metuentes, ne quid ali-

<sup>\* &</sup>quot;Η δ' ἀνελευθερία ἀνίατός ἐστι κτλ. — \*\* Πολλοί γὰρ τρόποι δοχοῦσι τῆς ἀνελευθερίας είναι κτλ.

ποτε αναγχασθώσιν, διότι λαμβάνουσιν αγαπώσιν οὖν τὸ μήτε λαμβάνειν μήτε διδόναι.

\* Καλούνται δή οὖτοι φειδωλοί, γλίσχροι, κίμβικες, στις.

στης.
\*\* Έτεροι δὲ τῆ λήψει ὑπερδάλλουσιν, ὅσοι πάντα τὰ αἰσχρὰ καὶ ποιοῦσι καὶ πάσχουσιν, ένα τι λάδωσιν, ούχως δεί, οὐδὲ παρ' ὧν δεί. Οὖτοι δὲ πάντες αἰσχροχερδείς χαλούνται οδοί είσιν οί πορνοβοσχοί, χαί οί τοχισταί, καὶ οί κυβευταί, καὶ οί λωποδύται, καὶ οί λησταί· σ πάντες γὰο ένεχα χέρδους χαὶ τούτου μιχροῦ μεγάλα υπομένουσιν δνείδη. Οι γάρ μεγάλων ένεχα χερδών τὰ τοιαῦτα ὑπομένοντες καὶ λαμδάνοντες όθεν οὐ δεῖ, οὐοὲ ὡς οὲῖ, οὐχ αἰσχροχερδεῖς, ἀλλά πονηροί και άσεβεῖς και άδικοι καλοῦνται· οἴοί είσιν οί τύραννοι, καὶ οί τὰς πύλεις πορθοῦντες, καὶ ໂερά συλώντες. Ο γάρ χυδευτής λαμβάνει μέν 80εν οὐ ὃεῖ. παρά τῶν φίλων γάρ, οἶς δεῖ διδόναι μικρά δέ, καὶ διά τοῦτο αἰσχροχεροής. χαὶ ὁ ληστής μεγάλους μέν υπομένει χινδύνους, άλλὰ μιχροῦ λήμματος ένεχα. όμοίως καὶ ό λωποδύτης, καὶ εἴ τις ἄλλος τοιοῦτος.

\*\*\* Εἰκότως οὖν ἡ ἀνελευθεριότης τῆ ἐλευθεριότητι ἐναντίον λέγεται· ὅτι τε μᾶλλον ἀφέστηκεν αὐτῆς, ἡ ἡ ἀσωτία, (ἐναντιώτερον γάρ ἐστιν αὐτῆς, διότι μεῖζον κακόν ἐστιν, ἡ ἡ ἀσωτία,) καὶ ὅτι κατὰ πλείονας τρόπους ἁμαρτάνουσιν οἱ ἄνθρωποι περὶ ταύτην, ἡ περὶ τὴν ἀσωτίαν.

(Scripsi: , ωφελεῖ | cod. ωφελεί. — <sup>b</sup> ζῆν | cod. ζῆν. — ° λησταί | cod. λησταί.

# Kεφ. Y.

# Περί μεγαλοπρεπεία;.

\*\*\*\* Περὶ μὲν οὖν ἐλευθεριότητος καὶ τῶν ἀντικειμένων κακιῶν τοσαῦτα εἰρήσθω, ἀκόλουθον δ' ἀν εἴη 
μετὰ ταῦτα περὶ μεγαλοπρεπείας διεξελθεῖν. ἔοικε 
αὐτὴ περὶ χρήματά ἐστι καὶ περὶ δαπάνας χρημάαὐτὴ περὶ χρήματά ἐστι καὶ περὶ δαπάνας χρημάτων.

άκει τριηράρχω καὶ τῷ ἀρχιθεωρω ε ἀλλ' ἐκατέρω τὸ πρέπον τῷ μεγέθει τῆς ἀρχῆς, ὅπερ ἐκάτερος ἀναλώ-

quando dare cogantur, quia accipiunt, neque accipere neque dare cupiunt.

Dicuntur vero hi parci, tenaces, sordidi, qui in largiendo modum deserunt : inter quos est et cuminisector quem vocant. Alii rursus accipiendo modum excedunt. quia omnia turpia et admittunt et patiuntur, ut aliquid accipiant, idque neque ut oportet, neque a quibus oportet. Hi autem omnes turpi lucro dediti vocantur · quales sunt lenones, feneratores, aleatores, grassatores, qui obvios spoliant, et latrones; quorum nemo est qui non propter quæstum, eumque exiguum, magnum dedecus subeat. Nam qui magni lucri causa talia sustinent, quique nec unde, nec quemadmodum oportet accipiunt, non turpi lucro dediti, sed improbi et impii et injusti appellantur; quales sunt tyranni, urbium eversores, et qui deorum templa expilant. Nam aleator accipit, unde non oportet : nimirum ab amicis, quibus dare eum oportebat : sed non magnum quæstum facit, ideoque turpiter lucratur : quin ctiam magna pericula adit latro, sed parvi lucri causa : similiter et grassator qui obvios spoliat, et si quis alius hujus generis est.

Merito ergo illiberalitas liberalitati contraria dicitur: tum quod longius absit ab ea quam profusio, (magis enim illi est contraria, quia majus malum est quam profusio,) tum quod pluribus modis in hac, quam in profusione homines peccent.

## Cap. III.

## De magnificentia.

Ac de liberalitate quidem vitiisque oppositis dictum sit hactenus: superest, ut deinceps de magnificentia disseramus: quippe magnificentia ad liberalitatis similitudinem accedit, quatenus et ipsa circa pecuniam ejusque erogationem versatur.

Sed eo inter se different, quod liberalitas in dando accipiendoque et sumtu faciendo, magnificentia tantum in sumtu faciendo versatur: deinde in paucis nec ita magnis sumtibus cernitur liberalitas, in magnis contra multisque magnificentia, quemadmodum ipsum quoque magnificentia nomen declarat: est enim sumtus magnitudine præstans. In omnibus autem non est eadem sumtus magnitudo: quia non omnibus cadem magnitudo convenit, sed apta. Neque enim idem sumtus trierarchum et spectaculorum aut sacrorum præfectum decet: sed qui imperii utriusque magnitudini consentaneus est,

<sup>\*</sup> Οἱ μὲν γὰρ ἐν ταῖς τοιαύταις κτλ. — \*\* Οἱ δ' αὖ κατὰ τὴν κτλ. — \*\*\* Εἰκότως δὲ τῇ ἐλευθεριότητι κτλ. — \*\*\*\* Cap. 2. Δόξειε δ' ἀν ἀνόλουθον εἶναι κτλ. — \*\*\*\*\* Οὐχ ὥσπερ δ' ἡ ἐλευθεριότης διατείνει κτλ.

άλλὰ έλευθέριος: οἶός ἐστιν ὁ λέγων:

σας ὡς δεῖ, καὶ περὶ ἄ δεῖ, μεγαλοπρεπής λέγεται. 'Ο

σας ὡς δεῖ, καὶ περὶ ἀ δεῖ, μεγαλοπρεπής,

καὶ ὑς δεῖ, καὶ περὶ ἀ δεῖ, μεγαλοπρεπής,

καὶ ὑς δεῖ, καὶ περὶ ἀ δεῖ, μεγαλοπρεπής

καὶ ὑς δεῖ, καὶ ὑς δεῖ, καὶ ὑς δεῖ, μεγαλοπρεπής

καὶ ὑς δεῖ, καὶ ὑς δεῖ, καὶ ὑς δεῖ, μεγαλοπρεπής

καὶ ὑς δεῖ, καὶ ὑς δε

Πολλάκι δόσκον άλήτη. 6

άλλ' ό μεγάλα δαπανών καὶ πρέποντα καὶ έαυτῷ καὶ τῷ λαμδάνοντι. "Δστε τὸν μὲν μεγαλοπρεπῆ καὶ έλευθέριον εἶναι, τὸν δὲ ἐλευθέριον, οὐ πάντως μεγαλοπρεπῆ:

\*Ταύτης δε τῆς εξεως ή μεν ελλειψις μικροπρέπεια καλείται· ή δε ὑπερδολή βαναυσία και ἀπειροκαλία, και όσαι τοιαῦται, αἔτινες γίνονται οὐ διὰ τὸ ὑπερδάλλειν τὴν μεγαλοπρέπειαν τῷ μεγέθει τῆς δαπάνης τῆς προσηκούσης, ἀλλὰ τῷ δαπανἄν ἐν οἶς οὐ δεῖ, καὶ οὐχ ὡς δεῖ. Καὶ περὶ μεν τῶν παρ' ἐκάτερα τῆς μεγαλοπρεπείας κακιῶν ὕστερον ἀκριδέστερον ἐροῦ-

μεν λέγωμεν δέ περί της μεγαλοπρεπείας.

\*\* \*Εστι τοίνυν δ μεγαλοπρεπής, χαθάπερ ἐπιστήμων, θεωρών πάντα κατά λόγον, καλ τάττων μετά τοῦ πρέποντος χανόνος, δαπανήσει γάρ τὰ μεγάλα έμμελώς, και ώς προσήκεν. Αι γάρ κατά την έξιν ενέργειαι τῆ έξει ἀχολουθοῦσι, χαὶ διὰ τοῦτο ἡ έξις ταῖς ένεργείαις δρίζεται, καθώς είρηται έν άρχη. ώστε καί αὐτοῦ τοῦ μεγαλοπρεποῦς δαπάναι μεγάλαι καὶ πρέπουσαι τῷ μεγαλοπρεπεῖ, καὶ τῷ ἔργφ, οὖ ἔνεκα δαπανώνται, μεγάλω καὶ αὐτῷ όντι. Καὶ οὕτως ἔσονται αὶ δαπάναι μὲν τῷ ἔργῳ πρέπουσαι, τὸ δὲ ἔργον ταῖς δαπάναις προσήχον. Εί δὲ δεῖ τὸ ἔτερον ὑπερδάλλειν, τὸ ἔργον τοῦτο γὰρ μᾶλλον προσήχει τῷ μεγαλοπρεπεϊ. Ταῦτα δὲ ὁ μεγαλοπρεπής δαπανήσει, πρῶτον μέν τοῦ καλοῦ ἔνεκα, (ὅπερ κοινόν ἐστι πᾶσι τοῖς σπουδαίοις,) έπειτα ήδέως και προετικώς, μηδέν ακριδολογούμενος. ή γάρ ακριδολογία μικροπρεπές. 🗘 δὲ μεγαλοπρεπής περὶ μέν τοῦ ἔργου σχέψεται, όπως άριστον γένοιτο καὶ πρεπωδέστατον, καὶ τούτου χάριν δ πλείστος λόγος αὐτῷ. Περὶ δὲ τῆς δαπάνης, δση προσήχει τῷ ἔργφ, καὶ περὶ τοῦ μηδέν πλέον άναλωθήναι, άλλά γενέσθαι δι' όσων μάλιστα ένδέχεται έλαχίστων, οὐ τοσοῦτον ποιεῖται λόγον μικροπρεπές γάρ το τοιούτον. Άνάγκη δέ, καθώς είρηται, τον μεγαλοπρεπη και έλευθέριον είναι, εί και δ έλευθέριος ουχ έστι μεγαλοπρεπής. δαπανά γάρ ο μεγαλοπρεπής & δεῖ, καὶ ὡς δεῖ, καὶ ὅτε δεῖ٠ τοῦτο δέ ἐστιν ὁ ἐλευθέριος μεγάλα δε και μεγάλων ένεκα, δπερ έστιν ίδιον τοῦ μεγαλοπρεποῦς. Πολλάκις γάρ και διά τῆς αὐτῆς δαπάνης ό μεγαλοπρεπής οὐ τὸ αὐτὸ ἔργον ποιεί τῷ ἐλευθερίῳ, ἀλλὰ μεγαλοπρεπέστερον οἶον, φέρε είπεῖν, θεραπεῦσαι τὸ θεῖον δεῆσαν, δ μέν έλευθέριος χρυσούν τι σχεύος ποιήσει, χαλ λίθους τιμίους ξλχολλήσει τῷ σχεύει. ο οξ πελαγομόεμής λαολ πελαλ καί καλὸν οἰκοδομήσει, ἢ ἀνδριάντας ἀναστήσει, ἢ γεφύρας οἰχοδομήσει, ἢ ἄλλο τι ε μέγα καὶ θαυμαστὸν

quo ut oportet et in que oportet facto magnifica appellatur. Nam qui impensas tum sihi tum acipimi convenientes facit, non magnas tamen, non magnifica dicitur, sed liberalis: qualis ille est qui ait:

Mendicoque vago dare sæpe solebam i

sed qui impensas magnas easque tam sibi quan scipienti convenientes facit. Quamobrem magnificus disliberalis est : at liberalis non est utique magnificus.

Hujus vero habitus defectus indecora parsimonia recatur: at ejus abundantia inepta magnificentia et elegantizo inscitia nominatur, et si que ejusnodi sunt, que committuntur, non quod sumtus idonei magnificentiame et cedant magnificentiam, sed quia in que non oporte et non ut oportet eos insumunt. Et de iis quidem, quiss utrinque cincta est vitiis magnificentia postea accurtius agemus: nunc de ipsa magnificentia dicamus.

Magnificus igitur, tanquam intelligens, ex raims præscripto omnia considerat, et ad normam quasi ideneam dirigii; nam sumtus magnos quidem illos faces. sed concinne et ut oportet. Quippe actiones ad habitan accommodatæ habitum sequuntur, ideoque habitus ctionibus definitur, ut initio diximus : itaque suntes quoque hominis magnifici et magni sunt et simul operi ejus, quod magnum quoque esse oportet, cujus carsa impenduntur, convenientes. Atque ita sumtus operi, opus sumtibus respondebit. Quodsi alterum necesse es justam magnitudinem excedere, id opus erit : hoc enim magis decet magnificum. Sumtus autem hos magnifices faciet primum honestatis causa, (quod quidem omnibes bonis commune est,) deinde etiam libenter et proline, haudquaquam inita accuratius subductaque ratione quippe omnia ad calculos vocare, indecore parsimosis est. Magnificus vero de ipso quidem opere deliberabil. quomodo illud optimum et maxime decorum efficiatur atque hoc potissimum considerat. De sumtu vere qui requiritur in opere, vel ne quid plus impendat quan conveniat, sed ut efficiatur quam minima impensa facta, non tantopere sollicitus est ant curat : nam lake quid indecorse parsimonise est. Verum necesse est, u supra diximus, liberalem etiam esse eum qui sit magnificus, quamvis qui liberalis est non sit magnificus: sumtus enim facit magnificus, quos, et quemadmodum, et quum oportet : quod commune habet cum eo libe ralis : sed et magnos et in res magnas, quod proprim est magnifici. lisdem videlicet sæpenumero sumlibre non idem opus magnificus facit quod liberalis, sed ma gnificentius : exempli gratia, si de deorum cultu co gitandum est, liberali vas aliquod aureum caris lipi lis distinctum conficiet : at magnificus templum magnum et pulchrum ædificabit, aut statuas ponet, aut politicabit in fluvio faciet, aut aliud quid magnum et admirabile

<sup>\*</sup> Τής τοιαύτης δ' έξεως ή μέν έλλειψις ατλ. — \*\* Ο δέ μεγαλοπρεπής έπιστήμονι έοικε ατλ.

ξν μεγέθει. δαπάνης έργου άρετή μεγαλοπρέπεια λιστα προσήχει ξστι γὰρ ἔργου άρετή μεγαλοπρέπεια ἀρετή χτήματος χαὶ ἔργου ἀλὰ χτήματος μέν, τὸ ἀλειθερίου, χτήμα μᾶλλον ἢ ἔργον, οἶος ὁ χρυσός, ἀλοιθερίου ἀξιον εἶναι χαὶ τιμιώτατον, οἶος ὁ χρυσός, ἀλοιθερίου , χτήμα μᾶλλον ἔργον ἔσται, τὸ μέγα εἶναι ἀλοιθερίου , χτήμα μᾶλλον ἀρετή, τὸ μέγα εἶναι ἐλευθερίου , χτήμα μᾶλλον ἀρετή μεγαλοπρέπεια ἐλευθερίου , χτήμα μᾶλλον ἐργον ἔσται, τὸ θὲ τοῦ ἐλευθερίου , χτήμα μα ἐργον ἀρετή μεγαλοπρέπεια ἐν μεγέθει.

Εργα δέ μεγαλοπρεπή και τίμια, οίον τα περί το θείον άναθήματα, κατασκευαί θυσιών καί ναών, φιλοτιμίαι πρός το χοινόν, χορηγίαι ή τριηραρχίαι, ή χαί το εστιάν την πογιν ρεύσαν, ος πολον ος τα ερλα δει είναι μεγαλοπρεπή, και τάς δαπάνας προσηκούσας, καὶ μεγαλοπρεπεῖς, άλλά καὶ τῷ ποιοῦντι πρεπούσας μάλιστα μέν διά την οὐσίαν πένης γάρ οὐκ αν είν μεγαλοπρεπής εί δ' ἐπιχειροίη μεγάλοις ἔργοις, Αλίθιος έσται, παρά την άξίαν και το δέον έπιχειρων. Έπειτα πρέπειν δοχεί και τοίς πολλάκις τοιαυτα πεποιηχόσιν, ή ών οι πρόγονοι μεγαλοπρεπείς ήσαν. Των δε έργων τὰ πλείω μέν εἰς τὸ χοινὸν χαὶ εἰς τὸ θεῖον· ταῦτα γὰρ μεγαλοπρεπῆ· τινὰ δὲ καὶ ἴδια, ὅσα εἰσάπαξ γίνονται, οἶον γάμοι, καὶ οἰκίαι, καὶ ἄλλο τοιούτον. Τῷ γὰρ μεγαλοπρεπεῖ μάλιστα προσήχει τὸ δαπανάν είς το χοινόν, ή είς το θείον, έλάχιστα δὲ είς ξαυτόν. Έσται δὲ μεγαλοπρεπὲς ἔργον καὶ τὸ πολυ-Χρόνιον τὰ γὰρ τοιαῦτα ἔργα θαυμαστά εἰσι καὶ

\*\* Δεῖ δὲ καὶ ἐν τοῖς ἔργοις καὶ ἔτερον τρόπον τὸ πρέπον ζητείν, καλ σκοπείν τίνα έργα τίσιν άρμόζει οὐ γάρ τὰ αὐτὰ πρέπει τῷ θείῳ και τῷ κοινῷ • οὐδὲ ταὐτὰ προσήχει ໂερῷ χαὶ τάφῳ. ὧστε εἶναι τὰ ἔργα τοῦ μεγαλοπρεποῦς μεγάλα καὶ θαυμαστά, πρὸς τὰ φίτολελ απλαδιλοίτελα. ταφωλ ίτελ οιχοφοίτ μίτατα μόρς τάφους, ναῶν δὲ πρὸς ναούς, καὶ γεφύρας πρὸς γεφύρας και έπι των άλλων διμοίως. Ο γάρ μεγαλοπρεπής ού μόνον σχοπεί το μέγεθος, ο προσήχει τῷ γένει τοῦ έργου ου γάρ ταύτον μέγα είναι άπλως διά την δαπάνην, καὶ μέγα εἶναι πρὸς τὰ δμογενῆ συγκρινόμενον, άλλα διαφέρει και γαρ ή σφατρα, και ή λήκυθος ή καλλίστη μικρά μέν είσι διά την δαπάνην είσι δέ μεγαλοπρεπή δώρα τών παίδων, καί είσι <sup>α</sup> μεγάλα πρός τὰ παιδικὰ συγκρινόμενα δῶρα. ἐπεὶ τοίνυν δεαφέρει τὸ ἐν γένει μέγεθος τοῦ ἐν ταῖς δαπάναις, ανάγχη σχοπείν αμφότερα τον μεγαλοπρεπή χαι ποιείν μεγαλοπρεπώς, κατά την προσήκουσαν έκάστω γένει μεγαλοπρέπειαν. Ουτω γάρ γενόμενον το έργον μέγα έσται, και θαυμαστόν, και καλόν, και ούδε εύχερῶς ύπο διμογενούς ύπερβληθήσεται. Τοιούτος μέν ουν δ μεγαλοπρεπής.

\*\*\* Ο δὲ ὑπερδάλλων καὶ βάναυσος παρὰ τὸ δέον

iisdem sumtibus efficiet: ideoque quod magnificus faciet, opus proprie, quod vero liberalis, possessio magis quam opus erit. Neque enim eadem est possessionis virtus et operis: sed possessionis virtus est, ut sit plurimi æstimanda, pretiosissima et carissima, ut aurum et cari lapilli; operis autem, ut magnum sit, pulchrum et admirabile: quod maxime decet magnificum: est enim operis virtus magnificentia, quæ in magnitudine consistit.

Opera autem magnifica sunt et pretiosa, verbi gratia dona in deorum honorem suspensa, victimarum apparatus et templorum, item munera quæ honestæ laudis studio reipublicæ dantur, ut si quis in ludos sumtum impendere, aut triremium præfecturam de suo administrare velit, aut epulum præbere civitati, quum res postulat : neque solum opera magnifica sumtusque congruentes esse oportet et magnificos, sed etiam cum qui facit maxime decere propter divitias : nemo enim pauper magnificus esse queat : sin autem magna opera aggredietur, stultus erit, quoniam et præter dignitatem et contra officium talia aggreditur. Deinde magis eos decere videntur qui sæpe talia fecerint, aut quorum majores magnifici fuerunt. Operum vero pleraque qua reipublicæ ac diis dicantur talia sunt : nimirum hæc magnifica habentur : sunt tamen et privata quædam, quæ scilicet semel tantum fiunt, ut nuptiæ, ædes atque alia ejus generis. Nempe magnificum decet in rempublicam atque in deorum cultum maximos, in se ipsum vero minimos sumtus facere. Quippe et quæ diuturna sunt, magnifica sunt opera: talia enim tum admirabilia, tum pulchra judicantur.

Sed et alio modo in operibus spectandum est decorum, considerandumque, quæ opera quibus conveniant: nec enim eadem deo congruunt et reipublicæ : sicut nec eadem templo et tumulo accommodata sunt, ita ut magnifici opera magna sint et admirabilia, cum iis quæ sunt ejusdem generis collata: verbi causa sepulcrorum monumenta cum sepulcris, templorum cum templis, pontium cum pontibus collata : atque in reliquis similiter. Etenim magnificus non solam spectat magnitudinem, quam operis genus requirit : quia non idem est magnum esse simpliciter propter sumtum, et magnum esse respectu eorum quæ sunt ejusdem generis, sed different hæc inter se : pila videlicet aut ampulla aliqua pulcherrima, quæ ob parvam impensam minima sunt, magnifica tamen puerorum dona habentur, et si cum reliquis, que donari illis solent donis componantur, jam magna erunt : quum igitur intersit aliquid inter generis et sumtus magnitudinem, utriusque rei ratio ducenda magnifico est, quem ita magnifice facere decet, ut convenientem unicuique generi magnificentiam exhibeat. Ita demum et magnum et admirabile et pulchrum futurum est opus, neque facile alio ejusdem generis opere superabitur. Talis ergo est magnificus.

Qui autem modum excedit et inepte magnificus est,

<sup>\*</sup> Έστι δὲ τῶν δαπανημάτων, οἶα λέγομεν τὰ τίμια κτλ. — \*\* Καὶ ἐν ἐκάστοις τὸ πρέπον κτλ. — \*\*\* 'Ο δὲ ὑπερδάλλων καὶ βάναυσος κτλ.

άναλίσκει, καὶ ώσπερ οὐ δεῖ, καὶ ἐφ' οἶς οὐ δεῖ· καὶ διά τοῦτο ὑπερδάλλειν λέγεται τὸν μεγαλοπρεπῆ. Καὶ γάρ φαύλων ένεκα έργων, ὧν ή δαπάνη μετρία, πολλά δαπανά και μεγάλα, και μεγαλοπρεπής βούλεται δοκείν, παρά το είκος και το προσήκον τη μεγαλοπρεπεία. οίον, έρανιστάς έστιᾶ πολυτελέστατα, ώσπερ εί γάμους έποίει· καὶ τοῖς κωμιφδοῖς ε χορηγῶν παριοῦσι, καὶ χρήματα φιλοτίμως αναλίσχων έν αὐτοῖ-, ὅσπερ εἰς χοινὸν δφελος: ή εν ταῖς χωμωβίαις αντί χωδίων, α παραπετάσματα ήν έπὶ τῆς σχηνῆς, πορφυρίδας ἔχων, καθάπερ οί Μεγαρείς. Καὶ ταῦτα ποιεί οὐ τοῦ καλοῦ ένεχα, άλλ' ໃνα μόνον ἐπιδείζηται τὸν πλοῦτον. Οἶεται γάρ ἀπὸ τούτου θαυμαστός τις είναι δέξαι καὶ έν οίς μέν πολλής χρεία δαπάνης, όλίγα άναλίσκει, έν οίς δε δλίγης, πολλά. Τοιοῦτος μεν οὖν δ ὑπερδάλλων τον μεγαλοπρεπή, δς και βάναυσος καλείται.

"Ό δὲ ἐλλείπων, δς καὶ μικροπρεπής καλεῖται, περὶ πάντα ἐλλειπής ἐστιν. 'Αναλίσκων γὰρ οὐδὲν τοῦ καλοῦ ἔνεκα , ἔπειτα σκοπεῖ , πῶς ἄν ὅσον ἐνδέχεται τὰ ἐλάχιστα ἀναλώσαι· καὶ πολλάκις τὰ πλείω τῆς δαπάνης ἀναλώσας , καὶ πρὸς τὴν τελείωσιν ἤδη βλέποντος τοῦ ἔργου , ὑπ' ἀκριδολογίας ἀτέλεστον ἀφίησι διὰ μικρὰν δαπάνην. Καὶ πάντα δέ , ὅσα ποιεῖ , ἀεὶ μέλλων καὶ σκοπῶν ποιεῖ , καὶ οἰόμενος καὶ πλείω τοῦ δέοντος ἀναλίσκειν , καὶ ὀδυρόμενος ὅτι πολλὰ ἀνάλωσεν.

\*\* Αὖται μὲν οὖν αἱ ἔξεις, ἢ τε μιχροπρέπεια καὶ βαναυσία, κακίαι εἰσίν, ὀνείὸη δὲ οὐκ ἐπιφέρουσι· διότι οὐτε βλαδεραί εἰσι τῶν πέλας, οὐτε λίαν αἰσχραὶ καὶ ἀσχήμονες.

(Scripsi: α ἀρχιθεώρω] cod. ἀρχιθεωρῷ. — α ἀλήτη] Odyss. XVII, 420. — α άλλο τι] vulgo άλλό τι. — α καί εἰσι] vulgo καὶ εἰσι. — α κωμωδοῖς.] cod. κωμωδοῖς. — εχων [ cod. ἔχειν. —).

# Keφ. δ'.

#### Περί μεγαλοψυχίας.

\*\*\* Λέγωμεν δὲ ἤδη καὶ περὶ μεγαλοψυχίας. Ἔστι τοίνυν ἡ μεγαλοψυχία περὶ μεγάλα, ὡς καὶ τὸ ὄνομα οἰόωσιν εἰκάζειν. Περὶ ποῖα δὲ μεγάλα, σκοπῶμεν. Φανερὸν δὲ ὅτι ταὐτόν ἐστι τῷ περὶ μεγαλοψυχίας καὶ τὸ περὶ μεγαλοψύχου σκοπεῖν οὐδὲν γὰρ διαφέρει τὴν ἔξιν εἰδέναι, ἢ τὸν ἔχοντα τὴν ἔξιν.

\*\*\*\* \*Εστι τοίνυν μεγαλόψυχος περὶ μεγάλων μεγάλα δὲ τὰ αὐτῷ προσήκοντα ὅταν μεγάλων ἄξιος ὤν, καὶ αὐτὸς κρίνη \* ἔαυτὸν μεγάλων ἄξιον εἶναι. Ὁ γὰρ μικρῶν ἄξιος ὧν, καὶ μικρῶν ἔαυτὸν ἀξιῶν οὐ λέγεἐν μεγαλόψυχος, ἀλλὰ σώφρων ἡ γὰρ μεγαλοψυχία ἐν μεγέθει ἐστί. Τοιοῦτον γὰρ λόγον ἔχει πρὸς τὸν ἀφρονα ὁ μεγαλόψυχος, οἶον ὁ καλὸς πρὸς τὸν ἀcontra officium, neque ut oportet, neque in qua oportet sumtus facit, et idcirco talis homo superare menficum dicitur. In res enim viles et quæ parvan impli sam desiderant, multam pecuniam insumit, et oute quam magnificentiæ congruat et conveniat mignifica videri vult : verbi causa, magnificentissimo hospito d quasi epulis nuptialibus excipit eos qui datis symbis ad coenam venerunt; item comoedis dux chori prepotus ad chori ingressum exornandum o.nnia confert d ambitiose pecuniam in ludos, tanguam in rem omnibs profuturam, impendit: aut in comædiis agendis po pellibus, quibus sipariorum loco in scena utchata. Megarensium exemplo purpureas vestes mavult. Alpe hac non honesti causa, sed ad ostendendas tantum ilvitias facit. Namque eo modo se admirabilem visum ir arbitratur: et quas in res multa impendere debel. à eas parvam impensam facit, ubi vero parva impre desideratur, ibi largus et profusus est. Talis igitur is et qui magnificum superat atque idcirco inepte magnifici appellatur.

At vero is qui modum deserit, quique indeore pucus vocatur, in omni re modi desertor est. Quum cuin honestatis causa sumtus nullos faciat, tantum considerat, quomodo quam minimum sumtum impendat: qui seepenumero ubi maximam pecunies partem in opus diquod erogavit, quod jam ad finem vergit, dum omni minis exigue et exiliter ad calculos vocat, illud ob parvam impensam imperfectum relinquit. Sed et omni ques agit, semper cunctabundus agit et ratione bene subducta, ratus se plus quam oportet impendisse nagueque sumptus se fecisse conquerens et lamentans.

Hi ergo habitus, indecora nimirum parsimonia di inepta magnificentia, vitia quidem sunt, sed probusa nemini inferunt: quia neque nocent aliis, neque se modura turpes ac deformes sunt.

#### Cap. IV.

#### De animi magnitudine.

Sed et de animi magnitudine jam agamus. Versitur igitur in magnis rebus animi magnitudo, quemaduodum etiam ipsum ejus nomen declarat. Quales autem magnæ illæ res sint, consideremus. Est vero manifestum, idem valere sermonem de magnanimo habitum si de animi magnitudine quæramus: nihil enim inlets, utrum animi habitum an hominem eo præditum norimus.

Magnanimus igitur in magnis rebus versalur : sust vero magnæ quæ ipsum decent, quoties nimirum dignus est magnis dignumque se iis esse judicat. Nepæenim qui dignus est parvis, dignumque se parvis judicat, magnanimus dicitur, sed temperans : quippe suita magnitudo in magnitudine sita est. Namque eoden modo ad temperantem se habet magnanimus, quo pair

<sup>\*</sup> Ο δὲ μικροπρεπής περὶ πάντα ἐλλείψει κτλ. — \*\* Είσὶ μὲν οὖν αὶ ἔξεις αὖται κακίαι κτλ. — \*\*\* Cap. 3. ἡ ἄι με γαλοψυχία περὶ μεγάλα κτλ. — \*\*\*\* Δοκεῖ δὲ μεγαλόψυχος κτλ.

\* Ὁ δὲ μεγαλόψυχος, καθόσον ε μεν περὶ μεγάλα ἐστίν, ἄκρος δοκεῖ καθόσον δὲ ἐπὶ τοῦ δέοντος ἔστηκεν ἀεί, καὶ οὐτε ὑπὲρ τὸ δέον ζητεῖ, οὐτε παρὰ τὸ δέον, διὰ τοῦτο μέσος ἐστίν.

(Scripsi: <sup>a</sup> δταν — χρίνη] cod. δταν — χρίνει. — <sup>b</sup> χαθόσον] cod. χαθ' δσον. — )

# Κεφ. ε'.

Περί μεγαλοψυχίας καὶ περὶ τίνα ὁ μεγαλόψυχος, καὶ τίνα Ιδιά ἐστιν αὐτοῦ.

\*\* Έπει δε περί τὰ έξω άγαθά δ μεγαλόψυγός έστιν, ών παρά των άλλων άξιουται κατά το προσήκον αὐτῷ, είη αν πάντως ή περί χρήματα, ή περί ήδονήν, ή περί τιμήν έπει δε περί τὰ μέγιστα τῶν ἐν ἀνθρώποις αγαθών έστιν, (έστι γάρ μεγαλόψυχος ό τών μεγίστων έαυτὸν ἀξιῶν, ἄξιος ών,) εἴη αν περὶ τὴν τιπέν. Ετις δοχεί μέγιστον είναι των ανθρωπίνων χαί των έξωθεν αγαθών και διά τουτο τω θείω ταύτην μάλιστα απονέμομεν. "Ωστε περί τιμάς και ατιμίας ό μεγαλόψυγός έστιν, ώς δεί και χωρίς δε τούτων άπὸ τῆς ἐπαγωγῆς φανερόν ἐστι. Όρωμεν γὰρ πάντας τούς μεγαλοψύχους τιμής μάλιστα έφιεμένους τής άξίας έαυτων δ δέ μικρόψυχος έλλείπει καί πρός έαυτόν ( ἐλάττω γὰρ τῆς ἀξίας φρονεῖ τῆς ξαυτοῦ. ) ἐλλείπει καὶ πρὸς τὸ τοῦ μεγαλοψύχου ἀξίωμα. Ὁ όὲ λαύνος πρός ξαυτόν πεν ηπευραγγει. (πείζω λαρ φρονει της άξίας της έαυτου.) τον δε πελαγοήπλον οπν " δπερδάλλει τῷ φρονήματι. Ο γὰρ μεγαλόψυχος τῶν μεγίστων έαυτὸν ἀξιοῖ, τῶν μεγίστων ἄξιος ὧν. ὥστε άνάγχη τὸ μεγαλόψυχον άριστον είναι, χαὶ σφόδρα άγαθὸν τοὺς τρόπους καὶ ἀνδρεῖον, καὶ δίκαιον, καὶ την άλλην άρετην άκρον. Ο δε μικρά ήγούμενος πάντα καὶ οὐδαμῶς ἄξια έαυτοῦ, καὶ οὐ ψευδόμενος, αλλά άληθεύων εν τῆ τοιαύτη ψήφω, τίνος ενεκα αίσχρόν τι ποιήσει καλ άτιμον; ή πώς δυνατόν; εναντίον γάρ έστι τῷ λόγω τοῦ μεγαλοψύχου τὸ τοιοῦτο. Πῶς γὰρ άν είη τιμῆς άξιος ὁ φαῦλος; εὶ δὲ τιμῆς έαυτὸν cher ad venustum: quia in pulchro pulchritudo est; quæ cum magnitudine conjuncta sit, in venusto eximia forma ad brevitatem adjuncta, qui etiam concinnus appellatur, pulcher vero minime: talis ergo magnanimus est. Eorum autem qui utrinque sunt, is qui modum excedit, elatus ac superbus dicitur: est enim elatus ac superbus dicitur: est enim elatus ac superbus, qui magnis se dignum judicat, quum neutiquam dignus sit: qui vero multis dignus est, sed plura sibi deberi quam quibus dignus sit, arbitratur, non omnino superbus est. Verum qui modum deserit, is humili imbecilloque animo est: sic enim nominatur is qui quum magnis dignus sit, minoribus es dignum judicat, aut qui quum parvis dignus sit, minoribus etiam se dignum statuit. Ex his autem humillimo animo est, qui quum magnis dignus sit, dignitatem ipse suam non percipit: quomodo enim se gereret, si aut parvis aut mediocribus dignus esset? Quare corum qui utrinque sunt, alter modum excedit, alter deserit.

At vero magnanimus, quatenus in magnis versatur, summus videtur: quatenus vero in officio semper manet, neque aut majora aut minora quam oportet, expetit, eatenus medius est.

#### Cap. V.

De animi magnitudine : tum in quibus versetur magnarimus, et quæ ejus sint propria.

Quum in externis ergo bonis versetur magnanimus, quibus pro merito dignus judicatur ab aliis, necesse omnino est, vel in pecuniis, vel in voluptate vel in honore versetur: quum autem in iis quæ maxima inter homines habentur, bonis versetur (siquidem qui sunmis se dignum statuit honoribus, quum sit dignus magnanimus vocatur,) sequitur, ut honore occupetur: qui humanorum externorumque bonorum finis videtur, ideoque deorum numini eum potissimum tribuimus. Itaque in honore et infamia sic se gerit ut oportet vir magni animi : quod et sine his inductione facile probatur. Omnes enim magnanimos honorem eum appetere videmus, qui se dignus sit : at qui demisso et humili animo est, is modum deserit, sive ipsius persona (minus enim quam meretur de se magnifice sentit) : sive magnanimi dignitas spectatur. Superbus autem sui quidem respectu superat (magnificentius enim quam pro dignitate sua de se sentit:) magnanimum vero magna de se opinione non superat. Etenim magnanimus, quum summis honoribus dignus sit, summis quoque se dignum esse existimat : unde sequitur, optimum etiam eum esse, moribusque bonis præditum : sed et fortem et justum reliquisque eodem modo virtutibus excellentem. Nam qui parva omnia ducit minimeque se digna, neque in hoc fallitur opinione, sed vera sentit, cujus tandem rei causa turpiter aliquid aut indigne facial? aut qui fieri hoc possit? siquidem tale quid cum magnanimi ratione pugnat. Quo pacto enim honore dignus esse queat improbus? Sin autem eo dignum se esse existimat, quum sit improbus, et flagitiorum convincitur, jam ridiculus videbitur : quoniam virtutis præmium honor est, solisque

<sup>\* &</sup>quot;Εστι δή μεγαλόψυχος ατλ. — \*\* Εί δε δή μεγάλων έαυτον άξιοι ατλ.

άξιοι φαύλος ών, και τοις αισχροίς άλισκόμενος, γεγοιος αν ορξειεν είναι. Η λαρ μίτη μές αδεμές ξαμικ άθλον, καὶ τοῖς ἀγαθοῖς ἀπονέμεται μόνοις δικαίως. "Ωστε δ μεγαλόψυγος πάσας συλλαδών έχει τὰς άρετάς και έστιν ή μεγαλοψυχία οδον κόσμος τις > τῶν άρετῶν. Καὶ οὐ γίνεται μέν άνευ ἐχείνων, μείζους δὲ και καγγιούς αρτάς μοιεί. κοίλει λφο αρτάς αξίας είναι ών είσιν άξιαι. Δια τουτο σφόδρα χαλεπόν μεγαλόψυ-Χολ ειλα λεκξαβαι, ος λφό ορλατόν πελαγοφολολ είναι άνευ πασών τών άρετών· τὸ δὲ πάσας κτήσασθαι, καὶ ταύτας είς άχρον, σφόδρα χαλεπόν. Έστι μέν οῦν δ μεγαλόψυχος περί τιμάς καί άτιμίας, καθώς είρηται. Καὶ ἐπὶ μὲν ταῖς μεγάλαις, καὶ ὑπὸ μεγάλων ἤδεται, ώς τῶν οἰχείων τυγγάνων, καὶ ὧν ἄξιος, ἢ καὶ έλαττόνων τῆς ἀξίας. τῆς γὰρ τελείας ἀρετῆς οὐχ ἄν ποτε γένοιτο παρά τῶν ἀνθρώπων ἀξία τιμή. Οὐ μήν άλλ' εί και ήδεται, διά τοῦτο ήδεται, ότι την δυνατήν προσάγουσιν αὐτῷ τιμήν, καὶ ἦς οὐκ ἔχουσι ° μείζω. Τῆς δὲ παρά τῶν τυχόντων τιμῆς καθάπαξ δλιγωρήσει. χαι παγιατα αταν ξμι πιχροίς αφιολ ειπώαιλ. οξον' εί τις έτίμα τον Άχιλλέα ότι καλώς ήδει καθαρίζειν. δμοίως δε και περί τας ατιμίας κατά το προσήκον αὐτῷ. Εστι τοίνυν δ μεγαλόψυχος μάλιστα μέν περί τιμάς χαλ ατιμίας, χαθώς εξρηται έστι δὲ έπομένως χαλ περί πλούτον και δυναστείαν, και πάσαν εύτυχίαν και άτυλίαν, και μεδι ταρτας λφό πετδιώς εξει και φε μδοαηχεν α και οδολν αίσγρον πείσεται πρός την έν τούτοις πεταβολήν, και ορτε επτηχών μεδιχαθής ξαται ούτε άτυχων περίλυπος, οι γάρ μέγιστον ήγήσεται την τιμήν, και ούτω περί αύτην έξει ώς μέγιστον όν. Ούτω δὲ ἔχων περὶ τὴν τιμήν, πολλῷ μᾶλλον περὶ τὸν πλοῦτον όλιγώρως έξει, καὶ τὰς δυναστείας αίρετώτερον γάρ ή τιμή δυναστείας και πλούτου. διά γάρ την τιμην άγαπητά είσιν ό πλούτος καί ή δυναστεία και γάρ οι έχοντες αυτά τιμάσθαι δι' αυτών βούλονται. Ο δέ την τιμήν μικρόν ηγούμενος πολλώ μάλλον τὰ άλλα. Διὰ τοῦτο καὶ οί μεγαλόψυγοι όπερόπται δοχούσιν είναι, ότι οὐδεν τῶν ἀνθρωπίνων σφόδρα τιμώσιν. Έπεὶ δὲ καὶ τὰ εὐτυχήματα τιμῆς άξια δοχούσιν είναι, χαί ταῦτα συντελοίεν αν πρός την μεγαλοψυγίαν. Το γάρ δπερέγον εν άγαθοις έντιποτερον, ημερέχει ος εν αλαθοίς ο επιπλής, οιο και τφ τοιαῦτα την μεγαλοψυχίαν συνίστησιν. Ὁ γὰρ εὐτυχής άξιον έαυτὸν μεγάλης τιμῆς ήγεῖται διὰ τὴν ἀγαθήν τύχην τιμαται γάρ παρ' ένίων κατ' αλήθειαν δε μόνος δ άγαθος τους τρόπους άξιός έστι τιμής. το δὲ ἄμφω πρόσεστι καὶ ἡ ἀρετὴ καὶ τὰ ἔξωθεν ἀγαθά 。 μαλλον άξιουται τιμής του την άρετην μόνον έχοντος ος δε μόνον εὐτυχής έστι, και τοῖς έξωθεν άγαθοῖς εὐθηνεῖ, πρὸς δὲ τὴν ἀρετὴν οὐδὲν χοινὸν ἔχει, ό τοιούτος ούτε δικαίως τιμάται, ούτε αὐτὸς δικαίως **έαυτὸν** μεγάλης ἀξιοῖ τιμῆς, οὖτε χατὰ τὸν ὀρθὸν λόγον μεγαλόψυχος λέγεται. "Ανευ γάρ άρετης τελείας **ἀδύνατόν τινα μεγαλόψυχον είναι, χαθώς είρηται. Διά** 

bonis viris merito tribuitur. Quapropter omnes simul virtutes in se complectitur magnanimus : est que quasi virtutum omnium ornamentum quoddam animi magnitudo. Nempe ut sine illis constare nullo modo potest, ita majores eas pulchrioresque facit : quia illas iis quibus dignæ sunt dignatur. Quocirca admodum difficile est, esse magnanimum: quia nemo sine omnium virtutum comitatu talis esse potest: omnes vero habere virtutes atque in iis excellere, admodum difficile est. In honore ergo et infamia, quemadmodum diximus, cernitur magnanimus. Ac magnis quidem honoribus et qui a viris magnis deferuntur, delectari solet, tanquan suos sibique debitos aut etiam sua virtute minores consecutus : quia perfectæ virtuti meritum præmium nunquam ab hominibus persolvatur. Enimvero si gaudest, vel hanc ob causam gaudebit, quod quem possunt maximum aut quo majorem non habent, ipsi honorem tribuunt. Eum autem honorem, qui a vulgo ei habetur, prorsus negliget atque aspernabitur, maxime quum ob res parvas ipsum honorant: verbi causa, si quis honore affecisset Achillem, quod scienter fidibus caneret : eademque infamise ratio est, prout illi convenit. In honore igitur et infamia potissimum vir magni animi, scut dictum est, cernitur : ideoque etiam in divitiis ac principatu omnique secunda et adversa fortuna versatur : atque in his rebus omnibus moderatum se et ut oportet præbebit : neque in earum mutatione quidquam aut turpiter faciet aut moleste patietur : siquidem neque rebus secundis lætabitur, neque adversis mærebit : quippe ne honorem quidem rerum omnium maximam putabit, neque sic in eum tanquam in summum bonum animatus erit. Porro quum sic erga honorem affectus sit, multo magis divitias et principatum contemnet : queniam principatu et divitiis optabilior est honor : siquidem propter honorem divitiæ et principatus in deliciis habentur : nam qui hæc bona consecuti sunt, his irsis honestari volunt. Qui vero honorem in rebus parvis numerat, is multo justius etiam cætera despiciet. Quapropter magnanimi etiam contemtores esse videntur, quia nihil in rebus humanis admodum magni æstimant. Quum vero successus quoque prosperi honore digni videantur esse, etiam illi ad animi magnitudinem aliquid conferant. Quod enim excellit in bonis, honoratius est: in bonis autem excellit, qui fortuna utitur : quare ct talia animi magnitudinem efficiunt. Nimirum fortunatus magno se honore dignum existimat, quia felicitate floret: a nonnullis videlicet honore afficitur, quum revera solus homo bene moratus honore dignus sit. Cui vero utrumque, virtus scilicet et externa bona adsunt, is honore dignior habetur, quam qui sola virtute præditus est: at qui fortunatus tantum est et cui externa prospere succedunt, qui tamen nihil cum virtute habet commune is neque, merito honore ab aliis augetur, neque se ipsum magnis honoribus dignum merito existimat, neque

τούτο οἱ ἐν εὐτυχία ὄντες ὡς ἐπὶ τὸ πλείστον ὑπερόπται και όδρισται γίνονται. χωρίς γάρ άρετης οὐ ράδιον φέρειν τὰ εὐτυχήματα ἐμμελῶς καὶ μετρίως. Οὐ δυνάμενοι δε φέρειν την εύτυχίαν χαλώς, οίονται μέν τῶν άλλων ὑπερέχειν, καὶ πάντων καταφρονοῦσιν· αύτοι δε ασυλλογίστως πάντα ποιούσιν, ώς έτυχε. Βούλονται γάρ μιμεῖσθαι τὸν μεγαλόψυχον, καίτοι παντεχώς ανόμοιοι όντες. ο γάρ μεγαλόψυγος καταφρονεί μέν, άλλά δικαίως. (τὰ άληθη γάρ περί έαυτοῦ οἴεται·) καὶ μεγάλοις μὲν ἐπιγειρεῖ, καὶ μεγάλων χινδύνων χατατολμά. άλλά του άγαθου ένεχα, χαί πρός μεγάλα τινά άφορων, οι δε τά έξω πονον άγαθοί την μέν άρετην ου τιμώσιν, ούτε βούλονται χατορθοῦν, τῶν δὲ ἄλλων χαταφρονοῦσι, χαὶ τὰς ἄλλας πράξεις αδτών βούλονται άφομοιοῦν πρὸς τὰς τοῦ πελαγοήριλου αράξεις, οων οργαπις, ορα φοοποιορει

δέ, διά τὸ μή έχειν την άρετην.

\* Έστι δὲ δ μεγαλόψυχος οὐ πυχνοχίνδυνος μέν·
(οὐ γὰρ συνεχῶς εἰς χινδύνους έαυτὸν ἐχδάλλει, διὰ
τὸ μή τιμᾶν τὰ τυχόντα, χαὶ μιχρῶν τινων χαὶ δλίγων
προχινδυνεύειν·) μεγαλοχίνδυνος δέ, ὅταν γὰρ μεγάλων τινῶν ἀγαθῶν προχινδυνεύη, οὐδὲ τῆς οἰκείας
φείδεται ζωῆς.

\*\* Καὶ εὐεργετῶν μὲν χαίρει, εὐεργετούμενος δὲ αὶσχύνεται. Τὸ μέν γάρ εὐεργετεῖν ὑπερέχοντος, τὸ δὲ εὐεργετεῖσθαι ὑπερεχομένου. ὁ δὲ μεγάλα περὶ έαυτου φρονών άχθεται τη έλάττονι μοίρα. Εὶ δὲ εὐεργετηθείς, άντευεργετείν έθελήσει, πλείονα δίδωσιν, ίνα όφειλέτην έαυτῷ ποιήση τὸν ὑπάρξαντα τῆς εὐεργεσίας. Δοχεί δε ό μεγαλόψυχος τών μέν εὖ παρ' αὐτοῦ παθόντων έθέλειν αεί μεμνησθαι, παρ' ών δε αὐτὸς εὖ πέπονθεν , ἐπιλελῆσθαι• οὐχ ἀγνωμοσύνη τινί• (πῶς γάρ, δς μείζω δίδωσιν, ή λαμδάνει;) άλλ' δτι οίκειότερον αὐτῷ καὶ μᾶλλον προσῆκον τὸ εὖ ποιεῖν ϡ τὸ εὖ πάσχειν καὶ διὰ τοῦτο τὸ μέν εὐεργετεῖν, ὅτι άριστον και τοιώδε πρέπον, λόγου και μνήμης άξιουται το δε εὖ πάσχειν, οὐδαμῶς βούλεται γάρ ἀεὶ ύπερέγειν. Καὶ ἄλλου δὲ διηγουμένου τὸ μὲν ἡδέως ακούει, τὸ δὲ ἀηδῶς διὰ τοῦτο καὶ ἡ Θέτις παρ' Όμήρω ο οὐ λέγει τὰς εὐεργεσίας τῷ Διί, οὐδὲ μέμνηται πρὸς αὐτὸν ὧν εὖ ἐποίησεν αὐτόν, ἀλλ' ὧν εὖ πέπονθε παρ' αὐτοῦ : όμοίως δὲ καὶ οί Λάκωνες ι βουλόμενοι γαρίζεσθαι τοῖς 'Αθηναίοις τὰς εἰς αὐτοὺς τῶν 'Αθηναίων εὐεργεσίας εἰς μέσον άγουσι. Καὶ τοῦτο δὲ ίδιον μεγαλοψύχου, τὸ μηδενὸς δεῖσθαι ἡ μόλις, αὐτὸν δὲ τοις άλλοις ά βούλονται ύπηρετείν πρόθυμον είναι.

\*\*\* Καὶ πρὸς μὲν τοὺς ἐν ἀξιώματι μέγαν εἶναι, διὰ τὸ μηδὲν ἡγεῖσθαι σεμνὸν τῶν τοιούτων ἀγαθῶν, ἐξ ὧν ἀξιοῦσιν οἱ ἐν ἐξουσίαις φοδεροί τινες εἶναι\* πρὸς δὲ τοὺς μέσους, μέτριον διὰ τὸ σωφρονεστέρους καὶ ἐπιεικεστέρους τοὺς τοιούτους εἶναι. Ἄλλως τε ε τῶν μὲν ἐν ἀξιώ-

rectæ rationi convenienter magnanimus vocatur. Nam sine perfecta virtute, ut antea diximus, magnanimus esse nemo potest. Quamobrem qui felicitate florent, contemtores fere aliorum et contumeliosi evadunt ; difficile est enim sine virtute res secundas concinne et moderate ferre. Quum autem decenter eas ferre non possint, cæteris se præstare arbitrantur, ideoque omnes contemnunt: ipsi vero omnia inconsiderate, ut fors tulerit. agunt. Imitari scilicet virum magnanimum volunt, quum sint ei plane dissimiles : quippe magnanimus despicit quidem, sed merito + (quia vere de se judicat :) sed et magna aggreditur, magnaque pericula subit : verum honestatis causa et magna duntaxat spectans : qui vero externis tantum bonis excellunt, virtutem ipsam non honorant, neque eam exercere volunt, sed et alios despiciunt, cesterasque actiones suas, quantum in ipsis eitum est, magnanimi actionibus assimilare student, quod tamen non possunt, quum virtutem non habeant.

Sed magnanimus non frequenter periclitatur: (neque enim assidue se periclis offert, quia non curat vulgaria, nec ob minimas tenuissimasque res discrimen adit : sed contra magna pericula suscipit; nam quoties pro eximiis quibusdam bonis propugnat, ne suæ quidem vitæ parcit. Sed et beneficia in alios quum confert, ea re delectatur, quum ab alio accipit, rubor ei suffunditur. Nam bene facere aliis præstantis et excellentis hominis est, at beneficio affici inferioris : qui vero magnifice de se sentit, deteriore statu offenditur. prior affectus beneficio referre gratiam velit, ea quæ accepit majore mensura reddit, ut alterum qui prior de ipso bene meritus est beneficio obstrictum teneat. Videtur porro magnanimus il studere, ut eorum quibus bene feeit semper meminerit, a quibus beneficio affectus eit, obliviscatur: non quod ingratus sit: (quomodo enim sit ingratus, qui majora reddit, quam accepit?) sed quia ei aptius et convenientius est, beneficio afficere quam affici : ideoque beneficia, quibus alios ernat, ut rem optimam suaque persona, quod la moratus sit dignam, oratione et memoria prosequitur: quæ vere accepit, non item : semper enim excellere vult. Atque alio narrante illud libenter, hoc gravate audit : quocirca neque Thetis apud Homerum Jovi sua in eum beneficia exponit neque quomodo de eo bene merita sit commemorat, sed quibus ab eo affecta sit beneficiis, declarat : similiter et Lacedæmonii, quum gratificari Atheniensibus volunt, beneficia ab illis in se collata in medium proferunt. Atque hoe quidem proprium est magnanimi, ut neminem aut vix quemquam roget, ipse vero aliis quæ desiderant libenter subministret.

Sed et illud ejus proprium est, ut in viros dignitate aliqua præditos magnum se atque excelsum præbeat, quia nihil ex bonis illis splendidum existimat, quibus potentes terrorem aliis injicere volunt: in eos vero quorum mediocris fortuna est, modestum ac moderatum

<sup>\*</sup> Οθα ξετι δὲ μιαροκίνδυνος ατλ. — \*\* Καὶ οἰος εὖ ποιείν ατλ. — \*\*\* Καὶ πρὸς μὰν τοὺς ἐν ἀξιώματι ααὶ εὐτυχίαις μέγαν είναι ατλ.

ματι ύπερέγειν καὶ έργωδές έστι, καὶ σεμνόν, καὶ διά τοῦτο τῷ μεγαλοψύχω προσήχει τὸ δὲ τῶν μέσων. xaj bagoton xaj orgen hela. xaj en exelnote hen astranνεσθαι οὐχ ἀγενές, ἐν δὲ τοῖς ταπεινοῖς, φορτιχόν: ώσπερ εί τις ἐπεδείχνυτο τὴν τοῦ σώματος ῥώμην ἐν τοις ασθενέσι και υπό νόσου η γήρως διεφθαρμένοις. Ετι δε δ μεγαλόψυχος οὐδε περιελεύσεται ζητών οδ τιπλημαεται. (πικόρλ λφό και τόριο.) ορθε εθεγήσει ποτέ παραγενέσθαι όπου πρωτεύουσιν ε άλλοι, ένα μή τύγη τῶν δευτερείων, τῶν πρωτείων ἄξιος ὧν. "Εστι δε ούδε έτοιμος είς τας πράξεις, άλλα άργός τις καί μελλητής. Ζητεί γάρ ἀεὶ πράττειν μεγάλα, καὶ μεγάλων ένεχα, χαὶ όθεν μεγάλη γίνεται τιμή· ταῦτα δέ επανίως συμπίπτει και διά τοῦτο δλίγα μέν πράττει, μεγάλα δὲ καὶ ὀνομαστά. Οθς δὲ ἡ φίλους ήγειται ή έχθρούς, φανερώς καί μισει καί φιλει γινώσκει γάρ άσφαλῶς, ὅτι κατὰ τὸ δέον ἀμφότερα ποιεί, καὶ οὐ δέδοικε τὴν παρά τῶν πολλῶν ἀδοξίαν. μάλλον γάρ φροντίζει της άληθείας και τοῦ δέοντος, ή τῆς δόξης. Καὶ διὰ τοῦτο φανερόμισός ἐστι καὶ φανερόφιλος και πάντα δέ, & λέγει και πράττει, φανερώς και λέγει και πράττει, διά το καταφρονείν ώς είρηται τῆς παρά τῶν πολλῶν δόξης. Διά τοῦτο καὶ παβρησιαστικός έστι, καὶ ἀεὶ ἀληθεύει εἰ μή που εξρωνεύοιτο πρός τους πολλούς, και τά μικρά λέγοι περί ξαυτοῦ, διὰ τὸ μή βούλεσθαι παρά φαύλων ανθρώπων τιμασθαι. 1 Συζη δέ και συνδιάγει οὐ τῷ τυχόντι, ἀλλὰ τῷ φίλφ. τὸ γὰρ τῷ μὴ φίλφ συνείναι, και τραπέζης και στέγης κοινωνείν, ού μεγαλόψυχον, άλλά δουλικόν και κολακικόν ταπεινοί γάρ οί χόλαχες, χαὶ τὸ ἀνάπαλιν οί ταπεινοί πάντες χόλαχές είσιν. "Ετι δέ, οὐδὲ θαυμαστιχός τις δ μεγαλόψυγός έστι, τὰ τυχόντα ὑπερθαυμάζων οὐδὲν γὰρ αύτος νομίζει μέγα. Άλλ' οὐδὲ μνησίχαχος μιχράν γάρ και την παρά των έχθρων βλάδην ήγειται, και μηδέν αὐτῷ δυναμένην λυμήνασθαι, ί διὰ τὸ μέγεθος της άρετης, άλλως τε καί το απομνημονεύειν, καί παρεληλυθότων ποιείσθαι λόγον, καὶ ταῦτά καὶ κακών, μικροψύγου τινός έστι τὸ δὲ παροράν, μεγαλοψύχου. Ός γάρ ών εἶ πέπονθεν, οὐδαμῶς ἀξιοί μεμνησθαι, ώς εν τοις ανωτέρω λέλεκται, διά τὸ μη μέγα είναι και άξιον αὐτοῦ τὸ εὖ πάσχειν, πολλῷ μᾶλλον δν κακώς πέπονθε παρά τινων ού μνησθήσεται. Ετι δε ουδε πράξεις τινάς η άλλων ανθρώπων ανέγεται καταλέγειν, ή έαυτοῦ ούτε γάρ τῶν ἐπαίνων αὐτῷ μέλει των έαυτου, ούτε των άλλων. Ούδε πάλιν σπουδήν έχει, ένα οἱ άλλοι ψέγωνται οὐ τοίνυν οὕτε έπαινετικός έστιν, ούτε κακολόγος ούδε τους έχθρους διασύρει, εί μή που παρόντας το γάρ απόντας λοιδορείσθαι, οὐ μεγαλοψύχου. Περί δέ ἀναγκαίων ή μιχρών ου σφόδρα έχετεύει, ή δλοφύρεται, έάν τινος δεηθή. δ γάρ μηδέν μέγα ήγούμενος, μηδέ σπουδάζων περί οὐδὲν τῶν ἀνθρωπίνων, πῶς δύναται οὕτως άγεννῶς έχειν; 'Αεὶ δὲ τὸ χαλὸν τοῦ χέρδους προτιμῶν

se præstet : propterea quod ejusmodi homines honestiores et moderatiores esse solent. Præterea eos qui dignitate excellunt superare et dissicile est et amplum, ideoque magnanimum decet : at mediocres superare, tum proclive, tum nihil negotii est : et inter illos gloriari generosi hominis esse videtur, inter humiles autem et infimos ridiculum atque ineptum putatur : non secus ac si quis inter infirmos aut morbo vel senio confectos corporis robur ostentaret. Porro neque honores ambire ac petere volet magnanimus : ( nam et hoc leve est :) neque unquam ad ea accedet in quibus alii principem locum obtinent, ne primas partes merito secundæ deferantur. Verum neque promtus et alacer ad actiones suscipiendas, sed cessator potius et cunctator est. Semper enim magnis actionibus intentus est, cum magnarum rerum causa, tum earum a quibus magnus honor exspectatur : hæ autem raro eveniunt : ideoque pauca illa quidem agit, sed magna et illustria. Quos vero vel amicos sibi vel inimicos putat, palam aut diligit aut odit : certo enim scit, recte se facere utrumque, ideoque nec male audire metuit a plebe : quia magis veritatem et rectum quam opinionem respicit. Quocirca apertas inimicitias gerit et aperte amat : sed et quidquid aut dicit aut agit, palam dicit et agit, propterea quod, ut diximus, vulgarem opinionem negligit. Quare liberiorem sormonem amat, semperque vera dicit : nisi forte apud plebejos homines dissimulatione utitur, parumque sibi tribuit, quia ab infimis hominibus honorari non cupit. Neque cum quovis vivit aut versatur, sed cum amico tantum: nam commercium habere cum eo qui non sit amicus, unaque mensa et eodem tecto frui, non magnanimum est, sed servile et adulatorium : quippe humiles sunt adulatores, et contra, omnes qui humiles sunt, adulatores sunt. Sed neque tam facile admiratur magnanimus, ut res vulgares cum stupore contempletur : nihil enim ipse magnum existimat. At ne injuriarum quidem memor est : quia etiamsi aliquod ab inimicis damnum patitur, minus tamen id putat, quam quod sibi nocere possit, ob virtutis magnitudinem, ac præsertim ut memorem esse, præteritorumque maxime malorum meminisse humilis et demissi hominis est, ita negligere illa magnanimi. Nam qui ne beneficiorum quidem, quibus affectus est, meminisse ullo modo dignatur, sicut supra diximus, quia leve neque se dignum esse, affici beneficiis censet, multo magis malorum, quæ ab aliquo acceperit, memoriam deponet. Præterea nec aliorum hominum actiones recensere sustinebit, nec suas: quia nec alienas laudes curat nec suas. Rursus neque operam dat, ut alii vituperentur, et idcirco neque laudator est neque maledicus; sed nec inimicos sugillat nisi præsentes : nam absentes contumeliis vexare, non est magnanimi. In rebus necessariis aut exiguis, si qua earum eget, neque cuiquam supplicat, neque lamentatur : quomodo enim is qui nihil magnum existimat, neque ad ullam rerum humanarum studium curamque confert,

βελτίω νομίζει τὰ καλὰ καὶ ἄκαρπα τῶν καρπίμων καὶ ἀφελίμων, ἄν μὴ καλὰ ὧειν. 'Ομοίως ἐπί τε κτημάτων, καὶ δένδρων, καὶ οἰκετῶν· οὐ γὰρ χρηματιστὰς ἀλλὰ τοὺς καλοὺς καὶ ἀγαθοὺς κτήσεται τῶν οἰκετῶν. Καὶ κίνησις δὲ τοῦ μεγαλοψύχου βραδεῖα δοκεῖ εἶναι, καὶ ἡ φωνὴ βαρεῖα, καὶ λέξις στάσιμος· οὐ γὰρ δυνατὸν σπεύδειν τὸν περὶ δλίγων φροντίζοντα· οἰλίγα γὰρ αὐτῷ ὰ θαυμάζουσιν οἱ πολλοί·) οὐδὲ σύντονον εἶναι τὸν οὐδὲν μέγα οἰόμενον· σπεύδουσι κοὶ το σύντονον εἶναι τὸν οὐδὲν μέγα οἰσμενον· σπεύδουσι καὶ πολλὴν αὐτοῦ ποιούμενοι φροντίδα. 'Ο μὲν οὖν μεγαλόψυγος τοιοῦτος.

'Ο δε έλλείπων, μικρόψυχος, δ δε ύπερδάλλων, χαῦνος' οὐχ εἰσὶ δε οὐδε οὖτοι χαχοί· οὐ γὰρ χαχοποιοί εἰσιν, ἀλλὰ μόνον ἡμαρτημένοι, χαθ' ὅσον τοῦ δέοντος ἐκπίπτουσι χαὶ τοῦ μέσου.

έκτὸς ἀγαθῶν ἀπέχεται, νομίζων ὑπὲρ τὴν ἀξίαν αὐτας ταῦν καὶ τῶν καὶ τοῦς τρόπους. Τῶν γὰρ ἀγαθῶν καὶ τοῦς τρόπους. Τῶν γὰρ ἀγαθῶν καὶ ἀποταται, ὡς ἀνάξιος ἀν ἀξιος ἀν ἀξιος καὶ ἀν ἀξιος καὶ ἀν ἀγοιτο τὸ μέρος ὁ μικρόψυχος ἐαυτὸν βλάπτει, ἀλλὰ μοῦτο τὸ μέρος ὁ μικρόψυχος ἐαυτὸν βλάπτει, ἀλλὰ κοῦτο τὸ μέρος ὁ μικρόψυχος ἐαυτὸν καὶ ἀγοιτο κοὶ ἀναθῶν καὶ τῶν καὶ ἀγοιτο τὸ μέρος ἐκαὶ τῶν καὶ τῶν γὰρ ἀγαθῶν ἀπέχεται, νομίζων ὑπὲρ τὴν ἀξίαν αὐτῶν ταῦτα εἶναι.

τῶν ἀεὶ λέγει, ὡς διὰ τούτων τιμηθησόμενος.

 tam abjecto anime esse possit? Semper autem id quod honestum est lucro anteponens meliora statuit honesta et infructuosa fructuosis et utilibus, si inhonesta sint. Eadem etiam opum, arborum et servorum ratio est: neque enim lucripetas, sed honestos et bonos servos sibi comparabit. Sed et metus hominis magnanimi tardus videtur esse, et vox gravis, et dictio sedata: neque enim fieri potest, ut festinet, qui pauca curat: (nam quæ vulgus admiratur, ille levia ac tenuia judicat:) neque ut magnopere contendat qui nihil magnum esse credit: quippe festinant et volubiliter loquuntur, qui vehenenter admirantur aliquid, ac studiose diligenterque curant. Talis ergo est magnanimus.

Qui autem modum deserit, is humili imbecilloque animo dicitur; qui excedit, elatus ac superbus; quamvis nec isti mali sint; nihil enim maleficii in quemquam admittunt, sed tantum errant, quatenus videlicet ab officio atque a mediocritate discedunt.

Nam qui humili imbecilloque animo est, quum sit bonis dignus, ipse se non novit, ac propterea bonis quæ meretur se privat. Atque idcirco sibi ipsi malevolus est, quia bene sibi non facit, quod ignoret, quæ sibi debeantur: nimirum si novisset, expeteret quoque, quum bona sint: neque tamen stolidus recte dicetur ejusmodi homo, sed potius piger et segnis. Neque vero hoc tantum modo nocet sibi is qui humili imbecilloque animo est, sed etiam alio: etenim quoniam se ipse ignorat, mores quoque ejus magis magisque labuntur: a rectis enim et honestis actionibus bonisque institutis desistit, tanquam indignus sit illis, quemadmedum et ab externis bonis se abstinet, ea supra dignitatem suam esse ratus.

At vero superbus et stelldus et qui se ipsum ignorat, ea aggreditur, quæ dignitatem suam excedunt. Qui quum virtute ornari non possit, veste contra et habitu et consimilibus aliis se exornat, quumque iis decorus sibi videatur, fortunati speciem præbere vult, suasque res secundas semper in hominum notitiam perferre conatur, ac de iis loquitur perpetuo, quasi ex his honorem consecuturus.

Quum autem utraque animi magnitudini et humilitas et superbia adversetur, humilitas magis adversatur quam superbia, tum quia est crebrior, tum quia reajus est malum: ejus enim quem tenet, et mores corrumpit, et virtutem, ut dictum est, minuit: superbia autem per se quidem mala est, eum vero quem tenet, deteriorem in reliquis non efficit: nullum enim bonum, quod possidet superbus, superbia corrumpitur, sed potius interdum præclara idcirco et honesta opera aggreditur, quia se dignum iis existimat. Perro non semper crescit superbia: experientia enim sui cognitionem consequitur superbus: quum enim plerumque non afficitur eo quem petit honore, modeste se gerere cogitur. Quare superbia facile deponitur, neque potest permanere: at humilitas semper procedit. Nam natura, ut dictum est, depra-

<sup>\*\* \*</sup>Ο δὲ ἐλλείπων μικρόψυχος, ὁ δ' ὑπερβάλλων χαῦνος κτλ. — \*\* \*Θ μὲν γὰρ μικρόψυχος, ἄξιος ὧν ἀγαθῶν κτλ. \*\*\* ΘΙ δὲ χαῦνοι ἡλίθιοι, καὶ ἐαυτοὺς ἀγνοοῦντες κτλ. — \*\*\*\* ᾿Αντιτίθεται δὲ τῆ μεγαλοψύχία κτλ.

θέντος, καὶ τὸ φρόνημα ἐλαττοῦται τοῦ φρονήματος δὲ ἐλαττωθέντος, καὶ ὁ τρόπως γίνεται χείρων, καὶ τὸ φρόνημα ἐλαττοῦται τοῦ φρονήματος δὲ ἐλαττωθέντος, καὶ ὁ τρόπως γίνεται χείρων, καὶ τὸ φρόνημα διὰ τοῦτον καὶ οὕτως ἡ μικροψυχία ἀεὶ προχωρεῖ. Καὶ ἀπὸ τῆς πείρας δὲ ὁ μικροψυχος οὐ γίνεται βελτίων οἶς γὰρ ἔργοις ἐπιχειρεῖ, ἡαδίως ταῦτα περαίνων (μικρὰ γὰρ καὶ τῆς δυνάμεως ἐλάττω) τὴν ἰδίαν ἀρετὴν ὥσπερ ἀγνοεῖ. Καὶ τιμὴν δὲ ζητῶν ἐλάττω τῆς ἀξίας οὐδένα λυπεῖ, καὶ διὰ τοῦτο οὐδὲ ἐξελεγχόμενος θεραπεύεται, καθάπερ ὁ χαῦνος. Διὰ ταῦτα τοίνυν ἡ μικροψυχία ὶ χεῖρόν ἐστι κακὸν τῆς αυνότητος καὶ δυσαπαλλακτότερον ὅθεν μᾶλλον ἀντίκειται τῆ μεγαλοψυχία.

(Scripsi : 1) οὐχ ὑπερδάλλει ] cod. οὐκ ὑπερδάλλει. — b χόσμος τις ] cod. χόσμός τις. — e έχουσι ] cod. έγουσιν. — 4 προσήκεν] i. e. προσήκει. Recte enim Thomas Magister p. 751 : τὸ δὲ προσῆκεν, άντι τοῦ προσήκει λαμβανόμενον, άττικόν έστιν. — • παρ' Όμήρω ] Eustratius : Thetis enim, ut apud Homerum est, quum maximis beneficiis lovem affecisset, eumque a conjuratione aliorum deorum liberasset, id quod filius ejus declarat his versibus : έλθοῦσ' Ούλυμπόνδε Δία λίσαι, εἴ ποτε δή τι χτλ. (Iliad. I, 394-406) non id quidem ipsa explicat apud Iovem, quum ab eo petit, ut filio suo honorem et gloriam afferat, sed tantum latenter significat : Ζεῦ πάτερ, εί ποτε δή σε μετ' ἀθανάτοισιν δνησα ατλ. Iliad. I, 503-510. - 1 οί Λάxwvss] Eustratius : « Lacedæmonii, ut refert Callistbenes in primo historiæ græcæ libro, quum Thebani in Laconicam hostili exercitu invasissent, ad Athenienses auxilii petendi causa profecti, beneficiorum, quibus Athenienses affecerant, nullam prorsus fecere mentionem, sed quæ ipsi ab illis acceperant magnifice commemorarunt, ut ea potissimum ratione generosum Atheniensium animum ad ferendam sibi opem possent inducere. » Xenophon tamen Hist. græc. lib. VI cap. 5, 33 collata in Athenienses beneficia Spartanos enumerasse scribit. — 5 Αλλως τε] cod. "Αλλωστε. — h πρωτεύουσιν] cod. προτεύουσιν. — ι λυμήνασθαι] cod. λυμήνασθαι. — ε άλλως τε] cod. άλλωστε. — ι μικροψυχία ] cod. μικροψυχία. — )

### Kεφ. ς'.

Περί της έν φελοτιμία μεσότητος.

\* Ή μέν οὖν μεγαλοψυχία περὶ τιμὴν μεγάλην ἐστί, καθὼς εἴρηται. Εστι δὲ καὶ ἄλλη τις ἀρετὴ περὶ τὴν τιμήν, ἤτις λόγον ἔχει πρὸς τὴν μεγαλοψυχίαν, δν ἡ vata ejus etiam de se opinio decrescit: opinione antem decrescente mores quoque in pejorem partem mutaniar, et propter eos opinio: atque ita humilitas semper procedit. Sed nec experientia is qui humili imbecilloque animo est, resipiscit: nam quum ea qua aggreditor opera facile perficiat (parva enim sunt viribusque ejus minora) virtutem suam quasi ignorat. Sed et honoran quum petat minorem quam quo dignus est, neminem offendit, ideoque ne repulsa quidem quam a populo bitta di frugem compellitur, ut superbus. Ob has igitor causas humilitas pejus malum est quam superbia minusque sanabile: unde etiam magis animi magnitudini siversatur.

Cap. VI.

De mediocritate que in honorum capidine consistit

In magno ergo honore, sicut dictum est, animi atitudo cernitur. Sed et alia virtus in honore occupata est. quæe eandem rationem ad animi excelsitatem habet.

<sup>\*</sup> Cap. 4. "Εσικε δὲ καὶ περὶ ταύτην είναι άρετή τις κτλ.

είναι τικάς, αὐτῆς περὶ τὰς μικρὰς οῦσης. ψυχία τῆς τοιαύτης ἀρετῆς διαφέρει, τῷ περὶ μεγαλογαλοπρέπεια διαφέρει τῆς ἔγευθεριότητος τῷ μεγαλοἔγευθεριότης πρὸς τὴν μεγαλοπρέπειαν. ὡς γὰρ ἡ μεἔγευθεριότης πρὸς τὴν μεγαλοπρέπειαν. ὡς γὰρ ἡ με-

σπερ γάρ έν λήψει καὶ δόσει χρημάτων μεσότης ἐστί, καὶ ὑπερδολή, καὶ ἔλλειψις, οὕτω καὶ ἐν τῆ ὀρέἔει τῆς τιμῆς ἔνι λαβεῖν μεσότητα, καὶ ὑπερδολήν, καὶ ἔλλειψιν. Ἔστι γάρ δυνατὸν ἐφίεσθαι τιμῆς πλέον ἢ δεῖ, καὶ ἔλαττον τοῦ δέοντος, καὶ πάλιν κατὰ τὸ δέον, καὶ ὡς ὁ ὀρθὸς ἀπαιτεῖ λόγος ψέγομεν γάρ καὶ ἐπαινοῦμεν πολλοὸς ἐπὶ τῆ τῆς \* τιμῆς ὀρέξει ὅθεν ὅῆἐκοινοῦτιο ἐμὲν ὡς δεῖ ταύτης ἐφίενται, οἱ δὲ οὐχ ὡς δεῖ· τούτων δὲ οἱ μὲν ὑπερδαίνουσι τὸ δέον, οἱ δὲ ἐλλείπουσι.

\*\* Καὶ γὰρ ψέγομεν τὸν φιλότιμον ὡς πλέον ἢ δεῖ τιμῆς ἐφιέμενον· ψέγομεν δὲ καὶ τὸν ἀφιλότιμον, ὡς μηδὲ ἐπὶ τοῖς καλοῖς ἐθέλοντα τιμᾶσθαι.

\*\*\* Ἐνίστε δέ καὶ τὸν φιλότιμον ἐπαινοῦμεν, ὡς άνδρώδη καὶ φιλόκαλον, τὸν δὲ ἀφιλότιμον ὡς μέτριον καί σώφρονα, ώς καί έν τοῖς πρώτοις εἴπομεν· γίνεται γάρ τοῦτο διά τὸ ἐοιχέναι τὰ ἄχρα τῆ μεσότητι, καὶ διά τὸ τὴν μεσότητα ἀνώνυμον εἶναι, καὶ διά τοῦτο όνομάζεσθαι άπὸ τῶν ἄχρων. Καὶ οὐὸἐν χωλύει τὴν μεσότητα φιλοτιμίαν δνομάζεσθαι ή άφιλοτιμίαν. Ό γάρ φιλότιμος καλ ό φιλοχρήματος πολλαχῶς δύναται γελεεθαι, εμες κας το φιγείν κατα μογγορό τδομοπό δύναται είναι έστι γάρ και υπέρ τὸ δέον φιλείν τι, χαὶ παρά τὸ δέον, χαὶ ὡς δεῖ. ὥστε χαὶ τὸ ἄνομα οὕτως αν έγειν, και λέγοιτο αν φιλοτοιούτος είκότως καί ό ώς δεῖ, χαὶ ὁ μὴ ώς δεῖ φιλῶν. ὥστε ὅταν τινὰ φιλότιμον δνομάζοντες ἐπαινῶμεν, νομίζομεν ὑπερδάλλειν μέν εν τῆ τῆς τιμῆς ὀρέξει, ἀλλ' οὐ τὸ δέον, ἄλλὰ τούς πολλούς. δταν δέ ψέγωμεν ο τόν φιλότιμον, τόν ύπερδάλλοντα τὸ δέον φιλότιμον δνομάζομεν. Όμοίως δέ καὶ ἐπὶ τοῦ ἀφιλοτίμου ἔγει.

\*\*\*\* Εστι τοίνου μεσότης έν τῆ μετρίας τιμῆς δρέξει, εἰ καὶ ἀνώνυμός ἐστιν ἐν οἶς γάρ ἐστιν ὑπερδολὴ καὶ ἔλλειψις, ἀνάγκη καὶ τὸ μέσον εἶναι ιῶστε ἐπεὶ ὀρέγονται τι ῦς καὶ πλέον τοῦ δέοντον καὶ ἔλαττον, ἀνάγκη καὶ τὴν μέσην ὅρεξιν εἶναι τὴν κατὰ τὸ δέον γινομένην, ἤτις ἐπαινεῖται.

φνώνυμός έστι. καθόσον καὶ ταύτης δὲ μᾶλλον, διότι τὰν πλος τὰν ἀκρώνιμας τοῦ καρλίνειν δοχεῖ. ἐπὶ ταύτης δὲ μᾶλλον, διότι τὰν ἀκλονιμίαν τοῖς ἀνόμαςται ἀκρών μετέχουσα τοῖς ὀνόμασιν αὐτῶν νομένη, ἀμφότερα δοχεῖ, καθόσον ἀμφοτέρων μετέμας δὲ τὴν φιλοτιμίαν καὶ τὴν ἀφιλοτιμίαν συγκριμία, πρὸς δὲ τὴν ἀκλονιμίαν καὶ τὴν ἀφιλοτιμίαν αὐτῶν τέρας δὲ τὴν φιλοτιμίαν καὶ τὴν ἀκλοτιμίαν συγκριμία, πρὸς δὲ τὴν φιλοτιμίαν καὶ τὸν ἀκλοτιμίαν συγκριμία, πρὸς τὸ ἀκρονιμία, πρὸς τὸ ἀκρονιμία, καὶ ἔστιν ἀκρονιμία, φιλοτιμία τοῦ ἐπερον , πρὸς τὸ τὰν καὶ ἔστιν ἀκρονιμία, φιλοτιμίαν διότι τὸ ἔτερον , πρὸς τὸ ἐπερον , πρὸς ἐπερον , πρὸς τὸ ἐπερον , πρὸς ἐπερον , πρὸς τὸ ἐπερον , πρὸς τὸ ἐπερον , πρὸς τὸ ἐπερον , περον , πρὸς τὸ ἐπερον , πρὸς τὰν , πρὸς τὰν ἐπερον , πρὸς τὰν ἐ

quam liberalitas ad magnificentiam: quemadmodum enim magnitudine a liberalitate differt magnificentia, quum in pecuniis et ipsa versetur, sic ab illa virtute differt animi magnitudo, quod in magnis posita est honoribus, quum illa tantum in parvis sita sit.

Nimirum ut in accipiendis et dandis pecuniis locum habent mediocritas, nimium et parum : ita etiam in expetendo honore tum mediocritatem tenere, tum in id quod aut nimium aut parum est incidere possumus. Nam et magis quam oportet, et minus quam decet, et rursus decenter atque ut recta ratio postulat honorem expetere possumus : siquidem multos ob honoris cupiditatem aut laudamus aut reprehendimus : unde apparet, alios decenter alios non decenter eum expetere : ex quibus quidam officiorum fines paulo longius proferunt, alii officio desunt.

Ambitiosum enim in eo reprehendimus, quod magis quam oportet honorem expetat; reprehendimus et honoris contemtorem, quod ne in rebus honestis quidem honore affici velit.

Interdum vero et ambitiosum laudamus, ut virum fortem et honestatis studiosum, honoris autem contemtorem tanquam modestum ac temperantem, ut etiam supra diximus: hoc enim ideo fit, quod extrema ad mediocritatis similitudinem accedunt, et quod mediocritas nomine vacat, ideoque ab extremis denominatur. Neque quidquam obstat, quominus vel ambitio vel honoris contemtus dicatur mediocritas. Multis enim modis dici potest aliquis honorem appetere aut pecuniam, quoniam omnino multis modis aliquid appetere dicimur . nam et plus minusve quam opertet, et quemadmodum oportet, aliquid appetere nobis licet; quare et nomen hominis aliquid appetentis ita se habet, meritoque rei alicujus studiosus esse perhibetur tam qui decenter quam qui non decenter appetit : quamobrem quoties hominem laudibus efferentes ambitiosum appellamus, non magis quam oportet, sed magis quam vulgus honorem expetere eum putamus : quum vere hunc ipsum vituperamus, eum qui magis quam oportet, honorem expetit, hoc nomine afficimus. Similiter et in honoris contemtore se res habet. Consistit igitur mediocritas in moderata honoris cupiditate, quamvis nomine vacet, quibus enim in rebus nimium et parum est, in lis mediocritatem quoque esse necesse est : itaque quoniam vel niagis quam oportet nonnulli honorem expetunt vel minus, necesse est moderatam quoque aliquam cupiditatem esse eamque officio convenientem, quæ laudatur.

Atque hæc virtus nomine caret: videtur autem, si cum ambitione comparetur, hoc est cum extremo, honoris contemtus, si cum honoris contemtu, amLitio: denique si cum utraque, id est, ambitione et honoris contemtione, comparetur, utrumque extremum, quatenus utriusque particeps est: quod in aliis etiam virtutibus fit. Semper enim quum ad extrema accedit medium, nominibus quoque eorum appellatur: nimirum quatenus recedit ab altero, eatenus ad alterum inclinare videtur: in hac vero magis, quia caret nomine.

<sup>\* &</sup>quot;Ωσπερ δὲ καὶ ἐν λήψει καὶ δόσει χρημάτων κτλ. — \*\* Τόν τε γὰρ φιλότιμον ψέγομεν κτλ. — \*\*\* "Εστι ε' ὅτε τὸν φιλότιμον ἐπαινοῦμεν κτλ. — \*\*\*\* 'Ανωνύμου δ' οὐσης τῆς μεσότητος κτλ. — \*\*\*\* 'Επαινεῖται γοῦν ἡ ἔξις αὐτη κτλ.

\* Διὰ τοῦτο δὲ οὐδὲ ἀντιχεῖσθαι δοχοῦσι τὰ ἄκρα μέσφ τινί, ἀλλὰ μᾶλλον ἀλλήλοις. ἡ γὰρ ἀφιλοτιμία

(Scripsi: \* ἐπὶ τῆ τῆς] cod. ἐπὶ τῆς. — » ψέγωμεν] cod. ψέγομεν. —)

## Κεφ. ζ'.

## Περὶ πραότητος.

\*\* 'Η δὲ πραότης περὶ τὰς ὀργάς ἐστι μεσότης. ἦς ἡ μὲν Επερδάλλουσα ἔξις ὀργιλότης καλεῖται ἡ δὲ ἐλλείπουσα, ἀνώνυμος. Τὸ μὲν οὖν πάθος, περὶ δ ἡ πραότης, ὀργή ἐστι τὰ δὲ κινοῦντα τὴν ὀργὴν πολλὰ καὶ διαφέροντα.

\*\*\* 'Ο μέν οὖν ὡς δεῖ, καὶ ὅτε δεῖ, καὶ ἐφ' οἶς δεῖ 
ὀργιζόμενος ἐπαινεῖται' δς δὴ ὁ πρᾶός ἐστι. Δοκεῖ γὰρ 
πρᾶος εἶναι ὁ ἀτάραχος καὶ μὴ ἀγόμενος ὑπὸ τοῦ πάθους, ἀλλ' αὐτὸς ἄγων τὸ πάθος, καθὼς ὁ ὀρθὸς προστάττει λόγος δοκεῖ δὲ μᾶλλον πρὸς τὴν ἔλλειψιν ἀποκλίνειν, καθόσον οὐ τιμωρητικός ἐστιν, ἀλλὰ μᾶλλον 
συγγνωμονικός.

\*\*\*\* Ή δὲ ἔλλειψις κακίζεται, είτε ἀοργησία καλεῖται, είτε ὅ, τι δήποτε· τὸ γὰρ ἐν οἶς δέον μὴ ὀργίζεσθαι καὶ περιορῷν προπηλακιζόμενον, καὶ ἑαυτόν, καὶ τοὺς οἰκείους, ἡλίθιον καὶ ἀνδραποδῶῦς.

του ἀγαθὸν εἴη, οὐ δύναται συστῆναι, ἀλλὰ κὰι ἐαυτὸ ἀπόλλυσι κὰν δλόκληρον ἢ, ἀφόρητον γίνεται.

\*\*\*\*\*\* Οἱ μέν οὖν ὀργίλοι ταχέως μὲν ὀργίζονται, καὶ οίς οδ δεί παύονται δέ ταχέως, δ και βέλτιστον έχουσι. τοῦτο δὲ πάσγουσιν, ὅτι οὐ κατέγουσι τὴν ὀργήν, οδδὲ χρύπτουσιν, άλλά έξάγονται καὶ ἀμύνονται εὐθὸς δι' ων έξεστιν, απολαπελοι θε ταχεως ριφ την οξητώτα παύονται εύθὺς τῆς ὀργῆς. Καθ' ὑπερβολήν δέ εἰσιν όξεις οι ακρόχολοι, και πρός παν δργίλοι, και έπι παντί δθεν και τὸ ὄνομα έχουσιν ἀπὸ τοῦ ἄκρου παρηγμένον. Οἱ δὲ πικροί, καὶ δυσδιάλυτοι, καὶ πολύν χρόνον δργίζονται\* οὐ γὰρ εὐθὺς φανεροῦσι τὸν θυμόν, άλλά κατέγοντες κρύπτουσι παύονται δε τοῦ θυμοῦ, έπειδάν άνταποδώσωσι \* κακά τοῖς λελυπηκόσιν. 'Η γάρ τιμωρία ήδονήν αὐτοῖς ἐμποιεῖ, καὶ διὰ τοῦτο τῆς λύπης ἀφίστησι τούτου δὲ μὴ γινομένου, τὸ βάοος έχουσι, καὶ περιφέρουσι τὴν ὀργήν. Διὰ γὰρ τὸ μή φανερούν την δργήν, οὐδὲ παραμυθίας παρά τῶν άνθρώπων τυγχάνουσιν, οὐδὲ παραχαλεῖ τις αὐτούς:

Quamobrem nec medio alicui opposita, sed inter se potius pugnare videntur extrema : nam honoris contemtus ambilioni videtur obstare.

## Cap. VII.

#### De lenitate.

Lenitas autem mediocritas est quæ in ira versitar: ad quam quæ nimia est proclivitas, es iracundia nominatur: at defectus nomen non habet. Perturbatio ero, in qua lenitas cernitur, ira est: quæ autem eam movent, multa sunt et varia.

Atque is quidem qui, quemadmedum et quo tempore oportet, et de quibus oportet, irascitur, laudari solet. quem lenem ac mansuetum appellamus. Videtur etim lenis esse cupiditatum expers, neque perturbatione incitari, sed ipse coercere cupiditatem, ut recta ratio pracipit: videtur enim potius ad defectum inclinare, quitenus nen ad ulciscendum proctivis, sed polius ad ignoscendum propensus est.

Defectus autem, sive lentitudo nominatur, sive quocunque nomine afficitur, vituperari solet : ubi enim succensere oportet, non irasei aliorumque tum in se tum in suos contumelias perpeti ac negligere, stultum est

At abundantia in omnibus rebus cernitur: quotice cnim non apte ad locum vel tempus, vel negotium, vel personam, vel alia eventa aliquis irascitur, modum excedit. Nec tamen semper qui modum excedit etiam in omni re nimius est: quod vix fieri potest: quia malum, nisi aliqua ex parte bonum sit, consistere non potest, sed sue vitio corrumpitur, et si integrum sit, intolerabile efficitur.

Atque iracundi quidem celeriter et quihus non oportet irascuntur : sed iidem irascendi finem cito faciumi, quod quidem in illis vel optimum est : atque hoc es propterea accidit, quia iram non cohibent, neque comprimunt, sed efferuntur, et que modo possunt, injuriam ulciscuntur : quod quum cito fecerunt, statim, quæ animi concitati celeritas est, irasci desinunt. Ultra modum autem vehementes sunt in iram pracipiles et ad omnia atque omnibus de causis iracundia inflammattur : unde et nomen a præcipitio derivatum habent. Al vero amari tum propemodum sunt implacabiles. [11] diu in ira perseverant : neque enim statim vultu praferunt et effundunt, sed cohibent et comprimum quam tum demum missam faciunt, quum injuriz 30ctores ulti fuerint. Nam vindicta voluptatem is affert. ideoque dolorem illum adimit : quod si assequi non jussint, onus sustinent et quasi iram circumferunt. Quuli enim iram in neminem evomant, neque solando neque

<sup>\* &#</sup>x27;Αντιχεῖσθαι δὲ ἐνταῦθα χτλ. — \*\* Cap. 5. πραότης δ΄ ἐστὶ μὲν μεσότης χτλ. — \*\*\* 'Ο μὲν οὖν ἐρ' οἷς δεῖ χεὶ οἷς δργιζώμενος χτλ. — \*\*\*\* 'Η δ' ἔλλειψις, εἴτ' ἀφργησία χτλ. — \*\*\*\*\* 'Η δ' ὑπερδολή χατὰ πάντα χτλ. — \*\*\*\*\*  $\frac{1}{2}$  μὲν οὖν ὀργίλοι χτλ.

δθεν καὶ κατέχουσιν αὐτήν, μέχρις ἀν αὐτή ὑφ' ἐαυτῆς διαλυθῆ, καὶ πεφθῆ' τοῦτο δὲ διὰ χρόνου γίνεται. Οἱ τοιοῦτοι δὲ καὶ ἑαυτοῖς εἰσιν ὁχληροί, καὶ τοῖς μάλιστα φίλοις. Οὖτοι δὴ καὶ χαλεποὶ καλοῦνται, οἵτινες χαλεπαίνουσιν ἐφ' οἷς οὐ δεῖ, καὶ ὅτε μὴ δεῖ; καὶ ὅσον οὐ δεῖ, καὶ πλεῖστον ὀργίζονται χρόνον, καὶ οὐ διαλλάττονται, εἰ μὴ ἀντιλυπήσουσι ε τοὺς λελυπηκότας. Οὖτοι δὲ καὶ συνοικῆσαι χαλεποί, καὶ βαρεῖς τοῖς ὁμοδιαίτοις. Ἡ μὲν οὖν μεσότης ἡ πραότης ἐστίν, ὑπερδολὴ δὲ ἡ ὀργιλότης, ἔλλειψις δὲ ἀναισθησία τις ἀν καλοῖτο, καὶ ἡλιθιότης, ἡ ἀοργησία.

\* Άμφοτέρων δὲ ἀντιχειμένων τῆ μεσότητι, μᾶλλον άντίχειται ή δργιλότης, ή ή άοργησία χειρον γάρ κακόν έστιν ή δργιλότης της αοργησίας, ότι μαλλον λίνεται, ξγαχιατοι λφό οι σορλητοι, και αι αποικώσαι δ μεν αδργητος ήδύς, δ δε δργίλος χαλεπός, καί φια τουτο Χειδον το κακον, το λαδ ψπεδον των ανθδηπων καί φιλάλληλον άναιρεῖ. Ότι μέν οὖν μεσότης τις τὸ ἀγαθὸν καὶ ἡ ἀρετή, τὰ δὲ παρ' έκάτερα ὑπερδολαὶ χαὶ ἐλλείψεις, χαχά, δῆλον· χαὶ εἴρηται ὅτι τὸ ώς δει δργισθηναι, και έφ' οίς δει, και ότε, τουτό έστι καὶ μεσότης. Μέχρι δὲ τίνος α δργιζόμενοι, καὶ ἐπὶ τίσι • τὰ δέοντα ποιήσομεν, καὶ τίς δ δέων τῆς ὀργῆς καιρός, καὶ δ τόπος, καὶ τὸ πρόσωπον, καὶ τὰ τοιαῦτα, οὐ δυνατόν ἐστι διορίσασθαι· τὰ γὰρ κατὰ μέρος καὶ τὰ καθ' ἔκαστα ἀόριστα, καθώς καὶ περὶ τάς άρχάς εξρηται και άλλοτε άλλα είτι τά προσήχοντα, χαὶ οὐδὲν τούτων ἐπὶ τοῦ αὐτοῦ ἔστηχε. Τοῦτο δὲ μόνον δυνατὸν εἰπεῖν, ὅτι ἡ μὲν μέση ἔξις ἐπαινετή, αί δε ύπερδολαί και έλλείψεις έπι παντός πάθους κακίζονται καλ αί μέν μικρόν άφιστάμεναι τοῦ μέσου ού πάνυ γίνονται φανεραί, καὶ διὰ τοῦτο οὐδὲ πάνυ ψέγονται, αί δὲ πλεῖστα, καὶ πλεῖστα δοκοῦσι, καὶ σφόδρα κακίζονται βθεν δῆλον, βτι τῆς μέσης έξεως ανθεκτέον.

(Scripsi: \* ἀνταποδώσωσι] cum cod. insolenter quidem, sed accommodate ad quædam recentiorum scriptorum exempla. Sic Theocritus Idyll. XXVII vs. 21 δειμαίνω μή δή σε κακωτέρω ἀνέρι δώση, quam lectionem etiam Valckenarius tuetur. Adde Joannis Evang. XVII, 2 ΐνα δώση.

- \* ἑαυτοῖς εἰσιν.] cod. ἐαυτοῖς εἰσιν. — ° ἀντιλυπήσουσι] cod. ἀντιλυπήσουσιν. — ⁴ μέχρι δὲ τίνος] cod. μέχρι δὲ τίνος. — ° ἐπὶ τίσι] cod. ἐπί τισιν.

- \* ἄλλα εἰσὶ] cod. ἄλλά εἰσι. —)

# Κεφ. η'.

Περί φιλίας, και των παρ' έκάτερα κακιών, δυσκολίας και κολακείας.

\*\* Αί μὲν οὖν περὶ τὴν ὀργὴν ἔξεις εἴρηνται. Εἰσὶ δὲ καὶ ἄλλαι ἔξεις ἐν ταῖς τῶν ἀνθρώπων χοινωνίαις ταῖς

hortando quisquam mortalium juvare eos potest: quapropter eam cohibent, dum ipsa sua sponte selvatur et concoquatur: hoc vero non fit nisi temporis pregressu. Quin etiam hoc hominum genus cum sibi ipsi, tum amicissimis molestum est. Hi porro difficiles et savi vocantur, qui ob quas causas non debent, et quando non debent et gravius quam debent, irascuntur, ac diutissime succensent, neque unquam reconciliantur, nisi injuriarum auctores ulti sint. Atque hi quidem difficiles sunt in convictores et graves contubernalibus. Mediocritas igitur lenitas est, abundantia iracundia, defectus vero stupor quidam, aut stoliditas possit vocari, aut lentitudo.

Quum autem utraque res mediocritati opposita sit, magis tamen iracundia quam lentitudo ei opposita est, siquidem pejus malum iracundia est, quam lentitudo, quia sæpius locum habet : quippe paucissimi sunt illi quos lentos dicimus: deinde quod homo lentus jucundus comes, at irucundus difficilis esse solet, ideo pejus malum est : quidquid enim in homine mansueti est aut amoris mutui, tollit iracundia. Jam vero mediocritatem quandam bonum esse et virtutem, quæ vere utrimque sunt, abundantiam ac defectum, mala esse, manifestum est : ac supra jam diximus, mediocritatem in hoc versari, ut quemadmodum oportet, et quas ob causas oportet, et quando oportet, irascamur. Quam diu vero et quibus de causis decenter irascendum sit, quæ item justa sit iræ occasio, et locus, et persona, et alia ejus generis, definiri non potest : quippe particularia et singula indefinita sunt, ut etiam in principio diximus : nimirum alia alio tempore apta sunt, nec quidquam horum fixum ac stabile est. Hoc tantum dicere possumus, medium habitum laudabilem videri, sed abundantiam ac defectum in omni perturbatione, id est nimium et parum, vituperari; quæ si non longe absunt a medio, non valde oculos in se convertunt ideoque leviter reprehenduntur; si longissime absunt, longissime ctiam abesse videntur, atque idcirco acerrime increpantur : unde apparet, medium habitum constanter servandum esse.

## Cap. VIII.

De amicitia vitiisque quæ cingunt eam, morositate videlicet et adulatione.

Atque eos quidem, qui in ira versantur, habitus jam tractavimus. Sunt vero et alii habitus in hominum inter

<sup>\*</sup> Τη πραστητι δὲ μάλλον την ὑπερδολην ἀντιτίθεμεν κτλ. — \*\* Cap. 6. ἐν δὲ ταῖς ὁμιλίαις καὶ τῷ συζην κτλ.

πρός ἀλλήλους αΐτινες ἐν λόγοις και ἐν πράγμασι γίνονται περὶ ταύτας τοίνυν τὰς κοινωνίας δυνατὸν ἐπαινεῖσθαί τινα καὶ ψέγεσθαι. Ἐπεὶ δὲ ἡ μὲν μεσότης ἐπαινετόν, ψεκτὸν δὲ αἱ ὑπερβολαὶ καὶ ἐλλείψεις, φανερὸν ὅτι ἐν ταῖς κοινωνίαις ταύταις ὑπερβολὴ καὶ ἔλλειψίς ἐστι καὶ μεσότης οἱ μὲν γὰρ ἄλυποι παντάπασι βούλονται είναι τοῖς ἐντυγχάνουσι, καὶ πάντα ἐπαινοῦσι, καὶ πάσιν ἀρέσκεσθαι βούλονται δοκεῖν, καὶ οὐδενὶ περὶ οὐδενὸς ἀντιλέγουσιν.

\* Οἱ δὲ ἐκ διαμέτρου τούτοις ἔχουσι, καὶ πάντας λυποῦσι, καὶ πάντα ψέγουσι, καὶ οὐδὲν αὐτοῖς τῶν γινομένων ἀρέσκει, καὶ πᾶσι περὶ παντὸς ἀντιλέγουσιν.

\*\* Οὖτοι δὴ ἄμφω κακίζονται. Ἐπαινεῖται δὲ ό κατὰ τὸ δέον ταῦτα ποιῶν. καὶ ἀ μέν δεῖ ψέγων, ἀ δὲ δεῖ έπαινών, καὶ άρεσκόμενος οἶς άρέσκεσθαι δεῖ. Καλεῖται τοίνυν ό μέν πάντα έπαινῶν ἄρεσχός τις \* χαὶ χόλαξ. ο δε πασιν επιτιμών, δύσχολος. ο δε το γινόπενον σώζων περί ἄμφω, φίλος αν καλοίτο. ξοικε γάρ το κατ' αὐτον φιλία. δνομα γάρ ίδιον τῆς τοιαύτης μεσότητος οὐκ ἔστιν, ἀλλά ἀπό τοῦ όμοίου καλεῖται. 'Η γάρ τοιαύτη έξις τὸ στέργειν προσλαδοῦσα, φιλία ἐστί· διαφέρει γὰρ τῆς φιλίας, ὅτι ἄνευ τῆς στοργῆς γίνεται. Οὐ γάρ διά τὸ στέργειν ή έχθαίρειν ἀποδέχεται τὰ λεγόμενα καὶ πραττόμενα, ἢ ψέγει, ἀλλ' άπλως του άγαθου ένεκα, και ότι τοιαύτην έλαδεν έξιν διμοίως γάρ διάχειται πρός τε τούς γνωρίμους χαλ τους αγνώτας, και πρός τους συνήθεις και ασυνήθεις χατά ταύτην την έξιν. Έπαινεῖ γάρ ἀεὶ χαὶ ψέγει & <del>δεί και όσον</del> δεί· πλην ούχ δμοίως παντάπασιν, έν οίς γάρ δει λυπείν ούχ όμοίως λυπήσει τούς γνωρίμους, και τους άγνῶτας, και τους συνήθεις και άσυνήθεις. όμοίως δέ καὶ ἐπὶ τῆς ήδονῆς, οὐ γάρ τὰ αὐτὰ άρμόζει· και διά τοῦτο πρός το άγαθον ἀποδλέπων ἀελ καί τὸ συμφέρον, ὁ σπουδαῖος καί λύπην ποιήσει καί ήδονήν τοῖς ἐντυγχάνουσιν.

\*\*\* Εστι γάρ τοιαύτη έξις περὶ ήδονάς καὶ λύπας τὰς ἐν ταῖς ὁμιλίαις γινομένας. Καὶ ὅσαι μὲν ήδοναὶ οὐ πρὸς τὸ ἀγαθὸν ἀποδλέπουσι, μα ταύταις οὐ συνησθήσεται τοῖς ἐντυγχάνουσιν, ἀλλὰ μᾶλλον ήδομένοις δυσχερανεῖ· καὶ προαιρήσεται λυπηρὸς ὀφθῆναι μᾶλλον ἡ ἡδον ἡ αἰσχύνην φέρη καὶ βλάδην τῷ ποιοῦντι μεγάλην τότε γὰρ αἰρήσεται μᾶλλον λυπῆσαι, καὶ αἰσχῦναι μικρόν, καὶ τῆς μείζονος ἀπαλλάξαι λύπης καὶ αἰσχύνης, ἡ μικρὸν εὐφράναντα διὰ τοῦ συνησθῆναι, τῆ μείζονι λύπη περιδαλεῖν. Οὐχ ὁμοίως δὲ ὁμιλήσει τοῖς ἐν ἀξιώμασι καὶ τοῖς τυχοῦσιν, ἀλλ' ἐκάστφ ἀποδώσει τὸ πρέπον, καὶ κατὰ τὰς ἄλλας δὲ διαφορὰς τῶν ἐντυγανόντων καὶ αὐτὸς διαφέρουσαν τὴν ὁμιλίαν ποιήσεται, καὶ ἐπαινέσει ὡς δεῖ ἔκαστον, καὶ ἐπιτιμήσει

se consortione et congressu, qui in sermonibus et ladis cernuntur: in his ergo aut laudamus aut reprehendimus aliquem. Quum autem laudari mediocritas, abudantia vero ac defectus, sive nimium et parum, vilupe rari debeant, manifestum est, in hac etiam vila socitate tum nimium esse tum parum, tum mediocritaten: alii enim iis quibuscum quotidie congrediuntur minime molesti esse volunt, atque idcirco omnia laudant omniumque sententias probare videri volunt, neque unquam ab aliis dissentiunt.

Alii directe cum his pugnant, qui molesti sunt omoibus, omnia vituperant, neque quidquam corum que fiunt approbantes de qualibet re cum omnibus conterdunt.

Hi ambo utique vituperantur. Ac laudatur quiden qui decenter hæc facit, hoc est, qui vituperabilia vituperat et laudabilia laudat, iis denique, quibus astipulari debet, astipulatur. Atque is quidem qui omnia laudat blandus et adulator dicitur : qui vero cuncta reprehendit, morosus: qui denique ad rem quæ geritur judicime accommodat, ita ut in utroque genere neque landando neque reprehendendo peccet, amicus appelletur: videlur autem virtus ipsius amicitia esse : nam tali mediocritali nomen non est impositum, sed a simili denomnaku Quippe hujusmodi habitus, quum amandi affectum assumpserit, fit amicitia : eo enim differt ab amicita, quod amoris affectu caret. Nec enim quia aut amat aut odit ea quæ dicuntur et fiunt, approbat aut improbat, sed simpliciter honesti causa, et quia tale sibi ingenium induit : nimirum eodem modo erga notos et ignotos se habet, erga familiares et alienos, quod ad hunc habitum attinet. Nam, quantum oportet, et laudabilia semper laudat et vituperabilia vituperat : sed non plane coden modo, neque enim ubi sieri hoc necesse erit, molestia seque notos afficiet atque ignotos, item familiares el alienos : similiterque in voluptate erit, neque enim esdem conveniunt : ideoque honestatis semper et utilitatis ratione habita vir bonus eos, quibuscum vivit, vel me lestia afficiet, vel delectabit.

Etenim talis habitus in voluptatibus ac molestiis vesatur, quæ ex sermonibus et cætibus hominum capiuntur. Quare quæcunque voluptates ad honestaten nos spectant, iis non fruetur cum hominibus quibus familiariter utitur, sed potius succensebit iis, si talibus rebus delectantur: et honestatis causa molestus quam jucundus videri malet: maxime si voluptas facientibus dedecori aut magno damno sit: tum enim malet parva aliquem molestia afficere aut ignominia, ut eum majori molestia et ignominia liberet, quam gaudio communiter percepto paulum exhilaratum majori postmodum molestia implicare. Non eodem autem modo conversabitur et loquetur cum viris dignitate aliqua præditis et cum plebe, sed suum cuique tribuet decorum, ac pro divesitate hominum forte fortuna oblatorum et ipse diver-

<sup>\*</sup> ΟΙ δ' ἐξ ἐναντίας τούτοις κτλ. — \*\* "Οτι μὲν οῦν αὶ εἰρημέναι ἔξεις κτλ. — \*\*\* Καθόλου μὲν οῦν εἰρηται, ἔπ ὡς ἐἰ ὑμιλήσει, κτλ.

δικοίως εφ' οίς δεί, και ότε δεί το μέν συνηδύνειν μάλιστα ζητών, καὶ τοῦτο καὶ καθ' έαυτὸ αξρούμενος, τὸ δέ λυπεῖν έλάχιστα καὶ μετρίως, καὶ οὐ δι' έαυτό, άλλα του συμφέροντος ένεκα. Καλ γαρ καλ ότε λυπεί, ένεκά τινος μεγάλης ήδονης, μετρίως λυπεί, το φορτιχὸν ἀεὶ εὐλαδούμενος. Ὁ μέν οὖν περὶ τὰς ἐν ταῖς δμιλίαις ήδονας και λύπας μέσος τοιοῦτος οὐκ ὢνόμασται δὲ ἰδίω ὀνόματι, άλλὰ φίλος καλεῖται διὰ τήν πρός την φιλίαν δμοιότητα, καθώς είρηται.

\* Τῶν δὲ παρ' ἐκάτερα ὁ μὲν ὑπερδάλλων, εἰ μὲν οὐδενὸς ἔνεχα πάντα ἐπαινών καὶ πᾶσιν ἀρεσκόμενος τὸ ήδὺς εἶναι μόνον ζητεῖ, ἄρεσκος καλεῖται εἰ δὲ όπως ωφέλεια τις αθτῷ γένηται εἰς χρήματα, ή όσα

διά χρημάτων, χόλαξ.

\* Ο δὲ ἐλλείπων, δύσχολος χαὶ δύσερις, δς πᾶσι δυσχεραίνει, και πάσιν επιτιμά.

\*\*\* "Οτι δὲ χαὶ ἐνταῦθα ἡ μεσότης δν εἴρηται τρόπον ανώνυμός έστιν, οὐ δοχεῖ μέσω τινὶ αντιχεῖσθαι τὰ άχρα, άλλα άλληλοις.

(Scripsi : \* άρεσχός τις ] cod. άρέσχός τις. — b ε ποδλέπουσι, ταύταις ] cod. αποδλέπουσιν, ταύτας. )

## Κεφ. θ'.

Περὶ άληθείας καὶ τῶν παρ' έκάτερα κακιῶν.

\*\*\*\* Περὶ ταύτας δὲ τὰς πρὸς ἀνθρώπους ὁμιλίας καὶ **Ετεραι γίνονται έξεις. Ἡ γὰρ πρὸς ἀλλήλους τῶν ἀν**θρώπων δμιλία διπλη έστιν. ή γάρ περί των λόγων ή των έργων του συντυγχάνοντος γίνεται, ή έκάστου περί τῶν ξαυτοῦ. και περί μέν την πρώτην αι είρηιλέναι γίνονται έξεις, περί δε την δευτέραν άλλαι ή γάρ ψεύδεταί τις περί έαυτοῦ λέγων καὶ τῶν ἰδίων έργων, ή άληθεύει και εί ψεύδεται, ή έλάττω λέγει τῶν ὄντων, ἢ μείζω· εἰ μέν οὖν ἀληθεύει, καὶ οὖτε μείζω λέγει τῶν ὄντων, οὐτε ἐλάττω, ἡ τοιαύτη ἔξις άλήθεια χαλεϊται, χαὶ ὁ ἔχων άληθευτιχός.

\*\*\*\*\* Εἰρωνεία δὲ καὶ ἀλαζονεία καὶ τῶν ἄλλων τῶν τοιούτων έχαστα ἐπιτηδεύονται μέν παρ' ἐνίων καὶ τινός ένεχα οίον, δόξης ή πλούτου ή άλλου τινός τῶν τοιούτων εδρίσχονται δὲ παρά τισι χαὶ οὐδενός ένεχα. Καί τινες έλάττω περί έαυτῶν λέγουσιν ών είσιν άξιοι, καὶ αὖθις ἔτεροι μείζω• οὐχ ὅτι βούλονται ούτω δοχείν, άλλ' ότι έαυτούς άγνοοῦσι, τοῦτο δὲ ἐλάχιστα συμβαίνει. 'Ως γὰρ ἐπιπολύ, ἔάν τις οὐδενὸς ένεκα λέγη ή πράττη, οδός έστι, τοιαῦτα καλ λέγει και πράττει και ούτω ζη. Έπει τοίνυν το μέν ψεῦδος ψεχτόν ἐστι χαθ' ἐαυτό, ἡ δὲ ἀλήθεια ἐπαινετόν, διά τοῦτο μεσότης μέν χάνταῦθα \* τὸ ἐπαινετόν, ή άλήθεια υπερδολή δε και έλλειψις τά ψεκτά, τά ψεύδη ξηλονότι. "Ων ή μέν άλαζονεία ύπερδάλλει, ή

sum cum iis commercium et sermonem habebit, singulosque tum laudibus efferet quemadmodum oportet, tum simili ratione reprehendet in quibus oportet et quando oportet : qua in re communem delectationem maxime spectabit, eamque per se sequetur atque eliget. offensionem vero minime aut medice afferet, nec per se, sed utilitatis causa. Nam et quum molestia aliquem afficiet, magnæ alicujus voluptatis causa leviter offendet, omni semper arrogantia vitata. Talis igitur medius est, qui in vitæ socialis jucunditatibus et molestiis cernitur: qui quidem proprio nomine non appellatur, sed propter illam quæ ei cum amicitia est similitudinem, ut diximus, amicus vocatur.

Eorum vero qui utrinque sunt, is quidem qui modum excedit, si sine causa omnia laudans omnibusque astipulans solam jucunditatem consectatur, blandus dicitur: sin autem id facit, ut aliquam ex eo utilitatem capiat, quæ vel in pecunia vel in iis rebus quæ pecunia æstimantur posita sit, adulator. Qui autem modum deserit, morosus ac litigiosus nominatur, qui omnibus offenditur

et omnia reprehendit.

Quia vero et hic, quemadmodum dictum est, nomen non habet mediocritas, non videntur extrema medie cuidam opposita esse, sed inter se pugnare.

#### Cap. IX.

De veritate et quæ utrinque eam cingunt vitiis.

In hac autem hominum societate etiam alii vertuntur habitus. Duplex enim hominum inter se consortionis ratio est : altera quæ ad ejus quocum versamur dicta factaque spectat, altera quæ ad suas cujusque res refertur: atque ad illam quidem duo superiores pertinent habitus, ad hanc alii : aut enim mentitur aliquis, qui de se suisque actionibus loquitur, aut verum dicit : quodei mentitur, aut minera re ipsa dicit, aut majora : si ergo vera, hoc est, nec majora re ipsa nec minora dicit, talis habitus veritas vocatur, et qui eo præditus est verax appellatur.

Jam vero dissimulatio et arrogantia atque id genus alia a quibusdam ob aliquam rem, exempli gratia, gloriam aut opes aut quæ sunt reliqua hujusmodi, sumuntur : in aliis vero nulla prorsus de causa insunt. Alii ergo minora quam merentur de se prædicant, alii rursus majora: non quod ita velint videri, sed quia se ipsos ignorant, quod rarissime accidit.

Plerumque enim, qualis quisque est, si nullius rei gratia dicat aliquid aut faciat, talia quoque et loquitur et agit, atque ita vivit. Quum igitur mendacium per se reprehendendum sit, veritas autem laude digna, idcirco hic quoque res laudabilis judicatur mediocritas, quæ quidem veritas est : at nimium et parum vituperabilia sunt, nempe mendacia. Ex quibus arrogantia quidem modum excedit, dissimulatio autem modum dese-

<sup>\*</sup> Τοῦ δὲ συνηδύνοντος κτλ. — \*\* 'Ο δὲ πᾶσι δυσχεραίνων κτλ. — \*\*\* 'Αντικεῖσθαι δὲ φαίνεται κτλ. — \*\*\*\* Cap. 7. ἐπερὶ τὰ αὐτὰ δ σχεδόν ἐστι καὶ ἡ τῆς ἀλαζονείας μεσότης κτλ. — \*\*\*\*\* Δοκεῖ δὴ ὁ μὲν ἀλαζών κτλ.

δὲ εἰρωνεία ελλείπει. Ἐροῦμεν δὲ περὶ ἐκατέρου ἀκριδέστερον· πρότερον δὲ περὶ τοῦ μέσου ἐροῦμεν.

\* "Εστι τοίνυν άληθευτικός, ούχ ό άληθεύων έν ταϊς συμφωνίαις καλ άλλοις τοιούτοις, όσα ελς δικαιοσύνην ή άδιχίαν συντείνει τοῦτο γάρ άλλης ἐστὶν ἀρετῆς. άλλ' όστις άνευ ανάγχης, η νομίμου, η διχαίου, η άλλου τινός πολιτικοῦ ἀγαθοῦ, καὶ ἐν λόγῳ καὶ ἐν βίῳ άληθεύει, διά μόνον τὸ ἔχειν ἔξιν τῆς τοιαύτης ἀρετῆς, και του άγαθου ένεκα. και τοιαύτα περι έαυτου λέγει και τοιούτος τοις άλλοις έθέλει δοκείν, οίος κατά άλήθειάν έστιν. Οδτος δέ και έπιεικής αν είη. Οι γάρ φιλαλήθεις και εν οξς ούκ έστιν ανάγκη, πολλῷ μᾶλλον έν οξς άληθεύειν ανάγκη διά το πολιτικόν άγαθόν δς γάρ εὐλαδεῖται τὸ ψεῦδος χαθ' έαυτό, διότι χαχόν, όταν και αισχρόν το αὐτο γένηται, και οὐ μόνον ή κακόν, άλλά και τοις άλλοις δυκή τοιούτον, πώς οὐ φεύξεται πάση δυνάμει; Ο μέν οὖν άληθευτικός τοιούτος, και έστιν έπαινετός, το κακόν και αίσχρον εύλαδούμενος. ός εί δεήσει παρεχχλίναι του μέσου, πρός την έλλειψιν, οὐ πρός την ὑπερδολήν νεύσει. τοῦτο γάρ έμμελέστερον δοχεί θατέρου διά τὸ τάς ύπερδολάς έπαχθείς είναι.

οίου, η δαα εἰς ἀργύριον ἔρχεται, ἀσχημονέστερος.

η τιμής, οὐ λίαν ψεχτὸς ὁ ἀλαζών, εἰ μὲν οὐδενὸς ἔνεχα προσποιεῖται, φαῦλος μὲν ἔοιχεν εἶναι· οὐ γὰρ ἔνεχα προσποιεῖται, εἰ μὲν δόξης μενος χαὶ λόγοις καὶ ἔργοις. Οὖ τος δή, εἰ μὲν οὐδενὸς μενος καὶ λόγοις καὶ ἐκτας τὰ ἀκλον ἡ τιμής, οὐ λάρ ἐνεχα προσποιεῖται, εἰ μὲν οὐδενὸς ἔνεχα προσποιεῖται, εἰ μὲν οὐδενὸς ἔνεχα προσποιεῖται, εἰ μὲν οὐδενὸς καὶ καὶ τος καὶ

\*\*\* Οδ γάρ έστιν εν τῆ δυνάμει τοῦ ἀλαζόνος ἡ ἀλαζονεία: εἰ γὰρ οὕτως εἶχεν, οὐκ ἀν ἦν ψεκτόν· οὐ γὰρ ἂν ἦν τῶν έκουσίων καὶ ἐφ' ἡμῖν' ἀλλ' ἐν τῆ προαιρέσει ἐστί. Καὶ διὰ τοῦτο καὶ αἰσχρόν ἐστι, καὶ ψέγεται: ἔξις γάρ τίς ἐστιν ἡ ἀλαζονεία· καὶ κατά τινα ἔξιν ὁ ἀλαζὼν γίνεται, ὥσπερ καὶ ὁ ψεύστης, δς οὐ δόξης ἔνεκα ἢ χρημάτων προσποιεῖται, ἀλλ' αὐτοῦ τοῦ ψεύδους ἕνεκα μόνον.

\*\*\*\* Οἱ μὲν οὖν δόξης ἔνεκα ἀλαζονευόμενοι τοιαῦτα προσποιοῦνται, ὅθεν ἔπαινος ἀκολουθεῖ ἢ εὐδαιμονισμός οἱ δὲ κέρδους ἔνεκα ἀλαζονευόμενοι ἐκεῖνα προσποιοῦνται, ὅσα τοὺς πέλας ὡφελοῦσιν οἶον ἰατρικὴν ἢ μαντείαν. Προσποιοῦνται γὰρ ἰατροί τινες εἶναι, ἢ μάντεις σοφοί, ἵνα δόξαντες ὡφελιμοι εἶναι τοῖς κεχρημένοις παρακερδαίνωσι τὰ ἐκείνων. Τοιοῦτος μὲν οὖν ὁ ἀλαζών.

\*\*\*\*\* Είρων δέ έστιν ό τὰ ἐλάττω τῶν όντων προσποιούμενος. Οὖτος δὴ χαριέστερος τοῦ ἀλαζόνος δοχεῖ· οὐ γὰρ χερδους ἔνεχα προσποιεῖται, ἀλλὰ φεύγων τὸ ὀγχηρὸν καὶ τὸ μέγα εἶναι δοχοῦν. Ος μὲν οὖν εἰρωνευόμενος τὰ ἔνδοξα ἀπαρνεῖται, ὥσπερ χαὶ Σωχράτης ἐποίει, rit. Sed accuratius de utraque re disputabimus : atte vero de mediocritate .agemus.

Veracem igitur intelligimus, non eum qui in packet conventis aliisque id genus, que ad justitiam aut inistitiam pertinent, verum dicit : hoc enim alius virtui: est; sed qui sine necessitate, sine lege, nullo denime juris aut alio civili vinculo astrictus, tum in oratice tum in vita nunquam a veritate deflectit, idque propigea tantum, quod hujusmodi virtutis habitu praditu est, et honestatis causa : sed et talia de se prædicat, ilisque videri vult aliis, qualis est revera. Hic autos etiam vir bonus fuerit. Nam qui ubi nihil necesse es veritatem amant, multo magis ubi bonum civie reitatis amorem postulat, tales sunt futuri : qui enim : mendacio per se, quia vitium est, abhorret, quomodo si accedat dedecus, neque tantum sit tale, set alis etiam videatur, non omni modo hoc vitabit? Ac talis quidem est verax, qui quum vitium et dedecus fugial merito laudatur : et ita quidem , ut si recedendum fuerit a mediocritate ad defectum quam ad id quod nimus est propensior futurus sit : hoc enim concinnius vide tur altero, quia omne nimium grave et molesium est.

Arrogans vero, qui majora re ipsa simulare dictis et factis solet. Atque hic quidem, si nullius rei causa il faciat, improbus judicatur: alioqui non gauderei merdacio: et tamen vanus potius videtur, quam malus: quodsi rei alicujus causa arrogans simulet, si id vi glorias vel honoris causa faciat, non est valde vituperandus: at qui ob pecuniam aut alias res qua pecunia loco sunt, hoc faciat, turpior habetur.

Neque enim arrogantis vi ac potestate arrogantia sititur: nam si res ita se haberet, vituperanda nos esset propterea quod ad ea, quæ voluntaria atque in nosira potestate sita sunt, non pertineret: sed e consilio et vita instituto pendet. Quapropter et fæda est et vituperatur; est enim habitus quidam arrogantia, et ex habitu alquis arrogans fit, haud secus atque mendax, qui nec glora nec pecuniarum causa, sed solius mendacii gratia simi-

Qui ergo gloriæ causa falsa de se prædicant, illi es simulare solent, propter quæ aut laudari aut besti prædicari pessint: qui vero lucri causa id faciunt, ea sibi attribuunt, quibus prodesse aliis queant exempli gratia medicinam aut divinationem. Medicos enim aut hariolos peritos se esse simulant, ut postquam visi fuerint profuisse iis, qui ipsorum auxilio usi sint, illorum opes injuste lucrentur. Talis ergo est arrogans.

Dissimulator vero is est, qui re ipsa minora simulat. Hic profecto arrogante venustior videtur: neque enim lucri causa simulat, sed quia omne quod elatum magnumque videtur esse, vitare studet. Qui igitur dissimulatione utitur ita, ut gloriosa omnia de se nega,

<sup>\*</sup> Οὐ γὰρ περὶ τοῦ ἐν ταῖς ὁμολογίαις ἀληθεύοντος λέγομεν χτλ. — \*\*  $^*$ Ο δὲ μείζω τῶν ὑπαρχύντων προσποιούντας χτλ. — \*\*\* Οἱ μὲν οὖν δόξης χάριν ἀλαζονευόμενοι χτλ. — \*\*\*\* Οἱ μὲν οὖν δόξης χάριν ἀλαζονευόμενοι χτλ. — \*\*\*\* Οἱ μὲν οὖν δόξης χάριν ἀλαζονευόμενοι χτλ. — \*\*\*\*\* Οἱ μὲν οὖν δόξης χάριν ἀλαζονευόμενοι χτλ. — \*\*\*\*\* Οἱ μὲν οὖν δόξης χάριν ἀλαζονευόμενοι χτλ.

ἐστιν ἐχ τῶν εἰρημένων.

(Scripsi : \* κάνταῦθα] cod. κάνταῦθα, — \* τινὸς] cod. τίνος. —)

# Κεφ. ι'.

Περὶ εὐτραπελίας καὶ τῶν παρ' ἐκάτερα κακιῶν.

\* Έπεὶ δέ ἐστιν ἄνεσίς τις καὶ ἀνάπαυσις ἐν τῷ βίῳ, καὶ ἐν ταύτη τῆ ἀνέσει ἐστί τις διαγωγή μετὰ παιδιᾶς, δοκεῖ καὶ ἐνταῦθα εἶναί τις δμιλία ἀγαθή καὶ ἐμμελής, καὶ λέγειν οἶα δεῖ καὶ ὡς δεῖ τὸν ἀναπαύσεως δεόμενον ὁμοίως δὲ καὶ οἶα δεῖ ἀκούειν, καὶ ὡς δεῖ, καὶ ὅτε δεῖ. Διαφέρει γὰρ τὸ τοιαῦτα λέγειν τοῦ τοιούτων ἀκούειν. ὅθεν δῆλον, ὅτι ἔστι καὶ ἐν ταύτη τῆ ὁμιλία καὶ ὑπερδολή, καὶ ἔλλειψις, καὶ μεσότης.

\*\* 'Η μέν οὖν ύπερδολή βωμολοχία καλεῖται, καὶ οἱ ἔχοντες βωμολόχοι καὶ φορτικοί· οἱ τῷ γελοίῳ ὑπερδάλλουσι, καὶ μᾶλλον ζητοῦσι τὸ γέλωτα ποιῆσαι, ἢ
τὸ λέγειν εὐσχήμονα, καὶ μὴ λυπεῖν τὸν σκωπτόμε-

\*\*\* Ελλειψις δὲ σκληρότης καὶ ἄγριότης, καὶ οἱ ἔχοντες ἄγριοι καὶ σκληροί· οἴτινες οὐτε αὐτοὶ γελοῖον οὐδὲν λέγουσι, καὶ τοὺς λέγοντας δυσχεραίνουσι καὶ μισοῦσιν.

\*\*\*\* Ή δὲ μεσότης εὐτραπελία, καὶ οἱ ἔχοντες εὐτράπελοι, οἶον εὐτροποι καὶ γὰρ τοῦ ἤθους εἶναι δοκοῦσι \* τοιαῦται κινήσεις· οὕτοι δέ εἰσιν οἱ παίζοντες εἰμελῶς, καὶ ὡς δεῖ, καὶ ὅτε. \* Ὠσπερ γὰρ αἱ κινήσεις τὰ σώματα χαρακτηρίζουσιν, οἶον, πῦρ μὲν ἡ εἰς τὸ ἀνω κίνησις, καὶ πᾶν κοῦφον, βαρὺ δὲ ἡ εἰς τὸ μέσον, καὶ ἐπὶ τῶν ἄλλων ὁμοίως, οὕτω καὶ ἀπὸ τῶν εἔςω καὶ φαινομένων τοῦ ἀνθρώπου κινήσεων αἱ ἔξεις τῆς ψυχῆς φαίνονται καὶ τὰ ἤθη. \* Ἐπεὶ δὲ οἱ μὲν τῆς ψυχῆς φαίνονται, πλεῖστοι δέ εἰσιν οἱ γαίροντες παιδιὰ καὶ σκώμμασι, καὶ τὸ γελοῖον ἀγαθὸν ἀκεῖ μᾶλλον, ἡ τὸ σκυθρωπόν· διὰ τοῦτο οἱ βωμολόσεὶ εὐτράπελοι λέγονται, ὡς χαρίεντες καὶ ἡδεῖς· ὅτι

quemadmodum et Socrates faciebat, elegans videtur ac venustus; at qui non solum magna et gloriosa, sed etiam parva infitiatur, et quæ aperte potest, supra vires suas esse simulat, is delicatus veterator appellatur et contemtu dignus est. Interdum vero ales homines propterea etiam arrogantes vocantur: qualiter in vestimentis olim Lacedæmonii faciebant: nam sibi aut nimium assumere aut parum tribuere de seque omnia detrahere, arrogantis est. Qui autem intra modum dissimulatione utuntur, eaque dissimulant quæ non admodum vilia neque in promptu sunt posita, ii politi homines videntur. Atque hoc modo quum et dissimulator veraci opponatur et arrogans, magis tamen quam dissimulator opponitur arrogans: pejus enim malum, ut apparet ex iis quæ diximus, est arrogantia.

## Cap. X.

De urbanitate et quæ utrinque cam cingunt vitiis.

Quum autem remissio quædam et quies in vita sit, et in hac ipsa remissione aliquod tempus cum ludo et joco ponatur, hic quoque videtur conversatio quædam honesta et concinna in eo versari, ut qui indiget quiete cum talia dicat, qualia et quemadmodum dici debent, turn etiam qualia, quemadmodum et quum audienda sunt, audiat. Est enim aliud talia dicere et talia audire: unde apparet, in hac quoque conversatione nimium esse et parum et mediocritatem.

Et nimium quidem, quod in ea re est, scurrilitas vocatur, quique sic peccant scurræ atque importuni habentur: qui risu movendo modum excedunt, magisque id student, ut risum moveant, quam ut honeste loquantur, neve eum quem cavillantur, dolore afficiant.

Contra quod in eo genere parum est, asperitas et rusticitas nominantur, quique sic peccant, asperi et rustiti dicuntur: qui neque ipsi quidquam joculare proferunt, et jocantes aversantur atque oderunt.

At mediocritas urbanitas est, quique in eo genero excellunt, tanquam bene morati, urbani appellantur: morum enim tales videntur esse motus: hi autem sunt qui concinne et quemadmodum et quum oportet jocantur. Sicut enim motibus suis corpora distinguuntur, verbi causa, ignis et quidquid leve est motu sursum ascendente, grave contra motu medium petente. eodemque modo in cæteris, ita etiam ex illis externis et conspicuis hominum motibus quis animorum habitus et quales mores sint, intelligitur. Quum vero rarissimi sint illi quos asperos diximus, plurimi contra quos joci delectant et festivitas, qnumque melior scurrilis habitus videatur quam austeritas, fit ut scurræ quoque urbani vocentur, quia festivi et jucundi judicantur: plurimum

<sup>\*</sup> Cap. 8. ούσης δὲ καὶ ἀναπαύσεως ἐν τῷ βίφ κτλ. — \*\* Οἱ μὲν οὖν τῷ γελοίφ ὑπερδάλλοντες κτλ. — \*\*\* Οἱ δὲ μήτ' αυτοὶ ἀν εἰπόντες κτλ. — \*\*\*\* Οἱ δὲ ἐμμελῶς παίζοντες εὐτράπελοι κτλ.

δε οί βωμολόχοι των ευτραπέλων ου μικρώ διαφέρουσι,

και έχ των ειρημένων δηλον.

\* Οδτοι εε οί εθτράπελοι και επιδέξιοί είσι, και εθτραπελία ἐπιδεξιότης αν είκότως καλοίτο τοῦ ἐπιδεξίου γάρ ἐστιν ἐχεῖνα καὶ λέγειν καὶ ἀχούειν, οἶα τῷ έπιειχεί χαι έλευθέρω άρμόττει. Έστι γάρ τινα πρέποντα τῷ τοιούτω λέγειν ἐν παιδιᾶς μέρει καὶ ἀκούεινή γάρ τοῦ έλευθέρου παιδιά διαφέρει τῆς τοῦ ἀνδραποδώδους, καὶ ή τοῦ πεπαιδευμένου τῆς τοῦ ἀπαιδεύτου. Τοῦτο δὲ ἀπὸ τῶν κωμφδιῶν γίνεται δῆλον, τῶν τε μαγαιών κας των λεων, εν λφό ταις κωπώριαις ος μέν φαύλους τινάς καὶ ἀνδραποδώδεις ὑποκρινόμενοι γελοία και ήδεα ήγουνται τὰ αίσχρά· οί δὲ έλευθερίους τινές και έπιδεξίους και έπιεικείς ύποκρινόμενοι τά περ, ρμολοίας, ταπτα 95 ος πικός τιλι γιαφέδει αγγήλων πρός εδσχημοσύνην. Τίνα οὖν έροῦμεν είναι τὸν μέσον εν ταϊς παιδιαϊς; τὸν εὖ σχώπτοντα, καὶ ὡς δει άνθρωπον έλεύθερον, ή τον μή λυπηρόν τοις άχούουσιν, ή χαί χαρίεντα και ήδύν; και τοῦτο όρι**ομός ἔσται τοῦ ἐν ταῖς παιδιαῖς μέσου. Ἀλλὰ ἀόριστός** τις οδτος ο δρισμός είναι δοχεί ου γάρ το αστό πάντες μισούσιν, οὐδὲ τοῖς αὐτοῖς χαίρουσιν άλλά άλλοις άλλα δοχεί ήδέα και λυπηρά και οίς έκαστος χαίρει, τοιαύτα και λέγει και ποιεί έν ταίς πρός άλλους όμιλίαις και α σχώμματα ακούων ανέχεται, ταῦτα καί λέγει· οδ γάρ πάντα έρει. Καλ γάρ και οι νομοθέται ξνια λοιδορείν χωλύουσι. λοιθόρημα δέ τί έστι καὶ τὸ σχώμμα. "Ότι τοίνυν αδόριστά είσιν α μισούμεν, χαί οίς χαίρομεν, διά τουτο χαλεπόν έστιν ακριδώς δρίσασθαι τον έν ταϊς παιδιαίς μέσον. άλλ' αὐτὸς έλευθέριος και γαρίεις ουτως έξει, οίον νόμος ών έαυτω. Τοιούτος μέν ούν δ μέσος, είτε εύτράπελος, είτε έπιδέξιος λέγεται.

\*\* \*\* Ο δὲ βωμολόχος σφόδρα ἐρῶν τοῦ γελοίου, οὐδενὸς φείδεται τῶν γέλωτα ποιούντων οὕτε ἔργων οὕτε ἔρημάτων, καὶ οὕτε ἔαυτοῦ οὕτε τῶν ἀκουόντων ἀπέχεται ἀλλ' ἵνα μόνον κινήση γέλωτα, καὶ ἔαυτὸν αἰσχύνει καὶ τοὺς ἀκούοντας, ἐκεῖνα λέγων καὶ πράττων, ὧν
οὐδὲν οὕτε εἴποι ἀν οὕτε ποιήσειεν ὁ χαρίεις ἔνια δὲ
οὐδὲ ἀνάσγοιτο ἀν ἀκοῦσαι.

είναι πρὸς τὸν ἀνθρώπινον βίον και τὴν ἀνάπαυσιν
\*\*\* Ὁ δ' ἄγριος εἰς τὰς τοιαύτας ὁμιλίας ἀχρεῖος οὐτε
γὰρ αὐτὸς ἡδύς ἐστιν, καὶ τοὺς ἄλλους οὕτως ἔχοντας
\*\*\* Ὁ δ' ἄγριος εἰς τὰς τοιαύτας ὁμιλίας ἀχρεῖος οὐτε
\*\*\* Ὁ δ' ἄγριος εἰς τὰς τοιαύτας ὁμιλίας ἀχρεῖος οὐτε

και την παιδιάν.

\*\*\*\* Τρεῖς γάρ εἰσι μεσότητες ἐν τῷ βίῳ περὶ τὰς πρὸς ἀλλήλους τῶν ἀνθρώπων ὁμιλίας, μία μἐν περὶ τὴν ἀλήθειαν, ἡτις παρ' ἐχάτερα τήν τε ἀλαζονείαν καὶ τὴν εἰρωνείαν ἔχει, δύο δὲ περὶ τὸ ἡδύ. ὧν ἡ μέν ἐστιν ἡ λεγομένη φιλία, ἥτις παρ' ἐχάτερα τήν τε κολακίαν καὶ τὴν δυσκολίαν ἔχει, ἔτέρα δὲ ἡ εὐτραπελία

tamen inter scurras et urbanos interesse, vel ex is que diximus perspicuum est.

Hi autem urbani sunt etiam dexteri, meritoque urbanitas possit dexteritas vecari : siquidem dexteri honiza est, ea et dicere et audire, ques viro bono ac libero coveniunt. Sunt cnim quædam, quæ talem virum joo e dicere et audire deceat : nimirum ingenui hominisjers a servili diversus est, itemque viri docti sales abisdocti facetiis differunt. Quod quidem ex comediis tas veteribus, tum recentioribus intelligitur : namoue is comcediis qui pravorum hominum servorumque persnaș sustinent , ridicula et jucunda putant que obseru sunt : at qui ingenui dexterique hominis et viri bei partes suscipiunt, potius figurata verba: inter bec atom ad elegantiam plurimum interest. Quem igitur dieemus in jocis medium quiddam tenere ac temperanatum servare? Utrum cum qui recte et ut homine ingenuo dignum est cavillari solet, an qui audientibus mu est molestus, an qui venustus potius et jucundus es! atque hase hominis in jocando medium quiddam tenenis definitio erit. Atqui incerta nec definita videtar esse ber definitio: neque enim omnes aut eadem oderuni, mi iisdem delectantur : sed alia aliis jucunda videntur ast molesta : quibus vero delectantur singuli, ea in congresionibus familiarium et dicunt et faciunt : porto qua cavillationes aliquis æquo animo audit, iis utelu quoque : neque enim omnia dicet. Nam etiam legum latores quædam maledicti loco objicere nos vetant : es autem cavillatio quoddam maledicti genus. Quia igilur indefinita sunt, quæ odimus et quibus delectamur, idcirco accurate definire eum qui in jocis medium quiddam tenet, difficile est, sed homo ingenuus ac venusus ita crit affectus, quasi ipse sibi lex sit. Talis igitur medius est, sive urbanus sive dexter appellatur.

At vero scurra, quum vehementer qua ridicul sustamet, neque factis neque dictis abstinet, quibus risus moveat, ideoque nec sibi nec audientibus parcit : sel dummodo risuun moveat, tum se ipsum, tum audientis ignominia afficit, ea dicendo et faciende, quorum aini homo politus neque dixerit neque fecerit : et quorum nennulla ne audire quidem sustineat.

At rusticus et agrestis ad tales congressiones prorsus ineptus et inutilis est : neque enim ipee jucundus est, et alios tales aversatur : atque hic quidem reprehenditur, qued ad vitam humanam requies et jocus necessaria

Tres enim inveniuntur in humana vita mediocrisios, ad consuetudinem qua honrines inter se conjuncti suit, spectantes: una quidem in veritate, qua utrinque arregantiam et dissimulationem habet, duse vere in jumbitate sits: quarum altera est, qua amicitia appellatu, atque adulationem utrinque et morositatem habet, di

<sup>\*</sup> Τη μέση δ' έξει οίχεῖον καὶ ή ἐπιδεξιότης κτλ. — \*\* 'Ο δὲ βωμολόχος ήττων ἐστὶ τοῦ γελοίου κτλ. — \*\*\* 'Ο δὰ βωμολόχος ήττων ἐστὶ τοῦ γελοίου κτλ. — \*\*\*\* Τρεῖς οὖν αὶ εἰρημέναι ἐν τῷ βίψ μεσότητες κτλ.

καὶ ἐπιδεξιότης, ἦς παρ' ἐκάτερα ἡ βωμολοχία καὶ ἡ σκληρότης καὶ ἡ ἀγριότης ἐστίν· ἄμφω γὰρ ἡδονήν τινα ποιοῦσι τῷ βίῳ, ὅ τε ʰ φίλος καὶ ὁ εὐτράπελος.
(Scripsi: \* δοκοῦσι] cod. δοκοῦσιν. — ʰ ὅ τε] cod. ὅ, τε. —)

# Κεφ. ια'.

### Περί αίδους, δτι ούχ έστιν άρετή.

\* 'Η δὲ αἰδώς οὐχ ἔστιν ἀρετή· οὐ γάρ ἐστιν ἔξις, άλλά μαλλον πάθος. δ δηλον άπό του δρισμού· δρίζεται γάρ φόδος άδοξίας. Συμβαίνει γάρ τῷ αἰδουμένω παραπλήσιον τῷ περὶ τὰ δεινά φοδουμένῳ. ἐρυθραίνεται γάρ, ώσπερ ώχρια δ φοδούμενος τον θάνατον. άμφω δε σωματικά πως φαίνονται είναι, ή τε αίσχύνη και δ φόβος των δεινών τα τοιαύτα δε πάθη μαλλον δοχούσιν, ούχ έξεις λέγονται. Τοῦτο δὲ τὸ πάθος οὐ πάση ήλικία άρμόζει, άλλά τη νέα μόνον δεί γάρ τοὺς νέους αιδήμονας είναι διά τὸ πολλά άμαρτάνειν· πολλά γάρ άμαρτάνουσιν οί νέοι, διά τὸ πάθει παγγολ αλεαθαι ή γολώ, απατεγγομελοι λφό ρωρ τώς αίδους άμείνους γίνονται. Διά τουτο των μέν νέων δσοι αίδήμονες, έπαινετοί, πρεσδύτερον δε ούδεις αν έπαινέσειεν, ότι αἰσχυντηλός οὐ δεῖ γὰρ τὸν πρεσδύτερον έχεινα πράττειν έφ' οίς αισχύνη έστίν ου γάρ έστιν ή αλσχύνη τοῦ ἐπιειχοῦς, εἶπερ ἐστὶν ἐπὶ τοῖς φαύλοις.

\*\* Έπει γάρ τὰ μέν είσι κατὰ ἀλήθειαν αἰσχρά, τὰ δὲ οὐκ εἰσὶ μέν, δοκοῦσι δέ, δέον ἐστὶ φεύγειν ἀμφότερα τὸν ἐπιεικῆ' φεύγων δὲ τὰ αἰσχρὰ οὐδέποτε αἰσχυνθήσεται.

\*\*\* Το γαρ οξεσθαι αὐτο τοῦτο ἐπιειχοῦς εἶναι το αἰσχύνεσθαι, εἰ πράξειἐ τι τῶν αἰσχρῶν, καὶ τὸν οὕτως ἔχοντα ἐπιειχῆ νομίζειν, ἄτοπον ἡ γαρ αἰδως ἐπὶ τῶν έχουσίων αἰσχρῶν γίνεται ὁ δὲ ἐπιειχὴς οὐδὲν αἰσχρὸν οὐδέποτε πράξειεν αν έχουσίως.

γάρ εἰσι διὰ παντὸς ἐγκείμεναι τῆ ψυχῆ.

δὶ μεσότης τις εἶναι δοχεῖ χαὶ ἔστι μεταξὺ τῆς τε χαταπλήξεως καὶ τῆς ἀναισχυντίας, καὶ ἐπαινεῖται μὲν ὁ αἰδήμων, χαχίζονται δὲ οἴ τε ἀναίσχυντοι περὶ τὰ αἰσχρά, χαὶ οἱ πλέον τοῦ δέοντος αἰδήμωνες, οἱ λεγόμενοι χαταπλῆγες, οὐδὲν μᾶλλον διὰ τοῦτο ἐρετή ἐστιν ἡ αἰδώς. ἡ μὲν γὰρ ἀρετή μεσότης, ἡ

tera urbanitas dexteritasque, quam utrinque scurrilitas asperitasque cingit, ac rusticitas : uterque enim voluptatem aliquam vitæ afferunt, et amicus et urbanus.

#### Cap. XI.

#### Verecundiam virtutem non esse.

Verecundia autem non est virtus: nec enim habitus. sed potius perturbatio est, quod vel ex definitione patet : definitur enim, metus infamiæ. Quippe idem fere accidit verecundo, quod ei qui res formidolosas metuit : erubescit enim ille, sicut pallet qui mortem extimescit : quare utrumque quodammedo apparet ad corpus pertinere, tum verecundiam, tum periculorum metum : talia autem quum perturbationes potius videantur esse, non dicuntur habitus. Et hæc quidem perturbatio non omni ætati, sed adolescentiæ tantum convenit : nam qui hac ætate sunt, ees pudentes et verecundos esse oportet propterea quod multa peccant : nimirum multa peccant adelescentes, quia perturbatione magis incitantur. quam rationi obtemperant : quare quoties verecundia reprimuntur, meliores evadunt. Quæ quum ita sint, verecundos laudamus adolescentulos; at nemo senem ideo laudaverit, quod pudibundus sit: neque enim ea agere oportet senem, in quibus erubescere debet : nam nec viri boni est pudor, siquidem ex rebus malis nascitur.

Quum autem alia revera sint turpia, alia non sint, sed videantur tantum, utraque viro bono fugienda sunt: turpia vero fugiendo nunquam erubescet.

Etenim existimare, hoc ipsum viri boni esse, ut pudore afficiatur, si quid turpiter fecerit, atque eum qui sic animatus sit, virum bonum judicare, absurdum est : eorum enim quæ sponte nostra flagitiose facimus, nos pudet : at vir bonus nullum unquam flagitium sponte admittet.

Unde apparet non virtutem, sed perturbationem potius esse verecundiam: nec enime semper laudanda, nec simpliciter aut per se res proba dicenda est, sed sub conditione tantum: verbi causa, ubi acciderit, ut aliquis per errorem labatur, pudore affici decet: atqui non its se virtutes habent: illæ enim sunt habitus animo semper inhærentes.

Quamvis autem aliqua videatur esse, et sit revera, inter consternationem atque impudentiam mediocritas, laudeturque verecundus, sicut contra qui in rebus turpibus impudentes et qui nimis verecundi sunt, quos consternatos dicunt, reprehendi solent, nihilo magis propterea virtus est verecundia: quippe virtus est mediocritas, mediocritas vero non omnis est virtus: neque enim hæc reciprocantur.

<sup>\*</sup> Περί δὲ αίδους ως τινος άρετης οὐ προσήκει λέγειν κτλ. — \*\* Εί δ' ἐστὶ τὰ μὲν κατ' ἀλήθειαν αἰσχρά, τὰ δὲ κατὰ δόξαν κτλ. — \*\*\* Τὸ δὲ οῦτως ἔχειν κτλ. — \*\*\*\* Είη δ' ἄν ή αίδως κτλ. — \*\*\*\* Εί δὲ ἡ ἀναισχυντία φαῦλον, κτλ.

\* Οὐχ ἔστι δὲ οὐδὲ ἡ ἔγχράτεια ἀρετή, ἀλλά τις μιχτή δειγθήσεται δὲ περὶ αὐτῆς ἔν τοῖς ὕστερον. Νῦν δὲ περὶ διχαιοσύνης εἴπωμεν.

(Scripsi : \* αἰδῶ ] cod. αἰδὼ. — )

Jam vero ne continentia quidem virtus est, sed aiquid ex ea admixtum habet : de qua posterius agemm. Nunc vero de justitia dicamus.

<sup>\*</sup> Οὐκ ἔστι δὲ οὐδ' ἡ ἐγκράτεια κτ).

# ΑΝΔΡΟΝΙΚΟΥ ΤΟΥ ΡΟΔΙΟΥ

# ΗΘΙΚΩΝ ΤΩΝ ΝΙΚΟΜΑΧΕΙΩΝ

ΠΑΡΑΦΡΑΣΕΩΣ

BIBAION HEMITTON.

Κεφ. α'.

Περί δικαιοσύνης.

\* "Ηδη δὲ σχεπτέον περὶ διχαιοσύνης χαὶ ἀδιχίας, περί ποίας πράξεις εύρίσχονται, καί ποία μεσότης έστιν ή διχαιοσύνη, χαι το δίχαιον τίνων μέσον, χαί τίνα τὰ παρ' έχάτερα τοῦ διχαίου.

\*\* Σχεψώμεθα δὲ χατὰ τὴν αὐτὴν μέθοδον μεθ' ῆς

καί περί τῶν ἄλλων ἀρετῶν ἐσκεψάμεθα.

\*\*\* 'Ορῶμεν δὴ πάντας δικαιοσύνην ὀνομάζοντας εξιν τινά, ην έχοντες πρακτικοί των δικαίων έσμέν, καί δικαιοπραγούμεν, καλ βουλόμεθα τὰ δίκαια. Τὸν δὲ αὐτὸν τρόπον καὶ περὶ τῆς ἀδικίας ἀδικίαν γὰρ ἀνομάζουσι, καθ' ήν άδικοῦμεν, καὶ τὰ άδικα βουλόμεθα. Ταύτας δή τάς χοινάς περί διχαιοσύνης χαί αδικίας δόξας υποθώμεθα, και ξατω δικαιοσύνη και άδικία ώς εν τύπω, έξις άφ' ής βουλόμεθα τά δίκαια, και έξις αφ' ής ου βουλόμεθα. Δεί γάρ προσκείσθαι del ταις άρεταις ταις ήθιχαις το βούλεσθαι· καὶ άδύνατον άλλως αὐτὰς δρισθῆναι διὰ τὸ βούλεσθαι γάρ σωφρονείν και δικαιοπραγείν δ δίκαιος και δ σώφρων γίνεται. Ἐπὶ μέν γάρ τῶν ἐπιστημῶν καὶ δυνάμεων τὸ δύνασθαι μέν ἀναγχαῖον, τὸ βούλεσθαι δὲ οὐχ ἀναγκαῖον· εἰ γάρ τις δύναιτο ύγιάζειν, ἀρκοίη ἄν τοῦτο αὐτῷ. \* τὴν γὰρ ἔξιν τῆς ἰατρικῆς οὐδὲν κωλύει τὸ μὴ βούλεσθαι δμοίως δέ και έπι των άλλων. Ἐπι δέ των ήθιχων άρετων ανάπαλιν έχει. Το μέν γάρ δύνασθαι δίκαια πράττειν, δυνατόν έστι καλ τῷ ἀδίκῳ πολλάχις τὸ δὲ βούλεσθαι μόνον ἐστὶ τοῦ διχαίου. Οθεν δίχαιός έστι χαὶ δ μὴ δυνάμενος μὲν πράττειν τὰ δίκαια, βουλόμενος δὲ καὶ ἔξιν ἔχων δικαιοσύνης τὸν αθτόν δὲ τρόπον καὶ ὁ ἄδικος ἔχει. Έτι δὲ πᾶσα δύταμις καὶ ἐπιστήμη τῶν ἐναντίων ἐστί· μιὰ γάρ ἐπιστήμη δυνατόν τὰ ἐναντία εἰδέναι. μία γὰρ γνῶσίς έστι τοῦ όγιεινοῦ καὶ νοσώδους ή ίατρική, καὶ μιᾶ δυνάμει τὰ ἐναντία γίνονται, μία δὲ ἔξις οὐχ ἔστι τῶν έναντίων πρακτική οὐ γάρ ἀπὸ τῆς δικαιοσύνης τά άδικα πράττομεν καὶ δίκαια, ὥσπερ οὐδὲ αί νοσώδεις χινήσεις ταϊς ύγιειναϊς αί αὐταί· γινώσχονται μέντοι αί εναντίαι έξεις ἀπὸ τῶν εναντίων. Εὶ γάρ τις γινώσκει την εθεξίαν είναι πυκνότητα σαρκός, είσεται την

# ANDRONICI RHODII

# ETHICORUM NICOMACHEORUM

**PARAPHRASIS** 

LIBER QUINTUS.

Cap. I.

De justitia.

Jam vero de justitia et injustitia videndum est, tum cujusmodi in actionibus versentur, tum cujusmodi mediocritas justitia, et jus quarum rerum medium sit, quæ denique utrinque illud cingant.

In his autem rebus exquirendis eandem viam rationemque tencamus, quam in superiori de reliquis virtu-tibus disputatione secuti sumus.

Videmus igitur omnes justitiam ejusmodi quendam habitum vocare, quo præditi homines ad ea quæ justa sunt agenda inclinamus, quoque ea et agimus et volumus. Eodemque modo et de injustitia judicant : ita enim nominant habitum, quo res injustas et agimus et volumus. Quare communes has de utraque opiniones principio ponamus: sitque justitia et injustitia, ut pingui Minerva dicam, ejusmodi habitus, quo justa tum volumus, tum nolumus. Semper enim ad morales virtutes voluntas accedat oportet : neque aliter definiri possunt : nimirum quia temperans vult esse aliquis justeque agere, idcirco temperans etiam est et justus. Quippe in scientiis et facultatibus posse res necessaria est, velle non item : nam si quis possit sanare, hoc ei suffecerit : nec enim medicinæ habitum impedit, quod aliquis nolit: similiter vero etiam in reliquis. In virtutibus autem moralibus contra se res habet. Nam facultatem juste agendi sæpe injusto quoque esse apparet : at voluntas solius est justi. Unde is etiam qui juste vult agere, habitumque habet justitiæ, licet non possit, justus tamen est : similiterque et injustus se habet. Adde quod omnis facultas ac scientia contrariorum est : unius enim scientiæ ope contraria nosse possumus : quia una cognitio sanitatis et morbi medicina est, eademque facultate fiunt contraria: unus vero habitus non efficit contraria: nimirum per justitiam non agimus justa et injusta, neque motus ægri corporis iidem sunt qui bene constituti : ex contrariis vero contrarii cognoscuntur habitus. Si quis enim norit bonam corporis habitudinem carnis soliditatem esse, malam sciet carnis esse raritatem. Cognoscuntur verò habitus etiam ex iis quæ habentur : habitus videlicet, exempli causa, sanitas est : id autem, qued habetur, su

<sup>\*</sup> Lib V, cap. 1. περίδε δικαιοσύνης και άδικίας κτλ. — \*\* \*Η δε σκέψις ήμιν έστω κτλ. — \*\*\* \*Ορώμεν δή πάντας κτλ.

χαχεξίαν είναι μανότητα σαρχός. Γινώσχονται δὲ αί έξεις και από των έκτων. έξις μέν γάρ, φέρε είπείν, ή ύγίεια έχτον δε το ύγιεινον, δ πρός ύγίειαν φέρει εί γάρ γινώσχομεν δγιεινόν είναι τό ποιητικόν πυχνότητος έν σαρχί, γινώσχομεν εύεξίαν είναι την έν σαρχί πυχνότητα. Άχολουθεί δε χάχεινο ταις έξεσιν ώς έπι τὸ πλείστον· καὶ γάρ ἐἀν πλεοναχῶς λέγηται b ἡ ἐτέρα τών έναντίων έξεων, καὶ ή έτέρα πλεοναχώς λέγεται: οίον, εί ή σωφροσύνη πολυσήμαντόν έστιν, καὶ ή αχολασία πολυσήμαντον έσται καί εί ή δικαιοσύνη δμώνυμός έστι καὶ ἐπὶ πλειόνων λέγεται, καὶ ἡ ἀδικία τούτον έξει τον τρόπον. 'Ως έπὶ το πλεϊστον δέ είρηται, ότι καὶ έστιν έν αἶς τῶν έξεων τὸ τοιοῦτον ού συμδαίνει· οίον, τὸ φιλεῖν τῷ μισεῖν ἐναντίον ἐστίν· άλλα το μέν φιλείν ουχ απλούν έστι, σημαίνει γάρ τό τε άγαπᾶν καὶ τὸ τοῖς γείλεσιν ἀσπάζεσθαι. τὸ δὲ μισεῖν εν μόνον σημαίνει, τὴν ἔχθραν. Τοιοῦτο εξ ξγαζιστα συμβαίνει μαγιστα εξ και ώς ξεί το πολύ το πλεοναχώς λέγεσθαι την έξιν, της έναντίας πλεοναχῶς λεγομένης. Ἐπεὶ τοίνυν καὶ ή δικαιοσύνη πλεοναχῶς λεγομένη ἐστί, καὶ ἡ ἀδικία τῶν πλεοναχῶς λεγομένων αν είη. Δοχεί δε έγ τι σημαίνειν την δικαιοσύνην και την άδικίαν, διά το τά σημαινόμενα πη αφόδρα gradebern αγγήγων. τοτε λάρ ή φπωλητία καί τὸ πολυσήμαντον γίνεται δῆλα, δτε τὰ σημαινόμενα πράγματα πολλήν έχουσι πρός άλληλα την διαφοράν οίον, κλείς λέγεται ή τε ύπο τον αυχένα τοῦ ζώου, καὶ ቭ τὰς θύρας κλείομεν· ἐνταῦθα γὰρ διὰ τὸ πολλήν είναι τῶν πραγμάτων τὴν διαφοράν, ε φανερά έστιν ή διμωνυμία και το πολυσήμαντον. Έπει τοίνυν πολλαχῷς ἡ δικαιοσύνη λέγεται καὶ ἡ ἀδικία, εἰλήφθω ποσαγῶς λέγεται ὁ ἄδικος. ἐντεῦθεν γὰρ ληψόμεθα καὶ τὰ σημαινόμενα τῆς διχαιοσύνης.

τὸ ἴσον, ἄδιχον δὲ τὸ παράνομον καὶ τὸ ἀνισον, καὶ δ πλεονέχτης, καὶ δ ἄνισος: ὥστε καὶ δίχαιος ἂν εἴη δ κλεονέχτης, καὶ δ ἀνισος: ὧστε καὶ δίχαιος ὰν εἴη δ

εξία περὶ τί ἐστιν ἀγαθόν, εἴη ἀν καὶ αὐτὸς περί τι πλεονεκτῶν ἀγαθόν. ᾿Αγαθὸν δὲ ζητεῖ οὐ τὸ αὑτῷ ἀγαθόν, εἴη ἀν καὶ αὐτὸς περί τι πλεονεκτῶν ἀγαθόν. ᾿Αγαθὸν δὲ ζητεῖ οὐ τὸ αὑτῷ ἀγαθόν, καὶ ὅπερ ἀν αὐτὸν ἀμείνω ποιήσειεν· οὐ γὰρ ζητεῖ τῶν ἀλλων σωφρονέστερος εἶναι, οὐδὲ τῶν ἰατρῶν ἰατρῶν ἰατρικώτερος, οὐδὲ ἀλλο οὐδὲν τῶν ἀγαθῶν, ὅσα αὐτάν τε ἀπλῶς καὶ καθ ἀνατά εἰσιν ἀγαθῶν ζητεῖ τοὺς ἀλλους ὑπερνικὰν, ὅσα ἀπλῶς καὶ καθ ἀντά εἰσιν ἀγαθόν ποιεῖ· ἀλλὰ περὶ ἐκεῖνα τῶν ἀγαθῶν ζητεῖ τοὺς άλλους ὑπερνικὰν, ὁσα ἀπλῶς καὶ καθ ἀντά εἰσιν ἀγαθά, αὐτὸν δὲ οὐ ποιεῖ ἑαυτοῦ βελτίονα, ἀλλὰ καὶ χείρω πολλάκις· οἷον, γρήματα καὶ δυναστείαν καὶ σώματος εὐεξίαν· ταῦτα ἀλλα, ὅσα περὶ εὐτυχίαν ἢ ἀτυχίαν ἐστίν, ἄπερ οἱ πλεῖστοι τῶν ἀνθρώπων ἑαυτοῖς εὔχονται καὶ διώ-

lubre, quod quidem ad sanitatem prodest : si enim no verimus salubre esse, id quod soliditatem efficit a carne, sciemus quoque, bonam corporis habitudisc esse carnis soliditatem. Sequitur autem et hoc plezuque habitus : nam si pluribus modis alter contrariona habituum dicatur, etiam pluribus modis alter dicite: verbi causa, si temperantia multa significat, intense rantia quoque multa aignificabit : ac si justitia miguum vocabulum est et de pluribus usurpatur, eden modo et injustitia se habebit. Plerumque auten dimus, quia nonnullis in habitibus tale quid non inst. verbi causa, amplexari et odisse inter se sunt contrria : atqui amplexari non est simplex, siquiden de significat, tum amare, tum commissis aliquen labra osculari : at vero odisse unum tantum significat, suicet odium. Verum tale quid rarissime evenit : sapisiir vero ac plerumque contra, ut quum pluribus modis alta habitus dicatur, multimodis quoque contrarius significtur. Quoniam igitur multis modis justitia dicitur, injusttiam quoque pluribus modis significari consentaneum Videtur autem unum aliquid designare justitiam et in,0stitiam, propterea quod significata non multum inle: 9 differant : quia tum demum nominis communitas et diversæ apparent significationes, quum res significate nultum inter se different : exempli gratia clavis apud Gratos uno et communi nomine appellatur simul ea pars corporis quas cervicibus animalium subest, latine jugulum, simul id instrumentum quo ostia claudimus: hic coin, quia res multum inter se differunt, manifesta est nominis communitas et significationis diversitas. Quum ಗಘ pluribus qua justitia, qua injustitia dicatur modis, sir tutum sit, quot modis dicatur injustus : hinc enim etiam justitiæ significationes mutuabimur.

Injustus ergo appellatur et violator legum, et qui plus quam par est sibi vindicat, et iniquus : quambrem justus fuerit tum qui legi obtemperat, tum have æquus : justum autem erit simul legitimum, simul æquum, injustum contra legibus repugnans et iniquum.

Quando igitur injustus plus quam opertet sibi riodical. hæc autem injusta vindicatio in bono aliquo cenitur, sequitur ipsum quoque boni alicujus justo majoren partem sibi vindicare. Bonum vero non desiderat, quod sibi benum sit, et quo ipse melior possit evadere inciperenim cæteris temperantior esse, aut medicina medica, aut liberalitate liberales vincère studet, aut ullum alimi consequi ejus bonorum generis, ques et simpliciter el per se bona sunt ipsumque bonum possunt efficere se cæteros iis bonis longe superare tentat, que simpliciter quidem et per se bona sunt, sed tantum abest ut ipsum meliorem faciant, ut sæpe etiam deteriorem reddant quales sunt pecuniæ ac potentia bonaque cerporis histudo: hæc enim homini improbo majoris nequitas furmenta sunt, ut et alia, quæ secundæ aut adresse farmenta sunt, ut et alia, quæ secundæ aut adresse far

<sup>\*</sup> Δοκεί δὲ δ τε παράνομος ἄδικος είναι κτλ — \*\* Ἐπεὶ δὲ καὶ πλεονέκτης ὁ ἄδικος κτλ.

πουσι. Δει δε ούχ ούτω ποιείν, αλλ' εύχεσθαι μέν ταῦτα τὰ ἀπλῶς ἀγαθά, καὶ αὐτοὺς ἀγαθῦναι καὶ ώφελησαι, καὶ μη χείρους ποιησαι. Αίρέσεως δὲ προσχειμένης, προχρίνειν οὐ τὰ ἀπλῶς ἀγαθά, ἀλλὰ τά αὐτοῖς ἀγαθά, καὶ ὅσα αὐτοὺς δυνήσεται βελτίους ποιείν. Ὁ δὲ ἄδιχος εύγεται μέν αὐτῷ τὰ περὶ εὐτυχίαν άγαθά, καὶ ἐν τούτοις ἀεὶ ζητεῖ τὸ πλέον ἔχειν αίρειται δὲ καὶ τὰ ἐλάττονα τῶν περὶ δυστυχίαν κακών· νομίζει γάρ το έλαττον κακόν άγαθον είναι. Καί διότι δ πλεονέχτης del καὶ ή πλεονεξία περὶ τὸ ἀγαθόν έστι, διά τοῦτο δοχεί πλεονέχτης είναι. Έστι δὲ ο άδιχος άνισος, τούτο γάρ περιεχτιχόν όνομα καί χοινόν έστι πάσι τοις είδεσι της άδικίας, η άνισότης καί γάρ καὶ ὁ παράνομος ἄνισός τίς ἐστι, καὶ ὁ πλεονέκτης.

\* Έπεὶ δὲ δ παράνομος ἄδικός τίς ἐστι, καὶ δ νόμιμος δίχαιος, φανερόν ότι πάντα τὰ νόμιμα δίχαιά πώς ἐστι· d τὰ γὰρ ώρισμένα ὑπὸ τῆς νομοθετικῆς νόμιμά τέ έστι, καὶ δίκαια λέγονται. Εκαστον γάρ τῶν νομίμων και δίκαιον είναι φαμεν. Φστε περι όσα είσίν οί νόμοι, περί ταῦτα καί την δικαιοσύνην είναι συμδαίνει.

.\*\* 'Αλλ' οί νόμοι περί άπάντων αγορεύουσι, στοχαζόμενοι τοῦ συμφέροντος ταῖς πολιτείαις ἀπάσαις, εἶτε δημοχρατίαν, είτε άριστοχρατίαν, είτε άλλην τινά τάττουσι πολιτείαν προστάττοντες δὲ πάντα τὰ κατὰ πάσαν άρετην έργα, οίον, σώφρονα, καὶ δίκαια, καὶ άνδρεῖα.

\*\*\* Προστάττουσι γάρ μή λείπειν τήν τάξιν μηδέ φεύγειν, όπερ έστὶ \* τοῦ ἀνδρείου, καὶ μή μοιχεύειν μηδε ύδρίζειν, όπερ έστι του σώρρονος έργον, και μή τύπτειν μηδέ χαχουργείν, δ πραότητός έστιν δμοίως δέ καί τὰ τῶν ἄλλων ἀρετῶν καὶ κακιῶν τὰ μέν κελεύει, τὰ δὲ ἀπαγορεύει. Καὶ ὁ μὲν ἀχριδής νόμος καὶ ὀρθὸς κατά τὸν ὀρθὸν καὶ ἀκριδη λόγον, ὁ δὲ αὐτοσχεδίως και άδασανίστως τεθείς του πάνυ άκριδώς και ώς προσηκεν, άλλα χείρον και κελεύει και αποτρέπει κελεύει δ' οδν δμως και αποτρέπει τα αγαθά και τα φαῦλα. παντός γὰρ νόμου τόδε σχοπός ἐστιν.

\*\*\*\* Εὶ τοίνυν ὅσα νόμιμα, τοσαῦτα καὶ δίκαια, καὶ περί & δ νόμος, περί ταῦτα καὶ τὴν δικαιοσύνην εἶναι συμβαίνει, πάσαν άρετην ή δικαιοσύνη περιέχει, καί έστι τις άρετη τελεία διά το πάσας τὰς άρετὰς περιέχειν, και αύτην είναι την όλην άρετην. Τούτω γάρ μόνω τῆς καθόλου ἀρετῆς ἡ δικαιοσύνη διαφέρει, ὅτι ή μέν έξις έστι χαθ' έαυτην μόνον, ή δε διχαιοσύνη τελεία έστιν έξις, ούχ άπλῶς, άλλὰ πρὸς έτερον άναφερομένη. το γάρ χρησθαι πάσαις άρεταις πρός το συμιφέρον των πέλας, τοῦτό ἐστιν ἡ δικαιοσύνη.

\*\*\* Καὶ διὰ τοῦτο χρατίστη δοχεῖ πασῶν ἀρετῶν, καὶ ούθ' ἔσπερος, ούθ' ἔῷος ἀστήρ οἵντω λαμπρός ἐστι καί θαυμαστός, ώσπερ ή δικαιοσύνη καί παροιμιαζόμενοί φαμεν.

tunæ tribuuntur, quæque plerique homines sibi optant ac persequuntur. At non ita oportet facere, sed optare, ut ea quæ simpliciter bona sunt, nobis quoque utilitatem afferant ac prosint, moribus nequaquam corruptis. Et quum eligendum est, præferenda non ea quæ simpliciter, sed quæ nobis bona sunt et quæ meliores nos efficere possunt. Jam vero injustus sicut secundæ quidem fortunæ dona optat, in iisque maximam sibi partem semper vindicare nititur : ita minima mala ex rebus adversis nata expetit : minus enim malum bonum esse judicat. Præterea quia is qui plus quam oportet sibi vindicat, et injusta hæc pluris cupiditas in bono cernitur, idcirco pluris quoque cupidus videtur esse. Est vero injustus etiam iniquus : nam generale et commune omnium injustitiæ formarum hoc iniquitatis nomen habetur : siquidem et violator legum iniquus est et qui plus quam oportet sibi vindicat.

Quum autem legum violator injustus et juris cultor justus sit, perspicuum est, omnia legitima justa quodammodo esso : nam et ea quæ a legum ferendarum scientia definita sunt, legitima habentur et justa appellantur : corum enim quæ legitima sunt unumquidque justum esse dicimus : ut in quibuscunque leges , in iis quoque justitiam esse constet.

At vero leges de omnibus rebus publice loquuntur, spectantes id quod omni reipublicæ conducit, sive rationem popularem, sive optimatium civitatem, sive aliam disciplinam publicam constituunt : simul etiam imperantes quamlibet actionem omni virtuti consentaneam. exempli gratia, res aut temperanter et juste factas aut fortiter gestas.

Imperant enim, ne quis ordinem deserat neve fugiat, quod est viri fortis, porro ne quis adulterium faciat neve alienæ pudicitiæ illudat, quod est temperantis, item ne quis percutiat alios aut vexet, quod est mansuetudinis: similiter vero et quæ ad reliquas virtutes aut vitia spectant, vel jubent vel prohibent. Atque illa quidem lex que accurate recteque constituta est, recte accurateque rationi convenienter, sed quas temere inconsiderateque lata est, non valde accurate, neque ut decet, sed deterius et jubet et vetat : quæ bena sunt nihilominus quæque mala, tum jubet tum vetat : omnium enim legum finis hic est.

Si igitur quæcunque sunt legitima, etiam justa sunt, et in quibus lex cernitur, in iis justitiam versari constat, omnem virtutem justitia continet, et quia ad omnes virtutes pertinet, ipsaque tota virtus est, perfecta quoque est virtus. Hoc enim solo ab universali virtute differt justitia, quod altera per se tantum habitus est, justitia vero perfectus est habitus, non tamen simpliciter, sed ad alium relatus: quoties enim aliquis omnes virtutes ad alterius utilitatem refert, hoc est quod justitia appellatur.

Quocirca emnium virtutum præstantissima esse videtur, ac neque Hesperus neque Lucifer ita clarus et admirabilis est, ut justitia: ideoque proverbii loco dicimus:

<sup>\*</sup> Έπεὶ δ' ὁ παράνομος ἄδικος ἦν κτλ. — \*\* Οἱ δὲ νόμοι ἀγορεύουσι κτλ. — \*\*\* Προστάττει δὲ ὁ νόμος κτλ. — \*\*\*\* Αύτη μὲν οὖν ή δικαιοσύνη κτλ. — \*\*\*\*\* Καὶ διὰ τοῦτο πολλάκις κρατίστη κτλ.

Έν δὶ δικαιοσύνη συλλήδδην πασ' άρετή 'στι.

Καὶ τελεία μάλιστα ἀρετή, ὅτι τῆς τελείας ἀρετῆς χρῆσίς ἐστιν. Ὁ γὰρ ἔχων αὐτὴν καὶ πρὸς ἔτερον δύναται τῆ ἀρετῆ χρῆσθαι, ἀλλ' οὐ μόνον καθ' αὐτόν. Ηολλοὶ γὰρ ἔαυτοὺς μὲν ταῖς ἀρεταῖς ὡφελοῦσιν, ἄλλοις δὲ δι' αὐτῶν οὐ δύνανται βοηθεῖν· καὶ διὰ τοῦτο καλῶς ὁ τοῦ Βίαντος ἔχει λόγος, ἀρχὰ δείξει ἄνδρα· οὐδὲν γὰρ ἄλλο ἐστὶν ἡ ἀρχή, ἢ ἡ πρὸς ἄλλοις τῶν ἀρετῶν κοινωνία. Καὶ διὰ τοῦτο καὶ ἀλλότριον ἀγαθὸν εἶναι δοκεῖ ἡ δικαιοσύνη μόνη τῶν άλλων ἀρετῶν, ὅτι κοινῷ, ἢ τῷ ἄρχοντι. Ὁ μὲν οὖν ἔαυτόν τε βλάπτων τῆ μοχθηρία, καὶ τοὺς φίλους, κάκιστος ὁ δὲ ταῖς ἀρεταῖς οὐ πρὸς τὸ οἰκεῖον κεχρημένος συμφέρον, ἀλλὰ πρὸς τοὺς ἀλλους, ἄριστός ἔστι· τοῦτο γὰρ ἔργον χαλεπόν.

\* Αθτη μέν οὖν ή δικαιοσύνη οὐ μέρος ἀρετῆς, ἀλλ' δλη ἐστὶν ή ἀρετή· καὶ ἀδικία δμοίως οὺ μέρος ἐστὶ κακίας, ἀλλ' δλη κακία.

\* Τίνι δὲ διαφέρει ή χαθόλου άρετη τῆς δικαιοσύνης ταύτης, εξρηται.

(Soripsi: \*εὶ γάρ τις δύναιτο ὑγιάζειν, ἀρχοίη ἀν τοῦτο αὐτῷ] cod. εἰ γάρ τις δύναιτο ὑγιάζειν omissa apodosi. — \* ἐὰν πλεοναχῶς λέγηται] cod. ἐὰν πλεοναχῶς λέγεται. — \* τῶν πραγμάτων τὴν διαφοράν] cod. τῶν πραγμάτων διαφοράν. — \* δίκαιά πώς ἐστι] vulgo δίκαιά πως ἐστί. — \* ὅπερ ἐστὶ] vulgo δπέρ ἐστι. — \* τεθεὶς] cod. τιθεὶς. —)

## Κεφ. β'.

# Μερί τής μερικής δικαιοςύνης.

\*\*\* Έστι δὲ ἄλλη τις δικαιοσύνη, ήτις ἐστὶ \* μεριχή άρετή ωσπερ και άδικία, ήτις έστι μερική κακία. \*\*\*\* Σημεΐον δέ τοῦ καὶ μερικήν είναι δικαιοσύνην χαι αδιχίαν, έχεινο αν είη δ γαρ ένεργων χατά τάς αλλας μογθηρίας άδιχος μέν λέγοιτο άν, πλεονέχτης δε ούδαμως. οδός έστιν δ ρίψας την ασπίδα δια δειλίαν, η δ λοιδορησάμενος τον πέλας διά χαλεπότητα καί το μή δύνασθαι θυμοῦ χρατείν χαὶ δργῆς, ἢ δ μὴ βοηθήσας Χυμίτασι οι, ανεγεπρεδιομμία, ορμοι λαδ μαλιες αρικοι μέν είσι, πλεονέχται δε ούδαμῶς. Δστε δ πλεονέχτης περί άλλην τινά έστι πονηρίαν, δτι μήτε περί μίαν τούτων έστίν, ούτε περί πάσας ψέγεται δέ ώς άδικος. έστιν άρα άλλη τις άδικία μερική, ώς μέρος οὖσα τῆς δλης ἀδιχίας· χαὶ ἄδιχόν τι μεριχόν, μέρος τοῦ δλου άδίχου τοῦ παρά τὸν νόμον. Ετι εἰ ὁ μὲν χέρδους ἔνεχα μοιχεύει και προσλαμβάνει, δ δε ήδονης ένεκα, και διά τοῦτο ζημιοῦται χαὶ ἀναλίσχει τὰ ὄντα δ μέν ἀχόλαστος αν λέγοιτο καὶ οὐ πλεονέκτης, δ δὲ πλεονέ-

κτης και άδικος, άκολαστος δε ούδαμῶς. ῷστε άδικία

Justitia in sese virtutem amplectitur omnem

Ro etiam maxime perfecta virtus, quontam perfecta virtutis usus est. Siquidem qui ea præditus est, etiam a alium virtute uti potest, non tantum ipse secum. Mali enim suis sibi virtutibus prosunt, alios vero iis juvare ma possunt, ideoque recte a Biante dictum est, magistratus virtum patefaciet: nimirum nihil aliud est magistratus, quam virtutum cum aliis communicatio. Atque ob eam ipsam causam sola ex virtutibus alienum est bonum videtur justitia, quia non quod sibi, sed qualiis conducit, ut reipublicæ aut principi, spectare selet. Ut ergo qui sibi amicisque suis improbitate nocet, pessimus est: ita qui virtutes non ad suam, sed ad aliorum utilitatem refert, optimus habetur: hoc eam difficile est.

Heec igitur justitia non pars virtutis, sed tota ex virtus : similiterque injustitia non est pars vitiositalis. sed tota vitiositas.

Quid autem universa virtus et hæc justitia inter & different, dictum est.

#### Cap. II.

#### De particulari justitia.

Est et alia justitia, quæ particularis est virtus: sical et injustitia, quæ particulare vilium.

Porro et justitiam particularem esse et injustitiam. argumento vel illud fuerit, quod qui agit aliquid com quæ ad cætera vitia pertinent, injustus quidem rocalur. sed non plus quam oportet sibi vindicare dicitur : qua lis est qui clypeum propter ignaviam abjecit aut qui rei asperitate ductus alteri maledixit vel quod ira incessas inoderari animo non posset, aut qui pecunis non esi alicui opitulatus ob illiberalitatem : hi enim ounes sun injusti, nequaquam vero plus quan oportet sibi vindi cant. Quare qui plus quam oportet sibi vindical, alla improbitate insignis est, quia neque in uno aliquo erum ques memoravimus peccat, neque in omnibus, sel la men ut injustus reprehenditur : unde apparet alian quamdam esse injustitiam particularem, tanquam tolis injustities partem : sicut aliud injustum particulare (%) tanquam totius injusti pars quædam, quo quidquid it contra leges continetur. Præteres si duorum unus que dem lucri causa adulteret atque insuper mercedi alquid accipiat, alter delectationis causa, ideoque eian aliquid de suo det jacturanque rei suas facial, bic que dem intemperans potius quam pluris capidus, ille auten

<sup>\*</sup> Αθτη μὸν οὖν ή δικαιοσύνη κτλ. — \*\* Τί δὲ διαφέρει κτλ. — \*\*\* Cap. 2. ζητοῦμεν δὲ κτλ — \*\*\* Σημεῖον δὲ δα Ιστική.

τίς ἐστι μὴ περιέχουσα τὴν ἀκολασίαν καὶ διὰ τοῦτο σόκ ἔστιν ἡ αὐτὴ τῷ καθόλου ἀδικία, ἀλλὰ μερική. ἔΕτι πᾶσα μὲν πονηρὰ πρᾶξις ἐπί τινα κακίαν ἀναφέρεται, οἶον τὸ μὲν μοιχεύειν εἰς ἀκολασίαν ἀνάγεται, τὸ δὲ φυγεῖν καὶ ρῖψαι τὴν ἀσπίδα, ἐπὶ δειλίαν, τὸ δὲ λοιδορήσασθαι καὶ πατάξαι, ἐπὶ δργήν, τὸ δὲ κερδᾶναι ο τὰ ἐτέρων καὶ οὐδαμόθεν ἔσυτῷ προσήκοντα, εἰς σὐδὲν ἔτερον ἀναφέρεται, ἢ ἐπὶ τὴν ἀδικίαν.

περί απαντα ξατι , περί δαα ο απουδαίος καταλίνεται.

τι ξατικ ολοίπα κοικόν τορτων απάντων. ψ οξ καθογοι κώ αφτώ ξατι τέρει. άπόω λάρ ο ρειαπός έκατέρας ξε τώ αφτώ αφτώ ξατι λένει. άπόω λάρ ξε τώ πρός ξτερον αράστω τὰ καθόγοι, δει ψ τὰ τὰ τὰ πρώ αφτώ ξε κατά καθογοι και καθογοι τὰ καθογοι και καντών περί χρήματα ψ τὰ αφτώ ξε κατά καθογοι και καντών τος απάντων τ

\*\* "Οτι μέν οὖν πολλαχῶς ή δικαιοσύνη λέγεται, καὶ δτι ἔστι τις " ἄλλη μερική δικαιοσύνη παρὰ τὴν καθόλου ἀρετήν, δῆλον ἀπὸ τῶν εἰρημένων τίς δέ ἐστιν αὕτη ἡ μερική δικαιοσύνη, τοῦτο ήδη ἡητέον. Διωρισάμεθα μέν οὖν, ὅτι τὸ ἀνισον καὶ τὸ παράνομόν ἐστι τὸ ἀδικον, δίκαιον δέ ἐστι τὸ νόμιμον καὶ τὸ ἴσον ἡ μέν οὖν καθόλου δικαιοσύνη ἐστὶ περὶ τὸ νόμιμον, καὶ ἡ καθόλου ἀδικία περὶ τὸ παράνομον καὶ τὸ ἀνισον.

\*\*\* 'Επεὶ δὲ τὸ πλέον οὸ ταὐτόν ἐστι τῷ ἀνίσῳ, ἀλλ' ἔστι τὸ μὲν ἀνισον ὥσπερ ὅλον, τὸ δὲ πλέον ὡς μέρος (τὸ γὰρ πλέον καὶ ἀνισον, οὸ πᾶν δὲ τὸ ἀνισον πλέον') ἔστι τις ἀδικία καὶ περὶ τὸ ἀνισον ἀλλη' αὶ οὐκ ἀν εἶεν αὶ αὐταὶ ἀδικίαι ἀλλ' ἡ μὲν περὶ τὸ πλέον μερικὴ ἔσται ἀδικία, ἡ δὲ περὶ τὸ ἀνισον ἀδικία, καθόλου. 'Η ἀρα μερικὴ ἀδικία, ἡτις ἔχει πρὸς τὴν τελείαν ἀδικίαν ὡς μέρος πρὸς δλον, περὶ τὸ πλέον ἐστί' καὶ αὕτη ἐστὶν ἱ ἡ λεγομένη πλεονεξία. 'Απὸ τούτων δὲ γινώσκεται καὶ ἡ μερικὴ δικαιοσύνη τί ἐστιν, ὡς ἐν τύπῳ. λεκτέον δὲ ἔτι περὶ αὐτῶν ἀκριδέστερον.

# Κεφ. γ΄.

Περί των είδων της μερικής δικαιοσύνης.

τελεία ἔστὶν ἀρετὴ καὶ χρῆσις τῆς ὅλης ἀρετῆς: (ὥσπερ καὶ ἡ ἀδικία παντελὴς κακία ἔστί·) καὶ γὰρ νόμιμός ἔστιν. 'Ο δὲ νόμος οὐ μόνον τὰς πράξεις ἀπάσης ἀρετῆς κελεύει σπουδαίους τοὺς πολίτας γενέσθαι, καὶ εἰς ἔξιν τῆς ὅλης ἔλθεῖν ἀρετῆς. Οὐ γὰρ ταὐτὸν πράξεις ποιεῖν ἀρετῆς, καὶ ἀρετῆς ἔξιν ἔχειν· καὶ διὰ

pluris cupidus et injustus, intemperans vero neutiquam appelletur: quamobrem est quædam injustitia, quæ non continet intemperantiam: ac propterea non eadem cum universa injustitia est, sed particularis. Præterea omne malum facinus ad vitium aliquod refertur, verbi causa si quis adulterium fecit, ad intemperantiam trahitur, si ex prælio fugit et clypeum abjecit, ad timiditatem, si alteri maledixit eumque verberavit, ad iram, sin autem alienum lucratus aliorum spoliis minimeque ad se pertinentibus suas facultates auxit, ad nullum aliud vitium nisi ad injustitiam refertur.

Unde apparet, præter universam illam injustitiam aliam esse particularem quandam, uno eodemque nomine appellatam, quoniam utriusque definitio eodem genere continetur: ambæ enim in eo versantur, ut boni usum ad alterum referant: ab universa rursus differt particularis, quod hæc quidem in pecuniis aut salute, aut ea voluptate quam e lucro capimus, aut si que uno nomine hæc emnia complecti licet, cernitur: universa vero in omnibus in quibus vir bonus occupatus est.

Multimodis igitur justitiæ nomen usurpari, et esso præter universam illam virtutem particularem quandam justitiam patet ex iis quæ diximus: quæ autem sit particularis hæc justitia, jam exponendum est. Ostendimus igitur, injustum esse tum iniquum tum legibus repugnans, justum vero simul legitimum simul æquum: quapropter universa justitia in eo quod ex lege fit, at universa injustitia in eo quod contra legem fit et iniquum est, consistit.

Quum vero non idem sit plus quod iniquum, sed iniquum pre toto, plus pro parte habeatur : (nam plus etiam iniquum, nec tamen omne iniquum plus est :) alia quoque injustitia in iniquitate posita est : ques quidem dues esedem esse non possint : quin ea ques ad plus spectat, particularis, ques ad iniquum refertur, universa injustitia est. Quare particularis illa injustitia, ques ad summam injustitiam eandem habet rationem, quam pars ad totum, circa id quod plus est versatur : et hæc est, ques injusta pluris cupiditas dicitur. Atque ex his quidem quid sit particularis justitia, tanquam e quibusdam extremis lineamentis intelligitur : verum de its accuratius etiam disputandum erit.

## Cap. III.

## De formis justitiæ particularis.

Universa ergo justitia, ut dictum est, perfecta virtus totiusque virtutis usus est: ('quemadmodum et injustitia, mera est improbitas:) nam legibus obtemperat. Lex autem non tantum actiones omni virtuti consentaneas suscipere nos jubet, ut supra ostendimus, sed etiam cives viros bonos esse docet et ad totius virtutis habitum perducit. Non enim idem est honestas actiones suscipere et virtutis habitum habere: atque ideireo aliud est ci-

<sup>\* &</sup>quot;Ωστε φανερόν, δτι έστι τις άδικία κτλ. — \*\* "Οτι μέν οδν είσι δικαιοσύναι πλείους κτλ. — \*\*\* Έπεὶ δὲ τὸ άνισον καὶ τὸ πλέον κτλ. — \*\*\*\* "Η μέν οδν κατά τὴν όλην άρετὴν κτλ.

τώτο άλλο έστι α τὸ πολίτην εἶναί τινα ἀγαθόν, καὶ ἔτερον τὸ ἀνδρα εἶναι ἀγαθόν. ἀνὴρ μὲν γὰρ ἀγαθός ἐστιν ὁ ἔξιν ἀρετῆς ἔχων, πολίτης δὲ ἀγαθὸς ὁ πράττων ἀρετῆς ἔργα, δι' ὧν τοὺς ἐαυτοῦ πολίτας ὡφελήσει κοινῆ, καὶ δλως ὁ πρὸς τοὺς πολίτας ὧν ἀγαθός.

\* "Όθεν ἀπορήσειεν ἄν τις, πῶς τῆς πολιτιχῆς ἐστιν ή παιδεία, καθ' ήν γίνεταί τις ανήρ αγαθός περί οδ δετερον έρουμεν. ή μέν οὖν χαθόλου διχαιοσύνη χαὶ άδικία τοιαύτη. Της δὲ κατά μέρος δικαιοσύνης καὶ τοῦ κατ' αὐτὴν δικαίου Εν μέν ἐστιν εἶδος τὸ ἐν ταῖς διανομαῖς, δταν διανέμειν δεήση χρήματα, ή τιμήν, ή άλλο τι <sup>η</sup> τῶν, δεα μερίζονται πρὸς τοὺς ἐν ταῖς πολιτείαις. εν τούτοις γάρ έστι και το ίσον και το άνισον, καὶ τὸ ἔλαττον καὶ τὸ μεῖζον καὶ διὰ τοῦτο τὸ ώς δει μερίζειν και διανέμειν δικαιοσύνης είδος έστιν. Ετερον δε τὸ εν τοῖς συναλλάγμασι διορθωτικόν. Τούτου δὲ μέρη δύο διὰ τὸ καὶ τὰ συναλλάγματα εἰς δύο μέρη διαιρείσθαι. Των γάρ συναλλαγμάτων τὰ μέν είσιν έχούσια, τὰ δὲ ἀχούσια. Έχούσια μέν πρᾶσις, ώνή, δανεισμός, έγγύη, χρησις, (δταν τις έπὶ μισθῷ τὴν ἰδίαν οἰκίαν, ἢ τὸ ζῷον δώση ο τινὶ χρήσαφθαι,) παρακαταθήκη, μίσθωσις ή δούλου ή τεχνίτου. έχούσια δε λέγεται ταῦτα, δτι λαδών μέν τις ή χρησάμενος καὶ έκουσίως ἀποδώσει, καταρχάς μέντοι έχουσίως έλαδε χαί παρ' έχόντος χαί βουλομένου τοῦ διδόντος και διά τοδτο έκούσια λέγονται άκούσια δέ τὰ μέν λαθραῖα λέγονται, τὰ δὲ βίαια λαθραῖα μέν, οίον, κλοπή, μοιχεία, φαρμακεία, προαγωγεία, \* τὸ δούλον απατήσαί τινος, δολοφονία, ψευδομαρτυρία. βίαια δέ, οίον, πληγαί, δεσμός, θάνατος, άρπαγή, πήρωσις, χαχηγορία, προπηλαχισμός. Συναλλάγματα δ<del>ε τα τοιαύτα βί</del>αια λέγονται, ότι ο περί ταύτα άδιχῶν λαμδάνει μὲν λάθρα χαὶ βιαίως ἢ χρήματα, ἢ ήδονήν αποδίδωσι δέ έν τῷ δικαστηρίφ, ήτοι ζημίαν, • ή θάνατον, ή τὸ αἰκισθῆναι, ή τὸ ἀτιμασθῆναι. Είσὶ τοίνυν δικαιοσύνης είδη δύο, τό τε 'περὶ τὴν διανομήν και το περί τα συναλλάγματα. τοῦ δὲ περί τά συναλλάγματα τό μέν περί τὰ έχούσιά έστι συναλλάγματα, τὸ δὲ περὶ τὰ ἀχούσια. Ἐροῦμεν δὲ ἀχριδέστερον περί έχαστου.

(Scripsi: \* άλλο ἐστὶ ] vulgo ἄλλό ἐστι. — \* άλλο τι ] vulgo ἄλλό τι. — \* δώση ] cum codd; vid. supra ad lib. IV cap. 7 — \* προαγωγεία ] ex Aristotele; cod. προαγωγία, quod etiam in parte membranarum Stagiritæ legitur. — \* ἤτοι ζημίαν ] cod. ἢ διὰ ζημίαν. — \* τό τε] vulgo τό, τε. — )

## Κεφ. δ'.

Περί της εν δικαιοσύνη Ισότητος και άναλογίας, και περί τοῦ διανεμητικοῦ είδους τοῦ δικαίου.

\*\* Έστι τοίνυν το δίκαιον, και μέσον, και ίσον, και |

vem bonum, aliud virum bonum esse. Qui enim virtats habitu est præditus, vir bonus est; qui vero res virtati consentaneas gerit, quibus prodesse publice civibus possit, quique omnino ut dignum est viro bono cum civibus vivit, civis bonus est.

Quamobrem quærat aliquis, quemode ad prudentian civilem ea disciplina pertineat, qua vir bonus efficiur: de que posterius disseremus. Talis erge universa et justitia et injustitia est. Porro justitiæ particularis jarisque in que versatur illa, una quidem in distribetione cernitur species, quoties nimirum vel pecunis vel honores, vel aliud quid quod dividi inter cire solet, distribucre debemus : in his enim æquum et iniquum, minus et majus est : ideoque dividere aliquid, ut oportet, ac distribuere justitiæ species est. Altera vero fila habetur, qua negotia, que cun alis contrahimus, diriguntur. Hujus rursus dus sunt partes propterea quod et negotia contracta in duas partes dividuntur. Contractus enim alii sponte nostra, alii nobis invitis fiunt. Sponte fiunt venditio, emtie, feneralio. sponsio, locatio, (ut quum aliquis domum suam ant animal mercede locat, ) depositum, famuli denique alicujus vel operarii conductio : et sponte quidem contracta hæc negotia dicuntur, quoniam qui accepit talia aut iis usus est, sponte etiam reddet, utpote qui initio etiam volens a volente qui dederat acceperit : atque idiro hæc voluntaria appellantur : contra non voluntaria dicuntur partim clandestina, partim violenta: et clande stina quidem, ut furtum, adulterium, veneficium, lenocinium, servi alieni fraudatio, cades per dolum atque insidias commissa, falsum testimonium; violenta vero. ut verbera, vincula, mors, rapina, debilitatie, <sup>maleli-</sup> centia, contumelia. Talia vero negotia vielenta dicustur, propterea quod qui hooc injuste facit furtim et per vim vel pecunias vel voluptatem rapit : p10 quibus posteria judicio mulctam aut mortem, aut tormenta aut infamiss subit. Duss ergo justitise sunt species, tum que is ditributione, tum quas in contractis negotiis cernitar : cjus autem quæ in hisce negotiis consistit alia forma circa voluntaria, alia circa non voluntaria negotia versatur. De singulis autem accuratius disputabimus.

## Cap. IV

De justitise sequalitate et proportione, item de ca juris speix. ques in distribuendo cersitar.

Est ergo justum et medium, et sequum, et propar-

<sup>&#</sup>x27;Heoì 32 της καθ' Εκαστον παιδείας κτι - \*\* Cap. 3. έπει δε 5 τ' άδικος άνισος, καὶ τὸ άδικον άγισον κτί.

ἀνάλογον, καὶ ἡ δικαιοσύνη, μεσότητος, καὶ ἰσότητος, καὶ ἀναλογίας ποιητική. Καὶ μέσον μέν ἐστι τὸ δίκαιον, ὅτι μεταξύ ἐστι τοῦ πε πλείονος καὶ ἐλάττονος καὶ τοῦ ὑπὲρτὸ δέον καὶ παρὰ τὸ δέον ὡσπερκαὶ πᾶσαι αὶ ἀρεταί. Καὶ τοῦτο κοινόν ἔστι τῆ δικαιοσύνη πρὸς τὰς ἀλλας ἀρετάς τὸ δὲ ἰσονίδιόν ἐστι τῆς δικαιοσύνης, ὅτι ἐκάστῳ τὸ ἀρμόζον καὶ τὸ προσῆκον ἀποδίδωσι καὶ δ δίδωσι τῷ λαμδάνοντι ἴσον ἐστί τὰ γὰρ ἐφαρμόζοντα ἴσα. Τὸ δὲ προσῆκον τρόπον τινὰ ἐφαρμόζει. ᾿Αλλως τε, ἐπεὶ ἡ ἀδικία ἀνισότης ἐστί, καὶ τὸ άδικον ἀνισον, εἰκὸς ὰν εἴη τὴν δικαιοσύνην ἰσότητα εἶναι, καὶ τὸ δίκαιον ἴσον, μέσον γάρ ἐστι τοῦ πλείονος καὶ τοῦ ἐλάττονος ἐν ὁποία γὰρ πράξει τὸ πλέον ἐστὶ καὶ τὸ ἔλαττον, ἀνάγκη καὶ τὸ ἴσον εἶναι καὶ χωρὶς δὲ λόγου τινὸς οὕτω πᾶσι δοκεῖ τὸ δίκαιον ἔσον εἶναι.

\* 'Ανάλογον δέέστιν, στι κατά την διανομήν ανάλογα τίθησι τὰ διανεμόμενα τοῖς λαμδάνουσι. Καὶ τοῦτον τὸν λόγον ἔχει τὰ διδόμενα πρὸς ἄλληλα, δν οἱ λαμ- δάνοντες πρὸς ἀλλήλους: εἰ γὰρ ὁ 'Αχιλλεὸς τοῦ Αἴαντος διπλασίων, φέρε εἰπεῖν, κατὰ τὴν ἀρετήν, ἡ πρὸς τὸν 'Αχιλλέα τιμή τῆς πρὸς τὸν Αἴαντα διπλασίων δοθήσεται παρὰ τοῦ δικαίου. Καὶ καθόσον μέν ἐστι μέσον, πολλῶν ἔστι, τὰ γὰρ ἔξω τοῦ μέσου, ἔγγὸς ὅντα καὶ πόρὸρω μᾶλλον καὶ ἦττον, πολλά.

Καθόσον δὲ ἴσον, δύο τινῶν ἐστι, \* τοῦ τε \* λαμβάνοντος, καὶ τοῦ δώρου τὸ γὰρ ἴσον τῶν πρός τι ἐν ἀεὶ δύο τινῶν ἐστι. \* Καθόσον δὲ ἀνάλογόν ἐστι τὸ δίκαιον, τὸ ἐλάχιστον τεσσάρων ἐστίν ἡ γὰρ ἀναλογία δύο λόγων ἐστὶν ἰσότης, ὁ δὲ λόγος ἐν δυσίν ἐστιν ὅροις ιῶστε ἀνάγκην εἶναι τὴν ἀναλογίαν τεσσάρων εἶναι. Οἶον, λόγος ἐστὶν ὁ διπλάσιος, φέρε εἰπεῖν, ἡ ὁ τριπλάσιος τοῦ δὲ ἡμίσεως, ιῶσπερ ὁ εἴκοσι τοῦ δέκα ιῶστε δύο ἀνάγκη δρους τῷ ἐνὶ εἶναι λόγω εἰ δὲ λάδοιμεν καὶ τὸν αὐτὸν λόγον ἐν ἄλλοις δυσὶν ὅροις, οἶον τῷ ιβ΄ καὶ ς΄, ἀναλογίαν ποιήσομεν, καὶ ἔσται ὡς ὁ κ΄ πρὸς ι΄, ὁ ιβ΄ πρὸς ς καὶ οὕτως ἀεὶ ἔσται ἡ ἀναλογία, ἐν τέσσαρσι τὸ ἐλάχιστον δυνατὸν γὰρ καὶ ἐν πλείοσιν εἶναι.

Εὶ δὲ τρεῖς συμδαίνει πολλάχις ὅρους λαδεῖν καὶ ἀναλογίαν ποιῆσαι· ὅσπερ γὰρ ὁ κ΄ πρὸς ι', ὁ ι' πρὸς ε' ἀλλ' ὅτι τὸν δέχα δὶς λαμδάνομεν, τέσσαρες γίνονται πάλιν. Καλεῖται δὲ ἡ μὲν τοιαύτη ἀναλογία συνεχής, ἡ δὲ διὰ τεσσάρων ὅρων, διῃρημένη. 'Εκατέραν δὲ γεωμετρικὴν ἀναλογίαν οἱ μαθηματικοὶ καλοῦσι, διὰ τὸ καὶ ἄλλην ἀναλογίαν εἶναι, ἤτις ἀριθμητικὴ ἀναλογία καλεῖται.

Έστι δὲ ἀριθμητική ἀναλογία, ὅταν τὸ α ὑπερέχη τοῦ β τοσοῦτον, ὅσον τὸ γ ὑπερέχει τοῦ δ. Τὸ δὲ διανεμητικὸν δίκαιον ἀνάλογόν ἐστι κατὰ τὴν γεωμετρικὴν ἀναλογίαν τὸ δὲ αἴτιον ἐροῦμεν. Ὑποκείσθω δὴ τὸ μὲν διανεμόμενον τιμή, πρὸς οῦς διανέμεται, δ

tione respondens, et mediocritatis, æquitatis ac proportionis effectrix justitia. Ac medium quidem est justum , quia tum inter id quod plus et minus, tum inter id quod supra fas et contra officium est intercedit : haud secus atque omnes virtutes. Et hoc quidem justitiæ cum reliquis virtutibus commune est : proprium vero ejus habetur æquum, quia singulis quod convenit ac debetur persolvit : et qued accipienti nescio cui tradit, æquum est : æqua enim sunt quæ conveniunt. Quæ autem debentur, aliquo modo conveniunt. Præterea, quum injustitia sit iniquitas, injustum vero iniquum, verisimile quoque est justitiam æquitatem et quod justum est esse æquum, quia medium est ejus quod plus est et quod minus : in quacunque enim actione plus est et minus, in ea æquum quoque inesse necesse est : sed et nulla ratione allata quod justum est omnibus videtur esse æquum.

Proportione autem respondet, quia in distributione rerum proportione similia efficit ea quæ accipientibus distribuuntur. Eandemque quæ dantur inter se rationem habent, quam accipientes inter se habent: si enim, exempli gratia, Achilles duplo majore virtute Ajacem vincit, duplo majorem etiam honorem Achilli quam Ajaci vir justus tribuet. Quatenus autem medium est, multorum est: quæ enim extra medium sunt, quum alia propius absint ab eo, alia longius, alia minus longe, multa quoque sunt.

Quatenus vero æquum sive æquale habetur, duorum est, simul accipientis, simul ejus quod datur : quum enim eorum quæ ad aliud quid freferuntur sit æquale, duorum semper esse oportet. Quatenus vero æqua proportione respondet id quod est justum, minimum quatuor est; siquidem proportio semper ad quatuor pertinet: nam proportio duarum rationum æqualitas jest, in duobus vero terminis est ratio : unde sequitur necessario, proportionem ad quatuor pertinere. Verbi causa ratio est dubli aut tripli : hic duplex est relatio, tum ipsius duplicis, tum ejus quod dimidium est, sicut viginti ad decem : ut necesse sit dues esse in una ratione terminos : sin autem eandem rationem in aliis duobus terminis sumamus. exempli gratia in duodecim et sex, proportionem efficiemus, eruntque sicut viginti ad decem, ita duodecim ad sex: atque ita semper in quatuor minimum erit proportio: nam et potest esse in pluribus. Quin etiam ad proportionem efficiendam tres sæpe terminos nos sumere constat : ut quum dico, sicut viginti ad decem, sic decem ad quinque se habent; sed tamen quia bis sumimus decem, rursus fiunt quatuor. Vocaturque hujusmedi proportio continua; at quæ e quatuor terminis constat, disjuncta. Utramque vero geometricam proportionem mathematici dicunt, distinguentes cam ab altera, quæ arithmetica proportio nominatur.

Erit autem arithmetica, ubi A tantum superet B, quantum G superat D. Jus vero, quod in distributione versatur, geometrica proportione constat, cujus rei causam afferemus. Sit enim quasi materiæ loco id quod distribuitur, konor, item quibus distribuitur, Achilles et

<sup>\*</sup> Έστι δὲ τὸ ίσον ἐν ἐλαχίστοις δυσίν, ατλ.

Άχιλλεὺς καὶ ὁ Αἴας. δεῖ δὴ λόγον ἔχειν τὴν τιμὴν πρός την τιμήν, δν ό Άχιλλεὺς πρός τὸν Αἴαντα• χαὶ ἐναλλάξ, δν ή τιμή τοῦ ἀχιλλέως πρὸς τὸν ἀχιλλέα, ή τιμή τοῦ Αίαντος πρός τὸν Αίαντα' καὶ συνθέντι, δν έχει λόγον δ τετιμημένος Άχιλλεύς πρός τον Άχιλλέα, τοῦτον ό τετιμημένος Αἴας πρός τὸν Αἴαντα καὶ ἐναλλάξ, δυ λόγου έχει δ τετιμημένος Αχιλλεύς πρός του τετιμημένον Αίαντα, τούτον έχει τὸν λόγον δ Άχιλλεύς πρός τὸν Αίαντα αυτη δή πάσα ή άναλογία τῷ διανεμητικώ δικαίω προσήκει, ήτις εύρεθηναι οὐ δύναται έν τῆ ἀριθμητικῆ ἀναλογία, ἀλλ' ἐν τῆ γεωμετρική μόνον. Καὶ ότι μέν ἐν τῆ γεωμετρική ἀναλογία ταῦτα τὰ εἴδη πάντα τῶν ἀναλογιῶν εὑρίσχονται, δείχνυσιν ό γεωμέτρης. "Οτι δὲ ἐν τῆ ἀριθμητική οὐ δύναται εύρεθήναι, δήλον ἐκείθεν ἔστωσαν γάρ άριθμοί τέσσαρες έν άριθμητική άναλογία, δ δ΄ καὶ δ γ΄, καὶ δ ς' καὶ δ ε' ὑπερέχει δὴ δ δ' τοῦ γ΄, όσον ύπερέχει ό ς' τοῦ ε' άλλὰ συνθέντι οὐχ ἔσται αναλογον αριθμητιχώς, συντεθέντα γαρ δ ς' καί δ ε' ύπερέξει τοῦ ε΄ τῷ ς΄ ὁ δὲ δ΄ καὶ γ΄ συντεθέντα ύπερέξει του γ΄ τῷ δ΄ καὶ ουτω διηρημένα μέν ἀνάλογον έχει άριθμητικώς ή αύτη γάρ ύπεροχή του δ΄ πρός γ΄, ήτις έστὶ τοῦ ς' πρὸς ε'· συντεθέντα δὲ οὐκέτι · ἀνάλογόν έστι μάλλον γάρ ύπερέχει δ ια τοῦ ε΄, ή δζ τοῦ γ'.

Διά ταῦτα δή τὸ διανεμητικὸν δίκαιον ἀνάλογόν έστι κατά την γεωμετρικήν άναλογίαν, καὶ οὐ κατά την συνημμένην άγγα κατά την διηρημένην τέσσαbας λφό ε<u>γ</u>ναι gει τορε gbonc τώ φυιθτώ. ος λφό gnνατὸν τὸ διδόμενον καὶ τὸν λαμδάνοντα ἐν εἶναι τῷ άριθμῷ. Καὶ τὸ δίχαιον ἐχεῖνο ἀνάλογόν ἐστιν, <sup>ε</sup> δσον έστιν έν ταϊς διανομαϊς, σταν έχαστος λάδη το χατ' άξίαν , ή τιμήν , ή χρήματα , ή άλλο τι ε τῶν μεριζομένων. δθεν είρήνη γίνεται και τάξις πολιτείαις από γάρ τῶν ἐναντίων αἱ στάσεις, καὶ αἱ μάχαι, καὶ τὰ έγχλήματα, δταν ή οί ίσοι μή ίσα λάδωσιν, ή μή ίσοι ίσα. Ότι δὲ ἀναλογίαν ζητεῖ ὁ μετὰ δικαιοσύνης ποιούμενος την διανομήν, και από τούτου δηλον τό γάρ κατ' άξίαν έκάστου, τοῦτο πάντες νομίζουσι δί-אמוטי דאף שנומי סב, סנ' אף דוכ דונומדמו, סני דאף מניτην πάντες λέγουσιν. άλλ' οι μέν δημοχρατικοί την έλευθερίαν λέγουσιν, οί δὲ όλιγαρχικοί τὸν πλοῦτον, οί δ' άριστοχρατιχοί άρετήν. έπεί τοίνυν διάφοροί είσιν αί άξίαι, εί τις μετά δικαιοσύνης βουληθείη τιμήν διανείμαι κατά την άξίαν έκαστω, ούκ ζοην ποιήσεται την διανομήν, άλλά άνάλογον.

\* Τὸ μέν οὖν δίκαιον τὸ ἀνάλογον, καθὼς εἴρηται·
τὸ ἄδικον δὲ τὸ ἔξω τοῦ ἀναλόγου· ὅταν ἡ διανομὴ
κατὰ τὸ πλεῖον τῆς ἄξίας καὶ τὸ ἔλαττον γίνηται,
ὅπιρ καὶ ἐπὶ τῶν ἔργων τῶν ἄλλων τῆς ἀδικίας συμδαίνει. Καὶ γὰρ ὁ ἀδικῶν τοῦ ἀδικουμένου πλεῖον
ἀγαθὸν ἔχειν ζητεῖ, ὁ δὲ ἀδικούμενος ἔλαττον ἔχει·

Ajax : debet igitur eandem rationem ad honorem haber honor, quam ad Ajacem Achilles : et vicissim, quam ratio nem honor Achillis ad Achillem, eandem honor Ajacis al Ajacem : aut si malis conjungere, quam rationem habe Achilles honoratus ad Achillem, eandem Ajax honoratus ad Ajacem : et vicissim, quam rationem habet honoraus Achilles ad honoratum Ajacem, eandem habet Achilles ad Ajacem : atque hase sane omnis proportio pertinet al jus in distributionibus positum, quam in arithmetia non invenias, sed in geometrica tantum analogia. Nan in geometrica analogia has omnes proportionum speis reperiri geometræ ostendunt : in arithmetica auten m inveniri vel illinc manifestum est : ponamus enim n arithmetica proportione numeros esse quatuor, 4.3.4 5 : hic igitur 4. superat 3. quantum 6. superat 5 : quots conjungas, non tamen proportio erit arithmetica: si enim conjungas 6. et 5, superabit 5. illis 6: sin anien 4. et 3. conjungas, superabit 3. illis 4 : itaque disjunta quidem proportionem habent arithmeticam, eoden em modo 4. superat 3. quo 6. superat 5 : si vero conjunga, non manebit proportio : nam magis superat 11. 5, quan 7. 3.

Quapropter jus in distributionibus positum proportionem habet geometricam, et quidem non continualam, sed disjunctam: quatuor enim oportet numero esse leminos, quia quod datur et qui accipit unum idempe numero esse non potest. Habet autem proportionem jus illud , quatenus in distributionibus versatur, quun 🤃 guli vel honerem vel pecunias, vel aliud quid exum quæ dividuntur, pro dignitate sua accipiant : unde par et firma rerum publicarum constitutio nascitur: e contrariis enim seditiones, jurgia et querelæ nascontur, quando aut sequales insequalia, aut non sequales sequilia accipiunt. Porro proportionem ab eo speciari, qui ni exercenda justitia distributionem instituit, vel hinc planum est : quod videlicet socundum singulorum dignatio nem fit, id omnes justum esse arbitrantur: dignitatem vero illam , ob quam aliquis honoratur, non candem cese omnes præ se ferunt; sed qui populari civilali faveni, libertatem; qui paucorum dominatione gaudent, divitias; qui denique optimatium fautores sunt, virtules dicunt : quum ergo diverses sint dignitates, si quis juste velit pro dignitate honores singulis distribuere, non equi litatem in distribuendo respiciet, sed proportionem.

Justum igitur est, quod proportione constat, ut dizimus: injustum vero, quod nullam habet proportionem: quando nimirum plus minusve, quam dignitas requiri, in distributione datur, quod etiam in casteris qua injust fiunt contingit. Nam qui infert injuriam plus boni habet studet, quam is cui infertur: at qui injuria afficiur

<sup>\*</sup> Τὸ δ' ἄδικον, τὸ παρὰ τὸ ἀνάλογον κτλ.

καὶ ἐπὶ τοῦ κακοῦ δὲ τὸ ἀνάπαλιν, ὁ μὲν ἀδικῶν ἔλαττον κακὸν ἔχει, ὁ δὲ ἀδικούμενος μεῖζον· διότι τὸ ἔλαττον κακὸν μιτλλον αίρετὸν τοῦ μείζονος, καὶ ὡς μεῖζον ἀγαθὸν τὸ ἔλαττον κακὸν ζητεῖται. Τὸ μὲν οὖν διανεμητικὸν εἴδος τοῦ δικαίου τοῦτό ἐστι. Λέγωμεν δὲ ἤδη περὶ θατέρου.

Scripsi: \* τινῶν ἐστι] cod. τινών ἐστι. — » τοῦ τε] vulgo τοῦτε. — ° τινῶν ἐστι] cod. τινών ἐστι. — ο οὸκέτι] vulgo οὸκ ἔτι. — ' ἐστιν] cod. ἐστι. — ' ἔλλο τι] vulgo ἀλλό τι. —]

# Κεφ. ε'.

Περι τοῦ διορθωτικοῦ είδους τῆς δικαιοσύνης καὶ περὶ τῆς κατ' αὐτὸ ἀναλογίας.

\* Τὸ δὲ δεύτερον εἶδος τοῦ δικαίου τὸ διορθωτικόν, 🤻 περί τὰ συναλλάγματά ἐστι, τά τε έχούσια χαὶ τὰ ἀχούσια καί τὰ λαθραΐα, καί τὰ βίαια. "Εστι μέν καί αὐτὸ χατὰ ἀναλογίαν τινά, ἀλλ' οὐ χατὰ τὴν γεωμετρικήν, καθ' ήν δπηρχε το πρώτον είδος, το διανεμητιχόν, άλλά κατά άριθμητιχήν. Τό μέν γάρ διανεμητιχον δίχαιον από των χοινών είς τους πολίτας ποιούμενον την διανομήν, αναλόγως έχαστω δίδωσι χατά την άξίαν έχάστου και την είσφοράν, ην είς το χοινόν συνετέλεσεν έπει οὐ πάντες δμοιοι, οὐδε πάντες δμοίως εἰσφέρουσιν. δθεν οὐ τὰ ζσα, άλλὰ τὰ ἀνάλογα δέχονται τὸ δὲ διορθωτιχὸν τῶν συναλλαγμάτων δίχαιον δρους μέν έχει τον ήδικηκότα και τον ήδικημένον. Δίδωσι δὲ έχάστω οὐ τὸ ἀνάλογον, ἀλλὰ τὸ ἴσον· τὴν γάρ ἐσότητα, ήν δ άδιχῶν διαφθείρει, ἀφαιρούμενος αγαθόν τι τοῦ ἡδιχημένου χαὶ προστιθεὶς ξαυτῷ, ταύτην δ δίχαιος αναχαλείται ζημιών τον αδιχήσαντα τοσούτον, όσον ήδίκησε και ούτως έκατέρω τὸ ἴσον δίδωσιν. Ο ύτω δε τεσσάρων γινομένων των δρων, τοῦ τε \* άδιχηθέντος καὶ τοῦ ἡδικηκότος, καὶ δ πέπονθεν δ άδικηθείς παρά του άδικήσαντος, καί δ πέπονθεν δ άδιχήσας παρά του διχαστού, συμβαίνει άναλογίαν Β είναι αριθμητικήν. 🕰 γαρ υπερέσχεν ο αδικήσας τοῦ ήδικημένου, τούτφ δπερέχειν ποιεί δ δικαστής τοῦ άδιχήσαντος τον ήδιχημένον και ούτω συμβαίνει είκόνα τινά τῆς τοιαύτης ἀναλογίας τὸ διορθωτικὸν δίχαιον είναι. Καὶ γὰρ εί χαὶ ἐπιειχής μέν ὁ ἀποστερῶν, φαύλος δε δ άποστερηθείς, ούδεν πρός το τοιούτον δίκαιον διαφέρει, ούδε εί δ μεν μοιχεύσας φαῦλος, δ δε άδιχηθείς έπιειχής, άλλ' άει την Ισότητα ζητητέον τῷ διορθωτή. ως άδικηθείς γάρ μόνον και ως άδικούμενος έχατερος λαμβάνεται καὶ δ ἐχέρδανεν ὁ ἀδιχήσας, ή ήδονης, η χρημάτων, η δόξης παρά του ήδιχημένου, καὶ διὰ τοῦτο ὑπερέσχεν αὐτοῦ, τοῦτο ἀποδίδωσιν δ δικαστής τῷ ήδικημένω, ή ζημιώσας τὸν ήδικηκότα, ή ατιμάσας, ή αλκισάμενος, ή αποκτείνας. Δυνατόν minus habet : atque in malo contra tum injuriæ auctor minus habet mali, tum injuria affectus plus habet : siquidem minus malum optabilius est majore, quia tanquam majus bonum minus quæritur malum. Hæc igitur juris species in distributionibus posita est. Quare jam de altera dicamus.

#### Cap. V.

De justitiæ specie in corrigendo sita ac de ejus proportione.

Secunda vero juris species ea est qua ad corrigendum valet, vel que in negotiis tam sponte et invite contractis, quam furtivis et violentis versatur. Atque hæc quidem etiam in proportione aliqua consistit, non geometrica tamen, in qua prior illa forma in distributionibus posita locum habebat, sed arithmetica. Quum enim jus in distributionibus situm in rebus communibus inter cives dividendis vertatur, servata proportione pro dignitate singulis distribuit, et prout quisque aliquid in medium attulit : quia neque similes sunt omnes, neque cuncti similiter conferent : que fit, ut non aqualia, sed pre pertione tantum accipiant : jus vero in emendatione pesitum, quod ad negotia pertinet, termines habet injuriæ auctorem et injuria affectum. Neque in rebus, quæ singulis distribuuntur, proportionem , sed æqualitatem respicit : sequalitatem enim , quam corrumpit injurise auctor, dum boni aliquid aufert ab eo quem lædit et sibi vindicat, hanc vir justus restituit, siquidem tantam illi mulctam irrogat, quantara alteri injuriam intulit : atque ita æquum utrique tribuit. Sic quum quatuor sint termini tum læsi hominis, tum injuriarum auctoris, tum qued læsus a lædente patitur, tum qued injuriarum auctor a judice accipit, proportionem arithmeticam esse constat. Quo scilicet lædens læsum superabat, co efficit judex, ut læsus lædentem superet : atque ita contingit, ut jus quod ad corrigendum valet talis prepertionis quasi imago quadam sit. Quamvis enim vir bonus sit qui fraudat, malus homo qui fraudatur, hoc tamen nihil ad tale jus pertinet, nec si adulter improbus et injuria affectus probus sit, sed correctori semper sequalitas expetenda est : quoniam uterque tantum, quatenus ille quidem læsus est, hic vero lædit, spectatur : quantumque injuriæ auctor vel voluptatis vel pecuniæ vel dignitatis a læso abstulit, ita ut illum ea re superet, tantum judex læso reddit, quum injuriæ auctorem aut pecunia multet, aut ignominia notet, aut tormentis excruciet, aut

<sup>\*</sup> Cap. 4. τὸ δὲ λοιπὸν εν τὸ διορθωτικόν, κτλ.

\* Έπει τοίνυν ή μέν άδικία το μείζον και το έλαττον εἰσάγει καὶ ἐν τοῖς ἀγαθοῖς καὶ ἐν τοῖς κακοῖς, ἐναντίως μέντοι δς γάρ το μείζον άγαθον ζητεί, το έλαττον κακόν αίρειται, ή δε δικαιοσύνη την Ισότητα, ή δὲ ἰσότης μέσον ἐστὶ τοῦ μείζονος καὶ τοῦ ἐλάττονος. φανερόν, ότι ή τοιαύτη δικαιοσύνη μεσότης έστὶ μεταξύ ζημίας και κέρδους. Καλείσθω γάρ ζημία μέν παν τὸ ἀδιχεῖσθαι, χέρδος δὲ πᾶν τὸ ἀδιχεῖν καὶ πλεογεκτείν, άν τε ° είς χρήματα, άν τε είς δόξαν, άν τε είς άλλο τι άδιχεῖν τις έθέλη. Έστι τοίνυν τὸ ἐπανορθωτικον δίκαιον μέσον ζημίας και κέρδους. διά τοῦτο και όταν άμφισδητώσιν, έπί τὸν διχαστήν χαταφεύγουσιν, ολόμενοι τουτον τον τρόπον μηδέτερον τούτων ζημιω. θηναι, όθεν έξ ανάγχης μηδέν χερδάναι, αλλά τι μέσον λαβείν, χαι γάρ αὐτὸν είναι νομίζειν οίον έμψυγον δίχαιον διορθωτικόν και καλούσι δε αὐτὸν μέσον, ώς διὰ τοῦτο τοῦ μέσου τευξόμενοι. "Ενιοι δὲ οὐχ ἔνα μόνον , άλλα και δύο και τρεῖς μεσιδίους καλοῦσιν ἐν ταῖς αμφισδητήσεσιν. όθεν φαίνονται ότι τὸ μέσον ζητοῦσιν, ώς ταὐτὸν δν τὸ μέσον ζητεῖν καὶ τὸ δίκαιον. μέσον άρα τὸ δίχαιον. Ἐπεὶ χαὶ ὁ διχαστής μέσος, τὴν μεσότητα καλ τὸ δίκαιον εἰσάγων, καλ ἐπανισῶν τὴν ἀπὸ τῆς **ἀδ**ικίας ἀνισότητα. \*\* Καὶ ὥσπερ τὴν αβ γραμμὴν εἰς άνισα τμηθείσαν κατά τὸ δ, εἴ τις ἐθέλοι εἰς ἴσα διελείν, ἀφελών ἀπὸ τῆς μείζονος τῆς βδ τὴν ὑπεροχὴν ἡν ύπερέχει της έλάττονος της δα, την γδ, και προσθείς τῆ δα, την αγ ίσην ἐποίησε τῆ γβ, καὶ εὕρε την διχοτομίαν τῆς αβ. οὕτω καὶ ἐπὶ τῆς ἀνισότητος τῆς άδικίας συμβαίνει. Τὸ γὰρ διορθωτικόν δίκαιον, ἀφελόμενον α ἀπὸ τοῦ κέρδους τοῦ ἠδικηκότος, ὅπερ ὡς ύπεροχή έστιν αὐτοῦ πρὸς τὸν ἠδικημένον, καὶ προστεθέν ° τῷ ἡδιχημένω, ἐσότητα καὶ μεσότητα ἐποίησε. Καὶ διὰ τοῦτο καὶ δίκαιον καλεῖται, ὅτι δίχα ἐστίν, ώσπερ αν εί τις είποι δίχαιον και δ δικαστής

\*\*\* Καὶ ώσπερ ἐπὶ τῆς γραμμῆς ἐχει, ὅταν διχαὶςιαιρεθῆ, ὅτι ἡ ἔτέρα τῶν ἴσων εὐθειῶν μέση ἀνάλογόν ἐστι κατὰ τὴν ἀριθμητικὴν ἀναλογίαν τοῦ μείζονος καὶ τοῦ ἐλάττονος, οῦτω καὶ τὸ δίκαιον μέσον ἐστὶ morte afficiat. Sed et alio modo in hac justitia hac proportionem animadvertere possumus, si nimirum teminos conjungamus: sicut en im injurias auctor al laminem lassum se habet, ita judex ad injurias auctora: nam qualibus malis injurias auctor alterum madari, talia a judice accipit.

Quum ergo injustitia tam in bonis quam in malis catrario modo majus et minus inducat : qui enim majus lo num appetit, minus eligit malum, justitia vero aquititem spectat, medium autem inter majus et minus aqulitas est: apparet talem justitiam temperamentum inter damnum et lucrum servare. Jam vero damnum dicatu omnis injuria nobis illata, lucrum autem omnis contume lia aliis imposita et fraudatio, sive in aliorum pecmis, sive in corum existimationem, sive in aliud quid injerius aliquis esse vult. Est igitur jus, quod ad enerdandum valet, medium inter damnum et lucrum: que circa quum contendunt, ad judicem confugiunt, rati he modo neutri detrimentum importari ideoque necessare ipsos ne lucrari quidem quidquam, sed fore ut medium quiddam teneant propterea qued eum quasi vivum jus corrigendi vi præditum existimant, atque idcirco nodium eum vocant, utpote juris illius ope ad medium perventuri. Nonnulli etiam non unum tantum, sed duos aut trės medianos in controversiis appellant : unde apparet eos medium quærere, quasi unum idenque sit medium quærere et justum : medium ergo est jistum. Nam medius quoque est judex, mediocrittem et justum inducens, simulque inæqualitatem ab injustitia ortam tollens. Et ut si quis lineam AB insquiliter divisam circa D, velit æqualiter dividere, auferendo a majori parte ED exsuperantiam, qua minorem Di superat, nimirum GD, addensque ad DA, AG sequalem facit ipsi GB, atque ita invenit, que pacto bifariam AB dividi possit : sic etiam in injustitiæ inæqualitate 🕾 se habet. Quippe jus corrigendi vi præditum, si detractum sit de lucro lædentis, quod in eo læsi hominis re spectu tanquam exsuperantia quædam animadvertitur. additumque ei qui injuria affectus est, æqualitatem el mediocritatem inducit. Quamobrem etiam jus grace dicason nominatur, quia dicha, id est, bifariam dinsum est, quasi divisum (dicheson) et judex divisor (dichastes) dicatur.

Et quemadmodum in linea se res habet, quim dupliciter divisa est, quia altera rectarum linearum aqualium arithmeticas proportionis ratione majoris minorisque media est, sic justum quoque medium lucri et damni

.

۱,

<sup>\*</sup> Φστε τοῦ μεν πλείονος καὶ τοῦ ἐλάττονος τὸ Ισον κτλ. — \*\*\* Καὶ ώσπερ γραμμής εἰς ἀνισα τετμημένης κτὶ.

τοῦ χέρδους χαὶ τῆς ζημίας, τοῦ μείζονος ἢ ἀγαθοῦ ἢ καχοῦ, χαὶ τοῦ ἐλάττονος. ἔλαττον μὲν τοῦ μείζονος, μεῖζονος δὲ τοῦ ἐλάττονος. Ὅτι δὲ ἐπὶ τῆς γραμμῆς οὕτως ἔχει, χαθὼς εἴρηται, φανερόν ἡ γὰρ βδ ὑπερέχει τῆς τὰ τῆ αὐτῆ τῆ γδ. τῶς τὰ ὑπερέχει τῆς αὸ τῆ αὐτῆ τῆ γδ. τῶς τὰ ἀναλογίαν ἔχουσι χατὰ ἀριθμητιχὴν ἀναλογίαν μέση δὲ ἐστιν ε ἡ γα, ἡ ἴση τῆ κὰ, ἡτις ἐλάττων μέν ἔστι τῆς βδ, μείζων δὲ τῆς αδ, β, ἀὐτῆ τῆ γδ ἐλαττουμένη χαὶ ὑπερέχουσα. Ἔτι δὲ ἀρογον εἶναι τῆς ζημίας χαὶ τοῦ χέρδους, χατὰ τὴν ἀριθμητιχὴν ἀναλογίαν. ἔστωσαν τρεῖς εὐθεῖαι ἴσαι



άλλήλαις, αί αα, ββ, γγ. τετμήσθω δὲ ή αα δίχα κατά τὸ ε, ή τε μ γγ κατά τὸ ζ. καὶ ἀφηρήσθω ἀπὸ τῆς αα ή αε φανερόν δή , ότι ή γγ μείζων έσται της εα τη γζ. προσκείσθω δε ή άφαιρεθείσα της αα τη γγ, και έστω ή δγ φανερόν δή, ότι ή δγ μείζων έστι τῆς εα τῆ τε δγ και τη γζ. Ει τοίνυν δεήσει των άκρων εύθειων τὴν Ισότητα ἐπαναγαγεῖν , διὰ τῆς ββ τοῦτο ποιήσοίτεν. જι απεό λάδ καλολα τι λο ξφαθιτοραλιες την υπεροχήν ἀφελουμεν· i έφαρμόσαντες δε τῆ αα, τὸ ελγειμον μροαθήσοίτεν. και ορικό ξαονιαι μαγιν αξ άχραι ίσαι άλλήλαις. Αύτη δή ή την ισότητα έπανάγουσα ββ, μέση ἀνάλογόν ἐστι <sup>k</sup> χατὰ ἀριθμητιχήν τῆς δγ καὶ εα ή μεν γάρ δγ τῆς ββ ὑπερέχει τῆ δγ, ή δὲ ββ τῆς εα ὑπερέχει τῆ αὐτῆ τῆ δγ. ὅτι δὲ καὶ έπὶ τοῦ διορθωτιχοῦ διχαίου τὸ αὐτὸ συμβαίνει, φανερον έχ των είρημένων. Τοῦτο δε και επί των τεχνῶν συμβαίνει. Τότε γὰρ εὖ ἔχουσι καὶ συνίστανται, όταν έν χρεία τούτων γενώμεθα, καλ τοσοῦτον τεχνιτῶν δεώμεθα, ὅσον αὐτοὶ περὶ τὴν τέχνην πονοῦσι καὶ ζημιούνται ούτω γάρ δυνατόν συνιστάναι τούς τεχνί τας, την ένδειαν παρά τῶν δεομένων ἀναπληροῦντας. Εί δε οί μεν πονούσι και ποιούσι τας τέχνας, οί πάσχοντες δε αὐτάς, οι δεόμενοι αὐτῶν δηλονότι, οὐχ ούτω πάσχουσιν ώς έχεινοι ποιούσιν, άλλά πολλώ έλαττον, οὐδὲν χωλύει πάσας ἀπολέσθαι. Διὰ τοῦτο χάνταῦθα <sup>1</sup> τὸ μέσον χαὶ τὸ ἴσον ἀναγχαῖόν ἐστιν, δ έστι μεταξύ ζημίας καὶ κέρδους.

\* Ταῦτα δὲ τὰ ὀνόματα, ἡ ζημία καὶ τὸ κέρδος, λέγεται μὲν κυρίως ἐπὶ τῶν ἐκουσίων συναλλαγμάτων, ἐλήφθη δὲ καὶ ἐπὶ τῶν ἀκουσίων. Λέγεται γὰρ ἀπλῶς κερδαίνειν, τὸ κτήσασθαι πλείονα ὧν τις κέκτηται· δμοίως καὶ ζημιοῦσθαι, τὸ κτήσασθαι ἐλάττονα ὧν est, majoris videlicet aut minoris boni vel mali, minus scilicet majore, majus minore. Hanc autem quam diximus, lineæ esse rationem, manifestum est : BD enim superat GA ipsa GD: GA autem superat AD eadem GD: itaque BD, GA, AD proportione arithmetica conveniunt: media autem est GA, quippe quæ æqualis illi GB sit, quæ minor est quam BD, sed major quam AD, eadem illa GD, qua et superatur et superat. Sed inde etiam intelligitur, id quod justum est et æquale, proportione, et quidem arithmetica, medium esse damni et lucri : sint tres rectæ lineæ inter se æquales, AA, BB, GG: secetur autem AA bifariam circa E, et GG circa Z: deinde auferatur ab AA linea pars AE: perspicuum igitur est. GG majorem futuram quam EA, ipsa GZ: addatur postea quæ aufertur ab AA ad GG, et sit DG: apparet ergo DG majorem futuram quam EA, ipsa DG et GZ. Quodsi extremæ rectæ lineæ partes ad æqualitatem nobis redigendæ sunt, hoc per BB faciemus: tanquam normam enim illi GD aptando exsuperantiam tollemus: quam ad AA apponendo, id quod deest addemus : atque ita rursus æquales inter se erunt extremæ partes. Ipsa vero quæ æqualitatem hanc inducit BB, media erit arithmetica proportione illius DG et EA: DG enim BB ipsa DG superat, BB autem EA eadem DG: idem vero etiam in jure corrigendi vi prædito locum habere, ex præcedentibus apparet. Verum hoc in artibus quoque contingit. Tunc enim bene se habent et constant, quum iis opus habemus, ac tantum artificibus egemus, quantum ipsi artifices vel laboris ad artes suas impendunt vel damni contrahunt : quippe ita licebit efficere, ut consistant artifices, si lacunam rei familiaris per eos qui ipsorum arte egent, expleant. Sed si illi quidem operam navant suasque artes exercent, hi autem qui eas sustinent, id est qui iis egent, non ita sustinent ut illi eas exercent, sed multo minus, nihil obstabit, quominus omnes pereant. Quapropter et hic necessario medium et æquale requiritur, quod inter damnum et lucrum interjectum est.

Hæc autem nomina, damnum ac lucrum, licet proprie de iis, quæ sponte cum aliis contrahimus, negotiis usurpentur, nihilominus tamen etiam ad res non voluntarias transferuntur. Dicitur enim simpliciter lucrari, qui plus quam ante habebat sibi comparavit : pariterque damnum facere, qui minus quam a principio possidebat sibi acquisivit : sed bona quorum in possessione prius

<sup>\*</sup> Ἐλήλυθε δὲ τὰ ὀνόματα ταῦτα κτλ.

είχεν έξ άρχῆς το δὲ τὰ ὅντα ἔχειν οὕτε ζημία, οὕτε κέρδος ὀνομάζεται, ἀλλά τι μέσον ιὅστε κέρδους τινὸς καὶ ζημίας μέσον τὸ δίκαιόν ἐστι λέγω δὲ τῶν ἐν τοῖς ἀκουσίοις συναλλάγμασιν, ὅταν τις τοσαῦτα λάδη, ὅσα εἶχε πρὶν ἀδικηθῆναι ἢ ἀδικῆσαι, τοῦτ ἔστι κεροὰναι π ἢ ζημιωθῆναι. Τὸ γὰρ ἐν τοῖς ἐκουσίοις συναλλάγμασι κέρδος οὕτε ἀδικόν ἐστιν, οὕτε εὐθύνεται τούτων γὰρ ἀδειαν ἔδωκεν ὁ νόμος.

(Scripsi: \* τοῦ τε] cod. τοῦτε. — ὁ δικαστοῦ, συμδαίνει ἀναλογίαν ] ex Heinsii conjectura; cod. δικαστοῦ, ἀναλογίαν. — ° ἄν τε] cod. ἄντε. — ἀ ἀφελόμενον] cum codd. i. e. ἀφαιρεθέν. Vid. Matthiæ Gr. Gr. § 496. 8 et Wesseling. ad Herodot. V, 35. — ° προστεθέν] cod. προσθέν. — ' εἴ τις] cod. εἴτις. — ε δέ ἐστιν] cod. δὲ ἔστιν. — ʰ ἢ τε] cod. ἤτε. — ι ἀφελοῦμεν] cum codd. i. e. ἀφαιρήσομεν, ut καθελεῖ pro καθαιρήσει Diog. Laert. VI, 78. — ἐ ἐστι] cod. ἐστιν. — ¹ κἀνταῦθα] cod. κἀνταῦθα. — m τοῦτ' ἔστι κερδᾶναι] cod. τουτέστι κερδάναι. —)

# Κεφ. ς'.

Ότι τὸ ἀντιπεπονθὸς οὐχ ἔστιν εἴδος διχαιοσύνης, εὶ μὴ κατὰ ἀναλογίαν ἡ ἀντιπεπόνθησις γένοιτο.

\* Οἱ δὶ Πυθαγόρειοι ἔλεγον δίκαιον εἶναι τὸ ἀντιπεπονθός, τὸ τὰ αὐτὰ πάσχειν, ἀ ποιεῖ τις καὶ πρὸς τοῦτο φέρειν καὶ τὸ τοῦ 'Ραδαμάνθυος ἔπος'

εί κε πάθοι τά κ' έρεξε, δίκη κ' ίθεῖα γένοιτο.

Τοῦτο δὲ τὸ ἀντιπεπονθὸς οὐα ἐφαρμόττει οὐδενὶ εἴδει τοῦ δικαίου. Οὖτε γὰρ τὸ διανεμητικὸν δίκαιον τοιοῦτόν ἐστιν, οὖτε τὰ διορθωτικόν ἐπὶ μὲν γὰρ τῆς διανομῆς οὐ δυνατὸν ἀεὶ τὸν πολίτην ἐκεῖνα πάσχειν εὖ ἀπὸ τοῦ κοινοῦ, ἄπερ ἐποίησεν· εἰ γὰρ τύραννον ἀπέκτεινε, πῶς τὸ αὐτὸ πείσεται; ἐπὶ δὲ τοῦ διορθωτικοῦ δικαίου πολλαχοῦ διαφωνεῖ· εἰ γάρ τις ἄρχοντα ἐπάταξεν, οὐ δίκαιον πληγῆναι μόνον, ἀλλὰ καὶ κολασθῆναι· καὶ εἴ άρχων τὰ ἴσα παθεῖν· εἰ δὲ τις καὶ ἀκουσίως καὶ ἀγνοῶν ἐδακψε τὸν πέλας, οὐ δίκαιόν ἐστιν ὁμοίως ἀντιδλα-δῆναι.

έν ταῖς ἀλλακτικαῖς κοινωνίαις οἶον ἐν τῷ εὖ ποιεῖν ἀλλήλους καὶ κακῶς ποιεῖν, καὶ ἐν τοῖς τῶν τεχνῶν πρὸς ἀλλήλας \* συναλλάγμασι· πλὴν τὴν ἀντιπάθειαν οὐ κατὰ τὸ ἴσον ἐκλαβεῖν δεῖ, ἀλλὰ κατὰ τὸ ἀνάλογον. 'Ο γὰρ τὸν ἄρχοντα τυπτήσας τὴν τάξιν τῆς ποσεται· καὶ ὁ τὸν γάμον τοῦ πέλας διαφθείρας πείσεται καὶ ὁ δράσας καὶ ἀνάλογον εἶτε γὰρ μὴ πείσεται κακῶς ὁ δράσας καὶ καὶ ἀνάλογον εἶτε γὰρ μὸ πείσεται κακῶς ὁ δράσας καὶ καὶ ἐναλογον εἶτε γὰρ μὸ πείσεται κακῶς ὁ δράσας καὶ καὶ ἐναλογον εἶτε γὰρ μὸ πείσεται κακῶς ὁ δράσας καὶ καὶ ἐναλογον εἶτε γὰρ μὸ πείσεται κακῶς ὁ δράσας καὶ ἐναλογον εἶτε γὰρ μὸ πείσεται κακῶς ὁ δράσας καὶ ἐναλογον εἶτε γὰρ μὸν πείσεται κακῶς ὁ δράσας καὶ ἐναλογον εἶτε γὰρ μὸν πείσεται κακῶς ὁ δράσας καὶ ἐναλογον εἶτε ἐνὰρον ἐν

fueras possidere, neque damnum dicitur, neque horan sed medium quid: quare jus inter lucrum et damam medium est: loquor de iis quæ ad res non voluntara pertinent, quando aliquis tantundem consequiz, quantum ante injuriam vel acceptam vel illatam posidebat, hoc est, antequam lucraretur aut damnum isceret. Quod enim in contractibus sponte nosira iota lucrum vocatur, neque injustum est, neque corigin: nimirum quia legibus hoc conceditur.

~Cap. VI.

Talionem non esse speciem justitiæ, nisi pro portione noproca illa perpessio locum habeat.

Pythagorei autem jus reciprocam perpessionen ex dicebant, id est, quum quis patitur idem quod feci : atque huc spectare illud Rhadamanthi :

si quis, quod fecit, patiatur, jus erit equum.

Hæc vero reciproca perpessio nulli justitiæ formæ ongruit. Neque enim jus in distributionibus positum el tale, neque corrigendi vi præditum: fieri enim non potest, ut in distributione semper eadem beneficia e publico accipiat civis, quæ prior contulit : nam si quis, escapli gratia, tyrannum interfecerit, quomodo idem ei 🖼 veniet? in jure autem corrigendi vi prædito sæpe discrepat res : si quis enim magistratum percussit, is no solum verberibus, sed etiam graviore pœna dignus est ac si quis magistratum gerens aliquem corum, qui sub ipsius potestate sunt, percussit, non est æquum, eum parem pænam sustinere : sed si quis et invilus et ignarus alium læsit, non est æquum, illum simili incommodo affici. Potest tamen in communitate rerum ultro citroque permutandarum justa esse reciproca ejusmosi perpessio : ut quum alter alteri vel bene facil rel mile. atque in negotiis de mutuo artium subsidio contractis. verum ibi non æqualitate, sed proportione reciprocal illam perpessionem explicari oportet. Qui enim pretorm maximum pulsavit, quum rerum publicarum ordizen perturbaverit, non verberibus, sed morte mulciabitat et qui alienam uxorem stupravit, punietur et ipse, an eodem tamen modo, sed pro portione : sive enm an punitur qui male fecit, servitus revera et tyrannis et

<sup>\*</sup> Cap. 5, δοχεῖ δέ τισι καὶ τὸ ἀντιπεπονθὸς εἶναι κτλ. — \*\* ᾿Αλλ΄ ἐν μὲν ταῖς κοινωνίαις κτλ.

κῶς, δουλεία τις ἔσται καὶ τυραννὶς ἡ πολιτεία. εἴτε τὰ αὐτὰ πείσεται ἄπερ ἔδρασεν, ἄτοπόν τι καὶ αἰσχρόν. Όμοίως δὲ έχει καὶ ἐπὶ τῶν χαρίτων, καὶ τοῦ εὖ ποιεῖ» καὶ εὖ πάσχειν' πρὸς μέν γὰρ τὴν ἰσότητα τῆς πολιτείας ἀναγχαῖόν ἐστι τὸν εὖ παθόντα καὶ εὖ ποιῆσαι καὶ τὴν χάριν ἀμείψασθαι, καὶ ἔτι δευτέρων ἄρξαι χαρίτων εί γάρ μή τοῦτο είη, ἀπολεῖται ή μετάδοσις, η συνέχει την πολιτείαν και την δμόνοιαν. Διά τοῦτο καί Χαρίτων ξερον εν έκαστη των πόλεων ζόρυται. ζνα αί Χάριτες τιμῶνται διὰ τῆς ἀντιχάριτος. Οὐ δυνατὸν δέ την χάριν την αὐτην είναι τῆ ἀντιχάριτι, άλλά ανάλογον· δίδωσι γάρ τίς τινι οδ δεϊται δ λαμδάνων, χαὶ λαμδάνει παρ' ἐχείνου, οδπερ αὐτὸς ἐν χρεία καθέστηκε, και ορισ Χαίδει και Χαίδειν μοιεί, ει ος ια αὐτὰ λήψεται α δέδωκε, τίς ή χάρις; "Ωστε καὶ τὸ εὖ ποιεῖν καὶ εὖ πάσγειν οὐ κατὰ τὸ αὐτό, ἀλλὰ κατὰ τὸ ἀνάλογον γίνεται.

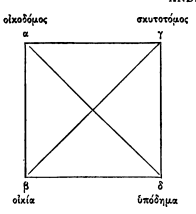
' Τοῦτο δὲ καὶ ἐκεῖθεν φανερώτερον γένοιτ' ἄν. Αί μεταδόσεις και αντιδόσεις κοινωνίαι τινές είσιν αί δέ κοινωνίαι των έν χρεία, έκείνου λαύ τις ζμιει κοινωνείν, οδ χρείαν έχει το δε έν χρεία είναι των άνομοίων έστίν ου γάρ δεῖταί τις έαυτοῦ ή τῶν έαυτοῦ, ή Ϫν αὐτὸς δύναται ποιεῖν, ἀλλ' ὧν οὐκ ἔχει, οὐδὲ δύνα− ται ποιείν, έχείνων ζητεί τῷ πλησίον χοινωνείν δ γάρ σχυτοτόμος οὐ δεῖται τοῦ σχυτοτόμου, οὐδὲ δ ἐατρὸς τοῦ **ἐατροῦ, ἀλλ',ὁ σχυτοτόμος ἰατροῦ, χαὶ ὁ ἰατρὸς σχυτοτό**μου. ώστε φανερόν, ότι αί χάριτες τῶν ἀνομοίων εἰσίν. Αί άρα μεταδόσεις, καὶ αἱ ἀντιδόσεις οὐχ αἱ αὐταὶ ἔσονται·b άλλ' ένα καὶ κατά τὸ δίκαιον γίνωνται, κατά τὸ ἀνάγολολ τψη ισοτμία ξκγμμίξον, ο λφό ακπιοιοίπος ιξή ολκοδόμφ ύπόδημα δώσει, λήψεται δὲ δσα εἰς οἰκίαν φέρει αναλόγως τῆ χαριτι• καὶ ὁ ἰατρὸς τῷ γεωργῷ άλλα μέν δώσει, άλλα δὲ παρ' αὐτοῦ λήψεται κατά άναλογίαν. Ένδέχεται γάρ τὸ έτέρου έργον τιμιώτερον είναι θατέρου. οὐ γάρ ἀντὶ οἰκίας ὑποδήματα δώσει δ σχυτοτόμος τῷ οἰχοδόμῳ, ἀλλὰ τοσοῦτον δεῖ είσενεγχείν τὸν σχυτοτόμον είς την ἀντίδοσιν, ὅσον έχεῖνος εἰς τὴν οἰχίαν ἐζημιώθη· εἰ δὲ μή, ἄνισα ἔσται τὰ ἀλλάγματα, καὶ αἱ χάριτες ἀνώμαλοι. Δεῖ τοίνυν έν ταϊς χάρισι τηρείν την Ισότητα, πλην κατά την άναλογίαν, ήν ποιεί ή κατά διάμετρον σύζευξις. διάμετρος μέν γάρ έστιν ή ἀπὸ τῆς γωνίας τοῦ παραλληλογράμμου έπὶ τὴν ἀπεναντίον γωνίαν ἐπιζευγνυμένη εύθεῖα.

respublica; sive eodem incommodo afficitur, quod aliis attulit, absurdum ac turpe erit. Similiter in muneribus dandisque et accipiendis beneficiis se res habet : nam ad conservandam reipublicæ æqualitatem necesse est eum. qui beneficium accepit, aliis quoque benigne facere et gratiam referre atque etiam alia beneficia prius in bene meritos conferre: quod nisi contigerit, peribit communicatio, quæ civitatem hominumque concordiam sustinet. Quocirca et Gratiarum templum in singulis urbibus exstructum est, ut Gratiæ beneficiorum remuneratione colantur. Non potest autem acceptum beneficium idem esse cum ejus remuneratione, sed pro portione tantum respondere : dat enim aliquis alicui quo eget is qui accipit, vicissimque accipit ab eo quo ipse opus habet: atque ita gaudet et gaudere facit : quod si eadem accipiat, quæ dedit, quænam erit gratia? Quamobrem beneficiis ornare alios et ab iis ornari, non eodem modo, sed pro portione fit.

Hoc vero etiam ex eo quod dicturi sumus, magis apparebit. Nam conferre beneficium in aliquem, vicissimque referre gratiam communicatio quædam est : communicatio autem rerum necessariarum est : siquidem rerum, quibus eget aliquis, particeps esse studet : opus vero habemus iis quæ sunt dissimilia : neque enim quisquam se ipso vel rebus suis vel iis quæ ipse efficere potest, eget, sed quæ nec habet nec efficere ipse potest, eorum particeps fieri ah alio cupit : quippe sutor non eget sutore, nec medicus medico, sed sutor medico, et medicus sutore, ut vel hinc appareat, dissimilia esse beneficia. Quare nec beneficii collatio, neque ejus remuneratio eadem erit : sed ut juste fiant, proportione æqualitas fingenda est : sutor enim architecto calceum dabit : vicissimque architectus accipiet operæ in exstruendo ædificio positæ pretium proportione ejus quod præstitit : similiter et medicus alia dabit agricolæ, alia pro portione ab eo accipiet. Quippe sieri potest, ut alterius opus majoris pretii quam alterius sit : siquidem haudquaquam pro ædificio calceos architecto sutor dabit, sed sutorem tantum pecuniæ in remunerationem impendere oportet, quantum damni in exstruendo ædificio ille contraxit : sin minus, inæqualis erit permutatio et beneficia minime paria. Quamobrem in beneficiis quibus alius alium ornat servanda est æqualitas, verum pro portione, quam directa efficit conjunctio: dimetiens enim est, quæ ab adverso parallelogrammi angulo in oppositum recta transcurrit linea.

| architectus | sutor   |
|-------------|---------|
| a           | g       |
| b           | d       |
| domus       | calceus |

<sup>\*</sup> Ποιεί δὲ τὴν ἀντίδοσιν τὴν κατ' ἀναλογίαν κτλ.



Εστοι δὲ ὥσπερ τετράγωνον οἱ τέσσαρες ὅροι· ὁ οἰκοδόμος, ὁ σκυτοτόμος, τὸ ὑπόδημα, ἡ οἰκία· ὁ οἰκοδόμος
οἱ τὸ β, ὑπόδημα, ἐφ' οὖ τὸ δ· ἐπεὶ τοίνυν ὑπὸ τὸν
οῦ τὸ β, ὑπόδημα, ἐφ' οὖ τὸ δ· ἐπεὶ τοίνυν ὑπὸ τὸν
σκυτοτόμον τὸ ὑπόδημα τίθεται, ὥσπερ τὸ δ ὑπὸ τὸ γ,
καὶ ὑπὸ τὸν οἰκοδόμον ἡ οἰκία, ὥσπερ τὸ β ὑπὸ τὸ α,
οἰκοδόμος τοῖς ὑποδήμαστιν, ὥσπερ συνάπτεται τὸ α τῷ
δ· ὁ δὲ σκυτοτόμος τῆ οἰκία, ὥσπερ τὸ γ τῷ β· καὶ
δ· ὁ δὲ σκυτοτόμος τῆ οἰκία, ὥσπερ τὸ γ τῷ β· καὶ
τὰ αὐτά, ἀλλὰ κατὰ τὰ ἀνάλογα.

\* Διά τοῦτο δεῖ τὰ ἀλλασσόμενα λόγον ἔχειν καὶ συμμετρίαν πρὸς ἄλληλα: εἰσὶ γὰρ ἔνια, ὰ οὐδὲ δύναται σχεδὸν ἀλλαγῆναι διὰ τὸ ἀσύμμετρα εἶναι: οἶον τὸ τοῦ αὐλητοῦ ἔργον, καὶ τὸ τοῦ οἰκοδόμου. Διὰ τοῦτο κανται ἀλλαγῆναι, καὶ παντὸς ἔργου τὴν ἀξίαν μετροῦσιν: ἀπὸ τούτων γὰρ γινώσκομεν πόσων ὑποδημάτρουν: εἰ γὰρ μὴ ἡ ἀξία ἐκάστου γινώσκοιτο, οὐ δύναται συστῆναι ἡ ἀλλαγὴ καὶ ἡ κοινωνία: τὸ γὰρ μὴ διδύναι καὶ συστῆναι ἡ ἀλλαγὰ καὶ ἡ κοινωνία: τὸ γὰρ μὴ διούναι καὶ δια ἔκαστου χινώσκοιτο, οὐ δύνατο συστῆναι ἡ ἀλλαγὰ καὶ ἡ κοινωνία: τὸ γὰρ μὸ διούνανία.

των, ῷ πάντα δυνάμεθα μετρεῖν, καὶ δι' οῦ τὴν ἀξίαν καν, ῷ πάντα δυνάμεθα μετρεῖν, καὶ δι' οῦ τὴν ἀξίαν κατὰ στοῦντο καάντων. Ἐστι δὲ φύσει μὲν καὶ ἀληθεία κατὰ τοσοῦτον βούλεται αὐτῷ κοινωνεῖν: εἰ γὰρ μὴ δόοιτο τῶν ἐτέρου, ἢ μὴ δόσπερ ἀλλος τῶν ἐκείνου, ἀλλὰ ἐλαττον, οὐκ ἔσται ποτὲ ἀλλαγή: δεόμενος δὲ τὰ ἐαυτοῦ δίδωσι, καὶ ἀληθεία μέτρον ἐστὶ τῶν πραγμάσυν. αὕτη γὰρ πάντας εἰς ἔν συνάγει: νόμφ δὲ καὶ τὰν καὶ γὰρ γὰρ καὶ τὰ τῶν ἀλλων. Ἡ μὲν καὶ τὰ τὰν γὰρ καὶ τὰ τῶν πραγμάστον. ὅτι οὐκ ἔστι φύσει, ἀλλὰ παρ' ἡμῶν ἐτέθη, καὶ ἀψ ἡμὶν ἔστις κεταδαλεῖν αὐτὸ καὶ ποιῆσαι ἄγρησον. Ἑστι τοίνυν καὶ τὸ νόμισμα μέτρον, ὡς εἰρησον, τῆς τῶν πραγμάτων ἀξίας, καὶ αὐτοῦ μὲν οὐκ

Sint ergo nobis quadrati instar quatur termini: articetus, sutor, calceus, ardificium: et quidem architetus ubi A, sutor autem ubi G est, ædificium ubi B, calves denique ubi D: quoniam igitur sub sutore calceus pratur, sicut D ponitur sub G, et sub architecto ædificium, quemadmodum B sub A ponitur, in communication mutua conjungetur architectus cum calceis, ut A conjungitur cum D: sutor vero cum ædificio, sicut G cum B: atque ita mediis lineis communicatio efficietur: ma quidem eodem modo, sed pro portione.

Quare oportet ea quæ permutantur rationen alique inter se habere et convenientiam: sunt enim quadam quæ fere ne permutari quidem possint, quia inter a ma congruunt: verbi causa, tibicinis opus et archiect. Quapropter nummi assumti sunt, qui qualibet re permutari queunt, omniumque rerum pretium metiuntur: him enim discimus, quot calceos valeat ædificium, ilm quantum cibi, aut aliarum rerum: nam nisi cipique rei pretium cognovimus, neque permutatio ulla lorum habere potest, neque communicatio: siquidem not dare aut accipere quod pretium singulæ res habent, non est permutatio aut communicatio.

Quapropter necesse est unam aliquam esse communez omnium rerum mensuram, qua metiri cuncta quennes singularumque rerum pretia cognoscimus. Hec auten rerum omnium mensura proprie quidem et rever indigentia est: nam quatenus aliquis quopiam eget, ealens ejus particeps esse vult: nisi enim iis qua alterius sunt eget, aut minus quam alius quas ipsius sunt desiderat, nulla unquam erit permutatio: quum vero egut, dat sua accipitque aliena. Proprie ergo ac revera rerum mensura est indigentia: hace enim omnes admatimus vocatur, propterea quod non lege valeat, sed a bis inventus et signatus sit, ac simul in nostra polesida sit, eum immutare inutilemque reddere. Est ergo nomus quoque, quemadmodum diximus, pretii omnius mus quoque, quemadmodum diximus, pretii omnius

<sup>\*</sup> Διὸ πάντα συμέλητὰ δεῖ πως εἶναι κτλ. — \*\* Δεῖ ἄρα ἐνί τινι πάντα μετρεῖσθαι κτλ.

έστι χρεία δι' έαυτῆς, ἔστι δὲ ὥσπερ ὑπάλλαγμα τῆς Χρείας διὰ τούτων τοίνυν τῶν μέτρων γνωσθείσης ἔσται χατὰ τὸ ἀνάλογον.

\* ΄Η δὲ ἀναλογία ἔσται ἀντιπεπονθότως ούτω γὰρ δυνατόν Ισασθήναι την άλλαγήν. Άντιπεπονθότα δέ λέγονται παρά τοῖς μαθηματιχοῖς, ὅταν ἢ, ὡς τὸ α πρός τὸ β, τὸ γ πρὸς τὸ δ' καὶ ὡς τὸ α πρὸς τὸ γ, τὸ δ πρός το β' εἰ τοῦτον τοίνυν τον τρόπον ἀνάλογον ἔσται τὰ ἀλλασσόμενα, καὶ οἱ ἀλλάσσοντες, δικαία ἔσται ή άλλαγή. Έστω γάρ σκυτοτόμος έφ' οδ γ, γεωργός, έφ' οδ α, ύποδήματα, έφ' οδ δ, σῖτος, έφ' οδ β. χείσθω δή τὸν γεωργὸν πρὸς τὸν σχυτέα διπλάσιον λόγον ἔχειν , ἔσται δὴ καὶ ὁ σῖτος διπλάσιος τῇ ἀξίᾳ των ύποδημάτων εί τοίνυν έσται ώς γεωργός πρός τόν σχυτέα, τὰ ὑποδήματα πρὸς τὴν τροφὴν ἢ τὸν σῖτον, διπλασίονα έσται τὰ ὑποδήματα τοῦ σίτου, καὶ οὕτως ξσονται άξια τοῦ σίτου· εἰ δὲ μὴ οὕτως ἡ ἀλλαγὴ γένοιτο, οὐ δεῖ εἰς σχῆμα ἀναλογίας ἄγειν αὐτά, οὐ γὰρ δυνατόν ίσασθῆναι. Εί γὰρ ἔσται, ώς δ γεωργός πρός τὸν σχυτέα, τὸ ἔργον τοῦ γεωργοῦ δ λαμβάνει δ σχυτεύς πρός το έργον τοῦ σχυτέως δ λαμδάνει ό γεωργός, οὐχ ἔσται ἰσότης, ἀλλ' ὅταν ἀντιπεπονθότως ἔχωσι, τότε άλλαγη χυρίως χαι χοινωνία γίνεται.

ναντίον, δταν οῦ μὲν ἔχει αὐτὸς δέηταί τις, αὐτὸς δὲ

χρήζη • δν έχεῖνος δοῦναι δυνατός.

\*\* Έπει δε πολλάχις δ μεν γεωργός δεΐται τοῦ ἔργου τοῦ τέχτονος, δ δὲ τέχτων οὐ δεῖται τοῦ γεωργιχοῦ, ໃνα τὰ ἀλλάγματα καὶ αἱ κοινωνίαι μηδέποτε ' κωλύωνται, παρελήφθη τὸ νόμισμα καὶ τοῦτο διδοὺς ὁ γεωργὸς τῷ τέχτονι λαμβάνει παρ' ἐχείνου τὸ ἐχείνου ἔργον. δ δή τὸ νόμισμα χαθάπερ έγγυητής έστι πρὸς τὸν τέχτονα, ότι έπειδάν τῶν τοῦ γεωργιχοῦ δεηθῆ, δι' αὐτοῦ λήψεται παρά τοῦ γεωργοῦ ὧν ἐν χρεία κατέστη. Καὶ ούτω κάνταῦθα ε διά την μελλουσαν τοῦ τέχτονος χρείαν ή άλλαγή και ή χοινωνία γίνεται. Και τὸ νόμισμα δυνάμει ἐστὶ πάντα σχεδόν, ὧν δεῖται ξχαστος έχαστου. χαι ή τούτου χρεία μάλιστα μένει. εί και μή ἀει δμοίως. Και γάρ ἐν μέν ταῖς εὐθηνίαις πολλή τίς έστιν ή χρεία τοῦ νομίσματος· ἐν δὲ ταῖς σιτοδείαις οὐχέτι. μ οὐ γὰρ ἄν τις έλοιτο όλίγον προέσθαι σττον πολλών νομισμάτων. "Ομως δέ δι' & είρηται μᾶλλον μένει ή τούτου χρεία , ή ή τῶν ἄλλων διὸ δεῖ πάντα τιμασθαι. ορεω λφό ορλατολ είναι σει συγαλήλ και κοινωνίαν. Άπὸ γὰρ τοῦ πάντα μετρεῖσθαι καὶ τιμᾶσθαι rerum mensura, qui tamen per se non desideratur, sed quasi in locum indigentiæ successit : quum hac ergo mensura singula rerum pretia cognoverimus, æqualis pro portione permutatio erit.

Porro reciproca et quasi e talionis lege erit hæc proportio: quippe ita æquari poterit permutatio. Reciproca autem hoc modo dicuntur apud mathematicos, quum sicut A ad B, ita se habet G ad D: et ut A ad G. ita D ad B: si hoc ergo modo pro portione respondent res permutatæ hominesque permutantes, justa erit permutatio. Sit enim sutor ubi G, agricola ubi A est, calcei ubi D, frumentum ubi B : ponamus ergo agricolam ad sutorem dupli rationem habere, profecto et frumentum duplicis pretii rationem ad calceos habebit : si igitur quemadmodum agricola ad sutorem, sic calcei ad cibum aut frumentum se habebunt, necesse erit duplo frumentum excedant calcei, atque ita frumenti pretium æquabunt: quod nisi ita fit permutatio, in proportionis formam ista redigenda non erunt, quia æquari non possunt. Si enim quemadmodum agricola ad sutorem, sic et opus agricolæ quod accipit sutor, ad opus sutoris se habet quod accipit agricola, non erit æqualitas, sed quum reciproca accedit talio, tum demum proprie permutatio fit et communicatio.

Indigentia autem contineri civitates, eamque esse quæ vitæ communionem efficiat et unitatem, tanquam unum quid, manifestum est: quum enim alter altero non indiget, non permutant neque communicant inter se: aut quum unus quidem altero, alter autem altero non indiget, ne sic quidem similiter communicant: quod contra tum demum locum habet, quum quod aliquis ipse possidet, eo eget alter, ipse autem rursus eget eo quod ille dare potest.

Quum vero sæpenumero agricola fabri opere indigeat, sed agricolæ opere non indigeat faber, ne unquam permutatio et communicatio impediretur, adhiberi nummus cœpit : hunc quum fabro tradit agricola , vicissim illius opus ab eo accipit : qui quidem nummus fabro quasi spondet, ubi quid eorum quæ ad rusticum pertinent desideret, fore ut pecuniæ beneficio quæ ipsi necessaria sunt ab agricola accipiat. Atque ita quia aliquando quoque indigere talibus faber poterit, permutatio hic fit et communicatio. Quin etiam nummus potentia fere omnium instar est, in quibus alter alterius opera indiget : manetque in primis hujus rei necessitas, quamvis non eodem semper modo. Etenim in annonæ vilitate maxime necessarius est nummus, in caritate contra, non item: quia non facile tum reperiatur qui parum frumenti magno emtum aliis condonare velit. Nihilominus tamen ob ea quæ dicta sunt magis hujus quam cæterarum rerum manet necessitas: ideoque omnia æstimari oportet, quia ita demum semper permutatio et communicatio locum

<sup>\*</sup> Έσται δή ἀντιπεπονθός, δταν Ισασθή κτλ. — \*\* Ότι δ' ή χρεία συνέχει κτλ. — \*\*\* Υπέρ δὲ τῆς μελλούσης ἀλλαγής κτλ.

νομίσματι ή Ισότης γίνεται· ἀπὸ δὲ τῆς Ισότητος ἀλλαγλν γενέσθαι δυνατόν. Ίσότητα δὲ οὐκ ἀεὶ δυνατὸν γί**λεαθαι αγεο λοτησιτατού, ειλα λαό ερλα εεχλ<u>ιώ</u>λ ορειο**ύ άλλήλων διαφέρει, ώστε παντελώς ασύμμετρα είναι, χαι μηδένα λόγον έχειν πρός άλληλα. όθεν ού δυνατόν ἰσότητα εύρεῖν ἐν αὐτοῖς. <sup>σ</sup>Οτι δὲ ἐκάτερος ἐκατέρου δεϊται, διά ταύτην την χρείαν παρελήφθη εν τι χοινόν μέτρον δ πάντα μετρεί, τὸ νόμισμα. δ φύσει μέν καὶ άληθεία οὐ μετρεῖ, (οὐ γάρ ἐστι μέρος τῶν μετρουμένων), νόμω δέ τινι ήμετέρω καλ συνθήκη καλ οδτως εν μέσω γενόμενον των ασυμμέτρων, σύμμετρα ποιεί και Ισάζει. Τοῦτο δὲ ἔσται και ἀπὸ τοῦ διαγράμματος σαφέστερον. "Εστω δὲ τὸ α οἰχία, τὸ δὲ β μναῖ δέχα, τὸ δὲ γ κλίνη. "Εστω δὲ ή οἰχία πέντε μνῶν, ή δὲ χλίνη μιᾶς. ὥστε αἱ δέχα μναῖ τὸ β τῆς μὲν χλίνης δεχαπλάσιόν έστι, της δὲ οἰχίας διπλάσιον ή ἄρα ολεία ημίσειά έστι των δέκα μνων. Ἐπεὶ τοίνυν η μέν οἰχία ήμισυ, ή δὲ χλίνη δέχατον τοῦ αὐτοῦ, τὸ δὲ ημισυ τοῦ δεχαπλασίου 1 πενταπλάσιον, η άρα οἰχία τῆς κλίνης πενταπλάσιος σύμμετρος ἄρα ἡ οἰκία γέγονε τῆ κλίνη διὰ μέσου τοῦ νομίσματος, δ κοινὸν έγένετο μέτρον. Εὶ δὲ σύμμετρος, καὶ ἴση γενέσθαι δυνατόν εἰ γὰρ πενταπλασιασθῆ, κ ίση έσται τῆ οἰχία. Τί μέν οὖν τὸ άδιχον, χαὶ τί τὸ δίχαιόν ἐστιν, είρηται, κατά τε διανομήν και διόρθωσιν, ήτοι το διανεμητικόν και διορθωτικόν.

(Scripsi: ἀλλήλας] cod. ἀλλήλους. — <sup>b</sup> αξ αὐταὶ ἔσονται] cod. αὐταὶ ἔσονται. — <sup>c</sup> ἔστι] cod. ἐστὶ. — <sup>d</sup> δέηται] cod. δεῖται. — <sup>e</sup> χρήζη] cod. χρήζει. — <sup>f</sup> μηδέποτε] cod. μηδέ τοτε. — <sup>g</sup> κἀνταῦθα] cod. κἀνταῦθα. — <sup>b</sup> οὐκέτι] cod. οὐκ ἔτι. — <sup>i</sup> δεκαπλασίου] cod. δεκάτου — <sup>k</sup> πενταπλασιασθῆ] cod. πενταπλασιασθῆ]. —)

### Kep. ζ'.

"Οτι ή δικαιοσύνη μεσότης έστὶ τοῦ άδικεῖν καὶ άδικεῖσθαι.

\*Τούτων δὲ οὕτω διωρισμένων, φανερόν ἐστιν, ὅτι ή δικαιοπραγία μεσότης ἐστὶ τοῦ ἀδικεῖν καὶ ἀδικεῖσθαι τὸ μὲν γὰρ πλέον ἐστὶ, τὸ δὲ ἔλαττον τὸ μὲν γὰρ πλέον ἐστὶν ἢ τὸ πλέον ἔχειν, ὅπου τὸ ἴσον ἔδει τὸ δὲ ἀδικεῖσθαι, τὸ ἔλαττον ἔχειν. Καὶ ἡ δικαιοσύνη μεσότης ἐστίν, οὐ τὸν αὐτὸν τρόπον ταῖς προτέραις ἀρεταῖς τῶν μὲν γὰρ ἀλλων ἀρετῶν ἐκάστη μέση ἐστὶ δύο κακιῶν, τὴν μὲν ὁπερδάλλουσα τῆς δὲ ἔλλείπουσα ἡ μὲν γὰρ σωφροσύνη μεταξὺ τῆς ἡλιθιστητος καὶ τῆς ἀκολασίας ἐστίν, ἡ δὲ ἀνδρεία μεταξὺ τῆς δὲιλίας καὶ τῆς θρασύτητος, καὶ αὶ ἄλλαι ὁμοίως ἡ δὲ δικαιοσύνη οὐκ ἔχει α παρ' ἔκάτερα δύο κακίας, αἷς ἀντίκειται, ἀλλὰ μόνη τῆ ἀδικία ἀντίκειται μέση δὲ ἐστιν, ὅτι τῆς ἀδικίας τὴν ἀνισότητα εἰσ-

habebit. Ex eo enim quod nummo metiri omnia et æstimare solemus sequalitas oritur : ex sequalitate auten permutatio nasci potest. Æqualitas vero sine nummo non semper effici possit : nonnullæ scilicet artes cum openbus artificiosis tantum inter se different, ut omaino nulla inter eas congruentia sit aut ratio : quare ne reperiri quidem in iis potest æqualitas. Sed quoniam in contractibus alter altero eget, ejus indigentiæ ergo comminem aliquam mensuram, quæ cuncta metiretur, id est nummum, adjunximus : qui proprie quidem et revera non metitur, (neque enim pars est eorum qua metiri solemus,) sed tantum ex lege quadam nostra et instituto : atque idcirco quum in medio sit eorum qua nello modo inter se congruent, illa ad congruentiam et aquilitatem redigit. Hoc autem ex tali figura manifestius erit. Sit A ædificium, B minæ decem, G lectica. Sit porro ædificium quinque minarum et lectica unius ; itaque decem minæ B decuplum sunt lecticæ, ædificii vero duplum : ædificium ergo decem minarum est dimidiam. Quum igitur dimidium sit ædificium, decima vero pars ejusdem summæ sit lectica, et dimidium decupli sit quinquepartitum, sequitur ædificium esse quinque partibus majus quam lecticam : ita cum lectica congruere ædificium nummi beneficio ccepit, qui communis mensuræ instar habet. Quodsi congruere cæpit, etiam æquari potest: nam si quinqueplicetur, æqualis erit ædificio. Quid igitur tum injustum sit, tum justum, tam in distribuendo quam in corrigendo, hoc est, in jure partim distribuendi partim corrigendi vi prædito, jam diximus.

### Cap. VII.

Justitiam faciende accipiendeque injurie esse mediam.

His ita definitis, constat justam actionem faciendæ accipiendæque injuriæ esse mediam: alterum enim plus, alterum minus est: quippe injuriam facere nihil est aliud quam plus habere, ubi æquale habendum erat: sicut injuria affici, habere minus. Porro justitia mediocritas est, non eodem modo quo virtutes illæ, de quibus antea disputavimus: reliquarum enim virtutum unaquæque media est duorum vitiorum, ita ut alterum superet, altero superetur: nimirum temperantia inter stoliditatem et intemperantiam est, ut fortitudo inter timidiatem et audaciam, et reliquæ similiter: at vero justitia non habet utrinque duo cum quibus pugnet vitia, sed soli injustitiæ adversatur: media autem est, quia quum inæqualitatem injustitia inducat, æqualitatem ipsa quæ-

<sup>\*</sup> Διωρισμένων δε τούτων, δήλον ότι ή δικαιοπραγία μέσον έστι κτλ.

αγούσης, τὸ ἴσον αὐτὴ ζητεῖ, καὶ τούτου ἐστὶ ποιητική. \*Ο δὴ ἴσον μέσον ἐστὶ τοῦ μείζονος καὶ τοῦ ἐλάττονος, καὶ διὰ τοῦτο αὐτὴ μὲν μεσότης ἐστίν ἡ δὲ ἀδικία ἀκρότης, ὅτι τῶν ἄκρων ἐστί. Καὶ ἡ μὲν ρεσιν πρακτικός ἐστι τοῦ δικαιος κατὰ προαίρεσιν πρακτικός ἐστι τοῦ δικαίου, καὶ διανεμητικός, ιώστε καὶ ἐαυτῷ νομοθετεῖν προσηκόντως διανέμειν πρὸς ἄλλους, καὶ πρὸς ἐσυτὸν εἰ δεήσει, καὶ τοῖς ἄλλοις παρέχειν κανόνα διανομῆς, οὐχ ἑαυτῷ μὲν πλέον τοῦ ἀγαθοῦ παρέχων ἐν τῆ διανομῆ ἔλαττον δὶ τῷ πλησίον, ἢ τοῦ βλαδεροῦ ἑαυτῷ μὲν ἔλαττον πλέον δὲ τῷ πλησίον, ἀλλὰ τὸ ἴσον τοῦ κατὰ ἀναλογίαν δμοίως δὲ καὶ ἄλλῳ νομοθετῶν τὰ ἴσα ποιεῖν ἐν ταῖς διανομαῖς. Τοιαύτη μὲν ἡ δικαιοσύνη.

\* ή δὶ ἀδικία πᾶν τοὐναντίον. Ὑπερδολή γὰρ καὶ ἔλλειψίς ἐστι τοῦ ἀφελίμου καὶ βλαβεροῦ παρὰ τὸ ἀνάλογον. Ὁ γὰρ ἄδικος ἐν ταῖς διανομαῖς ὑπερβάλλει μὲν τὸν πλησίον ἐν τοῖς ἀφελίμοις, ἔλλείπει δὶ αὐτοῦ ἐν τοῖς βλαβεροῖς ὅταν δὶ πρὸς ἄλλους τὴν διανομὴν ποιῆται, καὶ τότε μὲν παρὰ τὸ ἀνάλογον, πλὴν οὐ τοὺς αὐτοὺς ποιεῖ τῶν αὐτῶν ὑπερβάλλειν ἢ ἐλλείπειν, ἀλλ' ὡς ἔτυχεν. ὥστε εἶναι καὶ ὑπερβολὴν καὶ ἔλλειπειν, ἐλ τοῖς ἀδικήμασιν, τὸ μεῖζον καὶ τὸ ἔλαττον καὶ ἐν τοῖς ἀδικήτασιν, τὸ μεῖζον καὶ τὸ ἔλαττον καὶ τὸ ἐν μέσον ἐστὶ τὸ ἀδικεῖσ, ἔλαττον δὲ τὸ ἀδικεῖσθαι. ὧν μέσον ἐστὶ τὸ ἴσον, ἤτοι τὸ δίκαιον.

(Scripsi \* ἄλλο ἐστίν] cod. ἄλλό ἐστίν. — ʰ ἀνδρεία] cod. ἀνδρία. — ° οὐκ ἔχει] cod. οὐχ ἔχει. — )

# Κεφ. η'.

Πῶς ἔστιν \* ἀδιχεῖν, καὶ μὴ ἄδιχον εἶναι.

\*\* Περί μέν οὖν διχαιοσύνης χαὶ ἀδιχίας, χαὶ τίς ξχατέρα τούτων ή φύσις, καλ περλ δικαίου καλ άδίκου, χαθόλου εξρηται. Έχεινο δε νύν ζητητέον επεί είσί τινα αδιχήματα, α ποιών τις αδιχεί μέν, άδιχος δέ ούχ έστι, τίνα ταῦτα. Πρῶτον δὲ ἐχεῖνο δείξομεν, ὅτι δυνατόν άδιχεῖν τινα, χαὶ μὴ άδιχον εἶναι οἶον χλέπτειν, και μή κλέπτην είναι, και μοιχεύειν, και μή μοιγόν είναι. Ο γάρ κλέψας την μάχαιραν τοῦ μαινομένου, ໃνα μή ξαυτόν ό μαινόμενος άποσφάζη, ξαλεψε μέν, χλέπτης δε ούχ έστι χαι δ μοιχεύων, ίνα δυνηθή πλουτείν, μοιχεύει μέν, μοιχός δε ούχ έστιν, άλλά φιλοχρήματος καί εί τις ίατρός άπατψη ο τόν νοσοῦντα έφ' ῷ σώσει, ἀπατῷ μέν, ἀπατεών δὲ οὐκ ἔστι. "Οτι οὖν ἐστι δυνατόν τινα ἀδιχεῖν, χαὶ μὴ ἄδιχον εἶναι κατ' έκείνην την άδικίαν ής το έργον ποιεί, δήλον. Τίνα δέ ἐστι ταῦτα τὰ ἀδικήματα, ένὶ καθολικῷ λόγῳ ρητέον δσα άδιχεῖ τις , ούχ ένεχα τοῦ τέλους, ὁ προσήχει τῆ ἀδικία ἐκείνη, ἦς τὴν πρᾶζιν ποιεῖ, ἀλλὰ άλλου τέλους ένεχα, ή άγαθοῦ ή φαύλου, χατ' έχεῖνα rit, atque hanc efficit. Atque hæc æqualitas medium quiddam inter majus et minus tenet, ideoque ipsa est mediocritas: at injustitia est extremitas, quia est extremorum. Et justitia quidem est habitus, ex quo justus habetur propensus ad agendum consulto id quod justum est, et ad distribuendum, ita ut tum sibi legem imponat recte distribuendi, sive ad alios sive ad se, quum oportebit, ea distributio spectet; tum etiam aliis certam distribuendi legem normamque constituat, quia in distributione non sibi plus boni, minus alteri, aut sibi minus damni, plus alteri, sed sibi et aliis id quod æquum pro portione est tribuit: eoque modo aliis quoque præcipit, ut æquitatem in distributionibus servent. Et talis quidem est justitia.

At injustitia plane contrarium est. Est enim nimium et parum ejus quod prodest aut nocet, justam excedens proportionem. Namque injustus in distributionibus ita versatur, ut in rebus utilibus alterum superare velit, in rebus damnosis ab eo superari: inter alios autem quum dividit, etiam tum proportionem negligit, nisi quod non eosdem iisdem semper superiores aut inferiores facit, sed ut sors tulerit: ita ut exsuperantia et defectus in injuriis sit majus minusque: et majus quidem est injuste facere, minus vero injuriam accipere: quorum medium est æquale, hoc est justum.

#### Cap. VIII.

Quomodo fieri possit, ut quis injuste faciat, nec tamen injustus sit.

De justitia igitur et injustitia, tum quæ utriusque natura sit, tum de justo atque injusto in universum diximus. Illud vero jam quærendum est, quum sint injustæ quædam actiones, quas qui suscipit, injuste quidem facit, non tamen injustus est, quænam sint illæ. Ac primum illud ostendemus, fieri posse, ut injuste faciat aliquis, nec tamen sit injustus : verbi causa, ut furetur, nec tamen fur sit, atque ut adulterium ineat, nec sit adulter. Qui enim, insano homini gladium furatur, ne mortem sibi consciscat, furatur quidem, sed non est fur: et qui adulterium facit, ut dives fieri queat, is adulterium quidem facit, nec tamen adulter, sed pecuniæ avidus est : et si quis medicus ægrotum decipiat, ut sanet, decipit quidem, sed deceptor non est. Posse igitur fieri, ut quis injustum quiddam agat, nec tamen injustus sit suscepta actione illa injusta cujus auctor est, apparet. Quæ autem sint ejusmodi actiones injustæ, generali definitione semel declarandum est : quæcunque injuste aliquis agit, non finis causa, qui illi injustitiæ

<sup>\* &#</sup>x27;Η δ' άδικία τούναντίον τοῦ άδίκου κτλ. — \*\* Cap. 6. ἐπεὶ δ' ἔστιν άδικοῦγτα μήπω άδικον είναι κτλ.

άδιχει μέν, άδιχος δε ούχ έστιν. Άπατα μέν γάρ δ ξατρός, απατεών δε ούχ έστιν ού γάρ τέλος έχει την ἀπάτην τοῦ νοσοῦντος, άλλὰ τὴν σωτηρίαν δικοίως χαὶ δ χλέψας τὸ ξίφος τοῦ μαινομένου οὐ ζητεῖ τὸ πλέον λαδείν έαυτῷ καὶ λάθρα παρακερδαναι ε τοῦ πλησίον ώσπερ δ κλέπτης, άλλα τέλος έχει την του μαινομένου σωτηρίαν. Πάσα δὲ πρᾶζις ἀπὸ τοῦ τέλους τὸ εἶδος λαμδάνει, και τον δρισμόν, και διά τοῦτο και τό δνομα το γάρ δνομα συνεσταλμένος όρισμός έστιν. Οὐδὲ γάρ τὸν στρατηγὸν έλεπόλεις κατασκευάζοντα πολλάκις καί δριμητήρια έν πολιορκίαις οίκοδόμον έρουμεν ή τέχτονα τὰ μέν γάρ οἰχοδόμου χαὶ τοῦ τέχτονος ποιεί, χαὶ οξχοδομείν λέγεται. ότι όξ ου πρός το τέλος αποσχοπεί τοῦ οἰχοδόμου, ἀλλὰ τὸ τοῦ στρατηγοῦ, οὐχ οἰχοδόμος, άλλά στρατηγός έστι και καλείται και δ τον γάμον μέν τοῦ πλησίον άδικῶν, μή δι' ἀκολασίαν δὲ αὐτὸ τοῦτο προαιρούμενος, άλλά διά φιλοχρηματίαν, οὐχ αν είη μοιχός αλλά φιλοχρήματος. Δυνατόν τοίνυν τινά άδιχείν, και μή άδιχον είναι κατ' έχείνην τήν άδιχίαν, ής την πράξιν ποιεί, άλλα ή οὐδαμῶς άδιχον, ώσπερ δ ίατρός, ή χαθ' έτέραν άδικίαν άδικον, ώσπερ δ μοιχός. Κατά τίνα δὲ τρόπον, εἴρηται. Δυνατὸν δὲ καὶ ἄλλως ἀδικοῦντα μὴ ἄδικον εἶναι, ὅταν ακουσίως τις αδική. δ γάρ νυκτός αγνοήσας τον κλέπτην καὶ τὸν μὴ κλέπτην ἀποκτείνας ἡδίκησε μέν, ἄδιχος δε ούχ έστι.

(Scripsi: \* ἔστιν] cod. ἐστιν. — \* ἀπατώη] cod. ἀπατώη. — \* παρακερδάναι] cod. παρακερδάναι. — \* ακατά τίνα] cod. κατά τίνα. — )

# Κεφ. θ'.

Περί δικαίου, δ κυρίως ούκ έστι δίκαιον.

\* Περὶ μὲν οὖν ἀντιπεπονθότος, τίνα τρόπον γινόμενον -δίχαιον έσται, είρηται πρότερον. "Εστι δέ καὶ άλλο δίκαιον, δ ούκ έστι κυρίως δίκαιον, ώσπερ δή τό πατρικόν και δεσποτικόν. ταῦτα γάρ ούκ είσι κυρίως δίχαια, άλλά δμοιά πως τῷ πολιτιχῷ διχαίω. Λέγω δὲ πατρικόν δίκαιον, δ προσήκει πατρί πρός παϊδα ποιείν, καὶ δεσποτικόν, δ δεῖ δεσπότην πρὸς δοῦλον. Κυρίως τοίνυν καὶ άληθῶς δίκαιόν ἐστι τὸ διανεμητικόν, καὶ τὸ διορθωτικόν, δπερ ἐστὶ \* τὸ πολιτικόν', δπερ ή κατά γεωμετρικήν αναλογίαν γίνεται, καθώς εξρηται, ή κατά άριθμητικήν. Έν έκείνοις γάρ έστι δίκαιον, έν οίς και νόμος τίθεται νόμος δε τίθεται εν εκείνοις, οθς ουνατόν και αρικείσθαι και αρικείν ο λφο λοπος και ή δίχη διάχρισίς έστι τοῦ διχαίου χαὶ τοῦ ἀδίχου. Ταῦτα ρε φοιτοζει τοις μογιταις. ορτοι λφο αγγληνοπό ρηναλται αδικείν τῷ βούλεσθαι ἔκαστον πλέον έαυτῷ νέμειν τῷν άπλως άγαθων, έλαττον δὲ τῷ πλησίον, καὶ τῶν βλαρεύων το αναμαγιν. οια τοριο ορκ ξωπεν αύχειν ανθρωπον πόλεως, δηλονότι αὐτὸν ταῖς ξαυτοῦ δρμαῖς

congruit, ad quam iste actionem suam accommodal sei alterius finis causa, seu boni seu mali, in iis agii quidem injuste, sed non est injustus. Decipit enim medies. at non est deceptor : quippe non hac ejus ratio est st decipiat ægrotum, sed ut vitam ei servet : similier s qui insano homini gladium furatus est, non plus shi zquirere et clam alienum lucrari vult, tanquam fu, vi solam insani hominis salutem spectat. Jam vero onais actio a fine formam definitionemque suam, ideoque d nomen mutuatur : siquidem nomen contracta quai 😝 nitio est. Neque enim imperatorem qui in obsidendis rbibus sæpenumero machinas et propugnacula fabricate: architectum propterea aut fabrum appellabimus: ac hic etiam architecti et fabri opus facit, et ædificare & citur : quia vero non finem et consilium architecti, sel imperatoris respicit, non architectus, sed imperator d est et vocatur : et qui aliense uxori stupruminfet, ac quidem intemperantia, sed pecuniæ aviditate ductus. non adulter, sed pecuniæ avidus erit. Quare fieri polisi ut quis injustum quiddam agat, nec tamen injusius 🕹 suscepta actione illa injusta cujus auctor est, sei zi minime injustus sit, sicut medicus, aut alius injustiie respectu injustus, sicut adulter. Quo autem modo, jan dictum est. Potest etiam alio pacto fieri, ut qui injustr facit non tamen injustus sit, quum videlicel invites ir juste facit : qui enim noctu ignoravit furem, eunque qui fur non est interfecit, injuste quidem fecit, non tames est injustus.

#### Cap. IX.

De jure, quod proprie jus non est.

De talione, quo pacto jus siat, antea expositum est Verum et aliud jus est, quod proprie quidem non est jet. sicut patrium jus et herile : quippe hæc proprie non sus jura, sed civili juri quodammodo similia. Patrium artem jus appello, quo patrem in liberos uti decei, sirut herile quo herum oportet uti in servum. Proprie ergo vereque jus est id, quod in distributionibus positum & corrigendi vi præditum appellatur, quodque civik jus est. ac geometrica, quemadmodum diximus, vel anthmetica proportione describitur. Inter eos enim jus est, quibus etiam lex scribitur : lex autem scribitur illis, qui accipere injuriam possunt et facere : quia lex et injustitia justi el injusti distinctio est. Hæc autem civibus congruent bo rum enim alii aliis injuriam possunt facere, propiete quod singuli sibi plus eorum quæ simpliciter hom suit. minus aliis tribuere volunt, in rebus damnosis ven or trariam adhibere rationem : ideoque non patimur reign blicæ præesse hominem, qui videlicet capiditatibus serviat, sed potius legibus summam imperii tradinos.

<sup>\*</sup> Cap. 6. Δεῖ δὲ μὴ λανθάνειν, ὅτι τὸ ζητούμενόν ἐστι κτλ.

Επόμενον, άλλά τοὺς νόμους άρχοντας ποιούμεθα, ἶνα 
μὴ ἑαυτοῦ ἔνεκα ἄρχη, μηδὲ τὸ πλέον ἑαυτῷ παρέχη 
ἐν ταῖς διανομαῖς τῶν ἀγαθῶν, ἀλλά τὸ ἀνάλογον εἰ 
ἀν ταῖς διανομαῖς τῶν ἀγαθῶν, ἀλλά τὸ ἀνάλογον εἰ 
γὰρ μὴ οὕτως ἔχει, τύραννος ἔσται. Ὁ γὰρ ἄρχων 
οὐδὲν ἄλλο βούλεται, ἢ φυλάττειν τὸ δίκαιον, ἤτοι τὸ 
ἄσον καὶ τὸ ἀνάλογον οὐ γὰρ ἑαυτοῦ ἕνεκα ἄρχει, κασῶς εἴρηται, ἀλλὰ διὰ τὸ συμφέρον τῶν ἄλλων. Διὰ 
τοῦτο καὶ τὴν δικαιοσύνην ἀλλότριον ἀγαθὸν ὀνομάτοῦτο χαὶ τὴν δικαιοσύνην ἀλλότριον ἀγαθὸν ὀνομάτοῦτο ναὶ τὴν δικαιοσύνην ἀλλότριον ἀγαθὸν ὀνομάἄρχουσιν. Οθεν καὶ μισθοὶ πολλοὶ κεῖνται τοῖς ἀγαθοῖς 
ἄρχουσιν οἱ δὲ εἰσι τιμαὶ δημόσιαι καὶ γέρα δς δὲ οὐκ 
ἀρκεῖται τοῖς τοιούτοις μισθοῖς, τυραννίδι ἐπιχειρεῖ.

\* Τὸ μὲν οὖν πολιτικὸν δίκαιον διὰ τοῦτο κυρίως δίχαιον λέγεται. Τὸ δὲ πατρικόν καὶ δεσποτικόν οὐκέτι· οὐ γὰρ δύναταί τις πρὸς έαυτὸν καὶ τὸ ἴδιον μέρος άδιχος είναι, οὐδὲ τὸ ίδιον χτῆμα προαιρεῖταί τις βλάπτειν έστι δὲ ώσπερ μέρος τῷ πατρὶ τὸ τέχνον, έως ὑπ' αὐτόν ἐστι, καὶ τῆς αὐτοῦ προνοίας ἐξηρτημένον έστίν όμοίως δε και δ δοῦλος ώφελειά τις τοῦ δεσπότου έστί, καθόσον έστὶ δοῦλος, καὶ ἔως αν ἢ οὐδεὶς δε τη έαυτου ώφελεία επιδουλεύει. Έν οίς δε οὐ δυνατὸν ἀδικίαν είναι, οὐδε τὸ κυρίως δίκαιόν ἐστιν, ο δ έστι τὸ πολιτικόν, ἀλλὰ ὅμοιον αὐτῷ. Τὸ γὰρ πολιτιχόν, χαθώς εξρηται, εν έχείνοις έστίν, εν οίς έστι <sup>σ</sup> λοπος, εν ματοί ος και ριώ και οεσμότη και ρούγώ ριφ τὰ εἰρημένα οὐχ ἔστι νόμος, ὅτι μηδὲ ἀδιχία, α ἀλλὰ έν έχείνοις έστίν, έν οίς ισότης του άρχειν και άρχεσθαι διὸ μᾶλλον δοχεῖ δίχαιον εἶναι τὸ τοῦ ἀνδρὸς πρὸς την γυναϊκα, ή πρός υίον και κτήματα· τοῦτο γάρ ἐστι τὸ οἰχονομιχὸν δίχαιον, χαὶ μᾶλλον ἔοιχε τῷ πολιτιχῷ. έστι δὲ δμως καὶ αὐτὸ ἄλλο παρά τὸ πολιτικόν.

(Scripsi: \* ὅπερ ἐστὶ) cod. ὅπέρ ἐστι. — b ἐστιν] cod. ἐστι. — c ἐστι] cod. ἐστὶ. — d μηδὲ ἀδικία] cod. μήδε ἀδικία. —)

# Κεφ. ι'.

Περὶ τοῦ φυσικοῦ καὶ τοῦ νομικοῦ δικαίου, τί ἐστιν ἐκάτερον.

\*\*Τοῦ δὲ πολιτιχοῦ διχαίου τὸ μὲν φυσιχόν ἐστι, τὸ δὲ νομιχόν· καὶ φυσιχόν μὲν λέγεται, δ πανταχοῦ τὴν αὐτὴν ἔχει δύναμιν, καὶ πᾶσι δίχαιον δοχεῖ οἶον τὸ τὸν δανεισάμενον τὸ δάνειον ἀποδοῦναι· πᾶσι γὰρ δοχεῖ δίχαιον εἶναι τὸ ἔχαστον ἔχειν τὰ ἔαυτοῦ· νομιχόν οὲ, ὅπερ πρὶν νομοθετηθῆναι, ἀδιάφορον ἦν, καὶ οῦτε δίχαιον, οὐτε ἀδιχον ἐδόχει, μετὰ δὲ τὸ νομισθῆναι, δίχαιόν ἐστιν· ὥσπερ τὸ πιπράσκειν τὸν δοῦλον μιᾶς μνᾶς. Πρὶν μὲν γὰρ τεθῆναι τὸν νόμον, ἀδιάφορος ἦν ἡ πρᾶσις τῶν δούλων, καὶ ὡς ἔχαστος τῶν δεσποτῶν ἐδουλήθη· μετὰ δὲ τὸ τεθῆναι τοῦτον τὸν νόμον, οὐχέτι ἐ ἀδιάφορος· ἀλλὰ τὸ δίχαιόν ἐστι τὸ τοσοῦδε πωλεῖν. Τοιαῦτα δὲ εἰσι καὶ τὰ ἐπὶ τῶν μεριχῶν, οἶα ψηφίσματα· οἷον, ἔδοξε τῆ βουλῆ χαὶ

ne civitatem sui emolumenti gratia gubernet, neve in distributionibus bonorum justo plus sibi tribuat, sed id quod congruum est: quæ res nisi ita se habet, tyrannus est futurus. Nempe nihil aliud studet prætor maximus, quam ut jus conservet, id est æqualitatem et congruentiam: nec enim sui commodi causa, ut diximus, imperat, sed in reipublicæ administratione omnia ad aliorum utilitatem refert. Propterea justitiam quoque alienum bonum vocitant. Quocirca multa iis qui recte imperant proposita sunt præmia: qualia sunt, honores publici ac dona: quibus præmiis si quis non acquiescit, is tyrannidem affectat.

Atque hæc causa est, cur jus civile proprie jus dicatur. Patrium vero et herile non item : neque enim sieri potest, ut quisquam in se atque in partem sui sit injustus, aut ei quod ipse possidet nocere statuat : sunt autem tanquam partes patris liberi, donec sub eo vivunt, et ex illius quasi providentia pendent : similiter vero et servus quasi utilitas quædam heri est, quatenus et quam diu est servus : nemo autem suæ utilitati insidiose nocet. In quibus vero locum habere nequit injuria, in iis ne jus quidem proprie, hoc est civile, locum habet, sed aliud quod illí est simile. Nimirum jus civile, ut diximus, inter eos est, inter quos lex est : inter patrem autem filiumque et herum ac servum propter ea quæ diximus non est lex, quia ne injuria quidem esse potest, sed inter eos tantum, quibus inter ipsos imperandi et parendi æqualitas est : quare magis viro cum uxore, quam cum liberis et servis aliquid juris esse videtur : hoc enim jus est ad tuendam rem familiarem pertinens, et ad civilis similitudinem magis accedit : quod tamen ipsum quoque diversum est a civili.

#### Cap. X.

De jure naturali ac legitimo, et quid sit utrumque.

Civile autem jus partim naturale est, partim legitimum: diciturque naturale, quod ubique gentium idem valet, omnibusque æquum videtur : verbi causa eum, qui mutuo aliquid sumsit, reddere quod accepit: sua enim quemque habere, omnibus æquum videtur: legitimum autem, quod antequam legibus constitutum esset, indifferens erat, ac neque justum neque injustum videbatur, postquam autem invaluit, justum est et æquum : exempli causa mina vendi servum. Antequam enim lex ferretur, servorum yendilio sic fieret, an secus, nihil intererat, atque ea res in dominorum singulorum potestate erat : postquam vero lata est hæc lex, res non amplius arbitraria habetur, sed hoc ipsum jus est, ut tanti vendantur. Talia etiam sunt quæ singulatim fiunt, verbi causa populiscita, velut senatui et populo visum est, Demosthenem corona donare, aut

<sup>\*</sup> Τὸ δὲ δεσποτικὸν δίκαιον καὶ τὸ πατρικόν, κτλ. — \*\* Cap. 7. τοῦ δὲ πολιτικοῦ δικαίου τὸ μὲν φυσικόν κτλ.

PHIL. GRÆC. III.

27

τῷ δήμω τὸν Δημοσθένη στεφανῶσαι, ἢ τὸν Θεμιστοχλέα χαλεῖν Ὀλύμπιον ταῦτα γὰρ πρὶν ψηφισθῆ ναι, ἀδιάφορα ἦν ψηφισθέντα δέ, δίχαια δοχεῖ.

\* Τινές δὲ νομίζουσι, μηδὲν δίχαιον εἶναι φύσει, άλλά πάντα νομικά. Πάντα μέν γάρ τὰ φυσικὰ ἀμετάδλητα. τὸ γὰρ πῦρ πανταχοῦ καὶ ἐκάστοτε θερμαίνει, καὶ παρ' ήμιν και εν Αιγύπτω δμοίως τα δε δίκαια πάντα μεταδάλλονται. το γάρ δανείζεσθαι και μή αποδιδόναι παρά τισι δίχαιον δοχεί. καὶ τάλλα διιοίως έχει, καὶ ού πασ: δίχαια δοχεῖ τὰ αὐτά. ώστε πάντα τὰ δίχαια νομικά είναι, και οὐδεν φυσικόν. Πρός δή ταῦτα έκεῖγο λέγομεν, ότι οὐ χαθάπαξ χινείται πᾶν δίχαιον χαὶ μεταπίπτει εί γάρ και παρ' ανθρώποις πάντα ήν τὰ δίκαια μεταδλητά, παρά γε ο τοῖς θεοῖς ἀνάγκη δίκαιον είναι άμετάθλητον, ώστε είναί τι φυσικόν δίκαιον νῦν δε και παρ' ανθρώποις, τοῖς τε δρθῶς και ύγιῶς έχουσιν, έστι ο δίκαιον ακίνητον, δ φυσικόν λέγεται. Εί δέ τοις νοσούσι τάς φρένας καί διεστραμμένοις ού δοκεί δίκαιον, οὐδὲν διαφέρει, οὐδὲ γὰρ ὁ λέγων τὸ μέλι γλυχύ είναι ψεύδεται, διότι τοῖς νοσοῦσιν οὐ τοιοῦτον δοχεί τὸ τοίνυν δίχαιον τὸ φυσικόν δοχεί μέν τισι δίκαιον, δοκει δέ άλλοις μή δίκαιον είναι.

\*\* Άλλὰ τὸ μέν πρῶτον φυσικόν έστι καὶ ὑγιεινῶν ἀνθρώπων, <sup>4</sup> τὸ δὲ δεύτερον παρὰ φύσιν χαὶ μαινομένων φηθρώμων. ατι πεν οζη οροξη κωγρει φραικόν εζναι αξχαιον, ότι ένιοι δίχαιον οὐ νομίζουσιν αὐτό, δηλον. Έπει δέ και το νομικον δίκαιον κινητόν έστι και το φυσικόν δν εξρηται τρόπον, τίνι διακριθήσονται καλ άμφότερα χινούμενα; χαὶ ἔστιν ἡ διάχρισις φανερά. Αὐτὸ γὰρ έξετασθήσεται τὸ δίκαιον καθ' έαυτό, εἰ συμφέρει πάσιν ακίνητον όν, και εί καταλυθέν βλάδην έπενεγχεῖν δύναται. Καὶ εἰ ούτως έχει, φυσιχόν δίχαιόν έστιν, εί δε μή τοιούτον, νομικόν και γάρ ένδέχεται μέν πάντας τη άριστερα χειρί, ώς δεξια, χρήσασθαι, ή μέντοι δεξιά φύσει φαίνεται χρείττων είλαι τώς φυιστευάς, τφ ος λοίτικφ οίκαια κατφ απληψχην τηρούμενα, διιοιά έστι τοῖς μέτροις, ἄπερ άλλα φγγαλος λίλολεαι. τα λφο οιλυός και αιτυός πετόα ος πανταχοῦ ' εἰσιν ἴσα, ἀλλ' οδ μέν ώνοῦνται τὸν οἶνον ή τὸν σῖτον, μείζω τὰ μέτρα ποιοῦσιν, οὖ δὲ πωλοῦσιν, έλάττω τὸν αὐτὸν δή τρόπον έχει καὶ τὰ μή φυσικά, αλλά ανθρώπινα, και κατά συνθήκην γινόμενα δίχαια. Οὐ γάρ τὰ αὐτὰ πανταγοῦ· ἐπεὶ οὐδὲ πολιτεία μία πάσιν, άλλά μία πανταχοῦ πολιτεία, ή κατά φύσιν αρίστη. ώσπερ καί το φυσικόν δίκαιον εν πανταχοῦ έν ταῖς εὐνομουμέναις πολιτείαις.

\*\*\* Καὶ οὕτως ἔχει πρὸς τὰς ἐν αὐταῖς πράξεις, ὡς τὸ καθόλου πρὸς τὰ καθ' ἔκαστα· ὅ τὰ μὲν γὰρ πραττόμενα πολλά, τὸ δὲ δίκαιον, ἢ τὸ νόμιμον, ἔν· καθόλου γάρ ἐστιν· οὐ γὰρ τόνδε τὸν ἀριστέα κελεύει τιμᾶσθαι, καὶ τοιάνδε τιμήν, ἀλλὰ καθόλου πάντα ἀριστέα ἀπλῶς τιμᾶσθαι.

Themistoclem Olympium nominare: hæc enim priusquam decreta essent, arbitraria eran: postquam autem decreta sunt, justa videntur.

Quidam vero existimant, nullum natura jus esse, sed legitima omnia. Naturalia enim cuncta immutabilia sunt: quippe ignis ubique et semper calefacit, tam apud as quam in Ægypto: jura autem omnia mutantur: siquidem mutuo aliquid sumere, nec tamen acceptum reddere, jus apud quosdam habetur : eademque cæterorum ratio est, sed non omnibus eadem videntur justa: ex quo sequitur, legitima esse jura omnia neque ullun naturale. Ad hoc respondemus, non omnino moveri ias omne et mutari: quamvis enim apud homines jura omnia mutarentur, apud deos tamen necesse foret jus esse immutabile, ex quo efficeretur, naturale aliquod ios esse : nunc vero etiam inter homines sapientes et bonz frugi est jus aliquod immobile, quod naturale dicitur. Quodsi hominibus insanis et mente captis non videtur esse jus, nihil interest; neque enim qui mel dulce esse dicit, mentitur, quia insanientibus non tale videtur: quare jus naturale quibusdam jus, aliis non videtur esse

Sed prius illud naturæ congruit et sanorum hominum est, posterius naturæ repugnat et desipientium hominum proprium habetur : quod igitur nonnulli illud jus non esse existimant, id non obstare, quominus jus naturale sit, manifestum est. Quum vero jus utrumque et legitimum et naturale eo quo diximus modo sit mobile. quo pacto distinguetur, si utrumque sit mobile? Est vere manifesta distinctio. Ipsum enim per se jus explorabitur, utrum immobile manens omnibus conducat, an mutatum nocere possit. Jam vero si ita se habet, jus naturale est; si non est tale, legitimum existimandum: nam evenire quidem potest, ut omnes homines sinistra manu æque ac dextra utantur, sed natura tamen dextera manus videtur esse fortior quam sinistra : legitima vero jura, quæ ex communi consensu servantur, mensuris sunt similia, quæ aliæ alibi sunt : neque enim omnibus locis æquales sunt vini et frumenti mensuræ, sed ubi quiden emunt vinum aut frumentum, majores etiam faciunt mensuras, ubi vero vendunt, minores : eodem quoque modo se habent ea, quæ non naturalia, sed humana et ex communi hominum consensu descripta jura sunt. Neque enim eadem ubique sunt, quando ne reipublica quidem status unus omnibus est, sed unus ubique natura optimus : sicut jus naturale unum ubique in omni republica bonis legibus temperata est.

Quin etiam ita ad res quæ in illis civitatibus geruntur se habet, ut universa ad singula: licet enim actiones sint multæ, unum tamen est idemque id quod justum aut legitimum vocamus: quippe universale est: neque enim hunc militem fortem aut illum certo quodam bonore affici, sed universe quemvis fortem militem utique honorari jubebit.

<sup>\*</sup> Δοχεῖ δὲ ἐνίοις πάντα εῖναι τοιαθτα κτλ. — \*\* Ποῖον δὲ φύσει τῶν ἐνδεγομένων κτλ — \*\*\* Τῶν δὲ δικαίων κπὶ νομίμων ἔκαστον , ὡς τὰ καθόλου κτλ.

(Scripsi: °οὐκέτι] cod. οὐκ έτι. — καρά γε] cod. παράγε. — ° ἔστι] cod. ἐστὶ. — α καὶ ὑγιεινῶν ἀνθρώπων ] cod. καὶ ὑγιεινῶν τῶν ἀνθρώπων, cujus loco Heinsius καὶ ὑγιεινῶν τῶν ἀνθρώπων scribi voluerat. — ° μέντοι] cod. μέν τοι. — ΄ πανταγοῦ εἰσιν] cod. πανταγοῦ εἰσιν] cod. καθέκαστα. —)

Κεφ. ια'.

Τί έστι δικαίωμα, καὶ δικαιοπράγημα, καὶ άδικοπράγημα.

Διαφέρει δὲ δικαίωμα τοῦ δικαίου καὶ τὸ ἀδίκημα τοῦ ἀδίκου δίκαιον μὲν γάρ ἐστιν, ὅπερ ἀπλῶς θεωρεῖται καὶ καθόλου, ἢ νομικὸν ἢ φυσικόν, οἶον τὸ τὸν ἀνδροφόνον ἀποθνήσκειν ὅταν δὲ τὸ τοιοῦτο δίκαιον ἐν τοῖς καθὶ ἔκαστα α γένηται, καὶ ὅδε ὁ ἀνδροφόνος τόνδε τὸν τρόπον ἀποθάνῃ, τότε δικαίωμα καλεῖται ὁμοίως δὲ καὶ ἐπὶ τοῦ ἀδίκου καὶ ἀδικήματος ἔχει. Καλεῖται δὲ δικαιοπράγημα μὲν πᾶσα πρᾶξις δικαία, κάντε ἀδικίας ἔκτισις ἢ, κάντε ἀρετῆς ΄ ἀνταπόδοσις δικαίωπόσα εἶδη δικαιοπραγημάτων καὶ δικαιωμάτων εἰσίν, ὕστερον ἐπισκεψόμεθα.

\* Νῦν δὲ ἐχεῖνο λέγωμεν. Οὕτως οὖν ἐχόντων τῶν δικαίων και των αδίκων, ώς εξρηται, αδικεί μεν ή δικαιοπραγεί, όταν έκων τις αὐτὰ πράττη, όταν δε ἄκων, ούτε άδιχει ούτε διχαιοπραγεί α καθ' αύτόν, άλλά κατά συμδεδηχός. Αί γάρ πράξεις χαθ' έαυτάς ούχ είσιν άδιχοι ούτε δίχαιαι, ού γάρ έφαρμόσει αύταῖς ό όρισμός τοῦ ἀδικοπραγήματος, δς συνίσταται ἐν τῷ ἐκουσίω, ακούσιοι γάρ είσιν. αλλ' ότι συμδέδηκεν αὐταῖς ή Ισότης τῆς δικαιοσύνης, ἢ ἡ ἀνισότης τῆς ἀδικίας, διὰ τοῦτο ἄδιχοι ἡ δίχαιαι λέγονται κατὰ συμδεδηχός, χαί οί πράττοντες αὐτὰς άδιχοπραγεῖν ή διχαιοπραγεῖν. Καθ' αύτὸ δέ, δταν έχούσιον ή τὸ ἔργον, τότε χαὶ αδίχημα έσται και αδικοπράγημα. Χωρίς δε του έκουσίου άδικον μέν έσται πεποιηκώς, ή πράξις δέ οὐκ έσται άδίχημα αὐτὸς γὰρ οὐχ έστιν ἄδιχος, εἰ χαὶ άδικα ποιεί. ώς γάρ έν τοίς προειρημένοις έδείχθη, δυνατόν είναι άδικα μέν ποιείν, άδικον δὲ μὴ είναι. Τότε γὰρ ἄδικός ἐστιν, ὅταν ἡ πρᾶξις ἐπ' αὐτῷ ἡ, καὶ μηδείς βιάζηται, καὶ εἰδὼς καὶ μὴ ἀγνοῶν τὰ περιστατικά πάντα. Οΐον, τίνα τύπτει, καὶ τίνος ένεκα ταῦτα δὲ ἐν τῷ περὶ έχουσίου καὶ ἀκουσίου διωρισάμεθα. Ομοίως δε και επι των δίκαια ποιούντων εστί· τότε γάρ τις δίχαιός έστι, καὶ τὸ ἔργον δικαιοπράγημα καθ' αύτό, δταν έχουσίως γίνηται· ό γὰρ τὴν παραχαταθήχην άποδούς διά φόδον ούτε δικαιοπραγεί, ούτε δίκαιός έστιν, άλλά κατά συμβεβηκός λέγεται. Ταῦτα δὲ ἔτι διαιρετέον άχριδέστερον.

Cap. XI.

Quid sit juste factum et justa actio, nec non injusta actio.

Differt autem juste factum a justo, ut injusta actio ab injusto : siquidem justum et æquum est illud, quod simpliciter et universe consideratur, quoniam aut legibus aut naturæ convenit, verbi causa homicidam mori : quando vero hujusmodi jus in singulis cernitur, exempli gratia, ut hic homicida hac morte multetur, tum juste factum vocatur : similiterque in injusto et injuria se res habet. Nominatur autem justa actio omne recte factum, sive injuriæ exsecutio est, sive virtutis remuneratio : juste factum vero proprie injustitiæ ultio. Sed quales et quot tam justarum actionum quam juste factorum species sint, posthac videbimus. Nunc illud quoque dicamus. Quum justa et injusta eo quo diximus modo se habeant, injuste justeque aliquis agit, quando ea sponte facit ; quando vero invitus, nec injuste nec juste per se facit, sed per accidens. Etenim actiones per se nec injustæ sunt nec justæ, quoniam in eas non quadrat injustæ actionis definitio, quæ in re voluntaria consistit, quum illæ invite suscipiantur : sed quia vel justitiæ æquitas vel injustitiæ iniquitas iis accidit, idcirco injustæ aut justæ dicuntur per accidens. et qui eas suscipiunt, hi injuste aut juste agere dicuntur. At quum per se voluntarium erit facinus, tunc injuria vocabitur et injusta actio : nimírum si quis alienæ tantum voluntati morem gesserit, injuste quidem egisse dicetur, sed actio non erit injuria : ipse enim non est injustus, quamvis injuste agat : quippe sieri potest, quemadmodum in superioribus ostendimus, ut injuste faciat aliquis, nec tamen injustus sit. Etenim tum injustus est, quum ipse agendi potestatem habet, nec a quoquam cogitur, aut tempora ignorat, sed cognitis rebus omnibus agit. Verbi gratia, quem feriat et qua de causa : hæc autem in superiori de rebus tum voluntariis tum non voluntariis disputatione definivimus. Eadem vero etiam hominum juste agentium ratio est : tum enim justus est aliquis et res quæ agitur per se justa actio, quando sponte suscipitur : nam qui propter metum reddit depositum, neque juste facit, neque justus est, sed tantum per accidens ita vocatur. Verum hæc etiam accuratius sunt distinguenda.

<sup>\*</sup> Cap. 8. δντων δὲ τῶν δικαίων καὶ ἀδίκων τῶν εἰρημένων κτλ.

(Scripsi : \* καθ΄ ἕκαστα ] cod. καθέκαστα. —  $^{b}$  κάντε ἀδικίας ] cod. κάντε ἀδικίας. —  $^{c}$  κάντε ἀρετης ] cod. κάντε ἀρετης . —  $^{d}$  δικαιοπραγεῖ καθ΄ αὐτό ] cod. δικαιοπραγεῖ καθ΄ αὐτό. —  $^{e}$  άδικοι η δίκαιαι λέγονται] cod. άδικοι λέγονται. —)

# Keφ. ιβ'.

Περὶ ἀδικημάτων καὶ ἀτυχημάτων, καὶ συγγνωστῶν καὶ ἀσυγγνώστων.

\* Αἱ γὰρ ἐν ταῖς κοινωνίαις βλάδαι αἱ μὰν ἐκούσιοί εἰσιν, αἱ δὰ ἀκούσιοι. Καὶ τῶν ἀκουσίων αἱ μὰν ἀμαρτήματα λέγονται, αἱ δὰ ἀτυχήματα. Καὶ ἀμάρτημα μέν ἐστιν, ὅταν τις βλάψη τινὰ ἀκουσίως μέν, παρασχὼν δὲ τινα τῆς βλάψη τινὰ ἀκουσίως μέν, παρασχὼν δὲ τινα τῆς βλάψη αἰτίαν οἶον, εἴ τις \* ἐν δδῷ τοξεύων, ἐν ἢ ἐνεδέχετο ἀνθρωπον παριέναι, ἐφόνευσέ τινα οὖτος γὰρ ἀκων μὰν ἀπέκτεινε τὸν ἀνθρωπον, παρέσχε δὰ αἰτίαν τοῦ φόνου τὸ ἐν τοιούτω τόπω τοξεύειν. ᾿Ατύχημα δὲ ἐστιν, ὅταν παρὰ πᾶσαν προσδοκίαν ἡ βλάδη συμόῦν ἐτ τινὰ ἀπέκτεινεν ἐνταῦθα γὰρ παράλογός τις ἡ βλάδη συνέδη καὶ παράδοξος, καὶ δεδηκός, ἀλλ' ἔξωθεν ἡ αἰτία πᾶσα τοῦ φόνου.

\*\* Των δὲ έχουσίων τὰ μὲν ἐχ προαιρέσεως λέγονται, τὰ δὲ οὐχ ἐχ προαιρέσεως ἀδιχήματα. Καὶ ἐχ προαιρέσεως ἀδιχήματα. Καὶ ἐχ προαιρέσεως μὲν τὰ προδεδουλευμένα, ὅταν τις σχεψάμενος χαὶ βουλευσάμενος τὴν βλάδην ποιήση δι' αὐτὸ τοῦτο, ἵνα βλάψη οὐχ ἐχ προαιρέσεως δέ, τὰ ἐχ πάθους τινὸς γινόμενα, χαὶ μὴ προδεδουλευμένως οἶον, ὅταν τις βλάψη τὸν πέλας ἀθρόον τῷ θυμῷ συσχεθείς, ἡ ὑπὸ ἐνδείας τυραννούμενος χλέψη, οὐχ αὐτὸ τοῦτο, βουλόμενος χλέψη, οὐχ αὐτὸ τοῦτο, βουλόμενος χλέψη, ἐνδειαν παραμυθήσασθαι. Ταῦτα δὲ ἔχάτερα, τὰ τε ἐχ προαιρέσεως, χαὶ οὐχ ἐχ προαιρέσεως, ἀδιχήματα λέγονται.

Τά Τῶν δὲ πραττόντων αὐτὰ ὁ μὲν ἐχ προνοίας βλάπτων ἄδικός ἐστι καὶ πονηρός ὁ δὲ ὑπὸ πάθους κινηθείς, ἢ φυσικοῦ, οἶον, ὀργῆς ἢ λύπης, ἢ ἀναγκαίου, ὅσπερ, πείνης ἢ φόδου, ὁ τοιοῦτος οὐκ ἔστιν άδικος οὐδὲ πονηρός.

γάρ ή πραξίς άμφισδήτησις γίνεται έν ἐχείναις μὲν παρά ή πραξίς άμφισδήτησις οίν, εἰ ἐλαδε τὴν πα

Cap. XII.

De injuriis et rebus adversis, tum venia dignis, tum non ignoscendis.

Quæ enim in societatibus alicui importantur detrimenta, partim voluntaria sunt, partim non voluntaria Eorum autem quæ non voluntaria sunt, alia errata dicuntur, alia mala divinitus invecta. Et erratum quiden est, quum aliquis alium lædit invitus quidem, sed iu ut aliquam lædendi causam afferat : verbi gratis, si quis in via, in qua fieri poterat, ut homo transiret. jculatus fuerit, hominemque necarit: hic enim invites quidem hominem interfecit, sed tamen cædis culpun sustinuit, propterea quod in tali loco sagittavit. Contra malum divinitus invectum est, quum præler omen exspectationem damnum contrahitur, ut si quis in solitudine jaculatus forte fortuna prætereuntem hominen interfecit : hic enim præter rationem atque opinionem omnium damnum illalum est, neque quidquam, nisi pr accidens, attulit qui læsit, sed extra est omnis causi cædis.

Earum autem que sponte fiunt, aliæ caplo consilio, aliæ non capto illatæ dicuntur injuriæ. Et capto quiden consilio fiunt, quæ antegressa deliberatione inferuntur, quoties aliquis re prius perpensa ac deliberata alii detrimentum importat, idque ob hoc ipsum, ut noceat contra non capto consilio inferuntur, quæ cum aliquiperturbatione fiunt nullaque antegressa deliberatione ut quum quis alium ira magna inflammatus kedit, anterum necessariarum inopia conflictatus furatur, nec temen hoc ipsum studet, ut lædat alios, sed ut saam inopiam sublevet. Utriusque igitur generis res, tam que capto consilio, quam quæ non capto fiunt, injuriæ appellantur.

Eorum autem qui injurias faciunt, is qui consullo de cogitate nocet, injustus est et improbus: qui vero affectu, sive naturali, ut ira aut dolore, sive necessaria, ut fame vel metu perturbatus, is nec injustus est acc improbus.

Quamobrem etiam de judicum sententia distinguitar qui propulsat injuriam ab eo qui inchoat. Inchoare autem dicitur non qui per iram aliquid facit, sed qui illum ad iram acuit : qui et accusatur ut injustas : hit enim damni fuit auctor. Ideoque qui incipit, negat se incepisse, qui vero propulsat, damnum quidem quod apportat ei qui incipit fatetur, sed tum ultionem, tum gratiam a se relatam appellat, quod non sponte, sed ab eo qui prius nocuit, irasci sit coactus. Neque enim, questadmodum in iis quæs sponte fiunt contractibus, sic si hic in controversiam res venit : quippe ibi de facto debitatur, exempli gratia, num depositum aliquis accept-

<sup>\*</sup> Τῶν δὲ ἐχουσίων τὰ μὲν προελόμενοι κτλ. — \*\* "Όταν δὲ εἰδώς κτλ. — \*\*\* "Όταν δὲ ἐκ προαιρέσεως κτ). - \*\*\*\* Διὸ καλῶς τὰ ἐκ θυμοῦ, κτλ.

ρακαταθήκην ή το δάνειον, και λαδών οὐκ ἀπέδωκε, κὰν <sup>4</sup> τοῦτο δειχθῆ, πονηρὸς εὐθὺς καὶ ἄδικός ἐστιν, εἰ μὴ ἐπιλαθόμενος ἀρνεῖται· ἐνταῦθα δὲ ἡ μὲν πρᾶξις ὁμολογεῖται καὶ φανερά ἐστιν· (δ γάρ τις ὀργῆ ποιεῖ, φανερῶς ποιεῖ·) ἀμφισδητεῖται δέ, εἰ δικαίως ἐπάτα-ξεν, ἢ ἀδίκως. <sup>6</sup>Ωστε ὁ μὲν προκατάρξας καὶ ἐπιδου-γεῖ προκατάρξαι τοῦτο οὐχ ὁμολο-γεῖ προκατάρξαι· ὁ δὲ ὀργισθεὶς παρ' ἐκείνου μὴ ἄδικος εἶναι νομίζει, καὶ διὰ τοῦτο τὴν βλάδην ὁμολογεῖ.

\* Φαίνεται δή καὶ ἀπὸ τούτου, ὅτι ὅσα διὰ θυμὸν ἢ ἀλλα πάθη καὶ οὐ διὰ μοχθηρίαν ἀδικεῖ τις, κατ' ἐκεῖνα οὐκ ἔστιν άδικος, ὁ δὲ ἐκ προνοίας άδικός ἐστι καὶ πονηρός, οὐ μόνον ἐν τῷ διορθωτικῷ δικαίω, ἀλλὰ καὶ ἐν τῷ διανεμητικῷ, ἐάν τις μὴ κατὰ τὸ ἴσον καὶ ἀνάλογον διανέμη. 'Ομοίως δὲ καὶ δίκαιός ἐστιν ἐν ἔκατέρῳ τῶν δικαίων ὁ μὴ διὰ πάθος, ἀλλὰ τοῦ ἀγαθοῦ ἔνεκα τὸ δίκαιον ποιῶν. ὁ γὰρ ὑπὸ πάθους κινηθείς, ἢ λύπης, ἢ ἔρωτος, καὶ δικαιοπραγήσας δίκαια μὲν ἐποίησε, δίκαιος ὸὲ οὐκ ἔστιν.

\*\* Έπει δε τῶν ἀκουσίων ἀδικημάτων τὰ μεν συγγνώμης τυγχάνει, τὰ δ' οὐ βητέον τίνα τὰ συγγνωστά, καὶ τίνα τὰ ἀσύγγνωστα. "Όσα μὲν οὖν τις άμαρτάνει καὶ ἀγνοῶν καὶ δι' ἄγνοιαν, συγγνωστά· ὅσα δὲ ἀγνοῶν μέν, οὐ δι' ἄγνοιαν δέ, ἀλλὰ διὰ πάθος, δ μήτε φυσιχόν έστι μήτε άνθρωπιχόν, οίον, φόδον; ή λύπην, ή πεΐναν, ή άλλην ἀνάγχην, ἀλλά τροφήν τινα, οίον, διά τὸ δρέγεσθαι πιεῖν ἀνθοσμίου, καὶ φαγεῖν πέρδιχος, τὰ τοιαῦτ' ἀσύγγνωστά ἐστι. "Εστι δὲ τὸ μέν δι' άγνοιαν καὶ άγνοοῦντα άμαρτάνειν οἶον, ὅταν τις άγνοῶν, ὅτι κακὸν τὸ τὸν πατέρα ἀπελαύνειν, νυκτὸς άγνοήσας τὸν πατέρα ἀπελαύνη τῆς οἰχίας ὁ μέν γὰρ μή είδως το χαθόλου άγνοων λέγεται ποιείν. ο δέ μή είδως το μεριχόν, δι' άγνοιαν. δ δε άμφω μή γινώσχων χαὶ άγνοῶν χαὶ οι' ἄγνοιαν λέγεται άμαρτάνειν, ος χαὶ συγγινώσκεται άγνοων δέ και ού δι' άγνοιαν, όταν τις άγνοῆ ο μέν καθόλου, δτι κακόν το κλέπτειν, κλέπτη δέ, οὐ διότι άγνοεῖ, άλλὰ διὰ μοχθηρίαν καὶ πάθος, δ ούτε ἀναγχαϊόν ἐστιν, ούτε φυσικόν, καθώς

(Scripsi: \* εἴ τις] cod. εἴτις. — \* βλάψαντος] cod. βλαβέντος. — \* κάνταῦθα] cod. κάνταῦθα. — \* ἀχνοῆ] cod. ἀχνοῆ. — \* κλέπτη] cod. κλέπτει. —)

#### Kεφ. ιγ'.

"Ότι οὐ δυνατὸν έκόντα ἀδικεῖσθαι.

\*\*\* Δόξειε δ' αν μή ίχανῶς διωρίσθαι περί δικαίου καὶ ἀδίκου. Ἐπεὶ γὰρ τὸ ἀδικεῖν τῷ ἀδικεῖσθαι ἀντίκειται, διείλομεν δὲ τὸ ἀδικεῖν εἴς τε τὸ ἐκούσιον καὶ ἀκούσιον, διαιρετέον αν εἴη τὸ ἀδικεῖσθαι εἰς ἐκούσιον καὶ rit aut mutuam pecuniam, atque ita quod accepit non reddiderit, ac si hoc ostendatur, improbus statim erit et injustus, nisi per oblivionem negaverit: hic vero factum conceditur et manifestum est: (nimirum quod per iram aliquis facit, manifesto facit:) sed quæritur tantum, num juste percusserit, an injuste. Itaque qui incipit et antegressa deliberatione fecit, injustus sibi videtur esse, ideoque non fatetur se incepisse: qui vero ab eo irritatus est, non putat se injustum esse, atque idcirco damnum fatetur.

Sed et hinc apparet, ex iis quæ vel per iram vel alium quemcunque affectum, non autem per improbitatem fiunt injuriis, neminem injustum esse, qui vero consulto talia facit, injustum esse et improbum, idque non in eo tantum jure quod in corrigendo versatur, sed in illo etiam quod in distribuendo cernitur, si quis non ex æquo aut pro portione distribuat. Similiter et in utroque jure justus est, qui non perturbatione incitatus, sed honesti causa quod justum est facit : qui enim perturbatione aliqua, sive dolore, sive amore incitatus juste egit, id quidem quod justum est, fecit, sed non est justus.

Quum autem earum, quæ invite fiunt, injuriarum aliæ veniam impetrent, aliæ non impetrent: dicendum quæ venia dignæ sint, quæ non sint. Quæcunque ergo aliquis imprudens et per imprudentiam peccat, ignoscenda sunt : quæcunque vero imprudens, non tamen per imprudentiam peccat, sed perturbatione aliqua, neque naturali, neque humana incitatus, ut metu aut dolore, fameve aut alia necessitate, sed gula adductus, verbi causa, si vinum odoratum bibere, aut perdicem comedere cupit, talia ignoscenda non sunt. Potest autem aliquis per imprudentiam et imprudens peccare, ut quum aliquis qui ignorat, malum esse patrem expellere, noctu patrem, quoniam non novit, domo expellit : qui enim non novit universale, imprudens facere dicitur: qui vero ignorat singulare, per imprudentiam facere : qui denique utrumque ignorat, et imprudens et per imprudentiam peccare perhibetur ideoque ei etiam ignoscitur : imprudens autem et non per imprudentiam facere dicitur. quando quis ignorat omnino, malum esse furari, et tamen furatur, non quod ignoret, sed per improbitatem et animi affectionem, neque necessariam, neque naturalem, ut dictum est.

# Cap. XII.

Pieri non posse, ut volens aliquis injuria afficiatur.

Possimus forsitan nondum satis distincte de justo et injusto disputasse videri. Quum enim inferre injuriam et accipere sint contraria, qui vero alios lædit, eum partim volentem partim nolentem ils injurias inferçe dixerimus,

<sup>\* &</sup>quot;Αν δ' έκ προαιρέσεως βλάψη, κτλ. — \*\* Των δ' ἀκουσίων τὰ μέν ἐστι συγγνωμονικά, τὰ δ' οὐ συγγνωμονικά, κτλ. — \*\*\* Cap. 9. Άπορήσειε δ' ἀν τις, κτλ. κτλ.

ακούσιον, δ καὶ Εὐριπίδη δοκεῖ. Φησὶ γὰρ εἶναί τι ἀδικεῖσθαι έκούσιον, λέγων πως:

Μητέρα κατέκταν  $^{a}$  τὴν ἐμήν , βραχὺς λόγος ,  $^{a}$ Εκὼν ἐκοῦσαν , καὶ  $^{b}$  θέλουσαν οὐχ ἐκών.

Δεῖ γάρ, ἐπεὶ ἀντίκειται, ἢ ἄπαν τὸ ἀδικεῖν ἐκούσιον εἶναι, καὶ τὸ ἀδικεῖσθαι πᾶν ἀκούσιον ἢ ἐπεὶ διήρηται τὸ ἀδικεῖν, καὶ τὸ μὶν ἐκούσιόν ἐστι, τὸ δὲ ἀκούσιον, καὶ τὸ ἀδικεῖσθαι οὕτω διῃρῆσθαι, ἵνα θατέρω θάτερον ἀντικέηται. Τὸν αὐτὸν δὲ τρόπον δοκεῖ καὶ ἐπὶ τοῦ δικαιοῦν καὶ δικαιοῦσθαι, ἐκούσιον εἶναι, μίζειν πᾶν ἀδικεῖσθαι ἢ δικαιοῦσθαι, ἐκούσιον εἶναι, ἀτοπον καὶ γὰρ καὶ ἀκων πολλάκις τις δικαιοῦται, ἐκούσιον ἀδικεῖσθαι, οὐδὲ τοῦτό ἐστιν ἀληθές ἀεὶ γὰρ ἀκουσίως τις ἀδικεῖται δικαιοῦται δὲ ποτὲ μὲν ͼ ἀκουσίως, ποτὲ δὲ ἐκουσίως ὁ μὲν γὰρ ἀδικῶν κολαζόμενος ἀκουσίως δικαιοῦται, ὁ δὲ ἀδικούμενος ἐκδικούμενος ἐκοισίως δικαιοῦται.

\* Άλλα περί μέν τοῦ δικαιοῦσθαι τὰ εἰρημένα ἀρκείτω: περί δὲ τοῦ ἀδικεῖσθαι, ότι οὐ δυνατὸν έκού-

σιον είναι , βητέον έτι σαφέστερον.

\*\* Καὶ πρώτον έρουμεν τοὺς λόγους, όθεν δοχεί συνάγεσθαι έχουσίως τινά δύνασθαι άδιχεισθαι. Έπελ γάρ έχουσίως έστιν άδιχεῖν τὸ βλάπτειν άδίχως τινά, είδότα και την βλάδην και τον βλαπτόμενον, και μηδέν άγνοοῦντα τῶν περὶ τὸ πράγμα, καὶ ἔτι οἴκοθεν χινούμενον χαὶ οὐχ ἔζωθεν βιαζόμενον, εἴη αν τὸ έχουσίως άδιχεῖσθαι τὸ βλάπτεσθαι παρά τὸ δίχαιον, είδότα την βλάδην και τὸν βλάπτοντα, και πάντα τὰ περί το πράγμα, και ανέχεσθαι, δυνάμενον αποσείσασθαι. Τουτο δὲ δτι γίνεται, φανερόν δ γάρ ἀκρατής καὶ ὑφ' ἐτέρου βλάπτεται, εἰδὼς πάντα, καὶ ἀνέχεται, θυνάμενος ἀποσείσασθαι· δυνατὸν ἄρα ἐστὶν ἐκόντα τινὰ άδιχεϊσθαι έτι δέ χαλ αύτος έαυτον ο άχρατής βλάπτει και ξκουσίως, ξκουσίως άρα ξαυτόν αδικεισθαί ξατι τὸ ἄδικα πάσγειν πάσχει δέ τις ἄδικα έκών οί γάρ επιειχέστεροι εν ταϊς διανομαϊς ελάττω της άξίας λαμβάνουσι βουλόμενοι, δπερ άδικον μέν έστιν, έκούσιον οξ. αριχούνται άρα ξχουσίως. ξατιν άρα τι αρικεϊσθαι έκούσιον. Άλλα τοὐναντίον ἐστίν, ἀδύνατον είναι άδιχεισθαί τινα έχουσίως. Τότε γάρ τις άδιχειται, δτι τι πάσχει άδικον παρά την αύτοῦ βούλησιν τὸ γὰρ πάσχειν τι παρά την έαυτοῦ βούλησίν τινα έναντίον ξατί τῷ λόγω τοῦ ξχουσίου. ώστε οὐ δυνατόν βούλεσθαί τινα άδικεῖσθαι, οὐδὲ τὸν ἀκρατῆ. Καὶ οὕτος γὰρ άγαθα βούλεται έαυτῷ, καὶ οὐκ ἀνέχεται άδικεῖσθαι άπλως ταύτης δὲ τῆς βλάδης ἀνέχεται, οἴεται γάρ μή βλάπτεσθαι και οίεται μέν δέον είναι πράττειν ά ώφελήσει, πράττει δὲ τὰ βλάπτοντα, οἰόμενος μή βλάπτοντα είναι ώστε οὐ δυνατόν ἐστιν ἀδικεῖσθαί τινα έχόντα . Άπὸ τούτου δὲ καὶ τὰ ἐκ τοῦ ἐναντίου έπιχειρήματα λύεται. Καὶ γὰρ ἀδικεῖ τις, ὅταν βλάetiam perpessio injuriæ in spontaneam erit dividenta et invitam, quod et Eurlpidi videtur. Is enim ostentit, posse aliquem volentem injuria affici, ita fere:

Matrem ut meam necaverim, brevi eloquar, volens volentem, vel volentem non volens.

Quum enim duo hæc opposita sint, oportet automæn quæ infertur injuriam sponte inferri, et omnem que accipiatur ab invito accipi : aut quoniam lædendi arte in duas species divisa est, partimque voluntaria habeter partim invita, etiam perpessionem injuriæ ita distingui, ut altera res alteri opponatur. Eodemque modo feri videtur, quoties aut alteri jus snum tribuimus, aut ips jus nostrum obtinemus : atqui existimare, volentes semper aut injuria affici aut jus suum oblinere, absudum est : sæpe enim invitus aliquis jus suum adipisitur, quando ejus maleficia vindicantur : simililenpe posse aliquem volentem injuria affici, ne hor quiden verum est : quippe semper invitus quis injuriam acipit : jus suum autem modo invitus aliquis, modo saa voluntate adipiscitur : nimirum homo injustus dum penitur, invitus jus suum obtinet : at qui ab injuria viadicatur, ultro jus suum obtinet.

Sed hæc de oblinendo jure suo dicta sufficiant: al volentem neminem injuria affici posse, planius doceadum est.

Ac primum quidem rationes afferemus, ex quibus videtur cogi , volentem aliquem posse injuria affici. Quun enim sponte injuriam facere nihil aliud sit, quam injuste aliquem lædere, quoties nec damnum nec is qui lædilur. nec quidquam eorum quæ ad rem pertinent, ignoratur. ac præterea quando aliquis suo consilio usus externa vi non cogitur, erit vicissim sponte injuriam accipere nihil aliud, quam injuste damnum pati, quoties quis et demnum et eum qui alii id apportat, et quæcunque ad ren pertinent novit, et quum possit propellere, tamen tolerat. Hoc autem fieri manifestum est : incontinens enim etiam ab aliis damno augetur, et quum sciat omnia el propulsare possit, nihilominus tolerat : ex quo efficitur, fieri posse ut sponte aliquis injuriam accipiat : præleres sibi quoque ipse incontinens nocet, et quidem sponle: unde sequitur sponte a se ipso injuria affici, esse injuriam pati : sponte autem aliquis injuriam patitur : sape enim qui æquiores reliquis sunt in distribuendo minus quam merentur accipiunt volentes, quod injustum quidem est, sed sponte fit : sponte ergo injuria afficiuntur : ex quo apparet posse fieri, ut aliquis volens accipial injuriam. Atqui contrarium est, fieri non posse, ut aliquis volens injuriam accipiat. Quippe tum injuriam accipit, quum id quod injustum est contra voluntaiem suam patitur : nam pati aliquid contra voluntatem suam res est contraria definitioni ejus quod sponte fit : unde sequitur sieri non posse, ut aliquis velit injuria affici: 16 incontinens quidem. Etenim hic bona sibi optat, neque simpliciter injuria se affici patitur : hoc vero damaum admittit, quia se lædi non putat : et quamvis existimet ea quæ profutura sint sibi agenda esse, agit lanen quæ nocent, proplerea quod haudquaquam noxia 65% credit : quamobrem fieri non potest, ut sponte aliquis injuria afficiatur. Unde etiam contraria argumenta con-

<sup>\* &</sup>quot;Ατοπον δ' αν δόξειε ατλ. — \*\* Επεί ααὶ τόγε διαπορήσειεν αν τις ατλ.

πτη τινά έχων παρά την τοῦ βλαπτομένου. βούλησιν διιοίως δε και άδικειται, δταν άδικα πάσχη παρά την έαυτοῦ βούλησιν. Τὸ δὲ έκόντα άδικα πάσχειν, οὐκ ξατιν άδιχεισθαι. ώσπερ γάρ τὸ άδιχον ποιείν οὐ πᾶν έστιν \* άδιχεῖν, οὐδὶ ὁ άδιχα ποιῶν άδιχος, ὡς ἀνωτέρω δέδεικται, ούτως οὐδε πᾶς δ πάσχων άδικα άδικείται άλλ' ώσπερ δ άπατων τὸν νοσούντα ἰατρὸς ή δ χλέπτων την του μαινομένου μάχαιραν άδιχα μέν ποιεί, άδικος δε ούκ έστι, διότι πρός σωτηρίαν δρά τοῦ νοσοῦντος, καὶ οὐ ζημιοῦν, άλλὰ κερδαίνειν ποιεί, ούτω και δ εν ταίς διανομαίς ελάττω λαμδάνων τῆς ἀξίας οὐκ ἀδικεῖ έαυτόν, εί καὶ ἄδικα πάσχει οὐ γάρ ίνα βλάψη ξαυτόν ανέχεται τῶν ἐλαττόνων ἀξιούμενος, άλλ' ένα ώφελήση μάλλον, δόξαν μετριότητος χαὶ ἐπιειχείας λαδόντα. Επειτα εί χαὶ βλάπτειν ξαυτόν ανέχεται, ούχ αδιχείται ού γαρ παρά την αὐτοῦ βούλησιν τὰ ἄδικα πάσχει τοῦτο γάρ ἐστιν ἀδικεῖσθαι. Ὁ γὰρ ἀλλαξάμενος τὰ βελτίω τῶν ἐλαττόνων , ώσπερ φησίν "Ομηρος τον Γλαῦκον τῷ Διομήδει δοῦναι,

Χρύσεα χαλκείων, έκατόμβοι' έννεαβοίων, 1

οὐκ ἀδικεῖται· βουλόμενος γὰρ ἔδωκεν· ὁ δὲ ἀδικούμενος ἀκουσίως βλάπτεται. Οὐκ ἄρα δυνατὸν ἀδικεῖσθαί τινα ἐκόντα, βλάπτεσθαι δὲ ἐκόντα δυνατόν.

(Scripsi: \* κατέκταν ] codd. hic et apud Aristotelem κατέκτα. — b καί ] cum libris Andronici; A codd. Aristotelis. Sed primum sæpe ponit Stagirites xal pro A. (Vid. Henr. Steph. Thesaur. s. v. x2i); deinde etiam librarii utramque particulam frequenter confuderunt. Conf. Schæfer. ad Greg. Corinth. p. 384. Itaque utraque lectio æque bona est. Cæterum versus istos ex Euripidis Bellerophonte petitos esse testatur Michael Ephesius his verbis: δ γὰρ ἀχρατής ὑπὸ τῆς ἐρωμένης αποσυλώμενος τὰ ίδια χρήματα έχων βλάπτεται, κάκείνης έκούσης βλαπτούσης, ώστε καὶ έκὼν ύφ' έχούσης. 'Ορθώς άρα είρηται τῷ Εὐριπίδη, ὅτι έχων έχουσαν έχτεινέ την μητέρα ό Βελλεροφόντης. - c δε ποτε μεν cod. δε ποτε μεν. - d άδιχεισθαί τινα έχόντα] vulgo άδιχεῖσθαι τινά έχόντα. — \* πᾶν έστιν] vulgo πᾶν ἐστὶν. — 1 Cf. Iliad. VI vs. 236).

Κεφ. ιδ'.

Περὶ τοῦ πότερον ἀδικεῖ μᾶλλον ὁ διανέμων ἀδίκως, ἢ ὁ λαμδάνων.

\* 'Ρητέον δὲ ἐχεῖνο, πότερον ἀδιχεῖ ὁ διανέμων ἀδίχως χαὶ μὴ χατὰ ἀνάλογον, ἢ ὁ λαμβάνων τὸ πλέον τῆς ἀξίας τῆς ἐαυτοῦ. Φαίνεται δέ, ὅτι ὁ διανέμων ἀδιχεῖ χαθ' αὐτό, ὁ δὲ λαμβάνων χατὰ συμβεβηχός: ἐχεῖνος γὰρ ἀδιχεῖ χαθ' αὐτό, ὅς ἔχὼν τοῦτο ποιεῖ. futantur. Injuriam enim facit, quum sponte quis lædit alium, idque contra voluntatem ejus qui læditur : similiter et injuria afficitur, quando injusta præter voluntatem suam perpetitur. At vero sponte injusta perpeti non est injuriam accipere : quemadmodum enim injusta agere non semper est agere injuste, neque qui injusta agit injustus est, ut supra ostendimus, sic nec quicunque injusta patitur, afficitur injuria : sed ut medicus qui ægrum decipit, aut qui insani gladium furatur. injusta quidem facit, sed non est injustus, quia ægri salutem respicit, neque illi damni, sed potius lucri auctor est, ita qui in distribuendo minus quam meretur accipit, non infert sibi injuriam, quamvis injusta patiatur: neque enim ut noceat sibi ipse, patitur minora quam oportet sibi assignari, sed ut prosit magis, hoc est, ut modestiæ et æquitatis laudem consequatur. Deinde, licet detrimentum importari sibi a se ipso sinat, haudquaquam tamen injuriam accipit : neque enim præter voluntatem suam injusta patitur : hoc autem est, injuria affici. Qui enim meliora permutavit deterioribus, ut Homerus ait Glaucum Diomedi dedisse,

aurea dat prelio arma boves æquanlia centum ?
ærea fert nihiloque novem meliora juvencis,

ei nulla fit injuria: volens enim dedit: qui vero injuriam accipit, is invitus damnum contrahit. Quare fieri non potest, ut volens aliquis injuria afficiatur, sed ut detrimentum capiat volens, fieri potest.

Cap. XIV.

Utrum qui injuste distribuit, an qui injuste accipit majorem faciat injuriam.

Jam illud explicandum est, utrum injuriam faciat is qui injuste distribuit, et non pro portione, an qui plus accipit quam ipse meretur. Videtur certe facere per se injuriam is qui distribuit, per accidens vero is qui accipit: ille enim per se injuriam facit, qui sponte hoc facit.

<sup>&</sup>quot; Έτι δ' δεν προειλόμεθα, ατλ.

Έχων δέ τις ποιεί, δταν ή παρ' αὐτῷ τῆς πράξεως ή αίτία και ή άρχη του ποιείν. της δε διανομής ή άρχη παρά τῷ διανέμοντι. ὁ ἄρα διανέμων τὸ πλέον ἀδιχεῖ χαθ' αύτό, άλλ' ούχ δ δεχόμενος ού γάρ έπ' αὐτῷ ἐστιν \* ή ἀρχή, καθώς εξρηται. Οὐ γάρ ὁ ποιῶν τὰ ἄδικα άδιχεῖν λέγεται, εἰ μή χατά συμδεδηχός. ὥσπερ λέγεται καὶ ή χεὶρ φονεύειν, ή μάχαιρα, ή λίθος, παρ' οίς ούχ έστιν άρχη τοῦ φόνου, οὐδὲ ἀφ' έαυτῶν πράττουσιν. άδιχα μέν γάρ ποιούσιν, άδιχούσι δέ οὐδαμῶς. Ο δὲ διανέμων ἀδίχως, εὶ μέν ἀγνοῶν τοὺς νόμους έξω τοῦ νομικοῦ δικαίου έκρινεν, οὐκ άδικεῖ κατά τὸν νόμον, 9 οὐδὲ ἄδικος ή κρίσις ἐστίν. ἔτερον δὲ τρόπον άδιχει, λέγω δή κατά το φυσικόν δίκαιον. Άλλο γάρ τὸ νομικόν δίκαιον, καὶ άλλο τὸ φυσικόν οἶον, νόμου όντος τὸν ἀριστέα πλέον ο ἔχειν ἐν ταῖς διανομαῖς, δ διαγέμων άγνοήσας τὸν νόμον τῶν ἴσων τοῖς άλλοις ήξίωσεν· οδτος τοίνυν κατά μέν τὸ νομικόν δίκαιον οὐκ ήδίχησεν, ήγνόησε γάρ τὸν νόμον δ δὲ δι' ἄγνοιαν τὰ άδικα πράττων οὐκ άδικεῖ ἐπεὶ δὲ καὶ φυσικὸς νόμος έστι τους ευεργέτας άντευποιείν, και μή άγνοων, άτε φυσικόν δίντα, παρέδη, κατά τοῦτον ἄδικός ἐστιν εἰ δέ και τον νόμον γινώσκων και το φυσικόν δίκαιον παρέδη, και αδίκως έκρινε, και το πλέον ένειμεν ώ μή προσήχεν, οὐ μόνον τὸν λαβόντα πλεονεχτεῖν ἐποίησεν, άλλά και αὐτὸς πλεονεκτεῖ. Και γάρ είτε διά φιλίαν, ή δι' έχθραν, ή διά δώρα ήδίκησε, συμμερίζεται τὸ ἀδίκημα πλεονεκτεῖ γὰρ καὶ αὐτός, ἢ χάριτος πρὸς τὸν φίλον, ή τιμωρίας εἰς τὸν έχθρόν, ή άργυρίου καὶ διά τοῦτο καὶ αὐτὸς κοινωνεῖ τοῦ ἀδικήματος τῷ πλέον λαδόντι καθάπερ γὰρ εὶ ἀγρόν τις ἀδίκως, ὧ μὴ προσηχεν, έδωχεν αργυρίου, συμμερίσασθαι λέγεται τὸν άγρὸν τῷ λαδόντι· καίτοι k οὐκ άγρὸν ἔλαδεν, άλλ' άργύριον ούτω καί ό έν ταϊς διανομαϊς άδικήσας, ένα η έαυτῷ η φίλω χαρίσηται, μετέχει τοῦ πλεονεκτήματος, και συμμερίζεται το άδίκημα και ο μέν λαβών πλέον μέν έχει, καὶ ἄδικα ἐποίησεν οὐκ ἡδίκησε δέ, εὶ μὴ δώροις ἢ ἄλλη τινὶ πειθοῖ τὸν διανομέα παρέπεισεν ο δε διανομεύς και το πλέον έχει δν εξρηται τρόπον. καὶ ἄδικός ἐστι.

(Scripsi: \* αὐτῷ ἐστιν] vulgo αὐτῷ ἐστὶν. — \* τὸν νόμον] cod. τὸ νόμον. — \* πλέον] cod. πλέα.

-- \* καίτοι] cod. καί τοι. —)

# Kep. 12'.

"Οτι οὐ ράδιον παντὶ ἐκάστοτε ἄδικον ἢ δίκαιον εἶναι.

\*Τινές δὲ τὸ ἀδιχεῖν ἢ δίχαιον εἶναι ῥάδιον νομίζουσι, καὶ ἄμα τῷ θελῆσαι δυνατὸν εἶναι δίχαιον ἢ ἄδιχον γενέσθαι τοῦτο δὲ οὐχ οὕτως ἔχει. Τὸ μὲν γὰρ πρᾶξαι τὰ δίκαια ἢ τὰ ἄδιχα, καὶ ἢ δοῦναι ἀργύριον, ἢ πατάξαι τὸν πλησίον, ῥάδιόν ἐστι καὶ τοῦ βουλομέ-

Sponte autem aliquis facit, quum penes ipsum actinis causa est et faciendi principium; at vero distributionprincipium penes distribuentem est : qui ergo distribui majorem per se injuriam facit, quam is qui accipit: ex enim penes hunc est principium, ut diximus. Neque x injusta facit dicitur injuriam facere, nisi per accies quemadmodum et manus dicitur occidere, autgladiu, au lapis, quum tamen in eorum potestate non sit cadis pri cipium, neque per se agant : nam injusta quiden faciant injuriam autem neutiquam. Qui vero distribuit injust. si leges ignorans præter legitimum jus judicavit, norfæ injuriam ex lege , neque injustum est judicium : aliz 🕾 ratione injuriam facit, id est, quod ad jus naturale atinet. Aliud enim jus legitimum est, aliud naturale, reli causa, si lex sit, ut omnium fortissimus in distribution plus accipiat, ac si is qui distribuit propter legis ignottionem æqualiter huic cæterisque omnia distribuat: ke igitur quod ad jus legitimum attinet, injuste non fect. quia legem ignorabat : qui autem per imprudentiam injusta facit, non agit injuste : quum vero etiam lex 🖦 turalis sit, ut aliorum merita beneficiis compensensi quam utpote a natura profectam quum ignorare not posset, ac tamen migrasset, hujus respectu injustus et. quodsi cognitam legem simulque etiam jus naturale nigravit, injusteque judicavit, eique cui minime concerbat, plus tribuit, non solum eum qui accepit plus haber fecit, sed etiam ipse plus habet. Etenim sive amicilie. sive inimicitiæ aut muneris accipiendi causa injuste le cit, dividitur injuria : plus enim et ipse consequiu, vel gratiæ respectu, dum amico gratificatur, vel virdictae, dum inimicum ulciscitur, vel pecuniae denique: ideoque et cum altero qui plus accepit, injuriz el particeps: sicut enim, si quis agrum, cui non content bat, per injuriam pecunia corruptus tradidit, is ommunicare agrum illum dicitur cum eo qui accepit, quanvis non agrum, sed pecuniam acceperit; ita qui illut aliis injuria in distribuendo peccavit, ut vel sibi re amico gratificetur, in partem lucri venit injurizque il consors : et ille quidem qui accepit plus habet, ferilque quod injustum est, quum ne sic quidem injuste feccil, nisi vel muneribus vel alia nescio qua oratione ad persuadendum accommodata eum qui distribuebat ad ren sic agendam induxit : qui vero distribuit tum plus et qua dictum est ratione habet, tum injustus est.

# Cap. XV.

Non esse facile cuilibet justum semper ant injustum esse.

Quidam autem injuste agere aut justum esse farir existimant, statimque si quis velit, eum justum post aut injustum fieri: atqui hæc res non ita se habet. Etc nim agere quæ justa aut injusta sunt, nec non dar pocuniam, aut percutere alium, facile est et volenis: si

<sup>\*</sup> Οἱ δ' άνθρωποι ἐφ' ἐαυτοῖς κτλ.

νου· τὸ δὲ ἢ δικαιοσύνης ἔξιν ἔχειν ἢ άδικίας, δ χρόνου καὶ ἀσκήσεως δεῖται, δι' ἀς ἔξεις ἢ δίκαιός τις ἢ ἄδικος λέγετκι, τοῦτο δὲ οὐκ ἔστιν ἐφ' ἡμῖν, ὥστε ὅ βούλεσθαι καὶ ῥάδιον εἶναι κτήσασθαι.

\* Όμοίως δὲ νομίζουσι καὶ τὴν γνῶσιν τῶν δικαίων καὶ τῶν ἀδίκων βαδίαν εἶναι, καὶ τὸ δύνασθαι ταῦτα γινώσκειν οὐδὲν οἴονται σοφὸν εἶναι. ὅτι περὶ ὧν οἱ νόμοι λέγουσιν, οὐ χαλεπὸν συνιέναι. Ταῦτα δὲ εἶναί φασι \* τὰ δίκαια οὐδὶν εἰσὶ δὲ εἰ μὴ κατὰ συμδεδηκός οὐ γὰρ ἀπλῶς οὕτω πραττόμενος ὁ νόμος δίκαιός ἐστιν ἐκάστοτε, καὶ ὡς ἔτυχε τελούμενος, καὶ παρ᾽ ὧν, ἀλλ᾽ ὡς δεῖ, καὶ ὅτε δεῖ, καὶ παρ᾽ ὧν δεῖ. Τὸ δὲ ταῦτα καθ᾽ ἔκαστον τῶν νόμων εἰδέναι δυσχερέστερὸν ἐστι τοῦ τὰ ὑγιεινὰ εἰδέναι ἐπεὶ κάκεῖ μέλι καὶ οἶνον καὶ ἐλλέδορον, καὶ καῦσιν, καὶ τομὴν εἰδέναι ῥάριον ἀλλὰ πῶς δεῖ τούτων ἔκαστον πρὸς τὴν ὑγίειαν τάζαι, καὶ τίνι προσενεκτέον, καὶ πότε, ὁ τοσοῦτον ἔργον, ὅσον ἰατρὸν εἶναι.

\*\* Διὰ ταῦτα δὴ καὶ τὸν δίκαιον νομίζουσι δύνασθαι άδιχεῖν οὐδὲν έλαττον τοῦ ἀδίχου, ἀλλὰ χαὶ πλέον, διὰ τὸ άδικα δύνασθαι πράττειν δύναιτο γάρ άν καὶ πατάξαι τὸν οὐδὲν ήδικηκότα καὶ ὑφελέσθαι τὰ ἀλλότρια, καὶ ο ανδρείος ρίψαι την ασπίδα και φυγείν αλλ' ου το τα άδικα πράττειν άδικεῖν ἐστιν, οὐδὲ τὸ τὰ τοῦ δειλοῦ πράττειν δειλαίνειν έστί, πλήν κατά συμδεδηκός άλλά τὸ μετὰ τῆς ἔξεως ταῦτα πράττειν, τοῦτό ἐστι τὸ δειλαίνειν ή άδιχεῖν· όταν τις οὐχ ἐθέλων άπλῶς, άλλὰ πάθει κινούμενος δειλίας φεύγη, ή τῷ έξιν έχειν άδικίας αδική, ώσπερ και το Ιατρεύειν, και το ύγιάζειν, οὐ το τέμνειν ή φαρμαχεύειν, ή μή φαρμαχεύειν έστίν, άλλά τὸ ώς δεί, και ότε δεί, ταῦτα ποιείν έξιν Ιατρικῆς έχοντα. Τὸ μέν οὖν ἐπανορθωτικὸν καὶ διανεμητικὸν δίχαιον, περί ὧν είπεῖν προύχειτο, τίνα ἐστὶ χαθ' αύτά, και δπως έχει, διωρισάμεθα.

\*\*\* Νῦν δὲ ρητέον ἐστί, πῶς ἔχει τὸ δίχαιον πρὸς τὸ έπιειχές, χαὶ ή διχαιοσύνη πρὸς τὴν ἐπιείχειαν ἐχεῖνο μόνον τῷ περὶ τοῦ δικαίου λόγω προσθείσιν, d ὅτι τὸ διανεμητικόν καὶ διορθωτικόν δίκαιον ἐν ἐκείνοις ἐστίν, ά μετέχουσι τῶν άπλῶς ἀγαθῶν· οἶον πλούτου ἢ δόξης, εν οίς υπερβολή και εγγειψις ευρίσκεται εν γάρ δόξη καί ύπερδάλλειν δυνατόν το δέον καί έλλείπειν δμοίως και έν πλούτω. επι γάρ των ουτως εχόντων ή ισότης χαὶ ἡ ἀναλογία ζητεϊται καὶ τοῖς μετέχουσι τούτων τοῦ διανεμητικοῦ δικαίου χρεία καὶ τοῦ διορθωτικοῦ. Άλλ' ἐν μὲν τοῖς θεοῖς οὐκ ἔχει χώραν ἡ ἀνισότης, ούδε ύπερδολή έστιν εν έχείνοις, ούδε έλλειψις δθεν οὐοὲ χρεία τῆς τοιαύτης δικαιοσύνης άλλ' οὐδὲ ἐν τοῖς φαύλοις παντάπασι τῶν ἀνθρώπων, καὶ ὑπὸ τρυφῆς και της άλλης μοχθηρίας διεφθαρμένοις τοις γάρ ύγιάζεσθαι μελλουσιν ανάγχη τι μόριον ύγιες έχειν, ίν' έχειθεν δ λατρός έπανακαλέσηται την ύγιειαν οι δέ

vero justitiæ aut injustitiæ habitum consequi, quod tempus et exercitationem desiderat, propter quem habitum aut justus aliquis aut injustus vocatur, id in potestate nostra non est, ita ut facile, simul atque voluit aliquis, id consequatur.

Similiter et eorum quæ justa et injusta sunt faci cm esse cognitionem arbitrantur, eaque cognoscere posse nullius esse sapientiæ putant : quia ea de quibus leges loquuntur non sit difficile intelligere. Hæc autem justa esse ajunt : non sunt tamen nisi per accidens : neque enim simpliciter lex ab aliquo observata justa est semper, præsertim temere et a quovis, sed quoties ut oportet, et quum oportet, et a quibus oportet, in actionibus ea observatur. Hoc vero in singulis legibus scire difficilius est, quam salubria nosse : siquidem ibi quoque mel, et vinum, et elleborum, et ustionem, et sectionem facile est nosse : sed quomodo singula ad sanitatem adhibenda, et cui et quando admovenda sint, tam difficile est quam medicum esse.

Ac propterea existimant, virum justum nihilo minus quam injustum posse injuste agere, imo etiam magis, quia injusta potest agere : possit enim percutere aliquem a quo injuriam non accepit et alienas res subripere', haud secus quam vir fortis clypeum abjicere et fugere : atqui injusta agere non statim est injuste agere, neque quæ timidi sunt agere, timere quoque, nisi per accidens : at vero tali habitu ista agere, hoc est timide agere aut injuste : quum aliquis non quod velit, sed perturbatione incitatus timiditatis reus fit, aut quia injustitiæ habitu præditus est, agit injuste : sicut mederi et sanare non secare aut medicamenta vel adhibere, vel non adhibere est, sed quemadmodum oportet, et quum oportet, medicinæ habitu præditum hæc facere. Ergo jus tam illud quod ad emendandum pertinet, quam quod in distribuendo cernitur, de quibus nobis dicere propositum erat, qualia per se sint, et quomodo se habeant, hactenus definivimus.

Nunc vero dicendum nohis est, quomodo jus ad æquum et justitia ad æquitatem se habeat : si illud tantum ad superiorem de jure disputationem addiderimus, jus et illud quod in distribuendo cernitur et quod ad emendandum pertinet, in iis versari, quæ in partem simpliciter bonorum veniunt, quales sunt divitiæ aut gloria, in quibus nimium et parum reperitur : siquidem in gloria potest aliquis excedere modum, aut non consequi eam: similiter et in divitiis : namque in hujusmodi rebus æqualitas et proportio requiritur : quique earum participes sunt jus simul illud quod in distribuendo cernitur, simul quod ad emendandum pertinet desiderant. Jam vero in diis inæqualitati non est locus, neque nimium aut parum in iis animadvertitur : quare ne talis quidem justitiæ necessitas est : sed nec in hominibus omnino sceleratis, luxuque aut alia improbitate corruptis : qui enim sanitatem recuperaturi sunt, eos necesse est mem-

<sup>\*</sup> λλλά το ώδι ξχοντας ταῦτα ποιεῖν κτλ. — \*\*  $\Delta\iota$ ' αὐτὸ δὲ τοῦτο , καὶ τοῦ δικαίου κτλ. — \*\*\* Έστι δὲ τὰ δίκαια ἐν τούτοις, κτλ.

παντάπασι διαφθαρέντες οὐ δύνανται θεραπευθήναι δέ ἐστι τῶν ἀνθρώπων, ὅσοι βούλονται τὰ δίχαια, χαὶ αὖθις ποιοῦσι κατὰ τὴν ἀνθρωπίνην δύναμιν, καὶ αὖθις ἀμαρτάνουσιν ὅσον ἀνθρώποις προσήχε.

(Scripsi: \* εἶναί φασι] vulgo εἶναι φασι. — b
καὶ πότε] cod. καί ποτε. — ° ρῖψαι] cod. ρίψαι.
— 4 προσθεῖσιν] cod. προσθέντες. —)

# Kεφ. 15'.

# Περὶ ἐπιειχείας χαὶ τοῦ ἐπιειχοῦς.

\* Περί δε επιειχείας και του επιειχούς πώς έχει ή μέν ἐπιείχεια πρὸς δικαιοσύνην, τὸ δ' ἐπιεικές πρὸς τὸ δίχαιον, ἀχόλουθόν ἐστιν είπεῖν. Καὶ γάρ οὕτε πάντα ταὐτά ἐστιν, οὐτε ἔτερα τῷ γένει. Καθόσον μέν γάρ το ἐπιεικὲς ἐπαινεῖται μᾶλλον τοῦ δικαίου, καὶ δ έπιειχής άνήρ του διχαίου βελτίων δοχεί. έτι δὲ χαί έπι τὰ άλλα μεταφέρομεν, δταν ἐπαινεῖν δέη τινὰ των άρετων και γάρ έπιεικεστέραν τήνδε έκείνης λέγομεν, το βέλτιον δηλούντες ού το δικαιότερον κατά σούτο άλλη τις δοκεί είναι παρά την δικαιοσύνην ή έπιείχεια. Πάλιν δὲ τῷ λόγῳ ἀχολουθοῦσι φαίνεται ἄτοπον, εί τὸ ἐπιεικές Ελλο παρά τὸ δίκαιον ὄν, ἐπαινετόν έστιν εί γάρ έπαινετόν, δίχαιόν έστι παν γάρ έπαινετόν δίχαιον, χαὶ ή διχαιοσύνη τελεία έστὶν άρετή, ώς έν τοῖς ἀνωτέρω δέδειχται εἰ δὲοὐχ ἔστι δίχαιον, οὐδὲ ἐπαινετόν: ἢ εἶ τὸ ἐπιεικές ἐπαινετόν, τὸ δίκαιον οὐκ ἔστιν ξπαινετόν. ή μέν οὖν ἀπορία σγεδόν διὰ ταῦτα συμδαίνει. Εχει δέ και άμφότερα όρθως, τό τε εν \* είναι τὸ δίχαιον καὶ τὸ διαφέρειν, καὶ οὐδἐν ἀλλήλοις ἐναντιοῦνται. Τὸ γὰρ ἐπιεικές καὶ δίκαιόν ἐστι, καὶ δικαίου τινός βέλτιον και ούχ ώς έτερογενές του δικαίου βέλτιόν έστιν αὐτοῦ, ἀλλ' ὡς μέρος ἄλλου μορίου δμογενους και σπουδαίου όντος και αύτου και δικαίου, τὸ έπιειχές δίχαιον σπουδαιότερόν έστι. Ταύτην δὲ τὴν απορίαν εἰσήγαγεν, ότι τὸ ἐπιεικὲς δίκαιον μέν ἐστιν, ου χατά νόμον δέ· ου γάρ περιέχεται υπό νόμου, άλλ' έστιν ἐπανόρθωμα δικαίου νομίμου. Τὸ δὲ αἴτιον τῆς διορθώσεως, δτι δ μέν νόμος άπας χαθόλου διορίζεται. ἐπ' ἐνίοις δὲ τῶν καθ' ἔκαστα b οὐ δυνατὸν ἐφαρμόζειν χατά τὸν ὀρθὸν λόγον, διὰ τὸ τὸν μὲν νόμον ώρισμένον είναι, καὶ εἰς ώρισμένον τι σκοπεῖν, τὰ δὲ καθ' έκαστα · ἀόριστα , καὶ ἄλλοτε ἄλλως έχοντα · οἶον δ νόμος χελεύει χαθόλου πάντα τὸν ἐπὶ τὸ τεῖχος ἀνελθόντα ξένον ἀποθνήσχειν. ἀνελθών δέ τις ἡρίστευσεν. εί τοίνυν έφαρμόσωμεν τὸν νόμον τῷ ἀριστεῖ, καὶ ἀποκτείνωμεν, παρά τον δρθον λόγον και το δίκαιον ποιήσομεν. Όποιπε ος και εμι αγγωλ μογγωλ εχει. τουτο δε τὸ άμάρτημα οὐα ἔστιν ἐν τῷ νόμῳ, οὐδε ἐν τῷ νομοθέτη, άλλ' εν τῆ τῶν πραγμάτων φύσει. Ὁ γάρ νόμος, ἐπεὶ ἀδύνατον τὰ κατὰ μέρος πάντα περιλαbrum aliquod sanum habere, ut illine medicus inciput revocare sanitatem: qui vero penitus corrupti sunt, sanari non possunt: quocirca nullum in iis locum ju habet: in iis autem hominibus est, qui ea que just sunt volunt, quantumque in hominis potestate situm est faciunt, rursusque peccant, quantum homines dece.

#### Cap. XVI.

#### De æquitate et æquo.

Jam vero de æquitate et æquo, quo videlice mole tum æquitas ad justitiam, tum jus ad æquum se labeat, superest ut dicamus. Namque hæc neque eaden omnino neque alia genere videntur. Quatenus enim aquun magis laudatur, quam jus, etiam vir æquus justo melor videtur : præterea ad alia quoque eam vocem transferimus, quum videlicet laudari virtutem aliquam oportel: quippe hanc illa æquiorem appellare solemus, non quoi justius sed quod melius est significantes : eatenus igitur diversa a justitia videtur esse æquitas. Rursus rationen ipsam sequentibus absurdum videtur, æquum quum t jure diversum sit, tamen esse laudabile : si enim ladandum, simul est justum : nimirum quidquid landadum est, justum habetur, et justitia, quemadmodum in superioribus ostendimus, perfecta virtus est: quodsi non est justum, ne laudandum quidem est : aul si ludandum est id quod est æquum, non est laudandum id quod est justum : hæc igitur fere sunt que dubitationes habent. Est autem utrumque verum, tum idem jus esse, tum aliud, neque hæc duo inter se repugnant. Etenim d jus et jure melius est æquum, neque tanquam dirers generis jure ipso melius est, sed ut pars alius paris ognatæ : quumque illud et honestum sit et justum, justim tamen et honestius est æquum. Cæterum hanc dubitationem illud attulit, quod ipsum quoque æquum jus est, non tamen lex lege, quia non continetur lege, sed legitimi juris correctio est. Ejus vero correctionis causa hæc est, quod lex omnis generaliter decernit, quibusdam autem singularibus accommodari rectæ rationi convenienter non potest, quia ut lex definita est, ita ad definitum quid spectat, indefinita autem sunt et alias aliter se habent singularia : exempli gratia lex jubet generatim peregrinum, quicunque muros urbis ascendent, mori : forte fortuna aliquis ascendit, qui egregia fortitudinis documentum dedit : si ergo legem hanc illi qui fortiter pugnavit accommodemus, alque interficiamos hominem, præter rectam rationem et contra jus fasque egerimus. Eadem autem multarum etiam aliarum rerun ratio est : et tamen nec in lege, nec in legum latore le error est, sed in ipsa rerum natura. Etenim lex quis fer non potest, ut singularia comprehendat omnia, quom infinita sint, quod plerumque fit sumit, idque respicion

<sup>\*</sup> Cap. 10. περί δὲ ἐπιεικείας καὶ τοῦ ἐπιεικοῦς κτλ.

δείν αδοριστα δντα, το ώς επί το πλέον α λαμδάνει, και πρός τοῦτο βλέπων νομοθετεί. και ούκ άγνοῶν τὸ άμαρτημα δ νομοθέτης απροσδιόριστον αφήκε τὸν 'νόμον, άλλά διά τό μή δυνατόν είναι την των πραγμάτων φύσιν διορισμών καθυποδληθήναι άλλοτε άλλως εγόντων. Άόριστος γάρ έστιν ή των πρακτών ύλη, καί πολλάς έχει τάς μεταδολάς. Διά τουτο των ώς έπὶ τὸ πλείστον συμβαινόντων οί νομοθέται στοχάζονται τὸ γάρ ξένον έπὶ τὸ τεῖχος ἀνιόντα κατά τὸν καιρὸν τοῦ πολέμου την πόλιν ώρελησαι, έπ' έλάχιστα συμδαίνει πλέον δε ενδέχεται κατά τῆς πόλεως ανέρχεσθαι. Επεί τοίνυν αναγκαΐον είδέναι πως δεί τους τοιούτους νόμους τηρείν, και ότε, και έπι τίσιν, έδει τινά έξιν είναι χαθ' ήν δυνησόμεθα τὰ τοιαῦτα ἐπανορθοῦν άμαρτήματα αυτη δέ έστιν ή επιείχεια, καθ' ήν τὸ έλλεῖπον αναπληρούται του νόμου, και το αμάρτημα έπανορθούται, καὶ ὁ προσδιορισμός, · δν έχεῖνος παρέλιπε, διὰ τὸ πάντα κατὰ μέρος οὐκ εἰδέναι, προστίθεται· έρεῖ γὰρ ὁ ἐπιειχής, πάντα τὸν ἀνιόντα ξένον άποθνήσκειν, είγε ἐπιδουλεύσων ' ἀνηλθεν, εί δὲ ἡρίστευσεν, οὐ μόνον σωτηρίας, άλλά και γερών άξιωθήτω ταῦτα δὲ καὶ αὐτὸς ἀν εἶπεν ὁ νομοθέτης, εἴγε παρην και εί ήδει, ένομοθέτησεν άν. Τὸν αὐτὸν δέ τρόπον καί τοὺς άλλους τοὺς δμοίους νόμους δ ἐπιεικής έπανορθώσεται. Διά τοῦτο ή ἐπιείχεια δίχαιον μέν ἐστι βέλτιόν τινος δικαίου οὐ τοῦ καθόλου δικαίου, ἀλλά τοῦ νομιχοῦ, τοῦ διὰ τὸ χαθόλου άμαρτάνοντος. Καὶ έστιν αύτη ή φύσις ή τοῦ ἐπιειχοῦς ἐπανόρθωμα τοῦ νόμου, καθ' όσον άμαρτάνει καὶ ελλιπής ε έστι διά τὸ καθόλου τοῦτο γάρ αίτιον καὶ τοῦ μή πάντα τὰ διχαίως γινόμενα χατά νόμον είναι, δτι χαθόλου χαὶ τῶν ώς ἐπὶ τὸ πλεϊστον οί νόμοι. Καὶ διὰ τοῦτο ψηφισμάτων εδέησεν, ά ποιούσιν οί πολιτευόμενοι εν τοίς κατά μέρος πράγμασιν, άλλοτε άλλως καὶ αὐτοῖς ἔχουσι: τών δὲ ἀορίστων ἀόριστος καὶ ὁ κανών ἐστιν· ὥσπερ καί τῆς Λεσδίας οἰκοδομῆς δ μολύδδινος 🖪 κανών, δς μετεχινείτο πρός τὸ σχημα τοῦ λίθου τὸν αὐτὸν γάρ τρόπον καί τὰ ψηφίσματα πρός τὰ πράγματα μετα**δάλλονται.** 

\* Τί μὲν οὖν ἐστι τὸ ἐπιεικὲς καὶ ἡ ἐπιείκεια, καὶ ὅ,τι ἱ δίκαιον, καὶ πῶς ἔχει πρὸς τὸ καθόλου δίκαιον, καὶ τίνος βέλτιον δικαίου, εἴρηται. Δῆλος δὲ ἀπὸ τούτων καὶ ὁ ἐπιεικής, τίς ἐστιν ἔστι γὰρ ὁ τῶν εἰρητιένων προαιρετικὸς καὶ πρακτικός, καὶ ὁ μὴ ἀκριδοϊκαιος ἐπὶ τὸ χεῖρον, ἀλλὰ ἐλαττωτικός, καίπερ ἔχων τὸν νόμον βοηθόν καὶ ἡ ἔζις αὕτη ἐπιείκεια, δικαιοσύνη τις οὖσα, καὶ οὐκ ἄλλη τις παρὰ ταύτην καὶ διάφορος ἔξις.

(Scripsi: \* τό τε εν] vulgo τό, τε εν. — b καθ΄ εκαστα] cod. καθέκαστα. — ' τὰ δὶ καθ' εκαστα] cod. τὰ δὶ καθέκαστα. — d ως επὶ τὸ πλέον] quæ est plerarumque Aristotelis membranarum lectio;

præscribit : neque propterea quod errorem ignoret legum lator, legem indefinitam edidit, sed quia definitioni subjici non potest rerum natura, quum alias aliter se habeant. Indefinita enim est rerum agendarum materia. multasque habet mutationes. Quamobrem quæ plerumque accidunt legum latores respiciunt : nam rarissime evenit, ut peregrinus belli tempore muros ascendat atque ex iis urbi auxilium ferat : sæpius autem usu venit, ut urbi damno sit ejus ascensus. Quum ergo illud necessario sit sciendum, quo pacto ejusmodi leges servandæ sint, præterea quando et in quibus, oportet quoque habitum esse aliquem, quo hujusmodi errores emendare queamus: talis vero est sequitas, qua defectus legis suppletur, et error emendatur, et nova definitio, quam prætermisit illa, quia singularia non potest nosse omnia, adjicitur : dicet enim vir æquus peregrisum, quicunque ascendat, mori debere, si ad insidias struendas ascenderit, sin forti animo dimicaverit, non modo conservari, sed præmiis etiam affici debere : quæ eadem et ipse legum lator dixisset, si adesset: aut si hoc ipsum scivisset, talem legem tulisset. Eodem autem modo similes etiam alias leges vir æquus emendabit. Quocirca jus quoddam et ipso jure melior est æquitas : non universali illo, sed legitimo, quod propter universale peccat. Atque hæc æquitatis natura legis emendatio est: quatenus aut peccat propter universale aut manca habetur : quippe hæc causa est, cur non omnia quæ juste fiunt legibus congruant, quia universales et eorum quæ plerumque fiunt, sunt leges. Quare et decretis quibusdam opus fuit, quæ magistratus in singulis rebus faciunt, quum hæ et ipsæ alias aliter se habeant : eorum autem quæ indefinita sunt, indefinita quoque est regula : ut et ædificationis Lesbiæ plumbea est regula, quæ ad figuram lapidis transferri atque inflecti solebat : nimirum codem modo ad res ipsas decreta transferuntur.

Quid ergo sit tum æquum tum æquitas, præterea quod jus sit et quomodo ad universale jus se habeat, et quo jure sit melius, jam dictum est. Ex his vero etiam facile apparet, quis sit æquus: talis enim est, qui ea quæ dicta sunt consulto sectatur atque agit, neque summum jus, quod in pejus detorquet, sequitur, sed de jure suo decedit, etiamsi legis auxilio niti possit: atque hic habitus æquitas appellatur, quæ justitia quædam est, non vero diversus ab ea et alius habitus.

<sup>\*</sup> Φανερόν δ' έχ τούτου χτλ.

cod. Andronici ὡς ἐπὶ πλέον, ut Stagiritæ liber Parisiensis. — • ὁ προσδιορισμός ] cod. τὸν προσδιορισμόν. — τ ἐπιδουλεύσων ] cod. ἐμδουλεύσων. — ε ἐλλιπής ] cod. ἐλλειπής. — h μολύδδινος ] ex Aristotelis libro Parisiensi; cod. Andronici cum aliis Stagiritæ membranis μολίδδινος. — i δ, τι] cod. δτι. —)

# Κεφ. ιζ.

"Ότι οὐ δυνατόν ἀδιχεζσθαι ἐαυτόν.

'Ρητέον δὲ περὶ τοῦ ἀδικεῖσθαι τελεώτερον, εἰ δύναταί ποτε έχούσιον είναι. Ἐπεὶ τοίνον ή διχαιοσύνη χαὶ ή ἀδιχία ή μὲν χαθολιχή τίς ἐστι χαὶ τελεία ἀρετή, χαθώς δέδειχται, δμοίως δὲ χαὶ ή ἀδιχία χαχία, ή δὲ μεριχή· φανερὸν ὅτι οὕτε κατὰ τὴν καθοίλου, οὕτε χατά την μερικήν άδικίαν δυνατόν τινα έαυτον άδικείν· δοκεί οὲ δυνατόν είναι. Διά ταῦτα, τοῦ νόμου μή χελεύοντος έαυτόν τινα αποχτείνειν, παράνομόν έστι τὸ ξαυτόν τινα ἀποκτείνειν. δ γάρ μή κελεύει δ νόμος, ἀπαγορεύει το δε παράνομον, άδικον, καὶ άδικει δ ξαυτόν ἀποκτείνας δ δὲ ἀδικών τινὰ ἀδικεῖ. δηλον δή οτι ξαυτόν αδικεί. τούτο όξ και ξκουσίως ξποίησεν. έχουσίως άρα άδιχείται. Έτι δε χαι ό παρά τὸν νόμον βλάπτων τινά, καὶ μὴ ἀμυνόμενος καὶ ἀντιδλάπτων, άλλα προκατάρχων της βλάδης, έχων αδικεί, όταν και γινώσκη \* την βλάδην και τον βλαπτόμενον, και τάλλα b τὰ περί τὸ πράγμα. δ δέ δι' δργήν έαυτὸν ἀποσφάξας οὖτε ἀμύνεται έαυτόν, χαὶ γινώσχει χαί ξαυτόν, χαί την βλάδην, χαί πάντα τὰ περί τὸ πράγμα, έχων άρα άδικει εί δέ έχων άδικει, καί έχων άδιχείται. Διά ταῦτα μέν οὖν δοχεί δυνατόν εἶναι έχουσίως αδιχείσθαί τινα κατά την καθόλου αδικίαν, ήτις έστιν έναντία τη καθόλου δικαιοσύνη, ήτις χρησίς έστι πάσης αρετής. Το γάρ δι' δργήν έαυτον άποσφάττειν εναντίον εστί τῷ κατά την πραότητα νόμω. Τοῦτο δὲ ὅτι ἀδύνατόν ἐστιν, ἀπὸ τῶν προειρημένων έδείγθη δ γάρ δρισμός του άδιχεισθαι έναντίος έστί τῷ τοῦ έχουσίου λόγω.

\* Ο δὲ ἐναντίος λόγος, χαθόσον μὲν ἑχουσίως ἀδικεῖν φησι τὸν ἀποσφάξαντα ἑαυτόν, ἀληθεύει, καθόσον δέ φησιν αὐτὸν ἑαυτὸν ἀδικεῖν, ψεύδεται οὐ γὰρ αὐτὸς ἀδικεῖται, οὐ γὰρ παρὰ τὴν βούλησιν αὐτοῦ τὸ κακόν, ἀλλὰ ἡ πόλις, ἡ ζημιοῦται στρατηγόν, ἡ στρατιώτην, ἡ οἰκοδόμον, ἡ πολίτην ἑπλῶς, καὶ παρὰ τὴν αὐτῆς βούλησιν.

\*\* Διὰ τοῦτο καὶ ὡς ἡδικημένη δίκας ἀπαιτεῖ ° παρ' αὐτοῦ, ἀμυνομένη αὐτὸν δι' ὧν έξεστιν οὐ γὰρ ἐἄ θάπτειν τὸ σῶμα.

\*\*\* Κατὰ μέν οὖν τὴν καθολου ἀδικίαν, ὅτι οὐχ έκούσου τὸ ἀδικεῖσθαι, δέδεικται\* κατὰ δὲ τὴν μερικήν,

Cap. XVII.

### Neminem posse se ipsum injuria afficere.

De injuria autem accipienda plenius dicendum es, num aliquando res voluntaria esse possit. Quum pulla ergo et injustitia, altera quidem universalis, quenalmodum ostendimus, et perfecta, virtus sit, ilidenque tale quoque vitium injustitia, altera ven singlaris, manifestum est, nec secundum universalem est secundum singularem injustitiam posse aliquem sibi ir juriam facere, quamvis posse videatur. Quapropter, quum lex non jubeat, ut aliquis se ipsum vita prod, voluntaria mors legibus contraria est : quod enin les non jubet, id prohibet : quod autem legibus contrrium, id injurium est, facitque injuriam qui mortes sibi consciscit : qui vero injuriam facit, alicui em fr cit; sequitur ergo ut eam sibi inferat : hoc ipsum unten sponte etiam facit : quare sponte quoque injuriam actpit. Præterea qui contra legem lædit aliquem, net il a ultionem facit aut vicissim nocet, sed prior nocet, sponte injuriam infert, quum et detrimentum, et cun cui importatur, et reliqua quæ ad rem pertinent, am novit : qui vero per iram manus sibi infert, neque alciscitur se ipsum, et tum se, tum detrimentum, tum omnia quæcunque ad rem pertinent novit; sponte erg injuriam facit : quodsi sponte injuriam facit, sponte etiam accipit. Quocirca fieri posse videtur, ut sposk aliquis injuriam secundum universalem patiatar injustitiam, quæ universali justitiæ contraria est. quan omnis virtutis esse usum constat. Nam per iram 🕏 ipsum exanimare res est molliori legi contraria. Hoc autem fieri non posse, allatis in superiori disputatione rationibus docui : nam acceptæ injuriæ definitio contraria est rei voluntariæ explicationi. Contraria vero opinio. quatenus sponte injuriam facere dicit eum qui se ipsun wita privat, verum loquitur; quatenus vero illum shi injuriam inferre ait, falsum dicit: neque enim ipse injeriam patitur, quandoquidem haudquaquam nolenti be malum accidit, sed urbs, quæ ducem, vel militem, rd architectum, vel omnino civem cum damno suo d præter voluntatem suam amittit. Quamobrem elisa tanquam ad se spectet injuria, pænas ab eo repetit. eumque ulciscitur, ut potest : neque enim corpus in-

<sup>\*</sup> Άλλὰ τίνα, πτλ. — \*\* Διὸ καὶ ἡ πόλις πτλ. — \*\*\* "Ετι καθ' δ άδικος ὁ μόνον ἀδικῶν, πτλ.

ήτις έστιν ή πλεονεξία, πῶς δυνατὸν έαυτόν τινα ἀδικεῖν; Εἰ γὰρ τὸ ἀδικεῖν κατὰ ταύτην τὴν ἀδικίαν οὐδὰν ἄλλο ἐστίν, ἢ τὸ πλέον ἔχειν θατέρου, ἔξει αὐτὸς ἔαυτοῦ πλέον ὁ ἔαυτὸν ἀδικῶν εἰ δὰ πλέον έαυτοῦ, καὶ ἔλαττον καὶ εἰη ἄν τὸ αὐτὸ καὶ προσθήκη αὐτῷ καὶ ἀφαίρεσις, ὅπερ ἀδύνατον ἀνάγκη γὰρ τὸ τοιοῦτον δίκαιον τὸ ἐλάχιστον ἐν δυσὶν εἶναι οὕτῷ γὰρ δυνατὸν καὶ ἀφαίρεσιν καὶ προσθήκην γενέσθαι καὶ ἀδικεῖοθαι καὶ ἀδικεῖν.

Ετι δὲ ἀνάγχη τὸν ἀδιχοῦντα τοῦ ἀδιχουμένου πρότερον την βλάβην ποιείν, και έκουσίως και έκ προαιρέσεως βλάπτειν ό γάρ, διότι ἔπαθε, τὸ αὐτὸ άντιποιών, οὺ δοχεῖ άδιχεῖν. Τὸν δὲ έαυτὸν άδιχοῦντα ανάγκη κατά ταὐτὸν καὶ άδικεῖν καὶ άδικεῖσθαι· διά τὸ τὸν αὐτὸν εἶναι καὶ ἀδικοῦντα καὶ ἀδικούμενον, καὶ ά τα και αρικείν και αρικείσθαι, ρεί αρα εν μγείοριν είναι ταύτην την άδικίαν ούκ άρα δυνατόν αύτόν τινα έχυτὸν ἀδιχεῖν. Πρὸς ὸἐ τούτοις ὁ ἀδιχῶν οὐδὲν ἄλλο ἐστίν, ά ἢ ὁ ποιῶν τὰ κατὰ μέρος ἀδικήματα· καὶ χωρίς τῶν καθ' ἔκαστα οὐ δύναταί τις ἀδικεῖν, οὐθ' όλως άλλο τι ε ποιείν· τὰ δὲ χατὰ μέρος, χλοπή, ὕδρις, πληγαί, τοιχωρυχία οὐδεὶς δὲ ή κλέπτει τὰ έαυτοῦ, 🐧 τὸν έαυτοῦ τοῖγον διορύττει, ἢ έαυτὸν ὑδρίζει, ἢ πλήττει. Ολως δε ελέγχεται ψεύδος είναι το ξαυτόν τινα άδιχείν χαί έχουσίως άδιχείσθαι, διά τοῦ όρισμοῦ τοῦ ἀδιχεῖσθαι, ὅ ἐστι τὸ ἄδιχα πάσχειν παρὰ τὴν αὐτοῦ βούλησιν.

(Scripsi: " όταν καὶ γινώσκη] cod. όταν καὶ γινώσκει. — " τάλλα] cod. τ' άλλα. — " ἀπαιτεῖ] cod. ἀπατεῖ. — " άλλο ἐστίν] vulgo άλλό ἐστιν. — " καθ' ἔκαστα] cod. καθέκαστα. — " άλλο τι] vulgo άλλό τι. —)

#### Kεφ. ιη'.

"Οτι χείρον κακόν τὸ άδικείν τοῦ άδικείσθαι.

\* Φανερον δέ, ὅτι ἄμφω μὲν φαῦλα καὶ τὸ ἀδικεῖο σθαι καὶ τὸ ἀδικεῖν, καὶ γὰρ ἄμφω τοῦ μέσου ἔξω πίπτουσι, καὶ τὸ μὲν ἀδικεῖν πλέον ἐστί, τὸ δὲ ἀδικεῖσοις, καὶ τὸ μὲν ἀδικεῖν πλέον ἐστί, τὸ δὲ ἀδικεῖσθαι ἐλαττον, τὸ δὲ δικαιοπραγεῖν ἴσυν καὶ μέσον, ὅσπερ τὸ ὑγιεινὸν ἐν ἰατρικῆ, καὶ τὸ εὐεκτικὸν ἐν γυμναστικῆ. ἄμφω μὲν οὖν φαῦλα, χεῖρον δὲ ἐστι τὸ ἀδικεῖν. Τὸ μὲν γὰρ ἀδικεῖν καὶ κακόν ἐστι, καὶ ψέσται καὶ κακόν, ἢ κατὰ τελείαν κακίαν, ἤτοι τὴν καθόλου ἀδικίαν, ἢ τὴν μερικήν καὶ ἢ ἐκουσίως καὶ μετὰ προαιρέσεως δέ, ὅπερ ἐγγύς ἐστι τοῦ ἀδικεῖν, αὶ οὐ τέλειον οὐ γὰρ ἄπαν ἐκούσιον βλαδερὸν τῷ καὶ οὐ τέλειον οὐ γὰρ ἄπαν ἐκούσιον βλαδερὸν τῷ καὶ οὐ τέλειον. Οἱ δὲ ἀδικεῖσθαι κακὸν μέν ἐστιν, οὐ ψέγεται δέ, ὅτι μὴ διὰ πονηρίαν ἢ ἄλλην τινὰ κακίαν ἀδικεῖταί τις. Καθ' αὐτὸ μὲν οὖν τὸ ἀδικεῖσθαι

mari sinit. Atque ita quidem secundum universalem injustitiam sponte injuriam non accipi ostendimus: secundum singularem vero, quæ est avaritia, quomodo fleri queat, ut injuriam sibi ipse inferat aliquis? Si enim injuriam facere in hac injustitia nihil aliud est, quam plus alio habere, habebit ipse plus se ipso, qui sibi injuriam facit: sin autem plus se ipso, etiam minus: idemque ei et additamentum erit et ademtio, quod fieri non potest: siquidem necesse est jus ejusmodi minimum in duobus esse: nam ita tum demi poterit aliquid, tum addi: ita accipere injuriam et inferre.

Insuper necesse est, ut is qui injuriam facit, prius quam is qui accipit, detrimentum importet, atque ut sponte et capto consilio noceat : nimirum qui quia injuriam passus est, maleficium maleficio pensat, facere injuriam non videtur. Eum vero qui sibi injuriam facit, eodem tempore et facere injuriam necesse est et accipere : quia idem est et qui facit injuriam et qui accipit, simulque inferre et pati : quare in pluribus hanc injuriam esse oportet : ideoque fieri nequit, ut aliquis injuriam sibi faciat. Adde quod qui injuriam facit non alius est, quam qui in certis et singularibus injuriarum generibus injusta agit : neque sine singularibus potest quisquam injuste agere aut omnino similem culpam committere : sunt vero singularia furtum, contumelia, verbera, parietum effractura: nemo autem vel sua furatur, vel proprium parietem perfodit, vel contumelia se ipse afficit aut verberat. Denique aliquem sibi injuriam facere et sponte accipere falsum esse probatur definitione injuriæ acceptæ, quæ est hominis injusta præter voluntatem suam patientis.

#### Cap. XVIII.

Majus malum esse facere injuriam quam accipere.

Apparet autem, utrumque malum esse, et accipere injuriam et facere, siquidem utrumque extra medium est, et facere quidem plus habetur, accipere vero minus, contra juste agere et æquale et medium est, sicut in medicina salubre atque in gymnastica arte bonus corporis habitus: utrumque ergo malum est, at pejus injuriam inferre. Namque afficere alios injuria tum improbum est, tum vituperatur: et improbum quidem, vel absolutæ improbitatis respectu, id est, injustitiæ vel universalis, vel singularis: et aut sponte et capto consilio, quod est absolute injuriam facere, aut sponte quidem, at non capte consilio, quod proxime ad illud accedit, sed non est absolutum: neque enim omnis actio voluntaria, quæ alteri nocet, simul injusta est. Injuriam vero accipere, malum quidem est,

<sup>\*</sup> Φανερόν δέ,δτι άμφω κτλ.

ήττον κακόν έστι τοῦ ἀδικεῖν κατὰ συμδεδηκὸς δὲ οὐδὲν κωλύει καὶ χεῖρον εἶναι, διότι συνέδη πολλάκις τὸ ἀδικεῖσθαι μείζονος βλάδης αἴτιον γενέσθαι ἢ τὸ ἀδικεῖν ικσπερ εἴ τις διὰ τὸ ἀδικεῖσθαι ὀργισθεὶς πῦρ ἀνῆψε τῆ τοῦ ἀδικοῦντος οἰκία, ἐκεῖθεν δὲ συνέδη πᾶσαν ἐμπρησθῆναι τὴν πόλιν. "Ομως δὲ καὶ οὕτω μεῖζον κακὸν τὸ ἀδικεῖν οὐδὲν γὰρ αὐτὸ ἑαυτοῦ χεῖρον διὰ τὰ συμδεδηκότα ἐπεὶ οὐδὲ πλευρῖτις ἔλαττον κακόν ἐστι τοῦ προσπταίσαντος, διότι συνέδη τινὰ προσπταίσαντα ὑπὸ τῶν πολεμίων ληφθῆναι καὶ ἀποθανεῖν.

Τὸ μὲν οὖν χυρίως δίχαιον καὶ άδικον, καὶ δικαιοσύνη καὶ ἀδικία, τὰ εἰρημένα ἐστί. Λέγεται δὲ καὶ άλλο οὐ χυρίως, άλλά χατά μεταφοράν χαὶ όμοιότητα τοῦ δικαίου, δπερ έχει τις πρὸς τὰ έαυτοῦ ωσπερ δ δεσπότης πρός τὸν δοῦλον, καὶ δ πατήρ πρὸς τὸν υίον. Καθ' δ καλ ή ψυχή πρός τὰ ξαυτής μέρη δικαία λέγεται, ή άδικος καί το λογικόν του άλόγου διέστηκε καί το μέν λογικον άρχει καί τάττει, το δέ άλογον άρχεται καὶ τάττεται. Πρὸς δ δή τινες βλέποντες νομίζουσιν άδιχειν τινα έαυτον χαί διχαιούν. ότι ποτέ μέν δ λόγος ακολουθεί τῷ αλόγω, ποτέ δὲ αντίχειται, όταν τις ποιή παρά τὰς έαυτοῦ δρέξεις καὶ ελουαιν φαμεύ αύλον μόρς φύλοιτενον, και οικαιον έστιν έν αὐτοῖς, δπερ έν δρχομένω καὶ άρχοντι. Περί μέν οὖν δικαιοσύνης καὶ τῶν άλλων τῶν ἠθικῶν ἀρετῶν διωρίσθω τὸν τρόπον τοῦτον.

(Scripsi : • τῷ πλησίον; cod. τοῦ πλησίον. —)

sed non vituperatur, quia nemo propter improbitatem aut aliud quoddam vitium injuriam patitar. Quare per se quidem accipere injuriam minus malatu est, quam inferre: per accidens vero nihil vete etiam pejus esse; quia fit sæpenumero, ut lædi dem majoris causa sit quam lædere: ut si quis injuria infatus aliqua, ejus a quo injuriam accepit tecto ignem injuriat, atque illinc tota urbs incendatur. Nihilominus renetiam sic majus malum est lædere: nihil enim proper accidens pejus se ipso est: quum ne laterum quide dolor minus malum sit, quam pedis offensio, quia inquando accidit, ut quidam posteaquam pedem offensis set caperetur ab hostibus atque interficeretur.

Proprie igitur jus et injuria, justitia item atque injuria stitia sunt ea quæ diximus. Dicitur vero ita et aint non proprie, sed per translationem et propter juris similitudinem, quod habet aliquis in sua, ut dominus a servum et pater in filium. Quemadmodum et anima surum partium respectu justa vel injusta appellatur: iti rationale ab eo quod rationem non habet, differt : n tionale enim imperat ac disponit, quod ratione card paret ac disponitur. Quod ipsum intuentes nonnulli existimant, posse aliquem vel juste vel injuste secun agere : quod modo ratio id quod irrationale est sequitur, modo ei refragatur, quum quis aliquid aliente il appetitionibus suis facit : habentque se hæ parles. # id quod imperat ad illud quod paret : idemque his inter se jus est, quod est inter id quod paret et id quod imperat. De justitia igitur centerisque virtutibus moralibus hoc modo explicatum sit.

# ΑΝΔΡΟΝΙΚΟΥ ΤΟΥ ΡΟΔΙΟΥ

### ΗΘΙΚΩΝ ΤΩΝ ΝΙΚΟΜΑΧΕΙΩΝ

#### ΠΑΡΑΦΡΑΣΕΩΣ

BIBAION EKTON.

# Κεφ. α'.

"Οτι λοιπόν περί του όρθου διορίσασθαι λόγου τίς έστιν.

\* Έπεὶ δὲ ἐν τοῖς προειρημένοις περὶ τῶν ἀρετῶν λόγοις ἐχεῖνο χεφάλαιον ἐποιούμεθα, ὅτι τὸ μέσον ἐστὶν ἐν παντὶ πάθει χαὶ πάση πράξει τὸ ἐπαινετὸν χαὶ τὸ ἀριστον, χαὶ τοῦτο δέον αἰρεῖσθαι, μὴ τὴν ὑπερδολὴν ἢ τὴν ἔλλειψιν· μέσον δὲ εἶναι ἐλέγομεν, ὅπερ ὁ δρθὸς λόγος χελεύει ἡητέον ἀν εἴη, τίς ὁ ὁρθὸς λόγος, χαὶ τίς ὁ δρος αὐτοῦ.

\*\* Έν πάσαις γάρ ταῖς εἰρημέναις ἔξεσι, κάθάπερ καὶ ἐπὶ τῶν ἄλλων πράξεων ἢ ἔξεών ἐστί τις σκοπός, πρὸς δν ἀποδλέπων ὁ τὸν λόγον ἔχων, καὶ ὑπ' αὐτοῦ ταττόμενος, αὐξάνει μὲν τὰ ἐλάττω τοῦ δέοντος, συστέλλει δὲ τὰ ὑπὲρ τὸ δέον, εἰτε πάθη εἶεν, εἴτε πράξεις, εἴτε ἀλλο τι τῶν δυνατῶν καὶ ἐπιτείνεσθαι καὶ ἀνίεσθαι καὶ ἔστι τις κανὼν καὶ ἔρος, δι' οῦ τὸ μέσον γινώσκεται, δ λέγομεν κατὰ τὸν δρθὸν λόγον γίνεσθαι, καὶ μεταξὺ εἶναι τῆς ὑπερδολῆς καὶ τῆς ἐλλείψεως ἀνάγκη τοίνυν τοὺς μέλλοντας γινώσκειν περὶ τοῦ μέσου τὸν δρον αὐτοῦ γινώσκειν καὶ τὸν κανόνα τοῦτο δὲ ὁ ὀρθός ἐστι λόγος.

\*\*\* Το δὲ οὕτως ἀπλῶς εἰπεῖν, μέσον ἐστὶ τὸ κατὰ τὸν γινόμενον λόγον, ἀληθὲς μέν, οὐδὲν δὲ σαφές: ἄδηλον γὰρ ἔτι τὸ μέσον τοῖς μὴ τὸν ὀρθὸν γινώσκουσι λόγον. Καὶ γὰρ καὶ ἐν ταῖς ἄλλαις πράξεσι καὶ σπουδαῖς, ἐν αῖς ἐστιν ἐπιστήμη, ἀληθὲς μὲν εἰπεῖν, ὅτι οὕτε πλείω τοῦ δέοντος, οὕτε ἐλάττω δεῖ πονεῖν, ἀλλὰ τὰ μέσα, καὶ ὡς ὁ ὀρθὸς λόγος: οὐ δυνατὸν δὲ ἀπὸ τούτου μόνου τὸ δέον μαθεῖν. Οὐδὲ γὰρ τὰ ἰατρικὰ καὶ ὑγιεινὰ γνώσεταί τις, καὶ οῖα δεῖ προσάγειν τῷ νοσοῦντι, εἰ μόνον ἀκούσεται ὅτι ὑγιεινά ἐστι καὶ ἰατρικά, ἄπερ ᾶν ἡ ἰατρικὴ καὶ ὁ ταύτην ἔχων ἰατρὸς κελεύοι ποιεῖν: καὶ γὰρ ἀληθὴς μὲν ὁ λόγος, ἄδηλον δὲ τὸ ζητούμενον οὐδὲν ἦττον.

\*\*\*\* Τὸν αὐτὸν δὴ τρόπον καὶ περὶ τῶν μέσων τῆς ψυχῆς οὐκ ἀληθῆ λόγον μόνον εἰπεῖν ἀναγκαῖον, ἀλλὰ καὶ δηλωτικόν. Τοῦτο δέ ἐστι τὸ περὶ τοῦ ὀρθοῦ διορίσσθαι λόγου, τίς τέ ἐστι, καὶ τίς δ ὅρος αὐτοῦ· λέ-

# ANDRONICI RHODII

# ETHICORUM NICOMACHEORUM

# **PARAPHRASIS**

LIBER VI.

Cap. I.

Reliquum esse, ut quænam sit recta ratio, definiatur.

Quoniam in superioribus de virtute disputationibus hoc quasi fundamento posito statuimus, medium in omni tam affectu quam actione esse id quod laudatur et oplimum judicatur, idque expeti oportere, non nimium aut parum : medium autem esse diximus, quod recta ratio imperat : declarandum fuerit, quæ sit recta ratio et quæ ejus definitio. Namque in omnibus de quibus egimus habitibus, ut in aliis quoque actionibus habitibusve propositum quiddam est, quod spectans is qui rationis est particeps ejusque imperio obtemperat, quæ minora sunt quam oportet intendit, quæ majora sunt contrahit, sive affectus ii, sive actiones sunt, sive aliud quid eorum quæ et intendi et remitti possunt : estque quasi regula aliqua et terminus, quo medium illud, quod rectæ rationi convenienter fieri, interque id quod nimium et illud quod parum est interjectum esse dicebamus, cognoscitur: quare necesse est eos qui hanc medii scientiam consequi volunt, terminum quoque ejus perspectum habere et regulam: hæc vero recta est ratio. At quum ita simpliciter dicitur, medium esse illud quod rectæ rationi convenienter fit, est hoc quidem verum, sed non perspicuum: nam rectam rationem ignorantibus medium adhuc obscurum videtur. Quippe in cæteris quoque actionibus et studiis, in quibus aliqua scientia versatur, licet hoc quidem vere dicere, neque plus quam res postulet, neque minus laborandum, sed medium quiddam tenendum esse, et quod recta jubeat ratio : nondum tamen, quid oporteat fieri, ex hoc solo disci potest. Neque enim remedia et quæ valetudini conducunt quisquam cognoscet, aut qualia ægro adhibenda sint intelliget, si remedia tantum esse et valetudini conducere audiverit, quæ tamen medicina et medicus artifex adhiberi jubet : quamvis enim verum sit quod dicitur, nihilominus tamen obscurum manet quod quæritur. Eodem modo de mediis quoque animi habitibus non vera tantum, sed etiam perspicua dicenda sunt; hoc est ita de recta ratione disserendo, ut tum quæ sit, tum quo pacto definiri queat, tradatur:

<sup>\*</sup> Lib. VI. cap. 1. Ἐπεὶ δὲ τυγχάνομεν πρότερον κτλ. — \*\* Ἐν πάσαις γὸρ ταῖς εἰρημέναις, κτλ. -- \*\*\* Ἐστι δὲ τὸ μὲν εἰπεῖν οῦτως, κτλ. — \*\*\* Διὸ δεῖ δὲ περὶ τὰς τῆς ψυχῆς, κτλ.

γωμεν τοίνυν περί τοῦ όρθοῦ λόγου, ἄνωθεν ἀρξάμε-

(Scripsi: \* άλλο τι] vulgo άλλό τι. -)

# Κεφ. β'.

Διαίρεσις τοῦ λογικοῦ τῆς ψυχῆς' καὶ τίνα ἐν ἢμῖν τὰ κύρια τῆς πράξεως.

\* Ἐν τοῖς προειρημένοις διελόντες τὰς τῆς ψυχῆς ἀρετάς, τὰς μὲν ἠθικὰς ἐλέγομεν εἶναι, ὅσαι τοῦ παθητικοῦ τῆς ψυχῆς μέρους, τὰς δὲ διανοητικάς, ὅσαι τῆς διανοίας εἰσί. Περὶ μὲν οὖν τῶν ἠθικῶν διεληλύθαμεν περὶ δὲ τῶν λοιπῶν ἤδη λέγωμεν, ἐν αὐταῖς τὸρ τὸν ὀρθὸν εὐρήσομεν λόγον ἐκεῖνο πρῶτον εἰπόν τες περὶ τῆς ψυχῆς.

\*\* Πρότερον μέν οὖν δύο μέρη τῆς ψυχῆς εἶπομεν

είναι, τό τε \* λόγον έχον, καὶ τὸ ἄλογον.

Χεται αχγον εχειν. αχγο ος ' οι οι τα ενοεχόπενα λιλινφαχοίτεν και αει φααρτού εχοντα' και α πι ενοςειναι τα γολον εχοντα εν πεν' οι οι τα αναλκαια \*\*\* Μιλ ος το γολον εχον οιαιδοιλιες' γελοίτεν ορο

νώσχομεν, καὶ άλλοτε άλλως έχοντα.

\*\*\*\* Καὶ γὰρ' ἐπεὶ τὰ γνωστὰ διάφορά εἰσι καὶ τῷ εἰδει ἔτερα, καὶ τὰς γνώσεις ἔπεται διαφόρους εἶναι τῷ εἰδει. Τὴν γὰρ γνῶσιν ὁμοίαν εἶναι τῷ γινωσκομένω, καὶ ἀναγκαίαν μὲν τὴν τοῦ ἀναγκαίου, ἐνδεχομένην δὲ τὴν τοῦ ἀναγκαίου, ἐνδεχομένην γοῦ ἐνδεχομένου, πᾶσα ἀνάγκη καὶ γὰρ ἐνδεχομένη γνῶσις ἐστιν, ἤτις οὐκ ἀεὶ ἀληθεύει· ψεύδεται τὸ δὶ ἡ γνῶσις, ὅταν τὸ γινωσκόμενον μὴ οὕτως ἔχε, τῶν ἐνδεχομένων ἔστὶ καὶ ἀλλοτε ἀλλως ἐχόντων· τῶν ἐνδεχομένων ἄρα ἡ γνῶσις ἐνδεχομένη ἐστί. Διὰ τὰ αὐτὰ δὴ καὶ τῶν ἀναγκαίων ἀναγκαία ἡ γνῶσις· πᾶσα γὰρ γνῶσις καθ' ὁμοιότητα καὶ κατ' οἰκειότητα γίνεται καὶ γὰρ ἐφαρμογή τίς ἐστι καὶ ἐπαφὴ τοῦ γινωσκομένου καὶ τοῦ γινώσκοντος.

\*\*\*\*\* Έπεὶ τοίνυν διττή ή γνῶσις, ή μὲν ἀναγκαία, ή δὲ ἐνδεχομένη, καλείσθω ή μὲν ἀναγκαία ἐπιστημονική, ή δὲ ἐνδεχομένη λογιστική, ἢ βουλευτική. Τὸ γὰρ βουλεύεσθαι καὶ λογίζεσθαι, ταὐτόν· ἔστι γὰρ ή βούλευσις περὶ τὰ ἐνδεχόμενα· οὐδεὶς γὰρ βουλεύεται περὶ τῶν μὴ ἐνδεχομένων ἄλλως ἔχειν· ἀνάγκη γὰρ ὁμοίως ἔχειν, καὶ οὐδιν ή βουλή κινήσει οὐδὲ μεταδαλεῖ. Ἐπεὶ τοίνυν περὶ τὰ ἐνδεχόμενα τὸ βουλευτικόν, περὶ δὲ τὰ ἐνδεχόμενα αὐτό φαμεν εἶναι τὸ λογιστικόν, ταὐτὸν ὰν εἴη τὸ λογιστικὸν καὶ βουλευτικόν. ἔστιν ἄρα τὸ βουλευτικόν, τὸ ἔτερον μέρος τοῦ λογιστικοῦ.

κοῦ ζητητέον ἡμῖν τὰς διανοητικῶν ἀρετῶν ὁ λόγος

ποῦτικῶς τὰ δὲ μέρη τοῦ λογικοῦ, τὸ ἐπιστημονικόν

ἐστι καὶ βουλευτικόν ἐν αὐτοῖς τοῖς μέρεσι τοῦ λογι
κοῦ ζητητέον ἡμῖν τὰς διανοητικὰς ἀρετάς ληπτέον

igitur de recta ratione, re paulo altius repetita, dicere aggrediamur.

#### Cap. II.

Dividitur rationalis animi pars : et quæ in nobis sist acines proprise.

Divisis in superiori disputatione animi virtutibus, aix morales esse dicebamus, quæcunque ad patibilem ami partem pertinent, alias in cogitatione positas, quæ sos mentis. Ac de moralibus quidem disseruimus: anax vero de reliquis dicamus, in quibus veram illam de quagitur rationem inveniemus, ubi primum illud de anime exposuerimus. Prius ergo duas esse animi partes dirmus, alteram rationis participem, expertem alteram.

Nunc vero eam quæ ratione prædita est dividine: duplicemque illam esse affirmamus: alteram, qua eccesaria et quæ eodem semper modo se babent, ex aliter habere se possunt: alteram, qua contigentia, que alias aliter se habent cognoscimus.

Etenim quum ea quao cognosci queunt sint diresa atque alia specie, sequitur etiam cognitiones specie diversas esse. Quippe cognitionem ei necesse est similem esse, quod cognoscitur, et necessarii quidem necessariam, contingentis vero contingentem esse : contingentem cognitio est quae non semper vera practicat: tam autem mentiri dicitur, quum id, quod cognoscitur, sa autem mentiri dicitur, quum id, quod cognoscitur, si ita se habet, ut cognoscitur: porro aliter ac prias et habere corum est quae contingentia appellantur et alisaliter se habent: contingentium ergo contingens quoque est cognitio. Propterea igitur et rerum necessariarum encessariarum est cognitio: nimairum omnis cognitio es si militudine quadam atque affinitate comparatur: siquidem nihil aliud quam convenientia et quasi coharentia quaedam cognoscentis et rei cognitae est.

Quum ergo duplex sit cognitio, necessaria altera, altera contingens, necessaria quidem scientiza propria, cartingens vero ratiocinativa aut deliberativa vocetar. Nan deliberare et ratiocinari idem sunt : quippe in contingentibus versatur deliberatio : quia nemo de iis deliberat quæ aliter se habere non possunt : nimirum illa necesse est eodem semper modo se habere, siquidem deliberatio neque movebit quidquam in iis neque mutabit. Quum ergo in contingentibus deliberativa animi pars occupeiar, in iisdem autem contingentibus ratiocinativam occupai dicamus, eadem res et ratiocinativa erit et deliberativa Itaque deliberativa altera ratiocinativæ pars erit.

Quum vero de virtutibus in cogitatione positis agames hoc est iis quae in animi parte, in qua inest ratio alque consilium, consistunt: partes autem ratione præditæ of scientiæ propria et deliberativa: in ipsis animi raisce præditi partibus virtutes quæ cogitatione continentar nobis qua rendæ sunt: videndum igitur utriusque be-

<sup>\*</sup> Τὰς δὴ τῆς ψυχῆς ἀρετὰς χτλ. — \*\* Πρότερον μὲν οὖν χτλ. — \*\*\* Νῦν δὲ περὶ τοῦ λόγου χτλ. — \*\*\* Πρότ Τὰ τῷ γένει ἔτερα χτλ. — \*\*\*\*\* Λεγέσθω δὲ τούτων τὸ μὲν ἐπιστημονιχόν, χτλ. — \*\*\*\*\* Ληπτέον ἄρα, ἐπατέρον πὶ

άρα έχατέρου τούτων τις ή βελτίστη έξις αὕτη γὰρ ἀρετή έκατέρου ἐπεὶ δὲ ἡ ἀρετή ἐν τοῖς οἰκείοις ἔργοις Θεωρεῖται, ζητητέον τίνα τὰ ἔργα τὰ προσήκοντα τῷ ἐπιστημονικῷ καὶ βουλευτικῷ.

\* Τρία τοίνον ἐστὶν ἐν τῆ ψοχῆ τὰ χύρια πράξεως καὶ ἀληθείας. 'Αληθείας μὲν χύρια νοῦς καὶ αἴσθησις, ὅτι ἐκάτερον γνῶσίς ἐστιν' ἡ δὲ γνῶσις τέλος ἔχει τὴν ἀλήθειαν' πράξεως δέ, ἡ ὅρεξις' ἐν αὐτῆ γαρ ἐστι πᾶσα πράξεως ἀρχή, καὶ παντὸς ἔργου αὕτη αἰτία' δ μὲν γὰρ νοῦς γινώσκει ὅτι τόδε τι δέον ποιῆσαι' ἡ δὲ εἰς τὴν πρᾶξιν χίνησις ἀπὸ τῆς ὀρέξεως γίνεται' ἡ δὲ αἴσθησις οὐδεμιᾶς ἐστιν ἀρχὴ πράξεως. Δῆλον δὲ ἀπὸ τῶν ἀλόγων, καὶ γὰρ αἴσθησιν ἔχοντα σὐ δύνανται πρᾶξιν ἔχειν' πρᾶξις γάρ ἐστιν ἡ μετὰ βουλεύσεως ἐνέργεια' ὥστε ἡ μὲν αἴσθησις οὐδεμιᾶς αἰτία πράξεως, δ δὲ νοῦς καὶ ἡ ὅρεξις πασῶν πράξεών εἰσιν ἀρχή ὁ μὲν τὰ δέοντα διδάσκων, ἡ δὲ ἐπὶ τὸ πράττειν χινοῦσα.

\*\* Ον δὲ ἔχει λόγον ἐν τῆ διανοία κατάφασις καὶ απόφασις, τοῦτον έχει εν τῆ δρέξει δίωξις καὶ φυγή. ώστε έπει ή ήθική άρετη έξις έστι προαιρετική, ή δέ προαίρεσις δρεξις βουλευτική, (προαίρεσις γάρ έστι τὸ θελησαι καὶ έλέσθαι τὸ βουλευθέν,) πᾶσα ἀνάγκη, είπερ ή προαίρεσις άγαθή έστι καί σπουδαία, έκεινα αίρεισθαι, όσα σπουδαία, και την όρεξιν όρθην είναι τὸ ἀγαθὸν βουλομένην. Οὐ δύναται δὲ ἡ προαίρεσις τὸ άγαθὸν ἐθέλειν, μὴ τῆς βουλεύσεως διδασχούσης• ώστε ανάγχην εἶναι τὴν μέν βούλευσιν αληθῆ λέγειν, την δέ προαίρεσιν έλέσθαι καί την δρεξιν το άγαθον διώχειν, χαὶ τὸ αὐτὸ τὴν μέν βούλευσιν λέγειν, τὴν δρεξιν δε διώχειν. Αύτη μεν οὖν ή διάνοια, τὸ λογιστικόν δηλονότι καὶ βουλευτικόν, καὶ ή κατ' αὐτήν άλήθεια, πρακτική καλεῖται διότι τέλος έχει την πράξιν τοῦ ἀγαθοῦ καὶ ἔστιν αὐτῆς ἔργον ἡ ἡρημένη αλήθεια, ήτις έστι περί τε το αγαθόν και καχόν τῆς δὲ θεωρητικῆς διανοίας χαὶ μὴ πρακτικῆς έργον έστιν <sup>d</sup> ή αλήθεια και το ψεῦδος. Και τέλος έγει την γνωσιν του άληθους. τουτο γάρ έστιν έργον παντὸς διανοητικοῦ, καθόσον ἐστὶ διανοητικός. Ος δὲ διανοητικός καὶ πρακτικός ἐστιν, ἐκείνην τὴν ἀλήθειαν έργον έχει, ήτις σύμφωνός έστι τῆ σπουδαία πράξει, καί τῆ δρθῶς ἐχούση καί σπουδαίως δρέξει.

(Scripsi: \* τό τε] vulgo τό, τε. — b ἀναγκαίαν] vulgo ἀναγκαίαν. — c τοῦτ' ἔστι] cod. τουτέστι. — d ἔργον ἐστιν] vulgo ἔργόν ἐστιν. —)

# Kεφ. γ'.

"Ότι ή πρακτική διάνοια άρχή έστι της προαιρέσεως.

αιτία δε οι τεγική. οι γαρ ενεκα της προαιδεσως \*\*\* Ή μεν οι προαίδεσις αιτία και άρχη πράξεως.

rum, quis sit optimus habitus : hæc enim virtus utriusque est : quum autem virtus in operibus suis consideretur, quærendum etiam, quæ sint illa quæ tam huic quam illi animi parti conveniant opera.

Tria ergo sunt in animo quæ actionis et veritatis dominatum obtinent. In veritate dominantur mens et sensus, quia utraque res cognitio est: finis autem cognitionis est veritas: in actione vero appetitus: siquidem in eo omne actionis principium cernitur, et omnis operis hæc causa habetur: scilicet mens cognoscit tale quid agendum esse: motus vero, qui ad actionem fertur, ex appetitu oritur: nullius autem actionis principium est sensus. Quod ex iis quæ ratione carent intelligitur: nam quum sensum habeant, nequeunt tamen habere actionem: nempe actio quædam cum deliberatione muneris functio est: itaque sensus nullius actionis causa est, omnium vero actionum principia sunt mens et appetitus: quorum altera ea quæ fieri oportet, docet, alter ad agendum impellit.

Quod est autem in cogitatione affirmatio et negatio, hoc est in appetitu rei alicujus persecutio et fuga: quapropter quum virtus moralis habitus sit ad consilium capiendum expeditus, consilium autem appetitus ad deliberationem accommodatus, (est enim consilium nihil aliud quam velle id et eligere de quo deliberamus,) omnino necesse est, si bonum honestumque consilium sit. illa quoque eligi quæ honesta sunt, rectumque appetitum esse qui bonum petit. Bonum autem velle non potest consilium, nisi hoc ipsum docet deliberatio: ut necesse sit, tum deliberationem verum dicere, consilium autem eligere, tum appetitum id quod bonum est persequi, idemque deliberationem dicere, appetitum vero persequi. Hæc igitur mens, ratiocinativa videlicet ejus pars ac deliberativa, ejusque veritas, activa dicitur : quia finis ejus est actio boni : opusque illius est assumta veritas, quæ in bono et malo versatur : mentis autem contemplativæ non activæ opus est veritas et mendacium. Quin etiam finem habet veritatis cognitionem: hoc enim opus est omnis hominis ingeniosi, quatenus est ingeniosus. Qui vero simul ingeniosus et actuosus habetur, ejus opus est illa veritas, quæ honestæ actioni rectoque et honesto appetitui respondet.

# Cap. III.

Cogitationem ad usum translatam consilii esse principium.

Consilium igitur causa et principium actionis est : nec tamen causa princeps : neque enim consilii gratia agi-

<sup>\*</sup> Cap. 2. Τρία δ' ἐστὶν ἐν τῆ ψυχή κτλ. — \*\* Εστι δ' ὅπες ἐν διανοία κατάρασις κτλ. — \*\*\* Τῆς δὲ θεωρητικῆς διανοίας, κτλ.

πράττομεν άλλά ποιητική μάλλον πρίν γάρ πράζαι προαιρούμεθα, τὸ δὲ τέλος μετά τὴν πράζιν προαιρέσεως δὲ ἀρχή, ὄρεξις καὶ λόγος, ἤτις ἐστὶν ἡ βούλευσις. Τὸ ἔτερον τοῦ λογικοῦ μέρος τὸ λογιστικὸν καὶ βουλευτικόν, δ τὴν ἀλήθειαν ζητεῖ μέν, οὐ δι' ἔαυτὴν δέ, ἀλλὰ τῆς πράζεως τοῦ ἀγαθοῦ χάριν διὰ τοῦτο δέ, ὅτι ὁ λόγος καὶ ἡ ὅρεζις τῆς προαιρέσεως εἰσιν ἀρχαί, οὐ δὶ δυνατὸν προαίρεσιν εἶναι ἀνευ διανοίας καὶ ἡθικῆς ἔξεως ἀπὸ γὰρ τῆς ἡθικῆς ἔξεως ἡ ὅρεξις γίνεται τοῦ ἀγαθοῦ ἡ τοῦ κακοῦ.

\* Καθὸ δὲ θεωρητική ή διάνοια, οὐδενός ἐστιν ἀρχή, οὐδέν γὰρ χινεῖ, ἀλλὰ μόνον χαθὸ πραχτική τῶν εἰρημένων έστιν άρχη της τε ορέξεως, και της προαιρέσεως, καὶ τῆς πράζεως. έτι δὲ καὶ τῆς ποιητικῆς άρχή έστιν ή πρακτική αυτη διάνοια. Διαφέρει γάρ ποιητική πρακτικής. ή μέν γάρ πρακτική του άγαθου τέλος έχει, αὐτὸ τὸ εὖ πράττειν τὸ ἀγαθόν καὶ μέχρι τούτου σχοπεί, όπως εὖ πράξη τὰ τῆ ὀρέζει δοχούντα: ή δε ποιητική αὐτό έστι τὸ πράττειν εὖ τὸ ἀγαθόν. και τέλος έχει την ανθρωπίνην εὐδαιμονίαν. Και τὸ μέν τέλος τῆς πρακτικῆς καθ' αὐτό ἐστι' τὸ δὶ τέλος της ποιητικής πρός τι και γάρ πρός τον άνθρωπον άναφέρεται την γάρ ωφέλειαν του άνθρώπου ζητεί. Έπει τοίνυν δπερ έχει τέλος ή πρακτική διάνοια καί οδ έστιν άρχη και αιτία, την πράξιν λέγω τοῦ άγαθοῦ, τοῦτο ἀρχήν έχει τοῦ ίδίου τέλους ή ποιητική (ἀπὸ γάρ της άγαθης πράξεως ή άνθρωπίνη εὐδαιμονία) διά τοῦτο καὶ αὐτῆς ἀρχή λέγεται.

\*\* Έπει δὲ ἀρχή ἐστιν ἡ διάνοια τῆς ὀρέξεως, ἡ δὲ ὅρεξις τῆς προαιρέσεως, εἴη ἄν ἡ προαίρεσις ἡ ὀρεκικὸς νοῦς ἡ ὁρεξις διανοητική ταῦτα δ' ἄν εἴη ἐν μόνω τῷ λογικῷ ζω ε΄ς ἐστιν ἄνθρωπος.

(Scripsi: \*) ζώω | cod. ζώω. —)

#### Kep. δ.

Περί τέχνης, έπιστήμης, φρονήσεως, σοφίας καὶ νοῦ καὶ τίνι διαφέρει τῶν λοιπῶν ἡ ἐπιστήμη.

λγάθων εἶπε. 
Αλάθων εἶπε. 
Αλάμων εἰπε. 
Α

Μόνου \* γὰρ αὐτοῦ καὶ θεὸς στερίσκεται, ἀγένητα ποιείν ἄσσ' ὰν ἢ πεπραγμένα.

Καὶ ταῦτα μὲν οὕτως ἔχει · λέγωμεν › δὲ περὶ τοῦ ἔργου τοῦ τε · ἐπιστημονικοῦ διανοητικοῦ, καὶ τοῦ βουλευτικοῦ ἀκριδέστερον. mus : sed efficiens potius : priusquam enim agamot, consilium capimus, finis vero post actionem est : Gaestii autem principium appetitus habetur et ralio, que quidem est deliberatio. Altera autem rationalis per ratiocinativa et deliberativa est, que quidem veritalem queerit, non tamen per se, sed actionis ipsius bac causa : ac propterea quod consilii principia ratio et appetitus sunt, ne esse quidem sine cogitatione et morali habitu consilium potest : quippe a morali habita vel boni vel mali appetitus oritur.

Quatenus vero contemplativa est mentis agilatio. nullius principium esse potest, nihil enim movet, sei tantum quatenus activa est, eorum que diximus pricipium est, appetitus dico, consilii et actionis : praterea efficientis principium est activa hec mentis apilitio. Namque efficiens ab activa differt : quippe activa boni finem habet, ut bene agat id quod honum et. d eatenus spectat, ut bene agat quæ appetitui placebant efficiens autem est ipsa illa bene agendi id quod boaze est actio : finemque habet humanam felicitatem. Et fins quidem activæ per se est : finis vero efficientis allerin respectu: quippe ad hominem refertur: ejus enim uflitati servit. Quoniam ergo quem finem habet activa mentis agitatio, cujusque est principium el care ipsam boni actionem dico, hoc finis sui principium habet efficiens (a bona enim actione humana felicitaproficiscitur ) hanc ob causam ejus quoque dicitur principium.

Quia vero appetitus principium est mentis agitalio consilii autem appetitus: ideo consilium aut mens ent ad appetendum excitans, aut appetitus cogitandi vin habens: hæc autem in solum illum animantem ration præditum cadunt, qui est homo.

#### Cap. IV.

De arte, scientia, prudentia, sapientia et mente: et qua re reliquis scientia præstet.

Consilium quidem est tale: arbitraria vero, hor rel ea de quibus consilium capere possumus, conligentii sunt et ex his futura: quippe de præteritis, an farionda sint, nemo deliberat: de quibus autem nemo deliberat ea ne agere quidem quisquam constituit: quæ esim is deliberationem cadunt, etiam arbitraria sunt, ut in superiori de consilio disputatione diximus: nimiram nemo consilium capit, llium evertisse: itaque recte Agalbo dixit:

Una hac enim re etiam deus privatus est, infecta facere, facta que sunt, ut queat.

Et hæc quidem ita se habent : cæterum de opere tun scienter effecto et ingenioso, tum post habitam de N deliberationem facto uberius disseramus.

<sup>\*</sup> Διάνοια δ' αὐτὴ οὐθὲν κινεῖ, κτλ. — \*\* Διὸ ἢ ὁρεκτικὸς νοῦς κτλ. — \*\*\* Οὐκ ἔστι δὲ προαιρετὸν οὐκιν  $|\Omega|^2$  νός, κτλ.

Τὸ μέν γὰρ ἔργον ἐκατέρων, ὡς δέδεικται, ἀλήθειά ἐστι· τοῦ ἔργου δὲ δειχθέντος ἐκατέρου, φανερά ἐστιν αὐτῶν ἡ ἀρετή· ἐκάστου γὰρ ἡ ἀρετὴ ἐν τῷ οἰκείῳ αὐτοῦ ἔργω συνίσταται· τὸ γὰρ εὖ καὶ καλῶς ποιῆσαι τὸ ἔργον, τοῦτό ἐστιν ἡ ἀρετή· αἱ τοίνυν ἔξεις καθ' ἀς δυνήσεται ἐκάτερον αὐτῶν τὴν οἰκείαν ἀλήθειαν ἀληθεύειν, ὡς ἔνι μάλιστα δυνατόν, αὖταί εἰσιν αἱ ἀρεταὶ ἑκατέρου.

\* Άρξάμενοι οὖν ἄνωθεν περί αὐτῶν πάλιν λέγωμεν. Επεί περί της άληθείας δ λόγος ήμιν, ζητητέον ποσαγώς ή ψυγή δύναται άληθεύειν έν τω χαταφάσχειν χαι αποφάσχειν. χαι πόσαι είσιν αι έξεις χαθ' ας άληθεύομεν. Είσι τοίνυν πέντε τὸν ἀριθμόν, τέχνη, έπιστήμη, φρόνησις, σοφία, νοῦς τὴν γὰρ ὁπόληψιν χαί την δόξαν, ώς ενδεχομένως άληθεύουσαν, παραλείπομεν. Των γάρ είρημένων πέντε δυνάμεων νους μέν οὐδέποτε ψεύδεται οὐδέ ή ἐπιστήμη τοῦτο γάρ έστιν αὐτοῖς τὸ εἶναι, τὸ ἐξ ἀνάγκης ἀληθεύειν• τέχνη δὲ καὶ φρόνησις καὶ σοφία ψεύδονται μέν ποτε, άλλ' οὐ δι' ἐαυτάς, ἀλλά διὰ τὴν τῆς βλης ἀνωμαλίαν. τότε γάρ τις μέθοδος ψεύδεται δι' έαυτήν, δταν από τῶν χανόνων αὐτῆς τὸ ψεῦδος συνάγηται εἰ δ' αὐτή μέν περί τοὺς οἰχείους χανόνας ὑγιῶς ἔχει, τὰ δὲ πράγματα άλλοτε άλλως έχοντα τὸ ψεῦδος ποιοῦσιν, οὐκ αὐτή λέγοιτο αν δικαίως ψευδής, ή δε ὑπόληψις καὶ ή δόξα καὶ τῶν γινωσκομένων ἀεὶ ὡσαύτως ἐχόντων, αὐτὴ ψεύδεται. οθεν ομγον οι ος οι, ξαπτήν περοεται. ώσπερ τὸ οἴεσθαι τὸν ήλιον ποδιαῖον εἶναι, ή την σεγήλλη οχχοθεν εχειν το άος, τουτων λαρ φε εχοπαικ del δμοίως έχόντων ή περί αὐτῶν δόξα καὶ ὑπόληψις ψεύδεται. Τὰ μέν οὖν ἀληθεύοντα πέντε εἰσὶν ώς εἴρηται· δητέον δε τί έστιν α ξκαστον αὐτῶν· και γάρ εί και διιοιότητας έχουσι \* πρός άλληλα (και γάρ πολλά χοινά τέχνη καὶ ἐπιστήμη, καὶ αὖθις ἐπιστήμη καὶ σοφία, καὶ τοῖς ἄλλοις δμοίως) άλλ' δμως ἀκριδῶς σχοποῦσι περί αὐτῶν, χαὶ διάφορά εἰσι, χαὶ διάφορος δ έκάστου λόγος.

είναι των ἀἰδίων.

ειναι των αιοιών.

\*\*\* "Ετι, πάσα ἐπιστήμη διδακτή ἐστι, καὶ τὸ ἐπιστητὸν μαθητόν.

Opus enim utriusque animi partis ad cogitandum valentis, quemadmodum demonstravimus, veritas est : quum vero opus utriusque appareat, manifesta quoque earum virtus est : quippe in suo cujusque opere ejus virtus consistit : nam bene recteque perficere opus, virtus habetur : habitus ergo, secundum quos suam utraque pars veritatem quam optime fieri potest profitetur, hæ sunt utriusque virtutes.

Principio igitur altius repetito de iis rursus disseramus. Quum ergo de veritate nobis institutus sit sermo. videndum quot modis in affirmando et negando verum enuntiare possit animus : et quot sint habitus, quibus verum enuntiamus. Sunt ergo quinque numero, ars videlicet, scientia, prudentia, sapientia, mens sive intelligentia : nam existimationem et opinionem, quæ tantum pro ratione temporum verum enuntiant, prætermittimus. Ex iis enim quas diximus quinque facultatibus nunquam neque intelligentia fallitur, neque scientia: quippe hoc natura iis insitum est, ut necessario verum enuntient : ars vero, prudentia et sapientia interdum quidem, non per se tamen mentiuntur, sed ob materiæ inæqualitatem : tunc enim per se mentitur artificiosa de re quapiam tractandi ratio, quum regulis et præceptis illius falsum colligitur: quodsi regulæ ejus certæ sunt, res ipsæ vero quæ alias aliter se habent falsum efficiunt, non illa merito falsa appellanda, sed existimatio ejus et opinio eo nomine afficienda est : nam quum ea, quæ in cognitionem cadunt, eodem semper modo se habeant, ista est quæ mentitur : unde apparet, eam per se non mentiri: ut si quis pedaneum solem esse existimet, aut lunam lumen ex se accensum habere : nimirum quia hæc eodem semper modo se habent, existimatio de iis mentitur et opinio. Quæ igitur verum enuntiant, quinque sunt, ut diximus : declarandum autem, quæ sit singulorum vis : etenim quamvis singula cæterorum mutuam quandam similitudinem gerant ( multa videlicet arti cum scientia, rursusque scientiæ cum sapientia et reliquis similiter communia sunt ) nihilominus si accuratius inspiciantur, tamen differunt, estque diversa singulorum definitio.

Scientia igitur rerum necessariarum est cognitio: quippe illud scire nos dicimus, quod aliter se habere non potest, cujusque veritas firme in mentibus nostris inhæret, propterea quod unum idemque manet: neque enim contingentium æque constans veritas est: quippe postquam cognita sunt, mutantur, et sæpe nobis insciis pereunt, ita ut neque ratio eorum neque veritas permaneat, sed alias aliter se habeat: cujus autem firma stabilisque est cognitio, id vero est quod necessarium vocatur et eodem semper modo se habere dicitur: talia autem sunt æterna: quare necesse est, id quod sub scientiam cadit æternum esse, cognitionemque rerum æternarum esse scientiam.

<sup>\*</sup> Cap. 3. 'Αρξάμενοι οὖν ἄνωθεν, κτλ. — \*\* 'Επιστήμη μέν οὖν τί ἐστιν, κτλ. — \*\*\* 'Ετι διδακτή πᾶσα ἐπιστήμη δοκεί είναι, κτλ.

\* Πᾶσα όὲ διδασχαλία χαί μάθησις ἐχ προϋπαργούσης γίνεται γνώσεως, ώς έν τοῖς ἀναλυτιχοῖς λέγομεν. πάσης άρα ἐπιστήμης είσὶν ἀρχαί. Καὶ αί μὲν τῶν έπιστημών άρχας έχουσιν άμέσους καλ άναποδείκτους δι' έπαγωγης δειχνυμένας, οξαί είσιν αί της γεωμετρίας άρχαί· τινές δε έξ άρχων δρμωνται άποδεικτων, αί συλλογισμῷ δείχνυνται, άλλης ἐπιστήμης ὑψηλοτέρας οία έστιν ή όπτική, καθάπερ άρχαις χρωμένη ταϊς ἀποδείξεσι τῆς γεωμετρίας. Ἡ μέν οὖν ἐπαγωγή καθάπερ αρχή έστι και τῶν ἀναποδείκτων h ἀρχῶν, αθ καθόλου μέν είσι, γινώσκονται δε άπο τῶν καθ έχαστα· δ δὲ συλλογισμός, δς πιστοῦται τὰς ἀποδείχτους <sup>τ</sup> άρχας ένίων επιστημών, άρχας έχει τας καθογού και φναμοξείκτους ενλοίας, εισιν φύα φύχας έπιστήμης αί καθόλου καὶ κοιναὶ ἔννοιαι, έξ ὧν ὑποτιθεμένων συλλογιζόμεθα, ας ού πιστούται συλλογισμός, άλλ' ἐπαγωγή· ὑφ' ἦς ἐπιστήμης ἄλλη ἀποδείχνυται έπιστήμη, ήτις χαί όπ' αὐτήν είναι λέγεται. Καὶ διὰ τοῦτο πᾶσα ἐπιστήμη ἀπὸ αὐτοπίστων τῶν έσγάτων άργῶν ἀποδείχνυται.

οὖν ἐπιστήμης διωρίσθω τὸν τρόπον τοῦτον.

(Scripsi: "μόνου) cum codd; vid. Poetarum tragicorum græcorum fragmenta pag. 58 ed. Wagner. Paris 1846. — " λέγωμεν] cod. λέγομεν. — " τοῦ τε] cod. τοῦτε. — " δὲ τί ἐστιν] vulgo δὲ τί ἐστιν. — " ἔχουσι] cod. ἔχουσιν. — " διὰ τὸ ταὐτὸν μένειν] cod. διὰ τὸ αὐτοῦ μένειν. — " οὐχ] cod. οὐχ. — " ἀναποδείχτων] vulgo ἀναποδειχτῶν. — " ἀποδείχτους] cod. ἀποδειχτὰς. — " μηδὲ] μὴ δὲ. —)

Κεφ. ε'.

Περὶ τέχνης.

\*\*\* 'Ρητέον δὲ περὶ τῆς τέχνης. Τῶν ἐνδεχομένων γὰρ καὶ ἄλλο τε ἄλλως ἐχόντων τὰ μέν εἶσι ποιητά, τὰ δὲ πρακτά καὶ ποιητὰ μέν, περὶ ᾶ ἡ ποίησις, πρακτὰ δέ, περὶ ᾶ ἡ πρᾶξίς ἐστι καὶ ποίησις μέν ἐστιν, ἦς

Præterea omnis scientia doceri potest: et quidmid sub scientiam cadit, discere licet. Omnis autem doctrina et disciplina, ut in Analyticis diximus, ex pracedente quadam cognitione gignitur : sunt ergo cujuslihet scientiæ principia. Et aliæ quidem scientiæ principu spontanea nec demonstrata habent, quæ per inductionem probantur, qualia sunt geometriæ principia : alie vero ex principiis jam demonstratis, et quidem altions cujusdam scientiæ oriuntur, quæ syllogismo probantur: qualis est optice, quæ tanquam principiis quibusdan geometricis demonstrationibus utitur. Est ergo inductio tanquam principiorum etiam non demonstratorum principium, quæ universalia quidem sunt, sed e singularibus cognoscuntur: at vero syllogismus, qui demonstrata probat nonnullarum doctrinarum principia, universales quasdam nec demonstratas notiones pro principiis labet : sunt igitur universales communesque notions scientize alicujus principia, ex quibus pro fundamento positis rationem concludimus, quas non probat silogismus, sed inductio : qua scientia rursus alia scientia demonstratur, quæ sub ipsa esse dicitur. Quapropler omnis scientia extremis quibusdam ac per se probibilibus principiis demonstratur.

Est igitur scientia habitus ad aliquid demonstrandum idoneus, qui ex iis quæ per se sunt et quatenns het ipsa sunt, primisque et causis conclusionis efficitur, quemadmodum in Analyticis definivimus. Quum esim aliquis elementa quædam credit, notaque ei sunt rei principia, tunc eam rem scire potest : si enim nec principia habeat cognita, nec magis ei perspicuæ sint propositiones quam conclusio, per accidens tantum habet scientiam : neque enim talis homo per se scil, rel propter nescio quam principiorum quam consecutes si cognitionem, sed quia fortasse ex aliis andivit: nam si, quemadmodum dico, ob principia conclusionem cognitam haberet, magis quam conclusionem nosset principia: propter quod enim cognosci aliud potest, illud magis cognoscitur. Et de scientia quidem hoc mode espositum sit.

Cap. V.

De arte.

Jam vero de arte dicendum est. Eorum enim, que contingentia sunt et alias aliter se habent, quedam in effectionem, alia in actionem cadunt: et in effectionem quidem cadunt, circa quæ effectio; in actionem vero,

<sup>\*</sup> Έχ προγινωσχομένων δὲ πᾶσα διδασχαλία χτλ. — \*\* 'Η μὲν ἄρα ἐπιστήμη ἐστὶν χτλ. — \*\*\* Cap. 4. τοῦ  $b^{*}$  γομένου άλλως ἔχειν χτλ.

τὸ έργον μετά την ποίησιν. \* Έπει δε ετερόν έστι ποίησις τῆς πράξεως, ἔτερον αν εἴη ή μετα λόγου ἔξις πρακτική, της μετά λόγου ποιητικής έζεως. Έτερα δέ είσιν ούχ ούτως, ώστε περιέχεσθαι υπ' άλλήλων, ώς τὸ μερικὸν καὶ τὸ καθόλου, άλλ' ώσπερ ἔππος καὶ βούς ούτε γάρ ή πραζις ύπο την ποίησιν ανάγεται, ού γάρ έστι ποίησις ούτε ή ποίησις ύπο την πράξιν, οὐ γάρ ἐστι πρᾶξις. Δῆλον δὲ ἀπὸ τῶν δρισμῶν έχατέρας άλλος γάρ πράξεως δρισμός, και άλλος ποιήσεως. Έστι δε τέχνη μεν έξις μετά λόγου ποιητική, οιαπερ ή οιχοδομική. φρόνησις δε εξις μετά λόγου πρακτική, ώς μετά ταῦτα βηθήσεται ή άρα τέχνη καὶ τῆς ἐπιστήμης διαφέρει, καὶ γὰρ περὶ ἐνδεχόμενα καταγίνεται, καὶ τῆς φρονήσεως, ὅτι ποιητική ἐστιν ου πρακτική. ή γάρ τέχνη πάσα έξις έστι μετά λόγου άληθοῦς ποιητική καὶ ή έστι τοιαύτη έζις, τέχνη έστίν άντιστρέφει γάρ.

ξεως έξωθεν ωσπερ οἰχία τὸν οἰχοδόμον, καὶ πλοῖον \*Πασα δὲ τέχνη περὶ γένεσίν ἐστιν ἐχείνων, ἄ ἐνδέχεται γενέσθαι τὰ πλοῖον, ἀ ἀνδέχεται γενέσθαι καὶ μὴ γενέσθαι καὶ μὴ γενέσθαι τὰ πλοῖον, ἀ ἀνδέχεται γενέσθαι καὶ μὴ γενέσθαι τὰ ἀνδια τὰ ἀνδεχόμενα γενέσθαι ἀλλὰ περὶ ἐχεῖνα μόνον, ὧν ἡ ἀρχὴ τῆς γενέσεως ἐν τῷ ποιοῦντι καὶ οἰχ ἐν τῷ ποιουμένῳ ἐστίν· οἶά ἐστι τὰ φυσικά· τῶν γὰρ χατὰ φύσιν ἡ ἀρχὴ τῆς γενέσεως τὰ ποιοῦντι καὶ οἰχιὰ ποιουμένω ἐστίν· οἶά ἐστι τὰ ἀνδιοῦντι καὶ εἰσι μὲν ἐνδεχόμενα , τεγητὰ ἀνδιοῦν ἡ ἀρχὴ τῆς ὑπάρ
\* Πασα δὲ τέχνη περὶ γένεσίν ἐστιν ἐχείνων, ὰ ἀνδιοῦν τὰ πλοῖον \*\*

\* Πασα δὲ τέχνη περὶ γένεσίν ἐστιν ἐχείνων, ὰ ἀνδέχομενα , τεγητὰ διαφομένου ἐν ἀνδιοῦν τὰ τὰ ἀνδιοῦν τὰν

τὸν ναυπηγόν.

\*\* "Εστι δε ή τέχνη και ή τύχη σχεδόν περί τὰ αὐτὰ ύποχείμενα και γάρ ή τύχη έν τούτοις, ὧν ή αίτία τῆς ύπαρξεως έξωθεν· εί γάρ έν αὐτοῖς είχον τὰ τυχηρά τὰς ἀρχὰς τῆς ὑπάρξεως, οὐκ ἄν ἐδόκει παράδοξα: νῦν δὲ διὰ τοῦτο θαυμάζονται, ὅτι ἡ αἰτίκ αὐτῶν οὐ μόνον έξωθεν, αλλά και όθεν αν ουδείς προσεδόκησε τὸ γὰρ σκάπτειν τοῦ πλουτείν αίτιον ὑπῆρξε πολλάχις εν θεμελίφ » γάρ τις βόθρον δρύττων περιέτυχε θησαυρῷ παρὰ προσδοχίαν δέ ἐστι, διότι χαθ' αὐτὸ ούχ έστιν αίτιον τὸ σχάπτειν τοῦ πλουτείν. ή γάρ άν πάντες ἐπλούτουν οἱ σχάπτοντες ἀλλὰ κατὰ συμδεδηχός τὰ γὰρ κατὰ συμβεδηκὸς αἴτια, ὧν εἰσιν αἴτια, οὐ προσεδοχώντο γενέσθαι έχεῖνα γάρ τις περί τοῦ πράγματος προσδοχά, όσα εν τῷ αὐτοῦ περιέχονται λόγῳ, ή δυνάμει, ή ένεργεία τὰ δὲ κατά συμδεδηκός οὐ τοιαῦτα. Έστι τοίνυν τέχνη καὶ τύχη τρόπον τινὰ περί τὰ αὐτά. Τρόπον τινὰ δὲ λέγω, ὅτι τῶν ἐνδεχοπένων ξατί και άγγοτε άγγως ξάρντων, ορχ ξατι οξ καθ' αύτὸ τούτων αἰτία, ἀλλὰ κατὰ συμδεδηκός, ή δὲ τέχνη χαθ' αύτό ἐστιν αἰτία τῶν τεχνητῶν.

\*\*\* Ἡ μὲν οὖν τέχνη, ὡς εἴρηται, ἔξις ἐστὶ μὲν μετὰ λόγου ἀληθοῦς ποιητική περὶ τὰ ἐνδεχόμενα, ὧν ή

circa quæ actio versatur : atque est quidem effectio. cujus beneficio opus perficitur. Quoniam autem effectio ab actione differt, etiam habitus cum ratione conjunclus et ad agendum idoneus ab eo differt, qui quum ad efficiendum valeat, cum ratione est conjunctus. Alia tamen sunt, non ita ut alterum altero contineatur, sicut particulare et universale, sed ut equus et bos : neque enim actio ad effectionem refertur, quia non est effectio: neque effectio ad actionem, quia non est actio. Quod quidem vel ex utriusque definitione apparet : namque alia actionis, alia effectionis est definitio. Est ergo ars habitus cum ratione conjunctus, qui ad efficiendum valet, sicut architectura: prudentia vero habitus cum ratione conjunctus et ad agendum idoneus, ut postea dicetur : itaque ars a scientia differt, quia in contingentibus versatur, et a prudentia, eo quod efficiendi non agendi facultatem habet : siquidem ars habitus est cum vera ratione conjunctus et ad efficiendum idoneus : at habitus qui talis est, ars est : sunt enim hæc re-

Omnis autem ars in earum rerum molitione cernitur, quæ fieri aut possunt aut nequeunt : verbi causa architectura eo spectat, ut domus ædificetur : et ars navium fabricandarum, ut navis ædificetur, quæ fieri aut possunt aut nequeunt. Nec tamen in omnibus, quæ fieri possunt, ars occupata est, sed in iis tantum, quorum originis principium in efficiente non in effecto est : qualia sunt naturalia : quippe naturalium originis ratio in ipsis est : suntque contingentia quidem, sed non arte facta : neque enim externam substantiæ suæ causam habent : sicut domus architectum, navis navium fabricatorem.

Porro arti et fortunæ fere eædem res subjacent : namque in his versatur fortuna, quihus externa substantiæ suæ causa est : si enim fortuita substantiæ suæ causas in se haberent, non viderentur inopinata: nunc vero propterea illa admiramur, quod non modo externa eorum causa est, sed etiam origo eorum inde repetenda, unde nemo exspectasset : nam fossio sæpenumero divitiarum causa fuit : quippe dum in fundamento domus aliquis fossam fodit, in thesaurum incidit: et tamen hoc præter spem ei obtingit, quia per se fossio non est causa divitiarum: nimirum, si hoc ita esset, omnes profecto fossores divitiis abundarent : sed per accidens : quæ enim per accidens causæ sunt eorum, quæ efficiunt, ea ut fierent nemo exspectabat : siquidem illa in eadem re exspectantur, quæ ejus notione aut facultate aut efficacia continentur : quæ vero per accidens causæ habentur, non sunt talia. Quapropter ars et fortuna quodammodo circa eadem versantur. Quodammodo autem dico, quia contingentium est et eorum quæ alias aliter se habent : non per se autem horum causa est, sed per accidens, ars vero rerum artificiosarum causa per se est.

Ars igitur, ut diximus, habitus est cum vera ratione conjunctus, et ad efficiendum in contingentibus idoneus

<sup>\*</sup> Έστι δὲ τέχνη πάσα περὶ γένεσιν κτλ. — \*\* Καὶ τρόπον τινὰ περὶ τὰ αὐτά ἐστιν κτλ. — \*\*\*  $^{*+*}$   $^{*}$ Η μὲν οῦν τέχνη, κτλ.

αίτια εν τῷ ποιούντι: ἀτεχνία δὲ τοὐναντίον, μετὰ λόγου ψευδοῦς ποιητική έξις, περὶ τὸ ἐνδεχόμενον ἄλος ἔγειν.

(Scripsi: \* καὶ ποίησις μέν ἐστιν, ῆς τὸ ἔργον μετὰ τὴν ποίησιν] ex Heinsii conjectura; cod. καὶ ποίησις μέν ἐστιν, ῆς τὸ, ubi desideratur simplex τῆς ποιήσεως sive effectionis definitio, quam ab actione (ἀπὸ τῆς πράξεως) cum alibi, tum Politicorum primo et Eudemiorum quinto Aristoteles distinguit. — " ἐν θεμελίω] cod. θεμελίω. —)

# Kεφ. ς'.

#### Περί φρονήσεως.

άλλως έχειν, ή δὲ φρόνησις περὶ τὰ ἐνδεχόμενα άλλως έχειν, ἡ ἡ φρόνησις περὶ τὰ ἐνδεχόμενα ἀναγκαῖά ἐστιν, ἡ δὲ φρόνησις περὶ τὰ ἐνδεχόμενα ἐναγκαῖά ἐστιν, ἡ δὲ φρόνησις περὶ τὰ ἐνδεχομένων άλλως ἔχειν ἔτι δέ, οὐδὲ περὶ τῶν ἐνδεχομένων κὰν ομοίως γὰρ οὐδὲ περὶ αὐτῶν βουλεύεται μένων μὰν γενέσθαι όλως τὰ περὶ τὰ ἀναγκαῖων κὰ γενέσθαι δλως ἐστιν ἡ φρόνησις περὶ τὰ ἐνδεχόμενα ἀλλως ἔχειν.

\*\*\* \* Εστιγάρ φρόνησις έξις άληθής μετά λόγου πρακτική περί τά ἀνθρώπου ἀγαθά καὶ κακά. Τῆς τέχνης δὲ διαφέρει, καθώς εἴρηται, ὅτι ἄλλο πρᾶξις, καὶ άλλο ποίησις τῆς μὲν γὰρ ποιήσεως τὸ τέλος ἄλλο ἐστὶ παρὰ τὴν ποίησιν ἄλλο γάρ ἐστι ναυπηγική, καὶ ἔτερον τὸ πλοῖον τῆς δὲ πράξεως τὸ τέλος οὐκ ἔστιν άλλο παρὰ τὴν πρᾶξιν ἀεί καὶ γὰρ ἐνίστε αὐτή ἡ πρᾶξις τέλος ἐστὶν ἔαυτῆς, ὅταν εἴ καὶ καλῶς πράττηται τῆς γὰρ ἱππικῆς τέλος τὸ εἴ καὶ καλῶς ἱππισύειν.

Έστι τοίνυν φρόνησις έξις περὶ τὰ ἀνθρώπου ἀγαθά ή κακά.

quorum causa in efficiente est : inertia contra habitus cum ratione falsa conjunctus, tum ad efficiendum aptus, tum in eo quod aliter se habere potest, occupatus.

#### Cap. VI.

#### De prudentia.

Nunc de prudentia dicamus. Erit autem perspicuis noster de prudentia tractatus, si quos prudentes esse dicamus, consideraverimus. Prudens vero videtur ese. qui de iis quæ bona ipsi et utilia sunt, bene consultare potest, non de singulis bonis cogitans, verbi causa, de sanitate, aut robore, aliisque ejusmodi, aut que e spectant : sed omnino de vita bene agenda, iisque qua ad felicitatem conferunt, qui humanus est finis. Hot autem ita se habere, apparet : prudentes enim appellamus eos, qui ad finem aliquem bonum actiones suas referunt, recteque de iis deliberant et tanquam earum ope honestum, quod ipsis propositum est, assequi possint, ea agunt, in quibus ars locum non habet : quamobrem universe prudens fuerit, qui ad consultandum ingenio valet : quodsi ad consultandum idoneus est. in contingentibus quoque versabitur. Consultat enim nemo de necessariis et quæ aliter se habere non possunt, sed nec de iis quæ omnino quidem fieri possunt, sed ab ipso effici nequeunt : nam nec de iis quisquam periade consultat, sed de illis tantum quæ ab ipso effici possunt : patet ergo ex iis quæ dicta sunt, prodentiam non solum aliud quam artem esse, quemadmodum ostendimus, sed etiam aliud quam scientiam: quia altera in necessariis, altera in iis quæ aliter se habere possunt, cernitur.

Quippe prudentia est habitus verus cum ratione conjunctus, ad agendum idoneus, in iis quæ homini bona et mala sunt occupatus. Ab arte autem differt, ul dizimus, quia aliud actio, aliud est effectio: effectionis enim finis diversus est ab effectione: nempealiud naviam fabricandarum ars, aliud navigium est: actionis revo finis non semper diversus ab actione est: etenim non-nunquam ipsa actio, quando res bene geritur, senel ipsam habet finem: nam equitandi artis finis est bene et scite equitare. Est igitur prudentia habitus in is quæ homini bona et mala sunt occupatus.

Quocirca Periclem etiam cæterosque ejusmodi rins prudentes esse arbitramur, quia quæ sibi et reliquis b

<sup>\*</sup> Cap. 5. Περί δὲ φρονήσεως οῦτως ἄν λάβοιμεν κτλ. — \*\* Βουλεύεται δ' οὐθεὶς περὶ τῶν ἀδυνάτων κτλ. — \*\*\* λείσεται ἄρα αὐτὴν είναι κτλ.

\* Διὰ τοῦτο Περικλέα καὶ τοὺς τοιούτους φρονίμους οἰόμεθα εἶναι, διότι τὰ έαυτοῖς ἀγαθὰ καὶ τὰ τοῖς ἄλλοις ἀνθρώποις ἐδύναντο θεωρεῖν· τοιούτους δὲ εἶναι ἡγούμεθα τοὺς οἰκονομικοὺς καὶ πολιτικούς.

\* Τοῦτο δὲ καὶ ἀπὸ τοῦ ὀνόματος τῆς σωφροσύνης γίνεται δηλον ο γάρ σώφρων φυλάττων το έαυτοῦ άγαθόν, την φρόνησιν λέγεται σώζειν καὶ την σωρροσύνην, ώς σώζουσαν την φρόνησιν, τούτω προσαγοδεροίτεν τώ ολομάτι. και λφό ο ακογαστος οροεπίαν των άλλων γνώσεων τῆ ήδονῆ διαφθείρει, εἰ μὴ τὴν φρόνησιν μόνην άλλ' ούτε την έπιστήμην, ούτε την τέχνην, ούτε άλλην τινά των απηριθμημένων. ή γάρ ήδονή οὐδὲν χωλύει εἰδέναι τὸ τρίγωνον δύο δρθάς έχειν. όπερ έστι της έπιστήμης οὐδε πῶς δεῖ ναῦν οἰχοδομῆσαι, ἡ άλλο τι ο ποιῆσαι τεχνητόν άλλά μόνον τὸ πρακτὸν διαστρέφει, περί δ ή φρόνησίς ἐστιν· αί γαρ αρχαί και τα αίτια τῶν πρακτῶν τα τέλη εἰσίν, ών ένεχα πράττονται, τέγος δε ξατιν εχάατώ πρακτώ τὸ ἀγαθὸν τοῦ πράττοντος προσεχῶς, ὅπερ εἰ ἀγνοήσεται, τὸ πρακτὸν διαστρέφεται άγνοεῖται δέ, όταν τις ° ύφ' ήδονης, η λύπης διαφθαρείς, α η άλλου τινός πάθους, οίηται \* την ήδονην είναι τὸ ἀγαθόν, και τὸ τέλος τὸ προσῆχον αὐτὸ νομίζη, Γκαὶ εἰς αὐτὴν τάττη ε τάς πράξεις και ούτω διαφθείρει τὸ έαυτοῦ άγαθόν, δ έστι το τέλος και ή προσήκουσα τῶν πρακτῶν άρχή έστι γάρ ή κακία φθαρτική άρχης. Καὶ διά τοῦτο τοῦ ἀκολάστου φθείροντος την φρόνησιν, δ διασώζων σώφρων καλείται. ώστε ανάγκη την φρόνησιν έζιν είναι μετά λόγου άληθη, περί τὰ ἀνθρώπινα άγαθὰ πρακτικήν. Δῆλον μέν οὖν καὶ ἀπὸ τούτων, ότι άλλο έστί παρά την επιστήμην, καί την τέχνην, καὶ τὰς ἄλλας γνώσεις.

φρόνησις άρετή τίς έστι καὶ οὐ τέχνη, άρετὴ δέ έστι τοῦ δοξαστικοῦ.

\*\*\*\* Δυοίν γὰρ ὅντοιν τῶν λόγον ἐχόντων τῆς ψυχῆς μεροῖν, τοῦ τε ε διανοητικοῦ καὶ τοῦ δοξαστικοῦ, ἤτοι τοῦ βουλευτικοῦ, τὸ δεύτερον περὶ τὰ ἐνδεχόμενά ἔστι, περὶ ὰ καὶ ἡ φρόνησις. Ἐστι δὲ ἡ φρόνησις οὐχ ἔξις μόνον μετὰ λόγου ἀληθής, ὥσπερ ἡ τέχνη, ὅταν μὴ ποιῆ ὁ τεχνίτης τὰ τεχνητὰ (οὐδὲν γὰρ κωλύει καὶ μὴ ποιοῦντα τεχνίτην εἶναι, καὶ τέχνην τὴν μετὰ λόγου ἔξιν ἀληθῆ) τὴν δὲ φρόνησιν ἀεὶ πρακτικὴν εἶναι πᾶσα

minibus bona forent dispicere potuerunt: tales autem eos putamus esse, qui rei familiaris tuendæ reique publicæ administrandæ periti sunt.

Quod quidem vel ex temperantiæ nomine intelligitur : temperans enim, quum bonum suum custodiat, prudentiam conservare dicitur, ideoque temperantiam tanquam prudentiæ conservatricem, hoc nomine appellamus: etenim intemperans nullam aliam cognitionem voluptate corrumpit, nisi solam prudentiam: nempe neque scientiam, neque artem, neque ullam aliam earum quas enumeravimus facultatum : neque enim obstat voluptas, quominus sciamus triangulum duas rectas habere lineas: quod est scientiæ: aut quomodo navis fabricanda sit, aut alia res artificiosa effici debeat : sed solum id quod sub actionem cadit, pervertit, in quo versatur prudentia : nimirum principia et causæ rerum sub actionem cadentium sunt fines quorum causa res illæ geruntur: singulis autem quæ sub actionem cadunt, finis est bonum præsertim ejus qui agit, quod si ignoratur, pervertitur id quod sub actionem cadit : ignoratur vero, quum quis voluptate aut dolore aut alio affectu corruptus, voluptatem bonum esse arbitratur, ipsumque finem sibi propositum esse existimat, ad eamque actiones suas refert : atque ita bonum suum corrumpit, qui finis est et legitimum eorum quæ sub actionem cadunt principium: principii videlicet corruptrix improbitas est. Quamobrem quum prudentiam corrumpat intemperans, qui eam conservat temperans vocatur, ut necesse sit, prudentiam esse habitum verum cum ratione conjunctum, ad agendum idoneum, in bonis humanis occupatum. Ergo vel hinc apparet, prudentiam a scientia, arte cæterisque notitiis differre.

Præterea artis est vitium et virtus : siquidem artifex et bonus esse potest et malus : prudentiæ autem neque vitium est (quia fieri nequit, ut homo prudens sit malus) neque virtus : ipsa enim virtus est : virtus vero virtutis non est, sicut nec mediocritas mediocritatis. Quinetiam qui in arte sponte errat melior est eo qui invitus labitur, quatenus artifex est : in prudentia vero non ita, sed contrario modo se res habet : nam qui sponte prudentiam corrumpit, deterior est eo qui invitus hoc facit. Sequitur ergo, prudentiam esse virtutem, non artem : virtus autem ejus est animi partis quæ ad opinandum valet.

Quum enim duæ sint animi partes rationis participes, cogitando valens et opinandi vi prædita, id est, deliberativa, altera in contingentibus versatur, in quibus et prudentia. Est autem prudentia non tantum habitus verus cum ratione conjunctus, sicut ars, quum opera artificiosa artifex non efficit (nihil enim obstat, quominus, licet nihil efficiat, sit artifex, et habitus verus cum ratione conjunctus sit ars) at prudentiam semper

<sup>\*</sup> Διὰ τοῦτο Περικλέα κτλ. — \*\* "Ενθεν καὶ τὴν σωφροσύνην κτλ. — \*\*\* "Άλλὰ μὴν τέχνης μέν ἐστιν ἀρετή κτλ. — \*\*\*\* Δυοῖν δ' ὄντοιν μεροῖν τῆς ψυχῆς κτλ.

ἀνάγκη: τὰ μὲν γὰρ ὑποκείμενα καὶ ἡ ὅλη τῆς τέχνης ούκ άει πάρεστι τῷ τεχνίτη τὰ δὲ τῆς φρονήσεως ύποχείμενα οὐδέποτε τὸν φρόνιμον ἐπιλείπει: τὰ γὰρ τῆς ψυχῆς πάθη, καὶ ἀνθρώπιναι πράξεις, καὶ αί πρὸς άλλήλους τῶν ἀνθρώπων χοινωνίαι, χαὶ τάλλα, περὶ ά πάσα άρετή έστι, καὶ φρόνησις, ταῦτα τοίνυν έξω τοῦ ἀνθρωπίνου βίου γενέσθαι ἀδύνατον• διὰ τοῦτο καὶ λήθη τῆς μὲν τέχνης ἐστί, φρονήσεως δὲ οὐχ ἔστιν. Περί μέν οὖν φρονήσεως εἴρηται.

(Scripsi : \* θεωρήσομεν , τίνας | vulgo θεωρήσομέν τινας. — b άλλο τι] vulgo άλλό τι. — c δταν τις ] vulgo δτάν τις. — 4 διαφθαρείς ] cod. διαφθαρείς. — · οίηται.] cod. οίεται. — ι νομίζη ] cod. νομίζει. — ε τάττη ] cod. τάττει. — h δ έστι ] cod. δ έστιν. — ' καθ' δσον ] cod. καθόσον. — ' τοῦ τε ] cod. TOUTE.

# Κεφ. ζ'.

#### Περί τοῦ νοῦ.

\* 'Ρητέον δὲ ήδη περί τοῦ νοῦ, περί τίνα ἐστί τῶν γνωστῶν.

\*Επεὶ τοίνυν ή ἐπιστήμη γνῶσίς ἐστι τῶν καθολου καὶ τῶν ἐξ ἀνάγκης ὄντων, μετὰ λόγου καὶ ἀποδείξεως, ή δε απόδειξις αρχάς έχει, ας δεῖ προϋποκεῖσθαι τῆς ἀποδείξεως τῷ ἐπιστήμονι, ζητητέον τίνος τῶν άπηριθμημένων γνώσεών έστι το ταύτας είδέναι τάς άρχάς, ἐπιστήμης, ἢ τέχνης, ἢ φρονήσεως, ἢ σοφίας, ή νου. Έπιστήμης μέν οὖν οὐ δυνατὸν εἶναι• ή γὰρ ξπιστήμη αποδεικτική αξ δε αρχαί ουκ αποδεικταί. άλλ' οὐδὲ φρονήσεως, οὐδὲ τέχνης αί μέν γὰρ περί τὰ ένδεχόμενα, αί δὲ ἀρχαὶ οὐ τοιαῦται έτι δὲ οὐδὲ τῆς σοφίας έστι τὸ τὰς ἀρχὰς εἰδέναι και γὰρ και σοφία έστί, τὸ ἀποδεικτά τινα είδέναι αί δὲ ἀρχαὶ ἄμε-

\*\* Λείπεται δή τοῦ νοῦ εἶναι γνῶσιν τῶν ἀρχῶν, καὶ τοῦτό ἐστι νοῦς, ῷ τὰς ἀρχὰς γινώσκομεν τῆς έπιστήμης.

(Scripsi \* τοῦ νοῦ. ] cod. τὸν νοῦν. —)

# Κεφ. η'.

### Περί σοφίας.

\*\*\* 'Η δέ σορία διχῶς λέγεται. ἔστι γάρ ή μέν μερική σοφία, ή δὲ χαθόλου καὶ μεριχή μέν ἐστιν ή ἐχάστης τέχνης άρετη καθ' ην τούτον η έκείνον τον τεχνίτην σοφὸν λέγομεν χατά τὴν αὐτοῦ τέχνην· οἶον, τὸν Φειδίαν λιθουργόν σοφόν λέγομεν, δτι άριστός έστι την λιθουργικήν, και Πολύκλειτον σοφόν ανδριαντοποιόν.

\*\*\*\* Καθόλου δὲ σοφία ἐστί, καθ' ἢν οὐ κατά τι λέγο-

actuosam esse omnino necesse est : neque enim senor res artifici subjectæ et artis materia ei præsto sunt : prudentiæ vero materia nunquam deficit prudenten. quippe animi affectus et humanæ actiones et mulu lominum inter se consortia et reliqua, in quibus virtas versatur et prudentia, hæc igitur e vita humana toli non possunt : ideoque artis quidem interdum, nulla ven prudentiæ unquam oblivio est. Et hæc quiden de predentia exposita sunt.

#### Cap. VII.

#### De mente.

Jam vero declarandum est, circa quas res qua ognosci possunt, mens versetur. Quum ergo scientia universalium eorumque quæ necessario sunt, cum ratione ac demonstratione conjuncta notitia sit, demonstratio autem principia habeat, quæ intelligenti existmatori ante demonstrationem suppeditare oportel : quærendum est, cujus ex omnibus quas enumeravims notitiis sit, hæc nosse principia, sitne scientæ, an arts. an prudentiæ, an mentis. Ac primum quidem scientiæ esse non potest : quia scientia demonstrandi vim habet, principia autem demonstrari nequeunt : sed nec prodentiæ aut artis est : siquidem illæ in conlingentibus cernuntur, quum principia nequaquam talia sint : sed nec sapientiæ est, principia nosse : etenim hujus est, res quasdam, ques demonstrari possunt, scire at principia per se spectantur.

Relinquitur igitur, ut mentis sit nosse principia, est que mens ea vis, qua scientise principia cognoscimas

# Cap. VIII.

#### De sapientia.

Sapientiæ autem nomen ambiguum est; alia edim particularis, alia universalis sapientia habetur : el particularis quidem singularum artium virtus est, qui hunc aut illum artificem artis suæ peritum dicimis verbi gratia, Phidiam sapientem lapidum sculptorm appellamus, quia peritissimus lapidum sculpture est. Polycletum sapientem statuarum fictorem. Universalis vero sapientia est, cujus respectu 100 il

<sup>\*</sup> Cap. 6. "Επεὶ δ' ή ἐπιστήμη κτλ. — \*\* Εἰ δὴ οἰς ἀληθεύομεν, κτλ. — \*\*\* Cap. 7. Τὴν δὲ σοφίαν ἐν ταῖς τέχους **κτλ.** — \*\*\*\* Είναι δέ τινας σορούς κτλ.

μέν τινας σοφούς, ωσμερ <sup>σ</sup>Ομηρός φησιν εν τῷ Μαρ-

Τὸν δ' οὖτ' ἄρ' σκαπτῆρα θεοὶ θέσαν, οὖτ' ἀροτῆρ', Οὖτ' ἄλλως τι σοφόν

ώστε δηλον, ότι ή αχριβεστάτη των έπιστημων αν είη ή σοφία, κάν τε την μερικήν είπη α τις, κάν τε την καθόλου. ή τε γάρ μερική αὐτό τοῦτό ἐστιν ἀκρι**δής ἐπιστήμη καὶ τέχνη, καὶ ἡ καθόλου, διὰ τὸ κα**θόλου είναι, ακριδεστέρα έστι τῶν άλλων, καθ' ὅσον ਖ μαλλόν έστιν ώρισμένη. Έπεὶ τοίνυν χαθόλου τί έστιν ή σοφία, δεῖ τὸν σοφὸν τὸν κατ' αὐτήν σοφὸν μή τὸ μέν των γνωστών είδέναι, τὸ δὲ άγνοεῖν καὶ διὰ τοῦτο μή μόνον τὰ ἀποδειχτὰ ὁ σοφὸς εἴσεται, ἀλλὰ χαὶ τὰς άρχάς, όθεν αί ἀποδείξεις, και τὸν ἐγχωροῦντα περὶ αὐτῶν ἀποδώσει λόγον. "Ωστε είη αν ή σοφία νοῦς καὶ ἐπιστήμη καὶ οὕτως ἔσται ἐπιστήμη ἡ τιμιωτάτη, καθάπερ κεφαλήν έχουσα τὰς ἀρχάς. Ἐν γὰρ τῷ αὐτῆς λόγω και τὰ ἀπόδεικτα ° και ἀρχαι λαμβάνονται. επί γάρ των άλλων επιστημών ούχ ούτως έχει. ος γάρ έν τῷ ὁρισμῷ αὐτῶν ἡ γνῶσις τῶν ἀρχῶν παραλαμβάνεται, άλλα των αποδείχτων 4 μόνον.

\* Διαφέρει δὲ ή σοφία φρονήσεως, ὅτι ή μὲν φρόνησις πολιτική έστιν, ή δε σορία ή τῶν ἄλλων ἐπιστηπων αποηραιοτατή, ος λφό φορρήσις αποηραιοτατή. σπουδαιοτάτη γάρ έστιν, ήτις περί τὸ άριστον καταγίνεται. ή δε φρόνησις περί τα ανθρώπινα αγαθά καταγίνεται· δ δε άνθρωπος και τα αὐτοῦ άγαθα οὐκ ἔστι τὸ ἄρίστον. "Ετι φρόνιμόν έστι τὸ εύρετικὸν τοῦ ἰδίου άγαθου. άγαθον δε ος πασι το αςτο, ος λφό το αςτο πασιν υλιεικον και φρεγιίτον. Φρολιίτον αρα ος μαθα πασι τὸ αὐτό σοφὸν δὲ τὸ αὐτὸ παρὰ πασιν. Τὸ γὰρ έπιστητόν σοφόν το δέ το τρίγωνον ούο όρθας έχειν, έπιστητόν έστι, καί το αὐτο δοκεί παρά πᾶσιν έπιστητόν είναι, καθάπερ καὶ τὸ αὐτὸ εὐθὺ καὶ τὸ αὐτὸ γεπχολ μαθά μασιλ. Φρολίπον οξ οην ξω, αλθδημωλ μόνον, άλλά και έπι των άλλων, το θεωρείν έκαστον τὰ έαυτοῦ ἀγαθὰ καὶ πράττειν. ὅθεν καὶ ἔνια τῶν θηρίων φρόνιμα φασιν είναι, δσα περί τὸν αύτῶν βίον έχοντα φαίνεται δύναμιν προνοητικήν φανερόν τοίνυν, ότι οὐχ ὰν εἴη ή σοφία χαὶ ή φρόνησις ή αὐτή. Εἰ γάρ την πρακτικήν των έαυτοις ώφελίμων έρουσι σοφίαν, πολλαί ἔσονται σοφίαι πολλά γάρ τὰ ώφέγιπα εχασιώ, χαραμεύ χαι ιαιδική ος πία μεύς μαλια τὰ ζῷα· ο διότι ἄλλοις ἄλλα ύγιεινὰ ἢ νοσώδη· εἰ δὲ φαΐεν βέλτιστον εἶναι τὸν ἄνθρωπον τὧν ἄλλων ζώων και διά τοῦτο την πολιτικήν, ήτοι την φρόνησιν, σπουδαιοτάτην είναι, καθάπερ ή σοφία, οὐδὲν ριαφέρει. και λφό φληδορικου άγγα μογγός θειότεδα την φύσιν. οξα τα προομίγως απνιαταντα το μαν. γείλω ομ έξ ὧν δ χόσμος συνέστηχεν.

\*\* Έχ τῶν εἰρημένων δὲ δῆλον, ὅτι σοφία ἐστὶ νοῦς

uno aliquo sapientes quosdam dicimus : sicut Homerus ait in Margite :

Hic neque fossor erat, neque arator munere Divum, nec sapiens ulla in re alia.

Quamobrem perspicuum est, subtilissimam disciplinarum omnium esse sapientiam, sive particularem, sive universalem intelligas : etenim et particularis hoc ipsum est, quod diximus, subtilis disciplina et ars, et universalis, quia universalis est, reliquis est subtilior, quatenus magis est definita. Quum ergo universale quid sit sapientia, oportet sapientem, qui omnino talis sit, non quædam eorum quæ cognosci possunt, scire, alia ignorare: ideoque non solum illa quæ demonstrationibus probantur, sed etiam principia, a quibus istæ proficiscuntur, sciet sapiens, et probabilem de iis rationem reddet. Itaque sapientia appellabitur tum mens tum scientia, eoque modo longe præclarissima erit scientia, utpote quæ capitis instar principia habeat. In ejus enim definitione res demonstrabiles cum principiis conjunguntur, quum cæterarum disciplinarum non eadem ratio sit : neque enim ad eas definiendas principiorum etiam, sed sola rerum demonstrabilium cognitio adhibetur.

A prudentia autem differt sapientia, quod civilis quidem sit prudentia, sapientia vero reliquarum disciplinarum sit præstantissima : neque enim præstantissima est prudentia: quippe præstantissima est, quæ in re optima versatur : prudentia vero in bonis humanis cernitur : homo autem ejusque bona non sunt id quod optimum est. Præterea bonum suum invenire hominis prudentis est : bonum autem non idem est omnibus : neque enim idem omnibus salutare est et utile : prudentia igitur non apud omnes eadem est : at sapientia apud omnes eadem. Quod enim sub scientiam cadit, sapiens appellatur : duas vero rectas lineas habere triangulum, scire licet, idemque omnibus videtur tale esse ut sciri possit, sicut rectum aut album idem est apud omnes : id autem quod prudens dicimus non tantum in hominibus, sed in aliis etiam locum habet, hoc est, ut sua quisque bona inspiciat et agat : unde et bestias nonnullas prudentes esse ajunt, quotquot videlicet facultatem providam rerum ad vitam necessariarum habere apparet : manifestum ergo est, sapientiam et prudentiam non esse eandem. Si enim facultatem agendi, que expedire sibi quisque putat, sapientiam dixerint, multæ erunt sapientiæ: quippe multa singulis prosunt: sicut non eadem omnibus animalibus adhibetur medicina, quia alia aliis salutaria aut damnosa et morbida sunt : sin autem reliquorum animalium optimum hominem esse dixerint, ideoque civilem scientiam, id est, prudentiam esse præstantissimam, qualis sapientia est, nihil refert : sunt enim alia homine multo diviniora natura, ut ea quæ manisesto universum coagmentant : ea videlicet dico ex quibus mundus confla-

Ex iis igitur, quæ diximus, patet, sapientiam esse

<sup>\*</sup> Άτοπον γάρ, εί τις την έπιστήμην κτλ. -- \*\* Έκδη των είρημένων κτλ.

καὶ ἐπιστήμη, περὶ τὰ φύσει τιμιώτατα, ἄ είσι τὰ

άναγχαΐα χαὶ ἀεὶ ώσαύτως ἔχοντα.

\* Διὸ ἀναξαγόραν καὶ Θαλῆν καὶ τοὺς τοιούτους σοφοὺς μὲν λέγουσι, φρονίμους δὲ οὐδαμῶς. διότι τὰ μὲν αὐτοῖς συμφέροντα ἠγνόουν καὶ τὰ πρὸς τὸν βίον χρήσιμα, ἐγίνωσκον δὲ περιττά τινα, ε καὶ θαυμαστά, καὶ καλεπά, καὶ δαιμόνια. τὰ ἀνθρώπινα, καὶ περὶ τὰ ἀνθρώπινα, καὶ περὶ τοῦ τὰ ἀνθρώπινα, καὶ περὶ τῶν ἀναγκαίων βουλεύεται, καὶ ἄπερ οὐ δύναται ἄλτῶν ἀγαγκαίων βουλεύεται, καὶ ἄπερ οὐ δύναται ἄλτῶν ἀναγκαίων βουλεύεται, καὶ ἄπερ οὐ δύναται ἄλτῶν ἀναγκαίων δουλεύεται, καὶ ἀπερ οὐ δύναται ἄλτῶν ὁ ἀναγκαίων καὶ τὲλος ἐχει τὴν καθόλου ἀλήθειαν καὶ τὰς ἀρχὰς ἀπάσης ἐπιστήμης.

🕶 Η δὲ φρόνησις καὶ τῶν μερικῶν ἐστι. Υινώσκει μέν γάρ δ φρόνιμος καί καθόλου τίνα τὰ τοῦ ἀνθρώπου άγαθά, γινώσκει δέ καὶ τὰ μερικά έξ ἀνάγκης, τίνα είσιν & δει πράττειν τόνδε τὸν ἄνθρωπον κατά τόνδε τον καιρόν και γάρ πρακτική έστιν. ή δε πράξις περί τά καθ' έκαστα. Διά τοῦτο καὶ οἱ τά μερικά μόνον είδότες τῶν τὰ χαθόλου είδότων πραχτιχώτεροι. Καὶ δλως έν πάσιν οἱ ἔμπειροι μάλλον δύνανται πράττειν, ή οί τὰ χαθόλου γινώσχοντες εί γάρ τις είδοίη μέν ὅτι τά χοῦφα χρέα εὔπεπτα χαὶ ὑγιεινά, τίνα δέ εἰσιν άγνοεί, οὐ ποιήσει ὑγίειαν αλλ' ὁ εἰδώς, ὅτι τὰ ὀρνίθεια χούφα χαὶ όγιεινά, ποιήσει μαλλον. Έπεὶ τοίνυν ή φρόνησις πρακτική, καὶ ἄμφω ἔχειν ἀνάγκη, ἢ τὰ καθ, ξκαστα παγγολ, πετα λάδ τος καθογοη πορολ ος δύναται είναι πρακτική. Τί μεν οὖν έστιν ή σοφία καλ τίνι διαφέρει φρονήσεως, εξρηται.

(Scripsi: \* κάν τε την μερικήν είπη τις, κάν τε] cod. κάντε την μερικήν είποι τις, κάντε. — \* καθ' δσον] cod. καθόσον. — c ἀπόδεικτα] cod. ἀποδεικτα. — d ἀποδείκτων] cod. ἀποδείκτων. — c ζῷα] cod. ζῶα] — ζῷων] cod. ζώων. — ε περιττά τινα] cod. περίττα τινά. — h δαιμόνια] vulgo δαιμονία. —)

# Κεφ. θ'.

### Περί φρονήσεως.

\*\*\* Περὶ δὲ φρονήσεως ἔτι λέγωμεν. Ἐστι τοίνυν ἡ φρόνησις καὶ τῶν καθόλου καὶ καθ΄ ἔκαστα , καθάπερ ἀρχιτεκτονική· ὁ γὰρ· τὰ καθόλου εἰδὼς πρὸς τὸν ἔμ-πειρον ὧσπερ ἀρχιτέκτονος ἔχει λόγον.

Τῆς δὲ φρονήσεως ἀπλῶς ἡ μέν ἐστιν ἡθική, ὅταν τις ζητῆ μόνον τὸ ἑαυτῷ ἀγαθόν, ἤτις φρόνησις καλεῖται ἡ δέ, ἤτις τὸ πόλεως ἀγαθον ἔγει τέλος, ἤτις καλεῖται πολιτική. Καὶ ἔστι μὲν ἡ αὐτὴ τῆ φρονήσει, τῷ λόγῳ δὲ διαφέρει καθ' ὅσον περὶ ὑποκείμενά εἰσι διάφορα.

mentem ac scientiam in rebus natura practinismo occupatam, quæ necessariæ sunt semperque esta modo se habent.

Quocirca Anaxagoram, Thaletem aliosque ejusant viros sapientes quidem vocant, prudentes vero nequoum: quia quum res ipsis utiles et ad vita commoditatem conducentes ignorarent, eximia quadan et al miranda et difficilia et divina intelligebant. In his expersatur sapientia: in rebus humanis autem iisque quibus consultari potest prudentia. Prudentis enim ha maxime proprium munus esse dicimus, bene consultare: de iis vero consultat nemo, qua aut necessorant, aut aliter se habere non possunt: neque de is quorum non est finis bonum quod in actionem cadal finis autem sapientiae universalis est veritas, alque ha quidem materiam habet id quod in universum scriptest et omnis scientiae principia.

At vero prudentia etiam in rebus particularibss crnitur : novit enim vir prudens universe, que sint heminis bona; novit et necessario particularia, que sil verbi causa huic homini hoc opportuno lempore agendi. siquidem ad agendum idonea est : in rebus singularikas autem omnis actio vertitur. Quapropter qui parikalıri tantum noverunt, aptiores ad agendum sunt iis, qui universalia cognita habent. Denique in omnibus rebs exercitati melius possunt agere, quam qui università intelligunt : nam si quis sciat carnes leves esse al cocoquendum faciles et salubres, leves autem que sist ignoret, sanitatem nemini restituet, sed is polius lat faciet, qui avium carnes scit esse leves et salabres Quum igitur in agendo posita sit prudentia, ulraque etiam illi inesse necesse est, aut singularia polins: qui universalibus tantum instructa ad agendum idones स्थ non potest. Quid ergo sit sapientia et quid cum prodetia differat, jam diximus.

## Cap. IX.

# De prudentia.

De prudentia autem amplius dicamus. Est ergo 6 universalium et singularium prudentia, quemadmodum architectonice: qui enim novit universalia, architeti instar ad hominem usu præditum se habet.

Omnino autem prudentise altera pars est moralis quum quis id tantum quærit, quod sibi bonum est statuit, quæ simpliciter prudentia appellatur : alten. quæ finem duntaxat civitatis bonum sibi propesi. quæque idcirco scientia civilis dicitur. Atque est qui dem eadem cum prudentia, sed definitione inter se differunt : quatenus in diversa materia versantur.

<sup>\*</sup> Διὸ ἀναξαγόραν καὶ Θαλῆν κτλ. — \*\* Οὐδ' ἐστὶν ἡ φρόνησις τῶν καθόλου μόνον κτλ. — \*\*\* Cap. 8. Ἐσιιὰ  $^{4}$  τολιτική κτλ.

\*Τῆς δὲ πολιτικῆς ἡ μέν ἐστι καθάπερ ἀρχιτεκτονική ρόνησις, ἡτις καλεῖται νομοθετική. ἡ δὲ μερική καὶ επ' αὐτήν ἐστιν, ἡτις καλεῖται πολιτικήν. Πολιτικήν ἐὲ λέγω τὴν πρακτικήν καὶ βουλευτικήν, ἡτις ἐστὶ επερὶ τὰ ψηφίσματα καὶ τὰς πράξεις τὰ γὰρ ψηφίσματα καὶ τὰς πράξεις τὰ γὰρ ψηφίσκατα πρακτικά εἰσιν, οὐχ ὡς ἡπρώτη φρόνησις ἡ ἀρκιτεκτονική, ἀλλ' ὡς ἡ ἐσχάτη, ἡτις καὶ κυρίως ἐστὶ κρακτική. Διὰ τοῦτο καὶ τούτους μόνους λέγουσι πολιτευομένους, καὶ τὸ κατ' αὐτοὺς πολιτείαν. διότι οὖτοι μόνοι τῶν φρονίμων πράττουσιν ὅσπερ οἱ χειροτέχναι. Καὶ γὰρ οὖτοι μόνοι κυρίως πράττουσι οἱ γὰρ ἐρχιτέκτονες τῷ τάττειν μόνον τὰς πράξεις πρακτικοὶ λέγονται, κυρίως δὲ οὐκ εἰσὶ ὁ πρακτικοί.

\*\* Δοχεῖ δὲ χυρίως εἶναι φρόνησις, ὅταν τις ζητῆ μόνον τὸ ἐαυτῷ ἀγαθόν ἢτις καὶ ἔχει τὰ χοινὸν ὄνομα καὶ φρόνησις ἰδίως λέγεται τῶν δὲ ἄλλων ἡ μὲν περὶ σἰκίαν οἰκονομική ἡ δὲ περὶ πόλιν, ἡ μὲν νομοθεσία, ἡ δὲ πολιτική καὶ τῆς πολιτικῆς ἡ μὲν βουλευτική, δ δὲ δικαστική.

τὸ τὰ ἐαυτῷ ἀφέλιμα εἰδέναι καὶ ἀγαθά, γνῶσίς τίς ἐστιν, ε ὅσπερ καὶ ἡ πολιτική. Οὐκ ἔστι δὲ πάντῃ ἡ αὐτὴ τῷ πολιτικῷ καὶ διὰ τοῦτο τὸν μὲν τὰ ἀγαθὰ ἑαυτῷ μόνον ζητοῦντα φρόνιμον οἱ ἀνθρωποι νομίξαι: τὸν δὲ πολιτικὸν πολυπράγμονα. Διὰ τοῦτο καὶ Εὐριπίδης φησί:

Πῶς δ' ἀν φρονοίην, ῷ παρῆν ἀ ἀπραγμόνως ἐν τοῖσι πολλοῖς ἡριθμημένον στρατοῦ Ἱσον μετασχεῖν τῷ σοφωτάτω τύχης; Τοὺς γὰρ περισσοὺς καί τι πράσσοντας πλέον Ζεὺς μισεῖ.

Τούτου χάριν καὶ ἰδίως φρόνησις ἐκλήθη ἡ ἠθική: καὶ φρόνιμος ἰδίως δ ζητῶν μόνον τὸ ἑαυτοῦ ἀγαθόν, καὶ τοῦτο μόνον δεῖν οἰόμενος πράττειν, περαιτέρω δὲ μὴ ζητεῖν.

\*\*\*\* Καίτοι οὐ δυνατὸν ἴσως τὴν ἢθικὴν εἶναι ἄνευ τῆς οἰκονομικῆς, οὐδὲ τὴν οἰκονομικὴν ἄνευ τῆς πολιτικής ου γάρ δυνατόν εὖ και καλώς τὰ καθ' έαυτόν τινα διαθείναι, τῆς οἰκίας αὐτῷ ἢ τῆς πόλεως οὐ χαλώς έγούσης. Χαλεπόν γάρ μη διαφθαρήναί τινα \* μετά πολλών φαύλων διατρίδοντα. εἰ δὲ μετά μηδενός διατρίδει, άλλα βίον έχει μονώτην, πώς είσεται τὸ έαυτῷ ἀγαθόν; ἄδηλον γάρ, καὶ χρεία διδασκαλίας πρός αὐτὸ καὶ σκέψεως. Ταῦτα δὲ ἀδύνατον ἄνευ ἐμπειρίας γενέσθαι. ή δε εμπειρία των εν κοινωνία όντων έστί, καὶ οἰκίας καὶ πόλεως, καὶ ἄνευ τούτων οὐκ ένι έμπειρον οὐδὲ φρόνιμον είναι. Διὰ τοῦτο καὶ οἱ νέοι μαθηματικοί μέν γίνονται καί σοφοί τὰ τοιαῦτα, φρόνιμοι δὲ οὐ δοχοῦσιν εἶναι. Τὸ γὰρ αἴτιον, ὅτι τῶν χαθ' έχαστά έστιν ή φρόνησις, άτινα έξ έμπειρίας γινώσχονται δ δε νέος έμπειρος ούχ έστι διά το γρόνου

Rursus scientiæ civilis altera pars est quasi architectonica prudentia, quæ legum inventrix nominatur : altera particularis et priori subjecta, quæ præcipue scientia civilis vocatur. Rationem civilem autem dico, quæ in agendo et deliberando cernitur, quæque in decretis et actionibus occupata est : ad actionem enim decreta quoque pertinent, non ut prima, quam architectonicam dicimus, prudentia, sed ut extrema, quæ proprie etiam activa est. Quapropter et hos solos rerum civitatis administratores, et in qua re hi versantur rempublicam perhibent : quia hi soli ex prudentibus agunt, quemadmodum opifices. Etenim hi soli proprie agunt : quippe architecti propterea quod quæ facienda sint aliis tantummodo imperant, agere dicuntur, quum proprie non agant.

Proprie autem videtur esse prudentia, quum quis id tantum quærit, quod sibi bonum esse statuit: quæ et communi nomine appellatur, et peculiariter prudentia dicitur: aliarum vero illa quæ familiam regit, rei familiaris dispensandæ scientia: quæ vero civitatem, partim legum latio, partim ratio civilis vocatur: hujus rursus pars altera deliberativa, altera judicialis nominatur.

Jam vero quæ peculariter appellatur prudentia, qua videlicet aliquis quæ sibi utilia et bona sint, novit, cognitio quædam est, sicut ratio civilis. Nec tamen prorsus eadem est cum ratione civili: ideoque virum ea tantum quæ sibi bona esse arbitratur quærentem prudentem homines existimant: sed rerum civitatis administratorem negotiosum esse putant. Idcirco et Euripides ait:

Prudensne ut habear, cui licebat molliter exercitus pars esse cum multis simul, et sorte cum sapiente gualibet frui? Præstantiores namque et eos qui pluribus se vebus implicant, male odli Juppiter.

Quamobrem peculiariter dicta est prudentia doctrina morum, sicut prudens peculiariter qui suum tantum quærit bonum, solumque hoc agendum, nec ulterius inquirendum esse opinatur.

Atqui fortasse ne esse quidem poterit doctrina morum sine rei familiaris dispensandæ scientia, neque hæc sine ratione civili : neque enim fieri potest, ut sua aliquis recte disponat, quum domus male se habeat aut civitas. Nec facile fit, ut qui cum multis versetur improbis hominibus non corrumpatur ipse: quodsi cum nemine versetur, sed solitariam vitam degat, quomodo id quod ipsi profuturum est sciet? Est enim incertum, atque ad illud cognoscendum doctrina et meditatione egemus. Hæc autem sine usu et experientia contingere nemini possunt : jam vero usu atque exercitatione præditi sunt illi, inter quos est domus ac civitatis communio, nec sine his cuiquam aut usu perito aut prudenti esse licet. Quocirca etiam adolescentes mathematicarum quidem aliarumque artium scientiam consequentur, sed prudentes non videntur esse. Cujus rei causa habetur, quod

<sup>\*</sup> Τῆς δὲ περὶ πόλιν ἡ μὲν ὡς ἀρχιτεκτονικὴ φρόνησις , κτλ. — \*\* Δοχεῖ δὲ καὶ φρόνησις μάλιστ' εἴναι κτλ. — \*\*\* Είδος μὲν οὖν τι ἀν εἴη γνώσεως, κτλ. — \*\*\*\* Καίτοι ἵσως οὖχ ἔστι τὸ αύτοῦ πτλ.

πολλού δείσθαι την έμπειρίαν. Καλ τούτο δὲ ἀχολουθον σχέψασθαι, πώς οί νέοι μαθηματιχοί μέν γίνονται, σοφοί δε ή φυσικοί οὐραμῶς. ή ρει των πεν φυαικων καί τῆς σοφίας αι άρχαι ἀπὸ τῶν καθ' ἔκαστα λαμδάνονται; Καὶ γάρ καὶ τὴν σοφίαν, ήτις περὶ τὰ ἀναγκαιά έστι και δίδια, δούνατον έστι κατορθωθηναι άνευ της εμπειρίας. Από γάρ των ήμιν και τη αίαθήσει γνωρίμων έπι τα ύπερ αζαθησιν αγόμεθα. Χωρίς μέν γάρ τοῦ γνῶναι τίνα συμδαίνουσι τῷδε ἡ ἐχείνῳ τῷ φυσικῷ, τὸν καθόλου περὶ αὐτῶν λόγον, οὐ δυνατὸν συμπεράναι οὐδὲ ποιῆσαι ἐπιστήμην. Πάλιν δὲ χωρίς τῆς φυσικῆς ἐπιστήμης ἀδύνατον ἐπὶ τὴν σοφίαν έλθεϊν. μετά τά φυσικά γάρ τά ύπερ φύσιν γιγνώσκομεν τὸ δὲ γνῶναι τὰ καθ' ἔκαστα, ἐμπειρίας ἐστίν. ή δε εμπειρία χρόνου πολλού. και διά τούτο τους νέους ού δυνατόν φυσιχούς ή σοφούς είναι. Τῶν δὲ μαθηματιχών αι άρχαι χωρίς της βλης λαμβάνονται και διά τούτο οὐ χρείαν έχουσι γνώσιν έχειν τών καθ' έκαστα και γάρ οὐκ ἐν τῆ ὕλη σκοποῦσι τὸν κύκλον ἡ τὸν ἀριθμόν, ἐν ή πολυειδής τις, ὡς εἰπεῖν, καὶ ἀόριστος γίνεται, καθάπερ τὰ φυσικά δ φυσικός άλλά άφελόντες τῆς βλης καὶ αὐτὸν σκοποῦντες καθ' ξαυτόν, τούτου χάριν τοὺς νέους οὐδὲν κωλύει μαθηματιχοὺς είναι και γάρ τάς μέν τῶν φυσικῶν ἀρχάς, και δλως τὰ φυσικὰ εί και λέγουσιν, άλλ' οὐκ Ισασιν ἀκριδῶς περί αὐτῶν, οὐδὲ πιστεύουσι τὰς δὲ τῶν μαθηματιχων χαι πιστεύουσι. Λινφαχουσι λφό φια το φοιαπενους είναι τοὺς αὐτῶν λόγους. Ἐπεὶ τοίνυν φανερόν, δτι της φρονήσεως της ήθιχης αλτία έστλν ή έμπειρία, την δε έμπειρίαν ούχ ένι γενέσθαι χωρίς χοινωνίας πολιτικής, ή δε πολιτική κοινωνία οὐ δύναται είναι άνευ τῆς πολιτικῆς φρονήσεως, δῆλον ὅτι τὴν ἡθικὴν φρόνησιν οὐ δυνατὸν εἶναι ἄνευ τῆς πολιτικῆς. Ἐτι έπεὶ ή άμαρτία ή περὶ τὰς πράζεις ἀπὸ άγνοίας συμδαίνει, η της καθόλου, η της μερικής (καὶ γαρ δ άγνοῶν χαθόλου, ὅτι τὰ βαρύσταθμα ὕδατα φαῦλα, χαί ο τοῦτο μὲν εἰδώς, ἀγνοῶν οὲ μεριχῶς, ὅτε τάδε τὰ ὕδατα βαρύσταθμα, δμοίως άμαρτήσεται χρήσεται γάρ έχάτερος τοῖς φαύλοις ὕδασι) φανερόν, δτι πρὸς τὸ μὴ άμαρτεῖν ἀναγκαῖον μὴ μόνον εἰδέναι, ὅτι τάδε τὰ δδατα βαρύσταθμα, ἀλλὰ καὶ ότι τὰ βαρύσταθμα φαῦλα. δεῖται ἄρα ή μεριχή φρόνησις τῆς χαθόλου φρονήσεως τῆς πολιτικῆς, καὶ ἀδύνατον τὴν ήθικὴν ἄνευ τῆς πολιτικῆς συστῆναι, ώσπερ καὶ τὴν μερικὴν γνῶσιν άνευ τῆς χαθολου μή άμαρτάνειν ἀδύνατον.

\* 'Από τούτων δὲ φανερὸν καὶ ὅτι ἡ φρόνησις οὖτε ἐπιστήμη ἐστίν, οὖτε νοῦς: ἐπιστήμη μέν, ὅτι περὶ τὰ καθ' ἔκαστά ἐστιν, ἄπερ ὕστερά εἰσι τῷ φύσει: ἡ δὲ ἐπιστήμη τῶν πρώτων τῷ φύσει τῶν καθόλου ἐστί: νοῦς δὲ ἡ φρόνησις οὐκ ἔστιν.

\*\* Έτι καὶ ἀντίκειται τῷ νῷ. Καὶ γὰρ ὁ μὲν νοῦς περὶ τὰ πρῶτα καὶ ἀναπόδεικτα, φρόνησις δὲ περὶ τὰ

prudentia rerum singularum est, que usu comucitur, adolescens autem neque usu neque sapientia restat, quia ad talium rerum usum percipiendum ign tempore opus est. Sed hoc quoque consentaneum et a dispicere, qui fiat, ut adolescentes mathematicadant, sapientes vero aut physici nequaquam : an :... physicorum et sapientiæ principia a singularibe sangtur? Nimirum ipsa sapientia, quæ in rebus tun 🗠 sariis tum æternis versatur, sine experientia penisquit. Ab iis enim, quæ nobis sensibusque nola sus a ea quæ sensus excludunt deducimur : nam 🖼 🏗 noverit, quæ eveniant, hac aut illa causa miuni » tecedente, in universum de iis dicere aut artifeius è iis componere non poterit. Rursusque sine doctriss e rerum natura ad sapientiam pervenire nemo poleria quippe post naturalia res naturalibus majors ognosomus : nosse autem singularia, est experientia: kci vero temporis experientia : ideoque adolescente ac physici nec sapientes esse queunt. Cæterum mathemicorum principia sine materia sumuntur, ac propiera illi singularium cognitione non egent : neque emin s materia aut circulum aut numerum considerant, in 🟳 multiformis atque, ut ita dicam, indefinitus fit, queradmodum naturalia physicus considerat : sed circula a materia segregatum per se contemplantur, el idir nihil obstat, quominus adolescentes mathematici sit etenim de rerum naturalium principiis omninoque è rebus naturalibus quamvis loquantur, tamen ilk 💝 menta neque cognita habent, neque credunt: at mathe maticorum principia etiam credunt : tenent enim id quia certa ac definita eorum ratio est. Quum ergo mifestum sit, causam prudentiæ moralis esse experientat sine societate civili autem esse nequeat experientia o vilis vero societas sine civili prudentia esse non possi apparet prudentiam moralem sine civili esse non pose-Præterea quum quidquid in actionibus peccatur causan vel universarum vel singularum rerum ignorationen habeat (etenim qui in universum ignorabit grava aquas vitiosas esse, et qui hoc sciet, illud vero squi tim ignorabit, has ipsas aquas graves esse, similin errabit : quia uterque aquis vitiosis atetar) appare necesse esse, ut si quis errare nolit, non solum scial. has aquas graves esse, sed etiam graves viliosas esse quamobrem prudentia particularis universali sire dril prudentia eget; nec fieri potest, ut sine civili pradenta moralis consistat, sicut particularis cognitio sine mi versali non potest non errare.

Ex his intelligitur, prudentiam nec scientiam est nec mentem: scientiam quia in singularibus, que pobriora sunt natura cernitur: in universalibus rero, que prima sunt natura, versatur scientia: mens aulem se est prudentia.

Quin etiam opposita est menti. Etenim mens in primis, ques demonstrari nequeunt, in ultimis vero primis,

<sup>\* &</sup>quot;Ότι δ' ή φρόνησις οὐκ ἐπιστήμη, κτλ. — \*\* 'Αντίκειται μὲν δή τῷ νῷ κτλ

έσχατα, περί & ούδὲ ἐπιστήμη ἐστίν, ἀλλ' αἴσθησις. <sup>2</sup>Εχεΐνα δὲ λέγω, ούχ ὧν ίδίως έχάστη αίσθησις ἀντιλαμδάνεται, οίον τῶν γευστῶν, καὶ ὀσφραντῶν, ή ακουστών οι γάρ χυμούς κρίνει ή φρόνησις, ή ἀναθυμιάσεις, ήχους, ή άλλ' άπλῶς τὰ καθ' ἔκαστκ. ταῦτα γάρ μόνη γινώσκει ή αίσθησις, καὶ διά τοῦτο την φρόνησιν περί έχεινα λέγομεν είναι, περί α καί ή αίσθησις οίον, εί δει τήνδε την πόλιν των Άθηναίων τῆδε τῆ πόλει τῶν Κορινθίων πολεμεῖν, τοῦ φρονίμου είδεναι πρακτική γάρ ή φρόνησις ή δε πράζις των μεριχών. Τούτον δε τον τρόπον και οι μαθηματικοί το αἰσθητὸν γινώσχουσι τρίγωνον, οὐ καθ' όσον ἀντίκειται ε τη δράσει ή τη άφη, άλλα άπλως, καθ' όσον έστὶ h τῶν καθ' ἔκαστα, καὶ μερικῶν, ἄπερ τελευταῖα γινώσχονται εν αὐτοῖς γάρ δ γινώσχων ζσταται, χαί οὐδὲν περαιτέρω ζητεῖ. Καὶ γάρ ἀπὸ μὲν τῶν μεριχων χαι (αισθητών άρχομένοις έσχάτη έστιν ή γνώαις των καθογού. ἀπό δε των καθόγου τής γνώσεως προϊούσης, τὰ αἰσθητὰ τελευταῖον γινώσχονται. Τὸ μέν οὖν γινώσκειν τὰ μερικά, καθ' όσον εἰσὶν αὶσθητά, και αντίκεινται τὰ μέν γεύσει, τὰ δὲ ἀκοῆ, τὰ οὲ ἀφῆ, τὰ δὲ δράσει, τῆς αἰσθήσεώς ἐστι, καὶ οὐ τῆς φρονήσεως τὸ δὲ εἰδέναι ταῦτα, καθ' ὅσον λυσιτελοῦσιν, ή λυμαίνονται τῷ ἀνθρωπίνω ἀγαθῷ, τοῦτο δέ έστι τῆς φρονήσεως.

(Scripsi: a έστι περι] vulgo εστιν περι. — b είσι πρακτικοί] vulgo είσιν πρακτικοί. — c γνῶσίς τίς έστιν] vulgo γνῶσίς τις έστιν. — d παρῆν] vulgo παρὴν. Cæterum versus petiti sunt ex Euripidis Philocteta. Vide Euripidis fragm. p. 810 ed. Wagner. (Paris. 1846). — . διαφθαρῆναί τινα] vulgo διαφθαρῆναι τινά. — t συμπεράναι] cod. συμπεράναι. — ε καθ' δσον ἀντίκειται] cod. καθόσον ἀντίκειται. — h καθ' δσον ἐστὶ] cod. καθόσον ἐστὶ. —)

# Κεφ. ι'.

# Περί εὐδουλίας.

\* Περὶ μἐν οὖν σοφίας, καὶ φρονήσεως, καὶ νοῦ, καὶ τέχνης, καὶ ἐπιστήμης, καὶ τί ἐστιν ἔκαστον, καὶ τίσι διαφέρουσιν ἀλλήλων, εἴρηται. Νῦν δὲ ῥητέον περὶ εὐδουλίας, περὶ συνέσεως καὶ περὶ γνώμης τίς τέ ἐστιν ἐκάστη, καὶ τίνι διαφέρει τῶν εἰρημένων πέντε ἀληθευτικῶν ἔξεων.

ζητεϊ, καὶ οὐ μόνον τὰ ἐνδεχόμενα, ἀλλὰ καὶ τὰ ἀναγκαὶ πρῶτον περὶ εὐδουλίας οἰκείως ἀπηλλάξαμεν·
κατε τὸν περὶ εὐδουλίας λόγον τῷ περὶ τῆς φρονήσεως
συναπτέον. Πρῶτον μὲν οὖν οὐκ ἔστι ζήτησις· ἐπὶ
κατε τὸν ἀρ ἐστιν ἡ ζήτησις τῆς εὐδουλίας· οὐ μόνον γὰρ
δ εὖ βουλευόμενος, ἀλλὰ καὶ δ κακῶς βουλευόμενος
καὶ καὶ καὶ οὐ μόνον τὰ ἐνδεχόμενα, ἀλλὰ καὶ τὰ ἀναγ-

dentia vertitur, circa quæ ne scientia quidem, sed sensus versatur. Illa autem dico, non in quibus singuli sensus peculiariter occupantur, ut ea quæ ad gustum et odoratum pertinent, aut quæ auribus percipiuntur : nec enim de succis vel suffitionibus vel sonis, sed de singulis simpliciter judicat prudentia : hæc enim solus dijudicat sensus, ideoque in iis, in quibus sensus cerni statuimus, prudentiam quoque totam se collocare affirmamus : exempli gratia , numquid hanc Atheniensium urbem cum hac Corinthiorum urbe bellum gerere oporteat, prudentis est scire: in actionibus enim prudentia consistit : particularium autem est actio. Porro eodem modo mathematici quoque triangulum sensibile cognoscunt, non quatenus in conspectum aut sub tactum cadit, sed omnino quatenus ex singularibus et particularibus est, quæ ad ultimum noscuntur: nam qui illa cognoscit, in iis subsistit, nec ulterius inquirit. Etenim si a particularibus et sensibilibus cognoscendi studium auspiceris, ultima est universalium cognitio : si vero ab universalibus proficiscatur cognitio, sensibilia ad ultimum cognoscuntur. Jam vero particularia cognoscere quatenus sensibilia sunt, et quatenus partim gustari possunt, partim auribus percipi, partim sub tactum aut in conspectum cadunt, hoc sensus est, non prudentiæ : at hæc scire, quatenus aut prosunt humano bono aut nocent, prudentiæ est.

# Cap. X.

#### De bono consilio.

Ac de sapientia quidem, prudentia, mente, arte et scientia, quid harum rerum unaquæque sit et quo pacto inter se differant, dictum est. Nunc de bono consilio, de intelligentia et sententia dici convenit: primum quid horum quidque sit, deinde quomodo a superioribus quinque veritatis habitibus differant.

Et de bona consultatione primum: magnam enim cognationem cum prudentia habet, cujus tractatum modo absolvimus: quamobrem quæ de bona consultatione disserenda sunt cum iis quæ de prudentia disputavimus conjungenda videntur. Primum ergo non est quæstio: latius enim quam bona consultatio patet quæstio: quia non tantum qui bene, sed etiam qui

<sup>\*</sup> Cap. 9. Τὸ ζητείν δὲ καὶ τὸ βουλεύεσθαι, κτλ.

καΐα ζητοῦνται: περὶ ἄ ἐστιν ἡ ἐπιστήμη: οἶον, εἰ τὸ τρίγωνον ἔχει δύο ὀρθάς, ζητεῖται πρὸς τῆς ἐπιστήμης, καὶ εἰ ἡ σελήνη σφαιροειδής ἐστι: διὰ τοῦτο ἡ εἰξωνίζε ἐστι: διὰ τοῦτο ἡ

εὐδουλία οὐχ ἔστι \* ταὐτὸν τῆ ζητήσει.

"Ετι δέ, οὐδὲ ἐπιστήμη ἐστιν ἡ εὐδουλία ὁ μὲν γὰρ ἐπιστήμων οὐ ζητεῖ περὶ ὧν ἐπίσταται, ὁ δὲ εὔδουλος ζητεῖ ἡ γὰρ εὐδουλία βουλή τίς ἐστιν ἡ δὲ 
βουλὴ ζήτησίς ἐστι τοῦ τί δεῖ πράττειν καὶ ὁ βουλευόμενος ζητεῖ καὶ λογίζεται περὶ τῶν πράξεων, 
ὅπως εὖ καὶ καλῶς γένωνται ὥστε ἡ μὲν εὐδουλία 
ζήτησις, ἡ δὲ ἐπιστήμη οὐ τοιαύτη ἡ εὐδουλία ἀρα 
οὐκ ἔστιν ἐπιστήμη.

τις οὐχ ἄρα ἀγχίνοια ἡ εὐδουλία ἐστίν τοῦ κέσους α ἀγχίνοια ἐστοχία ἐστίν. Το καρα ἀγχίνοια ἡ εὐδουλία τις οὐχ ἄρα ἀγχίνοια περὶ τοῦ προχειμένου καλῶς ἀθρόον καὶ ἀνευ μελέτης, τοῦτό ἐστιν εὐστοχία ἡ οἰ εὐδουλία οὐ τοιαύτη. μετὰ γὰρ χρόνον καὶ βραδέως ἡ βουλὴ γίνεται καὶ διὰ τοῦτο καὶ ὁ τῶν πολλῶν λόγος φησί, δεῖν ταχέως μὲν πράττειν τὰ βουλευθέντα, βουλεύεσθαι δὲ βραδέως. Ἐτι, ἡ ἀγχίνοια ἔτερον παρὰ τοῦ μέσου, δηλονότι τῆς αἰτίας τοῦ προτεθέντος ἡ δὲ εὐδουλία μετὰ σκέψεως ἔστι γὰρ ἀγχίνοια εὐστοχία τις οὐχ ἄρα ἀγχίνοια ἡ εὐδουλία ἐστί.

Καὶ γάρ ή μέν εὐστοχία έστι τὸ περὶ τοῦ παντὸς τοῦ προτεθέντος εὐεπηδόλως εἰπεῖν. ἡ δὲ ἀγχίνοια τῆς αἰτίας τοῦ προτεθέντος ζητήματος ἀπόδοσις ταχεῖά ἐστιν. οἰον, διὰ τί βελτιον ἄρχεσθαι ἢ ἄρχειν ἐν ταῖς ἀπόδοσις στι ἀσφαλέστερον. διὰ ταῦτα μὲν οὖν ἡ εὐδουλία οὐτε εὐστοχία, οὐτε ἀγχίνοιά ἐστιν.

\*\*\* 'Αλλ' οὐδὰ δόξα ἐστὶν ἡ εὐδουλία· πολλῶν γὰρ ὅντων τῶν εἰδῶν τῆς δόξης, οὐδὰν τούτων ἡ εὐδουλία ἐστί· καὶ γὰρ τῶν δοξῶν αἱ μέν εἰσι συμπεράσματα διανοίας ἐξ ἀνάγκης ἀποδειχθέντα· ὥσπερ τὸ τρίγωνον δύο δρθὰς ἔχει, εἴ τις ⁴ ἀπὸ τῆς ἀποδείξεως δοξάζει, δόξαν ἔχει ἀναγκαίαν· αἰ δὰ ἀπὸ αἰσθήσεως συνάγονται, ὅθεν ἔνιαι καὶ ψευδεῖς πολλάκις εἰσί. Πᾶσαι δὰ τὴν ἀλήθειαν ἔχουσι τέλος, καὶ ἡ δρθότης τῆς δόξης ἡ ἀλήθειαν ἔχουσι τέλος, καὶ ἡ ὀρθότης τῆς δόξης ἡ ἀλήθεια ἐστι· ἡ δὰ εὐδουλία τέλος ἔχει τὸ συμφέρον ἢ τοῦ βουλευομένου, ἢ ῷ τὴν βουλὴν δίδωσιν, δ καὶ διὰ ψεύδους καὶ ἀπάτης πολλάκις οἱ εὔδουλοι κατορθοῦσιν.

\*\*\*\* Ετι δὲ οὐ τῆς εὐδουλίας ἄλλη τίς ἐστιν ὀρθότης, ἀλλὰ αὐτή ἐστιν ' ὀρθότης βουλῆς: εἰ γὰρ ὁ χαχῶς βουλευόμενος άμαρτάνει, πάντως δ εὖ βουλευόμενος

κατά τὸν ὀρθὸν βουλεύεται λόγον.

\*\*\*\*\* Έτι γάρ δρθότης ή εὐδουλία οὖτε δόξης, οὖτε ἐπιστήμης, ἀλλὰ τῆς βουλῆς, ὡς δηλοῖ καὶ τοὖνομα: ἐπιστήμης μὲν γὰρ οὐδεμία δρθότης, οὐδὲ γὰρ ἄμαρτάνει ἡ ἐπιστήμη, ὥστε ὀρθότητος δεῖσθαι.

\*\*\*\*\*\* Τῆς οὲ δόξης ἡ ὀρθότης, χαθὼς εἴρηται, ἡ ἀλήθειά ἐστιν· οὐτε τοίνυν δόξα ἐστιν ἡ εὐδουλία, ἡ ἐπι-

male consultat, quærit, neque solum contingentia, e necessaria quoque quæruntur: in quibus videlicate; habet scientia: verbi causa, num triangulum dua rectas lineas habeat, a scientia quæritur, et num pis q sit luna: quare non idem quod quæstio est bouros sultatio.

Sed nec scientia est bona consultatio : neque est quærit quæ scit, qui scientia est præditus, qui est bene aliis consultit, quærit : etenim consilium abpet est bona consultatio : consilium autem est que qui a quid agendum sit, constituitur : et qui consilium, quærit de actionibus et considerat, quo per bene recteque suscipi possint : itaque bona consultatio quidem est, sed scientia non est talis : que bona consultatio non est scientia.

Præterea ne bona quidem conjectura est bona corci tatio: quippe bona conjectura sine tempore an debratione aut meditatione fit : nam de re proposita mi simul sentire et sine ulla meditatione judicare, be. conjectura est : talis vero non est bona consultativ nimirum longo tempore ac tarde consilium capiur: ibque vulgo dicunt, ea de quibus consultaveris chier esse agenda, sed lente consultandum esse. Insupe & gacitas a bona consultatione diversa est: nam saxà inconsiderata et promta medii assignatio est, ila ridricet rei de qua agitur causam voco : bona vero comtatio cum consideratione conjungi solet : শ্বে শ্রে sagacitas quodammodo bona conjectura : ergo signific non est bona consultatio. Etenim bona conjectura et de omni re proposita recte disserere : sagacitas recon causa rei propositæ promte allata cernitur : esensi gratia, cur in paucorum potentia parere quam imprati satius sit : quia est tutius : quamobrem bona cossilla tio nec bona conjectura est, nec sagacitas.

Sed nec opinio est bona consultatio : quum es multæ sint opinionum species, nulla earum est beu consultatio : quippe aliæ opiniones rationis coodusses sunt necessario demonstratæ : velut triangulam das habere rectas lineas, si quis demonstratione addets credat, opinionem habet necessariam : aliæ a sessis concipiuntur, unde nonnullæ sæpe etiam fakæ sed opinionis recta species ipsa veritas est : at bonæ consultationis finis est vel consultantis, vel ejus cui consiliari dat utilitas, quam rem periti consiliari sæpenumen tum mendaciis tum fraude consequuntur.

Præterea bonæ consultationis non alind retum, et ipsa consilii recta ratio est : si enim qui male consultat, fallitur, omnino qui bene consultat, recta ratio convenienter consultat.

Est enim rectum bona consultatio neque opinimis neque scientiæ, sed consilii, sicut ipsum indical promen: quippe scientiæ nulla est recta species, qui scientia non peccat, ut recta specie indigeat.

Opinionis vero recta species, sicut diximas, est ritas : quare neque opinio est bona consultatio, si

<sup>\* &#</sup>x27;Eπιστήμη μὲν δὴ οὐα ἔστιν, ατλ. — \*\* 'Αλλά μὴν οὐδ' εὐστοχία, ατλ. — \*\*\* Οὐδὲ δὴ δόξα, ατλ. — \*\*\* ἐπεὶ ὁ μὲν αακῶς βουλευόμενος, ατλ. — \*\*\*\*\* Οὐτ' ἐπιστήμης δὲ ατλ. — \*\*\*\*\* Δόξης δ' ὀρθότης, ατλ.

στήμη, ούτε δρθότης έστιν ή δόξης ή έπιστήμης έτι δὲ ἡ μὲν εὐδουλία ζήτησίς ἐστι κατὰ τὸν ὀρθὸν λόγον. ή δε δόξα εύρεσίς τινος συμπεράσματος και περί τι ώρισμένον έστί· καὶ ή μέν εὐδουλία ζητεῖν έστιν, ε ή δόξα δὲ εύρηχέναι. Καθὸ χαὶ τῆς διανοίας ή εὐδουλία λείπεται· ή μέν γὰρ διάνοια λόγος ἐστὶν ἀπηρτισμένος καὶ εύρημένος μετά τῆς προσηκούσης αἰτίας ή εἰ εύθουλία εν τη ζητήσει έχει τὸ είναι δ γάρ βουλευόμενος, ἐάν τε εὖ, ἐάν τε χαχῶς βουλεύηται, ζητεῖ τι χαὶ λογίζεται χαὶ μετὰ λόγου μέν ζητεῖ, οῦπω δὲ συνεπέρανεν. ή δε δόξα ου τοιαύτη ου γάρ ζήτησίς έστιν, άλλά φάσις ἀπηρτισμένη ούτε τοίνον έπιστήμη έστιν ή εὐδουλία, οὖτε εὐστοχία, οὖτε δόξα. Άλλ' ἐπεὶ ὀρθότης ἐστὶ βουλῆς, ζητητέον πρῶτον τί έστι βουλή, και περί τίνα καταγίνεται δ βουλευόμενος καὶ περὶ μὲν βουλῆς καὶ βουλευτῶν ἐν τοῖς πρότερον είρηται βητέον δὲ περὶ τῆς ὀρθότητος.

\* ΄Η τοίνυν όρθότης πολλαχῶς λέγεται. Καὶ γὰρ καὶ οξ πονηρόν τιθέμενοι τέλος, καὶ τὰ πρὸς αὐτὸ ἄντιχρυς φέροντα ζητοῦντες δρθῶς βουλεύονται καὶ ή τοιαύτη βουλή όρθότης έστί. Ε καί οί άγαθον μέν τιθέμενοι τέλος καὶ πρὸς αὐτὸ φερόμενοι, τὰ δὲ πρὸς αὐτὸ φέροντα μάλιστα τῶ, ἄλλων οὐ ζητοῦντες άλλ' έτερα, ώσπερ οί διά προτάσεων ψευδών, ή μή έξ αναγχαίων αληθές συνάγοντες συμπέρασμα. χαι ούτοι γάρ περί μέν τὰ πρὸς τὸ τέλος σφάλλονται, ὅτι δὲ πρός το τέλος το άγαθον φέρονται, δρθώς βουλεύονται. καὶ ή τοι αύτη βουλή όρθότης έστί.

\*\* Πρὸς δὲ τούτοις καὶ ἡ εὐδουλία δρθότης ἐστίν, ἥτις καὶ χυρίως όρθότης λέγεται βουλῆς, καθ' ήν πρὸς τὸ άγαθον φερόμεθα τέλος, καὶ ἐκεῖνα ζητοῦμεν, δι' ὧν δυνησόμεθα βάστα ι και κάλλιστα τοῦ τέλους τυχείν.

\*\*\* Εὐδουλία γὰρ οὕτε ἡ πρώτη ὀρθότης ἐστίν, οὕτε ή δευτέρα. ή μεν γάρ πρώτη κακή έστι βουλή. ή δέ εὐδουλία ἀγαθόν • τοῦτο γὰρ βούλεται τὸ ὄνομα, ἀγαθή βουλή· ή δὲ δευτέρα ὀρθότης ζητεῖ μὲν δ δεῖ, δι' οὖ δέ τυχεῖν οὐ ζητεῖ, καὶ περὶ τὰ πρὸς τὸ τέλος οὐ καλως βουλεύεται, περί α ή βουλή γίνεται, καθώς προείρηται. ώστε καθ' όσον μέν είς το άγαθον φέρεται, όρθως φέρεται καθ' δσον δε ου διά των προσηχόντων τῷ τέλει φέρεται, οὐ χαλῶς φέρεται. ὥστε οὐχ αν είη εὐδουλία ή τοιαύτη δρθότης.

\*\*\*\* Ετι δέ, οὐδὲ ή διὰ πολλοῦ χρόνου καὶ πλείονος

τοῦ δέοντος γινομένη βουλή εὐδουλία ἐστίν.

\*\*\*\*\* Εὐδουλία γάρ ἐστι μόνον ή ὀρθότης τῆς βουλης, ή κατά τὸ ἀφέλιμον, ὅταν περὶ ὧν δεῖ βουλευώ-

μεθα, καὶ ώς δεῖ, καὶ ὅσον χρόνον δεῖ.

\*\*\*\*\*\* Ἐπεὶ δὲ τὸ τέλος ἡ καθόλου ἐστὶ καὶ ἔσχατον, ἡ μερικόν, ξοχατον μέν, πρός δ πάσα πράξις ανθρωπίνη φέρεται, μερικόν δέ, πρός δ τινες πράξεις φέρουσιν, ακολούθως και ή εύδουλία έχει ή μεν γάρ καθόλου έστίν, ήτις όρθη και άγαθη βουλή έστι περί scientia, neque recta species aut opinionis aut scientiæ est : insuper bona consultatio quæstio est rectæ rationi consentanea: opinio autem conclusionis cujusdam inventio habetur et in re definita versatur : ideoque bene consultare est quasi quærere, opinari autem quasi invenisse. Sicut et cogitatione bona consultatio inferior est: nam cogitatio habetur ratio absoluta et inventa jam cum idonea causa : at bonæ consultationis natura in quæstione cernitur : nimirum qui consultat, sive bene sive male consultat, quærit aliquid et perpendit : et cum ratione quidem quærit, sed nondum conclusit: atqui non talis est opinio: nec enim quæstio, sed enuntiatio absoluta est : ergo bona consultatio neque scientia, neque bona conjectura, neque opinio est. Sed quum rectum sit consilium, primum quid sit consilium et in quibus versetur consultans, quærendum est : ac de consilio quidem rebusque in deliberationem cadentibus supra disseruimus, nunc autem de recto agendum est.

Rectum ergo multimodis dicitur. Nam etiam qui malum finem sibi proponunt resque recta eo ferentes inquirunt, rite deliberant : estque ejusmodi consilium rectum : sed et qui bonum quidem sibi finem proponunt, et ad eum tendunt, neque tamen quæ eo ducunt omnium maxime quærunt, sed alia, ut qui ex falsis propositionibus aut non necessariis veram conclusionem efficiunt : etiam hi, inquam, in iis quæ ad finem ducunt, labuntur, verum quia ad bonum feruntur finem, bene deliberant : atque ejusmodi consilium rectum est.

Ad hæc bona consultatio rectum genus est, quod etiam proprie rectum consilium vocatur, quo ad bonum finem tendimus, et quibus rebus facillime atque optime voti compotes fieri queamus, dispicimus.

Nimirum bona consultatio nec primum est rectum genus; nec secundum : siquidem primum est malum consilium, bona vero consultatio bonum : hoc enim ipsum nomen significat, ut pro bono consilio accipiatur : secundum vero rectum genus id quidem quod oportet quærit, id vero quo id consequi oporteat, non item, neque recte de iis quæ ad finem tendunt deliberat, in quibus tamen, quemadmodum dictum est, consilium versatur : itaque quatenus ad bonum fertur, recte fertur : quatenus vero non per ea quæ ad finem pertinent fertur, non recte fertur : quare hujusmodi rectum genus non erit bona consultatio.

Præterea nec illud quod longo aut longiore quam oportet tempore capitur consilium, bona est consul-

Namque ea demum consilii bonitas bona consultatio est, quæ ad utilitatem spectat, et quidem quum de quibus oportet, et quemadmodum oportet et quam diu oportet, deliberamus.

Quum vero finis vel universalis sit et ultimus, vel singularis, atque ultimus quidem, ad quem omnis humana actio tendit, singularis vero, ad quem quædam actiones ferunt, his convenienter et bona se habet consultatio : alia enim universalis est, rectum scilicet

<sup>\*</sup> Έπεὶ δὲ ἡ ὀρθότης, κτλ. — \*\* Δοκεῖ δὲ ἀγαθόν τι, κτλ. — \*\*\* 'Αλλ' ἔστι καὶ τούτου, κτλ. — \*\*\*\* Ετι ἐστὶ πολὺν χρόνον, κτλ. — \*\*\*\*\* 'Αλλ' ὀρθότης, κτλ. — \*\*\*\*\* "Ετι ἐστὶ καὶ ἀπλῶς, κτλ.

τῶν φερόντων εἰς τὸ ἔσχατον τέλος, τὴν κατ' ἄρετὴν ζωήν' ἡ δὲ μερική, ἥτις εἰς μερικόν τι τέλος φέρει, τέλος.

\* Έπεὶ δὶ τῶν φρονίμων ἐστὶ τὸ εὖ βουλεύεσθαι, δεῖ προσθεῖναι τῷ τῆς εὐδουλίας δρισμῷ καὶ τὴν φρόνησιν. ὥστε εἶναι τὸν δρισμὸν τῆς εὐδουλίας οὕτως: εὐσουλία ἐστὶν ὀρθότης ἡ κατὰ τὸ συμφέρον πρός τι τέλος, οὖ ἡ φρόνησις ἀληθὴς ὑπόληψίς ἐστι: κατὰ τὸ συμφέρον μέν, διὰ τὴν βουλὴν ἢ πρὸς τέλος μὲν ἀγαθὸν φέρεται, διὶ ὧν δὶ προσῆκεν οὐδαμῶς· λέγω δὴ πράξεων καὶ χρόνου καὶ τρόπου· τὸ δὲ πρός τι τέλος, οὖ ἡ φρόνησις ἀληθὴς ὑπόληψίς ἐστι, διὰ τὴν πονηρὰν βουλήν, ἤτις τὰ μὲν τέλει προσήκοντα καὶ ἀκόλουθα ζητεῖ· πρὸς τέλος δὲ φέρεται πονηρόν, οὖ οὐκ ἔστιν ἡ φρόνησις ἀληθὴς ὑπόληψις.

(Scripsi: \* &  $\sigma\tau$ i] cod. &  $\sigma\tau$ iv. — b  $\sigma$   $\sigma$ iv  $\tau$ ic &  $\sigma\tau$ iv] cod.  $\sigma$   $\sigma$ iv] cod.  $\sigma$ iv  $\tau$ ic &  $\sigma$ iv] cod.  $\sigma$ iv  $\tau$ ic &  $\sigma$ iv &  $\sigma$ i

# Κεφ. ια'.

#### Περί συνέσεως.

\*\* Περί μέν εὐδουλίας τοσαῦτα. ἡητέον δὲ περί συν-

"Εστι τοίνυν σύνεσις καὶ ἀσυνεσία, καθ' &ς λέγομεν συνετούς καὶ ἀσυνέτους.

\*\*\* Καὶ οὕτε ἐπιστήμη ταὐτόν ἐστιν ἡ σύνεσις,

- οὐτε δόξη, οὕτε φρονήσει ἐπιστήμη μὲν γὰρ οὐκ ἔστιν

οὐδὶ δόξα ἡ σύνεσις ἡ γὰρ ἀν πάντες οἱ ἐπιστήμονες

ἡ οἱ δοξάζοντες συνετοὶ ἦσαν.

\*\*\*\* 'Aλλ' οὐχ εἰσὶν· ἀλλ' οὐδὲ μία τις τῶν ἐπιστημῶν ἐστιν ἡ σύνεσις, οἶον ἰατρικὴ ἢ γεωμετρία· ἢ γὰρ ἄν περὶ ὑγιεινῶν ἦν, ἢ περὶ μεγεθῶν.

\*\*\*\*\* Άλλως τε οὐδὲ περὶ τὰ ἀναγκαῖα καὶ ἀεὶ

ώσαύτως έχοντά έστιν ή σύνεσις.

\*\*\*\*\* Οὐδὶ ἰδίως περὶ ένός τινος τῶν ἐνδεχομέ-

νων άλλως έχειν.

δομεν b αὐτοί κύριοι πράττειν καὶ μὴ πράττειν.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* Οὐχ ἔστι δὲ πάντη ταὐτὸν τῆ φρονήσει ἡ μὲν γὰρ φρόνησις ἐπιτάττει μόνον πρὸς ποῖον τέλος δεῖ φέρεσθαι, χαὶ τίνα δεῖ ποιεῖν, ὥστε τέλους τυχεῖν χαὶ

bonumque consilium de iis quæ ad ultimum finem si est, vitam honestam deducunt: alia singularis, qua si singularem aliquem finem fert, qui quidem non est ultimus, sed ad ultimum finem deducit.

Quum autem prudentium virorum sit bene delirare, necessario bonæ consultationis definitioni algugenda est prudentia: quamobrem bonæ consultationables bæc erit definitio: bona consultatio consilii bonika si quæ ad utilitatem accommodate ad aliquem finem spectat, cujus vera existimatio prudentia est: et ad nutatem quidem accommodate, quia ad bonum quidem interdum tendit consilium, per quæ vero opetet, neutiquam: actiones dico vel tempus vel modus: illud vero, ad finem aliquem, cujus vera existinate est prudentia, propter malum consilium, quod illa que fini conveniunt et consentanea sunt quærit: sed si malum finem tendit, cujus non est prudentia rea existimatio.

#### Cap. XI.

#### De intelligentia.

Hactenus de bona consultatione: nunc vero elim de intelligentia dicendum videtur. Est ergo intelligentia di stultitia, ex quibus intelligentes et stultos dicimus.

Neque vero idem intelligentia est quod scientia, su opinio, aut prudentia: namque nec scientia neque qui nio intelligentia est: quippe hac ratione omnes homises aut scientes aut opinantes simul intelligentes forent.

At non sunt : sed neque una aliqua ex disciplinis in telligentia est, ut medicina aut geometria : nam in reles salubribus aut magnitudinibus versaretur.

Præterea ne in iis quidem, quæ necessaria son eodemque modo semper se habent, intelligentia comitur.

Neque proprie de uno aliquo eorum est, que aliter se habere possunt.

Omnino intelligentia ad eas res pertinet, de quibse dubitari et consultari potest, et ad eas qua consiliment quæstionem admittunt: quocirca in iisdem indelirentia versatur, in quibus prudentia: quippe in contirgentibus vertitur, quæ vel facere vel non facer in nostra est potestate.

Nec tamen prorsus idem quod prudenlia est: has prudentia imperat tantum, quem finem petere nos operate et, et quæ nobis agenda sint, ut ad illum finem rais-

τοῦτό ἐστιν αὐτῆς τὸ ἔργον, τὸ ἐπιτάττειν & δεῖ πράττειν· τὸ δὲ χρίνειν τὰ ἐπιταχθέντα παρὰ τῆς φρονήσεως, χαὶ τὸ εἰδέναι ὅτι χαλῶς ἔχει χαὶ οὕτω δεῖ πράττειν, τοῦτό ἐστιν ἡ σύνεσις.

\* Οὺ γὰρ διαφέρει ὁ εὐσύνετος τοῦ συνετοῦ, ἀλλὰ καὶ ὁ συνετὸς αὐτὸ τοῦτο βούλεται, τὸ εὖ καὶ καλῶς συνείναι καὶ κρίνειν τὰ παρὰ τοῦ φρονίμου ἐπιταττόμενα.

νησιν έ/ειν.

\*\* Καὶ ταὐτόν ἐστι σύνεσις καὶ εὐσυνεσία, ἢτις οὐτε φρόνησίς ἐστιν, οὐτε τὸ ἔχειν φρόνησιν. Οὖτε δὲ τὸ δέχεσθαι καὶ λαμδάνειν φρόνησιν σύνεσίς ἐστιν τὸ γὰρ
κρόνησίς ἐστιν, οὐτε τὸ ἔχειν φρόνησιν λαμδάνειν ἢ φρό\*\* Καὶ ταὐτὸν σύνεσις τῷ φρόνησιν λαμδάνειν ἢ φρό\*\* Καὶ ταὐτὸν σύνεσις τῷ φρόνησιν λαμδάνειν ἢ φρό-

\*\*\* Άλλ' ώσπερ ό παρ' άλλου τινός ἐπιστήμην ἀκούων καὶ γινώσκων καλῶς ξυνιέναι λέγεται, οὕτως ό τὰ παρὰ τοῦ φρονίμου ἐπιταττόμενα γινώσκων καὶ κρίνων ὀρθῶς συνιέναι τε λέγεται, καὶ συνετὸς ὀνομάζεται, καὶ εὐσύνετος διὰ τὸ καλῶς γινώσκειν τὸ γὰρ εὖ φθη τὸ ἀναλῶς ταὐτόν καὶ ἀπὸ ταύτης τῆς αἰτίας ἐλήφη τὸ ὄνομα, ὅτι τὸ ἀλλου λέγοντος ἀλλον τινὰ ἀκούσντα γινώσκειν καλῶς, μανθάνειν καὶ συνιέναι λέγεται.

> Κεφ. ιβ'. Περί γνώμης.

\*\*\*\* 'Ρητέον δή περί τῆς γνώμης. 'Εστι δὲ καὶ αὕτη περὶ τὰ ἐνδεχόμενα, καθάπερ καὶ ἡ φρόνησις, καὶ ἡ εὐδουλία, καὶ ἡ σύνεσις. Διὰ τοῦτο καὶ περὶ αὐτῆς λέγωμεν.

Έστι τοίνυν γνώμη, καθ' ήν εὐγνώμονας λέγομεν, καὶ ἔχειν γνώμην, ή ὀρθή κρίσις τοῦ ἐπιεικοῦς. Τίς δέ ἐστιν δ ἐπιεικής καὶ ἡ ἐπιείκεια, εἴρηται ἐν τοῖς πρότερον.

\*\*\*\*\*  $\sigma$ Οτι δὲ τοῦτό ἐστιν ἡ γνώμη, δῆλον· τὸν γὰρ ἐπιειχῆ μάλιστά φαμεν εἶναι συγγνωμονιχόν· καὶ ἐπιειχές, τὸ ἔν τισιν ἔγειν συγγνώμην.

\*\*\*\*\*\* Ή δὲ συγγνώμη γνώμη ἐστὶν όρθὴ χριτική τοῦ ἐπιειχοῦς. χρίσις γὰρ όρθὴ χαὶ γνώμη ἐπιειχής ἐστιν

\*\*\*\*\*\*\*\* 'Ορθή δὲ λέγεται κρίσις ή τοῦ ἀληθοῦς 'εἰ τοίνυν ή μὲν συγγνώμη κρίσις ἐστὶ τοῦ ἐπιεικοῦς καὶ γνώμη δρθή, κατὰ δὲ τὴν ὀρθήν γνώμην εἰγνώμονες τινες λέγονται, ή γνώμη ἄρα, καθ' ἢν εἰγνώμονες λέγονται, τοῦ ἐπιεικοῦς ἐστι κρίσις.

\*\*\*\*\*\*\*\* Πάσαι μέν οὖν αἱ έξεις αἱ ἀληθευτικαὶ πρὸς τὸ

mus: estque hoc ejus officium, imperare quæ agenda sint: judicare vero ea quæ præcipit prudentia, itemque scire recte hæc se habere atque ita agendum esse, id vero intelligentia est.

Neque enim ab intelligente differt bene intelligens, sed intelligens id ipsum studet, ut bene recteque ea quæ prudens præcipit intelligat ac dijudicet.

Quin etiam idem est intelligentia et bona intelligentia, quæ neque idem quod prudentia est, neque quod prudentiam habere. Neque vero accipere et consequi prudentiam, intelligentia est: nam accipere prudentiam est discere quæ prudens novit: intelligentia autem est ea judicare: ergo intelligentia non est idem quod prudentiam accipere aut habere.

Sed quemadmodum qui ab alio aliquo scientiam audit recteque cognoscit intelligere dicitur; sic qui ea quæ a prudente præcipiuntur cognovit recteque judicat, intelligere perhibetur, idemque intelligens et bene intelligens, quia bene ea novit, vocatur: bene enim et recte idem valet: atque ab hac causa nomen mutuatum est, quod quæ ab alio dicuntur quum alius audit recteque ea novit, discere hoc et intelligere appellatur.

## Cap. XII.

#### De sententia.

Jam vero de sententia dicendum est. Vertitur autem et hæc in contingentibus, sicut prudentia quoque, bona consultatio et intelligentia. Quamobrem et de illa disseramus.

Est ergo sententia, ex qua bene sentientes et sententiam habere dicimus, rectum moderati viri judicium. Quis autem æquus et quæ æquitas sit, in superioribus diximus.

Hanc vero esse sententiæ naturam manifestum est : æquum enim virum maxime ad ignoscendum propensum existimamus : ipsamque æquitatem esse quibusdam peccatis veniam dare.

Venia autem est tum apta ad judicandum ex æquo et bono tum recta sententia : nimirum rectum judicium et æqua sententia est venia.

Rectum vero appellatur hominis veri judicium : si ergo venia moderati viri judicium et recta sententia est, a recta autem sententia quidam bene sentientes denominantur, sequitur sententiam ex qua bene sentientes appellantur, moderati viri judicium esse.

Omnes igitur veraces habitus eodem tendunt, eadem-

<sup>\*</sup> Ταύτὸ γὰρ ξύνεσις καὶ εὐξυνεσία κτλ. — \*\* Έστι δ' οὕτε κτλ. — \*\*\* Άλλ' ώσπερ τὸ μανθάνειν )έγεται συνιέναι κτλ. — \*\*\*\* Cap. 11 'Η δὲ καλουμένη γνώμη κτλ. — \*\*\*\* Σημεῖον δὲ κτλ. — \*\*\*\*\*\* 'Η δὲ συγγνώμη κτλ. — \*\*\*\*\*\* 'Ορθη δὲ κτλ. — \*\*\*\*\*\*\* Εἰσὶ δὲ πᾶσαι αἱ ἔξεις κτλ.

συγγνώμης ἐνίστε ἀξιοῖ οἶς τοῦτο προσῆχεν, εὐγνώμων καὶ τὰ ὑτὰ τὰ τοῦς τὸ τενος τὸ τὰ τὰ τὰ τὰ τοῦς τὸ τὰν οὰς καὶ τὰ μερικὰ τὰ ἐν οἶς αὶ πράζεις. Νοῦν δὲ λέγω τὸν πρακτικόν, δς ἀρχὰς ἔχει τὰ μερικὰ καὶ αἰσθητά ὁ ὀ ὁς οὲ βουλεί τὰ κοῦς κὰ πρὸς τὸ ἀγαθὸν τέλος φέροντα ποιῆ, φρόνιμός ἐστιν. ὅταν δὲ περὶ αὐτῶν ὡς δεὶ βουλεύηται, εὕδουλός ἐστιν. ὅταν δὲ ὅσα ἔταξε πρὸς τὸ τέλος τὸ ἀγαθόν, καὶ ἔποίησε, γινώσκη καὶ πρὸς τὸ τέλος τὸ ἀγαθόν τὸν οὰ ἐποίησε, γινώσκη καὶ τὰν δὲ τὰ ὑπὶ ἀλλου πραγθέντα ὀρθῶς κρίνων καὶ ὑταν δὲ τὰ ὑπὶ ἀλλου προσῆκεν, εὐγνώμων

έστὶ καὶ συγγνώμων.

\* Πάσα γάρ ή τοῦ ἐπιειχοῦς χρίσις περὶ πάντα ἐστὶ κοινή τα αγαθά τα ύπ' άλλων πραττόμενα. και γαρ καὶ ή καλουμένη ἐπιείκεια, ήτις ἐστὶ τοῦ νομικοῦ δικαίου διορθωτική, περί ής εξρηται πρότερον, τούς παρ' έτέρων τεθέντας νόμους χρίνει, χαὶ ή συγγνώμη χαὶ ή γνώμη περί τῶν πραττομένων ὑφ' ἐτέρων ὀρθῶς ψημίζεται: πάντα δε ταῦτα τοῦ ἐπιειχοῦς ἐστι: συμδαίνει δὲ χαὶ πάσας τὰς ἀνθρωπίνας πράξεις ταύτας εἶναι μόνας, άς δ έπιειχής χρίνει, χαὶ περὶ ὧν ψηρίζεται· ή μέν γάρ έπιείχεια περί τὸ νομιχὸν δίχαιόν ἐστιν· ἡ δὲ γνώμη περὶ τά πρακτά έστιν, δταν ύφ' έτέρων πράττωνται περί τά αύτα δε και δ νους έστιν ο πρακτικός και γαρ έπει δ νοῦς γνῶσίς ἐστι τῶν ἀρχῶν, ἀρχαὶ δὲ τῶν μέν πράξεων τά χαθ' ἔχαστα, τῶν δὲ θεωρητῶν χαὶ ὧν ἐστι τέλος ἡ άλήθεια, οί δροι, καὶ οί άμεσοι λόγοι, καὶ αί κοιναὶ ἔννοιαι, είη άν δ μέν θεωρητικός νοῦς γνῶσις τῶν δρων, καὶ τῶν πρώτων καὶ ἀκινήτων λόγων, ὁ δὲ πρακτικός, γνώσις των έσχάτων καὶ ένδεχομένων, δηλονότι των καθ' έκαστα πρακτών, ώστε τὸν πρακτικόν καὶ τὸν θεωρητικόν νοῦν τῶν ἐσχάτων είναι καὶ πρώτων. Καὶ --γάρ χαι οι άμεσοι λόγοι, και οι δροι, και τά καθ' έχαστα, καὶ πρώτα καὶ έσχατά είσιν. Οἱ μὲν ἄμεσοι λόγοι τῆ φύσει πρώτοι, ἔσχατοι δὲ ἡμῖν τὰ δὲ καθ' έκαστα πρώτα μέν ήμιν, έσχατα δὲ τῆ φύσει ταῦτα δε τα έσχατα τῆ φύσει άρχαί είσι και αίτια τοῦ τέλους του πρακτού· και γάρ άπό των έν τῆ αίσθήσει καθ' έχαστα διδασχόμενοι πράττειν τὰ συμφέροντα ήμῖν αὐτοῖς, καὶ τοῖς ἄλλοις, καὶ δι' ὧν πρὸς τὸ ζητούμενον αφιξόμεθα τέλος. καί από τούτων των μερικών χαθολιχούς τινας συνάγοντες λόγους, φρόνιμοι γινόμεθα πρός τάς έν τῷ βίῳ πράξεις. Διὰ τοῦτο δεῖ τὸν πολιτικόν γνώσιν έχειν των μερικών. ή τοιαύτη δέ γνώσις άνευ μέσου γινομένη νούς έστι νούς γάρ έστιν ή γνώσις των αμέσων καί των αρχών.

\*\*  $\Delta$ ιὰ τοῦτο καὶ φυσική τις ή τοιαύτη γνῶσις εἶναι δοκεῖ.

Οὐ γὰρ ἀπὸ μεθόδων τινῶν καὶ μαθήσεως περιγίνεται, ἀλλὰ φύσει. Καὶ οὐχ ὁ νοῦς μόνον, ἀλλὰ καὶ φρόνησις, καὶ ἡ σύνεσις, καὶ ἡ γνώμη φυσικὰ δοκεῖ

que in quibus versantur, proposita habent, siquidem el prudentia, et mens, et bona consultatio, et intelligenta et sententia in singulis et particularibus, in quibus actiones sunt, cernuntur. Mentem autem dico agendi upræditam, quæ principia singularia et sensibilia habet nempe idem homo, quum ea quæ ad bonum finem teadunt agit, prudens est : quum vero de iis, ut oportet deliberat, consultus appellatur : quum autem quæ ad bonum finem accommodavit fecitque simul cognoscit, simul recte, et ut fieri oportet, de iis judicat, intelligens vocatur : quum denique quæ ab aliis facta sunt recte æstimat, eaque interdum ignoscenda putat, quæ veniam merentur, tum bene sentiens et ad ignoscendum propessus nominatur.

Totum enim moderati viri judicium communiter in omnibus que ab aliis bene facta sunt versatur : elenim tum illa quæ vocatur æquitas, quæ legitimum jus emeadare potest, de qua ante diximus, de iis legibus, quaalii tulerunt, judicare solet; tum venia et sententia recte de iis quæ ab aliis facta sunt statuit : hæc vere omnia viri æqui et moderati sunt : ita evenit, ut omees humanæ actiones eæ solæ sint, de quibus judicat et statuit vir æquus : etenim æquitas in legitimo jure vertitur : sententia vero in iis quæ sub actionem cadunt, quum ab alio aguntur : in iisdem quoque mens agendi vi prædita cernitur : quum enim mens principiorum sit cognitio, principia autem actionum sint singularia, sicut rerum in contemplatione positarum, quarum finis veritas est, termini et rationes per se credibiles, communesque notitiæ, sequetur etiam, mentem rerum contemplationi deditam terminorum primarumque et immutabilium rationum cognitionem esse, contra mentem agendi vi præditam esse cognitionem extremorum et contingentium, hoc est, singulorum que sub actionem cadunt : ita ut mens activa et contemplativa extremorum sit et primorum. Etenim tum rationes per se credibiles, tum termini et singularia partim prima sunt, partim nostrema. Ac rationes quidem per se credibiles primæ natura, nobis autem extremæ sunt : contra singularia prima nobis, extrema vero natura : hæc autem quæ natura sunt extrema, principia et causæ illius finis sunt qui sub actionem cadit : etenim rerum sensibilium ope singula facere docti, quæ tam nobis quam aliis conducant, et quorum beneficio ad propositum finem veniamus, dum ex his singularibus universales quasdam rationes colligimus, prudentes ad res in vita communi gerendas efficimur. Quocirca rerum publicarum rectorem singularia percepta habere oportet : hujusmodi autem cognitio, quam nullius interventu nobis paramus, mens est : quoniam mens rerum per se credibilium et principiorum cognitio est.

Quamobrem naturalis etiam videtur esse hujusmodi cognitio. Neque enim certa aliqua docendi ratione ac disciplina, sed natura nobis contingit. Neque mens tan-

<sup>\*</sup> Πάσαι γάρ αί δυνάμεις κτλ. -- \*\* Διό καὶ φυσικά δοκεί είναι κτλ.

πρεσδυτέρων ἐστίν, ἢς χωρὶς οὐ δυνατὸν φρόνιμον γενέσθαι, καὶ νῶς κὰς τῷ τῷ τῷς τῷς νῶς τὰ κὰντα ὁρμῶνται, καὶ περὶ τὰ αὐτά εἰσι τῷ νῷ, τὰ καθ' ἔκαστα δηλονότι. Σορία δὲ οὐκέτι ε φύσει γὰρ κοφὸς οὐδείς ἐστιν, ὅτι μεθόδων χρεία καὶ μαθήσεως πρὸς τὸ γενέσθαι σορόν, καὶ τὴν μὲν φρόνησιν, καὶ τὴν γνώμην, καὶ τὸν νοῦν, καὶ τὴν σύνεσιν οἰόμεθα ταῖς ἔχειν, καὶ γνώμην, καὶ φρόνησιν, ὡς τῆς φύσεως αἰτίας οὔσης: σοφίαν δὲ οὐ τῆδε τῆ ἡλικία, ἡ τῆδε ἀποτίας οὔσης: σοφίαν δὲ οὐ τῆδε τῆ ἡλικία, ἡ τῆδε ἀποτίας οῦσης: σοφόν καὶ τῶν ἀλλων. ἡ γενέσθαι σοφόν, καὶ φρονήσεως ἔχει καὶ τῶν ἀλλων. Ἡ γὰρ πεῖρα ε τῶν κέσθαι, καὶ νοῦν καὶ σύνεσιν ἔχειν καὶ γνώμην.

\* Νοῦν λέγω τὸν πρακτικόν ὁ γὰρ νοῦς, καθὼς εἴρη—
ται, καὶ θεωρητικός ἐστι καὶ πρακτικός, καὶ ἀρχή,
καὶ τέλος ἀρχὴ μέν, καθ' ὅσον τῶν πρώτων ἀρχῶν
ἐστι γνῶσις καὶ θεωρητικὸς λέγεται ἀρχὴ γάρ ἐστιν
ἀποδείξεως τέλος δέ, καθ' ὅσον γνῶσίς ἐστι τῶν καθ'
τούτων γὰρ αἱ ἀποδείζεις, καὶ πρακτικὸς λέγεται περὶ
τούτων γὰρ αἱ ἀποδείζεις, καὶ ταῦτά εἰσι τὰ ἀπόδεικτα, ⁴ καὶ εἰς ταῦτα τελευταῖον ὁ ἀποδεικνὸς ἔρχεται ἀπὸ τῶν καθ' ὅλου καταδαίνων.

\*\* Οὖτος δὲ ὁ νοῦς ἀπὸ ἐμπειρίας περιγινόμενος ἐν τοῖς πρεσδυτέροις εὐρίσχεται διὰ τοῦτο δεῖ πιστεύειν ταῖς ἀναποδείχτοις φάσεσι καὶ δόξαις, οὐχ ἤττον τῶν ἀποδείζεων διὰ γὰρ τὸ ἔχειν ἐχ τῆς ἐμπειρίας ὅμμα όρῶσι τὰς ἀρχὰς τῶν πράξεων, τὰ καθ ἕκαστα ὅηλονότι πρακτά. δι' ὧν τὰ συμφέροντα γινώσχουσι καὶ ὑποτίθενται καὶ ἑαυτοῖς καὶ τοῖς ἄλλοις ἀνθρώποις.

(Scripsi: \* τινῶν] cod. τίνων. — h οὐκέτι] vulgo οὐκ ἔτι. — ο πεῖρα] cod. πείρα. — d ἀπόδεικτα] cod. ἀποδεικτά. —)

# εφ. ιγ'.

Περὶ φρονήσεως καὶ τῆς σοφίας, τί χρήσιμοι καὶ ποτέρα Βελτίων.

\*\*\* Τί μέν οὖν ἐστιν ἡ φρόνησις καὶ ἡ σοφία, καὶ περὶ τίνα ἐστὶν \* ἐκατέρα, καὶ ὅτι ἄλλου τῆς ψυχῆς μορίου ἐστὶν ἐκατέρα, εἴρηται.

\*\*\*\* Διαπορήσειε δ' αν τις περί αὐτῶν, τί χρήσιμοί εἰσι, καὶ πρὸς τί συντελοῦσι τοῖς ἀνθρώποις.

\*\*\*\*\* Ή μέν γὰρ σοφία οὐδέν θεωρεῖ ἐξ ὧν ἐστιν πρᾶζίν ἐστιν, ἡ δὲ σοφία οὐδεμιᾶς αἰτία γενέσεως· οὐ γὰρ τέλος ἔγει τὸ πρακτὸν ἀγαθόν.

γάρ τέλος έχει τὸ πρακτὸν ἀγαθόν.

\*\*\*\*\*\* Ἡ δὲ φρόνησίς ἐστι μεν αἰτία πράξεως, καὶ πρὸς
τὸ πρακτὸν ἀγαθόν, ἀναγκαία δὲ πρὸς τὴν κτῆσιν τῆς
ἀρετῆς οὐ πάνυ δοκεῖ· τοῖς μεν γὰρ σπουδαίοις ἀπὸ

tum, sed prudentia etiam, intelligentia et sententia videntur esse naturalia: a naturali enim mentis cognitione hæc omnia proficiscuntur, et in iisdem rebus cum mente versantur, in singularibus videlicet. Sapientia vero non item: nemo videlicet natura sapiens est, quia ad sapientiam sibi parandam certa docendi ratione ac disciplina eget, ac prudentiam, sententiam, mentem et intelligentiam ætatibus congruere putamus: dicimus enim hanc aut illam ætatem mentem habere et sententiam et prudentiam, quasi natura earum rerum causa sit: sapientiam vero nunquam huic aut illi ætati ascribimus: nam et juvenis et adolescens potest esse sapiens, non senex tantum, quæ et prudentiæ cæterarumque rerum ratio est.

Quippe seniorum est experientia, sine qua prudens nemo esse potest, nemo etiam intellectum aut intelligentiam habere aut sententiam.

Mentem autem dico agendi vi præditam; nempe mens, ut diximus, et contemplativa est et activa, principiumque et finis: ac principium quidem, quatenus primorum principiorum est cognitio, et contemplativa appellatur: nimirum demonstrationis principium est: finis vero, quatenus singularium est cognitio, et in sensu consistit, atque activa dicitur: de his quippe sunt demonstrationes, suntque hæc ad demonstrandum facilia, et ad hæc postremo qui demonstravit ab universalibus descendit.

Hic autem intellectus quum experientia duce nobis contingat, in senioribus invenitur: ideoque usu peritorum et seniorum aut prudentium virorum sententiis et opinionibus nulla demonstratione probatis non minor fides quam eorum demonstrationibus adjungenda est: quia enim experientia magistra aliquem quasi oculum sibi compararunt, ipsa actionum principia, hoc est, illa que sub actionem cadunt, singula vident: quorum beneficio fes tum sibi tum aliis hominibus utiles et animadvertunt et suadent.

## Cap. XIII.

De prudentia et sapientia, quam utilitatem præbeant : item utra sit melior.

Quid sit igitur prudentia et sapientia, et in quibus utraque versetur, et utramque non esse ejusdem animi partis, dictum est.

Sed quærat aliquis de iis, quam utilitatem afferant, et quid hominibus prosint.

Sapientia enim nihil eorum contemplatur, quibus homo beatus esse potest: in actione quippe cernitur beatitudo, sapientia autem nullius generationis causa est: neque enim finem habet bonum quod sub actionem cadit.

Prudentia autem causa quidem actionis est, et ad id quod sub actionem cadit boaum deducit: sed ad virtutis possessionem non admodum videtur necessaria: viris

<sup>\*</sup> Διὸ καὶ ἀρχὴ κτλ. — \*\* "Ωστε δεῖ προσέχειν τῶν ἐμπείρων κτλ. — \*\*\* Τί μὲν οὖν ἐστιν ἡ σοφία κτλ. — \*\*\*\* Cap. 12. Διαπορήσειε κτλ. — \*\*\*\* "Η μὲν γὰρ σοφία κτλ. — \*\*\*\*\* "Η δὲ φρόνησει κτλ.

τοῦ έθους τὰς ἀρχὰς περιγενομένας, βεδαίας εἶναι απηραίνει. εξεις λαρ ειαι. και οπορεν παγγον αμο τος εξοξιαι τα καγα και οίκαια πρακτικοί αυτών λίνονται. ώσπερ οὐδὲ ὑγιεινοὶ ἢ εὐεκτικοὶ γινόμεθα, ἀπὸ τοῦ χαλώς είδέναι τὰ ύγιεινὰ χαὶ εὐεχτιχά, άλλὰ τῷ ἔχειν έξιν ύγιείας καὶ εὐεξίας οὐ γάρ δ πύκτης πυκτικώτερος γίνεται διά τὸ εἰδέναι τί ἐστι τὸ εὖ καὶ καλῶς πυκτεύειν ου γάρ τῷ εἰδέναι, άλλὰ τῷ έξιν έχειν πυκτικής πυκτεύει όμοίως δέ καί δ παλαιστής καί δ δρομικός και γάρ τοι και δ γυμνικός διά την έξιν γυμνικός έστιν, οὐ διὰ τὸ εἰδέναι τὰ εὐεκτικά καὶ γυμνικά λέγω δε εθεκτικά και γυμνικά ή υγιεινά, οθ τὰ ποιητικὰ εὐεξίας ἢ ὑγιείας, ἀλλ' ἃ ποιεῖ ὁ ὑγιαίνων, η δ εὐεκτῶν, ἀπό τοῦ ἔξιν δγιείας η εὐεξίας έχειν. ώσπερ τοίνυν ἐπὶ τῶν εἰρημένων έζεων οἱ ἔχοντες ούχ αν αμείνους γένοιντο διά τὸ εἰδέναι, ούτως οὐδὲ δ σπουδαΐος καλλίων περί την άρετην γένοιτο διά την φρόνησιν εί δέ τοῖς σπουδαίοις οὐδέν πρός την άρετην ή φρόνησις συντελεί, λείπεται δή τούς μή όντας σπουδαίους τὴν φρόνησιν καλλίους ποιείν: καὶ τούτους δέ οὐ σφόδρα ἀναγκατον φρονίμους είναι πρός τὸ λεκεαθαι αμοροχίους, ορκατον λάδ και μαδ, αγγων μαθόντας τὸν περὶ ἀρετῆς λόγον καὶ πεισθέντας αὐτοῖς σπουδαίους γενέσθαι ώσπερ βουλόμενοι ύγιαίνειν, ούκ αὐτοὶ μανθάνομεν ἐατρικήν, ἀλλὰ τοὺς ἐατροὺς έρωτωμεν, καὶ οὐδέν κωλύει ύγιαίνειν ταῦτα μέν οὖν απορήσειεν αν τις περί τῆς φρονήσεως καί τῆς σοφίας, είς τί συντελούσι τοις ανθρώποις και πρός τί είσι χρήσιμοι.

"Ετι δὶ καὶ ἐκεῖνο δεῖ ζητεῖν περὶ τῆς πρὸς ἀλλήλους αὐτῶν σγέσεως, ποτέρα βελτίων. Δοκεῖ μὲν γὰρ ἡ σοφία βελτίων τῆς φρονήσεως, καθ ὅσον τῶν ἀναγκαίων ἐστὶ γνῶσις ὁοκεῖ δὲ ἡ φρόνησις βελτίων τῆς σοφίας, καθ ὅσον ἀρχή ἐστι πράξεως, καὶ διὰ τοῦτο κυριωτέρα τῆς σοφίας, ἤτις μόνον θεωρητική ἐστιν ἡ γὰρ πρακτική ἔξις ἀρχει καὶ ἐπιτάττει περὶ

ξχαστον

\*\* Ταῦτα μὲν οὖν ἠπόρηται περὶ σορίας καὶ φρονήσεως ρητέον δὲ πρὸς ταῦτα, καὶ πρῶτον περὶ τοῦ πρώτου πρῶτον μὲν οὖν εἰ καὶ πρὸς μηδὲν ἦσαν χρήσιμοι αὶ τοιαῦται ἀρεταὶ, ἀλλὰ δι' ἐαυτὰς ἀναγκαῖον αἰρετὰς αὐτὰς εἰναι· ἀρεταὶ γάρ εἰσιν ἐκατέρα ἐκατέρου τοῦ διανοητικοῦ, καθὼς εἰρηται· πᾶσα δὲ ἀρετὰ αἰρετόν τί ἐστιν. ἀ

εταιτα και χρήσιμοί είσι πρός την εὐδαιμονίαν, οὐχ ὥσπερ ἰατρική πρὸς ὑγίειαν ἀλλ' ὥσπερ ἡ ὑγίεια πρὸς ὑγίειαν ἔχει, οὕτω σορία καὶ φρόνησις πρὸς εὐμονία ή παντελής ἐστιν ἀρετή, σοφία δὲ καὶ φρόνησις μέρος εἰσὶ τῆς ἀλρωπίνης εὐδαιμονίας σοφία καὶ φρόνησις, καὶ τὸ ταύτας ἔχειν μετὰ τῶν ἀλλων ἀρετῶν εὐδαιμονεῖν ἔστι τὴν ὅλην εὐδαιμονίαν.

enim bon's quum ex consuetudine illa contingant principia, firma quoque esse constat : nempe habitus sunt : nihilo autem ad agenda ea quæ honesta et justa sust aptiores eorum cognitione efficientur : quemadmodum nec convalescimus aut firmum corpus nanciscimur. propterea quod res nobis salubres et ad corporis timitatem pertinentes probe novimus, sed quia habitum firmæ valetudinis et salubris corporis habemus : neque enim pugil pugilatui aptior fit, si sciat quid sit bene recteque certare pugnis : nimirum non quatenus hor scit, sed quatenus habitum pugilationis habet, puguis certat : eademque et luctatoris et cursoris est ratio : mm et gymnicus non ob rerum ad corporis firmitatem et al gymnasia pertinentium cognitionem, sed propter habitum gymnicus est : dico autem res ad corporis firmilatem et gymnasticam artem pertinentes aut nobis salabres non boni habitus aut sanitatis effectrices, sed illa omnia quæ homo sanus aut firmo corpore præditus facit, qui habitum sanitatis aut firmi corporis habet : sicut esp in iis quos diximus habitibus, qui eos consecuti sunt haudquaquam meliores ipsa scientia efficiuntur, ita ex vir bonus ad virtutem melior efficietur prudentia : quodsi viris bonis nihil ad virtutem prudentia prodest, restat ut qui viri boni non sunt, eos meliores prudenia efficiat : atqui ne hos quidem admodum necesse est prodentes esse, ut viri boni efficiantur : possunt quippe ab aliis discere ea quæ de virtute traduntur, iisque obtenperare, atque ita viri boni fieri : non secus ac si bene valere cupientes, non ipsi medicinam addiscimus, sel medicos consulimus, neque quidquam obstat, quia convalescamus : hæc igitur sunt, quæ de prudentia el spientia disseri queant allata dubitatione, quid hominibus prosint et quam utilitatem afferant.

Sed et illud de utriusque ad alteram relatione quari oportet, utra sit præstantior. Videtur enim sapientia prudentiæ præstare, quatenus necessariorum est ognitio: rursus prudentia videtur sapientiæ præstare, quatenus actionis est principium, ideoque plus posse quam sapientia, quæ in sola rerum contemplatione posita est; activus quippe habitus in singularibus dominalur d regnat.

Hæc igitur de sapientia et prudentia allata dubitatione disputata sunt : ad quæ respondendum est, et primum quidem de primo : primum ergo, etiamsi ad nihil aliud hæ virtutes conferrent, tamen per se necessario expetendæ forent : quia virtutes sunt, estque utraque utriusque quæ menti tribuitur partis cogitatione valeatis, ut diximus : omnis autem virtus expetenda est.

Deinde etiam ad vitam beatam conferunt, non ut medicina ad sanitatem: sed ut sanitas ad sanitatem se habet, ita sapientia et prudentia ad beatitudinem coducit: nam beatitudo universalis perfecta virtus est, sapientia autem et prudentia virtutis totius partes sunt quamobrem pars etiam felicitatis humanæ sapientia erudentia est, et qui iis cum reliquarum virtutum comitatu præditus est, is perpetua felicitate uti perhibetur.

<sup>\*</sup> Πρὸς δὲ τούτοις ἄτοπον κτλ. — \*\* Περὶ δὴ τούτων λεκτέον κτλ. — \*\*\* Επειτα καὶ ποιούσι κτλ.

\* Ετι δε και πρός πάσαν πράξιν σπουδαίαν ή φρόνησις χρήσιμός έστι, καὶ δι' αὐτῆς πᾶν τοιοῦτον έργον αποτελείται ή μέν γαρ ήθική άρετη την θέλησιν είς τὸ ἀγαθὸν ἀπευθύνει τέλος, καὶ ὀρθὸν ποιεῖ τὸν σχοπόν. ή δε φρόνησις τὰ πρὸς τὸ τέλος φέροντα τὸ άγαθὸν ζητεί και βουλεύεται δι' ὧν κάλλιστα, καὶ ράστα, καὶ ώς δεῖ, τοῦ τέλους ένι τυχεῖν. Τοῦ οὲ τετάρτου μορίου τῆς ψυχῆς, ἔ ἐστι τὸ θρεπτικόν, οὐκ έστιν άρετη τοιαύτη, περί ής ημίν ό λόγος, ήτις άρχήν έχει τὸ δρεκτικόν, λέγω δή την ήθικήν οὐ γάρ έστι τὸ θρεπτικόν κύριον πράξεως οὐδεμιᾶς. δ δὲ οὐκ έστιν άρχη πράξεως, οὐ δύναται άρετην έχειν τοιαύτην. Δύναται δὲ λέγεσθαι άρετή τοῦ θρεπτιχοῦ τὸ εὐτραφές, καὶ όσα άλλα ἔπονται, ὅταν καλῶς ἔγη τὸ θρεπτιχόν, οίον χάλλος ή μέγεθος, δπερ άρετη ούχ έστι χυρίως ου γάρ από προαιρέσεως γίνεται, ούδὲ ο αίρετή έστιν άλλά κατά μεταφοράν λέγεται. Καί ταῦτα μέν μεταξύ είρηται βητέον δὲ ἔτι πρὸς τὸ προχείμενον. ότι μέν οὖν εί χαι πρός μηδέν άλλο συντελείν ήδύνατο ή σοφία καὶ ή φρόνησις, διά γε ' έαυτάς έδει πολλού τινος άξίας είναι δοχείν, δέδειχται.

\*\* Δείξομεν δὲ ἔτι σαφέστερον, ὅτι ἡ φρόνησις συντελεί πρός το σπουδαιοτέρους γενέσθαι, και πρακτικωτέρους τῶν χαλῶν χαὶ δικαίων : μιχρὸν δὲ ἄνωθεν ἀναληπτέον τὸν λόγον, ἀρξαμένους ἐχεῖθεν. Δσπερ γὰρ λέγομεν δυνατόν είναι πράττοντάς τινας τὰ δίχαια ούπω δικαίους είναι, και τα σώφρονα και μη σώφρονας είναι, οξοί είσιν οί τὰ προσταττόμενα ὑπὸ τοῦ νόμου ποιούντες διά φόδον καὶ ἀκουσίως, ἢ οἱ δι' άγνοιαν δίχαιόν τι πεποιηχότες. ώσπερ εί τις λάθοι τὸν αδιχοῦντα χολάσας άντι τοῦ ἠδιχημένου. ἢ δι' άλλο τι, ή χρήματα, ή ήδονην τὸ δίχαιον ποιούντες, χαὶ μή δι' έαυτό. ώσπερ τοίνυν τούς τοιούτους οὐ λέγομεν διχαίους, χαίτοι πράττοντας τὰ δίχαια, οὕτως, ὡς ξοιχεν, έπὶ πάσης άρετῆς ἔχει καὶ ὁ ποιῶν τὸ ἀγαθὸν και την άρετην, και δι' έαυτην, και του άγαθου ένεκα, χαὶ αὐτὸς προαιρούμενος καὶ οὐκ ἀκουσίως, οὕτός ἐστιν άληθως ό σπουδαΐος. ό γάρ βιαζόμενος ύφ' έτέρου πρὸς τὸ ποιῆσαι τὸ ἀγαθὸν τοῦ ἀγαθοῦ μὲν ἕνεκα ποιεῖ δπερ ποιεϊ, εἔπερ δ καταναγκάζων αὐτὸν τοῦ ἀγαθοῦ ἔνεκα χαταναγχάζει σπουδαΐος δε ούχ έστιν, ουδε άγαθός, δτι μή προαιρούμενος καί έκουσίως πράττει τὸ ἀγαθόν. ή μέν οὖν ἔξις τῆς ἀρετῆς ρυθμίζουσα τὸ ὀρεχτιχὸν τῆς ψυχῆς, τὸ θυμικὸν καὶ ἐπιθυμητικόν, ὀρθὴν ποιεῖ τὴν προαίρεσιν· ἐπιθυμεῖ γὰρ καὶ προαιρεῖται τὸ ἀγαθὸν άπὸ τῆς ἀγαθῆς ἔξεως, ος δει δε μεχρι τούτου τὸν σπουδαΐον ໃστασθαι τοῦ έξιν έχειν άρετῆς, άλλά καί πράττειν έξ ων έσται βεβαία ή έξις έν τη ψυγή, τάς πράξεις τὰς σπουδαίας δηλονότι. Τὸ τοίνυν τὰς τοιαύτας πράξεις είδέναι οὐ δυνατόν λαδεῖν ἀπὸ τῆς έξεως της φρετής. αρτη λφό ποριλο επικοιες τή Αρχή την

Præterea ad omnem actionem honestam conducit prudentia, et per eam quodlibet tale opus persicitur: virtus quippe moralis voluntatem ad bonum finem dirigit. et quod expetimus rectum efficit : prudentia vero ea quæ ad rectum finem ducunt quærit : quin etiam deliberat, quibus rationibus optime facillimeque, et ut oportet, propositum assequi possit. Quartæ vero animi partis, quæ alendi vim habet, nulla est ejusmodi virtus. de qua hic agitur, cujus principium sit appetendi facultas, intelligo videlicet moralem : neque enim pars illa altrix actionis alicujus potestatem proprie habet : id vero quod actionis non est principium, tali præditum virtute esse nequit. Virtus autem dici potest tum partis altricis bonum alimentum, tum quæcunque alia sequuntur, quum bene se habet pars altrix, verbi causa, corporis pulchritudo aut magnitudo, quæ proprie non est virtus: non enim consulto fit, neque expetenda est, sed per translationem ita vocatur. Et hæc quidem reliquis interposui : sed et aliud præterea ad rem quæ tractatur adjici oportet; nimirum etiamsi ad nihil aliud sapientia et prudentia prodesse posset, per se tamen eas magni æstimandas videri, jam ostendimus.

Jam vero manifestius etiam ostendemus, prudentiam efficere, ut meliores fiant homines aptioresque ad actiones honestas et justas suscipiendas : quod ut faciamus. paullo altius nobis repetendus erit sermo, atque inde ducendum exordium, Quemadmodum enim dicimus fieri posse, ut nonnulli qui res justas agunt nondum sint justi et qui temperate agunt, nondum sint temperantes, quales sunt illi qui quæ legibus constituta et præscripta sunt metu commoti faciunt et inviti, aut qui per ignorantiam rem justam faciunt : ut quis inscius eum qui injuriam intulit, punit pro eo qui accepit: aut qui propter aliud aliquid, sive pecuniam sive voluptatem, non autem per se id quod justum est faciunt : sicut ergo hos non appellamus justos, licet ea que justa sunt agant, ita in omni virtute, ut videtur, se res habet : et qui quod bonum est agit virtutemque exercet, idque et per se et boni ipsius causa, simul etiam sua voluntate, non invite, is est vir vore honestus: aui enim cogitur ab alio, ut faciat bonum, boni quidem causa facit quod facit, siquidem qui cogit eum, boni causa eum cogit : at neque honestus est neque bonus. nisi consulto et sponte facit bonum : quapropter habitus virtutis dum format animi partem appetendi facultate præditam, id est, iracundiam et libidinem, rectum consilium efficit : cupit quippe et consectatur bonum boni habitus beneficio: nec tamen in solo virtutis habitu acquiescere debet vir honestus, sed illa etiam suscipere, quibus confirmari stabilirique in animo iste queat habitus, actiones videlicet honestas. Talium ergo actionum scientiam virtutis habitu consequi non possumus : siquidem hæc solum animo boni appetitum inge-

<sup>\* &</sup>quot;Ετι τὸ έργον ἀποτελείται κτλ. — \*\* Περὶ δὲ τοῦ μηδέν είναι πρακτικωτέρους κτλ.

δρεξιν τοῦ ἀγαθοῦ· τὸ δὲ εἰδέναι & δεῖ πράττειν τὸν σπουδαῖον, ἄλλης ἐστὶ δυνάμεως.

\* Λεκτέον δή περὶ ταύτης τῆς δυνάμεως σαφέστερον. \*Εστι δή τις δύναμις, ήν καλοῦσι δεινότητα αυτη δέ έστι τοιαύτη, ώστε τὰ πρὸς τὸν ὑποτεθέντα σκοπὸν συντείνοντα δύνασθαι ταῦτα πράττειν, καὶ τυγχάνειν αὐτῶν. ἄν μεν οὖν δ σχοπός ἢ χαλός, ἐπαινετή ἐστίν, άν δέ φαῦλος, πανουργία. διὸ καὶ τοὺς φρονίμους δεινούς χαι πανούργους φαικέν είναι. έστι δε ή φρόνησις ούχ αθτη ή δύναμις, ή δεινότης, άλλ' οὐχ ἄνευ τῆς δυνάμεως ταύτης ταύτης γαρ τῆς δυνάμεως άρετή έστιν ή φρόνησις. Ούτε τοίνυν άνευ φρονήσεως τελειωθείη άν ή ήθιχή άρετή, τήν τε φρόνησιν άδύνατον έπιγενέσθαι τῷ πρακτικῷ νῷ ἄνευ τῆς ἄλλης βθικῆς ἀρετῆς. οί γάρ συλλογισμοί των πρακτών, ούς δηλονότι συλλογιζόμενοι πράττομεν, άρχὰς έχουσι τὰ τέλη τῶν πράξεων από γάρ των τελων συλλογιζόμεθα, εί άγαθαί είσιν αί πράξεις ή πονηραί τας δε τοιαύτας άρχάς, τά τέλη δηλονότι, οὐ γινώσχομεν ἄνευ τῆς έξεως τῆς ηθικής άρετής, πονηρόν γάρ τιθέμεθα τέγος υπό πονηράς έξεως, και πρός τουτο τάς πράξεις τάττομεν, ωσπερ είς αγαθόν. χαι συμβαίνει την γνωσιν των τοιούτων πρακτών μη είναι φρόνησιν, ή γάρ φρόνησις περί τὰ ἀγαθὰ τοῦ ἀνθρώπου. ὥστε ἀνάγχη τὸν φρόνιμον τὸ ἀγαθὸν τίθεσθαι τέλος καὶ διὰ τοῦτο οὐ δυνατόν την φρόνησιν συστήναι άνευ της άλλης ήθικής αρετής και αδύνατον φρόνιμον είναι μη όντα άγαθόν ούτω μέν οὖν φαίνεται την φρόνησιν μη εἶναι άνευ της άλλης ήθιχης άρετης.

\*\* Φανερόν δὲ μηδὲ τὴν ἀρετὴν εἶναι ἄνευ φρονήσεως καὶ γὰρ ὡς ἔχει ἡ φρόνησις πρὸς τὴν δεινότητα, οὐ ταὐτὸν μέν, ὅμοιον δέ· καὶ γὰρ ἡ μὲν δεινότης φυσική ἐστιν ἐπιτηδειότης τῆς ψυγῆς, ἡ δὲ φρόνησις ἐπιτηδειότης ἐπιτηδειότητος οὕτω καὶ ἡ ἡθικὴ ἀρετὴ πρὸς τὴν φυσικὴν ἀρετὴν ἔχει.

\*\*\* Πασι γὰρ δοχεῖ τῶν ἡθιχῶν ἀρετῶν ἐχάστη φυσιχή πως εἶναι· καὶ γὰρ δίχαιοι, καὶ σωφρονικοί, καὶ ἀνδρεῖοι, καὶ τάλλα ἔχομεν εὐθὺς ἐχ γενετῆς.

\*\*\*\* 'Αλλ' δμως ζητοῦμεν Ετερόν τι νομίζοντες οὐ ταύτας εἶναι τὰς χυρίως ἀρετάς.

\*\*\*\*\*\* Αὖται γὰρ καὶ παιοὶ καὶ θηρίοις ὑπάρχουσαι, βλαβεραὶ γίνονται ἐνίστε, διὰ τὸ ἄνευ νοῦ προσεῖναι: καὶ καθάπερ σώματι ἰσχυρῷ κινουμένῳ συμβαίνει σφάλλεσθαι ἰσχυρῷς, ὅταν ἀνευ ὄψεως κινῆται, οὕτω καὶ τὰς τοιαύτας ἔξεις ἀνευ νοῦ πονηρὰς εἶναι συμβαίνει, μετὰ δὲ νοῦ ἀγαθάς: αὶ καὶ ἀρεταὶ κυρίως καλοῦνται. Καὶ αὶ αὐταὶ ἔξεις νοῦ μὲν ἄνευ οὐκ εἰσὶν ἀρεταὶ κυρίως, μετὰ δὲ νοῦ κυρίως ἀρεταὶ γίνονται. ὥστε καθάπερ ἐπὶ τοῦ δοξαστικοῦ δύο εἰσὶν εἴδη, δεινότης καὶ φρόνησις, οὕτως ἐπὶ τοῦ ἡθικοῦ δύο ἐστί, τὸ μὲν ἀρετὰ φυσική, τὸ δὲ ἡ κυρίως.

nerat: illa autem scientia rerum viro honesto agendarum alterius facultatis est.

De qua quidem facultate jam planius dicendum nobis erit. Est igitur facultas quædam quam sollertiam vocant : hæc autem ejusmodi est, ut ea quæ ad finem propositum spectant agere et consequi queat: quodsi finis honestus est, illa quoque laudabilis, sin malus ac turpis, versutia nominatur : ideoque prudentes tum sollertes esse tum versutos aftirmamus : est autem prudentia non ipsa facultas illa, quam sollertiam diximus, sed non sine hac facultate est : hujus quippe facultatis virtus prudentia est. Quare nec sine prudentia virtus moralis perficiatur, neque prudentia ad mentem agendi vi præditam sine reliqua virtute morali accedere possit : ratiocinationes quippe eorum quæ sub actionem cadunt, quas nimirum ratiocinando agimus, principia habent actionum fines : e finibus enim ratiocinamur, utrum bona sint facinora an mala: principia vero ejusmodi, hoc est, ipsos fines sine moralis virtutis habitu non cognoscimus : quippe propter malum habitum malum quoque finem nobis proponimus, atque ad istum tanquam ad bonum actiones nostras referimus : quo fit, ut ejusmodi rerum sub actionem cadentium cognitio non sit prudentia, nempe in hominis bonis versatur prudentia : itaque necesse est bonum sibi finem proponat vir prudens : ideoque prudentia sine reliqua morali virtute constare nequit : neque quisquam prudens esse potest, qui non sit bonus : atque ita quidem apparet, sine reliqua morali virtute non posse esse prudentiam.

Sed et illud manifestum est, ne virtutem quidem prudentia carere : etenim quemadmodum prudentia ad sollertiam se habet, ita ut non eadem res sit cum ea, sed similis potius : quippe sollertia naturalis animi dexteritas habetur, ejusmodi autem dexteritatis virtus est prudentia : sic et virtus moralis ad naturalem se habet.

Omnibus enim singulæ virtutes morales videntur quodammodo naturales esse: namque ad justitiam, temperantiam, fortitudinem cæterasque virtutes apti sumus, quum primum nascimur.

Sed tamen aliud quiddam requirimus, rati non has esse illas, quæ proprie dicantur virtutes.

Hi enim habitus qui in pueris et bestiis animadvertuntur, nonnunquam detrimentum afferunt, quia sine intellectu illis insunt: et ut valido corpori accidit, quoties movetur, ut pedes vehementer offendat, quum sine videndi sensu movetur, ita etiam tales habitus sine intellectu malos esse constat, cum intellectu vero bonos: unde et proprie virtutes vocantur. Itaque iidem habitus sine intellectu proprie virtutes non sunt, cum intellectu autem proprie virtutes fiunt: quamobrem sicut in ea animi parte, quæ ad opinandum valet, duæ sunt species, sollertia ac prudentia, ita in morali duæ sunt, altera virtus naturalis, altera quæ proprie dicitur virtus.

<sup>\*</sup> Λεκτέον δ' ἐπιστήσασι σαφέστερον κτλ. — \*\* Cap. 13. Σκεπτέον δὴ πάλιν κτλ. — \*\*\* Πᾶσι γὰρ δοκεῖ κτλ. — \*\*\*\* 'λλλ' δμως κτλ. — \*\*\*\* Καὶ γὰρ παισὶ καὶ θηρίοις κτλ.

\* Kal τούτων ή χυρίως  $^{6}$  οὐ γίνεται άνευ φρονή-

\*\* Διόπερ φασί πάσας τὰς ἀρετὰς φρονήσεις εἶναι.

\*\*\* Καὶ Σωχράτης τούτφ τῷ λόγφ στοιχῶν, πὴ μὲν ὀρθῶς εἶχε  $^h$  πὴ δὲ ἡμάρτανεν  $^t$  ὅτι μὲν γὰρ φρονήσεις ῷετο εἶναι τὰς ἀρετὰς ἀπάσας, ἡμάρτανεν ὅτι δὲ οὐκ ἄνευ φρονήσεως, καλῶς ἔλεγε.

την άρετην, εἰπόντες αὐτην ἔξιν, καὶ περὶ τίνα καταγίνεται, προστιθέχσι καὶ κατὰ τὸν ὀρθὸν λόγον. ὀρθὸς δὲ λόγος ὁ κατὰ τὴν φρόνησιν. φαίνεται ἄρα μὴ δύνασθαι εἶναι ἀρετὴν ἄνευ φρονήσεως.

\*\*\*\*\* \*Ετι δέ, οὐ μόνον κατά τὸν ὀρθὸν λόγον ἔξις η άρετη λέγεται, άλλά καὶ μετά τοῦ ὀρθοῦ λόγου ὁ δὲ περὶ τῶν τοιούτων ὀρθὸς λόγος, ἡ φρόνησίς ἐστιν.

\*\*\*\*\*\*\* 'Ο μέν γὰρ Σωχράτης λόγους τὰς ἀρετὰ λόγου λόγος δέ ἐστιν ἡ φρόνησις καθὼς εἴρηται.

\*\*\*\*\*\*\*  $\Delta$ ῆλον τοίνυν ἐχ τῶν εἰρημένων, ὅτι οὐχ οἶόν τε ἀγαθὴν εἶναι χυρίως τὴν ἔξιν ἀνευ φρονήσεως,

οὐδὲ φρόνησιν ἄνευ ἀρετῆς.

έσται. Θοχει ανα Χωρίζεσθαι τας αρετάς.

\*\*\*\*\*\*\*\* Τοῦτο τοίνυν κατὰ μὲν τὰς φυσικὰς ἀρετὰς ἐνδέχεται, κατὰ δὲ τὰς ἠθικάς, καθ' ἀς ἀπλῶς ἀγαθὸς ὁ ἀνθρωπος λέγεται, οὐκ ἐνδέχεται.

\*\*\*\*\*\*\*\*\* "Αμα γάρ τῆ φρονήσει μιὰ ούση πάσαι

ύπαρξουσιν.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* 'Η τοίνου φρόνησίς ἐστι μὲν καὶ πρακτική, καὶ χρήσιμός ἐστι πρὸς τὰς πράξεις ἀπάσας τῶν
τὸ ἀρετὴ εἶναι τοῦ βελτίστου μορίου τῆς ψυχῆς, τοῦ
λογικοῦ δηλονότι, καὶ τούτου μόνου χάριν χρεία ἄν ἦν
αὐτῆς. Οὐ γὰρ ἄν τις ἀπλῶς γένοιτο ἀγαθὸς κατὰ τὸ
βέλτιστον ἑαυτοῦ μέρος φαύλως ἔχων · νῦν δὲ οὐκ ἔνι
οὐδεμίαν ἀρετὴν ἀνευ τῆς φρονήσεως συστῆναι· οὐ γάρ
ἐστιν ὀρθὴν εἶναι τὴν προαίρεσιν ἀνευ φρονήσεως,
ἀσπερ οὐδὲ ἀνευ ἀρετῆς, καθὼς εἴρηται· ἡ μὲν γὰρ
ἀρετὴ πρὸς τὸ τέλος κινεῖ τὸ ἀγαθόν, καὶ τούτου ἐφίε-

Earum autem hæc, quæ proprie dicitur virtus, sine prudentia constare non potest.

Quapropter omnes virtutes prudentias esse ajunt.

Et qui hanc rationem secutus est Socrates, partim recte sentiebat, partim errabat : nam quod virtutes omnes prudentias esse putabat, in hoc errabat : quod autem eas prudentia non vacare arbitrabatur, recte dicebat.

Id vero hoc argumento confirmatur, quod nunc omnes, quum virtutem definiunt, postquam eam habitum esse dixerunt, et in quibus versetur docuerunt, addunt etiam rectæ rationi consentaneum: recta autem ratio est ea quæ prudentiæ congruit: apparet igitur, non posse virtutem prudentia carere.

Insuper non solum habitus rectæ rationi consentaneus, sed etiam cum recta ratione conjunctus dicitur virtus: recta vero talibus in rebus ratio prudentia est.

Socrates enim rationes virtutes esse existimabat, quia omnes disciplinas esse præ se ferebat : nos autem habitus cum ratione conjunctos : nempe quod rationi congruit, discrepat ab eo quod cum ratione conjunctum est : etenim rationi convenienter facere quispiam aliquid dicitur, etiam alio impellente finemque considerante, ut natura rationi convenienter facit : cum ratione autem, quando facti auctor sciens agit, finemque considerans rationi convenienter facit : quapropter id quod cum ratione conjunctum est adjungi oportet ei quod rationi congruit : ratio autem, sicut diximus, prudentia est.

Ex his ergo quæ dicta sunt apparet, neque bonum habitum proprie sine prudentia, neque prudentiam sine virtute esse posse.

Hinc etiam diluetur, si quod e contrario allatum fuerit argumentum: etenim a morali virtute videtur distingui posse prudentia: non enim idem ad omnes virtutes ita aptus natura est, ut cum cunctas simul morales virtutes, tum etiam prudentiam consequi possit: quamobrem aliam consequetur, aliam vero nondum adeptus erit: videntur ergo separari posse virtutes. Hoc igitur in naturalibus quidem virtutibus evenire potest, in moralibus vero, ex quibus simpliciter homo bonus nominatur, evenire nequit.

Simul enim cum prudentia licet una tantum sit, cæteræ omnes aderunt.

Prudentia igitur tum ad agendum apta, tum ad omnes reliquarum virtutum actiones utilis est. Quin etiam per se expetenda est, quia præstantissimæ animi partis virtus habetur, rationalis videlicet, atque hanc vel solam ob causam ea opus esset. Nemo enim simpliciter bonus erit, qui ex præstantissima sui parte laboret: nunc vero ne una quidem virtus sine prudentia constare potest: neque enim sine prudentia rectum poterit esse consilium, sicut nec sine virtute, ut dictum est: quippe virtus ad bonum finem impellit, et ad hunc petendum

<sup>\*</sup> Καὶ τούτων κτλ. — \*\* Διόπερ φασὶ κτλ. — \*\*\* Καὶ Σωκράτης κτλ. — \*\*\*\* Σημεῖον δὲ κτλ. — \*\*\*\* Δεῖ δὲ μικρὸν κτλ. — \*\*\*\*\*\*\* Σωκράτης μὲν κτλ. — \*\*\*\*\*\*\* Δῆλον τοίνυν ἐκ τῶν κτλ. — \*\*\*\*\*\*\*\* Ἀλλὰ καὶ ὁ λόγος ταύτη κτλ. — \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* Τοῦτο γὰρ κατὰ μὲν κτλ. — \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* Δῆλον δέ, κὰν εὶ μὴ κτλ.

σθαι παρασχευάζει. ή δε φρόνησις τὰ πρὸς τὸ τέλος

ποιεί πράττειν.

\* 'Αλλά μην οὐδέ χυρία γέ ἐστι τῆς σοφίας, ὅτι διὰ την φρόνησιν ή σοφία. Τῷ γὰρ φρόνιμοι είναι ζητοῦμεν την σοφίαν, και ή φρόνησις το τέλος ζητεί της σοφίας, καὶ τὰ πρὸς τὴν σοφίαν φέροντα ζητεῖ· καὶ ούτω γάρ έχουσα ούχ έστι τῆς σοφίας βελτίων έστι γάρ ή σοφία άρετη τοῦ βελτίονος μορίου τῆς ψυχῆς ή μέν γάρ φρόνησις άρετή έστι τοῦ πρακτικοῦ νοῦ, ἡ δὲ σοφία τοῦ θεωρητικοῦ. Εἰ δὲ καὶ περὶ τῆς σοφίας ή φρόνησις σχοπεί, άλλ' οὐ χρῆται αὐτῆ πρὸς τὸ έαυτῆς τέλος, ώσπερ αί άρχιτεκτονικαί έχουσι πρός τάς ὑπ' αὐτὰς τέχνας, ἀλλὰ ζητεῖ ὅπως γένηται καὶ οὐ διὰ τοῦτο χυρία αὐτῆς ἐστιν, ὥσπερ οὐδ' ἡ ἰατρική χυρία έστὶ τῆς ύγιείας οὐ γὰρ αὐτῆ ἐπιτάττει, ἀλλά αὐτῆς ἔνεκα καὶ διὰ τοῦτο μᾶλλον βελτίων ή σοφία της φρονήσεως, καθάπερ καὶ ή ύγίεια της ἰατρικης, ότι αὐτῆς ένεκα πράττει. Εί δὲ ἐπιτάττει ἡ φρόνησις, άλλ' οὐ τῷ σοφῷ, ἀλλὰ τῷ μήπω εἰς ταύτην ἐλθόντι την άρετην τῷ δὲ ἐλθόντι οὐχέτι οὐδὲ γὰρ ἡ πολιτιχή, διότι έπιτάττει περί πάντων έν τῆ πόλει, ήδη καὶ τῶν θεῶν ἄρχει.

(Scripsi: \* ἐστὶν] vulgo ἐστιν.  $^{b}$  καθ' ὅσον] cod. καθόσον.  $^{c}$  καθ' ὅσον] cod. καθόσον.  $^{d}$  αίρετόν τί ἐστιν] vulgo αίρετόν τι ἐστίν.  $^{c}$  ° οὐδὲ] cod. οὐ δὲ.  $^{c}$  Γ διά γε] cod. διάγε.  $^{c}$  ε  $^{c}$  κυρίως] cod. δ κυρίως.  $^{b}$  π $^{b}$  μὲν ὀρθῶς εἶχε] cod. π $^{c}$  μὲν ὀρθῶς εἶχε.  $^{c}$   $^{c}$  π $^{c}$  δὲ  $^{c}$  ημάρτανεν] cod. π $^{c}$  δὲ  $^{c}$  ημάρτανεν.  $^{c}$  αγαθ $^{c}$ ν τις]

cod. γάρ τις. —)

nos instituit: prudentia vero efficit, ut ea quæ ad finem spectant faciamus.

At vero neque præest sapientiæ, quia propter prudentiam est sapientia. Quatenus enim prudentes sumus, sapientiam quærimus, et prudentia tum sapientiæ finem, tum ea quæ ad sapientiam ducunt, quærit: neque propterea tamen sapientia est præstantior : siquidem sapientia præstantioris animi partis virtus habetur : activi enim intellectus virtus est prudentia, contemplativi autem sapientia. Quamvis vero etiam de sapientia interdum prudentia cogitet, non tamen ad finem suum ea utitur, quemadmodum architectonicæ rationes ad artes quæ eis subsunt se habent, sed quomodo comparari possit tantum inquirit : nec propterea præest illi, sicut nec sanitati præest medicina: nec enim illi imperat, sed ejus causa præcipit atque imperat; ideoque sapientia prudentiæ præstat, ut sanitas arti medicinæ, quia illius causa agit. Quodsi imperat prudentia, non sapienti illa quidem, sed homini hanc virtutem nondum adepto imperat : adepto autem non item : sicut nec civilis scientia, quod omnia præcipiat quæ in civitate fiunt, etiam diis imperat.

<sup>\*</sup> Άλλὰ μὴν οὐδὲ χυρία κτλ.

# ΑΝΔΡΟΝΙΚΟΥ ΤΟΥ ΡΟΔΙΟΥ

# ΗΘΙΚΩΝ ΤΩΝ ΝΙΚΟΜΑΧΕΙΩΝ

ΠΑΡΑΦΡΑΣΕΩΣ

BIBAION EBAOMON.

## Κεφ. α'.

#### Περί έγχρατείας.

\* Μετά τὰ εἰρημένα περὶ τῶν ἠθικῶν ἀρετῶν καὶ διανοητικῶν ρητέον περὶ ἐγκρατείας καὶ τῆς ὁπὲρ ἡιᾶς ἀρετῆς, ἤτις ἡρωϊκή τίς ἐστι καὶ θεία· οὐτε γὰρ ἡ ἐγκράτεια ὁμογενής ἐστι ταῖς εἰρημέναις ἀρεταῖς, οὐτε ἡ ὑπὲρ ἀνθρωπον ἀρετή· διὰ τοῦτο μετὰ τὰ περὶ τῶν αρετῶν εἰρημένα περὶ τοῦτων ἰδίως λέγωμεν, ἀλλην ποιησάμενοι ἀρχήν. "Οτι δὲ οὐδετέρα αὐτῶν ὁμοταγης ἐστι ταῖς προειρημέναις, δῆλον ἔσται ἀπὸ τῶν περὶ αὐτῶν ἡηθησομένων · τῶν δὴ ψόγου ἀξίων καὶ φευκτῶν τρία ἐστὶν εἴδη, κακία, ἀκρασία, θηριότης.

\*\* Τὰ δὲ ἐναντία τούτοις τῆ μὲν κακία ἡ ἀρετή ἡ . ἠθική, περὶ ῆς διείληπται τῆ δὲ ἀκρασία ἡ ἐγκράτεια·
τῆ δὲ θηριότητι ἡ ὑπὲρ ἄνθρωπον ἀρετή, ἡ ἡρωϊκὴ καλεῖται, καθ' ἢν ἄνθρωποι γίνεσθαι λέγονται θεῖοί τινες ἐξ ἀνθρώπων.

\*\*\* "Ωσπερ καὶ "Ομηρος εἰσάγει τὸν Πρίαμον περὶ τοῦ παιδὸς "Εκτορος λέγοντα,

- - οὐ γὰρ ἐψκει a Ανδρός γε θνητοῦ πάῖς ἔμμεναι, ἀλλὰ θεοῖο,

δι' ἀρετῆς ὑπερδολήν.

\*\*\*\* Αύτη ή έξις έστιν ή αντιχειμένη τῆ θηριωδία. \*\*Ωσπερ γὰρ ή θηριωδία οὐχ έστι χακία, οἴα ἐστιν ή ἀντιχειμένη ταῖς ἀρεταῖς· οὐ γάρ ἐστιν ἀνθρωπίνη κακία, δλως δὲ οὐδὲ κακία, οὐ γάρ ἐστι θηρίου χακία ή ἀρετή, διὰ τὸ μὴ μετὰ λόγου ποιεῖν ἡ παρὰ τὸν λόγον οὕτως οὐδὲ ή θεία ἀρετή καὶ ἡρωϊχή ἀρετή ὰν είη χυρίως· τὸ γὰρ ἀνθρώπινον ἀγαθὸν ἀρετή λέγεται· τὸ δὲ θεῖόν τί ἐστιν· οὐχ ἔστι δὲ θεοῦ ἀρετή, ἀλλά τι τιμιώτερον ἀρετῆς τὸ θεῖόν ἐστιν ἀγαθόν· καὶ ὥσπερ σπάνιόν ἐστιν ἡ τοιαύτη ἔξις, οὕτω καὶ ἡ ἀντιχειμένη θηριωδία σπάνιον. \*Εστι δὲ μάλιστα ἐν τοῖς βαρδάροις. Γίνεται δὲ ἡ τοιαύτη θηριωδία οὐ μόνον διὰ πονηροτάτην ἔξιν, ἀλλὰ καὶ διὰ νόσους καὶ πηρώσεις.

# ANDRONICI RHODII

# ETHICORUM NICOMACHEORUM PARAPHRASIS

LIBER VII.

Cap. I.

#### De continentia.

Post ea quæ de virtutibus tum moralibus tum positis in cogitatione diximus, disputandum nobis erit de continentia eaque quæ supra hominem est, virtute, quæ heroïca et divina vocatur: neque enim cognata reliquis, de quibus egimus, virtutibus aut continentia est, aut ea quæ humanum fastigium excedit virtus: quocirca post ea quæ de virtutibus dicta sunt, alio facto initio, de his seorsum exponamus. Neutram autem earum cum is quas supra memoravimus cohærere virtutibus, vel ex his ipsis quæ de illis tradituri sumus, erit manifestum: eorum vero quæ reprehendenda et fugienda videntur, tres sunt species, vitiositas, incontinentia, feritas.

His vero contraria habentur, vitiositati quidem virtus, de qua disseruimus, moralis: incontinentiæ continentia: feritati quæ supra hominem est virtus, quam heroicam nominant, qua ex hominibus divini quidam homines fieri dicuntur.

Quemadmodum et Priamum Homerus de Hectore filio loquentem inducit,

namque illum haud esse pulares mortali genitore satum, at genus esse deorum,

propter virtutis excellentiam.

Hic autem est qui immanitati opponttur habitus. Nam quemadmodum immanitas non est vitiositas talis, qualis virtutibus opponitur: neque enim humana vitiositas est, sed omnino ne vitiositas quidem, siquidem nec feræ vitium aut virtus est, quia nec cum ratione nec præter eam agit: ita nec divina virtus nec heroica proprie erit: humanum quippe bonum virtus vocatur: hoc vero divinum quid est: dei autem non est virtus, sed præstantius quid virtute divinum est bonum: et sicut rarum quid est ejusmodi habitus, ita et quæ opponitur, rarum quid est immanitas, Reperitur vero maxime apud barbaros. Nimirum talis immanitas non tantum a pessimo habitu, sed etiam a morbis et mutilationibus proficiscitur.

<sup>\*</sup> Lib. VII. cap. 1. Μετά δὲ ταῦτα λεκτέον, κτλ. — \*\* Τὰ δ' ἐναντία τοῖς μὲν δυσὶ δῆλα, κτλ. — \*\*\* "Ωσπερ "Ομηρος περὶ "Εκτορος κτλ. — \*\*\* "Ωστ' εὶ καθάπερ φασὶν κτλ.

\* Περί μέν οὖν τῆς τοιαύτης διαθέσεως βστερον ποιησόμεθα λόγον. Περί δὲ τῆς κακίας εἴρηται πρότερον, ότε το περί άρετων έλέγομεν των ήθιχων. Νύν δέ περί τῆς ἀχρασίας ἐροῦμεν, καὶ περὶ τῆς μαλακίας καί της τρυφης, και των αντικειμένων, έγκρατείας καί καρτερίας. ούτε γάρ τη είρημένη κακία και άρετη αί αὐταί εἰσιν, οὖτε πάντα διάφοροι, ὡς ἔτερογενεῖς είναι · καθ' όσον ε μέν γάρ τὸ άγαθὸν αίρεῖται ὁ έγκρατής και τῷ λόγω ἀκολουθεῖ, ἀρετἢ προσήκει ἡ έγχράτεια καθ' δσον δε έναντιούται α αὐτῷ ἡ ἐπιθυμία και εν αγωνί εστιν αεί, δια το μη έχειν έξιν, κατά τοῦτο οὐκ ἔστιν ἀρετή. ἀκολούθως δὲ οὐδὲ ή άχρασία χαχία έστι χατά την χαχίαν την άντιχειμένην ταϊς ήθικαϊς άρεταϊς. δ μέν γάρ την άλλην κακίαν φαῦλος, έξιν έχων τῆς φαυλότητος, πράττει τὰ φαῦλα, μή ἀντιτείνοντος αὐτῷ τοῦ λογισμοῦ. ὁ δὲ ἀκρατής, τοῦ λογισμοῦ πρὸς τὸ ἀγαθὸν ἔλχοντος, ὑπὸ τῶν ἐπιθυμιών χρατεϊται και διά τοῦτο οὐχ ἔστιν δμοειδής τῆ κακία ή ἀκρασία. ὅτι δὲ παρά τὸν λόγον καὶ αὐτή έστι, καὶ έκούσιον, τοῦτο αὐτῆ κοινωνεῖ.

δ περί αὐτῶν λόγος.

\*\*\* Δοχεί δή πασιν ή έγχράτεια άγαθόν, καὶ ή χαρτερία των σπουδαίων και των έπαινετων είναι. ή δέ άχρασία τούναντίου. Φασί δὲ περί τῆς ἐγχρατείας χαί ταῦτα' πρῶτον μέν, ὅτι ὁ ἐγκρατὴς ὁ αὐτός έστι τῷ έμμενετιχῷ ἔν τινι λογισμῷ χαὶ ἀχινήτῳ, χαὶ ἐγχράτεια τὸ ἐμμένειν τῷ λογισμῷ, ἀχρασία δὲ χαὶ ἀχρατής τούναντίον δεύτερον, δτι είδως δ έγχρατής δτι φαῦλαι • αί ἐπιθυμίαι, ἀφίσταται τούτων καὶ ἀκολουθεί τῷ λόγφ, δ δὲ ἀκρατής, εἰδώς ὅτι φαῦλα πράττει, διά την ήδονην ού πείθεται τῷ λόγῳ · τρίτον, δτι καί δ σώφρων έγκρατής έστι καί καρτερικός, χαὶ δ ἀχόλαστος τοὐναντίον· τέταρτον, ὅτι χαὶ πᾶς ξλαρατής αφώρων. ξριοι οξ ρίποιως κας τον ακρατή πάντα ακόλαστον, και τὸν ακόλαστον ακρατῆ εἶναί φασιν· άλλοι δὲ διαφέρειν άλλήλων· πέμπτον, δτι ξνδέχεται φρόνιμον καί δεινόν όντα καί άκρατή εἶναι. έχτον, δτι λέγονται άχρατεῖς οἱ πρὸς θυμὸν ἐπιρρεπείς, καὶ οἱ σφόδρα τιμῆς καὶ κέρδους δρεγόμενοι. ταῦτα μέν οὖν εἰσι πάντα σχεδόν τὰ λεγόμενα περί έγχρατείας καλ άχρασίας. ὧν περλ ξκάστου σκεψώμεθα · καὶ πρῶτον περὶ τοῦ πρώτου.

(Scripsi: <sup>2</sup> οὐ γὰρ ἐψκει] cum cod. Andronici et Marciano Aristotelis; nam apud Homerum lliad. XXIV, 258-259 et in plerisque Stagiritæ libris legitur οὐδὲ ἐψκει. — <sup>5</sup> ὅτε] cod. ὅτι. — <sup>c</sup>

Jam vero de tali animi affectione postea disputabimus. De vitiositate autem in priore de virtutibus moralibus dissertatione diximus. Nunc vero de incontinentia, mollitie et luxu, deque contrariis virtutibus. continentia videlicet ac tolerantia agamus : neque enim cum prædicta vitiositate aut virtute sunt eædem . neque tamen ita diversæ, ut alterius generis sint : quatenus ergo bonum expetit rationemque sequitur continens. convenit virtuti continentia : quatenus vero semper ei adversatur cupiditas et perpetuo in certamine est, quia habitu caret, eatenus non est virtus. His autem quæ dicimus congruenter nec incontinentia vitiositas est respectu ejus quæ moralibus virtutibus opponitur vitiositatis : qui enim reliquis vitiis contaminatus improbus nominatur, quum improbitatis consecutus sit habitum. non repugnante rationis vi improba facta gerit : incontinens vero, quum ad bonum eum trahit ratio, cupiditatum ardore superatur : ideoque non ejusdem cum vitiositate speciei est incontinentia: quatenus vero præter rationem quoque ipsa est, et res voluntaria, eatenus aliquid cum ea commune hahet.

Dicamus autem de iis eodem modo, quo etiam de cæteris disseruimus : exponemus enim eas quæ vulgo probantur rationes, e quibus incongruentes opposita veritate refutabimus, reliquas vero quæ maxime probabiles sunt, confirmabimus ac relinquemus : atque ita planus erit de iis sermo.

Omnibus ergo bonum videtur continentia rebusque probis et laudabilibus annumeranda esse tolerantia: contrarium vero incontinentia. Sed et hæc de continentia prædicant : primum continentem eundem esse atque eum qui in ratione permanet eique immotus adhærescit, et in ratione permanere esse continentiam, contrarium autem incontinentiam et incontinentem appellari : deinde continentem, quum sciat insanas esse cupiditates, ab iis desciscere et rationem sequi, at incontinentem, qui exploratum habeat, improba facta se gerere, propter voluptatem rationi non obtemperare : tum temperantem quoque esse continentem ac tolerantem, sed intemperantem contrarium vocari: porro omnem hominem continentem etiam temperantem esse : et alii quidem similiter omnem hominem incontinentem internperantem, et intemperantem omnem hominem incontinentem esse ajunt : alii vero eos inter se differre : denique posse prudentem et sollertem hominem tamen incontinentem esse : postremo incontinentes eos dici, qui in iram præcipites sint, aut honoris et lucri cupiditate flagrent : hæc igitur omnia fere sunt, quæ de continentia et incontinentia dicuntur : de quibus singulis videamus : ac primum quidem de primo.

<sup>\*</sup> λλλά περὶ μὲν τῆς τοιαύτης διαθέσεως κτλ. — \*\* Δεῖ δ', ώσπερ ἐπὶ τῶν άλλων, κτλ. — \*\*\* Δοκεῖ δὴ ἡ τε έγκράτεια κτλ.

καθ' όσον μέν] cod. καθόσον μέν. — α καθ' όσον δέ έναντιούται cod. χαθόσον δε έναντιούται. -- ° φαῦλαι] cod. φαύλαι. — Cæterum quinque, quæ sequuntur, capita sive Andronici ipsius sive librariorum errore præpostero ordine videntur descripta. Rerum autem in Aristoteleo opere traditarum series e numeris appositis intelli-

# Kε. β'. [ε].

"Ότι οὐχ ἔστιν έγχράτεια το ἀπλῶς ἐμμένειν τοῖς δεδογμέ-

\* Εἰ τοῦτό ἐστιν ἐγκράτεια, τὸ ἐμμένειν πάση δόξη, εσται καὶ φαύλη εγκράτεια, δταν εμμένη τις ψευδεί δόξη άλλα μην υπόκειται επαινετόν και αγαθόν είναι αὐτήν οὐχ ἄρα τὸ ἐμμένειν ἀπλῶς τῆ παρούση

δόξη έγχράτειά έστιν.

\*\* Όμοίως δὲ καὶ ἡ ἀκρασία οὐ πᾶσα φαύλη ἔσται καί φευκτή, άλλα καί άγαθή, όταν μη εμμένη τις τη ψευδεί δόξη. ώσπερ δ Νεοπτόλεμος πεισθείς ύπο τοῦ 'Οδυσσέως ψεύσασθαι, καὶ μὴ ἐμμείνας τῆ δόξη άλλα άληθεύσας. ή εί τις απατηθείς υπό του προσδιαλεγομένου καὶ δοξάσας ψευδη, οὐκ ἐμμένει τοῖς δεδογμένοις · οὐ γὰρ ψέγεται ὁ τοιοῦτος · ὁ δὲ ἀχρατής ψέγεται ούχ άρα δ έμμενετιχός τῆ δόξη έγχρατής έστιν, ούδε δ τῆς δόξης έχστατιχός ἀχρατής δλως δε άχρασία μετά άφροσύνης συμβαίνει άρετή είναι, εί τοῦτό ἐστιν ἀχρασία τὸ ἐξίστασθαι τῆς δόξης καὶ μὴ έμμένειν τοῖς δοχοῦσιν ἀγαθοῖς: εὶ γάρ τις ὑπὸ ἀφροσύνης νομίζη ο την ακολασίαν αγαθόν, μη εμμείνη δὲ τοῖς δεδογμένοις, ἔσται σώφρων καὶ οὕτως ἔσται δ άχρατής σπουδαίος, δπερ έστι ε ψεύδος · ψεχτόν γάρ δοκει πάσιν ή ακρασία. "Ετι, δ δυνάμενος έκστηναι τῆς δόξης τοῦ μὴ δυναμένου βελτίων ἐστὶ πολλάκις. ό δὲ ἀχρατής τοῦ ἐγχρατοῦς οὐχ ἔστι βελτίων · οὐχ άρα ό έμμενετικός τῆ δόξη έγκρατής, οὐδὲ ὁ ἐκστατιχὸς ἀχρατής.

\*\*\* \*Oτι δὲ δ δυνάμενος ἐκστῆναι τῆς δόξης βελτίων τοῦ μή δυναμένου, δῆλον· δ γάρ τῷ ἡπατῆσθαι τὰ φαῦλα διώχων, ότι νομίζει άγαθά είναι, βελτίων έστί του είδότος ότι φαυλα καὶ διώκοντος · ό μέν γάρ ήπατημένος μεταπεισθείς δύναται άγαθός γενέσθαι, δ δέ δι' ἀχρασίαν διώχων χαὶ εἰδὼς ὅτι φαῦλα, οὐ δύναται έχστηναι των χαχών πως γάρ αν έχσταίη, έπει οὐ δύναται μεταπεισθηναι; δ γάρ έδει γινώσκειν, οίδε, χαί είδως αχρατεύεται, χαί ένοχός έστι τῆ παροιμία,

"Όταν τὸ ὅδωρ πνίγη, τί ἐεῖ ἐπιπίνειν;

φανερόν δή δτι το έμμένειν τη παρούση δόξη ούχ έστιν έγχράτεια, οὐδὲ τὸ ἐξίστασθαι ἀχρασία.

## Cap. II |V|.

Non esse continentiam simpliciter in sententia permanere

Si ergo perpetua in qualibet sententia permansio continentia est, erit etiam mala continentia, quum quis in errore perseverat : atqui laudabile quiddam et bonum esse eam sententiam posuimus : ergo non simpliciter in præsenti sententia perstare continentia est.

Similiter vero incontinentia non omnis prava erit et fugienda, sed bona etiam quædam, quando aliquis in errore non perseverat : qualis fuit Neoptolemus ab Ulixe ad mentiendum adductus, sed postmodum deposita illa opinione verum locutus: aut si quis ab eo, quocum sermocinatur, deceptus quum falsa pro veris amplecteretur, in sententia non perstat : neque enim vituperatur talis : vituperatur vero incontinens : quamobrem neque qui in sententia permanet, idcirco continens est, neque qui a sententia sua discedit, propterea est incontinens: omnino res eo redibit, ut incontinentia, cui adhæret stultitia, virtus sit, si incontinentia est discedere a sententia neque in iis quæ bona nobis videntur manere : si quis enim propter stultitiam bonam esse judicet intemperantiam, ac tamen instituto suo decedat, hic jam temperans erit : atque ita incontinens bonus erit, quod est falsum : omnibus scilicet vituperanda videtur esse incontinentia. Præterea qui instituto suo decedere scit eo qui nescit sæpenumero melior est : at vero continente non est melior incontinens : quare nec qui in sententia permanet continens, nec qui ab ea discedit incontinens erit.

Jam vero eum qui instituto suo decedere scit, meliorem esse eo qui nescit, manifestum est : qui enim deceptus mala sequitur, quia bona esse existimat, melior est eo qui mala esse scit et tamen expelit : qui enim deceptus est, is postmodum commutata voluntate bonus fieri potest; qui vero per intemperantiam ea sequitur, quum mala esse sciat, non potest discedere a malis : quomodo enim discedat, quum ad aliam sententiam perduci nequeat? quod enim cognitum habere debebat, novit, et quamvis norit, intemperanter tamen vivit, atque idcirco in eum convenit proverbium

Ouid adbibendum est, quum premit fauces aqua?

Apparet igitur, neque in præsenti sententia perstare continentiam, neque de ea desistere incontinentiam esse.

<sup>\*</sup> Cap. 2. "Ετι, εl πάση δόξη κτλ. — \*\* Καὶ εl πάσης δόξης ή άκρασία κτλ. — \*\*\* "Ετι ο τῷ πεπεῖσθαι πράττων κτλ.

( Scripsi : \* εἴ τις] cod. εἴτις. — b νομίζη] cod. νομίζει. — \* δπερ ἐστὶ] cod, δπέρ ἐστι. —)

Kεφ.  $\gamma'$  [ $\beta'$ ].

Περί της γνώσεως του άχρατους, ή γινώσχων ούχ έμμένει.

\* Ζητητέον δή περί τοῦ δευτέρου ἀπορία γάρ ἐστι, πῶς ὑπολαμδάνων ὀρθῶς περὶ ὧν πράττει τις, ἔπειτα αχρατεύεται. Καί φασί τινες \*, δτι οὐ γινώσκει δ άκρατής α πράττει φαῦλα είναι, οὐδε έχει ἐπιστήμην αὐτῶν, ὥσπερ δ Σωχράτης έλεγεν, οὐ δυνατὸν ἐπιστήμης ενούσης άλλο τι b χρατείν και περιέλκειν ωσπερ ανδραποδον· ούτος δὲ δ λόγος ἐναντίος ἐστὶ τοις φανεροίς. ότι γάρ έστιν ακρατής, και οδτός έστιν άχρατής, δ πρός τάναντία ών οίδεν άγαθων φερόμενος, φανερόν. Διο ζητητέον, εί δι' άγνοιαν πράττει πας δ πράττων τὸ πονηρόν, καὶ τίς δ τρόπος γίνεται τῆς ἀγνοίας · ἄλλοι δὲ οἴονται εἰδέναι μὲν & πράττει τὸν ἀχρατῆ, ἐπιστήμην δὲ οὐκ ἔχειν αὐτῶν, ἀλλά δόξαν ου γάρ δυνατόν ἐπιστήμην ἔχοντα κρατεῖσθαι ύπὸ τῶν ἡδονῶν · οὐδὲν γὰρ εἶναι τῆς ἐπιστήμης ἐπιχρατέστερον · διά τοῦτο τὴν τοῦ ἀχρατοῦς γνῶσιν δόξαν είναί φασιν· άλλά μήν εί γε ο δόξα έστι και μή ἐπιστήμη, οὐδὲ ἰσχυρὰ γνῶσις τοῦ πράγματος ἐν τῷ άχρατεῖ, άλλ' ἀσθενής τις καὶ ἡρεμαία, καθάπερ ἐν τοῖς διστάζουσι, συγγνώμη ἂν εἴη τοῖς ἀχρατέσι, μή έμμένουσι τοῖς οὕτω γινωσχομένοις, βιαίων ἀνθελκουσων ξαιθυπιών, οηκ άδα ποχράδον ή ακδααία. ούδενὶ γὰρ συγγνώμη τῶν μοχθηρῶν καὶ ψεκτῶν καὶ φευχτών τοιούτον δέ ή άχρασία.

\*\* Έπει δὲ οὐτε δόξα ἐστιν ἡ γνῶσις τοῦ ἀκρατοῦς, οὐτε ἐπιστήμη, δοκεῖ φρόνησις εἶναι· αὕτη γὰρ λείπεται καὶ ἔστιν ἰσχυρὰ γνῶσις καὶ τοῦτο δὲ ἀτοπον ἄσται γὰρ ἄμα καὶ φρόνιμος καὶ ἀκρατής. Οὐδεὶς δ' ἀν εἴποι, φρονίμου εἶναι τὸ πράττειν τὰ φαῦλα ἐκόντα ἐπεὶ καὶ δέδεικται ἐν τοῖς ἔμπροσθεν, ὅτι πρακτικός γε ὁ φρόνιμος, καὶ περὶ αὐτάς ἐστι τὰς πράξεις τὰς μερικάς, καὶ τὰς ἀλλας ἀρετὰς ἔπομένας τὰς μερικάς, καὶ τὰς ἀκλας ἀρετὰς ἔπομένωσκειν τὸν ἀκρατῆ δέδεικται μὴ δυνατὸν εἶναι· ζητητέον ἄρα τὸν τρόπον. Ο μετὰ μικρὸν ἀκριδέστερον ἐπισκεψώμεθα.

(Scripsi: \* καί φασί τινες] vulgo καί φασι τινες.

- b άλλο τι] vulgo άλλό τι. - o εί γε] cod. είγε.

- d έπομένας] cod. έπομένας. - )

Κεφ. δ'.

\*Οτι ούν έστιν δ έγκρατής σώφρων, ούτε δ σώφρων έγκρατής.

\*\*\* Νῦν δὲ σχοπῶμεν περί τοῦ τρίτου, εἰ δυνατὸν τὸν

Cap. III [II].

De cognitione incontinentis, in qua sciens non persistit.

De secundo etiam quærendum est : dubitatur enim quo pacto, quum recte aliquis de iis quæ agit judicet, nihilominus tamen incontinenter se gerat. Dicuntque nonnulli, nescire incontinentem que agit mala esse. eumque hac scientia carere, sicut Socrates præ se ferebat, tieri non posse, in quo insit scientia, ut in co aliud quiddam dominetur et tanquam mancipium ultro citroque trahat : quæ quidem ratio cum iis quæ manifesta sunt pugnat : esse enim incontinentem, et eum esse incontinentem, qui in contrarium illius fertur boni quod novit, id vero manifestum est Quare quæri oportet, num per ignorantiam agat, quisquis male facit, et quis sit ignorantiæ modus : alii vero existimant, scire quidem ea quæ agit inconlinentem, non tenere tamen eorum scientiam, sed opinionem tantum habere : neque enim fieri posse, ut qui scientia sit præditus a voluptatibus superetur : nihil quippe scientia esse fortius : ideoque opinionem esse volunt illam incontinentis cognitionem : atqui si opinio est, non vero scientia neque firma rei in incontinente cognitio, sed infirma tantum ac tenuis, sicut in dubitantibus, danda erit venia incontinentibus, quod in iis quæ eo modo noverunt non permaneant, quoties violentæ libidines eos in contrariam partem abripiunt : quocirca ne mala quidem erit incontinentia : quæ enim mala et vituperabilia et fugienda sunt, nulla huic generi venia tribuitur : talis autem incontinentia est.

Quum vero nec opinio sit cognitio incontinentis, nec scientia, videtur esse prudentia: hæc enim restat estque firma cognitio: at hoc absurdum: erit enim simul prudens et incontinens. Nemo autem prudentis esse dixerit sua sponte res improbas admittere, præsertim quum supra ostenderimus, prudentem ad agendum esse aptissimum, et simul actiones singulares suscipere, simul reliquis virtutibus tali ingenio necessario convenientibus excellere: quapropter non prudentia edoctus intemperans scit. Iis ergo quos memoravimus modis intemperantem cognoscere non posse demonstravimus: quare quo pacto cognoscat, quærendum est. Quod paulo post accuratius consideremus.

Cap. IV.

Continentem non esse temperantem, neque temperantem continentem.

Nunc vero de tertio, possitne temperans esse conti-

<sup>🌯</sup> Ἀπορήσειε δ' ἄν τις , κτλ. — \*\* Φρονήσεως άρα άντιτεινούσης κτλ. — \*\*\* "Ετι εί μὲν έν τῷ ἐπιθυμίας ἔχειν ἰσχυρὰς κτλ.

σώφρονα έγκρατη είναι και έτι περί του τετάρτου, εί πως α έγχρατής σώφρων. Φανερόν δε έσται λαδούσι τὸν δρισμόν τοῦ ἐγχρατοῦς · ἔστι δὴ ἐγχρατής δ ανθιστάμενος πρός ζοχυράς και φαύλας επιθυμίας. έχει άρα δ έγκρατής ίσχυρας καί φαύλας έπιθυμίας. εί δή δ σώφρων έσται έγχρατής, έξει φαύλας έπιθυμίας και ζαχυράς. οπερ εναντίον εστι τῷ λόγῳ τῆς σωφροσύνης, εν γάρ τῷ ξαεσθαι τὰς ἐπιθυμίας τῷ λόγω ή σωφροσύνη οὐ συνίσταται άλλως τε δ μέν σώφρων ήδεται οίς πράττει, άλλως γάρ ούχ αν ήν σώφρων ο δε εγκρατής εν άγωνι ών και μάχη πρός τάς ἐπιθυμίας, οὐχ ἤδεται· ἡ γὰρ ἡδονὴ ἐν τῆ ἠρεμία έστίν· έτι τὸν έχοντα έξιν ἀνδρείας h ἐπιόντα ἐξαίφνης τὰ φοδερά, καὶ πρὶν τῷ λόγω κατ' αὐτῶν χρήσασθαι, οδ ταράττει δμοίως δή τὸν ἔχοντα έξιν σωφροσύνης οὐ χινήσει τὰ ἡδέα, καὶ πρὶν περὶ αὐτῶν σχέψασθαι, καὶ τὸν λόγον ἀντιστῆσαι· ὁ δὲ ἐγκρατής ού τοιούτος. εν γάρ τῷ χρήσασθαι τῷ λόγῳ κατ' αὐτῶν καὶ ἀνθίστασθαι πρὸς αὐτὰς ἡ ἐγκράτεια συνίστασθαι λέγεται εί μέν γάρ χρησταί αί ἐπιθυμίαι τοῦ έγχρατοῦς, φαύλη ή έγχράτεια, χωλύουσα αὐταῖς γρησθαι · εί δε ασθενείς και ου φαῦλαι, ουδέν σεμνόν ή έγχράτεια · νῶν δὲ τοιαύτη δοχεῖ · εἰ δὲ φαῦλαι χαὶ άσθενείς, οὐδὲν μέγα τὸ τοιούτων χρατείν . ὥστε οὐ μέγα ή έγχράτεια· λείπεται δή φαύλας είναι τάς έπιθυμίας τοῦ έγχρατοῦς χαὶ Ισχυράς. Καὶ διὰ τοῦτο ούτε δ σώφρων έγκρατής αν είη, ούτε δ έγκρατής σώφρων.

(Scripsi : a εἴ πως] cod, εἴπως. — b ἀνδρείας] cod, ἀνδρίας. —)

# **Κ**εφ. ε'. [γ]

"Ότι οὐκ ἔστιν ὁ φρόνιμος ἀκρατής.

Έκ τῶν εἰρημένων δὲ φανερόν, καὶ ὅτι οὐ δύναται ὁ φρόνιμος ἀκρατής εἶναι. Ἐπεὶ γὰρ τῆ φρονήσει ἔπεται καὶ ἡ σωφροσύνη, ὅτι καὶ πᾶσα ἢθικὴ ἀρετή, ὁ δὲ σώφρων οὐ δύναται ἐγκρατής εἶναι, πολλῷ μᾶλλον οὐδὲ ἀκρατής ἐστιν· εὶ δὲ τοῦτο, οὐδὲ ὁ φρόνιμος ἀκρατής ὰν εἴη.

# Κεφ. 5'.

"Οπως ζητήσαι δεί τὸ περί έγκρατείας ζήτημα.

\* Ζητητέον δὲ καὶ περὶ τοῦ ἔκτου, εἰ περὶ πλοῦτον καὶ δόξαν καὶ ἀπλῶς πᾶν ἐπιθυμητὸν ἡ ἀκρασία ἐστὶ καὶ ἡ ἐγκράτεια. Καὶ εἰ τοῦτο, καὶ ὁ περὶ ἔκαστον τούτων ἐπιβρεπῶς ἔχων ἀκρατής ἐστι, ζητητέον τίς ὁ ἀπλῶς ἀκρατής · οὐ γὰρ ὁ περὶ πάντα ἔχων οὕτως, ἐστίν · οὐδεὶς γὰρ ἀπάσας ἔχει τὰς ἀκρασίας · ὥστε ζητῶμεν τὸν κυρίως ἀκρατῆ. Τὰ μὲν οὖν ζητήματα τὰ

nens: ac præterea de quarto, sitne continens quodammodo temperans, videamus. Erit autem hoc manifestum, si continentis definitionem sumamus : est ergo continens, qui vehementibus malisque cupiditatibus resistit : vehementes ergo malasque cupiditates habet continens: si igitur temperans erit continens, malas simul et vehementes cupiditates habebit : quod cum temperantiæ notione pugnat : neque enim in eo versatur temperantia, ut rationi cupiditates obtemperent : deinde temperans gaudet iis quæ agit, quia alioqui non foret temperans: at continens quoniam cum cupiditatibus confligit et conflictatur, non gaudet : nam voluptas quietem capit : porro eum, qui fortitudinis habitum consecutus sit, subito ingruentia pericula aliaque formidabilia, etiam priusquam ratione contra ea se munierit, non terrent : similiter et eum qui temperantiæ habitum gerit non movebunt jucunda, licet nondum de iis cogitaverit, rationemque iis opposuerit: talis autem non est continens: in hoc ipso enim, ut ratione adversus ea utatur iisque resistat, versari continentia dicitur : si enim bonæ sint cupiditates continentis, mala est, quæ ipsum uti iis vetat continentia : sin imbecillæ nec malæ, nihil grave ac præclarum erit continentia : nunc vero talis videtur : sin autem imbecillæ et malæ, non erit magnum eas continere : quapropter non erit præclara res continentia: restat ergo, ut continentis cupiditates tum malæ sint tum vehementes. Quamobrem neque qui temperans est, continens, neque qui continens, temperans esse poterit.

#### Cap. V [III].

#### Prudentem non esse incontinentem.

Ex superiore disputatione patet, eum qui sit prudens non posse incontinentem esse. Quum enim prudentiæ etiam temperantia insit, quia omnis quoque virtus moralis inest, temperans autem nequeat esse continens: multo magis non poterit esse incontinens: quod si ita est, ne prudens quidem incontinens erit.

## Cap. VI.

Quomodo habenda sit quæstio de continentia.

Sed et de sexto quærendum est, sitne in opibus et existimatione et absolute in omni re desiderabili posita continentia et incontinentia. Et si hoc verum est, constetque eum qui in singulas hujusmodi res propendeat esse incontinentem, quærendum erit, quis sit ille qui simpliciter incontinens vocatur: neque enim is qui ad omne genus æque inclinat, talis erit: quippe nemo omni simul

<sup>\*</sup> Ετι εί περί πάντα άχρασία έστι και έγχράτεια, κτλ.

περὶ τῆς ἐγκρατείας καὶ αἱ ἀπορίαι τοιαῦται συμβαίνουσι. Τούτων δὲ τὰ μὲν ἀνελεῖν δεῖ, τὰ δὲ καταλιπεῖν · ἡ γὰρ λύσις τῆς ἀπορίας εὕρεσίς ἐστι τοῦ ζητουμένου.

\* Πρῶτον μὲν οὖν σκεπτέον, πότερον εἰδότες ἀκρατεύονται οἱ ἀκρατεῖς, ἢ οὖ, καὶ πῶς εἰδότες: ἔπειτα περὶ ποῖα ἐστιν ὁ ἐγκρατὴς καὶ ὁ ἀκρατής: λέγω δὲ περὶ πᾶσαν ἡδονὴν καὶ λύπην, ἢ περί τινας \* ἀφωρισμένως: καὶ τὸν ἔγκρατῆ καὶ τὸν καρτερικὸν εἰ διαφέρουσι, καὶ ὅσα ἀκόλουθα τούτοις τοῖς ζητήμασίν ἐστιν.

\*\*  $^{2}$ Ων ή άρχή έστι τὸ ζητήσαι περὶ τοῦ ἐγκρατοῦς καὶ ἀκρατοῦς, κατὰ τί διαφέρουσι κατὰ τὰ ὑποκείμενα, περὶ ἄ εἰσιν, ἡ κατὰ τὸν τρόπον, καθ' δν πρὸς αὐτὰ ἔχουσιν, ἡ κατ' ἀμφότερα.

Μετά δὲ τοῦτο σχεπτέον, εὶ περὶ ἄπαντα τὰ ἡδέα ἐστὶν ἡ ἀχρασία καὶ ἡ ἐγκράτεια, ἢ οὖ. Οὖτε γὰρ περὶ ἄπαντά ἐστιν ἡ ἀκρασία, καὶ ἡ ἐγκράτεια, καὶ ὁ ἀπλῶς ἀχρατής, ἀλλὰ περὶ ἃ ὁ ἀχόλαστος· οὖτε ὁμοίως τῷ ἀκολάστῳ ἔχει πρὸς αὐτά, ἀλλὰ ἔτερον τρόπον· ὁ μὲν γὰρ ἀχόλαστος διεφθαρμένως κρίνων, καὶ νομίσας ἤδη ἀγαθὸν τὸ διώχειν ἀεὶ τὸ ἡδύ, πρὸς αὐτὸ φέρεται· ὁ δὲ ἀχρατής, τοῦ λόγου ἀντιλέγοντος τῆ ἐπιθυμία, αὐτὸς ἀχολουθεῖ.

(Scripsi : • περί τινας] vulgo περί τίνας. —)

# Κεφ. ζ'.

Τίνα τρόπον γινώσκει ὁ ἀκρατής.

\*\*\* Τὸ μέν οὖν δόξαν εἶναι τὴν γνῶσιν τῶν ἀκρατῶν, η άντιπράττουσι, καί μη έπιστήμην, οὐδεν διαφέρει πρὸς τὸν λόγον· τοῦτο γὰρ ζητοῦμεν, εἰ βεδαία ἐστὶν αὐτῷ, ἢ ἀμφίδολος ἡ γνῶσις τοῦ ἀγαθοῦ. Συμδαίνει δὲ πολλάχις τὴν δόξαν οὕτω βεδαίως ἐγχεῖσθαι, ὥστε μή διαφέρειν επιστήμης κατά το άντιδαίνειν ταῖς ἐπιθυμίαις· χαὶ ἔγιοι οὕτω πιστεύουσιν οἶς δοξάζουσιν, ώσπερ οί ἐπιστήμονες τοῖς διὰ τῆς ἐπιστήμης γινωσχομένοις · ώσπερ δ 'Ηράχλειτος & έδόξαζεν φετο έπίστασθαι άχριδῶς, οίον , ὅτι οὐχ ἔστι χίνησις χαὶ τάλλα δσα ἐτίθει. Τῆ γοῦν τοιαύτη δόξη τοῦ ἀγαθοῦ ὁ ἀντιπράττων οὐδὲν διαφέρει τοῦ ἔχοντος τὴν ἐπιστήμην τοῦ ἀγαθοῦ χαὶ πρὸς τὸ ἡδὺ φερομένου · όμοίως γάρ είσι μοχθηροί, χαθόσον διμοίως Ισχυρῷ λογισμῷ ἐχάτερος πολεμεί. 22 στε δ εν τοίς προειρημένοις ήπορήθη, πιος δυνατόν τον είδότα το άγαθον αίρεισθαι τὸ κακόν, οὐχ οὕτω δύναται λυθῆναι. Ζητητέον δή πῶς ἐτέρως λυθήσεται.

\*\*\*\* Λέγωμεν τοίνυν δτι το ἐπίστασθαι καὶ κατὰ ἐπιστήμην γινώσκειν διττόν ἐστι. Λέγεται γὰρ ἐπίστασθαι καὶ ὁ ἔχων τὴν ἐπιστήμην καὶ χρώμενος αὐτῆ,
ὥσπερ εἴ τις γεωμέτρης ὢν καὶ γεωμετρεῖ, λέγεται

incontinentiæ genere laborat : quare eum qui proprie sit incontinens quæramus. Tales igitur de continentia quæstiones et dubitationes accidunt. Horum generum alia tollenda, alia relinquenda sunt : nimirum sublatio dubitationis rei de qua quæritur inventio est.

Primum igitur videndum est, utrum scientes intemperanter vivant incontinentes, nec ne, aut si scientes, quomodo: deinde quibus in rebus continens et incontinens versetur: hoc est, utrum in omni voluptate et dolore an in quibusdam separatim: præterea intersitne aliquid inter continentem et patientem, et quæcunque his quæstionibus consentanea sunt.

Earum autem fundamentum est quæstio, quo pacto continens et incontinens inter se differant, hoc est, utrum rebus in quibus versantur, an ratione qua ad eas se habent, an utroque modo.

Deinde et illud videndum est, utrum in omnibus quæ sunt jucunda, continentia cernatur et incontinentia, nec ne. Neque enim in omnibus cernitur incontinentia et continentia, et qui simpliciter incontinens vocatur, sed in quibus intemperans, neque eodem quo intemperans modo se habet ad illa, sed alio: etenim intemperans quum corrupte judicet, putetque bonum esse sequi semper id quod est jucundum, eo etiam fertur: incontinens vero quum ejus cupiditati adversetur ratio, ipse tamen jucunda sequitur.

## Cap. VII

#### Quomodo norit incontinens.

Si ergo sit opinio illa cognitio, cui contraria incontinentes faciunt, et non scientia, nihil refert ad rem de qua disputamus : hoc enim quærimus, utrum sit firma illi an ambigua boni cognitio. Fit autem sæpenumero, ut tam firma illi inhæreat opinio, ut in oppugnandis cupiditatibus nihil a scientia differat : sed et nonnulli eandem fidem rebus quas opinantur adjungunt, quam homines periti rebus scientia comprehensis : sicut Heraclitus quæ opinabatur certo se putabat scire, verbi causa, non esse motum et reliqua quæ statuebat. Tali igitur boni ipsius opinioni qui facit contraria nihil ab eo differt qui quum boni scientia præditus sit, tamen ad id quod jucundum est fertur : æque enim sunt improbi, quatenus uterque eodem modo cum firma ratione pugnat. Quamobrem quæ in præcedentibus habita est quæstio, qui fiat, ut homo boni sciens nihilominus expetat malum, solvi hac ratione non potest. Quare, quo pacto aliter solvatur, quæri oportet.

Dicamus ergo scire et scientia comprehendisse dupliciter accipi. Scire enim dicitur et qui habet scientiam et qui ea utitur, ut si quis geometres est eamque artem exercet, scire perhibetur: verum et is qui habet qui-

<sup>\*</sup> Cap. 3. Πρωτον μέν οὖν σκεπτέον κτλ. — \*\* \*Εστι δὲ ἀρχὴ τῆς σκέψεως κτλ. — \*\*\* Περὶ μὲν οὖν τοῦ δόξαν ἀληθῆ, ἀλλὰ μὴ ἐπιστήμην κτλ. — \*\*\*\* Άλλ' ἐπεὶ διχῶς λέγομεν κτλ.

στήμην έχη, οὐ δεῖ θαυμάζειν.

\* \*Ετι, και όταν τις έχων την έπιστήμην και χρώμενος, αν μή τελείως χρήται, οὐδέν θαυμαστόν, εί μοχθηρός έστιν. Έπει γάρ δυσί τρόποις προτάσεων άποδειχνύς επίσταται δ έπιστάμενος, χαθόλου χαί μεριχώ, έὰν ἀμφοτέροις μὴ χρῆται, λέγω τῆ καθόλου, τῆ δὲ μεριχῆ οὐ χρῆται, θαυμαστὸν οὐδὲν εἰ μοχθηρός έστιν οίον, επίσταταί τις, ότι τόδε πονηρόν, τὸ δὲ πονηρὸν οὐ δεῖ πράττειν, τόδε ἄρα οὐ δεῖ πράττειν και άμφοτέρων οὐσῶν ἐν τἢ ψυχἢ τῶν προτάσεων, ἐπειδὰν ἐπιθυμία τις ἐπί τι χινῆ πονηρόν, συμδαίνει τῆ μεν καθόλου χρῆσθαι, ὅτι τὸ κακὸν οὐ δεί πράττειν, καλ θεωρείν κατ' αὐτὴν τηνικαῦτα, τὴν δὲ μεριχήν, ὅτι τόδε χαχόν, ἔχειν μέν, οὐ χρῆσθαι δέ, οὐδὲ συνορᾶν ἐνεργεία, καὶ διὰ τοῦτο πρὸς τὴν μοχθηρίαν γωρείν, ώσπερ αποτυφλωθέντα, τοῦ το δέ ούδεν θαυμαστόν. Εί γάρ και χρηται τη καθόλου προτάσει, αλλά πράττειν οὐ δύναται κατά την ἐπιστήμην μή χρώμενος καὶ τῆ μερικῆ αυτη γάρ ἐστιν ἡ κυρία τῶν πράξεων. "Ην γάρ τις είδη, ὅτι τοῖς ξηροις χρηστέον, μη είδη δέ ότι τάδε ξηρά, οὐδέν μάλλον χρήσεται τοῖς ξηροῖς. οὕτω δή καὶ ἐπὶ τούτων έχει · ἄν τις τῆ καθόλου χρῆται καὶ θεωρῆ, τῆ μερικῆ δὲ οὐ χρῆται, οὐδὲν τῆς ἐπιστήμης ἀπώνατο. Αί μερικαί δὲ διαφέρουσι τὰς μέν γάρ ἀνάγκη πᾶσα εἰδέναι, τῶν καθόλου γινωσκομένων • τὰς δὲ οὔ. Θταν γάρ τὸ καθόλου οὕτως ἔχη, ὥστε περιέχειν αὐτὸν τὸν συλλογιζόμενον, ή τὸν όμοειδη, τη καθόλου συγγινώσχεται χαλ ή μεριχή · οίον, πᾶσιν ἀνθρώποις βλαδερόν δ έλλέβορος, αὐτὸς δὲ ἄνθρωπος, αὐτῷ ἄρα βλαβερὸν ό ἐλλέβορος· ἐνταῦθα τῆ χαθόλου χαὶ ἡ μεριχή συγγινώσχεται. ος λφό ξαρτόν θηναται φλλοείν αι ξατίν άνθρωπος· διμοίως δε κάν · τους διμοειδείς περιέχη, οὐδὲ γὰρ οὐδὲ αὐτοὺς ἀγνοείν δυνατόν. "Όταν δὲ ἡ καθόλου πράγμά τι περιέχη, τότε οὐκ ἀνάγκη, τῆς χαθόλου γινωσχομένης, χαὶ τὴν μεριχὴν γινώσχεσθαι • οἷον, πᾶς ἐλλέβορος βλαβερόν, τόδε ἐλλέβορος, τόδε άρα βλαβερόν ένταῦθα οὐχ ἀνάγχη γινώσχεσθαι την μερικήν, της καθόλου γινωσκομένης. Την τοιαύτην οὖν μερικήν δ ἀκρατής ἢ ρύκ ἔχει, ἢ ἔχων οὐ χρῆται. Τὸ δὲ χρῆσθαι καὶ μὴ χρῆσθαι τοσούτω διαφέρει ἀλλήλων, ώστε τὸν μέν χρώμενον τῆ ἐπιστήμη καὶ dem scientiam, sed ea non utitur, ut geometres, qui dicendi artifex sit, aut aliud quid, non suam artem factitet: sicut ergo in geometre mirum est, si dum artem suam tractat, falsa colligat, at minime mirum est, si dum disserit in concione, non animadvertat, quando quis contra geometriæ leges formas consideret: item in incontinente se res habet: si enim sciens suaque utens scientia incontinens et e præscripto ejus omnia considerans, in contrarium eorum quæ scit deveniat, mirum id erit, sin autem habeat quidem scientiam, sed ea non utatur, minime mirandum.

Præterea etiam quando quis habet scientiam, atque ea utitur, si non plene utitur, tamen minime id mirum, si sit improbus. Quum enim duo sint propositionum modi, quibus persuadet aliquis sibi qui scit, universalis videlicet et singularis, si non utroque utatur, sed omisso singulari universalem adhibeat, minime mirum si sit improbus : exempli gratia, scit aliquis, hoc esse improbum, quod autem improbum est non debet committi, hoc igitur non est committendum : quumque utraque propositio in animo sit, quum ad aliquid quod improbum est impellit libido, fit ut utatur universali, nullam culpam esse committendam, eique propositioni convenienter rem ipsam tum inspiciat, singularem vero, hoc nimirum improbum esse, sciat quidem, sed non adhibeat, neque re ipsa expendat, atque idcirco tanquam oculis captus ad improbitatem deveniat, quod quidem haudquaquam mirum est. Quamvis enim universali utatur propositione, tamen scientiæ lege agere non poterit, nisi et singulari utatur : hæc quippe est quæ in actionibus dominatur. Si quis enim sciat, siccis utendum esse, nesciat autem hæc sicca esse, nihilo magis siccis utetur : eodem autem modo et bic se res habet : nam si quis universali propositione utatur eique congruenter rem consideret, singulari vero non utatur, nullum e scientia sua fructum capit. Jam vero differunt etiam singulares : alias enim, cognitis universalibus, necessario scimus: alias non item. Quum enim ita se habet universale, ut complectatur ratiocinantem et ejusdem generis hominem, universali propositione cognoscitur et singularis, exempli gratia, omnibus hominibus noxium est elleborum, ipse autem homo est, ei ergo noxium est elleborum : hic videlicet una cum universali singularis quoque cognoscitur, neque enim ignorare potest se esse hominem : eodemque modo, si ejusdem generis homines complectatur, nam nec illos ignorare potest. Quando autem universalis rem aliquam complectitur, tum necesse non est, cognita universali propositione singularem quoque cognosci : verbi causa, omne elleborum est noxium, hoc est elleborum, hoc ergo est noxium : hic cognita universali non est necesse singularem quoque cognosci. Singularem ergo hujusmodi propositionem aut non novit, aut si novit, non utitur ea incontinens. At vero uti et non uti tantum inter se distant, ut eum qui utitur scientia et tamen

<sup>\* &</sup>quot;Ετι έπεὶ δύο τρόποι κτλ.

εί έστι τις ούτως έχων· τὸν δὲ μὴ χρώμενον καὶ ἀμαρτάνοντα ἄτοπόν τινα ἡγούμεθα, καὶ θαυμάζομεν

άμαρτάνοντα, οὐδαμῶς.

\*\* Εί δὲ καὶ λέγουσι λόγους τῆς ἐπιστήμης, οὐ παρὰ τοῦτο φαίνονται μὴ δμοίως ἔχειν τοῖς εἰρημένοις καὶ γὰρ καὶ οἱ μεθύοντες ἀποδείξεις καὶ ἔπη λέγουσιν Ἐμπεδοκλέους ὡσπερ καὶ οἱ ἀρτι μανθάνοντες παῖδες συνείρουσι μὲν τοὺς λόγους, ἱσασι δὲ οὖπω πρὶν ἐν ἔθει γενέσθαι, καὶ ὡσπερ συμφῦναι, ὅπερ διὰ μανοῦ γίνεται χρόνου ὡστε καθάπερ τοὺς ὑποκρινομένους, οἶ πρόσωπα ὑποκρινόμενοι τὰ ἐν τοῖς ποιήμασι ἔπη λέγουσι μέν, ἴσασι δὲ ὧν λέγουσιν οὐδέν.

\*\*\* "Ετι καὶ τόνδε τὸν τρόπον φυσικῶς ἄν τις συνίδοι την αίτίαν, δι' ην γινώσχοντες οί άχρατείς τὸ άγαθόν οὐχ αίροῦνται· ἔστι δόξα καθόλου, καὶ ἔστι δόξα μεριχή, ήτις δή μεριχή περί τὰ αἰσθητά έστιν. όταν δε από της καθόλου και της μερικής δόξης άλλην τινά συναγάγωμεν δόξαν, ανάγχη, εί μέν έστιν ή δόξα θεωρητική, καταφάναι την διάνοιαν, καὶ πιστεύσαι ότι ούτως έχει εί δέ έστι πρακτική ή δόξα, ἀνάγχη πράττειν εὐθύς, ᾶν μή τις χωλύη · οἶον , θεωρητική μεν δόξα, δτι ελλέβορος βλαβερόν, ή το μέλι γλυχύ, δπερ εί συναγάγωμεν, πιστεύομεν μόνον, οδ πράττομεν πρακτική δέ, δτι του γλυκέος γεύεσθαι δεί . δπερ εί συναγάγωμεν , πράξομεν καί γευσόμεθα. όταν οὖν αί μὲν δόξαι, καὶ ἡ καθόλου, καὶ ἡ μερική, κελεύωσι πράττειν τι, οίον, δεί γεύεσθαι τοῦδε, δτι τόδε γλυκύ, τοῦ δὲ γλυκέος γεύεσθαι δεῖ, ἡ δὲ ἐπιστήμη κελεύη καὶ δ καθόλου λόγος μὴ γεύεσθαι, τύχη δὲ καὶ ἐπιθυμία ἐνοῦσα τοῦ πράγματος, τὸ μὲν έχ τούτων συναγόμενον ένέργειαν έχει, χαὶ χρῆται αὐτῷ, τὸ δὲ καθόλου κωλύει γεύεσθαι, ἡ δ' ἐπιθυμία μετά τῆς δόξης ἐπὶ τὸ γευστὸν ἄγει· δύναται γὰρ κινείν Εκαστον τῶν μορίων, λέγω δὲ τὰς οἰκείας αίσθήσεις τῷ ἐπιθυμητῷ, ὅρασιν εἶ ὁρατόν ἐστι τὸ ἡδύ, δ πρός ε έαυτο έλχει, και γεῦσιν το γευστόν ώστε

peccat, ineptum judicemus, miremurque vehementer, si talis homo inveniatur: eum autem qui non utitur scientia et peccat, nullo modo.

Præterea non hoc tantum different homines rerum scientes, quod alii scientiam quidem habeant eaque utantur, alii habeant quidem, verum non utantur, sed etiam ipsa habendi ratione differunt : neque enim eodem modo scientiam habent rerum scientes : quippe fieri potest, ut homo scientia præditus, tamen scientiam non habeat : qualis est is qui dormit, et furiosus, et temulentus: et hoc quidem modo etiam homines perturbationibus incitati scientiam habent : nam et inebriantur cupiditate et ira furibundi redduntur : et quemadmodum in insanientibus et ebriis usu venit, ita illorum quoque corpora talibus affectibus manifesto mutantur et transfigurantur : nam et colorem mutant et vultum, nonnulli autem etiam omnino insaniunt: unde apparet, incontinentium scientiam haud secus atque ebriorum et furentium se habere.

Quamvis autem rationes a scientia profectas afferant, ne propterea quidem iis videntur esse dissimiles, quos jam commemoravimus: etenim et ebrii demonstrationes sæpe aut versus Empedoclis recitant: ut etiam pueri, qui nuper didicerunt, connectunt quidem verba, sed nondum intelligunt, antequam assueverint, et quasi cognatum ingenium sibi induerint, quod temporis diuturnitate fit: quare sicut histriones, ita existimandi sunt dicere incontinentes, qui alienam quasi personam agentes poetarum versus recitant, neque quidquam tamen eorum intelligunt, quæ dicunt.

Præterea hoc etiam modo nativa ratione rei causam perspicias, propter quam incontinentes quum norint bonum non tamen expetant : est enim universalis, est et singularis opinio, quæ quidem singularis in rebus sensibilibus versatur : quando autem ex universali et singulari opinione aliam quandam opinionem colligimus, necesse est, siquidem contemplativa sit opinio, animus eam confirmet, remque ita se habere credat : sin activa opinio, necesse est, nisi quis impediat, animus statim agat : velut, contemplativa opinio est, elleborum noxium esse, aut mel dulce, quod si colligamus, non agemus sed credemus tantum: at vero quæ dulcia sunt gustanda esse, activa est opinio: quod si colligamus, agemus aliquid, hoc est, gustabimus : quum igitur opiniones tam universalis quam singularis agere aliquid nos jubent, verbi causa hoc gustandum est, quia hoc dulce est, ea autem quæ dulcia sunt gustari oportet, scientia vero et ratio universalis haudquaquam nos gustare juhent, ac tum forte rei ipsius quæ in nobis est accedit cupiditas, id quod ex his colligitur ad effectum adducitur utiturque ea re; universale enim prohibet nos gustare, cum opinione vero cupiditas nos ad gustandum impellit : quippe singulas movere partes potest, ita voco sensus rei desiderabilis proprios, visum

<sup>\* &</sup>quot;Ετι τὸ ἔχειν τὴν ἐπιστήμην κτλ. — \*\* Τὸ δὲ λέγειν τοὺς λόγους κτλ. — \*\*\* "Ετι καὶ ὧδε φυσικῶς ἄν τις κτλ.

καὶ δόξης ἀντιφθεγγομένης τῷ ὀρθῷ λόγῳ, διὰ τῆς ἐπιθυμίας.

\* Διὰ τοῦτο οὐδὰ τὰ θηρία ἀχρατῆ δύνανται λέγεσαι, ὅτι οὐχ ἔχουσι λόγον  $^{4}$   $\tilde{\phi}$  ἀνθίσταται  $\tilde{\eta}$  ἐπιθυμία, ἀλλὰ φαντασίαν τινὰ τῶν μεριχῶν χαὶ μνήμην.

\*\* Πῶς δὲ λύεται ἡ ἄγνοια τοῦ ἀκρατοῦς τῆς ἐπιθυμίας σδεσθείσης, καὶ πάλιν γίνεται ὁ ἀκρατὴς ἐπιστήμων καὶ κατὰ τὴν ἔπιστήμην ἐνεργῶν, ὁ αὐτός ἐστι λόγος, ὅς ἐστι καὶ ἐν τῷ μεθύοντι καὶ καθεύδοντι · τοῦτο δὲ φυσιολόγων εἰδέναι.

\*\*\* 'Όταν δὲ ἐν τῷ πάθει γένηται δ ἀκρατής, τὴν ἐλάττω πρότασιν, τὴν κυρίαν τῶν πράξεων, τὴν ὅτι τόδε κακόν, ἢ οὐκ ἔχει οὐδαμῶς οὐδὲ ἐπίσταται, ἢ οὕτως ἔχει ὅσπερ οἱ μεθύοντες καὶ οἱ μαινόμενοι ἔπη τινὰ καὶ ἀποδείξεις λέγουσιν ' ἄλλως τε, ὅτι οὐδὲ ἡ ἐλάττων πρότασις αὐτὴ καθ' αὐτὴν ἐπιστημονική ἐστιν, ὅσπερ ἡ καθόλου καὶ μείζων.

σύ γάρ παρούσης τής χυρίως εἶνήτει Σωχράτης συμδαίνειν οὐ γάρ παρούσης τής χυρίως εἶναι δοχούσης ἐπιστήμης, ήτις ἐστὶν ή καθόλου, γίνεται τὸ πάθος · οὐ γάρ ταύτης κρατεῖ ἡ ἐπιθυμία · ἀλλὰ τῆς χυρίας τῶν πράξεων, ήτις ἐστὶν ἡ ἐλάττων καὶ ἡ περὶ τὰ καθ' ἔχαστα · ε ταύτην γὰρ διαφθείρει ὁ πράττων, ήτις ἐστὶ περὶ τὰς πράξεις · καὶ αὕτη περιέλκεται διὰ τὸ πάθος , οὐχ ἡ καθόλου. Περὶ μὲν οὖν τῆς γνώσεως τῶν ἀκρατῶν, εἶ γινώσκουσιν ὅλως τὸ ἀγαθόν , καὶ πῶς γινώσκοντες ἀκρατεύονται , τοσαῦτα εἰρήσθω.

(Scripsi . \* κάν] cod. κάν. — \* λέγουσι μέν] cod. λέγουσιν μέν. — \* ήδύ, 8 πρὸς] cod. ήδύ, πρὸς. — \* ἔχουσι λόγον] cod. ἔχουσιν λόγον. — \* τὰ καθ΄ ἔκαστα] τὰ καθέκαστα. —)

# Keφ. η'.

Τίς ὁ άπλῶς ἀκρατής καὶ ὁ ἀπλῶς ἐγκρατής.

\*\*\*\*\* Μετά δὲ ταῦτα ρητέον, εἰ ἔστι τις ἄπλῶς ἀκρατὸς ἀνευ προσθήκης, ἢ πάντες κατὰ μέρος, οἶον, ἀκρατὸς θυμοῦ καὶ ἀκρατὸς δόξης καὶ εἰ ἔστιν ἀπλῶς ἀκρατός, λεκτέον περὶ ποῖά ἐστιν ὑποκείμενα.

ακρατής, λεκτέον περὶ ποῖα ἐστιν ὑποκείμενα.

\*\*\*\*\*\* Οτι μέν οὖν περὶ ήδονὰς καὶ λύπας εἰσὶν
ἄπαντες οἱ ἐγκρατεῖς καὶ καρτερικοὶ καὶ ἀπλῶς καὶ
μερικοί, καὶ οἱ ἀκρατεῖς καὶ μαλακοί, φανερόν.

\*\*\*\*\*\*\* Έπεὶ δὲ τῶν ἡδέων τὰ μέν εἰσιν ἀναγκαῖα, τὰ

videlicet, si spectabile est jucundum illud, quod ad se allicit, et gustum, si gustari potest, quod ad se trahit ita fit, ut incontinentia a ratione et opinione rationi contraria proficiscatur : est autem non per se, sed propter cupiditatem rectæ rationi contraria opinio : neque enim vi sua propria rectæ rationi imperat opinio : quia fieri nequit, ut scientiam superet opinio : sed vi cupiditatis, quæ corpus quoque mutat et transfigurat : e ratione ergo et opinione rectæ rationi contraria, instigante cupiditate, nascitur incontinentia.

Quocirca ne bestiæ quidem incontinentes dici possunt, quia rationem cui cupiditas adversatur, non habent, sed visionem quandam singularium et memoriam.

Quo pacto autem restincta cupiditate incontinentis ignorantia depellatur, rursusque scientiam et consequatur incontinens et ad ejus normam agat, si quæratur, eandem dicemus ejus rationem esse. quæ est ebriorum et dormientium: hoc autem scire physicorum est.

Quum vero affectibus indulget incontinens, minorem propositionem, et quæ actionum quasi princeps est et domina, hoc nimirum malum esse, aut omnino non habet nec novit, aut ita habet ut ebrii et insani versus ac demonstrationes recitant: sed et propterea quod neque per se propria scientiæ minor propositio est, sicut universalis et major.

Quamobrem videtur illud quod quærebat Socrates evenire: neque enim præsente ea quæ proprie videtur scientia, quæ universalis est, oritur affectus ille · neque enim ei imperat cupiditas: sed illa, quæ actionum propria est et minor, atque in singulis versatur: namque hanc quæ in actionibus cernitur, corrumpit agens: estque ea quæ impetu rapitur, non autem universalis. Ac de cognitione quidem incontinentium, num omnino norint id quod est bonum, et quomodo, si norint, incontinenter agant, hactenus dictum sit.

#### Cap. VIII.

Quis simpliciter continens et simpliciter sit incontinens.

Deinceps dicendum erit, utrum aliquis simpliciter sine ulla adjectione sit incontinens, an omnes ex aliqua parte, ut iræ incontinens aut gloriæ: item si sit aliquis simpliciter incontinens, in quibus rebus versetur, dicendum erit.

In voluptatibus ergo ac doloribus continentes versari omnes ac patientes, tam qui simpliciter quam qui ex parte dicuntur, incontinentes item ac molles, perspicuum est.

Quum vero eorum quæ jucunda sunt, alia necessaria,

<sup>\* &</sup>quot;Ωστε καὶ διὰ τοῦτο κτλ. — \*\* Πῶς δὲ λύεται ἡ ἄγνοια κτλ. — \*\*\* 'Επεὶ δὲ ἡ τελευταία κτλ. — \*\*\*\* Καὶ ἔοικεν δ ἔζήτει κτλ. — \*\*\*\*\* Cap. 4. Πότερον δὲ ἔστί τις κτλ. — \*\*\*\*\*\* "Οτι μὲν οῦν περὶ ἡδονὰς κτλ. — \*\*\*\*\*\*\* 'Επεὶ δ' ἔστὶ τὰ μὲν ἀναγκαῖα, κτλ.

ούκ ἀναγκαῖα μέν, αίρετὰ δὲ καθ' ἑαυτὰ καὶ ἡδέα · κέγω δὲ ἀναγκαῖα μέν, ὧν χωρὶς οὐ δύναται συνεστάναι ἢ τὸ εἶδος καθ' ὅλου · τὸ ἀνθρώπινον, ὅσπερ ὁ γάμος, ἢ τὸ ἀτομον, ὥσπερ τροφή, ἄνεσις, ὕπνος, καὶ τὰ τοιαῦτα · οὐκ ἀναγκαῖα δέ, αίρετὰ καὶ ἡδέα δι' ἐαυτά, οὐ διὰ τὴν σύστασιν τοῦ ἀνθρώπου, πλοῦτος, τιμή, νίκη, καὶ τὰ τοιαῦτα · συμδαίνει καὶ ἐν τος, τιμή, νίκη, καὶ τὰ τοιαῦτα · καὶ ἐν τοῖς ἀναγκίοις καὶ ἐν τοῖς δι' ἐαυτὰ αίρετοῖς, ὅταν τις αὐτοῖς τοῖς χρήσασθαι.

κώς τοῦ ἀπλῶς ἀνθρώπου καὶ γὰρ εἰ καὶ μικρόν ἐστι τὸ διάφορον αὐτῶν, ἀλλ' ὅμως διαφέρει, καὶ ἔτερος καθάπερ διαφέρει ὁ ἄνθρωπος ὁ τὰ Ὀλύμπια νενικηκαι και ἀπλῶς ἀκρατὸς, ὀνομακαι και ἀπλῶς ἀκρατὸς ἐκεινον ὁμοιότητα: και ἀπλῶς ἀκρατὸς ἐκεινον ὁμοιότητα: και ἀπλῶς ἀκρατὸς ἐκεινον ὁμοιότητα: και ἀπλῶς ἀκρατὸς ἐστι καὶ ἐτερός ἀνθρώπου καὶ γὰρ εἰ καὶ μικρόν ἐστι τὸ διάφορον αὐτῶν, ἀλλ' ὅμως διαφέρει, καὶ ἔτερός

έστι διά την προσθήχην.

\*\* "Οτι δὲ διάφορός ἐστιν <sup>©</sup> ή περὶ τὰ μὴ ἀναγκαῖα ἡδέα ἀκρασία τῆς ἀκρασίας, δῆλον καὶ ἀπὸ τοῦ τὴν μὲν ἀκρασίαν ἀπλῶς ψέγεσθαι, καὶ δοκεῖν οὐ μόνον ἀμαρτίαν, ἀλλὰ καὶ κακίαν, ἢ κυρίως, ἢ κατά τι, τὴν δὲ μετὰ προσθήκης ἀκρασίαν οὐ ψέγεσθαι ὡς κακίαν οἱ μὲν οὖν περὶ τὰ μὴ ἀναγκαῖα ἡδέα ὑπερδάλλοντες ἀκρατεῖς λέγονται μετὰ προσθήκης.

\*\*\* Οι δὲ περι τὰς ἀναγχαίας καὶ σωματικὰς ήδονὰς ὑπερδάλλοντες, οὐ κρίνοντος καὶ συντιθεμένου τοῦ λόγου, ἀλλὰ ἀνθισταμένου, καὶ τὰς μὲν ήδονὰς ὑπερδαλλόντως διώκοντες, περὶ ᾶς ἔφαμεν εἶναι τὸν σώφρονα καὶ τὸν ἀκόλαστον, τὰς δὲ λύπας φεύγοντες
πλέου ἡ προσῆκεν, οἶον πείνης, δίψης, καὶ ἀλέας,
καὶ ψύχους, καὶ πάντων τῶν περὶ ἀφὴν καὶ γεῦσιν,
οῖ τοιοῦτοι ἀκρατεῖς λέγονται, οὐ μετὰ προσθήκης,
ἀλλὰ ἀπλῶς.

\*\*\*\*  $\Delta$ ηλον δὲ καὶ ἀπὸ τοῦ ἀκολάστους λέγεσθαι τοὺς περὶ ταῦτα ὑπερδάλλοντας, τοὺς δὲ περὶ τὰ μὴ ἀναγκαῖα ἡδέα ὑπερδάλλοντας, οὐδαμῶς.

\*\*\*\*\* \*Οτι γάρ περί τὰς αὐτὰς σωματικὰς ἡδονὰς συμδαίνει εἶναι τὸν σώφρονα καὶ ἐγκρατῆ, καὶ τὸν ἀκρατῆ καὶ ἀκόλαστον, εἰς ταὐτὸν τίθεμεν τὸν σώφρονα τῷ ἐγκρατεῖ, καὶ τὸν ἀκόλαστον τῷ ἀκρατεῖ.

πος έχοντα, οὐδαμῶς. Εἰ δὲ καὶ περὶ τὰ αὐτά ἐστιν

alia non necessaria sint, sed per se expetenda et jucunda: necessaria autem a me dicuntur, sine quibus
constare vel omnino species humana nequit, ut nuptiæ,
vel singuli homines, ut cibus, remissio, somnus et alia
ejus generis: non necessaria autem, quæ per se expetenda sunt et jucunda, non ita tamen, ut sine iis homo
nequeat constare, divitiæ, honor, victoria et ejusmodi
alia: fit, ut in utroque jucundorum genere quædam
sint nimia, tam in iis quæ necessaria sunt, quam quæ
per se sunt expetenda, quando aliquis magis quam
oportet, aut quam recta ratio præcipit, iis utitur.

Qui ergo in rebus jucundis eorum quæ non necessaria sunt modum excedit, non simpliciter sine ulla adjectione incontinens vocatur, sed aut gloriæ incontinens, aut opum, tanquam diversus ab eo qui proprie et absolute incontinens appellatur, ut qui tantum ob quandam cum eo similitudinem ita nominetur: sicut differt homo Olympiorum victor ab eo qui simpliciter homo est: quamvis enim parva sit eorum differentia, differt tamen diversusque ab eo est propter illam adjectionem.

Difterre autem incontinentiam, quæ in rebus jucundis et non necessariis cernitur, ab illa altera incontinentia, vel ex eo apparet, quod quæ absolute dicitur incontinentia vituperatur, neque peccatum solum, sed etiam vitium videri solet, sive proprie, sive alicujus rei respectu, altera vero, cui aliquid adjicitur, non vituperatur ut vitium: qui ergo in rebus simul jucundis simul non necessariis modum transeunt, addita alia voce incontinentes vocantur.

Qui vero necessariis corporis voluptatibus supra modum se dedunt, idque sine judicio, certe non consentiente, sed adversante ratione, easque voluptates vehementer appetunt, in quibus temperantem et intemperantem versari diximus, dolores vero magis vitant quam oportet, ut famis, sitis, æstus, frigoris omniumque quæ in tactu et gustu cernuntur, hi sine ullo additamento simpliciterque incontinentes appellantur.

Idque vel ex eo intelligitur, quod qui in his modum excedunt, intemperantes nominantur, qui in rebus tum jucundis tum non necessariis, minime.

Quia enim in iisdem corporis voluptatibus temperantem et continentem, item incontinentem et intemperantem versari convenit, eodem loco temperantem et continentem, item intemperantem et incontinentem ponimus.

Quamvis non eodem modo in his voluptatibus se habeant: consulto enim ad cupiditatem fertur intemperans, inconsulto autem, adversante recta ratione, incontinens: tamen eodem loco cum intemperante incontinens et cum temperante continens a nobis ponitur, eosque versari in iisdem dicimus, qui vero in aliis iisque non necessariis voluptatibus incontinenter se gerit, non item. Etsi autem in iisdem cum intemperante volupta-

<sup>\*</sup> Τοὺς μὲν οὖν πρὸς ταῦτα κτλ. — \*\* Σημεῖον δὲ κτλ. — \*\*\* Τῶν δὲ περὶ τὰς σωματικὰς κτλ. — \*\*\*\* Σημεῖον δὲ κτλ. — \*\*\*\*\* Καὶ διὰ τοῦτο κτλ. — \*\*\*\*\*\* Οἱ δ' εἰσὶ μὲν περὶ ταὐτά, κτλ.

καίων χρείας λύπη ἐσγυρά;

καίων χρείας λύπη ἐσγυρά;

καίων χρείας λύπη ἐσγυρά;

καὶ περὶ τὰς τῶν ἀναγ
καίων χρείας λύπη ἐσγυρά;

καὶ περὶ τὰς τῶν ἀναγ
καὶ τὸ μὴ ἀντιπράττειν αὐταῖς τὸν ὁρθὸν λό
μὲν γὰρ ἀκρατὴς τῷ ὑπερδολάς, καὶ φεύγει μετρίας

κόπας καὶ εἰ μετρίων κινουσῶν ἐπιθυμιῶν οὕτως εἰς

κόπας καὶ εἰς μετρίας

κόπας τὰς τῶν ἀναγ
κοιτο αὐτῷ ἐπιθυμία νεανική, καὶ περὶ τὰς τῶν ἀναγ-

(Scripsi : \* καθ' δλου] cod. καθόλου. — ε νενικηκώς ] cod. νενικηκῶς. — ° διάφορός ἐστιν] vulgo διαφορός ἐστιν. —)

# Κεφ. θ'.

Περί της θηριωδίας και της κατ' αὐτην άκρασίας.

\* Πάλιν τῶν ἡδέων τὰ μέν ἐστι φύσει ἀγαθά, τὰ δὲ φύσει κακά, τὰ δὲ μεταξύ. Καὶ φύσει μὲν ἀγαθὰ ἡδέα εἰσίν, ಔ δι' ἔαυτά, καὶ οὐ δι' ἄλλα ζητοῦμεν· οἶον, δόξαν, νίκην, ὑγίειαν· φύσει δὲ κακά, οἴον, τὸ φαγεῖν ἄνθρωπον, καὶ πιεῖν αἵματος ἀνθρωπίνου, καὶ ἡ παρὰ φύσιν ἀκολασία· μεταξύ δὲ τούτων, ὅσα δι' ἔαυτὰ μὲν οὖτε ἀγαθά εἰσιν, οὖτε κακά, ἀλλὰ χρή-αμα πρός τι ἀγαθόν, οἶον, τὰ σιτία, καὶ τὸ ἱμάτιον, ἐπειδάν τις ζητῆ, ἐπαινεῖται, ἐὰν μὴ ὅπερδάλλη τὸν ὀρθὸν λόγον, ἀλλ' ὡς προσῆκε ζητῆ.

\*\* Καὶ γὰρ ἡ ὑπερδολὴ ἐν ἄπασιν οὐκ ἐπαινετόν, ἀλλ' ἡ μὲν ἐν τοῖς φύσει ἀγαθοῖς ὑπερδολὴ ψεκτὸν μὲν οὐκ ἔστιν οὐδὲ μοχθηρόν, ὅτι τὰ διωκόμενα, ὡς εἴρηται, φύσει εἰσὶν ἀγαθά, καὶ δι' ἑαυτὰ ζητοῦνται· φευκτὸν δέ ἐστι καὶ φαῦλον· τοῦ γὰρ φιλεῖν τοὺς παῖδας, φύσει ὅντος ἀγαθοῦ, φεύγειν δεὶ τὴν ὑπερδολήν, καὶ μὴ καθάπερ ἡ Νιόδη, ἡ καὶ πρὸς τοὺς θεοὺς ὑπὲρ τῶν τέκνων ἐμάγετο, ἡ ὁ Σάτυρος ὡς θεὸν ἐπικλούμενος τὸν πατέρα· λίαν γὰρ ἐδόκει μωρχίνειν.

\*\*\* 'Αλλ' οδδὶ ἀκρασία ἐστὶν ἡ τοιαύτη ὑπερδολή. 
Ή γὰρ ἀκρασία οῦ μόνον φευκτόν, ἀλλὰ καὶ τῶν ψεκτῶν ἐστι· λέγεται δὲ καὶ ἀκρασία δι' ὁμοιότητά τινα, ἡν ἔχει περὶ τὴν ἀκρασίαν μετὰ προσθήκης, καθὼς εἴρηται, ἀκρασία κέρδους ἡ ἀκρασία τιμῆς. Καὶ ἀκρατής οὖχ ἀπλῶς, ἀλλὰ ἀκρατής τιμῆς, ἡ φιλοτεκνίας, ἡ τινος τῶν τοιούτων· ὥσπερ κακὸν ἰατρὸν λέγομεν, τὸν παρὰ τὴν ἐπιστήμην χρώμενον τοῖς νοσοῦσι, καὶ κακὸν ὑποκριτήν, τὸν μὴ ἀκριδῶς μιμούμενον δν ὑποκίνεται, καὶ οὖχ ἀπλῶς κακόν· ὅτι οὐκ ἔστι κακία ἡ τοιαύτη παρατροπή, ἀλλ' ἡ καθ' ὁμοιότητα \* μετὰ προσθήκης. Ἡ μὲν οὖν περὶ τὰ φύσει ἀγαθὰ καὶ ἡδέα ὑπερδολὴ οὕτως ἔχει. Τῶν δὲ μεταξὸ ἀγαθῶν αί

tibus versatur incontinens, magis tamen reprehenditur intemperans, ut qui magis serviat voluptatibus: etenim acerrimis cupiditatibus incontinens frangitur: nam repugnante recta ratione fieri hoc aliter non posset: at vero parvis etiam et exiguis cupiditatibus intemperans servit, quia noa adversatur iis recta ratio: ideoque et nimium appetit, et mediocres dolores fugit: quodsi modicis tantum cupiditatibus impulsus ita ad nimium rapitur, qualis tandem futurus sit, si acris et vehemens aliqua cupiditas eum invadat, aut ob rerum necessariarum penuriam dolor gravis?

#### Cap. IX.

#### De feritate et quæ in ea inest incontinentia.

Rursus eorum quæ jucunda sunt, alia natura bona, alia mala sunt, alia media. Et natura quidem bona ea sunt jucunda, quæ per se non propter aliud petimus : ut gloria, victoria, bona valetudo : natura vero mala, ut hominem vorare, sanguinem humanum bibere, et quæ contra naturam est intemperantia : media autem horum, quæ per se nec bona sunt, nec mala sed ad bonum quoddam conducunt, exempli gratia, cibi, vestes, nuptiæ : quæ igitur natura bona sunt et quæ sunt media, si quis ea ita petat, ut a recta ratione non dessectat, sed decenter petat, laudatur.

Neque enim in omnibus nimia laudantur, sed quod in rebus natura bonis nimium est non quidem vituperatur, nec malum habetur, quia quæ expetuntur, ut dictum est, natura sunt bona et per se quæruntur: nihilominus tamen et fugiendum est et malum: verbi causa, quum amare liberos natura sit bonum, vitandum nihilominus in eo genere id quod nimium est, neque agere debemus ut Niobe, quæ cum diis pro liberis suis pugnabat, aut Satyrus qui tanquam deum patrem suum invocabat: omnibo enim insanire videbatur.

Sed ne incontinentia quidem talis est nimietas. Quippe incontinentia non solum fugienda est, sed etiam in rebus vituperabilibus numeratur: dicitur autem etiam incontinentia propter similitudinem quandam, adjectione facta rei quæ ad ejus similitudinem accedit, ut dictum est, incontinentia lucri aut incontinentia honoris. Et incontinens non simpliciter, sed incontinens honoris, aut amoris quo liberos vel aliud quid prosequitur: sicut malum appellamus medicum, qui contra artis legem curat ægros, et malum histrionem, qui non recte imitatur eum cujus personam sustinet, non autem absolute malum: quia non est vitium hujusmodi aberratio, nisi propter rei similitudinem cum adjectione. Nimiæ igitur atque immoderatæ rerum natura bonarum et ju-

<sup>\*</sup> Ήπεὶ δὲ τῶν ἐπιθυμιῶν καὶ τῶν ἡδονῶν κτλ. — \*\* Διὸ ὅσοι μὲν παρὰ τὸν λόγον κτλ. — \*\*\* Μοχθηρία μὲν οὖν κτλ.

δπες δολαί μο χθηραί είσι καὶ ψεκταί δτι τὰ τοιαῦτα ἀγαθὰ ἀφ' ἐαυτῶν οὐκ ἔχουσι τὸ τοιαῦτα ἢ τοιαῦτα εἶναι, ἀλλὰ ἀπὸ τοῦ τέλους πρὸς δ τάττονται, ἢ ἀγαθῶ εἰσιν ἢ κακά. Καὶ διὰ τοῦτο, ἀν πρὸς τέλος ταχθῶσι μο χθηρόν, μο χθηρά εἰσι τάττονται δὲ εἰς μο χθηρὸν τέλος, ὅταν μεθ' ὑπερδολῆς διώκωνται δὲ γὰρ ὑπερδάλλων ἐν τῆ χρήσει τῶν σιτίων, καὶ τῶν ἀρθυν λόγον αὐτοῖς χρώμενος, εἰς τὴν ἀκολασίαν αὐτὰ τάττει. Καὶ διὰ τοῦτο ἡ τούτων ἀπάντων ὑπερδολὴ μο χθηρία ἐστί. Τινῶν δὲ καὶ ἀπλῶς ἀκρασία καὶ χωρὸς προσθήκης, περὶ ὰ καὶ ἡ σωφροσύνη ἐστὶ καὶ ἡ ἐνολασία

\* Τῶν δὲ φύσει κακῶν καὶ ἡδέων οἰχ αἱ ὑπερδολαὶ μοχθηραί εἰσιν, ἀλλ' ἀπλῶς αἱ περὶ ταῦτα ἔξεις, αἱ εἰσιν αἱ θηριώδεις · ἄπερ οἰδὲ φύσει ἡδέα εἰσί. Τῶν γὰρ ἡδέων τὰ μέν ἐστιν ἡδέα φύσει καὶ πᾶσι ζώοις \*, οἶον, τροφή, καὶ ὕπνος, καὶ τὰ τοιαῦτα · τὰ δὲ φύσει μὲν ἡδέα, οὐ πᾶσι δὲ ἡδέα, ὅσπερ ἡ τοιάδε τροφή, οἶον, τὸ πόαν φαγεῖν ἡ κρέα ἐνίοις τῶν ζώων ⁴ φύσει ἡδέα εἰσί, τὰ δὲ οὐδαμῶς φύσει ἡδέα, ἀλλὰ ἡ διὰ ἔθη, ἡ διὰ πηρώσεις, ἡ διὰ μοχθηρίαν

φύσεως · άτινά είσι φύσει κακά.

\*\* Περὶ & ἡ θηριότης ἐστίν· οἶον τὴν ἄνθρωπον έχείνην λέγουσι ποιείν, τὰς χυούσας ἀνασχίζουσαν τὰ παιδία κατεσθίειν. ή είς ήδοντο οι απηγριωμένοι περί τὸν Πόντον ἄνθρωποι, οἱ μέν ἰχθῦς ώμοὺς έσθίοντες, και κρέα ώμά, οι δε δανείζοντες τὰ τέκνα άλλήλοις είς εύωχίαν ή δ Φάλαρις εποίησε φαγών τὸν έαυτοῦ παϊδα · τοιαῦτα δή τὰ κακά καὶ ήδέα, οὐ φύσει ήδέα, άλλά διά μοχθηρίαν φύσεως ήδέα δοχοῦσι ταῦτα. Τοῖς δὲ διὰ πηρώσεις τινὲς ήδονται, ή διά μανίαν, ή άλλην τινά νόσον διά μανίαν μέν, ώσπερ δ μανείς καί φαγών τοῦ συνδούλου ἦπαρ, ἢ δ την μητέρα χαθιερεύσας χαί φαγών διά νόσον δέ δ εσθίων ανθράχων χαι γης εξ έθους δε γίνεται θηριώδης, δ ταῖς παρά φύσιν ήδοναῖς ἐχ προοιμίων τοῦ βίου συνεθισθείς, και χαίρων μέν σιτίοις, οίς ούδεις ήδεται ἀνθρώπων μή τῶν φυσιχῶν δρων ἐχστάς, ἀχολασταίνων δε την παρά φύσιν άκολασίαν τούτων δε έστι καλ δ χαίρων τριχών τίλσει, ή δνύχων τρώξει. ταῦτα δὲ καὶ διὰ μοχθηρίαν φύσεως γίνεται.

\*\*\* \*\* Οσοι μέν οὖν διὰ μοχθηρίαν φύσεως τοῖς φύσει κακοῖς ἤδονται, οὐα εἰσὶν ἀκρατεῖς· οὐ γάρ ἐστιν αὐτοῖς ὀρθὸς λόγος, ῷ ἀνθίστανται· ε ὁμοίως δὲ οὐδὲ ὅσα ἐξ ἔθους, ἢ νοσήματος, ἢ μανίας · ἀλλὰ τὸ ἤδεσθαι τοῖς τοιούτοις ἔξω ἐστὶ παντελῶς τῶν τῆς κακίας

ర్కటు.

\*\*\*\* Εἰ δέ τις τούτων τῶν ἐπιθυμιῶν νῦν μὲν κρατεῖ, νῦν δὲ ἡττᾶται, οὐ λέγεται ἀκρατὴς ἀπλῶς, ἀλλὰ προσθήκης, οὐδὸ ἐγκρατὴς ἀπλῶς, ἀλλὰ μετὰ προσθήκης, οὖον, ἐγκρατὴς τὴν θηριωδίαν, καὶ ἀκρα-

cundarum cupiditates tales sunt. Nimiæ autem rerum, quæ in medio sunt, bonarum cupiditates malæ sunt et vituperabiles: quia ejusmodi bona non per se eo valent, ut talia aut talia sint, sed a fine ad quem diriguntur aut bonitatem aut malitiam sumunt. Quocirca, si ad malum finem diriguntur, mala sunt: ad malum autem finem spectant, quando nimis expetuntur: qui enim nimius est in usu ciborum et vestium cæterarumque rerum necessariarum, quique iis præter rectam rationem utitur, ad intemperantiam ea refert. Quamobrem nimia horum omnium cupiditas malitia est. Quorundam vero simplex, nulla adjectione facta, incontinentia est, in quibus temperantia quoque et intemperantia versantur.

Eorum vero quæ natura mala sunt et jucunda non nimiæ cupiditates malæ sunt, sed simpliciter eorum habitus, quos ferinos dicimus: quæ quidem nec natura jucunda sunt. Eorum enim quæ jucunda sunt alia natura, et quidem omnibus animalibus jucunda sunt, ut cibus, somnus et reliqua ejus generis: alia natura quidem, sed non omnibus sunt jucunda, velut talis cibus, verbi causa, herbam comedere aut carnes nonnullis animalibus natura jucundum est, alia rursus nequaquam natura, sed vel ob consuetudinem vel mutilationem aliquam, aut naturæ pravitatem sunt jucunda: quæ natura sunt mala.

In quibus cernitur feritas : exempli gratia, quod de muliere illa narrant, quæ prægnantium ventres discindere, fœtusque earum devorare solebat : vel quibus efferati circa Pontum homines delectabantur, quorum alii pisces crudos comedebant, alii carnes, alii liberos suos inter se mutuos in epulas dabant : aut quod Phalaris faciebat, qui filium suum comedit : talia ergo quæ et mala sunt et jucunda, non natura sunt jucunda, sed ob aliquam naturæ pravitatem jucunda videntur. Alia rursus sunt, quibus ob mutilationem aliquam nonnulli delectantur, aut insaniam, aut alium quendam morbum : insaniam quidem, ut qui insania agitatus jecur conservi sui devorabat, aut qui matrem immolavit et comedit : morbum vero ut qui carbones comedit et terram : ex consuetudine autem fit belluinus, qui ab ineunte ætate voluptatibus naturæ repugnantibus assuevit, iisque gaudet cibis, quibus nemo omnium hominum delectatur, nisi qui non observatis legibus naturalibus intemperantia quæ est præter naturam gaudet : e quorum numero et illi sunt, qui pilorum evulsione aut unguium rosione delectantur : nam et hæc a naturæ pravitate proficiscuntur.

Quicunque ergo ob naturæ pravitatem rebus natura malis delectantur, non sunt incontinentes: neque enim iis recta ratio est, cui resistant: eodemque modo neque ea, quæ a consuetudine aut morbo aut insania proficiscuntur, incontinentiæ tribuenda: sed ejusmodi rebus delectari omnino est extra vitiositatis cancellos

positum esse.

Quodsi quis nunc imperat his voluptatibus, nunc servit, non dicitur absolute incontinens, sed cum adjectione, neque absolute continens, sed cum adjectione: verbi causa, continens feritatis, itidemque incontinens:

<sup>\*</sup> Cap. 5. ἐπεὶ δ' ἐστὶν ἔνια μὲν ἡδέα κτλ. — \*\* Λέγω δὲ τὰς θηριώδεις κτλ. — \*\*\* "Οσοις μὲν οὖν κτλ. — \*\*\*\* Τὸ δ' ἔχοντα κρατεῖν ἡ κρατεῖσθαι κτλ.

τής όμοίως · οὐ γάρ ἐστιν ἡ θηριωδία περὶ τὰ αὐτὰ τῆ ἀκολασία, ὥσπερ ἡ ἁπλῶς ἐγκράτεια · ἡ μὲν γὰρ ἀκολασία περὶ τὰς φυσικάς ἐστιν ἡδονὰς όμοίως, καὶ ἡ ἀπλῶς ἐγκράτεια, ἡ δὲ θηριωδία περὶ τὰς παρὰ φύσιν.

\* Πᾶσα μὲν γὰρ ὑπερδάλλουσα κακία, καὶ ἀφροσύνη, καὶ δειλία, καὶ ἀκολασία, καὶ χαλεπότης, αἱ μὲν θηριώδεις, αἱ δὲ νοσηματώδεις εἰσίν. Ὁ μὲν γὰρ φύσει τοιοῦτος, οἶος δεδιέναι πάντα, κὰν 'ψοφήση μῦς, θηριώδη δειλίαν δειλός νοσηματώδης δέ, οἷος ἦν δ δεδιὼς τὴν γαλῆν διὰ νόσον καὶ ἐπὶ τῆς ἀφροσύνης οἱ μὲν ἐκ φύσεως ἀλόγιστοι καὶ μόνη αἰσθήσει ζῶντες, ῶσπερ τινὰ ε γένη τῶν πόρρω βαρδάρων, θηριώδη ἀφροσύνην ἀφρονες · οἱ δὲ διὰ νόσους ἐπιληπτικὰς ἢ μανίας, νοσηματώδεις.

\*\* Ταύτας δὲ τὰς ἔξεις δυνατὸν καὶ ἔχειν καὶ μὴ κρατεῖσθαι. ὑπ' αὐτῶν · ὥσπερ εἰ Φάλαρις ἐκράτει τῆς ἐπιθυμίας, ἐπιθυμῶν παιδίου φαγεῖν, δυνατὸν δὲ καὶ κρατεῖσθαι ὑπ' αὐτῶν.

\*\*\* Τὴν γοῦν τοιαύτην ἀκρασίαν καὶ ἐγκράτειαν οὐχ ἀπλῶς ἀκρασίαν καὶ ἐγκράτειαν ἐροῦμεν, ἀλλὰ μετὰ προσθήκης, καθὼς ἐν τοῖς ἀνωτέρω εἴρηται, ἀκρασία θηριώδης, ἢ ἀκρασία νοσηματώδης, καὶ ἐγκράτεια θηριώδους κακίας, ἢ ἐγκράτεια νοσηματώδους κακίας ἀκρασία δὲ ἀπλῶς, ἡ περὶ τὴν ἀνθρωπίνην ἀκολασίαν μόνη.

(Scripsi : a ἀλλ' ἢ καθ' όμοιότητα] cod. ἀλλὰ καθ' όμοιότητα. — τοῦτο] cod. τούτο. — c ζψοις] cod. ζώοις. — d ζψων] cod. ζώων. — e ἀνθίστανται] cod. ἀθίστανται. — καν] cod. καν. — ωσπερ τινα] cod. ώσπέρ τινα. — h ἄλλο τι] cod. ἄλλό τι. —)

# Κεφ. ι΄.

"Ότι ή της ἐπιθυμίας ἀχρασία αλσχίων της θυμοῦ.

άχούσας τοῦ λόγου μόνον, οὐχ ἐπίταγμα δὲ ἀχούσας,

neque enim feritas in iisdem versatur, in quibus intemperantia cernitur, sicut simplex continentia nam intemperantia æque ac simplex continentia in naturalibus voluptatibus vertitur, in iis autem quæ naturæ repugnant feritas.

Omnis enim modum excedens vitiositas et amentia et timiditas et intemperantia et sævitia partim ferina est, partim morbosa Nam qui natura talis est, ut omnia extimescat, etiamsi mus stridorem ediderit, ferina quadam timiditate timidus est: morbo autem talis qui felem morbo affectus metuebat: eademque amentiæ ratio est: nam qui natura stulti et inconsiderati sunt sensuque duntaxat vivunt, quemadmodum nonnullæ longinquorum barbarorum nationes, ferina laborant amentia: qui vero propter morbos comitiales vel furores, li morbosi sunt.

Potest autem fieri, ut hujusmodi habitum gerat quidem aliquis, sed eo non vincatur: velut si Phalaris, filium comedere cupiens, cupiditatem coerceret; verum fieri etiam potest, ut habitu et illa cupiditate frangatur.

Talem igitur tum incontinentiam tum continentiam non absolute incontinentiam et continentiam appellabimus, sed cum adjectione, quemadmodum supra diximus, ferinam aut morbosam incontinentiam appellamus, et ferini vitii aut morbosi continentiam: simplex autem incontinentia sola ea est, quæ in humana intemperantia versatur.

Incontinentiam igitur et continentiam in iis tantum versari, in quibus intemperantia quoque et temperantia vertitur, tum illam quæ in reliquis voluptatibus cernitur, aliam esse speciem, quæ figurate ac non proprie incontinentia vocatur, diximus.

#### Cap. X.

Cupiditatum incontinentiam iræ incontinentia fædiorem esse.

Videndum autem, utra sit fordior incontinentia, cupiditatum nempe an iræ. Videtur vero cupiditatum esse fædior quam iræ incontinentia. Qui enim irascitur, non omnino rationi non obtemperat, sed ex parte et obtemperat et non obtemperat, quemadmodum festinantes solent servi, qui prius quam totum id quod mandatur audierint procurrunt, atque ita negligenter rem mandatam gerunt: aut ut canes, qui priusquam animadverterint, sitne amicus qui advenit, ad strepitum solum latrant: sic et ira propter fervorem et celerem naturæ motum audit illa quidem rationem, sed imperio non

<sup>\*</sup> Πᾶσα γὰρ ὑπερδάλλουσα κακία κτλ. — \*\* Τούτων δ' ἐστὶ μὲν ἔχειν κτλ. — \*\*\* "Ωσπερ οὖν καὶ μοχθηρία κτλ. — \*\*\*\* "Οτι μὲν οὖν ἀκρασία κτλ. — \*\*\*\*\* Cap. 6. "Οτι δὲ καὶ ἦττον αἰσχρὰ κτλ.

δρικά πρός την τιμωρίαν. Ο μέν γάρ λογισμός ή ή αντασία τοῦτο δείκνυσι μόνον, ὅτι οὕτος ὑδρίζει, ἡ ζημιοῖ· ὁ δὲ θυμός, ὥσπερ συλλογισάμενος ὅτι ὁεῖ τῷ τοιούτῳ πολεμεῖν, εὐθὺς χαλεπαίνει. Οὕτω μέν οὖν ὁ θυμὸς ἔπεται χατά τι τῷ λόγῳ· ἡ δὲ ἐπιθυμία, ἐὰν μόνον εἰπὴ ἡ αἰσθησις, ἡ ὁ λογισμὸς διεφθαρμένος ὑπὸ τῆς αἰσθήσεως, ὅτι τόδε ἡδύ, ὁρμὰ εὐθὺς πρὸς τὴν ἀπόλαυσιν· ὥσθ' ὁ μὲν θυμὸς ἀχολουθεῖ τῷ λόγῳ πως, ἡ δὲ ἐπιθυμία οὔ. Αἰσχίων οὖν διὰ τῶτο ὁ πρὸς τὴν ἐπιθυμίαν ἀχρατής τοῦ πρὸς θυμόν· τρόπον τινά, ὁ δὲ τῆς ἐπιθυμίας ἀχρατής ὑπὸ τῆς ἐπιθυμίας κρατεῖται.

\* Έτι ταϊς μάλλον φυσικαϊς δρέξεσιν ακολουθείν χουφότερον χαχόν τοῦ ἔπεσθαι ταῖς ἦττον φυσιχαῖς. μαλλον γάρ άξιοῦται τὸ τοιοῦτον συγγνώμης. άλλά ή τοῦ θυμοῦ ἀχρασία φυσιχώτερον τῆς ἀχρασίας τῶν έπιθυμιών λέγω δὲ τῶν μὴ ἀναγχαίων ἐπιθυμιῶν καί των υπερβαλλουσων, οξον χρημάτων και δόξης. ώστε ανεκτότερον κακόν ή του θυμού ακρασία της τῶν ἐπιθυμιῶν, ὅτι δὲ τὸ μᾶλλον φυσικόν μᾶλλον συγγνωστόν, δηλον. Έγκαλούμενος γάρ τις δτι τύπτει τὸν πατέρα, ἀπελογεῖτο φυσικὸν αὐτῷ εἶναι τὸν θυμόν τον τοιούτον, και την περί αὐτόν ἀκρασίαν, και γάρ και τον πατέρα αὐτοῦ τοιοῦτον είναι πατραλοίαν, καὶ ἔτι τὸν πάππον, καὶ τὸν ξαυτοῦ υίὸν ἔσεσθαι, καὶ τυπτήσειν αὐτὸν ἐπειδὰν ἀνήρ γένηται καί τις έλκόμενος ύπό τοῦ υίοῦ ἐχέλευεν αὐτὸν πρὸς ταῖς θύραις παύεσθαι. Καὶ γὰρ ἐγὼ τὸν πατέρα τὸν ἐμὸν είλχυσα, φησί, μέχρις ένταῦθα· φαίνεται τοίνυν ότι ἀπολογίαν τινά δίδωσι τοῖς αἰσχροῖς, τὸ πεφυχέναι πρὸς αὐτά, καί άνεκτότερον ποιεί το έγκλημα. "Οτι δέ καί φυσικώτερον ή του θυμού ακρασία της των επιθυμιών. δηλον. άπλως γάρ θυμοῦσθαι φυσικώτερόν έστι τοῦ έπιθυμεῖν τῶν μὴ ἀναγχαίων· τὸ μέν γὰρ θυμοῦσθαι διὰ σωτηρίαν της φύσεως ένετέθη τη φύσει, ένα το βλαβερὸν ἀποσείηται, καὶ εἰς τοῦτο φέρει ή δὲ τῶν μή άναγχαίων έπιθυμία οὐκέτι, ἔστι γὰρ καὶ ἄνευ νίχης ή τιμής διασώζειν την φύσιν διά τοῦτο καὶ κοινότερον τὸ θυμοῦσθαι τῶν ἐπιθυμιῶν τῶν μλ ἀναγκαίων. τὸ μέν γάρ και πασιν ανθρώποις και πασι ζώοις ο πρόσεστιν, αί δὲ οὐδὲ πᾶσιν ἀνθρώποις. Ἐπεὶ δὲ τὸ θυμουσθαι των τοιούτων ἐπιθυμιών φυσικώτερον, καὶ αί ύπερδολαί τοῦ θυμοῦ φυσιχώτεραι τῆς τῶν ἐπιθυμιῶν ὑπερδολῆς, ή ἄρα τοῦ θυμοῦ ἀκρασία φυσικώτερον, και διά τουτο ήττον αισχρά της επιθυμιών.

\*\* Έτι τῶν ἀδίχων οἱ ἐπιδουλότεροι ἀδιχώτεροι. Ἐπιδουλοτέρα δὲ ἡ ἐπιθυμία τοῦ θυμοῦ · ἀδιχωτέρα ἀρα. 'Οτι δὲ ἐπιδουλοτέρα, δῆλον. Λεληθότως γὰρ εἰσέρχεται, χαὶ οὐκ ἀθρόον, ὥσπερ ὁ θυμός· καὶ οἱ θυμούμενοι φανεροί εἰσιν, οἱ δὲ ἐπιθυμοῦντες οὐ πάνυ φαίνονται, ὅτι λάθρα πως καὶ δόλω κλεπτόμεexaudito ad pœnas repetendas omni impetu fertur. Ratio quippe aut imaginatio hoc solum ostendit, istum hominem injuriam inferre, contemnere aut detrimentum importare: ira vero, perinde ac si ratiocinando concluserit, huic tali bellum inferri oportere, continuo excandescit. Atque ita quidem aliqua ex parte ira sequitur rationem: cupiditas autem, si sensus modo aut corrupta sensu ratio, hoc vel illud jucundum esse dixerit, statim ad perfruendam voluptatem incitatur: ita rationem ira quodammodo sequitur, cupiditas vero minime. Quocirca etiam fœdior est, qui cupiditatis, quam qui iræ est incontinens: qui enim iræ incontinens est, ratione quadantenus vincitur, qui cupiditatis autem, cupiditate superatur.

Præterea appetitiones magis naturales sequi, levius est malum quam eas quæ minus sunt naturales : quia venia dignius tale quid judicatur: jam vero magis naturalis iræ quam cupiditatum incontinentia est : cupiditates autem minime necessarias et immoderatas opum, exempli gratia, vel gloriæ cupiditates intelligo: quare tolerabilius malum est iræ quam cupiditatum incontinentia, illud autem quod magis naturale est, venia etiam dignius esse apparet. Nam qui patrem verberare arguebatur, ita se excusabat, ut diceret, naturalem sibi esse talem iram et ejus incontinentiam; etenim et patrem suum hujusmodi parentis pulsatorem fuisse et avum, quin etiam filium suum talem fore, ubi adolevisset, ut se verberibus cæderet : et alius quidam, qui quum a filio traberetur, ad fores eum desistere jubebat. Nam et ego, inquit, patrem meum hucusque traxi : patet igitur, turpia quoddammodo excusari, si quis ad ea natus sit et levius hoc pacto fieri crimen. Esse autem magis naturalem iræ quam cupiditatum incontinentiam, manifestum est : simpliciter quippe irasci magis naturale est, quam res non necessarias appetere: nimirum ira ad naturæ conservationem hominibus insita est, ut omne damnum amoliatur, et huc tendit : eorum vero quæ non necessaria sunt cupiditas, non item; nam et sine victoria aut sine honore conservari natura potest : ideoque ira etiam magis communis est quam cupiditates non necessariæ : illa enim omnibus et hominibus inest et animalibus, hæ vero ne omnibus quidem hominibus. Quum autem ira magis naturalis sit quam ejusmodi cupiditates, et nimius iræ ardor magis naturalis sit, quam immoderatæ cupiditates, sequitur iræ incontinentiam magis naturalem, ideoque minus fædam esse quam cupiditatum incontinentiam.

Præterea inter injustos quo quis insidiosior, eo injustior est. Insidiosior autem, quam ira, cupiditas est: ergo et injustior. Sed insidiosiorem eam esse apparet. Occulte enim subit, non cum impetu, quemadmodum ira: et qui irascuntur, aperte id faciunt, qui vero concupiscunt, non admodum aperte, quia furtim quodam-

<sup>\*</sup> Έτι ταϊς φυσικαϊς κτλ. — \*\* Ετι άδικώτεροι οἱ ἐπιδουλότεροι κτλ.

νοι ἐπιθυμοῦσι · καὶ διὰ τοῦτο καὶ αὐτοὶ δόλῳ τινὶ καὶ κλοπῆ ἐπὶ τὰ ἐπιθυμητὰ φέρονται · δθεν καὶ Θμηρός φησι τὴν Ἀφροδίτην δολοπλόκον, καὶ τὸν κεστὸν ἱμάντα διὰ τοῦτο τῆ Ἀφροδίτη ἀνατιθέασι, τὸ ποικίλον ὑποφαίνοντες τῆς ἐπιθυμίας · καὶ τὸ

Πάρρασις, ήτ' έχλεψε νόον πύχα περ α φρονεόντων,

εἰς τοῦτο φέρει. Φατε εἴπερ ἀδικωτέρα ἡ τοιαύτη ἐπιθυμία, καὶ αἰσχίων τῆς τοῦ θυμοῦ καὶ ἡ περὶ τὴν ἐπιθυμίαν ἀκρασία  $^{\circ}$  ἐστί  $^{\circ}$  καὶ κυρίως ἀκρασία καὶ ἡ ἀκολασία, ἤτις ἐστὶ κυρίως κακία.

νὰς σωματιχάς, δῆλον ἐχ τῶν εἰρημένων.

(Scripsi: • οὕτω] cod. οὖτω. — • οὐκέτι] cod. οὐκ ἔτι. — • ζώοις] cod. ζώοις. — • πύκα περ] ex lliad. lib. XIV, 217; vulgo πύκαπερ. — • ἀκρασία ἐστί] vulgo ἀκρασία ἐστι. —)

# Κεφ. ια'.

Τίσι διαφέρουσιν άλλήλων έγκράτεια καὶ καρτερία, και σωφροσύνη καὶ αἰ ἀντικείμεναι κακίαι.

\*\* Νῦν δὲ ἔτι θεωρήσωμεν τὰς διαφοράς σωφροσύνης, καὶ ἐγκρατείας, καὶ καρτερίας, καὶ τῶν ἀντικειμένων ταύταις, ἀχολασίας, ἀχρασίας χαὶ μαλαχίας. Τῶν γάρ σωματικών ήδονών αξ μέν είσιν άνθρωπικαί, αξ δὲ θηριώδεις, αἱ δὲ νοσηματώδεις: ἀνθρωπιχαὶ μὲν τοιαῦται, οἶαι τέρπειν φύσει τὸν ἄνθρωπον, τοσαῦται, δσαις γαίρει άνθρωπος ή άγαθὸς ή χαχὸς την άνθρωπίνην κακίαν · οδον επλ πλούτω, ή δόξη, ή τροφή, ή γάμω. ο λφο ψορπορίπενος και ριώκων, ή ώς ρει, ή ξυγείπων, ή ύπερδάλλων τὸν λόγον, οὐ τὴν ἐαυτοῦ φύσιν, δ τοιούτος ήδεται την ανθρωπικήν ήδονήν θηριώδεις δε αί της φί εως της ανθρωπίνης εκπίπτουσαι κατά την ποιότητα, καί κατά την ποσότητα καί αί ύπερδολαί δὲ τῶν ἀνθρωπίνων ήδονῶν, ὅταν ὑπερδάλλωσιν έαυτάς, καὶ τῶν ἀνθρωπίνων ὅρων ἐκτὸς γένωνται, θηριώδεις είσί · νοσηματώδεις δὲ αἱ διὰ νόσον, ἡ μανίαν ύπερδάλλουσαι την ανθρωπίνην ήδονήν, και αί παρά φύσιν · καί όλως, καθώς έν τοῖς άνωτέρω διήρηται περί τῆς θηριώδους ήδονῆς, περί ταύτας τὰς ήδονάς παραπλήσιαί είσιν έξεις.

modo ac dolose et occulte concupiscunt : ac propterea dolose quoque ipsi et furtim ad res desiderabiles feruntur : unde et Homerus Venerem dolosam appellat, ideoque ei acu pictum cingulum tribuunt, cupiditatum varietatem indicantes : et illud :

blandiloquentia scilicet, que furtim surripil mentem
[ellam prudentium,

huc spectat. Quare si injustior ejusmodi cupiditas est, etiam fœdior cupiditatis quam iræ incontinentia habetur: proprieque incontinentia quoque intemperantia est, quæ proprie vitiositas dicitur.

Præterea eorum qui absurdis obtemperant voluptatibus nemo dolet: at omnis homo iratus dolet: jam vero vituperatur magis qui rebus improbe factis lætatur, quam qui dolet: quia is qui dolet aliquam delicti sui pænam dare videtur, et idcirco minus objurgatur: quapropter qui absurdis voluptatibus obtemperat, justius quam qui succenset vituperatur: majus ergo malum cupiditatis quam iræ incontinentia est: propter quæ enim justius irascimur, ea injustiora sunt. Turpiorem igitur cupiditatem esse, quam iræ incontinentiam, ac præterea tam continentiam quam incontinentiam in cupiditatibus et corporis voluptatibus cerni, ex iis quæ diximus intelligitur.

## Cap. XI.

Quomodo continentia et patientia, temperantia item et opposita vitia inter se differant.

Jam vero etiam temperantiæ et continentiæ, item patientiæ et quæ his altera ex parte respondent, intemperantiæ, incontinentiæ et mollitiei discrimina videamus. Nam corporis voluptates aliæ humanæ, aliæ ferinæ, aliæ morbosæ sunt : et humanæ tales quidem, ut natura delectent hominem, tot vero quot sunt quibus lætatur homo vel bonus vel vitiositatis humanæ respectu malus: quales sunt divitiæ, gloria, cibus aut nuptiæ : qui enim iis gaudet easque consectatur, vel ut oportet, vel minus, aut etiam magis quam oportet, dummodo rectam rationem non naturam suam excedat, talis humana voluptate delectatur : ferinæ vero, quæ humanam naturam qualitate sua et quantitate excedunt : quare et humanarum voluptatum excessus, quum se ipsæ sup-rant, et humanos terminos egrediuntur, ferini sunt : morbosæ autem, quæ ob morbum aliquem aut insaniam humanam voluptatem superant, et quæ præter naturam sunt : omninoque, ut supra, quum de ferina egimus voluptate, distinximus, similes quoque in his voluptatibus sunt habitus.

<sup>\* &</sup>quot;Ετι ούδεις ύδρίζει κτλ. — \*\* Αὐτών δὲ τούτων τὰς διαφορὰς κτλ.

«'Αλλ' ή σωφροσύνη καὶ ἀκολασία περὶ τὰς ἀνθρωπικὰς μόνον εἰσί. Διὸ καὶ τὰ θηρία οὐ λέγομεν σώφρονα, οὐδὲ ἀκόλαστα, εἰ μή που κατὰ μεταφοράν, καὶ οὐ κυρίως καὶ τότε δὲ λέγομεν σώφρονα, ἢ ἀκόλαστα θηρία, συγκρίνοντες πρὸς ἄλληλα ἔχουσι γάρ τινα διαφοράν περὶ τὰς σωματικὰς ήδονάς καὶ τὰ μὲν τοῦ οὐ λέγονται ἀκόλαστα ἢ σώφρονα, ὅτι οὐδαμῶς δὲ οὐ λέγονται ἀκόλαστα ἢ σώφρονα, ὅτι οὐδαμῶς τηκεν, ὥσπερ οἱ μαινόμενοι τῶν ἀνθρώπων.

εἰς τοσοῦτον ἐγώμεθα δὲ τῶν προχειμένων. Καὶ ταῦτα μὲν κοις τοσοῦτον ἐγώμεθα δὲ τῶν προχειμένων.

\*\*\* "Εστι μέν οὖν περὶ ἔκαστον γένος τῶν προειρημένων ίδία τις έξις. Περί δὲ τὰς ἀνθρωπικάς ήδονὰς καί λύπας έστὶ μέν ή σωφροσύνη, ώς προείρηται, έστὶ δὲ ή έγχράτεια, καὶ ή καρτερία, καὶ αἱ ἀντικείμεναι ταύταις λέγω δε άνθρωπικάς ήδονάς και λύπας, περί άς ή σωφροσύνη, όσαι άφη και γεύσει προσήκουσι. Τούτων δη οί μεν ηττωνται μαλλον η οί πολλοί, καλ πρός αὐτάς φέρονται, ώς όλίγοι μοχθηροί οί δὲ κρατοῦσιν ών οί πολλοί ήττωνται. Ἐπεὶ δὲ λῦπαί είσι • και ήδοναι ών ήττωνται και κρατούσιν, οί μέν των ήδονων χρατούντες έγχρατείς είσι, ' καὶ οί ήττώμενοι dxρατείς, οί οὲ τῶν λυπηρῶν xρατοῦντες, ώστε μή χινεϊσθαι ύπ' αὐτιών, χαρτεριχοί, χαὶ οἱ ήττώμενοι καὶ ραρίως ε υπ' αὐτῶν κινούμενοι, μαλακοί τὰ πλείστα δε οι άνθρωποι ούτε χαρτεριχοί είσιν ούτε μαλαχοί, αλλά μεταξύ, εί χαὶ πρὸς τὸ χεῖρον βέπουσι παγγον. οποιπό ος και ξωι των αγγων εζεων ελει. παλιν δὲ διοριστέον περὶ αὐτῶν ἀχριδέστερον.

\*\*\*\* Έπεὶ γὰρ αί μὲν τῶν ἡδονῶν ἀναγκαῖαί εἰσιν, αί δὲ οῦκ, ιι ἐρρήθη δὲ περὶ αὐτῶν πρότερον τίνες ἡδοναὶ καὶ μέχρι τίνος ἀναγκαῖαί εἰσιν· αί δὲ ὑπερδολαὶ οὐκ εἰσιν ἀναγκαῖαι, οὐδὲ ἐλλείψεις, ὁμοίως δὲ καὶ αἱ ἐπιθυμίαι καὶ αἱ λῦπαι ἔχουσιν· ὁ μὲν τὰς ὑπερδολὰς τῶν ἡδονῶν, καὶ ἢ τὰς φύσει μεγάλας ἀεὶ ζητῶν ἡδονάς, ἢ τὰς φύσει μετρίας ὑπερδαλλόντως ζητῶν, οὐχ ἔλκόμενος βιαίως πως ὑπ' αὐτῶν, ἀλλὰ μετὰ

At in humanis temperantia tantum et intemperantia versatur. Quapropter et feras nec temperantes neque intemperantes dicimus, nisi forte tigurate, non autem proprie ac tum feras inter se comparatas temperantes aut intemperantes appellamus. nam et illæ, quantum ad corporis voluptates, aliquo modo inter se differunt: siquidem aliæ magis, aliæ minus talibus gaudent, proprie autem neque intemperantes nec temperantes nominantur, quia nequaquam ratione sunt præditæ, sed omnino ab hac natura desciverunt, sicut homines insani.

Quamobrem minus quoque malum feritas est, quam vitiositas humana, alioquin etiam terribilius. Quippe humana vitiositas id quod in homine optimum est corrumpit, rationem videlicet, feritas vero minime: nec enim habet rationem : sicut et inanimum malum animato malo minus est malum : namque malum illud quod habet principium, cujus pulsu agitatur, damnosius est eo quod principio caret : siquidem immotum malum moto malo tanto tolerabilius habetur, quanto minus efficere potest : quemadmodum ergo malum animatum inanimo malo pejus est, quia principium in se a quo movetur, ipsum nempe animum, habet : sic etiam id quod ratione est præditum, quia magis quam id quod ratione caret principium habet, damnosius et pejus est : infinitis certe partibus plura mala intulerit homo improbus quam fera. Et hæc quidem hactenus : sed reliqua, quæ nobis proposita sunt, persequamur.

In singulis ergo, quæ supra commemoravimus, generibus singuli quoque sunt habitus. In voluptatibus autem humanis et doloribus temperantia, ut diximus, item continentia et patientia versatur, et quæ his oppositæ sunt : humanas vero voluptates eas voco et dolores, in quibus temperantia cernitur, quæ sub tactum et gustatum cadunt. Ab his autem alii magis vincuntur, quam vulgus, et ad eas feruntur, sicut pauci improbi : alii vero eas superant, a quibus vulgus superatur. Sed quum dolores sint et voluptates a quibus superantur et quas superant, qui voluptates superant continentes, qui ab ils superantur, incontinentes sunt : qui vero ita res molestas vincunt, ut iis non moveantur, patientes et qui vincuntur facileque iis moventur, molles appellantur : plerumque tamen neque patientes neque molles sunt homines, sed in medio horum, quamvis ad pejorem partem magis vergant : eodemque modo et in aliis habitibus se res habet : sed de iis rursus accuratius disputandum erit.

Nam quoniam voluptates aliæ necessariæ sunt, aliæ non necessariæ: (jam ante enim quæ et quatenus necessariæ sint voluptates diximus:) earum vero neque nimium neque parum sunt necessaria, eodemque modo cupiditates quoque et dolores se habent: qui voluptates immoderatas sequitur, et aut eas quæ natura magnæ sunt semper requirit, aut quæ natura sunt mediocres supra modum petit, ita tamen, ut haudquaquam vio-

<sup>\*</sup> Τούτων δὲ περὶ τὰς πρώτας σωφροσύνη κτλ. — \*\* Έλαττον δὲ θηριότης κτλ. — \*\*\* Cap. 7. περὶ δὲ τὰς δι' άρῆς καὶ γεύσεως κτλ. — \*\*\*\* Ἐπεὶ δ' ἔνιαι τῶν ἡδονῶν ἀναγκαῖαί εἰσιν κτλ.

προαιρέσεως ἐπ' αὐτὰς τρέχων, οὐ δι' ἄλλο τι, ἱ δόξαν, φέρε είπεῖν, ἡ χέρδος, άλλὰ αὐτὰς δι' έαυτάς, αχογαστος. τον τοιούτον γαρ ανάγχη τη πεταπεγεαθαι μετά την ήδονην, καί διά τοῦτο ἀνίατον εἶναι ό γάρ αμεταμέλητος ανίατος. τοιούτος δε δ ακόλαστος δ δε έλαττον τοῦ δέοντος τὰ τοιαῦτα ζητῶν, ὁ ἐχ διαμέτρου αντιχείμενος, δς έστιν αναίσθητος δ δε μέσος δ σώφρων έστίν. Οὐ μόνον δὲ δ διώχων τὰς σωματικάς ήδονάς, δν εξρηται τρόπον, ακόλαστός έστιν, αλλά χαί δ φεύγων τάς σωματιχάς λύπας, ούχ ήττώμενος αὐτῶν, ἀλλὰ προαιρούμενος δμοίως ἀχόλαστός ἐστι. Των δὲ ἀπροαιρέτως ἐπὶ τὰ ἡδέα φερομένων, ὁ μὲν φέρεται διά την ήδονήν, δ δὲ ἔνα φύγη την ἀπὸ τῆς ἐπιθυμίας λύπην ὥστε διαφέρουσιν οὖτοι ἀλλήλων, έστι δὲ δ μεν διὰ τὸ φεύγειν τὴν λύπην τὰ ἡδέα διώχων, μαλαχός, δ δε δι' ήδονην αχρατής. Άντίχειται δε δ μεν αχρατής τῷ εγχρατεῖ, δ δε χαρτεριχός τῷ μαλαχώ. ή μέν γάρ χαρτερία έστιν έν τῷ ἀντέχειν, ή δε εγχράτεια εν τῷ χρατείν. ετερον δε τὸ ἀντέχειν τοῦ χρατείν, ώσπερ καὶ τοῦ μὴ ἡττᾶσθαι τὸ νικᾶν. διο βέλτιον και αιρετώτερον ή έγκράτεια της καρτερίας βέλτιον γάρ νικαν ή μή ήττασθαι. Φαίνεται δέ ότι και ή ακολασία χείρων τῆς ακρασίας ἐστί. Φανερόν γάρ πᾶσιν ώς χείρων έστλν ό διώκων την ήδονην προαιρούμενος, καὶ ἢ μὴ ἐπιθυμῶν ἢ ἡρέμα καὶ οὐ τυραννούμενος, τοῦ ὑπὸ σφοδροτάτων ε ἐπιθυμιῶν τυραννουμένου έστι δὲ δ μὲν πρῶτος δ ἀχόλαστος, δ δε δεύτερος δ άχρατής. ώστε ή άχολασία γείρων τῆς ακρασίας έστίν. Ο μέν οὖν έγκρατής καὶ καρτερικός ούτω διαφέρουσιν, καὶ ούτως αίρετώτερον έγκράτεια χαρτερίας, και άχρασία άχολασίας άνεχτότερον.

(Scripsi: \* πάντη ] vulgo πάντη. — \* δηλον ότι ] vulgo δηλονότι. — \* καθ' όσον ] vulgo καθόσον. — \* αλ κακά ποιήσειεν] cx Aristotele; cod. Andronici αν ποιήσειεν. — \* λῦπαί εἰσι] cod. λύπαὶ. — \* ἐγκρατεῖς εἰσι] cod. ἐγκρατεῖς εἰτὶ. — \* ραδίως] cod. ραδίως. — \* αἱ δὰ οὖκ] vulgo αἱ δὰ οὖκ. — \* άλλο τι] vulgo ἄλλό τι. — \* σφοδροτάτων] cod. σφοδρωτάτων. —)

# Kεp. ιβ'.

Τίς ή συγγνωστή άκρασία και μαλακία.

\* Έτι δὲ διοριστέον περὶ αὐτῶν. Ἐγκρατὴς μὲν οὖν ἐστιν ὁ κρατῶν τῶν ἐπιθυμιῶν, καρτερικὸς δὲ ἐστιν ὁ ἀντέχων πρὸς αὐτὰς καὶ μὴ ἡττώμενος ὁ δὲ χαυνούμενος πρὸς ὰ οἱ πολλοὶ ἀντιτείνουσι καὶ δύνανται φέρειν, οἶτος μαλακὸς καὶ τρυφῶν καὶ γὰρ ἡ τρυφὴ μαλακία τίς ἐστιν. \*Ος οὖν \* ἔλκει τὸ ἱμάτιον, ἕνα μὴ πονήσῃ τὴν ἀπὸ τοῦ αἴρειν λύπην, καὶ μιμούμενος τὸν ἐκλελυμένον ὑπὸ νόσου, οὐκ οἴεται ἄθλιος εἶναι, ἀθλίω ὅμοιος ὧν. τὸν αὐτὸν δὲ τρόπον καὶ ἐπὶ

lenter illis trahatur, sed consulto ad eas ipse tendat, neque propter aliud quidquam, verbi causa gloriam vel lucrum, sed ipsas propter se petit, is est intemperans: talem enim necesse est nunquam expletæ suæ voluptatis pœnitere, ideoque insanabilem esse: quem enim factorum suorum non pœnitet, is insanabilis est: talis autem habetur intemperans : qui vero minus quam decet res jucundas consectatur, is est qui directe opponitur, quem stupidum vocant : medius autem' est temperans. Neque vero solum qui corporis, quemadmodum dictum est, voluptates sequitur, est intemperans, sed etiam qui dolores corporis fugit, non quod iis vincatur, sed quia ita vivere statuit, similiter intemperans est. Eorum autem qui inconsulto ad res jucundas tendunt, alii delectationis causa id faciunt, alii ut fugiant dolorem e cupiditate nascentem : itaque hi inter se differunt, cæterum qui fugiens dolorem ad res jucundas tendit, mollis, qui vero delectationis causa hoc facit, incontinens vocatur. Porro incontinens continenti, patiens molli opponitur: etenim in resistendo patientia, in superando autem continentia cernitur : aliud autem resistere est ac superare, sicut aliud vincere et non vinci : quare et melior et præferenda patientiæ est continentia, siquidem præstat vincere, quam non vinci. Pejor autem quam incontinentia videtur esse intemperantia. Omnibus quippe manifestum est, deteriorem esse eum qui consulto, et vel sine cupiditate, vel quiete neque ulla vi coactus voluptatem sequitur, quam qui maxima cupiditatum vi cogitur : prior autem horum intemperans, posterior incontinens est: quamobrem intemperantia deterior quam incontinentia est. Continens ergo et patiens hoc modo differunt, et hæ sunt causæ, propter quas præferenda patientiæ sit continentia, incontinentia vero tolerabilior quam intemperantia habeatur

## Cap. XII.

## Que incontinentia et mollities excusabilis sit.

Sed de iis insuper disputandum erit. Est ergo continens qui superat cupiditates, patiens vero qui resistit iis nec superatur: qui autem insolescit iis quibus plerique obsistunt et quæ ferre possunt, is mollis ac delicatus est: quædam enim mollities sunt deliciæ. Talis igitur est qui vestem trahit, ne quid in ea attollenda laboris suscipiat ac doloris et quum imitetur hominem gravi morbo affectum, miserum se esse non arbitratur, qui tamen misero similis sit: eodemque modo de conti-

<sup>\* &#</sup>x27;Ο δὲ ἐλλείπων πρὸς ἃ οἱ πολλοὶ καὶ ἀντιτείνουσι κτλ.

έγχρατείας και ακρασίας έστίν. Είσι γαρ ήδοναι και λῦπαι <sup>6</sup> ούτω μεγάλαι καὶ σφοδραί, ὥστε τὸν ἡττώπενον αφτων απλληφίτως τικός αξιοραθαι, το λφό τοιορτων ήττασθαι οὐδεν θαυμαστόν ιδισπερ Φιλοκτήτης, δυ εξσήγαγεν έν τοῖς ποιήμασι Θεοδέκτης ὁ ποιητής πεπληγμένον όπο όρεως, καὶ μέχρι τινός κρατούντα της λύπης, είτα αναδοήσαντα η δν εισάγει Καρχίνος ε δ ποιητής Κερχύονα ἐπὶ τῆ ὕδρει τῆς θυγατρὸς Άλόπης χαρτερούντα μέχρι τινός, είτα ήττηθέντα τῆς ἀλγηδόνος. ὥσπερ οἱ κατέχειν πειρώμενοι τὸν γέλωτα άθρόον εχχαγχάζουσιν, δπερ δ Ξενόφαντος έποίησεν οὐ τοῦτο τοίνυν έστὶ θαυμαστόν τὸ ήττηθῆναι ούτω σφοδροτάτων παθών· άλλ' εί τις ήτταται πρός άς οι πολλοί δύνανται άντέχειν ήδονάς και λύπας, καί μή δύναιτο άντιτείνειν, μή διά φύσιν τινά τοῦ γένους, ώσπερ οι Σχυθών βασιλείς φύσει είσι μαλαχοί, ή ώσπερ τὸ θῆλυ φύσει ἐστὶ τοῦ ἄρρενος μαλακώτερον, ἢ διὰ νόσον, άλλ' ό διά πονηράν έξιν καλ μοχθηρίαν, ό τοιοῦτος ἀσύγγνωστος. "Εστι δέ καλ δ σφόδρα χρώμενος ταϊς παιδιαϊς μαλακός, εί καὶ δοκεῖ ἀκόλαστος εἶναι: οί γάρ την άνεσιν σφόδρα ζητοῦντές είσιν οί μαλακοί. ή δὲ παιδιὰ ἄνεσίς τις καὶ ἀνάπαυσίς ἐστι· καὶ ὁ σφόδρα χρώμενος παιδιαίς ύπερδάλλει κατά τινα άνεσιν, καί παιδιώδης καλείται.

(Scripsi: a δς οὖν] cod. δς οὖχ. — b λῦπαι] cod. λύπαι. — c Καρκῖνος] cum codd. cf. Herodiani ἐπιτομή τῆς καθολικῆς προσφδίας pag. 74, 19 ed. Schmidt; nec tamen damnanda scriptura Καρκίνος, quia penultima in carminibus corripitur.)

# Kεφ. ιγ'.

Περί τῶν είδῶν τῆς ἀκρασίας καὶ δτι χεῖρον κακὸν ἡ ἀκολασία τῆς ἀκρασίας.

\* Τῆς δὲ ἀκρασίας δύο εἰσὶν εἴδη· καὶ τὸ μὲν προπέτεια, τὸ δὲ ἀσθένεια καλεῖται. Οἱ μέν γὰρ προδουλευσάμενοι μή συγχωρήσαι τῷ πάθει, εἶτα ήττηθέντες αὐτοῦ, τὴν ἀσθενῆ ἀχρασίαν εἰσὶν ἀχρατεῖς. οί δὲ μή προδουλευσάμενοι, άλλ' εὐθὺς προσδαλόντος \* ήττηθέντες, την προπετή ακρασίαν είσιν άκρατείς ένιοι γάρ προαισθόμενοι, καὶ προϊδόντες, καὶ προεγείραντες έαυτούς, και τον λογισμόν, ούν ήττῶνται ύπὸ τοῦ πάθους, ώσπερ τὰ προτριδέντα καὶ προγαργαλισθέντα μέλη οὐ γαργαλίζονται. Μάλιστα δὲ οἱ δξείς και μελαγχολικοί την προπετή ακρασίαν είσιν άχρατείς οί μεν όξεις διά την ταχυτήτα b ούχ άναμένουσι την άπο τοῦ λόγου χρίσιν οι δὲ μελαγχολιχοί, διά το σφόδρα φανταστικοί είναι και άκολουθείν τῆ φαντασία, διο αφοδροτέρως κινούνται πη ξαιατρεφόμενοι πρός τον λόγον.

nentia et incontinentia sentiendum est. Sunt enim voluptates et dolores tam magni tamque vehementes, ut qui iis superetur, venia dignus videatur: quippe talibus aliquem vinci, non est mirandum : qualis est Philoctetes, quem Theodectes poeta in carminibus a serpente percussum induxit, qui quum aliquamdiu dolori suo imperasset, postea clamorem sustulit: aut ille Cercyon, quem Carcinus poeta in filiæ Alopes injuria aliquamdiu tacentem, deinde dolore victum inducit : ut qui risum comprimere conantes cachinnum tollunt, quod Xenophanto accidit : quocirca non hoc est mirandum, si tam vehementibus affectibus superentur, sed si quis illis quibus plerique possunt resistere et voluptatibus et doloribus vincatur, neque possit contra niti, non ob generis naturam quandam, quemadmodum Scytharum reges natura sunt molles, aut ut feminæ natura molliores sunt maribus, aut ob morbum, sed propter malum habitum et improbitatem, talis venia indignus est. Alque etiam is qui ludo et joco magnopere oblectatur, mollis est, quamvis intemperans esse videatur : qui enim animi remissionem nimium sequuntur, sunt molles : est autem ludus remissio quædam animorum et requies : et qui nimium ludo indulget, remissionis quendam modum excedit, et ludibundus vocatur.

#### Cap. XIII.

De incontinentiæ formis : majus item malum esse intemperantiam quam incontinentiam.

Incontinentiæ autem duæ sunt species, quarum altera temeritas, altera imbecillitas vocatur. Qui enim ante apud animum suum statuerant, non cedere affectui, et tamen postea eo superantur, iis causa incontinentiæ est imbecillitas : qui vero ne prius quidem ratione bene subducta primo statim animi impetu superantur, temeraria incontinentia laborant : nam nonnulli quum præsenserunt ac providerunt, seque ipsos et rationem din ante expergefecerunt, non superantur affectu, sicut corporis membra, quæ quum ante fricuimus ac titillavimus, postea non amplius titillantur. Maxime autem qui in iram præcipites et melancholici sunt, temeraria incontinentia laborant : et in iram quidem præcipites, quia propter festinationem rationis judicium non exspectant, melancholici vero, quia ad imagines concipiendas perquam apti sunt et imaginationem sequuntur : ideoque vehementius etiam moventur, quoniam rationem non respiciunt.

<sup>\*</sup> Άχρασίας δὲ τὸ μὲν προπέτεια, τὸ δὲ ἀσθένεια χτλ.

\* Πᾶς δὲ ἀχρατής χαὶ μεταμελητιχός ἐστι , χαθὼς είρηται της γάρ ἐπιθυμίας σδεσθείσης, δ λόγος ύγιαίνων συνορά την άτοπίαν του πάθους, ή έπεται μετάνοια. Ο δὲ ἀχόλαστος ἀμεταμέλητος. ὁ γὰρ λόγος αὐτῷ οὐχ ὑγιαίνει καὶ διὰ τοῦτο κατιδεῖν τὸ αίσγρον οὐ δύναται. Καὶ διὰ τοῦτο ὁ μέν ἀχρατής ἰατός έστιν, δ δὲ ἀχόλαστος ἀνίατος. Οὐ γάρ, ὥσπερ είπομεν εν οίς πρότερον εζητούμεν περί αὐτών, ούτω και έχει εξρηται γάρ ως τις ένδοξος λόγος γυμνάζει τὸ ζήτημα τὸ δὲ ἀληθὶς τοῦτό ἐστιν. "Εοικε γὰρ ἡ μέν ἄχολασία ύδέρω χαὶ φθίσει, ή συνεχῶς τὸν νοσούντα λυπεί, ή δε άκρασία τοις επιληπτικοίς, δ οιαγιπτιανολτα ος απλεχώς ελολγοραιλ. ψ πελ λαβ ακογασία συνεχής πονηρία εστίν, σες λαρ ακογαστος οίεται δείν ακολασταίνειν δ ολ ακρατής ούκ αεί, άλλ' δταν <sup>ο</sup> σφοδραϊς περιπέση ἐπιθυμίαις. Καὶ δλως ρε ετεδολ το λελος αχογασίας και ακδασίας. Η πελ λαδ άχολασία λανθάνει οὖσα αλσχρά, ή οὲ ἀχρασία οὐ λανθάνει· οἶδε γὰρ δ ἀχρατής ὅτι αἰσχρὸν τῷ πάθει συγχωρήσαι ή μέν οὖν ακολασία χείρων έκατέρου είδους της άχρασίας.

χέως μεθυσχομένοις, καὶ ὁπὸ ὀλίγου οίνου καὶ ἐλάττονος ἢ ὡς οἱ πολλοί.

\*\*\* Οτι μὲν οὖν κακία ἐστὶν ἡ ἀκρασία, φανερόν, πλὴν οὐχ ἀπλῶς κακία, οἴα ἡ ἀκολασία, ἀλλά πη· ἀ καθ΄ όσον ο μὲν γὰρ προαιρεῖταί πως τὸ κακὸν ἐν τῷ πάθει ὤν, κακία ἐστί, καθ΄ όσον δὲ οὐ πάντη ἱ οἴεται δεῖν διώκειν τὸ πάθος, οὐκ ἔστι κακία καὶ ἔστιν διμοία τοῖς Μιλησίοις, οὖς Δημόδοκος ἔφη σκώπτων, Μιλήσιοι ἀσύνετοι μὲν οὐκ εἰσίν, δρῶσι δὲ οἶά περ g οἱ ἀσύνετοι τὸν αὐτὸν τρόπον καὶ οἱ ἀκρατεῖς ἀκόλαστοι μὲν οὐκ εἰσί, δρῶσι δὲ τὰ τῶν ἀκολάστων.

\*\*\*\* Έπει δὲ ὁ μὲν ἀχρατής διώχει τὰς σωματικὰς ήδονὰς παρὰ τὸν ὁρθὸν λόγον, οὐ πεπεισμένος ὅτι εἰσὶν ἀγαθαὶ καὶ δεῖν διώκειν, ὁ δὲ ἀκόλαστος πέπεισται ὡς δεῖ διώκειν, ὁ μὲν ἀκρατής εὐμετάπειστός ἐστιν, ὁ δὲ ἀκόλαστος οὐ. Τὴν γὰρ ἀρχὴν τῶν πράξεων, ἤτις ἐστὶ τὸ ἀγαθὸν καὶ τὸ τέλος οδ ἔνεκα, ἡ μὲν ἀρετή ἀρετῆς ἀρικνούμεθα εἰς τὸ ἀγαθόν, διὰ δὲ τῆς μοχθηρίας ἀποχωροῦμεν αὐτοῦ· τὸ δὲ τοιοῦτον τέλος οὐ διὰ

Omnem autem hominem incontinentem, ut supra diximus, facinorum suorum facile pœnitet : nempe restincto cupiditatum ardore, sana ratio perspicit absurditatem affectus, quem sequitur pœnitentia. At intemperantem nullius rei pœnitet : nam quia ratio illi non est sana, idcirco turpitudinem etiam animadvertere nequit. Quocirca incontinens quidem sanabilis est, sed intemperans insanabilis. Neque enim, quemadmodum in superiore de iis quæstione diximus, ita se res habet : quippe id quod probabile erat exercitationis causa et disputandi gratia dictum est : sed ipsa res ita se habet. Similis enim intemperantia aquæ intercuti est et tabi, quæ assidue ægrum fatigat, incontinentia vero morbis comitialibus, qui aliquod tempus intermittunt, neque continenter molesti sunt : perpetua enim improbitas intemperantia est : quippe semper intemperanter vivendum esse putat intemperans: at incontinens non semper, sed quum vehementioribus tantum cupiditatibus inflammatur. Aliud denique intemperantiæ, aliud incontinentiæ genus est: nimirum latet intemperantiæ turpitudo, incontinentiæ non item: nam incontinens scit turpe esse, affectui suo cedere : quare intemperantia fædior est utraque incontinentiæ specie.

Quod vero ad ipsas incontinentiæ species attinet, fædior temeritate est imbecillitas. Qui enim imbecilla incontinentia laborant, minore affectu, qui temeraria vero, majore superantur: eos nempe, quibus deliberare adhuc licet, manifestum est non ita vehementer perturbatione incitari: temerarii autem hoc ipso quod deliberare non possunt, se magnis animi motibus agi ostendunt: præterea turpius est, post deliberationem tanquam armatos superari, quam sine deliberatione vinci: qui enim imbecilla laborat incontinentia, ils qui facile et exigua vini copia, aut minore certe, quam plerique, inebriantur, similis est.

Vitium ergo incontinentiam esse manifestum est, verum non simpliciter, qualis intemperantia habetur, sed quodammodo: quatenus enim quamdiu in perturbatione illa versatur, consulto malum facit, est vitium, quatenus vero non omnino sequendam esse putat illam perturbationem, non est vitium: quare similis est Milesiis, quos perstringit Demodocus ita scribens: Milesii non sunt illi quidem stulti, sed tamen eadem faciunt que stulti: eodem modo incontinentes non sunt illi quidem intemperantes, sed ea que intemperantes faciunt.

Quum ergo incontinens corporis voluptates præter rectam rationem sequatur, non quod persuaserit sibi bonas eas et sequendas esse, intemperans vero sequendas eas esse sibi persuaserit, incontinens facile de sententia deducitur, intemperans non item. Actionum quippe principium, ipsum nimirum bonum finemque cujus gratia suscipiuntur, conservat virtus, corrumpit improbitas: per virtutem scilicet ad bonum pervenimus, improbitate vero ab eo recedimus: finis autem ejusmodi non

<sup>\*</sup> Cap. 8. Ἔστι δὲ ὁ μὲν ἀκόλαστος, ώσπερ ἐλέχθη κτλ. — \*\* Αὐτῶν δὲ τούτων βελτίους κτλ. — \*\*\* Ὅτι μὲν οὖν κακία κτλ. — \*\*\*\* Ἐπεὶ δ' ὁ μὲν τοιοῦτός ἐστιν, κτλ.

λόγου και ἀποδείξεως γινώσκεται, ὥσπερ οὐδὲ αἱ ἀρετή τῶν μαθημάτων ἀποδείξει γινώσκονται ἀλλὰ ἀρετή τίς ἐστι φυσική, ἢ ἐθιστή, τὸ ὀρθὴν δόξαν ἔγειν περὶ τοῦ τέλους. Ἡ τὰρ φύσει, ἢ ἀπὸ ἀγαθοῦ ἔθους ἡ τοιαύτη ἡμῖν περιγίνεται γνῶσις. Ὁ μὲν οὖν εἰδὼς τὸ ἀγαθόν, δ δεῖ ποιεῖσθαι τέλος τῶν πράξεων, καὶ πράττων ἀ πρὸς αὐτὸ φέρει, σώφρων ὁ δὲ τὸ καιὸν ὑποτιθέμενος τέλος καὶ πρὸς ἐκεῖνο τάττων τὰς ἡδονὰς ἀκολαστος.

\* °Oς δὲ ὑποτίθεται μὲν ἀγαθὸν τέλος, καὶ πρὸς τοῦτο τάττειν τὰς ἑαυτοῦ πράξεις οἴεται δεῖν, ἐξίσταται δὲ διὰ πάθος τοῦ ὀρθοῦ λόγου, οὐχ ὥστε νομίσαι δέον εἶναι διώκειν τὰς τοιαύτας ἡδονάς, ἀλλ' ὥστε μόνον περὶ τὰς πράξεις ἐξαμαρτάνειν, ὁ τοιοῦτος οὐτε σώφρων ἀν εἴη, οὐτε ἀκόλαστος ἀλλὰ τοῦ μὲν σώφρονος χείρων διὰ τὰς πράξεις, τοῦ δὲ ἀκολάστου βελτίων, διὰ τὸν λόγον. 'Ο μὲν γὰρ πὴ φαῦλος, ὁ δὲ ἀκόλαστος ἀπλῶς. Τῷ δὲ ἀκρατεῖ ἄλλος ἐναντίος, ὁ ἐγκρατής, δς οὐκ ἐξίσταται τοῦ λογισμοῦ διὰ τὸ πάθος ὅθεν φανερόν, ὅτι ἡ μὲν ἐγκράτεια σπουδαία ἔξις ἐστίν, ἡ δὲ ἀκρασία φαύλη.

(Scripsi: \* προσδαλόντος] cod. προσδάλοντος.

- \* ταχυτῆτα] cf. Herodiani ἐπιτομή τῆς καθολικῆς προσφοδίας pag. 30, 2 ed. Schmidt; cod. ταχύτητα. — \* δταν σφοδραῖς περιπέση] cod. δτε σφόδραις περιπέση. — \* ἀλλά πη] cod. ἀλλά πη. — \* καθ' ὅσον] cod. καθόσον. — \* καθ' ὅσον δὲ οὐ πάντη] cod. καθόσον δὲ οὐ πάντη. — ε οἶά περ] cod. οἶαπερ. — \* πή] cod. πῆ. —)

## Κεφ. ιδ΄.

Τίς ὁ καθ' αὐτὸ ἐγκρατής, καὶ τίς ὁ κατὰ συμδεδηκός.

\*\* Ζητητέον δὲ κάκεῖνο, \* ὅπερ ἡπορήθη πρότερον. πότερον δποιαούν προαιρέσει έμμένων οδτος έγχρατής έστιν, ή ό τη όρθη, και περί του ακρατούς όμοίως. Κατά συμβεβηχός μέν οὖν έγχρατής λέγεται δ έμμένων όποιαοῦν προαιρέσει, καθ' αύτὸ δὲ ἐγκρατής, ό έμμενων τη όρθη προαιρέσει και τῷ ἀληθεῖ λόγω. χαι άχρατης δμοίως χατά συμθεδηχός, δ μη έμμένων όποιφοῦν δόξη, καθ' αύτὸ δὲ ὁ μὴ ἐμμένων τῆ ὀρθῆ. Καὶ γάρ εἴ τις ζητεῖ καὶ αίρεῖταί τι οὐκ αὐτὸ δι' έαυτό, άλλὰ δι' άλλο, αὐτὸ μὲν κατὰ συμδεδηκὸς ζητεῖ, οὖ δὲ ἔνεκα τοῦτο ζητεῖ, ἐκεῖνο ζητεῖ καθ' αὐτό ὁ γὰρ διά δόξαν χρήματα ζητών κατά συμδεδηκός μέν τά χρήματα ζητεῖ, καθ' αύτὸ δὲ τὴν δόξαν. Τὸν αὐτὸν δή τρόπον καὶ ἐπὶ τούτων συμβαίνει ὁ μὲν γὰρ τῆ άγαθη δόξη έμμένων και τη όρθη προαιρέσει αὐτὸ τὸ άγαθὸν αίρεῖται, διότι άγαθόν ωστε χαθ' αύτὸ έγχρατής έστιν δ δε έμμενων τη μη δρθη προαιρέσει καί τῆ ψευδεῖ δόξη, ἐμμένει διὰ τὸ νομίζειν ὅτι ἀγαθόν έστιν δ αίρεῖται• νομίζει δὲ ὅτι ἐστίν ἐν αὐτῷ τοῦ ἀγαratione et demonstratione cognoscitur, sicut nec mathematicorum principia demonstratione cognoscuntur : sed virtus quædam aut naturalis aut ex consuetudine adscita est, de fine recte sentire. Namque aut natura aut bona consuetudine talis cognitio nobis contingit. Quamobrem qui bonum, quod tanquam finem actionum nobis proponere debemus, et noverit, et quæ eo tendunt, egerit, is temperans vocatur : qui vero pro fine sibi proponit malum, eoque voluptates suas refert, intemperans dicitur.

At qui bonum finem sibi proponit, eoque actiones suas referendas putat, et tamen nihilominus a recta ratione perturbatione quadam abstrahitur, non ut oportere aliquem consectari hujusmodi voluptates existimet, sed ut in ipsis tantum peccet actionibus, talis nec temperans dici nec intemperans poterit: verum et temperante deterior propter actiones, et intemperante melior propter rationem est. Alter enim aliquatenus, intemperans vero simpliciter est malus. Incontinenti autem alius opponitur, continens nimirum, qui nulla perturbatione a sana ratione abstrahitur: unde patet, et honestum habitum continentiam, et malum habitum esse incontinentiam.

#### Cap. XIV.

Quis sit continens per se et quis per accidens.

Sed et illud quærendum est de quo prius dubitavimus, utrum qui in quolibet proposito permanet, sit continens, an' qui in recto tantum consilio perstat, et similiter de incontinente. Per accidens ergo continens is dicitur qui in quolibet proposito permanet, per se vero qui in recto tantum consilio et vera ratione perstat : eodemque modo incontinens per accidens, qui in quavis opinione non perseverat, per se vero qui in recta sententia non manet. Nam si quis consectatur et expetit aliquid non per se ipsum, sed alterius causa, hoc quidem per accidens, illud vero cujus gratia id petit, per se petit : qui enim gloriæ causa pecuniam quærit, per accidens quidem pecuniam, per se autem gloriam quærit. Idem porro in his quoque usu venit : nimirum qui in bona opinione et recto consilio perstat, ipsum quia bonum est, expetit bonum : quamobrem per se est continens: qui vero in consilio non recto et in falsa opinione perseverat, idcirco quia bonum arbitratur esse id quod expetit, perseverat: id autem arbitratur, quia obscurum

<sup>\*</sup> Σώρρων μέν οὖν ό τοιοὕτος, κτλ. -- \*\* Cap. 9. πότερον οὖν ἐγκρατής ἐστιν κτλ.

θοῦ τι ἀμυδρὸν ἴχνος δι' δ ἔχεται τῆς μὴ ὀρθῆς προαιρέσεως καὶ τῆς ψευδοῦς δόζης, ὡς ὀρθῆς καὶ ἀληθοῦς. Ἐπεὶ τοίνυν οὐ δι' ἐαυτὰ αἰρεῖται ὰ αἰρεῖται καὶ οἷς ἐμμένει, ἀλλὰ διὰ τὸ ἀγαθόν, οὐ καθ' αὐτὸ ἀγκρατής ἐστιν, ἀλλὰ κατὰ συμδεδηκός. 'Ομοίως δὲ καὶ ἐπὶ τῶν ἀντικειμένων ἔχει' πὼς μὲν ἀκρατὴς ὁ μὴ ἐμμένων ὁποιαοῦν δόξη, ἀπλῶς δὲ ὁ μὴ ἐμμένων τῆ ὀρθῆ. τὸ γὰρ ἀπλῶς καὶ τὸ καθ' αὐτὸ ταὐτόν ἐστιν.

(Scripsi : \* κάκεῖνο ] cod. κάκεῖνο. — \* πως] cod. πῶς. —)

# Κεφ. ιε'.

Ότι οἱ ἰσχυρογνώμονες καὶ ἰδιογνώμονες οὐκ εἰσὶν ἐγκρατεῖς.

\* Οί δέ χαλούμενοι ζαχυρογνώμονες έμμένουσι μέν δόξη τινί, ένίστε δὲ καὶ άληθεῖ καὶ άγαθη προαιρέσει, ελκυατεις ος οηκ ειαίν. αγγ, φαμεύ οι ααπιοι εοίκααι τοις έλευθερίοις, και οι θρασείς τοις ανδρείοις, τον αὐτὸν τρόπον καὶ οὖτοι τοῖς ἐγκρατέσι καί εἰσιν \* οἶον δύσπειστοί τινες, καὶ οὐκ εὐμετάπειστοι. Καθ' όσον μέν οὖν ἐμμενετιχοί εἰσιν, ἐοίχασι τοῖς ἐγχρατέσιν. άλλ' οι μέν έγχρατεῖς μεταδάλλονται ὑπὸ λόγου τινὸς καὶ πειθοῦς, οἱ δὲ ἰσχυρογνώμονες ὑπὸ μὲν λόγου οὐ μεταδάλλονται, ὑπὸ δὲ ἐπιθυμίας καὶ ἡδονῶν πολλοί τούτων άγονται. Είσι δε ισχυρογνώμονες καί οί ιδιογνώμονες, και οί αμαθείς, και οί άγροικοι οί μεν άμαθείς και άγροικοι, διά τὸ μη είδεναι τὰς άρλφε ερεν μειαθώναι φηνατον. οι ος ιριολνώπονες ριφ ήδονήν και λύπην ού μεταπείθονται ήδονται γάρ μή ήττώμενοι τῶν πείθειν ἐπιχειρούντων , καὶ λυποῦνται έὰν ἄχυρα γένωνται τὰ αὐτῶν ὥσπερ ψηφίσματα καὶ διά τούτο μαλλον ἐοίχασι ο τοῖς ἀχρατέσιν οἱ ἰδιογνώμονες ή τοις έγχρατέσιν οὐ γάρ λόγω, άλλά πάθεσιν αχολουθούσιν, ώσπερ έχεινοι.

\*\* Εἰσὶ δέ τινες, οἱ ἐμμένουσι τοῖς δεδογμένοις ἀληθέσιν, ἢ οὐκ ἐμμένουσι τοῖς ψευδέσι δι' ἡδονήν, οἱ οὐκ ἐἰσὶ φαῦλοι, ὅτι διὰ ἡδονὴν ἐπαινετὴν ἐμμένουσιν ἢ οὐκ ἐμμένουσιν. Ἦστερ ὁ Νεοπτόλεμος ἐποίησεν· οὐ γὰρ ἐνέμεινεν οἶς συνέθετο τῷ Ὀδυσσεῖ, καὶ οὐκ ἡπάτησε τὸν Φιλοκτήτην ψευσάμενος, δι' ἡδονὴν καλὴν καὶ οὐ φαύλην· οὐ γὰρ ὁ δι' ἡδονήν τι ποιῶν ἀπλῶς, ἀκόλαστος, ἢ φαῦλος ἢ ἀκρατής, ἀλλ' ὁ δι' αἰσχρὰν ἡδονήν, οὖτος ψέγεται.

Scripsi: a xaí elow] cod xal elow. — b éoí-xaoi] cod. éoíxaoiv. —)

## Kεφ. ις'.

Περί της ἀχρατείας, πῶς ἔχει πρὸς τὴν σωφροσύνην καὶ τίνα τρόπον ὁ ἀχρατης δοκεῖ φρόνιμος ἐνίστε εἰναι.

\*\*\* Ἐπεὶ δὲ ἡ ἐγκράτεια έξις ἐστὶν ἐπαινετή, μεσότης

aliquod boni vestigium in eo apparet: ideoque consilium non rectum et falsam opinionem tanquam rectam et veram amplectitur. Quoniam ergo non per se expetit quæ expetit et in quibus perstat, sed propter bonum illud, non per se, sed per accidens est continens. Similiter et in oppositis se res habet: quodammodo enim incontinens, qui in qualibet opinione non permanet, simpliciter vero qui in recta non perseverat: simpliciter enim et per se idem valet.

#### Cap. XV.

Eos quos pertinaces vocant et qui suam tantum sententiam tuentur, non esse continentes.

Quos vero pertinaces vocant, ii quidem in opinione aliqua perseverant, et nonnunquam in consilio vero bonoque perstant, sed continentes non sunt : verum quemadmodum prodigi liberalibus sunt similes, et audaces fortibus, eodem modo hi quoque continentibus: suntque sicut illi quibus difficulter aliquid persuadetur quique non facile de sententia deducuntur. Quatenus ergo in sententia manent, similes sunt continentibus : at continentes ratione et persuasione mutantur, nulla vero ratione pertinaces mutantur, multi autem eorum cupiditate et voluptatibus trahuntur. Sunt autem pertinaces et propriis quibusdam sententiis quasi addicti et consecrati, et indocti et agrestes : alii quidem indocti et agrestes, quia principia ad persuadendum accommodata ignorant : alii vero propriis quibusdam sententiis quasi addicti propter voluptatem ac dolorem sententiam non mutant : hoc ipso enim quod persuadere aliquid conantibus non succumbant, delectantur, contraque dolent, si ipsorum veluti decreta rescindantur : ideoque homines propriis sententiis addicti incontinentibus similiores sunt quam continentibus : non enim rationem, sed affectus sequuntur ut illi

Sunt autem nonnulli, qui in veris sententiis suis manent, aut in falsis opinionibus non perseverant, idque delectationis causa, qui non sunt improbi, quia laudabilis delectationis causa aut perseverant aut non perseverant. Sicut Neoptolemus fecit: neque enim perstitit in iis quæ Ulixi pollicitus erat, neque Philocteten mendacio fefellit, idque non prava voluptate inductus, sed honesta: neque enim qui simpliciter propter voluptatem aliquid facit, intemperans improbusve est aut incontinens dicendus, sed qui propter turpem voluptatem, is demum vituperatur.

# Cap. XVI.

De incontinentia, quomodo ad temperantiam se habeat : et quo pacto qui incontinens est prudens aliquando esse videatur.

Quum autem continentia habitus laude dignus sit,

<sup>\*</sup> Είσί δε τινες οι έμμενετικοί τη δόξη κτλ. -- \*\* Είσί δε τινες, οι τοις δόξασιν κτλ. -- \*\*\* 'Επεί δ' έστι τις και τοιούτος, κτλ.

αν είη δύο κακιών, ών της μεν έλαττωθήσεται, την δὲ ὑπερδαλεῖ. ἡ μέν οὖν ἀκρασία ὑπερδάλλει τὴν έγκράτειαν, ή δὲ ἐλλείπουσα έξις ἀνώνυμος ἔστι δὲ χαθ' ήν τινες ήδονται ταϊς σωματιχαϊς ήδοναις έλαττον του δέοντος, ος και αυτοί του όρθου λόγου διαμαρτάνουσιν. Ο μέν γάρ άκρατής οὐκ ἐμμένει τῷ ὀρθῷ λόγω, διά τὸ μάλλον, ή προσήχει, χαίρειν ταῖς ήδοναῖς, δ δὲ ἐλλείπων παρά τὸν ὀρθὸν ποιεῖ λόγον, διά τὸ ἔλαττον, ἢ οεῖ, τὰ ἡδέα ζητεῖν ὁ δὲ ἐγκρατὴς ἐμμένει τῷ ὀρθῷ λόγω, καὶ οὐκ ἐξίσταται αὐτοῦ, οὕτε διά μιχράν ήδονήν, ούτε διά μεγάλην. Έπει δε ή έγχράτεια τῶν ἐπαινετῶν καὶ σπουδαίων, ἀνάγκη τὰς παρ' έκάτερα έξεις φαύλας είναι, και τη έγκρατεία έναντίας άλλ' ότι ή έλλείπουσα έξις ανώνυμος καί ελάχιστα συμβαίνει σπάνιοι γάρ οί ήττον τοῦ δέοντος γαίροντες ταϊς σωματικαϊς ήδοναϊς. διά τοῦτο μόνη ή ακρασία δοκεῖ ἐναντία εἶναι, ὅτι ἡ ἡλιθιότης δλιγάχις ευρίσχεται.

αλύων ήδονων ήττωνται διαφέρουσι δέ, δτι δ μέν απός οὔ.

ξοτι καὶ ψέγεται. ἀκρατής δὲ κὰν ε δεινὸς ἢ, φαῦλός σπουδαῖός ἐστιν. ἀκρατής δὲ κὰν ε δεινὸς ἢ, φαῦλός τειν, οὐδὲ πράττουσιν. οἱ δὲ φρόνιμοι γινώσκοντες τὸ λινώσκουσι μόνον τὸ δέον, οὐ προαιροῦνται δὲ πράττης ἔοικε τἢ φρονήσει. καὶ γὰρ οἱ δεινοὶ κατὰ τὴν νησιν. τικὸς γὰρ τῶν ἀκρατῶν δεινοί εἰσιν. ἡ δὲ δεινόνήμους ὀνομάζουσι καθ' ὁμοιότητα δὲινοὶς κατὰ τὸν νίμους ἀνομάζουσι καθ' ὁμοιότητα δεινὸς ἢ, φαῦλός \*\* Κατὰ τὸν αὐτὸν δὲ τρόπον καὶ τινας ἀκρατεῖς φρο-\*\* Κατὰ τὸν αὐτὸν δὲ τρόπον καὶ τινας ἀκρατεῖς φρο-\*\* Κατὰ τὸν αὐτὸν δὲ τρόπον καὶ τινας ἀκρατεῖς φρο-

η μέν γὰρ πρᾶξις πονηρά, ή δὲ κρίσις ἐπιεικής, ή δὲ

patet duorum vitiorum medium esse, quorum altero superabitur, alterum superabit: incontinentia ergo superat continentiam, qui vero inferior est habitus nomine vacat: is autem est, quo minus quam oportet corporis voluptatibus homines serviunt: qui et ipsi a recta ratione aberrant. Incontinens enim in recta ratione non permanet, quia magis quam decet voluptatibus delectatur, qui vero deficit, præter rectam rationem et ipse facit, quoniam minus quam oportet sequitur jucunda: continens autem in recta ratione persistit, neque ab ea aut propter parvam voluptatem aut propter magnam discedit.

Quum vero continentia et laudanda et honesta sit, necesse est eos qui utrinque sunt habitus, improbos esse et cum continentia pugnare: sed quia inferior habitus nomine vacat raroque usu venit: rari enim sunt qui minus quam oportet corporis voluptatibus serviunt: idcirco sola contraria videtur esse incontinentia, propterea quod raro reperitur stultitia.

Temperans autem etiam qui continens est, et intemperans qui est incontinens, item contra e similitudine dicitur: quippe multa ob similitudinem quandam eodem nomine appellantur. Etenim in iisdem et temperans versatur et continens, neque præter rationem quidquam ambo faciunt, quamvis temperanti quidem non adversentur, continenti vero adversentur cupiditates suæ: et præter rationem quidem non delectatur temperans, continens autem delectatur, sed non trahitur voluptatibus: eodemque modo, quatenus iisdem voluptatibus superantur, similes inter se sunt intemperans et incontinens: hoc tamen differunt, quod petendas esse voluptates putat intemperans, non putat incontinens.

Sed eadem ratione a prudentiæ quadam similitudine incontinentes aliquos prudentes denominant: quidam enim incontinentes sunt sollertes: sollertia autem similis est prudentiæ: nimirum sollertes cognitione ejus quod decet prudentibus similes sunt: at illi id quod decet noverunt tantum, sed id neque agere statuunt, neque agunt: contra prudentes id quod decet tum noverunt tum agunt: ideoque prudens vir bonus est: incontinens vero, etiamsi sit sollers, improbus tamen est et reprehenditur.

Etenim quamvis norit id quod decet, tamen non ut prudens contemplationem suam ad actionem convertit et scientia utitur, sed quemadmodum dictum est, dormientis et vino onerati instar habet. Ob hanc igitur similitudinem incontinens qui simul et sollers est, tum prudens dicitur, tum prudentis similitudinem speciemque gerit: siquidem et ille qui simpliciter incontinens est, non propterea omnino improbus habetur, sed dimidia tantum ex parte malus; neque est injustus: non enim insidiosus est: quando ènim sponte mala facinora committit, sciens mala esse et ad malum finem tendere, minimeque ignorans illa quæ meliora sunt esse agenda, ex

<sup>\*</sup> Ἐπεὶ δὲ καθ' όμοιότητα πολλά λέγεται, κτλ. — \*\* Cap. 10. Οὐδ' ἄμα φρόνιμον καὶ ἀκρατή κτλ. — \*\*\* Οὐδὲ δὰ ὡς ὁ εἰδὼ; καὶ θεωρῶν, κτλ.

τοῦ πονηροῦ περὶ τὰς σωματικὰς ἡδονάς, ὅς ἐστιν ὁ ακολαστος, καὶ ἡ πραξις πονηρά, καὶ ἡ κρίσις ὁ δὲ περὶ τὸ ἔτερον μόνον ἀμαρτάνει ὁ γὰρ ἀκρατής ἢ τὴν ἀσθενἢ ἀκρασίαν ἐστὶν ἀκρατής, ἢ τὴν προπετῆ ἀμφότεροι δὲ κατὰ τὴν πραξιν μόνον εἰσὶ πονηροί. Ὁ μὲν γὰρ προπετὴς οὐδὲ βουλεύεται ὁ δὲ ἀσθενὴς βουλεύεται, ὡς οὐ δεῖ ταῖς αἰσχραῖς ἐπιθυμίαις ἀκοτοῦτο ὁ μὲν ἀκρατὴς ἔοικε πόλει, ἢ ψηφίζεται μὲν ἄπαντα τὰ δέοντα, καὶ νόμους ἔχει σπουδαίους, καὶ ὑγιαίνει τοῦτο τὸ μέρος, χρῆται δὲ οὐδενί, ὡσπερ ᾿Αναξανδρίδης ἔσκωψεν

Η πόλις εδούλεθ, ξ λόπωλ οιρελ πεγει.

δ δὲ ἀκολαστος ἔοικε πόλει χρωμένη μέν νόμοις, πονηροῖς δὲ χρωμένη. Πᾶσα δὲ ἐγκράτεια καὶ ἀκρασία ἔστὶ περὶ τὰς ὑπερδολὰς τῆς ἔξεως τῶν πολλῶν ὁ μὲν γὰρ ἐγκρατὴς νικᾳ ὧν οἱ πολλοὶ ἡττῶνται, ὁ δὲ ἀκρατὴς ἡττᾶται ὧν οἱ πολλοὶ κρατοῦσιν.

\* Έστι δὲ ἡ προπετὴς ἀκρασία, ἢν οἱ μελαγχολικοὶ ἀκρατεύονται, δυσχερεστέρα ἰαθῆναι τῆς ἀσθενοῦς, καθ' ἢν βουλεύονται οἱ ἀκρατεῖς καὶ οἰκ ἐμμένουσιν. Όμοίως δὲ καὶ οἱ φυσικῶς ἀκρατευόμενοι δυσιατότεροι α τῶν δι' ἔθος ἀκρατῶν ρὰον γὰρ μετακινῆσαι ἔθος ἢ φύσιν διὰ τοῦτο γὰρ καὶ τὸ ἔθος χαλεπόν, ὅτι ἔοικε φύσει ἄσπερ Εὖηνος λέγει.

Φημὶ πολυχρόνιον μελέτην έμεναι, φίλε, καὶ δὴ Ταύτην ἀνθρώποισι τελευτῶσαν φύσιν είναι.

Τί μέν οὖν ἐστιν ἐγκράτεια, καὶ τί καρτερία, καὶ ἀκρασία, καὶ μαλακία, καὶ πῶς ἔχουσιν αὶ ἔζεις αὖται πρὸς ἀλλήλας, εἴρηται.

(Scripsi a δμοιοι] cod. δμοιον. — b καθ' δσον | membranæ καθόσον. c κάν] cod. κάν. — d δυσιατότεροι] cod. δυσιατώτεροι. —)

Κεφ. ιζ'.

#### \*\* Περί ήδονής.

Περίδε ήδονῆς καὶ λύπης ήδη σκοπῶμεν ἔστι γὰρ οἰκεῖον καὶ προσῆκον τῷ περὶ τῆς πολιτικῆς φιλοσοφοῦντι.
Οὖτος γάρ ἐστι τοῦ τέλους ἀρχιτέκτων, καθὼς ἐν τοῖς
προειρημένοις ἐφάνη· τὸ δὲ τέλος ἐστὶ τὸ ἀγαθόν, καὶ
τὸ ἀριστον, ῷ καθάπερ κανόνι διακρίνομεν τῶν πρακτῶν τὰ ἀγαθὰ τῶν φαύλων, ὰ μὲν γὰρ πρὸς ἐκεῖνο
φέρει τὸ τέλος, ἀγαθὰ νομίζομεν, ὰ δὲ τοῦ τέλους
ἀπάγει, φαῦλα. Ἐπεὶ τοίνυν ἡ ἡδονὴ τοῖς μὲν ἀγαθὸν δοκεῖ, τοῖς δὲ φαῦλον, ἐνίοις δὲ καὶ αὐτὸ τὸ τέλος
τὸ ἀριστον, ἀκολουθόν ἐστι τῷ πολιτικῷ ζητῆσαι περὶ
αὐτῆς. Ἐτι δὲ καὶ ἀναγκαϊόν ἐστιν ἐν τῆ περὶ ἀρετῶν
καὶ κακιῶν πραγματεία· καὶ γὰρ ἡ ἀρετὴ καὶ ἡ κακία
περὶ τὰς ἡδονάς ἐστι καὶ τὰς λύπας, ὡς εἴρηται πρό-

parte improbus est, ex parte non improbus: facinus quippe malum, judicium vero est rectum: ejus vero qui in corporis voluptatibus improbus est, intemperantis nimirum, et actio inhonesta est et judicium injustum: at in altero tantum genere peccat alter: incontinens nempe aut imbecilla incontinentia est incontinens, aut temeraria: ambo autem in actione duntaxat peccant. Temerarius videlicet ne deliberat quidem: imbecillus vero ita deliberat, ut putet turpibus cupiditatibus non esse suffragendum: utrobique vero corruptus est intemperans. Quamobrem incontinens similis est civitati, quæ omnia quidem quæ fieri debent decernat, legesque bonas habeat, sed nulla earum utatur, quemadmodum Anaxandrides salse dixit:

Volebat, a qua spernitur lex, civitas.

Contra intemperans civitati utenti quidem legibus, sed malis, similis est. Versatur autem continentia et incontinentia in eo quod multitudinis habitum excedit: nam continens superat ea quibus multitudo succumbit, incontinens vero superatur iis, quæ vulgus superat.

Jam vero temeraria incontinentia, qua melancholici laborant, difficilior ad sanandum est, quam imbecilla, qua deliberant etiam incontinentes, sed non acquiescunt. Similiter et qui natura sunt incontinentes difficilius sanantur quam qui consuetudine incontinenter vivunt: quippe facilius consuetudo mutatur, quam natura: propterea enim et consuetudinem mutare difficile est, quia ad naturæ similitudinem accedit, ut ait Evenus:

Mullos, quod partum est meditando, permanet annos atque in naturam tandem convertstur usus.

Quid igitur sit continentia, quid tolerantia, item incontinentia et mollities, et quam inter se hi habitus rationem habeant, hactenus a nobis expositum est.

Cap. XVII.

#### De voluptate.

Jam autem de voluptate et dolore videamus : quæ quidem quæstio apta et accommodata est homini de civili prudentia disputanti. Hic enim finis bonorum magister ac velut architectus est, quemadmodum e superioribus patet : finis autem est id quod bonum habetur et optimum, quo tanquam canone bona sub actionem cadentia a malis distinguimus; quæ enim ad finem illum adducunt, bona existimamus, quæ vero ab eo abducunt, mala. Quum igitur voluptas aliis bonum, aliis malum, quibusdam etiam finis ipse videatur optimus, consentaneum est virum civitatis regendæ peritum de voluptate agere. Præterea hoc necessarium est in quæstione de virtutibus et vitiis instituta : etenim virtus et

<sup>\*</sup> Εὐιατοτέρα δὲ τῶν ἀκρασιῶν, κτλ. - \*\* Cap. 11. περὶ δὲ ἡδονῆς κτλ.

τερον και δέον τὸν περι ἀρετῶν σκοπούμενον και περι ήδονῆς εἰπεῖν και ὅτι τὴν εὐδαιμονίαν μεθ' ήδονῆς τινες εἶναί φασι' διὸ και τὸν μακάριον ὀνομάζουσιν ἀπὸ τοῦ χαίρειν. 'Ρητέον δὲ πρότερον ἃ τοῖς ἄλλοις περι τούτου δοκεῖ.

\* Τοῖς μὲν οὖν οὐδαμῶς δοχεῖ ἀγαθὸν εἶναι ἡ ἡδονὴ οὖτε χαθ' αὐτὸ οὖτε κατὰ συμΕεδηκός· οὐ γὰρ νομίζουσι δύνασθαι τὸ αὐτὸ καὶ ἀγαθὸν εἶναι καὶ ἡδονήν.
Τοῖς δὲ φαῦλαι μὲν αἱ πλείους δοχοῦσι τῶν ἡδονῶν,
ἔνιαι δὲ ἀγαθαί ᾿Αλλοις δὲ ἔδόχει, εἰ καὶ πᾶσα ἡδονὴ ἀγαθόν, ἀλλ' οὐδαμῶς ἐνδέχεσθαι τὸ τέλος ἡδονὴν εἶναι. Τὰ μὲν οὖν δοχοῦντα περὶ τῆς ἡδονῆς ταῦτά ἰστι.

(Scripsi : sival page | cod. sival page. - )

# Κεφ. ιη'.

"Οτι οὐδεμία ήδονή ἀγαθόν.

\*\* 'Ρητέον δὲ δι' & έχαστον εδόχει. Οἱ μὲν οὖν λέγοντες μηδεμίαν ήδονήν άγαθὸν είναι οῦτως ἐπεχείρουν. πάσα ήδονή γένεσίς έστιν είς φύσιν αίσθητή. ή γάρ είς την φύσιν γένεσις τῶν φυτῶν οὐκ οὖσα αἰσθητή, ήδονή ούχ έστιν εί τοίνυν ή ήδονή γένεσις, ή δε γένεσις άτελές, τὸ δὲ ἀτελὲς οὐκ ἔστιν ἀγαθόν, ἡ ἡδονή ἄρα ούχ έστιν άγαθόν άγαθόν γάρ το ήδη γεγονός, οὐ τὸ γίνεσθαι· οὐ γάρ ἐστιν \* ή γένεσις δμογενής τοῖς τέγεαιν' εις φ μεγεπτά. ος λφό ψ οιχοροπία ρπολελής τώ οίχω. Έτι ό σώφρων φεύγει τὰ φευχτά σπουδαίος γάρ φεύγει δε τας ήδονάς ή ήδονή άρα ούχ έστιν άγαθόν. "Ετι δ φρόνιμος τὸ άγαθὸν διώχει την ήδονην δὲ οὐ διώχει· τὸ γὰρ ἄλυπον διώχει, οὐ τὸ ήδύ· οὐχ ἄρα ή ήδονή αγαθόν. "Ετι έμποδιον ή ήδονή τη φρονήσει, καί τοσούτω μαλλον, δσω μείζων ή ήδονή οὐδείς γάρ δύναται εν ταις μεγίσταις ήδοναις ων νοησαί τι. Ετι πᾶν ἀγαθὸν τέχνης ἔργον οὐδεμιᾶς δὲ τέχνης ἔργον ἡ ήδονή ούκ άρα αγαθόν. Ετι τὰ θηρία διώκει τὰς ήδονάς, και τα παιδία άλόγως φερόμενα δ δε ζητεῖ τὰ ἀλόγως χινούμενα, οὐχ ἔστιν ἀγαθόν οὐχ ἄρα ἡ ήδονή άγαθόν.

\*\*\* Οτι δε ου πάσα ήδονή άγαθον εδόκει, διά το ένια των ήδεων βλαδερά είναι και νοσώδη, και ήδο-

νάς τινας αίσχράς καὶ ἐπονειδίστους.

\*\*\* "Οτι δέ οὐκ ἔστι τὸ τέλος ἡ ἡδονή, διότι γένεσίς ἔστι καὶ κίνησίς τις, τὸ δὲ τέλος ὅρος, εἰς ὁν ἡ κίνησις· τὰ μὲν οὖν λεγόμενα σχεδόν περὶ ἡδονῆς ταῦτά ἔστι. Τούτων δὲ τὸ μὲν τῶν ἡδονῶν τὰς μὲν ἀγαθάς, πειρατέον ἐλέγχειν· καὶ πρῶτον περὶ τοῦ πρώτου λέγωμεν.

(Scripsi \* : γάρ έστιν] vulgo γάρ έστιν. — )

vitium in voluptatibus ac doloribus, ut supra dictum est, versantur : quamobrem decet hominem de virtutibus commentantem etiam de voluptate loqui : adde quod vitam beatam quidam cum voluptate copulatam esse ajunt : quapropter et beatum a gaudendo nominant. Sed prius dicendum, quæ aliis de hac re videantur.

Aliis ergo nequaquam nec per se nec per accidens bonum videtur esse voluptas: neque enim idem et bonum et voluptatem esse posse arbitrantur. Aliis rursus inhonestæ pleræque voluptates, quædam et bonæ videntur. Alii denique statuebant, etiamsi omnis voluptas bonum esset, minime tamen voluptatem finem esse posse. Atque hæ quidem aliorum de voluptate sunt opiniones.

#### Cap. XVIII.

## Nullam voluptatem bonum esse.

Jam vero causæ propter quas singuli hoc aut illud statuerint, explicandæ sunt. Qui ergo nullam omnino voluptatem bonum esse putabant, ita argumentabantur: omnis voluptas ad naturam ortus est qui sensu percipi possit : plantarum nempe ad naturam ortus, si non sit sensibilis, non est voluptas : si ergo voluptas est ortus, ortus autem est imperfectus, illud vero quod imperfectum habetur non est bonum, voluptas quoque non est bonum: nimirum quod jam factum est, non ipsum tieri bonum vocamus : neque enim cognatus finibus, in quos desinit, est ortus: sicut nec ejusdem generis cum ædificio est ædificatio. Insuper quæ fugienda sunt fugit vir temperans : est enim honestus : fugit autem voluptates : voluptas ergo non est bonum. Quin etiam vir prudens sequitur id quod bonum est : voluptatem autem non sequitur : nam doloris vacuitatem potius, quam voluptatem sequi solet: voluptas igitur non est bonum. Præterea prudentiæ obstat voluptas, eoque magis, quo major est voluptas: nemo videlicet qui maximis voluptatibus servit, quidquam animo agitare potest. Insuper quidquid est bonum, artis opus est : nullius autem artis opus est voluptas : voluptas igitur non est bonum. Quin etiam bestiæ et pueri, qui sine ratione feruntur, voluptates consectari solent : quod vero ea quæ sine ratione feruntur expetunt, non est bonum : voluptas ergo non est bonum.

Jam vero non omnem voluptatem bonum esse idcirco censebant, quia nonnulla quæ jucunda sunt tum damnum afferrent, tum morbos gignerent et quia voluptates quædam tam turpes quam probrosæ essent.

Sed nec finem esse voluptatem, quia generatio est et motus, finis vero terminus est, ad quem tendit motus. Et hæc quidem fere sunt, quæ de voluptate dicuntur. Verum quas commemoravimus voluptates alias bonas, alias malas esse, vera opinio est: relique vero et falsæ sunt et pro viribus confutandæ: ac primum quidem de primo genere agamus.

<sup>\*</sup> Τοῖς μὲν οὖν δοχεῖ οὐδεμία ἡδονὴ χτλ. — \*\* "Ολως μὲν οὖν οὐχ ἀγαθόν, χτλ. — \*\*\* Τοῦ δὲ μὴ πάσας σπουδαίας, χτλ. — \*\*\*\* "Οτι δ' οὐχ ἄριστον ἡ ἡδονή, χτλ.

Κεφ. ιθ'.

Λύσις των λόγων, περί ων ή ήδονή δοκεί μή άγαθὸν είναι.

\* "Οτι γὰρ οὐκ ἀνάγκη διὰ τοὺς εἰρημένους λόγους μή είναι την ήδονην άγαθον, μηδέ το άριστον, έχ τωνδε δηλον. Ἐπεὶ γὰρ τὸ ἀγαθὸν διχῶς λέγεται, τὸ μέν άπλῶς καί καθ' αύτο καί κυρίως, ώς ή άρετή, το δε ούχ άπλῶς μέν άγαθόν, τινὶ δὲ ἀγαθόν, ὡς τὸ λωποδυτεῖν τῷ λωποδύτη άγαθόν, ακόλουθόν έστιν δτι καλ φύσις πάσα, καί έξις, καί πάσα κίνησις, καί γένεσις, ή μέν έσται άπλως άγαθή, ή δέ τινι. Όμοίως καὶ ἐπὶ τοῦ κακοῦ. Κινήσεις γάρ, καὶ γενέσεις, καὶ έξεις αί μέν φαῦλαι άπλῶς, αί δέ τινι, καὶ τῶν φαύλων τινί καὶ αί μέν καὶ del φαῦλαί τινι, αί δὲ κατά τινα τρόπον, καὶ δλίγον λοολολ. φωγως ίτελ δαργαι μασα κακία. ειλί οξ δαργολ ή σωφροσύνη τῷ ἀκολάστῳ, καὶ ἀεί, καὶ πάντα τρόπον· τινὶ δὲ φαῦλον, καὶ οὐκ ἀεί, τὸ ἀκολασταίνειν τῷ άχρατεί. Της γάρ ἐπιθυμίας σδεσθείσης φαῦλον δοχεί, καθάπερ σύν τῷ πάθει οὐκέτι. \* Ἐπεὶ τοίνυν πᾶσα χίνησις καὶ γένεσις οὕτω διαιρεῖται, καὶ ἡ μὲν ἀπλῶς φαύλη ή δέ τινι, χίνησις δὲ καὶ ήδονή, φανερὸν ότι οὐ πάσα ήδονή φαῦλον έστι γὰρ ήδεσθαι ἐφ' οἶς δεῖ, δταν τις ήδηται ο έπ' άρετη η σοφία, και έστιν ήδεσθαι έπὶ φαύλοις, καὶ δλως καθώς καθόλου διωρισάμεθα. \*Ετι τοῦ ἀγαθοῦ τὸ μέν ἐστιν ἔξις, ὥσπερ ὁ ἔγων δικαιοσύνης έξιν τὸ δὲ ἐνέργεια, ὥσπερ ὁ ποιῶν ἡ δὲ ένέργεια την έλλείπουσαν έξιν άναπληροί της ένεργείας, σώζεται δε καί ή φυσική έξις. ώσπερ ή ύγίεια έγχειται μέν, σώζεται δὲ διὰ τῶν ὑγιεινῶν σιτίων. Αύτη δή ή ενέργεια ή σώζουσα την έξιν, δποτέραν άν τις είποι, ήδεια μέν, οὐ χαθ' αύτὸ δέ, άλλά χατά συμδεδηχός. Οὐ γὰρ αὐτὸ τὸ ἀναπληροῦν τὸ ἐνδέον τῆς έζεως αυτη έστιν ή ήδονή, άλλὰ τούτῳ έπεται ήδονή. εὶ γὰρ τοῦτο ἦν ἡδονή, ἀναπλήρωσις τῆς φυσικῆς έξεως ή της έθιστης, και πάσα αν ήδονή νον δε ούχ ούτως έχει ούχ άρα τοῦτό έστιν ήδονή, γένεσις είς φύσιν αίσθητή τοῦτο γάρ έστιν ή άναπλήρωσις τοῦ φυσικώς ενδέοντος και ουτω λύεται το επιχείρημα τῶν συναγόντων μηδεμίαν ήδονήν ἀγαθὸν εἶναι. Ότι δὲ οὐ πᾶσα ήδονή ἀναπλήρωσίς ἐστι, δῆλον ἀπὸ τοῦ και άνευ λύπης και επιθυμίας ήδονας είναι, την δε τοιαύτην άναπλήρωσιν άνευ τούτων ούχ είναι δύναρραι. αι λφό εκ τι βεπόιά των εμιστιλήτων ψοοκαι ακεπ ένδείας είσι και λύπης. Έπειδαν γαρ ή μήπω παρούσα έπιστήμη έγγένηται τῆ ψυχῆ, ήδονὴν μὲν ἐποίησε τῷ παρείναι, λύπην δε οὐδεμίαν απούσα δίδωσι, έπεὶ ούδὲ ἔνδειά ἐστιν ἡ ἀπουσία τῆς ἐπιστήμης. οὐ γὰρ ἦν οτε παρήν ή επιστήμη, νων δε απώλετο, και σωματικαὶ δὲ ήδοναί εἰσιν οὕτως ἔγουσαι ἄνευ ἐνδείας καὶ λύπης. Καὶ γάρ οὐ μόνον ἐνδεεῖς ὄντες τροφῆς ἡδόμεθα τρεφόμενοι, άλλά και μετά το πληρώσαι το έλλειπον, έστιν οίς ήδόμεθα ού γάρ τοις αὐτοίς χαίCap. XIX.

Dissolutio argumentorum, quibus voluptatem bonum non esse probant.

Non sequi ergo ex iis quæ diximus, voluptatem aut bonum non esse aut non esse optimum, ex his patet. Quum enim bonum dupliciter dicatur, alterum simpliciter, per se et proprie, ut virtus, alterum non simpliciter, sed alicui bonum, ut grassari grassatori bonum est, inde efficitur etiam, omnem naturam et habitum, omnem item motum et ortum partim absolute, partim alicui bonum esse. Similiter et in malo se res habet. Motus enim, ortus et habitus quidam absolute mali sunt, nonnulli alicui tantum, idque cuidam malo: rursus alii semper alicui mali sunt, alii quodammodo et parumper: et absolute quidem mali habitus sunt omnia vitia : cuidam vero mala res, ut temperantia intemperanti et semper et omni modo: cuidam denique malum, sed non semper, ut incontinenti luxuriose vivere. Namque expleta cupiditate malum videtur, animi ardore quasi abrepto non item. Quum ergo omnis tum motio ita dividatur, tum generatio, sitque alia absolute mala, alia cuidam tantum, motio autem voluptas quoque sit, apparet non omnem voluptatem esse malum : potest quippe delectari aliquis rebus, quibus delectari decet, quum quis virtute vel sapientia delectatur, sicut contra fieri potest, ut rebus malis aliquis delectetur, et omnino quemadmodum universe distinximus. Præterea bonum aliud est habitus, ut qui justitiæ habitum habet : aliud est actus, ut qui facit : porro actus deficientem habitum actu suo supplet, sed et naturalis habitus conservatur : sicut sanitas inest quidem, sed tamen salubribus cibis conservatur. Actus ergo qui conservat habitum, utrocunque dicitur modo, est jucundus, non per se tamen, sed per accidens. Neque enim in supplendo ipso habitus defectu posita est voluptas, sed eam rem sequitur voluptas: nimirum si voluptas in eo versaretur, ut defectus habitus vel naturalis vel assuetudine comparati suppleretur, omnis etiam voluptas idem efficeret : nunc vero non ita se res habet : non ergo ad naturam ortus qui sensu percipi possit, voluptas est: hoc enim defectus naturalis supplementum est : atque ita eorum argumentum confutatur, qui nullam voluptatem bonum esse colligunt. Jam vero non omnem voluptatem esse expletionem, ex eo apparet, quod etiam sine dolore et cupiditate nonnullæ sint voluptates, talis autem expletio sine his esse non possit : nam quæ e doctrinarum contemplatione capiuntur, sine defectu et dolore sunt voluptates. Nempe quum nondum adest, sed adhuc animo innascitur scientia, voluptatem quidem affert sua præsentia, sed nullum tamen dolorem absentia sua nobis facit, quoniam scientiæ absentia ne defectus quidem habetur : nec enim erat quum adesset scientia: nunc vero periit: sed et corporis voluptates quædam sine defectu ac dolore tales sunt. Etenim non solum quum egemus cibo, alimento delectamur, sed etiam postquam supplevimus defectum, nonnullis cibis delectamur : nec enim iisdem quum egemus de-

<sup>\*</sup> Cap. 12 "Οτι δ' ού συμδαίνει διά ταῦτα ατλ.

ρομεν ἐνδεεῖς ὄντες καὶ πεπληρωμένοι ἀλλὰ πληρωθέντες μἐν ἡδόμεθα τοῖς κυρίως ἡδέσι, καὶ πᾶσιν ἡδονὰν φέρει πρὶν δὲ πληρωθῆναι, τοῖς τυχοῦσι καὶ τοῖς ἐναντίοις πολλάκις χαίρομεν ὅθεν φαίνεται, καὶ ὅτι τῶν ἡδονῶν αὶ μέν εἰσιν ἀπλῶς, αὶ δὲ τισιν ὡς γὰρ ἔχουσι τὰ ἡδέα, τὸν αὐτὸν τρόπον καὶ αὶ ἡδοναὶ αἱ ἀπὸ τούτων. "Ότι μἐν οὖν οὐ πᾶσα ἡδονὴ ἀναπλήρωσίς ἐστι φυσική, δέδεικται. Καὶ μὴν οὐδὲ πᾶσα ἀναπλήρωσις ἡδονή· τῆς γὰρ ὑγιείας πλήρωσις, ῆτις φυσική ἐστιν ἔξις διὰ τῆς διαίτης γινομένη, οὐκ ἔστιν ἡδεῖα, οὐκ ἄρα ὀρθῶς ἔχει λέγειν τὴν ἡδονήν, ὅτι ἔστι ἀνεσις εἰς φύσιν αἰσθητή. Καὶ διὰ τοῦτο οὐκ ἀνάγκη ἀπὸ τούτων τῶν λόγων μὴ εἶναι τὴν ἡδονὴν ἀγαθόν.

(Scripsi : \* οὐκέτι] cod. οὐκ ἔτι. — \* ὅταν τις Κόηται] cod. ὅταν τις Κόεται. —)

# Kep. x'.

Αύσις του λόγου όθεν ή ήδονή δοκεί μή το άριστον είναι.

\* Καὶ οἱ λέγοντες δὲ τὴν ήδονὴν μὴ εἶναι αὐτὸ τὸ τέλος τὸ ἄριστον, οὐχ ἀναγχαίως συλλογίζονται · εἰ γὰρ ού δύναται ή ήδονή τέλος είναι, ανάγκη αεί έτερόν τι βέλτιον αὐτῆς εἶναι, τὸ τέλος δῆλον ὅτι٠ \* τὸ γάρ τέλος παντός έστι βέλτιον αὐτὸ γάρ έστι τὸ ἄριστον καὶ τὸ βέλτιστον. Οὐκ ἀνάγκη δέ· οὐ γάρ ἐστι γένεσις ή ήδονή, ໃνα έξ ανάγχης βέλτιον αὐτῆς ή τὸ τέλος τῆς γενέσεως, οὐδὲ ἀεὶ ἐν τῆ ο γενέσει θεωρεῖται, άλλα ενέργεια έστι και τέλος. θεωρείται δε ούκ εν τη συστάσει τῶν έξεων· οἶον, φέρε εἰπεῖν, ὅταν τὰ δίκαιά τις ποιή, και την έξιν της δικαιοσύνης έν τή ψυχῆ συντιθῆ, οὖπω δίκαιος ών άλλ' ἐν τῆ χρήσει τῆς έξεως, όταν τις δίχαιος γενόμενος έπειτά χρῆται τἢ ἔξει τῆς δικαιοσύνης. Διὰ τοῦτο οὐδὲ πάσης ήδονῆς έστι τέλος, άλλ' ένιαι αὐταί είσι τέλος. Καὶ γάρ τῶν ένεργειών δσαι μέν είς τελείωσιν άγουσι φύσεως, ούχ αὐταί εἰσι τέλος, ώσπερ ή καθ' έξιν ἰατρικήν ἐνέργεια τέλος έχει την ύγίειαν. δσαι δέ ούχ άγουσιν είς φυσικήν τελείωσιν, άλλ' αὐταί είσιν ή φυσική τελείωσις, δηλον ώς οὐχ ἔχουσιν ἄλλο τέλος, άλλὰ ἄλλων αὐταί είσι τέλη. ώσπερ εί τις κατά την τελείαν έξιν της άρετης ένεργει. ή γάρ τοιαύτη ένέργεια τέλος έστιν άλλων, οὐχ αὐτή ἐστι πρὸς ἄλλο τεταγμένη τέλος. ὅθεν καὶ ή ήδονή, ἐνέργεια οὖσα, οὐ πᾶσα τέλος ἔχει ἐνέργεια γάρ έστι της κατά φύσιν έξεως. Διό οὐ καλώς έχει αλοθητήν γένεσιν είναι λέγειν την ήδονήν, άλλά ένέργειαν της χατά φύσιν έξεως λεχτέον είναι την ήδονήν αντί δὲ τοῦ αἰσθητήν, ανεμπόδιστον καὶ ἔσται ήδονή ενέργεια της κατά φύσιν έξεως ανεμπόδιστος. Δέδειχται δὲ ἐν τῷ ε ιη΄ χεφαλαίω μή πᾶσαν ήδονήν γένεσιν είναι είς φύσιν. ώστε έλλιπής έστιν δ τοιούτος δρισμός \* έτι δε οὐδε πᾶσα αἰσθητή έστιν. Ἡ γάρ εν τῷ θεωρείν ήδονή ούχ έστιν αίσθητή. ή δὲ ἐνέργεια χαὶ

lectamur et quum expleti sumus; verum postquam expleti sumus, iis qui proprie jucundi sunt delectamur, et illi omnibus voluptatem afferunt: antequam vero expleti sumus, quibuslibet et sæpe contrariis delectamur: unde apparet, alias absolute dici, alias quibusdam esse voluptates: sicut enim ea quæ jucunda sunt, ita et quæ ex iis oriuntur voluptates se habent. Non omnem igitur voluptatem naturalem esse expletionem, demonstravimus. Atqui neque omnis expletio est voluptas: nimirum sanitatis, qui naturalis est habitus et certa quadam vivendi ratione contingit, jucunda non est expletio, quare non decet dicere, voluptatem esse ad naturam ortum qui sensu percipi possit. Quamobrem non necessario his argumentis voluptatem non esse bonum docent.

#### Cap. XX.

Refutatio argumenti, quo voluptatem non esse optimam rem probant.

Sed et illi qui negant ipsum finem optimum esse voluptatem, non necessario rationem concludunt : si enim finis esse nequit voluptas, necesse est semper aliquid ea melius reperiri, finem nimirum : omnium enim optimus est finis, quia ipse corum quæ exstant optimum et præstantisaimum est. At non est necesse : nec enim generatio est voluptas, ut necessario ipsa generatione melior sit finis, neque semper in generatione consideratur, sed actus est et sinis : sed neque in habituum constitutione consideratur : ut, exempli gratia, quum quis ea quæ justa sunt facit, et justitiæ habitum in animo fingit, quum tamen nondum sit justus, sed in usu potius illius habitus, quum jam justus aliquis factus ipso postea justitiæ habitu utitur. Quocirca nec omnium voluptatum est finis, sed earum nonnullæ ipsæ sunt finis. Etenim illi actus qui ad naturæ perfectionem perducunt, non ipsi sunt finis, sicut actus ad medicinalem habitum accommodatus finem habet sanitatem : eos vero qui ad naturalem perfectionem non adducunt, sed ipsi naturalis perfectio sunt, perspicuum est non alium finem habere, sed ipsos esse aliorum fines : ut si quis ad perfectum virtutis habitum accommodate aliquid efficit. Talis quippe actus finis aliorum est, non autem ipse ad alium finem refertur : quare nec omnis voluptas, licet actus sive efficacia sit, finem habet : siquidem efficacia habitus naturalis est. Quapropter non recte dicunt, voluptatem esse generationem, quæ sensu percipi possit, sed potius efficacia habitus naturalis voluptas dicenda est: pro sensibili autem rectius non impeditam vocaveris: atque ita erit voluptas non impedita habitus naturalis efficacia. Ostendimus autem in capite duodevicesimo, non omnem voluptatem ad naturam ortum esse: quamobrem imperfecta hujusmodi definitio est : præterea nec sensibilis est omnis. Voluptas videlicet qua e contemplatione capitur non est sensibilis : actus autem

<sup>\*</sup> Έτι οὐα ἀνάγκη ἔτερόν τι κτλ.

την γένεσιν έχει την αίσθητην και οὐδεμία ήδονή έστιν, ήτις οὐκ έστιν ἀνεμπόδιστος τὸ δὲ κατὰ φύσιν πάσαν ἔξιν περιέχει φυσικήν τε καὶ ἐθιστήν. Καὶ γὰρ καὶ ἡ ἐθιστή ἔξις κατὰ φύσιν ἐστί πεφύκαμεν γὰρ πρὸς τὰς τοιαύτας ἔξεις, καὶ διὰ τοῦτο κτώμεθα· ὁ γοῦν ἐνεργῶν κατά τινα ἔξιν ἀνεμποδίστως ήδεται καὶ τοῦτο ἐστιν ἡ ἡδονή. Γένεσις δὲ ἔδοξέ τισιν εἶναι ἡ ἡδονή, ὅτι ῷοντο τὴν ἡδονὴν εἶναι τὸ κυρίως ἀγαθὸν καὶ τὸ ἄριστον τὸ δὲ κυρίως ἀγαθὸν ἐνέργειαν εἶνειν ἐνέργειαν οὲ καὶ γένεσιν μηδὲν ἀλλήλων διαφέρειν. Τὸ δὲ οὐχ οὕτως ἔχει· οὐ γὰρ ταὐτόν ἐστι γένεσιν. Τὸ δὲ οὐχ οὕτως ἔχει· οὐ γὰρ ταὐτόν ἐστι γένετο ἀντος ἐπὶ τὸ εἶναι όδὸς τῆς ἔξεως ἐνέργεια δὲ ἤτις ἐστὶ τὸ ἀριστον, ἡ μετὰ τὴν ἀνάληψιν τῆς ἔξεως, κατ' αὐτὴν τὸν τελείαν ἔξιν ἐνέργεια.

(Scripsi : \* δῆλον ὅτι ] cod. δηλονότι. — \* τῆ ] cod. τῆ. — \* τῷ ] cod. τω. —')

# Κεφ. κα'.

Αύσις του ἐπιχειρήματος, δθεν ἐδόκει μὴ πᾶσαν ἡδονὴν ἀγαθὸν είναι· καὶ ἔτι δι' ὧν δοκεῖ φαύλη είναι· καὶ ἀπόδειξις, ὅτι ἀνάγκη τὸ ἄριστον ἡδονὴν είναι.

\* Οὐδὲ φαύλην δὲ εἶναι ἀνάγχη τὴν ἡδονήν, ὅτι ἔνια ἡδέα νοσώδη.

Εὶ γὰρ τοῦτο, ἔσονται καὶ τὰ ὑγιεινὰ φαῦλα, ὅτι τινὰ ὑγιεινὰ ἐμποδὼν ἴσταται τῷ πλουτεῖν, ὅτι πολλῶν χρημάτων εἰσὶν ἀναλωτικά ἀλλ' οὐ φαῦλα διὰ τοῦτο οὐ γὰρ τὸ ἐναντιούμενον ὁπωσοῦν ἀλλω τινὶ ἀγαθῷ, φαῦλον ἔπεὶ καὶ τὸ θεωρεῖν βλάπτει ποτὶ εἰς ὑγίειαν, καὶ οὐ διὰ τοῦτο φαῦλον οὐκ ἄρα οὐδὶ ἡ ἡδονἡ φαῦλον, ὅτι τινὰ ἡδέα νοσώδη.

\*\* Καὶ μὴν οὐδὲ ὅτι ἐμποδίζουσιν ἔνιαι τῶν ἡδονῶν τῆ φρονήσει καὶ τῆ θεωρία, διὰ τοῦτο φαῦλον ἡ ἡδονή. Οὐ γὰρ ἡ ήδονὴ τῆς φρονήσεως τῆ φρονήσει ἐνοχλεῖ, οὐδὲ ἡ ήδονὴ τῆς τέχνης τῆ τέχνη, ἀλλὰ μᾶλλον αὐξει ἐκάστην ἔξιν ἡ οἰκεία ἡδονή· ἀλλὰ αῖ ἐμποδίζουσαι ἡδοναὶ τὰς ἔξεις ἀλλότριαί εἰσι, καὶ ὡς μὴ προσήκουσαι ἐνοχλοῦσι· τοῦτο δὲ οὐκ ἔστι φαυλότητος σημεῖον, ἐπεὶ καὶ τῆ ὑγιεία ἡ θεωρία ἐνοχλεῖ, καθὼς εἴρηται, δτι οὐκ ἔστι προσήκουσα ἐνέργεια τῆ ὑγιεία ἀλλ' οὐ διὰ τοῦτο φαῦλον ἡ θεωρία.

\*\*\* Καὶ μὴν οὐδὲ ὅτι οἰχ ἔστιν ἔργον τέχνης οὐδεμιᾶς, διὰ τοῦτο φαῦλον· οὖτω γὰρ ἄν πᾶσα ἐνέργεια φαῦλον ἀν ἢν. Οὐδεμία γὰρ ἐνέργεια τέχνης ἐστὶν ἀποτέλεσμα· ἀλλὰ τὴν μὲν δύναμιν ἡ τέχνη, ἡ δὲ δύναμις προάγει τὴν ἐνέργειαν· ἡ μὲν γὰρ περὶ τὴν χυδερνητιχὴν τέχνη αἰτία ἐστὶ τοῦ δύνασθαι χυδερνῷν· τὸ δὲ δύνασθαι χυδεργῷν αἰτιόν ἐστι τῆς χατὰ τὴν χυδερνητιχὴν ἐνεργείας. Καίτοι χαὶ ἡ ἡδονὴ γίνεταί τινος τέχνης πολλάκι· ἡ γὰρ μυρεψιχὴ χαὶ ἡ δψοποιητιχὴ τέχναι εἰσὶν ἡδονῆς ποιητιχαί.

sensibilem etiam habet generationem : neque ulla est, quæ non sit libera voluptas : quum autem naturæ convenientem dicimus, omnem tum naturalem, tum assuetudine comparatum habitum complectimur. Nam et assuetudine comparatus habitus naturæ consentaneus est : quia ad ejusmodi habitus nati sumus, ideoque eos nanciscimur: qui igitur ad aliquem habitum accommodate sine ullo impedimento aliquid efficit, delectatur: atque hæc res est voluptas. Sed generatio quibusdam esse visa est voluptas, propterea quod voluptatem existimabant, id quod bonum proprie et optimum vocatur : id autem quod proprie bonum est, actum esse : sed actum et generationem nihil inter se differre. At res non ita se habet : neque enim idem est generatio quod actus : quippe generatio est habitus via ab eo quod non est ad rerum naturam confecta: actus vero, quod optimum vocamus, postquam adepti sumus habitum, ad hunc ipsum jam perfectum habitum apta efficacia.

#### Cap. XXI.

Refutatio argumenti, quo non omnem voluptatem bonum esse probant : præterea cur mala videatur esse : denique necessario voluptatem summumque bonum esse ostenditur.

Sed neque malam esse voluptatem necesse est, quia jucunda quædam morborum causæ sunt. Nam si hoc ita est, erunt etiam ea quæ salubria sunt mala, quia eorum nonnulla, ne quis divitiis affluat, impediunt, propterea quod in eorum emtionem pergrandis pecunia absumitur: sed non idcirco mala sunt : neque enim quod alii alicui bono utcunque adversatur, continuo est malum, quum etiam contemplatio interdum sanitati noceat, nec tamen propterea malum sit : ergo ne voluptas quidem ideo malum est, quod jucunda quædam morbos pariunt. Sed nec quia nonnullæ voluptates prudentiam et contemplationem impediunt, idcirco malum est voluptas. Nam neque prudentiæ voluptas prudentiæ molestiam exhibet, neque artis voluptas arti molesta est, sed singulos potius habitus sua cujusque voluptas auget : itaque alienæ potius sunt, quæ habitum impediunt voluptates, et quia non sunt ei cognatie, illum turbant : hoc autem non est pravitatis signum, siquidem etiam sanitatem contemplatio turbat, quemadmodum diximus, tanquam non conveniens sanitati actus : sed propterea contemplatio non est malum.

Sed nec quia nullius artis opus est, idcirco malum esse sequitur: ita enim malus foret omnis actus. Nulla quippe actio artis effectus est, sed facultatem ars, facultas vero actum producit: nimirum gubernandi ars efficit gubernandi facultatem: at gubernandi facultas efficit gubernandi actionem. Quamquam sæpenumero artis alicujus voluptas est: nam ars unguentaria et coquinaria oblectationem habent.

<sup>\*</sup> Τὸ εἶναι φαύλας κτλ, — \*\* Ἐμποδίζει δὲ οὕτε φρονήσει, κτλ. — \*\*\* Τὸ δὲ τέχνης μὴ εἶναι ἔργον κτλ.

θεωρίας. 
Του δε οί σώφρονες, και οί φρόνιμοι φεύγουσι την βονήν, και τον άλυπον διώκουσι βίον, οι δε παϊδες και τα θηρία διώκουσι τας ήδονάς, λύεται τοις εν τῷ τὰ θηρία διώκουσι τὰς ήδονάς, λύεται τοις εν τῷ τὰ τὰ θηρία διώκουσι τὰς ήδονάς, λύεται τοις εν τῷ κεραλαίω εἰρημένοις. Ἐπεὶ γὰρ τῶν ήδονῶν αἱ μέν εἰσιν ἀπλῶς ἀγαθαί, αὶ δὲ οὐχ ἀπλῶς ἀγαθαί, τὰς καὶ δ σώφρων φεύγει, καὶ κατὰ ταύτας βούλεται μόνον ἀλυπος εἶναι καὶ δ φρόνιμος, καὶ εἴ τις σπουδαϊος τὰς μεν μὴ ἀπλῶς ἀγαθάς τὰ παιδία καὶ τις σπουδαϊος τὰς τὰς διὰ αῦται) καὶ τὰς τούτων ὑπερδολάς, περὶ ἀς ἀν δ ἀκόλαστος στρέφηται διὸ α ὁ σώφρων φεύγει ταύτας τὰς δὲ ἀπλῶς ἡδονὰς ὁ σώφρων καὶ ὁ φρόνιμος διώκει τὰς δὲ ἀπλῶς ἡδονὰς ὁ σώφρων καὶ ὁ φρόνιμος διώκει τὰς δὲ ἀπλῶς ἡδονὰς ὁ σώφρων καὶ ὁ φρόνιμος διώκει τὰς εῖσι σώφρονες ἡδοναί αἴ εῖσιν αῖ τῶν ἐπαινετῶν ἐνέργειαι οἶον σωφροσύνης, ἡ δικαιοσύνης, ἡ

\*\* Έπει δε και λύπη ή μεν έστιν αγαθόν, ή δε φαῦλον καλ φευκτόν, καλ της φευκτης ή μέν καθ' αύτο έστι φευκτή, ώς ή έπὶ άρετη λύπη, ή δὲ πή, ο ώς ή ἐπὶ ζημία τινί λύπη, ήτις φερατή έστι κατά τι, ότι έμποδίζει τῆ θεωρία φανερον ότι ανάγκη πάσα το έναντίον τῆ λύπη την ήδονήν, την μέν άπλως φευχτήν είναι, την δέ πή· ° ἀνάγχη γὰρ τῷ ἀπλῶς καχῷ ἀπλῶς ἀγαθὸν εἶναι έναντίον, και τῷ πὴ ακακῷ τὸ πὴ ἀγαθόν οὐ γάρ ή Σπευσίππου λύσις, χαθ' ην ενιστάμενος λύειν έπιγειρεί τόνδε τον λόγον, συμδαίνει τη άληθεία. Φησί γάρ, δτι χαθάπερ τὸ μεῖζον χαὶ τὸ ἔλαττον ἐναντία έστι τῷ ίσῳ, και ἐπὶ τῶν ἀρετῶν τὰ παρ' ἐκάτερα έναντία, τὸν αὐτὸν δη τρόπον καὶ τῆ άλυπίς άντίκειται ή ήδονή καὶ λύπη, ή μέν ώς μετζον, ή δὲ λύπη ώς έλαττον, καὶ έστιν ή μὲν ἀλυπία ἀγαθόν, ή δὲ ήδονή, καὶ ή λύπη, κακόν οὖτος γὰρ ὁ λόγος παντελως άδοξός έστιν οὐδενί γάρ ή ήδονή κακὸν δοκεί. ούδεις γάρ αν φαίη την ήδονην αυτήν, όπερ έστι καχὸν εἶναι.

\*\*\* Οὐδἐν δὲ χωλύει ήδονὴν εἶναι τὸ ἀγαθὸν καὶ τὸ άριστον, ότι ένιαι των ήδονων φαυλαι καί γάρ πολλών φαύλων οὐσών ἐπιστημών οὐ δἐν χωλύει τὸ άριστον είναι την έπιστήμην. Ίσως δὲ οὐ μόνον δυνατόν, άλλά και άναγκαῖον την ήδονην τὸ ἄριστον είναι και το αιρετώτατον. Ει γάρ πάσης έξεως έστιν ενέργεια, ή δε εὐδαιμονία καὶ τὸ ἄριστον ἐνέργειά ἐστιν έξεως αγαθής, η μιας της αρίστης η πασών, ανεμπόδιστος· ή δὲ ήδονὴ ἐνέργειά ἐστι τῆς κατὰ φύσιν ἔξεως ανεμπόδιστος ανάγχη δή την εὐδαιμονίαν, χαὶ τὸ άριστον, ήδονην είναι. Καὶ οὐδὲν προσίσταται τό τινας τῶν ήδονῶν φαύλας εἶναι. Οτι δὲ τὴν εὐδαιμονίαν ἀνάγχη ἐνέργειάν τινα εἶναι ἀνεμπόδιστον, φανερόν, δεί γάρ τελείαν είναι ούδεμία δε ενέργεια έμποδιζομένη τελεία δύναται είναι · διά τουτο, καθώς έν τοις έμπροσθεν είρηται, δείται δ εὐδαίμων τῶν έξωθεν άγαθών, ενα μή έμποδίζηται ή ένέργεια αὐτοῦ. Οξ δὶ τὸν ἀνωμάλως βιοῦντα καὶ δυστυχίαις μεγάλαις

Jam vero quod temperantes viri et prudentes voluptatem fugiunt, vitamque potius a dolore vacuam sequuntur, pueri autem et bestiæ voluptates consectantur, hoc ils quæ capite duodevicesimo dicta sunt dissolvitur. Quum enim aliæ voluptates simpliciter et absolute bonæ, aliæ non simpliciter bonæ sint, eas quæ non sunt simpliciter bonæ pueri et bestiæ sequuntur, eas autem fugit temperans, suntque hæ solæ quibus dolorem vitat: pariterque prudens et quicunque est honestus : eas. inquam, quæ cum cupiditate et dolore conjunctæ sunt, corporis videlicet (nam hæ tales sunt) earumque immoderationes, in quibus versatur intemperans: ideoque has temperans quoque fugit : eas vero quæ simpliciter voluptates dicuntur temperans quoque et prudens persequitur : quæ etiam temperantes sunt voluptates : neque aliud quam laudabilium habituum sunt actus : exempli gratia, temperantiæ, justitiæ aut contemplationis.

Quoniam autem et dolor, alius quidem bonus, alius vero malus est et fugiendus, rursusque fugiendus partim per se fugiendus est, ut dolor e virtute susceptus, partim quodammodo fugiendus, ut dolor e damno aut pœna susceptus, qui aliquatenus fugiendus est, quia contemplationem impedit : apparet etiam id quod dolori est contrarium, voluptatem dico, necessario aliam simpliciter, aliam quodammodo fugiendam esse : necesse enim est ei quod absolute malum est, id opponi quod absolute bonum est, eique quod quodammodo malum est, id quod quodammodo est bonum : neque enim Speusippi illa dissolutio, qua instando hoc argumentum dissolvere conatur, revera quadrat. Ait enim, quemadmodum majus et minus æquali sunt contraria, et in virtutibus quæ utrinque sunt inter se sunt contraria, ita voluptatem quoque et dolorem indolentiæ opponi, illam quidem ut majus, hunc vero ut minus, atque esse bonum indolentiam, malum vero voluptatem ac dolorem : hæc enim ratio omnino improbabilis est : quippe nemini malum videtur voluptas, quia nemo ipsam voluptatem idem quod malum esse dicet.

Sed nihil obstat, quominus voluptas tum bonum sit tum optimum, quia nonnullæ voluptates sunt malæ: sicut nec quum multæ malæ sint doctrinæ quidquam prohibet, quominus finis bonorum sit doctrina. Fortasse autem non solum fieri potest, sed etiam necesse est, voluptatem simul summum bonum esse simul maxime expetendum. Si enim omnis habitus est actus, beatitudo vero et id quod optimum vocatur boni habitus, aut unius optimi aut omnium non impeditus est actus : voluptas vero habitus naturæ consentanei non impeditus est actus : necesse erit beatitudinem ipsumque id quod est optimum, esse voluptatem. Neque tamen quidquam obstat, quod nonnullæ voluptates malæ sunt. Jam vero beatitudinem necessario esse actum non impeditum manifestum est, perfectam enim esse oportet : nullus autem, qui impeditur, perfectus esse potest actus : ideoque, sicut in superioribus dicebamus, externis quoque bonis eget beatus, ne ipsius actus impediatur. Qui vero homi-

<sup>\*</sup> Τὸ δὲ τὸν σώφρονα φείγειν, πτλ. — \*\* Cap. 13. Άλλὰ μὴν ὅτι ἡ λύπη πτλ. — \*\*\* Άριστον δ' οὐδὲν πωλύει πτλ.

περιπίπτοντα εὐδαίμονα φάσχοντες εἶναι, ἐὰν ἢ ἀγαθός, η έχόντες η άχοντες οὐδὲν λέγουσι προσδεῖται γάρ δ εδδαίμων και των σωματικών άγαθων. ύγιείας δηλον δτι \* και μακροδιότητος, και των περί το σώμα των αναγχαίων, και της από της τύχης βοπης. Διά τοῦτό τινες ι ψήθησαν τὸν εὐτυχῆ ταὐτὸν εἶναι τῷ εὐδαίμονι, ότι άνευ εὐτυχίας οὐχ ἔνι χαθαρῶς εὐδαιμο. νείν· οὐχ ἔστι δὲ ταὐτόν. Δεῖ γὰρ σπουδαΐον εἶναι τὸν εὐδαίμονα οὐ πάντες δὲ εὐτυχεῖς σπουδαῖοι, καὶ βλάπτει δε ενίστε είς την άρετην ή εύτυχία, και συγχεῖ τὸν σπουδαῖον, ἀν ὑπερβάλλουσα ἢ, ἤτις οὐδὲ εὐτυχία δικαίως αν καλοίτο, το γάρ είναι της ευτυχίας έστιν έν τῷ συμδάλλεσθαι πρὸς εὐδαιμονίαν. Άχολούθως δὲ καὶ ὁ δρος ἀπὸ τούτου λαμδάνεται, καὶ διὰ τοῦτο καὶ τὸ ὄνομα. Διὸ ε οὐκ ᾶν εὐτυχία δικαίως χαλοίτο, μή πρός εὐδαιμονίαν συμδαλλομένη • φανερὸν δὴ ὅτι τὸ ἀνεμπόδιστον ἀνάγχη προσχεῖσθαι τῆ ένεργεία τοῦ εὐδαίμονος τοῦτο δέ ἐστιν ἡ ἡδονή, ένέργεια ανεμπόδιστος. Τις άρα ήδονή έστιν ή εὐδαιμονία ετι δε δηλον και άπο του θηρία και άνθρώπους καὶ πάντα τὰ αἰσθητὰ διώκειν τὴν ἡδονήν, ὅτι τὸ ἄριστον ήδονή έστι πάντα μέν γάρ βοῶσιν ἀγαθὸν εἶναι την ήδονην και άριστον, δι' ών είς αύτην επείγονται.

Φήμη δ' ούτι γε πάμπαν ἀπόλλυται, ήντινα πολλοί λαοί φημίζουσιν.  $^{\mathbf{h}}$ 

Οὐ πάντα δε διώχουσι την άρίστην ήδονήν, ἐπεὶ οὐδὲ πάντα την αὐτην έξιν έχει, ή την αὐτην φύσιν πάντα δέ ήδονην διώχουσιν, εί και τὰ μέν άγαθήν, τὰ δέ φαύλην. Ίσως δε οὐδε διώχει οὐδεν φαύλην ήδονήν, οὐδὲ ζητεῖ, οὐδὲ ἐφίεται φαύλου τινός οὐ γὰρ ἢν οἴεται ζητείν, καὶ ήν αν είποι διώκειν, ταύτην διώκει, άλλα την αρίστην διώχει πάντα πάντα γαρ του άγαθου έφίεται φύσει, δτι φύσει τι θεῖον έγχειται πᾶσι, χαὶ πρὸς την αγαθην ήδονην και κυρίως απαντα φέρεται εί και ήδοναί χυρίως δοχούσιν είναι αί σωματιχαί ήδοναί, διὰ τὸ πλειστάχις παραδάλλειν εἰς αὐτάς, καὶ πάντας μετέχειν αὐτῶν. Διὰ τὸ μόνας οὖν ταύτας γνωρίμους είναι, ταύτας μόνας οἴονται είναι ήδονάς. ἐπεὶ δὲ αὖται αί ήδοναὶ οὐκ ἀγαθαί εἰσι καὶ κυρίως, Ελεγον μηδεμίαν ήδονήν αγαθόν είναι. Φανερόν δὲ ὅτι ἀνάγκη την ήδονην άγαθον είναι.

\* Εὶ γὰρ μή ἐστιν ὶ ἡ ἡδονὴ ἀγαθὸν καὶ ἡ κατ' αὐτὴν ἐνέργεια, οὐ δυνατὸν ἡδέως ζῆν κ τὸν εὐδαίμονα τὴν ἐνέργεια, οὐ δυνατὸν ἡδέως ζῆν κ τὸν εὐδαίμονα ἀλλὰ μὴν ἀνάγκη μεθ' ἡδονῆς τὸν εὐδαίμονα ζῆν οὐκ ἀρα δυνατὸν τὴν ἡδονὴν μὴ ἀγαθὸν εἶναι. 'Ότι δὲ εἰ ἡδονή, ὅῆλον ἀπὸ τοῦ τῆ εὐδαιμονία μηδὲν παραμεμιχθαι κακόν, ἡ μὴ κυρίως ὶ ἀγαθόν τίνος γὰρ ἕνεκα ἡ ἡδονή, οὐδὲ ἡ λύπη εἴπ ἀν οὕτε ἀγαθὸν οὕτε κακόν ἡ ἡδονή, οὐδὲ ἡ λύπη λύπη διὰ τί οὖν φεύγει αὐτὴν δ εὐδαίμων, εἴπερ μή

nem inæqualiter viventem magnisque calamitatibus oppressum beatum esse dicunt, si sit bonus, vel sponte vel coacti nihil dicunt: nam corporis etiam bona desiderat beatus, sanitatem videlicet et longam vitam, cælerasque res corpori necessarias, nec non fortunam, e qua rerum momenta pendent. Quocirca quidam fortunatum enndem ac beatum esse putarunt, quia sine rebus prosperis nemo perfecte beatus esse potest : non tamen idem est. Quippe honestum esse oportet beatum : atqui non omnes fortunati sunt honesti, sed obest interdum virtuti fortuna secunda, perturbatque virum honestum, si immoderata sit, quæ idcirco ne secunda quidem fortuna jure nominatur: nam secundæ fortunæ natura in eo versatur, ut ad beatitudinem prosit. Ei rei convenienter tum definitio ejus hinc sumitur, tum nomen. Quare secunda fortuna non recte nominaretur, nisi ad beatitudinem prodesset : est igitur manifestum, beati hominis actui necessario non impediti nomen addi : hoc autem, actus nimirum non impeditus, est voluptas. Aliqua igitur voluptas est beatitudo: sed ex eo quoque, quod bestiæ omnes et homines et sensibilia cuncta voluptatem persequuntur, apparet voluptatem esse summum bonum : omnia enim bonum esse et finem bonorum voluptatem clamant, unde etiam ad eam feruntur.

Fama autem haud dubie non funditus interit illa, quam multi celebrant homines.

Non omnia autem optimam consectantur voluptatem. quum in omnibus neque idem habitus, neque eadem natura insit: at omnia voluptatem persequuntur, quamvis alia bonam, alia malam. Fortasse vero nihil neque sequitur pravam voluptatem, neque consectatur, neque appetit ullum malum: neque enim quam videtur sibi consectari aut quam a se peti dixerit, hanc etiam petit, sed optimam omnia sequuntur: omnia quippe natura appetunt bonum, quia cunctis divinum quiddam innatum est, proprieque ad bonam voluptatem cuncta feruntur, etiamsi voluptates proprie corporis esse videantur, propterea quod plerumque ad eas sese applicant homines, earumque sunt omnes participes. Quia igitur hæ solæ notæ sunt, idcirco has solas putant esse voluptates : quia vero hæ voluptates non proprie etiam sunt bonæ, nullam voluptatem bonum esse dixerunt. Apparet autem necessario voluptatem esse bonum.

Si enim voluptas et actus ei conveniens non sit bonum, vir beatus jucunde vivere non poterit: atqui necesse est cum voluptate vivere eum qui beatus sit: quare fieri nequit, ut voluptas non sit bonum. Sed si vir beatus cum voluptate vivat, bonum esse voluptatem, intelligitur ex eo, quod beatitudini nihil admixtum est, quod aut malum sit aut non proprie bonum: cur enim persequitur eam vir beatus, si non est bona? quodsi nec bonum sit voluptas nec malum, ne dolor quidem aut bonum erit aut malum: ergo ne fugiendus quidem dolor est: cur igitur fugit eum vir beatus, si non est fugiendus? neque enim fugiendus sit, nisi simul est malus:

<sup>\*</sup> Φανερόν δέ καὶ ὅτι, εἰ μὴ ἡδονὴ κτλ.

εστι φευχτόν; οὐ γὰρ φευχτόν εἰ μὴ χαχόν οὐ δύνατον, εἰ μὴ ἡδεῖαι εἶεν αἱ ἐνέργειαι τοῦ εὐδαίμωνος πῶς γὰρ εἰ ἡδιστος γένοιτο; εἰ δὲ μήτε χαχὸν ἡ ἡδονή, μήτε οὐχ ἀγαθόν, εἴη ἀν ἀγαθόν.

(Scripsi: \* διὸ] cod. δι' δ. — \* πή] cod. πῆ.
— \* πή] cod. πῆ. \* πὴ] cod. πῆ — \* δῆλον ὅτι]
cod. δηλονότι. — ' τοῦτό τινες] cod. τοῦτο τινὲς.
— \* διὸ] cod. δι' δ. — \* φημίζουσιν] cum cod.
Andronici; sunt autem Hesiodi versus Op. et.
D. 762-763, in quibus lectio variat. ½ μή ἐστιν]
vulgo μὴ ἔστιν. — \* ζῆν] cod. ζῆν. — ½ μή ἐστιν]
vulgo μὴ ἔστιν. —)

### Kεφ. ×β'.

Άπορία διὰ τί πᾶσα λύπη φευχτόν, ἐπεὶ οὐ πᾶσα ήδονὴ ἀγαθόν, καὶ λύσις.

\* Άπορήσειε δ' ἄν τις, εἶ τινὲς ήδοναὶ ἀγαθαί εἰσι και αίρεταί, τινές δε φαύλαι, ώσπερ αί σωματικαί περί ας ό ακόλαστος, δια τί πασα λύπη μοχθηρά έστι καί φευκτή. δεί γάρ την μέν έναντίαν ταίς άγαθαίς ήδοναϊς λύπην πονηράν είναι, την δὲ ταῖς φαύλαις εναντίαν αλαθήν. χαχώ λφό εναντίον αλαθον. ει ος χας αύτη ή λύπη πονηρά, δόξειεν αν τάς σωματικάς ήδονάς άγαθὸν εἶναι. Πρὸς δὴ ταῦτα λέγομεν, ὅτι αί σωματικαὶ ήδοναλ άγαθαί είσιν ούτως, ώστε μή είναι κακαί τὸ γάρ μή χαχὸν ἀγαθόν ἐστι. Τοῦτο γάρ μέχρι τινός. Αγαθαί γάρ είσι τόνδε τὸν τρόπον αί μὴ ὑπερδάλλουσαι· διά τοῦτο αί λῦπαι αί ἐναντίαι ταύταις οὐχ είσιν άγαθαί έπει γάρ έξεις αί μέν ύπερδάλλουσι τὸ βέλτιστον καλ τὸ δέον, αί δὲ οὐχ ὑπερδάλλουσιν ὑπερβάλλουσι μέν αι άναγχαΐαι έξεις, οίον, ή θρεπτιχή, καὶ αί ἄλλαι ἀναγκαῖαι, καὶ ὅλως αί σωματικαί: ἔστι γάρ πλέον τοῦ δέοντος αὐταῖς χρήσασθαι· οὐχ ὑπερδάλλουσι δέ, δσαι ἐπιτεινόμεναι οὐχ ὑπερδάλλουσι τὸ δέον, ἀλλ' ἀεὶ ἀγαθαί εἰσιν, ώσπερ αί θεωρητικαὶ έξείς.

σπουδαίων, δτι οὐδὲ λϋπαί εἰσιν ἀλλὰ τῷ διώχοντι τὸν ὑπερβολὴν τῶν ἡδονῶν τὰς μὲν ὑπερβάλλειν τὸ δέον, τὰς δὲ μὴ ὑπερβάλλειν τὸ δέον, τὰς δὲ μὴ ὑπερβάλλουσι τὸ δέον φαῦλαί εἰσι, καὶ κατὰ ταύτας ὁ ἀκόλαστός ἐστι, καὶ ὁ ἀκρατής κατὰ τὰς δὲ ἐναντίας λύπας ἀκόλαστος οὐ περὶ τὰς ὑπερβολικάς ἐστιν, ἀλλὰ τὰς μὲν ὑπερβαλλούσας ἡδονὰς διώκει, τὰς δὲ μικρὰς λύπας φεύγει τῷ ἀκολάστῳ ἀντικείμεναι λῦπαι οὐχ ὑπερβολικαί εἰσιν, ἀλλὰ μέτριαι, καὶ ἀς οὐδεὶς ἀν φύγοι τῷν τὴν ὑπερβολὴν τῷν ἡδονῷν ἀλγεινὸν δοκεῖ τὸ μετρίως

atqui non potest non fugere dolorem vir beatus: necesse enim est jucundissimam esse viri beati vitam: quod quidem fieri nequit, nisi simul hominis beati actus jucundi sint: quomodo enim jucundissima esse posset? sin autem neque malum est voluptas, neque non bonum, sequitur bonum esse.

#### Cap. XXII.

Quæritur, cur fugiendus sit omnis dolor, quum non omnis voluptas sit bona : et respondetur.

Dubitaverit autem aliquis, si quædam voluptates bonæ et expetendæ, aliæ malæ sunt, quales habentur corporis voluptates, in quibus versatur intemperans, cur omnis dolor malus ac fugiendus sit : oportet enim dolorem bonis voluptatibus contrarium malum esse, malis antem contrarium bonum : quippe malo contrarium bonum est : quodsi etiam hic dolor est malus, corporis voluptates bonæ esse videbuntur. Ad hæc igitur respondemus, ita bonas esse corporis voluptates, ut non sint malæ: nimirum quod non est malum, necessario bonum est. Aliquatenus enim hoc procedit. Hoc videlicet modo bonæ sunt, quæ non excedunt modum : ideoque dolores quoque qui his opponuntur, non sunt boni : quum enim alii habitus facultatesque excedant, alii non excedant id quod est optimum et modum : excedunt quidem necessariæ facultates, ut nutriendi facultas reliquæque necessariæ, omnes denique quæ sunt corporis : magis enim quam decet uti illis potest aliquis : non sunt autem immoderati habitus et facultates, qui si intenduntur, non excedunt modum, sed semper sunt boni, velut contemplandi facultas.

Quum autem voluptates sequantur habitus, necesse est etiam alias voluptates esse quæ excedant, alias quæ non excedant modum. Quæ ergo modum excedunt, sunt malæ, in iisque intemperans versatur et incontinens: quod vero ad oppositos dolores attinet, non in nimiis versatur intemperans, sed incredibiles magnasque sequitur voluptates, parvos vero dolores fugit: unde apparet dolores in homine intemperante cum incredibilibus voluptatibus pugnantes, non nimios, sed mediocres esse, talesque quales nemo honestus vitet, quia ne dolores quidem sunt: sed ei qui voluptatum immoderationem sequitur, molestum videtur, modice iis et rationi convenienter

<sup>\*</sup> Cap. 14. περί δὲ δὴ τῶν σωματικῶν ἡδονῶν κτλ. — \*\* Πάντες γὰρ χαίρουσι κτλ.

καὶ κατὰ λόγον αὐταῖς χρήσασθαι. Λύεται δὲ δἡ ἡ ἀπορία οὕτως· ταῖς μὲν συμμέτροις ἡδοναῖς αἱ ἀντικείμεναι λῦπαι οὐκ ἀγαθαί εἰσιν· αἱ γὰρ σύμμετροι σωματικαὶ ἡδοναὶ ἀγαθαί, καθ' ὅσον ἡ οὐ κακαί· αἱ δὲ ταῖς ὑπερδαλλούσαις ἀντικείμεναι μέτριαι, καὶ οὐδὲ λῦπαι, καὶ διὰ τοῦτο οὐ φευκταί. "Ωστε πᾶν ἀγαθον φευκτῷ ἐστιν ἐναντίον, καὶ αἱ φαῦλαι ἡδοναὶ ταῖς ἀγαθαῖς λύπαις εἰσὶν ἐναντίαι, καὶ αἱ ἀγαθαὶ ταῖς φευκταῖς.

(Scripsi: \* λῦπαι] cod. λύπαι. Sic etiam cæteris locis. — b καθ' δσον] cod. καθόσον. —)

Kεφ. xy'.

Διὰ τί αl σωματικαὶ ἡδοναὶ τῶν θεωρητικῶν αlρετώτεραι δοκοῦσι.

\* Ἐπεὶ δὲ οὐ μόνον δεῖ εἰπεῖν τὸ ἀληθές, ἀλλὰ καὶ ὃιὰ τί δοχει τὸ ἐναντίον ψεῦδος ἀληθές τοῦτο γὰρ συμβάλλεται πρός το πιστεύσαι την άλήθειαν όταν γάρ φανή ή αίτία, δι' ήν είχότως το ψεύδος άλήθεια δοχεί, χαί ή αὐτῆς ἀπάτη ἐλεγχθῆ, πιστεύειν ποιεῖ τῷ ἀληθεῖ μαλλον. ώστε γεκτέον διά τί φαίνονται αί σωματικαί ήδοναὶ αίρετώτεραι τῶν χυρίως ἀγαθῶν ήδονῶν. Πρῶτον μέν, δτι λατρεῖαί ελσι ταῖς λύπαις ταῖς σωματιχαῖς, χαὶ ταύτας ράδίως έχχρούουσι χαὶ μεγάλας οὔσας αί ύπερδάλλουσαι ήδοναί, και διά τοῦτο διώχονται παρά τὸν καιρὸν τῆς λύπης τῆς σωματικῆς, ὅτι δοχοῦσιν ἐατρεῖαι εἶναι σφοδραί, καὶ ράδίως ἀπαλλάττουσι της επί τη ενδεία των ήδεων λύπης έπειτα. διότι διώχονται παρά των μή δυναμένων άλλαις ήδοναῖς γαίρειν. Πολλοί δὲ οἱ τοιοῦτοι καὶ διὰ τοῦτο τὸ ύπ' αὐτῶν ζητούμενον ἀγαθόν τι δοκεῖ καὶ αίρετόν. οίτινες οὐ τὰς ἐχ φύσεως ἐπιθυμίας ἐμπιπλάναι μόνον σπουδάζουσιν, άλλα καὶ ἐπισκευαστάς τινας ἐπιθυμίας έπινοούσι, καὶ δίψας τινάς παρασκευάζουσιν έαυτοῖς. ໃνα δύνωνται διά παντός ήδεσθαι. Τοῦτο δέ, εί μέν ούχ ύπερδαίνει τὸν λόγον καὶ τὸ μέτριον, οὔτε βλαδερόν έστιν· αί γάρ σύμμετροι ήδοναί ο ο λυμαίνονται τῷ σώματι, καὶ ἀνεπιτίμητόν ἐστιν εἰ δὲ ὑπερδάλλουσι καὶ βλαδεραί είσιν αἱ διωκόμεναι ήδοναί, φαῦλον. Άνεπιτίμητον δέ έστι το χρησθαι συμμέτροις ήδοναῖς, δτι ἀνάγκη χρῆσθαι τὸν ἄνθρωπον τοῖς ἡδέσι διά την φύσιν ἀεὶ οὖσαν ἐν πόνω καὶ δεομένην τινὸς ήδονης, ώσπερ αναπαύσεως άει γάρ πονεί τὸ ζῷον, ь ωσπερ και οι φυσικοι λόγοι μαρτυρούσι λέγουσι γάρ τὸ δρᾶν καὶ τὸ ἀκούειν λυπηρὸν εἶναι, διὰ δὲ τὸ ἔθος ος τοιούτον ροκείν. ριφ τούτο Χρεία τῷ φηθρώμο ήρονης. ῷ δὲ οὐχ εἰσὶν αί θεωρητικαί ήδοναί, πᾶσα άνάγχη ταϊς σωματιχαϊς χρῆσθαι· οἱ οὖν συμμέτρως χρώμενοι, καὶ ώσπερ οὐ πρὸς τὸ διαφθεῖραι ο τὸ σῶμα, ούχ ἐπιτιμῶνται. Όμοίως δὲ διώχονται αὶ ήδοναὶ ύπὸ τῶν νέων, καθάπερ ὑπὸ τῶν ἀκολάστων, ὅσαι εἰσὶ Ι

uti. Solvitur ergo hoc modo queestio : dolores mediocribus voluptatibus contrarii non sunt boni : mediocres enim corporis voluptates sunt bonæ, quatenus non sunt malæ: qui vero nimiis sunt oppositi, sunt mediocres, ac ne dolores quidem, ideoque non fugiendi. Quamobrem omne bonum illi quod fugiendum est, opponitur, malæque voluptates bonis doloribus contrariæ sunt, sicut bonæ fugiendis.

Cap. XXIII.

Cur corporis voluptates contemplativis magis expetendæ videantur.

Quoniam autem non solum id quod verum est, dici debet, sed etiam cur id quod contrarium est, falsum nempe, verum esse videatur: nam hoc ad fidem vero faciendam valet : quum enim causa apparuerit, cur jure verum videatur quod est falsum, ejusque opinionis vanitas convicta fuerit, majorem vero fidem conciliat : idcirco exponendum etiam erit, cur corporis voluptates magis quam proprie bonæ expetendæ videantur. Primum quidem, quia corporis dolorum medicamenta sunt eosque quamvis magni sint immoderatæ voluptates facile discutiunt, ideoque ipso corporis dolorum tempore appetuntur, quia violenta esse remedia videntur, facileque liberant dolore e defectu voluptatum orto : deinde quia ab illis appetuntur, qui aliis delectari voluptatibus non possunt. Multi autem sunt tales : ideoque id quod ab illis quæritur bonum videtur esse et expetendum : multi, inquam, qui non tantum naturales cupiditates explere student, sed etiam artificiosas quasdam excogitant, et sitim sibi quærunt atque arcessunt, ut semper summa voluptate perfrui queant. Quod quidem, si rationem et modum non excedit, neque damnosum est : mediocres enim voluptates non nocent corpori, neque ulla objurgatione dignum est : sin modum excedant et noceant eæ quas appetimus voluptates, malum id est ac vitiosum. Mediocribus quippe voluptatibus se dedere res est minime reprehendenda, quia propter naturam suam quæ assiduis molestiis conflictatur, aliqua voluptate, tanquam quiete uti homo cogitur : perpetuo enim labore desatigatur animal, ut etiam libri de natura confecti testantur : in quibus scriptum est, videre et audire molestum esse, sed quotidiana consuetudine fieri. ut molestum non videatur : quocirca aliqua homini opus est voluptate : qui vero contemplativis voluptatibus caret, eum necesse est corporis voluptatibus frui : quare qui modice iis utuntur, atque ita ut corpori suo non noceant, non reprehenduntur. Similiter autem voluptates ab adolescentibus appetuntur, atque ab intemperantibus, quæ ad alendi facultatem spectant, quia natura eos

<sup>\*</sup> Έπεὶ δ' οὐ μόνον δεῖ τάληθὲς εἰπεῖν κτλ.

περί τὸ θρεπτικόν, τῆς φύσεως κινούσης, ΐνα αὐξηθωσι, και διάκεινται ώσπερ οί οινωμένοι εσθίοντες γάρ ἀεί και πίνοντες, και υπνώττοντες ακμαιοτάτην έγουσι την περί ταῦτα ἐπιθυμίαν, ώσπερ ἐχεῖνοι την δίψαν. Δια τοῦτο ή νεότης ήδύ έστιν, δτι μετ' έπιθυμίας άει των άναγκαίων άπτεται. Τον ίσον δή τρόπον καλ οι μελαγχολικοί την φύσιν αεί εν δρέξει είσι σφοδρά, και δέονται αεί θεραπείας. δάκνεται γάρ αὐτοις άεὶ τὸ σῶμα διὰ τὴν χρᾶσιν. Οἱ μέν οὖν ζητοῦντες τὰς ήδονὰς οὖτοί εἰσι, καὶ διὰ ταύτας τὰς αἰτίας ζητούσι καθ' δλου δὲ πᾶσα ήδονή σωματική ζητείται ίνα έχδάλλη λύπην σωματιχήν. έχχρούει γάρ ήδονή λύπην, οὐ μόνον ή ἀντικειμένη αὐτῆ, οἶον ή ἐπὶ τῷ θρεπτικῷ ήδονή την ἐπὶ τῷ θρεπτικῷ λύπην, ἀλλά χαὶ έτέρα τις, ἐὰν ἢ ἰσχυρά. Διὰ ταύτην την αἰτίαν αί σωματικαί ήδοναί διώκονται, καί έντεῦθεν ἀκόλαστοι καλ φαῦλοι γίνονται.

\* Αί δε ήδοναι αί θεωρητικαί, ων ου προηγείται λύπη οὐ γάρ, ώσπερ ἐπὶ τῶν σωματιχῶν, πρὶν ήσθηναι, λυπούμεθα αί δη τοιαυται ούχ υπερδάλλουσι το δέον. οιο, ξατι θεωρήσαι πλέον ή προσήχεν. άγγα αεί έπαινεταί <sup>d</sup> είσιν· ότι τὰ κατ' αὐτὰς ἡδέα φύσει εἰσὶν ήδέα, καὶ οὐ κατά συμβεδηκός. Λέγω δὲ κατά συμδεδηχός ήδέα, τὰ ἰατρεύοντα τὰς σωματικάς ἐνδείας τοῦ πεινώντος νοσοῦσαν τοῦτο τὸ μέρος, καὶ εἰσάγει τὸ ἐλλεῖπον, ἐπειδὰν κατὰ τὸ ἔτερον μέρος οὐκ ἐνδελς ή, οὐδὲ νοσῆ· ° λέγω δη τὸ θρεπτικόν· ἀλλ' ἔχη τε! αὐτὸ καὶ ὑγιαίνη κατ' αὐτό, καὶ ἐνεργῆ, τοῦτ' ἔστιν δρέγηται. Κατά συμδεδηχός γάρ τὰ τοιαῦτα ήδέα έστίν, ότι διά την Ιατρείαν συμβαίνει αὐτοῖς ηδέσιν είναι φύσει δε ήδεα οὐ τὰ ἀναπληροῦντα την ἔνδειαν τῆς φύσεως, άλλὰ τὰ ποιοῦντα πρᾶξιν αὐτῆς οξά έστι τά θεωρητά· τελειούσι γάρ τῆς ψυχῆς τὴν ἐνέργειαν.

\*\* Ότι δὲ οὐχ ἐσμὲν ἀπλοῖ, οὐδὲ μόνη ζῶμεν τῆ ψυχῆ, διὰ τοῦτο οὐχ ἀεὶ ταὐτὰ ἡδέα ἡμῖν ἔστιν, ἐπεὶ ε οὐδὲ τὰ κατὰ συμεεεθηκὸς ἡδέα ἀεὶ ζητοῦμεν, ἀλλὰ νῦν μὲν ταῦτα, νῦν δὲ ἐκεῖνα. Όταν μὲν γὰρ πρὸς τὸ σῶμα ρέπωμεν, τοῖς σωματικοῖς χαίρομεν, ἐπειδὰν δὲ ὑπὲρ τοῦτο ἱδωμεν, τὰ φύσει ἡδέα ζητοῦμεν αὶ γὰρ τῆς ψυχῆς ἡδοναὶ ταῖς σωματικαῖς μάχονται, καὶ οἶς ἡ ψυχὴ πράττουσα χαίρει, ταῦτα τῷ σωματι παρὰ φύσιν ὁπόταν δὲ διὰ τῆς περὶ τὴν ἀρετὴν μελέτης τῆ ψυχῆ τὸ σῶμα ἀκολουθήση, τηνικαῦτα οἶς ἐνεργοῦσα ἤδεται ἡ ψυχή, οὐχ ἤδεται μὲν τὸ σῶμα καθ' ὅσον h οὐχ εἰσὶν αἰσθητά, οὐχ ἀλγεῖ δέ.

\*\*\* Διὰ τοῦτο καὶ οἶς ἐστιν ἡ φύσις καθάπαξ ἄπλῆ, ἡ αὐτὴ πρᾶξις ἀεὶ ἡδίστη ἐστίν· ὁ γὰρ θεὸς ἀεὶ μίαν καὶ ἀπλῆν χαίρει ἡδονήν· καίτοι ἀκίνητός ἐστι, καὶ δοκεῖ διὰ τοῦτο μὴ ἔχειν ἡδονήν. Ἡ γὰρ ἡδονὴ ἐνέργειά ἐστιν· ἡ δὲ ἐνέργεια κινήσεως δοκεῖ μόνον εἶναι,

impellit, ut crescant, et vinosorum instar afficiuntur: edendo enim semper et bibendo ac dormiendo acerrima harum rerum cupiditate ardent, sicut illi siti cruciantur. Quamobrem jucunda est adolescentia, propterea quod cum cupiditate semper res necessarias aggreditur. Pariterque homines natura melancholici semper acri cupiditate flagrant, ac perpetua curatione egent : corpus enim eorum assidue vellicatur ac mordetur propter temperationem. Hi ergo sunt qui voluptates consectantur, et hæ sunt causæ cur eas consectentur : omnino autem omnis voluptas corporis ad depellendum corporis dolorem quæritur : dolorem enim depellit voluptas, non modo contraria illi, verbi causa voluptas quam quis e vi altrice capit, dolorem e vi altrice captum, sed etiam alia, si vehemens fuerit. Ob hanc causam corporis voluptates appetuntur, et hinc intemperantes improbique

Contemplativæ vero voluptates, quas dolor non præcedit: non enim in his, ut in corporis voluptatibus, ante oblectationem dolemus : tales ergo nunquam modum excedunt : neque enim quisquam plus quam oportet contemplari potest : sed semper laudabiles sunt : quoniam quæ in iis sunt jucunda, natura sunt jucunda, et non per accidens. Voco autem per accidens jucunda, quæ corporis defectui ac dolori medentur, sicut cibi : illi enim esurientis naturæ hac ex parte ægrotanti medentur ac defectum supplent, quum in altera parte neque viribus deficitur, neque ægrotat : intelligo nempe vim altricem : sed et habet eam , et illa vi valet atque agit, hoc est appetit. Nimirum per accidens talia sunt jucunda, quia curatione quam adhibent illis contingit, ut jucunda sint : natura autem jucunda sunt, non quæ defectum naturæ supplent, sed quæ ejus actionem eliciunt atque expromunt: qualia sunt spectativa, quia mentis agitationem perficiunt.

Quia vero neque simplices sumus, neque sola mente vivimus, idcirco non semper eadem nobis sunt jucunda, quandoquidem etiam non semper que per accidens jucunda sunt quærimus, sed modo hæc, modo illa. Quum enim magis ad corpus inclinamus, rebus corporeis quoque delectamur, quum vero animus altius se effert, quæ natura jucunda sunt appetimus: animi quippe voluptates cum corporis voluptatibus pugnant; quibusque actionibus delectatur animus, hæ præter corporis naturam sunt: quando vero virtuti ita studemus, ut animum sequatur corpus, tum iis quidem quibus animus delectatur actibus non delectatur corpus, quatenus sensibus non percipiuntur, sed non dolet.

Quamobrem quibus natura omnino simplex est, his eadem etiam actio semper jucundissima est: deus enim una semper et simplici potitur voluptate: atqui suo loco non movetur, ideoque nulla videtur perfrui voluptate. Voluptas enim actus est: solius autem motus videtur

<sup>\*</sup> Al δ' άνευ λυπης ούκ έχουσιν κτλ. — \*\* Ούκ άεὶ δ' ούθεν ήδύ κτλ. — \*\*\* Έπεὶ εί του ή φύσις κτλ.

άλλ' οὐχ ἔστιν· ἔστι γὰρ καὶ ἀχινησία ἐνέργεια, καὶ ἡ ἡδονή μᾶλλον ἐν ἠρεμία ἐστίν, ἢ ἐν κινήσει.

\* Ἡ δὲ μεταδολή πάντων γλυχύτατον, χατὰ τὸν ποιητήν, οὐ τἢ ἀρίστη καὶ ἀγαθῆ φύσει, ἀλλὰ τἢ συνθέτω, διὰ τὴν ἀσθένειαν αὐτῆς καὶ τὴν πονηρίαν καὶ ἡ πονηρὰ φύσις ἀεὶ δεῖται μεταδολῆς οὐ γὰρ ὁπλῆ οὐδὲ ἐπιειχής. Περὶ μὲν οὖν ἐγχρατείας καὶ ἀκρασίας, καὶ περὶ ἡδονῆς καὶ λύπης καὶ τί ἐστιν ἔκαστον αὐπων, καὶ πῶς τὰ μὲν ἀγαθά, τὰ δὲ κακά, εἴρηται λοιπὸν δὲ περὶ φιλίας ἐροῦμεν.

(Scripsi: \* ήδοναὶ] cod. ήδοναι sine accentu.

- b ζῷον] cod. ζῶον. - c ὥσπερ οὐ πρὸς τὸ διαφθεῖραι τὸ σῶμα] cod. ὥσπερ οὐχ ἐοὶ διαφθεῖραι τὸ
σῶμα. - a ἐπαινεταί εἰσιν] cod. ἐπαίνεταί εἰσιν.

- voσῆ] cod. voσεῖ. - te] cod. τὲ. - ε ἐπεὶ]
cod. ἐπεὶ sine accentu. - b χαθ' ὅσον] cod. χαθόσον. -

esse actus, quum non sit : nam et immobilitas aliquis est actus, magisque in quiete quam in motu est voluptas. Mutatio autem rerum omnium jucundissima est, ut ait poeta, non optimæ quidem aut bonæ naturæ, sed compositæ, idque propter imbecillitatem ejus et improbitatem : quemadmodum enim homo vitiosus ingenio mobili ac mutabili est: sic etiam mala et vitiosa natura mutationem semper desiderat: non enim simplex neque bona est. De continentia igitur et incontinentia, de voluptate ac dolore tum quid sit eorum unumquidque, tum quomodo eorum alia bona alia mala sint, dictum est: restat. ut de amicitia dicamus.

<sup>\*</sup> Μεταδολή δὲ πάντων ατλ.

# ΑΝΔΡΟΝΙΚΟΥ ΤΟΥ ΡΟΔΙΟΥ

#### ΗΘΙΚΩΝ ΤΩΝ ΝΙΚΟΜΑΧΕΙΩΝ

ΠΑΡΑΦΡΑΣΕΩΣ

BIBAION OF A OON.

Κεφ. α'.

Περί φιλίας.

\* Μετά δὲ ταῦτα περὶ φιλίας ἀκόλουθόν ἐστι διελθείν. "Εστι γάρ ή φιλία άρετή τις, ή έπεται τη άρετῆ. Καὶ γὰρ ἡ μεταξύ δυσκολίας καὶ κολακείας ἀρετή, προσλαδούσα τὸ στέργειν, φιλία ἐστίν ώς ἐν τῷ η χεφαλαίω του δ' βιδλίου είρηται και έπεται δε τη τελεία άρετη. Η γάρ άληθης φιλία, ώς αὐτίκα εἰρήσεται, εν τοίς σπουδαίοις μόνοις εύρίσκεται. Διά ταῦτα ἐν τῆ περὶ τῶν ἀρετῶν πραγματεία ἀχόλουθόν έστι καὶ περὶ αὐτῆς εἰπεῖν, ἐπεὶ καὶ ἀναγκαιότατόν έστιν είς τὸν βίον. Άνευ γάρ φίλων οὐδείς αν έλοιτο ζῆν, έγων τὰ λοιπὰ ἀγαθὰ πάντα· καὶ γὰρ τοῖς πλουτούσι, και άρχας και δυναστείας κεκτημένοις δοκεί μάλιστα γρεία \* είναι φίλων. Τί γαρ όφελος τῆς τοιαύτης εύδαιμονίας, μή δυναμένοις εύεργετείν; ούχ εύεργετοῦσι δὲ μή ἔχοντες φίλους. ἡ γὰρ μάλιστα γινομένη εὐεργεσία καὶ ἐπαινουμένη πρὸς τοὺς φίλους έστίν. ή πῶς ἀν ὁ εὐδαίμων ἐν τῆ εὐδαιμονία διαμείναι\* καί σώζοιτο άνευ φίλων; δσφ γάρ μείζων ή εὐδαιμονία, τοσούτω καὶ ἐπισφαλεστέρα. Οὐ μόνον δὲ εὐδαίμοσι χρεία φίλων, άλλά και δυστυχέσι και πένησι· μόνην γάρ οδονται πάντες καταφυγήν είναι τοὺς φίλους. Οὐ μόνον δὲ τύχη, ἀλλά καὶ ἡλικία πάση λυσιτελής έστιν ή φιλία. οι γάρ φίλοι νέους μέν είς τόν όρθὸν δδηγοῦσι λόγον, Ϋνα μὴ δι' ἀπειρίαν τοῦ ἀ<del>γαθο</del>ῦ διαμαρτάνωσι, πρεσδυτέρους δέ θεραπεύουσι, καὶ τὸ έλλεϊπον τῆς πράξεως διὰ τὴν ἀπὸ τῆς ἡλικίας ἀσθένειαν αὐτοὶ ἀναπληροῦσι· τῶν δὲ ἐν ἀκμἢ ταῖς ἀγαθαίς πράξεσι προστιθέασι, καὶ βελτίω ποιούσι τὰ ἔργα,

Σύν τε β δύ' έρχομένω.

καὶ γὰρ μετὰ τῶν φίλων καὶ νοῆσαι καὶ πρᾶξαι δυνατώτεροι γινόμεθα, καὶ φύσει δὲ πρόσεστιν ἡμῖν ἡ φιλία. Φύσει γὰρ τὸ γεννῶν φιλεῖ τὸ γεννώμενον· καὶ
οὐκ ἐν ἀνθρώποις μόνον, ἀλλὶ ἡδη καὶ ἐν ὀρνέοις,
καὶ ἐν τοῖς πλείστοις τῶν ζώων· καὶ οὐκ ἐν γεννῶντι
μόνον καὶ γεννωμένω, ἀλλὰ καὶ ἐν τοῖς ὁμογενέσι
κρὸς ἄλληλα, μάλιστα δὲ πάντων ἐν τοῖς ὁνθρώποις·
δὶὰ τοῦτο τοὺς φιλανθρώπους ἐπαινοῦμεν, ὡς ἀνθρώ-

# ANDRONICI RHODII

# ETHICORUM NICOMACHEORUM

**PARAPHRASIS** 

LIBER OCTAVUS.

Cap. I.

De amicitia.

His autem expositis reliquum est, ut de amicitia disseramus. Est enim amicitia aut virtus, aut sequitur virtutem. Ea quippe quæ inter morositatem et adulationem est virtus, adjuncto amore fiet amicitia : quemadmodum octavo libri quarti capite dictum est a nobis, et perfectam sequitur virtutem. Vera enim amicitia, sicut statim dicetur, in bonestis tantum viris inest. Quamobrem in nostra de virtutibus disputatione consentaneum est nos etiam de ea exponere, quoniam vel ad vitam agendam res est maxime necessaria. Nam sine amicis nemo vivere velit, etiamsi ceterorum bonorum omnium copia circumfluat : nimirum etiam iis qui divitiis, imperiis et potentia instructi atque ornati sunt, amicis opus esse maxime videtur. Quid enim prodest talis felicitas iis, qui de aliis hene merere non possunt? At in neminem beneficia conferunt qui amicos non habent : quæ enim maxime locum habet et laudabilis est beneficentia, ea in amicos confertur : aut qua ratione homo felix sine amicis in felicitate permaneat et incolumis servetur? quanto enim major felicitas, tanto etiam periculosior est. At non modo felices, sed miseri quoque et pauperes amicis opus habent : omnes enim unicum perfugium amicos esse putant. Neque vero omni tantum fortunæ, sed etiam ætati amicitia conducit : namque amici adolescentulos ad sanitatem perducunt, ne propter boni ignorationem peccent, senes autem colunt, eorumque actionis defectum ex ætatis imbecillitate ortum ipsi supplent : eorum denique qui integerrima ætate florent bonas actiones juvant, et meliora negotia faciunt, ut in proverbio est :

Duodus quippe simul euntibus etiam alter altero plus videt:

cum amicis enim melius singula et excogitare possumus et agere, sed et natura nobis inest amicitia. Natura enim ita comparatum est, ut omnis parens prolem suam diligat: quod non modo in hominibus, sed in avibus quoque et plerisque animalibus locum habet: nec in parente tantum et prole, sed etiam in iis qui propinqua cognatione conjuncti sunt, omnium maxime vero in hominibus: ideoque hominum amantes tanquam huma-

<sup>\*</sup> Lib. VIII. cap. 1. Μετά δὲ ταῦτα περὶ φιλίας κτλ.

πινόν τι ποιούντας. Ίδοι δ' αν τις καὶ ἐν ταῖς πλάναις, ώς οξκεΐον άπας άνθρωπος άνθρώπω και φίλον· οξ τε d γάρ ἐπὶ χώρας μένοντες σὺν ήδονἢ τὸν πλανώμενον ύποδέγονται καὶ θεραπεύουσιν, δ τε \* πλανώμενος, εἰ συντύχοι μόνον ανθρώποις, μάλιστα χαίρει. Καὶ τὰς πόλεις ή φιλία συνέστησε την άρχην και αεί συνέχει χαὶ οἱ χαθιστάντες τὰς πόλεις νομοθέται μᾶλλον τῆς φιλίας φροντίζουσιν, ή της δικαιοσύνης και γάρ διά τήν δικόνοιαν ή δικαιοσύνη ζητείται. ή δε δικόνοια δικοιόν τί έστι τη φιλία, η δε στάσις δμοία έστι τη έχθρα, ήν αεί της πόλεως απελαύνειν σπουδάζουσιν οί νομοθέται. Αλλως τε, φίλων μέν όντων πρός αλλήλους τῶν πολιτών, ου χρεία τη πόλει δικαιοσύνης, δικαίων δέ όντων, φιλίας χρεία. βέλτιον γάρ μετά ταύτης όμονοήσουσιν, ή μετά τῆς δικαιοσύνης. Ετι δὲ τὸ μά~ λιστα δίχαιον φιλιχόν είναι δοχεί· χαὶ γὰρ ἐπειδάν τις περί τον πλησίον πάντα τὰ δίχαια διασώζη, κάν ε αὐτόν τι δέη ζημιωθήναι, φίλος έστίν. ώστε μαλλον ζητείται ή φιλία ή ή δικαιοσύνη παρά τῶν νομοθετῶν, καλ αναγκαϊόν έστι πρός το καλώς όμονοειν δύνασθαι. Οὐ μόνον δὲ ἀναγκαῖόν ἐστι καὶ πρὸς ἄλλο φέρει ἀγαθόν, άλλα και αὐτὸ καθ' έαυτὸ καλόν ἐστι και ἐπαινετόν· τοὺς γάρ φιλοφίλους ἐπαινοῦμεν, ή τε πολυφιλία φοκεί των καγων εν είναι και ένιοι φασι πλοξη φιαφέρειν τὸν φίλον τοῦ ἀγαθοῦ ἀνδρός, ἀλλὰ τὸν αὐτὸν άντιχρυς είναι.

(Scripsi: \* χρεία] ex Aristotele; cod. χρείαν.

- \*διαμείναι] cod. διαμείνη -- \* σύν τε] ex Iliad. Χ.
224; cod. σύντε. -- \* ζώων] cod. ζώων. -- \* δ ν τε] cod. οίτε. -- \* δ τε] vulgo δ, τε. -- \* τ καν] vulgo καν. --)

# Κεφ. β'.

Τίς ή φιλία, καὶ ὅτι τρία αὐτῆς ἐστιν εἴοη.

\* Τοιαύτη μέν οὖν ή φιλία διαπορεῖται δὲ περὶ αὐτῆς οὐκ δλίγα. Πότερον δμοιότης ἐστὶν ή φιλία, καὶ οἱ ὅμοιοι φίλοι, ἢ ἐναντιότης, καὶ οἱ ἔχοντες ἐναντίοι. Οἱ μὲν γὰρ ὁμοιότητα τιθέασιν αὐτήν, καὶ τοὺς ὁμοίους φίλους ὅθεν τὸν ὁμοῖόν φασιν ὡς τὸν ὁμοῖον, καὶ κολοιὸν ποτὶ κολοιόν, καὶ ὅσα τοιαῦτα οἱ δὲ ἐναντίους φίλους φασὶν εἶναι, καὶ τὸν λόγον εἰς τὸ καθολικώτερον ανάγουσιν, Εὐριπίδης μὲν φάσκων.

<sup>2</sup>Ερᾶν μὲν δμβρου γαῖαν ξηρανθεῖσαν, <sup>2</sup>Ερᾶν δὲ σεμνὸν οὐρανὸν <sup>2</sup> πληρούμενον "Ομβρου, πεσεῖν εἰς γαῖαν"

Ήράκλειτος ε δὲ λέγων τὸ ἀντίξουν συμφέρον εἶναι, καὶ ἐκ τῶν διαφερόντων καλλίστην άρμονίαν, καὶ πάντα κατ' ἔριν γίνεσθαι ἐξ ἐναντίας δὲ τὸύτοις ἀποφενέται περὶ τῆς φιλίας μετὰ πολλῶν ἄλλων καὶ δ

num quid facientes laudare consuevimus. Cernere licet etiam in peregrinationibus, quam sit omnis homo homini accommodatum quiddam atque amicum : qui enim in terra sua manent libenter peregrinantem excipiunt et colunt, et qui peregrinatur, si occurrat modo hominibus, vehementer lætatur. Sed et civitates initio amicitia constituit et semper conservat : et qui respublicas constituerunt legum latoreș majorem amicitiæ quam justitiæ rationem habent : concordiæ quippe causa justitia quæritur : concordia autem similis est amicitiæ, sicut seditio ad inimicitiæ similitudinem accedit, quam semper a civitate arcere student legum latores. Adde quod ne opus quidem civitati justitia est, si amici' inter se sint cives, contra vero licet sint justi, amicitia tamen opus est : cum hac enim quam cum justitia concordius vivent. Quin etiam quod justissimum est ad amicitias jungendas accommodatissimum videtur : quum quis enim jura omnia observat in alio, neque quidquam prætermittit, ac ne pænam quidem si mereatur, is tamen amicus erit : quamobrem amicitia magis quam justitia a legum latoribus expetitur, estque ea ad veram concordiam omnino necessaria. Neque tantum necessaria est et ad aliud bonum confert, sed etiam ipsa per se pulchra et laudabilis est : nam amicorum studiosos laudamus, et amicorum multitudo videtur una ex præclaris esse rebus : nonnulli quoque nihil a viro bono differre amicum arbitrantur, sed plane eundem esse.

# Cap. II.

Quæ sit amicitia : item tres ejus species esse.

Talis ergo amicitia est: sunt autem de illa disputantibus haud pauca, de quibus dubitatur. Ac primum quidem, utrum similitudo sit amicitia, similesque sint amici, an contrarietas et contrarii qui amicitiam cum aliquo gerunt. Alii enim eam similitudinem esse statuunt, et similes amicos: ex quo proverbia nata sunt, semper similem ad similem, et graculum ad graculum, et cætera hujus generis: alii vero contrarios amicos esse affirmant, totamque rem magis universe spectatam ad naturales rationes referunt, ut Euripides, quum ait:

Amat quidem imbrem terra, quum siccum solum, Amat quoque excelsum imbribus cœlum grave, Agitante Venere in gremia terræ labier:

et Heraclitus quum ait, contrarium utile esse, et ex diversis pulcherrimum concentum exsistere, et ex contentione omnia oriri: his contrariam de amicitia sententiam cum aliis multis Empedocles dicit, affirmans simile ejus

<sup>\*</sup> Διαμφισδητείται δὲ περὶ αὐτῆς ατλ.

Έμπεδοκλης, ε λέγων το δμοιον τοῦ όμοιου ἐφίεσθαι.
Τὸ μὲν οὖν ἀνάγειν τὸν λόγον εἰς καθολικούς τινας καὶ φυσικούς λόγους, καὶ ζητεῖν ἀπλῶς πῶς τὰ ἐναντία τῶν ἐναντίων ἐφίεται, καὶ τὰ ὅμοια τῶν ὁμοίων, οὐκ ἔστιν οἰκεῖον τῆς παρούσης σκέψεως.

είδος φιλίας είναι, οὐχ ίκανῷ πεπιστεύκασι σημείω, καὶ πόστε οἱ διὰ τὸ μᾶλλον καὶ ἦττον οἰόμενοι ἐν καὶ πάθη, ταῦτα γὰρ ὕλη ἐστὶ τῷ παρούσῃ πραγματεία. Ζητητέον τοίνυν πότερον ἐν πᾶσι γίνεται ἢ ἐν καὶ πάθη, ταῦτα γὰρ ὕλη ἐστὶ τῷ παροί κιν ἐπιδέχεται κὰν οὐ γάρ, διότι ἐπιδέχεται τὸ μᾶλλον καὶ τὸ ἦττον ἡ μὲν τοῖς ἀγαθοῖς γίνεται, ἐν δὲ τοῖς μοχθηροῖς οὐχ κὸν οὐ γάρ, διότι ἐπιδέχεται τὸ μᾶλλον καὶ τὸ ἦττον ἡ κὶ τοῦτο ἐν εἶδος αὐτῆς ἐστιν ἐπιδέχεται κὸν τοῦ ἀγαθοῖς γίνεται τὸ μαλλον καὶ ἤττον οἰόμενοι ἐν κὸν τοῦτοῦς ἐν τοῦς ἔμπροσθεν εἴρηται. Τερὶ τούτων δὲ ἐν τοῖς ἔμπροσθεν εἴρηται.

τό ήδύ, τὸ χρήσιμον τὸ μὲν οὖν ἀγαθόν, καὶ τὸ ἡδύ, τὸ ἀρλίται, τὸ δὲ χρήσιμον φιλεῖται ἡ διὰ τὸ καυτὸ φιλεῖται, τὸ δὲ χρήσιμον φιλεῖται ἡ διὰ τὸ καυτὸ φιλεῖται, τὸ δὲ χρήσιμον φιλεῖται ἡ διὰ τὸ καυτὸ φιλεῖται, τὸ δὲ χρήσιμον φιλεῖται ἡ διὰ τὸ καυτὸ κα

άγαθόν, η διά την ηδονήν.

\*\*\* Χρήσιμον γάρ ἐστι, δι' οδ γίνεται ἢ ἀγαθόν, ἢ ήδονή· ὥστε τὸ μὲν ἀγαθὸν καὶ ήδονή, ὡς τέλη εἰσὶ φιλητά· τὸ δὲ χρήσιμον ὡς πρὸς τὸ τέλος ταττόμε—νον.

χρήσιμα, ταῦτα φιλητά. Χρήσιμα, ταῦτα φιλητά.

οοχοῦν τιαιν αγαθόν είναι, οποίπε ος και το μος, και ος φιγμιον το τιαιν αλαθον, φαινοίπενον ος φιγμιον, το \*\*\*\*\* «Ταιε συγως περ φιγμιον το αλαθον ξαιι. τιας

τὸ χρήσιμον.

\*\*\*\*\*\* Τριῶν δὲ ὄντων τῶν φιλητῶν, δι' & ἡ φίλησις γίνεται, οὐχ ἐν πᾶσι τοῖς φιλουμένοις ἡδη χαὶ φιλία γίνεται ' φιλοῦμεν γὰρ χαὶ τὰ ἄψυχα διά τι τούτων τῶν τριῶν φιλητῶν ἀλλ' οὐ φιλία τὸ τοιοῦτον · φιλία μὲν γάρ ἐστιν, ὅταν τις φιλῶν ἀντιφιλῆται, χαὶ βούληται τῷ φιλουμένῳ τὰ ἀγαθά, χαὶ αὐτῷ βουλομένω

quod simile aliis est desiderio teneri. Altius igitur repetere rem atque ad universalia præcepta et physicas rationes referre, item simpliciter quærere, quomodo tum contraria appetant contraria, tum similia concupiscant similia, a præsenti quæstione alienum est.

Videamus autem illa quæ humanæ tantum naturæ conveniunt, et ea quidem humana, quæ ad mores et affectus pertinent : hæc enim tanquam materia præsenti commentationi subjecta est. Quamobrem quærendum est, utrum inter omnes, an inter bonos tantum amicitia sit, inter malos vero ne esse quidem possit: item sintne multæ amicitiæ species, an una duntaxat : non enim, quia amplificationem et deminutionem recipit amicitia, idcirco una ejus species est : siquidem recipiunt amplificationem et deminutionem etiam res specie differentes : substantia quippe et accidens, quæ specie diversa sunt, tamen id quod magis et minus est recipiunt : neque enim quum sint, eodem tamen modo sunt : itaque qui propterea quod amplificationem et deminutionem amicitia recipiat unam tantum ejus speciem esse putant, non satis firmo nituntur argumento. Que igitur vulgo quæruntur, hæc sunt : eaque plana fient, si prius quid sit amabile et omnem de eo sermonem perspexerimus : neque enim omnia amamus, sed quæ amari solent, nempe ea quæ amabilia sunt : amabilia autem habentur hæc, bonum, jucundum, utile: horum vero bonum et jucundum per se amatur, utile autem vel boni vel voluptatis causa amatur.

Utile enim est, quo aut aliquod bonum aut voluptas comparatur : itaque bonum et voluptas tanquam fines sunt amabilia : at utile tanquam id quod ad finem refertur.

Videamus autem quomodo bonum sit amabile: utrum quod simpliciter, an quod amanti est bonum: nonnunquam enim hæc inter se differunt, estque aliud quod simpliciter et proprie bonum dicimus, aliud quod nonnullis tale videtur: eodemque modo differt et jucundum, quia aliud est simpliciter jucundum, aliud quod quibusdam est jucundum: utra igitur sunt amabilia? an manifestum est, ea quæ jucunda et bona videntur; esse amabilia? similiter et utilia illa, quæ ad ea quæ jucunda videntur et bona, perducunt, amabilia judicantur: non tamen omnia, quæ jucunda et bona videntur, sed quæ illis jucunda et bona et utilia videntur esse, hæc sunt amabilia.

Quamobrem absolute quidem amabile est bonum : quibusdam vero amabile, quod quibusdam est bonum : denique specie amabile, quod quibusdam bonum videtur esse : similiter jucundum quoque et utile.

Quum autem tria sint amabilia, quorum causa amatio exoritur, non in omnibus tamen quæ amamus etiam amicitia aut amor nascitur : nam et inanima diligimus propter unum ex his tribus amabilibus : nec tamen tale quid amicitia vocatur : est enim amicitia, quum amans redamatur, atque amato omnia bona optat, qui et ipse

<sup>\* &</sup>quot;Όσα δ' ἐστὶν ἀνθρωπικὰ κτλ. — \*\* Cap. 2. Τάχα δ' ἀν γένοιτο φανερὸν κτλ. — \*\*\* Δόξειε δ' ᾶν χρήσιμον. — \*\*\*\* Πότερον οὖν τάγαθὸν φιλοῦσι κτλ. — \*\*\*\* Φιλεῖ δὲ ἔκαστος κτλ. — \*\*\*\*\* Τριῶν δ' δντων δι' ᾶ φιλοῦσιν κτλ.

τῷ φιλοῦντι τὰ ἀγαθά ὁ δὲ φιλῶν, φέρε εἰπεῖν, οἶνον, οὖτε παρ' αὐτοῦ ἀντιφιλεῖται, οὖτε τῷ οἴνῳ βούλεται τὰ ἀγαθά γελοῖον γάρ ἀλλ' εἴπερ σώζεσθαι βούλεται αὐτόν, οὐχ αὐτοῦ ἔνεκα τοῦ οἴνου, ἀλλὰ δι' ἔαυτόν, ἔνεκα τοῦ οἴνου, ἀλλὰ δι' ἔαυτόν, οῦχ αὐτοῦ ἔνεκα διὰ τοῦτο ἡ πρὸς τὰ ἄψυχα φίλησις οὐχ ἔστι φιλία.

\* Ετι δε ούδε εἴ τις άνθρωπον φιλοίη και βούλοιτο αὐτῷ τὰ ἀγαθά, τὸ τοιοῦτον ἀνάγκη φιλίαν εἶναι δεῖ στίν, ἀλλ' εὔνους τις λέγεται.

\*\* Συμδαίνει δέ τινας λανθάνοντας αλλήλους φιλεῖν ὑπολαδόντας ἀγαθούς τινας, καὶ χρησίμους εἶναι, καὶ ἐπιεικεῖς, καὶ βούλεσθαι ἀλλήλοις τὰ ἀγαθά τούτους δὴ κυρίως μὲν φίλους οὐκ ἄν τις εἴποι, ὅτι οὐκ ἴσασι φιλούμενοι, οὐδὲ ὡς ἔχουσι πρὸς ἀλλήλους εὔνους δὲ ἀλλήλοις εἴποι τις ἄν οὕτε τοίνυν ἡ τῶν ἀψύχων φίλησις φιλία ἐστίν, οὕτε ἡ τῶν ἀνθρώπων, ὅταν τινὸς ἐλλείπη τῶν εἰρημένων. ᾿Αλλὰ φιλία ἐστίν, ὅταν ἀλλήλοις εὐνοῶσιν, ἢ διὰ τὸ ἀγαθόν, ἢ διὰ τὸ ἡδύ , ἢ διὰ τὸ χρήσιμον, καὶ βούλωνται ἀλλήλοις τὰ ἀγαθά, καὶ οὐ λανθάνωσιν ἀλλήλους φιλοῦντες.

\*\*\* "Οτι " μέν οὖν έστι φιλία εἴρηται φανερὸν δὲ ἐχ τῶν εἰρημένων ὅτι καὶ τρία εἴδη φιλίας ἐπεὶ γὰρ τρία ἐστὶ τὰ δι' ἃ γίνεται ἡ φιλία, τὸ ἡδύ, τὸ ἀγαθόν, τὸ Χρήσιμον, καὶ διαφέρουσι ταῦτα ἀλλήλων τῷ εἴδει, ἀρ τῶν φιλητῶν δυνατὸν φιλίαν γενέσθαι, ἤτοι φίλησιν μὴ λανθάνουσαν, καὶ ἀντιφίλησιν.

\*\*\*\* Ετι δέ καὶ βούλησιν αλλήλοις τῶν ἀγαθῶν καθ' ὅσον <sup>τ</sup> γάρ τι φιλοῦμεν , βουλόμεθα ἐκείνῳ τὸ ἀγαθόν. Τρία ἄρα εἴδη φιλίας, κατὰ τὸ ἀγαθόν, κατὰ τὸ ἡδύ, καὶ κατὰ τὸ χρήσιμον.

(Scripsi: \* οὐρανόν ] cod. οὔρανον. Cæterum horum versuum initium citatur etiam Magn. Mor. II, 11 et Eudem. VII, 1. Integros servarunt Athenæus XIII p. 599 et omisso auctoris nomine Stobæus Ecl. Phys. I p. 268. Conf. fragm. fab. inc. apud Wagnerum p. 826 et Phil. Græc. Fragm. vol. II p. LXII 'Ερά μέν όμβρου γαι' ότ' αν ξηρὸν πέδον "Ακαρπον αὐχμῷ νοτίδος ἐνδεως έχη. Έρα δ' ό σε μνός οθρανός, πληρούμενος όμδρου, πεσείν εἰς γαίαν, 'Αφροδίτης πόσις. "Όταν δὲ συμμιχθήτον είς ταυτὸν ούο, Τίκτουσιν ήμιν πάντα χαχτρέφουσ' άμα, "Οθεν βρότειον ζή τε χαὶ θάλλει γένος. - b 'Ηράκλειτος] Cf. Plato Conviv. p. 187 τὸ εν γάρ φησι διαφερόμενον αὐτὸ αυτῷ ξυμφέρεσθαι. Sextus Empiricus Pyrh. Hypot. I c. 29 § 210 p. 53 ed. Fabric. τάναντία περί το αὐτο υπάρχειν. Vid. Phil. Græc. Fragm. vol. I p. 318. — ° Εμπεδοχλής] Vid. Phil. Græc. Fragm. vol. 1 p. 10 vicissim omnia bona amanti optat: qui vero, exempli gratia, vinum amat, neque vicissim ab eo amatur, neque quidquam boni optat vino: quippe id ridiculum est: nam si conservari vult vinum, non vini causa id vult, sed sua, ut nimirum ipse fruatur: amico autem bona ipsius causa optamus: ideoque amor quo inanima prosequimur, non est amicitia.

Præterea neque si quis hominem amet, eique bona omnia exoptet, continuo id amicitiam esse necesse est: nam eodem modo eum redamari oportet: quod nisi fiat, non amicus, sed benevolus vocatur.

Fit quoque interdum, ut quidam occulte inter se ament, quum bonos se mutuo et utiles et honestos probosque viros esse judicant, sibique invicem propterea bona omnia exoptent: quos tamen proprie amicos non dixeris, quia amari se non intelligunt et mutuam hanc ignorant benevolentiam: quos propterea melius benevolos aliquis vocet: quocirca neque inanimorum amor amicitia est, neque amor erga homines, quando aliquid eorum quæ jam diximus ei deest. Verum amicitia vocatur, quando mutua se benevolentia complectuntur, aut propter bonum, aut ob jucundum, aut propter utile aliquid, et sibi invicem bona omnia exoptant, scientes mutuum ipsorum esse amorem.

Quid ergo sit amicitia, jam diximus: tres autem esse amicitiæ species e præcedentibus quoque apparet: quum enim tria sint, propter quæ amicitia contrahitur, jucundum, bonum et utile, atque hæc singula specie inter se differant, totidem simul, quot sunt amabilia, diversæ amicitiæ species sunt. Pro singulis enim amabilibus amicitia, aut amatio non occulta et mutuus amor esse potest.

Sed et mutua benevolentia invicem sibi bona exoptantium in his omnibus locum habet : quatenus enim aliquid diligimus, bonum ei optamus. Sunt igitur tres amicitiæ species a bono, jucundo et utili ortæ.

<sup>\*</sup> Τοὺς δὲ βουλομένους κτλ. — \*\* "Η προσθετέον τὸ μὴ λανθάνουσαν κτλ. — \*\*\* Cap. 3. Διαφέρει δὲ ταῦτα ἀλλή-λων κτλ. — \*\*\*\* Οἱ δὲ φιλοῦντες κτλ.

Ειπρεdocl. Carm. vs. 338-339 ὡς γλυκὺ μὲν γλυκὸ μάρπτε, πικρὸν δ' ἐπὶ πικρὸν ὅρουσεν, όξὸ δ' ἐπ' όξὸ ἔδη, θερμὸν δ' ἐποχεύετο θερμῷ. — ⁴ ἡ] cod. ἡ. — • ὅ, τι] cod. ὅτι. — • καθ΄ ὅσον] cod. καθόσον. —

### Kep. Y

Περί της διά τὸ χρήσιμον φιλίας, και της διά τὴν ήδονήν δτι άτελεῖς είσιν αι τοιαδται φιλίαι.

\* Ζητητέον δὲ περὶ έχάστου εἴδους. Οἱ μὲν οὖν διὰ τὸ χρήσιμον φιλούγτες άλλήλους ούχ αὐτοὺς χαθ' έαυτοὺς άλλήλους φιλούσιν, άλλα διά τὸ άγαθόν, ή τὸ ήδύ, πρός δ χρήσιμοί είσι, καὶ φιλοῦσιν ἔως αν ἔρχηταί τι αὐτοῖς παρ' ἀλλήλων ἀγαθόν. ὁμοίως δὲ καὶ οἱ δι' ήδονήν άλλήλους φιλούντες, οὐ καθ' έαυτοὺς φιλούσιν οὐ γάρ άπλως ότι ήδεις είσι διά τουτο φιλουσιν, άλλ' ότι αύτοις ήδεις είσιν, εί γάρ άλλοις ήδεις ήσαν, ούχ άν εφίλουν οί τε • δή διά το χρήσιμον φιλούντες, και οί διά τὸ ἡδύ, οὐχ άπλῶς διά τὸ ἀγαθὸν ἢ τὸ ἡδὺ στέργουσι, καὶ οὐ διότι ὁ φιλούμενος αὐτὸς τοιοῦτός ἐστι διὰ τοῦτο φιλούσιν, άλλ' ότι αὐτοῖς ἡδύς ἐστι καὶ χρήσιμος. "Ωστε δηλον, ότι αί φιλίαι αδται κατά συμδεδηχός είσιν. οὐ διὰ τοῦτο γάρ φιλεῖται ὁ φιλούμενος, δτι τοιόσδε τίς έστιν αὐτός, άλλά διότι πορίζει δ μέν αγαθόν, δ δε ήδονήν. Και ευδιάλυτοι δε είσιν αί τοιαύται φιλίαι οι γάρ ήδεις και χρήσιμοι ούκ αεί είσιν ήδεις και χρήσιμοι άλλοτε γάρ άλλοις ήδόμεθα, καὶ άλλοτε άλλο ἐστὶ ο τὸ χρήσιμον.

\*\* Μή παραμένοντος οὖν τοῦ αἰτίου τῆς φιλίας καὶ αὐτή οὐ δύναται παραμένειν, άλλὰ διαλύεται, ώς ούσα πρός έχεινα, χαι ταύτα έχουσα τέλη. ή δί τοιαύτη φιλία ή εὐμετάδολος μάλιστα δοχεῖ γίνεσθαι έν τοις πρεσδύταις ου γάρ το ήδυ οι τηλιχούτοι διώχουσιν, ούτε σφόδρα, ούτε συνεχώς και διά τοῦτο καί έλλείπουσι της καθ' ήδονήν φιλίας, τὸ ώφέλιμον δὲ ἀεὶ μόνον ζητοῦντες, κατά τὸ χρήσιμόν εἰσι φίλοι. Καὶ οὐχ οί πρεσδύται ε μόνον, αλλά και των νέων δσοι ου τήν ήδονήν, άλλά τὸ ώφέλιμον ζητούσιν οί τοιούτοι δὲ οὐδὲ πάνυ συζωσι μετ' άλλήλων. ένίστε γάρ ούδε ήδονται άλλήλοις τηνικαῦτα γάρ ήδονται άλλήλοις, ὅτε ώφελιμοι γίνονται, ή έλπίδας παρέχουσιν ώφελείας, τὸν δὲ άλλον χρόνον οὐκέτι· α οὐκ ὄντες δὲ ἀλλήλοις ἡδεῖς οὐδὲ δύνανται συνοιχεῖν. Τοιαύτην δέ φασιν εἶναι χαὶ την ξενικήν φιλίαν και αυτη γάρ διά το χρήσιμον συν-

\*\*\* Ή δὲ φιλία τῶν νέων ὡς ἐπὶ τὸ πλεῖστον δι' ήδονήν ἐστι. Κατὰ πάθος γὰρ οδτοι ζῶσι, καὶ μάλιστα
διώκουσι τὸ ήδύ, καὶ οὐ τὴν μέλλουσαν ὡφέλειαν,
ἀλλὰ τὴν παροῦσαν ήδογήν αἰσθήσει γὰρ μάλιστα
ζῶντες τῷ παρόντι χαίρουσι, καὶ ὅ τὴν αἴσθησιν θέλγει. Τῆς ήλικίας δὲ μεταπιπτούσης καὶ τὰ ήδέα γί-

Cap. III.

De ea, quæ aut utilitatis, aut voluptatis causa instituitur, amicitia; easque amicitias imperfectas esse.

Sed de unaquaque specie quærendum est. Qui ergo utilitatis causa se mutuo diligunt, non ipsorum causa inter se amant, sed propter bonum aut jucundum, ad quam rem illi prodesse videntur, amantque donec alter ab altero aliquid boni acceperit : eodemque modo qui voluptatis causa inter se amant, non per se amant: neque enim quod simpliciter jucundi sint, idcirco eos amant, sed quia ipsis jucundi sunt; si enim aliis jucundi essent, eos non amarent : ergo et illi qui utilitatis et qui voluptatis causa amant, non simpliciter ob bonum et jucundum diligunt, nec quod homo qui amatur ipse talis sit, propterea amant, sed quia ipsis jucundus atque utilis est. Unde apparet, tantum per accidens has amicitias esse : neque enim qui amatur, ideo amatur, quod talis sit ipse, sed quia aliquid præbet, ille utilitatem, hic voluptatem. Sed et facile tales amicitiæ dirimuntur : namque homines jucundi et utiles non semper sunt jucundi et utiles : alias enim aliis delectamur et alias aliud utile

Quum amicitiæ igitur causa non permaneat, ipsa quoque amicitia permanere nequit, sed dissolvitur, utpote quæ eo spectet eumque finem habeat. Talis autem amicitia quæ facile mutatur in senibus potissimum inesse videtur : namque homines ætate provecti id quod jucundum est neque vehementer neque crebro sequuntur : ideoque minus idonei sunt ad contrahendam eam quæ voluptatis causa instituitur amicitiam; quia enim id tantum quod e re sua est, quærunt, idcirco quoque propter emolumentum suum amici sunt. At non solum senes, sed etiam juvenes illi qui non voluptatem, sed utilitatem spectant : tales enim omnino ne commercium quidem cum aliis habent : interdum enim ne mutuo quidem sibi grati sunt : nimirum tum demum grati sunt, quum utiles quoque esse possunt, aut aliquam saltem utilitatis spem præbent, alias vero non item : quum vero aibi mutuo non sint jucundi, ne vivere quidem una possunt. Talem autem etiam hospitalem amicitiam esse ajunt : nam et hæc commodi alicujus causa contrahitur.

At vero juvenum amicitia voluptatis causa plerumque contrahitur. Nam affectibus isti in vita obtemperant: maximeque id quod jucundum est, nec futuram utilitatem, sed præsentem voluptatem sequuntur: nimirum quum sensu potissimum vivant, semper præsentibus gaudent, et id quod delectat sensum, amplectuntur. Sed in flexu ætatis

<sup>\*</sup> Οἱ μὲν οὖν διὰ τὸ χρήσιμον ατλ. — \*\* Τὸ δὲ χρήσιμον οὐ διαμένει ατλ. — \*\*\* Ἡ δὲ τῶν νέων φιλία ατλ.

νεται έτερα. διὸ ταχέως γίνονται φίλοι καὶ παύονται: μεταπίπτοντος γὰρ τοῦ ἡδέος καὶ ἡ φιλία μεταπίπτει: δὲ τὸ τοιοῦτον ἡδὺ ταχέως, ὥστε καὶ ἡ φιλία. Καὶ ἐρωτικοὶ δὲ οἱ νέοι κατὰ πάθος καὶ ἡδονὴν φιλία. Καὶ ἐρωτικοὶ δὲ οἱ νέοι κατὰ πάθος καὶ ἡδονὴν ξῶντες: τὸ γὰρ πλεῖστον τῆς ἐρωτικῆς κατὰ πάθος καὶ ἡδονήν. διὸ φιλοῦσι, καὶ ταχέως παύονται φιλοῦντες, πολλάκις τῆς αὐτῆς ἡμέρας μεταπίπτοντες, ὅτι οὐ λογισμῷ καὶ κρίσει τινὶ φιλοῦσιν, ἀλλὰ πάθει φερόμενοι. Συνημερεύειν δὲ καὶ συζῆν οὖτοι βούλονται ἀλλήλοις: ἐντεῦθεν γὰρ καὶ ἡ ἀρχὴ τῆς φιλίας αὐτοῖς ἀνεται, καὶ ἡ ἡδονὴν καὶ κατὰ τὸ χρήσιμον φιλία τοιαύτη ἐστίν, ἀτελής, καὶ οὐ καθ' αὐτό, ἀλλὰ κατὰ συμδεδηκός.

(Scripsi: \* οί τε] cod. οίτε. — \* άλλο ἐστὶ] cod. άλλό ἐστι. — \* πρεσδῦται] vulgo πρεσδύται. d οὐχέτι] cod. οὐχ ἔτι. —)

### Κεφ. δ'.

Περὶ τῆς διὰ τὸ ἀγαθὸν φιλίας, ὅτι αὕτη ἐστὶν ἡ τελεία φιλία.

\* 'Η δὲ διὰ τὸ ἀγαθὸν φιλία ἡ τῶν ἀγαθῶν καὶ κατ' άρετην διμοίων · τελεία έστι και καθ' αύτό. Βούλονται γάρ άλλήλοις οὖτοι τὰ ἀγαθά, ὅτι αὐτοὶ ἀγαθοί εἰσιν, ού δι' άλλο, άλλά καθ' έαυτούς οί δὲ βουλόμενοι τά άγαθά τοῖς φίλοις οὐχ έαυτῶν ἔνεκα, άλλά τῶν φίλων, οδτοί είσιν οι μάλιστα φίλοι δι' αὐτούς γάρ τούς φίλους φιλοῦσι, καὶ βούλονται αὐτοῖς τὰ ἀγαθά, καὶ οὐ δι' άλλο και κατά συμδεδηκός. ή τοιαύτη δε φιλία και βεβαία έστι και μόνιμος. διαμένει γάρ έως αν άγαθοὶ ὧσιν οἱ φίλοι καὶ σπουδαΐοι, καὶ ἀγαθοῖς χαίρωσιν. ή λφό φθετή ποριπορ ξατι, κας ξατικ ξκατεδος αὐτῶν καὶ καθ' ξαυτὸν ἀπλῶς ἀγαθός, καὶ τῷ φίλω άγαθός οί γάρ άγαθοί καλ καθ' ξαυτούς άγαθοί είσι καί αλλήλοις. Όμοίως δε και ώφελιμοί είσι και ήδεις οί γάρ καθ' ξαυτούς και άπλως άγαθοι και άλληλοις ήδεις είσιν. Εχαστος γάρ χαίρει ταις έαυτου πράξεσι, καὶ διὰ τοῦτο ήδεται καὶ ταῖς τῶν ἄλλων, ὅταν ὅμοιαι ὦσι ταῖς αὐτοῦ πράξεσιν, ἢ αἱ αὐταί· αἱ δὲ τῶν σπου--δαίων καλ.άγαθῶν πράξεις αξ αὐταλ καλ δμοιαί εἰσιν. ώστε φανερόν, ότι οί σπουδαΐοι ήδεις είσι καί έαυτοις και άλληλοις. Διά τούτο ή τοιαύτη φιλία μόνιμός έστιν. 🖈 γάρ ἰδία αί άλλαι έχουσι φιλίαι, καὶ δν έστι χρεία τοῖς φίλοις, ταῦτα πάντα μόνη αὐτη ή φιλία συνείληφεν εν έαυτη καὶ γάρ καὶ τὸ ἀγαθὸν έχει, καὶ τὸ ἡδύ, καὶ τὸ χρήσιμον τῷ γὰρ ἀγαθῷ και το ήδυ έπεται και το ώφέλιμον και έστι το τοιουτον άγαθὸν οὐ καθ' ξαυτό μόνον άγαθόν, άλλά καὶ τῷ φιλούντι καί ήδυ και ώφελιμον όμοίως, ού καθ' έαυτὸ μόνον, άλλά και τῷ φιλοῦντι και ἡ δμοιότης δε ποιεί etiam jucunda mutantur : quamobrem celeriter et fiunt amici et esse desinunt : mutato enim illo quod iis jucundum est, amicitia quoque eorum mutatur: talis autem voluptas cito immutatur, ideoque et amicitia. Quin etiam ad amorem proclives sunt juvenes, utpote qui affectibus et voluptati in vita serviant : maxima enim rei amatoriæ pars ex affectu et voluptate constat : amant igitur, citoque amandi finem faciunt, ita ut sæpe uno eodemque die voluntatem mutent, quia non ratione aliqua amant et judicio, sed prout animi impetu abripiuntur. Hi autem totos dies una traducere vitæque societate conjungi volunt : hinc enim amicitiæ ipsis ducitur exordium, sed voluptas contubernium etiam postulat. Quæ igitur voluptatis aut utilitatis causa instituitur amicitia talis est, hoc est, imperfecta, neque per se, sed per accidens tantum.

#### Cap. IV.

De ca qua boni causa contrabitur amicitia, eamque esse perfectam.

Quæ vero boni causa contrahitur, si bonorum est virorum et virtute similium, per se est et perfecta amicitia. Hi enim sibi mutuo bona optant, quia ipsi sunt boni, et boni quidem per se, non ob aliud : qui vero bona amicis, non sua sed ipsorum causa optant, hi maxime sunt amici: amicorum enim causa amicos diligunt iisque bona precantur, non ob aliud et per accidens : talis autem et firma et stabilis est amicitia : quippe manet, dum boni probique sunt amici, et dum bonis hominibus delectantur : stabilis enim virtus : estque uterque eorum et per se simpliciter absoluteque bonus, et amico talis : nimirum boni et per se boni sunt et invicem boni. Eodemque modo utiles quoque sunt et jucundi : qui enim simpliciter et per se boni sunt, etiam sibi mutuo jucundi sunt. Nempe suæ cuique actiones placent, ideoque etiam aliorum actionibus delectatur, quum aut similes sunt actionibus suis aut eædem: bonorum vero proborumque virorum eædem aut similes sunt actiones : unde apparet, probos viros et sibi et inter se jucundos esse. Quamobrem stabilis hujusmodi amicitia est. Quæ enim peculiariter reliquæ amicitiæ habent, quibusque indigent amíci, hæc omnia sola hæc amicitia in se continet : nam et bonum et jucundum habet et utile : bono quippe et jucundum adjunctum esse patet et utile : estque hujusmodi bonum non per se tantum bonum, sed etiam ei qui amat : similiterque et jucundum et utile non per se tantum, sed etiam ei qui amat : sed et voluptatem similitudo talibus amicis affert; et hæc amicitia plurimum tum voluptatis tum utilitatis habet. A cujus similitudine reliquæ

<sup>\*</sup> Cap. 3. Τελεία δ' έστιν ή των άγαθων φιλία ατλ.

τοίς τοιούτοις φίλοις την ήδονήν και αυτη μάλιστα ή φιλία την ήδονην έχει και το ώφέλιμον. Και καθ' δμοιότητα ταύτης αί άλλαι φιλίαι δνομάζονται αυτη γάρ έστιν ή άρίστη φιλία καὶ τὰ ταύτην ποιούντα ταῦτά ἐστι τὰ μάλιστα καὶ χυρίως φιλητά. Σπανίας δὲ εἰχὸς τοιαύτας φιλίας εἶναι· ὀλίγοι γὰρ οἱ οὕτως άγαθοί. Οὐ μόνον δὲ άρετῆς δεῖται ή τοιαύτη φιλία καὶ τρόπων ἀγαθῶν, ἀλλὰ καὶ χρόνου καὶ συνηθείας κατά την παροιμίαν γάρ ούκ έστιν είδησαι ο άλληλους, πρίν τοὺς λεγομένους άλας συναναλώσαι ο οὐδέ δυνατον ἀποδέξασθαι καί φιλησαι άλληλους, πρίν έκάτερος έχατέρω φανή φιλητός, χαὶ αὐτὸς φιλεῖν πιστευθή. Οί δε ταχέως τα φιλικά ποιούντες πρός αλλήλους βούλονται μέν φίλοι είναι, ούκ είσι δέ, εί μη τῷ μακρῷ χρόνω και τῆ συνηθεία φιλητοί γένοιντο άλληλοις, καί πιστεύσαιεν φιλούμενοι. Βούλησις μέν οὖν φιλίας τάχιστα γίνεται, φιλία δέ ού αυτη μέν οὖν ή φιλία τελεία έστι και κατά τον χρόνον, και κατά τά άλλα, καθώς εξρηται και κατά πάντα τα φιλητά γίνεται. Και δμοίως έστιν έχατέρω παρ' έχατέρου, δπερ δεῖ τοῖς φίλοις ὑπάρχειν καὶ γὰρ δμοιοί εἰσιν έκάτεροι όντες σπουδαίοι, και όμοιως είσιν ήδεις άλληλοις και φιλητοί.

(Scripsi: \* δμοίων] ex Aristotele; Andronici codd. δμοίως. — b είδησαι] cum codd. ut apud Aristotelem, i Theophrastum Charact. proæm. paucosque alios. c συναναλώσαι] ex Aristotele; codd. συναλώσαι. —)

# Κεφ. ε'.

"Ότι αι άτελεῖς φιλίαι καθ' όμοιότητα τῆς τελείας φιλίας λέγονται.

\* Ή δὲ διὰ τὴν ήδονὴν φιλία, καὶ ή διὰ τὸ χρήσιμον όμοίωμα ταύτης έχουσι τῆς φιλίας. Τὸ γὰρ χυρίως ήδύ και γρήσιμον τὸ ἀγαθόν ἐστι \* και ήδεῖς και γρήσιμοι μάλιστα άλλήλοις οί άγαθοί. Καὶ ἐν τούτοις δὲ τοίς χαθ' διμοιότητα λεγομένοις αξ φιλίαι παραμένουσιν, δταν τὸ αὐτὸ ἀλλήλοις παρέχωσιν οἶον, εἰ χρήσιμός έστιν έχατερος έχατέρω, ή ήδύς, και ό μέν χρήσιμός έστιν, δ δὲ ἡδύς. Οὐ μόνον δὲ δεῖ τὸ αὐτὸ παρέχειν άλλήλοις, άλλά και από τοῦ αὐτοῦ, εί γε πεγγουαιν εν τη φιγία παθαπερειν. οξον' ες παδεχουαιν άλλήλοις ήδονήν, άπο των αὐτων παρέξουσι τρόπων. ώσπερ οι ευτράπελοι τη ευτραπελία χαριζόμενοι άλλήλοις, και ούχ ώσπερ έραστής και έρώμενος οδτοι γάρ ήδονήν μέν παρέχουσιν άλλήλοις, άλλ' ου τον αυτόν τρόπον, άλλ' ό μεν έραστης ήδεται τη όψει τοῦ έρωμένου, δ δὲ θεραπευόμενος ὑπὸ τοῦ ἐραστοῦ· ληγούσης δε της ώρας ενίστε και ή φιλία λήγει ή γάρ ήδονη δι' ήν ή φιλία παύεται. οδτε γάρ εραστής ήδεται τη όψει του έρωμένου, ούτε ό έρώμενος θεραπεύεται.

quoque amicitim denominantur : hec videlicet - prestantissima amicitia est : et quæ eam conciliant, maxime proprieque amabilia sunt. Probabile autem est tales amicitias esse raras; siquidem pauci ita boni sunt. Neque vero solum virtute bonisque moribus, sed tempore etiam et consuetudine ejusmodi amicitia indiget : fieri enim non potest, ut quis alterum, quod proverbii loco dici solet, recte noverit, priusquam illos quos vocant salis modios simul ederint : sicut nec fieri potest, ut alter amplectatur alterum, aut amet, nisi uterque alteri dignus amore videatur, et ipse amore incensus existimetur. Qui vero cito amicorum inter se officiis funguntur, volunt quidem amici esse, sed tamen non sunt, nisi forte longo tempore et consuetudine digni videantur qui inter se ament, et amari se credant. Amicitiæ igitur conciliandæ voluntas celeriter illa quidem suscipitur, [sed non statim amicitia nascitur : hæc ergo et tempore et reliquis rebus perfecta et cumulata, ut diximus, amicitia est, eaque omnibus amabilium formis constat. Eodemque modo alter ab altero accipit, quod amicis contingere debet : similes enim sunt ambo, quum uterque sit bonus, atque seque jucundus alter alteri et amabilis est.

# Cap. V.

Imperfectas amicitias e perfectæ amicitiæ similitudine nominari.

Quæ autem voluptatis vel utilitatis causa contrahitur amicitia, hujus amicitiæ formam et similitudinem habet. Proprie enim jucundum et utile est bonum : maximeque et jucundi sibi mutuo et utiles sunt boni. Et in his quidem, qui e similitudine amici nominantur, amicitiæ permanent, quum alter alterius beneficia similibus beneficiis pensat : verbi causa, si utilis alter alteri est, aut jucundus, vel alter utilis est, alter jucundus. Neque vero solum eandem operam alter alteri dare debet, sed etiam ex una et eadem re, siquidem manere in amicitia volunt : exempli gratia, si alter alteri voluptatem afferat, iisdem moribus afferent : sicut festivi qui festivitate sibi mutuo gratificantur, non ut amator et is quem amat : namque hi voluptatem quidem mutuo comparant, sed non eodem modo , siquidem amator gaudet aspectu ejus quem amat, homo carus contra amatoris officiis delectatur : forma porro evanescente interdum evanescit quoque amicitia: voluptas quippe propter quam amicitia est, cessat : nec enim aut facie eius quem amat delectatur amplius ama-

<sup>\*</sup> Cap. 4. 'H δὶ διὰ τὸ ἡδὺ κτλ.

πολλοί δε των τοιούτων και διαμένουσιν εν τη φιλία, εάν έχ τῆς συνηθείας τά άλληλων ήθη στέρξωσιν, όμοια έχοντες. Οἱ δὲ μὴ τὸ αὐτὸ παρέχοντες ἀλλήλοις, άλλ' δ μέν ήδονην δ δέ το χρήσιμον, ούτε διαμένουσιν εν τη φιλία, και ότε φιλούσιν άλληλους, λοι, παυομένου τοῦ συμφέροντος, καλ αὐτοὶ παύονται φιλούντες, και διαλύονται ου γάρ αλλήλων ήσαν φίλοι, άλλά τοῦ λυσιτελοῦς ταύτας μέν οὖν τὰς φιλίας, τήν τε διά την ήδονήν, και διά το χρήσιμον, και φαύλους ενδέχεται έχειν, καὶ φαῦλον φίλον εἶναι, καὶ έπιειχη φιλεί γάρ και φαύλος φαύλον διά ταύτα, και φαῦλος ἐπιεικῆ, καὶ ἐπιεικὴς φαῦλον, καὶ μέσος τις ξκάτερον αὐτῶν• ἔστι γὰρ καὶ τῷ ἐπιεικεῖ τοῦ φαύλου χρεία πολλάχις. Δυνατόν γάρ ναύαρχόν τινα άγαθόν, **ἢ στρατηγὸν ἄριστον, μὴ πάνυ τοὺς τρόπους ἄγαθὸν** είναι, ών χρείαν έχειν τον σπουδαΐον οὐδέν χωλύει. Καὶ ήδεσθαι δὲ σπουδαῖον φαύλοις οὐκ ἔστιν ἀδύνατον. Είσι γάρ οι τους μέν τρόπους απάδουσι, διαλεγόμενοι δε και φιλοσοφούντες και τῷ δεινοί τινες είναι της αληθείας καταστοχαζόμενοι και του αγαθου, τοις σπουδαίοις ήδεις γίνονται οί μέν οὖν οὕτω φιλούμενοι ού δι' έαυτούς φιλοῦνται, άλλ' ή διὰ την ήδονήν, ή διά τὸ χρήσιμον. Μόνοι δὲ οἱ ἀγαθοὶ ὑπὸ τῶν άγαθων αύτοι δι' έαυτους φιλούνται, και ή τοιαύτη φιλία αδιάλυτός έστιν, δτι πολλώ δοχιμάζεται χρόνω, καὶ συνηθεία τελεία. Περὶ δὲ τῶν οὕτω δοκιμασθέντων οὐ ράδιον τὰ χείρω πιστεῦσαι τὸν δοχιμάσαντα. Έν ταύτη δέ έστι τῆ φιλία καὶ τὸ πιστεύειν άλλήλοις, καὶ θαβρείν περὶ τῶν μεγίστων, καὶ τὸ μηδέποτ' αν άδικησαι, και δσα άλλα ζητείται παρά των ως αγμθως ωιγειν εγοίτενων, εν ος ταις ετεύαις οὐδὲν χωλύει καὶ διαδάλλεσθαι πρὸς άλλήλους, καὶ άδιχεῖν άλλήλους μή την ἰσότητα σώζοντας, χαὶ τάλλα πάσχειν. "Οθεν οὐδὲ φίλοι εἰσὶν οί τοιοῦτοι χυρίως, άλλ' έπει ειώθασιν οι άνθρωποι και τους τοιούτους φίλους δνομάζειν. ή διά την χρείαν, ώσπερ αι πόλεις τοὺς συμμάχους δνομάζουσι φίλους, ἢ δι' ἡδονήν, ωσπερ οι εν συνήθειά μαιρεί αγγήγους. ρια τουτο και ήμεις φίλους μέν αὐτοὺς ὀνομάζομεν, οὐ τὸν αὐτὸν δέ τρόπον, ώσπερ τοὺς ἀγαθούς οὐ γὰρ όμοειδεῖς οἰόμεθα είναι, άλλά καθ' όμοιότητα φίλους όνομάζομεν. Καί διὰ τοῦτο πολλά είδη φαμέν είναι φιλίας. Καὶ έστι φιλία πρώτως μέν και κυρίως ή των άγαθων, ή άγαθοί. καθ, οποιοτώτα ος αι γοιμαί. και λφό και το ψορ. χαθὸ ἀγαθόν τί ἐστιν, ὡς ἡδὺ συνάπτει τοὺς φιληδόνους αγαθόν γάρ τί έστι τοῖς φιληδέσι τὸ ἡδύ καὶ άγαθῷ ἔοιχεν, ὅτι αὐτοῖς άγαθὸν δοχεῖ καὶ τὸ χρήσιπον αλαθον goxer τω Χυωπενώ, gra τουτο καθ, φποιοτητα τῆς ἀληθοῦς φιλίας αἱ τοιαῦται φιλίαι λέγονται. Μικτή δε φιλία ἀπὸ χρησίμου και ήδεος οὐ πάνυ γίνεται, ώστε τῶν φίλων τὸν μέν διὰ τὸ ἡδὺ φιλεῖν, τὸν οξ ρια το Χυμαιπον. το λαυ απλαμτον τορε διγοπε κατά συμβεβηκός έστιν έν αὐτοῖς. συνάπτει δέ τούς

tor, aut is qui amatur amplius colitur : multi autem talium hominum in amicitia permanent, si servata consuctudine mores dilexerint, quum sint inter se moribus similes. Qui vero non idem sibi reddunt mutuo, sed alter voluptatem, alter utilitatem, non permanent in amicitia, et quum amant inter se, minus amant: omnes denique qui utilitatis causa sunt amici, cessante utilitate illa, amare quoque desinunt ac dirimuntur : non enim se mutuo amabant, sed emolumentum: ideoque ejus quæ tum voluptatis tum utilitatis causa contrahitur amicitiæ participes quoque esse possunt improbi, potestque et improbus simul ea re conjungi et probus : quia et improbus improbum, et improbus probum, et probus improbum interdum propterea amat, et qui medius inter hos sit, ulrumque eorum: nam et probus sæpe aliqua in re eget improbo. Potest enim aliquis bonus esse navium præfectus, aut optimus exercitus dux, licet non admodum bene moratus sit, quorum tamen ope egere virum bonum nihil vetat. Quin etiam ut improbis hominibus delectetur vir probus, fieri aliquando potest. Sunt enim quidam quamvis moribus longe diversis, qui in disserendo et philosophando accurataque veri atque ipsius boni investigatione grati jucundique viris bonis evadant : qui ergo ita amantur, non per se, sed voluptatis aut utilitatis causa amantur. Soli vero boni a bonis ipsi per se amantur, atque hujusmodi amicitia indissolubilis est, quia longo tempore et perfecta consuetudine exploratur. Sed de hominibus ita probatis et spectatis non est facile ei qui probavit et spectavit deteriora credere. Hujus porro amicitiæ illud proprium est, ut et sibi mutuo credant amici, et de maximis rebus iisque communibus securi bonoque animo sint, caveantque sedulo, ne alteri ab altero injuria inferatur, reliquaque quæ in verorum amicorum amicitia requiruntur : quum in cæteris amicitiæ formis nihil obstet, quominus calumniæ interveniant et iniuria tum alterum alter sublata æquitate afficiat, tum reliqua hujusmodi patiatur. Quare neque proprie amici sunt tales, sed quia homines etiam illos amicos vocare solent : vel propter indigentiam, sicut civitates belli socios amicos appellant, vel voluptatis causa, sicut pueri conversantes se invicem ita vocare solent : ideo et nos eos amicos dicimus, non eo autem modo quo bonos : neque enim ejusdem formæ esse putamus, sed e similitudine amicos nominamus. Quamobrem multas amicitiæ species esse dicimus. Estque amicitia primum et proprie bonorum, qua boni sunt : ad ejus similitudinem vero cæteræ : etenim et jucundum, quatenus bonum quid est, tanquam jucundum conjungit homines voluptarios : jucundum enim bona quædam res est iis qui rebus jucundis ducuntur: ideoque bono simile est, quia bonum illis videtur : ita et utile bonum utenti videtur : quocirca e veræ amicitiæ similitudine tales amicitiæ nominantur. Mixta vero ex utili et jucundo amicitia non ferme invenitur, ita ut alter amicorum jucundum, alter utile in φίλους τὸ τοῖς αὐτοῖς χαίρειν καὶ τὰ αὐτὰ φιλεῖν. Διὰ τοῦτο γὰρ ὁ Σωκράτης φιλεῖ τὸν Πλάτωνα, ὅτι τὸν Σωκράτην ἄμφω φιλοῦσι, καὶ τοῖς Σωκράτους ἀγαθοῖς ἄμφω χαίρουσιν ἢ ὅτι τὴν ἡδονὴν ἄμφω φιλοῦσιν, ἢ τὸ χρήσιμον ἄμφω. Ἐπὶ δὲ τῆς μικτῆς φιλίας οὐ τῷ αὐτῷ χαίρουσιν ὁ μὲν γὰρ ἡδεῖ, ὁ δὲ τῷ χρησίμω κατὰ συμδεδηκὸς δὲ τὸ αὐτὸ φιλοῦσι συγχαίρει γὰρ ἐκάτερος ἐκατέρω, καὶ συνεύχεται τὰ ἀγαθά οὐ δι' αὐτὸν δέ, ἀλλὰ διὰ τὸ χρήσιμον ἢ τὸ ἡδύ. Διὰ τοῦτο δὴ οὐ πάνυ ἡ τοιαύτη φιλία γίνεται, ὅτι τὸ κοινὸν κατὰ συμδεδηκός ἐστιν ἕν τὸ δὲ κατὰ συμδεδηκὸς ἐν οὐ πάνυ συνάπτει.

(Scripsi : \* έστι ] cod. ἐστιν. —)

# Kεφ. 5'.

"Οτι συζήν καὶ συνείναι παρέχει τοῖς φίλοις τὸ ἐνεργείᾳ φίλοις είναι.

\* Εἰς ταῦτα δὲ τὰ εἴδη τῆς φιλίας διηρημένης, οἱ μὲν φαῦλοι ἔσονται φίλοι δι' ἡδονὴν ἢ τὸ χρήσιμον, ταύτη δμοιοι ὄντες. οἱ δὲ ἀγαθοὶ δι' ἐαυτοὺς ἔσονται φίλοι ἢ γὰρ ἄμφω ἀγαθοί, διὰ τοῦτο φιλοῦσιν ἀλλήμὲν αὐτό. οὖτοι δὲ τὰ εἴδη κός, καὶ τῷ δμοιοῦσιαι τούτοις τὸ ὄνομα τῆς φιλίας ἔχουσιν.

ώστε ένεργεϊν φιλιχώς.

Δετε ένεργεϊν φιλιχώς.

\*\*\* Οι γάρ τόποι οὐ διαλύουσι τὴν φιλίαν άπλῶς, ἀλλὰ τὴν ἐνέργειαν. Ἐὰν δὲ χρόνω πολλῷ ἡ ἀπουσία γένηται τῶν φίλων, δοχεῖ καὶ τῆς φιλίας γίνεσθαι λήθην ὅθεν εἴρηται.

Πολλάς δη φιλίας άπροσηγορία διέλυσεν.

γάρ συνήθεια καὶ τὸ συνδιάγειν τὰς φιλίας ποιεῖ.

amicitia spectet: nimirum id quod amicos conjungit, per accidens est in illis: quum hoc potissimum eos conjungat, quod iisdem delectentur et eadem ament. Idcirco enim Socrates amat Platonem, quia ambo amant Socratem, Socratisque bonis ambo delectantur: vel quia voluptatem amant, aut ambo id quod est utile. In mixta autem amicitia non eadem re delectantur, siquidem alter jucunditate, alter utilitate ducitur: per accidens vero eandem rem diligunt: quippe uterque cum altero gaudet et bona illi optat, non illius tamen causa, sed ob emolumentum aut delectationis causa. Quocirca non facile talis instituitur amicitia, quia commune utriusque per accidens unum est: unum autem per accidens non ferme contingit.

#### Cap. VI.

Convictum et consueludinem amicos ad jungendam actu amicitiam impellere.

Quum igitur in has species amicitia dividatur, improbi delectationis causa aut ob emolumentum amici erunt, qua in parte similes videntur: viri honi autem per se erunt amici: quatenus enim ambo sunt honi, inter se amant: illi ergo simpliciter et proprie et per se sunt amici: hi vero per accidens, et quatenus illorum similitudinem gerunt, nomen amicitiæ habent.

Quemadmodum autem in virtutibus alii quidem habitu, alii vero actu boni dicuntur: alii enim habitum tantum justitiæ gerunt, non agunt vero re ipsa ei congruenter, quia rebus externis impediuntur, alii vero re ipsa agunt etiam quæ justa sunt, justitiæ habitum quem sunt consecuti factis exprimentes: sic etiam in amicitia evenit. Qui enim una vivunt, eorum alter alterius bonis gaudet, præbetque alter alteri quæ præberi possunt bona: qui vero aut dormiunt aut locorum intervallo disjuncti sunt, amicitiæ muneribus non funguntur quidem illi, sed ita tamen sunt animati, ut fungi possint.

Non enim locorum intervalla amicitias simpliciter dirimunt, sed muneris functionem. Quodsi diuturna amicorum fuerit absentia, videtur etiam amicitiæ obrepere oblivio: unde dici solet:

Neglectum alloquium multos disjunxit amicos.

Senes autem et austeri non videntur ad amicitiam idonei esse. Nam parum voluptatis in illis est : vivere autem aut versari cum eo, in quo voluptas locum non habet, nemo potest : nemo enim cum eo qui molestus ac tristis aut qui non jucundus est convictum habere volet : videtur quippe natura fugere dolorem et jucunditatem semper sequi : cum quo vero nemo potest habere commercium, huic amicus esse non poterit : consuetudo videlicet et convictus amicitias comparat.

<sup>\*</sup> Cap. 5. "Ωσπερ δὲ ἐπὶ τῶν ἀρετῶν κτλ. — \*\* Οἱ γὰρ τόποι κτλ. — \*\*\* Ἐὰν δὲ χρόνιος κτλ. — \*\*\*\* Οὐ φαίνονται δ' οῦθ' οἱ πρεσθῦται κτλ.

\* Οι γάρ ἀποδεχόμενοι ἀλλήλους, μή συζώντες δέ,

εὖνοί εἰσιν ἀλλήλοις μᾶλλον ἢ φίλοι.

\*\* Οὐδὲν γὰρ οὕτως ἐστὶ φίλων ὡς τὸ συζῆν. Οὐτε γὰρ οἱ διὰ τὸ χρήσιμον δύνανται μὴ συνοιχεῖν· ἐνδεεῖς γὰρ όντες ἀλλήλων δέονται ἀλλήλοις χρῆσθαι, δ οὐ δυνατὸν ἄνευ τοῦ συνοιχεῖν· οὐτε οἱ διὰ τὴν ἡδονὴν πολλῷ μᾶλλον· οὐτε οἱ χυρίως φίλοι, οἴτινές εἰσιν οἱ μαχάριοι· ἀλλήλων μὲν γὰρ οὐχ εἰσὶν ἐνδεεῖς, ἡδεῖς δέ εἰσιν ἀλλήλοις. Καὶ διὰ τοῦτο μὴ συνδιάγειν ἐθέλειν, ἀμήχανον· οὐ γὰρ δὴ μονώτας τινὰς τοὺς μαχαρίους εἶναι προσήχει, ἀλλὰ ἀνάγχη μετ' ἀλλήλων εἶναι τοῖς αὐτοῖς χαίροντας. Τοῦτο δὰ τὸ τοῖς αὐτοῖς καίρειν καὶ τὴν ἑταιριχὴν φιλίαν ποιεῖ τὴν τῶν νέων, ὅταν περὶ τὸ αὐτὸ σπουδάζωσι.

\*\*\* Μάλιστα μὲν οὖν ἐστι φιλία ἡ τῶν ἀγαθῶν, καθάπερ πολλάκις εἴρηται. Δοκεῖ γὰρ φιλητὸν μὲν καὶ αἰρετὸν τὸ ἀπλῶς καὶ κυρίως ἀγαθόν, ἢ ἡδύ ἐκάστω δὲ φιλητὸν καὶ αἰρετὸν τὸ αὐτῷ ἀγαθόν ὁ δὲ ἀγαθὸς τὸν ἀγαθὸν φιλεῖ δι' ἄμφω ταῦτα· τὸ γὰρ ἀγαθὸν αὐτοῦ καὶ ἀπλῶς καὶ κυρίως ἀγαθόν ἐστι, καὶ τῷ φίλω ἀγαθόν ἐστιν· ὥστε ὁ ἀγαθὸς φιλητός ἐστι, καὶ κατ' λοις τοὺς σπουδαίους πᾶσα ἀνάγκη βούλεσθαι· χαίροντας ἀλλήλοις, καὶ ὡς ὁμοίοις, καὶ ὡς ἀγαθοῖς ἀπλῶς, καὶ ὡς ἀλλήλοις ἀγαθοῖς.

(Scripsi : \* πρεσδύται] vulgo πρεσδύται. —)

#### Κεφ. ζ'.

Περί της τε φιλίας και της φιλήσεως.

\*\*\*\* Ἐπεὶ δὲ ἀρετή ἐστιν ἡ φιλία, ἐν πάση δὲ ἀρετῆ πάθος τι θεωρείται καὶ έξις, ζητητέον τί ἐστιν ἐν τῆ φιλία πάθος, καὶ τί έξις. "Εοικε τοίνυν ή μεν φίλησις πάθει, ή δὲ φιλία έξει πάθος μέν γάρ ἐστιν, δ καὶ μή προαιρουμένοις συμδαίνει, έξις δέ, δ μετά προαιρέσεως γίνεται, καὶ καθ' διν μετά προαιρέσεως ένεργουμεν ή μέν οὖν φίλησις και ή πρὸς τὰ ἄψυχά ἐστιν άγάπη, καὶ δλως δθεν οὐκ ἔστιν ἀντιφιλεῖσθαι τὸ δὲ τοιούτον πάθος, ος γάρ χρίναντες χας λογισάμενοι άγαπωμεν οὐδέ προαιρούμενοι, άλλ' έχειθεν χινούμενοι μόνον, όπερ έστι καθαρώς πάθος ή δε φιλία ή πρός τους φιλούντας άγάπη έστί, δ πάθος έστι μετά προαιρέσεως χρίνομεν γάρ ώς δει φιλείν τον φιλούντα, χαλ χινούμεθα οὐ μόνον ἔξωθεν, ἀλλὰ χαὶ ἐξ ἡμῶν αὐτων και του γολιαπου. 4 ος πετα γολιαπου και μοοαιρέσεως χίνησις, αφ' έξεως. έστιν άρα ή μέν φίλησις πάθος, ή δὲ φιλία έξις.

\*\*\*\*\* Έτι οἱ φίλοι βούλονται τοῖς φιλουμένοις τὰ ἀγαθά, αὐτῶν ἕνεκα, οὐ κατὰ πάθος, ἀλλὰ καθ' ἔξιν· οὐ γὰρ ἀλόγω; ἀλλὰ λογιζόμενοι τὴν αἰτίαν· τὸ δὲ βούλε· σθαι τοῖς φιλουμένοις τὰ ἀγαθὰ ἐκείνων ἕνεκα ἐν τῷ λόγῳ Nimirum qui inter se probati acceptique sunt, nec tamen communi vitæ consuetudine devinciuntur, benevoli magis sibi quam amici sunt.

Nihil enim est amicorum tam proprium quam vitæ societate conjungi. Nam nec illi qui utilitatis causa amici dicuntur esse non una vivere possunt: quum enim alter altero egeat, alter quoque altero uti necesse habet, quod sine consuetudinis conjunctione fieri nequit: multoque minus quos voluptas conjungit: sed nec qui proprie amici sunt, ipsi nimirum felices: licet enim alter altero non egeat, alter tamen alteri est jucundus. Quare fieri nequit, ut una vivere nolint: solitariam enim vitam hos degere non convenit, quos felices dicimus, sed omnino necesse est una vivere eos qui iisdem rebus delectantur. Hoc autem, ut iisdem rebus adolescentes gaudeant, eorum etiam sodalitatem constituit, quum eadem studiose petunt.

Maxime ergo amicitia, quemadmodum sæpius diximus, est bonorum. Videtur enim amabile et expetendum esse quod absolute et proprie bonum aut jucundum est : rursusque singuli amabile judicant et expetendum, quod ipsis est bonum : vir bonus autem virum bonum ob horum utrumque diligit : bonum quippe ipsius et simpliciter proprieque, et amico est bonum : unde sequitur bonum virum utraque de causa esse amabilem : ideoque bonos viros vitæ societate conjungi velle omnino necesse est : quum alii aliis delectentur, tum ut similibus, tum ut simpliciter bonis, tum ut sibi invicem bonis.

#### Cap. VII.

### De amicitia et amatione.

Quum autem virtus sit amicitia, in omni autem virtute aliquis affectus cernatur et habitus, quærendum quid in amicitia affectus sit et quid habitus. Similis ergo amatio affectui est, amicitia vero habitui : affectus quippe est id, quod inconsultis etiam nobis accidit, habitus autem, quod cum consilio conjunctum est, et quo considerate agimus : amatio ergo etiam inanimorum amor est, omninoque eorum a quibus redamari nequeamus : tale quid autem affectus est : nec enim nostro judicio et cogitate talia amamus aut consulto, sed instinctu illius tantum, quod simpliciter est affectus : amicitia vero est amor quo amicos prosequimur, qui affectus est cum consilio conjunctus : quippe judicamus amicum diligendum esse, neque solum extrinsecus, sed etiam sponte nostraque ratione movemur : ille autem qui cum ratione et consilio conjunctus est motus, ab habitu proficiscitur : unde sequitur amationem affectum, amicitiam vero esse habitum.

Præterea amici iis quos amant bona omnia exoptant, idque illorum causa, non perturbatione aliqua incitati, sed ex habitu: non enim temere, sed ita ut prius causam perpendant: exoptare autem amicis bona ipsorum

<sup>\*</sup> Οἱ δ' ἀποδεχόμενοι κτλ. — \*\* Οὐδὲν γὰρ οῦτως ἐστὶ φίλων κτλ. — \*\*\* Μάλιστα μὲν οδν ἐστι φιλία κτλ. — \*\*\*\* "Εοικε δ' ἡ μὲν φίλησις πάθει κτλ. — \*\*\*\* Καὶ φιλοῦντες τὸν φίλον κτλ.

έστὶ τῆς φιλίας ἡ ἄρα φιλία ἔξις ἐστίν. ἔΕτι φιλεῖ τις τὸν ἀγαθὸν φίλον, ὅτι αὐτῷ ἀγαθός ἐστιν ὁ γὰρ ἀγαθὸς φίλος γενόμενος, ἀγαθὸς γίνεται τῷ φίλῳ ἐκάτερος οὖν φιλεῖ ἐκάτερον, ὡς ἀγαθὸν οἰκεῖον, καὶ βούλεται τὰ ἀγαθά, καὶ ἡδύς ἐστιν ὁμοίως.

\* Και δλως τὸ ἴσον ἀνταποδίδωσι. λέγεται γὰρ φιλότης ἡ ἰσότης, ταῦτα δὲ οὐκ ἀνευ προαιρέσεως. ἡ δὲ κοι δλως τὸ ἴσον ἀνταποδίδωσι. λέγεται γὰρ φιλό-

# Κεφ. η'.

"Οτι πολλοίς είναι τελείως φίλον ούκ ἐνδέχεται , καὶ ποίαι τῶν ἐν ἐξουσίαις φιλίαι.

\*\* Πάντα μέν οὖν τὰ φιλικὰ καὶ ἃ προσήκει φίλοις ἐν τῆ φιλία συμβαίνει τῶν ἀγαθῶν μόνη ἐν δὲ τοῖς στρυφνοῖς καὶ πρεσβυτικοῖς ἦττον γίνεται ἡ φιλία, ὅσῷ δυσκολώτεροί εἰσι, καὶ ἦττον ταῖς ὁμιλίαις χαίρουσιν ἡ γὰρ ὁμιλία καὶ τὸ συνεῖναι δοκοῦσιν εἶναι φιλίας ποιητικά.

Διὰ τοῦτο νέοι μὲν ταχέως γίνονται φίλοι, πρεσῦται ε δὲ οὖχ. οὐ γὰρ δυνατὸν φίλον γενέσθαι τινὰ ῷ καίρει οὐ οὰ καίρε συνών. τοῦτο δὲ ἐν τοῖς πρεσύταις οὐ πάνυ συμδαίνει. όλίγον γὰρ αὐτοῖς τὸ τῆς ἡδονῆς. Διὰ τὰ αὐτὰ δὴ οὐδὲ οἱ στρυφνοὶ πάνυ γίνονται φίλοι, ἀλλ' οἱ τοιοῦτοι εὖνοι μέν εἰσιν ἀλλήλοις. δούλονται γὰρ ἀλλήλοις τὰ ἀγαθὰ διὰ τὴν χρείαν, δεῖται. φίλοι δὲ οὐ πάνυ εἰσί, διὰ τὸ μὴ συνημερεύειν και καίρειν ἀλλήλοις. ὁ δὴ μάλιστα εἶναι δοχεῖ φιλιας καὶ ποιητικὰ φιλίας.

\*\*\* Πολλοῖς δὲ φίλον εἶναι τὸν σπουδαῖον κατά τὴν τελείαν φιλίαν οὐχ ἐνδέχεται, ώσπερ οὐοὲ τὸ ἐρᾶν πολλων άμα δυνατόν. Υπερδολή γάρ τίς έστι φιλίας ή τελεία φιλία. Τὸ δὲ τοιοῦτον πρὸς ένα πέφυχε γίνεσθαι. Τὸ γὰρ τοῖς αὐτοῖς χαίρειν σφόδρα, οὐ ράδιον ἐν πολλοϊς είναι· έτι δὲ οὐδὲ ἀγαθοὺς, καὶ σπουδαίους πολλούς είναι ράδιον. Άλλως τε τῆ τοιαύτη φιλία καί μακροῦ δεῖ χρόνου, καὶ συνηθείας, καὶ πείρας ἀκρι**δοῦς ἀλλήλων. Τοῦτο δὲ χαλεπόν. Κατὰ δὲ τὰς ἄλλας** φιλίας πολλούς ένδέχεται φιλείν και γάρ διά το χρήσιμον πολλοίς αρέσκειν ένδέχεται τινά, καὶ διά την ήδονήν πολλούς έφέλχεται πολλοί γάρ οί τούτοις χαίροντες, καὶ διὰ ταῦτα φιλοῦντες, καὶ οὐδὲ πολλοῦ χρόνου δέονται πρός το πείραν λαβείν αχριβή των φίλων, άλλ' αὐτίκα διὰ τὴν χρείαν ή τὴν ήδονὴν δμολογούσε φιλείν. Η μέν οὖν τελεία φιλία έστὶν ή ριγ το αλαθον. ας ος καθ, οποιοτώτα ψ του Χουαίποη και του ήδέος.

\*\*\*\* Τῶν δὲ καθ' όμοιότητα ή τοῦ ἡδέος μᾶλλον όμοία ἐστὶ τῆ ἀληθινῆ φιλία, ὅταν τὰ αὐτὰ παρ' ἀλλήλων

causa res est, quæ ipsa amicitiæ notione continetur: habitus ergo est amicitia. Porro diligit aliquis bonum amicum, quia ipsi bonus est: quum enim vir bonus amicus fit, bonus quoque fit amico: uterque igitur alterum tanquam proprium bonum amat, simulque bona illi optat, et eodem modo jucundus est.

Denique par pari refert : nam amicitia vulgo æqualitas vocatur : hæc autem non sine consilio fiunt : consilium vero ab habitu proficiscitur : amicitia ergo habitus est : at amatio, 'quum sine consilio fit, merus est

#### Cap. VIII.

Fieri non posse, ut quis perfecta multorum amicitia utatur, et quales eorum qui auctoritate florent amicitiæ sint.

Omnia igitur quæ ad amicitiam spectant et amicos decent, in sola bonorum amicitia locum habent : inter austeros autem et senes eo minus amicitia conciliatur, quo sunt difficiliores minusque hominum congressu et sermone delectantur: nam sermo et convictus ad conglutinandam amicitiam valere videntur. Itaque cito fiunt juvenes amici, senes non item : neque enim quisquam ei, quo vel non delectatur, vel cum quo non libenter conversatur, esse amicus potest : quod in senibus non facile evenit: parum enim voluptatis inest in illis. Quamobrem ne austeri quidem facile fiunt amici, sed henevoli tales potius inter se sunt : bona enim sibi mutuo optant, quibus egent, sed et alter ab altero accipit quæ desiderat : sed non admodum sunt amici, quia neque una totos dies commorantur, neque alter alterius moribus delectatur, quæ maxime amicitiæ convenire eamque facere videntur.

Sed perfecta cum multis amicitia nemini, qui vir bonus sit, intercedere potest, sicut sieri nequit, ut quis multarum amore uno tempore slagret. Nam nimia amicitiæ forma perfecta amicitia videtur. Hoc autem cum uno duntaxat suscipi patitur rerum natura. Iisdem enim vehementer delectari, vix est multorum: sicut nec bonos et probos multos reperire facile est. Adde quod in tali amicitia tum longum tempus et consuetudo, tum diligens amicorum inter se exploratio requiritur. Hoc autem difficile est. In reliquis vero amicitiis multos amare possumus: etenim et utilitatis causa multis placere potest aliquis, et voluptate multos allicit : multi enim sunt qui his delectantur ac propterea amant, neque longo tempore ad amicos explorandos egent, sed statim utilitatis aut voluptatis causa se amare fatentur. Quæ ergo boni causa instituitur amicitia, est perfecta : ad hujus autem similitudinem accedit ea quæ utilitatis et voluptatis causa contrahitur.

Earum vero quæ a similitudine denominantur amicitia voluptatis causa contracta magis ad veram amici-

<sup>\*</sup> Καὶ τὸ ἴσον ἀνταποδίδωσε κτλ. — \*\* Cap. 6. Ἐν δὲ τοῖς στρυφνοῖς καὶ πρεσθυτικοῖς κτλ. — \*\*\* Πολλοῖς δ' εἶναι φίλον κατὰ τὴν τελείαν κτλ. — \*\*\*\* Τούτων δε μᾶλλον ἔοικε φιλία κτλ.

τοις φίλοις γίνηται και χαίρωσιν ο άλληλοις, ή τοις αὐτοῖς. Οἶαι τῶν νέων εἰσὶν αἱ φιλίαι. Καὶ γὰρ ἐν τῆ τοῦ ήδέος φιλία μᾶλλόν ἐστι τὸ ἐλευθέριον , ἡ ἐν τῆ τοῦ χρησίμου. ή γὰρ τοῦ χρησίμου ἀγοραίων τινῶν έστι καὶ ἀνελευθέρων. "Ετι ή ἀληθής φιλία καὶ τοῦ ήδέος δείται, του χρησίμου δε ούδαμῶς. Οι γάρ μακάριοι χρησίμων μέν οὐ δέονται, ἡδέων δέ· συζῆν μέν γάρ βούλονταί τισι, λυπηροῖς δὲ οὐ δύνανται συνείναι. Τὸ γάρ λυπηρὸν όλίγον φέρουσι χρόνον. Συνεχῶς δὲ οὐδεὶς ἀν ὑπομείναι λυπούμενος, οὐδ' αὐτὸ τὸ ἀγαθὸν δυνήσεται φέρειν οὐδείς, εἰ λυπηρὸν αὐτῷ είη. Διά τοῦτο τοὺς φίλους οἱ σπουδαῖοι ήδεῖς ζητοῦσιν είναι', άγαθούς όντας και αὐτοῖς άγαθούς· οὕτω γάρ αὐτοῖς ὑπάρξει ὄσα δεῖ τοῖς φίλοις ὑπάρχειν' ἡ ἄρα καθ' ήδονην φιλία μᾶλλον ἔοικε τῆ τελεία φιλία, ή ή κατά τὸ χρήσιμον.

\* Οἱ δ' ἐν ταῖς ἐξουσίαις οὐ τοῖς αὐτοῖς χρῶνται φίλοις ώς γρησίμοις καὶ ώς ήδέσιν. "Αλλοι γάρ είσιν αὐτοῖς χρήσιμοι, καὶ ἔτεροι ήδεῖς. Άμφω δ' οἱ αὐτοὶ ού πάνυ. Τὸ δ' αίτιον, ότι τὸ χρήσιμον, καὶ τὸ ήδὺ έν τῆ τελεία φιλία έστίν, ή έστι τῶν σπουδαίων. Οἱ δὲ ού τοιούτους ζητούσιν. Ούτε γάρ τους δι' άρετην ήδεις ζητοῦσιν, ούτε τοὺς χρησίμους εἰς τὰ καλά. Άλλὰ τοῖς μέν εὐτραπέλοις χρῶνται διὰ τὴν ἡδονήν, τοῖς δέ δεινοις ώς χρησίμοις, δυναμένοις πράξαι τὸ ἐπιταγθέν ταῦτα δὲ οὐ πάνυ συνέρχονται ἐν τῷ αὐτῷ. "Ηδὺς γὰρ καὶ χρήσιμος ἄμα , καθὼς εἴρηται , δ σπουδαϊός έστιν, ός οὐ γίνεται φίλος ὑπερέχοντι, άν μλ κατ' άρετην ύπερέχηται, καὶ ύπὸ τὸν σπουδαΐον έαυτὸν τάττη, ε καὶ κρείττονα έαυτοῦ ἡγῆται. ο Οὕτω γάρ έξισάσει ό σπουδαίος τῷ κατ' έξουσίαν ὑπερέχοντι, ανάλογον ύπερέχων και ύπερεχόμενος εξισάζων δὲ ἔσται φίλος. ἀν δὲ μή οῦτως ἐξισάζη, οὐκ ἔσται έπει δε οι έν έξουσίαις οὐ πάνυ τοιοῦτοι γίνονται, διά τοῦτο οὐδὲ φίλοι αὐτοῖς οἱ σπουδαῖοι.

(Scripsi: πρεσδύται δὲ οὐκ] cod. πρεσδύται δὲ οὐκ. — <sup>b</sup> χαίρωσιν] cod. χαίρουσιν. — <sup>c</sup> τάττη ] cod. τάττη. — ἡγῆται] cod. ήγεὶται. —)

#### Κεφ. θ'.

Περὶ τῆς ἡδείας καὶ χρησίμου φιλίας, ὅτι κατά τι φιλίαι, κατά τι οὐ φιλίαι εἰσί καὶ περὶ τῆς καθ' ὑπεροχὴν φιλίας

\*\* Πᾶσαιμὲν οὖν αἱ εἰρημέναι φιλίαι ἐν ἰσότητί εἰσι.
Τὰ γὰρ αὐτὰ τοῖς φίλοις ἐξ ἀλλήλων γίνεται, καὶ τὰ αὐτὰ βούλονται ἀλλήλοις, ἢ καὶ ἔτερον ἀνθ' ἐτέρου ἀντικαταλλάττονται, ἴσον ἴσου, οἶον ἡδονὴν ἀντὶ ἀφελείας αἴτινες ὅτι ἦττόν εἰσι τῶν ἄλλων φιλίαι καὶ ἀιγοχρονιώτεραι, εἴρηται. Τῶν δὲ φιλιῶν αὶ διὰ τὸ κρήσιμον καὶ ἡδύ, κατά τι μὲν δοκοῦσιν εἶναι φιλίαι, κατά τι δὲ οῦ' καθ' δ μὲν γὰρ ἐοίκασι τῆ τελεία φιλία,

tiam accedit, quum eadem sibi mutuo præstant amici, et alter altero delectatur aut uterque eisdem. Quales juvenum amicitiæ sunt. Etenim in ea quæ voluptatis causa instituitur amicitia, magis quam in ea quæ ex utilitate oritur, liberalitas apparet. Namque illa quæ propter utile comparatur, circumforaneorum et illiberalium hominum est. Præterea etiam vera amicitia jucundum desiderat, utile nequaquam. Quippe beati utilibus non egent, sed jucundis : quando enim vivere cum aliquibus volunt, cum tristibus et molestis versari non possunt. Nam molestiam parumper ferunt. Perpetuo vero qui perferat molestiam nemo reperitur, sed ne ipsum quidem bonum ferre quisquam poterit, si ei molestum sit. Quocirca viri boni jucundos amicos esse volunt, ut quum boni sint, sibi quoque tales sint : ita enim illis erit quidquid non deesse amicis oportet . ergo amicitia voluptatis causa contracta magis ad perfectæ similitudinem accedit, quam illa quæ ob emolumentum instituitur.

Qui vero sunt auctoritate aliqua et potestate præditi, non iisdem amicis tanquam utilibus et jucundis utuntur. Alii enim illis utiles sunt, alii jucundi. Iidem autem non ferme utiles simul et jucundi habentur. Cujus rei causa est, quod utile et jucundum in perfecta amicitia inest, quæ est bonorum. Illi vero tales non quærunt. Neque enim homines virtutis beneficio jucundos quærunt, neque eos qui ad res honestas sunt utiles. Cæterum facetis quidem voluptatis causa utuntur, sollertibus vero ob emolumentum, utpote qui imperata impigre exsequi soleant : hæc autem non ferme in eodem simul reperiuntur. Jucundus enim simul et utilis, sicut diximus, est vir bonus, qui homini dignitate ac potentia præstanti non facile fit amicus, nisi ille etiam virtute superatur, ideoque tanquam bono viro se submittit, quatenus eum suo fastigio meliorem judicat. Ita enim æquabit eum qui dignitate præcellit vir bonus, si pro portione et superet et superetur : nam quum æquaverit, amicus erit, sin autem eo modo non æquaverit, non erit: quia vero homines auctoritate aliqua et potentia præditi non ferme tales sunt, idcirco ne amici quidem illis sunt viri boni.

### Cap. IX.

De jucunda et utili amicitia, eas videlicet ex parte esse amicitias, ex parte non esse : item de amicitia, quæ in excellentia cernitur.

Omnes igitur, quas commemoravimus, amicitiæ species in æqualitate consistunt. Eadem enim sibi mutuo præstant amici, eademque exoptant, aut alterum cum altero commutant, æquum cum æquo, verbi gratia voluptatem cum utilitate: quas quidem species et minus esse amicitias quam cæteras et minus diuturnas, jam diximus. Inter eas autem amicitias quæ ob emolumentum et quæ voluptatis causa instituuntur, ex parte

<sup>\*</sup> Οἱ δ' ἐν ταῖς ἐξουσίαις κτλ. — \*\* "Οτι δὲ καὶ ἦττόν εἰσιν κτλ.

φιλίαι εἰσί, καθ' δ δὲ ἀνόμοιοί εἰσι πρὸς αὐτήν, οὐκ εἰσὶ φιλίαι. Ἐοίκασι μέν γάρ, ὅτι ἡ τελεία καὶ τὸ ἀγαθὸν ἔχει, καὶ τὸ χρήσιμον· οὐκ ἐοίκασι δέ, ὅτι ἡ μὲν ἀδιάδλητος καὶ μόνιμός ἐστιν, αὶ δὲ ταχέως μεταπίπτουσι, καὶ ἀλλοις διαφέρουσι πολλοῖς. Αὖται μὲν οὖν πᾶσαι καθ' ὁμοιότητα καὶ ἰσότητά εἰσιν.

\* Έτερον δὲ φιλίας εἶδος τὸ καθ' ὑπεροχήν οἶον πατρὶ πρὸς υἱόν, καὶ ὅλως πρεσδυτέρω πρὸς νεώτερον, ἀνδρί τε πρὸς γυναῖκα, καὶ παντὶ ἄρχοντι πρὸς ἀρ-

χό λενον.

\*\* Διαφέρουσι δὲ αὖται ἀλλήλων. Οὐ γὰρ ἡ αὐτὴ γονεῦσί τε πρὸς τέκνα, καὶ ἄρχουσι πρὸς ἀρχομένους, ἀλλ' οὐδὲ πατρὶ πρὸς υίόν, καὶ υίῷ πρὸς πατέρα, οὐδ' ἀνδρὶ πρὸς γυναϊκα, καὶ γυναικὶ πρὸς ἀνδρα. "Διστε οὐχ αἱ φιλίσεις πρὸς τὰς ἀντιφιλήσεις. Έτέρα γὰρ έκατέρου τούτων τῶν φίλων ἡ ἀρετὴ καὶ τὸ ἔργον, καὶ ἔτερα δι' ἀ φιλοῦσι καὶ δι' ὰ φιλοῦνται. Διὰ τοῦτο καὶ αἱ φιλήσεις καὶ αἱ φιλίαι ἔτεραι. Έν τὸ τὰ αὐτὰ έκατέρω τῶν φίλων παρ' έκατέρου γίνεσαι. ἐνταῦθα δὲ οὐχ οὕτως οὐ γὰρ τὰ αὐτὰ ὁ πατὴρ τὸν υίόν, καὶ ὁ υίὸς τὸν πατέρα ἀπαιτήσει.

\*\*\* Οὖ γὰρ δεῖ τὴν ἰσότητα τοὺς τοιούτους κατὰ ταῦτα φυλάττειν, ἀλλ' ὅταν ἐκεῖνα ἐκάτερος παρ' ἐκατέρου λαμδάνη ἀ δεῖ τὸν μέν δοῦναι τὸν δὲ λαδεῖν, μόνιμος ἡ τῶν τοιούτων καὶ ἐπιεικὴς ἔσται φιλία.

\*\*\*\* Καὶ τὴν φίλησιν δὲ ἀνάλογον δεῖ γίνεσθαι ἐν ταῖς χαθ' ὑπεροχὴν φιλίαις· τὸν γὰρ ἀμείνω δεῖ μᾶλλον φιλεῖσθαι ἢ φιλεῖν, καὶ τὸν ἀφελιμώτερον, καὶ τῶν ἄλλων ἔκαστον δμοίως· δεῖ γάρ τινα γίνεσθαι καὶ ἐν τούτοις ἰσότητα· τοῦτο γὰρ τὴν φιλίαν συνέχει.

Τίνεται δέ πως Ισότης, όταν κατ' άξίαν ή φίλησις γίνηται \* καὶ τὸ δίκαιον δὲ ἐν τῆ ἰσότητι σώζηται. \* ᾿Αλλ' οὐχ δμοίως ἔχει τὸ ἴσον ἔν τε τοῖς δικαίοις,
καὶ ἐν τῆ φιλία. ἐν μὲν γὰρ τοῖς δικαίοις πρώτως μὲν
ἴσον ζητεῖται, τὸ κατ' ἀξίαν, καὶ ἀνάλογον τοῖς δεχομένοις δευτέρως δὲ ζητεῖται τὸ κατὰ τὴν ποσότητα
ἴσον: ἐὰν γὰρ κατ' ἀξίαν καὶ ἀνάλογον γίνηται ἡ διανομή, δικαία ἐστί, κὰν ° σφόδρα τῷ ποσῷ διαφέρῃ,
οὐδὲν κωλύει τὸν τοῦ δικαίου σώζεσθαι λόγον, εἰ δὲ
κατὰ τὸ ποσὸν ἴση εἴη καὶ μὴ ἀνάλογον, οὐ δύναται
εἴναι δικαία' ἐπὶ δὲ τῆς φιλίας ἀνάπαλιν: τὸ γὰρ ἴσον
ἐν ταύτῃ ζητεῖται, πρῶτον μὲν κατὰ τὴν ποσότητα,
δευτέρως δὲ κατὰ τὸ ἀνάλογον.

\*\*\*\*\*\* 'Εὰν γὰρ πολὺ διαφέρωσι από το μεταξὺ διάστημα οὐκ όλίγον ἢ, σφόδρα δὲ ἄτερος θατέρου ὑπερέχη ἀρετῆ, ἢ εὐπορία, ἢ τινι άλλω, οὐκ εἰσὶ φίλοι οὐτε γὰρ δύνανται, οὐτε βούλονται. Φανερωτερον δὲ γίνεται ἐφ' ἡμῶν καὶ τοῦ θεοῦ ὅτι γὰρ πλεῖστον ἡμῶν πᾶσι

amicitiæ videntur esse, ex parte non item : quatenus enim ad perfectæ amicitiæ similitudinem accedunt, amicitiæ sunt, quatenus vero ab ea discrepant, non sunt amicitiæ. Nempe similes sunt, propterea quod perfecta amicitia et bonum continet et utile : rursus dissimiles sunt, quia illa quidem culpa vacat et stabilis est, hæ vero cito mutantur, aliisque multis rebus differunt. Hæ ergo species omnes in similitudine et æqualitate consistunt.

Est vero et alia amicitiæ species, quæ in excellentia cernitur: velut quæ patri intercedit cum filio, omninoque seni cum juvene, viro cum uxore, omni denique

rectori cum eo qui regitur.

Sed et hæ inter se differunt. Neque enim eadem parentibus cum liberis, et rectoribus cum iis qui reguntur : sed nec patri cum filio, aut filio cum patre, nec marito cum uxore, aut uxori cum marito amicitia est. Ut non tantum ipsæ inter se amicitiæ, sed etiam amatio et mutuus amor differant. Alia enim horum utrique amicorum est virtus et officium, nec non diversæ propter quas vel ament vel amentur causæ. Quare et amationes quoque et amicitiæ sunt diversæ. Eæ autem, quas supra dicebamus, amicitiæ propterea tantum stabilitatem habent, quod eadem amicorum alter ab altero accipit : hic vero non item : neque enim eadem pater a filio, quæ filius a patre petet.

Neque enim oportet tales eo modo in his servare æqualitatem, sed quum illa ab altero accipit alter, quæ hunc dare, illum accipere decet, tum demum firma et concors eorum amicitia futura est.

Proportione autem in amicitiis quæ in excellentia positæ sunt, amatio debet exstare: magis amari enim quam amare debet is qui potior est, et qui plus utilitatis affert, itemque cæteri singuli: nam et in his aliqua debet esse æqualitas: hoc enim amicitiam sustinet.

Exstat autem aliquo modo æqualitas, quum pro diguitate fit amatio, atque in æqualitate justum servatur. Nec tamen eodem modo in rebus justis atque in amicitia se habet æqualitas: namque in rebus justis primo loco requiritur æqualitas ea quæ pro cujusque dignitate est, et proportione ei respondet qui accipit: secundo loco requiritur æqualitas quantitati consentanea: quippe si pro dignitate et proportione distributio fiat, justa est, et licet multum quantitate differat, nihil tamen obstat, quominus justi ratio constet, sin autem quantitate, non proportione sit æqua, justa esse non potest: in amicitia vero contra: siquidem æqualitas in ea primum quantitate, deinde etiam proportione quæritur.

Si enim multum inter se differant, neque paulum distent, sed longe alterum alter virtute, aut opibus, aut alia quacunque re superet, non sunt amici: nempe nec possunt esse, nec volunt. Quod quidem in nobis magis apparet atque in deo: quia enim longe nos omni-

<sup>\*</sup> Cap. 7. "Ετερον δέ ἐστι φιλίας εἴδος κτλ. — \*\* Διαρέρουσι δ' αὐται καὶ ἀλλήλων κτλ. — \*\*\* "Όταν γονεῦσι μὲν τέκνα ἀπονέμη κτλ. — \*\*\*\* 'Ἀνάλογον δ' ἐν ἀπάσαις κτλ. — \*\*\*\*\* "Όταν γὰρ κατ' ἀξίαν ἡ φίλησις γίγνηται κτλ. — \*\*\*\*\* Δῆλον δ' ἐὰν πολὺ διάστημα γίγνηται κτλ.

τοῖς ἀγαθοῖς ὑπερέχει, διὰ τοῦτο ἡ φιλία ἐνταῦθα χώραν ° οὐχ ἔχει· δῆλον δὲ καὶ ἐπὶ τῶν βασιλέων· οὐ
γὰρ οὐδὲ τούτοις ἀξιοῦσιν εἶναι φίλοι οἱ πολὺ καταδεέστεροι· οὐδὲ τοῖς ἀρίστοις ἢ σοφωτάτοις οἱ μηδενὸς
ἄξιοι. Οἱ μὲν οὖν σφόδρα διαφέροντες οὐ δύνανται εἶναι φίλοι· ἐν δὲ μετρία ὑπεροχῆ δυνατόν.

\* Έν πόση δε ωρισμένως είπεῖν, και ακριδή δοῦναι λόγον οὐκ ἔνι και γὰρ πολλῶν ἀφαιρουμένων παρὰ θατέρου τῷ φίλων, ὥστε θάτερον ὑπερέχειν, συμδαίνει κει μέν τὴν φιλίαν ἔτι μένειν, συμδαίνει δε λύεσθαι, ὅταν πολὸ γένηται μεταξὸ τὸ διάστημα, καθάπερ ἐφ' ἡμῶν καὶ τοῦ θεοῦ.

\*\*  $\Delta$ ιὰ τοῦτο καὶ ἀπορεῖται, μήποτε  $^{\prime}$  οὐ βούλονται οί φίλοι τοις φίλοις τὰ μέγιστα των άγαθων εί γάρ βούλονται, συνεύξονται αὐτοῖς καὶ θεοῖς γενέσθαι\* τοῦτο δὲ λύσει τὴν φιλίαν. ὥστε εἰ βούλονται αὐτοῖς τὰ μέγιστα τῶν ἀγαθῶν, βούλονται μὴ εἶναι αὐτοῖς φίλους τοῦτο δὲ ἐναντίον ἐστὶ τῷ λόγῳ τῆς φιλίας, έτι δέ, οὐδὲ αὐτοῖς ἔσονται ἀγαθοί, μὴ ὄντες φίλοι. ούχ άρα συνεύξονται αὐτοῖς τὰ τοιαῦτα άγαθά. 'Ρητέον δὲ πρὸς τοῦτο, ὅτι ὁ φίλος τῷ φίλῳ συνεύχεται τὰ ἀγαθά, ἐκείνου ἔνεκα εἰ δὲ ἐκείνου ἔνεκα, δεῖ τὸν φίλον μένειν, καὶ αὐτῷ συμβηναι τὰ ἀγαθά μένοι δ' άν, εἰ άνθρωπος εἴη, καὶ μὴ θεὸς γένοιτο ἐξ ἀνθρώπου ανθρώπω δε όντι βουλήσεται ό φίλος τα μέγιστα γενέσθαι άγαθά, ίσως δε οὐ πάντα, καθάπερ οί πλείους των φίλων έχουσιν αὐτῷ γὰρ μάλιστα έχαστος βούλεται τὰ ἀγαθά.

(Scripsi: \* γίνηται ] cod. γίνεται. — \* σώζηται ] cod. σώζεται. — \* κάν σφόδρα τῷ ποσῷ διαφέρη] cod. κάν σφόδρα τῷ ποσῷ διαφέρει. — \* διαφέρωσι ] cod. χώρον. — \* μήποτε ] cod. μή ποτε. — )

#### Κεφ. ι'.

Περὶ τῆς ἐν τῷ φιλεῖν μᾶλλον, ἢ ἐν τῷ φιλεῖσθαι ούσης

\*\*\* Οἱ πολλοὶ δὲ δοχοῦσι διὰ φιλοτιμίαν βούλεσθαι λοί, καὶ ἤδονται χόλαξι συνόντες, ὅτι ὑπερέχουσιν λοί, καὶ ἤδονται χόλαξι συνόντες, ὅτι ὑπερέχουσιν κιτῶν, δοχούντων εἶναι φίλων τὸ δὲ ὑπερέχειν τῶν φίλων τοῖς φιλοτίμοις ἤδύ καὶ γὰρ οἱ κόλακες προσποιοῦνται πάντα τῶν συνόντων ἤττᾶσθαι, καὶ διὰ τοῦτο φιλεῖν μᾶλλον, ἢ φιλεῖσθαι. τὸ δὲ φιλεῖσθαι ἔγγὺς εἶναι δοχεῖ τοῦ τιμᾶσθαι, οὖ δὴ οἱ πολλοὶ ἐφίενται.

των τιμωμένοις, διά τὴν ἐλπίδα οἰονται γὰρ τυχεῖν τες, ἀλλὰ κατὰ συμδεδηκός δι' ἄλλο γὰρ δοκεῖ αὐτοῖς ἀγαθὸν ἡ τιμή τοῖς μὲν πολλοῖς ὑπὸ τῶν ὑπερεχόνbus bonis antecellit, ideirco locum ibi amicitia non habet: perspicuum idem etiam in regibus est: nam neque ad horum amicitiam aspirare conantur ii qui multo sunt inferiores, neque præstantissimorum aut sapientissimorum virorum amicitiam expetunt nullius pretii homines. Qui ergo multum inter se differunt, amici esse non possunt: in mediocri tamen excellentia amicitiæ locus est. In quanta vero excellentia amicitiæ locus sit, id definite dicere et accuratam rationem reddere nemo potest: nam si multa alteri amicorum eripiantur, ita ut excellat alter, constat nihilominus adhuc amicitiam manere, dissolvi autem quum nimis magnum spatium interjectum est, velut inter nos et deum,

Quapropter etiam quæri solet, exoptentne amici amicis maxima bona; nam si ex animo bene eis voluut, etiam ut dii fiant optabunt: hoc autem amicitiam dissolvet: itaque si maxima illis bona exoptant, nolunt eos amplius sibi esse amicos: hoc vero cum amicitiæ ratione pugnat, sed ne boni quidem illis jam erunt, si non sunt amici: quare talia bona iis non optabunt. Ad quod respondendum est, suo quemque amico optare bona, illius causa: quodsi illius causa, manere oportet amicum, ut bona illi evenire possint: manebit autem, si homo sit, neque deus fiat ex homine: homini vero maxima quidem bona amicus contingere volet, sed fortasse non omnia, quemadmodum plerique amici: sibi enim maxime vult quisque bona evenire.

# Cap. X.

Magis in eo, ut amet quis, quam ut ametur, versari

Vulgus autem honoris studio ductum malle videtur amari quam amare : ideoque plerique assentatores amant ac libenter cum iis versantur, quia superiores illis sunt, quum tamen amici videantur : superiorem vero esse amicis, ambitiosis gratum est : namque assentatores se in omni genere familiaribus cedere simulant, et idcirco amare magis, quam amari : amari autem et honore ornari, cujus rei plerique cupidi sunt, finitima esse videntur.

Verum honore ornari non per se cupiunt homines qui eam rem expetunt, sed per accidens tantum : propter aliud enim bonum illis videtur esse honor : et vulgo quidem quum a superioribus honore afficitur, propter

<sup>\* &#</sup>x27;Ακριδής μὲν οὖν ἐν τοῖς τοιούτοις κτλ. — \*\* "Οθεν καὶ ἀπορεῖται κτλ. — \*\*\* Cap. 8. Οἱ πολλοὶ δὲ δοκοῦσι κτλ. — \*\*\*\* Οὐ δι' αὐτὸ δὲ ἐοίκασιν κτλ.

αν ων δέονται παρά των τιμώντων, και ώς σημείω της εὐπαθείας χαίρουσι τη τιμή. οί δὲ ἐπιεικέστεροι καὶ ὑπὸ τῶν ἐπιεικῶν ὀρεγόμενοι τιμᾶσθαι διὰ τοῦτο διώχουσι την τιμήν, ότι έφίενται βεδαίως περί έαυτῶν τά άριστα ύπολαμβάνειν. βεβαιούσι δε τάς περί έαυτων αγαθάς δόξας τῆ ψήφω των τιμώντων. χαίρουσι οή τη τιμιότητι έντεῦθεν πιστεύουσι \* δὲ έαυτοὺς ἀγαθούς είναι το μέν ούν τιμάσθαι δι' άλλο ζητείται, το δὲ φιλεῖσθαι, δι' έαυτό. Καὶ γὰρ ήδὺ καὶ φιλητόν ἔστι καθ' έαυτό διὸ δόξειεν αν κρείττον είναι τοῦ τιμάσθαι, καὶ ή φιλία δὲ καθ' ξαυτήν αίρετή εἶναι' ἐπεὶ γὰρ έν τῷ φιλεῖσθαι καὶ τῷ φιλεῖν συνίσταται, εὶ ἐκάτερον χαθ' ξαυτό b έστιν αίρετόν, φανερόν, ότι χαὶ ή φιλία χαθ' ξαυτήν αίρετή έστιν έστι δή οὐ μόνον τὸ φιλείσθαι δι' έαυτὸ αίρετόν, άλλά καὶ τὸ φιλεῖν, καὶ πολλῷ μαλλον, δοώ και βέλτιον.

\* "Όθεν καὶ ἡ φιλία ἐν τῷ φιλεῖν ἐστι μᾶλλον, ἡ ἐν τῷ φιλεῖσθαι: σημεῖον δέ, αἱ μητέρες τῷ φιλεῖν χαίρουσαι, καὶ παρὰ τῶν τέχνων φιλεῖσθαι οὐ ζητοῦσαι. Ένιαι γὰρ ὑποποιοῦσιν ἄλλαις τὰ ἐαυτῶν, ἡ καὶ ἄλλως διδόασιν ἐπὶ τῷ παρ' αὐτῶν τρέφεσθαι, καὶ ἀγνοούμεναι οὐ φιλοῦνται αὖται δὲ φιλοῦσι μὲν εἰδυῖαι, ἀντιφιλεῖσθαι δ' οὐ ζητοῦσιν, ἐὰν ἀμφότερα μἡ ἐνδέρους, ἀντιφιλεῖσθαι δ' οὐ ζητοῦσιν, ἐὰν ἀμφότερα μἡ ἐνδέρος καὶ ἐν ἀρῶσιν ἐν τῷ φιλεῖν ἔν τῆς φιλίας οὐραιν ἐν τῷ φιλεῖν ἔν τῆς φιλεῖν ἔν τῆς φιλεῖν ἔν τὸς και.

\*\* 'Ωστε εν οίς τοῦτο γίνεται κατ' ἀξίαν, οὖτοι μόνιμοι φίλοι, καὶ ἡ τῶν τοιούτων φιλία βεθαία ἐστίν. Οὔτω δὲ γένοιντο ᾶν καὶ οἱ ἄνισοι φίλοι, εἰ ἀξίως ἀλλήλους φιλοῦσιν· ἴσοι γὰρ ᾶν ἀλλήλοις οὕτω γένοῖντο· ἡ δὲ ἰσότης φιλότης.

(Scripsi : \* ἐντεῦθεν· πιστεύουσι] cod. ἐντεῦθεν· πιστεύουσιν, — b ἐαυτό] cod. ἐαυτόν. —)

Κεφ. ια'.

Περί βεδαιότητος φιλίας . καὶ πόθεν τό τε φιλεῖν καὶ τὸ φιλεῖσθαι.

Αύτη δή ή όμοιότης ἐν μἐν τοῖς σπουδαίοις μάλιστα καὶ κυρίως εὑρίσκεται: ἐν δὲ τοῖς φαύλοις ἀμυδρῶς: ἐν δὲ τοῖς όιὰ τὸ χρήσιμον καὶ ἡδύ, μᾶλλον. Οἱ μὲν γὰρ απουδαίοι καὶ ξαυτοῖς ὅμοιοί εἰσιν: οὐ γὰρ εὐμετάδο-λοί εἰσιν, οὐδὲ ἀλλοτε ἄλλοις χαίρουσιν, ἀλλὰ τοῖς απουδαίοις ἔργοις: μόνιμος γὰρ ἡ ἀρετή ὅτι ἔξις ἐστί, καὶ διὰ τοῦτο καὶ ἀλλήλοις ἀεὶ ὅμοιοί εἰσι, καὶ διαμένουσιν ἐν τῆ φιλία: καὶ οὕτε δέονται φαύλων, οὐδὲ ὑπηρετοῦσι τοιαῦτα, ἀλλὶ ὡς εἰπεῖν, καὶ διακωλύουσι: τῶν ἀγαθῶν γὰρ μήτὶ αὐτοὺς ἀμαρτάνειν, οὐδὲ ὑποχθησετοῦσι τοιαῦτα ἀλλὶ ὡς εἰπεῖν, ταὶ διακωλύουσι: τοῦς ἀγαθῶν γὰρ μήτὶ αὐτοὺς ἀμαρτάνειν, μήτε τοῖς αὐτοῦς ἀνοχθησοί εἰσιν, ὅτι οὐκ ἀεὶ τοῖς αὐτοῖς ἀνοχθησοί εἰσιν, ὅτι οὐκ ἀεὶ τοῖς αὐτοῖς αὐτοῦς α

spem : quibus enim se egere sciunt, ea se ab iis a quibus honorantur, consecuturos esse putant, ideoque tanquam futuri beneficii signo, honore illo delectantur · meliores vero et qui simul a melioribus honorari student, ideo honori inserviunt, quod libenter optima quæque de se quam firmissime sibi persuadere gestiunt : quas enim de se habent opiniones bonas, eorum a quibus honorantur suffragio confirmant : atque hinc præstantia sua delectantur : bonos enim se esse confidunt : honore ergo affici ob aliud, amari vero per se concupiscunt. Jucundum quippe per se est et amabile : quocirca etiam tum melius quam honore ornari, tum per se expetenda esse amicitia videatur: quum enim in eo versetur, ut ametur aliquis et amet, si utrumque per se expetendum est, apparet amicitiam etiam per se expetendam esse : est igitur non solum amari, sed etiam amare res per se expetenda, et quidem multo magis, quanto aliis rebus præstat.

Quamobrem amicitia quoque magis in eo versatur, ut quis amet, quam ut ametur: indicant hoc matres, quæ eo ipso quod amant magnopere lætantur, sed tamen ut a liberis redamentur nihil laborant. Quædam enim aliis suos ad tempus supponunt, aut præterea nutriendos dant liberos, a quibus quum ignorentur, amari non possunt: ipsæ tamen quæ norunt eos amant, non curantes ut redamentur, si utrumque fieri non possit, sed satis habere sibi sidentur, si fortunatos videant: quum ergo magis in eo, ut amet aliquis quam ut ametur, versetur amicitia, et amicorum studiosi laudentur, virtus amicorum videtur esse amare.

Itaque in quibus hoc est pro dignitate, ii constantes habentur amici, taliumque amicitia firma est. Verum ita inæquales quoque, si pro dignitate alter alterum colat, amici fieri queant: ita enim æquales inter se fiant: æqualitas autem amicitia est.

Cap. XI.

De stabilitate amicitiæ, atque unde amare et amari.

Hæc sane similitudo inter bonos viros maxime ac proprie invenitur: inter malos autem homines vix apparet: in iis vero qui utilitatis aut delectationis causa amant, magis. Probi enim inter se quoque similes sunt: neque enim inconstantes sunt, aut alias aliis rebus, sed bonis tantum facinoribus delectantur: nimirum stabilis virtus est, quia est habitus, ideoque semper inter se sunt similes, atque in amicitia manent: sed neque quod turpe est postulant, neque in talibus ministros se præbent, sed quodammodo hujusmodi res impediunt: est enim bonorum neque delinquere, neque permittere amicis, ut talium administri sint: improbi vero etiam ex

<sup>\*</sup> Δοκεῖ δὲ ἐν τῷ φιλεῖν κτλ. — \*\* "Ωστε ἐν οἰς τοῦτο γίνεται κτλ.

χαίρουσιν δθεν οὖτε έαυτοῖς διιοιοί εἰσιν ἀεί, οὖτε τοῖς φίλοις καὶ διὰ τοῦτο δλίγον χρόνον μένουσιν ἐν τοῖς φίλοις καὶ διὰ τοῦτο ἀλλήλων μοχθηρία. Οἱ χρήσιμοι οὲ καὶ ἡδεῖς μᾶλλόν εἰσιν ἐν τῆ διιοιότητι μονιμωτέρα γὰρ ἡ τοῦ χρησίμου καὶ τοῦ ἡδεος ζήτησις, καὶ διὰ τοῦτο διιοιοί εἰσιν έαυτοῖς καὶ ἀλλήλοις, τῷ τὸ ρότο ἀμφοτέρους ζητεῖν, ἢ τὸ ἡδύ, ἔως ἀν και τοῦ ἡδονὰς ἢ ὑφελείας ἀλλήλοις. Αἱ μὲν οὖν ἐξ ὁμοιότητος φιλίαι τοιαῦται.

\* Δοχεῖ δὲ καὶ ἐξ ἐναντιότητος συστῆναι φιλία, ήτις καὶ διὰ τὸ χρήσιμόν ἐστιν. Οἶον, εἴ τις πένης πλουσίω γίνοιτο φίλος, καὶ ἀμαθής εἰδότι οδ γάρ τυγχάνει τις ένδεής, τούτου έφιέμενος, αντιδωρείται άλλο δ αὐτὸς δύναται δοῦναι. Εἰς ταύτην δὲ τὴν φιλίαν ἀνάγοιτο αν και ό έραστης και έρώμενος, και ή του καλου και αισχρού φιλία. διά τούτο και γελοίοι δοκούσιν οί έρασταὶ πολλάχις, ἀξιοῦντες όμοίως ὑπὸ τῶν ἐρωμένων αντιφιλείσθαι, αίσχροί όντες, όντων καλών εί μέν γάρ δμοίως είσι φιλητοί, τά είχότα άξιοῦσι, χαί δίχαιοί είσιν όμοίως φιλεῖσθαι' εί δὲ μή, γελοῖοι. Διά ταῦτα δοχεῖ καὶ ἐξ ἐναντίων συνεστάναι φιλίαν a, ὅτι οί αίσχροι των καλών έρωσι, και οι πένητες των πλουσίων , και οι αμαθείς των έπιστημόνων. Και έν τη φύσει τὰ ξηρά τῶν ύγρῶν ἐφίενται γίνεται δὲ ή τοιαύτη φιλία τῶν ἐναντίων οὐ καθ' αδτό, ἀλλὰ κατὰ συμδεδηχός. Οὐ γάρ, χαθὸ φιλοῦσιν ἄλληλα, ἐναντία έστίν, άλλα συμδέδηχεν αυτοῖς ἐναντίοις εἶναι. Καὶ γάρ δ πένης έρα τοῦ πλουσίου, ὅτι ἀφέλιμός ἐστιν αςιώ και Χυμαιπος. Χυμαιπος ος και φάεγιπος ιώ χρωμένω οὐκ ἔστιν ἐναντίος καθ' αὐτό. ἢ γὰρ ἄν πᾶς χρήσιμος τῷ χρωμένω ἦν ἀν ἐναντίος. Οὐκ ἔστι δὲ οὐδὲ ὁ στρατιώτης τῷ στρατηγῷ ἐναντίος, οὐδὲ ὁ διδάσκαλος τῷ μαθητῆ. Καὶ ὁ ἐραστής δὲ τὸν ἐρώμενον φιλεί, ότι ήδύς έστιν αὐτῷ. ήδὺς δὲ ήδομένω οὐχ ἔστιν έναντίος, άλλά συμβαίνει αὐτοῖς έναντίους εἶναι. Φύσει δε τὸ ξηρὸν ἐφίεται οὐ τοῦ ἐναντίου ὑγροῦ, άλλὰ τοῦ μέσου. ἡ γὰρ ὄρεξις τοῦ ἀγαθοῦ ἐστιν. ἀγαθὸν δὲ τὸ μέσον. Ταῦτα μὲν οὖν ἀφείσθω καὶ γάρ οὐ πάνυ οἰχεῖά εἰσι τῆ παρούση πραγματεία.

(Scripsi: \* δοκεῖ καὶ ἐξ ἐναντίων συνεστάναι φιλίαν] cum cod.; sic enim et Xenophon Anab. I, 5, 19 ἐδόκει ὑποχωρῆσαι τὸν ποταμόν. — <sup>b</sup> οἱ πένητες τῶν πλουσίων] codd. οἱ πλούσιοι τῶν πενήτων.—)

#### Κεφ. ιβ'.

Περί της πολιτικής φιλίας.

\*\* Έοιχε δέ, χαθώς εξρηται πρότερον, δτι περὶ τὰ αὐτά ἐστιν ή τε φιλία καὶ τὸ δίκαιον. Καὶ γὰρ τὸ δίκαιον ἐν ταῖς πρὸς ἀλλήλους τῶν ἀνθρώπων κοινωνίαις ζητεῖται, ἐν ταύταις δὲ καὶ ἡ φιλία γίνεται. Καὶ

eo sunt improbi, quod non iisdem semper delectantur : quocirca neque sibi semper neque amicis sunt similes : et idcirco per breve tempus in amicitia manent, quia alterius improbitate alter delectatur. Utiles vero et jucundi magis in illa similitudine persistunt : quia rerum utilium et jucundarum stabilior est consectatio, ideoque sibi et inter se similes sunt, propterea quod utilia aut jucunda uterque quærit, donec alter alteri utilitatem afferat aut voluptatem. Et eæ quidem quæ a similitudine oriuntur amicitiæ, sunt tales.

Videtur autem ex contrario ea amicitia constare, quæ utilitatis causa contrahitur. Verbi gratia si pauper diviti, aut imperitus perito fit amicus : nam qua quisque re forte fortuna eget, eam ab altero expetens, alio genere quod ipse dare potest illum remuneratur. Ad quam amicitiæ speciem tum amator quoque et is qui amatur, tum formosi et deformis amicitia referri possit : atque hanc ob causam ridiculi sæpenumero amatores videntur, quando ab iis quos amant hominibus formosis se redamari volunt similiter, quum sint deformes : si enim æque sunt amabiles, non indigna petunt, merentque, ut eodem modo amentur : sin minus, sunt ridiculi. Quamobrem ex contrariis etiam constare hæc amicitia videtur, quia deformes formosos, pauperes opulentos, indocti denique homines scientia præditos amant. Quin etiam in rerum natura humida appetuntur a siccis: talis autem contrariorum amicitia non per se fit, sed per accidens. Neque enim, quatenus se mutuo diligunt, sunt contraria, sed accidit iis ut sint contraria. Etenim pauper amat divitem, quia et prodest ipsi et utilis est dives : qui vero utilis est et prodest, utenti non est per se contrarius : profecto enim omnis homo utilis cuilibet utenti foret contrarius. At neque miles duci, neque magister discipulo est contrarius. Sic et amator delicias suas amat, quia homo jucundus ipsi est : jucundus autem ei qui ipso delectatur non est contrarius, licet accidat illis ut sint contrarii. Natura vero siccum non contrarium petit humidum, sed medium : boni enim illa appetitio est : bonum autem est medium. Atque hæc quidem omittantur, præsertim quum ad præsentem tractatum non magnopere pertineant.

#### Cap. XII.

#### De amicitia civili.

Videntur autem, quemadmodum supra dictum est, in iisdem tum amicitia tum jus versari. Quippe jus in communi hominum societate requiritur, in qua etiam amicitiæ locus est. Etenim qui una navigant et militant omni-

<sup>\*</sup> Έξ εναντίων δε μάλιστα κτλ. — \*\* Cap. 9. "Εοικε δε, καθάπερ εν άρχη είρηται, κτλ.

γάρ και σύμπλοι, και στρατιώται, και όλως οι πράξεών τινων και επιτηδευμάτων κοινωνοῦντες άλλήλοις και τά δίχαια φυλάττειν πρός αλλήλους ζητούσι, καὶ φίλοι είσιν αλλήλοις, και καθ' όσον δε κοινωνούσι, κατά τοσούτον και φιλούσιν άλλήλους, και τὰ δίκαια πρὸς αλλήλους ποιούσιν. "Όθεν και ή παροιμία φησί, κοινά τά τῶν φίλων, δρθῶς: ἐν κοινωνία γάρ ἡ φιλία. Διαφέρουσι δὲ αί χοινωνίαι. 'Αδελφοῖς μὲν γάρ καὶ έταίροις πάντα χοινά, τοῖς δὲ ἄλλοις οὐ πάντα, άλλ' ἔνια ώρισμένα· καὶ τούτων τοῖς μὲν πλείω, τοῖς δὲ ἐλάττω. Άναλόγως δὲ ταῖς χοινωνίαις χαὶ αί φιλίαι ἔχουσιν· αί μέν γάρ μαλλον, αί δέ ήττον γίνονται, ταις χοινωνίαις ακολουθούσαι. Όμοίως και τα δίκαια ταϊς φιλίαις αναλογούσιν ου γάρ τὰ αὐτὰ δίχαια άδελφοῖς πρὸς άλλήλους, και πατρί πρός υίον, ή πολίταις, ή έταίροις πρός αλλήλους, άλλ' έτερα. και μαλλον και ήττον γίνεται ταῖς φιλίαις ἀχολουθοῦντα. Οὐ γὰρ δμοίως άδικον χρήματα αποστερήσαι \* έταιρον και πολίτην, καί μή βοηθήσαι δεομένω, άδελφῷ καὶ όθνείω, καὶ πατάξαι πατέρα, καλ δυτινοῦν άλλου αύξεσθαι γάρ πέφυχεν άμα τῆ φιλία και τὸ δίκαιον, ώς ἐν τοῖς αὐτοῖς όντα, καὶ ἐπ' ἴσον διήκοντα καὶ τὸν φίλτερον δεινότερον αδικείν, και τον μαλλον κοινωνούντα και φιλούντα, ή πρός δν ήττων ή χοινωνία χαὶ ή φιλία γίνεται.

\* Πάσαι δὲ χοινωνίαι, ἐν αἶς ἐστιν ἡ φιλία χαὶ τὸ δίκαιον, μέρη είσι τῆς πολιτικῆς ή γὰρ πολιτική χοινωνία b εστί τοῦ συμφέροντος ένεχα. δι' δ χαί συνέστη την άρχην ή πολιτεία, και μένει. Πασα δε κοινωγία του συμφέροντός έστιν ένεχαι ή μέν τουδε του συμφέροντος, ή δε εκείνου διά γάρ των κοινωνιών τά <del>συμφέρ</del>οντα πορίζομεν έαυτοῖς, καὶ διὰ ταῦτα άλλήλοις χοινωνούμεν, ໃνα πορισώμεθά τι τῶν εἰς τὸν βίον. Τούτου δή τοῦ χοινῆ συμφέροντος καὶ οἱ νομοθέται στοχάζονται, καὶ δίκαιόν φασιν εἶναι τὸ κοινῆ συμφέρον. Αί μέν οὖν άλλαι, καὶ αί όλαι, καὶ τὰ μέρη αὐτῶν, τοῦ συμφέροντος ἐφίενται οἶον πλωτῆρες μέν τοῦ κατά τὸν πλοῦν [τοῦ] συμφέροντος, οἶον χρημάτων ή άλλου τινός, συστρατιώται δε του κατά τὸν πόλεμον συμφέροντος ὀρέγονται, οἶον χρημάτων, η νίκης, η πόλεως δμοίως δέ και φυλέται και δημόται. Τινές δέ τῶν χοινωνιῶν τοῦ ἡδέος ἐφίενται, καὶ δι' ήδονήν δοχούσι γίνεσθαι, ώσπερ ή των θιασωτών χοινωνία, χαὶ ή τῶν ἐρανιστῶν. Ἡ μέν γὰρ θυσίας ένεκα γίνεται, ή δε συνουσίας, α και άμφω του ήδεος έστι μάλλον. Και αύται δε μέρη είσι της πολιτικής. τάττονται γάρ καὶ αὖται πρὸς τὸ κοινῆ συμφέρον ὑπὸ της πολιτικής. Καὶ γὰρ οὐ μόνον, δ νῦν ἐστι συμφέρον, ζητεῖ, ἀλλὰ καί, δ νῦν μέν οὐ συμφέρει, συνοίσει δέ, καὶ τοῦτο διώκει οὐ γάρ τοῦ παρόντος μόνον συμφέροντος έφίεται, άλλά τοῦ μέχρι βίου διά τοῦτο θυσίας τε εἰσήγαγε, καὶ συνόδους, καὶ συνουσίας noque homines actionum et studiorum communione inter se juncti simul jus mutuum servare conantur, et inter se sunt amici, quantoque homines communionis vinculo copulantur, tanto etiam amore se mutuo amplectuntur sibique mutuo jus reddunt. Hinc recte se habet, quod proverbli loco dici solet, communia amicorum esse omnia: nam in communi societate posita est amicitia. Ipsæ autem societates inter se differunt. Fratribus enim sodalibusque communia sunt omnia, aliis vero non omnia, sed certa quædam aliisque horum plura, aliis pauciora. Proportione vero societatibus amicitiæ respondent : aliæ enim magis, aliæ minus societatibus convenienter amicitiæ sunt. Similiter et jura amicitiis proportione respondent : neque enim eadem jura fratribus inter se sunt, quæ patri cum filio, aut civibus inter se et sodalibus, sed alia: siquidem majora et minora amicitiis congruenter sunt. Neque enim æque injustum est sodalem fraudare pecunia ac civem, et fratri petenti non succurreré ac peregrino, et patrem verberare ac quemlibet alium : solet quippe una cum amicitia etiam jus amplificari natura, perinde quasi in iisdem rebus consistant et æque late pateant : quocirca etiam hominem nobis amiciorem magisque societate et amicitiæ vinculo junctum et copulatum injuria afficere gravius est, quam eum quocum minor nobis familiaritas et usus interce-

Omnes autem societates, in quibus amicitia et jus locum habent, partes sunt civilis societatis : nam civilis societas emolumenti alicujus causa conciliata est : quam ob rem ab initio omnis respublica et constituta est et Omnis autem societas emolumenti causa iniri solet : alia quidem hujus, alia vero illius : quæ enim conducere nobis putamus, hujusmodi societate nobis acquirimus, ideoque causam nostram cum alio communicamus, ut aliquid eorum quæ ad victum cultumque pertinent comparemus. Hoc autem publicum commodum etiam legum latores habent propositum spectantque, et quod reipublicæ utile est jus esse dicunt. Cæteræ igitur societates tum integræ, tum earum partes utile expetunt : verbi causa nautæ id quod ex navigatione quæritur, ut pecuniam aut aliud quid : commilitones vero id quod bello paratur concupiscunt, nimirum vel pecuniam conficere, vel victoria potiri, vel urbem aliquam expugnare gestiunt : itemque tribules et populares. Nonnullæ vero societates id quod jucundum est consectantur et propter voluptatem conflari videntur, ut comissatorum et communi sumtu cœnantium. Illa enim sacrificii, hæc conventus et convictus causa statuitur, quæ res ambæ magis ad jucunditatem spectant. Atque hæ quidem partes sunt civilis societatis : quapropter et publici commodi causa a civili prudentia instituuntur. Neque enim id tantum, quod nunc conducit, persequitur, sed etiam illud, quod ut nunc non prodest, ita in posterum pro-

<sup>\*</sup> Αἱ δὲ χοινωνίαι πᾶσι μορίοις ἐοίκασι κτλ.

μεθ' ήδονης, καὶ πόνων ἀναπαύσεις. Μετὰ γὰρ τὰς τῶν καρπῶν συγκομιδὰς αἴ τε σύνοδοι ἐγίνοντο, καὶ αι θυσίαι, ἀπαρχαί τινες οὖσαι μάλιστα γὰρ ἐν τούτοις ἐσχόλαζον τοῖς καιροῖς διὰ δὴ τούτων τῶν κοινωνιῶν τό τε θεῖον ἴλεων αὐτοῖς ἐγίνετο, δ συνοίσειν ἐδόκει, καὶ αὐτοὶ ἀναπαυόμενοι, νεαροὶ τῶν ὑπὲρ τοῦ συμφέροντος πόνων ἤπτοντο. Διὰ τοῦτο φαίνεται, ὅτι πᾶσα κοινωνία, καὶ ἡ ἡδέος ἔνεκα γινομένη', καὶ ἡ τοῦ συμφέροντος, τὸ συμφέρον ἔσχατον ἔχει τέλος, καὶ διὰ τοῦτο πᾶσαι μέρη εἰσὶ τῆς πολιτικῆς. Ταύταις δὲ ταῖς κοινωνίαις καὶ αἱ φιλίαι ἀκολουθήσουσι, καὶ ὥσπερ αἱ κοινωνίαι, οὕτω καὶ αἱ φιλίαι διαιρεθήσονται, καὶ τοιαῦται ἔσονται αἱ φιλίαι, οἶκι αἱ κοινωνίαι,

(Scripsi : \* ἀποστερῆσαι] cod. ἀποστηρῆσαι.

- b χοινωνία ἐστὶ] cod. χοινωνία ἐστι. - c τό τε]
cod. τό, τε. -)

# Kεφ. ιγ'.

Περί των τριών της πολιτείας είδων.

\* 'Ρητέον δέ έστι περί τῆς πολιτικῆς. Ταύτης δή τρία εἰσὶν εἴδη. βασιλεία, ἀριστοχρατία καὶ τιμοχρατία, ήν και πολιτείαν ειώθασιν οι πλειστοι καλείν, ήτις ἐστὶν ἀπὸ τῶν τιμημάτων. διδόντες γὰρ χρήματα το άρχειν λαμβάνουσι. διά τοῦτο τιμοχρατιχήν οἰχεῖόν έστι χαλείν. Τούτων δέ των πολιτειών βελτίστη μέν ή βασιλεία, χειρίστη δὲ ἡ τιμοχρατία. Αὖται μὲν οὖν αί πολιτείαι. Αί δὲ παρεκδάσεις καὶ οἶον φθοραὶ τῶν πολιτειών, της μέν βασιλείας ή τυραννίς άμφω γάρ μοναρχίαι, διαφέρουσι δὲ πλεῖστον δ μέν γάρ τύραννος τὸ ξαυτοῦ συμφέρον σχοπεϊ, ὁ δὲ βασιλεὺς τὸ τῶν άρχομένων οὐ γάρ ἐστι βασιλεὺς δ μή αὐτὸς ἑαυτῷ άρχῶν, χαὶ πᾶσι τοῖς ἀγαθοῖς ὑπερέχων· ὁ γὰρ τοιοῦτος ού δεηθήσεται τὰ τῶν ἀρχομένων εἰς έαυτὸν ἔλχειν. Διὰ τοῦτο τὰ μὲν ἀφελιμα αὐτῷ οὐ προσχοπεῖ πολιτευόμενος καὶ τὰ κοινὰ πράττων, μόνα δὲ τὰ τῶν ἀρχομένων ου γάρ από των χοινών, αλλ' οίχοθεν ποριεῖ τὰ συμφέροντα έαυτῷ. Ὁ δὲ μὴ οὕτως ἔγων κληρωτὸς μᾶλλον ἄν τις εἴη, ἡ βασιλεύς. Έστι τοίνυν ή τυραννίς εναντία τη "βασιλεία" δ γάρ τύραννος τὸ έαυτοῦ ἀγαθὸν διώχει, καὶ πολύ μᾶλλον, ή δ κληρωτός και φανερωτέρα ή διαφορά ή πρός τον βασιλέα, ότι καὶ χείρων. Διὰ τοῦτο καὶ ἐναντίον ἐστὶ τῆ βασιλεία ή τυραννίς, δτι τὸ μέν βέλτιστον, τὸ δὲ χάχιστον τὸ γάρ κάκιστον ἐναντίον τῷ βελτίστω. Μεταδαίνει τοίνυν ή πολιτεία έχ βασιλείας είς τυραννίδα. φαυλότης γάρ έστι μοναρχίας ή τυραννίς, καὶ δ μοχθηρός βασιλεύς τύραννος γίνεται. Τῆς μέν οὖν βασιλείας παρέχδασις ή τυραννίς, της δὲ ἀριστοχρατίας ή δλιγαρχία. δταν οί ταύτην πολιτευόμενοι την πολιτείαν νέμωσι τὰ τῆς πόλεως έαυτοῖς παρὰ τὴν ἀξίαν· desse poterit, consectatur: quia non præsentem solum utilitatem, sed totius vitæ commodum expetit : quamobrem et sacrificia et conventus et convictus jucunditatem et laborum remissiones introduxit. Nam post frugum fructuumque perceptionem olim cœtus et conventus habebantur, et sacrificia quæ primitiarum instar erant fiebant : his enim temporibus maxime ab opere cessabant : quia hujusmodi congressibus tum deorum numen propitium iis reddebatur, quod e re sua fore existimabant, tum ipsi paulisper animum relaxantes mox recollectis viribus utiles sibi labores suscipiebant. Hinc apparet, omnem societatem qua jucunditatis qua utilitatis causa conflatam ad commodum tanquam ultimum finem referri, ideoque omnes societates civilis societatis esse membra. Has ergo societates etiam amicitiæ sequentur, atque idcirco sicut illæ, ita et hæ dividentur, talesque erunt amicitiæ, quales sunt et societates.

#### Cap. XIII.

De tribus reipublicæ formis.

Jam de civili societate dicendum est. Hujus autem tres sunt formæ: regnum, optimatium dominatus et potestas censualis, quam plerique solent vocare rempublicam, quæ censu comparatur, qui enim pecunias dederint, imperium accipiunt : quare potestatem censualem eam vocari convenit. Harum autem civitatis formarum optima est regnum, deterrima potestas censualis. Atque hæ quidem civitatis formæ sunt. Digressiones vero harum sive declinationes et quasi pestes atque interitus regni quidem tyrannis : ambæ enim unius dominatus sunt, licet plurimum inter se differant : tyrannus videlicet suam, rex eorum quibus imperat utilitatem spectat : neque enim rex est qui non ipse sibi sufficiat, et bonis omnibus excellat : quippe talis non habebit necesse, civium bona in suum commodum convertere. Quocirca hujusmodi publicorum negotiorum curator et reipublicæ rector non sua, sed sola eorum quibus præest commoda intuetur : neque enim e communi ærario, sed e fisco sua commoda comparabit. Qui vero talis non erit, is sorte potius creatus esse quam rex videbitur. Est igitur tyrannis regno contraria : nam tyrannus id quod sibi expedit sequitur, multoque magis quam qui sorte creatus est : quin etiam manifestior hujus et regis.differentia habetur, quod illo est deterior. Ideoque regno contraria est tyrannis, quod alterum optimum negotium, altera deterrimum est : pessimum enim optimo est contrarium. Degenerat porro respublica e regno in tyrannidem : siquidem singularis imperii pravitas est tyrannis, et malus rex tyrannus evadit. Regni igitur digressio tyrannis, optimatium autem civitatis paucorum potentia est : quando reipublicæ hujus rectores res civitatis ali-

<sup>\*</sup> Cap. 10. πολιτείας δέ έστιν είδη τρία κτλ.

καὶ πάντα ἢ τὰ πλεῖστα: οἱ καὶ τὰς ἀρχὰς τῆς πόκως τοῖς αὐτοῖς ἀεὶ διδόασι διοικεῖν, ἵνα συνήθεις
αὐτοῖς γενόμενοι δι' αὐτῶν καρποῦσθαι δύνωνται
τὰ κοινά. "Όθεν συμβαίνει δλίγους τινὰς ἐπὶ τῶν
πραγμάτων εἶναι, καὶ μοχθηροὺς ἀντὶ τῶν ἐπιεικεστάτων. Τῆς δὶ τιμοκρατίας παρέκδασις ἡ δημοκρατία:
ἡ τιμόκρατία εἶναι, καὶ ἴσοι μαντες οἱ ἐν τῷ τιμίματι. "Ηκιστα δὶ μοχθηρία ἐστὶν ἡ δημοκρατία:
κοινωνεῖ γὰρ αὐτῆ μᾶλλον ἡ διαφέρει: τῷ τιμήματι
κὸν γὰρ διαφέρει, κοινωνεῖ δὶ κατά τε τὴν ἰσότητα,
σοι γὰρ πάντες οἱ ἐν τῷ τιμήματι, καὶ κατὰ τὸ
πλῆθος.

(Scripsi: τῆ] cod. τη. δ ἴσοι] cod. ἴσοι. — τῆς τιμοχρατίας] cod. τῆς τιμοχρατείας. —)

Κεφ. ιδ.

Περί των όμοιωμάτων τούτων των είδων.

\* Τὰ μέν οὖν εἴδη τῆς πολιτικῆς εἰς ταῦτα μεταδάλλουσι μάλιστα· τὸ ἐλάχιστον γὰρ ἐκάστη τῶν εἰρημένων πολιτειών είς την άντιχειμένην αὐτή μεταδάλλει, καὶ εἰς ταύτην βἄστα μεταδαίνει. Εἰσὶ • δὲ καὶ έν τἢ οἰκονομικἢ όμοιώματα αὐτῶν, καὶ οἶον παραδείγματα· ἐν γὰρ ταῖς οἰχίαις καὶ βασιλείας εἰκόνα ίδοι τις αν καί αριστοκρατίας, και τῶν άλλων. Ἡ μεν γάρ πατρός πρός υίους χοινωνία βασιλείας έχει σχήμα. τῶν τέχνων γὰρ τῷ πατρὶ μέλει. ἐντεῦθεν δὲ καὶ Ομηρος τον Δία πατέρα προσαγορεύει. Πατρική γάρ άρχή βούλεται ή βασιλεία είναι, ήν οί Πέρσαι υπερβαίνον-<u>τες πυραννίδα ποιούσι, τῶν γὰρ υίῶν ὡς δούλων ἄρ-</u> χουσι. Τυραννίς δὲ ή τῶν δούλων ἀρχή· τὸ γὰρ τοῦ δεσπότου συμφέρον ζητεῖται ἀεὶ παρὰ τῶν δούλων· έστι δή τοιαύτη τῶν τέχνων ἀρχή ήμαρτημένη. ή δὲ βασιλεία έοιχυζα του δέοντος έχεται δει γάρ, έπεί υίὸς διαφέρει δούλου, καὶ τὰς ἀρχὰς αὐτῶν διαφόρους είναι. Ἡ μέν οὖν πατρὸς πρὸς υίοὺς χοινωνία τῆ βασιλεία ξοιχεν. αριστοχρατία όὲ ή τοῦ ανδρός πρός τήν γυναϊκα. Κατ' άξίαν γάρ, και ώς βελτίων, δ άνηρ άρχει καί έσται δή άριστοκρατία, όταν α μέν προσήχει ανδρί, έαυτῷ ἀποδιδῷ ὁ ἀνήρ, & δέ γυναιξίν άρμόζει, τῆ γυναικὶ παραχωρῆ. Υπερδήσεται δὲ τὴν άριστοχρατίαν ή τοιαύτη χοινωνία, χαὶ εἰς όλιγαρχίαν μεταδαλεί, δταν δ άνηρ άπάντων χυριεύη. παρά την άξίαν γάρ αὐτὸ πόιεῖ, καὶ οὐχ ή άμείνων. Ἐνίστε δε άρχουσιν αί γυναϊκες, όταν επίκληροι ώσι, καί διά τοῦτο πλούτφ καὶ δυνάμει τῶν ἀνδρῶν ὑπερέχωσιν ου γάρ γίνεται ή τοιαύτη άρχη δι' άρετήν, άλλα καθάπερ έν ταϊς όλιγαρχίαις, δια πλούτον καί δύναμιν. Τοιαύτη μέν οὖν ή ἐν οἰκία ἀριστοκρατία καὶ ter atque oportet sibi vindicant: et vel omnia bona vel plurima: qui etiam iisdem semper munera urbis descrunt, ut familiaritate cum iis contracta illorum beneficio fructum e republica percipere possint. Quo fit, ut pauci negotia publica curent, iique improbi pro viris optimis atque æquissimis. Censualis vero potestatis digressio respublica popularis est: sunt enim hæ inter se finitimæ: nam etiam plebis videtur esse censualis potestas omnesque qui censi sunt inter se sunt pares et æquales. Sed minime omnium vitiosa respublica popularis est: quippe quæ censualis potestatis formæ non multo præstet: nam magis concordat cum ea quam discrepat: nempe censu differt, æqualitatem autem cum ea communem habet, pares enim sunt omnes qui censentur, etiam in plebe.

Cap. XIV.

#### De barum formarum similitudinibus.

Civilis igitur societatis formæ in has potissimum mutantur : nimirum enim singulæ earum quas diximus formarum in contrariam sibi solent transire, facillimeque in eam mutantur. Sunt tamen et in privatæ vitæ ratione earum imagines et quasi exempla : quippe in familiis simul regni et optimatium dominatus, simul cæterarum formarum imagines animadvertas. Patris enim cum filiis societas regni speciem quamdam præ se fert : nam liberi patri curæ sunt : hinc et Homerus Jovem patrem vocat. Patria enim potestas videtur regnum esse, cujus modum excedentes Persæ tyrannidem essiciunt, liberis enim imperant ut servis. Nimirum tyrannis est imperium in servos : quippe domini commoda semper a servis spectantur : tale igitur in liberos imperium vitiosum est : at illud, quod ad regni similitudinem accedit, decorum servat : quum enim differat filius a servo, diversa quoque imperia in eos esse oportet. Est igitur patris cum filiis societas regno similis : at optimatium dominatus viri cum uxore societas habetur. Pro dignitate enim et tanquam præstantior vir imperat : eritque sane optimatium dominatus, quando quæ viro conveniunt, sibi vindicat, quæ autem mulieres decent, uxori permittit. Verum hujusmodi societas optimatium dominatum excedet, atque in paucorum potentiam mutabitur, quando vir in omnibus dominatur: præter dignitatem enim suam, non quatenus est melior hoc facit. Interdum vero imperant mulieres, quum bonorum paternorum sunt heredes, ideoque divitiis et potentia viros antecedunt; neque enim tale imperium propter virtutem nanciscuntur, sed ut in paucorum potentia propter divitias et opes. Talis ergo optimatium domina-

<sup>\*</sup> Όμοιώματα δ' αὐτῶν καὶ οἶον παραδείγματα κτλ.

δλιγαρχία. Τιμοκρατία δὲ ἡ τῶν ἀδελφῶν κοινωνία·
ἴσοι γάρ, πλὴν ἐφ' ὅσον ταῖς ἡλικίαις διαλλάττουσι·
διόπερ, ἀν πολὺ ταῖς ἡλικίαις διαφέρωσιν, <sup>α</sup> οὐκέτι
ἀδελφικὴ γίνεται ἡ φιλία, ἀλλὰ πατρικῆ τινι ἔοικε
πρὸς παῖδας. Δημοκρατία δὲ μάλιστα μὲν ἐν ταῖς
ἀδεσπότοις τῶν οἰκήσεων γίνεται· ἐνταῦθα γὰρ πάντες ἐξ ἴσου· γίνεται δὲ καὶ ἐν αῖς ὁ ἄρχων ἀσθενής,
καὶ διὰ τοῦτο ἔκαστος ἔαυτοῦ ἐξουσιάζει.

(Scripsi: \* εἰσὶ] cod. εἰσι. — ' ἐοικυῖα] cod. ἐοικυία. — ' διαφέρωσιν] cod. διαφέρουσιν. — '

#### Κεφ. ιε'.

Περί τῆς καθ' ἐκάστην τῶν πολιτειῶν φιλίας.

\* Αδται μέν οὖν αἔ τε ἐν πολιτικῆ καὶ ἐν οἰκονομικῆ κοινωνίαι πάσαις δὲ ταύταις ταῖς κοινωνίαις φαίνεται ἡ φιλία ἀκολουθοῦσα, καὶ ἐπὶ τοσοῦτον, ἐφ' ὅσον καὶ τὸ δίκαιον.

\*\* Τῆ μὲν οὖν βασιλικῆ κοινωνία ὑπεροχική φιλία, εί δ βασιλεύς ύπερέγει ταϊς εὐεργεσίαις, κάλ εὖ ποιεῖ τους βασιλευομένους, και έπιμελείται αυτών, άγαθος ών, ζν' εξ πράττωσιν, ώσπερ νομεύς προδάτων. δθεν χαὶ "Ομηρος τὸν Άγαμέμνονα ποιμένα προσαγορεύει λαών. Τοιαύτη δέ και ή πατρική φιλία ύπερογική γάρ έστι καὶ αὐτή. Διαφέρει δὲ τῷ μεγέθει τῶν εὐεργετημάτων μείζω γὰρ ὁ πατήρ εὐεργετεῖ. Αἴτιος γάρ τῷ παιδὶ τοῦ εἶναι, δ μέγιστον άπάντων δοχεί· καὶ ἔτι τροφῆς καὶ παιδείας. Καὶ τοῖς προγόνοις δὲ ταῦτα ἀπονέμεται φύσει γὰρ ἀρχιχόν, ὅ τε • πατήρ τῶν υίῶν, καὶ ὁ πρόγονος τῶν ἐγγόνων, καὶ βασιλεύς βασιλευομένων. Είσι δή πάσαι αι τοιαύται φιλίαι εν υπεροχή · ο διό και τιμώνται οι γονείς, και τό δίκαιον δε ακολούθως τη φιλία ου το αυτό, αλλ' έν ύπεροχη. Του γάρ πρός πατέρα δικαίου ύπερέχει τὸ πρὸς υίον ο τὸ γὰρ κατ' ἀξίαν ἀποδοῦναι δεῖ. Διὰ τοῦτο καὶ ή φιλία συνίσταται.

\*\*\* Οὐ τῆ βασιλικῆ δὲ μόνον κοινωνία ἡ ὑπεροχικὴ φιλία ἀκολουθεῖ, ἀλλὰ καὶ τῆ ἀριστοκρατικῆ. Πρὸς γὰρ τὸν ἀμείνω μείζων γίνεται ἡ φίλησις: τοιαύτη δὲ καὶ ἡ τοῦ ἀνδρὸς πρὸς γυναϊκα φιλία. Ἡ γὰρ τοιαύτη κοινωνία ἀριστοκρατία ἐστὶν ἐν οἰκία: κατὰ τὴν ἀρετὴν γὰρ ὁ ἀνὴρ ἄρχει, καὶ τῷ ἀμείνονι δεῖ πλέον ἀπονέμειν φιλήσεως. Όμοίως δὲ καὶ τὸ δίκαιον κὰνταῦθα ὁ ἐν ὑπεροχῆ.

\*\*\*\* Τῆ δὲ τιμοκρατικῆ κοινωνία, οἴα ἐστὶ καὶ ἡ τῶν ἀδελφῶν, ἡ ἑταιρικὴ φιλία ἀκολουθεῖ, ἥτις ἐν ἰσότητί ἐστιν. Οἱ γὰρ ἐταῖροι ἴσοι \* καὶ ἡλικιῶται · οἱ δὲ τοιοῦτοι ὁμομαθεῖς καὶ ὁμοήθεις ἱ ὡς ἐπὶ τὸ πολύ, οἶοί εἰσι καὶ οἱ ἐν τιμοκρατικῆ· ἴσοι ε γὰρ οἱ πολῖται βούλονται καὶ ἐπιεικεῖς εἶναι· καὶ ἄρχουσιν ἔκαστος ἐξ ἴσου,

tus et paucorum potentia in familiis est. Verum potestas censualis fratrum societas existimatur: pares enim sunt, nisi quatenus ætatibus inter se differunt: quamobrem, si multum inter se distent ætatibus, non amplius fraterna est amicitia, sed ad similitudinem paternæ cum liberis amicitiæ accedit. Popularis autem respublica maxime cum in familiis hero carentibus comparet: ibi enim omnes æquales inter se sunt: tum in quibus imbecillus est is qui imperat, ideoque sui quisque juris et potestatis habetur.

#### Cap. XV.

De ea quæ in singulis rebus publicis est amicitia.

Hæ ergo et civiles societates sunt et domesticæ: quas omnes sequi amicitia videtur, eo usque progrediens, quo et jus procedit.

Ac regiæ quidem societati inest amicitia excellens, siquidem rex beneficiis excellit, ac bene de iis quibus imperat meretur, et quum ipse bonus sit eorum curam agit, ut fortunati sint, tanquam ovium pastor; unde et Homerus Agamemnonem pastorem populorum appellat. Talis autem et paterna est amicitia, quoniam et hæc excellens nominanda. Adde quod beneficiorum magnitudine præstat : majora enim sunt quæ pater nobis dat beneticia. Est enim filio causa, ut sit, quod quidem omnium maximum videtur, præterea ut alatur et erudiatur. Quæ eadem etiam avis et majoribus tribuuntur : natura quippe apti ad imperandum sunt pater filiis, avus nepotibus, rex denique iis qui ejus imperio parent. Sunt ergo omnes tales amicitiæ in excellentia positæ; quapropter etiam parentes honore afficiuntur, atque his convenienter jus non idem cum amicitia est, sed in excellentia consistit. Quod enim patri est in filium longe majus eo est, quod in patrem est filio: id videlicet pro dignitate reddi debet. In quo etiam amicitia consistit.

Cæterum non regiæ tantum societati excellens amicitia congruit, sed etiam optimatium societati. Erga præstantiorem scilicet major affectio requiritur: talis autem viri et uxoris amicitia est. Nimirum talis societas in familia optimatium dominatus est: ob virtutem enim vir præest, et præstantiori plus affectionis debetur. Similiter autem hic quoque in excellentia jus consistit.

Societatem vero censu potentem, qualis est fratrum, sodalicia sequitur amicitia, quæ in æqualitate cernitur. Nam sodales et æquales sunt et ætate pares: hujusmodi homines autem plerumque iisdem studiis dediti similibusque moribus præditi sunt, quales habentur qui ad societatem censu potentem venerunt: in hac enim cum pares inter se cives et viri boni volunt esse, tum vicis-

<sup>\*</sup> Cap. 11. Καθ' έκάστην δὲ κτλ. — \*\* Βασιλεῖ μὲν πρὸς τοὺς βασιλευομένους κτλ. — \*\*\* Καὶ ἀνδρὸς δὲ πρὸς γυναϊκα κτλ. — \*\*\*\* ή δὲ τῶν ἀδελρῶν τῆ ἐταιρικῆ κτλ.

καὶ ἄρχονται ἐν τῷ μέρει· ἐξ ἴσου δὴ καὶ ἡ φιλία καὶ τὸ δίκαιον. Ταῖς μέν οὖν ὑγιέσι πολιτείαις καὶ κοινωνίαις οὕτως ἡ φιλία ἀκολουθεῖ καὶ τὸ δίκαιον.

\* Ταῖς δὲ παρεκδάσεσι τῶν κοινωνιῶν ἄσπερ καὶ τὸ δίχαιον έπὶ μιχρόν έστιν, ούτω καὶ ή φιλία. Ἐπεὶ δὲ τῶν παρεκδάσεων χειρίστη έστιν ή τυραννίς, \*\* διά τοῦτο οὐδαμῶς ἐν αὐτῇ φιλία εύρίσχεται, ἢ πάνυ μιχρόν. 'Εν οἶς γὰρ μηὸἐν χοινωνόν ἐστι τῷ ἄργοντι καὶ ἀρχομένω, οὐδὲ φιλία. Οὐδὲ γὰρ οὐδὲ δίχαιον άλλ' ὥσπερ ό τεχνίτης έχει πρός τὸ όργανον, καὶ ή ψυχή πρός τὸ σῶμα , οὕτω καὶ δεσπότης ἔσται πρὸς δοῦλον, και τύραννος πρός άρχόμενον. ώφελείται μέν γάρ τό τε ί δργανον ύπο τοῦ τεχνίτου, καὶ τὸ σῶμα ὑπὸ τῆς ψυχῆς, φιλία δὲ πρὸς αὐτὰ οὐκ ἔστιν' οὐ γὰρ πρὸς τὰ ἄψυχα φιλία δύναται εἶναι· οὐδὲ δίχαιόν τι πρὸς αὐτά έστιν ἀπὸ τῶν χρωμένων, ὥσπερ οὐδὲ πρὸς βοῦν, ή πρὸς κύνα. Τὸν αὐτὸν δή τρόπον οὐδὲ πρὸς δοῦλόν έστι φιλία δεσπότου, ἢ πρὸς ἀρχομένους τυράννω, καθ' όσου ε είσι δοῦλοι οὐδεν γάρ κοινόν δεσπόταις καί δούλοις ό γάρ δούλος έμψυχον όργανον, καλ τὸ ὄργανον ἄψυχος δοῦλος. ἢ μὲν οὖν δοῦλος, οὐκ ἔστι φιλία πρὸς αὐτόν. ἦ δὲ ἄνθρωπος, δύναται εἶναι. Δοχεῖ γὰρ εἶναί τι δίκαιον παντὶ ἀνθρώπῳ πρὸς πάντα άνθρωπον τὸν δυνάμενον χοινωνῆσαι νόμων τινῶν χαὶ θεσμών. ή γάρ χοινωνία των νόμων το προς αγγήλους ποιεί δίχαιον, ή δὲ χατὰ τὸ δίχαιον χοινωνία χαὶ τὴν φιλίαν εἰσάγει. "Εσται τοίνυν τυράννω πρὸς ἀργομένους φιλία , καθ' δσον είσλν άνθρωποι· διά τοῦτο άμυδρόν τι ένταῦθα καὶ τὸ δίκαιον καὶ ἡ φιλία.

\*\*\* Έν δὲ τῆ δημοκρατία ἐπὶ πλεῖστον πολλά γάρ τὰ κοινὰ ἴσοις οὖσιν.

(Scripsi: \* δ τε] vulgo δ, τε. — Ε δπεροχῆ] cod. ὑπεροχῆ. — ε τοῦ γὰρ πρὸς πατέρα δικαίου ὑπερέχει τὸ πρὸς υίόν] cod. τὸ γὰρ πρὸς πατέρα δίκαιον ὑπερέχει τοῦ πρὸς υίόν. — α κάνταῦθα] cod. κάνταῦθα. — ε ἴσοι] cod. ἴσοι. — Γ ὁμομαθεῖς καὶ ὁμοήθεις] vulgo ὁμομαθεῖς, καὶ ὁμοηθεὶς. — ε ἴσοι] ἴσοι cod. Ε ἴσοι i τό τε] cod. τό, τε. — Ε καθ' ὅσον] cod. καθόσον. —)

# Κεφ. ις'.

Περί έταιρικής φιλίας, καὶ συγγενικής, καὶ οἰκονομικής.

είρηται: μόνη δὲ ἡ συγγενικὴ καὶ έταιρικὴ φιλία οὐ δοχοῦσιν ἐν κοινωνία εἶναι: κοινωνικαὶ γάρ εἴσι φιλίαι αῖ καθ΄ διαολογίαν καὶ συνθήκην τινὰ συνιστάμεναι, τοιαῦται, εἰς ταύτας δὲ τάξειεν ἄν τις καὶ τὴν ξενικήν.

\*\*\*\*\* Ή δὲ συγγενική φιλία καὶ ή έταιρική οὐ καθ'

sim et imperant singuli æqualiter et parent : apud illos igitur juris et amicitiæ æquabilitas reperitur. Bene constitutis ergo vel rebuspublicis vel societatibus hoc modo et amicitia et jus congruit.

In declinationibus autem a recta reipublicæ forma quemadmodum juri parum loci relictum est, sic et amicitiæ. Quum vero omnium declinationum deterrima sit tyrannis, idcirco in ea aut omnino non reperitur amicitia, aut parum loci habet. Inter quos enim nihil est commune ei qui imperat cum eo qui paret, ne amicitia quidem est. Siquidem nec jus est : sed sicut artifex ad instrumentum, animus ad corpus se habet, ita dominus ad servum, et tyrannus ad cives ipsius imperio obnoxios se habebit : juvatur enim instrumentum ab artifice, corpus ab animo, nulla tamen inter hæc amicitia intercedit : siquidem nobis amicitia cum rebus inanimis esse non potest : item utentibus ne jus quidem cum iis est, quemadmodum nec cum bove est aut cane. Eodemque modo nulla cum servo amicitia hero intercedit, aut cum civibus ipsi obnoxiis tyranno, quatenus sunt servi : nihil quippe heris commune est cum servis : nam servus instrumentum est animatum, instrumentum autem servus inanimus : qua ergo servus est, nulla cum eo amicitia nobis intercedit: sed qua homo est, intercedere potest. Cuilibet enim homini jus aliquod esse cum quolibet homine videtur, qui quidem legis alicujus et instituti particeps esse possit : nam legum communio esticit illud jus quod inter homines intercedit, qua autem ex jure nascitur communio, amicitiam etiam introducit. Quare amicitia erit tyranno cum iis qui in ipsius potestate sunt, quatenus sunt homines : ideoque obscurum negotium hic et jus est et amicitia.

At in populari republica plurimum: nimirum multa inter eos qui sunt pares communia sunt.

#### Cap. XVI.

De sodalitia, consanguinea et domestica amicitia.

Omnis ergo amicitia in communitate, quemadmodum dictum est, cernitur: sola autem cognatorum et sodalium amicitia non videtur in communitate consistere: in communitate autem amicitiæ, quæ convento et pacto constant, versantur, quales tribulium et eorum qui una navigant videntur, et quæcunque hujus generis sunt, quibus etiam recte hospitalis adjungi possit.

Cognatorum vero et sodalium amicitia neque convento.

<sup>\* &#</sup>x27;Εν δὲ ταῖς παρεκδάσεσιν κτλ. — \*\* 'Εν τυραννίδι γὰρ οὐδὲν κτλ. — \*\*\* Aἰ δὲ ἐν ταῖς κτλ. — \*\*\*\* Cap. 12 'Έν κοινωνία μὲν οὖν πᾶσα φιλία κτλ. — \*\*\*\* Καὶ ἡ συγγενικὴ δὲ φαίνεναι κτλ.

δμολογίαν, ή συνθήκην τινά συνίστανται, άλλά τοὺς μέν ή φύσις συνέδησε, τοὺς δὲ τὸ τυχεῖν ήλικιώτας εἶναι, καὶ περὶ τὰ αὐτὰ ἐπιτηδεύματα σπουδάζειν.

'Ρητέον δή περί τῆς συγγενικῆς. Έστι δή πολυειδής ή συγγενική φιλία, καὶ τῆς πατρικῆς πᾶσα έξήρτηται διά γάρ την πρός τον χοινόν πατέρα, ή πρόγονον οἰχειότητα οξ τε ἀδελφοὶ χαὶ ἄλλως συγγενεῖς ἀλλήλους φιλοῦσιν, οί γονεῖς μέν γὰρ στέργουσι τὰ τέχνα, ὡς ἐαυτῶν τι ὄντα, τὰ δὲ τέχνα τοὺς γονεῖς, ώς ἀπ' ἐχείνων ὄντα , ἀδελφοὶ δὲ ἀδελφούς, τῷ ἐχ τῶν αὐτῶν πεφυχέναι. Μᾶλλον δὲ ἴσασιν οί γονεῖς τὰ τέχνα ότι έξ αὐτῶν είσιν, ή τὰ γεννηθέντα, ότι έχ τούτων · καὶ μᾶλλον συνωκείωται \* τὸ αἴτιον καὶ τὸ γεννῶν τῷ γεννηθέντι ἢ τῷ ποιηθέντι, ἢ τὸ γεννώμενον τῷ ποιήσαντι, καὶ τὸ γεννηθέν τῷ γεννήσαντι · τὸ γάρ ἔχ τινος οἰχεῖον τῷ ἐξ οὖ ἐστιν, ὥσπερ ὀδοὺς ἡ θρὶξ τῷ ἔχοντι οἰχεῖόν ἐστι, τριχὶ δὲ καὶ όδόντι οὐκ ἔστιν οίχειον ό έχων · ή τοίνυν ούδαμῶς έστιν οίχειον τῷ αἰτιατῷ τὸ αἴτιον, καὶ τῷ ἔκ τινος τὸ ἐξ οὖ, οὐδέ τινα σχέσιν έχει πρὸς αὐτό, ἡ εἶ έχει, ἐλάττω έχει ἡ ἐκεῖνο πρός αὐτό ἔχει· καὶ τὰ τέκνα δή τοὺς γονεῖς ἦττον φιλοῦσιν, ἢ ὑπ' ἐχείνων φιλοῦνται. "Ετι δὲ καὶ ἀπὸ τοῦ Νύορου φανεύον. οι πεν λάδ ευθρό λενοπενα ματεύλουσιν, τὰ τέχνα δὲ αὐτοὺς χρόνω ὕστερον μετὰ τὸ λαβείν σύνεσιν, ή αξσθησιν · διά τοῦτο καὶ μητέρες μᾶλλον φιλούσι τὰ τέχνα, ἢ οἱ πατέρες, ὅτι πρότερον αὐτὰ στέργουσι. Γονεῖς μὲν οὖν τὰ τέχνα φιλοῦσιν ὡς έαυτούς · τὰ γὰρ ἐξ αὐτῶν, οἶον ἄλλοι αὐτοί, τῷ χωρίς είναι μόνον διαφέροντες · τέχνα δέ φιλούσι γονείς, ώς ἀπ' ἐχείνων πεφυχότα.

\* 'Αδελφοί δε άλλήλους τῷ ἐκ τῶν αὐτῶν πεφυχέναι. ή γάρ πρός τους γονείς ταυτότης χαι αυτοίς ταυτότητα ποιεί πρὸς άλλήλους, ώσπερ τοὺς κλάδους ή τῆς βίζης ταυτότης συνάπτει · διό φασι · ταὐτὸν αξμα καὶ δίζαν; καὶ τὰ τοιαῦτα · ἔστι γὰρ έκάτερον ταύτὸ καὶ ἐν πολλοῖς καὶ διηρημένοις. Μέγα δὲ πρὸς φιλίαν καλ τὸ συντραφῆναι, καλ ήλικας είναι · ήλιξ γὰρ ήλικα φιλεί, και οί συνήθεις, έταιροι · διό και ή άδελφική τη έταιρική δμοιούται. Ανεψιοί δέ, καί οί λοιποί αυγγενείς έχ των αρεγάων αυνώκειωνται σ. τώ λαδ άπὸ τῶν αὐτῶν εἶναι καὶ αὐτοὶ οἱ αὐτοί πως άλλήλοις είσίν. Γίνονται δὲ οἱ μὲν οἰχειότεροι τῶν συγγενῶν, οἱ δ' άλλοτριώτεροι, τῷ σύνεγγυς, ἢ πόρρω τὸν ἀρχηγὸν είναι τοῦ γένους · οίς γὰρ πόρρωθεν ή κοινωνία, ἀμυδρά γίνεται, τῷ προϊέναι ἐλαττουμένη. Ἐστι δὲ ἡ μέν τῶν τέχνων πρὸς τοὺς γονεῖς φιλία, καὶ τῶν ἀνθρώπων πρός τον θεόν, ώς πρός άγαθον και ύπερέχον: ευεργέται γάρ είσι τὰ μέγιστα ευεργετούντες, τὸ είναι, καί τραφήναι, και παιδευθήναι ή δε των συγγενών πρός άλλήλους εν ισότητι εχει δε και το ήδυ και το χρήσιμον ή τοιαύτη φιλία μαλλον, ή ή τῶν ἀλλοτρίων κατά γένος, δοώ και κοινότερος δ βίος έστιν αὐτοῖς constat nec pacto, sed alios natura conjunxit, alios illud ipsum quod ætate æquales sunt, atque in iisdem studiis versantur.

Ac primum quidem de cognatorum amicitia dice..dum. Est autem multiformis illa, et tota ex paterna pendet : quia enim propter agnationem aut patrem, aut gentis auctorem communem habent, cum quo conjunguntur, tum fratres, tum alii cognati se mutuo diligunt : parentes enim liberos ut aliquid sui amant, liberi autem parentes, utpote ab illis profecti, fratres denique fratres, propterea quod ex iisdem prognati sunt. Magis vero sciunt parentes liberos ex se esse procreatos, quam liberi se ex his esse genitos : quin etiam majore necessitudine conjuncta est causa genitalis ei quod gignitur aut fit, quam id quod factum est ei quod fecit, et quod genitum est ei quod genuit : nam quod ab aliquo profectum est, ejus est proprium, a quo profectum est, sicut dens aut capillus habenti proprius est, quum tamen neque capillo ipsi nec denti proprius sit qui habet : aut igitur omnino non est propria causa rei effectæ, et id quod ex aliquo ortum est ei ex quo est ortum, neque ullam cum eo habet necessitudinem, aut si habet, minorem quam illud cum ipso habet : ideoque liberi minus amant parentes quam ab iis amantur. Præterea temporis progressu hoc cognoscitur : illi enim liberos statim ut nati sunt diligunt, liberi vero ipsos postea quum intelligere aut sentire cœperunt : quamobrem matres etiam magis liberos amant, quam patres, quia prius eos diligunt. Quocirca parentes amant liberos tanquam se ipsos : nam qui ex eis nati sunt, eo ipso quod separati sunt tantum ab ipsis differentes, quasi alteri ipsi sunt: at liberi parentes, utpote ex illis nati, caros habent.

Fratres vero quod ex iisdem nati sunt se mutuo diligunt. Quia enim ex eisdem nati sunt parentibus, hoc ut iidem quoque inter se sint, efficit, plane sicut ramos eadem radix conjungit : ideoque dici solet idem sanguis et eadem stirps, et cætera ejusdem generis: utrumque enim unum et idem est in multis quæ divisa sunt corporibus. Magnum etiam ad amicitiam momentum habet educationis communitas et ætalis æqualitas : æqualis enim æqualem diligit, et consuetudo sodales efficit: quare et amicitia fraterna sodalitiæ comparatur. Patrueles autem reliquique cognati ex fratribus inter se conjuncti sunt : nam propterea quod ex iisdem orti sunt, quodammodo etiam iidem inter se sunt. Sunt autem alii cognatorum propinquiores, alii alieniores, quod vel propius vel longius ab eis abest eorum generis auctor et princeps : quibus enim longius repetita est communio, sensim quasi evanescit, quia progressione minuitur. Ea vero quæ liberis cum parentibus et hominibus cum deo amicitia intercedit, ut cum bona quadam re atque excellente intercedit : quippe beneficiis eos maximis affecerunt, quum et vitæ auctores et educatores et doctores sint : illa autem , quæ inter cognatos amicilia est, in æqualitate consistit : habet autem talis amicitia eo plus jucunditatis et utilitatis quam alieni-

<sup>\*</sup> Άδελφοί δε άλλήλους τῷ ἐχ τῶν αὐτῶν χτλ.

κατά πλείονα κοινωνούσιν άλλήλοις. Μάλιστα δὲ ἡ ἀδελφική φιλία τουμδαίνει γὰρ αὐτἢ πάντα, ἀ καὶ τῷ ἔταιρικἢ, καὶ μᾶλλον αὐτἢ, ἢ ἐκείνῃ καὶ διὰ τοῦτο εἰ ἐπιεικεῖς εἶεν οἱ ἀδελφοὶ καὶ ὅμοιοι, μᾶλλον φιλήσουσιν ἀλλήλους, ἢ οἱ ἔταῖροι τοἰκειότεροι γάρ εἰσιν ἀλλήλοις καὶ ὁμοιότεροι, καὶ ἐκ γενετῆς ἀλλήλους στέργουσι, καὶ ὁμοιώς ἐπαιδεύθησαν ταὶ ἡ ἐκτὰ τὸν χρόνον δοκιμασία μείζων ἐνταῦθα, καὶ βεδαιοτέρα. Ἡ μὲν οὖν μεγίστη ἐν ταῖς συγγενικαῖς φιλα ἡ ἀδελφική ἐστιν αἱ δὲ ἀλλαι ἀνάλογον ἔχουσι τῷ κατὰ γένος οἰκειότητι.

\* Άνδρὶ δὲ καὶ γυναικὶ φιλία δοκεῖ κατὰφύσιν ὑπάργειν. "Ανθρωπος γάρ τη φύσει τεχνοποιητικόν μαλλον ή πολιτιχόν, όσω πρότερον και αναγκαιότερον οίκία πόλεως, και δοώ κοινότερον ζώσις ο τεκνοποιία, ή πολιτεία. Τὸ μέν γάρ πᾶσι ζώοις ένεστιν, ή δὲ πολιτεία μόνοις τοῖς ἀνθρώποις τοῖς μέν οὖν ἄλλοις ζώοις έπὶ τοσοῦτον μόνον ή χοινωνία ἐστίν, ἐφ' ὅσον ἔνι τεχνοποιήσαι, τοις δε ανθρώποις οὐ τῆς τεχνοποιίας χάριν μόνον ή χοινωνία έστίν, άλλά χαὶ τῶν εἰς τὸν βίον. εύθυς γάρ διήρηται αυτών τὰ έργα, και άλλα τὰ έργα τοῦ ἀνδρός, καὶ ἔτερα γυναικός επαρκοῦσιν οὖν ἀλλήλοις είς τὸ χοινὸν τιθέντες τὰ ίδια. Διὰ ταῦτα χαὶ τὸ χρήσιμον, καὶ τὸ ἡδὺ ἐν ταύτη τῆ φιλία εἶναι δοκεῖ· είη δ' αν και τὸ ἀγαθόν, και ή ἀρετή, εί ἐπιεικεῖς εἶεν· έστι γάρ έχατέρου άρετή καί εί σπουδαίος είη έχάτερος την προσήχουσαν άρετην, χαίροιεν αν και διά τοῦτο ἀλλήλοις σύνδεσμος δὲ τῆ τοιαύτη φιλία καὶ τά τέχνα δοχεῖ εἶναι · διὸ θᾶττον οί ἄτεχνοι διαλύονται · τὰ γὰρ τέχνα χοινὸν ἀγαθὸν ἀμφοῖν · τὸ δὲ χοινόν συνέχει τὰ χοινωνοῦντα.

(Scripsi • συνφικείωται] cod. συνωκείωται. — <sup>b</sup> γενόμενα] cod. γεννόμενα. — <sup>c</sup> φασι] cod. φασιν. — <sup>d</sup> συνωκείωνται] cod. συνωκείωνται. — <sup>e</sup> ζώοις] cod. ζώοις ut reliquis locis. —)

# Κεφ. ιζ.

Περί των έν τἢ κατὰ τὸ χρήσιμον φιλία ἐγκλημάτων.

Πῶς δὲ συμδιωτέον ἀνδρὶ πρὸς γυναίκα, καὶ ἀδελφῶ πρὸς ἀδελφόν, καὶ ὅλως φίλω πρὸς φίλον, ταὐτόν ἐστι τῷ πῶς δίκαιον. Επεται γὰρ πάση κοινωνίᾳ ἀναλόγως τῆ φιλία καὶ τὸ δίκαιον, ὅσπερ εἴρηται πολλάκις καὶ οὐ ταὐτὸν φαίνεται εἶναι δίκαιον φίλω πρὸς φίλον, καὶ τὸν ὁθνεῖον, ἢ τὸν ἀδελφόν, ἢ τὸν ἑταῖρον, καὶ τὸν συμφοιτητήν.

\*\* Τριῶν δὴ οὐσῶν τῶν φιλιῶν, διὰ τὸ ἀγαθόν, διὰ τὸ ἡδύ, καὶ διὰ τὸ χρήσιμον, καὶ καθ' ἐκάστην τῶν μέν ἐν ἰσότητι φίλων ὄντων, τῶν δὲ καθ' ὑπεροχὴν · καὶ γὰρ γίνονται φίλοι καὶ οἱ δμοιοι, \* ἢ κατὰ τὸ ἀγαθόν,

genarum, quo etiam vitæ communitate magis inter se devincti sunt, utpote qui plurimorum inter se participes sint. Maxime vero fraterna amicitia : siquidem huic illa omnia eveniunt, quæ etiam sodalitiæ, magisque huic quam illi : ideoque si probi sint fratres et similes, magis inter se amabunt, quam sodales : quoniam propinquiores inter se sunt et similiores, et ex quo nati sunt se mutuo dilexerunt, et similioribus moribus præditi sunt, quum ex iisdem sint nati, ac simili cura ac diligentia eruditi : quin etiam probatio ea quæ tempore constat major hic et firmior est. Cognatarum ergo amicitiarum maxima est fraterna : cæteræ vero ad propinquitatis portionem modificatæ sunt.

Porro quæ inter virum et uxorem amicitia est naturæ congruere videtur. Homo enim ad liberorum procreationem aptior est natura quam ad societatem civilem, quanto prior magisque necessaria civitate domus est, quantoque liberorum procreatio animantium omnium communior est, quam respublica. Altera enim res omnibus animantibus, respublica vero solis hominibus convenit: ac reliquis quidem animantibus eatenus tantum sua est communio, quatenus fetus procreare possunt. hominibus vero non tantum ad liberos procreandos sua est communio, sed etiam propter res ad vitam necessarias : statim enim divisa sunt eorum opera aliæque sunt viri, aliæ mulieris partes : inserviunt igitur alter alteri sua in medium afferentes. Quamobrem in hac amicitia et utilitas inesse videtur et voluptas : sed inerit in ea etiam bonum et virtus, si probi fuerint : est enim utriusque virtus: ac si uterque honestus ac debita virtute præditus fuerit, idcirco alter altero lætabitur: videntur autem talis amicitiæ vinculum et liberi esse : quare citius dissolvuntur qui liberis carent : commune enim amborum bonum sunt liberi : quod vero commune est ea quæ consociata sunt continet.

# Cap. XVII.

De querelis in amicitia propter emolumentum contracta ortis.

Quomodo autem marito cum uxore, fratri cum fratre, amico denique sit cum amico vivendum, quærere, nihil aliud est, quam quomodo nos vivere deceat. Respondet enim omni communioni ex amicitiæ ratione etiam jus, ut sæpe dictum est: neque enim idem jus amico in amicum et in peregrinum, aut in fratrem, aut in sodalem et in condiscipulum videtur esse.

Quum ergo tres sint amicitiæ species, quæ boni, quæ voluptatis et quæ utilitatis causa instituitur, et in unaquaque alii sint pares amici, alii præstantia quadam inter se differant: nam et qui similes sunt vel boni vel

<sup>\*</sup> Άνδρὶ δὲ καὶ γυναικὶ φιλία δοκεῖ κτλ. — \*\* Cap. 13. Τριττῶν δὴ οὐσῶν φιλιῶν κτλ.

ή κατά τὸ ήδύ, ή κατά τὸ χρήσιμον · γίνονται φίλοι χαί άμείνους χείροσι.

\* Τοὺς δὲ ἴσους μὲν κατ' ἰσότητα δεῖ φιλεῖν, καὶ τὰ άλλα πάντα ἐσάζειν · τοὺς δὲ ἀνίσους ἀναλόγως τῆ b

ύπεροχῆ καὶ ἐλλείψει φιλεῖν καὶ φιλεῖσθαι.

\*\* Μόνη δὲ ἐν τῆ κατὰ τὸ χρήσιμον φιλία, ἢ ταύτη μάλιστα, τὰ ἐγκλήματα, καὶ αἱ μέμψεις τῶν φίλων γίνονται πρός αλλήλους είκότως. Οι μέν γάρ δι' άρετην φίλοι όντες εὖ ποιείν άλληλους προθυμοῦνται . τουτο γάρ άρετης και φιλίας. πρός τουτο δε των φίλων άμιλλωμένων οὐχ ἔστιν ἐγχλήματα οὐδὲ μάχαι • τον λφό φιγούντα και ες ποιούντα οιρείς ρπαχεύαινει. άλλ' έλεν ή χαρίεις, άμείδεται καὶ αὐτὸς εὖ ποιῶν · δ δὲ ταῖς εὐεργεσίαις τὸν ἔτερον ὑπερδάλλων, τυγχάνων οδ έφίεται, ούχ άν έγχαλοίη τῷ φίλῳ ἐφίεται γάρ έχατερος τοῦ άγαθοῦ καὶ τοῦ εὖ ποιεῖν.

\*\*\* Οὐδὲ δὴ οἱ δι' ήδονὴν φιλοῦντες πάνυ δυσχεραίνειν άλλήλους δύνανται. Άμα γάρ άμφοῖν γίνεται οδ όρέγονται, εὶ τῷ συνδιάγειν χαίρουσι· γελοῖος γὰρ ἀν εἰη δ έγχαλῶν τῷ μὴ τέρποντι φίλῳ, ἐξὸν ἄλλῳ συνδιάγοντα τέρπεσθαι · ούτε τοίνυν ή ο διά το άγαθον φιλία έγκλήματα έχει καὶ μέμψεις, ούτε ή δι' ήδονήν.

\*\*\*\* Μόνη δε ή διά τὸ χρήσιμον εγκληματική έστιν. 'Επ' ώφελεία γάρ χρώμενοι άλλήλοις άελ τός πλείονος δέονται, καὶ ἔλαττον ἔχειν οἴονται τοῦ προσήκοντος, χαὶ μέμφονται, ὅτι οὐχ ὅσων δέονται, τοσούτων τυγχάνουσιν, άξιοι όντες τυγχάνειν· οί γαρ εὖ ποιοῦντες ού δύνανται έπαρχεϊν αύτοις τοσαύτα, όσων δέονται άει γάρ οι εὖ πάσχοντες πλειόνων δέονται, ἤπερ εὖ ποιείν οί εὐεργέται δύνανται.

\*\*\*\*\*\* Εοιχε δέ, δτι καθάπερ τὸ δίκαιον διττόν έστι, τὸ μέν γὰρ ἄγραφον, τὸ δὲ χατὰ νόμον, οὕτω χαὶ τῆς κατά το χρήσιμον φιλίας το μέν ήθικον έστι, το δέ νομικόν. Νομικόν μέν χρήσιμον, δταν τίς τινι διδώ, έρ' ῷ λάδοι τι ρητὸν καὶ ώρισμένον ἡθικὸν δέ, ὅταν τίς τινι ώς φίλω δωρηται, χομίζεσθαι δε άξιοι το ίσον, η πλέον, οὐ ρητὸν οὐδὶ ώρισμένον κατ' ἄμφω δὶ τὰ χρήσιμα, ταῖς φιλίαις ἐγκλήματα καὶ μέμψεις ἀκολουθοῦσι. Μάλιστα δὲ ὅταν τῶν φίλων ὁ μὲν τὸ νόμιμον χρήσιμον εἰσάγη, δ δέ τὸ ἠθικόν · οἱ τοιοῦτοι γάρ ταχέως διαλύονται. Εί γάρ δ μέν είς χρήματα ώφελεί, καλ άξιοι όμοίως ώφελεισθαι, καλ τοσαῦτα λαβείν όσα δέδωχεν, δ δὲ ἄλλην τινά ὡφέλειαν ώφελεῖ, οὐ δύνανται εν τῆ φιλία μένειν. Έστι δε και τοῦ νομίμου χρησίμου το μέν πάντη α άγοραῖον, το δε έλευθεριώτερον. τὸ μέν γάρ μή δοῦναι εί μή αὐτίκα είη λαβεῖν, έχ χειρός εἰς χεῖρα, πάντη ἀγοραῖον· τὸ δὲ δόντα αναβαλέσθαι την ληψιν, έλευθεριώτερον. Καὶ τοῦτο δέ χαθ' δμολογίαν γίνεται , τί ἀντὶ τίνος ὀφείλει · ώρισμένον γάρ τὸ όφείλημα, καὶ οὐκ ἀμφίλογον. Ἡ δὲ αναδολή τῆς χομιδῆς έλευθεριώτερόν πως χαὶ φιλιvoluptatis vel utilitatis causa inter se fiunt amici, ut meliores deterioribus.

Eos quidem qui inter se pares sunt æqualiter amari, et cæteris quoque omnibus exæquari oportet : sed im-pares ex ratione tum excellentiæ tum defectus amare et amari oportet.

In sola autem ea quæ utilitatis causa conciliatur amicitia, aut in hac certe maxime, criminationes et querelæ amicorum inter se oriuntur, nec immerito. Nam qui ob virtutem sunt amici, student alter de altero bene mereri : hoc videlicet virtutis et amicitiæ proprium est : porro de hac re certantibus amicis neque criminationes sunt neque pugnæ: in eum enim qui amat et bene meretur, nemo offenso est animo : imo vero si politus et gratus sit, sua beneficentia refert gratiam : qui vero beneficiis alterum superat, quum id quod cupit assequatur, non queratur de amico : uterque enim bonum expetit et beneficia in alterum conferre.

Sed ne in amicitiis quidem propter voluptatem conciliatis admodum sæpe mutuis querelis locus esse potest. Simul enim ambobus contingit id quod petunt, si convictu lætantur: ridiculus quippe videatur is qui alterum criminetur eo quod ab eo non delectetur, quum voluptatem ex alterius consortio capere ipsi liceat: quare neque quæ boni neque quæ voluptatis causa instituitur amicitia criminationibus locum dat et querelis.

Sola vero amicitia ob utilitatem constituta criminationum et querelarum plena est. Nam quum propter emolumentum alter altero utatur, semper plura desiderant, minusque quam deceat se habere arbitrantur, querunturque se tam multa non consequi, quam multis egent, quamvis digni sint qui consequantur : nimirum qui beneficia conferunt tam multa suppeditare nequeunt, quam multis egent amici : semper enim pluribus ègent homines isti beneficiis affecti, quam conferre possunt beneficiorum auctores.

Videtur autem, quemadmodum jus duplex est, alterum non scriptum, alterum legitimum, sic et amicitiæ propter emolumentum comparatæ altera pars moralis esse, altera legitima. Et legitimum quidem emolumentum est, quum quis alteri quidpiam dat, ut aliquid accipiat, idque certum ac definitum : morale vero, quando quis alicui tanquam amico donat quidpiam, pro quo tantundem vel plus accipere vult, non certum tamen neque definitum : in utraque autem utilitatis specie criminationes et querelæ amicitiam sequuntur. Maxime vero, quum amicorum alter legitimam utilitatem, alter moralem introducit : tales enim facile dissolvuntur. Si enim alter pecuniis prosit, eodemque modo alterum prodesse sibi velit, ac tantundem accipere quantum dedit, ille vero alio modo prosit, non possunt in amicitia permanere. Rursus legitima utilitas partim plane circulatoria est, partim liberalior : nolle enim dare, nisi statim recipias, de manu in manum, quod ajunt, omnino est mercaturæ simile : at rerum datarum recuperationem differre, multo liberalius est. Ex pacto autem constituitur, quid pro quo debeat alter : est enim definitum minimeque controversum quod debetur. Dilatio autem acceptionis liberaliorem quodammodo et amiciorem efficit contractum : itaque apud nonnullos hujus-

<sup>\*</sup> Τοὺς Ισους μὲν χατ' ἰσότητα χτλ. — \*\* Γίγνεται δὲ τὰ ἐγχλήματα χτλ. — \*\*\* Οὐ πάνυ δ' οὐδ' ἐν ταῖς χτλ. — \*\*\*\* 'Η δὲ διὰ τὸ χρήσιμον κτλ. — \*\*\*\*\* "Εοικε δέ, καθάπερ τὸ δίκαιον κτλ.

κώτερον ποιεῖ τὸ συνάλλαγμα · διὸ παρ' ἐνίοις τούτων οὐκ εἰσὶ δίκαι, οὐδὶ δικάζονται ἀλλήλοις περὶ τῶν χρεῶν, ἀλλ' οἰονται δεῖν στέργειν τοὺς κατὰ πίστιν αυναλλάξαντας. 'Ο δὶ κατὰ τὸ ἤθικὸν χρήσιμον ὡφελῶν, οὐκ ἐπὶ ἡητοῖς, ἀλλ' ὡς φίλω, δωρεῖταί τι, ἢ ἀλλην τινὰ ὡφέλειαν ὡφελεῖ · κομίζεσθαι δὶ ἀξιοῖ τὸ ἀσον ͼ ἢ πλέον, ὡς οὐ δεδωκώς, ἀλλὰ χρήσας · μὴ λαδὼν δέ, οὐχ ὥσπερ χρήσας οὕτως ἐγκαλεῖ τῷ μὴ δόντι, ἀλλ' ὡς φίλω. Τοῦτο δὶ συμβαίνει διὰ τὸ βούλεσθαι μὶν πάντας, ἢ τοὺς πλείστους τὰ καλά, προαιρεῖσθαι δὶ τὰ ὡρέλιμα. Τὸ δὶ εὖ ποιεῖν, μὴ ἴνα ἀντιπάθη, καλόν · ὡφέλιμον δὶ τὸ εὐεργετεῖσθαι · διὰ τοῦτο τὸ μὲν ὡφέλιμον ζητοῦσι, μὴ τυχόντες δὶ βούλονται καλοὶ δοκεῖν.

\*Τοὺς δὲ τοιούτους φίλους, καὶ ἴνα εὖ πάθωσιν, εὖ ποιοῦντας, πάση σπουδη εὖ ποιητέον τοὺς δυναμένους, καὶ τὴν ἀξίαν εὐεργεσίαν ἀποδοτέον. Οὐ γὰρ ἔλκειν δεῖ βία πρὸς τὴν ἀληθη φιλίαν μὴ βουλομένους, ἀλλὰ δυσχεραίνειν, ὅτι ἔλαθον εὖ παθόντες ὑφ' οδ οὐκ ἔδει, οὐ γὰρ ὑπὸ φίλου, καὶ ζητεῖν ὅπως ἔκοντες ἀποτρίψωνται τὰς αἰσχρὰς εὐεργεσίας, ἃς ἀκοντες ἐδέξαντο, τῷ ἀγνοεῖν τὸν εὐεργετοῦντα. ᾿Αποτρίψονται δέ, εἰ μὲν δυνανται, καὶ αὐτοὶ ἀποδόντες, καὶ καθάπερ ἐπὶ ἡητοῖς εὐθὺς διαλυθέντες, εἰ δὲ μὴ δύνανται τηνικαῦτα, ὁμολογήσαντες δύνηθέντες ἢ μὴν εὐθὺς ἀποδώσειν \* εἰ δὲ πάντως ἀδυνάτως ἔχουσιν ἀμείψασθαι, οὐδὲ οἱ δόντες ἀπαιτήσουσιν οὐδὲν παρ' αὐτῶν ˙ ὥστε εἰ δύνανται, ἀποδοτέον εὐθύς \* πρὶν δὲ εὐεργετηθηναι, σκεπτέον ἔκαστον, ὑπὸ τίνος εὐεργετεῖται, καὶ ἐπὶ τίνι, ὡς ἀν εἰδείη, ἱ εἰ δεῖ δέξασθαι, ἢ μή.

(Scripsi: \* οἱ δμοιοι] cod. οἱ δμοιοι. — \* τῆ] cod. τη. — c οὕτε τοίνυν ή] cod. οὕτε τε τοίνυν ή. — d πάντη] cod. πάντη hic et in sequentibus. — τοῦν [ τον cod. — ' εἰδείη] cod. εἰδοίη. —)

**Κεφ.** ιη'.

Περὶ μέτρου ἀποδόσεως ἐν τἢ χρησίμφ καὶ ἔτι περὶ τῶν ἐν
τἢ καθ' ὑπεροχὴν φιλία μέμψεων.

\*\* Έν οὲ ταῖς πρὸς ἀλλήλους τῶν φίλων ἀμοιδαῖς ἀπορία ἐστίν. Ἐπεὶ γὰρ ἀπὸ μεγάλων εὐεργεσιῶν μικραὶ ἀφέλειαι γίνονται τοῖς εὐεργετουμένοις, καὶ ἀπὸ μικρῶν μεγάλαι πολλάκις · ἐνδέχεται γὰρ πολλὰ ποιήσαντα καὶ ἀναλώσαντα μικρὰ τὸν φίλον ἀφελῆσαι, καὶ τὸ ἀνάπαλιν · πότερον ἀμειδομένους τὴν ἀφελειαν δεῖ σκοπεῖν, ἢ τῆς εὐεργεσίας τὸ μέτρον. Καὶ γὰρ οἱ μὲν εὖ παθόντες τοιαῦτά φασι λαδεῖν παρὰ τῶν εὐεργετῶν, ὰ μικρὰ ἢν ἐκείνοις δοῦναι, καὶ ἐξῆν παρ' ἔτέρων λαδεῖν, τούτω κατασμικρύνοντες τὰς εὐεργεσίας · οἱ δὲ εὖ ποιήσαντες τὸ ἀνάπαλιν, τὰ μέγιστα ὧν εἶχον εὐεργετῆσαι λέγουσι, καὶ ὰ παρ' ἄλλων οὐκ

modi causse non orantur, neque de aere alieno inter se contendunt, sed amandos eos potius esse statuunt , qui bona fide cum aliquo contraxerint. Qui vero moralem utilitatem affert, non certis conditionibus propositis. sed tanquam amico aliquid donat, aut alia quapiam re ei prodest, ita tamen ut donator tantumdem vel plus accipere velit, quasi non donaverit, sed commodaverit : quodsi non accipiat, non quasi commodaverit, tum demum accusat eum qui non reddit, ut amicum tamen. Hoc autem propterea accidit, quod volunt quidem omnes aut plurimi res honestas, sed honestis utiles anteponunt. Honestum vero est, ita benefacere, ut nihil vicissim beneficii exspectes, utile autem, beneficium accipere : ideoque id quod utile est quærunt, quod quum non consequuntur, honesti videri volunt.

Talibus vero amicis, quales ut beneficium accipiant, bene de aliis merentur, summa diligentia bene vicissim facere debent qui possunt, quantoque digni sunt eos afficere beneficio. Nec enim vi ad veram amicitiam nolentes pertrahere debent, sed potius dolere, quod ab alio atque oportebat beneficium furtim acceperint, non ab amico, et operam dare, ut sponte fæda dispungant beneficia, quæ inviti acceperunt, propterea quod eorum auctorem ignorarent. Quod facient, dummodo possint, si et ipsi tantundem reddant, ot velut certa conditione proposita confestim id quod debent dissolvant, aut si tum nequeant, simulac potuerint se reddituros esse promittant : quodsi omnino reddere nequeant, ne illi quidem qui beneficia contulerunt quidquam ab ipsis exigent : itaque si possint, statim reddent : priusquam vero beneficium accipiant, dispicere debent singuli, a quo et qua de causa accipiant, ut nimirum cognoscant, utrum accipiendum sit, nec ne.

### Cap. XVIII.

De mensura solutionis iu utili amicitia . præterea de querelis quæ in amicitiæ fædere ob excellentiam facto proferuntur.

In gratia autem amicis referenda, qua eorum beneficia beneficiis pensantur, restat difficultas. Quum enim sepe magna beneficia accipientibus non multum prosint, contraque parva plurimum profuerint: fieri enim potest, ut aliquis postquam nec labori nec impensæ pepercit, amico non multum prosit, et vicissim: quæritur, utrum in referenda gratia utilitas, an beneficia mensura spectanda sit. Sæpe enim qui acceperunt beneficium, talia se a largitoribus accepisse ajunt, quorum largitio parva illis esset, quæque ab aliis sumi potuissent, atque eo modo beneficia extenuant: contra largitores dedisse se ex suis maxima, et quæ ab aliis sumi non potuissent et in periculis et in necessitatibus peri-

<sup>\*</sup> Δυναμένω δή ανταποδοτέον την άξιαν κτλ. — \*\* Αμφισδήτησιν δὲ ἔχει πότερα δεῖ κτλ.

ने γ λαδείν, και εν κινδύνοις, \* και χρείαις κινδύνων έγγύς · αμφισδητείται δή , πότερον b δεί μετρείν τήν άμοιδην τη του παθόντος εὖ ώφελεία, η τη του δράσαντος εὐεργεσία. Έστι δε οὐχ δμοίως ἐπὶ πάσης φιλίας αλλ' ἐπὶ μὲν τῆς διὰ τὸ χρήσιμον φιλίας ἡ άμοιδή αναλογήσει τη του εύ παθόντος ώρελεία, ή καλ ύπερδαλεϊ ταύτην ούτω γάρ κάλλιον. Καλ γάρ οδτός έστιν ο δεόμενος, καλ έπαρκει αὐτῷ, ώς κομιού. μενος την ίσην · τοσαύτη οὖν γεγένηται ἐπιχουρία όσον ώφελήθη, ή και πλέον όλως δε τη ώφελεία έαυτοῦ μετρεῖν ἄξιον τὴν ἀμοιδήν, ὅτι διὰ ταύτην φίλος έστίν. Ἐπὶ δὲ τῆς δι' ἀρετὴν φιλίας οὔτε ἐγκλήματά είσιν, ώσπερ ἐπὶ ταύτης, ἐκατέρου βουλομένου τάς εὐεργεσίας έλχειν ἐπὶ τὸ ἀφελιμον ἐαυτῷ, οὐτε τῆ ώφελεία τῶν εὖ πασχόντων αἱ ἀμοιδαὶ μετροῦνται, αλλά τῆ προαιρέσει τῶν εὖ ποιούντων \* τῆς ἀρετῆς γάρ καὶ τοῦ ήθους ἐν τῆ προαιρέσει τὸ κύριον ἐπεὶ τοίνυν διά την άρετην άλληλους φιλούσι και τάς άμοιδάς τῆ προαιρέσει μετρήσουσι, διὰ τοῦτο παντὸς έγχλήματος χαθαρά έστιν ή τοιαύτη φιλία · αί δὲ ἄλλαι αξί εν έγκλήμασίν είσιν.

\* Οία έστι και ή καθ' ύπεροχήν, δταν δ μείζων τὸν έλάττω φιλή, η ώφελιμώτερος τον ήττον ώφελιμον άξιοι γάρ δ ύπερέχων πλέον έχειν · δ μέν, δτι βελτίων, δ δέ, δτι ωρελιμώτερος. Εί γάρ έχάτερος, φησί, τῶν φίλων κατά τὴν δύναμιν εἰσενέγκοι, καὶ οὐ κατ' αξίαν λήψεται, λειτουργία τις έσται ή φιλία. διά ποῦτό φασι δεῖν οὺχ όμοίων τυγχάνειν τῶν ἐχ τῆς φιλίας, άλλά μειζόνων · άξιοῦσι γάρ, καθάπερ οί κατ' έμπορίαν συνεισφέροντες χρήματα, οἱ πλέον, πλέον έχου σιν, ούτω καὶ ἐπὶ τῆς φιλίας έχειν καὶ ταῦτα μέν οί ύπερέχοντες · οί δὲ ύπερεχόμενοι οὐ ταῦτά φασι προσήχειν τοις ύπερέχουσι φίλοις, άλλα το ανάπαλιν φίλου γάρ άγαθοῦ εἶναι τὸ ἐπαρχεῖν τοῖς ἐνδεέσι τί γάρ, φασίν, όφελος σπουδαίω, ή δυνάστη φίλον είναι, μηδέν γε μέλλοντα ἀπολαβείν τῶν τοῦ φίλου άγαθων; ούτω δὲ έγκαλούντες άλλήλοις, καὶ άξιούντες έχατερος πλέον έχειν, ράστα διαλύονται.

\*\* Έοιχε δὲ ὀρθῶς χαὶ ἐχάτερος ἀξιοῦν; δεῖ γὰρ ἐχατέρο τὸ πλέον νέμειν ἐχ τῆς φιλίας, οὐ τοῦ αὐτοῦ δέ, ἀλλὰ τῷ μὲν ὑπερέχοντι δεῖ πλέον νέμειν τιμῆς, τῷ ἐνδεεῖ πλέον ἀποδιδόναι ὧν δεῖται. Τῆς μὲν γὰρ ἀρετῆς χαὶ εὐεργεσίας ἡ τιμὴ γέρας, τῆς δὲ ἐνδείας ἀπιχουρία τὸ χέρδος, ἡ ἄλλο ὁτιοῦν, οὖ ἐνδετής ἐστι. Τὸν ἴσον δὲ τρόπον χαὶ ἐν ταῖς πολιτείαις φαίνεται ἔχον · ἀποδίδοται γὰρ ἀεὶ τοῖς εὐεργέταις ἡ τιμή · οὐ γὰρ τιμᾶται ὁ μηδὲν ἀγαθον τῷ χοινῷ πορίζων ε· τὸ κοινὸν γὰρ δίδοται τῷ τὸ χοινὸν εὐεργετοῦντι · ἡ τιμὴ δὲ χοινόν. Οὐ γὰρ ἔστιν ἄμα χρηματίζεσθαι ἀπὸ τῶν χοινῶν χαὶ τιμᾶσθαι · ἀλλ' ὁ ἐνδεὴς τοῦ χοινοῦ γὰρ δέχεται κατ' ἀμφω ἐλαττοῦσθαι, καὶ κατὰ τὴν

culo propinquis : quare dubitatur, utrum quis compensationem accipientis commodo, an tribuentis beneficio metiri debeat. At hoc non eodem modo in omni amicitia faciendum est : sed in ea quæ utilitatis causa contrahitur, compensatio ejus qui beneficio afficitur, utilitati respondebit, aut etiam eam superabit : quod quidem præstat. Hic enim est qui eget, et alter huic opitulatur, tanquam parem gratiam accepturus : tantam igitur ille huic opem tulit, quantum hic utilitatis cepit, aut etiam majorem : suo denique ipsius commodo compensationem metiri eum decet, quia propter eam amicus est. In ea autem amicitia quæ ob virtutem instituitur, nullæ sicut hic criminationes innascuntur, ubi uterque ad suum commodum beneficia referre conatur : neque ejus qui beneficium accipit emolumento, compensationem metimur, sed conferentis consilio: virtutis quippe et morum principatus in consilio positus est : quia ergo' virtutis causa alter alterum amat, beneficii remunerationem etiam consilio metientur, ideoque omni criminatione ejusmodi amicitia vacat, quum aliæ contra querelarum semper plenæ sint.

Qualis ea quoque est quæ in excellentia consistit, quando nimirum major minorem, vel homo utilior minus utilem amat: plus enim habere vult qui excellit: alter quia præstantior est, alter quia plus proficit. Si enim, inquiet, uterque amicorum quantum potest largiatur, et non quantum debet accipiat, onus quoddam sumtuosi muneris obeundi amicitia futura est : ideoque volunt non paria, sed majora aliquem debere ex amicitia consequi : æquum enim censent, quemadmodum in mercatura qui plus pecuniæ in negotia impendunt, plus quoque accipiunt, sic etiam in amicitia rem se habere : et ita quidem qui excellunt : contra autem qui excellentia vincuntur, negant hoc eos qui excellunt amicos decere, sed contrarium: boni enim amici esse, indigentibus succurrere : quid enim juvat, inquiunt, viro bono aut potenti amicum esse, si nihil ex illius amici bonis percepturi sumus? hoc modo dum uterque accusat alterum, partemque uterque sibi potiorem vindicat, facillime dissociantur. Videtur autem utriusque æqua esse postulatio : oportet enim plus quodammodo ex amicitia tribuere utrique, non ejusdem rei tamen, verum excellentiori plus honoris, egenti vero plus eorum quibus eget. Virtutis enim et beneficentiæ præmium est honos. egestatis autem subsidium lucrum, aut aliud aliquid, quocunque aliquis eget. Eodemque modo etiam in negotiis publicis res se habere videtur : semper enim beneficiorum largitoribus honos defertur : neque enim honoratur qui nihil boni confert in rempublicam : nam res quædam communis ei tribuitur qui de re communi et publica bene meretur : honos autem res communis est. Non enim fieri potest, ut aliquis e rebus communibus et publicis pecuniosus simul et honoratus discedat : sed egentes e publico pecuniam accipiunt, honorem vero minime : nemo scilicet utriusque tum argenti tum honoris jacturam facere vult, sed postquam alterum

<sup>\*</sup> Cap. 14. Διαφέρονται δὲ καὶ ἐν ταῖς κτλ. — \*\* "Κοικε δὲ ἐκάτερος ὀρθῶς ἀξιοῦν, κτλ.

τιμήν, καὶ κατὰ τὰ χρήματα ἀλλὰ τὸ ἔτερον διδοὺς τὸ ἔτερον λήψεται. Διὰ τοῦτο τῷ μὲν περὶ χρήματα ἐλαττουμένῳ ὑπὲρ τοῦ κοινοῦ τὴν τιμὴν νέμουσι τῷ δὲ δωροδόκῳ χρήματα τὸ κατ' ἀξίαν γὰρ ἐπανισοῖ καὶ σώζει τὴν φιλίαν, καθάπερ εἴρηται. Τοῦτον δὴ τὸν τρόπον καὶ τοῖς ἀνίσοις φίλοις ὁμιλητέον, καὶ τῷ εἰς χρήματα ἀφελουμένῳ, ἢ εἰς ἀρετήν, τιμὴν ἀνταποδοτέον τῷ τελοῦντι ἀνταποδώσει δὲ τὸ ἐνδεγόμενον.

\* Τὸ δυνατὸν γὰρ ή φιλία ἐπιζητεῖ, οὐ τὸ κατ' ἀξίαν. Οὐ γὰρ δύνανται πάντες τὰ κατ' ἀξίαν ὧν δρείλουσιν **ἀποδιδόναι · οὐ γὰρ δυνατὸν ἐπὶ πάντων τὸ κατ' ἀξίαν** εύρειν, ώσπερ έν ταις πρός τους θεούς και γονέας τιμαίς ούδεις την άξίαν ἀποδοῦναι δύναται δ δὲ θεραπεύων κατά την δύναμιν, και όσον έξεστιν, έπιεικης είναι δοχεί. Δια τούτο δοχεί μη έξείναι υίῷ πατέρα ἀπείπασθαι, καὶ μὴ ὑπακοῦσαι περὶ ὁτουοῦν ἀξιοῦντα • άει γάρ οφείλει, και διά τοῦτο άνταποδοτέον άεί · οὐδέν γάρ άξιον ών εὐεργετήθη δέδρακε πρὸς τὸν πατέρα. Τῶ πατρὶ δὲ ἀπείπασθαι τὸν υίον · ἔξεστι γὰρ τοις εὐεργέταις τοὺς ὀφείλοντας ἀποπέμψασθαι. Ίσως δέ ούδεις πατήρ άφισταται τοῦ υίοῦ, εὶ μή ύπερδαλγολιως είν μοχθηρός. Η τε γάρ φυσική φιλία είς τοῦτο έπείγει, καὶ άμα ἀνθρώπινόν ἐστι τὴν ἐπικουρίαν μὴ διωθεϊσθαι το δε υίο μοχθηρώ όντι μισητόν, η ού λίαν σπουδάζεται τῷ πατρὶ ἐπαρχεῖν · οἱ γάρ πολλοὶ εὐ πάσχειν βούλονται, τὸ δὲ εὖ ποιεῖν φεύγουσιν ὡς άλυσετελές. Περί μέν οὖν τούτων ἐπὶ τοσοῦτον εἰρήσθω.

(Scripsi καὶ ἐν κινδύνοις] cod. καὶ κινδύνοις.

— πότερον] cod. ποτέρω. — ε πορίζων] cod. πορίζων. — <sup>4</sup> γὰρ ἔστιν] membranæ γάρ ἐστιν.

— δωροδόκω] cod. δωροδοκω. —)

dedit, alterum accipit. Quocirca ei qui pro republica pecuniæ jacturam fecit honorem habent: at ei qui muneribus capitur pecuniam dant: dignitatis enim conservatio amicitiam exæquat et conservat, quemadmodum diximus. Hoc igitur modo etiam inæqualibus utendum est amicis, et is qui vel pecuniis vel virtute ab aliquo augetur et ornatur, alterum a quo ea accipit honore remunerari debet: sic autem reddet quod potest.

Quod enim præstari potest, non quo quisque dignus sit, amicitia desiderat. Neque enim omnes possunt pro dignitate debita solvere : quia quod in omnibus dignitati servit reperire nefas est, velut in deorum et parentum honoribus nemo est qui honorem iis dignum tribuere queat : sed qui eos pro viribus et facultate colat, is probus et pius esse videtur. Quamobrem videtur non licere filio abdicare patrem, aut quidquam eorum quæ poposcerit ei negare : semper enim debet, quare etiam semper reddendum : nihil quippe unquam beneficiis a patre acceptis dignum præstitit. Contra vero patri licet abdicare filium : licet enim beneficiorum auctoribus debitores dimittere. Forsitan vero nullus pater discedat a filio, nisi insigniter improbus sit: præterquam enim quod naturalis amicitia eo impellit, simul humanum est auxilium non aspernari : at filius, si sit improbus, aut odit aut certe non admodum studet patri ferre auxilium : plerique enim beneficia accipere volunt, dare vero ut rem inutilem fugiunt. Ac de his quidem hactenus.

<sup>\*</sup> Τὸ δυνατὸν γὰρ ἡ φιλία ἐπιζητεῖ, κτλ.

# ΑΝΔΡΟΝΙΚΟΥ ΤΟΥ ΡΟΔΙΟΥ

### ΗΘΙΚΩΝ ΤΩΝ ΝΙΚΟΜΑΧΕΙΩΝ

ΠΑΡΑΦΡΑΣΕΩΣ

BIBAION ENNATON.

Κεφ. α'.

Ποΐα τὰ τὴν φιλίαν σώζοντα.

\* Έτι δὲ λέγωμεν περὶ φιλίας, καὶ ὧν δεῖ προσθῶμεν τοις είρημένοις. Έν μέν οὖν ταις κατ' ἰσότητα φιλίαις τὰ ἴσα ἀνταποδοτέον ἀλλήλοις τοὺς φίλους, ἐν δὲ ταῖς ἀνομοιοειδέσι φιλίαις, καθώς εἴρηται, τὸ ἀνάλογον ή γάρ ἀναλογία ἐσάζει τοὺς φίλους ἐν ταῖς πολιτικαίς κοινωνίαις. Ο γάρ σκυτοτόμος αντί των ύποδημάτων οὐχ ύποδήματα, άλλὰ τὸ κατ' ἀξίαν καὶ τὸ ἀνάλογον λήψεται, ὡς ἐν τῷ πέμπτῳ Βιβλίῳ διὰ πλειόνων εἴρηται · όμοίως δε καὶ ὁ ὑφάντης καὶ οί δμοιοι · τοῦτο γάρ σώζει τὰς πολιτικάς κοινωνίας, τὸ αναλόγως διδόναι καὶ λαμδάνειν, ὧν έκαστος ἡ δεῖται ή εὐπορεῖ. 'Αλλ' ἐν μὲν ταῖς πολιτικαῖς κοινωνίαις έστὶ χοινὸν μέτρον τὸ νόμισμα, πρὸς δ πάντα ἀναφέρεται, καὶ  $\tilde{\phi}$  τὰς δόσεις καὶ τὰς λήψεις μετροῦμεν . έν δὲ ταῖς ἡθικαῖς τε καὶ φιλικαῖς οὐκ ἔστιν ῷ μετρῆσαι δυνατόν τὰ ἀνομοιοειδῆ. Καὶ διὰ τοῦτο ἐν ἐγκλήμασιν ἀεί είσιν αί τοιαῦται κοινωνίαι, οία ἐστὶν ή

έρωτική.

\*\* Καὶ γὰρ ἐνίοτε μὲν ὁ ἐραστὴς ἐγκαλεῖ τῷ ἐρωμένῳ, ότι ύπερφιλών ούκ άντιφιλεϊται, ούκ άξιος ών φιλείσθαι, εὶ ούτως έτυχε πολλάκις δη δ ἐρώμενος τῷ έρωντι μέμφεται, δτι πρότερον έπαγγειλάμενος πάντα, νῦν οὐθὲν ἐπιτελεῖ. Συμβαίνει δὲ τὰ τοιαῦτα, ὅταν ὁ μέν δι' ήδονην έρων, δ δέ διά το χρήσιμον, είτα μήτε οὖτος πάνυ ήδὺς ἢ, μήτε ἐκεῖνος χρήσιμος. διὰ ταῦτα γάρ τῆς φιλίας ούσης, ἐπειδὰν τμή παρώσι, διάλυσις γίνεται. Οὐ γάρ άλλήλους ἔστεργον, άλλὰ τὰ άλλήλων, & μή όντα μόνιμα καὶ τὴν φιλίαν συναπόλλυσιν · οι δε άλλήλους στέργοντες και τα άλλήλων ήθη, οδοί είσιν οι σπουδαΐοι, μόνιμοί είσιν εν τη φιλία. Φιλοῦσι γάρ άλλήλους δι' αὐτούς, καὶ δι' οὐδὲν άλλο. αὐτοί δὲ μένοντες ἐφ' ἐαυτῶν καὶ τὴν φιλίαν διασώζουσι. Διαφέρονται δε οί άνομοιοειδείς φίλοι, καί δταν έτερα γίνηται αὐτοῖς παρὰ τῶν φίλων, καὶ μὴ ὧν ορέγονται. "Ομοιον γάρ τῷ μηδὲν γίνεσθαι, ὅταν οδ ξφίεται μή τυγχάνη . ώσπερ δ τῷ κιθαρφος μ ξπαγγειλάμενος, όσον άμεινον άσειε, τοσούτω πλείον δώσειν, εἰς ἔω δὲ ἀπαιτοῦντι τὰς ὑποσχέσεις, ἀνθ' ἡδονης ήδονην αποδεδωχέναι έφη. Εί μεν οὖν έχατερος

# ANDRONICI RHODII

# ETHICORUM NICOMACHEORUM

**PARAPHRASIS** 

LIBER IX.

Cap. I.

Quæ sint illa quæ amicitiam conservent.

Adhuc de amicitia dicamus et quæ requiruntur superioribus adjiciamus. In iis ergo quæ æqualitate constant amicitiis, æqualia quoque sibi mutuo reddere debent amici, in iis vero quæ sunt inæquales, proportio tantum, sicut dictum est, spectanda: in civili quippe societate æquare amicos solet proportio. Sutor enim pro calceis non calceos, sed pretium et quod proportione iis respondet accepturus est, quemadmodum in quinto libro fusius exposuimus: eodemque modo textor quoque et similes opifices: hoc nimirum est quod civilem sustinet societatem, ut pro portione dentur et accipiantur omnia, quibus vel egent vel abundant singuli. Atque in civili quidem societate communis mensura, ad quam omnia referuntur, et qua tum dationem tum acceptionem metimur, pecunia est : in illis autem societatibus quæ moribus et amicitia conciliantur, nihil habemus quo ea quæ sunt dissimilia metiri queamus. Quamobrem querelarum atque accusationum plenæ sunt hujusmodi societates, qualis etlam amantium est.

Namque interdum amator de eo quem amat queritur, quod quamvis eum mirifice amet, ille tamen amori ipsius non respondeat, quum videlicet amore indignus sit, si forte hoc ita contigerit : sæpe porro is qui amatur amantem reprehendit, quod quum prius omnia promiserit, nunc nihil præstet. Atque hæc talia tum eveniunt, quum alter voluptatis, alter utilitatis causa amat, postea vero neque hic admodum jucundus, neque ille admodum utilis est : quum enim ob has res contracta sit amicitia, postquam eæ non comparent, necessario dissolvitur. Non enim alter alterum, sed alterius bona diligebat, quæ quum stabilia non sint. amicitiam quoque simul exstinguunt : qui vero se mutuo moresque alter alterius diligunt, quales sunt viri boni, in amicitia manent. Nempe amicos propter ipsos, non alia de causa amant : ipsi autem quum maneant quales sunt , secum etiam amicitiam servant. Dissident quoque inter se amici dissimiles, quando ab amicis alia et non illa quæ petunt consequuntur. Simile enim est ac si quis nihil consequatur, quum id quod cupit non consequitur : ut ille qui citharœdo pollicitus, quanto melius

<sup>\*</sup> Lib. IX. cap. 1. 'Εν πάσαις δὲ ταῖς ἀνομοιοειδέσι κτλ. — \*\* 'Εν δὲ τἢ έρωτικἢ ἐνίστε μὲν κτλ.

ηδονήν έδούλετο λαδεῖν, ἱχανῶς ἀν εἶχεν ή χοινωνία · εἰ δὲ ὁ μὲν τέρψιν ἐζήτει, ὁ δὲ χέρδος, χαὶ ὁ μὲν δ ἔζήτει ἔλαδεν, ὁ δὲ μή, οὐχ ἀν εἴη τὸ κατὰ τὴν κοινωνίαν καλῶς · ὧν γὰρ ἔκαστος δεῖται, τούτων ἔνεκα δίδωσιν ὰ τυγχάνει κεκτημένος αὐτός.

(Scripsi : ἐπειδὰν] vulgo ἐπεὶ δ' ὰν. — <sup>b</sup> χιθαρφδῷ] cod. χιθαρωδῷ — )

# Κεφ. β'.

Περί τοῦ τίνος ἐστὶν ἐν τἢ ἄνευ διομολογίας γινομένη εὐεργεσία τὴν ἀμοιδὴν τάττειν : καὶ ἔτι περί τῆς κατ' ἀρετὴν καὶ τῆς κατὰ τὸ χρήσιμον φιλίας ἐν ἡ διομολογία οὐ γίνεται.

\* Έν μὲν οὖν ταῖς ἀνομοίοις ριλίαις τὸ ἀνάλογον καὶ ατ' ἀξίαν ζητεῖται · ἀπορία δέ ἐστι, πότερος κύριος τάττειν ἀξίαν ἀμοιδήν, ὁ προϊέμενος, ἢ ὁ λαμδάνων. Ο γὰρ προῖέμενος ἐσικεν ἐπιτρέπειν τῷ λαμδάνωντι τάξαι τὴν ἀξίαν ἀμοιδήν, ὥππερ Πρωταγόρας ἐποίει· τοὺς γὰρ φοιτητὰς τῆς διδασκαλίας τὸν μισθὸν οὐκ αὐτὸς ὁριζόμενος ἀπήτει, ἀλλ' αὐτοὺς ἐκέλευε τιμᾶν ἀσου νομίζουσιν ἄξια μεμαθηκέναι, καὶ τοσοῦτον ἐλάμδανεν. Ἐν ταῖς τοιαύταις δὲ κοινωνίαις ἔνιοι ταῖς ἀναλόγοις ἀμοιδαῖς ἀρκοῦνται, καὶ ἀγαπῶσι τοῖς 'Ησιόδου ·

#### Μισθός δ' άνδρὶ άρκιος είη . .

\*\* Οἱ δὲ ἀγοραῖοι, καὶ κατ' ἐμπορίαν ταῖς κοινωνίαις τάργύριον, καὶ αὐτίκα δώσειν ἐπαγγειλάμενοι, οὐκ ἀποδιδόασιν, οὐδὲ ποιοῦσιν οὐδὲν ὧν ἔφασαν · καὶ ἐγκαλοῦνται δικαίως, ὅτι τὰ ἔργα ταῖς ἐπαγγελίαις ὑπερδάλλουσι · διὰ τοῦτο καὶ οἱ σοφισταὶ οὐ διδάσκοῦσι πρὶν μισθὸν λαδεῖν τῆς διδασκαλίας, διὰ τὸ φαῦλα · ἐπαγγελλόμενοι δὲ μεγάλα διδάξειν, λαμδάνουσι μὲν τὸν μισθόν, διδάσκουσι δὲ τὰ φαυλότατα · στοι μὲν οὖν ὧν ἔλαδον τὸν μισθὸν μὴ ποιοῦντες, εἰκότως ἐν ἐγκλήμασίν εἰσιν.

\*\*\* Έν αῖς δὲ κοινωνίαις οὐ γίνεται διομολογία τῆς ἀμοιδῆς ἢ τῆς ὑπουργίας, οἱ μὲν ὡφελοῦντες τοὺς φίλους δι' αὐτούς, καὶ προϊέμενοι τὰ ἐαυτῶν τῶν φίλων ἔνεκα, οδοί εἰσιν οἱ σπουδαῖοι, εἰρηται ὅτι ἀνέγκλητοι. Τοιαύτη γὰρ ἡ κατ' ἀρετὴν φιλία· τὴν ἀμοιδήν τε ποιητέον κατὰ τὴν προαίρεσιν· αὕτη γὰρ τοῦ φίλου καὶ τῆς ἀρετῆς, ὡς ἐν τοῖς προειρημένοις ἐδείχθη. Τοιαύτη δέ ἐστι καὶ ἡ κατὰ φιλοσοφίαν κοινωνία· δ γὰρ διδάσκαλος τῆς φιλοσοφίας τὸν μαθητὴν οὐ χρήματα ἀπαιτεῖ, ἢ τιμὴν ὡρισμένως· μηδέ ἐστιν ἄξιόν τι τῆς φιλοσοφίας οὐτε ἐν χρήμασιν οὐτε ἐν τιμῆ, ἀλλὰ τὴν προαίρεσιν σκοπεῖ· ἔργον δὲ καὶ ἀμοι-

caneret tanto se plura daturum, mane promissam mercedem exigenti voluptatem se pro voluptate reddidisse respondit. Si ergo uterque voluptatem ex ea re capere voluisset, societatis ratio constaret: sin autem oblectationem alter, alter vero lucrum petebat, et hic quidem quod petebat acceperat, ille autem non item, non potuit hujus societatis lex observata videri: singuli enim ut accipiant, quibus egent, dare ea solent quæ ipsi habent.

#### Cap. II.

Cojus sit in ils que sine pacto tribuuntur beneficiis remunerationem constituere: item de ea que ob virtutem et que propter emolumentum sine pacto contrahitur amicitia.

In dissimilibus ergo amicitiis proportio et dignitatis ratio requiritur: quæstio autem ponitur, uter suo arbitratu constituere remunerationem possit, isne qui prior dedit, an qui accepit. Qui enim prior dedit, videtur accipienti permittere, ut ipse dignam remunerationem constituat, quemadinodum Protagoras faciebat: neque enim certam institutionis mercedem discipulis præfiniebat, aut præfinitam pecuniæ summam ab iis exigebat, sed ipsos æstimare jubebat, quanti ea esse existimarent, quæ didicissent, ac tantum accipiebat. In ejusmodi autem societatibus nonnulli in remuneratione ad rem accommodata acquiescunt, probantes illud Hesiodi:

#### Merces nempe viro satis est.

Quidam autem rerum forensium periti et quorum in mercatura consistit societas, plura quærunt, qui etiam nonnunquam pecuniam ante acceptam, quam statim se reddituros esse promiserant, non reddunt, ncque quidquam eorum quæ promiserant faciunt: atque hi merito reprehenduntur, quod facta dictis non respondent, sed quæ præstant promissis minora sunt: ideoque et sophistæ non solent nisi accepta prius mercede docere, quoniam nemo pecunia emere vellet quæ ab iis didicisset, quia prava sunt: jam vero quum magna quædam et præclara se docturos esse polliceantur, mercedem quidem accipiunt, sed ineptissima quæque tradunt: hi ergo quia ea quorum mercedem acceperunt non faciunt, merito accusantur.

In quibus autem societatibus nulla fit pactio de remuneratione aut opera, qui amicis propter ipsos prosunt suaque amicorum causa effundunt, quales sunt viri beni, eos accusari non posse diximus. Talis enim est quæ ob virtutem contrabitur amicitia: atque in ea ex consilio facienda est remuneratio: hæc quippe et amici et virtutis est, ut in superioribus ostendimus. Hujusmodi autem est et sapientiæ studiosorum societas: neque enim sapientiæ doctor aut pecuniam a discipulis aut pretium definite exigit, quoniam neque in pecunia neque in quocunque pretio quidquam philosophia dignum est, sed consilium tantum spectat: et idcirco opus ac remune-

<sup>\*</sup> Τὴν ἀξίαν δὲ ποτέρου τάξαι κτλ. — \*\* Οἱ δὲ προλαδόντες τὸ ἀργύριον κτλ. — \*\*\*  $^*$ Εν οἱς δὲ μὴ γίγνεται διομολογία κτλ.

δήν Ικανόν ήγειται το ένδεχόμενον, καθάπερ και το προς θεούς και πρός γονείς έχει δίκαιον. Οι μέν οδν τοίς φίλοις χαριζόμενοι δι' αὐτούς οὕτω μετροῦσι τήν ἀξίαν τῶν ἀμοιδῶν.

\* Οί δὲ ἐπί τινι, ἡ διὰ χρήσιμον, ἡ διὰ ἡδονήν, οὕτω δώσουσι καὶ λήψονται τὴν ἀμοιδήν, ὡς ἀμφοτέροις δοκεῖ ἄξιον είναι. Οὕτω γὰρ ᾶν γένοιτο καθαρὰν ἐγκλημάτων την χοινωνίαν γενέσθαι. Εὶ δὲ μη συμβαίνει τοῦτο, μηδέ δύνανται καὶ ἄμφω κρίνειν την προσήκουσαν άμοιδήν, άλλὰ ἡ ὁ ἔτερος μόνον, ἡ μηδέτερος, ἀνάγκη κατά την κρίσιν τοῦ δεχομένου τὰς εὐεργεσίας τὰς άμοιδάς γίνεσθαι. Εἰ γὰρ ὁ μέν ἀντὶ τοσούτων τοσαῦτα διδόναι βούλεσθαι λέγοι, δ δε έπι τούτοις παρέχοι · δ μέν, α δουναι συνέθετο, δώσει, και αμείψεται ή ήδονήν, ή άλλην τινά ώφέλειαν αποδιδούς, δ δὲ οὐχ έγχαλέσει, λαδών ά λαδείν έχρινεν άξιον είναι τοῦτο δὲ οὐ μόνον ἀναγχαῖόν ἐστι , χαὶ τὴν χοινωνίαν ἀπαλλάττει πραγμάτων, άλλα και δίκαιον. Εί γάρ τις δν βούλεται τύχοι, οὐκ ἀδικεῖται · διὰ τοῦτο καὶ ἐν τοῖς ορισις ορτο φαιλεται λιλομελολ, ο λαδ σροορπελος τάττει την τιμήν, καὶ μετρεϊ τῆ έαυτοῦ ώφελεία, ἡ τῆ ήδονῆ, και τοσούτου άξιον είναι λέγει τὸ ζητούμενον ώνιον. Καὶ νόμος δὲ παρά τισι κεῖται τῶν έκουσίων συμδολαίων δίκας μη είναι, μηδέ ζητείν δικαστην έτερον έν ταϊς τοιαύταις χοινωνίαις', μηδέ νόμους έτέρους, άλλ' ῷ τις ἐπίστευσε, καὶ κεκοινώνηκε τῶν αὐτοῦ, καὶ ταῖς συνθήκαις χρησάμενον, διαλύεσθαι. Δικαιότερον γάρ οδονται κρίνειν τον ἐπιτραπέντα ἐξ άρχῆς τάξαι την άμοιδήν, η τον ἐπιτρέψαντα · δ μέν γάρ ἐπιτρέψας τῷ δεχομένω ψηφίσεται · περὶ τῶν έχυτοῦ δὲ οὐδεὶς ἀξιόπιστός ἐστι χριτής. ՝ Ως γάρ ἐπὶ τὸ πλεῖστον τὰ οἰχεῖα, καὶ ὰ δίδωσιν ἔκαστος, πολλοῦ ἄξια νομίζει · ὁ δὲ ἐπιτραπεὶς τάξαι τὴν ἀμοιδήν δν δέχεται εὐεργεσιῶν, ἐὰν ὕστερον πράγματα αὐτῷ παρέχη δ χοινωνήσας των έαυτου ώς ούχ άξίως άμειψαμένω, δύναται κρίνειν δρθώς, χρησάμενος ταϊς έξ άργης συνθήκαις, ας ούτος τε διωμολόγησε, κακείνος d συνέθετο ου γάρ δσου νων άξια νομίζει μετά τὸ λαβεῖν, τοσαῦτα παρέξει, ἀλλ' ὅσων ἐτίμα μήπω λαδών.

(Scripsi: \* Μισθὸς δ' ἀνδρὶ ἄρχιος εἶη] cum codd; versus integer Hesiodi est Op. et D. 368 μισθὸς δ' ἄνδρὶ φίλω εἰρημένος ἄρχιος ἴστω. — b οἶ] cod. οἷ. — c τάργύριον | vulgo τ' ἀργύριον. — d κάκεῖνος ] vulgo κἀκεῖνος. —)

# Κεφ. γ'.

Τίνα τίσιν ἀποδοτέον.

\*\* Καὶ ταῦτα μέν εἰς τοσοῦτον. Ζητητέον δὲ κάκεινο \*\* πότερον τοῖς τιμιωτάτοις καὶ φιλτάτοις πάντα rationem quam præstare quisque potest, sufficere arbitratur, sicut illud quod in deos et in parentes nobis jus est. Qui ergo amicis propter ipsos gratificantur, ita remunerationibus justum pretium statuunt.

Qui vero propter aliquid, sive propter emolumentum. sive delectationis causa hoc faciunt, ita dabunt remunerationem et accipient, ut uterque æquum esse existimat, Sic enim contingat, ut pura ab omnibus querelis efficiatur societas. Quod si non eveniat, neque ambo de debita remuneratione judicare queant, sed aut alter tantum, aut neuter, necesse est de sententia ejus qui beneficia accepit, remunerationem constitui. Si enim alter pro tot tantisque quæ accipiat beneficiis, tot tantaque reddere se velle polliceatur, alter vero hac conditione hæc ei tribuat : alter quidem quæ daturum se promiserat dabit, et beneficia aut voluptate, aut alia quadam utilitate remunerabitur, alter vero cum eo non expostulabit, utpote qui acceperit quæ deberi pro iis sibi judicabat : hoc autem non solum necessarium est, et omni molestia humanam consortionem liberat, sed etiam justum. Si quis enim quæ velit consequatur, is nulla afficitur injuria : ideoque et in mercimoniis hoc fieri videmus : siquidem emtor pretium statuit, suaque ipsius aut utilitate aut voluptate rem illam metitur, tantique esse dicit mercem, quam requirit. Sed leges etiam apud nonnullos sunt, quæ contractuum voluntariorum judicia aut actiones dari vetent prohibeantque quominus alius in tali negotio judex aliæve leges quærantur, sed cum eo cui quis credidit, et cum quo sua communicavit, ex pacto decidi jubeant. Censent enim æquius esse, ut ille, cui ab initio commissa res est, de remuneratione judicet, quam qui commisit : nimirum qui commisit ei qui accepit suffragabitur : at suarum rerum nemo fide dignus æstimator est. Nam plerumque sua quisque et quæ quisque dat, magni æstimare solet : cui vero permissum est, ut eorum quæ accepit beneficiorum remunerationem constituat, si postea molestiam illi exhibuerit suarum rerum largitor utpote merita non satis dignis beneficiis compensanti, recte judicare poterit ex pacto quod initio factum est quodque inter ipsum et alterum convenit : non enim quanti nunc æstimat beneficia postquam accepit, sed quanti ea æstimavit priusquam accepisset, tanto eorum largitorem munere remunerabitur.

#### Cap. III.

Quæ quibus sint tribuenda.

Et hæc quidem hactenus. Est autem et illud quærendum, utrum viris honoratissimis et carissimis omnia

<sup>\*</sup> Μή τοιαύτης δ' ούσης τής δόσεως, κτλ. — \*\* Cap. 2. Άπορίαν δ' έχει καὶ τὰ τοιάδε, κτλ.

ἐποδοτέον καὶ πειστέον, ἢ ἔστιν ἃ τοῖς ἤττον τιμίοις σις καὶ φιλουμένοις μᾶλλον ἀποδώσομεν ἢ τοῖς τιμιωτάτοις καὶ φιλτάτοις · οἶον , τῷ πατρὶ πάντα πειστέον, ὅ, τι ἄν καὶ ἡνίκα κελεύοι, ἢ οὐκ ἀεί, ἀλλὰ κάμνοντα μὲν ἰατρῷ πειστέον , πολεμιῶντα ὁὲ στρατηγικῷ · καὶ ποτέρα, ἀλλὰ τὸν πολεμικόν · ὁμοίως ὁὲ ὁεῖ ὑπηρετεῖν ποτέρὰ , ἀκὶς τὸν πολεμικόν · ὁμοίως ὁὲ ὁεῖ ὑπηρετεῖν ποτέρὰ , ἀκὶς τὸν πολεμικόν · ὁμοίως ὁὶ ὁ ἐῦ ὑπηρετεῖν ἐνοτέρὰ μὰ ἐναίρὰ ἢ τῷ εὐεργέτῃ , καὶ ῷ τυγχάνομεν ἐνείλοντες , ἐάν γε ἀμφοτέρους ἡ εὖ ποιῆσαι οὐκ ἐνὸἐγηται.

\* Ταῦτα μὲν οὖν πάντα κατὰ μέρος καὶ ἀκριδῶς διορίσασθαι οὐ ράδιον ' πολλὰς γὰρ καὶ παντοίας ἔχει διαφοράς, καὶ ποικίλως διαφέρουσιν ἀλλήλων καὶ μεγέθει, καὶ μικρότητι, καὶ τῷ καλῷ, καὶ τῷ ἀναγκαίω. Οὐ γὰρ δμοίως πάντα μικρὰ ἢ μεγάλα ἢ καλὰ ἢ ἀναγκαῖά εἰσιν ' ἀλλ' ἐνίστε τὸ θεραπεύειν τὸν φίλον ἀναγκαιότερον δοκεῖ τοῦ τὸν σπουδαῖον θεραπεύειν ' ἐνίστε δὲ τὸν εὐεργέτην κάλλιον εὖ ποιεῖν ἢ τὸν φίλον, καὶ τὸ ἀνάπαλιν ' διὰ τοῦτο λόγον ἀκριδῆ περὶ τούτων ἐκάστου δοῦναι οὐ δυνατόν.

\*\* Τοῦτο δὲ φανερόν, ὅτι οὐ πάντα τῷ αὐτῷ ἀποδοτέον · ἀλλὰ τὰς μὲν εὐεργεσίας τοῖς εὐεργέταις ἀνταποδιδόναι δικαιότερον, ὡς ἐπὶ τὸ πολὺ μᾶλλον, ἢ αρίζεσθαι τοῖς ἐταίροις · καθάπερ δάνειον τῷ χρήσαντι μᾶλλον δοτέον, ἢ τῷ ἐταίρω.

\*\*\* Τις ἐπὶ τὸ πολὺ δὲ λέγω, ὅτι συμβαίνει καὶ τὸ ἀνάπαλιν δικαιότερον είναι οίον, τῷ λυτρωθέντι παρά ληστῶν, ο πότερον τὸν λυσάμενον ἀντιλυτρωτέον, κἇν δστισοῦν ή, ή μη ξαλωχότι μέν, ἀπαιτοῦντι δὲ αὐτῷ αποδοτέον, ή λυτρωτέον τον πατέρα; δόξειε γάρ αν χαὶ έαυτοῦ μάλλον τὸν πατέρα. διὰ τοῦτο εἴρηται, χαθόλου μέν και ώς ἐπὶ τὸ πολὺ ἀνταποδοτέον τὸ όφείλημα μάλλον ή χαριστέον τῷ φιλουμένφ. 'Εἀν δὲ τὸ χαρίσασθαι τοῖς φίλοις οὕτω σφόδρα ἀναγκαῖον ή και καλόν, ως υπερδάλλειν το προς τους ευεργέτας δίχαιον, πρός τοῦτο ἀποχλιτέον \* ἐπεὶ οὐδὲ ἀεὶ δίχαιόν έστι <sup>d</sup> τον εὐεργέτην άμείψασθαι, εἰ μοχθηρὸς είη ὁ εὐεργέτης · οίον, εί τις ἀγαθῷ δεδάνεικε μογθηρός, οὐ γὰρ δ άγαθὸς δανείσει τῷ μοχθηρῷ ' δ μέν γάρ είδως, ότι λήψεται ε παρά τοῦ ἀγαθοῦ, δεδάνεικεν, ό δὲ ἀγαθὸς οὐκ ἐλπίζων ἀπολήψεσθαι οὐκ ἀδικεῖ μή δανείζων. Είτε τοίνυν άληθη περί του μογθηρού νομίζει δ άγαθός, ώς καὶ τοῦτο μοχθηρὸς ἔσται, καὶ ούχ αποδώσει, είχοτα ποιεί μή δανείζων είτε μή ούτως έχει, οίεται δέ, καὶ διὰ τοῦτο οὐκ άμείδεται τοῖς ἴσοις, καὶ ούτως οὐ πόρρω ποιεῖ τοῦ δικαίου. Οὐ γάρ έστι δίχαιον, & δίδωσιν δ φαῦλος τῷ σπουδαίω, ταύτα και παρ' ἐκείνου λαμδάνειν · οὐ 'γάρ ἐστιν ἴσον τὸ παρά τοῦ φαύλου τῷ παρά τοῦ ἀγαθοῦ, ὅταν τὸ αὐτὸ λίν παι ι μαι, αγγηγων φιφοτέροις. Γιείζον λφο λίνεται τῷ ἀξιώματι τοῦ διδόντος • διὰ τοῦτο εἴρηται, ὅτι οὐχ. tribuenda sint et in omnibus rebus mos ait gerendus, an sint quædam quæ hominibus minus honoratis et carispotius tribuamus, quam viris honoratissimis et carissimis : exempli gratia, sitne patri in omni negotio obtemperandum, quidquid et quum imperaverit, an non semper, sed potius qui æger est medico parere, qui militat imperatori obedire debeat : rursusque uter belli dux deligendus sit, amicusne aut pater, an vir rei militaris peritus : item, amicone an viro bono magis sit inserviendum : et numquid sodali magis quam beneficiorum auctori, et cui hoc debemus potius gratificandum sit, si de utroque bene mereri nos res non sinit.

Hæc igitur universa sigiliatim accurateque definire non facile est: præsertim quum eorum prope innumerabiles dissimilitudines sint, multumque et varie tum magnitudine et parvitate, tum honestate et necessitate inter se differant. Neque enim omnia æque parva aut magna, aut honesta aut necessaria sunt; sed interdum inservire amico magis videtur necessarium, quam viro bono: nonnunquam vero de beneficiorum auctore bene mereri præstat, quam de amico, et contra: ideoque accuratam singulorum rationem reddere nemo potest.

Hoc autem apparet, non omnia eidem esse præstanda: sed plerumque æquius est, nos beneficia iis a quibus acceperimus potius referre, quam sodalibus gratificari: quemadmodum pecuniam creditam creditori potius reddere, quam sodali donare debemus.

Plerumque autem propterea dico, quia interdum eliam fit, ut contrarium justius sit : verbi gratia, utrum is qui a prædonibus redemtus sit, eum qui redemerit captum vicissim redimere, quisquis est, aut non capto illi quidem, sed repetenti quod impenderit, reddere, an patrem redimere debet? nam patrem potius quam vel se ipsum redimere debere videatur. Quamobrem universe et plerumque id quod debetur potius reddendum esse diximus, quam amico gratificandum. Sin autem gratificari amicis ita honestum et pernecessarium est, ut ius beneficiorum auctoribus debitum excedat, potius eo inclinandum : præsertim quum ne semper quidem beneficii auctorem remunerari fas sit, si improbus sit ille præbitor : exempli causa, si homo improbus viro bono pecuniam mutuam dedit, haudquaquam propterea vir bonus improbo pecuniam credet : alter enim quod sciret, se pecuniam recepturum esse a viro bono, idcirco credidit, vir bonus autem quum non speret, se eam esse recepturum, injuste non facit, si non credit. Sive igitur verum est quod de improbo illo suspicatur vir bonus, eum videlicet hac quoque in parte improbum fore, neque creditum redditurum, recte facit, si non credat: sive aliter se res habet, sed ille tantum id suspicatur, ideoque par pari non refert, ne sic quidem ab officio recedere videtur. Neque enim æquum est, quæ homo malus vir bono dederit, eadem ab illo ut vicissim accipiat : quia non est æquale id quod dat improbus ei quod dat vir bonus, quando contingit utrique, ut alter alteri idem largiatur : quippe majus fit dantis dignitate : quocirca diximus, non semper beneficiorum auctores po-

<sup>\*</sup> Άρ' οδν πάντα τὰ τοιαῦτα κτλ. — \*\* "Ότι δὲ οὐ πάντα τῷ αὐτῷ ἀποδοτέον κτλ. — \*\*\* "Ισως δ' σόδὲ τοῦτ' ἀεί, κτλ.

ἀεὶ τοῖς εὐεργέταις μᾶλλον ἀνταποδοτέον, ἢ χαριστέον τοῖς φίλοις. Ο γὰρ πολλάχις εἶπον ἐν τοῖς ἔμπροσθεν, οἱ περὶ τῶν παθῶν καὶ τῶν πράξεων λόγοι τοῖς πάθεσι καὶ ταῖς πράξεσιν ἀκολουθοῦσιν, ἄλλοτε ἄλλως ἔχοντες, ὡσπερ ἐκείνα · καὶ ὡρισμένους περλ ἐκάστου καὶ ἀκρισεῖς ἀποδοῦναι οὐ δυνατόν.

\* Οτι μέν οὖν οὐ ταὐτά πᾶσιν ἀποδοτέον, οὐδὲ τῷ πατρί πάντα, χαθάπερ οὐδε τῷ Διὶ πάντα θύομεν, φανερόν. Ἐπεὶ δὲ άλλα μὲν ὀφείλομενε τοῖς γονεῦσιν, έτερα δὲ τοῖς ἀδελφοῖς, καὶ ἄλλα τοῖς εὐεργέταις ἡ ἑταίροις, απονεμητέον έχαστοις τα οίχεῖα, καὶ τα άρμόζοντα. Ταῦτα δή ποιοῦντες φαίνονται σχεδόν πάντες: είς γάμους μέν γάρ χαλούσιν οὐ τοὺς εὐεργέτας, ή τοὺς έταίρους, άλλά τους συγγενείς τούτοις γάρ χοινόν τό γένος, καὶ αί περὶ τοῦτο δὴ πράξεις καὶ εἰς τὰ κήδη δὲ μάλιστα οίονται δείν τοὺς συγγενείς ἀπατἄν τῶν αὐτῷν ένεκα. Δόξειε δ' αν τοις μέν γονεύσι τροφήν έπαρκείν, καὶ τούτοις μᾶλλον, ἢ ξαυτοῖς. τὸ γὰρ εἶναι δεῖ συντηρείν τοίς γονεύσιν, όθεν έστιν αὐτοίς τὸ είναι καί τιμήν δε απονεμητέον αὐτοῖς, καθάπερ θεοῖς · οὐ πᾶσαν δὲ τιμήν καὶ παντοίαν · ού γὰρ τὴν αὐτὴν πατρὶ καὶ μητρί, οὐδὲ ἀμφοτέροις τὴν τοῦ σοφοῦ τιμὴν ἀποδοτέον ή την τοῦ στρατηγοῦ, ήν δηλαδή τιμῶμεν τὸν σοφόν ή τον στρατηγόν. άλλά την πατρικήν μέν τῷ πατρί, τῆ δὲ μητρὶ τὴν προσήχουσαν. Απονεμητέον δὲ καὶ παντὶ προσδυτέρω τιμήν τὴν καθ' ήλικίαν, οξαν δηλονότι προσήκει νέον ἀποδοῦναι η γέροντι, ὑπαναστάσει καὶ κατακλίσει, καὶ τοῖς τοιούτοις: έταίροις δὲ καὶ ἀδελφοῖς ἀποδοτέον παρρησίαν καὶ κοινότητα, χαὶ συγγενέσι, χαὶ φυλέταις, χαὶ πολίταις, χαὶ τοῖς γοιμοις αμααι. κας μειδατεον το οικείον αμολείπειν έκαστω, θεωρούντα την έκαστου πρός αύτον οίκειότητα, ή χρησιν, ή την άρετην, και τούτοις μετρούντα τὰς πρὸς αὐτοὺς τιμάς καὶ κοινωνίας. Τῶν μέν οὖν όμογενών ράων ή χρίσις τοῖς γὰρ συγγενέσιν, ή πολίταις, ή φυλέταις, ή καὶ άλλως δμοτρόποις, α δεῖ ἀποδιδόναι , βαδίως ἐπιγνωσόμεθα · τοῖς δὲ ἀλλοτρίοις καὶ διαφέρουσιν εύρεῖν α δει απονέμειν, έργωδέστερον. Οὐ μήν διὰ τοῦτο ἀποστατέον τῶν εἰκότων, ἀλλ' ώς ενδέχεται διοριστέον περί έχαστου, καί περί πάντας τὰ κατὰ τὸ δέον γιγνόμενα τηρητέον.

(Scripsi \*: κάκεῖνο ] vulgo κακεῖνο. — , ἀμφοτέρους ] cod. ἀμφοτέροις. — ° ληστῶν ] cod. ληστῶν. — d ἐστι] cod. ἐστιν. — ° λήψεται ] cod. λήψηται. — τ γίνηται ] cod. γίνεται. — δ δρείλομεν] cod. ἀποδούναι, — )

Kεφ. δ.

Περί του διαλύεσθαι τάς φιλίας, η μή.

\*\* Ετι δε κάκεϊνο \* ζητητέον εστίν, εί δεϊ διαλύεσθαι

tius remunerandos, quam amicis gratificandum esse. Quod enim sæpe in superioribus exposui, omnis quæ in perturbationibus et actionibus explicandis versatur oratio ipsis perturbationibus et actionibus congruit, quum semper alias aliter se habeat, ut illæ: quare ut definite quis et accurate de singulis agat, fieri omnino nequit.

Ergo non eadem omnibus esse tribuenda, neque patri omnia, quemadmodum nec Jovi omnia immolamus, manifestum est. Quum vero alia parentibus, alia fratribus, alia beneficiorum largitoribus aut sodalibus debeamus, sua cuique et accommodata sunt tribuenda. Atque hæc sane prope omnes facere videntur : ad nuptias enim non beneficiorum largitores aut sodales, sed cognatos vocant: nam quum hi genus habeant commune, actiones quoque quæ in hoc versantur communes erunt : in funera quoque cognatos potissimum prodire iisdem de causis debere, plerique arbitrantur. Quocirca parentibus res ad vivendum necessariæ suppeditandæ videntur, magisque iis quam nobis ipsis : vitam enim parentum, quorum beneficio ipsi vivunt, conservare debent liberi: honor quoque iis ut diis est habendus, sed non omnis neque quilibet : neque enim patri idem ac matri, neque utrique honos sapiente aut imperatore dignus, hoc est, quem sapienti aut imperatori tribuimus, sed paternus patri et debitus matri honos haberi debet. Omni autem ætate grandiori pro ætate honos tribuendus est, qualem videlicet juvenes seni tribuere decet, ut ei assurgant ac de sede et accubitione honoratiore decedant, et alia hujusmodi præstent : sodalibus vero et fratribus orationis libertas omniumque rerum communitas concedenda. cognatis item, tribulibus ac civibus et reliquis omnibus : danda denique opera est, ut suum cuique tribuatur, quo in genere singulorum consideranda est necessitudo, qua nobiscum juncti sunt, usus etiam aut virtus, quibus debitos illis honores et communionem metiamur. Ac de consanguineis quidem facilius judicium est : nam cognatis aut civibus aut tribulibus aut hominibus alioqui morum similitudine nobiscum conjunctis que tribuenda sint facile statuemus : quæ vero in peregrinos conveniant eosque qui a nobis plurimum differunt, invenire difficilius est. Non tamen idcirco desistendum est a decoris conservatione, sed quoad ejus fieri potest, singula definienda sunt et in omnibus decori habenda est ratio.

Cap. IV.

Utrum dissolvi soleant amicitiæ an non soleant.

Præterea et illud quærendum est, utrum dissolvendæ

<sup>\* &</sup>quot;Οτι μέν οὖν οὐ ταὺτὰ πᾶσιν ἀποδοτέον κτλ. — \*\* Cap. 3. "Έχει δ' ἀπορίαν καὶ περὶ τοῦ διαλύεσθαι κτλ.

τὰς φιλίας, ἢ μή: ἔχει γὰρ ἀπορίαν, εἰ δέον ἐστὶν ἐνίοτε τοῦ φίλου στέργοντος ἔτι καὶ φιλοῦντος, αὐτόν τινα παύεσθαι τῆς φιλίας.

\* Λέγομεν τοίνυν, δτι πρὸς μέν τοὺς διὰ τὸ χρήσιμον ή ήδὺ φιλουμένους, ὅταν μηκέτι ταῦτ' ἔχωσιν', οὐδὲν άτοπον διαλύεσθαι · τοῦ ήδέος γάρ ή τοῦ χρησίμου διαλιπόντος, ών ήσαν φίλοι, εύλογον μή φιλείν σταν δε οί διά το χρήσιμον ή ήδυ φιλούντες προσποιώνται διά το ήθος φιλείν, και του άγαθου ένεκα, και διά τοῦτο διαλυόμενοι έλέγχωνται, άδικοῦσι, καὶ δικαίως έν εγκλήμασίν είσιν. Οπερ γάρ εν άρχη είπομεν, έγκλημάτων αί τοιαῦται ο φιλίαι γέμουσιν, όταν μη διά τὸ αὐτὸ καὶ δμοίως φιλῶνται καὶ φιλῶσιν ἀλλήλους, μηδε οίωνται φιλείσθαι ώσπερ φιλούνται, άλλά άπατῶνται. Τηνικαῦτα γὰρ ἐλεγχομένης τῆς ἀπάτης ἐγκαλοῦσιν ἀλλήλοις. Όταν μέν οὖν διαψευσθή τις καὶ ὑπολάδη φιλεῖσθαι διὰ τὸ ἦθος, μηδὲν τοιοῦτον ἐκείνου πράττοντος ή λέγοντος, δ προσήκει τῷ διὰ τὸ ἦθος φιλούντι, έαυτὸν αν αίτιῷτο ο δικαίως ο δταν δὶ ὑπὸ τῆς ἐχείνου προσποιήσεως ἀπατηθῆ, δίχαιον ἐγχαλεῖν τῷ ἀπατήσαντι , καὶ μᾶλλον ἢ τοῖς τὸ νόμισμα κιδδηλεύουσιν, όσφ περὶ τὰ τιμιώτερα ή χαχουργία. d Τοῖς μέν ούν διά τὸ χρήσιμον καὶ ἡὸὺ φίλοις οῦτω δικαίως συμδαίνει διαλύεσθαι.

\*\* Εἰ δέ τις διὰ τὸ ἦθος φιλεῖ, καὶ ὡς ἀγαθὸν ἀποδέχεται, γένοιτο δὲ μοχθηρός, ἢ καὶ δοκεῖ τῷ φιλοῦντι, ἄρα ° φιλητέον ἔτι, ἢ διαλυτέον; ρητέον δή, ὅτι οὐδὲ δυνατόν ἐστι τὸν μὴ ἀγαθὸν δοκοῦντα φιλητὸν εἶναι· τὸ γὰρ φιλητὸν ἀγαθόν, τὸ οὲ πονηρὸν οὐδὲ <sup>g</sup> δίκαιον· φιλοπόνηρον γὰρ οὐ χρή τινα εἶναι, οὐδ' ὁμοιοῦσθαι φαύλψ· εἶ δὲ φιλεῖ, πᾶσα ἀνάγκη ὁμοιοῦσθαι· εἔρη-

ται γάρ, δτι τὸ δμοιον τῷ όμοίω φίλον.

\*\*\* Åρ' οὖν εὐθὺς διαλυτέον; ἢ οὐ πᾶσιν εὐθὺς διαλύεσθαι χρή, άλλα τοῖς ἀνιάτοις δι' ὑπερδολήν μοχθη--<del>ρίας</del>; τοῖς δὲ ἰάσιμα νοσοῦσι xαὶ δυναμένοις ἐπανόρθωσιν δέξασθαι, οὐ διαλυτέον, άλλά δεῖ βοηθησαι πάση σπουδή, και τὸ ἦθος ἐπανορθῶσαι, και σῶσαι αὐτοῖς τὴν ἀρετὴν μᾶλλον ἢ τὴν οὐσίαν · ἐπεὶ βέλτιον της οὐσίας ή άρετή, καὶ τὸ εἰς ταύτην βοηθεῖν τοῖς φίλοις φιλικώτερον, ή τὸν πλοῦτον διασώσασθαι εἰ δε πενίαν απελαύνειν δει της του φίλου οίκίας τον ουνάμενον, πόσφ δικαιότερον την άρετην έπανάγειν, άλλως τε καὶ οἰκειότερον ὄν, ὅτι διὰ τὴν ἀρετήν εἰσι φίλοι τὸ μέν οὖν βέλτιον, τὸ καὶ μοχθηρὸν γενόμενον τὸν φίλον φιλεῖν ἔτι, καὶ ζητεῖν ἐπανορθοῦν, εἰ δέ τις εύθυς διαλύοιτο, ου δοχεί ποιείν έξω λόγου ου γάρ τω μοχθηρῷ φίλος ἦν, ἀλλὰ τῷ ἀγαθῷ τὸν δὲ ἀγαθὸν μηχέτι όντα μὴ φιλῶν οὐδένα ἀδιχεῖ τὸν τοίνυν άγαθὸν άλλοιωθέντα άδυνατῶν άνασῶσαι άφίσταται τῆς πρὸς αὐτὸν φιλίας εἰ μέν οὖν ὁ φίλος ἐξ ἀγαθοῦ πονηρὸς γένοιτο, οὕτω χρηστέον τῆ διαλύσει.

sint amicitiæ, an non sint : dubitari enim potest, num quis dum ab amico vehementer adhuc amatur ac diligitur, desistere ab amicitia debeat.

Dicimus igitur, amicitiam cum iis qui propter emolumentum aut delectationis causa amantur contractam, quum utiles aut jucundi esse desierint, dissolvi non esse absurdum : postquam enim voluptas vel utilitas, quarum rerum amici erant, eos defecit, si jam desinant amare, non sit mirum: quum autem illi qui propter emolumentum aut delectationis causa amant, ob mores et honestatis causa amare se simulant, atque idcirco ia dissidio deprehenduntur, injuste agunt meritoque accusantur. Nam quod initio dicebamus, plenæ querelarum hujusmodi amicitiæ sunt, quando non eadem de causa atque eodem modo amantur atque inter se amant, neque existimant se diligi ea ratione qua diliguntur, sed falluutur. Tunc enim quum detegitur fraus, alter alterum accusat. Quum igitur sua aliquem fefellerit opinio, existimaritque se propter mores diligi, quamvis ille al-ter nihil tale agat vel dicat, quod decet hominem propter mores amantem, merito se ipse accuset : quum vero illius simulatione deceptus fuerit, merito is accusandus est qui fefellit, tantoque magis quam qui nummos adulterant, quanto in re pretiosiore et cariore maleficium admittitur. Atque iis quidem qui propter emolumentum aut delectationis causa amicitiam colunt ita contingit, ut merito dissocientur.

Si quis vero propter mores aliquem amat et ut virum bonum in amicitiam recipit, ille autem improbus postca evadat, aut amanti talis videatur, utrum etiam nunc amandus est, an dissolvi amicitia debet? Respondendum sane, ne sieri quidem posse, ut qui non bonus videatur, sit amabilis : id enim quod amabile est, est bonum. quod vero improbum est, ne justum quidem est : neminem enim aut rerum malarum studio teneri aut improbi hominis similem effici oportet : nam si amet, illi assimiletur necesse est : jam enim supra diximus simili amicum esse simile. Utrum igitur statim discindendæ sunt tales amicitiæ, an non omnium, sed eorum saltem quorum insanabilis est improbitas, quia modum excedit? Si vero ita ægri sunt, ut curari tamen possint et correctionem admittant, minime dissolvenda amicitia, sed potius omni studio talibus hominibus subveniendum est, moresque eorum sunt emendandi, ut potius eorum virtus quam res familiaris conservetur : siquidem divitiis virtus est præstantior, atque ad eam rem opitulari amicis amicitiæ convenientius est, quam eorum opes conservare : quodsi paupertatem ab amici familia propulsare debet qui potest, quanto magis decet virtutem quasi de exsilio reducere, præsertim quum hominibus accommodatius sit, quia virtutis causa amici sunt : præstat igitur, amicum quamvis jam improbus evaserit adhuc amare eumque corrigere conari si quis vero statim ab eo discedat, nihil præter rationem facere videtur : neque enim improbo amicus erat, sed bono: quando autem eum qui non amplius bonus est amare desinit, nemini injuriam facit : quum enim eum qui ex bono in improbum mutatus est servare nequeat, ab ejus amicitia se removet : si igitur amicus ex bono improbus evadat, ita dissolvi amicitia debet.

<sup>\*</sup>  $^*$ Η πρὸς μὲν τοὺς διὰ τὸ χρήσιμον κτλ. —  $^*$ \*  $^*$ Εὰν δὲ ἀποδέχηται ὡς ἀγαθόν, κτλ. —  $^*$ \*\*  $^*$ Αρ' οὖν εὐθὺς διαλυτέον;  $^*$ η οὐ πᾶσιν, κτλ.

\* Εἰ δὲ τῶν φίλων ὁ μὲν ἐπιεικέστερος ἑαυτοῦ γένοιτο, καὶ πολὸ διαλλάττοι τῆ ἀρετῆ, ὁ δὲ ὡς εἶχε μένοι, ἄρα με χρηστέον τὸν σπουδαῖον τῷ μὴ τοιούτῳ, ἢ οὐκ ἐνδέχεται, ἀλλα διαλυτέον; ἐν μεγάλη δὲ διαστάσει μάλιστα δῆλον γίνεται. Εἰ γὰρ δύο παίδων φίλων ὅντων, διὰ τὴν ἡλικίαν καὶ τὸ διατριδῶν καὶ παιδιᾶς κοινωνεῖν, ὁ μὲν εἰς ἄνδρας ἐλθὼν σπουδαῖος γένοιτο, καὶ ἀνὴρ εἰη τοῖς δλοις, ὁ δὲ νεαρὸν ἔτι μένοι τὸ ἦθος ἔχων, πῶς ἀν εἶεν φίλοι, μήτε τοῖς αὐτοῖς ἀρεσκόμενοι, μήτε τοῖς αὐτοῖς χαίροντες ἡ λυπούμενοι; οὐδὲ γὰρ χαριεῖται οὐδέτερος οὐδετέρῳ οὐδὲ γὰρ ἔχει δ ποιήσας ἡδίω ποιήσει τὸν φίλον ἔτι δὲ οὐδὲ συζῆν δυνήσονται, ὧν χωρὶς οὐκ ἔνι φιλίαν συστῆναι, καθὼς εἴρηται.

\*\* <sup>7</sup>Αρ΄ οὖν οὕτω πρὸς αὐτὸν διακεῖσθαι δεῖ τὸν σπουδαῖον, ὅσπερ εἰ μηδέποτε γέγονε φίλος, ἢ δεῖ μνείαν ἔχειν τῆς γενομένης συνηθείας, καὶ καθάπερ φίλοις μᾶλλον, ἢ όθνείοις οἰόμεθα δεῖν χαρίζεσθαι, οὕτω καὶ τοῖς ποτε γενομένοις φίλοις πλέον δεῖ νέμειν, ἢ οἶς οὐδέποτε ἐχρησάμεθα; δοκεῖ τοίνυν ὀφείλεσθαί τι αὐτοῖς, διὰ τὴν προγενομένην φιλίαν, ἐὰν μὴ δι' ὑπερδο-

λην μοχθηρίας ή διάλυσις γένηται.

(Scripsi: \*] κάκεινο] νιιΙσο κάκεινο. — <sup>b</sup> τοιαῦται] cod. τοιαύται. — ° αἰτιῷτο] cod. αἰτιῶτο. — <sup>d</sup> κακουργία] cod. κάκουργία. — ° ἄρα] cod. ἄρα. — <sup>f</sup> οὐδὶ] cod. οὕτε. — <sup>g</sup> οὐδὶ] cod. οὕτε. — <sup>b</sup> ἄρα] cod. ἄρα. —)

### Κεφ. ε΄.

Περί φιλικών έργων, καὶ ὅτι φίλος ὁμοίως εἰς ἐαυτόν τε καὶ τὸν φίλον, φαῦλος δὲ οῦτε εἰς ἐαυτόν πως, οῦτ' εἰς ἄλλον φιλικῶς διάκειται.

\*\*\* Καὶ οὕτω μέν γίνοιντο ἄν ἐπικαίρως αἱ τῶν φιλιῶν διαλύσεις. \*Ετι δὲ περὶ αὐτῆς τῆς φιλίας λέγωμεν. Τὰ τοίνυν φιλικὰ καὶ ἐν οἶς ἡ φιλία συνίσταται δοκοῦσιν ὥσπερ κανόνα τινὰ ἔχειν καὶ ἀρχὴν τὰ παρ' ἐκάστου ἐαυτῷ ὀφειλόμενα · ταῦτα γὰρ ζητοῦσι παρ' ἀλ-

λήλων οξ φίλοι, & παρ' έαυτοῦ ...

βουλόμενον τὰ ἀγαθὰ τῷ φίλον ὁρίζονται ἐκείνον εἶναι, τὸν βουλόμενον τὰ ἀγαθὰ τῷ φίλω καὶ πράττοντα ἐκείνου βουλόμενον τὰ ἀγαθὰ τῷ φίλω καὶ πράττοντα ἐκείνου κόρι, ὅπερ αὶ μητέρες πρὸς τὰ τέκνα πεπόνθασι · βούλονται γὰρ τὰ τέκνα ζῆν καὶ εὖ πράττειν αὐτῶν ἔνεκα τῶν τέκνων, ἐπεὶ καὶ μὴ φιλούμεναι πολλάκις ὑπὸ τῶν τέκνων, ἐπεὶ καὶ μὴ φιλούμεναι πολλάκις ὑπὸ τῶν τέκνων, ἐπεὶ καὶ μὴ φιλούμεναι πολλάκις ὑπὸ τῶν τέκνων, ἀ μηδὲ γιγνωσκόμεναι, τὰ ἀγαθὰ καὶ τὴν εὐτέκνων, ὁ μηδὲ γιγνωσκόμεναι τοῦτο δὲ πάσχουσι καὶ τὰν τῶν τέκνοντες δὲ αὐτοὶ ἐν τῷ φιλεῖν · βούλονται γὰρ τοῖς φίλοις πάντα τὰ ἀγαθά, μηδὲν ἐλπίζοντες κοινωνήσειν αὐτοί, ἀλλὰ αὐτῶν ἔνεκα · ἔτι δὲ φίλον ὁρίζονται εἶναι

Jam vero si amicorum alter se ipso probior fiat multumque virtute excellat, alter autem idem qui fuit maneat, utrum etiam nunc bonus ille amicus altero qui non est talis uti debet, an hoc fieri non potest, sed dissolvenda est amicitia? Quod quidem in magna distantia maxime perspicere licet. Si enim ex duobus pueris qui amici sunt, tum propter inæqualitatem tum ob studiorum lusionumque communionem, alter postquam virilem ætatem attigit, homo gravis omniumque quæ ætatem illam decent virtutum cultor evadat, alter vero pueriles illos mores retineat, qui sieri potest, ut sint amici, qui neque eadem probent, neque iisdem aut delectentur aut offendantur? neque enim amplius alter alteri gratisicabitur : quia neuter quo conciliet sibi alterum eumque oblectet, quidquam facere queat : sed ne vivere quidem una poterunt, sine quibus tamen constare, ut diximus, amicitia nequit.

Utrum igitur vir bonus ita erga eum animatus esse debebit, ut si nunquam amicus fuisset, an vero præteritæ consuetudinis memoria conservanda est, et quemadmodum amicis potius quam peregrinis gratificandum putamus, ita et iis qui aliquando amici fuerunt plus tribuere debemus, quam quibus nunquam usi sumus? videtur ergo ob præteritam amicitiam aliquid iis deberi, nisi forte quia modum omnem excedit eorum improbitas amicitia dissociatur.

### CAP. V.

De amicorum officiis, et amicum eodem animo in se et in amicum, improbum autem neque in se, neque in alium amico esse animo.

Atque ita quidem opportune dissolventur amicitiæ. Sunt vero et alia nobis de ipsa amicitia dicenda. Documenta igitur amicitiæ et in quibus illa consistit, tanquam normam aliquam et principium, ea quæ sibi quisque debet, habere videntur: ea enim quisque ab amicis petit, quæ a se ipso.

Quapropter amicum definiunt esse eum, qui bona omnia amico exoptet, ipseque ea in amicum conferat, quæ bona esse ducit, idque illius causa, aut qui esse et vivere amicum velit ipsius causa : quemadmodum matres erga filios affectæ sunt : nam et vivere et felicitate uti eos cupiunt, idque eorum causa, quoniam etiam frequenter non amatæ a liberis aut ne cognitæ quidem, bona tamen omnia illis et felicitatem precantur : quod illis quoque amicis contingit, inter quos aliqua offensiuncula nata est et qui ab aliis neglecti sunt, quum ipsi propterea amare non desinant : quippe omnia bona optant amicis, quum eorum nullam ipsi partem exspectent, sed illorum causa duntaxat : præterea amicum definiunt esse eum qui iis-

<sup>\*</sup> Εἰ δὲ ὁ μὲν διαμένοι , ατλ. — \*\* 'Αρ' οὖν οὐθὲν ἀλλοιότερον ατλ. — \*\*\* Cap. 4. Τὰ φιλικά δὲ πρὸς τοὺς φίλους , ατλ. — \*\*\*\* Τιθέασι γὰρ φίλον , τὸν βουλόμενον ατλ.  $_{\rm c}$ 

καὶ τὸν συναλγοῦντα καὶ συγχαίροντα τῷ φίλῳ. ὅπερ αὶ αὐτὸ μάλιστα περὶ τὰς μητέρας συμβαίνει. ᾿Απὸ τούτων δὲ καὶ ὁ τῆς φιλίας δρισμὸς ἀπὸ τοῦ όρισμοῦ τῶν ἐχόντων · καὶ ὁ δρισμὸς τοῦ σώφρονος τὸν τῆς σωφροσύνης όρισμὸν παρέχει · οὖτοι μὲν οὖν οἱ τῆς φιλίας καὶ τῶν φίλων όρισμοί · ἐλήφθησαν δὲ ἀπὸ τῶν όφειλομένων παρ' ἐκάστου πρὸς ἑαυτόν, καθὼς εἴρηται.

\*Καὶ γὰρ ὁ ἐπιειχὴς ταῦτα πάντα πρὸς έαυτόν ἐστιν, **Ε**περ δ άληθής φίλος πρός τον φίλον · καὶ δ φίλος έαυτῷ μάλιστα ὁ ἐπιειχής ἐστι , χαὶ ὃς οἴεται ἐπιειxής είναι. Εἰ δὲ μή πάντες, xαὶ οἱ φαῦλοι τὰ φιλιxὰ απονέμουσιν έαυτοῖς, οὐδέν προσίσταται τῷ λόγῳ. Καὶ γὰρ & οί σπουδαϊοι καὶ ἐπιεικεῖς ποιοῦσι, ταῦτά είσι τὰ διαφέροντα ἐν τοῖς ἀνθρώποις, καὶ ἐν τῆ κοινῆ φύσει b. καὶ γὰρ μέτρον ἐστὶν ἡ ἀρετή καὶ ὁ σπουδαῖος των ανθρωπίνων παθών και των πράξεων α δε δ φαυλος ζητεϊ, οὐχ εἰς τὴν χοινὴν ἀνάγεται φύσιν· τὴν γάρ περί ταῦτα ψῆφον οὐκ ἀπὸ τῶν νοσούντων, ἀλλ' ἀπὸ τῶν ὑγιαινόντων ληψόμεθα. Ότι δὲ ὁ ἐπιεικής τὰ φιλικά ξαυτώ πάντα ἀπονέμει, δῆλον. Οὖτης γάρ όμογνωμονεί έαυτῷ, καὶ τῶν αὐτῶν ὀρέγεται, κατά τε λογικήν ψυχήν, καὶ κατά την ἄλογον καὶ οὐ καθάπερ δ άχριτος ° ταναντία ζητεῖ, καὶ τὸ παθητικὸν αὐτῷ τῷ λογιστικώ πολεμεί. Καὶ βούλεται δη ό σπουδαίος τὰ αγαθά έαυτῷ, τά τε d χυρίως αγαθά, όσα εἰς αρετήν φέρει, καὶ τὰ φαινόμενα ἀγαθά, καὶ αὐτῆ τῆ ἀρετῆ βοηθούντα, και βούλεται έαυτῷ ἀγαθὰ έαυτοῦ ένεκα. δ γάρ φαῦλος οὐχ έαυτοῦ ἔνεκα. Τὸ γάρ διανοητικόν έστι τὸ ἀνθρώπινον εἶναι, οὖ ἕνεκα ὁ μὲν σπουδαῖος πάντα ποιεί και τὰ άγαθὰ πάντα ζητεί, δ δὲ φαῦλος οὐδέν. Οὐ γὰρ τὴν θεωρίαν ό φαῦλος ἔχει τελος τῶν έαυτοῦ πράξεων, άλλὰ τὴν ἡδονὴν τὴν φαύλην. ὅθεν οὐ βούλεται τὰ ἀγαθὰ έαυτῷ έαυτοῦ ἔνεκα. "Ετι δὲ -καί ζῆν βούλεται ξαυτόν δ σπουδαΐος καί σώζεσθαι, καί μάλιστα κατά τὸ διανοητικόν καὶ πάντα πράττει, ά οἴεται άγαθά εἶναι έαυτῷ, καὶ ά πρὸς τὸ ζῆν φέρει καὶ τὸ σώζεσθαι. Τῶν δὲ άλλων οί μὲν μὴ πάνυ ἐχτετραμμένοι τοῦ ὀρθοῦ, ἀλλ' οὕτως ἔχοντες, ὥστε δύνασθαι οξεσθαι έπιειχεῖς είναι, τὰ δοχοῦντα άγαθὰ και αύτοι ζητούσι, και βούλονται έαυτοίς και ζῆν και σώζεσθαι ούτω δὲ έχουσιν, ὅτι τρόπον τινὰ ἐοίκασι τοῖς σπουδαίοις. Οἱ δὲ σφόδρα φαῦλοι καὶ ἀνοσιουργοὶ ουδέν τούτων έχουσιν·ούτε γάρ τὰ δοχοῦντα άγαθά διώχουσιν, άλλά άλλα μέν βούλονται, έτέρων δε έπιθυμοῦσιν, οίοι είσιν οι έγχρατεῖς, χαλείσι δε οι διά δειλίαν καὶ ἀργίαν ο ἀφίστανται τοῦ πράττειν, & οἴονται έαυτοϊς βέλτιστα εἶναι·ούτε τοίνυν τὰ δοχοῦντα ἀγαθὰ διώχουσιν, οὐτε βούλονται ξαυτοῖς τὸ ζῆν χαὶ σώζεσθαι . ένιοι γάρ τῷ πολλά καὶ δεινά πρᾶξαι μισηθέντες διὰ μοχθηρίας ὑπερδολήν, φεύγουσι τὸ ζῆν, καὶ άναιροῦσιν έαυτούς. Ὁ δὲ σπουδαΐος βούλεται έαυτῷ ζῆν·ἀγαθὸν γὰρτῷ σπουδαίῳ τὸ εἶναι· τὴν γὰρ θεωρη.

dem cum amico rebus et doleat et lætetur : quod ipsum et matribus maxime accidit. Hinc etiam amicitiæ definitio ab eorum qui eam habent definitione sumitur : sicut temperantis definitio temperantiæ ipsius definitionem præbet : et hae quidem amicitiæ atque amicorum definitiones habentur, quæ ut diximus ab iis quæ sibi quisque debet petitæ sunt.

Etenim vir bonus eorum omnium instar sibi est, quæ verus amicus amico præbet : maximeque is amicus est sibi, qui vir bonus est et bonum se esse arbitratur. Quodsi non omnes, aut improbi amicitiæ documenta sibi tribuunt, id haudquaquam rationi nostræ alienum est. Nam quæ viri boni et honesti faciunt, hæc sunt quæ in hominibus et in communi natura maxime excellant : elenim vir bonus atque ipsa virtus humanarum tum perturbationum tum actionum quasi mensura est : quæ vero improbus spectat, ad communem naturam non referuntur: his enim de rebus non ab ægris, sed a valentibus sententiam sumemus. Cæterum virum bonum omnia quæ in amicitia requiruntur sibi tribuere, planum est. Hic enim consentit secum, eademque simul rationis compote, simul rationis experte animi portione expetit, neque ut homo nulla præditus judicandi vi contrarium quærit, aut patibilis in eo pars cum rationali pugnat. Quin etiam ea quæ bona sunt exoptat sibi vir bonus, tam quæ proprie dicunturbona, quæ ad virtutem perducunt, quam quæ bona videntur et ipsi virtuti aliquatenus subsidio sunt, et quidem sua ipsius causa optat sibi bona: nimirum improbus sua ipsius causa illa non optat. Nempe cogitandi facultas humanam naturam continere putatur, cujus causa vir bonus omnia facit, bonaque omnia persequitur, quum horum nihil improbus faciat. Neque enim contemplationem improbus finem suarum actionum statuit, sed pravam voluptatem : quapropter haudquaquam bona sua ipsius causa sibi optat. Vult præterea vir bonus sese vivere et salvum esse, maxime cogitandi facultate servata: omnia item agit, quæ conducere sibi existimat, quæque ad vitam et ad incolumitatem spectant. Ex aliis autem ii qui non plane a recto aversi sunt, sed qui ita se gerunt, ut possint viri boni tum sibi tum aliis videri, ea quæ specie bona sunt et ipsi quærunt, et vitam atque incolumitatem sibi exoptant : ita autem se gerunt, quia quodammodo bonis adhuc viris similes sunt. Qui vero valde improbi sunt et scelesti, nihil tale habent : neque enim illa quæ videntur bona sequuntur, sed alia quidem volunt, alia autem concupiscunt, quales sunt continentes et qui propter timiditatem et socordiam abstinent a negotiorum gestione, quæ sibi optima esse arbitrantur: quare neque ea quæ specie bona sunt sequuntur, neque vitam et incolumitatem sibi exoptant: nonnulli enim postquam multis maleficiis admissis in hominum odium pervenerunt propter pravitatis immoderationem vitæ pertæsi mortem sibi consciscunt. Contra vir bonus vitam sibi contingere cupit : viro bono enim bonum

<sup>\*</sup> Πρός έαυτον δε τούτων έκαστον τῷ ἐπιεικεῖ κτλ

τιχήν διώχει ζωήν εν γάρ τῷ νοεῖν ή έχάστου οὐσία συνίσταται, ή έν τούτω μάλιστα. Ος δε τῷ ἀλόγω βούλεται τὸ εἶναι καὶ σώζεσθαι, καὶ έαυτῷ βούλεται τὰ άγαθά τοῦ οἰκείου εἶναι παρατραπέντι, οὐχ έαυτῷ βούλεται τὰ ἀγαθά, ἀλλ' ἐκείνω, εἰς δ μετεβλήθη• και έκαστος δε εαυτῷ βούλεται γενέσθαι τὰ άγαθά, οιόμενος μένειν δπερ έστίν ει δε συνίδοι ξαυτόν άλλον γενόμενον, οὐχ ᾶν Ελοιτο πάντα τὰ ἀγαθὰ ἔχειν έχεινο το γενόμενον 8. ούδεν γάρ διαφέρει άλλω τινί βούλεσθαι τὰ ἀγαθά, ἢ ἐαυτῷ μεταδληθέντι. Οὐδείς δε άγαπα, εάν άλλω τινί γενηται τα άγαθά και γάρ τῷ θεῷ πάντα πρόσεστι τὰ ἀγαθά, ἀλλ' ἔστιν αὐτὸς δ, τι ποτέ έστι . Διά τοῦτο οὐκ άγαπῶμεν, άλλ' ἡμῖν αὐτοῖς, ἢ τοῖς φίλοις συνευχόμεθα τὰ ἀγαθά, ὅτι ἡμῶν τί είσι και οι φίλοι. Και μην και συνδιάγειν έαυτώ μόνος δ σπουδαΐος βούλεται, δτι αὐτάρχης ἐστί, καὶ ήδύς έστιν έαυτῷ. ήδεται γὰρ ὧν τε ἔπραξε μεμνημένος έφ' ξαυτοῦ, καὶ ἐλπίζων ἔτι ποιήσειν ἀγαθὰ καὶ άγαθοις έντεύξεσθαι, καὶ γενναίων εὐπορεί θεωρημάτων τη διανοία · ταῦτα δή πάντα ήδιστον αὐτὸν ξαυτῷ ποιεί, και ήδεται κατά σχολήν αὐτὸς έαυτῷ συνών καὶ συνδιάγων.

Οι δέ μοχθηροί ζητούσι μεθ' ών συνημερεύσουσιν, ξαυτούς δέ φεύγουσιν . αναμιμνήσχονται γάρ καθ, έαυτούς όντες πολλών και δυσχερών, και τοιαύτα έτερα έλπίζουσιν, ὧν μεθ' έτέρων όντες ἐπιλανθάνονται. \*Ετι δὲ συναλγεῖ καὶ συνήδεται έαυτῷ μάλιστα δ σπουδαΐος, δτι τὰ αὐτὰ βούλεται καὶ τῶν αὐτῶν ἐπιθυμεϊ, καὶ οὐ μάχεται τὸ λογικὸν τῷ παθητικῷ καὶ διά τοῦτο τὸ αὐτὸ ἀεὶ λυπηρόν ἐστιν αὐτῷ, καὶ τὸ αὐτὸ ἡδύ · ἀμετάδολος γάρ, ώς εἰπεῖν. Οἱ δὲ μοχθηροί οὐχέτι 1 · οὐδεν γάρ φιλητόν έχοντες οὐδεν φιλιχόν πάσχουσι πρός έαυτούς. διά τοῦτο οὐδὲ συγχαίρουσιν έαυτοῖς οὐδὲ συναλγοῦσι στασιάζει γὰρ αὐτῶν ή ψυγή, καὶ πολεμεῖ τῷ λογικῷ τὸ ἄλογον καὶ τὸ μέν άλογον άλγει των μοχθηρών άπεχόμενον, τηνικαύτα δὲ οὐ συναλγεῖ τὸ λογικόν, ἀλλὰ χαίρει \* καὶ τὸ ἀνάπαλιν· καὶ όλως τὸ μὲν δεῦρο τὸ δὲ ἐκεῖσε ἔλκει, καθάπερ διασπώντα· εὶ δὲ μὴ οἶόν τε κατὰ ταὐτὸν καὶ λυπείσθαι καί βδεσθαι, άλλά μετά μικρόν γε λυπείται, δτι πρότερον ήδετο ου γάρ εδούλετο την τοιαύτην αὐτῷ γενέσθαι ήδονήν. Μεταμελείας γάρ οί φαῦλοι γέμουσι. Φαίνεται τοίνυν δτι οὐδὲ πρὸς έαυτὸν φιλικός έστιν δ μοχθηρός, δτι οὐδὲν φιλητὸν ἔχει.

\* Εί δὲ τὸ οὕτως ἔχειν λίαν ἐστὶν ἄθλιον, φευκτέον την μοχθηρίαν πάση σπουδῆ, καὶ πειρατέον ἐπιεικῆ καὶ σπουδαῖον ἔκαστον εἶναι · οὕτω γὰρ ὰν καὶ πρὸς ἑαυτὸν φιλικῶς ἔχοι, καὶ ἑτέρων γένοιτο φίλος.

\*\* 'Επεί τοίνυν, ἄπερ δ ἐπιεικής ἐαυτῷ ἀπονέμει, ταῦτα δεῖ καὶ τῷ φίλω ἀπονέμειν · δεῖ γὰρ πρὸς τὸν φίλον ἔχειν ὥσπερ πρὸς ἐαυτόν · δ γὰρ φίλος ἄλλος αὐτός · φανερόν, ὅτι ἄπερ δ ἐπιεικής ἑαυτῷ βούλεται

est esse : quia contemplativam sequitur vitam : in mente autem et cogitatione uniuscujusque natura consistit, aut certe in ea maxime. Qui vero irrationali animi parti vitam et incolumitatem optat, sibique bona contingere cupit, quamvis naturam suam exuerit, non amplius sibi optat bona, sed illi, in quod mutatus est, generi : quin etiam sibi quisque bona contingere cupit, ratus se mansurum esse quod est : quodsi alium se evasisse animadvertat, nolit omnia bona illi, in quod transiit generi contingere: nihil enim interest, utrum alii bona exoptet, an sibi jam mutato. Nemo autem contentus est, si alii bona eveniant : etenim deo cuncta insunt bona, sed est ipse quidquid tandem est. Quocirca rebus præsentibus non sumus contenti, sed nobis ipsis aut amicis precamur bona, quod amici quasi pars nostri sunt. Quin etiam secum ipse solus vivere vult vir bonus, quia se ipso est contentus sibique jucundus : delectatur enim rerum olim gestarum memoria, tum facta sua secum revolvens, tum bona se adhuc acturum bonaque inventurum sperans, simulque præclaris præceptis mens ejus abundat : quæ quidem omnia, ut ipse sibi jucundissimus sit efficiunt, libenterque ipse solus secum habitat secumque vivit.

Sed improbi alios, quibuscum versentur, quærunt, seque ipsi fugiunt : multa enim ac molesta, quum soli sunt, recordantur, atque alia ejus generis sperant, quorum si cum aliis versantur oblivisci solent. Præterea dolet et lætatur una secum maxime vir bonus, quia semper eadem vult eademque concupiscit, neque in eo rationis compos animi pars cum patibili pugnat : ideoque idem illi semper molestum, idem etiam jucundum est : siquidem, ut ita dicam, immutabilis videtur. At improbi non item : quum enim nihil quod amabile sit habeant, non est quod amice erga se ipsos affecti sint: quare neque gaudent neque dolent una secum : quoniam eorum animus commotionibus agitatur, pugnatque rationis expers ejus portio cum rationali : nimirum pars irrationalis dolet, quum improbis factis abstinet, quo tempore pars rationalis non dolet una, sed gaudet : et contra: denique animum quasi distractum altera huc, altera illuc trahit : quodsi fieri nequit, ut eodem tempore aliquis et doleat et lætetur, nihilominus tamen paulo post dolet, quod prius lætabatur: talem videlicet voluptatem sibi evenisse nolebat. Pœnitentia enim abundant improbi. Unde apparet, ne erga se quidem amice affectum esse improbum, quia nihil quod amabile sit habet.

Sin autem ita affectum esse admodum est miserum, sedulo fugienda est improbitas, studendumque singulis est, ut probi sint et honesti : ita enim et amice erga se quisque affectus erit, ct aliorum amicus erit.

Quoniam ergo ea quæ sibi vir bonus tribuit, amico quoque tribuenda sunt: in amicum autem ut in se ipsum animatus esse debet quilibet: amicus enim alter ipse:

<sup>\*</sup> Ei dy tò oùtwe ëxelu xtl. — \*\*  $T\tilde{\phi}$  dy  $\pi\rho$ de autdu xtl.

κολ ἀπονέμει, ταῦτά εἰσι τὰ φιλικά, καὶ ἐν τούτοις ἡ | φιλία συνίσταται.

\* Τὸ δὶ ζητεῖν πότερον φιλία ἐστὶν ή πρὸς ἑαυτὸν ἑκάστου ἀγάπη, ἢ μή, ἀφείσθω ἐπὶ τοῦ παρόντος· ἡ γὰρ φιλία δύο, ἢ τριῶν, ὡς δῆλον ἐκ τῶν εἰρημένων. Καὶ εἴ τις καὶ τὰ πρὸς ἑαυτὸν φιλίαν καλεῖ, εἴη ἄν φιλία, καθ' ὅσον κ ἐστὶν αὐτὸς πρὸς ἑαυτὸν διαφέρων, καὶ τῷ λογιστικῷ τὸ παθητικὸν σπένδεται. Καὶ διότι δὲ ἡ ὑπερβολὴ τῆς φιλίας ἔοικε τῆ ἐκάστου πρὸς ἑαυτὸν ἀγάπη, καὶ αὐτὴ καλοῖτο ἄν φιλία.

(Scripsi: \* έαυτοῦ] cod. έαυτῷ. — \* τὰ διαφέροντα ἐν τοῖς ἀνθρώποις καὶ ἐν τῆ κοινῆ φύσει] cod. τὰ διαφέροντα τοῖς ἀνθρώποις καὶ τῆ κοινῆ φύσει. — \* ἄκριτος] cod. ἀκριτής. — \* τά τε] cod. τάτε. — \* ἀργίαν] cod. ἀργείαν. — \* μένειν] cod. μένων. — \* γενόμενον] cod. γινόμενον. — \* δ,τι ποτέ ἐστι] vulgo δ,τί ποτέ ἐστι. — \* οὐκέτι] cod. οὐκ ἔτι. — \* καθ'δσον] vulgo. καθόσον. — )

### Κεφ. ς'.

### Περί εὐνοίας.

\*\* 'Η δὲ εύνοια φιλία μὲν ἔοιχεν, οὐ μήν ἐστί γε φιλία. Καὶ γὰρ εὐνοοῦμεν χαὶ οῖς οὐχ ἐσμὲν φίλοι· χαὶ γίνεται εὔνοια χαὶ πρὸς ἀγνῶτα, χαὶ λανθάνουσα τὸν φιλούμενον · φιλία δὲ οὐχέτι \*, χαθώς χαὶ πρότερον διὰ πλειόνων εἴρηται.

\*\*\* Ούτε τοίνυν φιλία έστιν ή εύνοια, και ούδε φίλησις έοιχεν είναι. Καὶ γὰρ ή μὲν φίλησις δρμήν τινα χαὶ χίνησιν εἰς τὸ φιλούμενον έγει, καὶ ὄρεξιν αὐτοῦ, χαὶ ζητεῖ ὁ φιλῶν ἀεὶ τὸ φιλούμενον. Ἡ δὶ εὔνοια οὐ τοιαύτη. Οί γάρ εὖνοι Β βούλονται μέν τὰ ἀγαθὰ οἶς είσιν εὖνοι· συνείναι δὲ οὐ πάνυ ζητοῦσιν· ἔτι δὲ ἡ μέν φίλησις μετά συνηθείας, χρόνω γάρ τινι καί συνηθεία ή φίλησις γίνεται· ή δὲ εὖνοια ἀθρόον, ὡς εἰπεῖν, οξς επιγίνεται, συμδαίνει καθάπερ οι θεώμενοι πρός τους αγωνιζομένους διατίθενται. Εύνοι γάρ γίνονται πρός αὐτοὺς εὐθὺς νικῶντας δρῶντες, καὶ συνθέλουσιν αὐτοῖς τὰ ἀγαθά. συμπράξαιεν δ'ὰν οὐδέν οὐ γὰρ φίλησιν έχουσιν είς αὐτούς, χρόνφ τινὶ καὶ συνηθεία στέρξαντες, άλλ' αμα τε ° είδον και ήσθησαν αὐτοις. καὶ διὰ τοῦτο ἐπιπολαίως στέργουσιν, ὅπερ ἐστὶν ἡ εύνοια.

εἶναι δυνατόν. Οἱ γὰρ εὖνοι βούλονται μὲν τὰ ἀγαθὰ ἐναι κὰναι τοίνυν ἀρχὴ φιλίας ἡ εὔνοια εἶναι, καθάπερ τοῦ ἐρῷν ἀρχὴ γίνεται ἡ διὰ τῆς δψεως ἡδονή· καὶ ὥσπερ οὐ δυνατὸν ἐρῷν μὴ πρότερον ἡσθέντα τῷ τότε γάρ τις ἐρῷ ὅταν καὶ ἀπόντα ποθῆ, καὶ τῆς παρουσίας ἐπιθυμῆ· οὕτω δὴ καὶ φίλους οὐχ οἴόν τε κὰναι, μὴ εὔνοις γενομένους εὔνοις δὲ μὴ φίλους ἐπὶναι δυνατόν. Οἱ γὰρ εὖνοι βούλονται μὲν τὰ ἀγαθὰ

apparet ea quæ sibi exoptat et tribuit vir bonus, amicitiæ esse documenta, et in his amicitiam consistere.

Utrum autem hæc sit amicitia, qua singuli se ipsos diligunt, nec ne, in præsenti quærere omittamus: duorum enim aut trium, quemadmodum e superioribus patet, est amicitia. Quod si quis sui amorem amicitiam vocet, amicitia fuerit eatenus, quatenus a se ipse differt, et patibilis animi pars rationi conciliatur. Præterea quia amicitia nimia et immoderata illi qua se quisque diligit, similis est amicitiæ, hæc quoque eodem nomine appelletur.

#### CAP. VI.

#### De benevolentia.

Benevolentia autem similis est illa quidem amicitiæ. non tamen amicitia est. Etenim benevolentiam erga eos etiam habemus, quibus amici non sumus : quin etiam ignotis aliquando benevolentia præstatur, quæ tamen hominem nobis carum latet : amicitia non item, quod supra latius perscripsimus.

Quare nec amicitia est benevolentia, neque amatio videtur esse. Amatio enim impetu quodam et motu ad id quod ei carum est fertur, et appetitu quodam incitatur, semperque qui ita amat illud quærit quod amat. Talis autem non est benevolentia. Nempe benevoli bona iis exoptant, quibus benevoli sunt : at versari cum iis non ferme concupiscunt : præterea amatio cem vitæ consuetudine conjuncta est, quia tempore et familiaritate amatio nascitur : at benevolentia subito, ut ita dicam, iis qui eam habere incipiunt, conciliatur : ut spectatores erga pugiles aut gladiatores afficiuntur. Benevoli enim statim iis fiunt, quos vincere vident, simulque bona iis optant : sed eos sua opera adjuvare nolint : non enim diligunt cos illorum more quorum affectio tempore et consuetudine crevit, sed simulac viderunt eos, delectari iis coeperunt, ideoque leviter tantum amant, qua in re posita est benevolentia.

Principium ergo amicitiæ videtur esse benevolentia. haud secus atque amoris ea quæ aspectu gignitur voluptas: et quemadmodum nemo amare potest, qui non fuerit ante forma specieque cari hominis delectatus; sed fieri potest, ut delectetur aliquis, nec tamen amet quia tum demum amat aliquis, quum absentem desiderat, et præsentiam concupiscit: sic fieri nequit, ut inter se sint amici, qui non ante fuerint benevoli: fieri autem potest, ut qui benevoli sunt, non sint amici. Benevoli enim bona iis exoptant, quibus benevoli sunt, sed cos nec opera sua adjuvare, nec quidquam laboris aut

<sup>\*</sup> Πρὸς αύτὸν δὲ πότερόν ἐστιν κτλ. — \*\* Cap. 5, °Η δὲ εὔνοια κτλ. — \*\*\* 'Άλλ' οὐδὲ φίλησίς ἔστιν κτλ. — \*\*\*\* 'Εοικε δὴ ἀρχὴ φιλίας εἴναι, κτλ.

οίς εἰσιν εὖνοι, συμπράξαιεν δ' ἀν οὐδέν, οὐδ' όχληθεῖεν ὑπὲρ αὐτῶν. Διὰ τοῦτο μεταφοριχῶς τις καλέσειεν ἀν  $^{4}$  αὐτὴν ἀργὴν  $^{9}$  φιλίαν χρονιζομένη γὰρ καὶ εἰς συνήθειαν ἀφιχνουμένη, φιλία γίνεται.

\* Φιλία δὲ οὐχ ἡ διὰ τὸ χρήσιμον, ἢ τὸ ἡδύ, ἀλλὰ τοῦ ἀγαθοῦ ἔνεκα. Εὐνους γάρ τίς τινι γίνεται δι' ἀρετὴν καὶ ἐπιείκειαν, ὅταν αὐτῷ καλὸς εἶναι δόξῃ, ἢ ἀνδρεῖος, ἢ τι τοιοῦτον· ὁ δὲ διὰ τὸ ἡδὺ καὶ χρήσιμον βουλόμενός τινα εὐπραγεῖν, οὐκ ἐκείνῳ ἐστὶν εὔνους, ἀλλ' ἑαυτῷ, καθάπερ οὐδὲ φίλος ἐστὶν ὁ τοιοῦτος. Όμοίως δὲ οὐ διότι ἔλαδε βουλόμενος τῷ εὐεργέτῃ τὰ ἀγαθά, εὔνους ἀν εἶη κυρίως, ἀλλὰ τὰ δίκαια δρῶν, καὶ ἀποδιδοὺς τῷ εὐεργέτῃ τὴν χάριν ὧν εὖ πέπονθεν αὐτός, οὐ τῇ ἐκείνου ἀρετῷ, ἀλλὰ τῷ ἑαυτοῦ ἀγαθῷ φαίνεται χαίρων.

Έστι τοίνυν ή εΰνοια ούτε φιλία, ούτε φίλησις, ἀλλὰ φιλίας ἀρχή, χρόνον δὲ καὶ συνήθειαν, καὶ τἄλλα φιλικὰ προσλαδοῦσα, φιλία γίνεται ή διὰ τὸ ἀγαθὸν

χαί την άρετήν.

(Scripsi: \* οὐκέτι] cod. οὐκ ἔτι. —  $^{b}$  εὖνοι] cod. εὖνοι. —  $^{c}$  ἄμα τε] cod. ἄματε. —  $^{d}$  καλέσειεν ἄν] cod. καλέσοιεν ἄν. —  $^{c}$  ἄργὴν| cod. ἀρχὴν. —  $^{c}$ 

### Κεφ. ζ'.

### Περί όμονοίας.

\*\* Ή δὲ δμόνοια φιλιχόν τι καὶ αὐτή ἐστι, καὶ τῆ φιλία ἀκολουθεῖ. Ἐστι δὲ δμόνοια οὐ τὸ τὰ αὐτὰ δοξάζειν, οἷον δμοδοξία τις ἡ μὲν γὰρ δμοδοξία γένοιτο 
ἀν καὶ τοῖς ἀγνοοῦσιν ἀλλήλους, οὐδὲν γὰρ χωλύει περὶ 
τῶν αὐτῶν τὰ αὐτὰ δοξάζειν, καὶ ἐπιστήμην ἔχειν τῶν 
αὐτῶν τὴν αὐτὴν μηδὲ εἰδότας ἀλλήλους ἡ δὲ δμόνοια τῶν ἐν χοινωνία τινὶ καὶ φιλία ὄντων ἐστί.

\*\*\* Καὶ γάρ τὰς πόλεις δμονοεῖν φασιν, ὅταν περὶ
τῶν συμφερόντων δμογνωμονῶσι, καὶ τὰ αὐτὰ καὶ

πράττωσι τὰ χοινῆ δόξαντα.

σύνη, οὐχ ἐν τοῖς θεωρητοῖς, ἀλλ' ἐν τοῖς πραχτοῖς, χαὶ τούτων τοῖς ἀξιολόγοις, χαὶ ἐν μεγέθει τινὶ οὖσι. Περὶ γὰρ τῶν ἐν τῷ βίω μιχρῶν οὐ λέγονται ὁμονοεῖν ἀλλήλοις οὐτε πόλις οὐτε φίλοι · οἶον, οἴχοι μένειν, ἢ βαδίζειν εἰς ἀγοράν, ἢ τόδε εἰπεῖν, ἢ δρᾶσαι ², δι' ὧν οὐτε ἀφελειά τις μεγάλη, οὐτε δλάδη ἀχουθεῖ · περὶ τούτων γὰρ χαὶ τῶν τοιούτων οὐ λέγονται ὁμόνοιαν ἔχειν.

Άλλα τῶν μεγάλων καὶ συμφερόντων ἢ τοῖς φίλοις

άμφοιν, ή τη πόλει κοινή.

Οξον δταν πάση τη πόλει κοινή δοκή τους άρχοντας μη κληρωτους εξναι διαδοχή τινι κτωμένους την άρχην, άλλα αξρετούς, η συμμαχείν Λακεδαιμονίοις, η άλλο ότιουν, δπερ αξιολογόν τε, και τη πόλει πάση διαφέmolestiæ eorum causa suscipere velint. Quapropter per translationem aliquis eam otiosam amicitiam appellaverit : quippe temporis et consuetudinis diuturnitate amicitia fit.

Cæterum amicitiam dico non eam, quæ utilitatis aut voluptatis, sed quæ honestatis causa instituitur. Benevolus enim aliquis fit alicui ob virtutem et probitatem, quando ipsi aut honestus esse videtur, aut fortis, aut simili aliquo præditus bono: qui vero voluptatis et utilitatis causa res secundas alicui exoptat, non illi est benevolus, sed sibi, sicut ne amicus quidem talis homo est. Similiter nec ille qui quia beneficia ab aliquo accepit, beneficiorum auctori bona precatur, proprie benevolus fuerit, sed justus potius; nam qui vicissim illi a quo beneficium accepit gratificatur pro iis quæ accepit, non illius virtute, sed suo bono gaudere videtur.

Quare benevolentia nec amicitia nec amatio est, sed amicitiæ principium, sin autem tempus et consuetudo et reliqua quæ ad amicitian pertinent, accedant, fit amicitia ob bonum et virtutem instituta.

#### CAP. VII.

#### De concordia.

Videtur ad amicitiam quoque referri posse concordia, quæ amicitiam sequitur. Est autem concordia non idem sentire, quasi aliquis opinionum consensus : quum inter cos etiam qui se mutuo ignorant, consensus esse possit, nihil enim obstat, quominus de iisdem idem sentiant, candemque eorundem scientiam teneant, licet se mutuo non norint : concordia vero in iis quæ ad vitæ societatem amicitiamque spectant versatur. Etenim civitates concordes esse dicunt, quum de commodis suis consentiunt, eademque quæ communi consensu approbata sunt exsequentur.

Est igitur concordia amicorum consensus, non in rebus sub contemplationem, sed sub actionem cadentibus, et quidem in rebus gravibus et amplis. De parvis enim rebus quæ in omni vita atque victu eveniunt neque urbem neque amicos idem sentire dicimus: verbi causa, de quæstione, utrum domi manendum, an in forum descendendum sit, vel hocne dicendum an agendum sit, e quibus neque magnum commodum, neque detrimentum ad nos redundat: de his enim ac talibus non idem sentire et concordare dicuntur homines.

Sed in magnis et quæ aut utrique amicorum aut reipublicæ conducunt concordiam versari dicimus. Ut quum tota civitas magistratus non sortiendos, ita ut per successiones munera obtincant, sed creandos esse decernit, aut Lacedæmonios in bello gerendo adjuvandos esse, aut denique aliud quid, qualecunque est, quod me-

<sup>\*</sup> Οὐ τὴν διὰ τὸ χρήσιμον κτλ. — \*\* Cap. 6. Φιλικὸν δὲ καὶ ἡ όμόνοια κτλ. — \*\*\* Οὐδὲ τοὺς περὶ ότουοῦν όμο- Ἰνωμονοῦντας, ἀλλὰ τὰς πόλεις όμονοεῖν φασιν κτλ. — \*\*\*\* ΟΙον αἱ πόλεις, ὅταν πᾶσι δοκἢ κτλ.

ρει. Καὶ τοὺς φίλους δμοίως δμονοείν λέγομεν, δταν τὸν αὐτὸν ελωνται βίον, καὶ τὰ μέγιστα τῶν ἐν τῷ βίω, καὶ ἀμφοῖν ἢ πρὸς βλάδην ἢ πρὸς ώφέλειαν φέροντα άμφότεροι δμοίως ή φεύγωσιν, ή διώχωσιν. Οὐ γὰρ τὰ αὐτὰ δεῖ ζητεῖν μόνον τοὺς δμονοήσοντας άλλήλοις, άλλά και όμοίως τοις δλοις οίον εί δοκεί τοις φίλοις άμφοιν ήγεμόνα βίου θατέρω τον έτερον γενέσθαι, βούλοιντο δὲ οὐ τὸν αὐτόν, ἀλλ' έχάτερος έαυτόν, τηνικαῦτα γάρ τὸ αὐτὸ μέν ζητοῦσιν, άλλ' ούχ ἐν τῷ αὐτῷ , ἀλλ' ἑαυτῷ ἐχάτερος, ὅπερ οὐχ ἔστιν δμονοείν. Καλ έν ταίς πόλεσι δε δμονοήσουσιν έν ταίς άρχαιρεσίαις, δταν τον αυτόν ελωνται πάντες άρχειν, η τους αρίστους πάντες, και μη έαυτον έκαστος· καθάπερ Εὐριπίδης ἐν ταῖς Φοινίσσαις ἐποίησεν · οὕτω λφό ος το μασικ φυξακοκ λίκεται, το οξ οςκ ξατικ οπονοια · άλλ' δταν τύχωσι πάντες οδ έφίενται, τηνιχαῦτα δμονοοῦσιν.

\* Εστι τοίνυν ή δμόνοια πολιτική τις φιλία, καὶ οὕτω λέγεται · καὶ γὰρ περὶ τὰ πρακτά, καὶ τὰ συμφέροντά έστι, καὶ πρὸς τὸν βὶον ἀνήκοντα · ταῦτα δὲ τῆς πολιτικῆς.

\*\* Έστι δὲ ἐν τοῖς ἐπιεικέσιν ἡ ὁμόνοια: οὖτοι γὰρ καὶ ἐαυτοῖς ὁμονοοῦσι, καὶ ἀλλήλοις ἐπὶ τῶν αὐτῶν όντες, ὡς εἰπεῖν: τῶν τοιούτων γὰρ ἴσταται τὰ βουριπος, βούλονταί τε τὰ δίκαια καὶ τὰ συμφέροντα, τούτων δὲ καὶ κοινῇ ἐφίενται.

\*\*\* Τοὺς δὲ φαύλους οὐχ οἶόν τε δμονοεῖν πλην ἐπὶ μιχρόν, χαθάπερ χαὶ φίλοι βέδαιοι οὐ δύνανται εἶναι πλεονεξίας εφιέμενοι, και μείζον έχειν έκατερος έκατέρου ζητούντες έν τοις συμφέρουσιν \* έν γάρ τοις πόνοις καλ έν ταϊς ύπερ άλλήλων λειτουργίαις άελ ζητούσι τὸ έλαττον έχειν, χαὶ έαυτὸν έχάτερος ἄξιον νομίζων όλίγα μέν πονείν, μεγάλα δὲ ώφελείσθαι, τὸν ἔτερον εὐθύνει, περί τῶν λειτουργιῶν ἀχριδολογούμενος, χαί χωλύων τῶν συμφερόντων ἀπολαύειν, ὅσον ἐθέλει, ὡς μεγάλων, φαύλων απονάμενον πόνων. διά τοῦτο μή τηρούντες τὸ χοινόν, ἀλλ' έχάτερος τὸ έαυτοῦ, τάχιστα διαλύονται · τὸ γάρ συνάπτον διασπώσιν, δπερ έστὶ τὸ χοινόν χαὶ ἡ ὁμόνοια· τοῦ συνάπτοντος δὲ διαλυθέντος, οὐ δύνανται συνημμένοι είναι. Συμβαίνει τοίνυν αὐτοῖς στασιάζειν, ἀπαιτοῦσι μέν παρ' ἀλλήλων τὰ φιλικά, αὐτοῖς δὲ οὐ δουλομένοις τὰ δίκαια ποιεῖν: δθεν έν τοῖς φαύλοις οὐ δυνατὸν δμόνοιαν εἶναι, ἀλλ' έν τοις έπιειχέσι μόνοις.

(Scripsi : \* δρᾶσαι ] cod. δράσαι. — )

Κεφ. η'.

Περί εὐεργεσίας.

\*\*\*\* Έχεῖνο δὲ ζητητέον, ἀνθ' ὅτου τοὺς εὖ πάσχον-

morabile sit et ad universam rempublicam pertineat-Similiter et amicos concordare dicimus, quum eandem vitæ rationem suscipiunt et quæ in vita tum maxima sunt tum ad utriusque vel incommoda vel commoda spectant, ambo aut fugiunt aut sequuntur. Neque enim solum eadem consectari debent concordes, sed etiam prorsus eodem modo: exempli gratia, si utrique amicorum in mentem veniat, ut dux vitæ alteri sit alter. neque tamen eundem esse velint, sed uterque se proponat, tum enim idem quærunt, nec tamen in eodem, sed uterque sibi quærit, quod non est concordare. Sic et in urbium comitiis concordabunt, quum eundem magistratum omnes delegerint, aut saltem optimum omnes, non se quisque : quemadmodum in Phænissis Euripides poeta fecit : neque enim id quod omnibus placet eo modo fieri potest : hæc autem non est concordia : sed quando omnes id quod petunt, consequentur, tum demum concordant.

Est igitur concordia civilis quædam amicitia, ecque nomine appellatur: versatur enim in iis quæ sub actionem cadunt, et reipublicæ conducunt, et ad vitæ usum pertinent: quæ omnia civilis prudentiæ sunt.

Inest autem concordia in viris bonis: hi enim et secum ipsi concordant et inter se, quum in iisdem, ut ita dicam, rebus gerendis occupati sint: talium enim virorum voluntates perstant et manent, neque Euripi instar fluunt et refluunt: siquidem ea quæ justa, et quæ utilia sunt volunt, eorumque communi cupiditate flagrant.

Mali autem concordes esse non possunt, nisi parumper, quemadmodum ne amici quidem constantes esse possunt quum uterque plus sibi vindicare et majorem altero partem consequi cupiat in iis quæ utilia esse arbitrantur : quippe in laboribus quos alter alterius causa subit atque in ministeriis quibus fungitur, ambo semper minus habere gestiunt, quum uterque se dignum existimet, qui labores quam minimos suscipiat, magnam autem utilitatem ex omni re capiat, alterum coarguens in ejusque ministeria curiosius inquirens vetansque eum frui quanta vult utilitate fructu ex improbis laboribus percepto: quamobrem dum quod commune ipsis est non conservant, sed sua uterque commoda tuetur, cito dissociantur : tollunt enim amicitiæ nodum, qui quidem communio et concordia est : eo autem sublato conjungi diutius non possunt. Accidit ergo eis, ut discordent inter se, dum alter ab altero amicitiæ documenta exigit, ipse autem quæ justa sunt facere non vult : unde patet fieri non posse, ut inter improbos concordia, sed inter probos tantum sit.

CAP. VIII.

De beneficentia.

Est et illud quærendum, cur benefici eos de quibus

<sup>\*</sup> Πολιτική δὲ φιλία κτλ. — \*\*  $^*$ Εστι δ' ή τοιαύτη δμόνοια κτλ. — \*\*\* Τοὺς δὲ φαύλους οὐχ οἰόν τε όμονοῖν, κτλ. — \*\*\*\* Cap. 7. οἱ δὲ εὐεργέται τοὺς εὐεργετηθέντας κτλ.

τας οξ εὐεργέται φιλούσι μαλλον, ή ύπ' έχείνων φιλούνται · καὶ γὰρ ὡς παράλογον γινόμενον ἐπιζητεῖται. Οἱ μέν οὖν πολλοί διὰ τοῦτό φασι φιλεῖν μᾶλλον τοὺς εὐεργέτας, δι' δ καὶ οἱ δανεισταὶ φιλοῦσιν οἶς ἐδάνεισαν, μή φιλούμενοι ύπο τῶν οφειλόντων οί μέν γάρ χρήσαντες βούλονται τοῖς ὀφείλουσι τὴν σωτηρίαν, καὶ πάντα τρόπον βοηθοῦσιν, ενα αὐτοῖς τὰ χρήματα επανέλθη, οί δε όφείλοντες οίς δφείλουσιν οὐκέτι . βούλοιντο γάρ άν αὐτοὺς μή εἶναι, ώς ἄμεινον οὕτω πράξοντες τοῦ δανείου λυθέντος: τὸν αὐτὸν δὴ τρόπον φασί και ἐπὶ τούτων · τοὺς μέν εὐεργέτας βούλεσθαι εἶναι καὶ σώζεσθαι τοὺς εὖ παθόντας, ὧς οὕτω κομιουμένους τὰς ἀμοιδάς, τοὺς δὲ εὖ παθόντας οὐ σφόδρα φιλείν την των εὐεργετων σωτηρίαν οὐ γάρ οὕτως ἐπιμελὲς τοῖς ἀνθρώποις τὸ ἀνταποδοῦναι, ὡς τὸ ἀπολα-Βείν. Ἡ μὲν οὖν δοχοῦσα τοῖς πολλοῖς αἰτία αὕτη έστί, καὶ ταῦτα προήχθησαν νομίζειν, πρὸς τοὺς άγνώμονας καὶ πονηροὺς ἀποδλέποντες τῶν ἀνθρώπων · καί δ΄ φησιν Ἐπίχαρμος, ἐκ πονηροῦ θεώμενοι. \*Εοιχε δὲ ἀνθρωπιχόν τὸ τοιοῦτον εἶναι· ἀμνήμονες γάρ οι πολλοί, και μαλλον εὖ πάσχειν, ἢ ποιεῖν ἐφίενται. Δόξειε δ' αν φυσικώτερον είναι το αίτιον, καί ούγ δμοιον τῷ περὶ τοὺς δανείσαντας. Ἐν μέν γάρ τοῖς εὐεργέταις καὶ τοῖς εὖ πάσγουσι φίλησίς ἐστιν, ἐν δὲ τοῖς δανειζομένοις καὶ δανεισταῖς οὐ φίλησις οὐ γὰρ φιλεϊ δ δανείσας τὸν ὀφείλοντα, ἀλλ' αὐτὸ τοῦτο μόνον σώζεσθαι αὐτὸν βούλεται τῆς χομιδῆς ἔνεχα, καὶ ἵνα το δάνειον ἀπολάδη οί δ' εὖ πεποιηχότες φιλοῦσι χαὶ άγαπῶσι τοὺς εὖ πεπονθότας, κάν μη ὧσι χρήσιμοι, μηδε δύνωνται γενέσθαι. Τοῦτο δε καὶ ἐπὶ τῶν τε-Χνιτων συμβέβλαε. μας λάδ το οικείον ξόλον σλαμά μαλλον, ή άγαπηθείη αν ύπο τοῦ ἔργου ἐμψύχου γενομένου. παγιατα οξ τουτο περί τους ποιητάς συμβαίνει· ύπεραγαπώσι γάρ οδτοι τὰ οἰχεῖα ποιήματα, στέργοντες ώσπερ τέχνα · τοιούτο δὲ ἔοιχεν εἶναι χαὶ τὸ τῶν εὐεργετῶν οί γὰρ εὖ πάσχοντες ὑπ' αὐτῶν κατά τοῦτο έργα αὐτῶν εἰσι, καὶ διὰ τοῦτο ἀγαπῶσι μαλλον αὐτούς, ή τὰ ἔργα αὐτοὺς ἀγαπα. Τούτου δὲ αίτιον, ότι τὸ μέν είναι πᾶσιν αίρετὸν καὶ φιλητόν. ερίτεν ος κορίως οιαν ενευλεία ορτεν ερίτεν ος ενευγεία εν τῷ ζῆν καὶ πράττειν· ὁ οὲ πράττων ενεργεία έστιν έν τῷ ἔργω. ή γάρ οιχοδομιχή, ή λόγος ° έστί της οίχοδομίας, ένεργεία έστιν έν τη οίχία και έστιν αὐτή ή οἰχία, καθὸ οἰχία, ὁ τεχνίτης ἐνεργεία, καθὸ τεχνίτης. όμοίως καὶ πᾶς ἐνεργῶν ἐνεργεία ἐστὶ τὸ έργον αὐτοῦ. Εἰ τοίνυν φυσικὸν μὲν ἐφίεσθαι τοῦ εἶναι, τὸ εἶναι δέ ἐστιν ἐν τῷ πράττειν α, τὸ ἔργον δέ ἐστιν αὐτὸς ὁ πράττων ἐνεργεία, φανερὸν ὅτι καθ' ὅσον ε ζητεί τις τὸ ξαυτού είναι, κατά τοσούτον ζητεί και τὸ έργον είναι· φύσει δέ τις φιλεϊ έαυτὸν καλ βούλεται είναι · φύσει άρα φιλεί τις τὸ έαυτοῦ ἔργον. Ἐπεὶ δὲ μάλιστά τις φιλεΐ έαυτόν, χαὶ μάλιστα φιλεῖ έχαστος τὸ έαυτοῦ ἔργον, καὶ τὸν εὐεργετούμενον, καθ' ὅσον ἔργον έστὶν αὐτοῦ , μάλιστα φιλήσει · καὶ διὰ τοῦτο καὶ μᾶλbene meriti sunt vehementius ament, quam ab iis amentur : namque ejus rei, quasi præter rationem et opinionem omnium fiat, ratio quæritur. Et vulgus quidem idcirco beneficos vehementiore amore captos esse opinatur, quod creditores eos, quibus pecuniam crediderunt, amant, quamvis debitores illorum amori non respondeant: nempe creditores debitoribus salutem ferunt et exoptant, omnique modo iis subveniunt, ut pecuniæ ipsis redeant, debitores vero creditoribus non item : vellent enim eos excedere e vita, quia dissoluto ære alieno felicius victuri videntur : idem et hic accidere affirmant : beneficos quidem optare vitam et salutem iis in quos beneficia contulerunt, quod sic beneficii gratiam se consecuturos esse sperent, eos vero qui beneficia acceperunt de beneficorum salute non valde sollicitos esse : neque enim tantopere laborare homines de gratia referenda, quantopere de accipiendo beneficio laborant. Atque hæc quidem ea est, quam vulgus esse arbitratur, causa, quæ quidem credere coacti sunt quod ingratos tantum atque improbos homines respiciant, et quod est apud Epicharmum, ex animi pravitate spectantes. Videtur autem tale quid homini proprium esse : immemores enim plerique sunt, magisque affici beneficiis, quam conferre ea in alios cupiunt. Verum hujus rei causa naturalis potius videtur, neque similis esse creditorum rationi. In iis quippe qui beneficio afficiunt et qui afficiuntur mutuus amor est, in debitoribus autem et creditoribus non est amor : neque enim amat creditor debitorem. sed salvum duntaxat esse vult, ut suum recuperet pecuniamque creditam recipiat. Qui autem beneficium contulerunt, amant et diligunt eos quos beneficio affecerunt, etiamsi utiles ipsis non sint, ac ne esse quidem possint. Quod et in artificibus usu venit : amat enim suum quisque opus vehementius quam ab opere suo amaretur, si ex inanimo fieret animatum : atque hoc in poëtis maxime contingit : quippe hi sua poëmata supra modum amant, amore prope paterno tanquam liberos illa prosequentes : talis videtur et eorum qui beneficiis alios ornarunt esse ratio : qui enim ab iis beneficio aliquo affecti sunt, hujus rei respectu eorum sunt opera, ideoque magis eos amant, quam ab operibus suis amantur. Hujus rei causa est, quod esse omnibus optabile et amabile est : proprie autem tum sumus, quum actu sumus: actu autem sumus propterea quod vivimus atque agimus : qui vero agit, actu est in opere. Nam architectura, quæ structuræ ratio est, actu est in ædificio: estque ipsumædificium, quatenus est ædificium, sicut artifex actu, quatenus est artifex : eodemque modo quicunque in aliqna re operatur, actu opus suum est. Si ergo omnibus naturale est, ut esse cupiant, esse autem in agendo cernitur, opus vero ipse est qui actu illud facit, manisestum est, quatenus quis se ipsum esse desideret. eatenus eum opus quoque suum esse desiderare: natura autem duce aliquis se ipsum amat atque esse vult : naturæ igitur convenienter aliquis opus suum

λον, ή τον εθεργέτην. ή γάρ μεγίστη φίλησίς έστιν, ή τις φιλεί έαυτόν. Έτι δὲ καὶ ὅτι ὁ μέν εὐεργέτης έαυτοῦ γίνεται βελτίων εὐεργετῶν, καὶ ἀγαθὸν αὐτῷ έστι τὸ εὐεργετείν, καὶ διά τοῦτο χαίρει τῷ εὖ πάσγοντι, ότι έν αὐτῷ θεωρεῖ τὸ έαυτοῦ ἀγαθόν · ὁ δὲ εὖ πάσχων οὐ γίνεται βελτίων έαυτοῦ τῷ πάσχειν · οὐδέ έν τῷ εὐεργέτη ἔχειτι ἀγαθόν · βελτίων γάρ τις δύναται γενέσθαι έξ ών αὐτὸς ποιεί · ἐν τῷ ἐνεργεῖν γάρ ἐστι τὸ ἀνθρώπινον ἀγαθόν, ὥσπερ ἐν τοῖς ἔμπροσθεν εἴρηται. Διά τοῦτο εἴ τί ἐστιν ἡοὺ τῷ εὖ πάσγοντι παρά τῷ εὐεργέτη, οὐκ ἀγαθόν ἐστιν αὐτοῦ, ἀλλὰ συμφέρον. τό δὲ συμφέρον οὐχ οὕτως ήδὺ καὶ φιλητόν ἐστιν, ώς τὸ ἀγαθόν · τὸ γὰρ ἀγαθὸν τέλος ἐστὶ τοῦ συμφέροντος, και διά τὸ ἀγαθὸν και τὸ συμφέρον φιλητόν ἐστι καὶ ἡδύ · μᾶλλον ἄρα ' φιλεῖ ὁ εὐεργέτης τὸν εὖ πάσχοντα, ή ὑπ' ἐκείνου φιλεῖται. "Ετι τοῦ ἀγαθοῦ ἡδεῖά έστι και ή ενέργεια, και ή έλπίς, και ή μνήμη · ενέργεια μέν παρόντος καί γινομένου, έλπίς δέ μέλλοντος, μνήμη δε παρεληλυθότος . ήδιον δε παρόν το άγαθόν, ή μέλλον, καὶ παρεληλυθός · ἔστι δὲ ὁ μὲν εὐεργετηθείς παρόν άγαθόν τοῦ εὐεργετηκότος μένει γάρ τὸ άγαθὸν καὶ πολυχρόνιον ἐστιν, δ ἐν τῷ εὖ παθόντι δ εὐεργέτης θεωρεί του δέ εὐ παθόντος τὸ ἀγαθὸν οὐτε μένει καί γάρ χρήσιμον ήν, και άμα τῆ χρήσει παρελήλυθεν. ούτε άγαθόν έστι χυρίως. και διά τοῦτο είτε και ε άμφω παρησαν, ήδιον αν ήν το τοῦ εὐεργέτου ἀγαθόν, εἴτε καὶ ἄμφω παρῆλθον, ἡδίων ἄν ἦν ἡ μνήμη τοῦ εὐεργέτου ή τοῦ εὐεργετουμένου, καθ' όσον η τοῦ ἀγαθοῦ μνήμη ήδίστη έστὶ μάλιστα, ή δὲ τοῦ χρησίμου οὐ πάνυ, ή ήττον ! εί γάρ ή προσδοχία τῶν γρησίμων ανάπαλιν έχει, καὶ ήδίων έστὶ τῆς μνήμης παρεληλυθόπων άγαθων · φαίνεται τοίνυν και διά ταῦτα μάλλον φιλείν τὸν εὐεργέτην τὸν εὖ πάσγοντα, ἢ ὑπ' ἐχείνου φιλείσθαι. "Ετι ή μέν φίλησις ένεργεία έοιχε, τὸ δέ φιλείσθαι πάθει τοίς τοίνυν ένεργούσι τὰ φιλικά, δηλονότι τοις εὐεργέταις, μαλλον προσήκει τὸ φιλείν, η τοις πάσχουσιν. Ετι τὰ πόνω κτηθέντα στέργομεν μαλλον και φιλούμεν των βαδίως κατορθωθέντων. δθεν καὶ τὰ χρήματα οἱ κτησάμενοι τῶν διαδεξαμένων μαλλον φιλούσιν. ξατι δέ άπονον μέν τὸ εὖ πάσχειν, έργωδες δέ το εὖ ποιεῖν ε στι δέ το μέν εὖ πάσχειν Ι έν τῷ εὐεργετουμένω, τὸ οὲ εὖ ποιεῖν ἐν τῷ εὐεργέτη. και διά τοῦτο δ εὐεργετούμενος μαλλον ή δ εὐεργέτης φιλεῖται. Καὶ διὰ τοῦτο καὶ αὶ μητέρες φιλοτεχνότεραι μάλλον, ότι πόνω γεννώσιν, ή οί παΐδες φιλομήτορες, τῷ μηδέν ὑπέρ τοῦ τεγθῆναι ποιησαι και μαλλον ίσασιν αι μητέρες, ότι έξ έχείνων οί παϊδες, ή οί παϊδες, ότι αὐταὶ παρήγαγον εἰς τὸν βίον. Ταῦτα δὲ δόξειεν αν είναι καὶ τοῖς εὐεργέταις οίχεια. Και γάρ ου μόνον ἐπίπονόν τι ποιοῦσιν ὑπὲρ τῶν εὐ πασχόντων, ἀλλά καὶ μᾶλλον ἴσασιν ὅτι εὐεργετοῦσιν, ή έχεινοι γινώσχουσιν δτι ύπο τούτων εύεργετοῦνται. Καὶ γὰρ ἐνδέγεται τὸν εὖ ποιοῦντα οὐκ αὐτὸν οἰκοθεν, άλλ' έτέρφ ύπηρετούμενον εύεργετείν, χαὶ διὰ τοῦτο

amat. Quum autem maxime semet ipsum aliquis amet, maximeque suum quisque opus amet, etiam eum quem beneficio ornavit, quatenus ipsius opus est, maxime amabit : ideoque etiam magis quam eum a quo est beneficiis affectus : maxima enim, qua quis semetipsum amat, amatio est. Præterea etiam quia beneficus, dum bene aliis facit se ipso melior fit, bonumque illi est benefacere, idcirco quoque eo qui beneficium accipit, delectatur, quod in eo bonum suum videt : quum contra homo beneficiis ornatus acceptis illis non fiat melior se ipso, neque in beneficiorum auctore ullum habeat bonum : ex iis enim quæ ipse aliquis facit, melior fieri potest : namque in agendo, ut supra dictum est, humanum cernitur bonum. Quare, si quid illi cui beneficium datur in eo, a quo accipit, jucunditatis esse videtur, id non bonum illi est, sed utile : id autem quod utile est, non ita et jucundum est et amabile, ut id quod est bonum : id enim quod bonum est, finis est ejus quod est utile, et propter bonitatem utilitas amabilis etiam et jucunda est : magis ergo beneficus hominem beneficio affectum amat, quam ab illo amatur. Præterea boni ipsius jucunda et actio et spes est et memoria : actio quidem præsentis et dum adhuc fit, spes futuri, memoria præteriti : jucundius autem est bonum præsens, quam futurum et præteritum : est autem homo beneficiis ornatus præsens bonum beneficiorum auctoris : manet enim ac diuturnum est bonum, quod in accipiente contemplatur is qui dedit : ejus vero bonum qui beneficium accepit neque manet : etenim utile erat, unaque cum usu abiit : neque proprie est bonum : ideoque sive utrumque est præsens, jucundius benefici bonum est, sive utrumque præteriit, tamen dati quam accepti beneficii jucundior est recordatio, quatenus boni maxime, utilitatis vero non admodum, aut minus certe jucunda est recordatio : quippe licet utilitatis contra se habeat exspectatio, quæ præteritorum bonorum recordatione est jucundior, tamen idcirco magis amare videtur beneficii auctor hominem beneficio ornatum, quam ab illo amari. Præterea amatio actioni similis est, quum amari ad perpessionis similitudinem accedat : eos ergo qui amicitiæ documenta dant, id est, beneficiorum auctores magis amare decet quam homines beneficiis affectos. Quin etiam ea quæ labore nobis peperimus, magis amamus magisque amplectimur, quam res nullo negotio bene gestas : quapropter etiam opes suas magis amant illi qui eas acquisiverunt, quam qui a parentibus eas acceperunt : jam vero facile est, beneficia accipere, difficile aliis bene facere : est autem beneficia accipere hominis beneficio affecti, bene facere vero benefici: ideoque magis qui accipit beneficium amatur, quam beneficus. Neque alia est causa, cur liberos suos magis ament matres, quia nimirum magno labore cos pariunt, quam liberi matres, propterea quod nihit navant et efficiunt, ut nascantur : magisque sciunt matres, ex se liberos esse natos, quam liberi se ab illis in lucem editos et susceptos esse. Atque hæc quidem etiam ad

μή αὐτὸν εἶναι εὐεργέτην ἢ αὐτὸν μὲν οἴκοθεν εὐεργετεῖν, οὐκ αὐτοῦ δὲ ἔνεκα τοῦ εὖ πάσχοντος, ἀλλ' έαυτοῦ, καὶ διὰ τὸ χρήσιμον · ταῦτα δὲ ποιεῖ τὸν εὖ πάσχοντα μὴ πάνυ βεδαίως τὸν εὐεργετοῦντα γινώσκειν · τὸν μέντοι <sup>™</sup> εὐεργέτην οὐδὲν κωλύει τὸν εὖ πάσχοντα γινώσκειν, ὅτι ἐαυτὸν ἀκριδῶς γινώσκει, ὅτι εὐεργέτης ἐστὶν ἀληθῶς. Διὰ ταῦτα ὁ εὖ ποιῶν τὸν εὖ πάσχοντα φιλεῖ μᾶλλον, ἢ ὑπ' ἐκείνου φιλεῖται.

(Scripsi: "οὐκέτι] cod. οὐκ έτι. — " κὰν] cod. κὰν. — " ἢ λόγος] δ λόγος. — " πράττειν] cod. πραττείν. — " καθ' δσον] cod. καθόσον. — " ἄρα] cod. ἄρα. — " εἴτε καὶ] cod. εἰ καὶ. — " τοῦ εὐεργείτου ἢ τοῦ εὐεργείτου καθόσον. — " ἤττον] cod. ἤττον. " ῥαδίως] cod. ῥαδίως. — " τὸ μὲν εὖ πάσχειν] cod. τὸ μὲν πάσχειν. — " μέντοι] cod. μέν τοι. —)

### Κεφ. θ'.

### Περὶ τῆς φιλαυτίας.

\* Καὶ ταῦτα μέν εἰς τοσοῦτον. Ζητητέον δὲ κάκεῖνο, \* πότερον έαυτὸν δεῖ φιλεῖν μάλιστα, ἢ άλλον τινά. Δοχεῖ γάρ τὸ έαυτὸν μάλιστα φιλεῖν οὐχ ἀγαθῶν ανδρών είναι και διά τοῦτο ἐπιτιμώνται οι ξαυτούς μάλιστα άγαπῶντες, καὶ ὡς ἐν αἰσχρῷ φίλαυτοι ἀποχαλοῦνται · ἔτι δὲ χαὶ ὅτι ὁ μὲν φαῦλος δοχεῖ πάντα πράττειν έαυτοῦ χάριν, καὶ τοσούτω μᾶλλον, ὅσω φαυλότερος καὶ έγκαλεῖται διὰ τοῦτο, ὅτι οὐδὲν τῶν ἐδίων πλέον ἐπιζητεῖ, ἀλλ' ἑαυτοῦ χάριν πάντα ποιεῖ· δ δὲ ἐπιειχής διὰ τὸ χαλὸν πάντα πράττει, χαὶ τοσούτω μαλλον, όσω βελτίων και επιεικέστερος και διά τὸν φίλον, καὶ ῖνα δῷ τοῖς άλλοις τυχεῖν, ὧν δέονται, παρίησι τὰ έαυτοῦ. διὰ ταῦτα μέν οὖν δοχεῖ μὴ δεῖν μάλιστα πάντων φιλείν έαυτόν. Τούτοις όὲ τὰ ἔργα διαφωνεί, και ούκ άλόγως. Φασι γάρ δέον είναι μάλιστα φιλεΐν τὸν μάλιστα φίλον, μάλιστα δὲ φίλος δ σώζων πάντα τὰ φιλικὰ περὶ τὸν φιλούμενον · φιλικὰ δέ έστι τὸ βούλεσθαι τὰ ἀγαθὰ τῷ φίλῳ ἐχείνου ἕνεχα, καί εί μηδείς είσεται τοῦτο, καὶ τὸ συζῆν μάλιστα ζητείν, και το συναλγείν και συγγαίρειν · ταῦτα δέ πάντα αὐτός τις έαυτῷ ἀπονέμει, καὶ ἀπὸ τῶν πρὸς έαυτὸν καὶ τὰ πρὸς τοὺς φίλους ἐλήφθη, καθὼς ἐν τῷ δ΄ είρηται κεφαλαίω. Τούτοις δὲ καὶ αι παροιμίαι πάσαι μαρτυρούσι. Τούς γάρ σφόδρα φίλους δηλούντες, μία ψυχή φασι έτι δέ καὶ τὸ κοινά τὰ τῶν φίλων είς τοῦτο φέρει, καὶ Ισότης φιλότης, καὶ γόνυ χνήμης έγγιον. Εί γάρ τὸ χοινόν, χαὶ ἡ ἰσότης, χαὶ τὸ ἔγγιστα, φιλία, τί γένοιτ' αν ξκάστω φιλικώτερον έαυτοῦ; μάλιστα ἄρα φίλος αὐτὸς έαυτῷ. Εἰ δἱ τὸν μάλιστα φίλον μάλιστα δεῖ φιλεῖν, ξαυτὸν δεῖ μάλιστα φιλείν.

beneficos accommodari posse videantur. Neque enim selum in bene faciendo operæ et laboris aliquid insumunt, sed magis etiam sciunt, se de aliis bene mereri, quam illi exploratum habent, se ab his beneficia accipere. Fieri enim potest, ut beneficus non sua sponte, sed quoniam alteri gratificatur beneficium conferat, atque hanc ob causam non ipse beneficii auctor sit: vel ut ipse quidem ultro beneficium conferat, at non illius causa, in quem confert, sed sua causa et propter emolumentum suum: quæ faciunt ut qui beneficium accipit non optime norit beneficii largitorem: beneficum autem nihil impedit, quominus hominem beneficio affectum norit, quia se vere beneficio ornatum magis amat, quam ab illo amatur.

### CAP. IX.

#### De sui amore.

Sed hæc hactenus. Jam vero et illud quærendum est, utrum se ipsum maxime amare oporteat, an aliquem alium. Videtur enim se ipsos maxime amare non esse bonorum hominum, eamque ob causam objurgantur qui sui sunt amantissimi, et tanquam ignominioso nomine sui amatores vocantur : præterea quia improbus omnia sua causa agere videtur, eoque magis, quo improbior est : ideoque accusatur et reprehenditur, quod nihil studiosius quam sua petat, et sua causa omnia faciat: vir bonus autem omnia propter honestum agit. eoque magis, quo melior et honestior est : qui et amici gratia et ut alios compotes faciat eorum, quibus egent, sua negligit ac prætermittit: ob hæc igitur videtur aliquis non debere se unum omnium maxime amare. Verum ab hac oratione facta discrepant, neque immerito. Ajunt enim maxime eum amare oportere, qui maxime sit amicus, maxime autem est amicus qui omnia officia in eo quem diligit servat : est vero benevoli officium, exoptare amico bona illius ipsius gratia, etiam si nemo hoc sciturus sit, et una maxime vivere conari, et una tum dolere tum lætari : hæc autem omnia nobis ipsis tribuere solemus, atque idcirco ab officiis quæ nobis præstamus etiam officia amicis præstanda repetivimus quemadmodum in quarto capite dictum est. His consentanea omnia etiam proverbia sunt. Nam dum homines amicissimos indicant, una mens idemque animus, dicunt: quin etiam illud, amicorum omnia communia, eodem pertinet, et æqualitas est amicitia, et genu crure propius. Si enim id quod commune et æquale et proximum est, amicitia vocanda, quid unicuique carius quam ipse sibi esse possit? sibi ergo quisque maxime amicus est. Si vero carissimum maxime amare oportet, sibi quisque maxime amandus est.

<sup>\*</sup> Cap. 8. Άπορεῖται δὲ πότερον δεῖ φιλεῖν έαυτὸν μάλιστα, κτλ

\* Ούτω τοίνυν άμφοτέρων μέν λόγων άληθῶν εἶναι δοχούντων, εἰχότως ἀπορεῖται ποτέρω δέον ἀχολουθείν. Ευρήσομεν δε διελόντες και διορισάμενοι, έφ' όσον, και πῶς έκάτερος άληθεύει. Εί γάρ λάδοιμεν την του φιλαύτου σημασίαν, δ βούλεται παρ' έχατέρω τῶν λόγων, δῆλον τὸ ζητούμενον γένοιτ' ἄν. Ὁ μέν οὖν πρῶτος λόγος αὐτοφιλαύτους χαλεί, οὐ τοὺς ξαυτούς φιλούντας άπλως, άλλά τούς ζητούντας ξαυτοις απονέμειν τὸ πλέον, οὐκ ἐν τῷ ἀγαθῷ καὶ τῆ άρετη, άλλ' έν χρήμασι καί τιμαίς, καί ταίς σωματικαῖς ήδοναῖς · τούτων γάρ οί πολλοὶ ὀρέγονται, καὶ έσπουδάχασι περί αὐτὰ ὡς ἄριστα ὄντα, διὸ καὶ περιμάχητά έστιν. Οἱ δή περὶ ταῦτα πλεονέχται χαρίζονται ταῖς ἐπιθυμίαις, καὶ δλως τοῖς πάθεσι, καὶ τῷ άλόγω της ψυχης· τοιούτοι δ' είσιν οί πολλοί· διά τοῦτο καὶ τούτοις ή προσηγορία γέγονε. Τοῖς γάρ ὡς έπὶ τὸ πλεϊστον γινομένοις τὰ ὀνόματα τίθεται· τὰ δὲ σπάνια οὐδὲ σφόδρα ὀνομάζονται, καὶ γὰρ τούτων ἔνια οὐδὲ γινώσχονται. Εἰσὶ δὲ οἱ μέν φαῦλοι, καὶ τὰ δοχούντα αγαθά έαυτοις απονέμοντες, πολλοί · οί δέ σπουδαΐοι, σπάνιοι. Διά τοῦτο τοὺς πολλοὺς φαύλους όντας καί φιλαύτους αποκαλούσιν· οί δή ούτω φίλαυτοι καὶ δικαίως ἐγκαλοῦνται. "Ότι δὲ τοὺς φαύλως έχοντας περί τὰς ἐπιθυμίας φιλαύτους οἱ πολλοὶ καλοῦσιν, οὐχ ἀδηλον. Εὶ γάρ τις ἀεὶ σπουδάζει τὰ δίχαια πράττειν αὐτὸς μάλιστα πάντων, ή τὰ σώφρονα, ή όποιαοῦν άλλα τών κατά τὰς ἀρετάς, καὶ όλως ἀεὶ τὸ καλὸν έαυτῷ περιποιοῖτο, οὐδεὶς αὐτὸν έρεῖ φ(λαυτον, οὐδὲ ψέξει. Ὁ μὲν οὖν πρῶτος λόγος φίλαυτον δνομάζει τὸν φαύλως έαυτὸν φιλοῦντα, καὶ διὰ τοῦτο ἀληθής ἐστιν· οὐ γὰρ δεῖ τοῦτον τὸν τρόπον φιλείν έαυτόν δ δέ δεύτερος τον σπουδαίον, και τήν άρετην και το άγαθον περιποιούμενον ξαυτῷ, μάλιστά φησι <sup>b</sup> φιλείν ξαυτόν.

🕶 Ος καὶ φίλαυτος δόξειεν ἄν εἶναι μᾶλλον εἰκότως. έαυτῷ γὰρ χαρίζεται \* τῷ γὰρ χυριωτάτῳ έαυτοῦ, τῷ διανοητικώ, τὰ κάλλιστα καὶ μάλιστα ἀποδίδωσιν άγαθά. Ὁ δὲ τῷ χυριωτάτω έαυτοῦ χαριζόμενος, οδτος μάλιστα χαρίζεται έαυτῷ. Καὶ γὰρ ὥσπερ πόλις έστὶ ε μάλιστα τὸ χυριώτατον τῆς πόλεως, χαὶ οί άριστοι τῶν πολιτῶν, οὕτω καὶ ἄνθρωπός ἐστι μάλιστα τὸ χυριώτατον τῶν ἐν τῷ ἀνθρώπῳ. Διὰ τοῦτο καὶ φίλαυτος μάλιστα δ τοῦτο ἀγαπῶν καὶ τούτω γαριζόμενος επεί και έγκρατής τις ή άκρατής λέγεται, ου τῷ ἀπλῶς κρατεῖν ἢ κρατεῖσθαι, ἀλλὰ τῷ τὸν νουν η άρχειν των παθων η άρχεσθαι . ώστε του μέν νοῦ χρατοῦντος αὐτός τις λέγεται χρατεῖν, τῶν δὲ παθών πρατούντων, ούχ αὐτὸς πρατεῖν, ἀλλὰ μᾶλλον χρατεϊσθαι. "Οθεν φανερόν, δτι αὐτός τίς έστι μάλιστα ξχαστος τὸ αὐτοῦ διανοητιχόν· χαὶ δ τὸ ξαυτοῦ διανοητικόν άγαπων, και πάντα τρόπον αὐτῷ χαριζόμενος, φίλαυτος εἰχότως ἀν λέγοιτο χαθ' ἔτερον εἶδος τοῦ ὀνει-

Quum igitur hoc modo utraque oratio vera esse videatur, merito utram sequi oporteat, dubitatur. Nos vero si diligenter dividamus rem ipsam et distinguamus, facile quatenus et quomodo utraque opinio vera appellari possit, inveniemus. Si enim quam vim sui amatoris nomen utrobique habeat, intellexerimus, statim id de quo dubitatur apparebit. Prima ergo opinio magnos sui amatores eos vocat, non qui se ipsos simpliciter amant, sed qui sibi ipsis majorem partem tribuere student, non ipsius boni et virtutis, sed in partiendis pecuniis et honoribus et corporis voluptatibus : hæc enim plerique concupiscunt, atque in eis ut omnium rerum optimis studium et operam ponunt : et idcirco de iis inter se dimicare solent. Qui igitur in his priores ac superiores esse volunt, suis cupiditatibus et ut uno verbo dicam suis affectibus eique animi parti quæ rationis expers est obsequentur. Tale autem est hominum vulgus : itaque hoc etiam iis nomen impositum est. Iis enim quæ plerumque sic se habent imponitur nomen : quæ vero rara sunt, vix nominantur, quum eorum nonnulla etiam incognita sint. Sunt autem improbi, et qui ea quæ videntur bona sibi tribuunt, multi : probi autem bonique, pauci. Quamobrem plerosque homines, qui sunt improbi, sui etiam amatores appellant : qui quidem sui amatores merito quoque accusantur. Jam vero eos qui improbe libidinibus se dedunt a vulgo sui amatores vocari, minime obscurum est. Si quis enim omnium maxime ea quæ justa sunt aut temperata aut qualiacunque alia virtutibus consentanea agere studcat, et omnino semper honestum sibi vindicet, nemo eum neque sui amantem dicet, neque vituperabit. Prior ergo loquendi ratio eum, qui improbe se amat, sui amatorem appellat, atque idcirco vera est: neque enim hoc modo quemquam se amare oportet : posterior autem virum bonum, quique virtutem bonumque sibi vindicat, maxime se ipsum amare dicit.

Qui quidem potius sui amator esse videatur : sibi enim gratificatur : quippe præcipuæ sui parti, cogitandi facultati, res pulcherrimas atque optimas tribuit. Qui vero præcipuæ sui parti gratificatur, is sibi maxime gratificatur. Namque ut verissime civitas præcipua civitatis pars dicitur, optimique cives, ita et homo potissimum est præcipua hominis pars. Quocirca etiam ille sui amantissimus est, qui hanc partem amat et qui huic gratificatur : nam et continens aut incontinens aliquis dicitur, non quod simpliciter contineat aut contineatur, sed quia mens ejus aut imperat affectibus. aut paret : itaque quum mens ejus superior est, ipse dicitur continere, quum vero affectus potentior est, non ipse continere, sed magis contineri dicitur. Unde apparet, unumquemque suam cogitandi facultatem esse maxime : eamque facultatem qui diligat, omnique modo ei gratificetur, sui amatorem merito appellari posse, diversa videlicet ab ea quæ vituperatur amoris specie, tantumque distans ab ea, quantum interest, utrum

<sup>\*</sup> Άπορεϊται δ' εἰχότως, ποτέροις χρεών ἔπεσθαι, κτλ. — \*\* Δόξειε δ' αν δ τοιούτος είναι μαίλον φίλαυτος κτλ.

διζομένου, καὶ διαφέρων τοσοῦτον, δσον τὸ κατὰ λόγον ζην τοῦ κατά πάθος, καὶ ή τοῦ ἀγαθοῦ ὄρεξις τῆς φαύλης ἐπιθυμίας. Ἐπεὶ τοίνυν τοὺς σπουδαίους καὶ έπιειχεῖς ἐπαινοῦσι χαὶ ἀποδέχονται πάντες, δεῖ δὲ πάντας ἐπιειχεῖς εἶναι, (χαὶ γὰρ πάντων εἰς τὸ χαλὸν άμιλλωμένων, καί διατεινομένων τὰ κάλλιστα πράττειν, πάντα ἀπαντήσει <sup>d</sup> τὰ ἀγαθά, καὶ κοινῆ πᾶσι καὶ ἰδία έκάστω) φανερόν, ὅτι δέον ἐστὶ τὸν μὲν ἀγαθὸν φίλαυτον εἶναι. Καὶ γὰρ αὐτός τε ξαυτὸν ώφελήσει τὰ καλὰ πράττων, καὶ τοὺς ἄλλους ἐπὶ τὰ ἴσα χινήσει · τὸν δὲ μοχθηρὸν οὐχέτι · · φιλῶν γὰρ χαὶ χαριζόμενος έαυτῷ βλάψει καὶ έαυτόν, καὶ τοὺς πέλας, πάθεσιν ξπόμενος φαύλοις. ἐπεὶ τὰ παρά μέν τῷ σπουδαίω ταὐτόν έστιν δ πράττουσι, καὶ δ πράττειν δὲ προσήχει · χαὶ γὰρ πᾶς μὲν ἀνὴρ ἀγαθὸς ὁ νοῦς αύτοῦ ἐστιν · δ νοῦς δὲ αίρειται τὸ βέλτιστον έαυτῷ • οί δὲ πειθαρχοῦσι καὶ ἀκολουθοῦσι τῷ νῷ παρὰ δὲ τοῖς φαύλοις τὸ δέον, καὶ ὁ ποιοῦσι, διαφωνεῖ καὶ διὰ τοῦτο τοὺς μέν οὐ δεῖ φιλαύτους εἶναι, τοὺς δὲ ἑαυτοὺς μάλιστα προσήχει φιλείν. Οὐτω μέν δ άληθής διώρισται λόγος. Λυτέον δε και τὸν πρῶτον λόγον, δι' δν ἐδόκει τὸν ἀγαθὸν μὴ εἶναι φίλαυτον, ὅτι τῶν μὲν έαυτοῦ άμελεῖ, ζητεῖ δὲ τὰ τῶν φίλων καὶ τῆς πατρίδος ἀγαθά, ύπερ ών και αποθνήσκει δεήσαν. "Οτι μέν οὖν τοιοῦτός ἐστιν ὁ σπουδαῖος, ἀληθές ἐστιν. Οὐ μήν διά τοῦτο βητέον αὐτὸν μή μάλιστα φίλαυτον εἶναι. δι' αὐτὰ μέν οὖν φαίνεται φίλαυτος εἶναι. Καὶ γὰρ αντί μεγάλων μικρά προίεται, και τά μικρά ρίπτων, τά μέγιστα τῶν ἀγαθῶν ἐαυτῷ περιποιεῖται · τοῖς μέν γάρ φίλοις καὶ τῆ πατρίδι χρήματα καὶ τιμάς καί τοιαῦτα παρέχει, έαυτῷ δὲ τὸ καλὸν καὶ ἀγαθόν, καί χρηστόν και φιλόπολιν είναι, και τά τοιαυτα, δν έχεινα πάντα έλάττω και όταν δε ύπερ των φίλων, καὶ τῆς πόλεως ἀποθάνη, καὶ τὴν ἐαυτοῦ πρόηται ζωήν, μείζω ἐκέρδανεν, ἢ προήκατο. Αίρεῖται γὰρ όλίγον χρόνον ήσθηναι σφόδρα την άγαθην καὶ ἐπαινετήν ήδονήν, ή πολλήν ήρέμα καὶ βέλτιον αύτῷ εἶναι ήγειται τὸν βίον μιχρὸν ὄντα μεγάλων γέμειν κατορθωμάτων, ή μαχρόν βιώσαντα μή ούτως έπαινετὸν εἶναι, καὶ μίαν πρᾶξιν ποιῆσαι καλήν καὶ μεγάλην , ή πολλάς καὶ μικράς. Ταῦτα γὰρ ἐκείνων καλλίω. Καὶ πράξεις δὲ σπουδαίας ἐνίστε προίεται τῷ φίλω, καὶ έξὸν αὐτὸν πράττειν, ἐκείνω τῆς φιλοτιμίας παραχωρεί, και τηνικαῦτα δὲ τὸ μείζον ἀγαθὸν έαυτῷ απονέμει κάλλιον γάρ τοῦ αὐτὸν πρᾶξαι τὸ αἴτιον τοῦ καλοῦ τῷ φίλφ γενέσθαι. Διὰ ταῦτα δή εἰκότως δοχεί σπουδαίος είναι, άντι πάντων αίρούμενος το χαλόν, χαὶ τὸ πλέον ζητῶν ἐν τοῖς ἀγαθοῖς καὶ σπουδαίοις. Φαίνεται τοίνυν μάλιστα ξαυτόν φιλών δ σπουδαΐος, καὶ έαυτῷ τοῦ καλοῦ τὸ πλέον έκάστοτε γέμων.

\* Ούτω μέν οὖν δεῖ φίλαυτον εἶναι, χαθάπερ εἴρη-

quis rationi convenienter vivat, an affectibus serviat, et quantum boni appetitus a vitiosa libidine distat. Cum ergo boños et æquos homines omnes et laudent et amplectantur, omnes autem probos esse deceat, (si enim omnes ad honestum certatim pervenire resque honestissimas agere contendant, omnia et publice et privatim singulis evenient bona) manifestum est, bonum virum in primis sui amatorem esse oportere. Namque et ipse honestis actionibus sibi proderit, et alios ad earundem rerum studium impellet : improbum vero non item : si enim amare se et gratificari sibi cœperit, et sibi nocebit et aliis, vitiosis animi perturbationibus obtemperans : quoniam in viris probis idem est quod agunt et quod agi convenit : totus enim vir bonus mens sua est : mens autem sibi deligit quod est optimum : illi vero menti parent eamque sequuntur, in malis vero hominibus quod faciendum est ab eo quod faciunt discrepat : ideoque hos sui amatores esse non oportet, illos vero maxime se ipsos amare decet. Sic quidem veram explicavimus opinionem. Jam vero et ad priorem illam opinionem respondendum est, quam habentes statuebant virum bonum non esse sui amantem, quia suas utilitates negligit, amicorum vero et patrize commoda spectat, pro quibus ne mori quidem recusat, quum oportet. Talem ergo esse virum bonum, verum est. Neque tamen propterea dicendum est, eum non maxime sui amantem esse : quum etiam idcirco sui amans esse videatur. Nam pro magnis parva profundit, et dum minima quædam abjicit, maxima sibi comparat bona : amicis quippe patriæque pecunias, honores aliasque hujus generis res largitur, sibi vero honesti bonique, et probi viri patriæque amantis aliarumque hujusmodi virtutum famam quærit, quibus reliqua longe minora sunt : quumque pro amicis et pro patria moritur suamque vitam profundit, majora tamen lucratus est quam perdidit. Mavult enim parumper honesta illa ac laudabili voluptate frui, quam longa tranquille : atque anteponendam sibi esse ducit vitam brevem, sed magnis ac præclaris facinoribus refertam vitæ longæ, sed minus laudabili, unamque magnam rem bene gestam multis parvisque actionibus susceptis. Hæc enim illis honestiora sunt. Sed et rectas actiones interdum amico tradit, quumque ipsi eas suscipere liceat, illi hunc honorem concedit, ac tum majus sibi attribuit bonum : nimirum honestius ei est, amico præclari facinoris suasorem quam ipsum facti auctorem esse. Quare merito videtur vir bonus esse, quia rebus omnibus honestatem præfert, partemque sibi majorem non quærit nisi in bonis et honestis. Videtur ergo vir bonus maxime se ipsum amare, semperque majorem honestatis partem sibi attribuere.

Itaque hoc modo, quomodo diximus, sui amatorem

<sup>\*</sup> Οῦτω μὲν οὖν δεῖ φίλαυτον εἶναι, χαθάπερ εἴρηται, χτλ.

ται· ώς δὲ οἱ πολλοὶ, οὸ χρή· ὅπως μὲν οὖν δεῖ μάλιστα φιλεῖν ἑαυτόν, ἐπὶ τοσοῦτον εἰρήσθω.

(Scripsi : " κάκεῖνο] cod. κάκεῖνο. — " φησι] cod. φησιν. — ο πόλις ἐστὶ] cod. πόλις ἐστι. — α ἀπαντήσει] cod. ἀπαντήσειν. — ο οὐκέτι] cod. οὐκ ἔτι. —  $^{f}$  ἐν τοῖς ἀγαθοῖς καὶ σπουδαίοις] cod. ἐν τοῖς ἀγαθοῖς σπουδαίοις. —)

# **Κεφ.** ι'.

"Οτι καὶ εὐδαίμων φίλων οπουδαίων δεήσει.

\* 'Αμφισδητείται δέ καὶ περὶ τῶν εὐδαιμόνων, εἰ δεήσει φίλων αὐτοῖς, ἢ μή. Φασὶ γὰρ μὴ χρείαν εἶναι τοῖς μακαρίοις καὶ αὐτάρκεσιν : αὐτάρκεις γὰρ ὅντες, καὶ πάντα ἔχοντες τὰ ἀγαθά, πῶς ἄν ἄλλων δέοιντο; καὶ γὰρ οἱ φίλοι δέονται τῶν φίλων, καὶ καρποῦνται δι' ἐκείνων & δι' ἐαυτῶν οὐ δύνανται κτᾶσθαι: καὶ γὰρ ὁ φίλος ἄλλος αὐτός. 'Επεὶ δὲ αὐτοῖς οἱ εὐδαίμονες ἀρκοῦσιν, οὐ χρείαν ἔχουσι φίλων, διὰ τοῦτό φασιν,

"Οταν δ δαίμων εδ διδώ, τί δει φίλων;

διά ταϋτα μέν οὖν δοχεῖ μὴ χρείαν εἶναι τοῖς εὐδαί-

\*\* Καθ' έτερον δὲ λόγον <del>ἄτοπο</del>ν ἔοιχεν εἶναι τὸ πάντα απονέμοντας τὰ ἀγαθὰ τῷ εὐδαίμονι, φίλους μὴ ἀποδιδόναι, δ τῶν ἐκτὸς ἀγαθῶν τὸ μέγιστον εἶναι δοκεῖ. Άλλως τε καί ότι τὸ μέν εὐεργετεῖν ἀναγκαῖόν ἐστι πρός την εὐδαιμονίαν, η δέ καλλίστη καὶ μάλιστα έπαινουμένη εὐεργεσία πρός τοὺς φίλους ἐστίν ὥστε δει φίλων τοις εύδαίμοσιν, έπει χρεία την αρίστην εὐεργεσίαν εὐεργετεῖν. Μάλιστα γὰρ φίλω προσήχει τὸ εὐ ποιεῖν, καὶ τὸ εὖ πάσγειν· καὶ κάλλιον εὐεργετείν φίλους, ή δθνείους και άγνωτας, και μηδέν πρόσήχοντας, ούτε των ήθων ένεχα, ούτε της πολιτείας. Διά ταῦτα δή φαίνεται δεῖσθαι φίλων τὸν εὐδαίμονα, καί τούτου ένεκα καί ζητείται, πότερον έν εύτυχίαις χρεία φίλων μαλλον, ή έν άτυγίαις. Δεῖ γάρ καὶ ἀτυχοῦντι φίλων βοηθούντων καὶ ἐπανορθούντων αὐτῷ τὴν τύχην καὶ τῷ εὐτυχοῦντι, ἔνα εὐεργετεῖν δύνηται. Έτι δὲ ἄτοπον κάκεῖνο \*, τὸν πολητών και ξαπτώ πολώ ζωντα πακάδιολ οιεοραι. Α μέν γάρ εὐδαιμονία αίρετόν το δέ μονώτης είναι οὐδείς αν ελοιτο οὐδείς γάρ βούλεται καθ' έαυτὸν πάντα έχειν τὰ ἀγαθά· πολιτικόν γὰρ δ ἄνθρωπος, καὶ φύσει ορέγεται μετά άλλων ζην. Ταῦτα όὲ ὑπάρχει καὶ τῷ εὐδαίμονι, καὶ συζῆν βούλεται· τὰ γὰρ φύσει άγαθά καὶ αὐτὸς ἔχει· εἰ δὲ συζῆν ἀνάγκη τὸν εὐδαίμονα, φανερόν, δτι τοις βελτίστοις των ανθρώπων καὶ οἰκειοτάτοις · οί δέ εἰσιν οί φίλοι καὶ οί ἐπιεικεῖς, μεθ' ων βέλτιον καὶ ήδιον συνημερεύειν, ή μετά όesse decet, sed ut vulgus, non oportet : quemadmodum ergo aliquis semet ipsum maxime amare debeat, hactenus dictum sit.

#### CAP. X.

#### Etiam beatum amicis honestis egere.

Dubitatur etiam, utrum beati amicis egeant, nec ne. Negant enim iis, qui felicitate florent et omnibus rebus abundant, amicis opus esse : nempe rerum copia abundantes et omnibus bonis instructi quomodo egeant aliis? etenim amici egent amicis, eorumque beneficio iis frauntur quæ per se comparare sibi non possunt : siquidem amicus alter idem est. Quum autem beati suis opibus contenti sint, amicis non egent, ideoque dicunt,

Fortuna quum favet, quid amicis opus est?

Quocirca beati non videntur amicos desiderare.

Sed aliter rem existimanti absurdum videtur, omnia bona beato tribuentes non dare amicos, quod omnium bonorum externorum maximum habetur; præsertim guum bene facere necessarium sit ad beatitudinem, honestissimum autem maximeque prædicandum beneficium illud sit, quod in amicos confertur: quamobrem amicis quoque egent beati, quia necessarium ipsis est, amplissimum beneficium bene collocare. Maxime enim decet amicum bene mereri de altero et beneficia accipere : et pulchrius quidem est de amicis bene mereri, quam de alienis et ignotis neque ullo vel morum vel civitatis vinculo nobiscum conjunctis. Quare amicos videtur desiderare beatus, atque idcirco quæritur, utrum in rebus secundis magis, an in adversis amici requirantur. Nam et ei qui cum adversa conflictatur fortuna amicis opus est, qui succurrant illamque fortunam quodammodo fulciant : et qui felicitate utitur, ut possit bene facere. Quin etiam illud absurdum est, eum qui solitarius sit et sibi tantum vivat, felicem existimare: est enim beatitudo res expetenda : solitarius autem esse nemo constituat : nemo enim solus bona omnia habere vult : quippe homo civile animal est et natura convictus cupidum. Hæc autem habet et beatus, qui quidem cum aliis vivere vult : quæ enim natura bona sunt, ipse quoque habet : quodsi cum aliis vivere necesse est beatum, apparet eum cum optimis et familiarissimis hominibus convictum habiturum : illi autem amici sunt et viri boni, quibuscum versari præstat multoque ju-

<sup>\*</sup> Cap. 9. 'Αμφισδητεϊται δὲ καὶ περὶ τὸν εὐδαίμονα', κτλ. — \*\* "Εοικε δ' ἀτόπφ, τὸ πάντα ἀπονέμοντας κτλ.

θνείων, και των τυχόντων· δει άρα τῷ εὐδαίμονι φί-

\* Λυτέον δὲ τοὺς πρώτους λόγους, δι' οὸς ἐδόκει μὴ δεῖν φίλων τοῖς μακαρίοις καὶ ρητέον τί λέγουσι, καὶ πῆ <sup>b</sup> ἀληθεύουσι. Λέγομεν τοίνυν, ὅτι οἱ πολλοὶ φίλους οἴονται τοὺς χρησίμους εἶναι, καὶ οὐ διὰ τὸ ἀγαθόν, ἀλλὰ διὰ τὴν χρείαν ἀγαπωμένους, καὶ ἔτι τοὺς διὰ τὴν ἡδονήν τούτων δὲ δ εὐδαίμων οὐ δεῖται τοῦ μὲν χρησίμου, ὅτι πάντα ἔχει τὰ ἀγαθά, τοῦ δὲ ἡδέος, ὅτι ἡδὺς ὁ βίος αὐτῷ, καὶ οὐ δεῖται τῆς ἔξωθεν ἡδονῆς.

\*\* Οὐ δεόμενος δὲ τῶν τοιούτων φίλων, οὐ δοχεῖ δεῖσθαι φίλων τῶν ὡς ἀληθῶς φίλων, ὅσοι διὰ τὴν ἀρετὴν φιλοῦνται καὶ τὸ ἀγαθόν. Τοῦτο δὲ οὐκ ἔστιν ἀληθές καὶ ὅῆλον ἐκεῖθεν.

\*\*\* Καθάπερ γὰρ ἐν ἀρχῆ εἴρηται, ἡ εὐδαιμονία **ἐνέργειά ἐστιν. Ἡ δὲ ἐνέργεια φανερὸν ὅτι γίνεται, χαὶ ἐν τῷ γίνεσθαι τὸ εἶναι ἔχει, καὶ οὐ γέγονε καὶ ὑπάρχει** ήδη, χαθάπερ τι χτημα· συνίσταται μέν οὖν ή εὐδαιμονία εν τῷ ζῆν καὶ πράττειν. Τὸ γὰρ ζῆν κατ' άρετην καί πράττειν τὰ σπουδαία εὐδαιμονείν έστιν. Επεί δὲ ή τοιαύτη ἐνέργεια ήδεῖά ἐστι τῷ σπουδαίῳ, ότι τε άγαθή, καὶ ήδεῖα καθ' έαυτήν, ώς ἐν ἀρχῆ είρηται, καὶ ὅτι οἰκεία αὐτῷ, τὸ ἄρα θεωρεῖν τὴν τοιαύτην ένέργειαν βδιστόν έστι τῷ εὐδαίμονι. θεωρείν δὲ τὰ τοῦ πέλας δυνάμεθα μᾶλλον ἢ τὰ οἰχεῖα, χαὶ τὰς ἐχείνων πράξεις, ἢ τὰς ἡμετέρας δ ἄρα εὐδαίμων μάλιστα θεωρήσει τὰς τοῦ φίλου πράξεις, καὶ άγαθαϊς δὲ ούσαις ήσθήσεται μάλιστα. Εἰ δὲ ἀνάγκη την άγαθην ήδονην ήδεσθαι τον εὐδαίμονα, φανερόν, ότι χρεία τῷ εὐδαίμονι φίλων τοιούτων, εἴπερ θεωρείν αίρειται πράξεις έπιειχείς και οίχείας, οίαί είσιν αί τοῦ ἀγαθοῦ φίλου ὄντος.

\*\*\*\* "Ετι δὲ πάντες οἴονται ἡδίστην τὴν τοῦ εὐδαίμονος ζωήν. 'Η δὲ ζωὴ τοῦ εὐδαίμονος ἐστι τὸ κατ' μονος ζωήν. 'Η δὲ ζωὴ τοῦ εὐδαίμονος ἐστι τὸ κατ' κρετὴν ἐνεργεῖν, τὸ δὲ ἐνεργεῖν συνεχῶς μεθ' ἔτέρων μὲν ράδιον, καθ' ἑαυτὸν δὲ χαλεπόν ' δθεν χαλεπὸς ὁ μονώτης βίος · τὸ δὲ ράδιον ἤδιον τοῦ δυσχεροῦς · τὸ ἤδιον δὲ μᾶλλον προσήκει τῷ μακαρίῳ. Καὶ ἄμα ἡ ἐνέργεια συνεχεστέρα αὐτῷ ἔσται, ἡδεῖα οὖσα τοῦτο δὲ τῷ μακαρίῳ προσήκει συνεχῶς κατ' ἀρετὴν ἐνεργεῖν. Τοῦτο δὲ αὖθις μείζω αὐτῷ ποιήσει τὴν ἡδονήν ' ἤδεται γὰρ ὁ σπουδαῖος ταῖς κατ' ἀρετὴν πράξεσιν, ἤ σπουδαῖος ταῖς δὲ ἀπὸ κακίας δυσχεραίνει καθάπερ ὁ μουσικὸς τοῖς καλοῖς μέλεσιν ἤδεται, ἐπὶ δὲ τοῖς φαύλοις λυπεῖται.

\*\*\*\*\* Οὐ μόνον δὲ τὴν οὖσαν ἔξιν συνεχέστερον ἐνεργήσει ὁ σπουδαῖος, ἀπὸ τοῦ σπουδαίοις συζῆν, ἀλλὰ καὶ τὴν μὴ οὖσαν κτήσεται, ἢ ἀς ἔχει ἄμεινον ἔξει · γένοιτο γὰρ ὰν ἐπίδοσις ἀρετῆς ἀπὸ τοῦ συζῆν τοῖς ἀγαθοῖς, καθάπερ καὶ Θέογνίς φησι · δεῖ ἄρα τῷ εὐδαίμονι φίλων. dundius est, quam cum alienis et forte fortuna oblatis hominibus : ergo amicis etiam viro beato opus est.

Sed respondendum est ad priorum illorum orationem, qua probare videbantur, amicis non egere felices: dicendumque, quæ illorum mens sit et qua ex parte verum loquantur. Dicimus ergo vulgus existimare eos esse amicos, qui utilitatem afferunt quique non boni causa sed propter emolumentum amantur, aut etiam delectationis causa: quibus tamen beatus non eget: utili quidem amico, quia omnia habet bona, jucundo autem, quia jucunda est ejus vita, neque externam voluptatem requirit.

At si talibus amicis non eget, egere amicis non videtur, qui revera sunt amici, quicunque nimirum virtutis et boni causa diliguntur. Hoc autem verum non est : quod vel illinc apparet.

Namque ut principio diximus, beatitudo actio quædam est. At actionem manifestum est fieri, atque in eo quod fit consistere, neque absolutam esse jamque subesse tanquam possessionem : in vivendo ergo atque in agendo cernitur beatitudo. Vivere enim cum virtute et honesta agere est beatum esse. Cum autem viro bono jucunda sittalis actio, quia bona per se est et jucunda, quemadmodum principio diximus, et quia propria ejus est, jucundissimum etiam beatojest, talem inspicere actionem : aliorum vero res facilius quam nostras et illorum actiones quam nostras commodius inspicere possumus: quare beatus amici actiones maxime inspiciet, et quando bonæ sunt maxime etiam iis delectabitur, Quodsi necesse est, bonam esse voluptatem, qua fruatur vir beatus, liquet talibus amicis egere beatum, siquidem inspicere vult actiones honestas et proprias, quales sunt viri boni qui idem est amicus.

Præterea omnes jucundissimam beati vitam existimant. Beati autem vita in actionibus honestis consistit: munere vero assidue fungi cum aliis quidem facile, per se soli autem difficile est: quare difficilis solitaria est vita: cæterum quod facile est, jucundius habetur, quam quod difficile est: quod vero jucundius est, magis etiam felici convenit. Porro simul muneris functio magis assidua ei minusque interrupta erit, si jucunda sit: quippe assidue actiones honestas suscipere felicem decet. Quod rursus ei majorem afferet voluptatem: nam vir bonus, qua bonus est, actionibus virtuti consentaneis delectatur: improbisque factis offenditur: quemadmodum musicus ex modulatis cantibus voluptatem percipit, malos autem et dissonos graviter et moleste fert.

Non solum autem bonorum virorum conversatione commotus habitum, quem jam consecutus est, frequentius ad usum actionemque convertet, sed etiam quem non habet consequetur, aut quem habet emendabit: nam vivendo cum bonis virtus quoque accrescet, quemadmodum Theognis ait: ergo amicis etiam viro beato opus est.

<sup>\*</sup> Τί οὖν λέγουσιν οἱ πρῶτοι, κτλ. — \*\* Οὐ δεόμενος δὲ τῶν τοιούτων φίλων, κτλ. — \*\*\* Ἐν ἀρχη γὰρ εἰρηται, κτλ. — \*\*\*\* Οἰονται δὲ δεῖν ηδέως ζην κτλ. — \*\*\*\* Γένοιτο δ' αν καὶ κτλ.

\* "Ετι δε και ώδε δηλον έσται φυσικώτερον τον λόγον ἐπισκοποῦσι. Σκεψώμεθα γάρ οὐκ ἀπὸ τῶν ἰδία προσόντων τῷ εὐδαίμονι, ἀλλὰ ἀπὸ τῶν κοινῆ πᾶσι. Τὸ μέν οὖν ζῆν πᾶσι τοῖς ζώοις ο φύσει ἐστὶν ήδύ · τὸ δὲ ζῆν δρίζονται είναι, ἐν μὲν τοῖς ἀλόγοις δύναμιν αίσθήσεως, εν δε τοις ανθρώποις δύναμιν αίσθήσεως ή νοήσεως. Ἡ δὲ δύναμις διὰ τὴν ἐνέργειαν ἐστι, καὶ τὸ χύριον ἐν τῆ ἐνεργείᾳ· εἰ τοίνυν τὸ δύνασθαι αἰσθάνεσθαι, ή νοεῖν, ζῆν έστι, πολλῷ μᾶλλον αὐτὸ τὸ αἰσθάνεσθαι, ή νοείν ένεργεία. Τὸ ἄρα αἰσθάνεσθαι, ή νοείν ένεργεία, αὐτό ἐστι τὸ ζῆν・ἀ τὸ δὲ ζῆν ἡδύ τέ ἐστι καθ' έαυτό, καὶ ἀγαθόν, μάλιστα μέν, ὅτι ὡρισμένον τί έστι τὸ ζῆν. Τὸ δὲ ώρισμένον τῆς τοῦ ἀγαθοῦ φύσεως, καθάπερ καὶ Πυθαγορείοις ἐδόκει· καὶ γὰρ ἔταττον ἐν τῆ τοῦ ἀγαθοῦ συστοιχία τὸ ώρισμένον. Ἐπειτα καὶ δτι πάντα του ζην εφίεται οδ δε πάντα εφίεται, άγαθόν έστι καθ' έαυτὸ καὶ ἡδύ · λέγω δὲ ζωήν, οὐ την ποχθηράν, και πυρίων γέπουσαν σοπφορών. αόριστοι γάρ αί τοιαῦται, καθάπερ καὶ τὰ ταύτη σύμδαίνοντα · λεχθήσεται δὲ περὶ αὐτῶν ἐν οἶς περὶ ήδονῆς ἐροῦμεν · ἐπεὶ τοίνυν τὸ μέν ζῆν καθ' ἑαυτὸ ἀγαθόν έστι καὶ ήδύ , χαίρει δέ τις καὶ ήδεται δρῶν ἐν έαυτῷ άγαθόν τι καὶ ἡδύ - χαίρομεν ἄρα καὶ ἡδόμεθα αἰσθανόμενοι ότι ζώμεν. Καὶ γάρ αἰσθάνομεθα ότι ζώμεν, ώσπερ δρώντες αλσθανόμεθα ότι δρώμεν, καλ ακούοντες ότι αχούομεν, και βαδίζοντες ότι βαδίζομεν, και νοοῦντες καλ αἰσθανόμενοι γινώσκομεν ότι νοοῦμεν καὶ αἰσθανόμεθα. Τὸ δὲ νοεῖν καὶ αἰσθάνεσθαι τοῦτό έστι τὸ εἶναι τῶν αἰσθανομένων καὶ νοούντων νοοῦμεν άρα ότι έσμέν, καλ όλως έστί τις έν ήμιν δύναμις, ξ γινώσχομεν ότι ένεργούμεν και ζώμεν. Εί δέ τὸ ζῆν ἀγαθόν, τὸ δὲ συνειδέναι τινὰ ξαυτῷ ἀγαθόν, ήδὺ καθ' έχυτό έστι, τὸ ἄρα εἰδέναι ὅτι ζώμεν, ήδύ έστιν. Έπεὶ τοίνυν τὰ φύσει ἀγαθὰ καὶ ἡδέα, καὶ τῷ σπουδαίω άγαθά είσι και ήδέα, ήσθήσεται μέν ζων δ σπουδαίος, καὶ μάλιστα τῶν ἄλλων οὖτος, καθ' ὅσον ή αὐτοῦ ζωή αίρετωτέρα ἐστί, καὶ ήδίων, καὶ μακαρία. Ἡσθήσεται δὲ γινώσκων ὅτι ζῆ · τὸ δὲ ζῆν ἐστι τὸ νοείν. ἢδεται ἄρα δ σπουδαῖος γινώσκων ὅτι νοεῖ. Ούτω δὲ πρὸς τὸν φίλον ὡς πρὸς ξαυτὸν ὁ σπουδαῖος έχει, έτερος γάρ αὐτὸς ὁ φίλος ἐστίν · οὐχοῦν φανερόν, δτι καθάπερ τὸ αὐτὸν εἶναι καὶ ζῆν αίρετόν ἐστιν αὐτῷ καὶ ἡδύ, οὕτω καὶ τὸ τοῦ φίλου εἶναι ζητεῖ, τοῦτ' ἔστι ε τὸ τὸν φίλον νοεῖν τὸ γὰρ εἶναι καὶ ζῆν το νοείν έστιν . "Ωσπερ δέ χαίρει γινώσκων ότι νοεί, ούτως ήδύ έστιν αὐτῷ καὶ αίρετὸν τὸ γινώσκειν δτι δ φίλος νοεί το δέ γινώσκειν τον φίλον ότι νοεί, τότε έστιν ένεργεία, όταν αυτά γινώσκη α νοεί, ουχ άπλως δτι διανοείται · τοῦτο δὲ γίνοιτ' αν ἐν τῷ ζῆν μετ' ἀλλήλων, καί κοινωνείν λόγων καί διανοίας \* τοῦτον γάρ τὸν τρόπον συζῆν οἱ ἄνθρωποι λέγονται οὐ γὰρ τὸ ἐν τῷ αὐτῷ εἶναι συζῆν ἐστι, καθάπερ ἐπὶ τῶν βοσκη-

Sed et sic perspicua erit res ejus originem magis a natura repetentibus. Spectemus quippe eam non ex ila quæ beato peculiariter, sed quæ omnibus communiter adsunt. Jam vero constat vitam omnibus animalibus natura jucundam esse: vitam autem in brutis animalibus vim sentiendi, in hominibus vim potestatemque sentiendi aut percipiendi definiunt. At potestas propter actum est, reique caput in actu consistit: si ergo sentire aut intelligere posse est vivere, multo magis actu sentire aut intelligere. Quamobrem sentire aut intelligere actu hoc ipsum est quod vivere vocamus : vivere autem jucundum per se est et bonum, et maxime quidem, quia terminatum aliquid est vivere. Quod vero terminatum est, ad naturam ipsius boni pertinet, quemadmodum et Pythagoreis videbatur : qui in eum , quem statuebant, bonorum ordinem, terminatum quoque redigebant. Adde quod omnia vitæ cupiditate flagrant: quod autem omnes appetunt, bonum est per se et jucundum: vitam vero dico, non vitiosam et sexcentis calamitatibus refertam : innumerabiles enim sunt tales, quemadmodum et ea quæ in illam invadunt mala : de quibus in sermone de voluptatibus habendo disputabimus : quum ergo vivere per se bonum sit et jucundum, neque quisquam sit, qui non eo quod bonum et jucundum est, si in se ipso videat, delectetur : profecto hoc ipso, quod sentimus nos vivere, gaudemus et lætamur. Etenim sentimus nos vivere, ut videntes sentimus nos videre, et audientes nos audire, et ambulantes nos ambulare, item intelligentes et sentientes cognoscimus, nos intelligere et sentire. Jam vero in intelligentia ac sensu sentientium et intelligentium vita posita est: intelligimus ergo nos esse, ac sane facultas aliqua in nobis est, qua nos aliquid agere et vivere cognoscimus. Quodsi vivere est bonum, et boni alicujus sibi esse conscium, jucundum per se est, id ipsum quod scimus nos vivere, jucundum erit. Quum igitur ea quæ natura bona sunt et jucunda, viro bono etiam bona et jucunda sint, lætabitur vita sua vir bonus tantoque magis quam reliqui, quanto ipsius vita optabilior est et jucundior et felicior. Lætabitur autem, quod cognoscit se vivere : vivere vero est intelligere : quare lætatur vir bonus in hoc quod se intelligere animadvertit. Cæterum in amicum ita animatus est vir bonus, ut in se ipsum, siquidem amicus alter idem est : apparet igitur, quemadmodum se esse et vivere optabile ei est et jucundum, sic eliam optare eum, ut amicus sit, id est, intelligat : nimirum esse et vivere est intelligere. Sicut autem gaudet quod animadvertit, se intelligere, ita jucundum ei est illud et optabile, quod amicum intelligere animadvertit : hoc autem, ut amicum intelligere animadvertat, tum revera ei contingit, quum ea ipsa percipit quæ intelligit, non quum simpliciter aliquid eum cogitare animadvertit: hoc autem in hominum inter se consortio fit,

<sup>\*</sup> Φυσικώτερον δὲ ἐπισκοποῦσιν κτλ.

μάτων τὸ ἐν τῷ αὐτῷ νέμεσθαι τὸ ἄρα συνεῖναι τοῖς φίλοις αίρετόν ἐστι τῷ σπουδαίῳ καὶ ἡδύ · δ δέ ἐστιν αὐτῷ αίρετόν, τοῦτο δεῖ ὑπάρχειν αὐτῷ · εἰ δὲ μή, ἐνδεἡς ἔσται τοῦτο τὸ μέρος, δ ἐναντίον ἐστὶ τῇ εὐδαιμονία. Δεήσει ἄρα τῷ εὐδαιμονήσοντι φίλων σπουδαίων.

(Scripsi: \* κἀκεῖνο] cod. κἀκεῖνο. — \* πῆ.] cod. πῆ — \* ζώοις] libri ζώοις. — \* τὸ ζῆν] cod. τῷ ζην. — \* τοῦτ' ἔστι] cod. τουτέστι. — \* νοεῖν ἐστιν] cod. νοεῖν ἐστίν. —)

### Κεφ. ια'.

### Περί φίλων άριθμού.

\* Έπεὶ δὲ χρεία τῷ εὐδαίμονι φίλων, ζητητέον πότερον πλείστους φίλους ὡς ἔνι μάλιστα ποιητέον αὐτόν - ἢ καθάπερ ἐπὶ τῆς ξενίας εἴρηται καλῶς καὶ ἀρμοδίως, ὡς οὐ δεῖ μήτ ἄξεινον εἶναι, μήτε πολύξεινον, οὕτω καὶ ἐπὶ τῶν φίλων εἰκός ἐστι μήτ ἄφιλον εἶναι, μήτε πολύφιλον.

\*\* Λέγομεν τοίνυν έχεινο, ότι τριχῶς τῆς φιλίας διαιρουμένης, καὶ τῆς μὲν διὰ τὸ χρήσιμον ούσης, τῆς δὲ
δι' ἡδονήν, τῆς δὲ τοῦ ἀγαθοῦ ἔνεκα καὶ τῆς ἀρετῆς ·
τῶν μὲν διὰ τὸ χρήσιμον ἢ τὴν ἡδονὴν φίλων ὀλίγων ἀν γένοιτο χρεία, μάλιστα τῶν μὲν διὰ τὸ χρήσιμον, ὅτι ὀλίγοις ἀν τις ἀρκέσειεν ἀ χρήζουσι <sup>a</sup> βοηθεῖν,
καὶ τὸ πολλοὺς θεραπεύειν ἐπίπονον, μάλιστα εἰ τύσθαι περίεργοί τινες ὄντες, καὶ ζητοῦντες θεραπεύεσθαι περίττῶς.

\*\*\*  $\tilde{T}$ ών δὲ διὰ τὴν ήδονήν, ὅτι ὀλίγης ήδονῆς χρεία τῷ βί $\omega$  καὶ ἀνέσε $\omega$ ς, καθάπερ ἐν εὐωχία τοῦ ἡδύσματος.

\*\*\*\* Τῶν δὲ σπουδαίων καὶ διὰ τὴν ἀρετὴν καὶ τὸ άγαθὸν φιλούντων, πλειόνων μέν τῶ εὐδαίμονι δεήσει. Πλήν έσται τι καὶ αὐτῶν μέτρον. Καθάπερ γάρ πόλεώς έστι μέτρον, καὶ οὖτε ἐκ δέκα ἀνθρώπων γένοιτ' αν πόλις, ούτε έχ δέχα μυριάδων ου γάρ άν έτι πόλις ή τοιαύτη αν είη συνοικία ούτω δεί και τους φίλους ώρίσθαι, καὶ μέτρον αὐτοῖς εἶναι. Καὶ ώσπερ ἐπὶ τῆς πόλεως οὐ τὸ ποσὸν ὥρισται, καὶ ἀριθμὸς ἡητός ἐστι τοῦ πλήθους τοῦ πόλει προσήχοντος, άλλὰ τοῦ ύπερδάλλοντος ἀριθμοῦ τὸ τῆς πόλεως μέτρον, καὶ τοῦ έλλείποντος ώρισμένου, τὰ μεταξύ ποσὰ μέτρον είναί φαμεν πόλεως οίον, ούτε οί χίλιοι πόλις αν είη, ούτε αί δέχα μυριάδες, άλλά τά μεταξύ ούτω καί έπὶ τῶν φίλων οὐχ ἔνι λαβεῖν ἀριθμὸν ὡρισμένον, αλλ' εἶεν αν τοσοῦτοι b όσοις δύναταί τις συζῆν. Τοῦτο γάρ έδόκει φιλικώτατον είναι. Ότι γάρ οὐχ οἶόν τε πλείστοις συζην καὶ διανέμειν έαυτόν, φανερόν. Δει δέ και συνημερεύειν τοις φίλοις πλείστοις δέ ουσιν έργωδες μάλιστα καὶ μὴν καὶ συναλγεῖν δεῖ,

quando sermones et cogitationes nostras communicamus: hoc enim modo una vivere homines dicuntur; neque enim una vivunt, quod in eodem loco sint, sicut pecudes, quum per easdem herbas pascuntur, una vivere dicimus: quare cum amicis conversari viro bono optabile est et jucundum: quod vero optabile ei est, hoc ei suppetere oportet: sin minus, hac parte penuria laborabit, quod cum beatitudine pugnat. Ei igitur qui beatus futurus est, amicis opus erit virtute præditis.

#### Cap. XI.

#### De amicorum numero.

Quum igitur beato opus sit amicis, quærendum est, utrum quam plurimi nobis reddendi sint amici, an quemadmodum recte et convenienter de hospitalitate dictum est, neque nullos neque multos admittendos esse hospites, sic et de amicis dici conveniat, neque nullos neque multos esse habendos.

Respondemus ergo, quum in tres species dividatur amicitia, quarum una propter emolumentum, alia delectationis causa, tertia boni et ipsius virtutis causa instituitur; amicis qui propter emolumentum aut delectationis causa, maximeque qui commodi sui causa in amicitiam nostram venerunt, paucis esse opus, quia paucis tantum ea quæ desiderant suppeditari possunt, multisque inservire difficile et laboriosum est, maxime si curiosi sint et vehementer coli cupiant.

Amicos autem qui voluptatis causa comparantur, paucos satis esse, quia modicam tantum voluptatem animique relaxationem vita postulat, ut in epulis modicum condimentum requiritur.

Viris bonis vero virtutisque et boni causa amantibus pluribus beato opus erit. Sed horum etiam aliquis mo dus erit. Ut enim civitatis aliquis modus est, ac neque ex decem hominibus constare civitas possit, neque ex centum hominum millibus : quia tale domicilium non amplius erit civitas : sic etiam definitos esse amicos certumque iis modum statui oportet. Et quemadmodum in civitate nulla definita est quantitas, neque certus aliquis multitudinis quæ civitati conveniat, est numerus. sed ejus quæ major est quam oportet multitudinis in civitate, ejusque quæ minor est definito modo, mediam quantitatem, civitatis esse modum dicimus : verbi causa, neque mille civitatem explebunt, neque centum millia, sed numerus inter utrumque interjectus : sic et in amicis certus numerus sumi non potest, sed requirentur, quot ad convictum sufficere videbuntur.

Hoc enim amicitiæ maxime proprium esse videbatur. Neque enim fieri posse, ut quis cum plurimis vivat, eisque omnibus sese dedat atque impertiat, manifestum est. Nam versari nos cum amicis oportet : quod si plurimi fuerint, factu difficillimum est : quin etiam amice simul

<sup>\*</sup> Cap. 10.  $^{1}$ Αρ' οὖν ὡς πλείστους φίλους ποιητέον, κτλ. — \*\* Τοῖς μὲν δὴ πρὸς χρήσιν κτλ. — \*\*\* Καὶ οἱ πρὸς ἡδονὴν δὲ κτλ. — \*\*\*\* Τοὺς δὲ σπουδαίους πότερον πλείστους κτλ.

καί συγγαίρειν οίκείως καί τοῦτο δέ γαλεπόν, εί πολλοίς τις γρήσαιτο φίλοις. Πολλών γάρ όντων οί μέν γαίρουσιν, οί δὲ ἄχθονται κατὰ ταὐτόν · καὶ δέον τὸν φίλον ἐπιμερίζειν ἐαυτὸν ἐκατέροις· τὸ δὲ ἐπίπονον. Ίσως οὖν εὖ ἔχει μὴ ζητεῖν σφόδρα πολυφιλώτατον είναι, άλλα τοσούτους παραδέγεσθαι φίλους, δσοις δυνάμεθα συζην, καὶ συνημερεύειν, καὶ συναλγείν, καὶ συγγαίρειν. Ούτω δέ χρησθαι πολλοίς ούχ ένδέχεται διά τοῦτο, οὐδὲ κατά την έρωτικην φιλίαν πολλών ἐνδέχεται φίλον είναι. ή γάρ έρωτική φιλίας έστιν ύπερ**δολή, καὶ διὰ τοῦτο πρὸς ἔνα δύναται γίνεσθαι τὸν** ίσον δή τρόπον και έπι τῆς κατ' ἀρετήν φιλίας πολλούς σφόδρα φιλείν, και τὰ φιλικά πάντα σώζειν περί αὐτοὺς οὐκ ἐνδέχεται, όλίγοις δὲ οὕτω χρήσασθαι δυνατόν· τούτοις δὲ τοῖς λόγοις καὶ τὰ πράγματα μαρτυρεί ου γάρ γίνονται φίλοι πολλοί κατά τήν έταιρικήν φιλίαν · άλλ' αξ μάλιστα ύμνούμεναι έταιρικαί φιλίαι έν δυσί γενέσθαι λέγονται.

\* Οἱ δὶ πολύφιλοι καὶ πᾶσιν οἰκείως ἐντυγχάνοντες καὶ ἀ δεῖ ἐκάστῳ τῶν πολιτῶν καὶ λόγοις καὶ ἔργοις ἀποδιδόναι δοκοῦντες οὐδενὶ φίλοι εἰσὶ τὴν ἀκριδῆ καὶ ἀληθῆ φιλίαν · ἀλλὰ φίλοι ἐν λέγοιντο τὴν λεγομένην πολιτικὴν φιλίαν. Τούτων δὲ οἱ μὲν ἄρεσκοί εἰσι, πάντα τοῖς συνοῦσι χαριζόμενοι, περὶ ὧν ἐν τοῖς ἔμπροσθεν εἰρηται · οἱ δὲ ἐπιεικεῖς εἰσι, καὶ πρὸς ἀλήθειαν σύνεισι καὶ τὸ ἀγαθόν, οὶ καὶ φίλοι καλοῦνται διὰ τὴν πρὸς τὴν φιλίαν ὁμοιότητα, καί εἰσι μεταξὺ τῶν τε ἀρέσκων καὶ τῶν δυσκόλων ἐπαινετοί, ἀμφοτέρων ψεκτῶν, καθὼς ἐν τῷ ὀγδόῳ κεφαλαίῳ τοῦ τετάρτου βιδλίου διείληπται. Τοιούτους μὲν οὖν φίλους πολλοὺς ἀν τις εὕροι · τοὺς δὲ κυρίως φίλους ἀγαπητὸν καὶ ὀλίγους εύρεῖν.

(Scripsi: Σρήζουσι] cod. χρήζουσι. — Στοσοῦτοι] cod. τοσοῦτον. —)

### Κεφ. ι6'.

Πότερον έν εὐτυχίαις φίλων μάλλον δεί ή έν ἀτυχίαις, καὶ δτι τὸ συζήν ἱδιαίτατον ἔργον ἐν φιλίαις σπουδαίων τε καὶ φαύλων.

\*\* 'Επεί δὲ δεῖ φίλων τοῖς τε εὐδαίμοσι καὶ τοῖς δυστυχέσι, ζητητέον ποτέροις μᾶλλον δεήσει τῶν φίλων. Οἴ τε γὰρ ἀτυχοῦντες δέονται τῆς παρὰ τῶν φίλων ἐπικουρίας, οἴ τε εὐδαίμονες οἶς συζήσουσι, καὶ οὕς εὖ ποιήσουσιν ἐθέλουσι γὰρ εὖ ποιεῖν, καὶ ἀναγκαῖον αὐτοῖς ἐστιν εἰς τὴν εὐδαιμονίαν.

\*\*\* Εστι δὲ τρόπον μέν τινα τῷ δυστυχεῖ χρεία φίλων μᾶλλον, ἢ τῷ σπουδαίω, κατὰ ἄλλον δὲ τρόπον τῷ εὖ πράττοντι μᾶλλον τὸ μὲν διὰ τὸ ἀναγκαῖον, τὸ δὲ διὰ τὸ ἀναγκαῖον, τὸ δὲ διὰ τὸ καλόν τῷ μὲν γὰρ δυστυχεῖ ἀναγκαιό-τερον οἱ φίλοι, ἢ τῷ εὐδαίμονι.

dolere cum iis, simul gaudere debemus : quod ipsum quoque molestum fuerit, si quis multis amicis utatur. Nimirum si multi fuerint, alii gaudebunt eodem tempore, alii dolebunt : et utrisque quasi se impertire amicus debebit: hoc autem molestiam nobis exhibet. Quare expedit fortasse non admodum multos sibi reddere amicos, sed tot solum admittere, quot tum ad vitam una transigendam atque agendam, tum ad dolendum simul ac gaudendum satis futuri sunt. Ita autem multis banc ob causam uti non licet, nam ne in amatoria quidem amicitia multis esse amici possumus. Amor quippe amicitiæ nimium est, ideoque erga unum duntaxat haberi potest: eodemque modo in ea quæ virtutis causa contrahitur amicitia, ut admodum multos diligamus, omniaque quæ amicitia postulat officia perpetuo iis præstemus, vix fieri potest, sed paucis tantum ita uti licet. Quibus rationibus etiam res ipsæ fidem faciunt : in eam enim amicitiam qua sodales inter se conjuncti sunt, non recipiuntur multi : sed eae quæ maxime in hoc genere celebrantur, inter duos fuisse dicuntur.

Qui vero multos habent amicos et cum omnibus familiariter conversantur, et qui quæ oportet unicuique civium tam verbis quam re tribuere videntur, cum nemine firmæ illius et veræ amicitiæ vinculo conjuncti sunt, sed amici tantum civilis amicitiæ more dici possunt. Quorum alii sunt blandi, qui omnia gratificantur familiaribus, de quibus supra dictum est : alii viri boni et modesti sunt, qui veritatis studio ducti et bonestatis causa cum amicis versantur, qui quidem ab ea quam habent amicitiæ similitudine, amici appellantur, suntque inter blandos et morosos, quorum utrique reprehenduntur, laude digni, quemadmodum in octavo libri quarti capite expositum est. Tales ergo multos repersas amicos : sed bene nobiscum agitur, si vel paucos eorum qui proprie amici nominantur, invenire queamus.

### Cap. XII.

Utrum in secunda an in adversa fortuna magis amicis egeamus, deinde versari cum amicis proprium tam in proborum quam in improborum amicitiis officium esse.

Quum ergo et selices indigeant amicis et inselices, quærendum est, utri magis iis opus habituri sint. Nam et infortunati amicorum auxilio egent, et sortunati tum ad convictum tum ad benesicia in eos conserenda: volunt quippe bene sacere, idque ad felicitatem iis necessarium est.

Aliqua igitur ex parte infortunato magis amicis opus est, quam viro bono et felici, aliqua rursus fortunato magis: alteri quidem necessitate coacto, alteri vero ob honestatem: nam infortunato magis necessarii amici sunt, quam fortunato.

<sup>\*</sup> Οι δὲ πολύφιλοι καὶ πᾶσιν οἰκείως ἐντυγχάνοντες κτλ. — \*\* Cap. 11. Πότερον δὲ ἐν εὐτυχίαις κτλ. — \*\*\* ἀναγκαιότερον μὲν γὰρ δὴ ἐν ταῖς ἀτυχίαις κτλ.

\* Τῷ εὐδαίμονι δὲ κάλλιον, ἢ τῷ κακῶς πράττοντιδιὰ τοῦτο ἐν μὲν ταῖς ἀτυχίαις οὐ τοσοῦτον δεῖ φίλων
σπουδαίων, ὅσον ὡφελίμων καὶ χρησίμων, ἐν δὲ ταῖς
εὐτυχίαις οὐδαμῶς χρησίμων, ἀλλὰ ἀγαθῶν μόνον
τοὺς γὰρ ἐπιεικεῖς οἱ εὐδαίμονες ζητοῦσι, καὶ τούτους
βούλονται μᾶλλον εὐεργετεῖν, καὶ μετὰ τούτων διάγειν-

\*\* Έστι γὰρ καὶ ἡ παρουσία αὐτὴ τῶν φίλων ἡδεῖα, καὶ ἐν ταῖς εὐτυχίαις ' κουφίζονται γὰρ οἱ λυπούμενοι συναλγούντων αὐτοῖς τῶν φίλων. Διὰ τοῦτο καὶ ἀπορήσειεν ἄν τις, ἀνθ' ὅτου κουφίζονται τῷ συναλγοῦντας τοὺς φίλους όρᾳν ' δοκεῖ γὰρ ὥσπερ βάρος μεριζόμενον καὶ πρὸς τοὺς φίλους κουρίζεσθαι. Τὸ δὲ οὐκ ἔστιν ' ἀλλ' ἡ ἐπὶ τῷ παρουσία τῶν φίλων ἡδονή, καὶ τὸ τοὺς συναλγοῦντας ὁρᾳν ἡδὸ ὀν, ἐλάττω ποιεῖ τὴν λύπην ' ἡδονὴ γὰρ λύπην ἐλαύνει ' εἰ μὲν οὖν διὰ τοῦ παρόντος ' ὅτι δὲ ῥάους γίνονται οἱ λυπούμενοι διὰ τὴν παρουσίαν τῶν φίλων, φανερόν ἐστι.

\*\*\* \*Εοικε δὲ μὴ καθαρῶς χαίρειν αὐτοὺς τοῖς συναλγοῦσι τῶν φίλων, μηδὲ ἄμικτον αὐτοῖς εἶναι τὴν
τοιαύτην ἡδονήν, ἀλλὰ καὶ ἀλγεῖν ἐν τῷ μέρει. Αὐτὸ
μὲν γὰρ τὸ ὁρᾶν τοὺς φίλους ἡδύ, μάλιστα τοῖς ἀτυχοῦσι, καί τις αὐτῷ γίνεται ἐπικουρία πρὸς τὸ μὴ
λυπεῖσθαι. Παραμυθητικὸν γὰρ ὁ φίλος, καὶ ὁρώμενος καὶ λέγων, ἐὰν ἢ ἐπιδέξιος · γινώσκει γὰρ τὸν τοῦ
φίλου τρόπον, καὶ οἶς χαίρει, καὶ οἶς λυπεῖται, καὶ

δύναται παραμυθήσασθαι ραδίως.

Κατά τοῦτον μέν οὖν τὸν τρόοπν ἡὂεῖά ἐστιν ἡ παρουσία τῶν φίλων. Τὸ δὲ λυπούμενον αἰσθάνεσθαι τὸν φίλον ἐπὶ ταῖς έαυτοῦ ἀτυχίαις, λυπηράν ποιεῖ τηνικαύτα την συνουσίαν των φίλων πας γάρ λυπηρον ήγειται το λύπης αίτιος γενέσθαι τοις φίλοις. Διά τοῦτο οξ μέν ἀνδρώδεις την φύσιν εὐλαδοῦνται συλλυπεϊσθαι τοὺς φίλους αὐτοῖς, xαν a μή μεγάλη μέν ή παραμυθία ή και έπι μεγίσταις συμφοραίς, μικρά δέ ή λύπη, ήν συναλγούσιν αὐτοίς, οὐκ ἀνέχονται κοινωνείν τοίς φίλοις των χαχών, όλως τε τούς συνθρηνοῦντας οὐ προσίενται, διὰ τὸ μηδὲ αὐτοὶ θρηνητιχοὶ είναι, άλλά γενναίως έχειν πρός τὰ λυπηρά. Γύναια δὲ καὶ οί γυναικώδεις τῶν ἀνδρῶν τοῖς στενάζουσι χαίρουσι, καλ φιλοῦσιν ώς φίλους καλ συναλγοῦντας. δεῖ δὲ οὐ τούτους ἀλλὰ τοὺς ἀνδριχοὺς μιμεῖσθαι· ἐν απασι γάρ προσήχει τὰ βελτίω διώχειν. οῦτω μέν οὖν τοϊς δυστυχοῦσιν οί φίλοι βοηθοῦσιν.

\*\*\*\* Ή δὲ ἐν ταῖς εὐτυχίαις παρουσία τῶν φίλων διπλῶς ἡδεῖά ἐστιν, ὅτι τε ἡδίστη ἐστὶν ἡ μετὰ τῶν φίλων διατριδή, καθ' ὅσον  $^{\rm b}$  εἰσὶ  $^{\rm c}$  φίλοι, καὶ ὅτι βλέπουσι χαίροντας τοῖς αὐτῶν ἀγαθοῖς, δ τῆς μεγίστης

εὐνοίας τεχμήριόν ἐστιν.

\*\*\*\*\* Έπεὶ τοίνυν κοινωνοῦντες μεν τοῖς φίλοις τῶν

Est autem felici amicorum possessio pulchrior, quam infelici: ideoque in fortuna adversa non tam honestis opus est amicis, quam utilibus et qui prodesse possunt, in secunda autem minime utilibus, sed bonis tantum: probos quippe quærunt beati, eosque magis beneficiis afficere gestiunt, et cum iis vivere.

Ipsa enim etiam in rebus secundis grata est amicorum præsentia : levantur scilicet dolore ii qui dolent, amicis æquam doloris partem ferentibus. Itaque dubitare possit aliquis, cur dolore leventur, quum dolere secum videant amicos : videtur enim dolor tanquam onus etiam cum amicis communicatum mitigari. Quod tamen ita non est : sed ea quæ ex amicorum præsentia capitur voluptas, illorumque quos secum dolere vident conspectus, quippe qui jucundus sit, leviorem efficit dolorem; nempe voluptas abigit dolorem : utrum igitur propterea an propter aliud quid dolore leventur, in præsentia quærere omittamus : nam certe præsentibus amicis mærentium dolorem mitigari manifestum est.

Videntur tamen non prorsus iis amicis qui æquam doloris partem ferunt delectari, neque mera videtur esse talis eorum voluptas, sed cum dolore aliquo conjuncta. Ipse enim per se amicorum gratus est conspectus, præsertim calamitosis, estque hoc quasi aliquod doloris remedium. Nimirum potest amicus tum aspectu tum scrmone consolari, si sit commodus et urbanus : nam et mores amici novit, quibusque rebus ille delectetur et offendatur, tenet, ideoque facile ei est lugentem consolari.

Hoc igitur modo grata est amicorum præsentia. At sentire amicum molestia ex nostris casibus adversis affici, res est quæ amicorum conversationem tum molestam efficiat : doloris enim causam præbere amicis, cuilibet molestum videtur. Itaque viri fortes et natura magnanimi cavent ne secum una doleant amici, ac nisi magnum ipsis solatium allaturi sunt et in maximis calamitatibus, sed contra si exiguus est dolor ex quo secum molestiam tracturi sint, non sustinent communia cum amicis habere mala, denique lamentorum socios non admittunt, quia ne ipsi quidem ad lamentandum propensi sunt, sed forti potius animo molestias ferunt. Mulierculæ autem virique muliercutis similes hominibus gementibus delectantur, eosque ut amicos et doloris' socios diligunt: quos quidem imitari non oportet, sed viriles illos potius : in omnibus enim ea quæ meliora sunt sequi nos decet : sic igitur infortunatis amici opitulantur.

In rebus secundis vero dupliciter grata est amicorum præsentia, tum quia jucundum videtur cum amicis versari, quatenus sunt amici, tum quia eos bonis suis delectari vident, quod maximæ benevolentiæ signum est.

Quando igitur, quoties cum amicis adversam nostram

<sup>\*</sup> Κάλλιον δ' ἐν ταῖς εὐτυχίαις κτλ. — \*\* Κουφίζονται γὰρ οἱ λυπούμενοι κτλ. — \*\*\* "Εοικε δ' ἡ παρουσία μικτή τις αὐτῶν είναι κτλ. — \*\*\*\* 'Η δ' ἐν ταῖς εὐτυχίαις κτλ. — \*\*\*\* Διὸ δόξειεν ᾶν δεῖν κτλ.

συμφορών λυπούμεν, μεταδιδόντες δὲ τῆς εὐδαιμονίας εὐφραίνομεν, δόξειεν ἀν δέον εἶναι προθύμως μὲν καλεῖν αὐτοὺς εἰς τὰς εὐτυχίας, εἰς δὲ τὰς ἀτυχίας ἀκνοῦντα. Τὸ μὲν γὰρ εὐεργετεῖν καλόν · μεταδιδόναι δὲ τῶν κακῶν ὡς ἥκιστα δεῖ. Διὰ τοῦτο καὶ ὁ τραγωδός φησιν, "Αλις εγὼ δυστυχῶν · οὐδὲ γὰρ δεῖ τοὺς φίλους τῶν οἰκείων ἀναπιμπλάναι κακῶν · τηνικαῦτα δὲ παρακλητέον τοὺς φίλους ἐπὶ τὸ συναλγεῖν, ὅταν μελλωσιν ὀλίγα ἀχληθύντες μεγάλα τοὺς λυπουμένους ὡφελήσειν.

\* Αὐτοὺς μέντοι <sup>α</sup> τοὺς φίλους τὸ ἀνάπαλιν ἀρμόζει ποιεῖν πρὸς τοὺς ἐν συμφοραῖς, ἔξω συμφορῶν ὅντας. Ἰέναι γὰρ δεὶ πρὸς μὲν τοὺς ἀτυχοῦντας ἀκλήτους καὶ προθύμους · φίλου γὰρ τὸ εὖ ποιεῖν, καὶ μάλιστα τοὺς ἐν χρείᾳ, καὶ μήπω ἀξιώσαντας. Τοῦτο γὰρ ἀμφτέροις, καὶ τῷ διόόντι, καὶ τῷ λαμδάνοντι καὶ κάλλιον καὶ ἢδιον. Εἰς δὲ τὰς εὐτυχίας ἰέναι μέν, ἀλλὰ πρὸς μὲν τὸ συνεργεῖν καὶ βοηθοῖν τοῖς φίλοις τὴν εὐτυχίαν προθύμως ἔχειν · πρὸς δὲ τὸ κοινωνεῖν τῆς εὐπαθείας αὐτοῖς, σχολαιότερον · οὐ γὰρ καλὸν τὸ προθυμεῖσθαι ἀρελεῖθαι · προθυμουμένους δὲ καὶ ἐπειγομένους τοὺς φίλους ώφελεῖν, ἴσως οὐ δεῖ διωθεῖσθαι καὶ ἀποσείεσαι τὴν εὐεργεσίαν, μὴ καὶ δόξωσι πρὸς τοὺς φίλους ἀηδῶς ἔχειν. Τοῦτο γὰρ ἐνίοτε συμδαίνει.

\*\* Φανερόν δή έστιν έχ τῶν εἰρημένων, ὅτι τοῖς φίλοις αἰρετώτατόν ἐστι τὸ ζῆν μετ' ἀλλήλων. Καὶ καθάπερ τοῖς ἐρῶσιν ἀγαπητότατόν ἐστι τὸ ἀλλήλους ὁρᾶν, καὶ μᾶλλον αἰροῦνται κατὰ ταὐτην τὴν αἴσθησιν συνεῖναι ἀλλήλοις, ἢ κατὰ τὰς ἄλλας, ὡς διὰ ταὐτης τῆς αἰσθήσεως καὶ γινομένου τοῦ ἔρωτος ἐξ ἀρχῆς καὶ συνισταμένου, οὕτω καὶ τοῖς φίλοις τῶν ἄλλων φιλικῶν μάλιστα πάντων αἰρετώτατόν ἐστι τὸ συζῆν.

\*\*\* Κοινωνία γάρ έστι τὸ συζῆν, καὶ κοινωνιῶν ή τελειστάτη • · ή δὲ φιλία ἐν τῆ κοινωνία ἔχει τὸ εἶναι · χοινωνία γάρ ή φιλία. Άλλως τε χαί δτι το αίσθάνεσθαί τινα έαυτοῦ αίρετώτατόν έστιν, ώς έν τοῖς ἔμπροσθεν είρηται πρός δὲ τὸν φίλον οὕτως ἔχει, ὡς πρός ξαυτόν : ώστε καὶ τὸ αἰσθάνεσθαι τοῦ φίλου αίρετὸν αν είη μάλιστα πάντων. Αἰσθάνοιτο δ' αν τις ενεργεία του φίλου συνών, και συζών, και συνδιάγων αὐτῷ · ὤστε εἰκότως ἐρίενται συζῆν ἀλλήλοις οἱ φίλοι. Διά τοῦτο καὶ ἔκαστος δ νομίζει είναι την άνθρωπίνην ένεργειαν, και οδ ένεκα αίρειται το ζην, και ον ανθρώπινον ήγειται βίον, εν τούτω μετά των φίλων βούλεταιζῆν καὶ διάγειν. Καὶ οί μὲν συμπίνειν οἴονται δείν φίλοις, οί δέ συγχυδεύειν, οί δέ συνθηρεύειν χαλ συγγυμνάζεσθαι, ότι ταῦτα αὐτοῖς τίμια εἶναι δοχεῖ, καὶ δεῖν τούτων κοινωνούς ἔχειν τοὺς φίλους · ἔτεροι δέ συμφιλοσοφούσι, καὶ άλλοι άλλων ἐνεργειῶν καὶ βίων χοινωνοῦσι τοῖς φίλοις, καὶ δλως ἔχαστοι ἐν τούτφ συνημερεύειν βούλονται τοῖς φίλοις, δ, τι περ ' μάλιστα άγαπωσι των έν βίω. Συζην γάρ βουλόμενοι fortunam communicamus, molestia eos afficimus, quoties secundam, exhilaramus, videri possint ad res secundas cupide studioseque vocandi, ad adversas autem timide ac dubitanter. De aliis enim bene mereri pulchrum est: quam parcissime autem mala sunt amicis impertienda. Quapropter et tragicus ait, Sufficit, ut ego miser sim: neque enim malis nostris amicos onerari convenit: verum tum demum in doloris societatem assumendi sunt amici, quum parva molestia devorata valde sunt moerentibus profuturi.

Ipsos vero amicos calamitatum immunes contrarlo modo cum infortunatis agere decet. Nam ad eos quos adversa fortuna premit non vocati cupide et alacriter ire debent : nimirum cum amicis bene facere amici est, tum vero maxime egentibus et iis qui nondum postularunt. Hoc enim utrique, danti scilicet et accipienti, honestius et jucundius est. Ad secundas res autem eundum est, ita tamen, ut amicis etiam felicitate florentibus alacres adjutores et auxiliatores simus : ad beneficium vero inde accipiendum tardius eundum est : neque enim id studere, ut beneficio afficiaris, honestum est; porro illi qui amicis prodesse et student et properant fortasse non sunt rejiciendi, neque eorum repudiandum est beneficium, ne parum comes et humani erga amicos esse videamur. Hoc enim interdum usu venit.

Apparet ergo ex superioribus, vitæ societatem amicis maxime expetendam esse. Et quemadmodum amantibus, se invicem videre gratissimum est, maluntque hujus sensus quam cæterorum sensuum beneficio inter se conversari, quia ex hoc potissimum et nascatur initio amor et consistat, sic et amicis vitæ societas reliquis omnibus amicitiæ documentis optabilior est.

Communio enim quædam vitæ societas est, et quidem communionum omnium perfectissima : in communione autem consistit amicitia: nam communio est amicitia : præsertim quum sui sensus, quatenus se esse sentit aliquis, maxime expetendus sit, quemadmodum in superioribus diximus; in amicum autem ita quisque animatus est, ut in se ipsum : itaque et amici sensus, quatenus eum esse sentit, omnium maxime expetendus fuerit. Re ipsa autem amicum sentit, qui una est, cum eoque vivit et versatur : itaque merito amici una vivere cupiunt. Ideoque quilibet id quod humanam esse arbitratur efficacitatem, et cujus rei causa vitam appetit, et quod ipsam esse existimat humanam vitam, in hoc ipso vivere vult cum amicis et versari. Itaque alii potare, alii alea ludere, alii venari, alii exerceri cum amicis se debere existimant, quod hæc præclara ipsis videntur esse, et horum socios amicos habere volunt : alii rursus una philosophantur, alii aliarum actionum et vivendi generum consortes amicos asciscunt, denique in hoc quisque studio totos dies cum amicis consumere volunt, quod maxime omnium vitæ studiorum amplectuntur.

<sup>\*</sup> Ἰένα: δὲ ἀνάπαλιν ἴσως ατλ. — \*\* Cap. 12. Ἄρ' οὖν ώσπερ τοῖς ἐρῶσι ατλ. \*\*\* Κοινωνία γὰρ ἡ φιλία ατλ.

μετά τῶν φίλων ταῦτα ποιοῦσι, καὶ τούτων κοινωνοῦσιν ἀ καὶ ἀμφοτέροις ἡδέα ἐστίν. Οὕτω γὰρ συζῆν δυνατόν.

\* Γίνεται οὖν ή μὲν τῶν φαύλων φιλία μοχθηρά, καὶ κοινωνοῦσιν ἀλλήλοις τῶν φαύλων, καὶ ή φιλία αὐτοῖς οὐχ ἔστηκεν· ἀδέδαιοι γάρ εἰσι· καὶ χείρους δὲ γίνονται ἔαυτῶν, ὁμοιούμενοι ἀλλήλοις καὶ παρακαλοῦντες ἀλλήλους ἐπὶ τὰ φαῦλα.

\*\* 'Η δὲ τῶν ἐπιεικῶν φιλία ἐπιεικής ἐστι καὶ βεβαία, συναυξανομένη ἀεὶ ταῖς ὁμιλίαις · δοκοῦσι δὲ καὶ βελτίους γίνεσθαι ταῖς ἀγαθαῖς ἐνεργείαις, διορθοῦντες ἀλλήλους · ἀπομάττονται γὰρ παρ' ἀλλήλων τὰ παρ' ἐκατέρω ἀγαθά, δι' ὰ φιλοῦσιν ἀλλήλους. Διὰ τοῦτο καὶ ποιητής τίς φησιν ·

'Εσθλών μὲν γὰρ ἀπ' ἐσθλά.

Καὶ γὰρ ἀπὸ μὲν τῶν ἀγαθῶν ἀγαθά, ἀπὸ δὲ τῶν φαύλων φαῦλα χαρπούμεθα. Περὶ μὲν οὖν φιλίας ἐπὶ τοσοῦτον εἰρήσθω. Ἑπόμενον δ'ὰν εἴη διελθεῖν περὶ ἡδονῆς.

(Scripsi: \* κάν] cod. κάν. — \* καθ' όσον] cod. καθόσον. — \* εἰσὶ] cod. εἰσὶν. — \* μέντοι] cod. μέν τοι. — \* τελειοτάτη] cod. τελειωτάτη]. — ' δ, τιπερ] cod. ότι περ. —)

Quum enim una cum amicis vivere velint, hæc faciunt hæcque inter se communicant quæ utrisque jucunda sunt. Sic enim una vivere possunt.

Malorum igitur vitiosa amicitia est, et malarum inter se rerum commercium habent, sed eorum non permanet firma amicitia : quique instabiles sunt : quin etiam dum similes inter se fiunt atque alter alterum ad res malas exhortatur, pejores quam ante fuerant evadunt. Bonorum autem bona est et firma amicitia, quæ sermonibus et congressu semper amplificatur : videntur autem bonis actionibus fieri meliores, quia alter alterum corrigit : imitatur enim alter alterius bona, propter quæ se mutuo diligunt. Quocirca et poëta quidam ait

Virtulem disces ex fortibus.

Namque a bonis bona, a malis autem mala impetramus, Ac de amicitia quidem hactenus dictum sit. Deinceps vero de voluptate fuerit disputandum.

Γίνεται οὖν ή μὲν τῶν φαύλων φιλία κτλ. - \*\* 'Η δὲ τῶν ἐπιεικῶν κτλ.

# ΑΝΔΡΟΝΙΚΟΥ ΤΟΥ ΡΟΔΙΟΥ

### ΗΘΙΚΩΝ ΤΩΝ ΝΙΚΟΜΑΧΕΙΩΝ

ΠΑΡΑΦΡΑΣΕΩΣ

BIBAION AEKATON.

Κεφ. α'.

Περί ήδονής.

\* Μετά δὲ ταῦτα περὶ ήδονῆς ἀχόλουθόν ἐστι διελθείν τελεώτερον · καί γάρ συμπέφυκέ πως καί συνφκειωμένη τῷ γένει ἡμῶν. Διὰ τοῦτο καὶ παιδαγωγοῦντες τους νέους άγομεν ήδονη και λύπη, διά μέν της λύπης ἀπάγοντες τῶν φαύλων, διὰ δὲ τῆς ἡδονῆς είς τὸ ἀγαθὸν προτρεπόμενοι · όθεν δηλον, ότι φύσει την μέν λύπην φεύγομεν, την δέ ήδονην διώχομεν. Ἐπεὶ δὲ περὶ τῶν ἀνθρωπίνων παθῶν καὶ πράξεων δ λόγος ήμεν, και περί της ήδονης διαλαβείν είχὸς αν είη, και πρέπον τῆ πραγματεία. Φαίνεται δὲ ὅτι οὐ μιχρὰ συλλαμδάνεται πρὸς τὴν χτῆσιν της ήθικης άρετης το χαίρειν οίς χαίρειν προσήκει, χαί μισείν α δέον έστι μισείν. Ταύτα γάρ συμπαρεχτείνεται τῷ ἀνθρωπίνω βίω · καὶ τοῖς μέν χαίρομεν, τοις δε λυπούμεθα · και μεγάλην φοπήν έχει πρός τήν άρετήν και τον εὐδαίμονα βίον, εὖ, και καλῶς, και κατά τὸν δρθὸν γενόμενα λόγον.

\*\* Περί δὲ τῶν τοιούτων μὴ λέγειν ἤκιστα ἄν δόζειεν είκὸς είναι, έπει μηδέ άπλοῦς μηδέ προφανής δ περί τῆς ήδονῆς λόγος, ώστε μή δεῖσθαι πολλών καὶ σπουδαίων λόγων άλλα ούτω πολλήν τινα την αμφισεήτησιν έχει, ώστε οί μέν αὐτὸ τὸ έσχατον άγαθὸν τὴν ἡδονὴν εἶναί φασιν, οἱ δὲ οὐδ' ἀγαθὸν ἀπλῶς, άλλ' έξ έναντίας χομιδή φαῦλον. Καὶ τῶν λεγόντων φαῦλον ήδονήν, οί μέν καὶ αὐτοὶ φρονοῦσιν οὕτως έχειν, και πεπεισμένοι είσι φαῦλον αὐτήν είναι· οί δε φρονούσι μέν άγαθήν τινα ήδονήν είναι, τοὺς άλλους οὲ ἐθέλουσι πείθειν φαῦλον ἁπλώς ἄπασαν εἶναι, νομίζοντες ούτως βέλτιον είναι τῷ βίω, καὶ λυσιτελέστερον τοῖς ἀνθρώποις τὴν ἡδονὴν ιξεσθαι φαῦλον εξναι. φύσει γάρ πάντας άνθρώπους είς αὐτὴν ρέποντας δέον είναι φασιν είς τούναντίον έλχειν, χαὶ δι' ών έξεστι καθάπαξ των ήδονων απάγειν, ένα δυνηθωσιν είς τὸ μέσον έλθειν, και ώς δει πρός την ήδονην έχειν. Ταυτα δε ου κανώς γελοπαιν. ος λφό ορικ ορλμαοκται τορς πολλούς των φαύλων ἀπαγαγεῖν ήδονων. Τὰ γὰρ ἀνθρώπινα πάθη, καὶ ά δρῶσι, πιστότερά εἰσι τῶν περὶ

# ANDRONICI RHODII

# ETHICORUM NICOMACHEORUM

**PARAPHRASIS** 

LIBER DECIMUS.

Cap. I.

De voluptate.

Post hæc vero superest, ut de voluptate uberius disseramus: namque hæc generi nostro quodammodo insita est et conjuncta. Itaque in instituendis adolescentibus voluptate eos ac dolore moderamur, dolore quidem a malis avertentes, voluptate autem ad bonum impellentes; unde apparet, natura et dolorem nos fugere, et voluptatem sequi. Sed quoniam cum de affectibus humanis, tum de actionibus sermo est, simul etiam consentaneum fuerit et huic (ractatui accommodatum, nos de voluptate disputare. Videtur autem non parum valere ad consequendam moralem virtutem iis rebus delectari quibus delectari decet, easque odisse quæ odio dignæ sunt. Hæc enim per omnem humanam vitam pertinent, siquidem aliis delectamur, aliis dolemus : quæ duo magnum momentum ad virtutem et ad beatam vitam habent, si bene atque honeste, rectæque rationi convenienter fiunt.

De talibus autem tacere minime videatur consentaneum esse, præsertim quum neque ita simplex neque adeo aperta de voluptate disputatio sit, ut non multis et gravibus ad eam intelligendam rationibus egeamus : sed tanta de eo argumento controversia est, ut alii voluptatem ipsum summum bonum esse dicant, alii omnino ne bonum quidem, sed contra prorsus malum. Et ex iis quidem qui malum esse dicunt voluptatem, alii hoc sentiunt rem ita se habere, sibique persuaserunt malum eam esse : alii vero judicant quidem bonam aliquam esse voluptatem, sed aliis persuadere conantur simpliciter malum omnem esse, rati sic vitæ humanæ conducere, et utilius hominibus esse voluptatem malum existimare: quum enim omnes ad eam natura propensi sint homines, in contrarium cos pertrahendos esse ajunt, et quoquo modo prorsus a voluptatibus avertendos, ut ad id quod medium est pervenire et quemadmodum oportet erga voluptatem affecti esse queant. Quæ quidem non recte dicunt : neque enim hac ratione improborum vulgus a voluptatibus abstrahere poterunt homines. Humani quippe affectus et quæ agunt homines, majorem fidem faciunt quam quæ de iis disputantur. Quando

<sup>\*</sup> Lib. X, cap. 1. Μετά δὲ ταῦτα περὶ ἡδονῆς κτλ. — \*\* Υπέρ δὲ τῶν τοιούτων ἤκιστα ἄν δόξειε κτλ.

αὐτὰ λόγων. "Όταν τοίνυν οἶς μέν λέγουσι τὴν ήδονὴν ψέγωσι, δι' ών δε ποιούσι και πάσχουσιν επαινώσιν, έαυτοῖς ἀντιλέγοντες, ὑπὸ τῶν ἀχουόντων χαὶ ὁρώντων καταγελώνται · καί τοῖς λόγοις οὐδέν μᾶλλον ὤνησαν τούς πολλούς, ύπο των πραγμάτων έλεγχομένοις. Ο γάρ ψέγων την ήδονην δφθείς ποτε έφιέμενος αὐτης, άποκλίνειν δοκει πρός αὐτήν, καλ άγαθὸν ήγεισθαι . χαὶ ούτω δόξαν ἐντίθησι τοῖς δρῶσιν οὐ τινὰ ἡδονὴν άγαθον είναι, άλλ' άπλως άπασαν έπαινεισθαι. Το γάρ διορίζειν καὶ διαιρείν, καὶ τὸ μὲν ἀγαθὸν εἶναι χρίνειν, ενδέχεσθαι δε άλλην φαύλην είναι, ούχ έστι των πολλων άλλ, απα τε είδον τον νουν έχοντα ήδονἢ τινι χαίροντα, καὶ πᾶσαν ήδονὴν ἀγαθὸν καὶ αίρετον ψήθησαν είναι, και ούτως ου μόνον α έδούλοντο ούχ ἔπεισαν, άλλα χαι την αλήθειαν προσαπώλεσαν

\* "Οθεν φανερόν, δτι οἱ ἀληθεῖς λόγοι οὐ μόνον πρὸς τὴν γνῶσιν χρησιμώτατοί εἰσι, πλάνης καθαίροντες ἀπάσης, ἀλλὰ καὶ τῷ βίῳ λυσιτελοῦσι· πιστεύονται γὰρ τοῖς ἔργοις ἀκολουθοῦντες.

(Scripsi: a οὐ τινὰ ἡδονὴν] vulgo οὕ τινα ἡδονὴν. —)

# Κεφ. β'.

Ή τοῦ Εὐδόξου περὶ ήδονῆς ὑπόληψις, καὶ Πλάτωνος, καὶ ἔτέρων · καὶ ἔτι ὅτι ἀγαθὸν ἡ ήδονή. καὶ οὐ πᾶσα αἰρετή · καὶ λύσις τῶν ἐναντίων λόγων.

\*\* Περί μέν τούτων άλις λέγωμεν δὲ περί ήδονῆς. Καὶ πρώτον ἐκθησόμεθα τὰς τῶν παλαιῶν περὶ αὐτῆς δόξας. Ό μεν οὖν Εύδοξος αὐτὸ τὸ ἔσχατον ἀγαθὸν ῷετο την ήδονην είναι, διότι πάντα έώρα της ήδονης έφιέμενα, καὶ λογικά, καὶ ἄλογα οδ δὲ πάντα ἐφίεται, τοῦτό έστι τὸ πάντων ὑπερέχον τῶν ἀγαθῶν ㆍομετο γὰρ ἀγαθὸν μὲν έχάστω εἶναι ἰδίως δ έχαστος ζητεῖ. Καθάπερ καί τροφήν έκαστος α διώκει την αὐτῷ ἀγαθήν καί λυσιτελή: πᾶσι δὲ χοινῶς ἀγαθὸν οὖ πάντα χοινῶς έφίενται, καὶ πορίζειν βούλονται έαυτοῖς · 8 δὲ πᾶσίν έστιν άπλῶς ἀγαθόν, καὶ οὖ πάντα ἐφίεται, τοῦτο είναι τὸ ἔσχατον ἀγαθόν ταῦτα μέν οὖν Εὐδοξος άπεφαίνετο περί της ήδονης. Ἐπιστεύοντο δὲ οἱ λόγοι διὰ τὴν ἐν τῷ ἤθει τοῦ λέγοντος ἀρετὴν μᾶλλον, ἢ δι' έαυτούς τώφρων γάρ ὤν διαφερόντως, οὐχ ὡς φίλος της ήδονης έδόκει ταῦτα λέγειν, άλλὰ τῷ σφόδρα τῆς άληθείας φροντίζειν. Έτι δὲ καὶ ἐκ τοῦ ἐναντίου τἢ ήδονἢ τῆς λύπης φανερὸν ὧετο εἶναι · τὴν γὰρ λύπην πάντα φεύγοντα, την ήδονην ανάγχην είναι πάντα διώχειν. δ δε πάντα διώχει, τοῦτο είναι τὸ άγαθόν. "Ετι και ούτως έπεχείρει λέγων· μάλιστα αίρετον είναι δ δι' έαυτὸ αίρετόν έστι, καὶ δ μή δι' έτερον, μηδέ έτέρου χάριν αίρούμεθα. τοιούτον δέ φανερώς την ήδοergo verbis quidem voluptatem vituperant, actionibus autem suis eam et affectibus commendant, atque eo modo sibi contradicunt, ab iis qui audiunt ea aut vident, ridentur: neque quidquam multitudini iis verbis prosunt, quæ rebus ipsis refutantur.

Nam qui voluptatem vituperat, si quando eam concupiscere visus est, inclinare ad eam bonumque illam existimare videtur: quo persuadet præsentibus, non quandam tantum voluptatem bonam esse, sed omnino omnem laudandam. Definire enim aliquid ac distinguere, et hanc quidem bonam judicare, illam vero malam esse posse, non est vulgi: sed simulac virum prudentem aliqua voluptate delectari viderunt, omnem etiam voluptatem bonam esse atque expetendam statuunt, atque ita non modo non probarunt quæ volebant, sed etiam veritatem simul everterunt.

Unde patet, veros sermones non solum ad cognitionem utilissimos esse, utpote omni errore nos liberantes, sed etiam ad vitam prodesse; creduntur enim, quia factis congruunt.

### Cap. II.

Eudoxi et Platonis de voluptate opinio; item aliorum : præterea bonum esse voluptatem, neque omnem tamen expetendam essc : tum contrariorum argumentorum dissolutio.

Et de his quidem satis : jam vero de voluptate dicamus. Ac primum quidem veterum de ea opiniones exponemus. Eudoxus igitur ipsum summum bonum esse voluptatem putabat, quia omnia animalia, et ratione prædita et rationis expertia, eam appetere videret : quod vero ab omnibus appetitur, id omnium bonorum est extremum : arbitrabatur enim, quod sibi quisque proprie quærit, id ei bonum esse. Sicut sibi quisque bonum et commodum cibum appetit : communiter vero bonum omnibus, quod ab omnibus petitur et quod comparare sibi volunt : quod vero omnibus simpliciter bonum est, et quod omnia desiderant, id bonorum extremum esse : et hæc quidem Eudoxus de voluptate pronuntiabat. Fidem vero faciebat hæc oratio propter dicen. tis, viri bene morati, virtutem magis, quam propter se: quum enim summa ejus in victu temperantia esset, non ut voluptatis amicus dicere hæc putabatur, sed quod veri studio vehementer arderet. Quin etiam e dolore voluptati contrario id perspicuum esse arbitrabatur : quum enim omnia dolorem fugiant, necesse quoque esse, ut voluptatem omnia consectentur : quod vero omnia consectentur, id bonum esse. Sed et hoc modo argumentari conabatur : id maxime expetendum esse, quod per se expetendum est, quodque non ob aliud, neque alius rei gratia expetimus : talem autem perspicue esse vo-

<sup>\* &#</sup>x27;Εοίχασιν οὖν οἱ ἀληθεῖς κτλ. -- \*\* Cap. 2. Εὔδοξος μέν οὖν τὴν ἡδονὴν κτλ.

νήν είναι και γάρ οὐδείς έρωτα τίνος ένεκα την ήδονην βουλόμεθα, άλλά περί μέν τῶν άλλων έρωτώμεθα, οίον, φέρε είπειν, τίνος ένεκα τὰ χρήματα, ἡ ἡ τιμή, περί δέ τῆς ήδονῆς οὐκέτι > οὐδείς γάρ δώσει τέλος τῆς ήδονῆς, ἀνθ' ὅτου βούλεται ήδεσθαι, ἀλλὰ αὐτὴν αίρεϊται καθ' έαυτήν, ώς καθ' έαυτην οὖσαν έπεὶ δέ το καθ' έαυτο αίρετον το τέλος έστι το έσχατον, καὶ τὸ ἀγαθὸν αὐτό, διὰ τοῦτο συνῆγε τὴν ήδονὴν τὸ έσγατον άγαθον είναι. Έτι δέ και έκειθεν δηλον είναι φετο τὸ προχείμενον · προστιθεμένη γάρ ή ήδονή των άγαθων ότωουν, αίρετώτερον ποιεί και έφετον μάλλον ή γάρ σωφροσύνη την ήδονην προσλαδούσα ή ή δικαιοσύνη, ήδίων έσται καὶ αίρετωτέρα έαυτῆς · δ δὲ προστιθέμενον παντί άγαθῷ βέλτιον δύναται ποιείν, τοῦτο ἐνόμιζεν είναι τὸ ἔσχατον ἀγαθόν. Έχει δὲ οὐχ ούτως. Ο γάρ προστιθέμενον άγαθῷ βέλτιον δύναται ποιείν, φαίνεται ότι άγαθόν έστιν ούχ άνάγχη δὲ αὐτὸ είναι τὸ ἔσχατον ἀγαθόν, ἢ ἐτέρου ότουοῦν βέλτιον: παν γάρ άγαθον έτέρω προστεθέν άγαθῷ αίρετώτερον ποιεί · μείζον γάρ το δλόν τοῦ μέρους ἐπὶ παντός. Καὶ & μεν εδόκει τῷ Εὐδόζω περί ήδονης, ταῦτα.

Πλάτων δε ούκ είναι έφασκεν αύτην το έσχατον άγαθόν, ἀπὸ τῶν αὐτῶν ἐπιχειρῶν λόγων, δθεν Εύδοξος έπειρατο τὸ έσγατον άγαθὸν την ήδονην άποφαίνειν. Έπεὶ γὰρ οὐκ ἔστι, φησίν, άγαθὸν ἔσχατον, ος ξιοξίχεται πειζοι λειξοραι, ας 19 λφό ειχος είναι το θέν μείζον εποίησε και αίρετώτερον, τοῦτο οὐκ ἔστι τὸ ἔσχατον άγαθόν · οὐ γάρ ἐστι τὸ μέγιστον ἀγαθόν, οὖ μείζον άλλο δύναται γενέσθαι· ή δὲ ήδονή τοιαύτη· δ γάρ ήδὺς βίος φρόνησιν ή σωφροσύνην προσλαβών, ήδίων γίνεται και αίρετώτερος εστιν άρατι βέλτιον τῆς ἡδονης· ούχ άρα ή ήδονή έστι τὸ έσχατον άγαθόν, άλλά άγαθόν τί έστι τοιούτον, οία άγαθά είσιν αί άρεται καί αί ἐπιστῆμαι, καὶ τάλλα, ὧν καὶ ἡμεῖς κοινωνοῦμεν. Τοῦτο γάρ και ζητοῦμεν ἐπὶ τοῦ παρόντος δέξξαι. τούτων τῶν ἀγαθῶν ἔν τι εἶναι τὴν ἡδονήν · ἔτεροι δὲ ένιστάμενοι πρός τους του Ευδόξου λόγους έφασχον μή εξναι άγαθόν, οδ πάντα έφίεται · λέγουσι δὲ οὐδέν. Εχείνο γάρ φαμεν άληθές είναι, 8 πασι δοχεί άληθές. δ δὲ ταύτην ἀναιρῶν τὴν χοινὴν δόζαν, χαὶ τὴν ἐχεῖθεν ἀποσειόμενος πίστιν πῶς αν δύναιτο πιστότερα λέγειν; ότι δὲ ἀγαθόν ἐστιν οδ πάντα ἐφίεται, πᾶσι τοῖς ἐν αἰσθήσει δοχεῖ · δι' ὧν γὰρ εἰς αὐτὸ φέρονται διώχουσιν ώς άρα άγαθὸν νομίζουσιν είναι. Εὶ μέν γάρ τὰ ἀνόητα μόνον ὡρέγοντο αὐτοῦ, αὐτοῖς ᾶν ἦν άγαθὸν μόνον, καὶ ἡ ψῆφος οὐκ ᾶν ἦν βεδαία τῶν ανοήτων, οὐδ' ἀνο ἐδόκει αγαθόν αληθῶς εἶναι· δταν δὲ καὶ τὰ ἀνόητα, καὶ τὰ φρόνιμα κοινῆ πάντα νομίζωσιν άγαθὸν είναι , δι' ὧν ζητοῦσιν αὐτό , τί ἔτι χωλύει άγαθὸν άληθῶς εἶναι; καὶ γὰρ καὶ ἐν τοῖς ἀνοήτοις έστί τι φυσικόν άγαθόν, την φαυλότητα αὐτῶν

luptatem; nemo enim rogat, quam ob causam voluptatem expetamus, quum de aliis rebus interrogemur, ut. verbi gratia, quorsum hæ pecuniæ vel hic honor? de voluptate autem non item: nemo enim voluptatis finem dabit, propter quem ea affici vult, sed ipsam per se expetit, ut quæ per se optabilis sit : quum autem id quod per se est expetendum finis sit extremus ipsumque adeo bonum, hinc colligebat voluptatem esse bonorum extremum. Sed et hinc manifestum esse putabat id quod propositum est : voluptas enim cuicunque bono accedit, optabilius illud facit magisque expetendum : quippe temperantia, si adjungas ei voluptatem, aut justitia, jucundior et optabilior se ipsa efficietur : quod vero cuicumque bono accedit melius illud facere potest, hoc bonorum extremum esse existimabat. Res autem non ita se habet. Nempe quod quum accedit bono in melius illud mutare potest, bonum esse apparet : neque tamen necesse est hoc summum esse bonum, aut alio quolibet melius : omne enim bonum alii bono adjunctum magis expetendum illud efficit; nimirum in omni re totum majus est parte. Et hæc quidem Eudoxi de voluptate crant placita.

Plato autem eam summum bonum esse negabat, qui iisdem id probare conabatur argumentis, quibus finem bonorum esse voluptatem Eudoxus demonstrare tentabat. Quum enim non sit, inquit, summum bonum, quo fingi majus possit, quia illud ipsum maximum esse consentaneum est : tale cui bonum si adjunctum fuerit alterum, majus illud atque optabilius facit, certe non est summum bonum : neque enim finis bonorum est, quo majus esse potest aliud : talis autem est voluptas : vita enim jucunda, si prudentiam aut temperantiam adjungas, jucundior fit et optabilior : est ergo aliquid voluptate præstantius : quare voluptas non est bonorum extremum, sed tale quoddam est bonum, qualia bona sunt virtutes ac doctrinæ et reliqua quorum nos participes sumus. Nam et hoc in præsentia ostendere conamur, unum quoddam ex his bonis esse voluptatem : alii Eudoxi rationibus adversantes negabant illud esse bonum, quod omnia desiderant : qui tamen nihil dicunt. Quippe illud verum esse dicimus, quod omnibus videtur esse verum: qui vero hanc communem opinionem convellit et traditam inde persuasionem labefactat, quomodo ipse probabiliora dicere queat? Bonum autem id esse, quod omnia desiderant, omnibus communi sensu præditis videtur : ea nimirum quibus eo pervenire queant, sequuntur : quocirca quin bonum esse arbitrentur, non est dubium. Si enim bruta tantum animalia id appeterent. his solis foret bonum, sed eorum neque suffragium firmum esset, neque revera bonum esse videretur : quando vero simul et bruta animalia et naturæ intelligentes communiter id bonum esse judicant iis rationibus quibus illud consectantur, quid adhuc obstat, quominus sit revera bonum? Nam et in brutis animalibus naturale aliquod bonum est, melius quam ipsorum sit inscitia.

<sup>\*</sup> Τοιούτφ δή λόγφ καὶ Πλάτων ἀναιρεί, κτλ.

ύπερδαϊνον, δι' δ τῷ ἀγαθῷ οἰχειούμενα ὡς οἰχείου ήδη δρέγονται. Καὶ πρὸς μὲν τὸν πρῶτον τοῦ Εὐδόξου λόγον ταύτην χομίζουσι την ένστασιν. Πρός δὲ τὸν δεύτερον, δς έχ τοῦ ἐναντίου ἐστίν εἰλημμένος, ἐχείνην ούχ ανάγχη φασίν, εί ή λύπη χαχόν έστι, την ήδονήν άγαθον είναι ου γάρ εί τι χαχόν, το έναντίον αὐτῷ ἀγαθόν, ἔστι γὰρ ἐναντίον χακὸν χακῷ · ἡ γὰρ ήλιθιότης τῆ ἀκολασία ἐναντὶον ἐστίν, ἀμφοτέρων οὐσῶν κακῶν, καὶ ἀμφότερα τῆ σωφροσύνη. Ταῦτα μέν οὖν καλῶς λέγουσιν, οὐ μὴν ἐπί γε τῆς ἡδονῆς άληθεύουσιν. Εί γάρ άμφω κακά ήν, και ή ήδονή και ή λύπη, ἦν ἄν καὶ ἄμφω φευκτά· καθάπερ εἰ καὶ άμφω ήσαν άγαθά, ην αν άμφότερα αίρετά, η εί μήτε αγαθά, μήτε φευχτά, οὐδὲ α αίρετα δμοίως αμφότερα · νῦν δὲ τὴν μὲν λύπην φεύγομεν ὡς κακόν, τήν δὲ ήδονήν αξρούμεθα ὡς ἀγαθόν · ὅθεν φανερόν, ότι ώς κακὸν ἀγαθῷ ἡ λύπη ἡδονἢ ἀντίκειται.

όμως οὐδὲν χωλύει ἀγαθὰ ταῦτα εἶναι. \*\* \*Ετι δὲ καὶ ὅτι οὐκ ἔστιν ώρισμένον τι ἡ ἡδονή, τὸ δὲ ἀγαθὸν ώρισμένον, διὰ τοῦτο μὴ εἶναι τὴν ήδονήν αγαθόν · αόριστον δε έλεγον είναι την ήδονήν, ότι ούχ έστιν ή αὐτή, άλλ' ἐπιδέχεται τὸ μᾶλλον χαὶ τὸ ήττον. Εὶ μέν οὖν ἐν αὐτῆ τῆ ήδονῆ τὸ μᾶλλον καὶ ἦττὸν ἐθεωρεῖτο, ἦν ἄν ἀληθής ὁ λόγος αὐτοῖς · νῦν δὲ ή ἐπίτασις καὶ ἡ ἄνεσις ἐν τῷ ἡδεσθαι γίνεται ὅτι ἡδόμενοι μαλλον και ήττον ήδονται. τοῦτο δὲ καὶ ἐν ταῖς άρεταις συμβαίνον φαίνεται · δίχαιοι γάρ είσι μάλλον καί ήττον και ανδρείοι, και δικαιοπραγείν και σωφρονεῖν μᾶλλον καὶ ἦττόν ἐστιν, ἀλλ' οὐ διὰ τοῦτο ἀθριστοί είσιν αί ἀρεταί· τὸν αὐτὸν δὴ τρόπον καὶ ἡ ἡδονὴ αύτη μέν καθ' έαυτην ούκ έστιν άόριστος, έν δὲ τοῖς ήδομένοις την ἐπίτασιν καὶ την ἄνεσιν ἐπιδέχεται, δτι ούχ έστιν άμιγής λύπης έν πασιν, ούδε όμοίως. χαθάπερ χαὶ ἐπὶ τῆς ὑγιείας συμβαίνει, χαὶ γὰρ αὐτή ώρισμένη οὖσα ἐν τοῖς ὑγιαίνουσιν ἐπιτείνεται καὶ άνίεται · οὐ γὰρ ἡ αὐτὴ συμμετρία ἐν πᾶσίν ἐστιν, οὐδὲ ἐν τῷ αὐτῷ μία τις ἀεί, ἀλλὰ μεταδάλλει ποτὲ μὲν έπὶ τὸ μεῖζον, ποτὲ δὲ ἐπὶ τὸ ἔλαττον, καὶ νῦν μὲν χαθαρώς ύγιαίνει τινὶ τὸ σώμα, νῦν δὲ ἔνεστί τι χαὶ νόσου. Τοιούτον δή και περί την ήδονην ένδέχεται εἶναι.

\*\*\* Ετι δε καὶ εκείθεν συνῆγον την ήδονην μη εἶναι άγαθόν · ή ήδονη κίνησις τις καὶ γένεσις έστι · κίνησις δε καὶ γένεσις ἀτελῆ · τὸ δὲ ἀτελὲς οὐκ ἔστιν ἀγαθόν · τὸ γὰρ ἀγαθόν τέλειον · ή ήδονη ἄρα οὐκ ἔστιν ἀγαθόν. Εστι δὲ αὐτοῖς ή ἐλάττων πρότασις ψευδής · οὔτε γὰρ

propter quod bono conciliata ipsum tanquam jam proprium sibi appetunt. Et primo quidem Eudoxi argumento hoc opponere solent: secundo vero, quod a contrario petitum est, negant necessario hoc oppositum statui, si dolor malum est, bonum esse voluptatem: neque enim si quid sit malum, hoc quod ei est contrarium, bonum esse, quia interdum malum quoque contrarium est malo: nimirum stoliditas contraria est intemperantiæ, quum ambo mala sint et temperantiæ contraria. Atque hæc quidem, quamquam recte dicuntur, tamen de voluptate minus vere prædicantur.

Si enim ambo mala essent, et voluptas et dolor, ambo quoque fugienda forent : sicut si ambo bona essent, ambo quoque expetenda forent, aut si neque bona neque fugienda essent, ne expetenda quidem eodem modo ambo forent : nunc dolorem fugimus ut malum, voluptatem vero expetimus ut bonum : unde patct, quemadmodum malum bono adversatur, sic dolorem voluptati esse oppositum.

Alii negant voluptatem esse bonum, quia non sit qualitas, quod quidem argumentum non est necessarium: nam neque actiones honestæ qualitates sunt, neque beatitudo qualitas est: siquidem aliqua muneris functio est: neque tamen quidquam obstat, quin hæc sint bona.

Negant præterea definitum quid esse voluptatem, bonum autem esse definitum, atque ex eo effici, voluptatem non esse bonum: non esse definitam autem propterea dicebant voluptatem, quod non est eadem, sed intentionem et remissionem admittit. Si ergo in ipsa voluptate majus et minus spectaretur, verum eorum esset argumentum : nunc vero in ipsa voluptatis perceptione intentio hæc et remissio locum habet, quia qui cam percipiunt magis percipiunt aut minus : quod quidem in virtutibus etiam videtur usu venire : alii enim magis alii minus sunt tum justi tum fortes, ideoque vel magis vel minus juste agere ac temperanter vivere nohis licet, neque tamen idcirco indefinitæ sunt virtutes : eodem modo ipsa voluptas per se non est indefinita, sed in iis qui voluptate perfunduntur intentionem illam admittit ac remissionem, quia neque dolore in omnibus vacat, neque similiter in cunctis est: quemadmodum et in sanitate evenit, nam quum ipsa sit definita, in hominibus sanis tamen intenditur aut remittitur: non enim eadem in omnibus temperatio corporis et convenientia est, neque in eodem semper est una, sed modo in majus, modo in minus transit, et nunc aliquis firmissimo corpore est, nunc minus commoda valetudine utitur. Tale igitur quiddam etiam in voluptatibus evenire potest.

Quin etiam illinc colligebant, voluptatem bonum non esse: voluptas est motus quidam et generatio: motus vero et generatio imperfecta sunt: quod autem imperfectum est, non est bonum: bonum enim est perfectum: voluptas ergo non est bonum. Falsa autem eorum

<sup>\*</sup> Cap. 3. Οὐ μὴν οὐδ' εἰ μὴ χτλ. - \*\* Λέγουσι δὲ τὸ μὲν ἀγαθὸν ὡρίσθαι χτλ. - \*\*\* Τέλειόν τε τάγαθὸν τιθέντες χτλ.

χίνησις, ούτε γένεσίς έστιν ή ήδονή. "Ότι μέν οὖν οὐχ έστι χίνησις, δῆλον έχειθεν.

\* Πάση μέν γάρ χινήσει δοχεῖ οἰχεῖον-εἶναι τάχος καὶ βραδυτής. καὶ εἰ μὴ αὐτή τις πρὸς έαυτὴν βραδεία ή ταχεία φαίνεται τῷ τάχιον έαυτῶν καὶ βράδιον χινεῖσθαι τὰ χινούμενα, οἶά ἐστι τὰ ἀνωμάλως χινούμενα, άλλά πρός άλλο γοῦν θεωρούμενα ταχέως ή βραδέως χινείσθαι λέγονται · καθάπερ ή τοῦ οὐρανοῦ χίνησις όμαλη μέν έστι καθ' έαυτήν, πρὸς δὲ την τῶν άστέρων θεωρουμένη χίνησιν, ταχεῖα λέγεται. Πάση μέν ουν κινήσει το τάχος, και ή βραδυτής οικειόν έστι τη δε ήδονη ου προσήκει ή ήδονη άρα ουκ έστι χίνησις. "Οτι δε ούχ έστιν έν τη ήδονη ταῦτα, δηλον. "Ησθῆναι μέν γὰρ λέγεταί τις ταχέως, ὥσπερ δργισθηναι, διὰ τὸ ἐν όλίγω χρόνω πρὸς τὸ ήδεσθαι ἀπὸ του μή ήδεσθαι χινηθήναι \* ήδεσθαι δὲ ταχέως ή βραδέως, οὐχέτι ε ούτε πρὸς ξαυτόν, χαθάπερ τὰ ἀνωμάλως χινούμενα, ούτε πρός άλλο, χαθάπερ τὰ όμαλά. Τὸ δὲ βαδίζειν καὶ αύξεσθαι, καὶ ἀλλοιοῦσθαι, καὶ πάντα δσα χινήσεως έστι, μετά τῆς ταχυτῆτος θεωρούνται καὶ τῆς βραδυτῆτος ι. μεταβάλλειν μέν γάρ λέγεται τις είς την ήδονην ταχέως η βραδέως, ένεργεῖν δὲ κατ' αὐτὴν ταχέως ἢ βραδέως οὐκ ἔστιν. "Ορος γάρ έστι χινήσεως ή ήδονή, χαὶ ήρεμία τις, χαὶ οὐ δήπου αὐτὴ δύναται χίνησις εἶναι. Οτι μέν οὖν οὐχ ∉στι χίνησις ή ήδονή δῆλον.

\*\* Ετι δὲ οὐδὲ γένεσίς ἐστιν · εἰ γὰρ ἡ ἡδονὴ γένεσις, ἡ λύπη ὰν εἴη φθορά, καὶ ἔσται ὧν ἡ ήδονὴ γένεσις, τούτων ἡ λύπη φθορά · οὐ γὰρ τοῦ τυχόντος φθειρομένου τὸ τυχὸν γίνεται, ἀλλ' ἐξ οὖ γίνεταί τι, εἰς τοῦτο καὶ διαλύεσθαι πέφυκεν.

\*\*\* Έπειδε λέγουσι την λύπην ένδειαν είναι τοῦ χατα φύσιν, είη αν ή ήδονή τοῦ χατα φύσιν αναπλήρωσις. ταῦτα δὲ σωματιχά ἐστι τὰ πάθη. Εἰ δή ἐστιν ή ήδονή τοῦ χατὰ φύσιν ἀναπλήρωσις, ἐν ῷ ή ἀναπλήρωσις, τοῦτο ἀν χαὶ ἔχοι την ήδονήν, χαὶ ἤδεσθαι δύναται, τὸ σῶμα ἀρα ἤδεται, χαὶ ἐν τούτω ή ήδονή. Τοῦτο δὲ οὐχ ἔστιν ἀληθές: τὸ γὰρ ἤδεσθαι τῆς ψυχῆς είναι δοχεῖ. Οὐχ ἀρα ἡ ήδονὴ γένεσίς τις χαὶ ἀναπλήρωσίς ἐστιν, ἀλλὰ ἔπεται τῆ ἀναπληρώσει, χαθάπερ χαὶ τῆ ἐνδεία ἡ λύπη: γινομένης μὲν γὰρ ἀναπληρώσεως ήδόμεθα, τεμνόμενοι δὲ λυπούμεθα.

\*\*\*\* Δοχεῖ οἱ γενέσθαι αὕτη ἡ δόξα ἀπὸ τῶν σωματικῶν, καὶ τῶν περὶ τὴν τροφὴν λυπῶν καὶ ἡδονῶν ' ἐνδειεῖς γὰρ γεγονότες καὶ προλυπηθέντες ἡδόμεθα τῆ ἀναπληρώσει. Τοῦτο δὲ οὐ περὶ πάσας συμδαίνει τὰς ἡδονάς. ᾿Αλυποι γὰρ εἰσιν αἴ τε μαθηματικαί, καὶ αῖ ἐνταῖς αἰσθήσεσι ' καὶ γάρ καὶ αὶ κατὰ τὴν ἀκοὴν ἡδοναί, καὶ κατὰ τὴν ὅσφρησιν, καὶ κατὰ τὴν ὅρασιν, μηδεμιᾶς προηγησαμένης λύπης γίνονται, καὶ οὐκ ἔστιν οὐδεμία αὐτῶν ἐνδείας ἀναπλήρωσις. Ἦτι δὲ καὶ ἐλπίδες καὶ μνῆμαι ἡ τῶν ἀγαθῶν ἤδισταί εἰσιν

minor propositio est: quia neque motus neque generatio est voluptas. Non esse autem motum, vel hinc apparet.

Omnis enim motus propria videtur esse celeritas et tarditas : et si non ipse per se tardus videtur aut celer, propterea quod celerius se ipso aut moventur ea quæ in motu sunt, qualia sunt quæ inæqualiter moventur, sed certe alterius respectu aut celeriter aut tarde moveri dicuntur : sicut cœli motus per se quidem est æqualis, cum siderum vero motu comparatus, celer esse dicitur. Omnis igitur motus celeritas et tarditas propria est : at voluptati non convenit : voluptas ergo non est motus. Hæc autem in voluptate non inesse liquet. Quippe cito delectatus esse, sicut succensuisse aliquis dicitur, quia brevi tempore a voluptate non percepta ad percipiendam voluptatem transit: at cito aut tarde delectari, non item : et hoc quidem nec sui respectu, sicut ea quæ inæqualiter moventur, neque alterius respectu, ut illa quæ æqualiter moventur. Incedere autem et crescere, item mutari, reliquaque quæ ad motum referuntur, cum celeritate ac tarditate : celeriter enim aliquis aut tarde ad voluptatem traduci dicitur : sed ut celeriter voluptatis munere aut tarde fungamur, fieri non potest. Quasi enim terminus quidam motionis voluptas est et quies, neutiquam vero ipsa potest esse motio. Motionem ergo non esse voluptatem ex his apparet.

Præterea ne ortus quidem est : si enim ortus sit voluptas, interitus fuerit dolor, et quorum ortus voluptas, eorum interitus crit dolor : neque enim cujuslibet rei interitu quævis oritur, sed ex quo quid oritur, in boc etiam dissolvi et abìre solet.

Quoniam autem dicunt dolorem ejus quod secundum naturam est, penuriam esse, fuerit voluptas ejus quod secundum naturam est expletio: at hi sunt affectus corporis. Quodsi ejus quod secundum naturam est, expletio est voluptas, id in quo fit expletio etiam voluptate fruatur, ac delectari queat: corpus ergo delectatur, atque in hoc est voluptas. Hoc autem non est verum: delectari enim animi esse videtur. Non est ergo voluptas ortus aliquis et expletio, sed expletionem sequitur, sicut dolor penuriam: nam quum fit expletio, delectamur, et quum secamur, dolemus.

Videtur autem ex corporeis iisque qui in alimento versantur doloribus ac voluptatibus nata esse bæc opinio: postquam enim egere cæpimus alimento et quum antegressus dolor est, expletione delectamur. Sed hoc non in omnibus voluptatibus evenit. Carent quippe dolore tum mathematicæ, tum quæ in sensibus positæ sunt: nam et eæ quæ ex auditu et odoratu et visu percipiuntur voluptates, nullo dolore antegresso, oriuntur, neque ulla in iis est penuriæ expletio. Adde quod et spes et recordationes bonorum sunt jucundissimæ: sed

<sup>\*</sup> Οὐδ' εἶναι χίνησιν κτλ. — \*\* Γένεσίς τι πῶς ἄν εἵη κτλ. — \*\*\* Καὶ λέγουοι δὲ τὴν λύπην κτλ. — \*\*\*\* 'Η δόξα δ' αὕτη δοκεῖ κτλ.

αί δή κατά ταύτας ήδοναὶ τίνος εἰσὶ ' γενέσεις; οὐδενὸς γὰρ ἔνδεια ἐν αὐτοῖς προηγήσατο, οὖ γένοιτ' ἄν ἀναπλήρωσις · ὅθεν φανερόν, ὅτι οὐκ ἔστιν ἡ ἡδονὴ γένεσις.

\* "Ετεροι δε άξιοῦσι μη είναι την ήδονην άγαθόν, προφέροντες τὰς ἐπονειδίστους τῶν ἡδονῶν. Πρὸς οθς έχεινο λέγομεν, ότι οὐχ ἔστι ταῦτα ἡδέα, ά τοις φαύλοις ήδέα δοχεί · οὐ γὰρ εἰ τοῖς χαχῶς διαχειμένοις ήδέα ταῦτά ἐστιν, οἰητέον ήδη αὐτὰ καὶ ήδέα ἁπλῶς είναι, άλλά τούτοις μόνον ήδέα καθάπερ οὐδὲ τὰ τοῖς χάμνουσιν ύγιεινά, ή γλυχέα ή πιχρά άπλῶς ύγιεινά, ή γλυκέα, άλλα αὐτοῖς ἐπεὶ οὐδὲ λευκά άπλῶς τὰ φαινόμενα τοῖς ὀφθαλμιῶσι λευχά φανερὸν δή, ὅτι οὐδε ἀπὸ τούτων τῶν λόγων δόξειεν ἄν ἡ ήδονή μή άγαθὸν είναι. Μάλιστα μέν γάρ, ότι οὐκ εἰσὶν ήδοναὶ αί παρά τοις μογθηροίς ήδοναί · ἔπειτα, εί καὶ ταύτας ήδονας είναι δώσομεν, άλλ' οὐχ ἀνάγχη, διά τοῦτο την ήδονην άπλῶς φαύλην εἶναι οὐ γάρ μία έστιν ή ήδονή τῷ είδει, ἀλλά πολλαί. Καὶ οὐδέν χωλύει τὰς μέν φαύλας εἶναι, τὰς δὲ ἀγαθάς. έτεραι γάρ αί ἀπό τῶν καλῶν καὶ ἐπαινετῶν ήδοναί, και άλλαι αι άπο των αισχρών και αι μέν άγαθαί, αί δε φευχταί. "Ωσπερ το πλουτείν ή ύγιαίνειν έστι γάρ πλουτείν χαλώς χτώμενον όθεν άδιχεῖται <sup>το</sup> οὐδείς, χαὶ ἔστιν αἰσχρῶς πλουτεῖν, προδόντα την έαυτοῦ πατρίδα η έξανδραποδισάμενον τοὺς οίχείους και έστιν υγιαίνειν καλώς ανθρωπική διαίτη χρώμενον, καὶ κακῶς, ὅταν ούχ ὅθεν δεῖ κτησώμεθα τὴν ὑγίειαν καὶ ἐπὶ τῶν ἄλλων ὡσαύτως. Τὸν αὐτὸν δη τρόπον ἐπὶ τῶν ἡδονῶν. Καὶ ὅλως ἔτεραί είσι τῷ είδει, καὶ οὐκ έστιν ἡσθῆναι τὴν τοῦ μουσικοῦ ήδονήν, μη όντα μουσικόν, η την τοῦ δικαίου μη όντα δίχαιον . όθεν φανερόν, ότι άλλη έστὶ τῷ είδει ή τοῦ μουσικοῦ ήδονή, καὶ ἄλλη ή τοῦ δικαίου · καὶ ἐπὶ τῶν ἄλλων όμοίως. Οὐ τοίνυν εἰ ἡ τῶν φαύλων ἡδονἡ κακόν, ήδη ἄπλῶς ή ήδονή φευκτόν ἐστιν.

\*\* Ετιδέ καὶ ἀπὸ τῆς διαφορᾶς τοῦ κόλακος καὶ τοῦ φίλου τὴν ἡδονὴν ἐδόκει μὴ εἶναι ἀγαθόν. 'Ο μὲν γὰρ κόλαξ ψέγεται, ὅτι πρὸς ἡδονὴν ὁμιλεῖ, ὁ δὲ φίλος ἐπαινεῖται, ὅτι μὴ πρὸς ἡδονήν, ἀλλὰ πρὸς ἀλήθειαν καὶ τὸ ἀγαθόν. "Οθεν δοκεῖ συνάγεσθαι, τὴν ἡδονὴν ἐπονείδιστον εἶναι. Οὐ τοῦτο δὲ ἀπὸ τούτων συνάγεται, ἀλλὰ μᾶλλον ὅτι διάφοροί εἰσι τῷ εἴδει αἱ ἡδοναί · καὶ ἡ μὲν ἐπαινεῖται, ἡ δὲ ἐπονείδιστός ἐστιν. "Οτι γὰρ καὶ ὁ φίλος ἡδύς ἐστιν, καὶ ἡδονὴν ἔχει τῷ φίλῳ, τίς ἀγνοεῖ; φανερὸν τοίνυν, ὅτι ἡδονή ἐστι τοῖς συνοῦσι παρ' ἐκατέρου. Καὶ ἡ μὲν τοῦ κολακος διαδάλλεται, ἐπαινεῖται δὲ ἡ τοῦ φίλου.

Ετι δὲ καὶ ἐκεῖθεν ἐπονείδιστον εἶναι ἐδόκει ἡ ἡδονή. Καὶ γὰρ οὐδεὶς ὰν ἔλοιτο νοῦν ἔχων ἤδεσθαι διὰ βίου τὴν τῶν παιδίων ήδονὴν διανοούμενος καὶ χαίρων, ὥσπερ ἐκεῖνα, οὐδ' ἄλλο τι παἰσχρὸν ποιεῖν, ἔνα ἤδοιτο

sperandi et recordandi voluptates cujus tandem rei ortus sunt? nullius enim rei penuria in iis antegressa est, cujus expletio consequatur : unde patet, voluptatem non esse ortum.

Alii rursus negant voluptatem bonum esse, probrosis voluptatibus in medium allatis. Quibus illud respondemus, non esse hæc jucunda, quæ improbis jucunda videantur : non enim si hominibus male affectis jucunda ea sunt, protinus absolute jucunda esse existimandum est, sed his tantum jucunda : quemadmodum nec ca quæ sunt ægris salubria, aut dulcia aut amara, simpliciter salubria, aut dulcia sunt, sed ipsis : quum ne alba quidem simpliciter sint, quæ lippientibus alba videntur : manifestum igitur est, ne his quidem rationibus probari voluptatem non esse bonum. Primum quidem, quia voluptates non sunt, quæ improbis videntur : deinde, quia licet has demus voluptates esse, non tamen propterea necesse est, voluptatem absolute malam esse : neque enim una specie est voluptas, sed multæ. Neque quidquam obstat, quominus aliæ malæ, aliæ bonæ sint : nimirum aliæ voluptates sunt quæ ex rebus honestis et laudabilibus. aliæ quæ ex turpibus et slagitiosis capiuntur : siquidem aliæ bonæ, aliæ fugiendæ sunt. Velut divitem aut sanum esse : potest enim fieri ut aliquis sine ullius injuria se collocupletet et divitias quærat, potest et fieri, ut turpiter aliquis rem familiarem augeat, si patriam suam prodat aut propinquos in servitutem redigat : sic et recte valetudini servire potest aliquis, si victum quo uti solent homines adhibeat, et male, si non unde oportet valetudini operam det : eodemque modo in reliquis rebus. Eadem porro et voluptatum ratio est. Sunt enim omnino specie diversæ, verbi causa, voluptate musici frui nequit, qui non sit musicus, aut justi, qui non sit justus : unde apparet aliam specie esse musici, aliam justi voluptatem : similiterque in reliquis rebus. Quare si improborum voluptas est malum, non continuo voluptas prorsus fugienda est.

Quin etiam e differentia adulatoris et amici voluptatem non esse bonum apparet. Etenim adulator reprehenditur, quod omnem hominum conversationem ad voluptatem refert; at amicus laudatur, quod non ad voluptatem, sed ad veritatem et bonum eam trahit. Unde sequi videtur, probrosam esse voluptatem. Quod tamen minime ex his colligitur, sed potius voluptates specie inter se differre : aliamque laudabilem, aliam probrosam esse. Quippe amicum et jucundum esse et aliquam amico afferre voluptatem, quis ignorat? manifestum igitur est, utrumque familiaribus aliquam comparare voluptatem. Quocirca voluptas ab adulatore accepta reprehenditur, ab amico allata collaudatur.

Præterea et eo nomine reprehendenda esse videbatur voluptas. Nempe nemo prudens tota vita e puerilibus cogitationibus et gaudiis, quibus puerorum animi explentur, voluptatem capere velit, aut aliud flagitium

<sup>\*</sup> Πρός δὲ τοὺς προφέροντας κτλ. — \*\* Ἐμφανίζειν δὲ δοκεῖ καὶ ὁ φίλος κτλ.

διά βίου διά τοῦτο δὲ οὐδεμία ἀνάγχη τὴν ἡδονὴν φαῦλον εἶναι. Οὐ γὰρ φεύγει ὁ νοῦν ἔχων τὴν παιδικὴν ζωήν, καὶ τὸ αἰσχρὰ πράττειν διὰ τὴν ἐκεῖθεν ἡδονήν, ἀλλὰ αὐτὰ δι' ἑαυτά ὅτι φευχτά εἰσιν.

φαύλων, ἢ ταῖς αἰτίαις δθεν γίνονται, δῆλον ἔοιχεν εἰναι.

(Scripsi: \* ἔκαστος] cod. ἔκαστον. — \* οὐκέτι], cod. οὐκ ἔτι. — \* οὐδ' ἀν] cod. οὐ δ' ἀν. — d οὐδὲ] cod. οὐ δ' ἀν. — d οὐδὲ] cod. οὐ δ' ἀν. — d οὐδὲ] τῆς καθολικῆς προσφδίας p. 3ο ed. Schmidt; cod. βραδύτης. — f βραδυτής] cod. βραδύτης. — σοὐκέτι] cod. οὐκ ἔτι. — \* ταχυτῆτος] vid. Herodian. l. c.; cod. ταχύτητος. — f βραδυτῆτος] cod. βραδύτητος. — k μνῆμαι] cod. μνήμαι. — l εἰσὶ] cod. εἰσὶν. — d ἀλλο τι] cod. ἀδικειται. — d άλλο τι] cod. ἀλλό τι. — ° αἰρεταὶ] vulgo ἀρεταὶ. —

## Κεφ. γ'.

Περί του ότι ούχ έστι χίνησις ή ήδονή.

\*\* Τὰ μὲνοὖν λεγόμενα περὶ ήδονῆς καὶ λύπης ταῦτά έστιν . ζητούμεν δὲ ἤδη περὶ αὐτῆς τί ἐστιν, ἢ ποῖόν τι . τοῦτο δὲ γένοιτ' ἄν χαταφανές ἄνωθεν ἀναλαδοῦσι τὸν λόγον. Έστι τοίνυν ή ήδονή τελεία. Καὶ καθάπες ήδρασις καθ' δντιναοῦν χρόνον τελεία ἐστί, καὶ οὐκ ἔστι λα-<del>βείν μέρος τοῦ ἐν</del> τῷ ὁρᾶν χρόνου καθ' δν γίνεται, ἀλλ' ξν τῷ δλῷ : ἐν γὰρ ἐχάστῷ μέρει ἀτελής ἐστιν ἡ χίνησις, χαὶ ἐτέρα τῷ εἴδει · τὰ γὰρ μέρη τῆς χινήσεως διαφέρουσι, καί τῆς όλης κινήσεως και άλλήλων, ώσπερ επί της οίχοδομίας. της γάρ δλης ποιήσεως, φέρε είπείν, τοῦ ναοῦ έτέρα ή τῶν λίθών σύνεσις, καὶ ἄλλη ή τῶν χιόνων χατασχευή 4, χαὶ διαφέρουσι πρός τε ἀλλήλας καί πρός την βλην οἰκοδομίαν . ή μέν γάρ τελεία καὶ γὰροὐδενὸς ἐλλείπει τῶν δεόντων ἡ δὲ τῆς κρηπίδος και τοῦ τριγλύφου ἀτελής μέρους γὰρ οίκοδόμησις έχατέρα. Τῷ εἴδει οὖν διαφέρουσι, καὶ δλως ούχ έστιν εν δτιμούν χρόνου μέρει, δηλονότι του χατά χίνησιν χρόνου, τελείαν λαβείν χίνησιν κατά τὸ είδος δ ζητείται έν τῆ τελεία κινήσει, άλλ' έν τῷ δλφ χρόνφ ή τελεία χίνησις άποτε λείται. Όμοίως δὲ έχει χαὶ ἐπὶ βαδίσεως καὶ τῶν λοιπῶν κινήσεων. Καὶ γὰρ ή φορά διάφορα είδη χινήσεως περιέχει. Καὶ γὰρ άλσις, χαι πτήσις, και βάδισις, πάσαι φοραί μέν είσι, διαφέρουσι

admittere, ut per omnem vitam delectetur: ideoque ne sic quidem ullo modo necesse est, ut voluptas malum sit. Neque enim vir prudens vitam puerilem et turpia facta ob voluptatem inde percipiendam, sed ipsa per se fugit, quia fugienda sunt.

Nam etiam multa quæ ad voluptatem ferunt persequimur, non ob voluptatem, sed quia ipsa per se expetenda sunt : quippe videre, meminisse, scire et virtutibus esse præditi velimus, etiamsi ea nullam nobis afferant voluptatem : num autem necessario his voluptates succedant, nihil interest : quia etiamsi ex iis nulla voluptas accipiatur, tamen bæc nobis ipsis exoptemus : non esse igitur omnem voluptatem expetendam et bonum, nonnullasque per se expetendas esse; vel specie vel causis ex quibus oriuntur ab improbis differentes, perspicuum videtur esse.

#### Cap. III.

#### Voluptatem non esse motum.

Hactenus ea quæ de voluptate ac dolore dicuntur : jam vero ipsi quid sit aut qualis res sit, videbimus : quod planum fiet, si paulo altius disputationem repetiverimus. Est ergo voluptas perfecta. Et quemadmodum quovis tempore perfectus est visus, neque pars temporis quo videmus sumi potest, quo nimirum fiat illud, sed omni tempore locum habet : in quavis enim parte imperfectus est motus et specie separatus : quippe motus partes tum a toto motu, tum singulæ inter se different, sicut in ædificatione : totius enim operis, exempli gratia, templi alia est lapidum coagmentatio, alia columnarum exstructio, quæ quidem inter se et a tota differunt fabrica : illa enim est perfecta : quoniam nulla re necessaria deficitur : at vero basis et triglyphi fabrica adhuc imperfecta est : utraque enim partis structura est. Differunt ergo specie, omninoque fieri nequit, ut in ulla temporis parte, quod quidem motus respectu dicitur, motus specie perfectus sumatur, quod in motu perfecto quæritur, sed toto omnis temporis spatio perfectus efficitur motus. Eadem quoque incessus et reliquorum motuum ratio est. Diversas quippe motuum species in iis continet loci mutatio. Saltus enim, volatus et ingressus omnes quidem loci mutationes sunt, sed

δὲ ἀλλήλων κατ' εἶδος · οὐ τοῦτο δὲ μόνον, ἀλλά καὶ έν έχάστη τῶν φορῶν τούτων διάφορα είδη γίνεται βαδίσεως. Οι γάρ δροι διάφοροι, τὸ πόθεν, καὶ ποῖ τῶν δρων δὲ διαφόρων ὄντων, διάφορα καὶ τὰ εἴδη τῆς βαδίσεως. της γάρ έν τῷ σταδίῳ βαδίσεως τὸ μέρος διαφόρους έχει τοὺς δρους πρὸς τὴν δλην βάδισιν · καὶ οὐ μόνον πρός την όλην, άλλα και πρός τα λοιπά μέρη. Εί γάρ είη ή βάδισις όλη ἀπό τοῦ α΄ ἐπὶ τὸ έ, ή ἀπὸ τοῦ α΄ ἐπὶ τὸ γ΄ διάφορος ἂν είη κατὰ τοὺς δρους, τῆς τε όλης, και τῆς ἀπὸ τοῦ γ΄ ἐπὶ τὸ δ΄, και τῆς ἀπὸ τοῦ δ΄ έπὶ τὸ ζ΄, καὶ ἔτι τῆς ἀπὸ τοῦ ζ΄ ἐπὶ τὸ ε΄. Διαφόρων δὲ ὄντων τῶν ὅρων, καὶ αὐταὶ διάφοροι ἄν εἶεν τῷ είδει. Εί γὰρ γραμμὴν <sup>δ</sup> έχάστη βάδισις διεπορεύετο ° , την αὐτην οὖσαν τῷ εἴδει, ἄλλο ἦν ἀλλ' ἐπεὶ ἑχάστη γραμμή εν τόπω εστίν, οι δε τόποι διάφοροι, διά τοῦτο διάφοροί είσιν αξ χινήσεις. Τοὺς μέν οὖν ἀχριδείς περὶ χινήσεως λόγους εν άλλοις εποιησάμεθα. Τοῦτο δὲ μόνον ἐνταῦθα εἰπεῖν ἀναγκαῖον, ὅτι οὐκ ἐν παντί χρόνω τελεία έστιν ή χίνησις, άλλ' έν τῷ ὅλω. Αί δὲ ἐν τοῖς μέρεσι τοῦ ὅλου χρόνου χινήσεις ἀτελεῖς είσι, καὶ διαφέρουσιν άλλήλων τῷ εἴδει εἴπερ οί **ό**ροι τῆς χινήσεως τὸ πόθεν χαὶ ποῖ, τὴν χίνησιν εἰδοποιούσι. Τῆς δὲ ήδονῆς τὸ είδος ἐν δτωούν χρόνω τέλειόν έστι. Φανερόν τοίνυν, ότι ή ήδονή, καὶ ή κίνησις έτεραί εlσιν άλλήλων· xαl ή μέν ήδονη δλον τι xαl τέλειον έστιν, ή δε χίνησις ούχ εν παντί χρόνω τελεία, καὶ ὅτι κίνησιν μὲν ἄνευ χρόνου οὐκ ἐνδέχεται <sup>d</sup> εἶναι, ήδονήν δὲ δυνατόν. Καὶ γάρ ἐν μὲν τῷ νῦν καὶ τῷ ατόμω οὐ δυνατὸν χινηθῆναι, ήσθῆναι δε δυνατὸν ὅλην χαὶ τελείαν ήδονήν.

\* Έχ τούτων δὲ δῆλον, ὅτι οὐ μόνον οὐχ ἔστι χίνησις ἡ ἡδονή, ἀλλ' οὐδὲ γένεσις. Οὐ γὰρ πάντων ἄπλῶς γένεσίς ἐστιν, ἀλλὰ τῶν μεριστῶν καὶ μὴ ὅλων, ἐπεὶ μηδὲ ὁράσεως ἐστι γένεσις, οὐδὲ στιγμῆς, οὐδὲ μονά-δος ὅτι ὅλον τι ἔχαστον αὐτῶν ἐστι, καὶ οὐ μεριστόν, οὐδὲ χρόνῳ ἀπὸ τοῦ ἀτελοῦς ἐπὶ τὸ τέλειον ἔρχεται, ἀλλ' ἐν ὁτῳοῦν χρόνῳ ὅλον τι καὶ τέλειον ἔχαστον αὐτῶν ἐστιν. Ἡ τε ͼ γὰρ μονὰς οὐ τὸ μὲν τελεία ἐστί, τὸ δὲ ἀτελής, καὶ τῷ χρόνῳ τελειοῦται, οὐτε ἡ στιγμὴ τό τε ἱ ὁρῷν ἐν παντὶ μέρει τοῦ χρόνου, καθ' δν ὁρῷμεν, τέλειόν ἐστι καὶ ὅλως πάσης αἰσθήσεως ἐνέργεια πρὸς τὸ οἰχεῖον αἰσθητὸν ἐνεργούσης τελεία ἐστὶν ἐν παντὶ μέρει τοῦ χρόνου.

(Scripsi . \* χατασκευή] cod. χατασκεύη. — b εἰ γὰρ γραμμὴν] cod. εἰ γὰρ καὶ γραμμὴν. — c διεπορεύετο] cod. διαπορεύεται d — odx ἐνδέχεται] cod. οὐχ ἐνδέχεται, — c H τε ] vulgo Hτε. — t τό τε ] vulgo τό, τε.—)

Κεφ. δ'.

Περὶ τοῦ, ὅτι πᾶσαν ἐνέργειαν τελειοῖ ἡ ἡδονή.

\*\* "Επεται δε ταϊς ενεργείαις τῆς αἰσθήσεως καὶ τῆς

specie inter se differunt : neque hoc tantum, sed in singulis etiam his loci mutationibus diversæ incessus species exsistunt. Unde enim et quo diversi sunt termini : diversi autem quum sint termini, diversæ quoque incessus species exsistunt : scilicet pars illius qui in stadio est incessus diversos ad totum incessum habet terminos : neque solum ad totum, sed etiam ad reliquas partes. Si enim totus incessus esset ab A ad E, qui ab A ad G esset, tum a toto, tum ab eo qui a G ad D esset, differret terminis, tum ab eo qui a D ad Z, et ab eo qui a Z ad E. Quum autem diversi sint termini, ipsos quoque specie inter se differre apertum est. Si enim singuli incessus lineam specie eandem transirent, aliud esset : quum vero in loco aliquo singulæ sint lineæ, loci autem sint diversi, ideo diversi quoque sunt motus. Cæterum de motu subtiliter in aliis libris a nobis disputatum est. Illud tantum hic dicere necesse est, non omni tempore perfectum esse motum, sed in toto. Qui autem in partibus temporis totius sunt motus, sunt imperfecti, specieque inter se differunt : siquidem motus ipsius termini, unde videlicet et quo, species efficiunt. Voluptatis vero species quovis tempore est perfecta. Unde apparet, voluptatem motumque inter se differre: et voluptas quidem, præterquam quod perfecta est, tota est, motus vero non omni tempore est perfectus, deinde sine tempore motum esse non posse liquet, voluptatem posse. In præsenti enim et temporis puncto moveri nihil potest, potest vero aliquis tota et perfecta voluptate perfundi.

Ex his perspicuum est, non modo non motum esse voluptatem, sed ne ortum quidem. Neque enim omnino omnium rerum ortus est, sed earum duntaxat quæ dividi possunt et quæ non sunt totæ, quum nec visus, nec puncti, neque unitatis sit ortus, quia illorum unumquidque totum est, neque dividi potest, neque temporis progressu ab imperfecto in perfectum transit, sed quovis tempore eorum unumquidque totum atque integrum quiddam et perfectum est. Neque enim unitas partim perfecta, partim imperfecta est, neque tempore perficitur, ut nec punctum: sicut videre in qualibet temporis parte quo videmus, est perfectum: denique cujuslibet sensus, qui in illo quod sub eum sensum cadit operatur, in qualibet temporis parte perfecta est muneris functio.

CAP. IV.

Omnem muneris functionem a voluptate perfici.

Sensus autem efficaciam mentisque agitationem se-

<sup>\*</sup> Έχ τούτων δὲ δηλον κτλ. -- \*\* Αἰσθήσεως δὲ πάσης πρὸς τὸ αἰσθητὸν κτλ.

διανοίας ή ήδονή, καὶ μάλιστα όταν ύγιαίνουσαι τελειοτάτην προδάλλωνται την ενέργειαν, και περί τὸ χάλλιστον ένεργωσιν, ή μέν αίσθησις των αίσθητων, ή δε διάνοια των διανοητών. Τηνικαύτα γάρ μάλιστα και τελείως ένεργει ή ένέργεια, ή ή ένεργούσα έξις. Οὐδὲν γὰρ διαφέρει ταύτην ἐνεργεῖν εἰπεῖν, ἡ ἐχείνην έπειδάν γάρ ύγιῶς τε καὶ τελείως δρῶμεν καὶ τὸ κάλλιστον όρῶμεν τῶν όρατῶν, τελειοτάτη γίνεται ἡ ἐνέργεια · όμοίως καὶ ἐπὶ τῆς διανοίας, καὶ τῶν ἄλλων αἶσθήσεων · ή δὲ τελειοτάτη, καὶ ήδίστη. Οτι δὲ γίνεται κατά την διάνοιαν ήδονή, και καθ' έκάστην αίσθησιν, φανερόν · φαμέν γάρ διανοήματα ήδέα είναι, καὶ θεωρήμασι γαίρομεν, καὶ δράμασιν ήδόμεθα, καὶ ἀκούσμασι, καὶ μάλιστα ὅταν τελείως τε ἐνεργῶμεν, καθώς είρηται, και τά βέλτιστα δρώμεν, ή θεωρώμεν, ή άλλως αἰσθανώμεθα. Τοιούτων γὰρ ὄντων τῆς τε αἰσθήσεως, και τῶν αἰσθητῶν, και τῆς διανοίας, και τῶν διανοητών, αεί έσται ήδονή, έως αν ή διάνοια καί ή αίσθησις πάσχη ύπὸ τῶν ἀντιχειμένων.

\* "Επεται τοίνυν τῆ ἐνεργεία ἡ ἡδονή, καὶ τελειότης τίς έστιν αὐτῆς. Τελειοι δὲ οὐχ ὡς ἔξις τὸν ἔχοντα ἀπὸ τοῦ δυνάμει εἰς τὸ ἐνεργεία ἄγουσα . ὥσπερ τὸν δυνάμει οίχοδόμον ή οίχοδομιχή τελειοί, χαὶ ἐνεργεία ποιεί οἰχοδόμον, χαθάπερ οὐδὲ ἡ ὑγίεια χαὶ ὁ ἰατρὸς ὁμοίως αίτια είσι τοῦ ύγιαίνειν · ή μέν γάρ αὐτή ποιεί μή οὖσα τήν τοῦ ύγιαίνειν ἐνέργειαν, ὁ δὲ συντηρεῖ καὶ φυλάττει, καὶ ὅπως παραμείνη ζητεῖ. Ἐτι οὲ οὐος ώσπερ το αίσθητον τελειοί την αίσθησιν, η το διανοητὸν τὴν διάνοιαν, οὖτω καὶ ἡ ἡδονὴ τελειοῖ τὴν ἐνέργειαν αὐτῶν. Ἡ μὲν γὰρ έξις, καὶ τὸ ἀντικείμενον, από τοῦ δυνάμει εἰς τὸ ἐνεργεία προάγουσι τὴν ἐνέργειαν . ή δε ήδον ή τη ένεργεία γενομένη συμπεφυχυία συντηρεί και φυλάττει. Πείθει γαρ ένεργείν ή έπ' αὐτῷ ήδονή, καὶ ἔστι τῆ ἐνεργεία καθάπερ ἐπιγινόμενον τέλος, ώσπερ ή ώρα τοιζέν αχμή καὶ έπεται άεὶ ταύτη εως αν ή ή τε ε αίσθησις και ή διάνοια, και περί τὸ αἰσθητὸν καὶ διανοητὸν ἐνεργῆ, καὶ μάλιστα, ὅταν ευ και άριστα έχωσι, και περί το άριστον ένεργῶσιν.

\*\* Άπορήσειε δ' ἀν τις εἰ τοῦτο οὕτως ἔχει, πῶς οὐδεὶς οὕτως ἐνεργῶν συνεχῶς ἤδεται. Πρὸς δ ἡητέον, ὅτι
κάμνει πάντα τὰ ἀνθρώπεια, καὶ οὐ δύναται συνεχῶς
ἐνεργεῖν. Διὰ τοῦτο οὐδὲ ἤδεσθαι δύναται συνεχῶς,
ἐπεὶ ἡ ήδονὴ τῆ ἐνεργεία ἀκολουθεῖ · ἔνια δὲ τέρπει μὲν
νεωστὶ φανέντα, χρόνον δέ τινα συνεθισθέντα οὐχ οὕτως ἡδέα δοκεῖ. Τὸ δὲ αἴτιον, ὅπερ ἔφην. Τὸ μὲν γὰρ
πρῶτον παρακέκλιται ἡ διάνοια, καὶ ἐπιτεταμένως
περὶ αὐτὰ ἐνεργεῖ, ὥσπερ κατὰ τὴν ὄψιν οἱ ἐμδλέποντες · μετέπειτα δὲ οὐ γίνεται τοιαύτη ἡ ἐνέργεια,
ἀλλὰ παρημελημένη · διὰ τοῦτο καὶ ἡ ἡδονὴ ἀμαυροῦται.

quitur voluptas, maxime quum bene affecti sensus perfectissimam muneris functionem sibi proponunt et circa rem sensibilium pulcherrimam sensus et intelligibilium mens versantur. Tum enim maxime et perfecte efficacia illa aut efficax habitus munere suo fungitur. Nibil enim interest, utrum hunc an illam munus suum explere dicas : nimirum quum incolumi acie et perfecte videmus et quidem pulcherrimam rerum aspectabilium videmus, perfectissima exsistit efficacia : similiterque de mente et reliquis sensibus judicandum: quæ vero perfectissima est, jucundissima quoque sit oportet. Jam vero et animi et singulorum sensuum aliquam voluptatem esse manifestum est : nam cogitationes jucundas esse dicimus, et præceptis gaudemus, et spectaculis auditionibusque delectamur, maxime quum perfecte his rebus operam damus, ut dictum est, atque ea quæ optima sunt videmus, vel contemplamur, vel alio sensu percipimus. Tales enim quum et sensus sint resque sensibiles et mens cum rebus intelligibilibus. semper erit voluptas, donec mens et sensus objectu aliquo afficiatur.

Sequitur igitur efficaciam voluptas, estque ejus quasi quædam perfectio. Perficit autem non quemadmodum habitus hominem illo præditum ab eo quod potentia est ad actum deducendo : ut cum qui potentia est architectus architectura perficit, actuque architectum facit, sicut ne sanitas quidem et medicus eodem modo causes sunt, ut aliquis valeat : altera quippe, licet non ipsa talis sit, sanitatis inducit actum, alter conservat et custodit, et operam dat, ut permancat. Præterea non quemadmodum res sensibilis perficit sensum, aut intelligibilis intellectum, sic voluptas etiam eorum qui ipsa fruuntur, efficaciam perficit. Habitus enim et objectus aliquis ab eo quod potentia est ad id quod est actu efficaciam promovent: voluptas vero, quum ipsi quasi quæ locum habet, cognata sit essicaciæ, conservat eam et custodit. Impellit videlicet ad efficaciam voluptas inde percipienda, estque quasi finis quidam efficaciæ accedens, ut venustas hominibus ætate florentibus adjuncta: sequiturque hanc semper, donec sensus est et mens, ac circa res sensibiles et intelligibiles versatur, maximeque quum optime se habent atque in re optima operantur.

Quodsi ita se res habet, dubitaverit aliquis, qui fiat, ut nemo qui eo modo operatur, perpetuo delectetur. Ad quod respondendum est, omnia mortalia defatigari, neque quemquam assidue aliquid agere atque moliri posse. Quare ne delectari quidem assidue potest, quoniam voluptas actionem sequitur: nonnulla vero recens oblata delectant, sed aliquamdiu usu cognita non perinde jucunda videntur. Cujus rei illa, quam dixi, causa est. Principio enim incumbit in ea cogitatio, et contente in iis suo munere fungitur, ut qui defixis oculis rem aliquam intuentur: postea vero non amplius talis est muneris functio, sed remissior ac negligentior: quapropter voluptas quoque obscuratur.

<sup>\*</sup> Τελειοϊ δὲ τὴν ἐνέογειαν ἡ ἡδονή, ατλ. — \*\* Πῶς οὖν οὐδεὶς συνεχῶς ἥδεται ατλ.

(Scripsi : \* ἐνέργειαν] cod. ἐνεργείαν. — \* ταύτη] cod. ταύτη. — \* ή τε \ vulgo ήτε. — )

### Κέφ. ε'.

Περὶ τοῦ ὅτι φύσει διωχτὸν ἡ ἡδονή ' χαὶ ἔτι περὶ τοῦ ὅτι εἰδει διαφέρουσιν αί ἡδοναί'.

\* Έπεὶ δὲ πᾶσαν ἐνέργειαν τελειοῖ ἡ ἡδονή, ἐνέργεια δε και το ζην, τα άρα εφιέμενα του ζην δρέγονται τῆς ήδονῆς, ὅτι τελειότης ἐστίν αὐτοῦ. Πάντα δὲ έφίενται του ζην . ώστε δόξειεν αν πάντα έφίεσθαι της ήδονης. Πασαν γάρ ἐνέργειαν ή ήδονη αίρετωτέραν ποιεί · καί έκαστος περί τοῦτα καί ταύτοις ένεργεί μάλιστα, οίς μάλιστα ήδεται οίον ο μουσικός τη άκοη περί τὰ μέλη, καὶ ὁ φιλομαθής τῆ διανοία περὶ τὰ θεωρήματα, και των άλλων έκαστος. Έπει οὖν οὕτω ποιεῖ τὴν ἐνέργειαν ἡ ἡδονὴ καλλίω καὶ αίρετωτέραν, είκότως τὰ ὀρεγόμενά τινος ἐνεργείας, καὶ τῆς κατ' αὐτὴν ὀρέγονται ἡδονῆς τὰ ἄρα τοῦ ζῆν ἐφιέμενα εὐλόγως καὶ τῆς ἐκεῖθεν ἐφίενται ἡδονῆς, ὅτι τὸ αίρετὸν καὶ ἐφετὸν αὐτοῖς τελειοῖ. Τὸ δὲ ζητεῖν ἐπὶ τοῦ παρόντος, πότερον ποτέρου ένεχα αίρετόν, ή ήδονή διὰ τὸ ζῆν, ἢ τὸ ζῆν διὰ τὴν ἡδονήν, ἀφείσθω. Φαίνεται δὲ δτι αδιαίρετα είσι ταῦτα αλλήλων, και ούτε ήδονήν χωρίς ένεργείας ούτε ένέργειαν χωρίς ήδονης εύροι τις άν · τελείωσις γὰρ ἐνεργείας ἡ ἡδονή, καὶ διὰ τοῦτο οὐ δύναται χωρίς είναι.

\*\* Διὰ ταῦτα φαίνεται καὶ ὅτι αὶ ἡδοναὶ διαφέρουσιν άλλήλων τῷ εἴδει · καὶ γάρ διαφόρων τῷ εἴδει ἐνεργειῶν τελειότητες οὖσαι καὶ αὐταὶ διάφοροί εἰσιν. Αἱ γὰρ τελειότητες τῶν διαφόρων εἰδῶν οὐ δύνανται μή διάφοροι είναι τῷ είδει · οίον, αί τῆς διανοίας ἐνέργειαι τῶν τῆς αἰσθήσεως διαφέρουσι τῷ εἰδει, καὶ ἔτι αὖται άλλήλων . ώστε καὶ αξ ήδοναί. Τοῦτο δέ ἐστι φανερὸν έχ τοῦ πάση ἐνεργεία οἰχείαν ήδονὴν προσεῖναι. "Οτι δε οίχεια, δηλον και γάρ συναύξει την ενέργειαν ή οίχεία ήδονή. Μάλιστα γάρ τις έχαστα γινώσχει χαί έξαχριδοί, χαί όλως ένεργεί, όταν μεθ' ήδονης τοῦτο ποιη . και γάρ γεωμετρικοί γίνονται μάλιστα οί χαίροντες τῷ γεωμετρεῖν, καὶ κατανοοῦσιν έκαστα μᾶλλον, καὶ ἔκαστον ἡ ἡδονὴ πρὸς τὸ οἰκεῖον ἔργον ἐπιδιδόναι ποιεί. Εὶ τοίνυν τὰς ἐνεργείας συναύξουσιν αξ ήδοναί, τὰ δὲ συναύξοντα οἰχεῖα, τὰ δὲ οἰχεῖα τοῖς διαφόροις τῷ είδει καὶ αὐτά διάφορα κατά τὸ είδος, φανερόν, δει αί ήδοναὶ έτεραι τῷ εἴδει ἀλλήλων. "Ετι και έχειθεν γίνεται δηλον τάς ήδονάς διαφόρους είναι τῷ είδει · καὶ γὰρ προσίστανται ταῖς ἐνεργείαις αἱ ἀλλότριαι ήδοναί, καθάπερ αξ οἰκεῖαι τελειοτέρας ποιοῦσιν ή γάρ τῆς αὐλητικῆς ήδονή συγχέοι ἄν ράδίως την έν τοις μαθήμασι θεωρίαν, δταν μη έξιν μαθηματικήν δ θεωρών έχη , άλλ' ήδηται μαλλον αὐλοῦντος Cap. V.

Voluptatem naturaliter consectandam: præterea specie quoque differre voluptates.

Quum vero omnem actum perficiat voluptas, actus autem et vita sit, sequitur ea quæ vitæ cupida sunt voluptatem appetere, quia ejus perfectio est. Omnia autem vitæ cupida sunt : ita ut omnia appetere voluptatem videantur. Omnem enim actum voluptas optabiliorem efficit : atque in iis quisque elaborat maxime suoque munere fungitur, quibus maxime delectatur : ut musicus auditu in sonis et cantibus, disciplinarum studiosus agitatione mentis in cognitione rerum, et ita cæteri suo quisque in studio. Quum ergo eo modo muneris functionem voluptas tum pulchriorem tum optabiliorem faciat, jure ea-quæ actum aliquem appetunt simul etiam voluptatem inde capiendam consectantur: quocirca quecunque vite cupida sunt, merito quoque voluptatem captant, quia id quod optabile et expetendum illis videtur perficit. Illa vero quæstio, utrum voluptas vitæ ipsius, an vita voluptatis causa expetenda sit, in præsentia omitfatur. Videntur autem hæc inseparabilia esse, siquidem neque voluptatem sine actu, neque actum sine voluptate reperias : perfectio enim actionis est voluptas, ideoque seorsum ab ea poni non potest.

Hinc etiam apparet, voluptates specie inter se differre: diversarum enim specie actionum quum perfectiones sint, ipsas quoque diversas esse oportet. Nam diversarum formarum perfectiones non possunt non esse specie diversæ: verbi gratia cogitationis functiones a sensuum functionibus specie differunt, et ipsæ inter se rursus : itaque et voluptates. Hoc autem ex eo manifestum est, quod omni functioni propria inest voluptas. Propriam vero esse perspicuum est : etenim auget simul functionem propria voluptas. Maxime enim singula et cognoscimus et accurate percipimus, et omnino efficimus, quando cum voluptate hoc facimus: nimirum geometræ fiunt maxime qui eo studio delectantur, et singula magis intelligunt, quin etiam voluptas causa est, ut in suo quisque studio et munere proficiat. Si ergo functiones augentur simul voluptatibus, quæ vero simul augent aliquid ei quod augent sunt propria, quæ autem differentibus specie sunt propria, etiam ipsa specie differunt, apparet voluptates quoque ipsas specie inter se differre. Præterea et hinc liquet, voluptates specie diversas esse : nam obsistunt functionibus alienæ voluptates, ut propriæ eas perficiunt : quippe voluptas e tibiarum cantu capta facile disciplinarum contemplationem confundit, quando habitum disciplinarum studio proprium non gerit is qui contemplatur, sed magis tibicinis inflatu quam contemplatione gaudet, atque ita voluptas e ti-

<sup>\* &#</sup>x27;Ορέγεσθαι δὲ τῆς ἡδονῆς οἰηθείη τις αν ατλ. — \*\* Cap. 5. "Οθεν δοχούσι και τῷ εἴδει διαφέρειν, ατλ.

αχούων ή θεωρών, και ούτω φθείρη την περί τον λόγον ένέργειαν ή της αὐλητικής ήδονή. Όμοίως δὲ καὶ ἐπὶ τῶν ἄλλων συμδαίνει, ὅταν δύο ἐνεργείας τις κατὰ ταὐτὸν ἐνεργῆ · καὶ γάρ ἡ ἡδίων τὴν ἐτέραν ἐκκρούει, καὶ τοσούτω μαλλον, δοω κατά την ήδονην διαφέρει . εὶ γὰρ σφόδρα ὑπερδάλλει \* τὴν ἐξ ἐτέρας ἡ τῆς ἐτέρας ήδονή, και παντελώς άφανίζει ο την άλλοτρίαν ένέργειαν, ώστε μηδέ δλως κατ' αὐτὴν ἐνεργεῖν ' διὰ τούτο ἐπειδὰν χαίρωμέν τινι σφόδρα, οὐ πάνυ δρώμεν έτερον - εί δὲ οὐ πάνυ ἡδόμεθα ότψοῦν καὶ ἄλλα ποιοῦμεν, οίον ποιούσι και οί εν τοις θεάτροις τραγηματίζοντες δταν γάρ φαῦλοι οί άγωνιζόμενοι ώσι, καὶ οὐ πάνυ γαίρωσι τῷ θεάματι, τότε μάλιστα αὐτὸ δρῶσιν. Έπει τοίνυν ή μέν οίκεία ήδονή τάς ένεργείας έξαχριδοί, και χρονιωτέρας και βελτίους ποιεί, ή δ' άλλοτρία λυμαίνεται, φανερόν, ότι πολύ διαφέδοπαιλ αγγλίγωλ. αλερολ λαδ παμεδ αι οικειαι ταις έγεργείαις λύπαι ε χώλυμα γίνονται, χαὶ προχωρείν ούκ έωσιν, ούτω και αι άλλότριαι ήδοναί. Φθείρουσι γάρ αξ οίχεῖαι λῦπαι τὰς ἐνεργείας εἰ γάρ τις ἐπὶ τῷ γράφειν λυποίτο, οὐ γράψει, καὶ εξ τω τὸ λογίζεσθαι αηδές, οὐ θεωρήσει · τοῦτο οὲ πείσεται, καθώς εἴρηται, και ἀπὸ τῆς ἀλλοτρίας ἡδονῆς. Εἰ τοίνυν ἡ ἀλλοτρία ήδονή παραπλήσιον ποιεί ταίς οίκείαις λύπαις, ή δέ οίχεια λύπη τῆ οίχεια ήδονῆ έναντίως έχει, φανερόν, ότι ή άλλοτρία ήδονή τῆ οἰχεία ἐναντίως ἔχει τὰ δὲ τοιαύτα οὐ δύνανται τὰ αὐτὰ εἶναι τῷ εἴδει ἡ ἄρα ήδονή οὐχ ἔιτι μία χατά τὸ εἶδος.

( Scripsi : \* ὑπερδάλλει ] cod. ὑπερδάλλη. — \* ἀφανίζει ] cod. ἀφανίζη. — \* λῦπαι ] cod. hic et mox λύπαι. —)

### Kεφ. 5'.

Hepł τοῦ ότι ἐπιειχεία καὶ φαυλότητι, καὶ ἔτι καθαρότητι διαφέρουσιν αὶ ἡδοναί καὶ ότι ἐτέρων ζώων καὶ ἔτεραι καὶ τίς ἡ ἀληθής.

\* Ἐπεὶ δὲ ἐκάστη ἡδονὴ τῆ ἐνεργεία, ὅθεν ἐστίν, οἰκείως ἔχει, αἱ δὲ ἐνέργειαι διαφέρουσιν ἀλλήλων ἐπιεικεία καὶ φαυλότητι, καὶ αἱ μὲν αἰρεταί εἰσιν, αἱ δὲ φευκταί, αἱ δὲ οὐδέτερον, τὸν αὐτὸν τρόπον καὶ τὰς ἡδονὰς ἔχειν ἀνάγκη, καὶ τὰς μὲν ἀγαθὰς εἶναι, τὰς δὲ φαύλας, τὰς δὲ οὐδέτερον τούτων καὶ ἐπιεικὴς μὲν καὶ ἀγαθὴ ἡδονή ἐστιν ἡ οἰκεία τῆ ἐπιεικεῖ καὶ ἀγαθῆ καὶ σπουδαία ἐνεργεία, φαύλη δὲ ἡ τῆ φαύλη ἐνεργεία οἰκεία καὶ γὰρ αἱ ἐπιθυμίαι τῶν μὲν καλῶν ἐπαινεταί, τῶν δὲ φαύλων ψεκταί ἡ δὲ οἰκεία τῆ ἐνεργεία, ἢ οὐτε ἐπαινετή ἐστιν, οὐτε ψεκτή, καὶ αὐτὴ οὐδέτερόν ἐστιν. Ἐπεὶ δὲ τῆ ἐνεργεία καὶ τὸτερα μᾶλλόν ἐστιν οἰκεία ἡ ἡδονὴ τῆ ἐνεργεία ἡ δορέξει. Φαίνεται δὲ ὅτι οἰκειοτέρα ἐστὶ τῆ ἐνεργεία ἡ

biarum sonis percepta cogitationem ad disciplinas intentam corrumpit. Similiter hoc etiam in aliis evenit. quum quis eodem tempore duabus rebus operam dat : nam jucundior occupatio alteram expellit, eoque magis. quo magis voluptate excellit : si enim voluptatem ex altera re perceptam longe superat illa quam altera res affert voluptas, plane etiam alienam istam functionem tollit, adeo ut in illa re suo munere fungi haudquaquam possit: ideoque quum re aliqua vehementer delectamur, non fere aliud facimus: sin autem non admodum delectamur aliquo negotio, etiam alia agimus, quale est quod faciunt qui in theatris bellaria comedunt : quando enim inepti sunt histriones, ita ut tali spectaculo non admodum delectentur, tum maxime hoc faciunt. Quoniam igitur propria voluptas muneris functiones accuratas efficit, easque diuturniores et meliores reddit, aliena autem corrumpit, perspicuum est eas multum inter se differre: propemodum enim ut proprii dolores muneris functiones impediunt neque eas succedere sinunt, ita et alienæ faciunt voluptates. Muneris quippe functiones corrumpunt proprii dolores: nimirum si cui scribere molestum sit, non scribet, et si cui contemplari injucundum sit, non contemplabitur : hoc autem, quemadmodum diximus, etiam ex aliena voluptate ei accidet. Si ergo aliena voluptas simile quiddam propriis doloribus efficit, proprius autem dolor cum propria voluptate pugnat. manifestum est alienam voluptatem propriæ esse contrariam : talia vero specie eadem esse non possunt : voluptas ergo non est una specie.

#### CAP. VI.

Differre voluptates inter se tum honestate et improbitate, tum etiam sinceritate: præterea aliorum animalium esse alias: et quæ sit vera.

Quoniam unaquæque voluptas cum ea, ex qua nascitur, functione convenit, ipsæ vero functiones honestate et turpitudine inter se differunt, aliæque expetendæ, aliæ fugiendæ sunt, aliæ vero neutrum, eandem etiam voluptatum rationem esse necesse est, ut aliæ bonæ, aliæ vitiosæ, aliæ nec hoc nec illud sint : et honesta quidem ac bona voluptas est, quæ honestæ ac bonæ probæque functioni propria est, vitiosa autem quæ malæ functioni propria est : nam et cupiditates rerum honestarum laudabiles sunt, inhonestarum vituperabiles: quæ vero functioni nec laudabili nec vituperabili propria est voluptas, ipsa quoque est neutrum. Quum vero functioni etiam appetitus insit, quo ad functionem illam aliquis impellitur, quærendum est, utrum voluptas magis propria functioni an appetitui sit. Videtur autem magis functioni esse propria. Cum appetitu

<sup>\*</sup> Διαφερουσών δὲ τών ἐνεργειών ἐπιειχεία χαὶ φαυλότητι χτλ.

γεία. Τῆ μὲν ὀρέξει γὰρ ἡ ἡδονὴ οὐτε συμπέφυχεν, οὐτε ἄμα γίνεται αὐτῆ χατὰ τὸν χρόνον, ἀλλὰ διέστηκεν αὐτῆς, καὶ τῷ χρόνω, καὶ τῆ φύσει. Προηγεῖται γὰρ ἡ ὁρεξις τῆς ἐνεργείας, καὶ τῆς ἐπ' αὐτῆ ἡδονῆς τῆ δὲ ἐνεργεία οὕτω συμπέφυχεν ἡ ἡδονή, καὶ οὕτως ἀχωρίστως ἔχει, ὥστε ἀμφιδητεῖται, εὶ ταὐτόν ἐστι τῆ ἐνεργεία μαλλον ῷχειωται β ἡ ἡδονή, ἢ τῆ ὀρέξει ταὐτὸν δὲ οὐχ ἔστιν οὐ γὰρ ταὐτὸν ἡδονὴ διανοία, οὐδὲ αἰσθήσει οὐδεμία ἀτοπον γὰρ οὕτως οἴεσθαι. ᾿Αλλὰ τῷ ἀχωρίστως ἀλλήλων ἔχειν δοχεῖ μηδὲν διαφέρειν ἐνεργείας ἀ.

\* Διάφοροι δέ εἰσι καὶ αὐταὶ αἱ ήδοναὶ πρὸς ἀλλήλας, ὅτι αἱ ἐνέργειαι. Διαφέρει γὰρ ὄψις ἀφῆς καθαριότητι, καθ' ὅσον ἡ μὲν τοῦ εἴδους ἀντιλαμβάνεται μόνου, ἡ δὲ άφὴ τῆ ὕλη μᾶλλον προσάγει, καὶ ἡ ἀκοὴ ταύτη τῆς ὀσφρήσεως καὶ τῆς γεύσεως διαφέρει, ὅτι τῆς βλης ἄπτονται μᾶλλον · ὅθεν καὶ αἱ ἐπόμεναι ἡδοναὶ διοίσουσιν ἀλλήλων, καὶ τῶν ἐκ τῆς διανοίας ἡδονῶν, ὅτι διάφοροι αἱ ἐνέργειαι. Καὶ αὐταὶ δὲ αἱ τῆς διανοίας ἡοναὶ οὐχαὶ αὐταὶ ἔσονται ἀλλήλαις, ὅτι διάφοροι ἐνέργειαι διανοίας.

\*\* Φαίνεται δὲ ὅτι καὶ ἐκάστῳ ζώౖφ ο οἰκεία τίς ἐστιν ήδονή, καθάπερ καὶ έργον ἐστὶν οἰκεῖον. Εἰ γὰρ ταῖς ένεργείαις αί ήδοναὶ ἀκολουθοῦσιν, ἐκάστῳ δὲ ζώω ιοίκεία τίς έστιν ένέργεια κατάλληλος τῆ φύσει, καὶ ή ήδονή αν είη οίχεία. Τοῦτο δὲ καὶ καθ΄ ἔκκοτον θεωροῦντι γίνεται δῆλον. Έτέρα γάρ ἔππου ήδονή, καὶ χυνός, καὶ ἀνθρώπου καθάπερ Ἡράκλειτός φησιν, όνον σύρματα αν ελέσθαι ραλλον, ή χρυσόν ήδιον γάρ χρυσοῦ τροφή όνοις. Αξ μέν οὖν οἰκεῖαι ήδοναὶ ταῖς διαφόροις ἐνεργείαις καὶ αὐταὶ διάφοροί εἰσι · τὰς δὲ τῶν αὐτῶν ἐνεργειῶν τὰς αὐτὰς εὔλογον εἶναι κατὰ τὸ εἶδος · διοίσουσι δὲ κατὰ τὸ μᾶλλον καὶ τὸ ἦττον. Οτι γάρ ταϊς αὐταϊς ἐνεργείαις οὐχ όμοίως ήδονται πάντες, φανερόν επεί καί τοσαύτη γίνεται ή διαφορά, ώστε τοῖς αὐτοῖς τοὺς μέν ἤδεσθαι, τοὺς δέ λυπεϊσθαι και γλυκέα οὐ πᾶσι τὰ αὐτά, οὐ γὰρ τὰ αὐτὰ δοχεῖ γλυχέα τῷ πυρέττοντι χαὶ τῷ ὑγιαίνοντι, ούδε θερμά τὰ αὐτὰ τῷ ἀσθενεῖ καὶ τῷ εὐεκτοῦντι. Τοῦτο δὲ καὶ ἐφ' έτέρων συμβαίνει.

\*\*\* Καθάπερ δὲ ἐπὶ τῶν τοιούτων ἡδέων τὰ ἀληθῶς ἡδέα τῶν δοχούντων ἀπὸ τῶν ὑγιαινόντων γνωσόμεθα διελεῖν · οὕτω καὶ τὰς ἐν τῷ ἤθει ἡδονὰς ἀπὸ τῶν εὖ ἐχόντων περὶ τὸ ἦθος, δηλαδὴ τῶν σπουδαίων, διορισόμεθα. Εἰ δὲ τοῦτο χαλῶς λέγεται, καὶ ἐκάστου μέτρον ἡ ἀρετή, καὶ τὸ ἀγαθὸν εἶναι διὰ τὴν ἀρετήν ἐστιν ἐκάστω, καὶ ἡδοναὶ ὰν εἶεν ἀληθῶς, αὶ τῷ σπουδαίω φαινόμεναι ἡδοναί, καὶ ἡδέα οἰς οὖτος χαίρει · πρὸς ὰ δὲ οὖτος ἀηδῶς ἔχει, οὐχ ἀν εὐλόγως ἡδέα λέγοιντο οὐδὲ ἡδοναί. Εἰ δὲ τοῖς διεφθαρμένοις ἡδέα δοχεῖ ταῦτα, οὐδὲν θαυμαστόν. Πολλαὶ γὰρ φθοραὶ καὶ λῦ-

enim nec cohæret, neque eodem cum illo tempore fit voluptas, sed et tempore et natura differt ab eo. Quippe et functionem et voluptatem inde perceptam appetitus præcedit: cum functione autem ita cohæret voluptas atque ita inseparabiliter conjuncta est, ut dubitetur, num idem sit cum functione voluptas. Apparet igitur magis cum functione quam cum appetitu voluptatem connexam esse : neque tamen idem est : neque enim aut cum cogitatione aut cum ullo sensu idem est voluptas: absurdum enim est, hanc habere opinionem. Sed quia inseparabiliter inter se cohærent, nihil differre a functione videtur.

Sed et inter se ipsæ quoque differunt voluptates, quia functiones diversæ sunt. Differt enim visus a tactu sinceritate, quatenus ille quidem solam speciem comprehendit, tactus vero magis ad materiam adducit, pariterque auditus ab olfactu et gustu eatenus differt, quatenus hi materiam magis tangunt : quocirca etiam voluptates cum iis conjunctæ partim inter se partim ab iis quæ animo percipiuntur voluptatibus different, quia diversæ sunt functiones. Quin etiam ipsæ animi voluptates non eædem et pares inter se erunt, quia diversæ animi sunt functiones.

Jam vero et singulis animalibus videtur esse propria quædam voluptas, sicut proprium quoque iis munus est. Si enim functionibus congruant voluptates, sua autem cuique animali ejusque naturæ consentanea sit functio. etiam voluptas erit propria. Quod et in singulis spectanti apparebit. Alia enim equi, alia canis, alia hominis voluptas est : quemadmodum Heraclitus ait, asinum stramenta malle quam aurum : jucundius enim est asinis pabulum quam aurum. Itaque propriæ diversis functionibus voluptates ipsæ quoque sunt diversæ : quæ vero earundem sunt functionum, eas etiam specie easdem esse probabile est : plus tamen est vel minus quod inter eas differat. Neque enim iisdem functionibus omnes perinde delectari constat : quum ctiam tanta diversitas sit, ut iisdem rebus alii lætentur, alii doleant : porro non omnibus eadem dulcia sunt, siquidem non eadem febricitanti dulcia videntur et sano, neque calida eadem infirmo et ei cui corpus tirmum et bene constitutum est. Hoc autem etiam in aliis usu venit.

Sicut autem in ejusmodi jucundis ea quæ vere jucunda sunt ab iis quæ videntur, a sanis discemus distinguere: ita etiam voluptates morales a viris bene moratis, hoc est, honestis, distinguere discemus. Quodsi hoc recte dicitur, et uniuscujusque rei mensura virtus est, et unicuique propter virtutem viro bono esse licet, etiam voluptates revera erunt quæ homini probo tales videntur, et jucunda quibus hic delectatur: a quibus vero hic abhorret, neque jucunda merito dicantur neque voluptates. Neque vero mirum cuiquam esse debebit, si hominibus corruptis hæc jucunda videantur. Multæ enim exoriun-

<sup>\*</sup> Διαφέρει δὲ ἡ δψις κτλ. — \*\* Δοκεῖ δ' εῖναι ἐκάστω ζωω κτλ. — \*\*\* Δοκεῖ δ' ἐν ἄπασι τοῖς τοιούτοις κτλ.

μαι ε άνθρώπων γίνονται, καὶ ήδεῖς εἰσιν, ἀλλ' οὐχ άπλῶς ήδεῖς, ἀλλὰ τοῖς γε διεφθαρμένοις τὰς μὲν οὖν όμολογουμένως αἰσχρὰς δῆλον ὡς οὐκ ἀν εἴη ρητέον ήδονὰς εἶναι, πλὴν τοῖς διεφθαρμένοις.

\*Τῶν δὲ ἐπιεικῶν ἡδονῶν τίνα ῥητέον κυρίως ἀνδρωπίνην ἡδονὴν εἶναι; καὶ τοῦτο δὲ φανερὸν ἐκ τῶν εἰρημένων. Ἐπεὶ γὰρ οἰκεῖαι ταῖς ἐνεργείαις αἱ ἔπόμεναι ἡδοναί, ληπτέον τὴν ἀνθρωπίνην ἐνέργειαν, ἢ τοῦ ἀνθρώπου ἐστὶ καθ' ὅ ἐστιν ἀνθρωπος, εἴτε μία ἐνέργειά ἐστιν, εἴτε πλείους · καὶ δὴ ταύτας τὰς ἐνεργείας αἱ τελειοῦσαι ἡδοναὶ τὰς τοῦ τελείου καὶ μακαρίου ἀνδρός, αὖταί εἰσιν αἱ τοῦ ἀνθρώπου, ἢ ἄνθρωπος, ἡδοναί · αἱ δὲ λοιπαὶ δευτέρως καὶ πολλοστῶς λέγοιντο ἀν ἀνθρώπιναι, καθάπερ καὶ αἱ ἐνέργειαι.

( Scripsi : \* πότερα ] cod. ποτέρα. — \* ἐνεργεία.] cod. ενντγεία. — \* ἀνείωται] cod. ἀνείωται. — \* ἐνεργείας ] cod. ζώω. — \* ζώω] cod. ζώω. — \* λῦμαι ] cod. λύμαι.—)

### Kep. ζ'.

### Περί εὐδαιμονίας.

\*\* 'Επεὶ δὲ περὶτῶν ἀρετῶν εἴρηται, καὶ τῆς φιλίας, καὶ τῆς ήδονῆς, λοιπόν περὶ εὐδαιμονίας τύπο διελθείν, ἐπεὶ τέλος αὐτὴν εἶναι τῶν ἀνθρωπίνων πάντων φαμέν. Γένοιτο δ' αν ήμιν σαφής και ράδιος δ λόγος, τα προειρημένα περί τῆς εὐδαιμονίας ἀναλαδοῦσιν \*\*\*. Είρηται τοίνυν περί αὐτῆς ἐν τῷ ιγ΄ κεφαλαίῳ τοῦ πρώτου βιδλίου, ότι ούχ έστιν έξις εύδαίμων γάρ αν είη καὶ ὁ διὰ βίου καθεύδων, καὶ ὁ φυτῶν βίον ζῶν, καὶ ἔτι δ τὰ μέγιστα δυστυχῶν • ἐνδέχεται γὰρ έζιν ἔχοντα άρετῆς οὕτω βιῶναι \*\*\*\*. Εἰ δὲ τοῦτο άδοξον, εὐδαίμονα τὸν οὕτως ἔχοντα καλεῖν , ἐνέργειά τις ἂν εἴη ἡ εὐδαιμονία. Ζητητέον δή τίς των ανθρωπίνων ένεργειων έστιν \*\*\*\*\*. Ἐπεὶ γὰρ αί μὲν τῶν ἐνεργειῶν ἀναγκαῖαί είσι, και πρὸς άλλα φέρουσι, και δι' άλλα ζητοῦνται, αί δε καθ' έαυτάς είσιν αίρεταί, δηλον ότι την εὐδαιμονίαν θετέον εἶναι τῶν χαθ' ἐαυτὰς αἰρετῶν : αὐτάρχης γὰρ ή εὐδαιμονία, χαὶ οὐδενός ἐστιν ἐνδεής το δε δι' άλλο αίρετον έχείνου δείται, δι' δ ζητεῖται πρὸς τὸ αίρετὸν εἶναι καὶ ἀγαθόν \*\*\*\*\*\*. Καθ' έαυτας δέ είσιν αὐτάρχεις αί χατα τας αρετας ἐνέργειαι, άς οὐ δι' άλλο ζητοῦμεν , άλλὰ δι' ξαυτάς. Τὸ γὰρ τὰ καλά και σπουδαία πράττειν των καθ' ξαυτά αίρετων. καὶ τῶν παιδιῶν δὲ αί ἡδεῖαι οὐ δι' άλλα ζητοῦνται· οί γάραίρούμενοι αὐτὰς οὐδὲν ἐξαὐτῶν ώφελοῦνται βλάπτονται μέν οὖν μᾶλλον, τῶν σωμάτων ἀμελοῦντες, καὶ τῆς κτήσεως τῶν ὑπέρ τοῦ σώματος ζητουμένων. Διά τοῦτο καὶ πολλοὶ τῶν εὐτυχῶν καὶ κατά τὸν βίον εὐθυμουμένων εκὶ τὸν παιδιώδη τρέχουσι βίον, καί πολλού τιμώνται τούς εύτραπέλους · καί οί παρά tur hominum pestes et corruptelæ, suntque jucundæ. non tamen omnino, sed corruptis: hinc apparet voluptates sine controversia inhonestas non esse voluptates dicendas, nisi forte hominibus corruptis ac depravatis.

Ex honestis autem voluptatibus quænam proprie humana dicenda voluptas est? etiam hoc ex superioribus patet. Quum enim propriæ functionibus eæ, quæ sequuntur ipsas, sint voluptates, ea sumenda est functio humana, quæ hominis est, quatenus est homo, sive una ea est, sive plures: quæ has igitur functiones perficiunt voluptates, viri dico perfecti et beati functiones, hæ sunt hominis qua homo est voluptates: reliquæ autem secundo loco et longo post intervallo, sicut et functiones, dicantur humanæ.

#### CAP. VII.

#### De beatitudine.

Quoniam de virtutibus, amicitia et voluptate, dictum est, restat ut de beatitudine breviter exponamus, siquidem eam omnium rerum humanarum finem esse arbitramur. Cæterum repetitis iis, quæ supra de beatitudine disputavimus, plana nobis et facilis erit commentatio. Diximus ergo tertio decimo libri primi capite eam non esse habitum : ita enim tum qui in omni vita dormit plantarumque vitam degit, tum etiam qui in maximis malis versatur, beatus foret : nam virtutis habitum gerentes eo modo vivere possumus. Sin autem absurdum est, eum qui ita vivat, beatum prædicare, functio quædam fuerit beatitudo. Quærendum igitur est, quænam humanarum actionum sit. Quum enim functiones aliæ necessariæ sint, et ad alia spectent, et propter alia desiderentur, aliæ per se expetendæ sint, perspicuum est beatitudinem in earum rerum numero quæ per se sunt expetendæ haberi oportere : suis enim bonis contenta est beatitudo, neque ulla re eget: quod vero propter aliud expetendum est, id illo eget, cujus causa ut expetendum et bonum sit requiritur. Per se autem sufficiunt actiones virtutibus consentaneæ, quas non propter aliud, sed per se optabiles esse ducimus. Nam honesta et bona agere in rebus per se expetendis numeratur: item ludi jucundi non propter alia petuntur : nimirum qui eos sequuntur, nullum ex iis fructum percipiunt : damno igitur potius tale quid ipsis est, dum et corpus et rem familiarem, quæ corporis causa quæritur, negligunt. Itaque multi homines tum fortunati, tum bene beateque viventes vitæ ludis et jocis deditæ viam ingrediuntur, et magui faciunt homines urbanos: porro qui venuste jocari

<sup>\*</sup> Τῶν δ' ἐπιεικῶν δοκουσῶν εἶναι κτλ. — \*\* Cap. 6. Εἰρημένων δὲ τῶν περὶ τὰς ἀρετάς κτλ. — \*\*\* Εἶπομεν δ', ὅτι οὐκ ἔστιν ἔξις κτλ. \*\*\*\* Εἰ δὴ ταῦτα μὴ ἀρέσκει κτλ. — \*\*\*\*\* Τῶν δ' ἐνεργειῶν αὶ μέν εἰσιν ἀναγκαῖαι κτλ.— \*\*\*\*\*\* Τοιαῦται δ' εἶναι δοκοῦσιν κτλ.

τοῖς τυράννοις παίζειν ἡδέως εἰδότες εὐδοχιμοῦσιν ήδεις γάρ είσιν, αὐτοίς παρέχοντες ὧν ἐφίενται καὶ δέονται πρὸς τὴν νομιζομένην εὐδαιμονίαν. Δοχεῖ μὲν οὖν τὰς παιδιὰς εὐδαιμονικὰς εἶναι, διὰ τὸ τοὺς ἐν δυναστείαις εν τούτοις μάλιστα διατρίδειν · ούχ εἰσὶ δέ · ού γάρ Ικανόν σημείον τῶν τοιούτων ἀνδρῶν ἡ ψῆφος. Οὺ γὰρ ἐν τῷ δυναστεύειν ἡ ἀρετή, οὐδὲ ὁ ὑγιαίνων μάλιστα νους, ἀφ' ὧν αί σπουδαΐαι ἐνέργειαι. Οὐδὲ γάρ έπει της έλευθερίου και είλικρινούς ήδονης άγευστοι χαθάπαξ όντες έπὶ τὰς σωματιχὰς χαταφεύγουσιν ήδονάς, διά τοῦτο ταύτας εὐλογον οἴεσθαι τῶν ὡς ἀληθῶς αίρετωτέρας είναι. Καὶ γάρ οἱ παιδες τὰ παρ' αύτοις τιμώμενα χράτιστα οίονται είναι . άλλ' ούτε τοῖς ἀνδράσι τίμια τὰ τῶν παίοων δοχεῖ, οὖτε ἐπιειx3ις ἀποθαυμάσουσιν b ἄπερ οἱ φαῦλοι· ἀλλὰ τοὺς μέν ή δοχούσα, τούς δέ ή αληθής ήδονή μαλιστα τέρψει.

\* Καθάπερ οὖν ἐν ἀρχῆ εἴρηται, τὰ ὡς ἀληθῶς τίμια καὶ σπουδαῖά ἐστιν, & θαυμάζει, καὶ οἶς ήδεται δ σπουδαίος. Έπει δε ακολούθους ταίς έξεσι ταίς εν τή ψυχῆ καὶ τὰς ἐνεργείας ἔκαστος ἐπιζητεῖ , καὶ ταύτας οἴεται μάλιστα αἱρετωτάτας εἶναι, ὁ δὲ σπουδαῖος κατά την έξιν της άρετης ζη, φανερόν, ότι ταις ένεργείαις ήσθήσεται ταϊς κατά την άρετήν, και ταύτας τιμίας ήγήσεται καὶ ήδείας τῶν δὲ παιδιῶν, ὡς ἀλλοτρίων τῆς ἔξεως, χαταφρονήσει. Ἐπεὶ δὲ ὀρθῶς χαὶ ύγιῶς οὖτος ψηφίζεται, οὐκ ἄρα τίμιον ἡ παιδιά, οὐδ' άρα εν αὐτῆ ή εὐδαιμονία. Καὶ γὰρ ἄτοπον παιδιὰν είναι τῶν ἀνθρωπίνων τὸ τέλος, καὶ πάντα πραγματεύεσθαι, καὶ κακοπαθείν διὰ βίου τοῦ παίζειν χάριν. Εί γάρ τις ύπόθοιτο ταύτην είναι την εὐδαιμονίαν, ακόλουθόν έστι καὶ ταῦτα δή συγγωρείν. Τῆς γάρ εὐδαιμονίας ένεκα πάντα ζητοῦμεν της παιδιᾶς δὲ χάριν πονείν διὰ βίου καὶ σπουδάζειν, ἡλίθιόν τι δοκεί λίαν είναι, καὶ τοῦτο δή παιδικόν. Το ανάπαλιν μέν οὖν ένεχα τοῦ δύνασθαι σπουδάζειν αίρεῖσθαι παίζειν κατ' Άναχαρσιν, καλώς καὶ ὀρθώς αν έχοι. Καὶ γάρ ἀνάπαυσίς τις ή παιδιά τοῖς ἀγωνιζομένοις, συνεγῶς οὐ δυναμένοις πονεῖν, ἢ τὴν οὐναμιν αὐτοῖς ἀνακαλουμένη, τοις πόνοις ακμήτας αποδίδωσιν. Όθεν οὐ τέλος ἡ ἀνάπαυσις ἀλλ' ἀναπαύσεως ἐνέργεια τέλος. Έτι, πᾶσιν όμολογεῖται τὸν εὐδαίμονα βίον κατά την άρετην είναι. οδτος δέ μετά σπουδής καί δ σπουδαῖος οὐ παίζων, ἀλλὰ σπουδάζων. Ετι δὲ βελτίω λέγομεν είναι τά σπουδαία των μετά παιδιάς καί γεχοίων . και την ενέργειαν βελτίονος της ψυχής μέρους σπουδαιοτάτην φαμέν το δε βέλτιον και τοῦ βελτίονος μέρους μαλλον τη εὐδαιμονία προσήκει. \*Ετι ή μέν ἀπόλαυσις τῶν σωματικῶν ἡδονῶν κοινή ἐστι καὶ τοῖς τυχοῦσι, καὶ τοῖς φαύλοις, καὶ ἀνδραπόδοις, καὶ τοῖς μοχθηροτάτοις ένεστιν ούχ ήτνον, ή τοις αρίστοις ή δὲ εὐδαιμονία τῶν ἀρίστων λέγεται μόνον, χαὶ οὐδεὶς

sciunt, apud reges et principes, in magno honore sunt : quando enim ea illis suppeditant, quæ expetunt et quibus ad istam quæ vulgo putatur beatitudinem egent, jucundi iis sunt. Quamobrem ludi ad vitam beatam idcirco pertinere videntur, quia homines imperio ac potestate præditi in his maxime versantur: non pertinent tamen ad eam: neque enim talium hominum calculus certum ejus rei signum est. Neque enim in principatu aut virtus est, aut mens sana maxime, a quibus probæ muneris functiones proficiscuntur. Neque quia liberalem et puram voluptatem omnino nunquam gustarunt, ac propterea ad corporis voluptates confugiunt, idcirco consentaneum est nos existimare has iis quæ vere sunt voluptates optabiliores esse. Nam et pueri quæ apud ipsos in honore et pretio sunt, putant esse optima : at neque viris ea quæ puerorum sunt magni pretii esse videntur, neque viri boni cadem quæ homines mali admirabuntur : alios quippe dictu speciosa, alios vera voluptas maxime delectabit.

Quemadmodum igitur in principio dictum est, ea sunt vere magni pretii et honesta, quæ miratur quibusque delectatur vir probus. Quoniam vero unusquisque etiam functiones animi sui habitibus consentaneas requirit, easque maxime expetendas esse existimat, vir probus autem secundum virtutis habitum vivit. manifestum est, honestis actionibus eum delectari, easque magni pretii et jucundas esse statuere, ludos vero jocosque, tanquam ab habitu suo alienos contemnere. Quum autem recte et incorrupte hic judicet, sequitur non magni pretii esse ludum et jocum, ideoque non consistere in eo beatitudinem. Etenim absurdum esset rerum humanarum finem esse jocum, omniaque negotia gerere et molestiis toto vitæ spatio joci causa conflictari. Si quis enim hanc esse beatitudinem censeat, consequens erit, ut hæc etiam concedat. Nimirum beatitudinis causa omnia petimus : totam vitam autem in laboribus et rehus seriis ludendi et jocandi causa conterere, nimis stultum videtur esse et sane puerile. Contra vero ut res serias agere possis, ludere velle, juxta Anacharchidis præceptum, bonum et probandum est. Etenim requies quædam ludus est animo contendentibus, qui assiduis laboribus pares esse non possunt, et idcirco vires illis restituit, et indefessos iisdem laboribus reddit. Quamobrem non finis est requies, sed requietis finis est functio. Præterea constat inter omnes, vitam beatam esse honestam et sanctam : seria autem est hæc, neque vir probus est talis, quatenus jocatur, sed quatenus res serias agit. Insuper meliores esse dicimus res serias jocosis et ridiculis : quin etiam melioris animi partis functionem maxime seriam vocamus : quod vero melius et melioris est partis, beatitudini magis convenit. Præterea corporis voluptatum fructus communis tum plebi, tum malis hominibus, tum mancipiis, neque minus nequissimis hominibus inest, quam optimis: at beatitudo optimorum tantum dicitur esse, neque quisquam eam malis etiam hominibus inesse affir-

<sup>\*</sup> Καθάπερ οὖν πολλάχις εἴρηται χτλ.

αν είποι και τοῖς φαύλοις προσεῖναι, και γὰρ οὐδὲ βίον τὸν αὐτὸν ἀμφοτέρων εἶναι, ὅτι μή κατὰ τὴν φαύλην διαγωγὴν ἡ εὐδαιμονία, ἀλλ' ἐν ταῖς κατ' ἀρετὴν ἐνεργείαις, καθάπερ καὶ πρότερον εἴρηται.

(Scripsi: \* εὐθυμουμένων] cod. εὐθυνουμένων. — \* ἀποθαυμάσουσιν] cod. οὐ θαυμάσουσιν. — \* αίρεῖ-

σθαι παίζειν] cod. αίρεῖσθαι.-- )

#### Κεφ. η'.

#### Περί της θεωρητικής εύδαιμονίας.

\* Ἐπεὶ δὲ ἡ εὐδαιμονία ἐν ταῖς κατ' ἀρετὴν ἐνεργείαις δέδεικται οὖσα, εἴ τις εἴη κρατίστη τῶν τοιούτων ἐνεργειῶν, μάλιστα ἐν ταύτη ἀν εἴη.

\*\* Κράτιστον γάρ καὶ ἄριστον ἡ εὐδαιμονία · κρατίστη δὲ ἐνέργεια ἡ τοῦ κρατίστον τῶν ἐν ἡμῖν ἐνεργούντων, ὅ κατὰ φύσιν ἄρχει καὶ ἡγεῖται πρὸς τὴν ἀλήθειαν, καὶ τὸ ἀγαθόν, εἴτε νοῦς τοῦτο ἀν καλοῖτο, εἴτε ἄλλο τι \*, ὅ δὴ ἔννοιαν ἔχει περὶ καλῶν τε καὶ θείων, εἴτε θεῖον δν καὶ αὐτό, εἴτε τῶν ἐν ἡμῖν τὸ θειότατον · ἡ δὴ τούτου ἐνέργεια εὖ καὶ καλῶς γινομένη, καὶ κατὰ τὴν οἰκείαν ἀρετήν, εἴη ἀν ἡ τελεία εὐδαιμονία.

\*\*\* Καὶ ἔστι θεωρητική, καθώς πρότερον εἴρηται · ὅτι δὲ ἐν ταύτη τῆ ἐνεργεία ἐστὶν ἡ τελεία εὐδαιμονία, καὶ τὰ προειρημένα ἡμῖν περὶ τῶν ἀνθρωπίνων ἐνερ-

γειών, και ή αλήθεια μαρτυρεί.

\*\*\*\* Καὶ γὰρ ὡς ἐν τῷ περὶ φιλίας εἴρηται, ὁ νοῦς ήστι τὸ ἡμέτερον εἶναι, καὶ διὰ τοῦτο κρατίστη ἐστὶν αὐτοῦ ἐνέργεια, καὶ ὰ γινώσκει κράτιστά εἰσι τῶν αἰσθήσει γινωσκομένων εἰ δὲ ἄριστον δεῖ εἶναι τὴν εὐδαιμονίαν, ἐν τῷ ἀρίστω εἶναι πᾶσα ἀνάγκη.

\*\*\*\*\* Ετι τὸ συνεχές ἀποδιδόναι δεῖ τῆ εὐδαιμονία.
Οὕτω γὰρ ἀν τελείως δύναιτό τις εὐδαιμονεῖν, μὴ διαχοπτο μένης αὐτοῦ τῆς εὐδαιμονίας. Τοῦτο δὲ θεωροῦσι
μάλιστα δυνατόν · θεωρεῖν γὰρ δυνάμεθα συνεχῶς μᾶλ-

λον , ή δτιοῦν έτερον πράττειν.

\*\*\*\*\*\* Έτι καὶ ήδονὴν οἰόμεθα δεῖν τἢ εὐδαιμονία παραμεμῖχθαι ». Ἡδίστη δὲ τῶν κατ' ἀρετὴν ἐνεργειῶν ἡ κατὰ σοφίαν ὁμολογουμένως ἐστί · φαίνεται τοίνυν ἡ φιλοσοφία θαυμαστὰς ἔχουσα ἡδονάς, διά τε τὴν καθαριότητα, καὶ τὸ βλης ἀπηλλαγμένη καθάπαξ εἶναι, καὶ διὰ τὸ βέδανον, ὅτι περὶ τὰ ἀκίνητα καὶ ὡσαύτως τορί τε τὰ ἐνδεχόμενά ἐστι · τοιαῦτα γὰρ τὰ πρακτά · δθεν οὐκ ἔνι τελείως κατὰ ταύτην εὐδαιμονεῖν.

\*\*\*\*\*\*\* Έτι καὶ αὐτάρκη τὸν εὐδαίμονα εἶναι δεῖ.
Τοῦτο δὲ τῆς θεωρητικῆς ἐστι μᾶλλον, ἢ τῆς ἔτέρας τῶν μὲν γὰρ πρὸς τὸ ζῆν ἀναγκαίων καὶ δ θεωρητικὸς δεῖται καὶ δ πρακτικός. Πρὸς τούτοις δὲ ὁ μὲν πρακτικός καὶ ἄλλων δεῖται πρὸς τὸ τὴν ἀρετὴν ἐνεργῆσαι .

maverit, ut neque eandem utrorumque esse, quia non in pravo vitæ genere, sed in actionibus virtuti consentancis posita est beatitudo, quemadmodum et supra diximus.

#### CAP. VIII.

#### De contemplativa beatitudine.

Quoniam autem in actionibus virtuti consentaneis beatitudinem esse positam ostendimus, si quæ talium actionum sit præstantissima, in hac potissimum illa fuerit.

Præstantissimum enim quiddam et optimum est beatitudo: præstantissima autem functio præstantissimæ partis earum quæ in nobis aliquo munere funguntur, natura sua imperantis atque ad veritatem et bonum natura sua imperantis atque ad veritatem et bonum quodam nomine appellatur illud quod rerum honestarum et divinarum notionem continet, sive divinum est boc ipsum, sive eorum quæ in nobis sunt divinissimum: hujus igitur functio, si recte et ut oportet, maximeque ex propria fiat virtute, perfecta erit beatitudo.

Estque contemplativa, sicut ante diximus: porro perfectam in hac functione beatitudinem esse positam, partim ea quæ de functionibus humanis a nobis supra

dicta sunt, partim ipsa veritas confirmat.

Etenim quemadmodum in superiore de amicitia disputatione diximus, mens nostra est natura, ideoque præstantissima est ipsius functio, et quæ mens percipit omnium quæ sensu percipiuntur, sunt præstantissima : quodsi optimum quiddam beatitudinem esse oportet, in optimo quoque eam esse omnino necesse est.

Præterea perpetuitas beatitudini tribuenda est. Sic enim perfecte beatus aliquis esse queat, si ejus non interrumpatur beatitudo. Hoc autem contemplantibus maxime contingere potest: quippe res assidue contemplari magis quam quidquam aliud agere possumus.

Insuper voluptatem beatitudini admixtam esse debere arbitramur. Jucundissimam autem omnium actionum virtuti consentanearum esse illam, quæ sapientiæ congruat, omnes uno ore consentiunt : videtur itaque philosophia mirabiles quasdam continere voluptates, tum sinceritate, et quod prorsus ab omni concretione mortali segregata est. tum stabilitate, quod in rebus immotis semperque eodem modo se habentibus versatur. Activa quippe scientia materiam desiderat, et in contingentibus consistit : talia enim sunt quæ sub actionem cadunt : quo fit, ut nemo propter hanc perfecta felicitate utatur.

Accedit, quod beatum sua sorte contentum esse decet. Hoc autem contemplativæ magis quam alterius est scientiæ: nam eorum sane quæ ad vivendum necessaria sunt tam rerum contemplator quam actor indiget. Sed præter hæc aliis quoque actor rerum ad virtutem exer-

<sup>\*</sup> Cap. 7. Εἰ δ' ἔστιν ή εὐδαιμονία κατ' ἀρετὴν ἐνέργεια κτλ. — \*\* Αῦτη δ' εῖη τοῦ ἀρίστου κτλ. — \*\*\* Θτι δ' ἐστὶ θεωρητικὴ κτλ. — \*\*\*\* Κρατίστη γὰρ αῦτη κτλ. — \*\*\*\*\* Ετι δὲ συνεχεστάτη κτλ. — \*\*\*\*\* Οἰόμεθά τε δεῖν κτλ. — \*\*\*\*\*\* Η τε λεγομένη αὐτάρκεια κτλ.

καὶ γάρ δ δίκαιος δεῖται πρὸς οῦς δικαιοπραγήσει καὶ μεθ' ὧν, καὶ ὁ σώφρων, καὶ ὁ ἀνδρεῖος, καὶ τῶν ἄλλων ἔκαστος · ὁ δὲ σοφός, καὶ καθ' ἔαυτὸν ὧν, δύναται θεωρεῖν, καὶ οὐδενὸς δεῖται πρὸς τοῦτο, καὶ μᾶλλον ὅσω σοφώτερος · εἰ δὲ δεῖταί πως καὶ αὐτὸς ἄλλων, ὅτι μετ' ἄλλων βέλτιον θεωρήσει, πρός γε τὸ τὴν ἐνέργειαν τελείως ἐνεργῆσαι καθ' ἔαυτὸν αὐταρκέστατός ἐστιν.

\* Έτι καὶ δι' ξαυτήν αίρετην καὶ ἀγαπητήν εἶναι δεῖ τὴν εὐδαιμονίαν. Φαίνεται δὲ ἡ θεωρητική ζωὴ αὐτὴ δι' ξαυτήν φιλουμένη. Καὶ γὰρ οὐδὲν ἀπ' αὐτῆς ἄλλο ζητοῦμεν, οὐδέ τι γίνεται ἡμῖν ἔτερον παρὰ τὸ θεωρεῖν · ἀφ' ἐκάστης δὲ τῶν πρακτικῶν ἀρετῶν ἐστί τι ἄλλο, ἡ μικρὸν ἡ μεῖζον, λαδεῖν. Καὶ γὰρ ἀπὸ μὲν τῆς ἀνδρείας νίκη, ἀπὸ δὲ σωφροσύνης ἡ κατὰ ψυχὴν ἡρεμία, ἀπὸ δὲ φρονήσεως τὸ εύρεῖν τὰ πρὸς τὸ ἔσχατον φέροντα τέλος, ἀπὸ δὲ πασῶν ἡ πολιτικὴ εὐδαιμονία · τῆ δὲ θεωρία οὐδὲν ἀκολουθεῖ, δι' δ δοκεῖ δέον εἶναι ζητεῖσθαι, ἀλλὰ αὐτὴ δι' ἔαυτὴν ἀγαπᾶται. Φαίνεται ἄρα ταύτην εἶναι τὴν ἀνθρωπίνην εὐδαιμονίαν.

\*\* Ετι καὶ ἐν ἠρεμία τινὶ καὶ σχολῆ συνεστάναι δεῖ την ευδαιμονίαν. Τέλος γάρ τί έστιν η σχολή, καί άσχολούμεθα ίνα δυνηθώμεν σχολάσαι, καὶ πόλεμον αίρούμεθα διά την είρηνην. Αί μέν οὖν ἐνέργειαι τῶν πρακτικών άρετων έν τοις πολιτικοίς είσι καί πολεμιχοῖς · αί δὲ τοιαῦται πράξεις μάλιστα δοχοῦσι πόὐρω πάσης ήρεμίας καὶ σχολῆς εἶναι αί μὲν πολεμικαὶ παντελώς · οὐδέν γάρ έν αὐταῖς ἐστιν ἡρεμίας · εὶ γάρ ἦν, δι' έαυτὸ ἀν ὁ πόλεμος ἐζητεῖτο. Οὐδεὶς δὲ αίρεῖται τὸ πολεμεῖν τοῦ πολεμεῖν ἔνεκα, οὐδέ τις ἐθέλει δι' έαυτὸν τὸν πόλεμον παρασχευάζειν · δόξειε γὰρ ἄν μιαιφόνος τις είναι, είτους φίλους πολεμίους ποιοίτο, ΐνα μάχαι καὶ φόνοι γίνωνται. Εἰσὶ δέ καὶ αί τοῦ πολιτιχοῦ πράξεις φανερῶς ἄσχολοι, χαὶ παρ' αὐτὸ τὸ πολιτεύεσθαι περιποιουμένου δυναστείας καὶ τιμάς, **ἢ τήν γε εὐδαιμονίαν έαυτῷ, χαὶ τοῖς πολίταις· έτέρα** γάρ ή αὐτοῦ, καὶ ἄλλη ή τῆς πόλεως εὐδαιμονία. Καὶ δηλον · εὐδαίμων γάρ αὐτὸς γενόμενος οὐχ ἀγαπᾶ, άλλά και την πολιτικήν ζητεί, δήλον ώς έτέραν οὖσαν.

\*\*\* 'Επεὶ τοίνυν τῶν μὲν κατὰ τὰς ἀρετὰς πράξεων αὶ πολιτικαὶ καὶ πολεμικαὶ κάλλει καὶ μεγέθει προέχουσιν, αὖται δὲ ἄσχολοι, καὶ τέλους τινὸς ἐφίενται, χοὶ οὐ δι' ἑαυτάς εἰσιν αἰρεταί, ἡ δὲ τοῦ νοῦ ἐνέργεια απουδαιοτέρα τέ ἐστιν, ὅτι τοῦ βελτίστου τῆς ψυχῆς ἐστι μέρους, καὶ οὐδενὸς ἔνεκα ζητεῖται, οὐδὲ άλλου παρ' αὐτὴν ἐφίεται τέλους, ἔχει τε οἰκείαν ° ἡδονὴν μείζονα ἢ κατὰ τὰς πρακτικὰς ἐνεργείας, ἢ δὴ δονὴ ἡδονὰς τὰς τὰν ἐνέργεια καὶ ἀρεμαία, ὡς ἀνθρώποις ὁπουθεν δυνατόν, καὶ ὅσα ἄλλα τῷ μακαρίῳ ἀπονέ-

cendam eget: etenim vir justus erga quos et cum quibus juste agat, itemque temperans et fortis et cæteri desiderabunt: at sapiens, etiam quum secum erit, res poterit contemplari, neque ullo homine ad hoc faciendum eget: eoque magis quo est sapientior: quodsi et ipse quodammodo aliis eget, quia cum aliis melius contemplabitur, tamen ad virtutem perfecte exercendam se ipso contentus est.

Quin etiam per se expetendam et jucundam esse oportet beatitudinem. Videtur autem vita contemplativa per se diligi. Etenim nihil aliud inde petimus, neque quidquam aliud assequimur præter contemplationem: e singulis vero activis quas vocant virtutibus aliud quid aut minus aut majus consequi nobis licet. E.fortitudine enim victoria, e temperantia animi tranquillitas, e prudentia inventio rerum ad ultimum finem spectantium, ex omnibus autem civilis felicitas oritur: contra vero nihil prorsus sequitur contemplationem, propter quod petenda esse videatur, sed ipsa per es amatur. Hanc igitur humanam beatitudinem esse apparet.

Præterea in tranquillitate quadam et otio beatitudinem consistere oportet. Finis enim aliquis otium est, atque in rebus gerendis versamur, ut otiari possimus, sicut pacis causa bellum suscipimus. Quare activæ virtutis functiones in civilibus et bellicis rebus cernuntur : tales vero actiones ab omni tranquillitate et otio longissime abesse videntur : et omnino quidem bellicæ : nihil enim ibi est tranquillitatis : quod si esset, per se bellum optabile foret. Nemo autem bellum belli causa suscipit, neque quisquam sua ipsius causa bellum parare vult : videatur enim latro et sicarius esse, si cum amicis inimicitias suscipiat, ut prælia committantur et cædes fiant. Sed et rerum publicarum rectoris actiones manifesto negotiosæ sunt, qui præterquam quod rempublicam administrat, potentiam etiam et bonores aut beatitudinem simul sibi simul civibus comparat: alia enim ipsius, alia reipublicæ est beatitudo. Id vel ex hoc manifestum est : quod non in ea quam ipse sibi peperit beatitudine acquiescit, sed reipublicæ etiam felicitatem, ut ab illa videlicet diversam, quærit.

Quum igitur civiles et bellicæ actiones omnibus iis, quæ virtutibus consentaneæ sunt, actionibus pulchritudine et magnitudine antecellant, hæ autem sint negotiosæ finemque aliquem expetant, neque propter se sint expetendæ, mentis vero functio melior sit, quia præstantissimæ animi partis est, neque ullius rei causa appetitur, neque ullum alium præter ipsam sibi finem proponit, propriamque quamdam et majorem quam activæ functiones habet voluptatem, quæ functionem promovet atque intendit : porro quia mentis functio maxime se ipsa contenta et tranquilla est, quatenus nimirum id fieri in homine potest, et quia reliqua omnia quæ felici tribuuntur, in hac functione

<sup>\*</sup> Δόξειε δ' ἀν αὐτὴ μόνη κτλ. — \*\* Δοκεῖ τε ἡ εὐδαιμονία κτλ. — \*\*\* Εἰ δὴ τῶν μὲν κατὰ τὰς ἀρετὰς πράξεων κτλ.

μονται, κατά ταύτην την ένέργειαν φαίνεται όντα · φανερόν οὖν, ότι ή τελεία τοῦ ἀνθρώπου εὐδαιμονία αὕτη ᾶν εἴη τέλειον μῆκος βίου λαδοῦσα · τῶν γὰρ τῆς εὐδαιμονίας οὐδὲν ἀτελὲς εἶναι προσήκει.

(Scripsi: \* ἄλλο τι] vulgo ἄλλό τι. — \* παραμεμίχθαι] cod. παραμεμίχθαι. — c οἰκείαν] cod. οἰκεῖαν. — 4  $\Re$  δ $\Re$ ] cod.  $\Re$  δ $\Re$ ). — )

#### Κεφ. θ'.

\*Οτι μείζων ή κατ' άνθρωπον ή θεωρητική εὐδαιμονία · καὶ έτι περὶ τῆς ἡθικῆς, ἡγουν τῆς κατ' ἀνθρωπον.

\* Εστι δὲ ὁ τοιοῦτος βίος χρείττων ἢ χατὰ ἀνθρωπον. Ό γὰρ οὕτω ζῶν οὐχ ἢ ἀνθρωπος οὕτω βιοῖ, ἀλλὰ χαθ΄ ὅτι θεῖον αὐτῷ ὑπάρχει · ὅσῳ δὴ διαφέρει τοῦτο τὸ θεῖον τοῦ χαθ΄ ἡμᾶς συνθέτου, τοσοῦτον διοίσουσιν αὶ τούτου ἐνέργειαι τῶν ἄλλων ἀνθρωπίνων ἐνεργειῶν, χαὶ ἡ τούτου ἀρετὴ τῆς ἀλλης ἠθιχῆς ἀρετῆς. Εὶ γὰρ θεῖον ὁ νοῦς πρὸς τὸν ἀνθρωπον, χαὶ ὁ χατὰ νοῦν βίος θεῖος πρὸς τὸν ἀνθρώπινον βίον.

\*\* Οὐ χρη δὲ ταῖς ἐνίων παραινέσεσιν έπομένους ἀνθρώπινα φρονεῖν ἀνθρώπους ὄντας, καὶ θνητὰ Ονητούς, άλλ' έφ' όσον ένδέγειαι έχαστον έαυτὸν ἀπαθανατίζειν, καὶ πάντα ποιεῖν πρὸς τὸ ζῆν κατά τὸ κράτιστον των εν αὐτῷ. Κράτιστον δὲ των εν ήμιν ὁ νοῦς έστιν. εί γάρ μεγέθει και όγκω ούδενος ύπερέχει, διά το ύπερδαίνειν την βλην, άλλά τῆ γε δυνάμει καὶ τιμιότητι μέγιστόν έστιν άπάντων έπεί και δεινώς άτοπον, εί τις έαυτῷ μηδε τὸν έαυτοῦ δίον αίροῖτο, ἀλλά τόν τινος άλλου. καί γάρ αὐτός ἐστιν ξκαστος τὸ κυριώτατον καὶ ἄριστον τῶν ἐν αὐτῷ, καὶ κατὰ τοῦτο ζων, έαυτῷ ἀν βιώη , καὶ τὸν οἰκεῖον μάλιστα βίον. Αλλως τε τὸ πρότερον λεχθέν άρμόσει καὶ νῦν· τὸ γάρ οίχειον τη φύσει έχαστου, τοῦτο χράτιστον καὶ ήδιστόν έστιν έχαστω τῷ ἀνθρώπω δὲ οἰκεῖον μάλιστα πάντων τὸ κατά νοῦν ἐνεργεῖν', εἴπερ αὐτός ἐστιν δ νοῦς οίχειον δε τὸ καθ' ξαυτόν ένεργειν έκάστω τῶν ένεργούντων · χράτιστος ἄραχαί ήδιστος δ χατά νοῦν βίος ανθρώπω ούτος άρα και εύδαιμονέστατος, και αθτη αν είη πρώτως ή άνθρωπίνη εὐδαιμονία.

\*\*\* Δευτέρως δὲ ἡ κατὰ τὴν ἄλλην ἀρετήν. Αἱ γὰρ κατ' αὐτὴν ἐνέργειαι ἀνθρωπικαὶ ἐν ταῖς πρὸς ἀλλήλους τῶν ἀνθρώπων κοινωνίαις συνιστάμεναι. Δίκαια γὰρ καὶ ἀνδρεῖα, καὶ τὰ ἄλλα τὰ κατὰ τὰς ἀρετάς, πρὸς ἀλλήλους πράττομεν, ἐν πράξεσι, καὶ χρείαις, καὶ συναλλάγμασι, καὶ τὰ πάθη παιδαγωγοῦμεν, τὸ πρέπον τῷ πλησίον διατηροῦντες ταῦτα δὲ πάντα τὴν σύνθετον ταύτην συντηροῦσι ζωήν. Τὰ δὲ τοιαῦτα ἀνθρωπικά. Ἐτι αἱ ἡθικαὶ ἀρεταὶ πολλὴν ἔχουσιν ἐνίστε ἀπὸ τοῦ σώματος τὴν σκοπήν καὶ γὰρ σωφρονικοί τινές εἰσι φύσει, καὶ πρὸς ἀνδρείαν εὐ ἔχουσι,

esse apparet: manifestum est, perfectam hanc hominis beatitudinem fore, si perfectam vitæ longitudinem adepta sit: nihil enim eorum, quæ sunt beatitudinis. imperfectum esse decet.

#### CAP. IX.

Majorem , quam [hominis natura ferat , contemplativam ese beatitudi :em : item de morali , hoc est , de humana felicitat:.

Est autem talis vita præstantior, quam quæ in hominem cadat. Qui enim hoc modo vitam agit, non qua homo est ita vivit, sed quatenus divinum quiddam in eo inest: quanto scilicet divinum hoc ei quod in nobis compositum est, antecellit, tanto etiam hujus functiones reliquis humanis functionibus præstabunt, atque hojas virtus reliquæ virtuti morali. Si enim mens hominis respectu divinum quiddam est, vita quoque menti consentanea divina erit, si cum humana conferatur.

Neque tamen nos oportet quorundam monitis obsecutos humana sapere ut homines, et mortalia ut mortales. sel nos ipsos, quoad ejus fieri potest, a mortalitate vindicare, atque omnia facere, ut ei nostri parti, quæ in nobis est optima, convenienter vivamus. Præstantissimum autem eorum quæ in nobis sunt mens est: quæ licet proceritate et mole nullam rem superet, quia materiam excedit, potentia tamen et excellentia reómnium maxima est : nam valde absurdum fuerit, si quis non suam sed alienam vitam expetat et sequatur : quod enim in quoque præstantissimum et optimum est. id ipse est, et qui huic convenienter vivit, sibi polissimum vivet, vitamque maxime propriam aget. Prælerea quod ante a nobis dictum est, etiam huic loco conveniet : quod enim cujusque proprium est natura, idem et optimum cuique est et jucundissimum : hominis autem omnium maxime proprium est, menti convenienter agere, siquidem ipsa mens est homo : sed cujusque rerum actoris proprium est sibi congruenter agere : ergo vita, quæ ad mentem accommodate traducitur, homini optima et jucundissima est : hæc vero et beatissima est, atque hæc primo loco humana felicitas vocanda sit.

Secundo autem loco ea quæ alii virtuti consettanea est. Muneris enim functiones ei convenientes humanæ sunt, atque in hominum inter se conversatione consistunt. Quippe justitiæ et fortitudinis et aliarum virtutum muneribus inter nos fungimur, in actionibus, necessitatibus, negotiorum contractibus, et cupiditates nostras coercemus, quod alteri decorum est conservantes: hæc autem omnia compositam istam vitam conservant. Talia vero sunt humana. Præterea virtutes morales ad corporis affectionem spectantes multum interdum ei debent: natura enim quidam ad temperantiam idonei sunt, atque ad fortitudinem et animi

<sup>\*</sup> Ο δὲ τοιοῦτος ἀν εἴη κρείσσων βίος, κτλ. — \*\* Χρὴ δ' οὐ κατὰ τοὺς παραινοῦντας κτλ. — \*\*\* Cap. 8. Δευτέρως δ' ό κατὰ τὴν ἄλλην ἀρετήν, κτλ.

καὶ πρὸς μεγαλοψυχίαν, ἀπὸ τῆς κατὰ τὸ σῶμα διαθέσεως · καὶ δλως σφόδρα ψκείωται <sup>b</sup> τοῖς πάθεσιν ἡ ἡθικὴ ἀρετή, καὶ αὐτὴ δὲ ἡ φρόνησις. Συνέζευκται γὰρ τῆ τοῦ ἡθους ἀρετῆ, ὡς καὶ δέδεικται ἐν τοῖς ἔμπροσθεν, ἐπεὶ φρόνησις μὲν τὰς ἀρχὰς ἀπὸ τῶν ἡθικῶν ἀρετῶν ἔχει · τὸ γὰρ ὀρθοδοξεῖν περὶ τὸ τέλος, ἐκεῖθεν.

Ή οὲ ἡθιχή ἀρετή, πῶς δεῖ τοῦ τέλους τυχεῖν ἀπὸ τῆς φρονήσεως λαμδάνει, καθώς ἐν τῷ ιγ΄ κεφαλαίω τοῦ ς' βιβλίου διείληπται. Ἐπεὶ τοίνυν ή μέν ήθική άρετή περί τα άνθρώπινά έστι πάθη, καί τούτοις έστλ συνημμένη, ταύτης δὲ ἀχώριστος ή φρόνησις εἶναι έδείχθη, φανερόν, δτι πᾶσα άρετη πρακτική τοῖς πάθεσίν έστι συνημμένη περί το σύνθετον άρα, καί την έν τούτω ζωήν αί δε τοῦ συνθέτου άρεταὶ άνθρωπιχαί . ο λφό τος ανθύρωμου οδιαπός αμό τος απλθετος. ώστε καὶ δ βίος, δ κατὰ ταύτας τὰς ἐνεργείας, ἀνθρωπικός, και ή εὐδαιμονία δ δε κατά νοῦν βίος μόνος έστι κεχωρισμένος των άνθρωπίνων, και ή κατά τοῦτον εὐδαιμονία. Πῶς δὲ κεχωρισμένος ἐστί, καὶ ώς έχει, διακριδωσαι, μετζόν έστι τοῦ προκειμένου, καὶ θεόλογία μαλλον προσήκεν · τοσοῦτον δὲ μόνον είπεῖν ἀρχέσει ἐν τῷ παρόντι, ὅτι τὰ ἀνθρώπινα ὑπερβαίνει.

\* Τοῦτο δὲ καὶ ἐκεῖθεν γίνεται δῆλον. Οὐ γὰρ δεῖται τῶν ἐκτός, καὶ τῆς ἐκεῖθεν χορηγίας εἰς τὴν οἰκείαν ένέργειαν. Δεϊται μέν γάρ δ θεωρῶν, ἄνθρωπος ὄν, τῶν πρὸς τὸ ζῆν ἀναγκαίων εἐς δὲ αὐτὴν τὴν ἐνέργειαν οὐδενός • δ δε πρακτικός δεῖται μέν καὶ ὧν δ θεωρητιχός, καὶ μᾶλλον οὖτος, ὅσῳ καὶ μᾶλλον τῷ σώματι πρός τὰς ἐνεργείας χρῆται · δεῖται δὲ ἔτι πρὸς τὰς ένεργείας και της έξωθεν χορηγίας. Ο μέν γάρ έλευθέριος χρημάτων πρός τὸ τὰ έλευθέρια πράττειν. δ δὲ δίχαιος, 『να ἀνταποδῷ. Χωρὶς γὰρ τῶν ἔξωθεν τούτων οὐ πράξουσιν οὐδέν τῶν κατὰ τὴν οἰκείαν άρετην έχαστος. Δεί γάρ τῷ μέν ἀνδρείῳ χαιροῦ τινος χαταλλήλου, και της εν σώματι δυνάμεως, όθεν έπιδείξεται την τόλμαν, και την καρτερίαν και τῷ σώφρονι έξουσίας, καὶ τοῦ δύνασθαι, εἰ βούλοιτο, ταῖς . ηροναις εφείναι · και των αγγων εκαστώ Χυεία των χαταλλήλων, ενοίς δύναται πράξαι την άρετήν. "Ανευ γάρ τοῦ πράξαι κατά την έξιν της άρετης, μάλιστα μεν άδηλος ή βούλησις, και ή έξις. Προσποιούνται γάρ ένιοι μη δίκαιοι όντες βούλεσθαι δικαιοπραγείν, καὶ έλευθέρια πράττειν, μή όντες έλευθέριοι. Έπειτα οὐδὲ τελεία ἐστὶν ή ἀρετὴ ἐν μόνη τῆ προαιρέσει, ἀλλά δει και της πράξεως. εν άμφοιν γάρ έστι . και ούτως εν άμφοιν έστιν, ώστε ζητείται έν ποτέρα μάλλόν έστιν ή άρετή, έν τῆ προαιρέσει, ή έν τῆ πράξει. Τὸ γὰρ τέλειον δῆλον, ὡς ἐν ἀμφοῖν ἀν εἴη. Φανερὸν τοίνυν, ότι ή πρακτική άρετή πρός το τέλειον είναι, τῆς έξωθεν χορηγίας δεϊται, καλ τοσούτω πλείονος, δσω

magnitudinem ipsa corporis constitutione finguntur : denique magnam cum affectibus virtus moralis habet necessitudinem, sicut et ipsa prudentia. Nimirum cum morum virtute cohæret, ut supra ostendimus, quoniam prudentia a virtutibus moralibus principia sua mutuata est : inde enim profectus aliquis recte de fine suo judicabit.

Quomodo autem finem suum assequi debeat, virtus moralis a prudentia discit, ut in tertio decimo libri sexti capite exposuimus.

Quum ergo virtus moralis in humanis affectibus versetur, et cum iis cohæreat, ab hac vero prudentiam separari non posse jam probaverimus, apparet omnem virtutem activam cum affectibus esse conjunctam: circa id igitur, quod compositum est, et ejus vitam versatur: at ejus quod compositum et concretum est virtutes humanæ sunt: hominis quippe definitio ab eo quod est compositum, sumitur: itaque et vita, quæ in his functionibus consistit, humana est, et felicitas: sola vero vita, quæ menti convenienter agitur, ab omnibus humanis separata est, pariterque ejus felicitas.

Quomodo autem sit separata, et quomodo se habeat, explanare, majoris negotii est quam id quod nobis propositum est, magisque theologiæ convenit: hoc tantum in præsentia dicere sufficiat, eam humanæ vitæ fines transire.

Quod quidem etiam illinc apparet. Neque enim externis bonis aut eorum copia ad functionem suam eget. Quippe rerum contemplator, ut homo, bonis quæ ad vivendum necessaria sunt, indiget : ad ipsam vero functionem nullis: at vero actor rerum indiget quoque iisdem quibus contemplator, magisque hic, quo magis ad explenda munera corpore utitur : sed externorum etiam bonorum copia ad functiones suas eget. Liberali enim pecunia opus erit ad actiones liberales, et justo ad gratiam referendam. Nam sine externis his bonis nemo quidquam eorum quæ virtuti suæ congruunt, aget. Scilicet viro forti opus est tempore opportuno et corporis robore ad audaciam suam et tolerantiam ostentandam: et temperanti opus est potestate, hoc est, facultate serviendi voluptatibus, si velit : denique ut suam quisque virtulem exercere possit, idoneas quasdam res requirit. Nam nisi quis secundum virtutis habitum agit, valde obscura ejus et voluntas est et habitus. Nimirum simulant nonnulli qui justi non sunt, velle se juste agere, et qui liberales non sunt, velle se liberaliter agere. Deinde nec in solo consilio perfecta est virtus, sed actione etiam opus est : in utroque enim est, et ita quidem est in utroque, ut quæratur, in utro magis sit virtus, in consilio an in actione. Quod enim perfectum est, in utroque esse apparet. Est igitur manifestum, activam virtutem, ut perfecta sit, externorum bonorum copiam requirere, tantoque majorem, quanto major sit et pul-

<sup>\*</sup> Δόξειε δ' αν καὶ τῆς ἐκτὸς χορηγίας κτλ.

μείζων έστὶ και καλλίων αι γὰρ κατ' αὐτὴν πράξεις μεγάλαι, και ἀξιόλογοι οὖσαι και πλειόνων δεήσον— ται τῶν ἔξωθεν. Τῷ δὲ θεωρητικῷ οὐδενὸς τῶν τοιούτων πρός γε τὴν ἐνέργειαν χρεία ἀλλ' ὡς εἰπεῖν, καὶ ἐμποδών ἔσταται ταῦτα τῷ θεωρία. Δεήσεται δὲ οὐχ ὡς θεωρητικός, ἀλλ' ὡς πρακτικός, ἐπεὶ ἀνθρωπος ὧν καὶ ἀνθρώποις συζῶν, αίρεῖται τὰ κατὰ τὴν πρακτικὴν ἀρετήν, ἕνα πρὸς τοὺς συνόντας τὰ ἀνθρώπινα σώζη.

(Scripsi: βιώη] cod. βιώη. — β ἀκείωται ] cod. ἀκείωται. — ς ἐστι] cod. ἐστιν. —)

#### Kεφ. ι'.

Ετι περὶ τοῦ θεωρητικοῦ βίου, καὶ ὅτι ἡ τελεία εὐδαιμονία ἐν αὐτῷ ἐστι.

\* Φαίνεται δὲ καὶ ἐκεῖθεν ἐν τῷ θεωρητικῷ βίῳ συνεστάναι την τελείαν εὐδαιμονίαν. Ἡ γὰρ θεωρία μόνον θεοῦ ἔργον ἐστίν \*, ὅς ἐστιν ἀληθῶς μαχάριος χαὶ εὐδαίμων. Ποίας γάρ άλλας πράξεις ἀποδοτέον αὐτῷ; τάς δικαίας; η ο γελοΐον συναλλάττειν αὐτόν, καὶ παρακαταθήκας ἀποδιδόναι, καὶ ὅσα ἄλλα τοιαῦτα ἀλλά τάς ανδρείας; πῶς οὖν ὑπομενεῖ τὰ φοδερά, καὶ περὶ τῆς ζωῆς χινδυνεύσει τοῦ χαλοῦ ἔνεχα; χαὶ γὰρ χαὶ είπειν άτοπον · άλλά τάς έλευθερίους; τίνι οὖν καὶ τί δώσει; άτοπον δέ εί καὶ έσται αὐτῷ νόμισμα, ή τι τοιούτον, οδ δεόμενος αὐτὸς εἰς τὸν βίον, ἔπειτα ἄλλω δίδωσιν, ένεκα του άγαθου σώφρων δε πως αν είη φαύλας οὐχ ἔχων ἐπιθυμίας; πᾶσαι μέν οὖν αί τοιαῦται πράξεις μιχραί και ανάξιαι θεου έπει δε ζην ακντες ὑπειλήφασιν αὐτόν, ἀνάγχη χαὶ ἐνεργεῖν οὐ γὰρ δεί καθεύδειν έξηργηκότα, καθάπερ τον Ένδυμίωνα. έπει δε ενεργών ούτε πράττει, χαθώς δεδειχται, ούτε πογγώ παγγολ ποιεί. ος λφό απλείως πευς αμοτεγε-- σματά τινα διατρίδειν εύλογον αὐτὸν κατά τοὺς δημιουργικούς των τεχνιτών. τί λείπεται πλήν θεωρείν; ή άρα τοῦ θεοῦ ἐνέργεια μαχαριότητι διαφέρουσα θεωρητική αν είη. Έν άρα τῷ θεωρητικῷ βίω συνεστάναι πάσα ἀνάγκη την τελείαν • συγγενεστάτη γάρ έστι τῆ τοῦ θεοῦ ένεργεία.

\*\* Φαίνεται δὶ τοῦτο καὶ ἀπὸ τοῦ μηδὲν τῶν ἀλόγων εὐδαιμονίας μετέχειν, τῆς θεωρητικῆς ἐνεργείας ἐστερημένα τελείως. Τῷ μὲν γὰρ θεῷ πᾶς δ βίος μακάριος, τοῖς δ' ἀνθρώποις ἐρ' ὅσον ἔοικε καὶ εἰκόνα φέρει τῆς τοῦ θεοῦ ἐνεργείας τῶν δ' ἄλλων ζώων οὐδὲν μακάριον, ἐπεὶ οὐδαμοῦ κοινωνεῖ θεωρίας. "Οσα τοίνυν θεωρίας καὶ τῆς εὐδαιμονίας μετέχει, καὶ ἃ μᾶλλον θεωρεῖ, καὶ ἄλλον εὐδαιμονίας μετέχει, καὶ ἀ μᾶλλον θεωρεῖ, καὶ ἡ εὐδαιμονία διατείνει, οὐ κατὰ συμδεδηκός, ἀλλὰ κατ' αὐτὴν δήπου τὴν θεωρίαν αὕτη γὰρ τιμία δι' ἔαυτὴν ἡ θεωρία. "Ωστ' εἴη ° ἀν ἡ εὐδαιμονία θεωρία τις, ἡ ἀρίστη δὴ καὶ τελειοτάτη".

chrior: actiones enim ei convenienter susceptæ quum magnæ sint et præclaræ, pluribus etiam bonis externis egebunt. Rerum autem contemplatori ad muneris functionem nullis talibus opus est: immo vero ea contemplationi rerum (pæne dicam) impedimento sunt. Egebit autem non ut rerum contemplator, sed ut actor, quoniam ut homo et cum hominibus vitæ consuetudine conjunctus, consilia activæ virtuti consentanea capessit, ut apud familiares ea quæ homine digna sunt conservet.

#### CAP. X.

Præterea de vita contemplativa, et perfectam in ea bestitudinem esse.

Sed et illine apparet, in vita contemplativa perfectam esse beatitudinem. Contemplatio enim solius dei opus est, qui vere felix est et beatus. Quæ enim aliæ actiones ei tribui debent? justæne? profecto ridiculum erit, si eum pactiones facere et deposita reddere dicamns, et cætera id genus : an fortes? quomodo ergo res periculosas subibit et de vita periclitabitur honestatis causa? hoc enim etiam dicere, absurdum est: an liberales? cui ergo et quid dabit? absurdum autem erit, si nummus ei sit, aut aliquid tale, quod ut vivat quidem ipse requirat, sed postea tamen honestatis causa aliis tradat : jam vero temperans quomodo erit, quum vitiosis cupiditatibus careat? omnes igitur ejusmodi actiones exiguæ deoque indignæ sunt : quoniam vero omnes illum vivere existimant, necesse est enm etiam munere aliquo fungi : neque enim oportet otiosum, Endymionis instar dormire : quum vero in hac functione neque agat, quemadmodum demonstravimus, neque multo magis faciat : neque enim perpetuo eum in perficiendis operibus quibusdam artificum operariorum exemplo versari verisimile est : quid præter contemplationem relinquitur? Quare dei muneris functio quum beatitudine excellat, in contemplatione consistere eam apparet. In contemplativa ergo vita perfectam eam esse omnino necesse est : nam divinæ functioni quam maxime cognata est.

Patet hoc vero etiam ex eo, quod nullum animal ratione carens beatitudinis particeps est, quippe que contemplativa illa functione penitus privata sint loc enim omnis vita beata est, hominibus autem qualenus illi similis est et divine illius functionis aliquam imaginem habet: reliquorum vero animalium nullum est beatum, quoniam nulla est eis contemplationis communitas. Quaecunque igitur in contemplationis eliam in beatitudinis partem veniunt, et quae magis contemplantur, etiam majore felicitate utuntur, denique quam late contemplatio, tam late quoque patet belitudo, non per accidens, sed ex ipsa profecto contemplationo. Itaque beatitudo erit contemplatio quedam, optima sane et perfectissima. Eget tamen et bonis externis contemplatio, ut contemplatoris et corpus consister possit et sanitas: neque enim verisimile est, homo quam sit, ei talibus non esse opus, non enim suis bonis salis instructa ad talia est natura.

<sup>\* &</sup>quot;Η δὲ τελεία εὐδαιμονία, κτλ. — \*\* Σημεῖον δὲ καὶ τὸ μή μετέχειν κτλ.

\* Χρεία δὲ καὶ τῶν ἔξωθεν τῷ θεωρήματι πρὸς τὸ συνεστάναι τὸ σῶμα καὶ δγίειαν · οἰκ εὔλογον γὰρ μὴ δεῖσθαι τῶν τοιούτων ἄνθρωπον ὅντα, οὐ γὰρ αὐτάρκης ἡ φύσις πρὸς τὰ τοιαῦτα 8.

\*\* Δεήσεται δὲ οὐ τοσούτων δσων δ πρακτικός, οὐδὲ άπλῶς πολλῶν τινων καὶ μεγάλων, ἐπεί φαμεν χρείαν αὐτὸν ἔχειν τῶν ἀναγχαίων, ἀλλὰ μετρίων. Οὐ γὰρ ή περιβολή h τοῦ πλούτου καὶ τῶν ἄλλων τῶν ἔξωθεν άγαθῶν αὐτάρχη ποιεῖ τὸν εὐδαίμονα, ἢ πείθει χρίνειν δρθώς περί των πρακτών, ή πράττειν τὰ δέοντα. Δυνατόν γάρ καί μή άρχοντα γης καί θαλάττης πράττειν τά καλά, καὶ ἀπὸ μετρίων τινῶν ποιεῖν & προσήκει τοῖς μεγάλην περιβεδλημένοις άρχήν. Τοῦτο δὲ όρᾶν ἐστιν έναργῶς οἱ γὰρ ἰδιῶται τῶν μέγα δυναμένων οὐχ ήττον, εί μή και μαλλον, τά έπιεικη φαίνονται πράττοντες. Τοσούτων τοίνυν εὐπορεῖν τὸν εὐδαίμονα ίκανον πρός ευραιπολίαν. ενευλήσει λαυ την αυετήν αχωλύτως, καὶ τὸν εὐδαίμονα βιώσεται βίον μαρτυρεῖ δε τοις λόγοις και Σόλων, ού τοις εκτός άγαθοις την εύδαιμονίαν όρίζων, άλλ' εύδαίμονας Ι άποφαινόμενος είναι τοις έκτος άγαθοις κεχορηγημένους, πεπραγότας τε τὰ χάλλιστα, χαὶ βεδιωχότας σωφρόνως ενδέχεται γάρ μέτρια κεκτημένους πράττειν & δεί. Δοκεί δέ καὶ Άναξαγόραν οὐ πλούσιον οὐδὲ δυνάστην ὑπολαβείν τὸν εὐδαίμονα εἶναι · φησὶ γάρ, οὐοἐν θαυμαστὸν εὶ δόξειέ τις τοῖς πολλοῖς ἄτοπος εἶναι · δυνατὸν γὰρ άγαθὸν καὶ εὐδαίμονα ὄντα, πονηρὸν καὶ ἄθλιον νομισθηναι τοῖς πολλοῖς, οθ τοῖς ἐκτὸς καὶ φαινομένοις χρίνουσι, τούτων αἰσθανόμενοι μόνον. "Ωστε τοῖς ήμετέροις λόγοις καὶ αἱ τῶν σοφῶν συμφωνοῦσι δόξαι. καί τις καὶ ἀπὸ τούτων τοῖς εἰρημένοις γίνεται πίστις μετρία • τὸ γὰρ ἐν τοῖς πρακτοῖς ἀληθές ἀπὸ τῶν ἔργων καὶ τοῦ βίου φαίνεται καὶ τούτοις ελέγχεται τὸ ψεῦδος, δταν οι λόγοι μή φαίνωνται τοῖς πράγμασιν έξαχολουθούντες · ἐν γὰρ ταῖς πράξεσι τὸ χύριον · δεῖ τοίνυν σχοπείν τὰ προειρημένα, καὶ ταῖς ἀνθρωπίναις πράξεσι καὶ τῷ βίω φέροντας ἐφαρμόζειν, καὶ συνάδοντα μέν αποδεχτέον, διαφωνούντα δε λόγους γενούς ύποληπτέον.

\*\*\* Ετι δὲ καὶ ἐκεῖθεν γίνεται δῆλον, εἰδαιμονέστατον εἶναι τὸν κατὰ νοῦν ἐνεργοῦντα καὶ γὰρ θεοφιλόστατος ἐστιν οὖ τί γένοιτ' ἀν εἰδαιμονέστερον; εἰ γάρ τι τῷ θεῷ μέλει τῶν ἀνθρωπίνων, καὶ τίς ἐστιν αὐτῶν ἐπιμέλεια παρ' ἐκείνου, καθάπερ πᾶσι δοκεῖ, καὶ εἶη γε, τίνι τῶν ἐν ἀνθρώποις χαίρειν τὸν θεὸν μᾶλλον εἰκός, ἢ τῷ ἀρίστω καὶ συγγενεστάτω; τοῦτο δὲ ὁ νοῦς ἐστιν. Εἰ δὲ τῷ νῷ μάλιστα χαίρει, καὶ αὐτῶν τας μάλιστα τοῦτον καὶ τιμῶντας, καὶ κατ' αὐτὸν ἐνεργοῦντας, ἀντευποιήσει πάντως, ὡς τῶν φίλων αὐτῷ καὶ συγγενῶν ἐπιμελουμένους, καὶ ἄλλως ὡς ὁρθῶς καὶ καλῶς πράττοντας οὖτος δὲ ὁ σοφός

Non tamen tam multis quam actor rerum egebit, neque omnino multis magnisque, quia necessaria et modica eum desiderare dicimus. Neque enim opum abundantia et reliquorum quæ externa sunt bona beatum suis rebus contentum facit; aut adducit, ut recte de rebus sub actionem cadentibus judicet, vel officio suo fungatur.

Potest enim aliquis, licet terræ et maris imperium non habeat, res honestas agere, et modicis opibus ea quæ magno imperatore digna sunt efficere. Atque hoc perspicue cernere licet : nam privati homines non minus, et fortasse magis, quam dynastæ præpotentes honestas actiones suscipere videntur. Tot igitur tantisque rebus ut beatus ad beatitudinem instructus sit, sufficit : quippe virtutem libere exercebit, et vitam beatam deget : assentitur vero his verbis Solon, qui non externis bonis beatitudinem definiebat, sed eos beatos dicebat esse, qui externis instructi bonis præclarissima facinora fecissent et temperanter vixissent : fieri enim potest, ut qui bona mediocria possident, quæ agenda sunt agant. Anaxagoras quoque non divitem neque potentem aliquem virum beatum existimasse videtur : neque enim mirandum dicebat fore, si ineptus quidam et absurdus vulgo videretur : fieri quippe potest, ut qui bonus sit et beatus, malus tamen ac miser a vulgo habeatur quod ex rebus externis et manifestis judicat, propterea quod has tantum sensu percipit. Quamobrem his nostris rationibus etiam sapientum opiniones congruunt : quæ aliquo modo ad fidem iis quæ diximus, faciendam valent : nimirum in iis quæ sub actionem veniunt veritas ex factis et vita apparet : hisque mendacium convincitur, quando verba cum rebus ipsis non consentire manifestum est : in actionibus enim vis præcipua consistit : itaque ea quæ ante diximus, consideranda sunt eague ad humanas actiones vitamque transferri et accommodari oportet, et quæ illi respondent, admittenda, quæ vero discrepant, verba inania habenda sunt.

Adde quod etiam hinc intelligitur, beatissimum esse qui muneribus menti convenientibus fungatur : nimirum deo carissimus est : quo quid beatius esse possit? si enim deus curam aliquam agit rerum humanarum, earumque, sicut omnibus videtur et probabile est, rationem habet, qua tandem in rebus humanis deum magis delectari decet, quam re omnium optima ipsique maxime cognata? hæc autem mens est. Quodsi mente maxime delectatur, etiam iis qui hanc maxime diligunt et plurimi faciunt et muneribus ei convenientibus funguntur, præmia persolvet gratiamque referet, ut eorum quæ ipsi cara et cognata sunt, curam habentibus, et alioqui rectas et honestas actiones suscipientibus : hic autem est sapiens et qui muneribus menti convenienti-

Δεήσει δὲ καὶ τῆς ἐκτὸς εὐημερίας κτλ. — \*\* Οὐ μὴν εἰητέον γε πολλῶν καὶ μεγάλων κτλ. — \*\*\* Ὁ δὲ κατὰ νοῦν ἐνεργῶν κτλ.

έστι καὶ κατὰ νοῦν ἐνεργῶν· θεοφιλέστατος άρα · τὸν αὐτὸν δὲ εἰκὸς καὶ εὐδαιμονέστατον εἶναι · καὶ διὰ τοῦτο άρα ὁ σοφὸς μάλιστα εὐδαιμονῶν. Ἡ ἄρα τελεία εὐδαιμονία ἐν τῷ θεωρητικῷ συνίσταται βίῳ.

(Scripsi: \* έργον ἐστίν] vulgo έργον ἐστίν. — \* ¾] cod. ¾. Est aûtem nostra lectio præferenda illi, quam habent omnes fere Aristotelis membranæ, ¾, quamque exprimit Lambinus. At incodice Laurentiano, quem Bek kerus litteris Kb notare solet, ista particula omittitur. — ° ζῆν] cod. ζῆν. — ἀ ἐφ' ὅσον] cod. ἐφ' ὅσων. — ο "Ωστ' εἶη] cod. "Ως τ' εῖη. — ΄ τελειστάτη] cod. τελειωτάτη. — ͼ αὐτάρχης ἡ φύσις πρὸς τὰ τοιαῦτα] cod. αὐτάρχης ἡ φύσις τὰ τοιαῦτα. — ħ περιδολὴ] cum Andronici codice; quod intelligi potest. Vide Stephani Thesaurum. Non spernenda tamen Stagiritæ membranarum scriptura ὑπερδολὴ. — ¹ εὐδαίμονας] cod. εὐδαιμονίας. —)

#### Κεφ. ια'.

"Ότι περί άρετης ούχ Ικανόν τὸ εἰδέναι, ἀλλ' έχειν καὶ χρησθαι πειρατέον.

\* 🗛 μέν οὖν προσῆχε περί τῶν ἀρετῶν ὡς ἐν τύπῳ διαλαβείν, έτι τε φιλίας, και ήδονης, και της εύδαιμονίας, ίχανῶς εἴρηται καὶ οὐδενὸς ἴσως ἔτι δεήσει τῆ πραγματεία πρός γε τὸν περὶ αὐτῶν λόγον. Τί οὖν; ήνυσται τὸ προτεθέν ήμῖν ήδη, καὶ τὸ προσῆκον τέλος έλαδεν ή σπουδή; καὶ μὴν πρακτική τίς ἐστιν ή φιλοσοφία, καὶ δεῖ καταλλήλου τέλους αὐτῆ τὸ δὲ εἰδέναι τί έστιν άρετή, και των άλλων έκαστον, θεωρία τίς έστι μόνον. Οὐχοῦν χαθάπερ τῷ πρὸς ἀρετήν έπειγομένω ού μέγρι τούτου στηγαι δεί την σπουδήν, μαθόντι τίνα δει πράττειν, και τίνων απέχεσθαι, τί τέ έστιν ή άρετή, και τίς ή κακία, και τί τὸ τῶν άνθρωπίνων έσχατον τέλος, άλλα και πράξεων άπτεσθαι, χαὶ τὴν μέν φεύγειν, τὴν δέ διώχειν, ὑπέρ δὲ τοῦ τῆς εὐδαιμονίας τυγχάνειν πάντα ποιείν τον ίσον δή τρόπον και τον της άρετης άλείπτην άνάγκη μή τούτοις αγαπαν μόνον τοις λόγοις, δθεν ένι μαθείν έχαστα τί έστιν, άλλά καὶ ὅπωςᾶν γένοιτο κατορθῶσαι · καὶ τοῦτο διδάσχειν, ολόμενον ούτως αν άληθως γενέσθαι διδάσχαλον άρετῆς. Πρὸς γάρ την τελείωσιν τοῦ γυμναζομένου τὸν παιδευτήν προσήχει τάττειν τοὺς λόγους. τελείωσις δ'άν είη του τῆς άρετῆς ἀθλητοῦ, τὸ ἀγαθὸν αὐτὸν γενέσθαι καὶ πρακτικόν τῶν καλῶν · φανερὸν τοίνυν, ως άρα τοῖς περὶ τῶν ἀρετῶν εἰρημένοις ἐχεῖνα προσθείναι δεί, τί ποιῶν ἔχαστος, ἢ πῶς ἔχων, οἰκείως είς άρετην και το άγαθον έξει, και τών περί αὐτῆς ήδέως ἀχούσεται λόγων, χαὶ βιῶναι δυνήσεται κατ' αὐτήν· οὕτω γὰρ ἂν ὁ περὶ τῆς ἀρετῆς αὐτάρκης γένοιτο λόγος, διά πάντων τὸ γιγνόμενον σώζων. Πειbus fungitur: est igitur deo carissimus: eundem autem beatissimum etiam esse decet: ac propterea sapiens maxima felicitate floret. Perfecta ergo beatitudo in vita contemplativa consistit.

#### Cap. XI.

Non satis esse scire ea quæ ad virtutem spectant, sed nitendum etiam esse, ut ea habeamus lisque utamur.

Quæ ergo quasi pingui Minerva dicenda esse de virtutibus, item de amicitia, voluptate et heatitudine videbantur, satis jam dicta sunt : neque quidquam amplius fortasse huic tractatui ad plenam de iis disputationem deerit. Quid igitur? num peregimus jam propositum, et congruum finem industria nostra assecuta est? atqui activa hase philosophia est, quae idoneum finem desideret : at vero scire quid sit virtus et unaquæque celerarum rerum, nihil aliud quam quædam contemplatio est. Quemadmodum ergo is qui ad virtutem contendit, non hunc diligentiæ suæ terminum statuere debet, ut sciat, quid agendum et quibus rebus abstinendum sit, quid item sit virtus et vitium, quis denique extremus rerum humanarum finis, sed actiones etiam suscipere, alque illam fugere, hanc sequi, postremo nihil reliqui facere, quominus beatitudinis particeps fiat : eodem modo virtutis magistrum necesse est non in hac sola doctrina acquiescere, ex qua discere possit, quid unaquæque res valeat, sed ut fiant talia ipsum res bene gerere oportet: atque hoc ipsum docere, ratum se hac ratione revers virtutis præceptorem fore. Eo enim magistrum præcepta referre decet, ut alumnus qui exercetur in arte sua perfectus evadat : illa autem virtutum cultoris perfectio erit, si bonus fiat et quæ honesta sunt agat : hinc patel, sermoni nostro de virtutibus habito illud etiam addendum exponendumque esse, quibus actionibus singuli, aut quo habitu accommodate ad virtutem et bonum se habeant ejusque præcepta libenter audiant et honeste vivere possint : ita enim demum quæ de moribus traditur perfecta erit doctrina, si per omnia actiones conservet. Nitendum igitur, ut hanc quoque docendi raρατέον δή ταύτην την μέθοδον ἀποδοῦναι. Εἰ μὲν οὖν ἐχανὸς ἦν ὁ περὶ τῆς ἀρετῆς λόγος πεῖσαι γενέσθαι χρηστούς, πολλοὺς ἄν μισθοὺς καὶ μεγάλους δικαίως, κατὰ τὸν Θέογνιν, ἐφερόμην, καὶ πολλῶν ἔδει τοῦτον ἀνεῖσθαι, καὶ ζητεϊν ἐκ παντὸς τρόπου λαδεῖν.

\*Νῦν δὲ τοὺς μὲν ἀγαθοὺς καὶ ἔλευθερίους τῶν νέων, καὶ οἶς εὐγενὲς καὶ φιλόκαλον ἦθος, φαίνονται δυνάμενοι πείθειν, καὶ πρὸς τὴν ἀρετήν, καὶ τὴν ταύτης πρᾶξιν, καὶ τὴν ἔξιν παρακαλεῖν •

\*\* Τοὺς πολλοὺς οὲ οὐχέτι· \* δύναται γὰρ οὐδεὶς τῶν τοιούτων λόγω τινί καί πειθοί την καλοκαγαθίαν έλέσθαι, καὶ τὴν κακίαν φυγεῖν οὐ γὰρ αἰδώς αὐτοὺς άγει δεινὸν ήγουμένους αὐτὸ τὸ δόξαι χαχούς, άλλὰ φόδος, οὐδὲ ἀπέχονται τῶν φαύλων, διότι φαῦλα, καὶ δτι τὸ ταῦτα πράττειν αἰσχρόν, άλλὰ διὰ τὰς τιμωρίας το δε αίτιον, δτι λόγω μεν ου ζωσιν, δθεν αίδεισθαι συμβαίνει, πάθεσι δέ ακολουθούντες τὰς ἐπομένας τοῖς πάθεσι διώχουσιν ἡδονάς, καὶ διὰ τούτο τὰς ἀντιχειμένας φεύγουσι λύπας τὸ δὲ φεύγειν τάς λύπας, τοῦτό ἐστι τὸ φοδεῖσθαι τοὺς δή ούτως έχοντας, καὶ τῷ μὴ γεύσασθαι τῶν ὡς ἀληθῶς χαλών χαὶ σπουδαίων, μηδέ εἰς ἔννοιαν τούτων δυνηθέντας έλθεϊν, τίς αν λόγος μεταρρυθμίσαι; " και γαρ αδύνατον, ή οὐ ράδιον, τὰ χρόνω πολλώ τοῖς ήθεσιν έμπαγέντα καλ βεδαιωθέντα, λόγφ κινήσαι μόνφ. Δει γάρ και έτέρων, ων παρόντων άγαπητον εί τις άρετῆς καὶ χρηστῶν ἡθῶν μεταλάδοι. Ἐπεὶ τοίνυν ούχ αὐτάρχεις οἱ λόγοι πρὸς τὸ προχείμενον, ζητητέον τίνα έστίν, ὧν προϋποχειμένων καὶ ὁ λόγος τὸ ἀγαθὸν δύναται πείθειν.

( Scripsi : \* οὐχέτι] cod. οὐχ ἔτι. — \* μεταρρυθμίσαι] cod, μεταρυθμίσαι. — \* χινῆσαι] ex Heinsii conjectura; cod. χοινῆσαι. —)

### Κεφ. ιβ'.

Πῶς ἐστι καλὸν καὶ ἀγαθόν τινα γενέσθαι · καὶ ὅτι δεῖ πρὸς τοῦτο τοῦ νόμου.

\*\*\* Τὰ τοίνυν αἴτια τῆς ἀρετῆς τοῖς ἀνθρώποις τρία πᾶσι δοχεῖ · φύσις, καὶ διδασκαλία, καὶ ἔθος. 'Η μὲν οὖν φύσις, ὅτι ἐφ' ἡμῖν οὖν ἔστι, φανερόν · τὸ γὰρ πεφυκέναι πρὸς ἀρετὴν διά τινος γίνεται θείας αἰτίας τοῖς ὡς ἀληθῶς εὐτυχέσιν · ἡ δὲ διδασκαλία καὶ ὁ περὶ τῶν ἀρετῶν λόγος, δῆλον ἐκ τῶν εἰρημένων, ὡς οὐ πάντας δύναται πείθειν, ἀλλ' ἀνάγκη τὴν τοῦ ἀκροατοῦ ψυχὴν ἔθεσί τισιν ἀγαθοῖς παρεσκευασμένην εἶναι, πρὸς τὸ χαίρειν οἶς δεῖ, καὶ μισεῖν ἀ δέον ἐστίν · οὕτω γὰρ ὰν καλῶς ὑποδέξαιτο τὴν διδασκαλίαν, καθάπερ ἡ τὸ σπέρμα θρέψαι δυναμένη γῆ · χωρὶς δὲ τούτου πῶς ὰν δλως καὶ δυνηθείη συνεῖναι ζῶν κατὰ πάθος; τὸν δὲ οὕτως ἔχοντα πῶς οἶόν τε μεταπεῖσαι;

tionem explicemus: Si enim sermo de virtute habitus per se satis valeret ad inducendos homines, ut boni fierent, jure magnam et amplam mercedem, ut ait Theognis, acciperem, magnoque emendus esset hic sermo, et omni modo comparandus:

Nunc vero bonos quidem et ingenuos adolescentes, quibus generosa et honesti studiosa indoles est, videntur sermones ad virtutem adducere et ad hujus exercitationem et habitum adhortari posse:

Vulgus vero non item: neque enim quisquam eorum ratione ulla aut persuasione ad honestatem amplectendam, et ad vitium fugiendum incitari potest : neque enim pudor eos adducit, ut hoc ipsum dedecus existiment, quod improbi habeantur, sed metus, neque abstinent maleficiis, quia mala sunt, et quia maleficia admittere turpe est, sed propter pœnas : cujus rei causa est, quod ratione non vivunt, ex qua pudor oritur, sed affectus sequuntur et voluptates affectibus congruentes consectantur, ideoque dolores illis contrarios fugiunt : fugere autem dolores, hoc illud est, quo perturbantur : eos vero qui ita se habent, et quum nunquam ea quæ vere bona et honesta sunt gustaverint, ac ne ad considerationem quidem eorum et cogitationem pervenire possint, quæ tandem corrigere possit ratio? non enim fieri potest, aut certe vix, ut quæ jam pridem moribus infixa hæserunt et quasi confirmata sunt, sola oratione mutentur. Requiruntur enim et alia, quæ si adfuerint, tum demum bene etiam nobiscum agatur, si virtutem moresque bonos adipisci possimus. Cum ergo ad id quod propositum est sola per se non sufficiat disciplina, quæritur, quænam sint illa, quæ subesse prius oportet, ut bonum ipsum persuadere nobis queat ratio.

#### Cap. XII.

Quomodo honestus et bonus evadere possit aliquis : idque ut fiat, lege opus esse.

Causæ igitur virtutis humanæ tres omnibus esse videntur: natura, disciplina, consuetudo. Jam vero naturam in nostra potestate non esse, manifestum est: nam ad virtutem nasci divina quadam causa hominibus revera fortunatis contingit: doctrinam vero et virtutis disciplinam non posse omnes ut credant adducere, satis ex superiori disputatione apparet, sed necesse est bona prius consuetudine præparatum esse auditoris animum, tum ad amplectenda ea, quibus gaudemus, tum ad rejicienda quæ odio digna sunt: sic enim opportune excipiet doctrinam, ut terra semen, quod alere potest: sine hoc vero quomodo animum inducat audire sermonem a voluptatibus avocantem? quomodo vero qui perturbatione vitam dirigit omnino talem sermonem intelligat? at eum qui ita sit affectus, quonam modo

<sup>\*</sup> Νῦν δὲ φαίνονται πτλ.— \*\* Τοὺς δὲ πολλοὺς ἀδυνατεῖν πτλ.— \*\*\* Γίγνεσθαι δ' ἀγαθοὺς οἴονται οἰ μὲν φύσει, πτλ.

δήλον γάρ, ώς οὐ λόγω δύναται τὸ πάθος ὑπείχειν, ἀλλὰ βία τινί. Διὰ τοῦτο οὐχ ἱκανὸς ὁ λόγος ποιῆσαι χρηστούς, τὸ δὲ ἔθος προϋποχεῖσθαι δεῖ τῆς διδασκαλίας, δι' οὖ τὸ ἦθος τοῦ ἀκροατοῦ πρὸς ἀρετὴν οἰκείως ἀν ἔχοι, στέργον α μέν τὸ καλόν δυσχεραῖνον »

δέ τὸ αἰσχρόν.

\*\*Οτι μέν οὖν τὸ ἀγαθὸν ἔθος δεῖ προϋπάρχειν, καὶ την ψυχην προδιατιθέναι, δηλόν έστιν έχ των είρημένων · έθισθηναι δέ πρός τὸ άγαθὸν καὶ τυχεῖν άγωγῆς ὀρθῆς καὶ πρὸς ἀρετὴν φερούσης διαίτης, πῶς ἄν γένοιτο χωρίς τῶν ὀρθῶν καὶ ὀικαίων καὶ ὅλως καταλλήλων άρετη νόμων; δει γάρ ύπο νόμοις τοιούτοις έτι νέον όντα τραφηναι. Τὸ γάρ σωφρόνως ζην καί καρτεριχώς ούχ ήδυ τοις πολλοίς, και μάλιστα νέοις ούσι καὶ διὰ τοῦτο προσήκει νόμοις τετάχθαι αὐτοῖς τὰ έπιτηδεύματα, καὶ τὴν τροφήν, καὶ τάλλα, δι' ὧν δ βίος καὶ οῦτως οὐκ ἄν εἴη λυπηρὰ αὐτοῖς, διὰ τὸ συνήθη γενέσθαι. Οὐ μόνον δὲ νέοις οὖσιν, άλλά καὶ ανδράσι Χρεία των νόμων. ος λφό γκανον πόρε το λενέσθαι χρηστούς, τὸ νέους ὄντας μόνον τροφῆς ὀρθῆς καὶ ἐπιμελείας τυγγάνειν, άλλ' ἐπειδή καὶ ἀνδρωθέντας ἐπιτηδεύειν δεῖ τὰ καλά, καὶ πρὸς ἀρετήν έαυτοὺς ἐθίζειν , καὶ τηνικαῦτα δεησόμεθα νόμων, καὶ όλως περί πάντα τον βίον οι γάρ πολλοί ανάγκη πειθαρχούσι μάλλον, ή λόγω, καὶ ταῖς ζημίαις, ή τῷ χαλῷ. Διὰ τοῦτο χαί τινες οἴονται δεῖν τοὺς νομοθέτας πρώτα μέν λόγοις έπὶ τὴν ἀρετὴν καὶ τὸ ἀγαθόν ἐνάγειν, προτρεπομένους τοῦ χαλοῦ γάριν οὕτω γάρ αν τους επιειχείς αμείνους γενέσθαι, πρός το άγαθὸν έθισθέντας. ἔπειτα τοῖς ἀπείθοῦσι καὶ ἀφυῶς έχουσι χολάσεις χαὶ τιμωρίας ἐπιτιθέναι, τοὺς δ' ἀνιάτους έξορίζειν τοῦ χοροῦ τῶν ὑγιαινόντων, ἢ δυναμένων · προσήχει γάρ τὸν μέν ἐπιειχῆ καὶ πρὸς τὸ καλὸν <del>ζώντα τ</del>ῷ λόγῳ πειθαρχήσειν· τὸν δὲ φαῦλον ήδονῆς δρεγόμενον και πάθεσιν άλόγοις άκολουθούντα λόγφ μέν ούχ αν βελτίω γενέσθαι, λύπη δε χολαζόμενον, ώσπερ ύποζύγιον. "Οθεν καί φασι δέον εἶναι τοὺς ἀλογωτέρους έχείναις ταῖς λύπαις χολάζειν, αξ πρὸς τὰς άγαπωμένας ύπ' αὐτῶν ήδονὰς ἐναντίως ἔχουσιν • οίον, τον μέν πλεονέχτην απογυμνώσαι των ύπαρχόντων, τὸν δὲ ἀλαζόνα καὶ ὑβριστὴν ἀτιμάσαι, τυπτησαι δὲ τὸν ἀχόλαστον.

\*\* Εὶ δὲ ταῦτα σκληρὰ καὶ ἀηδῆ, καὶ ἀγαθὸν εἶναι δεῖ καὶ ἐπιεικῆ τῶν ἀνθρώπων ἔκαστον, ἐκ παιδὸς καλῶς καὶ ὀρθῶς προσήκει τραφῆναι, καὶ παιδευθῆναι, καὶ τὴν ἐπιείκειαν ἐθισθῆναι, καὶ οὕτως ἔπειτα ζῆν εἰν ἐπιτηδεύμασιν ἀγαθοῖς, καὶ μήτε ἀκοντα μήτε ἐκόντα πράττειν τὰ φαῦλα· τοῦτο δὲ δύναται γενέσθαι διαιτωμένοις κατά τινα τάξιν καὶ λόγους ὡρισμένους, κῦρος ἔγοντας καὶ ἰσχύν. Τὰ μὲν οὖν τῶν πατέρων πρὸς τοὺς παῖδας προστάγματα, τὴν ἰσχὺν οὐχ οὕτω μεγάλην ἔχει ὥστε βιάζεσθαι, οὐδέ τινος ἐνὸς ἀνδρός,

oratione de sua sententia demovere possis? Est enim manifestum, perturbationem non posse orationi cedere, sed vi esse cogendam. Quamobrem sola doctrina ad bonos faciendos non sufficit, sed doctrinam consuetudo præcedat oportet, qua auditoris mores ad virtutem accommodati sint, qui honestum amplectantur turpitudineque offendantur.

Debere ergo bonam consuetudinem præmitti, priusque bene componendum esse animum, ex præcedentibus apparet : assuescere autem ad bonum, simulque consequi institutionem rectam et vitæ genus ad virtutem adducens, quomodo cuiquam contingat sine rectis et justis, denique virtuti consentaneis legibus? oportet nempe in talibus legibus ab adolescentia educari. Temperanter enim et patienter vivere cum multitudini injucundum est, tum maxime adolescentibus : quocirca studia et educationem cæteraque, quæ ad bene vivendum necessaria sunt, legibus sanciri iisque præscribi convenit : ita fiet, ut molesta iis esse desinant, quum jam consueta esse cœperint. Neque adolescentes solum, sed viri etiam legibus egent : quia non satis est ad morum bonitatem assequendam adolescentes solos recte educari diligenterque institui, sed quum corroboratis jam ætatibus quæ honesta sunt agere et virtutis exercitationi assuescere debeant, tum quoque opus erit legibus, denique quam diu vivemus : plerique videlicet necessitati potius quam orationi parent, et pœnis magis quam honesto commoventur. Quamobrem existimant nonnulli ab iis qui leges ferunt homines primum rationibus et verbis honesti causa ad virtutem et bonum excitandos et cohortandos esse : ita scilicet futurum, ut boni viri fiaut meliores, ad bonum jam assuefacti : deinde in eos qui non parebunt, quique natura minime apti ad virtulem et officium erunt, esse animadvertendum et supplicia constituenda, denique insanabiles de numero sanorum aut eorum qui viri boni munere fungi possunt, eximendos esse : consentaneum quippe est, virum bonum qui ad honesti normam vitam dirigit, orationi obtemperaturum; improbum autem, quando voluptates consectatur et animi affectionibus mentis lumine carentibus servit, oratione corrigi non posse, quum dolore tanquam jumentum castigetur. Quare dicunt homines dementes iis castigandos esse doloribus, qui voluptatibus iis quas illi adamant adversantur : verbi causa, fraudatorem omnibus bonis privandum, arrogantem et contumeliosum infamandum, intemperantem verberibus coërcendum esse.

Quodsi hæc dura sunt ac molesta, et tamen bonum esse oportet unumquemque hominum ac probum, statim a prima ætate bene educari et institui atque ad probitatem assuescere eum convenit, atque ita rectis deinceps institutis vitam traducere, ac neque invitum neque sponte res malas et flagitiosas admittere: hoc autem contingere nobis potest si ex præscripto quodam ordine et definitis quibusdam præceptis vivamus quæ legum instar rata sint et valeant. Et patrum quidem jussa, quibus officia liberis imponunt, vim quidem ita magnam

<sup>\*</sup> Έχ νέου δὲ ἀγωγῆς ὀρθῆς τυχεῖν κτλ. — \*\* Εἰ δ' οὖν, καθάπερ εἴρηται, κτλ.

τοις νόμοις δὲ οὐ τοῦτο συμδαίνει. Φανερὸν μὲν οὖν, μλ τοῖς νόμων ρυθμιζόντων καὶ διατιθέντων πρὸς κὴν ἐρτὶ νε ἐκὶ τὸ καλὸ κὰ τοῖς νόμος ἐνάχειν ἐπὶ τὰ καλὰ τοὺς πολλούς. μόνος οὰ ὁ γόμος ἀναγκαστικήν τινα δύναμιν ἔχει. Πιστεύεται γὰρ ἀπό τινος νοῦ καὶ φροποις ἐχθαίρουσιν οἱ πολλοὶ ταῖς ὁρμαῖς αὐτῶν ἐναντιουμένοις, κὰν ὁ ὁρῶς αὐτὸ ὁρῶσι τῷ νόμῷ δὲ οὐσεὶς ἀχθεται τάττοντι τὸ ἐπιεικές, καὶ τῶν πονηρῶν τοῦς νόμοις δὲ οὐ τοῦτο συμδαίνει. Φανερὸν μὲν οὖν, ὰρα δεῖ νόμων ρυθμιζόντων καὶ διατιθέντων πρὸς ἐχθα ἐξι κὰθὸς ἐκ παιδός

\* Τοιοῦτοι δὲ νόμοι μόνη τῆ Λακεδαιμονίων ἐγένοντο πόλει, καί τισιν ἄλλαις όλίγαις κομιδῆ ' · ταῖς δὲ πλείσταις πόλεσιν οὐκ ἐμέλησε περὶ τῶν τοιούτων , ἀλλ' ἔκαστος ὡς βούλεται τάττει τὸν βίον καὶ τὴν οἰκίαν , Κυκλωπικῶς θεμιστεύων

Παίδων ήδ' άλόχου.

Κράτιστον μὲν οὖν τὸ γίνεσθαι χοινὴν ἐπιμέλειαν χαὶ δρθήν, χαὶ πάντας ζῆν δύνασθαι τεταγμένως, χαὶ ὡς ὁ ὁρθὸς ἀπαιτεῖ λόγος · εἰ δὲ μὴ τοῦτο γένοιτο, καὶ τὸ κοινὸν ἀμελοῖτο, προσήκειν ἐκάστω δοξειεν ἀν τοῖς ἑαυτοῦ τέχνοις καὶ φίλοις εἰς ἀρετὴν βοηθεῖν, ἢ βοηθεῖν προθυμεῖσθαι · δυνηθείη δ' ἀν ἔχαστος ταῦτα τοὺς οἰκείους εὐεργετεῖν νομοθετικὸς γενόμενος, ὡς φανερὸν ἐχ τῶν εἰρημένων. Γίνεται γὰρ πᾶσα ἐπιμέλεια διὰ νόμων · καὶ αὶ μὲν κοιναὶ ἐπιμέλειαι διὰ τῶν κοινῶν νόμων, αὶ δὲ σπουδαῖαι καὶ ἐπιεικεῖς ἐπιμέλειαι καὶ παιδεῖαι διὰ τῶν χαταλλήλων, τῶν σπουδαίων καὶ ἐπιεικοῦς φημί, νόμων.

Γεγραμμένους δὲ ἡ ἀγράφους εἶναι τοὺς νόμους, οὐδὲν διαφέρει οὐδὲ τὸ πολλοὺς παιδεύειν, ή ενα δυθικίζειν εισαγάγοι άν τοις νόμοις διαφοράν . ώσπερ έπὶ τῆς μουσικῆς, καὶ γυμναστικῆς, καὶ τῶν ἄλλων έπιτηδευμάτων συμδαίνει · καὶ γὰρ & τὸν ἔνα δύναται γυμνάσαι, χαί τους πολλούς, χαί δι' ών είς μουσιχός, χαὶ πολλούς οὐδὲν χωλύει γενέσθαι, χαὶ τὸ ἀνάπαλιν. Διὰ τοῦτο καὶ τὸν οἰκίαν διατιθέντα μίαν καὶ ρυθμίζοντα, ή ενα άνδρα παιδεύοντα, οὐδὲν χωλύει νόμους τιθέναι, καὶ εἶναι νομοθετικόν, οὐδὲν ἦττον τοῦ πόλιν όλην ή έθνος διατιθέντος. Καὶ γὰρ ώσπερ ἐν ταῖς πόλεσιν ίσχύει τὰ νόμιμα καὶ τὰ ἔθη, οὕτω καὶ ἐν οἰκία μιὰ ε οι πατρικοι λόγοι, και τὰ ἔθη, οἶς φαίνεται χαίρων, μεγάλην έν τοῖς παισὶ καὶ τοῖς άλλοις, οίχείοις δύναμιν έχει, καί πολλῷ πλέον διὰ τὴν συγγένειαν καὶ τὰς εὐεργεσίας εὖνοι γάρ εἰσι διὰ ταῦτα τῷ πατρὶ μᾶλλον οἱ παῖδες, ἢ οἱ πολῖται τῷ νομοθέτη. Καὶ διὰ τοῦτο ρᾶον ἄγονται, καὶ τοῖς νόμοις πείθονται μάλλον, κάν άλλως άπειθεις ώσι, φύσει τινί στέρξαντες έξ άρχης ετι δε καί ακριβέστεροι γίnon habent, ut cogere eos possint, neque unius alicujus viri, nisi forte tyrannus aut rex est, præcepta tantum valent, ut vulgus etiam invitum ad actiones honestas compellant: sola autem' lex cogendi quandam
vim habet. Creditur enim ab initio mente quadam et
prudentia constituta esse: quapropter plerique odium
gerunt in homines, qui ipsorum cupiditatibus et appetitionibus adversantur, etiamsi id recte faciant: at legi
æquum et bonum præscribenti et a vitiis homines avertenti nemo succenset: etenim vivi virtutis magistri odio
fortasse aliquo atque invidia adducti detrimentum nobis
importare velle existimantur: quod in leges non cadit.
Est igitur manifestum, certas leges requiri, quæ statim a prima ætate ad virtutem mores nostros forment
et componant.

Talibus autem legibus sola Lacedæmoniorum civitas et aliæ quædam, sed admodum paucæ usæ sunt : in plerisque vero nulla earum habetur ratio, sed suo quisque arbitratu et vitam suam et familiam institut, Cyclopum more.

Uxorum et natos privata lege gubernans.

Optimum igitur est, civium institutionem communiter ab omnibus et recte procurari, omnesque conservato vitæ ordine et ut recta postulat ratio vivere posse : quod si non flat, et commune negligatur, unicuique convenire videatur suis liberis et amicis ad virtutem comparandam operam navare, aut saltem eniti, ut ad eam rem iis prosit : possit vero suos quisque familiares hoc beneficio afficere, si legum ferendarum scientiam fuerit consecutus, ut e præcedentibus patet. Nam cum omnis disciplinæ publicæ et institutionis procuratio legibus continctur, et communis quidem communibus, tum illa honesta et bona procuratio atque instutio est, quæ idoneis, id est', probis et bonis legibus continetur.

Sed utrum scriptæ sint leges, an non scriptæ, nihil refert : neque num multi instituantur, an unus erudiatur, quidquam differentiæ legibus affert : quemadmodum in musica et gymnastica arte et cæteris studiis evenit : quæ enim unum in hoc genere exercere possunt, possunt et multos, et quibus unus evadere musicus potest, iis nihil obstat, quin multi evadere queant, et contra. Itaque nihil obstat, quominus ille qui unam familiam componit et regit, aut qui unum hominem instituit, leges quoque ferat, earumque ferendarum non minus peritus sit, quam qui totam rempublicam componit aut gentem moderatur. Nam quemadmodum in civitatibus instituta vitæ et mores valent, sic in una familia oratio paterna et mores, quibus patrem delectari manifestum est, magnum apud liberos reliquosque familiares habent pondus, multoque magis propter generis communitatem et beneficia : nimirum propterea patre benevolentiores filii sunt, quam cives legum latori. Quocirca facilius ducuntur magisque legibus parent, etiamsi alioqui non obediant, quia naturalem aliquam benevolentiam et amorem ab initio afferunt : præterea accuratiores quam publicæ leges erunt privatæ, ideoque magis prosunt, quemadmodum et in medicina se res

<sup>\*</sup> Έν μόνη δὲ τῆ Λακεδαιμονίων πόλει κτλ. — \*\* Γεγραμμένων δ', ἢ ἀγράφων, κτλ.

νοιντο αν των χοινων οί χαθ' έχαστόν νόμοι, καὶ διὰ τοῦτο λυσιτελέστεροι, χαθάπερ καὶ ἐπὶ τῆς ἰατρικῆς έχει. Καλ γάρ οί μεριχοί ζατριχοί λόγοι, οί ένὸς έφαρμόζοντες σώματος έξει, βέλτιον ἰάσονται τῶν καθ' ὅγου . ι καθ, αγου ίτεν λαβ ειο ποδεττοντι αππάξδει ααιτία και ήσυγία, τινί δὲ ἴσως οὐ ταῦτα άλλὰ τάναντία λυσιτελήσει, και διά τοῦτο δ ένι σώματι νομοθετών αχριβέστερον νομοθετήσει τοῦ πάσιν **απλ**ης διαιτώντος. καί ὁ πυκτικὸς δέ, ἐὰν ἀπὸ τοῦ ἀεὶ παρόντος ἀνταγωνιστοῦ τὸν ἀγῶνα διατιθῆ, καὶ τὴν μάχην οὐχ δμοίαν άελ την αὐτήν, άλλα προσήχουσαν έχάστω ποιῆται, απεινον αλωλιείται. και ογως ακυιρεστεύον εκαστολ ώφεληθήσεται, της έπιμελείας ίδίας καί καθ' έκαστον γινομένης, ούτω γάρ έκάστω γένοιτο τοῦ προσήκοντος τυχείν. Φανερόν τοίνυν, ότι ἐπιμεληθείη μέν ἄριστα καὶ ένός τινος καὶ ὀλίγων, ὁ τὸ καθ' ὅλου γινσώκων, η ιατρός, η γυμναστής, η νομοθέτης, επειδάν τον χαθ' δλου λόγον τῆς ἐπιστήμης συνάψη τῷ μεριχῷ. καὶ γὰρ οἶδεν ὰ πᾶσιν, ἢ τοιῶσδε, ἢ οὕτως ἔχουσι, λυσιτελέϊ τοῦ χοινοῦ γάρ αἱ ἐπιστῆμαι λέγονταί τε καί είσιν. Οὐδεν δε κωλύει και τον μη το καθ' δλου είδότα, τεθεαμένον δὲ ἀχριδῶς τὰ συμδαίνοντα έχάστω δι' έμπειρίαν, ένός τινος χαλώς έπιμεληθήναι καὶ γάρ Ιατροί τινές είσι των σωμάτων των έαυτων, άλλοις ταῦτα μή δυνάμενοι βοηθείν. Όμοίως δὲ καὶ έπὶ τῶν ἄλλων ἐπιτηδευμάτων συμβαίνει, καὶ οὕτως δὲ τῆς ἐμπειρίας ἀρχούσης πρὸς τὴν ὡφέλειαν τῶν έπιτηδευμάτων έκάστων , τήν γε ἐπιστήμην ζητητέον πάση σπουδή, και βαδιστέον έπι το καθ' όλου τῷ τεχνικώ και θεωρητικώ βουλομένω γενέσθαι. Περί γάρ τὸ καθ' όλου ή ἐπιστήμη · γινώσκειν δὲ ούτω χρή τὸ καθ' όλου, τό γε τῆς ἐατρικῆς, ἢ νομοθετικῆς, ἢ άλλης τοιαύτης έπιστήμης, ούχ ώς ἀχίνητον καὶ ἀεὶ ώσαύτως έχον, άλλ' ώς μάλιστα ἐνδεχόμενον· τῶν ένδεχομένων γὰρ xal οὐ τῶν ἀκινήτων αί τοιαῦταί είσιν έπιστημαι. Ζητητέον τοίνυν έφ' έχάστου την έπιστήμην καὶ τὸν βουλόμενον δι' ἐπιμελείας βελτίους ποιείν, είτε πολλούς, είτε όλίγους, νομοθετικόν πειρατέον γενέσθαι · καὶ γὰρ διὰ τῶν νόμων πρὸς τὸ άγαθὸν χινούμεθα, χαὶ τὴν ἀρετήν. Οὐ γάρ ἔστι k τοῦ τυχόντος ή πολλούς, ή ένα τινά χαλώς διαθεΐναι, χαί παιδεύσαι πρός άρετην έγειν οίχείως τάλλ' είγε τούτο δυνατὸν ἐν ἀνθρώποις, ἐχεῖνος ἂν δυνηθείη μόνος, ϐς οίδε νόμους τοὺς μέν χρίνειν, τοὺς δὲ τιθέναι.

(Scripsi: \* στέργον] cod. στέργων. — b δυσχεραΐνων. — c ζῆν] cod. ζῆν. — d έξ ἀρχῆς] cod. έξαρχῆς. — c xὰν] cod. κὰν. — t κομιδῆ[ cod. κομιδῆ. — ε μιᾶ] vulgo μία. — h άλλοις] cod. άλλως. — t καθ' δλου] cod. καθόλου. — k ἔστι] cod. έτι. — )

habet. Quippe singularia medicinæ præcepta et que ad unius tantum corporis habitum accommodata sunt, melius quam universalia sanabunt : universe enim febricitanti inedia et quies utilis est, alicui autem fortasse non hæc sed contraria proderunt, et idcirco qui uni corpori scribit leges accuratius eas scribet, quam qui omnino omnibus valetudinis curationem præscribit : porro etiam peritus pugil, si habita semper ratione ejus cum quo congreditur adversarii, ad ejus artem certamen accommodet, neque luctam semper eandem aut similem. sed prout singulis convenit instituat, melius certabit: quidquid denique est, multo accuratius geretur, si quis propriam et peculiarem illi adhibuerit diligentiam, ita enim singula id quod requirunt consequentur. Manifestum ergo est, eum optime rem unam aut paucas curaturum esse, qui genus universum cognoverit, sive medicus sit, sive exercendorum corporum magister, sive legum lator, quando universalem scientiæ rationem cam singulari conjunxerit : scit enim, quæ omnibus aut tali aut hoc modo affectis conducant : rerum enim communium atque universarum et dicuntur et sunt scientiæ. Neque tamen quidquam prohibet, quominus qui universalia ignorat, dummodo experiendo quæ cuique accidant accurate perspexerit, uni alicui pulchre consulat : nimirum sunt quidam suorum corporum medici, qui aliis ad eam rem adjumentum afferre non possunt. Similiter et in cæteris studiis atque institutis evenit, et licet hoc modo experientia ad agendas res singulas et instituta hominum sufficere videatur, tamen omni studio incumbendum est ad scientiam, et ad genus universum progrediendum est ei qui bonus artifex et rerum contemplator sieri vult. Nam in genere universo versatur scientia: ita autem scire oportet id quod est universale, sive id in medicina cernitur, sive in legum ferendarum arte, sive in alia hujusmodi scientia, non tanquam immobile et semper eodem modo affectum, sed ut quam maxime contingens: nimirum contingentium, non immobilium tales sunt scientiæ. Expetenda ergo singularum rerum scientia : atque ei qui cura et studio vel multos vel paucos meliores efficere vult, opera danda est, ut legum ferendarum scientia excellat : nam legibus ad id quod bonum est et ad virtutem impellimur. Non enim cujuslibet hominis est, aut multos aut unum aliquem recte conformare atque ita erudire. ul ad colendam virtutem idoneus evadat : sed si hoc ab ullo fieri possit homine, ille solus hoc possit, qui legum et judicandarum et ferendarum facultatem habeat.

Κεφ. ιγ'.

Cap. XIII.

Περί τῶν σοφιστῶν τε καὶ τῶν τὰ πολιτικὰ διδάσκειν ἐπαγγελλομένων καὶ δτι τὸ περί τῆς νομοθεσίας ἐπισκέψασθαι πρός τὴν τῆς πρακτικῆς φιλοσοφίας τελείωσιν ἔτι λοιπόν ἔστι.

\*\*Οτι μέν οὖν νομοθετικόν εἶναι δεῖ τὸν τῆς ἀρετῆς ἀλείπτην, φανερὸν ἐκ τῶν εἰρημένων ' ὅπως δὲ δυνηθείνη τις ἀν νομοθετικὸς γενέσθαι, ζητητέον ἐστίν. 'Η φανερόν ἐστιν, ὅτι καθάπερ ἀπὸ τοῦ εἰδότος τὰ γραμματικὰ ἢ τὰ μουσικὰ γραμματικός τις γένοιτ' ἀν ἢ μουσικός, οῦτω καὶ νομοθετικὸς ἀπὸ τοῦ εἰδότος νοθετεῖν, ὅς ἐστιν ὁ πολιτικός; τῆς γὰρ πολιτικῆς ἡ νομοθετικὴ μέρος.

\*\* Καίτοι δοχεῖ οὐ τὰ αὐτὰ συμδαίνειν τἢ πολιτικὴ καὶ ταῖς ἄλλαις δυνάμεσι καὶ ἐπιστήμαις. Ἐν μὲν γὰρ ταῖς ἄλλαις οἱ αὐτοὶ φαίνονται τάς τε μεθόδους τῶν ἐπιστημῶν παραδιδόντες, καὶ κατ' αὐτὰς ἐνεργοῦντες ἱατρὸς γὰρ καὶ ζωγράφος τήν τε τέχνην ἔκαστος διδάσκει, καὶ ὁ αὐτὸς καὶ γράφει, ἢ ἰατρεύει περὶ δὲ τὴν πολιτικὴν ἔτέρως φαίνεται ἔχον· οἱ μὲν γὰρ σοφισταὶ τὰ πολιτικὰ διδάσκειν ἐπαγγέλλονται, μηδὲν πράττοντες πολιτικόν, οἱ δὲ πολιτευόμενοι πράττουσι μέν, διδάσκουσι δὲ οὐδέν· οὐ γὰρ δύνανται.

\*\*\* Οὐ γὰρ μεθόδω τινὶ πράττουσι καὶ ἐπιστήμη πολιτική, άλλά φυσική τινί ἐπιτηδειότητι, καὶ ἐμπειρία μαλλον, ή διανοία. Ότι δέ οὐ δύνανταί τι περί τῆς πολιτικής διδάσκειν, φανερόν οὐ γάρ διδάσκουσιν, οὐδέ τι γράφουσιν ή λέγουσι \* περὶ τῶν τοιούτων, εἰπόντες αν, είπερ εδύναντο τμείζον γαρ αν ήν αὐτοίς είς φιλοτιμίαν τοιούτους συντιθέναι λόγους, ή δικανικούς τε καὶ δημηγορικούς. ἄλλως τε καὶ τοὺς σφετέρους υίους πολιτιχούς ἐποίησαν ἄν, ή τινας ἄλλους των φίλων, είπερ έδύναντο ου γάρ εύλογον δυναμένους μή τοιαύτα τοὺς φίλους καὶ τοὺς φιλτάτους εὐεργετείν ούτε γάρ είχον μείζον άγαθον και συμφορώτερον τῆ πόλει καταλιπείν, ἢ ταῦτα συγγραψάμενοι χαὶ διδάξαντες, ούτε έαυτοῖς, ἢ τοῖς υίέσιν, ἢ τοῖς έταίροις μεζζον αν έθέλησαν αγαθόν, τοῦ τοιαῦτα δύνασθαι. Φανερόν τοίνυν, είπερ εδύναντο διδάσχειν τά πολιτικά, ότι καὶ ἐδουλήθησαν ἄν, καὶ ἐδίδασκον· έπει δε ου φαίνονται διδάσχοντες, φανερόν, ότι ουτε έδύναντο διδάσκειν, ούτε αὐτοὶ λόγφ τινὶ τὰ πολιτικὰ ποιούσιν, ή έπιστήμη, άλλά έμπειρία και γάρ ού μιχρόν ή εμπειρία πρός το πράττειν συμβάλλεται. γίνονται γάρ διά τῆς πολιτικῆς συνηθείας μᾶλλον πολιτιχοί. Διὰ τοῦτο τοῖς ἐφιεμένοις περὶ τῆς πολιτιχῆς είδεναι, καὶ εμπειρίας τινὸς χρεία καὶ συνηθείας.

\*\*\*\* Καὶ αὐτοὶ δὶ οι σοφισταὶ διδάσκειν μὶν ἐπαγγέλλονται την νομοθετικήν, διδάσκουσι δὲ οὐδὲν μᾶλλον, De sophistis et ils qui reipublicæ disciplinam tradere se profitentur : item disputationem de ferendis legibus ad activæ philosophiæ consummationem adhuc deesse.

Debere igitur legum ferendarum scientia præditum esse virtutis magistrum, e superioribus apparet: quomodo vero eam consequi possit, deinceps quærendum est. An manifestum est, quemadmodum ab eo qui grammaticæ peritus est aut musicæ grammaticus quis esse discit aut musicus, ita fore ut ab homine legum ferendarum perito hujus rei scientiam discat, qui est vir regendæ civitatis sciens? nam rationis civilis pars legum ferendarum scientia est.

Atqui non idem quod in reliquis facultatibus ac disciplinis, in civili quoque ratione videtur usu venire. In cæteris enim iidem viam rationemque disciplinarum tradere, et ex earum præscripto facultatis munere fungi videntur: quippe medicus omnis et pictor suam quisque artem docet, idemque etiam pingit, aut medicinam exercet: sed in prudentia civili aliter res se habere videtur: sophistæ enim reipublicæ disciplinam se tradere profitentur, quamvis nullam reipublicæ partem suscipiant, at rerum civitatis administratores gerunt quidem negotia publica, sed nihil docent: neque enim possunt.

Neque enim via et ratione et civili prudentia, sed naturali quadam facultate et experientia potius quam mentis agitatione freti hoc agunt. Nihil autem posse eos de civili prudentia docere, manifestum est : quia nihil aut docent, aut scribunt aut dicunt de talibus rebus, quod procul dubio facerent, si possent : nam honorificentius illis et præclarius foret tales sermones, quam orationes judiciales aut conciones scribere : præterea filios etiam suos aliosque ex amicis ad rempublicam gerendam aptos efficerent, si possent : neque enim probabile et consentaneum est, homines ad eam rem idoneos nolle amicos suos, imo amicissimos, tali afficere beneficio : nam neque majus aut utilius bonum civitati relinquere poterant, quam si talia conscriberent et docerent, neque sibi. aut filiis suis, aut familiaribus quidquam hac facultate præstantius exoptare possent. Manifestum igitur est eos, si reipublicæ disciplinam tradere possent, desideraturos quoque fuisse eam tradere, et tradituros : quum autem appareat eos non docere, liquet, neque potuisse eos docere, neque ipsos via et ratione, aut scientia, sed experientia fretos publica negotia gerere : nam plurimum ad agendum confert experientia : siquidem usu reipublicæ gerendæ et consuetudine homines ad negotia publica aptiores evadunt. Quamobrem qui aliquid de republica gerenda scire cupiunt, iis etiam experientia aliqua et consuetudine opus est.

Sed et ipsi sophistæ quum reipublicæ disciplinam tradere se profiteantur, nihil tamen docent, sed tantum

<sup>\*</sup> ਜρ' οὖν μετὰ τοῦτο ἐπισκεπτέον κτλ. — \*\* Ἡ οὖχ ὅμοιον φαίνεται ἐπὶ τῆς πολιτικῆς, κτλ. — \*\*\* Οἱ δόξαιεν ἄν δυνάμει κτλ. — \*\*\*\* Τῶν δὲ σοριστῶν οἱ ἐπαγγελλόμενοι λίαν φαίνονται κτλ.

άλλα τοσούτον απέχουσι του περί ταύτης α προσήκει δύνασθαι λέγειν, ώστε οὐδὲ τίς ἐστιν ή νομοθετική, ή ποιόν τί έστιν, ίσασι · καὶ γὰρ ταὐτὸν ἢ χεῖρον ἡγοῦνράδιον, ώς παντός εἶναι. Νομίζουσι γὰρ τὸ συναγαγεῖν νόμους τοὺς εὐδοχιμωτάτους, χαὶ τούτων ἐχλέξασθαι τούς αρίστους, τοῦτο είναι το νομοθετείν, το δε χρίναι νόμους και τὸν ἄριστον λαβεῖν, μὴ πάνυ χαλεπὸν εἶναι. Καίτοι η πρώτον μέν οὐ ράδιον καὶ τοῦ βουλομένου τὸ δύνασθαι χρίνειν όρθως περί των προτεθέντων έχάστου, άλλα θαυμαστής δεί συνέσεως και διανοίας πρός την τοιαύτην δύναμιν οί γάρ ξμπειροι περί ξχαστα καί δύνανται κρίνειν περί αὐτῶν, ὥσπερ ὁ τῶν μουσικῶν ἔμπειρος τὰ μουσικὰ δύναται κρίνειν, καὶ δ τῶν γραμματιχῶν τὰ γραμματιχά, χαὶ ἐπὶ τῶν ἄλλων ώσαύτως, οἶτοι γάρ ίσασι δι' ών ταῦτα ἡ ἐχεῖνα γίνονται, καὶ ποῖα ποίοις ο συνάδει, και πως έκαστον έχει οι δε άπειροι οὐοὲν τούτων εἰδύτες οὐχ ἐχλέζονται τὰ χαλλίω, χαὶ τὰ ἄριστα. Καὶ γὰρ ἀγαπητόν, εἰ τοῦτο μόνον γνώσονται άπλως, ότι χαλως ή χαχώς πεποίηται το έργον οσπερ και εμι της λοαδικής εχει. και λαρ το πεν την άρίστην είκόνα γινώσκειν, δτι καλώς γέγραπται, καί τῶν μὴ ζωγράφων αν είη, τὸ δὲ εἰδέναι ὅτι ἀρίστη, καὶ ὅπη ͼ τῶν ἄλλων διαφέρει, μόνον ἐστὶ τοῦ γράφειν είδότος, η έμπειρίαν τινά κεκτημένου περί αὐτό. Ούτε τοίνυν το ζωγράφου έργον, ή το τοῦ μουσικοῦ, ή του γραμματιχού χωρίς της περί αύτά έπιστήμης ούδείς δρθώς δύναται χρίνειν, ούτε τὸ τοῦ πολιτιχοῦ ἔργον, άνευ του την πολιτικήν ἐπιστήμην εἰδέναι, κρίναι δυνατόν. Έργον δε τοῦ πολιτικοῦ δ νόμος ἐστί. Πρώτον μέν οὖν τὸ συναγαγεῖν νόμους, καὶ ἐκλέζασθαι τοὺς ἀρίστους ἄνευ τῆς περὶ τὰ πολιτικὰ ἐμπειρίας ού δυνατόμ, έπειτα, εί και τουτο δώσομεν, ώς άρα δυνατόν άνευ του πολιτιχόν είναι νόμους χρίνειν είδέναι , καὶ συναγαγεῖν τοὺς ἀρίστους , οὐδὲ τοῦτο ἀρκέσει πρός το γενέσθαι πολιτικόν και νομοθετικόν, έπει ούδὲ Ιατροί γένοιντο ἄν ἀπὸ τοῦ τὰ ἰατρικά συγγράμματα συναγαγείν καλ αναγνώναι \* καίτοι οί τοιούτσι πειρώνται λέγειν ου μόνον τὰ θεραπεύματα, άλλά καί ώς ιάθησαν οί τούτοις χρησάμενοι, καὶ ὅπως προσήκει τῶν νοσημάτων ἔχαστον θεραπεύειν, καὶ διαιροῦσί γε τάς έξεις τῶν νοσημάτων, άλλ' δμως οὐχ εἰσὶν ἰατροί· δει γάρ καὶ ἐμπειρίας καὶ συνηθείας τινός. τὰ δὲ συγγράμματα, καὶ αἱ τοιαῦται θεωρίαι τοὺς μέν ἐμπείρους καλλίους ποιούσι, τούς δε απείρους οὐδεν ώνησαν πρός γε τὸ δύνασθαι θεραπεύειν τὸν αὐτὸν δή τρόπον καὶ ἐπὶ τῶν νόμων αν ἔχοι, καὶ τῆς πολιτείας. Τὸ γάρ συναγαγεῖν νόμους καὶ διερευνήσασθαι τάς έχασταγού πολιτείας, τούς μέν ἀπό τῆς έμπειρίας δυναμένους εχαστα χαλώς θεωρήσαι χαὶ συνιδεῖν, ἄ τε όρθῶς καὶ & φαύλως ἔχουσι, καὶ ποῖα ποίοις άρμόττει, πάνυ αν ωφελήσειε γένοιντο γάρ αν έαυτων τὰ πολιτικά καλλίους. τοῖς δὲ ἄνευ τῆς τοιαύτης ἔξεως καὶ πείρας τὰ τοιαῦτα διεξιοῦσιν, ἀνόνητος ή σπουδή

abest, ut de hac ad rerum dignitatem apte dicere queant, ut ne intelligant quidem, quæ sit ferendarum legum scientia, aut qualis sit : nam eandem aut deteriorem quam artem dicendi esse statuunt : deinde legem ferre ita facile esse existimant, ut sit omnium. Arbitrantur enim colligere leges omnium opinione comprobatas, atque ex his optimas eligere, hoc esse quod leges ferre dicimus, at vero dijudicare leges et optimam quamque exquirere, non valde difficile esse. Atqui primum quidem non est facile et cujusvis recte de singulis quae proponuntur judicare posse, sed mirabili intelligentia et mentis agitatione ad hanc facultatem opus est : nam qui singularum rerum usu periti sunt, judicare etiam de iis possunt, ut musicæ peritus de musicis judicare potest, et grammaticæ peritus de grammaticis, eodemque modo in cæteris, hi enim sciunt quibus rebus hæc aut illa perficiantur et quæ quibus congruant, item quæ sit singulorum natura : imperiti vero quum horum nihil sciant, meliora et optima non eligent. Etenim imperiti præclare secum agi putant, si hoc solum probe sciant, bene aut male opus esse factum, quemadmodum etiam in pictura fit : quippe præstantissımam aliquam imaginem bene pictam esse intelligere, etiam eorum esse potest qui nunquam attigerunt picturam : scire aulem eam esse præstantissimam, et qua parte ab aliis differat. solius est ejus qui pingere scit, aut aliquam ejus aris exercendæ facultatem consecutus est. Itaque neque pictoris opus aut musici, aut grammatici sine rerum istarum notitia quisquam recte judicare potest, neque de regni publicorumque negotiorum procuratoris opere quisquam est qui sine civili scientia judicium facere possit. Est autem lex rerum publicarum rectoris opus. Primum igitur colligere leges atque ex his optimas eligere nemo, qui rationis civilis expers sit, potest, deinde, etiamsi hoc concedamns, posse hominem qui non præsit reipublicæ et judicare leges et ex iis optimas colligere, ne hoc quidem ad efficiendos viros civitatis regendæ peritos et ad leges ferendas aptos sufficiet, quum ne medici quidem collectis et pervolutatis medicorum libris medici evadant : atqui tales homines memorare et tradere conantur non solum curationum genera, sed etiam quomodo ægri his remediis adhibitis curati sint, et quomodo singuli morbi sanandi fuerint, quin etiam corporum habitus et morborum naturam distinguunt, sed tamen non sunt medici : est enim experientia quadam et consuetudine opus : scripta vero et ejusmodi præcepta peritos quidem aptiores efficiunt, imperitis autem ad morbos sanandos nihil prosunt : eodem sane modo in legibus quoque ferendis atque in republica gerenda se res habet. Nam colligere leges et perscrutari omnes qua ubique sunt respublicas iis qui usu periti singula recle considerare possunt atque intelligere, quæ res bene el quæ male se habeant, et quæ quibus congruant. multum profuerit, quoniam eo modo semet ipsos in prudentia civili superabunt : iis vero qui sine tali animi hahitu et imperite hæc persecuti fuerint nihil proderit hoc studium ad legum ferendarum facultatem consequenπρός γε τὸ νομοθετικοὺς γενέσθαι · οὐ γὰρ οὐνήσονται κρίνειν ὀρθῶς περὶ αὐτῶν , εὶ μὴ ἄρα τύχῃ τινί · γίνοιντο δ' ἀν ἴσως εὐσυνετώτεροι πρὸς ταῦτα τρόπον τινά , μαθόντες περὶ τῶν πολιτικῶν. Φαίνεται μὲν οὖν, ὅτι οὐτε οἱ σοφισταί, οὐτε οἱ πολιτευόμενοι • περὶ τῆς πολιτικῆς καὶ νομοθετικῆς οἶοί τε ἐγένοντο διδάσκειν.

\* Ἐπεὶ δὲ ἀχόλουθόν ἐστιν, ὡς ἐν τοῖς ἔμπροσθεν έδείχθη, τὸν τῆς ἀρετῆς διδάσκαλον καὶ περὶ τούτων διεξιέναι, τῶν προτέρων οὐ πάνυ περὶ νόμων καὶ πολιτείας διερευνησαμένων, βέλτιον ίσως ήμας επισχέψασθαι περὶ τούτων, ὡς ἂν <sup>1</sup> ἡ προχειμένη ἡμῖν φιλοσοφία, περί τῶν ἀνθρωπίνων οὖσα παθῶν καὶ πράξεων τοῦ προσήχοντος τυχοῦσα τέλους, μηδενὸς έλλείπη τῶν εἰς ταῦτα φερόντων. Πρῶτον μέν οὖν εἴ τι χαλώς περί αὐτών είρηται τοις προγενεστέροις, χατά μέρος ἐπελθεῖν πειραθώμεν. εἶτα συναγαγόντες τὰς πολιτείας, θεωρώμεν έν αὐταῖς, Ε τε φθείρει, καὶ Ε σώζει τὰς πόλεις έτι τε τῶν πολιτειῶν ἐκάστην ἀ συνίστησι, ε και ά διαλύει και τίνα μέν βασιλείαν συνέχει, τίνα δὲ δημοχρατίαν, καὶ τῶν άλλων έκάστην, καὶ τίνα πέφυκε λύειν · καὶ μήν κάκεῖνο μ σκοπώμεν, διά ποίας αίτίας αί μέν των πολιτειών καλώς πολιτεύονται, αί δὲ ἐναντίως ἔχουσι. Τούτων γὰρ δὴ πάντων θεωρηθέντων συνίδοιμεν αν καλ ποία πολιτεία άρίστη, και πῶς έκόστη ταχθεῖσα, και τίσι νόμοις καὶ ἔθεσι χρωμένη, τοῖς πολιτευομένοις λυσιτελήσει. λέγωμεν οὖν ἀρξάμενοι.

(Scripsi : \* λέγουσι περὶ] cod. λέγουσιν περὶ.

— b καίτοι] cod. καί τοι. — c ποῖα ποίοις] cod. ποῖα ποιεῖν. — d δπη] cod. δποι. — c οὐτε οἱ πολιτευόμενοι] cod. οὐτε πολιτευόμενοι. — f ως αν] cod. ωσὰν. — ε συνίστησι] cod. συνίζησι. — h κάκεῖνο] cod. κἀκεῖνο. —]

ΤΩΝ ΕΙΣ ΤΑ ΤΟΥ ΑΡΙΣΤΟΤΕΛΟΥΣ ΝΙΚΟΜΑΧΕΙΑ ΤΈΛΟΣ. dam: neque enim recte de iis, nisi forte casu aliquo, judicare poterunt: sed percepta prius ratione civili fortasse intelligentiores quodammodo in iis esse poterunt. Apparet ergo, nec sophistas, nec rerum publicarum retores rationem civilem et legum ferendarum artem tradere potuisse.

Quando autem consentaneum est, ut in præcedentibus ostendimus, virtutis magistrum etiam de his disserere, præsertim quum superiores illi legum ferendarum artem et reipublicæ administrationem non magnopere investigarint, præstiterit fortasse nos ipsos de his rebus commentari, ne ea in qua versamur philosophia, quæ ad hominum et affectus et actiones spectat, aptum assecuta finem, quidquam desideret eorum quæ huc pertinent. Primum igitur si quid recte de iis a veteribus dictum est, sigillatim id persequi conemur : deinde singulas colligamus respublicas, et in iis quæ res aut corrumpant urbes videamus, aut conservent : tum quæ res singulas civitates partim constituant, partim dissolvant: denique quæ regnum, quæ populi potentiam singulasque rerum publicarum formas contineant, et quæ evertant : quin etiam illud videamus, quibus de causis aliæ respublicæ bene administrentur, aliæ male regantur. His enim omnibus perspectis et cognitis, etiam illud intelligemus, quænam sit optima civitas, ac simul quibus unaquæque respublica tum institutis, tum legibus et moribus temperata civibus profutura sit : exordiamur igitur dicere.

> PARAPHRASIS ETHICORUM NICOMACHEORUM FINIS.

<sup>\*</sup> Παραλιπόντων, οὖν τῶν προτέρων, κτλ.

# ΑΝΔΡΟΝΙΚΟΥ ΤΟΥ ΡΟΔΙΟΥ

#### ΦΙΛΟΣΟΦΟΥ ΠΕΡΙΠΑΤΗΤΙΚΟΥ

#### ПЕРІ ПАӨОМ.

Πάθος ἐστὶν ἀλογος ψυχῆς κίνησις δι' ὑπόληψιν κακοῦ ἢ ἀγαθοῦ, καὶ παρὰ φύσιν τῆ δρμῆ πλεονά-ζουσα ἢ πάθος ἐστὶν ἀλογος ψυχῆς κίνησις χωρὶς λογισμοῦ τε καὶ κρίσεως ἐπιτελουμένη ἢ πάθος ἐστὶν ἐπίκαιρος ἡ ψυχῆς ὅρεξις, εἰς ποιὰν διάνοιαν ˇ ἔξωθεν ἐπιθυμίαν λαμδάνουσα, οἶον λύπη, ἡδονή, φόδος, ἐπιθυμία · καὶ καθόλου, ὡς αὐτὸ τὸ ὄνομα δηλοῖ, ὅσα πάσχομεν κατὰ τὴν ἔξωθεν ἐπισύμπτωσιν τῶν πραγμάτων. Τὸ γὰρ κυρίως πάθος ἔξωθεν πᾶν, καὶ ἐν μεταδολῆ ⁴ τῆ ὑπό τινος ἀλλου κινοῦντος · τὰ δὲ γενικώτατα πάθη τέσσαρα, λύπη, φόδος, ἐπιθυμέα, ἡδονή.

(Scripsi: \* λογισμοῦ] cum cod. a; cod. b. λογισμῶν. — b ἐπίχαιρος] cod. a. ἐπιχαίρου; b. ἐπὶ χαιροῦ. — c διάνοιαν] cum cod. a; cod. b. διάθεσιν. — d μεταδολῆ] cum cod. a; deest in cod. b. —)

"Όρος λύπης

Λύπη μὲν οὖν ἐστιν ἄλογος συστολή: ἢ δόξα πρόσφατος κακοῦ παρουσίας, ἐφ' ῷ οἶόν τε δεῖν συστέλλεσθαι.

Όρος φόθου.

Φόδος δ' έστιν άλογος έχχλισις · ή φυγή άπο προσδοχωμένου δεινοῦ.

"Ορος ἐπιθυμίας.

'Επιθυμία έστιν άλογος δρεξις : ή δίωξις προσδοχωμένου άγαθου.

Όρος ήδονης.

Ήδονη δε άλογος έπαρσις, η δόξα πρόσφατος άγαθοῦ παρουσίας εφ' ῷ οἶόν τε δεῖν ἐκτείνεσθαι.

Είδη δὲ λύπης.

Έλεος, φθόνος, ζήλος, ζηλοτυπία, δυσθυμία, συμφορά, άχθος, άχος, σφακελισμός, πένθος, δυσχέρανσις, όχλησις, όδύνη, άνία, μεταμέλεια, σύγχυσις, άθυμία, άση, νέμεσις, δυσφορία, γόος, βαρυθυμία, κλαῦσις, φροντίς, οἶκτος.

(Scripsi: \* ἐρ' ῷ οἶόν τε ] cum cod. a; cod. b. ἐρ' οἶόν τε. —)

"Οροι τῶν εἰδῶν.

Ελεος μέν οὖν έστι λύπη ἐπ' ἀλλοτρίοις κακοῖς ἀναξίως πάσχοντος ἐκείνου.

Φθόνος δὲ λύπη ἐπ' ἀλλοτρίοις ἀγαθοῖς ἡ λύπη ἐπὶ τῆ τῶν ἐπιεικῶν εὐπραγία.

Ζῆλος δὲ λύπη ἐπὶ τῷ ἐτέρους τυγχάνειν ὧν αὐτὸς ἐπιθυμεῖ ἡ λύπη ἐπὶ τῷ ἄλλοις ὑπάρχειν, ἡμῖν δὲ μή.

Εστι δὲ ζῆλος μαχαρισμοῦ χαὶ ἀστειότητος · ἢ

## ANDRONICI RHODII

#### PHILOSOPHI PERIPATETICI

DE AFFECTIBUS LIBER.

Affectus est animi motus a recta ratione aversus propter quandam mali aut boni suspicionem sive exspectationem, et præter naturam appetitu insolescens: aut affectus est animi motus a recta ratione aversus inconsiderate nulloque judicio exsistens: aut affectus est temporarius animi appetitus extrinsecus injecta certæ cujusdam cogitationis cupiditate inflammatus: verbi causa, dolor, voluptas, metus, cupiditas: et omnino, ut hoc ipsum nomen declarat, omnia quibus afficimur externo rerum superventu. Nam proprie omnis affectus adventicius est, atque in commutatione alieno impulsu effecta consistit; sunt autem affectus vulgatissimi quattuor, dolor, metus, cupiditas, voluptas.

#### Doloris definitio.

Dolor quidem est a recta ratione aversa animi contractio : aut nova de malo præsenti concepta opinio, in quo fieri potest, ut animus contrahendus sit.

Definitio metus.

Metus autem est a recta ratione aversa declinalio: aut periculi prævisi fuga.

Definitio cupiditatis.

Cupiditas est a recta ratione aversa appetitio: aul boni exspectati consectatio.

Voluptatis definitio.

Voluptas est a recta ratione aversa animi elatio: aut nova de l'ono præsenti concepta opinio, in quo fieri potest, ut animus eligendus sit.

Doloris formæ.

Misericordia, invidia, livor, obtrectatio, ægritudo, calamitas, molestia, mœror, iracundia, luctus, stomachus, perturbatio, anxietas, tristitia, pœnitentia, confusio, animi dejectio, mœstitia, indignatio, impatientia, lamentatio, morositas, fletus, sollicitudo, miseratio.

#### Formarum definitiones.

Misericordia quidem est dolor ex alienis malis acceptus, quum alter indigne patitur.

Invidia autem dolor est ex alienis bonis acceplus: aut dolor in bonorum hominum felicitate captus.

Livor vero dolor est ex aliena bonorum quæ ipsi desideramus adeptione acceptus : aut dolor, quod alii habent quæ ipsi non habemus.

Est autem livor hominis alterum beatum prædican-

ζῆλός ἐστι <sup>b</sup> ψυχῆς λογικῆς θερμότης ἐπ' ἀγαθῷ καὶ κακῷ μετὰ παραδείγματος ἐξαπτομένη.

Ζηλοτυπία δέ ἐστι λύπη ἐπὶ τῷ καὶ ἄλλοις ὑπάργειν, καὶ ἡμῖν ὑπάρχειν.

Δυσθυμία δὲ λύπη ἐπ' ἀλύτῳ ἢ δυσκινήτῳ πράγματι.

Συμφορά δὲ λύπη ἐπὶ συμπεφυρμένοις κακοῖς. Αχθος δὲ λύπη βαρύνουσα.

Αχος δὲ λύπη ἀφωνίαν ἐμποιοῦσα.

Σφακελισμός δε έστι λύπη σροδρά. ο

(Scripsi: \* τῷ ἐτέρους] cum cod. a; cod. b
τῶν ἐτέροις. — \* ζῆλός ἐστι] cum cod. a; cod. b.
ζῆλος ἐπί. — ° σφοδρά] cod. σφόδρα. —)

Πένθος δὲ λύπη ἐπὶ ἀώρου τέλους.

Δυσχέρανσις δὲ λύπη ἐξ ἐναντίων λογισμῶν.

Οχλησις δε λύπη στενοχωροῦσα ή άναστροφήν οὐ διδοῦσα.

'Οδύνη δὲ λύπη εἰσδύνουσα καὶ όξεῖα. 'Ανία δὲ λύπη εξ ἀναλογισμῶν.

Μεταμέλεια δὲ λύπη ἐπὶ άμαρτήμασι πεπραγμένοις, καὶ διά τι γεγονός. \*

Σύγχυσις δὲ λύπη το παρὸν διορᾶν, τὸ δὲ μελλον οὐ χωλύουσα.

'Αθυμία δε λύπη ἀπελπίζοντος ὧν ἐπιθυμεῖ τυχεῖν.
''Αση δε λύπη μετὰ ρυπασμοῦ.

Νέμεσις δὲ λύπη ἐπὶ ἐπαιρομένοις παρὰ τὸ προσῆ-

 $\Delta$ υσφορία δὲ λύπη μετὰ ἀπορίας τοῦ πῶς χρήσεται τοῖς παροῦσι.

Γόος δὲ θρῆνος ἀγόμενος ε κατά λύπην.

Βαρυθυμία δὲ λύπη βαρύνουσα καὶ ἀνάνευσιν οὐ διδοῦσα.

Κλαῦσις δὲ διάκρισις, α λυπουμένου νεύοντος ἐπὶ τὸ χεῖρον.

Φροντίς δέ λογισμός λυπουμένου.

Οἶχτος δὲ λύπη ἐπ' ἀλλοτρίοις κακοῖς.

(Scripsi: a καὶ διά τι γεγονός] eum cod. a; cod. b. ως διά τι γεγόνασι. — b λύπη τὸ παρὸν διορᾶν] codd. λύπη διορᾶν. — c ἀγόμενος] cum cod. a; cod. b. ἀγόμενον. — d διάκρισις [ codd διάκρυσις. —)

#### Φόδου είδη.

\*Οχνος, αἰσχύνη, δεῖμα, δέος, ἔχπληξις, χατάπληξις, δειλία, ψοφοδέεια, \* ἀγωνία, μέλλησις, ὀββωδία, θόρυδος, δεισιδαιμονία.

(Scripsi: \* ψοροδέεια; cod. ψοφοδεία. — )
\*Οροι των είδων.

 $^{*}$ Οχνος μὲν οὖν ἐστι φόδος μελλούσης εὐεργεσίας.  $^{a}$ 

Αίσχύνη δὲ φόδος άδοξίας.

Δείμα δε φόδος ύφορώμενος.

Δέος δε φόδος συνεστώς. b

Έκπληξις δὲ φόδος ένεκεν άσυνήθους φαντασίας δεινοῦ.

tis et festivi : aut livor est animi rationis compotis fervor bono aut malo exempli proferendi causa inflammatus.

Obtrectatio vero est dolor, quod et alii habent quæ nos habemus.

Ægritudo autem dolor e re inexplicabili vel difficulter mobili acceptus.

Calamitas est dolor e confusis malis perceptus.

Molestia est dolor gravis.

Mœror est dolor silentium faciens.

Iracundia est dolor acer.

Luctus est dolor ex immatura morte perceptus.

Stomachus est dolor ex contrariis consiliis ortus.

Perturbatio autem dolor quasi in angustias adductus est ant reditum præcidens.

Anxietas vero dolor penetrabilis et acer.

Tristitia autem dolor ex cogitationibus ortus.

Pœnitentia vero dolor est e peccatis admissis ortus, et ex evento aliquo acceptus.

Confusio autem dolor est prohibens quominus præsentem rerum statum perspiciamus, sed non obstans quin futura prævideamus.

Animi dejectio dolor est desperantis, se ea quæ desiderat consecuturum esse.

Mœstitia autem dolor est cum sordibus conjunctus.

Indignatio vero dolor ab hominibus indecore superbientibus nobis allatus.

Impatientia autem dolor est cum dubitatione consociatus, quomodo rebus præsentibus sit utendum.

Lamentatio est planctus a dolentibus datus.

Morositas est dolor gravis, nullam nobis requiem dans.

Fletus est mœrentis judicium, qui ad deteriora inclinat.

Sollicitudo autem mœrentis cogitatio est.

Miseratio vero dolor ex alienis malis acceptus.

#### Metus formæ.

Segnities, pudor, pavor, timor, consternatio, stupor, timiditas, formido angor, cunctatio sollicitudo, tumultus, superstitio.

#### Formarum definitiones.

Segnities quidem est metus futuræ beneficentiæ.

Pudor autem est infamiæ metus.

Pavor autem metus suspectus.

Timor vero metus perpetuus.

Consternatio est metus ab insolita periculi specie.

(Scripsi : 2 εὐεργεσίας ] cod. εὐεργείας. — 6 συνεστώς ] cum cod. a; cod. b. συνδέον. — )

Κατάπληξις δὲ φόδος ἐχ μείζονος φαντασίας.

Δειλία δὲ ἀποχώρησις ἀπὸ φαινομένου καθήκοντος διὰ φαντασίαν \* δεινοῦ.

Ψοφοδέεια ο δε φόδος χενός.

'Αγωνία δὲ φόδος διαπτώσεως, ἢ φόδος ἤττης, ἢ φόδος ἐμποιητικὸς ἐναντίων ἐλπίδων, περὶ ὧν ὅρεξιν σφοδρὰν ἔχομεν. c

Μέλλησις δε όχνος διεγνωχότος ποιείν.

'Ορρωδία δε φόδος εννοηθέντος.

Θόρυδος δε φόδος μετά φωνης κατεπείγων.

Δεισιδαιμονία δὶ φόδος τοῦ δαίμονος, ἢ ὑπερέχπτωσις τῆς πρὸς θεοὺς τιμῆς.

(Scripsi : a διά φαντασίαν] cum cod. a; cod. b. διά φαντασίας. — b ψοφοδέεια] cod. ψοφοδέτα. — έχομεν] cod. έχωμεν. —)

'Επιθυμίας δὲ εἴδη.

'Όργή, θυμός, χόλος, πικρία, μῆνις, κότος, ἔρως, ἔμερος, πόθος, δυσμένεια, δύσνοια, ἄψικορία, ριψοφθαλμία, σπάνις, τραχύτης, ἔρις, προσπάθεια, φιληδονία, φιλοχρηματία, φιλοτιμία, φιλοζωία, ε φιλοσωματία, γαστριμαργία, οἰνοφλυγία, λαγνεία.

(Scripsi: \* φιλοζωία] cod. φιλοζώῖα. —)
\*Οροι τῶν εἰδῶν.

'Οργή μέν οὖν ἐστιν ἐπιθυμία τιμωρίας τοῦ ἠδιχηχέναι δοχοῦντος · ἢ λύπη μεθ' ὑπολήψεως τοῦ όλιγωρεῖσθαι.

Θυμός δέ δργή έναρχομένη.

Χόλος δὲ όργη διοιδοῦσα.

Πιχρία δὲ ὀργή παραχρημα ἐκρηγνυμένη.

Μηνις δε όργη είς παλαίωσιν αποτιθεμένη.

Κότος δὲ ὀργή καιρὸν ἐπιτηροῦσα.

Έρως δὲ ἐπιθυμία φιλίας. ἢ ἐπιθυμία θεοῦ b εἰς ναῶν κατακόσμησιν c καλῶν, d δν καὶ c ἐπιδολὴν r καλοῦσι φιλοποιίας ε διὰ κάλλος ἐμφαινόμενον.

(Scripsi: \* ἐναρχομένη] cod. ἀναρχομένη. — θεοῦ] cum cod. b; cod. a θροῦ. — c κατακόσμησιν] codd. κατὰ κόσμησιν — d καλῶν] cum cod. a; cod. b. καὶ καλῶν. — c δν καὶ ] codd. ἢν. — c ἐπιδολὴν] cum cod. b; cod. a ἐπιδουλὴν. — s φιλοποιίας] cod. φιλοπονίας. —)

"Ιμερος δὲ ἐπιθυμία φίλου ἀπόντος δμιλίας.

Πόθος δὲ ἐπιθυμία κατὰ ἔρωτα ἀπόντος.

Δυσμένεια δὲ δύσνοια ἐπιτηρητική καὶ κακοποιός  $^{a}$ .
Δύσνοια δὲ ἐπιθυμία τοῦ κακῶς ποιεῖν τινα  $^{b}$  ἕνεκεν ἐκείνου.

'Αψιχορία δὲ ἐπιθυμία ταχὸ ἐμπιπλαμένη.

'Ριψοφθαλμία ε δε ταχυτής απερί το ίδειν το ποθούμενον ή δξυδορκία επερί το αυτό.

Σπάνις δὲ ἐπιθυμία ἀτελής.

Τραχύτης δὲ ἐπιθυμία ἀνώμαλος.

Ερις δὲ παρόρμησις εἰς ἀντίταξιν κακοποιητικήν. Προσπάθεια δὲ ἐπιθυμία δεδουλωμένη.

Stupor est metus a majore specie.

Timiditas vero ob periculi speciem manifesti officii prætermissio.

Formido autem metus inanis.

Angor est metus peccati, vel metus cladis, vel metus injiciens nobis contrarias spes earum rerum, quarum magno desiderio tenemur.

Cunctatio vero segnities ejus qui aliquid facere constituit.

Sollicitudo est metus rei mente conceptæ.

Tumultus vero metus est cum voce urgens.

Superstitio est deorum numinis metus, vel immoderatus deorum cultus.

#### Cupiditatis formæ.

Ira, excandescentia, bilis, acerbitas, odium, simultas, amor, desiderium, ardor, malevolentia, animus infensus. fastidium, aviditas, penuria, asperitas, contentio, affectus, luxuria, avaritia, ambitio, vitæ amor, cultus corporis, edacitas, vinolentia, salacitas.

#### Formarum definitiones.

Ira quidem est vindictæ cupido ejus qui injuriæ auctor fuisse videtur: vel dolor hominis qui contemni sibi videtur.

Excandescentia vero est ira nascens et modo exsistens. Bilis est ira intumescens.

Acerbitas vero ira est statim in aliquem effusa.

Odium est ira ad inveterationem destinata.

Simultas vero ira occasionem captans.

Amor autem amicitiæ cupiditas: vel desiderium dei necessarii ad pulchrorum templorum ornatum, quem et conatum amicitiæ faciundæ ex pulchritudinis specie vocant.

Desiderium est libido colloquendi cum absente amico. Ardor est amantis libido ejus qui absit videndi.

Malevolentia est animus infensus, ulciscendi tempus observans et maleficus.

Animus infensus est libido male faciendi alicui pronter insum.

Fastidium est cupiditas cito expleta.

Aviditas est celeritas aspiciendas rei desideratas, vel oculorum acutorum acies quam in ea defigimus.

Penuria est cupiditas inexpleta.

Asperitas libido inæqualis est.

Contentio pugnæ maleficæ incitamentum est.

Affectus est cupiditas obnoxia.

Φιληδονία δὲ ἐπιθυμία ἡδονῶν ἄμετρος.

Φιλοχρηματία δὲ ἐπιθυμία ἄχρηστος ἡ ἄμετρος χρημάτων ἐπιθυμία.

Φιλοτιμία δε επιθυμία άμετρος τιμής.

Φιλοζωία δὲ ἐπιθυμία ζωῆς άλογος.

Φιλοσωματία δὲ ἐπιθυμία εὐθηνίας σώματος παρά τὸ δέον.

Γαστριμαργία δὲ ἐπιθυμία σιτίων ἄμετρος.

Οξνοφλυγία έστιν επιθυμία οίνου απληστος.

Λαγνεία δὲ ἐπιθυμία συνουσίας ἄμετρος.

(Scripsi: \* ἐπιτηρητική καὶ κακοποιός] cod. ἐπιτηριτική κακοποιός. — \* ποιεῖν τινα] cod. εἶναί τινα. — \* ριψοφθαλμία] cod. ριψοθαλμία. — \* ταχυτής] Vid. Herodiani ἐπιτομή τῆς καθόλικῆς προσφείας p. 30 ed. Schmidt; cod. ταχύτης. — ἐξυδορκία] cum cod. a; cod. b. ἐξυδερκία. —)

Ήδονης είδη.

'Ασμενισμός, τέρψις, κήλησις, χαιρεκακία, γοητεία.

"Όροι τῶν εἰδῶν.

'Ασμενισμός μέν οὖν έστιν έπὶ ἀπροσδοχήτοις ἀγαθοις ήδονή.

Τέρψις δὲ ήδονή ή δι' όψεως ή δι' ἀχοῆς.

Κήλησις δε ήδουή δι' άκοῆς κατακηλοῦσα: ἡ ήδουἡ ἐκ λόγου τε καὶ μουσικῆς, ἡ δι' ἀκοῆς γινομένη, ἡ ἀπάτης.

Χαιρεκακία δὲ ήδονή ἐπὶ τοῖς τῶν πέλας ἀτυχή-

Γοητεία δὲ ήδονή διὰ μαγείας, • ή κατὰ ἀπάτην. (Scripsi: μαγείας | codd. μαγείαν. —)

Απαθείας είδη.

Βούλησις, χαρά, εὐλάβεια, εὐπείθεια.

"Όροι τῶν εἰδῶν.

Βούλησις μέν οὖν έστιν εύλογος ὄρεξις.

Χαρά δὲ εὔλογος ἔπαρσις.

Εὐλάβεια δὲ εὔλογος ἔχχλισις, ἡ φυλακή χαχοῦ · ἡ ἐπιμέλεια φυλαχῆς.

Εὐπείθεια δὲ ἔξις κάτω ἐστραμμένας τὰς κόρας ἔχουσα.

Βουλήσεως είδη.

Εύνοια, εὐμένεια, ἀσπασμός.

°Οουι είδῶν.

Εύνοια μέν οὖν ἐστι βούλησις ἀγαθῶν , αὐτῶν ἔνεκεν ἐκείνων.

Εύμένεια δέ εύνοια ἐπίμονος.

'Ασπασμός δὲ ἀδιάστατος ἀγάπησις.

Χαρᾶς είδη.

Τέρψις, εὐφροσύνη, εὐθυμία.

"Οροι τῶν εἰδῶν.

Τέρψις μὲν οὖν ἐστι χαρὰ πρέπουσα ταῖς περὶ αὐτὸν ώφελείαις.

Εύφροσύνη δὲ ἐπὶ τοῖς τοῦ σώφρονος ἔργοις χαρά. Εὐθυμία δὲ χαρὰ ἐπὶ διαμονῆ καὶ ἀνεπιζητησία παντός. Luxuria est immoderata voluptatum cupiditas.

Avaritia cupiditas inutilis est : vel infinita pecuniæ cupiditas.

Ambitio immoderata honorís cupiditas est.

Vitæ amor nimia vivendi cupido est.

Cultus corporis est nimia validi corporis cupiditas.

Edacitas inexhausta ciborum aviditas est.

Vinolentia insatiabilis vini cupiditas est.

Salacitas autem effrenata reruin Venerearum appetentia.

Voluptatis formæ.

Gaudium, delectatio, delenimentum, malevolentia, incantamentum.

Formarum definitiones.

Gaudium quidem est voluptas e bonis inexspectatis capta.

Delectatio autem oculorum aut aurium voluptas.

Delenimentum est voluptas suavitate auditus animum deleniens : aut voluptas vel ex sermone et musica, vel ex auditu vel ex fallaciis capta.

Malevolentia est voluptas ex alienis calamitatibus capta.

Incantamentum est voluptas ex magica arte vel ex fallaciis percepta.

Affectuum vacuitatis formæ,

Voluntas, lætitia, cautio, obsequium.

Formarum definitiones.

Voluntas quidem est appetitus rationi consentaneus.

Lætitia autem rationi consentanea animi elatio est.

Cautio vero declinatio probabilis, vel mali evitatio est : vel evitationis cura.

Obsequium est habitus hominis pupillas sive oculos in terram figentis.

Voluntatis formæ.

Benevolentia, clementia, amplexus.

Formarum definitiones.

Benevolentia quidem est voluntas bonorum, illorum ipsorum causa quibus bene volunt.

Clementia autem perpetua benevolentia est.

Amplexus est amatio indiscreta.

Gaudii formæ.

Delectatio, lætitia, animi tranquillitas.

Formarum definitiones.

Delectatio quidem gaudium est nostris utilitatibus congruens.

Lætitia autem gaudium est e viri temperantis operibus perceptum.

Animi tranquillitas denique est gaudium e fortunæ stabilitate nulliusque rei desiderio perceptum.

Ελαβείας είδη.

Αίδώς, άγνεία.

"Οροι τῶν εἰδῶν.

Αίδώς έστιν εὐλάβεια όρθοῦ λόγου.

'Αγνεία δε εὐλάβεια τῶν περὶ τὸν θεὸν ἄμαρτημάτων.

Είδη άρετης.

Φρόνησις, σωφροσύνη, δικαιοσύνη, ανδρεία. ... Όροι των είδων.

Φρόνησις μέν οὖν έστιν ἐπιστήμη ἀγαθῶν καὶ κακῶν καὶ οὐδετέρων · ἢ φρόνησίς ἐστιν ἡ τῶν πρακτῶν ὀρθὴ καὶ ἀληθὴς καὶ μετ' αἰτίας θεωρία · ἢ φρόνησίς ἐστιν ἀρετὴ τοῦ λογιστικοῦ περὶ τὰ αίρετὰ καὶ φευκτά, καὶ τὴν κρίσιν τῶν χειρόνων ἢ βελτιόνων.

Σωφροσύνη δὲ ἐπιστήμη αίρετῶν καὶ οὐχ ε αίρετῶν καὶ οὐδετέρων.

 $\Delta$ ικαιοσύνη δε εξις διανεμητική τοῦ κατ' άξίαν έκάστου.

'Ανδρεία  $^{\circ}$  δ' ἐπιστήμη δεινών καὶ οὐ δεινών καὶ οὐδετέρων.

(Scripsi : \* ἀνδρεία]; codd. ἀνδρία. — b οὐχ αίρετῶν ] codd. οὐχ αίρετῶν. — c ἀνδρεία ] codd. ἀνδρία. — )

Τριμερούς δὲ τῆς ψυχῆς λαμδανομένης κατὰ Πλάτωνα, τοῦ μὲν λογιστικοῦ ἀρετὴ ἡ φρόνησις · τοῦ δὲ θυμοειδοῦς ἡ πραότης καὶ ἡ ἀνδρεία · ² τοῦ δὲ ἐπιθυμητικοῦ ἡ σωφροσύνη καὶ ἡ ἐγκράτεια. "Ολης δὶ τῆς ψυχῆς ἡ δικαιοσύνη, καὶ ἡ ἐλευθεριότης b, καὶ ἡ μεγαλοψυχία. Κακία δέ ἐστι τοῦ μὲν λογικοῦ ἡ ἀφροσύνη· τοῦ δὲ θυμοειδοῦς ἡ ὀργιλότης καὶ ἡ δειλία· τοῦ δὲ ἐπιθυμητικοῦ ἡ ἀκολασία καὶ ἡ ἀκρασία· ὅλης δὲ τῆς ψυχῆς ἡ τε c ἀδικία, καὶ ἡ ἀνελευθερία, καὶ ἡ μικροψυχία.

(Scripsi : \* ἀνδρεία ] codd. ἀνδρία. — \* ἐλευθεριότης ] codd. ἐλευθερία. — \* ἢ τε ] vulgo ἡ, τε. — )

Περί φρονήσεως.

Εστι δε φρόνησις άρετή τοῦ λογιστικοῦ κατασκευαστική τῶν εἰς εὐδαιμονίαν συντεινόντων. Σύμδωμοι δε αὐτῆ εἰσιν εὐδουλία, ἀγχίνοια, πρόνοια, βασιλική, στρατηγική, πραγματική, πολιτική, οἰκονομική, ήθική, διαλεκτική, ρητορική, φυσική.

Εύδουλία μέν οὖν έστιν ἐπιστήμη συμφερόντων. Άγχίνοια δὲ ἔξις ἐξ ὑπογυίου τὸ καθῆκον εὑρίσκουσα καὶ καταστοχαζομένη τοῦ δέοντος.

Πρόνοια δὲ έξις είδοποιεῖν δυναμένη τὸ μέλλον, ε ὡς αν πράττηται τὸ μέλλον ὡς χρή ἡ παρασκευαστική πρὸς μέλλοντά τινα.

Βασιλική δὲ ἐμπειρία τοῦ ἄρχειν πλήθους ἀνυπευ-θύνως.

Στρατηγική δὲ ἔξις θεωρητική καὶ πρακτική τῶν τῷ στρατοπόδω συμφερόντων.

Πραγματική δὲ ἐπιστήμη τῶν ἀνθρωπίνων πραγμάτων. Cautionis formæ.

Verecundia, castimonia.

Formarum definitiones.

Verecundia rectæ rationis cautio est.

Castimonia est cautio omnium in deos peccatorum.

Virtutis formæ.

Prudentia, temperantia, justitia, fortitudo.
Formarum definitiones.

Prudentia quidem est scientia rerum bonarum et malarum et nec bonarum nec malarum : aut prudentia est rerum sub actionem cadentium recta et vera et rationibus confirmata contemplatio : aut prudentia est virtus cjus animi partis in qua inest ratio atque consilium in rebus expetendis et fugiendis atque in judicandis deterioribus aut melioribus occupata.

Temperantia autem est rerum expetend arum fugiendarumque et neutrarum scientia.

Justitia est animi affectio pro dignitate suum cuique

Fortitudo est scientia rerum tum terribilium, tum non terribilium, tum neutrarum.

Quum animus tripartitus secundum Platonem existimetur, ejus partis in qua inest ratio atque consilium virtus est prudentia: illius in qua irarum exsistit ardor, lenitas et fortitudo: ejus denique quæ ad concupiscendum propensa est, temperantia et continentia. Totius vero animi virtutes sunt justitia, liberalitas, magnanimitas. Vitium autem ejus animi partis quæ rationis particeps est habetur amentia: illius in qua irarum exsistit ardor, iracundia et timiditas: ejus denique quæ ad concupiscendum propensa est, intemperantia et incontinentia: totius vero animi injustitia, illiberalitas, imbecillitas.

#### De prudentia.

Est autem prudentia virtus ejus animi partis, in qua inest ratio atque consilium, rerum ad beatitudinem pertinentium effectrix. Comites vero ejus sunt consilii bonitas, sagacitas, providentia, ars regum, ars imperatoria, usus rerum, scientia civilis, privatæ vitæ ratio, philosophia moralis, dialectica, ars oratoria, physiologia.

Consilii bonitas quidem est utilitatum scientia.

Sagacitas vero facultas ex tempore inveniendi, quod nostrum sit officium et spectandi id quod fieri decet.

Providentia est facultas animo futura propiciendi et informandi, ut res futuræ bene gerantur : aut sibi viam ad futura quædam muniendi.

Regum ars est scientia multitudinis suo arbitratu regendæ.

Ars imperatoria est exercitus commodorum cognitio ratione et usu parata.

Usus rerum est humanarum rerum scientia.

Πολιτική δὲ έξις θεωρητική τῶν τῆ πόλει συμφερόντων.

Οἰκονομική δὲ ἔζις θεωρητική τῶν τῷ οἴκφ συμφερόντων.

'Ηθική δὲ ἐπιστήμη κοσμητική τῶν ἡθῶν.

Διαλεκτική δὲ ἐπιστήμη τοῦ εὖ διαλέγεσθαι.

'Ρητορική δὲ ἐπιστήμη τοῦ εὖ λέγειν.

Φυσική δε επιστήμη των περί την φύσιν.

Εργα δὲ τῆς φρονήσεως τὸ εὖ βουλεύεσθαι τὸ κρίτὸ ἀγχίνως χρήσασθαι καὶ ἔργω καὶ λόγω τὸ τὴν ἐμτὸ ἀγχίνως χρήσασθαι καὶ ἔργω καὶ λόγω τὸ τὴν ἐμτὸ ἀγχίνως χρήσασθαι καὶ ἔργω καὶ λόγω τὸ τὴν ἐμπειρίαν ἔχειν τῶν χρησίμων ἀπάντων.

Μνήμη δε και έμπειρία, και άγχίνοια, και επίδεξιότης, και εὐδουλία, ήτοι ἀπό τῆς φρονήσεως εκάστη αὐτῶν ἐστιν, ἢ παρέπεται τῆ φρονήσει, ἢ τὰ μεν αὐτῶν οἶον συναίτια τῆ φρονήσει καθάπερ ἡ ἐμπειρία, καὶ ἡ μνήμη · τὰ δὲ ἀπὸ τῆς φρονήσεως, οἶον ἡ εὐβουλία, καὶ ἡ ἐπιδεξιότης, καὶ ἡ ἀγχίνοια.

Πραότης δέ έστιν άρετη τοῦ θυμοειδοῦς, καθ' ήν πρὸς δργάς γίνονται ἀκίνητοι · ἢ μεσότης περὶ δργάς · ἢς ἡ μὲν ὑπερδολὴ δργιλότης καὶ τὸ ἀκρόχολον · ἡ δὲ ἔλλειψις ἀοργησία ἢ ἢλιθιότης Þ. ἔΕργα δὲ αὐτῆς τὸ δύνασθαι φέρειν ἐγκλήματα καὶ δλιγωρίας ° μετρίως · καὶ τὸ μὴ ταχέως δρμᾶν ἐπὶ τὴν τιμωρίαν · καὶ τὸ μὴ εὐκίνητον πρὸς δργάς, ἄπικρον δὲ τῷ ἤθει καὶ ἀφιλόνεικον.

(Scripsi : \* τὸ μέλλον] cum cod. a; cod. b μέλλον. — \* ἡλιθιότης] codd. ἀλιθιότης. — ° δλιγωρίας] codd. δλιγορίας. —)

Περί ἀνδρείας \*.

'Ανδρεία b δέ έστιν άρετή τοῦ θυμοειδοῦς c, καθ' ήν δύσπληκτοί τινες περὶ φόδον ή θάνατον γίνονται. Οἰ-κεία δὲ αὐτῆ εὐψυχία, λῆμα, μεγαλοψυχία, ἀρρενότης, καρτερία, μεγαλοπρέπεια, ἀνδραγαθία.

Εὐψυχία μέν οὖν ἐστιν εὐτονία ψυχῆς πρὸς τὸ ἐπιτελεῖν τὰ ἑαυτῆς ἔργα.

Λήμα δὲ ἔξις προχείρως όρεγομένη α ἐπιχειρεῖν τε οῖς χρή, καὶ ὑπομένειν Β λόγος αίρεῖ.

Μεγαλοψυχία δὲ ἔξις ὑπεράνω ποιοῦσα τοῦ χοινῆ συμδαίνοντος φαύλοις ετε χαὶ σπουδαίοις.

Αβρενότης δὲ έξις αὐτάρχειαν παρεχομένη ἐν τοῖς κατ' ἀρετὴν πόνοις.

Καρτερία δὲ ὑπομονὴ λύπης ἢ πόνων, ἔνεκα τοῦ καλοῦ.

Μεγαλοπρέπεια δὲ ἔξις ἐπαίρουσα τοὺς ἔχοντας αὐτήν, καὶ φρονήματος πληροῦσα.

Ανδραγαθία δὲ ἀνδρὸς ἀρετή, ἐπιτηδευτική κοινῶν ἔργων. Εργα δὲ ε ἀνδραγαθίας τὸ δύσπληκτον εἶναι ὑπὸ φόδου τοῦ περὶ θάνατον, καὶ τὸ εὐθαροῆ εἶναι ἐν τοῖς δεινοῖς, καὶ τὸ εὐτολμον πρὸς τοὺς κινδύνους, καὶ τὸ μᾶλλον αἰρεῖσθαι τεθνάναι καλῶς, ἢ αἰσχρῶς σώ-χεσθαι, καὶ τὸ νίκης αἴτιον διὰ παντὸς γίγνεσθαι.

Scientia civilis est civitatis commodorum cognitio contemplativa.

Privatæ vitæ ratio contemplativa familiæ commodorum cognitio est.

Philosophia moralis est scientia ad exornandos mores accommodata.

Dialectica est scientia bene disserendi.

Ars oratoria est bene dicendi disciplina.

Physiologia rerum naturalium scientia est.

Prudentiæ officia sunt bene deliberare: judicare bona et mala, resque omnes in vita tum expetendas tum fugiendas: omnibus quæ suppetunt et bonis et malis decenter uti: speculari opportunitates: dictis et factis sagaciter uti: rerum omnium utilium notitiam habere.

Memoria vero et peritia et sagacitas, item dexteritas, et consilii bonitas res sunt singulæ tales, ut vel a prudentia proficiscantur, vel sequantur prudentiam, vel partim quasi causæ eventorum cum prudentia sint, velut peritia et memoria : partim a prudentia proficiscantur, verbi gratia consilii bonitas, et dexteritas et sagacitas.

Lenitas est virtus illius animi partis, in qua irarum exsistit ardor, qua fit ut ira non tangantur : vel irarum mediocritas : cujus nimium iracundia et excandescentia, parum lentitudo aut stultitia est. Sunt autem ejus munera mediocriter ferre posse criminationes et contemtum : item non celeriter ad ulciscendi cupiditatem exardescere : denique animus non irritabilis, natura minime acerba minimeque litigiosa.

#### De fortitudine.

Fortitudo est virtus illius animi partis, in qua irarum exsistit ardor, qua sit, ut metu aut morte non facile percellantur homines. Est autem propria ejus animi præsentia, considentia, magnanimitas, virilitas, patientia, magniscentia, strenuitas. Animi præsentia quidem est ejus alacritas ad opera

Animi præsentia quidem est ejus alacritas ad opera sua perficienda.

Confidentia vero affectio animi promte cupiens aggredi quæ sunt facienda, et sustinere quæ ratio evincit sustinenda esse.

Magnanimitas autem affectio animi est diviniora tingens, quam quæ communiter malis et bonis hominibus contingunt.

Virilitas est animi affectio frugalitatem in laboribus virtuti consentaneis ostendens.

Patientia est doloris aut laborum propter honestatem toleratio.

Magnificentia est animi affectio, erigens homines ita animatos et spiritus iis afferens.

Strenuitas est viri virtus publica negotia gerentis.

Est autem viri strenui mortis metu non percelli atque in calamitatibus animose se gerere, et audacter pericula contemnere, et malle pulchram mortem obire, quam turpiter e manibus hostium evadere, et victoriam semper adipisci.

Παρέπεται δὶ τῆ ἀνδρεία ἡ εὐτολμία, καὶ ἡ εὐψυχία, καὶ τὸ θάρσος  $^{h}$  · ἔτι δὶ ἡ φιλονεικία καὶ ἡ καρτερία.

(Scripsi: \* ἀνδρείας] codd. ἀνδρίας. — ὁ ἀνδρεία] codd. ἀνδρία. — ͼ θυμοειδοῦς] codd. θυμοειδοῦς. — ἀ ὀρεγομένη ] codd. ἐργαζομένη. — ͼ · φαύλοις] codd. φαύλοις. — ¹ αὐτάρκειαν] codd. αὐτάρκη. — ε δὶ] codd. δ΄. — ἡ θάρσος] codd. θράσος. Qua de re sic Ammonius in libello περὶ δμοίων καὶ διαφόρων λέξεων: θράσος καὶ θάρσος διαφέρει. θράσος μὲν γάρ ἐστιν ἡ ἄλογος δρμή · θάρσος δὶ ἔλλογος δρμή. Huc accedit quod θράσος non legitur apud Aristotelem, qui θάρδος dicere solet. Cf. Ethic. Nicom. lib. III cap. 6.)

Περί σωφροσύνης.

Σωφροσύνη δέ έστιν άρετή τοῦ ἐπιθυμητικοῦ, καθ' ήν ἀνόρεκτοι γίνονται περί τὰς ἀπολαύσεις τῶν φαύλων ήδονῶν. Οἰκεῖαι δ' αὐτῆ αὐστηρία, ἐγκράτεια, εὐτέλεια, λιτότης, κοσμιότης, εὐταξία, αὐτάρκεια.

Αὐστηρία μὲν οὖν ἐστιν ἔξις, καθ' ἤν τινες οὖτε παρ' ἄλλων ταὐτην προσδέχονται ἢ ἔξις ψυχῆς, μὴ ἀνεχομένη δμιλίαν φαύλων ἡδονῶν μηδὲ λόγων.

'Εγχράτεια δέ έξις ἀήττητος ὑρ' ήδονῆς ..

Ευτέλεια δε έξις ανυπέραρτος εν δαπάναις και παρασκευαίς.

Αιτότης δὲ ἔξις ἀρχουμέη τοῖς τυγοῦσι.

Κοσμιότης δὲ ἐπιστήμη περὶ τὸ πρέπον ἐν χινήσει καὶ σχήματι σώματος · ἢ εὐταξία περὶ σχῆμα καὶ χίνησιν σώματος.

Εὐταξία δὲ ἐμπειρία καταχωρισμοῦ πράξεως. ἡ περὶ τὰς πράξεις ἔχουσα τὸ βέδαιον, ἡ τοὺς καταχωρισμοὺς τῶν πράξεων.

Αὐτάρχεια δὲ ἔξις ἀρχουμένη οἶς δεῖ, καὶ τὰ πρὸς τὸ ζῆν ναθήκοντα δρίζουσα.

Scripsi : \* ὑφ' ἡδονῆς] codd. ὑπ' ἡδονῆς. —

> ζῆν] codd. ζῆν. —)

\*Εργα δὶ σωφροσύνης τὸ μὴ θαυμάζειν τὰς ἀπολαύσεις τῶν σωματιχῶν ἡδονῶν, καὶ τὸ εἶναι ἄπάσης ἀπολαυστιχῆς αἰσχρᾶς ἡδονῆς ἀνόρεχτον, καὶ τὸ φοδεῖσθαι τὰ περὶ τὸν βίον δμοίως ἔν τε σμιχροῖς καὶ μεγάλοις.

Παρέπεται δὲ τῆ σωφροσύνη εὐκοσμία, αἰδώς, εὐλάδεια.

Περί έγχρατείας.

Έγχράτεια δέ έστιν άρετη τοῦ ἐπιθυμητιχοῦ, καθ' ην κατέχειν τῷ λογισμῷ δύναται την ἐπιθυμίαν, δρμῶσαν ἐπὶ φαύλας ήδονάς.

\*Εργα δὲ αὐτῆς τὸ δύνασθαι κατέχειν τῷ λογισμῷ τὴν ἐπιθυμίαν δρμῶσαν ἐπὶ τὰς φαύλας ἀπολαύσεις τῶν ἡδονῶν· τὸ καρτερικὸν καὶ ὑπομονητικὸν εἶναι τῆς κατὰ φύσιν ἐνδείας τε καὶ λύπης.

Περί δικαιοσύνης.

Δικαιοσύνη έστιν άρετη ψυχης τοῦ κατ' άξίαν διανεμητική. Adjuncta est autem fortitudini audacia et animi præsentia et fiducia: præterea certandi libido et patientia.

#### De temperantia.

Temperantia habetur virtus ejus animi partis quæ ad concupiscendum propensa est, qua fit, ut homines libidinosarum voluptatum fructum fastidiant. Sunt autem propriæ ejus austeritas, continentia, parsimonia, victus tenuitas, modestia, ordinis conservatio.

Austeritas quidem est animi affectio, qua fit, ut nonnulli neque aliis libidinosarum voluptatum fructum offerant, neque ab aliis eum accipiant : aut animi affectio ut libidinosarum voluptatum, ita turpium verborum impatiens.

Continentia est animi affectio voluptati non serviens.

Parsimonia est animi affectio non immodica in sumtibus et apparatibus.

Victus tenuitas est animi affectio rebus vilibus contenta.

Modestia est scientia decori in motu et gestu corporis : vel ordinis cujusdam in corporis motu et gestu conservatio.

Ordinis conservatio est peritia actionis in loco suscipiendæ: aut retinens in actionibus constantiam, aut actionum in loco sucipiendarum rationem habens.

Frugalitas est animi affectio contenta rebus quibus indigemus, et necessaria vitæ præsidia definiens.

Temperantiæ autem officia sunt non admirari corporis voluptatum fructum, et omnem tum libidinosam tum turpem voluptatem spernere, et æque in parvis atque in magnis rebus vitæ pericula timere.

Adjuncta est vero temperantiæ decentia, verecundia cautio.

#### De continentia.

Continentia virtus est animi partis ad concupiscendum propensæ, qua fit, ut ratione comprimere incensam libidinosarum voluptatum cupiditatem possit.

Officia autem ejus sunt ratione comprimere posse incensam fruendarum libidinosarum voluptatum cupiditatem : patientem et tolerantem esse naturalis inopiæ ac doloris.

De justitia.

Justitia est animi virtus jus unicuique tribuens pro dignitate cujusque.

Ίδιον δὲ δικαιοσύνης ἐστὶ τὸ ἐκεῖνα νέμειν ἐκάστω, ὧν ἄν τις τὰς ἀρχὰς καὶ τὰς αἰτίας προκαταβάλληται. Οἰκεία δὲ αὐτῆ ἐλευθεριότης, χρηστότης, δικαστική, εὐγνωμοσύνη, εὐσέβεια, εὐχαριστία <sup>b</sup>, δσιότης, εὐσυναλλαξία, νομοθετική.

(Scripsi: a olxeία] codd. olxeία. — b εὐχαριστία]

codd. γαριστία. -)

Έλευθεριότης μέν οὖν ἐστιν ἔξις ἐν προέσει καὶ λήψει διιολογουμένως ἀναστρεφομένους παρεχομένη. Χρηστότης δὲ ἔξις ἑκουσίως εὐποιητική.

Δικαστική δε έπιστήμη κρίσεων καὶ κολάσεων καὶ άδικημάτων.

Εύγνωμοσύνη δὲ έκούσιος δικαιοσύνη.

Εὐσέβεια δὲ ἐπιστήμη θεοῦ θεραπείας.

Εύχαριστία δε επιστήμη τοῦ τίσι καὶ πότε παρεκτέον χάριν, καὶ πῶς, καὶ παρὰ τίνων ληπτέον.

Όσιότης δὲ ἐπιστήμη παρεχομένη πιστοὺς καὶ τηροῦντας τὰ πρὸς τὸ θεῖον δίκαια ἢ όρθὴ ἐπιστήμη περὶ θεοῦ τιμῆς ἡ αὐτὴ δὲ καὶ δικαιοσύνη λέγεται.

Εὐσυναλλαξία δὲ έξις ἐν συναλλαγαῖς φυλάττουσα τὸ δίκαιον.

Νομοθετική δὲ ἐπιστήμη διαταγμάτων πολιτικῶν

πρός χοινωνίαν άναφερομένων.

Εργαδε δικαιοσύνης το διανεμητικον εἶναι τοῦ κατ' ἀξίαν, το σώζειν τὰ πάτρια ἔθη, το σώζειν τοὺς ἐπιγεγραμμένους νόμους, το ἀληθεύειν ἐν τῷ διαφέροντι, το διαφυλάττειν τὰς δμολογίας.

Έστι δὲ πρῶτον τῶν δικαίων τὰ πρὸς τὸν θεόν εἶτα τὰ πρὸς πατρίδας καὶ γονεῖς : εἶτα τὰ πρὸς τοὺς κατοιχομένους. Ἐν οἶς καὶ ἡ εὐσέδεια, ἡ μέρος οὖσα δικαιοσύνης, ἡ παρακολουθοῦσα.

Ακολουθεί δε τη δικαιοσύνη και όσιότης, και αλήθεια, και πίστις, και μισοπονηρία.

\*Εστι δὲ πίστις ἡ ὡς ἀληθεῖ τῷ γνωσθέντι συγκατάθεσις \*.

( Scripsi : \* συγκατάθεσις ] codd. συκαγτάθεσις. —)

Περὶ έλευθεριότητος .

Έλευθεριότης <sup>b</sup> δέ έστιν άρετη ψυχής εὐδαίμονος εἰς τὰ καλά.

Έργα δε αὐτῆς τὸ παρεκτικὸν εἶναι χρημάτων πρὸς τὰ ἐπαινετά, τὸ δαψιλεύεσθαι ἐπὶ τῷ εἰς δέοντα ἀναλωθῆναι, καὶ τὸ ἡθικὸν εἶναι ἐν τῷ διαφόρῳ καὶ φιλάνθρωπον, καὶ τὸ μὴ λαδεῖν δθεν οὐ δεῖ.

(Scripsi: \* έλευθεριότητος] codd. έλευθερίας. — 
\* έλευθεριότης] codd. έλευθερία. — )

Μεγαλοψοχία δέ έστιν άρετη ψυχῆς, καθ' ην εὐκόλως α δύνανται φέρειν εὐτυχίαν καὶ ἀτυχίαν, τιμήν καὶ ἀτιμίαν. ἀκολουθεῖ δὲ τῆ μεγαλοψυχία ἀπλότης  $^{\rm b}$ , γενναιότης καὶ ἀλήθεια.

(Scripsi : \* εὐχόλως] cf. Ethic. Nicom. lib. I cap. 10; cod. οὐ. — \* ἀπλότης] codd. ἀπλοτής.—)
Κατὰ Χρύσιππον.

Φρόνησίς έστιν έπιστήμη τοῦ ποῖα δεῖ ποιεῖν, ποῖα δ' οὖ.

Est autem justitiæ proprium unicuique tribuere illa, quorum initia et causas antegressas quasi fundamenta posuit. Propria vero ejus est liberalitas, benigfiltas, juris disciplina, æquitas, pietas, grata beneficiorum memoria, religio, comitas, ars ferendarum legum.

Liberalitas quidem est animi affectio in profusione et acceptione ex confesso quasi in contrariam partem versos homines ostendens.

Benignitas vero est animi affectio ultro ad bene faciendum propensa.

Juris disciplina est scientia decretorum et pœnarum et maleficiorum.

Æquitas voluntaria justitia est.

Pietas est Dei colendi scientia.

Grata beneficiorum memoria est ejus qui scit, apud quos et quando et quomodo beneficia collocanda sint, et a quibus accipienda.

Religio est scientia efficiens homines fidos honorumque diis debitorum tutores: aut recta de Dei cultu doctrina: eadem vero et justitia dicitur.

Comitas est animi affectio in hominum conversatione debito honore eos afficiens.

Ars ferendarum legum est scientia constitutionum publicarum ad hominum societatem spectantium.

Justitiæ autem officia sunt jus unicuique tribuere pro cujusque dignitate, patrios mores tueri, servare scriptas leges, vera dicere in controversiis, servare pacta.

Cæterum honores primum debentur Deo, deinde patriæ et parentibus, tum mortuis. In quibus etiam pietas locum habet, quæ aut pars justitiæ est, aut eam sequitur.

Comitatur vero justitiam religio et veritas et fides et improbitatis odium.

Fides est ejus quod verum esse cognovimus comprobatio.

#### De liberalitate.

Liberalitas est virtus animi honestate felicis.

Ejus autem officia sunt erogare pecuniam in res laudabiles, item præbere abundanter sumtum ea conditione, ut in res necessarias impendatur, præterea bene moratum et humanum esse in controversia, denique non accipere, unde non oportet.

Magnanimitas est animi virtus, qua fit, ut homines res prosperas et adversas, honorem et ignominiam facile ferre queant. Comitatur vero magnanimitatem simplicitas, animi excelsitas et veritas.

#### Secundum Chrysippum.

Prudentia est scientia rerum et agendarum et non agendarum.

'Αφροσύνη δε ή άγνοια τῶν αὐτῶν ' καὶ ἄφρονες οἱ τούτων τι ἀγνοοῦντες, καὶ περὶ ταῦτα διεψευσμένοι. 'Εστὶ γὰρ ἀφροσύνη ἄγνοια τοῦ ποῖα δεῖ ποιεῖν, ποῖα δ' οὐ.

Υποτέτακται δὲ τῆ φρονήσει\* εὐδουλία, εὐλογιστία, ἀγχίνοια, νουνέχεια, εὐστοχία, εὐμηχανία.

(\*) In iis quæ prudentiæ subsunt formis desiderari hic τὴν εὐδουλίαν annotavit nescio quis in codicis margine ita scribens : λείπει, οἶμαι, τὸ τῆς εὐδουλίας εἴδος.)

Εύλογιστία δέ έστιν ἐπιστήμη συγκεφαλαιωτική τῶν γινομένων καὶ ἀποτελεστέων\*.

Άγχίνοιά έστιν  $^{\rm b}$  έπιστήμη εύρετική τοῦ καθήκοντος παραχρῆμα.

Νουνέχειά έστιν επιστήμη χειρόνων και βελτιόνων.

. Εὐστοχία έστιν ἐπιστήμη ἐπιτευκτική τοῦ .ἐν ἐκάστφ σκοποῦ.

Εύμηγανία ἐστὶν ἐπιστήμη εύρετική διεξόδων πραγμάτων.

(Scripsi: \* ἀποτελεστέων] cod. ἀποτελουμένων. — \* ἀγχίνοια ἐστιν] codd. ἀγχίνοια ἐστιν. — \* νουνέχεια ἐστιν. —)

Υποτέτακται τῆ ἀνδρεία \* καρτερία, θαρβαλεότης, μεγαλοψυχία, εὐψυχία, φιλοπονία.

Καρτερία έστιν έπιστήμη έμμονος τοις όρθῶς κριθεϊσι.

Θαρραλεότης έστιν επιστήμη , καθ' ην οίδαμεν, δτι οὐκ έκπεσούμεθα έκ τοῦ έπιτηδεύματος ν.

(Scripsi : \* ἀνδρεία ] codd. ἀνδρία. — \* ὅτι οὐχ ἐκπεσούμεθα ἐκ τοῦ ἐπιτηδεύματος] codd. ὅτι οὐ περιπέσομεν. —)

Μεγαλοψυχία έστιν έπιστήμη τῶν πεφυκότων ἐν σπουδαίοις γίνεσθαι και φαύλοις.

Εύψυχία έστιν επιστήμη ψυχής παρεπομένη εαυτή άήττητος.

Φιλοπονία έστιν έπιστήμη έξεργαστική μέν τοῦ προχειμένου, οὐ χαταναλισχομένη δὲ ὑπὸ πόνων.

Imprudentia vero earundem rerum inscitia est : et imprudentes qui in earum ignoratione versantur, vel in iis errarunt. Est enim imprudentia inscitia rerum et agendarum et non agendarum.

Subest vero prudentiæ consilii bonitas, consilii capiendi deliberatio, sagacitas, intelligentia, perspicacitas, sollertia.

Consilii capiendi deliberatio est brevis notitia corum quæ fiunt et peragenda sunt.

Sagacitas est scientia extemplo inveniendi, quod nostrum sit officium.

Intelligentia et deteriorum et meliorum scientia est.

Perspicacitas est scientia assequendi finis in quaque re propositi.

Sollertia est facultas inveniendi explicationem rerum.

Subest fortitudini patientia, fidentia, magnanimitas, animi præsentia, sedulitas.

Patientia est scientia perseverans in rebus recte judicatis.

Fidentia est scientia, qua scimus, fore ut institutum nostrum teneamus.

Magnanimitas est scientia corum quæ in bonis el malis incese solent.

Animi præsentia est scientia animo tanquam invicta comes adjuncta.

Sedulitas est quidem scientia ad propositum peragendum idonea, sed quæ laboribus non conficitur.

Τέλος.

Finis.

# CONSPECTUS.

| rag.       |                                                    |                     |
|------------|----------------------------------------------------|---------------------|
| 5          | Crantoris fragmenta                                | 139                 |
| 7          | Numenii, Platonici philosophi, fragmenta           | 158                 |
| 20         | De Severo, Attico et Numenio                       | 175                 |
| 23         | Attici Platonici fragmenta                         | 185                 |
| 28         | Severi Platonici philosophi fragmentum             | 204                 |
| <b>3</b> 0 |                                                    |                     |
| 51         |                                                    |                     |
| 62         |                                                    |                     |
| 75         | ,                                                  | 293                 |
| 100        | Andronici Rhodii Ethicorum Nicomacheorum para-     |                     |
| 114        | phrasis                                            | 303                 |
| 131        | Andronici Rhodii de affectibus liber               | 570                 |
|            | 7<br>20<br>23<br>28<br>30<br>51<br>62<br>75<br>100 | Crantoris fragmenta |

• • . .

### COLLECTION DES AUTEURS GRECS.

| POÉTES.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Escarpta ou preneil des Embishão, salent po les es-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| HOMERR, d'oprès la recension de G. Dindorf, et Frag-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | PRAGMENTA HISTORICORUM GRACORUM TO. DO. DO.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| monte des Cycliques                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | detout, contient or put tour de touriron buttons a                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| HESIOOK, Apollonius Bladius, Terphiodorus, Golistius,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | partin annihits, et Table tres-complete, 1 bet wh. 10 fc.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Quintus Smyrtomus, Taelaes, Muses, et Fragments d'An-<br>timaque, Charilus, Panyanis, Asine et Pisander, publ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Control of the Contro |
| par Lelies I vol                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ORATEURS, PHILOSOPHES, ETC.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| THEOCRITE, BION of MOSCHUS, of her points didacti-<br>ques NICANDRE, OPPIEN, MARCELLES SIDETÉS.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | DÉMOSTHÉNE, et fragments remeille par la parte<br>foit, public par M. Yound, I will,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Famonyme DE VIGIBUS MERBARUM, PHILE, bug-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | OBATORES ATTICL, Income, diagram, district, free                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| menta Poematum de re naturali et medica, ARATUS.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Leskannes, Hérode; etas, et um las freguents et la se-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| MANUFINON, MAXIMUS                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | lies; par MM. Ahrens, Baiter at Ch. Woller, 2 v. 10 b.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| PIEN, par MM. Dubner et Bussemaker 15 fr.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | PLUTARQUE Moralet, publ. par M. Dalmer, 3 c. Bl.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ESCOYLE et les fragments ; SOPHOCLE et les fragments .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | PLETAREHI PERDITORUM OPERUR PERGERAL<br>ET PSEUDO-PLETAREHEA, I vol                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| polil, par Abrens, I vol                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | THE REPORT OF THE PARTY OF THE  |
| velle par M. lo profesient Th. Vis. 1 vol 15 fr.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Schneider et Hirschig , traduction movem 2 yel. 30 h.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| PRAGMENTS D'EURIPIDE et de tous les Tragiques grecs,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | - Table at opascules                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| MM. Dulaner et Wagner, 1 vol 15 fr-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | contient l'Organon, Rictoria, Poetre, Pointe, 16 L.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ARISTOPHANE, publ. par G. Dindorf; Menandre et Phi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | - Tome II, contient les Ellina, Naturales aurelle-<br>nes, de Carlo, de Generatime, et Memphysia, 11th.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Temou, publ. par M. Dübner, I vol Ih ir.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | - Tome III, sontient Phinton, les parties, le moir,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| SCOLIES completes d'ARINTOPHANE, avec un Indea<br>tont nouveau, publiées par M. Duhner, i val, 15 fc.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | les IV liv. de mitéurologie, the pare minorité, l'ami                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| FRAGMENTS DES COMIQUES GRECS, publiés d'après                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | - Tome IV, Physics mononics, de Plante, Rose -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Memeke par M. le profesacur Bothe, avec une notice par                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Mirabilibus, Problemata, Fragmitta, 100                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| M. Dubner et une fable générale. 1 vol 15 fr.<br>ANTHOLOGIE, par Roussonale, Jarobs, Dübner. 2 v 30 fr.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Tome V, lades général, fort entout                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | puld, pur MM, Fr. Cremer et 6, Il. Morro - 15 Ott                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| HISTORIENS.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | I mare Perphyrii institutions, arcisdo Indialose De-<br>logice de Proclus, et Prissinal Quantoms, 1 tol. 15 fo.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| BEROBOTE, texte établi par M. G. Bindorf, traduction                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | THEOPHRASTE, Johnson, Emerico, Jones, American                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Pevue, Snivi de Grisina, et des chronographes Castor et<br>Eratosthesse, publics par M. Th. Muller, I fort val. 15 fr.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Celes, Marined Trr. publ. por M. Dibner, 1 od. 146.<br>FRAGMENTS DES PHILOSOPHES, co prese et ac con-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| WEYDIDE were les Scolies , publ. par Hance. I v. 15 fr.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | mar M. Mullach, Tome (8)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| APHON, DEuvres complètes, d'après la recension de                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | - Tome 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| DIODORE DE SICILE, avec tous les fragments. 2, v. 30 fc.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | LUCIEN, OKuvra-count, publicarti, building                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| POLYBE et tous les fragments, par M. Dalonse, 2 édit. 20 fr.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | DIOCENE LARREE of Josephines out Mile Williams                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| PLAYIUS JOSEPHE, recension de G. Dindorf, 2v. 30 fr.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | PHILOSTRATE. CEnvres complètes, par 119, Western                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ARRIEN. Ses ouvrages historiques, etc., suivis des Freg-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | manna Exampe, Baissunnia, Hamping, Diane.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ments de four les historieux d'diexandre, et de l'histoire                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ELMEN, PHILO-BYZANTIUS, PORPHYRUS PARTY                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| fabuleme de ce prince, attribuée à CALLISTURNE; public<br>pur MM. Dubner et Ch. Muller, l'Iort vol 1h fr.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | M. Hamphor, I was                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| PLUTAUQUE (les Viva), public pac M. Duliner, 2 v. 30 fc.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | PALSANIAS I India par W. L. Dimiori, I val.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| PRAGMENTA HISTORICORUM GRACORUM, Tomas I-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | SANCTI JOANNIS CHRYSOSTOMI, open oleu, a et latine, codicilus antiquis donic ocumi soles                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Herales, Charonit, Xanthi, Hellaniel, Physics die                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Res Hillians                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Actualas, Antinchi, Philisti, Times, Ephnes, Theo-<br>pomps, Phylarchs, Clitodemi, Phanodemi, Androtionis,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | STRABON, publ. par MM. Holmer et Ca. Mone 3 vol.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Demants, Philochuri, Istri, et Apolitabout Biblio-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | C. M. Carlotte, A. Carlotte, and C. Carlotte, C. Carlotte |
| THECA com fragmontis, auxerunt notis et prolegomenis<br>illustrarunt Car. et Theod. Mulleri; arcedont marmora                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | The restauration confirmation and the second |
| random ra marenanam, line cum barronii ilina com f                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | BOMANCIERS GREES, Achille Tama, tangate to<br>phan, Chariton, Relicidors, Parthella, Jandigar, In                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Anners Commentaries, I fort vol 20 fr.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Dingines, Niceas Eugenianus, Commits, Commit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| PRAGMENTA INSTORICORUM GRACORUM. Tomas II,<br>romanant ce qui reste de sairmate-deuze historiens et                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Manager, Apollonia de Tyr, par des bis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| problems tragements engistationalities retailed to Distance de                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | EPISTOLOGIAN RES, par MM. Receior of Panal                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Sicile, de l'olyle et de Denys d'Halicarnasse, recueilles<br>à la hildinthrque de l'Escurial par M. C. Müller. 15 fr.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ATHERIE, texte nouveau pur M. G. Diodari, tendanto                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| CHAGMENTA HISTORICORUM GRACORUM Tomor WI                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | foots regrelle per M. Rotte                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| The second contract of | BIBLE DES SEPTANTE, publ. par M. Jagro mann                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ments de most invec historiens grees, et porticulierement                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Mr Parchevique de Paris, 2 vol                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |