

#### SHASTRI INDO-CANADIAN INSTITUTE 156 Golf Links, New Delhi-3, India



Digitized by the Internet Archive in 2007 with funding from Microsoft Corporation

976

The Department of Public Instruction, Bombay.

THE

# GAÜDAVAHO)

# A HISTORICAL POEM IN PRÂKRIT,

BY

# VÂKPATI,

EDITED

BY)

SHANKAR PÂŅDURANG (PAŅDIT,) M.A.

300 Copies.

Registered for Copy-right under Act XXV. of 1867.

Bombay:

GOVERNMENT CENTRAL BOOK DEPÔT.

1887.

[All rights reserved.]

Price Rs. 51

Bombay Sanskrit Series No. XXXIV.

PK 5013 V3G3 1887

काल-वसा णासन् **उवागयस्य सप्पृरिस-जस-सरीरस्य** । अडि-लवायन्ति काहिंवि विरल-विरला गुणुग्गारा ॥ 945.

'When ages have destroyed the renown of a great a 'good man, praises of his virtues are met with very rare 'like the osseous relics of Buddha.'



## DEDICATED

TO

GEORG BÜHLER, Esq., Ph.D., LL.D., C.I.E., &c., &c.

PROFESSOR OF SANSKRIT IN THE UNIVERSITY OF VIENNA,

AS A TOKEN OF
GRATITUDE AND ADMIRATION.



## CRITICAL NOTICE.

The following edition of the *Gaüdavaho* is based upon four manuscripts written in Devanâgarî characters, viz:—

J, a copy of an old palmyra leaf manuscript in the Jain Bhândara or sacred library of manuscripts at Jesselmere in Rajputana, obtained by my friend Professor G. Bühler, Ph.D., C.I.E., in the year 1874 during his tour in Rajputana and northern India, andertaken in search of Sanskrit MSS. It consists of 224 large folio leaves of country paper, written on one side, with thirtythree lines to a page, each line containing thirty to thirty-five letters. It begins thus ६०॥ नमः श्रीजिनेन्द्रेभ्यः Land ends thus: ।। ढ ।। गौडवधसारटीका समाप्ताः ।। छ । छ ।। ६०३ ॥ छ ॥ छ ।। युभं भवत् ॥ छ ॥ छ ॥ संवत् १९३१ वैसाखस्दी १३ । ॥ १३ ॥ श्री। It contains the text and a commentary by what appears to be a Jain author named Upendra-Haripâla or Haripâla, son of Upendra. When the circumstances under which the transcript was made are remembered, it is no wonder that it is not so correct as Jain manuscripts usually are. Dr. Bühler having come across the original manuscript of the work in the · Jesselmere Bhandara, caused a copy to be made at once, with · instructions that it should be finished during his short stay of less than a week at that place. A very ordinary scribe hurriedly finished the copy within the prescribed time, and Dr. Bühler, after such cursory revision as he could ensure to it, brought it away with him, and kindly gave it to me that I might edit it. I gladly undertook the task, though I did not feel by any theans sure that it would be possible to prepare a satisfactory edition from a single indifferent manuscript of a work of considerable difficulty (to me) connected with the Prâkrit language in which the poem is written. I began my labours, but I had not worked for many months at the manuscript

when I found that the imperfections and faults of commission and omission which were in it were very great, indeed too great to allow any hope to be entertained that I could make anything out of it. Fortunately shortly after this, news was received by Dr. Bühler that a copy of the poem existed in an old manuscript library at Pâṭan near Sidhpur, in the territory of H. H. the Gaekwad—a library which, it is believed, once belonged to, and was actually used by, the celebrated Jain scholar, Hemachandra. This welcome news was conveyed to me by Dr. Bühler, and I at once sent my own copyist to Pâṭan to make a copy from the manuscript for me. The copy I thus procured is called

P, a very correct and reliable transcript containing the text of the poem most carefully transcribed, page for page, and line for line, according to the original. The latter has never been seen by me, but my writer reports to me that he found it so old that it often crumbled to pieces to the touch in the process of copying, and that many leaves of it had already had their ends worn away by age and use; a result well accounted for when we remember that the MS. is, as will presently be seen, over six hundred and fifty years old. P begins at once with the first couplet, preceded merely by what appears like the sign for the figure sixty, thus II ६० II, and ends thus:—कहाबीढं समत्ते II गाथात: II ११६८ II श्लोकत: १४९० मंगलं भवतु स्वंज'' तथा च लेखकपाठकाभां II छ II संवत् १२८६ वर्षे रवी गाँउवधं नाम महाकाव्यं समासिमिति II छ II

It contains seventy-four pages, of thirteen lines to the page, each line containing about fifty letters, and has the stanzas numbered. The accession of **P** materially brightened my prospects of making out a fair text of the poem, and I again began to work at the edition, though, as every scholar concerned with the study of the Prâkrit languages might easily understand, I still felt it would be better to have some more manuscripts, of the text at least. Just at this time Dr. F. Kielhorn acquired for the Deccan College Government collection of manuscripts, a palmyra leaf manuscript of the poem which I designate by the letters

Dc, a most beautiful little manuscript about fourteen inches in length by one and three-quarter inches in breadth, having 110 leaves with four to five (sometimes three) lines to the page, each line containing about fifty-three letters. It begins thus: ॥ अ नमः सरस्वत्ये ॥ and ends thus ॥ छ ॥ रिक्रे ॥ छ ॥ रिक्रे ॥ 평 || 郞 || 평 || This is a very old manuscript. Dr. F. Kielhorn very properly remarks upon the use of letters in this manuscript to express numerals, in connection with the question of its age. In appearance it is much older than K, older by one or two centuries. Its age may, therefore, be fully seven or seven and half centuries. It is in a good state of preservation, except that in parts it is eaten through by moths which in several places have, as usual, left regular lines of their destructive action. The letters are of the old Jain style, and the numerals on the leaves are expressed on the left margin by means of letters, and on the right by ordinary figures. For fuller details of the method of expressing numbers by means of letters, the reader may refer to Dr. F. Kielhorn's report\* on Sanskrit manuscripts published at Bombay in the year 1881. When I received this manuscript all that could be reasonably desired for establishing the text of the poem was obtained. The manuscript is exceedingly carefully written in beautiful Jain characters, and appears to have been revised with care, and also now and then contains short marginal notes in Sanskrit, explaining words and phrases in the text. While the edition was being. printed after the materials for making out the text of the poem had been strengthened as above set forth, I heard from Dr. Bühler that the great Jain Bhandara at Khambayat or Cambay was reported to possess a manuscript of the Gaüdavaho, which appeared to contain a longer poem than was known to be contained in those manuscripts that had been discovered till After a good deal of somewhat lengthened negotiations I succeeded, through my venerable friend the late Rao Bahadur Bholanath Sarabhai of Ahmedabad, and Mr. Shamrao Narayan

<sup>\*</sup> Also see Pandit Bhagvânlal Indraji, Indian Antiquary, Vol. VI., p. 42.

Lâd, Divan to H. H. the Nawab of Cambay, in inducing the custodians of the Bhândâra to lend me the manuscript for collation. I received at first only the first half of the manuscript, and when I returned this I got the second half. I have designated this manuscript by the letter

K, written on palmyra leaves of about twelve and half inches in length by a little less than one and half inches in breadth, containing 232 leaves with three lines to the page, each line containing thirty-seven letters on an average. It is in old Jain characters, and is very beautifully and correctly written. Like Dc it appears to have been carefully revised and corrected, containing as it does short marginal notes in Sanskrit, explanatory of words and expressions in the text. It ends as follows: कर्रायलंडगस्स वपद्रायस्स गउउन्हें ॥ गाहा-वंदि समत्तं ॥ इति महाकाव्यं समाप्तमिति ॥ कथानिलानानदिव्या ॥ छ ॥ मंगलं महाश्री ॥ संवत् १२८९ वर्षे पीष गुदि ८ भीमे अयेह वहपट्टें गाडवहमहा । Here follow about fifteen letters which are so worn out as to be illegible.

K is, therefore, six hundred and fifty-three years old. But it is in a very excellent state of preservation, owing probably to the care which is taken of the Bhandara in which it is deposited.

Of the four manuscripts upon which we base this edition of the *Gaüdaaho* two are thus a little more than six hundred and fifty years old, one is between six hundred and fifty to seven hundred and fifty years old, and the date of one is unknown, but it is certain that it is not modern, as no palmyra leaf MSS. are written by the Jains, I believe, on this side of the fifteenth century.

Out of the four manuscripts J's the only one that contains the commentary, the rest giving merely the text. While the text of the poem has, accordingly, been made out from very excellent, independent, and reliable sources, I cannot but regret that that of the commentary has had to depend upon nothing but the Jesselmere copy, mended by my own frequent conjectures.

Nothing is known as to who Haripâla the commentator was, or when he wrote. All that we know of him is from what is said in the only MS. of his commentary that we have got. It is said that he is the son\* of Bhatta (scholar) Upendra of Jalandhara, and that in his childhood he read the poem with his father, who, in the course of his teaching, appears to have explained some of the passages to him in a manner different from that of other teachers. It is not certain that Haripâla was a Jain, though the commentary as given by the single MS. begins with an invocation to Jina. But this circumstance may be due to the fact that the original MS., coming as it does from a Jain library, was copied by a Jain scribe. Besides the circumstance that he commented upon a Prâkrit poem,—and it is usually Jain scholars who do so-the only fact that might go to show him to have been a Jain is his peculiar Jainish style, marked by such peculiarities, for instance, as the use of the particle kila at the head of a sentence, a use which, so far as I know, is only found in Sanskrit works by Jain writers.

The commentary of Haripâla is in many places hardly a commentary, but merely a Sanskrit construction of the Pråkrit text, word for word, in the order of the original, or a chhâyâ (shadow) as such a version is usually called. It rarely explains, though it often makes remarks, on points connected with allusions contained in the text. Indeed, it is often prolix. But whenever it does explain the text it can hardly be said to be clear and to the point. Even if it had at least given the Sanskrit rendering in the order of the components of ordinary Sanskrit sentences, instead of merely running in the order of the necessarily complex arrangement of the original verse, it might have been more serviceable to popularise the poem. course in the present state of Prâkrit studies, even such a commentary as Haripâla has given us must be welcome, and I · have accordingly done my best to restore it as far as I could from the scanty material furnished by the manuscript J and incorporated it in the edition. But I am far from being satisfied

<sup>\*</sup> See comment on stanza 788.

with all my numerous emendations of the textof Haripâla. I have invariably given in footnotes what I found in J under the letters MH. signifying the commentary text of Haripâla as found in the Manuscript J. I made an attempt, through the Government of Bombay, to move the political authorities in Rajputana with a view to obtain for me a loan of the original manuscript from which J had been copied; but the custodians of the Jesselmere Bhândâra would not part with the manuscript out of their town, and being unable to proceed to Jesselmere myself I had to do without it as best I could.

Haripâla generally comments upon the text which is given by J. But I have to explain that I have not invariably adopted his text as given in that manuscript, but have very often preferred the reading of one or more of the other manuscripts according as I thought proper, with a view to restore what appeared most probable as the reading of the poet. Whenever, therefore, the reading in the text of the poem is different from that explained by Haripâla, I have put a star over the word or expression in the commentary, which corresponds to the latter, in order to prevent the reader from being confounded, and to guard him against presuming that the commentator is explaining the text as given in the stanza above.

Wherever the commentary has not only been emended, but has also been supplemented by what appeared to have been obviously left out by the copyist, the words interpolated have been enclosed within brackets.

Although, however, the text of Vâkpati has not been invariably adopted from **J** or rather from the commentary of Haripâla (for Haripâla often differs from the reading of **J**) but frequently as it was exhibited by the other manuscripts, it is necessary to state that the order of the verses as commented upon by Haripâla has been preserved in the edition as I found it in the manuscript **J**. The manuscripts do not all agree as to the order of the verses, but in some places they each give them in one slightly different from that observed by the others. They agree as to the sequence of the main course of the poem,

giving the large divisions or mahâkulakas in the same order, but there is considerable variety in the position assigned in a few of the kulakas to individual verses in the different manuscripts. And when there is not much logical sequence between the couplets forming any particular kulaka, except that they belong to and form part of that kulaka, and therefore, relate to the same subject, such as a landscape, a particular season, and so on, the verses follow each other in different orders in the different manuscripts. This variety in the order of the verses caused very considerable difficulty in the work of collation.

It is remarkable that the commentary of Haripâla is called at the end hereof हारिपालविरचितगौडवधसारटीका, tary composed by Haripâla' on the sâra (substance) of the Gaudavadha Mark the word गाँडवधसार, (Gaudavadha-sara). What can the word sara be intended to mean? Ordinarily it means substance, and, as applied to a composition, abstract. In the present case it can hardly be taken with tîkâ (commentary), so as to signify substance-commentary or short commentary giving the substance of the Gaudavadha, as that would be a most unusual compound. The word sâra must, therefore, be taken with Gaudavadha, and this makes us conclude that Haripâla considered that he was commenting upon a sâra of the Gaudavadha, and not upon the Gaudavadhaitself. When news of the manuscript K was received by me and it was thought that it contained more matter than did the other manuscripts, I was led to imagine that a clue to the sense of the expression Gaudavadha-sâra would be obtained. But on examining into the contents of the manuscript, I found that it contained no more than did the MSS. previously found. Nor can sâra be interpreted in the sense of a part such as the prologue or prelude to a large work. The meaning of Haripala could, therefore, be either that the text or version of the text he was acquainted with contained portions that he could not reconcile with each other, and therefore rejected such as he considered inconsistent with his idea of the poet's executing his design,

styling what remained a sâra or substance, not wishing to be responsible for regarding the rejected portions as spurious; or that he was acquainted with various versions or redactions of the work, each differing from the others by the number of verses it contained, its readings, and the order in which the verses were found to follow each other in it. He might, in the latter case, have considered the additional verses found in the other versions known to him as interpolations, or the arrangement of the stanzas as being apocryphal, and believed that both an expurgation of the supposed or real interpolations, and a rearrangement of the verses as necessary to restore the poem to its original purity—in fact, an edition of the text. Such an interpretation of the word sâra would not, I think, be farfetched, and it is only in this way that I can understand the phrase.

I am not satisfied, however, that all the additional verses found in the other MSS. we have are interpolations. of them are of as good merit as those accepted by Haripâla, and there are no circumstances, internal or external to the poem. which might justify their being suspected to be spurious. am far from being in a position to assert that some of them may not be spurious, but it would be difficult to say which, if any, might be so condemned. And as I felt that a great many of them, especially those that were found in all the other MSS., had quite as good a title to be considered as genuine as those forming the version of Haripâla, and as I did not, I must confess, feel mych confidence in the judgment of the commentator, as far as I could judge from his commentary, I have incorporated most of them in the edition, and subjoined a commentary or a chhâyâ of my own enclosed in brackets. 'A few that were accidentally left out at first, or were too fragmentary, owing to the condition of the manuscript, viz., P; which contained them, have been given in an appendix (A) with a chhâyâ of my own in Sanskrit. I have had the less hesitation in embodying the additional verses in the edition, because all the MSS. which contained any or all of them are very old and otherwise very reliable. If, however, the discovery of further materials in the

shape of more manuscripts of the text, or other and more ancient commentaries, should unquestionably show that any of the verses are really apocryphal, there would be no difficulty in expunging them hereafter, as the present edition clearly shows what they are, and where they were found.

If we except **J**, which, owing most probably to the hurry in which it was copied, contains numerous blemishes and is very imperfect on that account, all the other MSS. are excellent, and form independent sources whence to derive authority for forming a text. I have adopted whatever readings appeared to me to be most acceptable as being probably the original readings, and have carefully preserved all difference of lection in a collection of "Various Readings" attached to the edition. Great care has been taken to preserve all real variety of reading or even spelling found in the various MSS.

I have added an index verborum at the end of the book, which I trust will prove useful to readers of Pråkrit literature and students of the Pråkrit language, and will serve as an humble contribution towards the compilation of a Pråkrit dictionary, which it is much to be wished some scholar may, as soon as materials are available, undertake, as the want of such a work is keenly felt by all students of Pråkrit. I have marked all roots by the usual sign of root, thus  $\checkmark$ , and have further endeavoured to distinguish Pråkrit roots from Sanskrit ones by adding the letter p to the former, occasionally referring them to places in Hemachandra's Pråkrit Grammar (H. P.). Hemachandra's  $De\hat{sinâmamâlâ}$ , sometimes quoted, is referred to under the letters H. D.

I had once proposed to myself to add to the edition explanatory *Notes* on the poem, but for various reasons have not been able to carry out my intention.

• The mode of orthography observed in my text of the poen is mostly that of the best manuscripts when they agreed with the rules recognised by the chief of the Prâkrit grammarians, Hemachandra. The only innovation I have made is the addition of a semi-circular sign placed over letters which, though

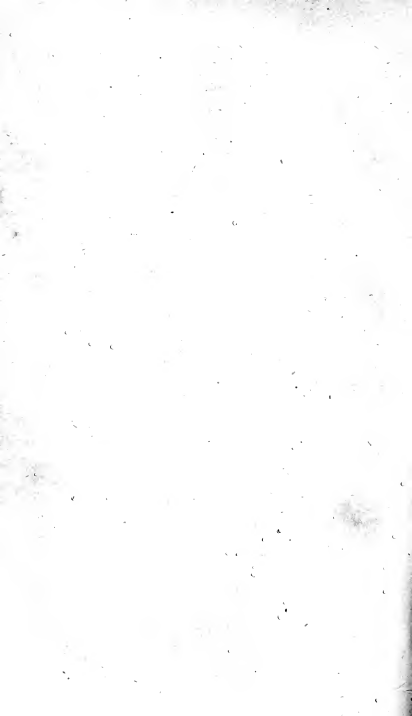
they might be expected optionally to be pronounced long, are intended to be pronounced short, as for example, विमलेहिं, परं-पराप्, सिसिराओं, सयलाओं, पराओं. The grammarian would at once write प्रंपराइ. सिसिराउ, सयलाउ, and प्राउ. But the manuscripts mostly write T and I instead of I and I, though the metre requires the vowel to be pronounced short. I have accordingly adopted the orthography of the MSS, and modified it as indicated, to help the metrical reading. It may as well be explained here, why particles like पि (अपि), वि (अपि), चेअं or चेय or चिअ (एव) are written not separately, but as if they formed part of the words which they follow. I consider that they are all used as enclities, and the forms, which they assume in passing from Sanskrit into Prâkrit, can only be explained from such a That is to say, they more often than not take consideration. their corruption into the Prakrit forms along with the words to which they cling, and not as independent words. Otherwise तंचेय could not come from तम् एव, i.e. if each of the latter had been corrupted separately. Besides, many of them are actually used as enclitics in the Vedic language, i.e. without accents, though written inaccurately as separate independent words, and in classical Sanskrit, which does not write accents, they are pronounced like enclitics, that is to say, without stress.

As the poem is not divided into chapters or any divisions which might have facilitated the reader's comprehension of its contents at a glance, I have thought it necessary to prefix an analysis in Sanskrit of the whole book, and trust that it may help the reader to form an idea of its contents and arrangement before and without going through it from the beginning to the end. It is of course needless to say that I am personally responsible for both the index and the analysis.

Of the four MSS, used, two, viz. J and Dc, which belong to the Government of Bombay, have been returned for safe custody to the Superintendent of the collection of manuscripts in the Deccan College at Poona; K has been returned to the Jain Bhândâra at Cambay, and P, which belongs to me, is in my possession.

I cannot but regret that this edition which I began ten years ago should have been so long delayed. But besides the want of leisure in the midst of my official engagements, I have to plead, in extenuation of the long delay, the circumstance that I began the edition with most imperfect materials (those furnished by the Jesselmere manuscript), and was doubtful for a considerable time whether I should after all publish such a one as could be made out from a single imperfect manuscript, and was, therefore, looking out for more manuscripts. And every time that I succeeded in getting a new manuscript, I found it necessary to revise my previous labours, and to give them the benefit of the new material, and also found that I had not delayed the work without some real advantage. And though I am quite conscious that the edition cannot be free from many imperfections even as it is now issued, I have only the consolation of being sure that I have made the best use of the materials I have had the good fortune to obtain, and that if I had to depend upon nothing but the Jesselmere transcript and my own conjecture, the book would have been still more imperfect than I have been able with the additional materials to make it.

In conclusion, it affords me sincere pleasure to express my sense of gratitude to my friend Dr. G. Bühler, for placing at my disposal the first materials for the edition and for afterwards assisting me to find two of the other manuscripts. I am also indebted to Mr. K. M. Chatfield, Director of Public Instruction, for his liberality in enabling me to edit the work as a contribution to the Bombay Sanskrit Series. And lastly, I cannot conclude this notice without warmly acknowledging the assistance rendered me by my learned friend Sivrâm Sâstrî Tâţké in compiling the Index.



### INTRODUCTION.

The Gaüdavaho or Gaudavadha is a historical poem in Prâkrit by Vâkpati, composed in the Âryâ metre, in celebration of the glory of his patron king Yaśovarmâ of Kanauj. The name of the poem has reference to the slaving of the king of Gauda or Upper Bengal by Yaśovarma; for it literally means, 'the slaying of the Gauda,' that is to say, the king of the Gauda country, and must obviously have been suggested by the great Prâkrit poem Râvanavaho. The poem, as given out in this edition, contains just twelve hundred and nine couplets or two thousand four hundred and eighteen lines. Before making any remarks upon the author, or his patron Yaśovarmâ, or the time when they flourished, or the position they occupy in the history of the country, or the language in which the poet has chosen to write, or the merits of his poetry, or lastly, upon his contemporaries, it appears to me that it will be advisable to give here a short analysis of the poem, especially as the latter is not, as is the case with most similar poems in Sanskrit and Prâkrit, divided into chapters, called sargas, adhyâyas, or utchchhvâsas, but is one long continuous composition, now and then interrupted by kulakas of unequal lengths, which can hardly be called divisions. A kulaka is a group of couplets, 'sometimes very short and sometimes very long, which has often to be construed as forming one sentence, each couplet thereof generally making an adjectival or similarly dependent clause, and rarely an independent and

complete sense. The shortest kulaku in the poem consists of five couplets, and the longest contains one hundred and fifty couplets.\* It is only the longer kulakas, embodying some episode or story taken from the Sanskrit epics or the Puranas, that contain independent sentences.

INVOCATIONS.

The poem opens with a long series of invocations in honour of various deities or ideas. The first sixtyone couplets are so devoted. It must not be supposed, however, that the invocations are long, formal, unmeaning, dull and insipid praises, but mostly afford to the poet opportunities for the display of much poetical imagery or of lively yet philosophical observations. The first deity invoked is BRAHMADEVA. Then come in order the following, the popular myth connected . with each of them being utilized by the poet for some brilliant stroke of imagination: HARI, NRISIMHA (the Man-Lion Incarnation), MAHÂVARÂHA (the Boar Incarnation), Vâmana (the Dwarf Incarnation), Kûkma (the Tortoise Incarnation), the Mohinî (the Apsaras Incarnation), Krishna, Balabhadra (brother of Krishna), BALA-KRISHNA (the last two taken together), MADHU-MATHA (the slayer of the Asura Madhu, or Vishnu), Siva, GAURÎ (the spouse of SIVA), SARASVATÎ (the goddess of learning), CHANDRA (the moon), SURYA (the sun), AHIVARÂHA (the Serpent. Boar Incarnation), GANAPATI, LAKSHMî (the goddess of wealth), Kâma (the god of love), and GANGA.

#### ABOUT POETS.

Then follow thirty-seven couplets tabout poets gene-

rally, their excellences, defects, aspirations and disappointments. This part opens thus: 'Victory to the poets on whose tongues this world with all its changes seems to lie either [to be shown] as full of joy or as contemptible.' The effect of poetry on susceptible hearts is described thus: 'Those persons feel happy in the midst of adversity, and distressed in the midst of prosperity, whose hearts are susceptible to the pathos of poetry.'\* Describing the powers of good poets Vâkpati says: '[When described by poets] that which exists seems as if it did not exist, and that too which does not exist seems as if it did exist: that which exists appears just as it exists: such are the powers of [description] of good poets.'t The comparison between Lakshmî (riches) and Sarasvatî (learning) is characteristic: 'Even a particle of Lakshmî, being enjoyed, illumines as well as it comforts [the enjoyer]; but the goddess Sarasvatî, if not perfect, makes [the possessor] ridiculous in a strange manner.' Describing the advantages derived by the detractors of virtues in the course of their study of virtues, undertaken with a view to criticize them unfavourably, the poet says: 'By repeatedly running down the merits of others, detractors of merits come to know merits in such a manner that of those very merits they become the possessors.' Of ordinary critics it is said: 'Most people, having only common intelligence, appreciate common poets: that is why common poets attain to great renown.' But with competent critics it is otherwise: 'Merit, how small soever, existing in others, delights; merit, how great soever, existing in them-

<sup>\* 64. † 66. † 68. § 71</sup> 

selves, does not satisfy. Of virtue and discrimination this is the substance.'\* Speaking of the errors of poets ancient and modern, Vâkpati complains: 'The primitive poets committed mistakes owing to the times in which they lived, when there were no beaten paths for them to follow; whereas now many poets are led in vain to attempt difficult tasks executed by their predecessors';† so that both ancient and modern poets have had their pitfalls. Våkpati does not, however, think that modern poets have no fields left them; on the contrary, he says their predecessors have not touched more than the borders of the poets' fields: 'Where, it is asked, is there anything, indeed, previously unseen in the regions travelled by former poets? But in truth the borders being excepted, everything is new [to modern poets].'1 difference between bad poets, who are always at a loss to find a subject, and good poets, upon whom subjects crowd is thus stated: 'The minds of indifferent poets wander greatly in search of a subject; whereas subjects come to the hearts of good poets without any labour on their part to find them.' Masters of language end by becoming in effect mute for want of those who can hear them; so that few people know personally their In ordinary men the knowledge of the excellences. merits of those masters is confined to that of their names: 'Good poets with a single purpose cultivate their language to such an extent that owing to their being without equals they become as it were dumb. For who examines the extent of great men's excellence? In their name, when once it is established among the people, and simply in their name their virtues shine.'||

<sup>\* 75, 76. + 84. • ± 85. · § 86. | 88, 89.</sup> 

The enchanting powers of good poets are depicted in this verse: 'Victory to the net of fancies of great poets, which, causing illusion, resembles darkness, and which, affording instruction, resembles light, and which is thus at once full of contrarieties.'\*

#### THE PRÂKRIT LANGUAGE.

Speaking of the capacity of the Prakrit language the poet says: 'New subjects, rich compositions sweet on account of the softnesst of their words: these have nowhere abounded, since the world began, except in Prâkrit. All languages enter Prâkrit, all languages are derived from it; for all waters resort to the ocean alone, and, from the ocean alone all waters take their origin.' Here, (i.e., in Prâkrit), 'a peculiar pleasure is felt by the heart, that causes the eyes both to expand and to close, that extends within and extends without.' Vâkpati describes the condition of his heart in reference to the task of writing the Gaüdavaho in the following manner: 'Here my heart is as if it were frightened, as if it were ashamed, as if it were stopped, as if it were tired, as if it were distressed, as if it were emaciated, as if it were elated with delight.'§ .

THE POEM BEGINS. YAŚOVARMÂ, THE HERO!

After the above preliminary introduction the poem, such as it is, begins in the way usual with narrative

<sup>\* 91.; ‡ 92-94. § 98.</sup> 

<sup>†</sup> In commenting upon couplet 65, which relates to the interdependence of Sanskrit and Prâkrit, the commentator quotes the following lines to show how Marsh Sanskrit can sometimes be:

Damshtrågrarddhyå prågyo dråk kshmåm anvaktvasthåmuchchikshsepa i Devadhrughhid ritvikstutyah sovyådvojah sarpåt ketuh ii

shaking with the air of the châmaras plied by the Apsarases, burns the king of the gods (Indra) with some difficulty, as if trembling with fear.'\* 'The fire burns slowly the treasures of Kubera, with the guardian snakes spouting heavy showers of their liquid poison, and thereby checking the rise of its flames.'†

THE WIDOWS OF YASOVARMA'S ENEMIES.

The above is followed by a short; description of the widowed condition of the wives of Yasovarmâ's enemies killed by him, intended to show that he was skilled in destroying his adversaries.

YASOVARMÂ'S EXPEDITION OF CONQUEST.

Yasovarmà starts at the end of a rainy season, in the manner of king Aja in the Raghuvamśa, on an expedition of conquest§ (vijayayâtrâ). When he leaves he met by good omens, such as showers of heavenly flowers dropped down by the gods, cool breezes wafting perfumes from the garden of the gods, and treasures moving with their guardian serpents. || At the same time the damsels of his capital, more beautiful than the wife of Kâma, came out to the windows to witness the king's procession, and in the joy of the spectacle many forgot to finish their toilets, and many wore their ornaments in the wrong places. Also the great poets and bards of the court and of the city came forth to sing auspicious hymns, and praised Yasovarmâ to the effect, that even that Indra, who lopped the wings of the mountains, nodded his head in admiration when he thought of him. Taking this opportunity, the poet returns to his favourite theme of the destruction by Indra of the wings

<sup>\* 173. † 178. † 182-191. § 192. || 193-201. ¶ 202-211.</sup> 

of the flying mountains, and gives us some excellent original scenes without repetition.\* This is followed by a description of Yaśovarmâ's steeds as they go forth with the rest of the procession, after which comes a description of his stately elephants.

As Yaśovarmâ proceeded with his army, first the harvest and then the cold season soon set in. This gives the poet an opportunity to treat us to some excellent specimens of description of the seasons. Yaśovarmâ arrives in the valley of the Sona or Sone. † He proceeds to the Vindhya Mountains, a few reflections; on which lead him to the temple of the celebrated non-Aryan deity Vindhyavâsinî Devî or 'the goddess residing in the Vindhyas, whose seat has for so many centuries been established on the slopes of those hills, north of the range. The king offers a hymn of fifty-two scouplets to the goddess. The following will give an idea of the king's address to the famous non-Aryan Kâlî of the Vindhya. 'Thy arched gate is adorned with strings of bells, as if they were removed from the necks of the family of the Buffalo-Demon (Mahisha) brought away by thee as captives. The head of the Buffalo-Demon, whitened by the effulgence of the toes of thy feet, looks as if surmounted by a block of snow given by the Himâlaya, thy father, to help thee. Strings of the black bees lie about in the perfumed yard of thy temple, as if they were the chains of people set free by thee [from the misery of the world of innumerable .births] on their simply offering a praise to thee'. 'The Himâlaya became great in name, because he is thy father; the Vindhya too becomes

<sup>\* 212-254. † 270-279. ‡ 280-284. § 285-338 || 285-287.</sup> 

shaking with the air of the châmaras plied by the Apsarases, burns the king of the gods (Indra) with some difficulty, as if trembling with fear.'\* 'The fire burns slowly the treasures of Kubera, with the guardian snakes spouting heavy showers of their liquid poison, and thereby checking the rise of its flames.'†

THE WIDOWS OF YASOVARMA'S ENEMIES.

The above is followed by a short; description of the widowed condition of the wives of Yaśovarmâ's enemies killed by him, intended to show that he was skilled in destroying his adversaries.

YASOVARMÂ'S EXPEDITION OF CONQUEST.

Yaśovarma starts at the end of a rainy season, in the manner of king Aja in the Raghuvañsa, on an expedition of conquest§ (vijayayâtrâ). When he leaves he is met by good omens, such as showers of heavenly flowers dropped down by the gods, cool breezes wafting perfumes from the garden of the gods, and treasures moving with their guardian serpents. | At the same time the damsels of his capital, more beautiful than the wife of Kâma, came out to the windows to witness the king's procession, and in the joy of the spectacle many forgot to finish their toilets, and many wore their ornaments in the wrong places. Also the great poets and bards of the court and of the city came forth to sing auspicious hymns, and praised Yasóvarmâ to the effect, that even that Indra, who lopped the wings of the mountains, nodded his head in admiration when he thought of him. Taking this opportunity, the poet returns to his favourite theme of the destruction by Indra of the wings

<sup>\* 173. † 178. † 182-191. § 192. || 193-201. ¶ 202-211.</sup> 

of the flying mountains, and gives us some excellent original scenes without repetition.\* This is followed by a description of Yaśovarmâ's steeds as they go forth with the rest of the procession, after which comes a description of his stately elephants.

As Yaśovarma proceeded with his army, first the harvest and then the cold season soon set in. This gives the poet an opportunity to treat us to some excellent specimens of description of the seasons. Yaśovarmâ arrives in the valley of the Sona or Sone. † He proceeds to the Vindhya Mountains, a few reflections‡ on which lead him to the temple of the celebrated non-Aryan deity Vindhyavâsinî Devî or 'the goddess residing in the Vindhyas, whose seat has for so many centuries been established on the slopes of those hills, north of the range. The king offers a hymn of fifty-two scouplets to the goddess. The following will give an idea of the king's address to the famous non-Aryan Kâlî of the Vindhya. 'Thy arched gate is adorned with strings of bells, as if they were removed from the necks of the family of the Buffalo-Demon (Mahisha) brought away by thee as captives. The head of the Buffalo-Demon, whitened by the effulgence of the toes of thy feet, looks as if surmounted by a block of snow given by the Himâlaya, thy father, to help thee. Strings of the black bees lie about in the perfumed yard of thy temple, as if they were the chains of people set free by thee [from the misery of the world of innumerable .births] on their simply offering a praise to thee'. ...... 'The Himâlaya became great in name, because he is thy father; the Vindhya too becomes

<sup>\* 212-254. † 270-279, ‡ 280-284. § 285-338 || 285-287.</sup> 

great, because thou livest in one of its caves. Walking about in thy temple, attracting to thyself the flamingoes by the noise of thy foot-ornaments, thou seemest as if thou lovedst to walk in a burning ground covered over with human skulls.\* Thy gate-yard, besmeared in every place with the offerings of blood, appears as if it were covered with bits of the twilight torn to pieces by Hara [to gratify thy jealousy.']† 'If, O Kâlî, thou didst not cause the destruction [of life], how would the whole person of thy endless form be covered with strings of skulls?'t 'Not even for a twinkling of an eye is the garden round thy temple abandoned by the peacocks, as if attached by friendship to the peacock of thy Kumara who is hard by.'s 'The inner part of thy temple, darkened by the black, shining, unsheathed knives, bows and swords, offered to thee by warriors, does not frighten the owls even during day time.' | 'The reflections of the red banners having fallen upon the glossy slabs of stone here [in thy temple], the jackals lick the slabs, mistaking the reflections for streams of the blood of the plentiful offerings [made to thee].' Thy lamps, dim on account of the deep innermost part of thy temple where they are, seem to burn dimly on account of the darkness caused by the hair of the numerous heads offered to thee.'\*\* 'The Koli women, anxious to get a sight of the human victim as he is being slaughtered, and crowding together so, as to mount upon one another, can only offer thee from on high the perfume they bring with them, instead of at thy foot.' † 'The branches of the trees, red with the blood of the pieces

<sup>\*290, 91. +294. ‡297. § 299. || 306 ¶ 310. \*\* 318.</sup> ++319. The commentator is wrong in interpreting these lines as referring to the figures in the ceiling.

of human flesh, which were hung from them [during the previous night], testify to some great achievement, in these nocturnal cemeteries, by means of the sale of a hero's flesh,'\* an allusion to the practice of slaying a hero, and selling his flesh near Kâlî's temple, with a view to the attainment of some difficult object of the seller's desires. Referring to the daily sacrifices of human beings it is said, 'Here Revatî, thy attendant, naturally lean, goes before thee, as if she had lost flesh by the frightful spectacle of a dead human body always lying before thee.'† 'In this manner the king, who was guided to the temple by a Sabara having a turmeric leaf for his garment, paid with due ceremonies his homage to the goddess who lived in a cave of the Vindhya.'‡

The hymn to the goddess is followed by an address to a human skeleton, which the king saw lying rotten and dried up before the goddess. Says he: 'Why even now does this redness appear in the region of thy heart, the bones of which have become reddened by exposure to the elements for a long time, as if it were the redness of wrath? In that same forehead, covered over with worms issuing from the joint, cruel death seems to have drawn a line of ripple as if in place of a smile. On the face, the crooked and circular lines of dust, drawn by the white ants, are now the ornamental lovelines painted with the sandal paste of the Malaya. Alas! that same lotus-like head, which would not rest except on the arms, resembling the young shoots of a bambu, of the beloved one, is resting on a pillow made of an ant-hill. In place of the large and soft crown of hair, there have risen, alas! from the skull, filled with mud,

<sup>\* 327, ,† 329, ; 338.</sup> 

large tufts of hard grass. Alas! one shudders at that line of teeth marked with yellow-red dirt, as if it were the yellow-red colour of many a scroll of betel-leaf chewed by them.—Those wings of the black bees resting on him show, as if Kâma still shot violently this one with his arrows of manjarî (long clusters of blossoms) furnished with the feathers. To this poor man the world, though illumined by the sun, though brightened by the moon, though supplied with fire, though having the brilliance of gems, became all of a sudden filled with unbroken darkness. In this manner did the king, whose heart was softened at the sight of the dead human body, long mourn, full of feeling thoughts and reflections.'\*

The above is followed by a description of what he and his army observed in the regions of the Vindhya. It is said, in a somewhat obscure passage, that the king of the Magadhas, that is, the Gauda whose destruction has supplied the name to the poem, fled before him through fear, 'darkening the space before him with the dâna (the liquid obzing from the temples) of his elephants in rut, as if he carried before him the darkness of a night which he created by charms.'†

The heroes of Yasovarma's army, observing the scenes around them in the summer or hot season, and affected by some of them, indulge in many a reflection on the loves they had left at home.

As Yasovarmâ proceeded further, the rainy season came. And here the poet treats us to some of his characteristic descriptions of all that the king and his army saw at that time in the places, through which they were passing. Everything strikes the poet in an

original manner, as it does every true poet. Just before the rains come, occasional showers allay the thirsty sides of the mountains, from the fissures of which begin to rise the wild plantain trees. When the rains are heavy 'the rivers carry waters, which are struck by violent torrents of rain, in which, owing to the destructive cranes, the small fishes run about, and which are undrinkable and yellowish with mud;'\* 'the cobras, burned with their own fiery poison, and longing for the first rain to cool them, bear the first heavy torrents of rain, though they strike and hurt their hoods;'t 'even a single fall of rain improves the colour of the sugar-canes, green after the dust has been washed away from them, and having parts of their blades still yellow on account of the recent heat;'t 'owing to the new clouds, the days appear as just begun, though the sun has risen high, and as going to close immediately, though yet far from the end; § 'strange is the appearance of the plains, as they look large on account of the absence of all cattle, and as the paths look deep on account of the grass growing up on both sides thereof;' | 'the nights are preceded by long twilights, and are accompanied by the doubly loud noise of the mountain streams and by the unbroken chirping of the crickets;'¶ 'the regions of the woods gladden the heart with the gladdened trees, with the breezes cool after the rain has ceased, and with the cattle returning home by the dry footpaths.'\*\*

The vassals and nobles of the king of the Gaudas, who took to flight with him, felt ashamed of their conduct, and immediately returned to fight Yaśovarmâ,

<sup>† 390. † 392. .§ 400.</sup> ¶ 401. ¶ 402. \* 384 .,10

'shining,' as the poet says, 'like the sparks of light issuing from a shooting star, and running in the opposite direction.'\* A great battle ensued, and the blood of Yaśovarmâ's enemies, the allies of the Gaudian king, reddened the field. The gods saw the great battle from the skies, and strewed heavenly flowers upon the victor. The king of the Gaudas, or Magadhâdhipa, was pursued and slain by Yaśovarmâ, who then proceeded to that coast which was covered with woods perfumed by the cardamom. He enjoyed his wanderings through the long and extensive plantations of the cocoa-palms.

Yaśovarmâ then conquers the king of the Vangas. The Vangas were powerful in the possession of a large number of warlike elephants. But Yaśovarmâ subdues them, and they submit to him and acknowledge him as their suzerain. The conquering hero proceeds, passing through fields chequered by gourds and by flocks of deer sitting at their ease. Distressing Sesha (the earth-supporting snake) with the weight of his marching army, he went by the road across the Malaya mountain (the southern Sahyâdri), accepting the submission of the king† of the Deccan. Who this king of the southern quarter or country was, it is not possible to say, as the only reference to his subjugation takes no more than part of one single couplet.

Then Yaśovarmâ arrived on that shore of the sea, where Vâli, taking under his arm-pit the mighty Râvana who could root up the Keilâsa from its foundations, roamed about at ease. This gives the poet an opportunity to describe how Râvana had ingratiated himself into the favour of Siva by offering him his heads.‡

<sup>\* 414. †</sup> **4**23. ‡ 424-430.

Yasovarmâ then marches upon the Pârasîkas, and conquers them after a very long and hard-fought battle, in which many of his enemies were slain.\*

Then our hero is said to have levied tribute in those regions also which were made inaccessible by the western mountains (the Ghauts). These had once been removed from the plains of the Deccan and thrown back towards the sea. This refers to a Paurânic legend, according to which king Prithu, wishing to measure the earth with his great bow, found the spaces to be measured smaller than his bow, being straitened by the mountains that stood on the east and on the west. He, accordingly, pushed out the mountains in both directions, and cleared the intermediate space for purposes of measurement. This legend gives the poet another opportunity of exhibiting his powers of describing mighty events connected with great phenomena, in which he so wonderfully excels. He describes how Prithu found, that, when with the end of his bow he threw a great mountain towards one direction, it caused, by its heavy fall, the earth to sink under it in that direction, so as to cause the mountains on the opposite side to roll further back from the sea, and how therefore he could only partially succeed in clearing the Deccan, and how he put the mountains close together near the seas on the east and the west.†

Yaśovarmâ then comes to the banks of the Narmadâ, and passes some time there. This gives the poet a pretence for singing the unrequited love of that sacred river for the kingly sage Kârtavîrya.

The hero then comes to that part of the sea-shore

<sup>\* 431-439.</sup> 

where the gods, who churned the ocean, first saw the jar of nectar, and stays there for a while.

He then marches to Marudesa or Marvad. Thence he proceeds towards Srîkantha, or Thanesar, in the Punjab, and makes a long stay there in memory of the sarpasattra (snake-sacrifice) performed in that place by Janamejaya to avenge his father Parîkshiti's Taking the occasion, the poet gives one of his grand descriptions. The destruction of the snakes and the impending ruin of Indra afford him great opportunities of description, which he certainly does not neglect.

Yaśovarmâ then enjoyed with his damsels a bath (jalakrîdâ) in the pond at Kurukshetra, where Bhîmasena had struck Duryodhana as he lay hidden therein, and recalled to his mind, while there, the scenes of the war of the Mahâbhârata. Yaśovarmâ, full of compassion, then makes some reflections on the folly and the consequent misery of Duryodhana. He thence visits the place where Karna, one of the great heroes of the Mahâbhârata had fought, and makes some reflections upon him and his valour, and also upon his unbounded generosity.\*

Yaśovarmâ thence proceeded to the site of Ayodhyâ, the city of Harischandra, with whom it had ascended bodily into heaven, and built a new, temple (suraprâsâda) there in one day. The mention of the ascension of Harischandra's city into heaven leads the poet to some of the most beautiful descriptive passages in the poem, in which he gives a life-like picture of what might naturally happen if a living city with all its

appurtenances, gardens, houses, wells, temples, gates, birds, and animals, were suddenly to go up high into the air, and if the inhabitants were to suddenly find themselves changed into residents of a region where the conditions of life were so different from what they were accustomed to before. 'Although there was the celestial garden (Nandana), delightful with the divine trees, and with its juicy blossoms and fruit, the earthly trees, and not the heavenly garden, were fondled, owing to previous attachment,'\* says the poet, referring to the trees that had accompanied the citizens of Ayodhyâ.

Yaśovarmâ then received the submission of the people living on the Mandara mountains,† and proceeded towards the north, which is known in connection with the lord of the Yakshas, and there especially his valour became more unbearable, i.e., his prowess was felt even more than it had been during the previous parts of the expedition. 'There he was welcomed by regions, which were perfumed with the gum exuding from fissures in the devadârus, and which were cooled with the smell of the new liquor scented with spices.'‡ The Himalayan regions are alluded to.

And now follows a kulaka of one hundred and forty-six couplets, § giving a description of the various objects, scenes, temples, lakes, forests, rivers, trees, and other things that his army had seen in the course of their expedition. It does not appear that the objects are taken up for description in any particular order, such as geographical, or the order of the line of his journey, or of the seasons, but are mentioned at random. Nor is it possible to identify many of the localities referred to

<sup>\* 505. † 509-10. † 512. § 513-658.</sup> 

by the descriptions given, as few names are mentioned. To convey an idea of the manner in which the poet treats this part of his subject, it will suffice to say, that first come certain lake scenes, then follows a description of some high mountains, followed by that of villages on the banks of large lakes; then come marshy lands, followed by shores covered with little shells, and so on. The poet shows, as usual, an utter disregard of conventionalities, and seems to care for nothing that does not strike his own senses or his own imagination. One or two specimens may here be given of the poet's look at what others might have considered not very noteworthy. Referring to village life and the periodical festivities thereof, he says, 'Happy are the days of village festivities, when the children are adorned, when the women arc heavy with pride at the newly dyed sâdîs worn by them, and when the ignorant villagers stand motionless and enjoy the sports." Referring to half-ripened mangoes still hanging on the trees, the poet says: 'Here pleases the mango fruit, of the colour of the somewhat dusky, full cheek of a young Tamil woman, painted with turmeric, and hanging on the tree on account of its being not yet completely ripened,'t the custom of covering the cheeks with turmeric being still very common, and cherished among Tamil women. Speaking of forest villages, the poet says: 'Here are these charming villages in the forests, in which the boys are delighted by the fruit they have received, which look beautiful with their houses of good timber, and which are not overcrowded with people.' ?\* Referring to abandoned villages, the poet says: 'The heart somewhat clings to the abandoned villages, in which the trees

<sup>\* 598. + 601. 1 607.</sup> 

have burst through the walls, in which the smoke rises only from the sheds of the cowherds, and in which a few crows perch here and there.\* Here is a grove of vast trees, in which the deserted lingam is sometimes washed by a passing recluse coming from a distant village, which is near a mountain, which smells strongly with the dropped leaves, and in which there is a pond of water, deep and somewhat green.'† Of the condition, during the rains, of monks living in the mountain caves, it is said, 'here in caves, of which the stones have become loose owing to the leaking of the stream water therethrough, dwell monks wearing yellow-brown garments as pale as an old seed of a jujube fruit.'‡

When Yasovarma returns home after 'having thus conquered the world,' he dismisses, to return to their homes, the numerous kings whom he had compelled to accompany him after they had been conquered by him. The poet here describes in what sad, neglected, and mournful condition they found their homes. The flowerplants, he says, flowered, and there being nobody to pluck the flower, it dropped down when propelled by the rise of the fruit: 'Here, propelled by the fruit, drops to the ground the flower of those plants, the buds of which once used to decorate the hair of young women.' || 'Those same halls of the houses became like oblong • wells without water, having lost their roofs, but still retaining the naked walls standing high.'¶ 'Those same terraces, of which the pillars were once variegated with many precious gems, are now only ornamented with the gem in the hood of a cobra chancing to wander in them.'\*\* Referring to the fields once so well culti-

<sup>\* 608. † 609. ‡ 615. § 659-688. || 661. ¶ 662. \*\* 663.</sup> 

vated be says: 'The fields, not being visited by the ploughshare for a long time, are now overgrown with excessive harita grass, and with many bushes of the arka, which, owing to the quality of the soil, have grown so vigorously.'\*

The above is followed by a short description of how the wives of Yaśovarmâ's soldiers enjoyed themselves in the rains, after the return home of their husbands.

After Yaśovarmâ returned to Kanauj, the panegyrists sing! his praises and his glorious victories. first three verses of this kulaka, it would appear that after he had killed the king of the Gaudas, or rather of the Magadhas, he carried the ladies of his harem into slavery, and made them ply the châmaras over him in public darbar. For referring to the greatness of the mighty foe whom he had killed, and to the want of any smile on the faces of the royal slaves, the panegyrist sings as follows: § 'So puissant was the king of the Magadhas, that when he struck a blow on the head of his enemies' elephants, and the elephants, smarting with pain shook their heads, the bees rose therefrom and at once fondly repaired to the flowers which the gods, pleased with his bravery, threw down upon him; the shines of smiles do not appear on the faces of these damsels of that Magadha-Lord, because they are driven away by the resplendence of thy great glory.' The lady slaves dared not weep or show that they sorrowed, while king Yasovarma was sitting full of joy over his victories. The poet says, the little reflections of the hairs of the châmaras plied by them, which fell into

<sup>+ 667. + 689-694. ± 695-737.</sup> 

<sup>§</sup> The translation is not literal, but gives the sense of the text.

| 695-696.

their transparent cheeks, looked as if they were streams of the tears which, for fear of giving offence, they were drinking, and which were, while being drunk, seen through their transparent cheeks.\* The panegyrist goes on to say, that Yaśovarmâ's victorious war elephants having no more enemies left to conquer, try their strength with the sides of the hills.†

Then follows a short kulaka of twelve; couplets describing Yaśovarmâ's love to the ladies of his harem; after which comes another of twenty-seven couplets, which also describes his loves to young women. Another kulaka of eleven couplets describes the toilet of young damsels after ablutions in the bathing ponds (jalakridå).

The above ends by a statement that at the end of spring, the king goes to live outside the city in a summer retreat, followed by a description of the beauty of young damsels.

#### PERSONAL HISTORY OF THE POET.

Here begins an important part of the poem, a part, that is to say, in which are given some particulars of the personal history of the poet. These particulars are, that Vâkpati was poet laureate or head poet at the court of Yaśovarmâ, and enjoyed his favour; that he was either a pupil or friend of Kamalâyudha, another poet; that he was either a pupil or a personal admirer of Bhavabhûti; that he was an admirer of the works of Bhâsa, Jvalanamitra, Kuntîdeva, of the author of the Raghuvamśa, of Subandhu and Harichandra; and that he was read in the Nyâyaśâstra (logic or dialectics) the

science of poesy, in the Purânas or legendary works, and in the works of many poets, and admired them; and that his hearers 'nodded their heads with admiration of his excellent words which filled up their ears, as if shaking those words down in order to make room for the excellences of more of his poetry;'\* and that he was once requested by an assembly of learned people, fond of poetry and elegant literature, while speaking of good men, to celebrate the life of Yaśovarmâ.

THE POET REQUESTED TO WRITE HIS POEM.

They said that Yasovarmâ was an emanation of Harit (Vishnu) nay, that he was Hari himself;‡ that as he was the lord of the world, he was the same as Krishna,§ for he was an expert in the art of love and was rich in the possession of exquisite beauties; that he was endowed with excellent qualities, || and that he was so handsome, that he was beloved even of the women of his enemies; and that such being his qualities and his good fortune, they, the lovers of fine letters, were desirous of hearing from Vâkpati a complete narrative of the manner in which he had killed the lord of the Magadhas.¶

### VÂKPATI'S REPLY.

Vâkpati replies as follows. He feels delighted at the idea of singing the exploit of Yaśovarmâ, and could hardly conceal his joy; Yaśovarmâ was no ordinary king, but was even greater than Prithu of ancient renown, who came to the succour of the Mother Earth and restored her to her former condition of fixity, when she was threatened and distressed by the Dânavas, and thus was immortalized by her being called (Prithvî) after

his name.\* The poet goes on to say, that in this mortal life of short duration, full of misery and imperfection, Yasovarmâ was the only man whose deeds and virtues were worth hearing; and taking this occasion, he dilates in one hundred and fifty couplets on the vanity of this life, on the wickedness of the bad and the supportability of life derived from virtue. This is one of the best and most remarkable parts of the poem, and abounds in sentiments of the very highest order. † 'See this paradox: much liquor intoxicates, not little; but Lakshmî, when plentiful, does not intoxicate as it does when paltry.'t 'Good men are filled with two sorrows always, viz. that they are not born in the time of good people, and that they are born in the time of bad people.'§ Referring to the fact that kings are usually surrounded by bad people and not by good ones, the poot says: 'if any virtuous men ever find any place at all in the palaces of kings, it must be that they are there because others also are there, or on account of some other reason, but not because of their virtues | '. With reference to the fact that none honour those whom the king dislikes, the poet says: 'why do good men seek to be honoured [by the people] for those same virtues, which make them hateful to kings?'¶ To illustrate that success in life belongs to mediocirty, it is said: 'who does not turn away from those who have no merits at all? or, who does not distress himself with jealousy of those who have excellent merits? He lives happy who is neither excellent in merits nor altogether devoid of them.'\*\* The sign of the highest virtues a man may possess is given as follows: '[In their presence] even

the wicked behave like good men, even good men seem to betray wickedness: this is the boundary-line of virtues that shine afar.'\* 'Although greatness is the result of virtues, ignoble persons place greatness in that which is not the result of virtues. They thus expect that virtues should spring from that from which they do not spring.'t 'The world will be devoid of virtues in proportion that virtues do not shine, and in proportion that vices prosper. Thankful for some little virtue that is still to be seen in the world, the poet observes: 'I consider that it is the foreshadow of the krita-yuga (the krita-age) that will next begin, that even in the height of this kali age there is some purity to be seen.' Speaking of misers who are never tired of praising the liberality of their ancestors, the poet observes: 'Praising the liberality of others as to giving, how is it that misers, who do not feel the desire themselves to give, do not feel shame?' \ Adverting to the question as to what constitutes happiness, the poet observes: 'absence of sorrow is not pleasure, nor is that which is called pleasure true pleasure, that which is pleasure when you have given up pleasure is alone pleasure. The most dreadful sorrows rise in the midst of the greatest enjoyment of pleasure. For it is in the greatest light that shadow is the thickest.' | 'The compassionate hearts of the great, even when distressed, enjoy happiness by means of their sorrows, even as those of poets do by means of their compositions. The wise, who are born first in this and then in that good family in this endless world, regard them as merely temporary lodgings.'\*\* Of vulgar people who lighten

<sup>\* 886. † 894. † 912. § 919. | 935, 936 \*\* 938, 939.</sup> 

their grief caused by the loss of relations, &c., by lamenting, the poet says: 'With nothing but sighs, born of sorrow, does the world lighten sorrow, like an elephant that lightens his fatigue with sprays produced by fatigue.2\* Equally vain, and, besides, destined to be short-lived, is the joy that melts into tears at the meeting of relations: 'When at the meeting of dear relations tears flow down, it is really because, I suppose, the hearts trickle for fear of the [approaching] separation.'t The more does the worldly man try to extricate himself, the more tight become his bonds: 'Oh fool, to thee bound by the ties of affection, how can there be any laxity of thy ties? The bond of him who struggles to be loose becomes the more firm.' On the vanity of fame, even in the case of the good, Vâkpati says: 'Of the body of renown of the good, destroyed by the effect of time, rare remembrances are to be met with at times here and there, like little bits of bones.' What is true giving up of the world? 'Then is the true giving up of worldly pleasures, when the heart is satisfied with any circumstances that may happen to surround a man; as for reviling Lakshmi, why, that is nothing but love of worldly pleasures, combined with unshaken jealousy.' As for calling that 'giving up of worldly pleasures,' which consists in retirement into the forest, our poet says: 'Why not call that which some men practise love of worldliness, namely, they give up homes full of troubles, and delight themselves in forest regions adorned with perennial streams?' For, to a man retreating, for example, to the Vindhya, much pleasure is afforded by rivers with their numberless birds, crystal waters of

<sup>\* 940. † 941. ‡ 942. § 945. || 947. ¶ 948.</sup> 

which the bottom can be seen, and mountains noisy with young elephants.\* Says our author, 'Indeed even his own wife abandons a man who has lost his wealth and importance. For does the night, the spouse of the moon, remain with him throughout when he is not full?' Alluding to men who run after many gods, the poet says: 'Oh heart, rest in some one. Unfortunate one! how much distress wilt thou undergo? Even a beggar is better if he belongs to one man than if he belongs to the whole world.'t 'May you,' says the poet, 'who live in the world full of such vanity, attain to precious fruit by hearing the [celebration of the] sacred virtues of this king', i.e., Yasovarmâ.‡

The poet goes on to say that Yaśovarmâ, to test whose puissance Siva assumed the form of a lion, excelled in valour, greatness, piety, in all the good qualities of his family and in compassion.§ It is possible that this self-imposed metamorphosis of Siva into a lion refers to some fancied or true encounter, that Yaśovarmâ had had with a lion.

Then follows a small kulaka || in which the poet says, that Yaśovarma is no less than an incarnation of Hari (Vishnu). And in order to characterize Hari, he gives one of his grand descriptions of the churning of the ocean by that deity.

A set of four¶ couplets then gives a description of Yaśovarmâ's kingly prowess, and his power of striking terror by his presence.

Yaśovarmâ is Keśava himself, that is to say, identical with Vishnu, as his renown extends to all the quarters of the globe.\*\*

\* 950. † 954. ‡ 1006. § 1007-1015. || 1016-1039. ¶ 1040-1043. \*\* 1044-1045. Nor is Yasovarma deficient in the qualities which usually adorn a protector of the religion of his fore-fathers. As in many former instances, the Mother Earth assumed the form of a cow and came to him, supplicating protection for herself and for the religion of the world from her oppressors.\*

Yaśovarmâ was an ornament to the lunar race of

kings to which he belonged.†

The above is followed by four: couplets describing the saubhâgya of Yaśovarmâ, that is to say, his great personal attractions, which fascinate all beauty even in the harem of his conquered enemies.

The poet sums up and says, that such being the greatness of Yaśovarmâ, even the two-thousand-tongued Sesha would not be able to do justice to it, if he were to attempt the task. Who was he that •he• should venture upon that stupendous undertaking?

THE POET PROMISES TO SING YASOVARMÂ'S GLORY.

'Nevertheless,' he goes on, 'Hear at the end of the night this poem, the mirror of the proud valour of the king's arm which is distinguished for the slaying of the eastern king. I now compose this Gaüdavaho which has a great beginning, and which being heard, both kings and poets shall give up all pride.' But just now,' says he, 'it is evening time.' The refusal to narrate the story of the slaying of the Gauda king in the evening, and not till the next morning, is merely a contrivance to get an opportunity of describing the circumstances under which the evening and the morning present themselves to the eye of a poet, such as our author is. And he describes in his graphic manner the scenes

<sup>\* 1046-1063. † 1064,1065. † 1066-1069.</sup> § 1070-1072. | 1073, 1074.

of the evening hour, at the end of which description he resorts to his bed, 'as if unable to properly sing the deeds of the king.'\*

In the following verse he says, that as the renown of great men encourages a man to celebrate it, so the same discourages him from undertaking the task for fear that he may not be able to accomplish it as well as it ought to be accomplished.†

Then follow seventeen; verses devoted to the amorous actions of young people, suited to that time of the evening. This is followed by a similar kulaka of twenty-five couplets.

When it dawns next morning a kulaka of twenty\( \) couplets is devoted to the portraying of the scenes of the hour.

THE POET PREPARES TO SING HIS POEM.

The poet then commences to sing 'the deeds of him whose deeds were like the deeds of Chânakya,' i.e., of Yaśovarmâ, great in the art of polity.

This is followed by twenty || couplets describing how everything in the world appeared perfectly calm, as if all attention to hear the poet sing his poem. The four quarters of the globe, free from darkness, and clear, appeared as if ready to receive the writing in which the poem was going to be imprinted on them. The young sun, which was just then rising, appeared like an auspicious pitcher, put forth by the East as by a young damsel. The goddesses in heaven suddenly rushed out to hear the poet sing Yasovarma's deeds, regardless of the embraces of their divine spouses. The gods plucked the flowers in the Nandana garden to throw them down

<sup>\*1120. † 1121. † 1122-1138. § 1164-1183. || 1185-1204.</sup> 

in token of congratulation. The skies sent down a shower in auspicious manifestation of joy. The forest recluses started forth in great hurry to hear the poem. The birds left their perching places on the trees, as if to hear the poet sing the deeds of the king. The people crowded to the poet, and, being reflected in the great hanging mirror, appeared to show as if the citizens rose to the top of their houses to hear him. The gods came down in their balloons to take part in the hearing. The poets addressed the king and congratulated him on the victory of his arms and on the acknowledgment of his supremacy by all his enemies. When the day had become as golden as if it had all been strewed over with gold dust, and as the poet was going to commence, as if wholly possessed by Sarasvati (the muse of poetry), the people became, as it were, dumb through curiosity.\*

And now 'he who directly gave away to his favourite dependents the Lakshmis (riches) of his enemies, as if he did not, on account of their natural hostility as being the spouses of enemies, believe in them [and, therefore, did not care to bring them to his house]; he at whose re-coronation with victory at the end of the successful expedition, the queens of his enemy, just reduced to slavery, drank their tears after they had concealed them by immediately plying the châmaras: of that king this purifying, and new, and beautiful, and wonderful, and excellent life is being celebrated. Do ye hear it.'t

THE PRESENT POEM IS MERELY A PRELUDE.

Such are the contents of the Gaüdavaho. The first question that occurs to the reader at the end of the

<sup>\* 1205, 6. + 1207-1209.</sup> 

above couplets is: where is the Gaiidavaho, the life, the history, the celebration of Yasovarmâ's exploits for which the poet prepared the reader, and to hear which he brought down even the gods themselves? Or, in other words, is the poem of 1209 couplets that we have the whole poem, or is it merely the prelude to the main poem which we have not yet got? It would appear at first, that neither the manuscripts nor the commentator Haripâla enable us to answer the question decisively either one way or the other, although so far as can be learnt from the commentator's remarks, in spite of himself, his language would, in one or two places, seem to prove, as will presently appear, that what we have is only a prelude, and that the poem is or was to be a Before stating, however, the conclusion continuation. to which I have come, it will be necessary to recapitulate somewhat fully those passages in the poem which bear upon the question at issue.

The poem bears the name of Gaiidavaho, or 'the slaying of the Gaudian king,' called the king of the Magadhas. But up to couplet 797, which begins the personal history of the poet, and which marks the end of the expedition of conquest forming the chief burden of the previous part, and where the second part, with the circumstances under which Vâkpati undertook the task of celebrating the slaying by Yasovarmâ of the Gaudian king, begins, the only mention of the Gaudian king or of his death, after the solitary and short statement in 354, that he fled through fear, is contained in—

(1) Couplet 414, page 119, where it is said that 'the multitude of the [allied] kings of the lord of Magadha who gave himself up to flight,

having returned at once, appeared like the sparks of fire [issuing from a] shooting star [and running in the opposite direction.']

But this mention of the Magadha king is made in the most incidental manner, and with no direct purpose to refer to him as the hero who has given the name to the poem. The reference to him is no better than that to the king of the Vangas in 419-421, indeed, it is much more incidental. It is less as a mention of the king whose killing has given the name to the poem, than that of the kings of the Deccan (422-423), or of the Pârasîkas, (431-439), or of the kings of the Mahendra mountain, (509-510). The next time we hear of the Gaudian king is in—

(2) Couplet 417, page 120 where we are told, that 'the king (i.e., Yaśovarmâ having slain the king of the Magadhas who was fleeing, proceeded to those woods on the seashore which were perfumed by the cardamom.'

Even the commentator feels that this is too short a mention of the slaying of such an enemy as has supplied the name to the poem, and quoting from a work on Alankâra he observes: "although it has been laid down "that 'the family, the valour, the learning, &c., of the "enemy conquered should be described, and thereby the greatness of the victorious hero should be heightened,' "still that direction applies to the first conquest by a 'hero. As for Yaśovarmâ, who had won numerous victories, such a description of his enemy, as is here "given, does not fail to redound to his glory, since the "greatness of his enemy may be inferred from his "(Yaśovarma's) valour." Such a slaying, without

mention of the Gaudian king's family, &c., may be free from the objection referred to by the commentator; but it certainly is not enough by any means to justify the name Gaüdavoho given to the poem.

The next mention we meet with of the king of the Gaudas or Magadhas is in the panegyric (695-697) which is addressed to Yaśovarmâ when he returns home, and, sitting in public darbar, makes the queens of the king of Magadha ply the châmaras over him in token of their reduction to be his slaves. This clearly shows that the Gaudian king had been already killed, and that his ladies had been taken prisoners and turned into slaves by Yaśovarmâ; but there is nothing more said about him.

This is all that occurs about the slaying by Yasovarma of the Gaudian king in the whole of the account of the expedition of conquest, undertaken and successfully carried out by him, but which was neither led for the express purpose of slaying or subduing him nor dealt with him in a special manner.

We then come to the second part of the poem, which begins with the personal history of the poet, at the beginning of which we are told that the poet was, while sitting in an assembly of learned people, requested by them to describe fully the manner in which Yaśovarma slew the king of the Gaudas. Here is the request:—

'These persons (i.e., we) wish to hear sung by you at full length the death, as it was formerly accomplished, of the king of the Magadhas by this Yasovarmâ [who is] so high [as we have just described'\*].

Mark the words 'at full length.' The word in the original is nisesam, which literally means, 'without anything being omitted or left unsaid.' This request appears directly to refer to the bare mention made before (417,695-697) of the slaying, and to imply that that bare mention is not enough, and that, therefore, the event should be described more fully, and without leaving any circumstance connected therewith undescribed. What is the poet's reply to that request?

The poet replies that Yaśovarmâ is greater than the great Prithu himself; that he is one who alone deserves to be sung in this world, which is full of imperfections and vices and miseries; that to test his valour even Siva metamorphosed himself into a lion, and found that he stood the test; that, in short, he is an incarnation of Vishnu, of Keśava; that he is full of royal puissance; that he is pious and strong, and willing to support the religion; that he is descended from the lunar race of kings; that he is handsome. This being so, even the two-thousand-tongued Sesha would not be able to do justice to his great virtues and deeds. "How can I sing "his life and his conquest of the king of the Gaudas? "Still I will sing to-morrow morning, at the end of "this night, this poem, the mirror of the proud valour " of the king's arm, distinguished for the destruction · " of the eastern king. I now compose this Gaüdavaho, "having a great beginning, which being heard, both "kings and poets shall give up all pride." Even after this he feels uncertain, whether he ought to undertake such a difficult task, and goes to sleep. When the morning dawns, everything, every being, every god, and every goddess comes to hear the poet sing the

great exploit of Yaśovarmâ. 'When all darkness, like a very Kali-Age, unable to bear the relation of the noble doings of a virtuous man, the ornament of all pure men and of all performers of good deeds, and as if, with its heart broken, has fled away,'\* and when the whole world, mortal and immortal, animate and inanimate, is thus ready and anxious to hear the poet, the latter after having performed the duties of the morning began to relate to them (the learned people who had requested him to that effect) the exploit of him whose exploits were like those of Chanakya.'† The poets of the court congratulate Yaśovarmâ's virtues and his prowess that had accomplished the death of the Gaudian king, upon their good fortune in being celebrated by Vâkpati. It is further said, that, as the day began to be golden, i.e., it began to shine, and as the poet was going to relate the exploit, the world began to look dumb with expectancy. And, lastly, the poet finishes his reply by saying, 'The exploits of him, who gave the wealth of his conquered enemies to his favourite dependents, and who brought away the wives of his enemy into slavery, are now being sung by me. Hear the same.'

The above leaves little doubt that the poem is still to come, which is to give a full description of how Yaśovarma killed the king of Magadha.

It may be added further, that if we are to take the present poem as the whole poem, and not merely as the prelude, it is a singular one. For we have neither the name of the Gaudian king, nor that of his capital, nor the reasons why he was killed, nor the circumstances

<sup>\* 1179. † 1184. † 1205-1206. § 1207-1209.

||</sup> The kings of part of the Gaudian country appear to have been great supporters of Buddhism about Yasovarma's time. The latter

under which, nor the manner in which, he was killed. It is improbable in the highest degree that the killing of an unnamed and, therefore, obscure king who is disposed of in three or four couplets out of twelve hundred and more—most of which have no concern with him or his death—could have given the name to the poem which it bears.

Then we may remark that in couplet 1074, where the poet promises to relate the story of the slaying of the Gaudian king, i.e., sing the Gaüdavaho, the latter is designated as 'having a great beginning,' maharambho, just such a beginning as the poem we have got forms. Further, in couplet 1168, the poet says, that in the early morning when he was going to relate the exploit of Yasovarmâ, this happened: 'Then from 'the sky fell small stars, as if they were a shower of 'flowers dropped by the gods, who gathered at the ' hour of the great narration of the king's brave exploit.' 'Viyada' (vikata) is the word used in the original. That word mostly bears the sense of 'large' in size, 'great,' 'grand,' in importance and surroundings, the idea of largeness in size never being altogether forgotten. Viyada could only apply to a long, great, and grand narration that was to come after the great prelude, and not to a short incidental mention of the Gaudian king and his death, such as has already been made in the previous part of the poem.

There is, therefore, no force in the suggestion that might occur to some, in the absence of any more parts was a great patron of Brahminism. Is it probable the feud, which ended in the slaying by Yasovarmâ of the king of the Gaudas, had its origin in religious hatred? It may be the Gaudian king killed by Lalitâditya was a Buddhist.

of the poem, that the Gaüdavaho, to hear which the poet called together all heaven and earth, is that which he had already been singing in the portions preceding, the portions in which the greatness of Yaśovarmâ had already been celebrated, and the death of the Gaudian king had already been incidentally mentioned. If such were the case, what could Vâkpati mean by telling his interlocutors in 1073 to hear the story of the destruction of the eastern king the next morning? What was he going to narrate the next morning? that which he had already sung? Surely, our poets are not in the habit of giving a reading of their poetry which is already before the public, and calling it new!

The commentator in explaining the word 'eyam,'\* (this, viz., the poem Gaüdavaho) uses the words, etam vakshyamanakathaprabandham, i.e., 'this poem, namely, the poem that is to come hereafter,' containing a narration. In his comment on the next couplet, he observes on the words, rayani-viramammi ('at the end of the night'): rajanîvirama iti upodghâtaprâyam abhâshitam, which appears to mean, the expression 'at the end of the night,' shows that what has been said [so far] is like an introduction.

The conclusion, accordingly, to which the materials and considerations set forth above lead me is, that what we now have of the poem is merely the preface or prelude, and that the real poem, giving a full account of the circumstances under which Yasovarma slew the king of the Magadhas, has not been found, if it was ever written, or, it may be, has not come down to us; and that the bare reference to and short mention, in one or

two places, the flight and death, of the king of the Gaudas, before the second part of the present poem begins, are merely made to serve as incidents which make the learned friends of Vâkpati prefer their request to him that he should narrate fully the story of the slaying by Yaśovarmâ; and that there is nothing to militate against this conclusion either in the MSS. or in the commentary; indeed, the latter directly supports the conclusion so far as it says anything on the subject.

# Prâkrit Studies.

A few observations may not be out of place here on the importance of the studies in Prakrit. After the excellent edition by S. Goldschmidt of the Râvanavaho or the Setukâvya, the present work is the only one in the Prâkrit language that is being given out to the public, that is to say, a Prâkrit composition not being a grammatical or a lexicographical treatise. The importance of Prâkrit studies can hardly be overestimated in the present state of philological research in India. In the first place, we have the most important part of the vast Jain literature in the Prâkrit language. We look forward with hope to the results which will be yielded by a close and systematic study of the Jain literature, results which may tell favourably upon our present hazy ideas on the subject of ancient Indian history, biography, and bibliography. The connection between works like the present and the religious literatare of the Jains is illustrated by the fact that whatever Prâkrit poetry, lexicography, or grammar has been preserved to us we owe to the Jains, who have naturally taken care of it because it forms the key to the

proper comprehension of their religious books, which are mostly in Prakrit. Secondly, the elucidation of the construction of the modern vernaculars of India will be a nearly hopeless task, but for the medium between them and Sanskrit, furnished by Prâkrit. The modern vernaculars would be full of insolvable riddles, if Prâkrit did not come to our help. Thirdly, Prâkrit works, being written in a language much better if not quite fully understood by the people when they, a great many of them at least, were composed, must be valuable to us as sources of our knowledge of the period between the rise of Buddhism and the invasion of the Mahomedans; because they, having appealed more directly to the people than could have been done by Sanskrit works of the same time, have a better claim than the latter to inform us about many things concerning that period. I purposely speak measuredly about their having appealed to the common people directly. For Prâkrit literature and Prâkrit language had already in the latter part of the above period attained to a form and style considerably above the understanding of the ordinary people, as it is impossible to suppose that the long compounds of Bhavabhûti in the Prâkrit speeches of his plays, or the highly-worked expressions of Vakpati were within the easy comprehension of ordinary folks even of their own time. But there can be no doubt, they were intelligible to a very much larger class than Sanskrit could have been. Fourthly, the study of Prâkrit is a better medium for the acquisition of many of the present vernaculars of India than anything else: a knowledge of Sanskrit and of Prâkrit would introduce a student to the study of the vernaculars with a facility which would not be attainable

by any other means. Fifthly and lastly, if we succeed in unearthing and bringing to light works like the present, they might directly furnish us with some valuable dates that might throw light on many parts of the genesis of Sanskrit literature.

Prâkrit poetry rightly boasts of certain charms which are peculiarly its own. It possesses a softness and sweetness which comes nearer home to us than the artificial adornments in Sanskrit. It justly lays claim to a larger amount of reality of thought and expression than ought to be assigned to later Sanskrit, as nearly the whole of the literature written in the latter was composed in a language foreign to the writers. And using, as they did, a language rich in forms and conventional phrases and figures, they naturally cared less for personal observation and personal sentiments than did their Prâkrit brother poets. The latter, having to use a language less rich, less plastic, less conventional, less used by poets and writers, less learned and less esteemed, had necessarily to study their matter more carefully in order to make up thereby the deficiencies and the disadvantages attendant upon the use of the vulgar tongues. Accordingly, we find much less conventionalism, less commonplace verse, less ready-athand set phrases, set ideas and set sentiments to suit set circumstances in their poetry, than in the Sanskrit compositions of the corresponding class of writers. To illustrate these positions we may observe, that Vâkpati rarely speak's of the conventional lotus in describing the feet, hands, faces, eyes, or heads of his heroes. He does not speak of objects or things that he had not seen or felt himself, except when he describes imaginary Paurânic events, such as the destruction of the snakes in the sacrifice by Janamejaya, or the smashing of the wings of the mountains by Indra, when his imagination runs as lively as if he were describing events which he had personally witnessed. He describes little homely scenes and circumstances and little chapters in village and country life, such as we do not see noticed often in Sanskrit poetry.

#### VAKPATI'S POETRY.

Vâkpati has little incident in the Gaiidavaho; indeed, there is none beyond a very meagre programme of Yaśovarmâ's expedition of conquest. But he is a master in bringing a master-poet's eye to look upon ordinary things, and finding out all the poetry that is in them. He has a wonderful way of laying under contribution some mythical event, and of giving an original description of it from the stand-point of his own imagination. Thus he takes up the myth of Indra having hacked the wings of all the mountains (which is a myth based upon the Vedic allegory of Indra fighting the rain-withholding cloud and felling it into rain), and gives a most vivid and life-like picture of what happened. The snake sacrifice of Janamejaya, Prithu's battle with the mountains in the Deccan plains undertaken with a view to remove them, in order that he might measure the plains with his immense bow, the churning of the ocean by Vishnu, the final but periodical destruction of the world when everything including the gods themselves is burned away, and the bodily ascension to heaven of Harischandra and his capital, Ayodhayâ, may be referred to. as having been described in a perfectly original manner by the poet. Nor is Vâkpati wanting in knowledge as to what is the sentiment to which he should appeal when he comes upon some famous ancient spot, connected with the story of the Mahâbhârata or Râmâ-yana or with current facts, so as to awake in his readers a lively recollection of past history. His reflections upon the dried up human skeleton lying before the Kâlî of the Vindhya, his appropriate observations addressed to Duryodhana and Karna when he passed through Kurukshetra, and his reminiscences of the loves of Narmadâ may be referred to as instances in point.

The observations and unsparing condemnations, which he passes upon the vanity of this world, are in keeping with the idea of what a poem ought to contain in Prâkṛit. There is a great deal of wisdom, such as must have passed for philosophical truth in those centuries, and still passes for popular wisdom, in what he says; and he neither spares king nor peasant, neither the scholar nor the ignorant, neither learning nor wealth.

I cannot conclude these remarks on the poetry of Vâkpati without alluding to his beautiful picture of country scenery of all kinds, when he passes in review what Yaśovarmâ's army saw on their march out and on their way back home. All that part of the poem seems full of country life, and to embody nothing, as it were, but what the poet had witnessed with his own eyes, and what none but a true poet of nature like him could picture in such life-like colours.

The style of Våkpati is highly cultivated, and very pregnant, but often presents difficulties to an early Pråkrit student, which would at first discourage him. Though learned, however, Våkpati is not pedantic; in-

deed, like his fellow Prâkrit poets and unlike his Sanskrit confreres, he is free from puns or plays upon words and from analogies or similes drawn from grammatical or dialectical quibbles. He chiefly delights in two figures of speech, the simile and the utprekshâ, and once the reader has become acquainted with the poet's partiality for the last figure, he has only to separate the fact or what the poet has to predicate from the utprekshâ in order to easily understand him. The uncertainty about the identification of the words in Prâkrit with their Sanskrit equivalents is, in the eye of a modern reader, a great disadvantage from which Prâkrit poetry suffers, and Vâkpati can claim no exemption from this misfortune. But the greater is the student's acquaintance with Prâkrit literature and the rules of Prâkrit grammar, the less will be his difficulty in reading Prâkrit poetry. Perhaps, in many places Vâkpati might have used words more easy to identify, and shorter compounds of words; but he might not then have been so sententious, or so exact, or so free from prolixity, or so appropriate. As it is, it appears, there is no word used by him which could have been dispensed with, no expletives, no tautologies. The partiality for long compounds is a vice of the age to which he belonged, and though it considerably detracts from the merits of his otherwise most excellent poem, we must not judge him independently of what the scholarship of his age considered as essential and beautiful.

Vâkpati's own opinion, however, about the Gaiidavaho appears to be, that it is inferior to his earlier poem entitled Mahumaha-viyayo (Madhumathu-vijaya), mentioned in couplet 69, where he says, 'How can my language, which attained its perfection in the

Mahimaha-viyayo, be again young like a bud in this poem? The after-flower of wild plants is [more] meagre than the first-flower'.\* Nothing is known of this other poem, except that the Jains call it a Prabandha; from its name it would appear that it probably had the death of the demon Madhu by the hand of Vishnu for its subject. Enquiries made in parts of Gujerath and Kathyavad have hitherto failed to elicit any information regarding it, though there is no reason why we should give up all hope that it may yet come to light.

# Is Prâkrit a genuine Language?

The remarks I have just made on the style of Vâkpati, and the justification of his long compounds, which I have sought to derive from the kind of style appreciated by people in his age, and still appreciated in our own days, naturally lead me to a question which is sometimes suggested to a reader of Prâkrit, as, indeed, it is sometimes suggested to a reader of Sanskrit compositions of a certain kind also; the question, namely, whether Prâkrit, such as that presented to us by works like the Gaüdavaho, was ever a real language, or was it made by the writers of Prâkrit works, assisted by Prâkrit grammarians? The following are among the circumstances which give rise to the question.

First, the words found in Prâkrit compositions appear so airy, so unreal, and so unidentifiable, that it seems difficult to explain how they could have formed the vocabulary of a people requiring any preciseness. Take,

<sup>\*</sup> The latter part of Haripâla's comment on this couplet is not very clear, and the verse he quotes seems to have no application to the sense which he gives rightly enough.

for example, the words, अय्यउत्त for आर्यपुत; अविभोध for अवियोग; भोभास for अवकाश; भोभार for अवतार, अपचार, and अपकार; केअभ for केतक; गभ for गज, गद, and गत; कभ for कृत and कच; मभ for मृत, मृग, मद, मत, and मय; वाभ for वात, वाद, वाक, and वाज.

Secondly, the grammars, explaining the corruption which Sanskrit words and forms undergo in the course of becoming Pråkrit, appear to teach rather how to make Pråkrit out of Sanskrit words than the simple fact how they became Pråkrit by the natural process of decay and corruption.

Thirdly, the form in which Prâkrit compositions have come down to us is so artificial, so made up, and so difficult, that the ordinary people, to whom Prâkrit belonged as a vernacular, could not have used or understood it.

Fourthly, we know that long after Prâkrit had ceased to be spoken as vernacular, authors wrote in it, and even the grammars, which seem to teach how to make Prâkrit out of Sanskrit words, were themselves written many centuries after the language had ceased to be spoken as a living speech understood by the common people.

Fifthly, the rules given by grammarians on the formation of Prâkrit words appear too few and too general to embody the numerous and various laws, under the operation of which a rich language becomes corrupted and assumes a new living and growing shape.

Sixthly, the Prâkrit works which have come down to us appear to possess too few forms of popular speech, idiom and phrase to be evidence of a once really true vernacular.

Seventhly, the Prâkrit literature appears, to a great extent, too exclusively to confine itself to words derived from Sanskrit, and to ignore the mixture of many non-Aryan words which it must certainly have possessed from the earliest times, and which are seen in almost all the modern vernaculars of India of the present day; so that if the works which are in Prâkrit were really in the vernacular of the people, they could not but have contained a large number of those words.

It is true, it might be added, that all the above considerations may not apply to all Prâkrit compositions equally, but most of them do to every one of those known to us as having any pretension to literary character.

Now I do not propose to do more than merely touch upon the question which I have tried to state above, chiefly because the materials for a satisfactory solution are not yet available. The complete means, with which to answer the question, would only be afforded by very old specimens, especially if written in prose, of the different modern vernaculars which arose from the several forms in which Prakrit once existed. Not only do many such specimens not exist, but even those that do exist, though comparatively very modern, have not been published, and are not available for comparison. But I may indicate in brief what I think of the doubts raised by the several considerations set forth above. We will proceed to deal with them in the same order in which they are given.

As to the airiness and the apparent unreality of Prâkrit words. It is quite true that one and the same Prâkrit form stands for several Sanskrit originals,

and it is often puzzling to find out which of these it represents. Pâa, or pâya, as it is often written, might mean pâda, foot; or pâta, fall; or pâka, ripening, cooking. Våsa might stand for Sanskrit pårsva, side; or pâśa, snare; or vâsa, residence; or vâsa, smell; or vârsha, relating to a year; or vyâsa, a compiler. But whatever the airiness that we see at first sight in these words, it is not singular to Prâkrit, but has taken place in the derivation of other languages from their ancient originals. The French language is full of instances of this kind. Thus, for example, é, (though written et) stands for et; a for habet; vu (though written veut) for vult; pu (written peut) for potest; and voi (written voit) for videt. A priori, therefore, there is notking singular in the fact that in Prâkrit words lose most of their single consonants, and are often so weakened as to appear to possess many hiatuses, though in practice the last seeming defect is remedied by such contrivances as the insertion of a consonantal  $\psi$ between two vowels. But an answer exists more satisfactory than the analogy of other languages. It is, that in the modern Aryan and even non-Aryan vernaculars of India many of these airy sounds are actually found, and are in use in those very senses which the Sanskrit words to which they are referred bore. pâya, or pâ, pâä or pâü, a foot, exists in most of the Aryan vernaculars. So rây, râi; râv, râu, a king (râjâ); mây, mâi, mâya, mâ (mâtâ), mother; bhûy, bhui (bhûmi), ground; mûh, môh, muha, mû (mukha), face or mouth; sahî, saî, sai (sakhî), a female friend; mäy, mai (mriga), a deer; and numerous similar instances may be quoted of words used to this day in the current tongues. But when we are on this subject we must

not forget that only a few of the dialects in which the Pråkrit of ancient days existed, have been cultivated by being written in by some celebrated poets or authors and thereby brought to the front, while others which existed side by side with them have been neglected and allowed to die away. Thus of the various dialects once spoken and still partially spoken in Mahârâshtra, that which was spoken in the Deccan, has come to the front, whereas those spoken in Konkan, Khandesh, the Berars and Nagpur, have been left uncultivated and are dying away. Some of the latter have preserved old Prâkrit words which pure Marâthî does not possess and does not therefore recognise; e.g., mâî for mâlî (gardener), koî for kolî (a caste of aborigines), dhui or dhûy for dhûli (dust) in the Khandeshî, and naî for nadî (river), vaî or väy for vriti (fence), râi or rây for râji (a grove of trees), asaga or asagi for aśoka (an aśoka tree) in the Konkani dialect. These instances would seem to justify the conclusion, that not only are forms, which appear so boneless in Prâkrit, actually found in use, but also that those words which appear peculiar to Prâkrit compositions would be found in some form or other in old vernacular works, if these be thoroughly examined, or in some dialect or other in the country.

As regards the suspicion that the grammatical rules teach how to make Prâkrit words instead of explaining Prâkrit words made by natural processes, it may be remarked, that the rules are indeed so sententious and so few, as at first sight to give rise to that suspicion; but there is nothing in them which necessarily implies any justification for such a suspicion. The fault is rather of the style and of the intended want of thorough-

ness in the grammars. Till Hemachandra wrote his chapter on Prâkrit Grammar, Vararuchi was the chief authority on the construction of the Prakrit dialects, and lucid and useful as his aphorisms are, they are not thorough, and appear to have been intended rather to explain the chief features of the corruption through which the more striking Prâkrit words and forms derived their origin, than to give a complete treatise on the formation of all or even most Prâkrit words and forms, such as that which Hemachandra endeavoured many centuries after to write regarding one of the Prâkrit dialects. It is, therefore, easy to suppose that after the Prâkrit dialects ceased to be vernacular, and, indeed, even during their currency, Prâkrit writers may have used in their compositions words formed by themselves or by others according to the rules given by Vararuchi. For on the authority of grammatical rules—originally intended to explain words which actually existed—it has, strange as it may seem, always been the custom in India to form words and use them in poetry and prose, somewhat regardless of the question whether they had ever existed in the speech of the educated or of the uneducated. But the presence of such vocables and forms—more of the former than of the latter-does not, I think, justify any doubts as to the legitimacy of the bulk of Prâkrit words and forms, when the greater portion of them are proved to be genuine by the evidence of living vernaculars.

The third consideration is, that a good many of the Prâkrit works are too artificial and difficult in their style to have been intelligible to vernacular audiences or readers. This is a fault of the writers, and not so much of the language. We must not forget, that nearly

all who wrote Prâkṛit were Sanskrit scholars, and it may be said that we have probably no Prâkṛit compositions the works of purely vernacular Prâkṛit writers. It was, therefore, inevitable that learned Sanskrit poets and prose-writers should have introduced in their Prâkṛit compositions forms of style, such as long compounds, to which they were accustomed in the Sanskrit literature that was valued in their days. Their purely vernacular readers may have understood them with that amount of facility with which educated Marâthi readers understand the Rânavijaya, the Harivijaya, and the Pâṇḍavapratāpa of Śrîdhara, but not to the same extent that even the uneducated labourer understands the Abhangs of Tukârâm.

The fourth ground of suspicion is, that Prâkrit continued to be written long after it had ceased to be vernacular. This is undeniable. And in assessing the value of any given Prâkrit work, we have to bear its age in mind as an important consideration. If, to hazard a guess, a Prâkrit work belongs to this side of the sixth or seventh century of the Christian era, its value as a vernacular work is considerably less than if it comes from an earlier date. And the nearer we come to our own times, the more must a Prâkrit composition be supposed to be written in a dead language like Sanskrit, indeed, more dead, because, after they ceased to be understood as vernaculars, the Prâkrits have been less studied and understood than Sanskrit.

The reply to the fifth objection has already been anticipated above. The most complete grammar extant is that of Hemachandra (A.D. 1089—1174). Much had existed in Pråkrit which was not explained by

Vararuchi, whose grammar was not intended to be exhaustive, but merely illustrative of a few prominent facts. One or two of the Prakrit dialects are disposed of by him in less than twelve aphorisms of three or four words each. And even Hemachandra is not much more exhaustive in his treatment of some of the dialects. We may remember that Vararuchi must have had plenty of materials in living speech, if he had intended to explain the formation of all the dialects, but Hemachandra could only rely upon the scanty specimens of written remnants of some of the more obscure dialects for materials wherewith to form and illustrate his rules regarding those dialects. Nevertheless the several dialects of Prâkrit were growing as current languages, and were developing themselves into the modern vernaculars, regardless whether the grammarians analysed and explained them thoroughly or only superficially.

The sixth and seventh objections may be considered together. They are, (6) that the Pråkrit works extant contain too little of truly popular idiom and phrase, and (7) that they have too few of the non-Aryan words which the Pråkrit vernaculars must have had, and which the modern languages of India actually possess. The explanation of this appears to be, that the Pråkrit writers, wherever they have abstained—and they have largely abstained—from the use of popular idiom and non-Aryan vocables, they did so in obedience to a sentiment of very general application, viz., that it is not dignified enough for poetry or poetical prose to contain such expressions. Whenever it was possible to use a Sanskrit-descended phrase or vocable,

the preference was always given to such, and the too popular phrases and non-Aryan words were carefully avoided. In Marathi poetry, for example, the preference has always been given to Sanskrit forms of speech and Sanskrit-descended words over those of non-Aryan or foreign features. Thus mâthâ or śira (head), is preferred to doken, udara (belly) to pôt, bhûmi or bhuï (ground) to jamîn, mârga or mâga (road) to rastâ, netra or nayana (eye) to dolâ, âsana (seat) to baithaka (though this is from upavishta), vastra (garment) to kapada, and so forth. Moropant's voluminous works vocables derived from the Arabic or Persian or even other Aryan modern languages of India are carefully excluded, although when he wrote towards the beginning of this century, Marathî was full of words from Arabic and Persian. The sentiment is very general, that poetry would look too vulgar if it contained words of very ordinary use or expressions too idiomatic to look like learned or culti-This consideration is, in my opinion, not invated. sufficient to account for the absence of popular idioms or of non-Sanskritic vocables from those Prâkrit works that have come down to us. We may observe, however, that a large number of non-Sanskritic words have been preserved to us by the lexicographers, and collected in his Deśînâmamâlâ by Hemachandra, and a large mass of them exists in nearly every vernacular language deriving its origin from Sanskrit.

We may safely believe, therefore, that in spite of a great many words which the poets formed from Sanskrit on the analogy of genuine Prâkrit derivatives from Sanskrit, and which they used in their compositions, just as Marâthî poets have borrowed and freely used

in their works Sanskrit words merely deprived of their terminations, the Prâkrit works must be regarded as written in genuine vernacular, if written when Prâkrit was vernacular, and in genuine Prâkrit acquired by study, if written after the language had become a dead language. The Gaüdavaho was probably written after the vernaculars of the present day had already commenced their derivation, and were recognised as separate popular dialects, although many, especially educated persons, still understood Prâkrit; and the term Prâkrit appears to have still applied to all the different dialects which were gradually assuming the shapes which they bear at the present day. Thus the poet says: \* 'all languages enter this (Prâkrit) and all languages take. their start from this: the waters (i.e., the rivers) enter nowhere than into the sea, and start (as vapour) from nowhere else than from the sea.' Even in the present day most vernacular readers and speakers will understand by Prâkrit the modern vernaculars of India, such as Marâthî, Gujerâthi, Hindî, &c.

### THE PERSONAL HISTORY OF VARPATI.

Nothing† is known under this head beyond what the poet has himself told us in the present poem. The first fact that we know is, that he was at the court of Yaśovarma, and was his favourite friend, panayi-lavo, (literally, a particle of a favourite friend), and the head of the poets, or poet laureate (Kai-râya). Then the poet tells us that the excellences in his extensive narrative compositions still shine like particles of the liquid nectar of poetry that came out from the ocean Bhavabhûti'. This means

<sup>\* 93. †</sup> See Note II. for Jain references to him.

that he churned the ocean Bhavabhûti long before this time, and that whatever excellences there are in his voluminous poems are merely like particles of the nectar of poetry which he had obtained when he churned that ocean. It is clear that the word 'still' (ajjavi = adyâpi) proves that Bhavabhûti was not living when Vâkpati wrote this verse, or, indeed, when he wrote his 'voluminous'\* works. The modest-way in which he mentions the excellences of his poetry by the side of the 'ocean Bhavabhûti,' has to be understood in this sense, that though he succeeded in obtaining much 'nectar of poetry' by churning the ocean, he has only succeeded in transferring a few particles of it into his poems-which but for the particles are, owing to their bulk, so much chaff-in the shape of whatever merits these possess. We have next to consider what this churning of 'the ocean Bhayabhûti' means. It is true, there is no word for churning in the original. But how was 'nectar' to come out of the 'ocean,' otherwise than by that process by which the gods succeeded in obtaining their nectar from the great ocean? If Vakpati 'churned' Bhavabhûti, that can only mean that he read his works, as 'charning' cannot properly be understood of the process of learning as a pupil from a teacher. It he did not 'churn' him, that is to say, if we have not to understand the figure in that sense, niggaya (come out) has to be taken to mean that Vakpati in his younger days, received from Bhavabhûti, his excellences of the art of poetry and that they were as but so many

<sup>\*</sup> This epithet furnishes a further argument in favour of my conclusion, that the present poem is but a prelude to a larger work, as otherwise 'voluminous' (viyada) could not well apply to a poem of little more than twelve hundred couplets.

'particles of nectar' from an 'ocean of nectar.' This would necessarily mean that Vâkpati was a pupil of This is not improbable, seeing how very respectfully he speaks of him. Besides, there is the distinct mention\* in the Rajataranginî to the effect that Bhavabhûti was patronised by Yaśovarmâ. A further argument still exists to prove that Vâkpati was in personal association with the former in his younger days either as a pupil, or as a young admirer. That argument is in the word 'still' (ajjavi). For if we suppose that in his youth Vâkpati simply read, studied, and learned the excellences of poetry from the works of Bhavabhûti, and did not learn them by personal communication, the word 'still' would not be necessary, or, indeed, have any appropriate sense whatever, as the ocean of Bhavabhûti's works might have been churned again. It appears clear to me, therefore, that Vâkpati had been in his youth either a pupil or a personal admirer of Bhavabhati, who was alive then but had died since, i.e., the Gaüdavaho was written after his death.

Further, we are told, that Vâkpati was well versed in nyâya (dialectics), lyric poetry, drama, and the Purânas, and also took delight in reading light and serious poets, and that lovers of poetry and elegant literature used to admire his works.

Lastly, we have the statement that, though there is not much merit in Vâkpati, he shines simply because he is allowed by Srî Kamalâyudha to admire him, that is to say, he is honoured by Kamalâyudha with his friendship; and that he (Vâkpati) was an admirer

<sup>\*</sup> See infrå, note \$\pi\$ on page lxix.

of the works of Bhâsa, Jvalanamitra, Kuntîdeva, of the author of the Raghuvamśa, of the work of Subandhu, and of the work of Harichandra.\* About Kamalâyudha, Jvalanamitra, Kuntîdeva and Harichandra much is not known. The two couplets, where all the seven names just given occur, are not found in the Jesselmere MS., and of course not commented upon by Haripâla, but are taken from the two manuscripts De and K, both very good and old. If no doubt is to be thrown upon these two primâ facie reliable witnesses, a limit ad quem to the age of these authors, whoever those of them are who are not yet much known, is provided by the passages.

Verses from the present poem are often quoted by Hemachandra in his grammar of the Prâkrit language. Thus, for example, under Sûtra I. 7, are quoted couplet 86, अत्यालीयण, &c., and couplet 188, उनमासु अपज्जते, &c.; under Sûtra I. 8 is quoted couplet 319, विस्तिसज्जन्तमहापसु &c., under I. 145 is quoted couplet 410, धाराकिलिणवत्तं; and under sûtra I. 6 is quoted गुडोअरतामरसा, &c., 18.

### DATE OF YASOVARMÂ.

As regards the date of Yaśovarmâ, upon which depends that of Vâkpati, the sources of information that might be expected to be available to us are chiefly: first, the Râjataranginî of Kalhana, history of the kings of Kashmir; second, tables of the dynasties and genealogies of the kings of Kanauj; and third, facts specially relating to king Yaśovarmâ.

There is little available to us from the second and third sources to help us in fixing the date of Yaśovarmâ, though it is not unlikely that detached facts under the third source may in future come to be known.

<sup>\* 798, 800.</sup> 

As far as the account of the Rajatarangini is concerned, it may be said that that work incidentally but unmistakably bears first upon the history of Yasovarmâ, and secondly upon his date. It may not be out of place here to give a summary of the particulars narrated by the Rajatarangini which concern the hero of the Gaüdavaho. They are contained in the account regarding king Lalitâditya of the Karkota or Nâga dynasty of Kashmir. Lalitâditya is described as having held imperial sway over India, and brought several trans-Indian regions bordering upon Kashmir under subjection. He was most powerful and was dreaded by his enemies. He spent nearly all his life in expeditions of conquest. He levied tribute from the eastern kings, by which are probably meant the then rulers of Oude and Northern Behar, and wore the turban of victory in the Antarvedi\* or the region between the Ganges and the Jamna. After the subjugation of the eastern kings the very first victory he obtained was a bloodless one over King Yaśovarmâ of Kanauj.† He is described as having in no time dried him up, even as the powerful sun of the harvest season dries up a stream that has been flowing down a hill-side during the previous rains. 'The king of Kanauj showed himself to be one who eminently knew what was the best thing to do, when he gave his back to Lalitâditya, and became his obedient servant. But' his allies were more proud than even he was, for the breeze bearing the perfume of the sandal, though only an ally of a flower-garden, is taller than the garden itself. \*; It appears that the peace was made between Yasovarmâ

<sup>\*</sup> Ráj., IV, 133. † Ibid., IV., 134. ‡ Ibid., 147.

and Lalitâditya against\* the wishes of Mitraśarmâ the latter's minister of peace and war, and that Lalitâditya's soldiers felt dissatisfied that a treaty was made between the two kings before they (the soldiers) had gratified their desire of fighting by long warfare. Mitrasarma appears to have indicated his dissent in the treaty when it was written. Accordingly when the allies of Yasovarmâ showed fight, Lalitâditya took advantage of the adverse advice of his minister of peace and war as also of the bellicose attitude of his army, and, after the unsuccessful opposition of Yaśovarmâ's friends, deposed the king of Kanauj and rewarded his own minister with the fivet great titles. 'Yasovarmâ, in whose service were the poets! Vâkpati, Bhavabhûti and others, having thus been conquered, became a dependent of Lalitâditya employed in proclaiming his praises like a court bard. Why say more?

श्रीयशोवर्मणः संधौ सांधिविग्रहिको नयं । न यित्रयमनालेखे मित्रशर्मोस्य चक्षमे ॥ सोभूत्संधिर्यशोवर्मललितादित्ययोरिति । लिलेखालेखनिर्देशादनर्घत्वं विदन् प्रभोः॥

+ Ráj. IV., 141.

<sup>\*</sup> The couplets 138 and 139 appear to to be corrupt. Have we to read as follows? Even then they do not yield a good sense.

<sup>‡</sup> The original words are: क्राविविक्पतिराजधीभवभृत्यादिसेवित: जितो यथी यशो-वमा तहुणस्तृतिविद्यताम, which literally means 'poet Yaśovarmâ, in whose service were Vâkpaţirâja, Śrî Bhavabhûti and others, &c.' But Yaśovarmâ is not stated either by Vâkpati or by Kalhana or any one else, as far as I know, to have been a poet. It is highly probable we have to read किवविक्पति°, &c., instead of किविविक्पति°, &c. Professor Max Müller makes Rājaśrî (India: what can it teach us? p. 334) a separate poet, but no such poet as Râjaśrî is heard of, and the Gaüdavaho speaks of Vâkpati as Vâkpatirâja, and not simply Vâkpati. See also Prabhávakacharita, XI. 465, quoted further on. 'Śrī' is a very ordinary affix to apply to the name of a poet like Bhavabhûti.

The land of Kanauj from the banks of the Yamuna to the banks of the Kâlikâ came under his sway, as if it had been a yard attached to his house. Having thus subjugated Yaśovarmâ, even as the river Ganges goes down the Himâlaya his army proceeded to the regions of the Eastern Sea.'\* Then we are told that he seized all the elephants in the kingdom of the Gaudas. He went on conquering one kingdom after another of the southern peninsula, including the 'Seven Konkans,' and the regions to the west, and, returning to the north, he subjugated the people of Bukhara, the Bhauttas and other peoples. Wherever he went he built towns and cities, and erected temples in them 'dedicated to different deities, giving lands for the maintenance of the temples. To the god Aditya in the city of Lalitapura, which he built and named after himself, he gave Kanauj with territory attached to it.†

Lalitâditya was a great and good ruler, or rather a brilliant but generous victor. But Kalhana, with a true historical instinct, rare to find among the class of writers to which he belongs, mentions some acts of folly and injustice of which that king was guilty. Among the latter it is related that while living in Parihâsapura, a city built by himself, he caused the king of the Gaudas to be murdered; in the Trigrâmî § The followers of the Gaudian king were, the author of the Rajataranginî tells us, wonderfully brave, most "loyal and ready to give up their lives in avenging the death of their king.

<sup>\*</sup> Ráj., 148. † Ibid., 188.

<sup>‡</sup> It is probable this king of the Gaudian country and his followers were Buddhists, as otherwise it is difficult to understand how the latter destroyed a Brahmanical temple and reduced the idol to atoms.

<sup>§</sup> Ráy. IV. 323. The text of the couplet appears corrupt.

They travelled all the way to and entered Kashmir under the pretext of visiting the goddess Sâradâ, and in a body surrounded the temple of Madhyastha-Deva, a shrine that was a favourite of Lalitâditya. The latter being absent in distant regions, the priests of the besieged temple closed the gates and shut themselves up within. The Gaudians attacked another god called Râmasvâmî and, mistaking it for Parihâsa-Hari or Madhyastha-Deva, rooted it out and broke it to pieces, which they threw in all directions. They were, however, pursued by the soldiers and mercilessly cut down, glad to die after having taken their revenge. The Gaudian heroes were as brave and impetuous, as if they were Râkshasas, and fell upon the prey, the god Parihâsa-Keśava or Pari-hâsa-Hari, the most favourite god of Lalitâditya. The prey was saved by the sacrifice of the god Râmasvâmî.\* 'The world was deprived of the shrine of Râmasvâmî, it is true, and the temple is still empty and abandoned, but the world is filled with the renown of the heroes of the Gaudian country who sacked it in revenge of their master's death.'

This is all in the history of king Lalitàditya that bears upon that of Yaśovarma. Lalitaditya, according to the Rajatarangini, must have come to the throne in 695 A.D. He is recorded to have reigned thirty-six years, seven months, and eleven days, between 695 and 732 A.D. Accordingly, his conquest of Kanauj and destruction of the sovereignty of Yaśovarma, if that was really achieved, must have occurred in the first ten years or so of the eighth century, if not earlier.

Out of the account given in the Rajatarangini we may

<sup>\*</sup> Râj., 334.

safely accept as true without any doubt these facts: first, that Yaśovarmâ was a contemporary of king Lalitâditya of Kashmir; second, that he did not, when attacked by the latter in his expedition of conquest, come off successful, and had to become his vassal, if, indeed, he was not entirely deprived of his throne; third, that Vâkpati and Bhavabhûti were poets at his court; and fourth, that Lalitâditya reigned for thirty-six years, seven months and eleven days. I say the defeat, if not the total ruin of Yasovarmâ by Lalitâditya, may be accepted as a fact, because Kalhana shows throughout his part of the Rajatarangini that he is a safe witness as to the main facts of his narratives, not only as a compiler or chronicler of accounts, which he found in the old chronicles that served as materials for his own, but even as a critical and discriminating historian. He often relates incidents recorded by the previous chroniclers, but does not hesitate to throw doubt on their character, or even reject them as unworthy of credence, when he believes that such is the case. It is possible that the old records, which contained the narrative of Lalitâditya's reign and his achievements, may have exaggerated the extent of their greatness. But Kalhana's way of recounting the history of Lalitaditya's doings in the Doab, and the particulars detailed concerning the treaty at first concluded between the two kings, do seem to entitle the account to be accepted as true enough in the main. To these considerations may be added this one-viz., that Vâkpati, who began his Gaiidavaho with the professed intention of narrating the circumstances, under which Yasovarma slew the king of the Gaudas, not only ends so far as we yet

know, without saying anything about the matter, but has also given\* clear indications of doubts whether the slaving of the Gaudian king by Yasovarma should be narrated at length after all, as if a great calamity had befallen his hero, which discredited his renown, and justified hesitation on the part of our poet, whether he should relate the achievement of his patron over his enemy, when he had himself been reduced or been deprived of his throne by a superior foe. It is somewhat disappointing that Yasovarma's enemy, the Gaudian king, is not even named by Vâkpati; and mroe so, that Lalitâditya too is described by Kalhana as having caused a king of the Gaudas to be slain. This king too is not named, and might either be the successor of that one whom Yasovarma killed or a king of another part of the Gaudian country. It may be mentioned in this connection that a king of the Gaudas is mentioned and named in the narrative which Kalhana's Rajataranginî furnishes of the reign of Jayapida, the grandson of Lalitaditya, whom he succeeded twelve years after the end of the latter's reign. Jayapîda is said to have married Kalyanî, the daughter , of Jayanta, the king of the Gaudas, and after having conquered the five Gaudian peoples, to have made his father-in-law Jayanta supreme king over them all.

Although, however, the duration of the reign of Lalitâditya as given by Kalhana must undoubtedly be accepted as correct, it is the opinion of some scholars that his date does not seem to rest upon the same firm basis of certainty and accuracy. The date is not, it is quite true, mentioned anywhere by Kalhana,

<sup>\*</sup> See 845; also p. xeviii.

but has to be obtained by calculation; and although the results of the calculation, which fix the dates of many of the kings named by Kalhana, may be as a matter of fact quite correct as having, to him, rested on independent evidence not available to us, part of the materials of that calculation are not quite so satisfactory in every respect as to put the conclusions to be drawn therefrom beyond all doubt on their uncorroborated authority. The chief materials from which the date is deduced are: first, the date of Kalhana, Śake 1670-71 or A.D. 1148; second, the date of Gonarda III. who reigned 2330 years before Sake 1070; and third, the names as well as the durations of the reigns of the kings that reigned between those two points of time. Now, though the date of Kalhana, as given by nimself, must be perfectly correct, the same cannot be said, it may be urged, of the period that had passed from Gonarda III. to the date of Kalhana, and of the durations of the reigns of the kings that had passed up to the date of Lalitâditya. The names of the kings and the durations of their reigns may be given here, I think, with advantage. They are as follows:-

## Kings of the Gonarda dynasty.—Group 1.

| B.C: |                              | Ys. | ms. | ds. |
|------|------------------------------|-----|-----|-----|
| 1184 | 1. Gonarda III. reigned for  | 35  | 0   | 0   |
| 1149 | 2. Bibhîshana I              | 53  | 6   | 0   |
| 1095 | 3. Indrajit,                 | 35  | 0   | 0   |
| 1060 | 4. Râvaṇa,                   | 30  | 6   | Ó   |
| 1030 | 5. Bibhîshaṇa II ,,          | 35  | 6   | G   |
| 994  | 6. Nara I. alias Kinnara 🕠 🖔 | 39  | 9   | 0   |
| 955  | 7. Siddha, "                 | 60  | 0   | 0   |
| 895  | 8. Utpalâksha,,              | 30  | 6   | 0   |

| B. C. |                                | $Y_{S}$ . | ms.    | ds.   |
|-------|--------------------------------|-----------|--------|-------|
| 864   | 9. Hiranyâksha reigned for     | 37        | 7      | 0     |
| 827   | 10. Hiranyakula,               | 60        | 0      | 0     |
| 767   | 11. Vasukula,                  | . 60      | 0      | 0     |
| 707   | 12. Mihirakula nick-           |           |        |       |
|       | named Trikoṭihâ,               |           |        | •     |
|       | . (killer of three             |           |        |       |
|       | crores of people) ,,           | 70        | 0      | 0     |
| 637   | 13. Baka,                      | 63        | 0      | 13    |
| 574   | 14. Kshitinanda,               | 30        | 0      | 0     |
| 544   | 15. Vasunanda,                 | 52        | 2      | 0     |
| 491   | 16. Nara II ,,                 | 60        | 0      | 0     |
| 431   | 17. Aksha,                     | 60        | 0      | 0     |
| 371   | 18. Gopâditya,                 | 60        | 0      | 6     |
| 311   | 19. Gokarna,                   | <b>57</b> | 11 -   | . 0   |
| 253   | 20. Narendra I. alias          | 7         |        |       |
|       | Khimkhila,                     | 36        | 3      | 10    |
| 217   | 21. Yudhishthira I No period   | od is i   | nentie | oned. |
|       | Total Gonardas, Group 1 "      | 1014      | 9      | 9"    |
|       | The Vikramâditya dynasty.—(    | ROUP      | 2.     |       |
| 169   | 22. Pratâpâditya I ,,          | 32        | , 0    | 0     |
| 137   | 23. Jalaukas,                  | 32        | 0      | 0     |
| 105   | 24. Tunjîna I,                 | 36        | 0      | 0     |
|       | Change of dynasty ("Anyakulajo | Rájá '    | ").    |       |
| 69    | 25. Vijaya, ,,                 | 8         | 0      | 0     |
| 61    | 26. Jayeridra (dynasty         |           |        |       |
|       | ends),                         | 37        | 0      | 0     |
| 24    | 27. Sandhimati alias           |           |        |       |
|       | Âryarâja (Jayendra's           |           |        |       |
|       | minister) ,,                   | 47        | 0      | 0     |
|       | Total Vikramâdityas            |           |        |       |
|       | and others, Group 2,,          | 192       | 0      | 0     |
|       |                                |           |        |       |

# GAÜDAVAHO.

| A.D. | The Gonardas restored.—GE      | ROUE | 3. Ys.        | ms. | ds. |
|------|--------------------------------|------|---------------|-----|-----|
| 24   | 28. Meghavâhana reigne         | d fo | r 34          | 0   | 0   |
| 58   | 29. Pravarasena I. alias       |      |               |     |     |
|      | Tunjîna II                     | 3 9  | 30            | 0   | 0   |
| 88   | 30. Hiraṇya and Toramâṇa       | (dy) |               |     |     |
|      | $interrupted) \dots$           | ,,   | 30            | 2   | 0   |
| 118  | 31. Mâtrigupta the poet,       |      |               |     |     |
|      | (protegé of the great          |      |               |     |     |
|      | Vikramâditya ' of              |      |               |     |     |
|      | Ujjain, defeater of            |      |               |     | •   |
|      | the $\hat{S}akas$ )            | ,,   | 4             | 9   | 1   |
|      | The Gonardas restored          | aga  | in.           |     |     |
| 123  | 32. Pravarasena II             | ,,   | 60            | 0   | 0   |
| 183  | 33. Yudhishthira II            | ,,   | 21            | 3   | 0   |
| 204  | 34. Narendra II. alias         |      |               |     |     |
| e.   | Lakshana                       | ,,   | 13            | 0   | 0   |
| 217  | 35. Raṇâditya alias            |      |               |     |     |
|      | Tunjîna III                    | ,,   | 300           | 0   | -0  |
| 517  | 36. Vikramâditya               | ,,   | 42            | 0   | 0   |
| 559  | <b>37.</b> Bâlâditya           | ,,   | 37            | 4   | 0   |
|      | Total Gonardas after           |      |               |     |     |
|      | the first restoration. Group 3 | 33   | 572           | 6   | 1   |
|      | The Karkota or Nâga dynast     | y.—  | -GROUP        | 4.  |     |
| 596  | 38. Durlabhavardhana alias     |      |               |     |     |
|      | Prajñâditya                    | ,,   | - 36          | 0   | 0   |
| 632  | 39. Durlabhaka alias           |      |               |     |     |
|      | Pratâpâditya II                | ,,,  | 50            | 0   | 0   |
| 682  | 40. Chandrâpîḍa                | ,    | 8             | 8   | 0 ( |
| 691  | 41. Târâpîda                   | ,,   | 4             | 0   | 24  |
|      | Total Karkotas up to           |      |               |     |     |
|      | the end of Târâpîḍa.           | ,,   | 98            | 8   | 24  |
|      | Grand total up to the          | ť    |               |     |     |
|      | end of Târâpîda                | ٠,٠  | 1,878         | 0   | 4   |
| 695  | 42. Múktâpîda alias            |      |               |     |     |
|      | LALITÂDITYA                    |      | • • • • • • • |     |     |

Deducting the period of 1,878 years, and 4 days from 2,333\* years, 7 months, and 15 days, we get 455 years, 7 months and 11 days before the time of Kalhaṇa (the end of Śake 1072), or Śake 616 years, 4 months, and 19 days, or, with the addition of seventy-eight years, two months and fourteen days, the difference between the Śaka and Christian eras, A.D. 694 years, 7 months, and 3 days, i.e., the 3rd, of August 695 as the end of the reign of Târâpîḍa, or, which is the same thing, as the accession of king Lalitâditya.

Looking, however, over the list, we may observe, that besides the improbably long† periods assigned to most of the kings of the first group, eleven out of the twenty-one kings have figures which are too suspiciously round (three thirty-fives, six sixties, one seventy and one thirty) to reasonably demand unquestioning credence. Then we have the fact that the length of the reign of Yudhishthira I, No. 21, is not mentioned, but has to be inferred to have extended to forty-eight years and ten days, from the circumstance that the total period of the twenty-one kings of the group is stated by Kalhana at the end of the Taranga to be one

<sup>\*</sup> As to this period see infra, note on pages xciii fg.

<sup>+</sup> Kalhana at the beginning of his Tarangini mentions fifty-two kings—of whom he names seventeen—as those of whom no history had been preserved, and relegates them to a period anterior to that which began with Gonarda III., nothing but the names, the order and the monuments of the seventeen kings being known. Is it not highly probable, that some of these seventeen and some of the unnamed kings really belong to the first part of our list, and that years which belonged to them have by the predecessors of Kalhana, and after them by Kalhana himself, been made to swell the reigns of so many of the kings of the earlier groups into the suspicious sixties, thirties, thirty-fives and seventies?

thousand and fourteen years, nine months and nine days. In group 2 there is nothing extraordinary to raise suspicion, except perhaps the absence of months and days. The third group at once arrests attention at No. 35, Ranaditya, who is put down as having reigned for the extraordinary period of 300 years. It is said that Ranaditya married the goddess Kala, who was born as a princess in order to become his wife, and that through her connection he was enabled to live so long. It is probable that the period of three hundred years is like those of which Kalhana tells us the detailed\* history was lost, and that the name of one king only who reigned in that period being known, the whole period was assigned to him. The round figure of 300 years, even when assigned to a dynasty lost to history, or to anarchy, or to foreign government, or to displaced kings, is of course such as cannot be accepted as accurate without independent evidence, and it is impossible to say what was the exact period of which no history was forthcoming.

The list distinctly improves with the fourth group or with the beginning of the Karkota or Nâga dynasty. There is in that group nothing that is suspicious. There the periods of reigns assigned to the kings also become more and more detailed by the addition of months and days, and appear to belong to easy and every-day probabilities by being short.

The remarks I have just made on the defects of the list up to the end of the third group do not, however, justify suspicions as to the *general* correctness of the periods assigned to the various dynasties or to indivi-

<sup>\*</sup> See Ráj., I., 11.

dual kings, especially after the beginning of group 2. Though we may not feel prepared to accept the correctness of the periods assigned to the kings in the first group, there is no reason to doubt that from Gonarda III. to the revolution which compelled Yudhishthira, I. (No. 21), to quit his capital and go into exile, the period given by Kalhana, viz., 1,014 years, 9 months and 9 days, is the period that had actually passed. For Kalhana must have given the figure on authority of the previous chronicles, lists of kings, memoirs and inscriptions which he mentions at the commencement of his Tarangini, and which he must have critically examined.\* The period assigned to group 2, as also the reigns given to the six kings thereof, must likewise be considered to have been based upon the author's materials derived from the same sources, similarly examined. Whatever may be saidand much can be said—against the years of the ten kings (28-37) comprised within group 3, we may safely accept as correct the period of 572 years, 6

<sup>\*</sup> That Kalhana did not, in giving the accounts that he has given in his Torangini, draw upon his imagination but upon ancient traditions, is shown by the fact that the Si-yu-ki or "the Memoirs of Hiouen-Thsang" relates, on the authority of ancient Sanskrit books which he translated, substantially the same story as Kalhana does about two facts in the history of Kashmir, viz.: 1st, the fact, that that country which was once the bed of a vast lake, came to be miraculously reclaimed, that a race of dragons possessed the lake as its presiding spirits, and that even when the lake was turned into the kingdom of Kashmir the dragons (Nâgas) continued to be its guardian spirits; and 2nd, that Mihirakula (No. 12) was a cruel king, who was a great enemy of Buddhism, and who acquired a notoriety for killing people, whether offending or not, men, women and children. See Ráj., I., 25-31; 291-329. M., Stanislas Julien's Mémoires de Hiouen-Thsang, Vol. II., pp. 169-170; and 190-197.

months, and 1 day, which Kalhana gives to that group. The four reigns of group 4 which preceded the accession of Lalitâditya appear to be free from objection.

There is, therefore, no reason to doubt the correctness of the date of Lalitâditya's accession, A.D. 695, (which is the date, supplied as above, by the Râjataranginî, and not A.D. 696 as has hitherto been supposed), until independent facts are brought forward to show that it must be set aside in favour of another. General Cunningham in his learned, laborious and valuable work, Ancient Geography of Indi (Buddhist period),\* has adopted a correction of thirty-one years, so that the accession of Lalitâditya falls, according to him, in A.D. 727 (he takes 696 A.D. as the accepted date of Lalitâditya's accession) instead of in A.D. 695. My esteemed and honoured friend Professor G. Bühler has accepted this correction on the additional authority of the Jains, who state that Yasovarma was living in Samvat 800 or A.D. 744. Other orientalists, Professor Max Müller! among them, have acquiesced in the correction on the authority of General Cunningham and Professor G. Bühler. Any one, therefore, who does not feel convinced by the view of the eminent scholars just named, can only venture to differ with them with considerable hesitation. Accordingly I need not apologise for a somewhat lengthy examination of the grounds of the correction, and of the reasons which might be relied upon in favour of the date supplied by the Kashmirtan chronology. General Cunningham bases clusion in favor of his correction of thirty-one years on the following data, viz.:

<sup>\*</sup> Pages 90, 91, 92. ‡ India: what can it teach us? p. 334, note 1.

- (1) that when Hiouen-Thsang, the Chinese traveller, entered Kashmir in A.D. 631, the younger brother of the king's mother came on to meet him; that according to the Rajatarangini the reigning king in Kashmir in A.D. 631 was Pratâpâditya II., but that Pratâpâditya's mother had no brother, so that there must be a mistake in the history given by Kalhana; probably Pratâpâditya's father Durlabhavardhana alias Prajñâditva was the reigning king in A.D. 631; that Hiouen-Thrang passed two years in Kashmir; and that, therefore, Pratapaditya must have come to the throne at least three years after the year 631 A.D.; there is, therefore, a mistake in Kalhana's chronicles amounting to three years at least;
- (2) that according to M. Rémusat,\* Chandrâpîda, the son and successor of Pratâpâditya, applied to the Chinese emperor for aid against the Arabs; the date of the application is A.D. 713, while, according to the native chronology, Chandrâpîda reigned "from† A.D. 680 to 688," which shows an error of not less than 25 years; and
- (3) that about A.D. 720 the emperor granted the title of king to Chandrapida; Chandrapida must, therefore, have been living as late as the previous year A.D. 719, which makes the error in the Kashmirian chronology amount to exactly 31 years.

<sup>\*</sup> Nouveaux Mélanges Asiatiques, I., 197, as referred to by General Cunningham. I regret I have not been able to see the book.

<sup>†</sup> More correctly speaking, the reign of Chandrapada extended from A.D. 682 to 691. For Hiouen-Thrang on Kashmir, see Note V.

Now as regards the first point, it may be observed that the reigning king in Kashmir in A.D. 631 was not Pratâpâditya, as General Cunningham supposes, but his father Durlabhavardhana or Prajñâditya, and Pratâpâditya, according to calculation, did not come to the throne till towards the close of the year 632 A.D. The inaccuracy, therefore, of three years based upon the supposition that Pratâpâditya, who had no uncle, was the reigning prince in A.D. 631\* must, it is clear, be given up as altogether untenable.

As regards the statement that Chandrapida, and Muktapida alias Lalitaditya applied for aid to the emperor of China, and that the date of Chandrapida's application is A.D. 713, whereas Chandrapida, according to Kalhana, must have reigned "from A.D 680 to 688," I find that the reigns of both Chandrapida and Muktapida are given at great length by the Kashmirian historian. But during the reign of neither is any mention made of any trouble by the Mlechchhas, as the Arabs would be called, nor indeed by any foreign enemy or invaders. Kalhana frequently mentions such trouble whenever it has occurred, or even trouble caused by the neighbouring tribes or enemies immediately beyond

<sup>\*</sup>We must here remember that like most of the dates of Hiouen-Thsang this one is "approximately inferred" by General Cunningham. (See Appendix A to his Ancient Geography), and is not given by Hiouen-Thsang himself either in the Si-yucki (Mémoires de Hiouen-Thsang) or in the Histoire de la vie de Hiouen-Thsang et de ses voyages dans l'Inde. The Chinese pilgrim may have really entered Kashmir in 629 or early in 630 A.D.; or Pratàpâditya's accession, though happening during his stay in the country, has not been noticed by him. He seldom concerns himself with the politics of the places he visits, unless they bear upon those religious matters in which he is interested as a very pious, faithful, and rather credulous pilgrim.

the border, but no mention of any foreign invasion, threatened or actual, is made in the account of the two kings. It does not appear, that the memoirs from which he was compiling his account of the two reigns were meagre or of the nature of summaries. little incidents, involving the grant of compensation for land taken up for building a temple, is noticed in the reign of Chandrapida. This king, besides, was a devout follower of Brahmanism, and was not a Buddhist, and is not likely to have applied to the emperor of China for assistance against any Arab invasion. Peace, internal and external, is stated to have been . the characteristic of Chandrapida's reign. As regards the alleged application by Lalitâditya, that appears even more improbable. The account of his reign is particularly detailed, and so full, both as regards his internal and external policy, that it is not credible that a mention or reference to an invasion of his kingdom by the Arabs could have been omitted. Nor is it likely that any invasion by the Arabs could have taken place or been threatened during his reign, which was one of aggression all round and full of brilliant victories. . He is described as having carried his arms of conquest far beyond the borders of Kashmir towards the north and the north-west, and to have died in an expedition of conquest towards Persia. No mention is made of any foreign invasion. Muktapida was even more pronounced in his hostility to the religion of Sâkya than Chandrâpîda, as is clearly proved by his having brought away a statue of Buddha as a trophy from the Gaudian country, and to have made a present of it to a Buddhist servant of his State, on the latter

praying for it, in consideration for the communication of an engineering secret. I do not think it is possible that Lalitâditya could have or even need have applied to the emperor of the Chinese for aid. We have further to remember, that if invasions by the Arabs had taken place or been threatened both during the reigns of Chandrapi la and of Muktapida, the fact, on account of its repeated character, would have become so noted, (the difference between the accession of Chandrapida and that of Muktapida being barely eight years and nine months), that it would certainly have been referred to by the chronicler of the latter's reign, and then repeated by Kalhana in his own narrative. We must, therefore, reject as unfounded or mistaken, the statement that Chandrapida and Muktapida applied to the emperor of China for aid against the Arabs, even if we felt satisfied that M. Rémusat correctly restored the Sanskirt names from his Chinese text, and correctly identified them with those of the Kashmir kings.

I am afraid we cannot treat in a better way the Chinese statement that the title of king was bestowed by the emperor of China on Chandrapada about the year A.D. 720. For, among other reasons, it is not enough, when we have to deal with such a list of kings as that given by the *Rajaturangina* from Vikramaditya, No. 36, to Utpalapada, No. 54, merely to say that there is some mistake amounting to 31 years in the native chronology, but we must show where exactly that mistake lies. For the periods of reigns of the kings comprised in the list just referred to have been given in considerable detail, presumably after they were verified by Kalhana by the aid of the inscriptions on temples and

other public buildings erected by those kings, most of which were extant in his time, as also by the various chronicles, memoirs, lists and other records, which he mentions at the beginning of his work.

As regards the Jain statement that Yaśovarmâ was living in Samvat 800 or A.D. 744, it may be observed that, so far as we know, there is nothing to make that statement, even if\* it be found to be based upon such reliable testimony as to be accurate, necessarily inconsistent with the earlier date of A.D. 695 being, with the Rajatarangini, assigned to the accession of Lalitâditya. For Yaśovarmâ may have had a long reign, beginning from some date anterior to A.D. 695 (a supposition not quite necessary to make) and ending by some year after A.D. 744. He may have continued to reign as a vassal of Lalitâditya after his subjugation by that king, and to reign even after the latter's death. But as a matter of fact the statements of the Jains have little or no value at all as bearing upon the date of Yaśovarma, as I have shown at considerable length in a separate note already referred to.

There is, however, a different way of arriving at the date of Lalitâditya's accession (A.D. 695), which satisfactorily proves that the correction of 31 years, which has been proposed, cannot be accepted. This method is 'the method of calculating back from the date of the finishing of Kalhana's Rajataranginî to the accession of Lalitâditya. I call this a different method, because

<sup>\*</sup> See Note II.—Observe also Professor Max Müller's valuable caution: "It should be borne in mind that all these statements taken "from Jain authorities are either of very modern or of very doubtful "date." (India: What can it teach us? p. 338).

the dates and reigns of the kings from Lalitâditya up to Jayasiñha, the contemporary of Kalhaṇa, rest on a far more sure and certain basis than those of most of the earlier predecessors of Lalitâditya. This will become apparent from the following continuation of the list.

The Karkota dynasty continued.—GROUP 4.

| A.D.                        | Ys. ms. ds. |
|-----------------------------|-------------|
| 695 42. Muktâpî la alias    |             |
| Lalitâdityareigned for      | 36 7 11     |
| 732 43. Kuvalayâpîḍa "      | 1 0 15      |
| 733 44. Vajrâditya Vappiya- |             |
| ka <i>alias</i> Lalitâ-     |             |
| ditya II ,,                 | 7 0 0       |
| 740. 45. Prithivyâpîda,     | 4 1 0       |
| 744 46. Sangrâmâpîda "      | 7* 0 0      |

<sup>\*</sup> The reading which refers to the duration of Sangramapida's reign appears to be incorrect. The words are: जाती मस्माभिधानायां विषयात सन वासरान् । संग्रामापीडनामाथ तमुत्पाटचाभवन्तपः, where वासरान् is obviously a mistake for actual. For in the first place, if the reading autua be adhered to, the total period of years given at the end of the fourth Taranga becomes just less by 7 years and more by 7 days, being 253 years, 5 months, and 27 days, instead of 260 years, 5 months, and 20 days as given by Kalhana. The difference is at once adjusted, and the correct, total gained, by reading वनसरान् for वासरान्, a very likely misreading. Secondly, the probabilities are, that Sangramapida did not reign for such a short period as seven days. For that king is stated to have become king by causing his brother and predecessor Prithivyapada to be violently set aside' (तम्पाट्याभवत्रपः). If he had died after such a short time as seven days' reign, the fact would have been specially Thirdly, Kalhana says of Sangramapida and noted by the historian. his predecessor Prithivyapida, that 'the kingdom, having got these brothers, did not shine, even as the orb of the sun does not shine when 'it gets the Hemanta and Śiśira seasons' (Margaśirsha to Phalguna). Ráj., IV., 400. If Sangrâmâpîda had reigned for seven days only, his reign could not have been compared to the duration of a season along

| A.D. |                                                                                                           | Ys. 1 | ms. | ds. |
|------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|-----|-----|
| 751  | 47. Jayâpîda, reigned for                                                                                 | 31    | 0   | 0   |
|      | 48. Jajja (brother-in-law                                                                                 |       |     |     |
|      | and minister of                                                                                           |       |     |     |
|      | Jayâpîda usurping) ,,                                                                                     | 3     | 0   | . 0 |
| 785  | 49. Lalitâpîda,                                                                                           | 12    | 0   | 0   |
| 797  | 50. Prithivyâpîda II. alias                                                                               |       |     |     |
|      | Sangrâmâpîda II ,,                                                                                        | 7     | 0   | 0   |
| 804  | 51. Chippatajayâpîda                                                                                      |       |     |     |
|      | alias Brihaspati                                                                                          |       |     |     |
|      | (son of Lalitâpîda                                                                                        |       |     |     |
|      | by a concubine),                                                                                          | 12    | 0   | 0   |
| 816  | 52. Aiitanîda, son of Chin-                                                                               | 4     |     |     |
|      | paţa's brother, de-                                                                                       |       |     |     |
|      | posed, and succeeded                                                                                      |       | 215 |     |
|      | by 2                                                                                                      | -     |     |     |
|      | 53. Anangapida (son of                                                                                    | 41    | 0   | 0   |
|      | Sangrâmâpîda)                                                                                             |       |     |     |
|      | paṭa's brother, de- posed, and succeeded by  53. Anangâpîḍa (son of Sangrâmâpîḍa)  54. Utpalâpîḍa (son of |       |     |     |
|      | Ajitâpîda)                                                                                                |       |     |     |
|      | Total up to the end of                                                                                    |       |     |     |
|      | the fourth Taranga                                                                                        | 260   | 5   | 20  |
|      | <i>y</i>                                                                                                  |       |     |     |

with that of his brother, who reigned for more than four years. Then, again, of the successor of Sangrâmâpîda it is said, 'Sangrâmâpîda having died a natural death, (sânte) Jayâpîda, the youngest son of Vappiya, succeeded to the kingdom in the natural course of things,' (शान्त्रथ संप्रामापीड कनीयान् विष्याल्मजः। एजा भीमान् जयापीडः प्राप राज्यं ततः क्रमान्), a language which would not have been used, if Sangrâmâpîda's death had anything strange or notable in it either in the way of being unnatural or having followed so shortly after his reign began. Lastly, whenever Kalhana records a very short reign as that of a few hours or a few days he generally indicates the same by some such word as kshanika, svapnaprâya, &c., which he has not done in the present instance.

|      | •                        |        |                      |     |    |
|------|--------------------------|--------|----------------------|-----|----|
| A.D. | Change of Dynasty.—(     | GROUP  | 5.                   |     |    |
| 857  | 55. Avantivarmâ (son of  |        |                      |     |    |
|      | Sukhavarmâ son of        |        |                      |     |    |
|      | Utpala brother of        |        |                      |     |    |
|      | the concubine above      |        |                      |     |    |
|      | referred to), from       |        |                      |     |    |
| ٠    | *[Phâlg. kr. 1] of       |        |                      |     |    |
|      | 31 to Ashâlh. ś. 3       |        | Ys.                  | mg  | da |
|      | of 59 reigne             | ed for | 27                   |     | 18 |
| 884  | 56. Sankaravarmâ, up to  | w jor  | 2.                   | •   | 10 |
| 001  | Phâlg. kṛ. 7 of 77       |        | 18                   | 7   | 19 |
| 903  | 57. Gopâlavarmâ          | ,,     | 2                    |     | 0  |
| 000  | 58. Sankata              | "      | 0                    |     | 10 |
| 905  | 59. Sugandhâ, Queen      | "      | $\overset{\circ}{2}$ | 0   | 0  |
| =    | •                        | "      |                      | U   |    |
|      | Dynasty changed.         |        |                      |     |    |
|      | 60. Nirjitavarmā alias   |        |                      |     |    |
|      | Pangu (grandson          |        |                      | -00 |    |
|      | of Sûravarmâ). He        |        |                      |     |    |
|      | hardly reigned—not       |        |                      |     |    |
|      | at all, in fact—         |        |                      |     |    |
|      | when he was suc-         | •      |                      |     |    |
|      | ceeded by his son,       |        |                      |     |    |
| 008  | 10 years old, named      |        |                      |     |    |
| 907. | 61. Pârtha, up to Paush. |        |                      |     |    |
|      | [ $kr. 1$ ] of 97, i.e., |        |                      |     |    |
|      | for 19 yrs., 9 ms.       | •      |                      |     |    |
|      | 23 ds. less by 4 yrs.,   |        | •                    |     |    |

0 ms., 10 ds. of Gopâla, Sankata

<sup>\*</sup> The brackets, which enclose the dates in the list, show that the day and the month, though not given by Kalhana, are those that can be inferred for convenience of calculation from certain limits from and to specified by him, within which certain specified events occurred.

| W 40    |                                 |      |    |       |
|---------|---------------------------------|------|----|-------|
| A.D.    | . (2)                           | Ys.  | ms | . ds. |
|         | and Sugandhåreigned for         | 15   | 9  | 13    |
| 923     | Nirjitavarmâ or Pangu           |      |    |       |
|         | again, up to Mågh.              |      |    |       |
|         | [kr. 1] of 98,                  | 1    | 1  | 0     |
| 924 62. | Chakravarmâ, up to              |      |    |       |
|         | Mågk. [kr. 1] of 9. ,,          | - 11 | 0  | 0     |
| 935 63. | Sûrayarmâ, up to                |      |    |       |
|         | Magh. [kr. 1] of 10 ,,          | 1    | 0  | 0     |
| 936     | Pârtha again, up to             | ~9   |    |       |
|         | Âshâdh. [kr. 1] of 11 ,,        | 0    | 5  | 0     |
| 936     |                                 |      |    |       |
|         | up to Jyesh. s. 8 of 13 ,,      | 1    | 11 | 23    |
| 938 64. | Unmattavanti, up to             |      | 2  | a.    |
|         | Àshàdh. [hr. 1]                 | 3    | -  |       |
|         | of 15,                          | 2    | 0  | 7     |
|         |                                 | -    |    |       |
|         | Total years, GROUP 5, end       |      |    |       |
|         | of the 5th Taranga.             | 83   | 4  | 0     |
| ì       | Dynasty changed.—Group 6.       |      |    |       |
| 940 65. | (Yaśaskara, up to               |      |    |       |
| ,       | Bhâd. kr. 3 of                  |      |    |       |
|         | 24, including                   |      |    |       |
| 66.     |                                 |      |    |       |
|         | reigned a few days              |      |    |       |
|         | before Yasas-                   |      |    |       |
| •       | Irana'a douth                   | 9    | 0  | 0     |
| 949 67. | Sangrâmadeva, up to             | •    | •  | •     |
| 07.     | D141 - 10 - 601                 | 0    | 6  | 8     |
| 0.50 20 |                                 | v    | U  | Ō     |
| 950 68. | Parvagupta, up to               | 4    | ,  |       |
| *       | $\hat{A}$ shádh. kṛ. 13 of 26 " | 1    | 4  | 4     |
| L       |                                 |      |    |       |

| A.D. |                                                               | -Ys. | ms. | ds. |
|------|---------------------------------------------------------------|------|-----|-----|
| 951  | 69. Kshemagupta, up to                                        |      |     |     |
|      | $Paush. \'s. [1] of 34, reigned for$                          | or 8 | 6   | 3   |
| 960  | 70. Abhimanyu, up to                                          |      |     |     |
|      | Kårt. ś. 3 of 48 ,,                                           | 13   | 10  | 3   |
| 973  | 71. Nandigupta, up to                                         |      |     |     |
|      | Mårg. ś. 12 of 49 ,,                                          | 1    | 1   | 9   |
| 975  | 72. Tribhuvana, xp to                                         |      |     |     |
|      | Mårg. ś. 5 of 51 ,,                                           | 1    | 11  | 23  |
| 976  | 73. Bhîmagupta,                                               | 5    | 0   | 0   |
| 981  | 74. Diddâ, Queen, up to                                       |      |     |     |
|      | Bhád. ś. 8 of 79 "                                            | 22   | 9   | 3   |
|      | Total years, GROUP 6, end                                     |      |     |     |
| -    | of the 6th Tarango.                                           | 64   | 0   | 23  |
|      | 7                                                             | h    |     |     |
|      | Dynasty changed.—Group                                        | 7.   |     |     |
| 1004 | 75. Sangrâmarâja, up to                                       |      |     | _   |
|      | $\widehat{A}$ sh $\widehat{a}$ Jh. $k_{\Gamma}$ . 1 of $4$ ,, | 24   | 9   | 8   |
| 1029 | 76. Harirâja, up to Âshâḍh.                                   |      | •   | 2/1 |
|      | ś. 8, ,,                                                      | 0    | 0   | 22  |
| 1029 | 77. Ananta, up to Kart. ś.                                    |      |     |     |
|      | 6 of 39, when he                                              |      |     | •   |
|      | crowned his son                                               | 0.5  | 0   | 00  |
| 1004 | Kalaśa,                                                       | 35   | 3   | 28  |
| 1064 | 78. Kalaśa, up to Márg.                                       | 26   | 1   | 0′  |
| 1000 | ś. 6 of 65 ,,                                                 | 20   | 1   | U   |
| 1090 | 79. Utkarsha and Harsha, up to Bhâd. ś. 5                     |      |     | •   |
|      | 0                                                             | 11   | 8   | 29  |
|      | · ·                                                           | 11   |     |     |
|      | Total years, GROUP 7, end                                     |      |     |     |
|      | of the 7th $Taranga$                                          | 97   | 11  | 27  |
|      |                                                               |      |     |     |

| A.D. | Dynasty changed.—GROUP        | 8.    |      |     |
|------|-------------------------------|-------|------|-----|
| 1102 | 80. Uchchala, up to           | Ys.   | ms.  | ds. |
|      | Paush. ś. 6 of 87, reigned fo | r 10  | 4    | 1   |
| 1113 | 81. Raḍḍa alius Sankha ,,     | 0     | 0    | 1   |
| 1113 | 82. Salhana, up to Vais.      |       |      |     |
|      | ś. 3 of 88,                   | 0     | 3    | 26  |
|      | $oldsymbol{Dynasty}$ changed. |       |      |     |
| 1113 | 83.   Sussala, up to Phâlg.   |       |      |     |
|      | new moon of 3, in-            |       |      |     |
|      | cluding 6 ms.,12 ds. of       |       |      |     |
|      | 84. (Bhikshâchara,            | 15    | 9    | 27  |
| 1129 | 85. Vijayasim̃ha, still       |       |      |     |
|      | reigning in the 25th          |       |      |     |
|      | year or A.D. 1151,            |       | ,    | ,   |
|      | i.e., Śake 1072               | 22    | 0    | 0   |
|      | Total to end of Sake          |       |      |     |
|      | 1072, or A.D. 1151 ,,         | 48    | 5    | 25  |
| NT   |                               | 2 . 1 | T7 1 | 1   |

Now counting back from the date to which Kalhana carries his narrative, which, for the sake of convenience, we will suppose is the *close* of the year Śake 1072, we come to the same date to which we came before, and regarding the reliableness of which as based on Kalhana's materials up to Lalitâditya we have already remarked. Thus:

Ys. ms. ds.

Period from the accession of Lalitâditya

to the end of the Karkota
dynasty, or Taranga IV. ..... 161 8 26

Do. from the end of the Karkotas
to the end of Unmattâvanti, or
Group 5 ...... 83 4 0

| Period from the end of Unmattavanti | Ys. | ms. | ds. |
|-------------------------------------|-----|-----|-----|
| to the end of Diddâ, Queen, or      |     |     |     |
| Group 6                             | 64  | 0   | 23  |
| Do. from the end of Diddâ, Queen,   |     |     |     |
| to the end of Utkarsha or           |     |     | •   |
| Group 7                             | 97  | 11  | 27  |
| Do. from the end of Utkarsha up     |     |     |     |
| to the date when Jayasimha          |     |     |     |
| had reigned 22 years or up to       |     |     |     |
| the end of Kalhana's narrative,     |     |     |     |
| end of Sake 1072, Group 8           | 48  | 5   | 25  |
| Total years up to end of Kalhana's  |     |     | -   |
| narrative, end of Śake 1072         | 455 | 7   | 11  |

At the beginning of his Rajatarangini Kalhana says, that the cycle year of the era used in Kashmir was 24, and that at the time he speaks 1,070 years of the Saka era had already passed. At the end of his book he says that the cycle year is 25, and that in the latter year Jayasimha had from the time of his accession to the throne passed twenty-two years. Jayasimha came to the throne on the new-moon day of Phâlguna of the year 3, so that he must have finished his twenty-second year on the new-moon day of Phâlg. 25, or just a fortnight before the end of that year. If, therefore, we suppose that Kalhana began his work in the early part of the year 24, he took just two years to finish it. Further, when he says that in the year 24 of the local cycle 1070 years of the Saka era had passed, we have taken this to mean that he began his work in the very early part of that year, almost on the new year's day; so that we have got to deduct the number of .455 years, 7 months, 11

days from 1072, which gives us 616 years, 4 months, 19 days Sake, or the 3rd of August 695, A.D., as the calculation date of Lalitâditya's accession.\*

<sup>\*</sup> If we count up all the totals of the whole list of 85 kings, we find that at the end of Sake 1072 the period of 2,333 years, 7 months, and 15 days had passed from the accession of Gonarda III, But at the beginning of the cycle year 24, or end of Sake 1070, Kalhana tells us that 2,330 years had passed from the accession of Gonarda III. have shown above that he brought his narrative to an end just at the close of the year 25, so that at the end of that year or Sake 1072 we may say 2,332 years had elapsed. But the total obtained by adding up the reigns of all the kings is 2,333 years, 7 months, and 15 days, or 1 year, 7 months, and 15 days more. How is this difference to be accounted for? I cannot say exactly. Probably the word prayas, (त्र in verse 53 of Raj. I., where the author says that 'sat the beginning of ] the cycle year 24, some 2,330 years had passed,' has to be understood to mean 'some, more or less, by a few months and days'. We must suppose that when Kalhana wrote the above verse, he was not quite sure how many months and days, more or less, than the round figure of 2,330 years, the total of all the kings would come to, and that leaving it to be gathered from all the totals when he should have finished his work, he secured himself against small inaccuracies by the use of prayas. This must have been the case, because the materials, which he had before him, and into the details of which he was to examine as he would come to describe the period of each king or of each group of kings, showed differences from each other, as to the exact period that had elapsed from the accession of Gonarda III., though we may suppose they did not show very wide divergencies on the subject. If this view is correct, we must presume that the other numbers of years he mantions as having passed from the beginning of the Kali age, or as having been taken by the fifty-two kings whose history was lost, &c., ( Raj., I., 48-56), were mentioned subject to such correction. The only other alternative which might explain the difference of 1 year, 7 months, and 15 days is the supposition that in group 3 the numbers of years given to the ten kings may be mistaken to that extent. This supposition becomes probable from the fact, that the total of the ten reigns is not given in words at the end of the third Taranga which contains their history, as is the case with every other

When the date of the king from whom we start, viz., Gonarda III., and the date up to which the narrator brings us are known, when the period between the two dates is also known, and lastly, when the periods of the reigns of the kings who reigned during that period are given, the date of any king in the list must of course be the same whether counted up from the beginning or back from the end; and I am aware that objection may be taken to the importance I attach to the agreement between the dates obtained above by the methods referred to. But the support I seek is from the fact that the part of the list, over which we go in counting back from the date of Kalhana, is made up of dates and periods obviously so unassailable on account of their details, as also on account of the very detailed and appearently reliable account given of the reigns of the kings, that the result of the count-back must be accepted as independent and unassailable, unless undeniable facts are brought forward to justify any suspicion's of error.

Those that accept the correction of thirty-one years have to show how the mistake of such a period is to be adjusted; that is to say, they have to show where it occurs in the list of kings, and how the list is to be corrected throughout. If it occurs anywhere in that portion of the list which precedes the reign of Lalitâditya, and if they accordingly bring down his accession by thirty-one years, they will have to alter all the dates of the kings subsequent to Lalitâditya even up

group. If this supposition be correct, it is only a collation of different manuscripts of the Rájatarangini and a carefully prepared new edition of that valuable book—a great desideratum—that can be expected to explain the difference. On the Rájatarangini, see Note III.

to Jayasimha, the contemporary of Kalhana. I feel sure no one will seriously venture to do this, as no one can assert that all the dates of the kings, from Jayasimha back to where the mistake may be supposed to have occurred before the time of Lalitâditya, are wrong-including Kalhana's own date, in fact. As for the post-Lalitaditya part of the list, I do not see the likelihood of a mistake of thirty-one years occurring anywhere in it. It is this fact which attaches especial value to the agreement of the date of Lalitâditya, obtained by the two ways of counting which I have mentioned Differing, therefore, very reluctantly from General Cunningham and my friend Professor G. Bühler, I venture to hold that in all that the former has urged, or in all that may be derived from the statements of the Jains, no such facts as will justify any suspicions of error have been brought forward, and my conclusion, therefore, is that A.D. 695 is the correct date of the accession of Lalitâditya.\*

Yaśovarmâ must, accordingly, have reigned in the latter part of the seventh and the first part of the eighth

Professor Max Müller says (India: What can it teach us?) that we may for the present be satisfied with 700 A.D. as the date of Lalitâditya's accession. But this satisfaction rests merely on an assurance.

<sup>\*</sup> My friend Professor Râmkrishna Gopâl Bhândârkar's statement in his preface to his valuable edition, 1876, of the Mālatīmādhava in the Bombay Sanskrit Series, p. 9, that Lalitâditya reigned, according to General Cunningham, from 693 A.C. to 729 A.C., appears based upon some mistake, unless my friend was referring to some other writing of that scholar than his Ancient Geography of India. The date given at p. 245 of Prinsep's Indian Antiquities, Vol. II., under the name of General Cunningham, must be considered as obsolete in 1876, as the Ancient Geography had been published in 1871. See also. General Cunningham's Arch. Surv. of India, 1873, Vol. III., p. 135.

century. As we must suppose that he had finished his own expedition of conquest and slain the king of the Gaudas before he was himself overthrown by Lalitâditya, and, as Lalitâditya's victory over him was one of the earliest achievements of that sovereign, it would follow that some considerable portion of his reign must have fallen in the latter part of the seventh century.

This is the date which is obtained through the Râjataranginî. No data are to be had at present from dynastic lists and genealogical tables relating to the kings of Kanauj, nor from any independent facts relating to Yaśovarmâ.\* We must, therefore, be content at present with the results arrived at from a study of the chronicles of Kashmir.

## WHEN WAS THE POEM WRITTEN?

As to the question, when the Goildavaho was written, it appears to me that there are certain facts in the poem which seem to answer it, and to show that it was composed long after the destruction of the king of the Gaudas by Yaśovarmâ, if, indeed, not after the death of Yaśovarmâ himself. I make this latter suggestion as it occurs to me in consequence of the fact, that it is not Yaśovarmâ that commands the poet to chronicle the facts of his victory over the Gaudian king, nor is it the poet himself who undertakes the work of his own motion to please his master. The circumstances under which he commences the work have already been set forth before. But we may prominently recall to our memory a few of them here.

<sup>\*</sup> In one or two inscriptions a king Yaśovigraha is mentioned, but there are no materials to identify him with Yaśovarmâ. See also Note II.

When the poet commences to relate his own personal history he tells us: 'Now of that monarch, who placed all the burden of the world upon the firm pillar of his arm, there was an humble favourite named Vappaïrâya (Vàkpati-râja), having the title of Kavi-râja.'\* the verb in the past tense 'there was.' Does not this indicate that when the poem was written, Yaśovarmâ was dead? In narrative style the present tense is often used in place of the past, but the reverse is not the practice. Let us proceed, however, to another passage. 'Then he (Vappaï) was addressed by certain persons fond of poetry, as they sat conversing together, and as the conversation turned on the stories of good men, and as their eyes sparkled with wonderment,'t as follows; we 'wish to hear sung by you at full length the death, as it was formerly accomplished, of the king of the Magadhas by Yasovarmâ.' The adverb, which I have italicized, requires an explanation. For if at the time that the lovers of poetry are addressing Vâkpati, some years had not elapsed since the 'death of the king of the Magadhas was accomplished by Yasovarmâ, the simple past tense (nitthavio, literally, 'made to lie down, killed) would have been sufficient. The addition of pura, formerly, appears to indicate that a considerable time had passed since that event took place. Indeed, purâ is usually used to indicate a past time since which many important events have taken place, or many ages have gone by. In this case the latter supposition is out of the question. If the former must be the case, are we not rather to suppose that besides the defeat and reduction of Yasovarma by the king

<sup>\* 797. + 804. ‡ 844.</sup> 

of Kashmir, the event of his own death had also occurred? That the latter had happened, and that the former was still somewhat prominent in people's memories, seems hinted at in the following couplets. 'Thereupon,' i.e., on being asked to narrate the history of the Gaudian king's death, 'he (Vâkpati), gently smiling and manifesting goodness, spoke as follows, because the hearts of the pure are ever opposed to a spirit of cavilling.'\* If I understand this passage aright, does it not imply that the poet could, having regard to the loss of estimation which Yaśovarmâ had suffered through his defeat at the hands of the king of Kashmir, have hesitated to comply with the request, if he had not allowed sadbhava, goodness, to get the upper hand of him? Do not, further, the words of the second line show that whatever other people thought, he at all events was free from the spirit of cavilling at the proposalt? Lastly, when the poet promises his interlocutors that he will narrate the story of the death of the king of the Gaudas by the hand of Yaśovarmâ, the poets, i.e., his interlocutors, sing a panegyric of Yaśovarmâ, t which ends thus: 'In this manner at that moment were uttered by the poets praises of address of the virtues of the monarch (Yaśovarmâ), which, though they were really absent, appeared to be present, because they were imagined to have presented themselves there.'§ This appears to

<sup>\* 845. †</sup> See also 98, where the poet speaks of his heart as 'stopped and pained,' as he commenced to narrate the story of Yaśovarmâ. What should have 'pained' and 'stopped' it, except the sense of Yaśovarmâ's misfortunes and his death? Then he says, his heart felt happy. This seems to refer to his sense of gladness that he was going to sing the glory of his kind master, though no longer alive.

‡ 1194. § 1204.

me almost conclusive that Yasovarma had been dead at the time, as otherwise the virtues of a living monarch could not be spoken of as 'absent' by his own subjects, and in all probability his dependents. Nor is the praise of the poets a praise of the virtues of the monarch personified, but is addressed to the monarch himself. There is an earlier passage also which would seem to tend in the same direction as the later passages just quoted. Having described how the damsels of heaven felt enamoured of Yasovarmâ when they saw him fight bravely in the field of battle, Vâkpati sums up thus: 'The young wives of the gods, in whom the passion of love was in this manner excited by the pleasure they felt at the sight of his fighting on the battle-field, are, I believe, still love-sick in their hearts.'\* Here again the word 'still' (ajjavi) appears to imply, that it is no longer possible for 'the young wives of the gods' to gratify their eyes by witnessing the fighting on the battle-field by Yasovarmâ, that is to say, that Yasovarmâ was no longer alive. If it were otherwise, the simple verb—the present tense used in the sense of the past-would have been sufficient. The addition of 'still' would appear to be unnecessary even if it be supposed that Yaśovarmâ was alive, but was no longer fighting. The fighting referred to in the passage quoted is not that of any particular occasion, but all fighting generally by the monarch. The expression 'still' can, therefore, only refer to a state of circumstances under which any fighting whatever by him had become impossible, i.e., he had been dead .

It seems, therefore, highly probable that since Yaśovarmâ slew the king of the eastern country, many years had passed, a number of great events had occurred, including his own defeat by the stronger monarch of Kashmir and his own death, and that Vâkpati, in spite of the misfortunes which had overtaken his master and patron, and which had lowered him in the estimation of the world, began his poem 'having a great beginning' to celebrate the great event of that monarch's reign, in consideration of his sense of the many royal favours he had received from him, but that he was either not able to finish that poem, or if he did finish it, it has not yet come to light, or, have we unfortunately even to say it has not descended to our times?

The above considerations lead us to infer that the Gaiidavaho was probably written in the first quarter of the eighth century or between A.D. 700 and A.D. 725. For Yaśovarmâ must have slain the Gaudian king long before he was himself deprived of his throne by Lalitâditya, which event must have occurred, if it did occur, in the very early part of the eighth century, as it was the first exploit of the Kashmirian king after he came to the throne in A.D. 695.

#### SUMMARY OF FACTS KNOWN BEFORE A.D. 700.

As the Gaüdavaho that is now being placed before the public is one of the very few works of Indian literature, of which the date is fortunately known, and as it fixes the date at least of one other important Sanskrit author, viz., the great dramatist Bhavabhûti, it will, I think, be of interest to summarise here some of those facts and ideas which occur in the poem, and in finding the earliest date of which we have not yet been altogether successful. As the tendency is very common to bring the origin of Indian facts, beliefs, and events rather too near to our own time, it is of some importance to have incontrovertible dates for some of them.

The Paurânic idea that Brahmadeva was born in the lotus that arose from the navel of Vishnu, and that he lives there.

Hari or Vishnu is the only one that survives the periodical destruction of the world.

The following avatâras and gods are mentioned:

The Man-Lion incarnation; the Boar incarnation; Vâmana; the Tortoise; Mohinî; Kṛishṇa; Balabhadra, (of Sesha); Madhumatha; Siva (with the three eyes, the clotted hair, his destruction of Kâma, the story of the Kirâta, his having killed Kâma and having drunk the poison, Kumâra his son being a strict bachelor); Gaurî (with the story of her having killed Mahishâsura and being thus identified with Châmuṇḍâ and Kâlî of skull-necklaces); Sarasvatî, the daughter of Brahmâ; Ahivarahâha; Gaṇapati; Lakshmî, as she started forth from the churned ocean; Gangâ on the head of Siva.

Sesha, the great snake, supports the earth on his head. Yasas or glory is white.

The Ganges (Bhâgîrathî) wanders in the three worlds.

The mountains had formerly wings. They were afterwards chopped away by Indra, by means of his vajra (thunderbolt) which worked like an intelligent ally.

When a king is reduced to submission, the victor

enjoys a bath with his damsels in the bathing ponds (vapis) or oblong wells of the conquered one.

When the periodical destruction of the universe occurs, Hari is the only survivor, and he is then in the form of an infant boy.

Yama rides on a buffalo.

The Apsarases ply the châmaras over Indra.

The treasures of Kybera are guarded by snakes, and do not move except as an omen of divine favour.

The widows at all events of the Kshatriya race, did not shave their heads, but neglected to dress and adorn their hair with flowers, jewels, &c.

The elephant's forehead produces pearls.

Arjuna (i.e., Sahasrârjuna), had a thousand arms.

The horse was originally produced from the Himâlaya.

It was a custom for kings to undertake expeditions of conquest without any provocation, it seems, against kings with whom they had no friendship, as soon as the monsoons were over and the time to reap the early crops arrived.\*

The Vindhya mountains were full of large herds of elephants.

The temple in the Vindhyas dedicated to Kâlî or Vindhyavâsinî devî, was an important one. She was identified with Pârvatî, and spoken of as Chapaî, Nârâyanî, Kalyânî, Sankarî, Bhagavatî, Sabarî, Devî,

<sup>\*</sup> Or, as Bâṇa says, at the commencement of the year according to the era of Vikrama: धवलस्थूलगुञ्जापिच्छप्रच्छादितकपोलभागभास्वरेण वमन्त्रिव वि- क्रमकालम् अकालेपि विकासिकाज्ञकाननविज्ञदं ज्ञारदारम्भम् &c. Harshacharita VI.

Mahishâsura-mathanî, and Bhairavî. The gateway of her temple contained many bells. The temple was surrounded by swarms of bees. The door was covered over with stains of blood of the sacrifices offered. She had a necklace of human skulls. There were peacocks round her temple. Human sacrifices were offered to the goddess. The flesh of human beings was exposed at night about her temple for sale to those who wished to offer it to her. The temple was adorned by many red banners, probably the offerings of devotees. It was visited by jackals in search of the flesh and blood lying about the steps. The goddess was identified with the lightning, into which the infant daughter of Vasudeva, smashed by Kansa, turned herself. Devotees shaved their heads and offered the hair to the goddess. The lamps in the inner shrine burned dimly. When a human sacrifice was offered, the women of the Kolis (a race of aborigines), hurried up to obtain a sight of the victim, as he was being slaughtered. Victims were slaughtered daily before the goddess, and streams of blood flowed through the temple-yard. The Sabaras who inhabited the Vindhya forests had for their clothing merely a few leaves covering their loins.

Forest recluses (munayas) lived in the caves of the Vindhyas surrounded by the arjuna trees with their hanging blossoms, and by kuṭaja bushes in flower.

The people living in the Vindhyas used to store grain, as is still done in parts of India, in high cylinder-shaped bambu or wicker baskets (kusûla), and to keep dried flesh on the tops thereof, that it might be used by them in the rains. The dust of the stored grain

issuing from the mouths of the granaries heightened the smell of the flesh, and, when the heavy continuous rains confined the people to their homes, the strong smell of the flesh made them joyous.\*

The women in the Deccan adorned their hair with the ketaki flower.

Râvana, the king of Lankâ, cut his heads and offered them to Siva to gain his favour. Vâli seized him and held him, immense as he was, under his armpit and walked about on the shore.

The Pârasîkas (occupying some part of Kathyawad or Sind?) were conquered by Yasovarmâ. When the blood ran to their faces, it appeared blue.

The arms of warfare mentioned are, (1) the sword karavala, asi; (2) the many-edged sword, khadga; (3) the spear, bhalla; (4) the bow and arrow, dhanus and bana; and (5) the disk, chakra.

King Prithu wished to measure the earth enclosed between the eastern and the western seas. He removed the mountains, and pushed them to be near each sea, and then measured the space thus cleared.

Narmadâ, (the presiding deity of the river of that name), once conceived love for the royal sage Kârtavîrya, but her love was not requited by him.

The myth of the churning of the ocean by the gods, and the jar of nectar, &c., taken out therefrom.

The wilds and deserts of Marudeśa (Mârvâd) contained lions and elephants.

Śrîkantha, of which Thanesar was the capital, was

the district where Janamejaya performed the snake sacrifice to avenge the wrongs of his father.

Duryodhana is called a fool for having wished to bind Krishna, who had bound the whole world with the fetters of Mâyâ.

It was quite proper that Bhîma smashed the thigh of Duryodhana.

Ayodhyâ, the city of Harischandra, ascended with him bodily into Heaven.

The jars of copper, &c., holding treasure and buried under-ground were secured with chains, apparently to prevent them from shifting their ground, as was believed they often did.

It was apparently a custom with victors to take away the harem of their conquered enemies, and make them perform the duties of menials, such as plying the châmara, &c.

The beloved spouse of Sûrya (the sun) could not bear the effulgence of her husband, and went away from him. So Sûrya, in order to reduce his excessive effulgence, planed off his body with a file.

The city of Kanauj was also called Gâdhipura.

The moon was created from the eye of Atri.

Balarâma, the brother of Krishna, was much given to drink and get intoxicated.

nakya was the performer of great and brave and unexpected events.

When a king had brought to a victorious issue an expedition undertaken with a view to subdue his neighbours, he was coronated with victory, *i.e.*, he performed a ceremony in which he was crowned with

victory. The name of the ceremony was vijayábhi-sheka.

In conclusion, I confess I have spent a great deal more time on this work than I had any idea I should have to, when I undertook the edition. But I do not believe the time has been wasted. I sincerely believe Våkpati is a poet who ought not to lie unnoticed. His originality and his lively poetical imagination, and his very terse style entitle him to the attention of the general reader, to say nothing of the historical merit of his work, and the philological value attaching to his language. And although I may not have succeeded in giving to the public a good edition of his commentator, I have no reason to fear that his own text has not been as well restored as was possible under the circumstances; and if I succeed in bringing him to the notice of the lover of poetry, I shall not have worked in vain. May his merits be recognised by the reader!

S, P. P.

Simla, 18th July 1886.

## NOTE I.

## KANAUJ.

So little is known about the ancient history of Kanauj, though one of the most flourishing cities of ancient India, and so meagre is the narrative of genuine details about Yaśovarmâ in the fulsome panegyric of Vâkpati, that the account which Hiouen-Thsang has given about the kingdom of Kânyakubja (about 640 A.D.), as he found it some forty or fifty years before the time of Yaśovarmâ, and which was then under the celebrated Harshavardhana, the patron of the poet Bâṇa-bhaṭṭa, may be translated here without much apology.

"The kingdom of Kânyakubja is about 670 miles in circum-"ference. The capital is in the vicinity of the Ganges; it is "over three miles long and a little less than a mile in breadth. "The towns are defended by solid walls and deep moats. "There are many towers and pavilions; groves in flowers, and "lakes and tanks of which the water is pure and transparent " like a mirror. The bazars are full of the rarest merchandise of "foreign countries. The inhabitants are rich and happy, and "every caste rolls in wealth. Flowers and fruits abound " aywhere, cultivation and harvest take place at regular "times. The climate is temperate. The manners of the people "are sincere and honest. The inhabitants have some noble "and graceful traits of character; they wear clothes of satin of "a brilliant colour. They apply themselves ardently to the " cultivation of literature; they speak with clearness and discuss "with subtlety. One-half follows the true doctrine (Buddhism), "the other half attach themselves to error (Brahmanism). 
"There are a hundred monasteries, which contain about six 
"thousand monks, and where they study, at the same time, the 
"doctrines of the great and small vehicles.\* There are about 
"two hundered temples of the gods and several thousands of 
"heretics (Brahman priests).

"In the age when men enjoyed extraordinary longevity, the ancient capital of the kingdom of Kânyakubja was called "Kusumapura. The king was surnamed Brahmadatta. Thanks to the virtue and wisdom which he had possessed in his former existence, he was endowed this time with great civil and military talents. His power caused all Jambudvípa (India) to tremble, and the renown of his name caused terror among the neighbouring kingdoms. He had a thousand sons full of sagacity and bravery, and a hundred daughters of charming beauty.

"At that time there was a Rishi who lived on the banks of "the Ganges. For many times ten thousand years, he kept "his soul plunged in contemplation; his body resembled a "dried up tree. One day some passing birds which perched " in that place let a fruit of the Nyagrodha tree drop on the "shoulder of the Rishi. After many summers had succeeded "many winters, the fruit produced a large and bushy tree. "At the end of a great number of years the Rishi awoke at "last from his contemplation. He wished to uproot that tree "but he feared lest he should thereby destroy the nests of "the birds. The men of that time exalted his virtue and "surnamed him the Rishi of the great tree (Mahavrikshat "Rishi?) The Rishi directed his eyes towards the banks of "the river (Ganges); afterwards walking in the groves, by "saw the daughters of the king who were marching one after "another and dallying together. The love of the world of

<sup>\*</sup> Two schools of Buddhistic doctrine so called, Mahayana and Hinayana.

<sup>†</sup> It is more probable that 'Mahakuta' or 'Mahanaga' is the name alluded to by the Chinese traveller and not, as suggested by his French translator, 'Mahavriksha,' which as a name sounds unlikely.

"desires awoke in him, and sensual appetites inflamed his heart. Then, pointing with his finger towards the city of flowers (Kusumapura), he wished to go and wait upon the king in order to ask for one of his daughters.

"The king, apprised of the Rishi's arrival, himself went forth "to receive him, and spoke to him thus in a benevolent tone: "Great Rishi, you have placed your affections outside the "creation; how can you act so lightly?"

"'Sire,' replied the Rishi, 'after having remained, during a "great number of years, in the bosom of the forests, I came "out of the extacy of contemplation. As I was walking and "throwing my looks everywhere I saw the daughters of Your "Majesty, and the fire of love kindled itself in my heart. I "come to you from a long distance for asking you for one of "them."

"At these words the king showed extreme embarrassment." 'Now,' said he to the Rishi, 'you may return to your abode, "and please return on the day of the nuptials.' The Rishi "obeyed the order of the king and went back into the forest.

"The king asked his daughters one after another, but none of them wished to respond to the wishes of the Rishi.

"The king feared the puissance of the Rishi, and consumed himself with sorrow and grief. The youngest of his daughters having watched a moment when the king was free spoke to him thus in a calm tone: 'the king, my father, possesses a thousand sons, and all the kingdoms are happy to obey his laws; why does he consume himself with sorrow and wrief, as if he had something to be afraid of?'

"In The Rishi of the great tree,' replied the king, 'has deigned to throw his eyes upon you and to ask me for a spouse, but 'you have all disdained to respond to his wishes. The Rishi is very powerful, and he can, if he wishes, call up good luck 'or bad luck. If he does not obtain the object of his desires, he will certainly give himself up to rage, and will destroy my

"kingdom, and abolish the sacrifices\* of my ancestors, in a manner that my disgrace will reflect upon our first king.

"I think seriously of these misfortunes, and am truly very much trembling."

"His young daughter made her excuses to him and spoke to him thus: 'give up your deep sorrow; we alone are to blame. I desire to sacrifice my sorry person for prolonging the duration of your dynasty.'

"At these words the king was transported with joy, and gave orders that his chariot should be made ready to conduct her to her spouse. When he arrived at the hermitage of the Rishi, he offered him his thanks, and spoke to him: 'Great Rishi, since you have condescended to lower upon the world your noble affections which used to soar out of the world, I venture to offer you this young daughter for your spouse.'

The Rishi, having looked at her, showed visible displeasure. 'Sire,' said he, 'it is in contempt for my old age that you wish to marry me to this ugly girl.'

"'I interrogated my daughters one after another,' returned "the king,' but they were unwilling to respond to your wishes. "There was only this young daughter who expressed the "desire to become your servant.'

"The Rishi became enraged and pronounced this imprecation: May the ninety-nine others become hunch-backed this very instant. In consequence of that deformity they will

" never be able to marry in their life."

"The king having sent to verify the fact, they were already hunch-backed. Since that the city changed its name and was called Kânyakubja, that is to say, the city of the hunch-backed daughters.

<sup>\*</sup>The abolition of the sacrifices—a system of religion to which the (Srahmans were from time immemorial devoted—was a punishment which Buddhists in power, real or imaginary, were most prone to inflict, and which is frequently alluded to in many similar passages in Hiouen-Thsang's works.

<sup>†</sup> Kalhana appears to allude to a similar legend, though it is not a Buddhist Rishi but Marut (the wind, or wind-god?) that causes the daughters to be hunch-backed. Raj., IV., 134.

- "The present king is of the Vaisya\* caste; his title is "Harshayardhana; he reigns and possesses all the territory;;
- "one counts three kings in two generations. The title of
- " his father was Prabhâkaravardhana‡; his eldest brother was called Râjavardhana. Râjavardhana ascended the throne in
- "his capacity as the eldest son, and governed in a virtuous
- "manner. At that time, Śaśânka, king of the kingdom of
- "Karnasuvarna in Eastern India, said every day to his minis-
- "ters: 'when in the neighbourhood there is an able king, it
- "is an ill-luck to the kingdom.' Thereupon he attracted him perfidiously to a place of meeting and killed him.
- "The people of ||Kânyakubja having lost their prince, the kingdom became a prey to disorder. Then a minister

<sup>\*</sup> General Cunningham thinks Hiouen-Thsang was misled here. Arch. Surv. of India, Vol. I. The affix 'Vardhana,' however, shows that the Chinese pilgrim was most probably right. The Karkotakas of Kashmir, descended from a Kâyastha, were Vaiśyas, and a ffixed 'Vardhana' to their names, as 'Durlabhavardhana,' &c.

<sup>†</sup> This shows that Hiouen-Thsang is speaking of a time when Harshavardhana had already conquered Kânyakubja, which event did not take place until after some years after the murder of Râjyavardhanâ. But when he says one counts three kings in two generations, which implies that Prabhakaravardhana and Râjyavardhana had reigned in Kânyakubja, he apparently shows that he was misinformed. (See further on.) In fact Hiouen-Thsang ignores throughout his narrative the fact, that Prabhâkaravardhana and Râjyavardhana reigned at Thauesar and not at Kânyakubja, and that it was Harshavardhana who reigned at Kânyakubja. In his account of the kingdom of Thanesar he does not mention that any of those kings reigned there. In fact he says nothing about who the king of Thanesar was at the time of his visit to that kingdom.

<sup>‡</sup> Prabhakaravardhana would at first sight appear to be a very unlikely name. But Bana confirms it (see further on), and though *Hiouen-Thsang's* transplantation is defective, M. Julien's explanation 'l'augmentation de (rather, la presonne qui augmente) celui qui procure l'éclat' of the Chinese phrase gives its exact import. The name has reference to the fact that its owner was a great worshipper of the sun.

<sup>§</sup> This should be Rajyavardhana. (See further on.)

<sup>||</sup> This, too, is based upon the mistaken notion that the kingdom of Kanyakubja belonged to and was ruled by Harshavardhana's father and brother before he succeeded to it.

"named Bani\* who enjoyed much influence spoke thus to his colleagues: 'the destiny of the kingdom is going to be decided ed to-day. The eldest son of our first king is dead; the brother of that prince is benevolent and humane, and Heaven has endowed him with filial piety and respect. By the imulation pulse of his heart he will love his relations and will have confidence in his subjects. I would desire to see him inherit the kingdom. What do you think? Let each one of you speak his sentiment.'

"As all admired his virtue, nobody advised differently. "Then the ministers and the magistrates exhorted him to "mount the throne: 'Royal prince,' said they to him, 'be "pleased to listen to us. Our first kingt had accumulated "merits and amassed virtues, and he had reigned with glory. "When Râjavardhana had succeeded him, we thought that he "would go to the term of his career. But by the incapa-"city of his ministers he went to throw himself under the sword " of his enemy; that has been, for the kingdom, an incalculable "dishonour. It is we who are culpable. Public opinion shines " in the songs of the people, and everybody submits himself "sincerely to your brilliant virtue. Reign, therefore, glori-"ously over the country. If you can avenge the injuries of " your family, wash the shame of the kingdom, and illumine "the heritage of your father, what merit will be comparable to "yours? We pray you, do not repulse our wishes."

"'From all time,' replied the prince royal, 'the heritage of a kingdom has been a heavy burden. Before ascending the throne, one ought to reflect maturely. As for myself I possess, in truth, only mediocre virtue; but to-day as my father and my brother are no more, if I refuse the heritage of the crown, shall I be able thereby to do good to the people? It is just that I should obey public opinion, and that I should

<sup>\*</sup>This is the same as Bhandi, the son of the sister of the king's mother, mentioned by Bâna. In the vernacular the name must have been pronounced Bhândi (the n representing a mere nasalization of the â), from which Bhâni or Bâni is an easy corruption for a Chinaman to make.

<sup>+</sup> That is, the head of the dynasty, the father of Rajyavardhana.

"forget my weakness and incapacity. Now on the banks of the Ganges,\* there is a statue of Avalokitesvara Bodhisatva.

"As he works many miracles I desire to go and pray to him."

"He repaired soon to the statue, abstained from food, and "offered fervent prayers. The Bodhisatva, touched by the "sincerity of his heart, appeared to him in person and questioned "him thus: "What do you ask with such pressing entreaties?"

"'I have only gathered round me misfortunes,' replied the prince royal; 'I have lost my father, who was good and affectionate, and my eldest brother, model of sweetness and humanity, has been detestably massacred. His death has been for me a double chastisement. I see myself that I have little virtue; nevertheless the inhabitants of the king-dom wish to elevate me to honours, and demand that I should succeed to the throne for illumining the heritage of my father. But as my mind is obtuse and devoid of know-ledge, I venture to pray for your saintly opinion.'

"The Bodhisatva said to him, 'In your former life you lived 'in this forest; you were the Bhikshu of the hermitage and 'you acquitted yourself of your duties with indefatigable zeal. "In consequence of that virtuous conduct, you have become 'the son of the king. The sovereign of the kingdom of 'Karnasuvarnapura having destroyed the law† of Buddha, "it is necessary that you should succeed to the crown for reviving the splendour of the kingdom. If you soak yourself through with affection and compassion, if your soul commiserates with misfortune, you will before long reign over the five Indies. If you wish to prolong the duration of your 'dynasty, it is necessary that you should follow my instructions. "I'rough my secret protection I will procure for you a brilliant good fortune, and no neighbouring king shall be able

<sup>\*</sup> This proceeds upon the misinformation, on which *Hiouen-Theang* acted, that the dynasty reigned at Kânyakubja even before the accession of Harshavardhana. The fact is that it was not for some years after Harshavardhana became king, that he became supreme ruler at Kânyakubja.

<sup>†</sup> The law or law of Buddha referred to in this account is the religion or, as we might say, the Sastra of Buddha. The sovereign referred to is Sasanka,

"to resist you. But do not mount the seat of the lion (the "simhasana), and do not take the title of great king "(Maharaja)."

"After having received these instructions, he retired. He "then accepted the heritage of the kingom, designated himself by the name of royal prince (Rājakumāra), and took the title of Sîlâditya. Thereupon he gave the following order to his subjects. The murder of my brother has not yet been avenged, and the neighbouring kingdoms have not submitted to my laws; I do not see the time when I shall be able to eat my food with tranquillity. Do you all, magistrates, unite your hearts and your arms.'

"Soon afterwards he assembled all the troops of the king-"dom and made the soldiers exercise. He had an army of five "thousand elephants; the cavalry counted twenty thousand "horse, and the infantry fifty thousand men. He marched " from the west to the east for chastising those kings who had "not submitted. The elephants did not leave their trappings, " nor did the men their coats of mail. At last in the middle " of the sixth year he returned home master of the five Indies. "After having aggrandised his territory, he still augmented "his army; the corps of elephants was increased to sixty "thousand, the cavalry to a hundred thousand. At the end of "thirty years,\* the military operations ceased, and by his wise "administration he spread everywhere union and peace. He ap-" plied himself to economy, cultivated virtue, and practised good " to such an extent as to forget sleep and food. He prohibited, "in the five Indies, the use of meat, enjoining that if any one "killed a living being, he would be condemned to death with-"out the hope of pardon. Near the banks of the Ganges he

<sup>\*</sup> It is clear from this that *Hiouen-Thsang* has hitherto been narrating that he heard as having passed considerably more than thirty years before, during which time the Buddhist admirers of the king had obviously invented many miracles, and probably falsified much of his true history. Indeed, as the pilgrim speaks of the religious operations having commenced at the end of thirty years of military operations, and of a religious assembly having been convoked by him every five years, it would appear that at the time he is speaking Harshavardhana had already reigned at least for thirty years.

"caused to be built several thousands of stûpas, which were "each a hundred feet high. In the towns, large and small, of "the five Indies, in the villages, in the cross-ways, and on the "crossings of roads, he caused to be built houses of help "where there were deposited food, beverages and medicines "that they might be given in charity to travellers, and to poor "and indigent people. Those beneficent distributions never "ceased. Everywhere where the Saint (Buddha) had left "the trace of his foot he caused Sangharamas to rise. Every "five years he convoked an assembly called the great assembly "of deliverance (moksha-maha-parichchhada). He exhausted "the treasures and store-houses of the State for doing good " to all men. He only reserved the arms, which were not fit "to be given away in charity. Each year he called together "the Sramanas of different kingdoms. On the third and " seventh days he made them the four presents. He decorated "richly the Seat of the Law and caused to be arranged, "in large number, the Seats of the exposition of the Law " (Buddhist texts). He ordered the monks to argue together, "and judged of their strength or of their weakness. "remunerated the good and chastised the wicked, dismissed "the ignorant and elevated the illustrious.

"If any one observed faithfully the rules and the discipline, "if any one distinguished himself by the purity of his virtue, "the king made him sit upon the seat of the lion (Simhasana, the throne), and himself received, from his mouth, instruction "on the Law. If any one, though practising a pure and irre"proachable conduct, was devoid of wisdom and learning, he "took pleasure in giving him tokens of his esteem and respect.

"If a man forgot the rules and the discipline, and exposed his vices on the great day, the prince expelled him from his kingdom and did not wish to see him or to hear of him any longer. When the petty kings of the neighouring kingdoms, their ministers, and their great officers practised the good without intermission and followed virtue with indefatigable zeal, he conducted them by the hand, made them sit on his throne, and called them his good friends. As for those who

"followed a different practice he disdained to speak to them "in the face. If he had need of consulting anybody on any "subject, he prepared himself for a friendship with him by a "continual exchange of messengers. Sometimes he himself "visited his domains and examined the practices of the in-"habitants. He had no fixed residence anywhere; in every "place where he stopped he caused a cottage to be constructed "and there he lived. Only in the three months of the rainy "season, he suspended his tours. Every day, in his palace of "travel\* he caused to be prepared exquisite food for nourish-"ing the men of different creeds and knowledge; one thousand "monks and five hundred Brahmans. He divided each day "into three parts. In the first he occupied himself with pub-"lic affairs and matters of government; in the second he "applied himself to acts of merit and cultivated the practice of "virtue with indefatigable zeal; the whole day was insuffi-"cient for him.

"In the commencement (Hiouen-Thsang) having received an invitation from king Kumâra,† he had replied to him: 'I am going from the kingdom of Magadha into the kingdom of Kâmarûpa.'‡

"At that time, king Śîlâditya was touring about in his "State. As he found himself in the kingdom of Kaju-ghira, "he gave the following order to king Kumâra\$: 'it' -ecessary "that with the foreign monk of the monastery be Nâlanda "you should come promptly to see me.'

"Thereupon the monk, accompanied by Kumâra, came to the king. After the monk had refreshed himself from his fatigue, king Śilâditya spoke to him: 'from what kingdom' do you come? What is the object of your desires?'

<sup>•</sup> Unless it is a royal tent, the palace of travel appears to have been a nouse intended for the lodging and boarding of travellers, a dharmasala or rather annasatra, as we would now call it.

<sup>†</sup> This is Harshavardhana Śilâditya, who called himself Kumārarāja instead of Mahārāja. ‡ That is, Assam.

<sup>§</sup> This is king Kumara alias, Bhaskawavarma of Kamarapa or Assam.

<sup>||</sup> This refers to Hiouen-Thsang.

"'I come,' replied the traveller, 'from the kingdom of the "great Thang; I request permission to search the Law of Buddha.'

"'In what country is the kingdom of the great Thang?' ask"ed the king. 'What distance separates it from here?'

"' It is situated,' replied he, 'to the north-east of this 'kingdom, and is several times ten thousand li\* from here.

"It is the country which Indians call Mahachina." " 'I have heard it said,' returned the king, 'that in the king-"dom of Mahâchîna there is an emperor called the king of "Chîn. In his youth, he distinguished himself by a marvel-"lous penetration; when he grew up, he showed, in the art of "war, a divine talent. Formerly, under the preceding reign, "the empire was a prey to disorder; it was divided and shaken "in all parts; each ran to arms, and men were plunged in "misery. But the emperor, called the king of Chin, who "had conceived vast projects in early days, displayed all his "benevolence and his tender compassion. He saved men " from ruin and pacified the interior of the empire. His laws "and his beneficent acts extended themselves far and wide. "The people of other countries and foreign lands embraced his " reforms with love and declared themselves his subjects. "multitude of the people, whom he generously feeds, sing " pieces of music in honour of the victories of the king of Chin. " It is already a long time ago that I heard his praises resound. "Is the euology of his brilliant virtues well founded? Is he "the same one who is called the great Thang?"

"'Yes,' said he to him, 'China is the name of the kingdom of our first kings, and Ta-Thang (the great Thang) is the name of the present dynasty. Formerly, when the sovereign had not yet inherited the throne, they called him the King of Chin; now that he has received supreme power they call him the son of Heaven,—emperor.

"At the end of the preceding dynasty, the people were without a master; the weapons of war moved about pêle-

<sup>\*</sup> About six li make a mile.

"mêle and sacrificed men. The king of Chîn, who had received from Heaven a great soul, exhibited his benevolence
and his compassion. Thanks to the puissance of his arms
the wicked were exterminated; the eight regions commenced
to breathe again, and the ten thousand kingdoms came to
him to offer tribute. He feeds with bounty all the creatures;
he reveres the three Precious Ones;\* he lightens the imposts
and diminishes the punishments; the kingdom has superabundant resources, and the people enjoy unlimited peace.
It would be difficult to enumerate completely his great views
and his magnificent reforms.'

"' Wonderful!' 'cried out Śîlâditya; 'the people of that country owe their happiness to the saintly king.'

"At that time king Śilâditya being on the point of return-"ing to the city of hunch-backed daughters (Kânyakubja) "convoked the assemblage of the Law.†

" Preceded by a multitude of many hundreds of thousands," "he kept himself to the southern bank of the Ganges. King "Kumara, preceded by a multitude of many tens of thousands, "occupied the northern bank. Then the bands, separated by "the river which flowed between them, advanced together, by "water and by land. The two kings opened the march. The "four corps of army formed an imposing escort. The one set "mounted upon boats, the other upon elephants, advanced to "the sound of drums, of conches, of flutes, and of guitars. At "the end of ninety days, they arrived near the city of hunch-"backed daughters, in the middle of a great forest of trees "and flowers, which was situated to the west of the Ganges. "At that moment, twenty kings of different kingdoms, who "had received in advance the orders of Sîlâditya, had each "brought the most distinguished Sramanas and Brâhmanas " of their kingdoms; the magistrates and the warriors had "come to join the grand assemblage.

"The king (Śilâditya) had built in advance, to the south

<sup>\*</sup> The Three Precious Ones (Triratna) are Buddha, Dharma, and Sangha.

<sup>†</sup> A synod to discuss religious matters.

"of the Ganges, an immense Sanghârâma. To the east of the "Sanghârâma he had raised a tower, richly decorated, and "about one hundred feet in height. In the middle, there was "a golden statue of Buddha of the same size as the king. In "the middle of the tower he had set up an altar made of pre"cious metals, for bathing the statue of Buddha upon."

"Fourteen or fifteen li to the north-east of that place, he constructed, outside, a palace of travel. It was then the second month of spring. From the first day, he had presented the Sramanas and the Brâhmanas with exquisite food. On the twenty-first day, from the palace of travel up to the great monastery, he had caused to be established, upon the two sides of the road, pavilions that exhibited the richest ornaments. Musicians, who were permanently engaged, gave harmonious concerts by turns. The king started in procession, from his palace of travel, a golden statue of Buddha, hollow in the middle and embossed, which was about three feet high. It was carried on a great elephant which was covered with housings of a great price.

"The king (Sîlâditya) under the costume of Indra, carried a "precious parasol and kept to the left of the statue. King "Kumâra in the character of king Brahmâ, held in his hand a "white fly-flap, and kept to the right hand side. Each of them "had for escort a corps of five hundred elephants covered with coats of mail. In front and in the rear of the statue "of Buddha there were a hundred grand elephants. "carried musicians who beat the drums and filled the air "with harmonious sounds. King Śîlâditya strewed at each "pace, in honour of the Three Precious Ones, fine pearls, "precious stones of all sorts and flowers of gold and silver. "He mounted at first the altar made of precious materials, "and washed the statue with perfumed water. The king "took it himself upon his shoulders, and carried it to the top "of the western tower. Then, to honour it, he offered tens, "hundreds, thousands of silk clothes, ornamented with all " sorts of precious stones. At that moment, there were only

"twenty Śramanas who followed the statue; the kings of the different kingdoms served as the escort.

"After the meal was eaten, the king assembled (in a con-"ference) the men of different persuasions (the monks and the "Brahmans), who discussed the most abstract expressions, and " spoke of the most exalted principles. At the approach of the "evening the king returned from thence into his palace of "travel. Each day they conducted the golden statue in that " manner, and it was accompanied in great pomp as at the first "time. But, when the last day of the assemblage arrived, all " of a sudden the great tower took fire and the double-storied " pavilion, which rose upon the gate of the monastery, became "the prey of the flames. The king then said: 'I exhausted, by " giving away in charity, the wealth of my kingdom. After the " example of our ancient king I built the monastery, and I "wished to distinguish myself by meritorious works; but my "feeble virtue has not found support. In the sight of such "calamities and of such doleful omens, what need have I " to live longer?"

"Then he burned perfumes, addressed humble prayers to Buddha, and pronounced this oath: 'Thanks to the good works of my former life I have become the king of the five Indies. I desire, by the force of my virtue, to extinguish the terrible conflagration. If that vow must remain without effect, may I die this very moment!'

"At these words, he rushed out of the gate; the fire extin"guished itself as if it had all been put out at a stroke, and the
"flames disappeared. The kings, witnesses of the miracle,
"showed an increase of fear and of respect; but he, without
"changing his countenance, and with the same tone of voice
"as before, questioned the kings in these terms:

"That sudden conflagration has reduced to ashes the struc"tures which I had just finished. What do you think of that
"event?"

"The kings prostrated themselves at his feet, and replied to him, their eyes bathed in tears:

"We hoped,' said they, 'the sacred monument, which you had just finished, would last up to future generations. Who

"would have thought that on the first day it would be reduced

"to ashes? Add to that that the Brahmans are rejoicing from

"the bottom of their heart and are congratulating themselves."

"The king said to them: 'By that which has just happened one can recognise the truth of the words of Buddha. The

"Brahmans and the men of other persuasions obstinately maintain that everything is eternal. But our great master

"(Buddha) has taught us the instability of (all things). As

"for myself I have completed my charities, and I have \*satis-

"fied the wish of my heart. In seeing that conflagration

"extinguish itself I have recognised anew the truth of the

" words of Zu-laï (Tathâgata). That has been a great honour,

" and there is no cause for abandoning oneself to tears."

"In finishing these words, he followed the kings, and as"cended from the eastern side to the top of the great stupa.

"Arrived on the summit he cast his looks in all directions;

"then he descended the steps. But all of a sudden a strange

"man ran up to him with a dagger in his hand. The king, "forcibly pressed stepped back some steps and reasonable

"forcibly pressed, stepped back some steps, and reascended the staircase; then stooping down, he seized the man to hand

"the starrcase; then stooping down, he seized the man to hand him over to the magistrates.

"At that moment the magistrates filled with fear and with trouble, could not run to his succour. All the kings de-

\* manded that the man should be killed. But king Sîlâditya,

"without showing the least anger in his countenance prohibit-

"ed his being put to death. The king himself questioned

" him in these words:

"What harm have I done to you that you should have committed such an outrage?"

"Great king,' replied he; 'your beneficence is free from

<sup>\*</sup> This appears clearly to indicate that Harshavardhana had already had a long reign by this time, having successfully carried on military operations for thirty years, built his monasteries, convents, stûpas, towers, and sanghârâmas, and held several quinquennial councils, so that he had probably reigned over thirty years.

"twenty Śramanas who followed the statue; the kings of the different kingdoms served as the escort.

"After the meal was eaten, the king assembled (in a con-"ference) the men of different persuasions (the monks and the "Brahmans), who discussed the most abstract expressions, and "spoke of the most exalted principles. At the approach of the "evening the king returned from thence into his palace of "travel. Each day they conducted the golden statue in that " manner, and it was accompanied in great pomp as at the first "time. But, when the last day of the assemblage arrived, all " of a sudden the great tower took fire and the double-storied " pavilion, which rose upon the gate of the monastery, became "the prey of the flames. The king then said: 'I exhausted, by " giving away in charity, the wealth of my kingdom. After the " example of our ancient king I built the monastery, and I "wished to distinguish myself by meritorious works; but my "feeble virtue has not found support. In the sight of such "calamities and of such doleful omens, what need have I " to live longer?"

"Then he burned perfumes, addressed humble prayers to Buddha, and pronounced this oath: 'Thanks to the good works of my former life I have become the king of the five Indies. I desire, by the force of my virtue, to extinguish the terrible conflagration. If that vow must remain without effect, may I die this very moment!'

"At these words, he rushed out of the gate; the fire extin"guished itself as if it had all been put out at a stroke, and the
"flames disappeared. The kings, witnesses of the miracle,
"showed an increase of fear and of respect; but he, without
"changing his countenance, and with the same tone of voice
"as before, questioned the kings in these terms:

"That sudden conflagration has reduced to ashes the struc"tures which I had just finished. What do you think of that
"event?"

"The kings prostrated themselves at his feet, and replied to him, their eyes bathed in tears:

"We hoped,' said they, 'the sacred monument, which you had just finished, would last up to future generations. Who

" would have thought that on the first day it would be reduced

" to ashes? Add to that that the Brahmans are rejoicing from

"the bottom of their heart and are congratulating themselves."

"The king said to them: 'By that which has just happened one can recognise the truth of the words of Buddha. The

"Brahmans, and the men of other persuasions obstinately

"maintain that everything is eternal. But our great master

" (Buddha) has taught us the instability of (all things). As

"for myself I have completed my charities, and I have \*satisfied the wish of my heart. In seeing that conflagration

if hed the wish of my heart. In seeing that conflagration

"extinguish itself I have recognised anew the truth of the

" words of Zu-laï (Tathâgata). That has been a great honour,

" and there is no cause for abandoning oneself to tears."

"In finishing these words, he followed the kings, and as"cended from the eastern side to the top of the great slupa.

"Arrived on the summit he cast his looks in all directions;

"then he descended the steps. But all of a sudden a strange

"man ran up to him with a dagger in his hand. The king,

"forcibly pressed, stepped back some steps, and reascended

"the staircase; then stooping down, he seized the man to hand

"him over to the magistrates.

"At that moment the magistrates filled with fear and with trouble, could not run to his succour. All the kings de-

manded that the man should be killed. But king Sîlâditya,

" without showing the least anger in his countenance prohibit-

"ed his being put to death. The king himself questioned

" him in these words:

"What harm have I done to you that you should have "committed such an outrage?"

"Great king, replied he; 'your beneficence is free from

<sup>\*</sup> This appears clearly to indicate that Harshavardhana had already had a long reign by this time, having successfully carried on military operations for thirty years, built his monasteries, convents, stûpas, towers, and sanghârâmas, and held several quinquennial councils, so that he had probably reigned over thirty years.

" partiality, and the men within and those without owe their happiness to you, but I, stupid that I am, and incapable of forming noble projects, am left to be dragged in conse-

"quence of a word of the Brahmans. All of a sudden, I have become an assassin, and I am charged with killing the king."

"The king said to him: 'Why have the Brahmans formed that culpable design?'

"'Sire,' he replied, 'after having assembled the princes of all "the kingdoms, you have emptied your treasures and your "store-houses in honouring the Sramanas, and in establishing "a statue of Buddha; but the Brahmans, whom you brought "from long distances, have not received from your Majesty any mark of attention. They have felt, therefore, a deep "shame and charged the senseless man, who is speaking to "you, with the duty of committing that infamous outrage.'

"Thereupon the king severely interrogated the heretics and their partisans. There were five hundred Brahmans, all endowed with superior talents, who had come at the invitation of the king. Jealous of the Sramanas whom the king had loaded with offerings, they had let go an incendiary arrow which had set the precious tower on fire. They hoped that, in the efforts that would be made for extinguishing the fire the crowd would disperse itself in disorder, and they wished to take advantage of that moment for killing the king. Having missed the occasion which they had watched for, they had employed that man, in order that he might attack him in a narrow passage and stab him.

"At that moment the ministers of all the kings demanded the extermination of the Brahmans. The king punished the "ring-leaders of the plot, and pardoned their accomplices. He deported five hundred Brahmans beyond the frontiers of India, "and returned to the capital.

"To the north-west of the city, there is a Stûpa which was "built by king Asoka. Formerly, in that place Zu-laï" (Tathâgata) explained the most excellent laws.

On one side, you see places where the four past Buddhas

"sat and where they walked for taking exercise. There is " yonder a small Stupa which contains the hairs and nails of Zu-" laï (Tathâgata), and another which is called the Stûpa of "the exposition of the law. On the south side, and quite close "to the Ganges, there are three Sangharamas, which have "similar walls and different gates. The statues of Buddha "have an imposing beauty; the monks are grave and silent; "they get themselves served\* by many thousands of Brahmans. "In a casket adorned with precious stones, which is contained "in a pure house (Vihâra), there is a tooth of Buddha an inch " and half (sic) long. It has a marvellous brilliancy and extra-"ordinary colour which changes from morning to evening. " People come up from all sides; the magistrates and the men " of the kingdom meet together and offer their worship to it. " Each day the multitude numbers by hundreds and thou-" sands. The guardians, seeing that the noise and the confu-" sion increased from day to day, have established a heavy tax "and published a proclamation in all places, that whoever "wishes to see the tooth of Buddha, should have to pay a " large piece of gold.

"Nevertheless, the devotees, who come to see and adore the tooth, are always just as numerous, and gladly pay the tax of the piece of gold. On each day of the fast, the tooth is taken out and placed upon an elevated pedestal. Hundreds and thousands of men burn incense and strew flowers with full hands. But, whatever is done, the box of the tooth rever disappears under the bits of flowers.

"In front of the monastery there are, to the right and to "the left, two Vihâras, each about a hundred feet high. The foundations are in stones, and the building is in bricks. The statues of Buddha which rise in the middle, are ornamented "with a multitude of precious stones. They are sometimes

<sup>\*</sup> This is probably mere bragging. Neither was the king a bigoted tyrant so as to force his Brahman subjects to serve the monks, nor were the Brahmans of the period so slavish and forgetful of self-respect as to engage themselves as servants of the Buddhist priests.

"cast in gold or in silver, sometimes in brass. In front of each of the two Vihâras, there is a small monastery.

"To the south-east and at a little distance from those monastices, there is a great Vihâra, of which the foundations are of stones and the building is of bricks. It is about two hundred feet high. In the centre, there is a statue of Zu-laï (Tathâgata), which is exhibited in a standing posture. It is about thirty feet in height. It is cast in brass, and adorned with precious stones of rare beauty.

"On the stone walls which surround the Vihâra, skilful "sculptors have represented, in the greatest details, all the "acts of Zu- $la\ddot{\imath}$  (Tathâgata), when he led the life of a Bodhi-"satva.

"To the east and at a little distance from the stone Vihâra, you see the temple of the god Sun.

"To the south and not far from the monument you see the temple of the god Maheśvara Deva. Those two temples are built with a blue stone of the most beautiful brilliance, and are ornamented with admirable sculptures. They are exactly of the form and dimension of the Vihâra of Buddha. Each of the temples has a thousand servants for washing and sweeping it. The noise of the drum and the chants accompanied by the guitar are heard there day and night without intermission

"Six or seven li to the south-east of the capital and to the south of the Ganges, there is a Stûpa, about two hundred feet high, which was built by king Asoka. In ancient days, in that place, Zu-laï (Tathâgata) preached during six months on the non-eternity of the body, on the uselessness of its mortifications, and on its inherent impurity.

"On one side you see several places where the four past Buddhas sat, and where they walked to take exercise. There is further on a small Stûpa which contains the hairs and nails of Zu-lai (Tathâgata). If a sick man respectfully takes turns round it with a living faith, he will never fail to recover health and to obtain good luck.

"To the south-east of the capital, he (*Hiouen-Thsang*) "travelled one hundred *li* and arrived at the city of Navade"vakula. It is situated on the eastern bank of the Ganges;
"its circumference is twenty *li*. You see there tanks of pure
"water and groves in blossom which are reflected therein.

"To the north-west of the city of Navadevakula, and to the "east of the Ganges there is a temple of the gods, of which "the pavilions and towers of several stories are as remark-"able for the beauty of the work as for their extraordinary "structure.

"Five li to the east of the city, there are three monasteries "the walls of which are similar and the gates dissimilar.

"You count there about five hundred monks. They study all the principles of the school of the Sarvâstivâdas, who attach themselves to the small Vehicle.

"About two hundred paces in front of those monasteries there is a Stûpa which was built by king Aśoka. Although its base is deep in the earth, it has still a height of one hundred feet. Anciently, in that place, Zu-laï (Tathâgata) explained the law during seven days. In the interior of the monument, there are relics which constantly strew a brilliant light.

"On one side, you see several places where the past four Buddhas used to sit and where they walked for taking "exercise.

"Three or four li to the north of the (three) monasteries, there is on the bank of the Ganges a Stûpa, about two hundred feet high, which was built by king Aśoka. Anciently, in that place,  $Z\nu_r lai$  (Tathâgata) explained the law during seven days. At that epoch, there were about five hundred demons who came to find Buddha. After having heard the exposition of the law and having understood it, they gave up the life of demons and were born among the gods.

" On one side of the Stûpa; built in the place where the law

phant, and put him upon the throne (of his ancestors?)]. "When grown up the princess Râjyaśrî was married to Grahavarmâ, the eldest son of Avantivarmâ of the royal family of the Maukharas.

- "After some time king Prabhâkaravardhana, having now become old, sent an expedition to the north under the leader"ship of his eldest son Râjyavardhana to conquer the Hûnas.\*
  "Harshavardhana accompanied his brother up to a certain distance. Râjyavardhana having proceeded to his destination, Harsha was hunting in the forests at the foot of the Himâlaya; when he received sudden news of the serious illness of his father. He hastened home and reached the capital in a single day on horse-back. He found on reaching home that his father was struck down with a fever which left little hope of his recovery. Prabhâkaravardhana died at last, and his widowed queen, Yaśovati, the mother of the princes, went satî with him, both being burned, on the bank of the Sarasvatî. News of this having been sent to Râjyavardhana, he hurried home a wounded victor of the Hûnas,
- \* The Hûnas appear to have been giving much trouble at this time. Prabha-karavardhana is described as having made himself हुणहरिणकेसरी, 'a lion of the Hûnas who were like so many deer.' His first successes appear to have been against them. As he grew old and was, therefore, unable to take the field in person, they were emboldened to renew their incursions, to repulse which he sent his son Râjyavardhana.
- † This is an additional proof that the dynasty reigned at Thanesar, and not at Kanauj.
- ‡ This would have been impossible, if Kanauj had been their capital or residence. It clearly proves that Prabhâkaravardhana reigned at Thanesar, to which one could ride in a day from the foot of the Himâlaya.
- It is remarkable that Yaśovatî does not burn herself on the funeral pile of her husband, but on a separate pile of her own. It is further noteworthy that her immolation takes place before even the king expires, though he was on the point of death. And yet this immolation is described as what royal eustom observed among virtuous women required, says Yaśovatî. Of course the usual custom is recognised to be that whereby the widow burns herself with the corpse of her husband. Yaśovatî wished to avoid becoming a widow.

<sup>§</sup> This leaves no doubt whatever that the family were living at Thanesar and not at Kanauj.

" with many a wound dressed with white pieces of cloth. Having " been very much attached to his father, he made up his mind " to retire from this world and to enter a Buddhistic monastery "as a recluse, and asked Harshavardhana, to succeed to the "throne. The latter, equally attached to his late father, "and to his brother, also resolved to take the same course, "and refused to become king, giving among other reasons "this one, that he feared his brother was thinking that his "father had, in his words addressed to him on his death-bed, "shown preference for him (Harsha) over the other. Both " prepared to retire into the forest. Great was the consternation " of the people, and numerous were the entreaties made to "them to desist from their intentions. Just at that time "news was brought to the brothers by a messenger that "the king of Mâlava\* (Mâlavarâja), as soon as he heard " of Prabhâkaravardhana's death, had killed Grahavarmâ, "the husband of their sister Râjyaśrî, and confined her an "enchained prisoner in a prison at Kânyakubja.† The same "messenger also stated that it was further reported that the "king of Målava, being desirous of possessing himself of the "state of Śrîkantha, too, was preparing himself to lead an "expedition thither, especially as he believed that Prabhâ-" karayardhana's affairs were now without a leader. Hearing "this, Râjyavardhana determines to go and punish the king " of Mâlava, and gives up his intention to retire into the "forest. He accordingly goes forth with 10,000 horse, "accompanied by his cousin Bhandi. Harshavardhana also " proposes to go with him, but is persuaded by his brother to " remain at home.

<sup>\*</sup> It will be remembered that Prabhakaravardhana had, while living, inflicted a mortal biew on the power and renown of the kingdom of the Malavas. See note\* above, page exxvii, where he is called শ্লেবতংশতিলাপুৰ্য:.

<sup>†</sup> Does this incarceration of Råjyasri at Kanauj suggest that her husband was reigning there? and further, also, perhaps, that his family had been strengthened in their possession of that kingdom by the kings of Thanesar against the king of Målava who might have claimed supremacy, if not absolute right over it? The Harsha-charita is silent as to where the family of Grahavarmå were living or reigning.

"After some time a messenger arrives from the camp of Râjyavardhana and relates that after the latter had easily defeated the elephants of the king of Mâlava,\* he was decoyed by the king of the Gaudas into his own house, alone, unarmed, and there treacherously put to death.

"On the receipt of this dreadful news, Harsha was enraged, and at once made up his mind to go and destroy the Gaudian king. But his generals Sinhanada and Skandagupta advise him to undertake, instead, an expedition against all the kings of India. To this Harsha at once agrees, and, after swearing that he would destroy the king of the Gaudas before many days are gone, sends letters to all the States demanding that they should either submit to him and accept him as their suzerain, or prepare for war.

"Kumâra, king of Prâgjyotisha or Assam sends his submis-" sion to him in the shape of a magic umbrella, and only prays "that he should be considered as an ally, and not as a vassal by "Harsha. The latter gladly accepts this offer, received at the " end of his first march, and sends word that he should come to " see him." [This Kumâra alias Bhâskaravarmâ should not be confounded with Harsha's companion and friend Kumâragupta, prince of Malava]. "After Harsha had marched "continuously for many days, Bhandi, who had accompanied "Rajyayardhana, came to him, and gave him the particulars of "Râjyavardhana's death, and showed him all the spoil and "booty, that had been seized from the king of Mâlava by "Râjyavardhana. Among the objects thus shown were "thousands of elephants and horses, many jewels, necklaces "worne by the wives of the Malava king, many chamaras, "many of the king's beautiful mistresses, his umbrella of

" royalty, his throne and other signs of royalty, and all the " princes of Mâlava, taken prisoners of war. Being asked "fer news of Râjyaśrî, Bhandi said that after Râjyavardhana "had been put to death, and after Gupta had seized "Kânyakubja,\* Râjyaśrî had escaped from prison and had with " all her attendants entered the forest of the Vindhya; that " having learned this he (Bhandi) had sent messengers to search "for her, but they had not yet returned. Harsha then said he "would himself go in search of her, and sent Bhandi against "the king of the Gaudas. He accordingly started for the "forest of the Vindhya, and there with the assistance of the "pupils of Divâkaramitra, a Buddhist recluse, and formerly a " friend of Râjyaśrî's late husband, discovered her just as she was " preparing to burn herself alive as a helpless widow, forlorn " of all hope, deprived of all relations and friends, and fearing "to be recaptured by her enemies. When met by Harsha "she related how the Gaudian king had been expelled "(? Gauda-sambhrama) from Kânyakubja, and how she was "liberated from prison by the gentle Gupta, and how she "heard after her liberation of her brother Râjyavardhana's "death, and how she resolved to put an end to her miserable "life. She then requested her brother Harsha to allow her " to take the Buddhistic uniform of monastic life and end " her days in silent meditation. Harsha persuades her, with "the help of Divakaramitra's advice, to return home with whim, and promises that after he had fulfilled his vow of "destroying his enemy, the king of the Gaudas, she might " retire into a convent, and that he would himself join her in "the course. He then returns with her to the banks of the "Ganges, where, at the forest village (vanagrâmaka) named "Yashtizriha, he had left his army encamped. It was here "that the poet made his first acquaintance of the king."

<sup>\*</sup> This would seem to show that the Mâlava king was in possession of Kanauj after Grahavarmâ was killed, and until he was himself killed by Râjyavardhana. Otherwise it is difficult to see how that place could have been without a master, so that Gupta should have possessed himself of it immediately on the murder of Râjyavardhana.

Here ends the *Harsha-charita*, which seems, therefore, to record the history of Harsha up to the time when the poet made his first acquaintance of that sovereign, and says nothing about what was done to the Gaudian king (whom he does not name, but whom *Hioven-Thsang* calls Saśânka), nor about the meeting of Kumâra, the king of Prâgjyotisha (Assam), nor about the taking of Kanauj, nor about the conquest of all the kings to whom Harsha had sent his demands of submission.

From the above summary it is certain that Prabhâ-karavardhana, Râjyavardhana, and Harshavardhana reigned at Thanesar in the Punjab, and that up to the death of Râjyavardhana the territory of the dynasty was confined to the Punjab, and it is probable that it was after Harshavardhana had reduced the other principalities of India to subjection that Kanauj became their capital. That Harsha then considered that city as his capital there is no doubt, as the Chinese pilgrim seems to mention that fact, though he only lived there during the rains. For *Hiouen-Thisang* calls Harshavardhana, as also his father and brother, kings of Kânyakubja.

If Harsha was not a declared Buddhist up to the end of Bâṇa's narrative, it is plain that he was very favourably inclined towards that faith, both from the fact of his very respectful treatment of the Buddhists, and from the fact that his sister Râjyaśrî was married into a Buddhistic family. Harsha, even according to Bâṇa's account, was Buddhistic in his principles. He must have, therefore, rightly appeared Buddhistic enough to Hiouen-Thsang to treat that distinguished Chinese traveller with such marks of esteem and respect that he should describe him as a devout Buddhist.

From Bâṇa's narrative it appears that up to the time that Râjyaśrî's husband was murdered, Kanauj was the capital of the Mâlava kings, and after the destruction of the Mâlavarâja by Râjyavardhana, followed immediately by his own death through the treachery of the Gaudian king, the city fell temporarily into the hands of the Gauda who was, it appears, expelled by a certain nobleman (Kulaputra) named Gupta, and the latter must have remained in possession thereof until it was reduced by Harsha, who then turned it into his capital.

It will have been noted that in the main the two accounts of the Chinese pilgrim and the Sanskrit writer agree with each other, so far as they relate to the same period of time. Bâṇa's account, though full, does not extend beyond a certain event. As to the principal facts, the two writers confirm each other. But for the Chinese account, that of Bâṇa, owing to his dreadful exaggerations, might have been distrusted. But for the account of Bâṇa the Chinese narrative would have remained obscure and unintelligible.

The two narratives given above furnish us with three names of kings who reigned in the first half of the seventh century at Thanesar and Kanauj: 1, Prabhâ-karavardhana or Pratapâśîla; 2, Rajyavardhana; and 3, Harshavardhana, also called Sîlâditya. The death of Sîlâditya is placed by General Cunningham in A.D. 648.\* According to Hiouen-Thsang these three kings were of the Vaiśya caste, whereas according to Bâna it is not certain whether they were Vaiśyas or Kshatriyas. While 'Vardhana,' their suffix, would argue a Vaiśya descent, and while Bâna nowhere distinctly says

<sup>\*</sup> Ancient Geography of India, page 570.

that they were Kshatriyas, they married the princess Râjyaśrî into what must be a Kshatriya family, that of Avantivarma. Vakpati says, Yasovarma was a Kshatriva of the lunar race, a statement which we may accept without much doubt, even though coming from such a panegyrist as our poet, especially when we have regard to the suffix 'Varmâ' which indicates the Kshatriya, and not the Vaisya caste. Have we not, accordingly, to suppose that between the death of Sîlâditya Harshavardhana (circa A.D. 648) and the accession of Yasovarmâ towards the latter part of the century a revolution occurred, which ended in the downfall of the Vaisya dynasty of Harshavardhana, and in the establishment of the Kshatriya dynasty of Yasovarma? Or, secondly, are we to suppose, what is not unlikely, that Yaśovarmâ, on his mother's side, claimed descent from a Kshatriya family, and assumed (either himself at his own instance or after some predecessor) the suffix ' Varma'? In the case of the former supposition, importance is gained by the statement found in Hiouen-Thsang's 'Mémoires' that Sîlâditya Harshavardhana was advised by his supernatural adviser, the Bodhisatva, to accept the crown of Kânyakubja on condition that he should not call himself Mahârâja, and that he should not sit upon the throne (simhasana). For, these extraordinary precautions, if taken, would reconcile the people to the rule to which they would otherwise be opposed. The kingdom of Kanauj having been acquired by Harshavardhana in war, a revolution after the death of that king is not improbable. A third supposition is, that the Maukharas—the dynasty of Avantivarmâ to whose son Râjyaśrî was marriedreigned at Kanauj, and that it was there that Grahavarmâ, the husband of that princess, was killed by the king of Mâlava, reigning at Ujjain, and that after Harsha's death the city and kingdom of Kanauj was restored to some member of the family of his sister's late husband, and that lastly, our hero Yasovarmâ was descended from that king.\*

## NOTE II.

THE JAINS ON VÂKPATI AND YASOVARMÂ, AND THE VALUE OF THEIR DATES.

The Bappabhatti-Sûri-Charita.

This is a short tract purporting to give the life of the Jain scholar, Bappabhatti, in Sanskrit intermixed freely with Prâkrit quotations. The date of the tract

<sup>\*</sup> After the above was written I have seen that General Cunningham already makes the suggestion (Arch, Surv. of India, vol. XVII. page 127) that Yaśovarmâ might have descended from the Maukharas.

<sup>†</sup> For a loan of manuscripts of the Bappabhatti-Sûri-Charita, the Prabandha-kośa, and of the Patjávali I am indebted to Râmchandra Dînânâth Śàstrî, of Ahmedabad, whose long acquaintance with the literature of the Jains is very properly utilized by the Government of Bombay in the work of making their collection of Jain manuscripts. The MS. of the Charita is about two hundred years old; it is wanting in the first three folios, that of the Pattavali is dated A.Vk. 1825 or A.D. 1769. I have had two MSS. of the Prabandha-kośa, both very beautifully written, correct, and, what is of importance, very old, one particularly. The latter has in its colophon the following list of kings of the Chanhans of Rapathambhor :-

<sup>1</sup> Vâsudeva (A.Vk. 608).

<sup>2</sup> Sâmanta. 3 Naradeva.

<sup>4</sup> Ajayarâja (who founded Ajmir)

<sup>5</sup> Vigraharâja.

<sup>6</sup> Vijayarâja.

<sup>7</sup> Chandrarâja.

<sup>8</sup> Govindarâja (defeated Sultan Vegvâris).

<sup>9</sup> Dullabharàja.

is not known, but it is supposed by Râmchandra Sâstrî to belong to the thirteenth or fourteenth century of the

- 10 Vatsarâja.
- 11 Singharâja (defeated Hejivaddin at Jethan).
- 12 Duryodhana (defeated Nasiruddin).
- 13 Vijayarâja.
- 14 Vappeyivara (discovered a gold-mine at Sâkambarî).
- 15 Dullabharája.
- 16 Gandurâja (defeated Mahmad Sultan).
- 17 Bâlapa Deva.
- 18 Vijayarâja.
- 19 Châmundarâja (defeated the Sultans).
- 20 Dusala Deva (defeated the king of Gujarat).
- 21 Visala Deva.
- 22 Prithirâja the great (broke the arm of Valugi Shah.)
- 23 Allana Deva (defeated Shah-buddin).

- 24 Anâla Deva.
- 25 Jagaddeya.
- 26 Visala Deva (defeater of the Turushkas).
- 27 Amaragângeya.
- 28 Pethala Deva.
- 29 Someśvara Deva.
- 30 Prithirâja, Λ. Vk. 1236, died Α. Vk. 1248,
- 31 Harirâja.
- 32 Râja Deva.
- 33 Bolana Deva (surnamed Bâ-variyâ).
- 34 Vîranârâyana Deva (slain in the battle of Śamśuddin Turushka).
- 35 Bahad Deva (conquered Mâlava.
- 36 Jaitrasimha Deva.
- 37 Sri Hamîra Deva (A. Vk. 1342, died in battle A. Vk. 1358).

The above list differs considerably from that given in Tod's Rājastān and also from the one contained in the Hammîra-Mahâkāvya of Nayachandrasûri (Ed.Rao Bahadûr Nîlkanth Janârdan Kîrtane, 1879). The three lists agree only as to some of the prominent names. The MS, in which my list occurs is between four and five centuries old, though it bears no date. Râjasekhara's own date is given by himself in the following lines which conclude his work:—

श्रीप्रश्नवाहनकुले कोटिकनामिन गणे जगिहिदिते । श्रीमध्यमशाखायां हर्षपुरीयाभिधे गच्छे ॥ "श्रीमह (MS. ल)धारिगच्छे श्री अभयमूरिसंताने । श्रीश्री श्रीतिलकस्रिशिष्यः श्रीराजशेखरस्रीन्द्रवादीकृतिरियम् । द्व । शरागनमनुमितांब्दे ९४०५ ज्येष्ठामूलीयधवलसमस्याम् । निज्यनम् इदं शास्त्रं श्रीनध्येत्रोः सुखं तन्यात् ॥ ९ ॥ Christian era, no grounds being given for the conjecture beyond the belief that works of this kind were generally written about and after the time of Kumârapâla and his successors. There is nothing to show that it may not be much later. It is certain that it is the work of some native of Gujarat, and it is also certain that the author is chiefly desirous of recording the miracles of Bappabhatti, by making him convert every renowned king, every famous poet, and every learned scholar to Jainism.

The style shows little learning, and oftentimes less grammar.

King Âma of Kânyakubja was reigning at Gopagiri, and king Dharma at Lakshanâvatî on the banks of the Godâvarî in the Deccan. Bappabhatti was at first at the court of Âma, which he left in dissatisfaction for that of Dharma. For some years he remained with Dharma as his spiritual guide. King Âma, by practising a deceit, planned by Bappabhatti, upon Dharma, managed to bring him back from Lakshanâvatî, that he might remain with him as before as the head of the learned men at his court, and as his spiritual guide at Gopagiri or Gualior. Dharma was extremely sorry to part with his teacher, and considered his less as a great and irretrievable misfortune.

After Bappabhatti came to Gualior he received a message from Siddhasena-Sûri, his teacher, who was in charge of the Gachchha at Modherakapura, the modern Modherâ, in Gugarat, that he, being now old and his end approaching, was practising starvation (anaśana) with a view to hasten his death, and that he, therefore, requested him to come and administer to

him in his last days. Bappabhatti went to Modhera-kapura and assisted his master to secure his ascension to heaven, where he was welcomed by the Apsarases. Entrusting the Gachchha to Mahâgovinda-Sûri, his fellow-student, he returned to Gualior. There he lived, often subjected to temptations by Âma, who wished to test his virtues, but who found that he was proof against all of them and was possessed of supernatural knowledge.

Some time after, king Dharma sent a messenger to king Âma, who delivered his master's message, to the following effect: "You and we have always been ene-" mies of each other; instead of fighting with deadly "weapons, let us settle our quarrel by a discussion of "learned men. A learned Buddhist scholar, named "Vardhanakunjara, has arrived in our kingdom. If "you have any learned man to match him, bring him " to us, that he may have discussions with him. If the "Buddhist shall win, you shall surrender your king-"dom to us. If your scholar wins, we shall resign our "kingdom to you." Âma took Bappabhatti-Sûri with him and proceeded towards Lakshanavati. The two parties met at a certain place midway between the two kingdoms. The discussions went on for six months, and there were no signs that they would come to an end soon. The disputants were Vardhanakunjara and Bappabhatti-Sûri; Vâkpati, a great poet, born in the royal family of the Paramâras, and who was in the service of king Dharma, being present during all the time. King Âma thought the discussions were obstructing his public affairs. So he warned Bappabhatti. The latter propitiated the goddess Sarasvatî, who revealed the secret to him that as long as his adversary, the Bauddha, held in his mouth a certain pill, called 'uninterrupted speech' (akshayavachana-gutikâ), which she had herself presented to him as the reward of austerities (tapas) practised by him in his seven previous births, he would be invincible. So she suggested that, if he wished to overcome him, all should be made to gargle their mouths, and his adversary among them, the next morning, before proceeding with the disputations.

Bappabhaṭṭi sent a message to Vâkpati the same night, to remind him that they were old acquaintances at Lakshaṇâvatî, and to remind him of an old promise made by him, that he would one day oblige him; now was the time to fulfil his word, by directing the following morning that all should gargle their mouths before going on with the disputations. Vâkpati promised compliance, and did as he promised. In the course of the gargling the Buddhist dropped his pill which was removed by Bappabhaṭṭi's pupils, and he was, thereupon, beaten by Bappabhaṭṭi's pupils, and he was, thereupon, beaten by Bappabhaṭṭi. Dharma surrendered his kingdom to Âma, who, at the instance of his victorions teacher, generously made a present of it back to Dharma, and returned to Gopagiri with all his friends. There Bappabhaṭṭi-Sûri converted Âma to Jainism.

Meanwhile Vardhanakunjara complained against the treacherous conduct of Yâkpati to Dharma, who, however, in consideration of his long services and of his numerous victories won in the battlefield, pardoned his servant, the poet.

Some time after this, Yaśodharmâ, the king of a

neighbouring country, invaded Lakshaṇâvatî, defeated Dharma in battle, and took possession of his kingdom. He threw Vâkpati into prison. While in prison, Vâkpati wrote his great poem (Mahâkâvya) in Prâkrit, called Gaudavadha, and showed it to king Yaśodharmâ. The latter, who was a good judge of merit, liberated the poet, and begged that he might pardon him. Being thus honourably set free, Vâkpati went to Bappabhaṭṭi, and became his great friend.

One day Âma asked Bappabhatti whether there existed any one like him, so great in learning and virtue. Bappabhatti named Govindâchârya and Nanua-Sûri, his fellow-pupils, who lived at Modherapura. proceeded thither in order to see them. He found Nanna-Sûri expounding and illustrating the Sûtras of Vâtsyâyana on eroties. He felt disgusted, and returned to Gualier, without even bowing to the scholars, bringing a low opinion of their virtue with him. On learning this, Bappabhatti sent two Sâdhus (disciples) to Modherakapura to inform his friends of the fact, and to suggest a remedy. Govindâchârya and Nanna-Sûri came under disguise to Gualior, and performed a play before Âma, in which they acted the parts of heroes (vîras) who were fighting a battle. The king thought that a real battle was raging before him, and he with the other spectators began to tremble through fear. The two actors then revealed themselves as Govindachârya and Nanna-Sûri, and satisfied the King that their illustrations of Vâtsyâyana at Modherakapura were likewise merely an exercise in the art of speaking.

Bappabhatti from time to time prevented king Âma from falling a victim to temptation, and kept him

straight in the path of virtue, of which illustrations are given in the shape of appropriate anecdotes.

Vâkpati was now living at Mathura, as a Sannyâsî practising austerities in the temple of Varâha. Âma said one day to Bappabhatti, "Your powers of persuasion "and your learning are known to me; you have made "me a śrâvaka. But I shall regard you as truly able, "if you convert Vâkpati, and make him your disciple "and a Svetâmbara." Bappabhatti undertook the task, and staked the truth of all his convictions and all his reputation on his success in that undertaking. He went to Mathurâ, and, as Vâkpati was deeply engaged in contemplation, preached the saving tenets of Jainism to him. He then took him to the Mandira built by king Âma, and showed him the image of Parśvanâtha, which he had himself consecrated in it. As soon as Vâkpati saw it, he gave up his belief in Brahmanism, and became at once a Jinarshi of the Syetâmbara sect. Not only this. As he was old, he practised starvation (anasana) according to the rules of the Jains, expired and went to Svarga.

King Âma once asked Bappabhatti-Sûri why, knowing the truths of Jainism, his heart was still being drawn now and then towards Brahmanism, as if he had committed some great sin to deserve such a misfortune. Bappabhatti said, the king had practised Brahmanical tapas in his former life, wearing a jatû (clotted hair) on his head.

In due course of time Ama had a son born to him. He gave him the name of Dunduka.

Âma besieged a fort called Râjagiri, held by king Samudrasena, but could not destroy the walls thereof. Bappabhatti, being asked, predicted that Dunduka's son who was to be named Bhoja was to reduce the walls by simply looking at them. Âma retired, and reduced the surrounding country. As soon as Bhoja was born, he was brought in a cradle near the fort, and made to look towards the walls. The fort-walls fell to pieces, and Samudrasena, the king, left the place and took to flight. Âma entered the fort, but there were no cruelties practised by him, for Jain Râjarshis are not cruel.

A certain spirit, who presided over the fortress, predicted that Âma would die at the end of six months. Thereupon, with Bappabhaṭṭi, the king started on a pilgrimage.

He wished to visit Girnar, and there offer worship at the feet of Neminâtha. He first came to Cambay (Stambhatîrtha), and was so weak on account of his vow not to eat anything till he had seen Neminâtha, that he despaired of being able to see that image by proceeding to Girnar.

Bappabhaṭṭi enabled him to see an image of Neminatha at Cambay, which he by a miracle caused to be brought there by the goddess Kushmandı. That image is still worshipped at Cambay under the name of Ujjayanta.

Âma then visited Vimalagiri (Pâlitâna), and then proceeded to Raivatâdri (Girnar).

He found the latter place besieged by the Digambaras, and settled by a stratagem invented by Bappabhatti a quarrel between them and the Svetâmbaras as to the ownership of the temples on Raivatâdri, in favour of the latter.

He rext visited Prabhâsa (Pâțan). Returning to

Gualior, he proceeded to Magadha-Tîrtha, and died there A. Vk. 890 (A.D. 834)

Dunduka succeeded his father Âma, and led an immoral life. An astrologer foretold that Bhoja, his son, would kill him, and then take possession of the kingdom. The maternal uncles of the young prince then removed him to their city of Pâṭaliputra, in order to save his life from Dunduka, who wished to kill him, that the prophecy might be falsified.

Dunduka attempted to bring back Bhoja in order that he might destroy him, but in vain. At last he directed Bappabhaṭṭi to go and bring him. The latter rather than do so, put an end to his own life by starvation (anaśana), after he had gone a little on his way to Pâṭaliputra on the fatal errand. Bappabhaṭṭi-Sûri was born in A. Vk. 800 (A.D. 744). He died in A. Vk. 895 (A.D. 839).

Bhoja succeeded to his father's kingdom in the way predicted by the astrologer.

 $\mathbf{2}$ 

### The Prabandha-kośa.

This is a work in Sanskrit by Râjaśekhara-Śûri, pupil of Tilaka-Śuri, who wrote in the year of Vikrama 1405 (A.D. 1349), and gives the *prabandhas* or lives of twenty-four personages: 10 of Sûris, 4 of poets, 7 of kings, and 3 of lesser kingly persons of the śrâvaka religion (râjângaśrâvakas). The 10 *prabandhas* of Sûris are, 1 Bhadrabâhu and Varâha; 2 Âryanandilakshapaka, 3 Jîvadeva-Suri, 4 Âryaravapuţâchârya, 5 Pâdalipta Prabhu, 6 Vriddhavâdî and Siddhasena, 7 Mallavâdî, 8 Haribhadra-Sûri, 9 Bappabhaṭṭi-Sûri, and

10 Hema-Sûri. The 4 poets are: 1 Śrîharsha, 2 Harihara, 3 Amarachandra, and 4 the Digambara Madanakîrti. The 7 kings are: 1 Sâtavâhana, 2 Vankachûla, 3 Vikramâditya, 4 Nâgârjuna, 5 Udayana, 6 Lakshanasena, and 7 Madanavarmâ. The 3 lesser personages are; 1 Ratna, 2 Âbhada, and 3 Vasupâla.

The account given in the Bappabhatti-Sûri-prabandha contained in this work is similar to that given in the previous work, except that it is at times fuller. When Jitasatru was reigning at Pâțalîpura [Pâțadî?]. in Gujarat, there lived in that place Siddhasena, the Jain Âchârya. Bappabhaṭṭi was his pupil. Bappabhatti's real name was Sûrapâla. He was the son of Bappa, a Kshatriya who resided at Dûmbâudhî in Pânchâla. His mother's name was Bhatti. He was allowed to be made a recluse and a disciple of Siddhasena by his parents, on condition that he should adopt a name which would preserve the memory of his parents. The teacher and pupil lived at Modherakapura. Dîkshâ was given to Bappabhatti in A. Vk. 807 (A.D. 751). While Bappabhatti was being educated by Siddhasena at Modherakapura, a young prince named Âma was educated in the seventy-two arts and seiences\* along with

| * The names given | ı are :—              |                 |
|-------------------|-----------------------|-----------------|
| १ लिखितम्         | १० शिक्षा             | १९ तुरगारोहणम्  |
| २ गाणितम्         | १२ निरुक्तम्          | २० तयोः शिक्षा  |
| ६ गीतम्           | १२ कात्यायनम्         | २९ मन्त्रवादः   |
| ४ नृत्यम्         | <b>२३ निघण्टुः</b> ।  | २२ यन्त्रवादः । |
| ५ वायम्           | २४ पत्रच्छेयम्        | २३ रसवादः       |
| ६ पठितम्          | १५ नख=छेद्यम्         | ' २४ षन्यवादः   |
| ७ व्याकरणम्       | ९६ रत्नपरीक्षा        | ् २५ रसायनम्    |
| ८ छन्दः           | <b>१७</b> आयुधाभ्यासः | २६ विज्ञानम्    |
| ९ ज्योतिषम्       | <b>९८</b> गजारोंहणम्  | २७ तर्कवादः     |

him at the same place. He was the son of king Yaśovarmâ of Kânyakubja reigning at Gopâlagiri-durga (Gualior), by Yaśodevî, who, not being a favourite of her husband, was abandoned by him. He was born during her banishment and was brought up by Siddhasena. After his mother's and his own restoration he was expelled by his father, because he was a spendthrift, and came a second time to Modheraka, and it was during his second stay at that place that he was educated as above.

Yaśovarmâ was soon taken ill, and was on the point of death, and at the instance of his ministers, he sent for the prince, that he might be crowned king in succession to himself. Some time after Âma began his reign at Gopagiri, he sent for his friend Bappabhaṭṭi, who, after he was made a Sûri\* by Siddhasena at the special request of Âma even during his own (Siddhasena's) life-time, was made the chief of learned people at the court of Gopagiri. While Bappabhaṭṭi was

| २८ सिद्धान्तः       | ४३ दर्शनसंस्कारः        | ५८ लेपकर्म      |
|---------------------|-------------------------|-----------------|
| २९ विषवादः          | ४४ खेचरीकला             | ५९ चर्मकर्म     |
| ३० गारुडम्          | ४५ अमरीकला              | ६० यन्त्रकरसवती |
| ३९ ज्ञाकुनम्        | ४६ इन्द्रजालम्          | ६१ वाक्यम्      |
| <b>⊰</b> २ वैद्यकम् | ४७ पातालसिद्धिः         | ६२ अलंकारः      |
| ३३ आचार्यविद्या     | ४८ धूर्तशम्बलम्         | ६३ हासितम्      |
| ३४ आगमः             | ४९ गन्धर्वोदः           | ६४ संस्कृतम्    |
| ३५ प्रासादलक्षणम्   | ५० वृक्षचिकित्सा        | ६५ प्राकृतम्    |
| ३६ सामुद्रकम्       | ५२ कृत्रिममणिकर्म       | ६६ पैशाचिकम्    |
| ३७ स्मृतिः ं        | ५२ सर्वेकरणी            | ६७ अपभंश:       |
| ३८ पुराणम्          | ५३ <sup>।</sup> यदयकर्म | ६८ कपटम्        |
| ३९ इंतिहासः         | ५४ पैणकर्म              | ६९ देशभाषा      |
| ४० वेद:             | , ५५ चित्रकर्म          | ७० धातुकर्भ     |
| ४२ विधिः            | ५६ काष्ठघटनम्           | ७२ प्रयोगापायः  |
| ४२ विद्यानुवादः     | • ५७ पाषाणकर्म          | ७२ केवलीविधिः   |

एकाद्याधिके तत्र जाने वर्षशताष्टके । विक्रामात् सी ८भवत् सूरिः कृष्णचैत्राष्टमीदिने । ।

at Gopagiri, he happened to take offence at something done by the king, and at once left Ama's court; and wandering in the Gaudadeśa, the came to King Dharma, who reigned there, Lakshanavatî. received him with honour. The poet Vâkpati was in the service of Dharma. He assisted Bappabhatti to get an honourable welcome from Dharma. Soon afterwards Ama regretted and very much missed the absence of Bappabhatti, and, after passing a trick npon Dharma, brought him back to his own court. King Dharma himself went to bring him away. described as having put up at a village on the banks of the Godâvarî before he entered Lakshanâvatî, and to have passed the night in a temple of Khandadeva (khandadevasya devakule). Khandadeva is, doubtless, Khandoba, a common enough village-god in the Deccan, and devakula is the Marathî word devûla, a temple. So there is no doubt, according to the author, that Lakshanavati is situated in the Deccan, though in an earlier part of the Prabandha he speaks as if it lay in the Gaudadeśa or Behar.

After Bappabhatti returned to Gopagiri, he received, as described in the previous notice, the message from Siddhasena, and the incident is narrated here similarly.

In like manner the story of the disputation, which took place half way from the two kingdoms between Bappabhatti and the Buddhist Vardhanakunjara, the

<sup>\*</sup> दिने: कतिपयेगोंडिदेशान्तर्विहरम् लक्षणावतिनामन्याः पुरा बहिरारामे सम्बसाधीत् (sic) तत्र पुरि धर्मो नाम राजा &c. This explains the mistake in the note at p. 253, Indian Antiquary, Vol. XI., which places Lakshaṇâvatî in Gauḍadeśa. The Prabhâvakacharita on the authority of which the town of Lakshaṇâvatî is placed in Gauḍadeśa was written A. Vk. 1334 (A.D. 1278), by Prabhâchandra-Sûri. See below pp. cxlviii fgg.

defeat, accomplished by means of a questionable transaction, of the latter by the former, the forfeiture and restoration of Dharma's kingdom, the complaint against Vâkpati and his being pardoned by Dharma in consideration of his merits and previous services, are narrated exactly as in the previous work—indeed, mostly in identical words. Âma and Dharma are described as having had between them an old feud or enmity-Vâkpati is called *Prabandhakavi*, writer of *prabandhas* or biographical poems.

The invasion by Yasodharmâ, the king of a neighbouring kingdom, of Dharma's territories, the latter's defeat and death in battle, the appropriation by the former of the latter's kingdom, and Vakpati's incarceration follow as in the previous Charita. Vâkpati is liberated by Yasodharma when he shows him his Gaudavadha. which he wrote in prison, and is asked to pardon him. He then goes to Gopagiri-durga. He writes his great Prâkrit poem called Mahumahaviyayo,\* and shows it to Âma, who rewards him with one hundred thousand gold pieces. Then, after some anecdotes, follows that of Vâkpati having been, when he was living the life of a strict recluse at Mathurâ,† converted to the faith of Jina by Bappabhatti. The siege of Râjagiri, a fortress held by Samudrasena; the miraculous destruction of it when the sight of Âma's infant grandson Bhoja fell upon it, the prediction by the guardian spirit

<sup>&#</sup>x27;\* तेन वाक्यतिना महा(sic) मैहविजयाख्यं प्राकृतमहाकाव्यं बद्धम् । आमाय दक्षितम् । आमो हेमटङ्कलक्षान् अस्मै व्यज्ञिधणत् ।

कियती पञ्चसहस्री कियती लक्षा च कोटिरिप कियती। औदार्योक्रतमनसां रन्नवती वसुमती कियती ॥ १॥

<sup>🕇</sup> समयान्तरे वाक्पतिराजी मथुरां यशी । तत्र श्रीपादक्षिद डी जज्ञे सः।

of the fortress about Âma's death at the end of six months, the pilgrimage to Cambay, Pâlitâna and Girnar, Prabhâsa (Sidhapur-Pâtan), and lastly to the Magadhatîrtha, follow as in the *Charita*, and then the death of the king in\* A. Vk. 890 (A.D. 834).

The death of Bappabhaṭṭi-Sûri follows in A.Vk. 895 (A.D. 839) under the same circumstances as those

related in the Charita.

Bhoja, after he murdered his father Dunduka and took possession of his kingdom, sent for Nanna-Sûri from Modherakapura, and kept him at his court in place of Bappabhaṭṭi, Govindâchârya remaining at Modheraka at the head of the Gachchha.

The above *Prabandha*, though fuller at times, and though it gives a few more details and facts, is either the original or an amplification of the *Charita*, as the two agree not only in their facts but also in their language word for word. As Râjaśekhara says that he committed to writing the stories as he heard them from his teacher, the inference to be drawn is that the *Charita* is a detached copy of the *Prabandha-kośa*.

3

# The Prabhâvaka-charita.

This is described as having been composed by Prabhâchandra-Sûri and revised by Pradyumna-Sûri, and is a collection of stories or memoirs in Sanskrit verse, containing *Charitas* or biographical notices, in twentytwo chapters, of the following Jain celebrities:

1 VAJRA.

3 ÂRYANANDILA.

2 ÂRYARAKSHITA.

4 Kâlika.

<sup>\*</sup> श्रीविक्रमकालाद् अष्टशातवर्षेषु नवन्यधिकेषु न्यतीतेषु भाद्रपदे शुक्रपञ्चम्यां पञ्च परमे-ष्टिनः स्मरन् राजा श्रीआमः दिवम् अध्यष्ठात् ॥

| - | $\succeq$ | TD 2       |  |
|---|-----------|------------|--|
|   | o         | Pâdalipta. |  |

6 RUDRADEVA.

7 Sramaņasimha.

8 ÂRYARAVAPUTA.

9 MAHENDRA.

10 VIJAYASIÑHA.

11 Jîvadeva.

( 12 VRIDDHAVÂDÎ.

13 SIDDHASENA.

14 HARIBHADRA.

15 MALLAVÂDÎ.

16 Варравнатті.

17 Mânatunga.

18 Mânadeva.

19 SIDDHA.

20 Vîragani.

21 Vâdivetâla alias Sânti-sûri.

22 MAHENDRA and

23 Dhanapâla.

24 Surâchârya.

25 ABHAYADEVA.

26 Vîrâchârya.

27 Deva-sûri.

28 HEMACHANDRA.

The story of Bappabhaṭṭi in this collection has no title to be considered as an independent witness. It appears to be merely a versified amplification of that which is given by Râjaśekhara. In many places whole expressions, phrases, and sentences of that writer are unmistakably reproduced in verse. Indeed Prabhâchandra-Sûri seems to tell us in so many words that his account of Bappabhaṭṭi is taken from Râjaśekhara whom, for metrical convenience, he seems to call Râjeśvara Kavi (the poet or author Râjeśvara), îśvara and śekhara being synonyms for 'chief':

बणमाट्टेः श्रिये श्रीमान् यद्गृत्तगगु(sic)नाङ्गणे । खेलति स्म गतायति, राजेश्वरकविर्मुदा\* ॥ XI. 1.

The story here is almost identical with that of the Bappabhatti-charita and of the Prabandha-kośa, and

<sup>\*</sup> I have summarised this account from the Deccan College MS. of the *Prabhávaka-charita*, No. 412 of 1879-80, an exceedingly incorrect and carelessly written recent copy. It reads बुदा for मुदा.

gives the same dates. Bappabhatti was born in A. Vk. 800:

विक्रमतः शून्यद्दयवसुवर्षे भाद्रपदतृतीयायाम् । राविवारे हस्तर्क्षे जन्माभूद् बप्पभिदृगुरोः ॥ X. 626.

He was ordained in A.Vk. 807. Thus:

श्राताष्टके च वर्षाणां गति विक्रमकालतः । सप्ताधिके राधशुक्कतृ नीयादिवसे गुरी ॥ XI. 28. मोढेरके विद्वत्यामुं दीक्षित्वा नाम चादधुः । स्वाख्यातिकेकादशकाद्(?)भद्रकीतिरिति श्रुतम् ॥ XI.29.

Yasovarmâ is described as having descended from and been a bright ornament in the family of Chandragupta (XI. 46).

Bappabhatti became a Sûri in A.Vk. 811, under the same circumstances as are described in the *Praban-dha-kośa*:

एकादशाधिके तत्र जाते वर्षशताष्टिके। विक्रमात् सोऽभवत् सुरिः कृष्णवैत्राष्टमीदिने।।

But according to the *Prabhávaka-charita* Âma, like his father Yaśovarmâ, appears to have reigned at Kanauj (XI. 119), and not altogether at Gopagiri, though it is to Gopagiri (XI. 452), that he and Bappabhatti return after their victory over the Buddhist Vardhanakunjara.

As in the *Prabandha-kośa*, Lakshanavatî is placed in the Gaudadeśa (XI. 154, 187), which, however, is situated in the Deccan, in the valley of the Godavari, and before entering that town Ama sojourns in a temple of Khandoba standing on the banks of that river (XI. 154, 225, 226, 232).

When, after his defeat by Bappabhatti, Vardhanakunjara complains to Dharma against Vâkpati, he calls the latter 'an enjoyer of Dharma's kingdom' ('' त्वद्राज्यपरिभोगी.'' XI. 464).

As in the Prabandha-kośa the composition of the Mahumahaviyayo is wrongly placed after that of the Gaüdavaho.\* After Vâkpati was set at liberty and left the prison at Lakshanâvatî, he came, however, to Kanauj and not to Gopagiri, and there he was liberally patronised by Âma, even more liberally than he had been at the court of Dharma (XI. 471, 472). Âma thought he was fortunate in having Vâkpati at his court,† but there is no allusion to his having ever been at Kanauj before, or to his having been connected with Yaśovarmâ!

Bappabhatti wrote fifty-two *Prabandhas* or memoirs, the first of which was called *Târâgaṇa-prabandha*:

द्विपञ्चाशत् प्रबन्धाश्च कृतास्तारागणादयः । श्रीबप्पभद्विनाशोक्तकविसारस्वतोपमाः ॥ XI. 649.

Bappabhatti died, aged ninety-five years, in A. Vk. 895:

शरनन्दिसिद्धिवर्षे [८९५] नभःशुद्धाष्टमीदिने । स्वातिभेऽज्ञाने पञ्चत्वम् आमराजगुरीहिह ॥ XI. 728.

Bhoja, the grandson of Âma, came to Kanauj, and not to Gopagiri, in order to kill his father Dunduka and take possession of his kingdom (XI. 739).

<sup>\*</sup> The passage is corrupt:

गौडवन्धो महुमहि(sic)विजयश्रेति तेन च । कृता वावपतिराजेन द्विज्ञस्त्री कविताविधिः ॥ XI. 470.

<sup>†</sup> संमानाति अयो राज्ञा विदश्चे तस्य भूभृतां । गङ्गां गेहगतां को हि पूजीयेट् अलसोपि न ॥ मन्यते कृतकृत्यं स्वं स्वर्गनाथोपि वाक्पतिम् ।

माप्य वाक्पतिराजं तु नाधिकोधिकमस्स्म्यते (? नाधिकः कीत्र मंस्यते ) XI. 464, 465. This makes it certain that Vâkpati was generally called Vâkpatirâjar See supra, p. lxix., note ‡.

'came the greatest among scholars,'\* i.e., after A.Vk. 830 or A.D. 774.

6

## The Vichâra-sâra-prakaraṇa.

This is written by Pradyumna-Sûri who flourished in the thirteenth century (he wrote the Samarâdityacharita in A.Vk. 1334 or A.D. 1278).

The following occurs about Bappabhatti-Sûri in the Vichâra-sâra-prakarana.

'There Hari-Sûri, the old poet, was [born] one 'thousand fifty-five years [after the death of Mahâ-'vîra]; Bappabhaṭṭi [was born] more than thirteen 'centuries [after the same event].'†

7

# A Paṭṭāvalî by Ravivardhana Gaṇi, A.Vk. 1739 (A.D. 1683).

'In the year of Vikrama 800, on the 3rd day of the bright half of Bhâdrapada, the instructor of king 'Ama, Śrî-Bappabhaṭṭi-Sûri his birth. He became an 'enjoyer of heaven (died) in A.Vk. 895 (A.D. 839).'‡

Attention may be drawn to two points in connection with the works above summarized: first, the sources

<sup>\*</sup> तेरस वाससएहिं वीराओ समहिएहिं निब्बुत्तो । सिरिबप्पभिटिसूरी विउसाण सिरोमणी जाओ ॥ १०२ ॥

<sup>†</sup> पणपन्नदससएहिं हिर्मूरी आसि तत्थ पुन्वकवी । तेरसविरससएहिं अहिएहिंवि बप्पभिट्टपह् ॥ ३० ॥

<sup>‡</sup> विक्रमतः संवत्सरे ८०० वर्षे भाद्रपद्गुक्कनृतीयायाम् आमराजप्रतिवोधकः श्रीवष्पभष्टि-सुरिस्तस्य जन्म । स च विक्रमतः संवत् ८९५ वर्षे स्वर्गभाक् ॥

from which they derived the facts given by them; and second, their age.

The Bappabhatti-Süri-charita being identical in origin with the Prabandha-kośa, it is enough to note that Râjaśekhara, the author of the latter, says: 'I am 'going to collect here twenty-four Prabandhas or 'stories which I heard from my teacher, which are long, 'and which are rich in sentiment;' from which it is clear that he recorded in writing the stories which he had heard narrated orally by his teacher. It is impossible to say what the authority of his teacher was for all the detailed dates and the minute facts given in the several stories, though it is certain that he might have had ancient recorded authority for a few facts, such as the dates of a certain number of events, obtained from inscriptions on images, and the particulars of the lives of certain authors and the names of their works as given at the end of the latter. The bulk of the narratives, however, must have been derived from mere loose oral tradition which must have been affected by additions and modifications of various kinds from generation to generation.

No remarks are required to be made on the *Prabhâ* vaka-charita, as that work is little better than the *Prabandha-kośa* turned into verse, so far as the memoir of Bappabhaṭṭi is concerned.

The Tirthakalpa, the Gathasahasrî and the Pattavali give no authority for the dates they mention, though some of these, we may believe, may have been traditionally handed down with tolerable correctness.

As regards the age of the seven works, none of them is older than the close of the thirteenth century, the

earliest being written more than five hundred years after the alleged date of Bappabhatti-Sûri.

It will have been noticed that they do not all agree as to the dates of Bappabhatti. According to the Charita, the Prabandha-kośa, the Prabhavaka-charita and the Pattâvalî, he was born in A.Vk. 800 (A.D. 744). The Tîrthakalpa says that he was born thirteen centuries after Vîra or after A.Vk. 830 (A.D. 774)—though it also states that he placed a certain top-image in a temple at Mathura in A.Vk. 826 (A.D. 770). The date of Bappabhatti's birth given by the Tirthakalpa, however, agrees with that of the Gâthâsahasrî, and that given by the Vichâra sâra-prakarana both of which record that he was born more than thirteen centuries after Mahâvîra, or after A. Vk. 830 or A.D. 774, (the death of Mahâvîra is placed in the Gáthâsahasrí 470\* years before the beginning of the Vikrama era). have to remember that the Charita, the Prabandhakośa and the Prabhavaka-charita give Bappabhatti a long life of ninety-five years, full of activity up till within two days of his death.

But the fact which shows the unreliable character of the dates and the whole story of Bappabhattî is that which gives to kingÂma an extraordinary reign of much more than eighty years and a life of over one hundred years.

For Bappabhaṭṭi was elevated to the dignity of Sûri in A.Vk. 811. This event was brought about on the urgent recommendation of king Âma, as Bappabhaṭṭi would not sit on the 'seat of the lion' (simhâsana) because he had not been raised to the rank of Sûri, so

<sup>\*</sup> चडसयसन्तिविरिसे वीराओ विकसी जाओ.

that Âma sent him back to Modheraka with a prayer to Siddhasena, the teacher of Bappabhatti, that he might make him a Sûri. Before A.Vk. 811 Âma had reigned for some time already, and he is stated to have died in A.Vk. 890. Then as regards the length of his life, he was brought up by Siddhasena as an infant of six months long before he gave dîkshâ to, i.e., made a recluse of, Bappabhatti in A.Vk. 807; and at the time when he began his education in the seventy-two arts at Modherakapura with Bappabhatti in, we will say, A.Vk. 807, it was his second stay at that place, and, as he had been expelled by his father Yaśovarmâ, king of Kânyakubja, on account of his having turned out a spendthrift and become addicted to youthful follies, he must have been more than eighteen years old before his expulsion or before, say, A.Vk. 807. This carries us back to A.Vk. 789 at the latest as the date of his birth, which would give him a life of over one hundred and one years at least. The facts about Vâkpati, as given in the Charita, the Kośa Prabandha and the Prabhandha-kosa-charita are even more liable to suspicion as a Jain forgery than all the dates about king Âma.

He belongs to the kingly race of the Paramâras (Powars) and is in the service of king Dharma, king of Lakshanâvatî. Râjasekhara places this city in the Deccan, of which, however, he makes the Gaudadesa a part! Vâkpati is an admirer and friend of Bappabhatti when the latter is at the court of Dharma. He is an honoured servant of his master, but he betrays his interests by causing the Buddhist scholar, Vardhanakunjara, to gargle out the pill of invincibility

from his mouth, so as to ensure the success of Bappabhatti, and the forfeiture of the stake of his own master, Then it is not till Yasodharma, the king Dharma. king of some unnamed neighbouring kingdom, overthrows the kingdom of Lakshanavatî and sends Vâkpati into prison, that the latter writes his Gaudavadha. As soon as he shows it to Yasodharma, with whom it has nothing to do, he is set at liberty. He then goes to Gopagiri, and writes his Mahumahaviyayo, which he himself has told us he had written long before he composed the Gaüdavaho. But the most significant statement is that which contains the particulars of his conversion to Jainism. Bappabhatti goes, sees, and conquers the poet into a convert, and that too when the poet had to gain nothing by his change of faith, when he was at the end of his life, and when he was a sannyasî. The story is told as if there were no connection between Vakpati and his friend and patron Yasovarma, the great king of Kanauj and the father of Âma, although it is that king whom he has eulogised in his poem, and whose achievements he has celebrated. The whole story of the life of Bappabhatti is little better than a fabrication intended to show how easily he converted such great kings as Âma, defeated such learned scholars as Vardhanakunjara, and made even such poets and sannyasis as Vakpati abjure their faith and become Jains when they were on the point of death. There is little or no reliance to be placed on the Jain stories, which, therefore, cannot claim any right to correct the dates of the Rajatarangini. Even if we leave out of consideration the extreme precocity of Bappabhatti, who is elevated to

the rank of Sûri or Achârya at the age of eleven years, and who becomes, on account of his learning, the chosen preceptor of king Ama even before that date, the whole Prabandha has such a look of the miraculous about it, that little evidence can be derived from it for the purpose of correcting any inaccuracies of dates in such a work as the chronicle of Kashmir. All the credit that the Jain stories have a right to claim is, that king Âma was, perhaps, the son of Yaśovarma, and was known to have been one who favoured Bappabhatti, that Dunduka was the son of Âma, and that Bhoja\* was the son of Dunduka, and that he also favoured the Jains, that the poet Vâkpati was known to them, that his works were read and admired by them, and that he was believed to have lived about, not at, the time of Bappabhatti. The tradition about Bappabhatti's age appears,

\*There seems to be little doubt that this Bhoja is identical with that of the Devgarh inscription. (General Cunningham's Arch. Surv. of India, Vol. X. 1880, pp. 100 fgg.) dated Sake 784 or A.D. 862 (Sañvat 918). The latter has been identified by General Cunningham with the Bhoja of the Gualior inscriptions, dated Samvat 933 or A.D. 876. Bappabhatti must have lived years after the date (Samvat 895) of his death as given by his Jain biographers! It may here be observed in passing that General Cunningham's identification of the Bhoja of the Gualior and Devgarh inscriptions with the Bhoja of the Benares copper-plate inscription cannot be correct, if the Jain accounts are to be—and I think in that particular they should be—believed. For the following table will show that the two cannot be the same:—

Genealogy according to the Jains. YASOVARMA. ÂMA. DUNDUKA. BHOJA.

Genealogy
according to the Benares
copper-plate.
DEVAŚAKTI.
VATSARÁJA.
NÂGABHATA.
RÂMABHADRA.

BHOJA DEVA.

doubtless, to be that which speaks of him as having been born after thirteen centuries had passed from the death of Mahâvîra, without specifying the particular date of his birth. Those works which assign him a particular year, month, and day, deserve no credit for their trouble in forging those and other details. The date of his having put up the top-image at Mathura, given in the Tirthakalpa would be correct, if it was obtained from an inscription, but the date A.Vk. 800 of his birth, given in the same work is a clumsy fabrication of a detail, which results in the absurdity of making him put up the image four years before he was born.

If it is sometimes useful to speculate on the origin of obvious but strange errors, I may perhaps be permitted to suggest that for the origin of the story of Yaso-DHARMA, the king of a neighbouring kingdom, having first imprisoned Vâkpati and then liberated him when he wrote his Gaüdavaho and showed it to him, we have probably to look in a misreading of 'Yaśovarmâ,' the hero of the poem, into 'Yaśodharmâ' by the ignorant Jain Yatis, who afterwards wrote charitas of Bappabhatti or added to one already existing the strange incident of Yasodharma, his killing of king Dharma in battle, and his imprisoning and afterwards liberating the poet. All the MSS. on which our edition is based invariably read Yaśovarmâ throughout, and so does the Râjataranginî (both the Calcutta and Mons. Troyer's editions) as the name of Vâkpati's patron. It is interesting to remember that in the Jain form of the Devanâgarî characters the letters व and घ are so similar as easily to lead to a confusion of the one for the other,

One cannot help seeing a strange mixture of cor-

rect or nearly correct tradition with a great deal of absurd fiction in the references to Vakpati, intermixed with the story which the Jains have written about Bappabhatti.

#### NOTE III.

THE Rajatarangini and its character as a history.

As I have relied chiefly upon the Rajataranginî of Kalhana in establishing that Lalitâditya's accession occurred in 695 A.D., and, consequently in placing Yasovarmâ and his eulogist Vâkpati in the latter part of the 7th and the first part of the 8th century, the question naturally arises: how far is Kalhana to be regarded as a trustworthy chronicler of the dates and events of the kings of Kashmir? Unfortunately, in India, authors writing about kings as purely human characters, and about purely human events, especially with dates, are rare; and unfortunately, those that write about the two are so justly chargeable with the fault of writing for effect, and with using most extraordinarily exaggerated language, that it should not be a matter for wonder if scholars should at first distrust a solitary writer like Kalhana, when he comes forward and claims to be heard as a chronicler of actual events recorded historically, especially when he writes in verse, and writes, to a certain extent, as a poet. When every one, whom you have known, has told fables or at least has mixed a little truth with manifold falsehood or exaggeration, you would doubt whether you could believe your eyes and ears when, as a singular case, somebody comes forward and claims to be heard as a

historian or as a chronicler of true events. Naturally enough all the presumptions would be against the veracity of the solitary witness. Under other circumstances he would be accorded some considerable credence; but here, in the company of storytellers, he would be required first to prove his veracity and even to demonstrate it thoroughly before he can get a hearing; and, if that is impossible or difficult to accomplish owing to the nature of the evidence proffered, the witness is sure to be told that unless he is corroborated by a perfect stranger he is entitled to no credit whatsoever.\* If he stammers or hesitates in his speech by a natural defect, he is suspected to do so because he finds it difficult to be straightforward in his cooked up and false narrative.† If his interpreters have not quite correctly understood him, their difficulties are but too convincing a proof of the want of veracity in the witness, because all presumptions are against him.; Further if one person,

<sup>\*</sup> See Professor G. Bühler, Journal, Bombay Branch, Royal Asiatic Society, Extra Number, 1877, page 59; also Professor Max Müller's India: what can it teach us? p. 359.

<sup>†</sup> Kalhana's style has a great many peculiarities which appear to have contributed somewhat towards the unfavourable estimate which some scholars have formed of his work. He often uses words and phrases which are unfamiliar to general readers, and his constructions are frequently far from being easy. He is full of vocables which appear to be provincial, and uses ordinary words in very unusual senses.

<sup>†</sup> Though we are to be thankful for the Calcutta Edition of 1835, it cannot be too much to say over and over again, that it is full of mistakes, and appears to have been very carelessly and unscrupulously corrected by the Editors, who must have supplied numerous deficiencies from no better sources than their imagination or their ingenuity, not very much controlled by any recognised rules of criticism. As for M. Troyer's French Edition, it is little better than the Calcutta

under the circumstances we have here set forth, has refused to believe part of his narrative, everybody else, without seeing him and examining him personally, is but too apt to follow suit, and to say that he cannot believe him. Part of his evidence is hearsay, though hearsay at secondhand only, and the rest such as consists of what he knows personally. Though he distinguishes between the two kinds, and sets forth the names of those from whom he received his hearsay, and is even careful to say which of his informants he believes and which he does not, and though he tells you which part of his hearsay information is of a doubtful character, you would suspect that, as all presumptions are against him, he will in all likelihood exaggerate or falsify by adding to or cutting down the secondhand statements of his informants, and would say, that, unless those informants are produced before you and examined by you, you would not believe the hearsay evidence of the witness, as even hearsay. Even the dress and appearance of the witness would prejudice you against him. He is rough, you will say, he is unrefined, he appears to hide his feelings and his thoughts, and his inside is not transparent through his countenance; and all this you would put against him as indicative of a desire to deceive you. If at times his answers appear to be very easy to understand and consistent, you would feel inclined to say that that is the result of an endeavour to make falsehood look like truth, because for sooth, the nature of that part of his narrative is such that its details cannot be consistent.

Edition, though in some respects considerably worse. See Prof. G. Bühler, Journal, Extra Number, Bombay Branch, Royal Asiatic Society, 1877, pp. 55 ff.

This is not very far from what has actually happened to the author of the *Rájataranginî*, the only work hitherto discovered in India having any pretensions to be considered as a history, or at least as a chronicle of human events brought about by human means, and narrated for the most part in human ways.

Kalhana wrote in Sake 1071,72 or A. D. 1149-51. But the period to which his narrative extends begins, according to him, from 1184 B.C. and comes down to the year A.D. 1151, or a length of over 2333 years. Indeed, he takes cognizance of a previous period of 1266 years which preceded B.C. 1184, as one during which some fifty-two princes reigned in Kashmir, but gives no account of them because he found no records about them existing in his time. Indeed, even the names of many of them are unknown. Accordingly all that he does in regard to the prehistoric period of 1266 years is to enumerate as many of the prehistoric fifty-two kings as he can, and perhaps in the order in which they were believed to have reigned, and, after enumerating such public monuments as their names were connected with as their founders or promoters, proceeds at once to his main narrative which begins with king Gonarda III. whom he places in B.C. 1184. As the prehistoric period of 1266 years is a blank on account of "no poets having recorded the deeds of the kings" who reigned during that period, or rather because the records of that period were lost, and as he is enabled to give a narrative of the subsequent period because poets have preserved its history, he pours out his thanks to the ancient members of his fraternity thus:

- 'Worthy of obeisance is that indefinable virtue of good poets which is superior [in sweetness and immortality] to a stream of nectar, and whereby they preserve their own bodies\* of glory as well as those of others.'
- 'What men, other than poets who resemble Prajâpati, and who are skilful in producing lovely things, can 'place the past times before the eyes of men?'†
- 'If a poet can realize with his genius things which 'everybody cannot comprehend, what other indication 'is wanted that he has the divine sight?' ‡

# वन्यः कोपि सुधास्यन्दास्कन्दी स सुकवेर्गुणः । येन याति यज्ञःकायः स्थैर्यं स्वस्य परस्य च ॥

On यज्ञानायः, 'body of glory,' 'the body known as glory,' see Gaüdavaho 945. The expression 'body' is used to justify the comparison, implied here and expressed in the next verse, of poets to Brahmadeva or Prajapati who produces our bodies. सुधार्य-दार्त-दी, literally, 'that attacks and defeats a stream of nectar,' 'is superior to,' &c. It is equivalent to सुधार्य-दाभिभविता.

#### † कोन्यः कालम् अतिकान्तं नेतुं प्रत्यक्षतां क्षमः । कविप्रजापतीं स्त्यक्तवा रम्यनिर्माणज्ञालिनः ॥ २. ४.

The author does not mean that in being compared to Prajâpati, poets, who write about kings and their doings, ma history out of nothing, but that they resemble Prajâpati in giving beautiful shape to well-known facts, just as the latter creates material bodies with matter already existing in the world.

#### 1 न पश्येत् सर्वसंवेधान् भावान् प्रतिभया यदि । तदन्यद् दिव्यदृष्टित्वे किंमिव ज्ञापकं कवे: ॥ १. ५.

The author means, that that which bears witness to a poet being gifted with the divine sight is, that he should be able to see, not what this or that single man may see, but everything which every man sees. That is, he should be able to see or know everything, and should not have a limited vision, as other people have. And if a poet does not see everything, what other proof can he give of his divine sight? None. The translation given above is not literal, but gives the sense. The poet should know what all men put together know.

'There is no history of fifty-two kings of Kashmir, ' beginning with Gonarda I., who in the Kali-yuga were contemporaries of the Kurus and of the sons of Kuutî,\* 'forsooth, because, in consequence of the evil deeds of those rulers of the earth, there were no poets to 'produce their bodies of glory'.

'Obeisance to that energy, naturally great, of poets, 'without whose favour even those mighty kings are 'not remembered, by enjoying the shadow of whose 'tree-like arms this earth, with its oceanic girdle, ' used to feel safe from danger from all quarters.

'Even those who sat at ease with their feet on the ' temples of elephants, who even obtained prosperity, 'nay those even in whose palaces once dwelt young 'damsels fair as moons shining in the day, are not 'thought of even in dreams by this world, as if they ' never existed, though they were once the foremost on earth! But why praise thee a hundred times, O brother, work of good poets? Suffice it to say, that 'the world is blind without thee.'t

स्मर्नित स्म, scil. जनाः, do not remember, have not records of, nothing is known of.

🕆 तस्मिन् काले ध्रुवं तेषां कुकृतैः कादयपीभुजाम् ।

कर्तारः कीर्तिकायस्य नाभूवन् किववेधसः॥ ४५ ध्रुवम्, 'because, I should suppose,' 'as if on account of.' काइयपी is an ordinary name of the earth, so that काइयपीभुज्=प्रथ्वीभुज् कीर्तिकायस्य कविवेधस: 'makers or creators of the body of glory, in the shape of poets.' Kalhana does not really mean that no poets wrote about the deeds of the fifty-two kings. See infra, note\* page clxx.

> 🗅 भुजतरुवनच्छायां येषां निषेठ्य महीजसां जलधिरसना मेदिन्यासीद असावकृतोभया ।

<sup>\*</sup> तत्र कौरवकौन्तेयसमकालभवान् कलौ। आ गोनदीत् स्मरन्ति स्म न द्वापञ्चाशतं नृपान् ॥ १. ४४

Of Kalhana's regard for facts and for the impartial chronicler of facts, the following will give an idea:

'That virtuous poet alone is worthy of praise who, 'free from love or hatred, ever restricts his language 'to the exposition of facts.'\*

What his materials were for the narrative, extending over 2333 years, and what he thought of them, and what value he attached to them, will appear from the following verses in his introduction:

'The oldest extensive works, containing the royal chronicles, have been lost in consequence of the work of Suvrata, who condensed them in his narrative in order that their contents might be easily remembered.

'Suvrata's poem, though it has acquired fame, is not easily understood, being difficult, owing to a pedantic show of learning.

Owing to some strange want of attention there is not a single part of Kshemendra's 'Chronicle of Kings,' that is free from mistakes, though it possesses the merit of poetry.'†

स्मृतिमिप न ते यान्ति क्मापा विना यदनुमहं
प्रकृतिमहते कुर्मस्तरमे नमः कविकर्मणे ॥
येप्यासिन्नभकुम्भज्ञायितपदा येपि श्रियं लेभिरे
येषामप्यवसन् पुरा युवतयो गेहेब्बह आन्द्रिकाः ।
तांबोकोयम् अवैति लोकतिलकान् स्वमेप्यजातानिव
भ्रातः सत्कविकृत्य कि स्तुतिज्ञतैरन्धं जगत् त्यां विना ॥ १. ४५,४६,
\* श्लाष्ट्रयः स एव गुणवान् रागद्वेषयहिष्कृतः ।

भूतार्थकथने यस्य स्थेयस्येव सरस्वती ॥ २. ७.

This gives as good a definition of an honest chronicler as we could wish for, even in our own age of historical accuracy.

विस्तीर्णाः प्रथमे स्प्रत्याः स्मृत्ये संक्षिपतो वचः । सुत्रतस्य प्रबन्धेन छित्रा राजकथाश्रयाः ॥ २. १२ या प्रथाम् अगमत्रेति सापि वाच्यप्रकाज्ञने । पाटवं दृष्टवेदुष्यतीवा सुव्रतभारती ॥ २. १२ But his claim to be heard he bases upon the two facts, viz., first, that he examined and compared a large number of works on the ancient history of Kashmir, and second, that he used inscriptions of former kings, genealogical tables, and works forming memoirs of famous persons:

'I have examined eleven works of former scholars which contain the chronicles\* of the kings, as well as the doctrine of the sage Nîla (i.e. the Nîlapurâna).

'The edicts issued at the coronation of former kings, inscriptions on ancient objects with which those kings were connected, laudatory scrolls containing genealogical lists, and memoirs of renowned personages having been examined, I have removed all trouble caused by errors.'†

केनाप्यनवधानेन किवकमिण सत्यिपि । अंगोियि नास्ति निर्दोषः क्षेमेन्द्रस्य नृपावलौ ॥ २. २३ दुष्टवैदुष्यतीत्रा, 'hard on account of bad learning.'

क्रिगोचरं पूर्वसूरियन्था राजकथाश्रयाः ।
 मम त्वेकादश गता मतं नीलमुनेरिप ॥ २. ९४

As to the character of those previous chronicles, see further on, translation of śloka 9.

† दृष्टेश्च पूर्वभूभर्तृप्रतिष्ठावस्तुशासनैः। प्रशस्तिपट्टैः शास्त्रेश्च शान्तोऽशेषधमक्रमः॥ १.१५॥

पूर्वभूभर्तृप्रतिष्ठावस्तुद्वासनैः i.e., पूर्वभूभर्तृणां संबन्धिन्यः प्रतिष्ठाः अभिषेकास्तास तत्त्वकालिषु कृतानि शासनानि तथैव पूर्वभूभर्तृणां संबन्धीनि तत्त्रत्रामधारकाणि वस्तुशासनानि देवालयमठादिषु सेतुधर्भशालादिषु असिपरधादिश् क्षेषु च वर्तमानानि तैः । When kings are installed and crowned, edicts are issued for the purpose of announcing the fact, or for remitting certain taxes and imposts, or for stopping certain practices, such as the slaughter of animals for sacrifice or food, or for declaring certain rules of policy which the king crowned will follow, or granting lands and allowances to temples, monasteries, or to individuals. These would be called प्रतिष्ठाश्वासनानि-

As for the fifty-two kings who reigned before Gonarda III. the author has told us what his sources of information were in the following verses:

Besides these there are others, such as those inscribed on temples and other public buildings erected during their reigns by them or by private individuals, on copper-plate grants made by them at other times than that of their corenation, on stone, wooden, and metallic pieces of household furniture, such as ornamental plates and salvers, on which the makers or denors, especially if patronized by or connected with the court of the king, have inscriptions engraved containing the name of the king and possibly those of one or two of his ancestors, his date, &c. These are the inscriptions which Kalhana refers to as पूर्वभूभत्वस्तु आस्त्रानि-

भशस्तिपदे:. A patta is a piece of cloth to paint a picture upon, also on which the names and deeds of one's ancesters are eulogistically described. As the astrologer (ज्योतिविद्) has his scroll containing events of the past and of the future year, which he reads in every family and in every temple on the new year's day (Chaitra Sudi 1), so the Chârana or Bhâta, or court bard, has his scroll of the king's ancestors, in which their names, their great and valorous deeds, their renowned virtues and their victories, are poetically described. The scrolls are semetimes read by the bard to the family circle and their friends on certain household occasions such as the Śrâddha, marriages, &c. These are, what the author calls प्रस्तिपहाः, a term which subsequently came to be applied to short poetical or prose works, even when written on paper instead of on scrolls of cloth, and even when they were incorporated in long inscriptions engraved on stone slabs. The latter are also, perhaps, included in the signification here of the term. The practice of court or hereditary or professional bards reading to their masters or patrons the eulogistic accounts of their forefathers contained in their books and written by their (the bards') ancestors from generation to generation on festive occasions, is still in vogue in western India. These poets are technically called Vahivanchas that is to say, readers of vahis or manuscript books.

মাজিয়. This has been snpposed to be a difficult expression. Lassen "takes it to mean books on law, dharmaśástras;" while Professor Bühler says: "The Śástras, the works on the various sciences, or, to use a "short expression, the Manuscripts of Sanskrit books, which in

Out of the fifty-two kings of whom there is no history on account of the loss of the chronicles, four, viz. those beginning with Gonarda I., have been obtained from the Nîlamata (i.e., Nîlapurâna).\*\*

"Kashmir mostly give at the end some information regarding the "author, together with the date." Hiouen-Thsang, when speaking of Buddhistic literature, especially in connection with the synods held by Kanishka and Aśoka, uses the word somewhat freely, as abhidharma-Sástra, &c. pretty much in the way we may use siddhanta, or nibandha. See Hiouen-Thsang, passim. But it is certain that Kalhana uses the term neither in the sense indicated by Lassen, nor that suggested by Professor Bühler, nor that in which it is found used in Hiouen-Thsang. His sense of the term must be as definite as that of Sasana and Prasastipatta, and the word as a name must refer to a particular class of literature, and so it does. It means memoirs of renowned personages, or biographical works, historical sketches of the lives of famous persons, which we usually call charitas. In this definite sense the word is actually used by Jain writers. Thus the Prabhávaka-charita, at the close of the memoir of Vriddhavadí and Siddhasena, says,

> इत्यं पुराणकविनिर्मितशास्त्रमध्याद् आकर्ण्यं किंचिद् उभयोरनयोश्वरित्रम् । श्रीसिद्धवादिकविवासवसिद्धसेन-वादीन्द्रयोहदितम् अस्त् थिये मुदे च ॥ VIII. 79

See also the last couplet of the Prabandha-khośa copied in the footnote at page exxxvi. Also page clii, footnote\*.

\* द्वापञ्चाशतम् आमायभंशाद् यान् नास्मरन् नृपान् ।
 तेभ्यो नीलमताद् दृष्टं गोनदीदिच नृष्टयम् ॥ १. १६

It appears from this that in Kalhana's time the tradition was current, that records of the prehistoric fifty-two kings had once existed, but that they had been lost. When in stanza 45 the author says, that no poets had celebrated the doings of those kings, he is not apparently to be understood literally, as is shown by the particle gay, 'as if.' In the following lines also the poet repeats that the records had been lost, not that they never existed:

आम्नायभङ्गान्तिर्नष्टनामकृत्यास्ततः परम् । पञ्चर्त्रिज्ञन्महीपाला मग्नाविस्मृतिसागरे । १. ८३. 'Formerly the great Brahman ascetic\* Helârâja com'posed a chronicle of kings, containing twelve thousand
'couplets: Padmamihira having examined that work
'gave, in his own book, the eight kings beginning with
'Lava and preceding Aśoka.'

'Further, the five kings among whom Aśoka is the 'first, Śrî-Chhavillâkara has declared, are out of the 'fifty-two. For here is his śloka:'†

'The five kings from Aśoka to Abhimanyu, who have been mentioned, have been taken by the ancients out of the fifty-two and not out of any other list.'

If so many previous scholars had already written on the subject of the ancient and modern kings of Kash-

> \* बद्धा द्वारक्षिभिर्भन्थसहस्तैः पार्थिवाविलः । प्राङ् महात्रतिना थेन हेलाराजद्विजन्मना १. १७ तन्मतं पद्मिमिहिरो दृष्ट्याक्षोकादिपूर्वगान् । अष्टौ लवादीन् नृपतीन् स्वस्मिन् ग्रन्थे न्यदर्शयत् ॥ १. १८ ॥

On महानितना हेलाराजिद्विज-मना, see Professor G. Bühler, loc. cit., p. lxix.

† येऽप्यशोकादयः पञ्च श्रीच्छाविद्याकरो ऽत्रवीत् । तान् द्वापञ्चाशतो मध्यात् श्लोकस्तस्य तथा द्ययम् १९ आशोकाद् अाभिमन्योर्थे शोकाः पञ्च महीभुजः । ते द्वापञ्चाशतो मध्यादेव लब्धाः पुरातनैः ॥ २७॥

Do these lines not warrant a suspicion that, like some of us, Kalhana would have desired to place within the historical period two or three of those kings whom we call historical—Aśoka, Jalaukas, Dâmodara, Kanishka (with Hushka and Jushka), and Abhimanyu—and whom Kalhana also seems to have regarded in the same light, because he places them immediately before the historical period, but that he placed them before the historical period on the authority, quoted, of Śrî-Chhavillâkara? If so, it is not Kalhana, but his predecessors who are responsible for assigning to a period before Gonarda III., the king of whom alone we know anything from independent sources.

१ So I would propose to read instead of आज्ञोकाद अमि.°

mir, what, it might be asked, was the object of the author in undertaking the task of writing the Rájatarangim? The answer which Kalhana gives is, that there was no one continuous and complete chronicle of the whole period from the time of Gonarda III up to his own; that the different works which already existed related to different parts of the period, and, so far as they treated of the same kings, they differed in their narratives, that some of them were wrong, others not very intelligible or clear; that people did not care to read all the works to get an idea of the whole period; that he wished to point out the moral of many of the events which filled that period; and that he undertakes the work of compiling a general history of the whole period, because the subject was lying neglected in every respect and by everybody. Kalhana observes: '[when kings are overbearing] in the prosperity of their times and their territories, or Twhen they are grieved at the adversity of the same, this [Rája-· taranginî ] which contains soothing narratives which are so many medicines, will be useful [as furnishing those medicines to those kings.'\*

इयं नृपाणाम् उल्लासे हासे वा देशकालयोः । भैषज्यभूतसंवादिकथायुक्तोपयुज्यते ॥ २९ ॥

Literally 'in the prosperity or adversity of place and time, this [Rajatarangini], which possesses soothing narratives that are like so many medicines, will be useful to kings.' Construe: देशकालयों: उल्लोसे हासे वा सित इयं राजतरिक्षणी भैषज्यभूतसंवादिकथायुक्ता सती नृपाणाम् उपयुज्यते. Perhaps संवाद would have been a better reading in place of संवादि. By देशकालयोः उल्लोसे वा the poet means 'the gloriousness of their kingdoms and the prosperity of their administrations.' देशकालो may not

<sup>\*</sup> Here the author proceeds to explain the object or use of writing his book. First, to whom will the book be useful? He answers:

- 'Or\* even apart from that [use], what wise man does not delight in such a composition, which contains endless transactions of ancient times?'
- 'Bearing' in mind the life, short, as a momentary flash, of created beings, let the predominance in this
- work be observed of the sentiment of disgust with
- ' the flitting and momentary things of this world.'
- 'Therefore, let this Rajatarangini (lit. River of Kings), which is beautiful with a vivid spring of rasa
- ' (sentiment), be imbibed with your ears which are like
- 'mothers of pearls.'

The nature of Kalhana's use of the authorities consulted by him, and the merit he claims for himself is set forth modestly in the following verses:

be inaptly paraphrased by राष्ट्रम, and the whole phrase illustrated by the following verse in the VIIIth Taranga:

मायाप्रयोगान् अन्योन्यम् उद्दिश्य स्प्रज्ञातोर्द्रयोः । क्षणेक्षणे ८भजद् राष्ट्रं त्रासोलासविलोलताम् ॥ २८८ ॥

\* This claims a larger sphere of usefulness for the book, viz., the interest which all readers take in ancient history. The poet's words are

संकान्तप्राक्तनानन्तव्यवहारः मुचेतसः । कस्येवृशो न संदर्भो यदि वा हृदयंगमः ॥ २२ ॥

The purport of the couplet is to describe the nature of the prevailing sentiment (रस) that will characterise his poem. The vanity of human greatness, the flitting nature of all earthly honours, and the consequent disgust created by the reading of stories connected with them, form the moral which the poet wishes to point out in his book. The words are:

क्षणभङ्गिनि जन्तूनां स्फुरिते परिचिन्तिते । मूर्धाभिषेकः शान्तश्य रसस्यात्र विचार्यतास् ॥ २३ ॥

‡ तद् अमन्द्ररसस्यन्दसुन्दरेयं निर्पायताम् । श्रोत्रशुक्तिपुटैः स्पष्टसङ्गराजतरङ्गिणी ॥ २४ ॥

On स्पष्टसङ्क<sup>°</sup> see Professor G. Bühler, loc. cit., page lxx., note on stanza 24.

- 'Although I narrate again the subject-matter of chronicles which others have written, the virtuous ought not to turn their faces from me without hear-
- 'ing my reasons.'\*
- 'What genius can be exhibited when men of modern' times compile in their own books accounts given by
- those who died after composing each the history of
- those kings whose contemporary he was? Hence in
- this narrative of past facts—a subject which is neg-
- 'lected in every respect—my endeavour is simply to
- compile.'t

Nor is the mention of inscriptions and scrolls or laudatory genealogical lists in his introduction the only reference to those authorities. He often mentions them in the body of his narrative as authorities for certain statements which he makes. For example, in I. 349, describing the character of King Gopâditya, he

पूर्वत, 'is compiled,' 'is transferred so as to fill the book.' Observe that the author speaks here of the previous chronicles as having been written by contemporary writers, and that he calls himself modern in comparison with them, which shows that, in his opinion at all events, the former chronicles were, besides being ancient, works written by authors who narrated contemporary events. दाश्यं कियद्, the poetcheans that no great genius or ability is required for a mere compiler like himself. सर्वेभकारस्वालते, 'that has fallen in every way.' that is, 'which has been allowed to drop or lie neglected in every respect.'

गूर्वेबदं कथावस्तु मिय भूयो निवधित ।
 प्रयोजनम् अनाकर्ण्य वैमुख्यं नोचितं सताम् ॥ ८ ॥

<sup>†</sup> दृष्टं दृष्टं नृपोदन्तं बद्धा प्रमयम् ईयुषाम् । अवीक्झालभवैर्वाती यत् प्रबन्धेषु पूर्यते ॥ ९ ॥ दाक्ष्यं कियद् इदं ? तस्माद् अस्मिन् भूतार्थवर्णने । सर्वप्रकारस्खलिते योजनाय ममोयमः ॥ २० ॥

योजनाय, 'to put together,' 'to compile.'

says that he reigned for sixty years,\* 'he who did not 'allow the slaughter of animals except for sacrifices,

- and whom the laudatory scrolls of genealogical lists
- ' describe as having enjoyed fame as the most excellent
- of kings.'

The whole narrative bristles with the names of towns, cities and villages mentioned as having been built by most of the kings after whom they were named, and of temples, Buddhistic monasteries, stûpas, convents, rest-houses, guest-houses, bridges, palaces and other public works erected by the kings, their wives, mothers, brothers, and their ministers or dependents, most of which were extant in the time of the author. There must have been many records connected with them, which Kalhana doubtless used as materials to check his other materials in fixing the dates of the kings, the durations of their reigns, or their places in the list.

Another remarkable feature of the work is the names of a great many authors and poets who flourished or found patronage in Kashmir, and who are mentioned both in connection with the reigns of the kings who patronized them, and in connection with the works they wrote. It is not disputed, that a large number of the literary productions of those authors existed in the time of Kalhana, though they have disappeared since. Some of them must have furnished the materials for the Rājatarangini, or authority for the dates and other incidents given by its author.

उत्तमो लेकिपालो ऽयम् इति लक्ष्म प्रशस्तिषु ।
 यः प्राप्तवान् विना यज्ञं चक्षमे न पशुक्षयम् ॥ ३४६ ॥

As the first three Tarangas are much discredited on account of some very flagrant improbabilities and even an impossibility—that of the duration of Ranaditya's reign—which they contain, so much so that some scholars seem prepared to throw overboard all the kings in that period about whom no independent evidence is forthcoming, it may be interesting to see how many of the kings mentioned therein are connected with buildings, celebrated writers or authors, &c.

| Non-                   | histo | ric perio | d.        |                           |
|------------------------|-------|-----------|-----------|---------------------------|
| 1 Gonarda I            | •••   | •••       | •••       | •••                       |
| 2 Dâmodara             | •••   | •••       | • • •     | •••                       |
| 3 Yaśovatî, queen      | •••   |           | •••       | •••                       |
|                        | •••   | •••       | •••       | •••                       |
| 5-39 Thirty-five kings |       | se names  | are no    | t preserved.              |
| 40 Lava                |       | (1) buil  | t the ci  | ty of Lolora.             |
|                        |       | (2) grå   | nted t    | he agrahâr <mark>a</mark> |
|                        |       | of Le     | vâra in   | Ledarî.                   |
| 41 Kuśeśaya            |       | (1) gra   | nted_t    | he agrahâr <mark>a</mark> |
|                        | 4     | of Ku     | ıruhâra   |                           |
| 42 Khagendra           |       | (1) gra   | nted t    | he agrahâr <b>a</b>       |
|                        |       |           | khâgi.    | _                         |
|                        |       | (2) mad   | de the    | agrahâra of               |
| •                      |       | Khur      | amush     | a.                        |
| 43 Surendra            |       | (1) bui   | lt the ci | ty of Saura-              |
|                        |       | ka ne     | ar the    | Dârad coun-               |
|                        |       | try.      |           |                           |
|                        |       | (2) buil  | lt the v  | vihâra çalled             |

Narendrabhayana

(3) built the vihâra of Saurasa in Kashmir.

that city.

| 44 Godhara   | (1) granted the agrahâra of Hastiśâla.                                                                   |
|--------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 45 Suvarņa   | (1) built the canal called<br>Suvarṇamaṇi in the dis-<br>trict of Karâla.                                |
| 46 Janaka    | (1) built the vihâra and agrahâra of Jâlora.                                                             |
| 47 Sachînara | (2) made the agrahâra of<br>Sâmângâ (?) and Sâsa-<br>nârâ (?)                                            |
| 48 Aśoka     | (1) spread Buddhism by<br>building series of stûpas<br>in Sushkaletra, along the<br>Vitastâ and in other |
|              | places (read शुष्कलेत्रवित-<br>स्तादी in I. 102).                                                        |
|              | <ul><li>(2) built the city of Srînagar.</li><li>(3) substituted an enclo-</li></ul>                      |
|              | sure wall of stones in<br>place of the one of lime<br>round Vijayeśa.                                    |
|              | (4) built the two palaces<br>near Vijayeśa, named<br>Aśokeśyara.                                         |
| 49 Jaloka    | (1) made the agrahâras of Vâravâla and others.                                                           |
|              | (2) his queen Îśâna-devî<br>established groups of<br>images of the divine<br>mothers on gates and        |
|              | similar other places.                                                                                    |

- (3) he encouraged pilgrimage to Sodara and other holy places.
- (4) consecrated the shrine of Jyeshtharudra in Srînagar, in rivalry of the shrine of Nandîsa that was situated at a great distance with a tîrtha called Sodara attached, and caused another Sodara-tîrtha to rise near the new shrine.
- (5) built a vihâra called Krityâśrama (कृत्याश्रमम्, Troyer's edition), and established au image of Krityâ-devigna
- (6) built a ston ar all of enclosure rour gralandi-kshetra.
- (7) presented a set of articles of worship, made of precious stones, to Bhûtesa.
- 50 Dâmodara. .....
- (1) built the bridge called Gurusetu in the city built by him on the Dâmodara-sûda.
- 51 Hushka, Jushka, and Kanishka.
- (1) each built a city called Hushkapura, Jushkapura, and Kanishkapura,

respective

after their

names.

(2) Jushka built a vihâra. (3) Jushka built the city of Jayasvâmipura. (4) the three built mathas and chaityas in country of Sushkaletra. 52 Abhimanyu (1) granted the agrahâra called Kantakautsa. (2) dedicated a shrine to Siva, called after him. (3) built the city of Abhimanyupura. (4) patronized Chandra and other grammarians. (5) introduced the Mahâbhâshya (of Patanjali) into Kashmir. (6) Nâgârjuna, the Bodhisatva. was his contemporary. (7) restored the worship of snakes, &c., as prescribed in the Nilapurána. Historic period.

(1) established the shrine

of Vatesvara.

Gonarda III.
 Bibhîshana
 Indrajit

4 Râyana

|                  |      | (:    | -              | lt a m                               |                          |                       |           |
|------------------|------|-------|----------------|--------------------------------------|--------------------------|-----------------------|-----------|
|                  |      |       | of V           | halls,<br>ecrated<br>atesva<br>d the | l the<br>ra, an<br>kinge | imag<br>id dec<br>dom | ge<br>di- |
| 5 Bibhîshana II. |      |       | Kası           | amir to                              | ) tne g                  | gou.                  |           |
| 6 Nara or Kinna  |      | ••    | 1) hu          | rned                                 | thouse                   | nde °                 | of        |
| o Nara or Kinna  | ira  | (     | vihâ           | ras, a<br>raslands                   | nd re                    | sumi                  | ng        |
|                  |      |       |                | rahma                                | _                        |                       |           |
|                  |      |       |                | ilt a ci                             |                          | ed K                  | in-       |
|                  |      |       | • •            | pura o                               | •                        |                       |           |
|                  |      |       | the            | Vitasi                               |                          |                       |           |
|                  |      |       | Nâg            | a after                              |                          |                       |           |
| 7 Siddha         |      | • •   | •••            | •••                                  |                          |                       |           |
| 8 Utpalâksha     | •••• | • •   |                | •••                                  |                          |                       |           |
| 9 Hiranyâksha    | •••  | • •   | (1) bu         | ilt a                                | city w                   | hich                  | he        |
| ••               |      |       | calle          | ed Hira<br>sølf.                     |                          | •                     |           |
| 10 Hiranyakula   |      | • • • | •••            | • • •                                |                          |                       |           |
| 11 Vasukula      | •••  | •     | •••            | •••                                  |                          | •                     |           |
| 12 Mihirakula    |      |       | (1) b          | milt t                               | he sh                    | rine                  | 0         |
|                  |      |       |                | nireśva                              |                          |                       |           |
|                  |      |       |                | ouilt a                              |                          |                       |           |
|                  |      |       |                | nirapur                              |                          |                       |           |
|                  |      |       | (3) g          | ranted                               | thou                     | sands                 | 0         |
|                  |      |       | agr            | ahâras                               | to                       | the .                 | lov       |
|                  |      |       |                | hmans                                |                          |                       |           |
|                  |      |       | ra.            |                                      |                          |                       |           |
|                  |      |       | (4) si         | milarly                              | favo                     | ured                  | th        |
| - 11             |      |       |                | barous                               |                          |                       |           |
| 4                |      | 4     | $\mathbf{B}$ h | âțțas.                               |                          |                       |           |

|                |     |      | ` '               | iver <b>c</b> a    | course of alled Chan-                 |
|----------------|-----|------|-------------------|--------------------|---------------------------------------|
| 13 Baka        | ••• | •••  | (1) buil<br>keśa. | t the sl           | arine of Ba-                          |
|                |     |      | him B (3) buil    | akâvat<br>t the c  | r called by into a lake. ity of Lava- |
|                |     |      | ņotsa             | •                  |                                       |
| 14 Kshitinanda | a   | •••  | • • •             | •••                | •••                                   |
| 15 Vasunanda   | ••• | •••  | •••               | • • •              | •••                                   |
| 16 Nara        | ••• | •••  | •••               | •••                | •••                                   |
| 17 Aksha       | ••• | •••  | ` '               | lt [?the<br>uśrâma | e vihâra of]                          |
| 8:             |     |      | ` '               | t [?th<br>avâla.   | e vihâra of ]                         |
| 18 Gopâditya   | ••• | •••  |                   |                    | e agrahâras<br>(?), Khâgi,            |
|                |     |      |                   |                    | a, Skanda-                            |
|                |     |      |                   | . 5                | nga, and Âdi                          |
|                |     |      |                   |                    | गागिकाहाडिग्राम-                      |
|                |     |      | स्कन्दपु          | राभिधान्           | शमाङ्गाडिमुखां-                       |
| :A             |     |      | श्वाग्रह          | ारान् in           | I. 345).                              |
|                |     |      | (2) con           | nsecrate           | ed the image                          |
|                |     |      | •                 | yeshthe            |                                       |
|                | •   |      |                   |                    | he agrahâras                          |
| · ·            |     | . :' |                   |                    | Gopâdri to                            |
|                |     | ,    |                   | ımans f            | rom Âryade-                           |
| •              | ,   |      | śa.               | 1 11.1             | 1 1 6                                 |
|                |     |      |                   |                    | ed a colony of                        |
|                | •   |      |                   |                    | nans in Vas-                          |
|                |     |      | · chik            | a anu o            | ther districts,                       |

|                             |       | and granted them agrahâras.                                                                                                                                      |
|-----------------------------|-------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 19 Gokarņa                  | •••   | (1) built the shrine of Go-<br>karneśvara.                                                                                                                       |
| 20 Narendra alias<br>khila. | Khin- | <ol> <li>(1) dedicated many temples to Bhûtesvara and a temple to the goddess Akshayinî.</li> <li>(2) His spiritual guide or teacher, Ugra, built the</li> </ol> |

21 Yudhishṭhira ...
22 Pratapaditya of the race of Vikramaditya...
23 Jalaukas .....
24 Tunjîna ...

(1) he and his queen built the shrine of Tungesvara and dedicated it to Siva.

temple of Ugresa, and established a Mâtrichakra, or group of images of the divine mothers.

(2) they built the city of Katika.

(3) Chandraka the dramatist flourished at the time.

- (4) a terrible famine occurred, caused by snowstorms.
- (5) his queen Vâkpushțâ granted the two Agra-

hâras of Katîmusha and Râmusha.

- (6) she established a satra or annasatra at a place where she afterwards burned herself as a satî, where poor people and fatigued travellers are "still fed." (II. 59).
- 25 Vijaya ... (1) built a town round Vijayeśvara.
- 26 Jayendra ... (1) Îśâna was the teacher of his minister Sandhimati.

27 Sandhimati

- (1) established one thousand sivalingams every day, groups of which cut into slabs of stones "are still found." (II. 133).
- (2) granted large villages for the maintenance of the Lingams. The villages "are not now continued." (II. 136).
- (3) built great palaces, and established great Lingams, great Nandis, and great Triśûlas.
- (4) built a temple and dedicated it to Siva, and called it Sandhîśvara, after himself, and another, dedicated to

the same god, calling it Îśeśvara after his teacher; built temples of Khedâ and Bhîmâ; and filled the whole country with mathas, idols, Lingams, and palaces.

28 Meghavâhana...

- (1) put a stop by proclamation on his coronation day to slaughter of animals (III. 5, badly emended by M. Troyer from सर्वेतोऽमारमर्योदा॰ into सर्वेतो मानमर्योदा॰).
- (2) made the agrahâra of Meghavana.
- (3) built Yushtagrâma.
- (4) built Meghamatha.
- (5) his queen, Amritaprabhâ, built a vihâra called Amritabhavana for the residence of Bhikshus, natives of her country.
- (6) from Lo, part of her native country, came Lostânyâ the teacher of her father. He was induced by her to build a stûpa.
- (7) Yûkadevî, another queen, built a vihâra in Nadavana.

- (8) Indradevî, another queen, built a vihâra called Indrabhuvana, and a stûpa having four halls.
- (9) Khâdanâ, Masmâ and other queens built other vihâras, and called them after their respective names.
- 29 Pravarasena, alias Tunjîna alias Šreshṭhasena.
- (1) built the temple of Pravaresvara, furnished with a group of images of the divine mothers.
- (2) consecrated various temples and laid foundations in the old capital.
- (3) allotted to the shrine of Pravaresa the territory of Trigarta.
- 30 Hiranya and Toramâna.
- 31 Mâtrigupta. .....
- (1) Toramâṇa struck dînâras in his own name.
- (1) prohibited slaughter of animals throughout the kingdom during his reign.
- " (2) patronized the poet Mentha, the author of Hayagrîvavadha.
  - (3) built and dedicated a temple to Madhusûdana (Vishņu), and called it

Mâtriguptasvâmî, the villages granted to which were afterwards (A.D. 814-863) given by Mamma (IV. 702) to the family of his father-in-law.

## 32 Pravarasena II. ....

- (1) built the temple of Jayasvâmî in his new city.
- (2) built the first bridge of boats across the Vitastâ or Jhelum.
- (3) built a city, which he named Pravarasenapura, on the site of the village of Sârîtaka, and established five goddesses, viz., Srîsadbhâvaśrî and others. The city stood only on the south of the Vitastâ.
- (4) Jayendra, the maternal uncle of the king, built the Jayendravihâra and the Brihadbuddhavihâra.
- (5) his minister Morâka built the vihâra called Morâkabhayana.
- (6) the shrines of Vardhamâna and Viśyakarmâ

(consecrated by him?) were the beauties of his city (read शोभनी for सो-मयोः in III. 359. M. Troyer's emendation is wild).

- (7) the king richly endowed every temple in his city.
- (1) his ministers Sarvaratna, Jaya, and Skandhagupta built vihâras and chaityas.
  - (2) Vajrendra, the son of Javendra, was also his minister, and built the town of Bhavachchheda.
  - (3) Kumârasena andothers also were his ministers.
  - (1) built a temple called Narendrasvâmî.
  - (2) Vajra and Kanaka, the sons of Jayendra, were his ministers.
  - edifice (3) built an library for the custody of manuscripts and called it after himself (निजम् III. 387).
  - (1) built two excellent edifices called after himself and after his queen Ranârambhâ, to receive two

33 Yudhishthira.

34 Narendrâditya. ...

35 Ranâditya alias Tunjîna

- Lingams; but established Hari in one and Hara in the other.
- (2) built the temple of Ranesvara, dedicated to Siva. Brahma, a siddha, performed the consecration at the instance of the queen (read तया देन्या III. 458), and established an image called Brahmasattama in his honour.
- (3) consecrated the shrines of Ranasvâmî and Ranârambhâdeva (? or Rambhâdeva), and built the matha of the Pâsupatas on the top of the Pradyumna mountain.
- (4) built a hospital for the sick.
- (5) consecrated a shrine of the goddess Senâmu-khî.
- (6) consecrated a shrine of Ranapurasvâmî, dedicated to the sun, in the town of Simharotsikâ.
- (7) Amritaprabhâ, another of his queens, consecrated the god Amri-

teśvara to the right side of Raneśa.

- (8) the same queen, Amritaprabhâ, placed an image of Buddha in the vihâra built by her namesake the queen of Meghavâhana. (M. Troyer's translation, "Binna, queen of king Meghavâhana," is characteristic of his work).
- 36 Vikramâditya.....
- (1) his ministers were Brahmâ and Galûna.
- (2) the minister Brahmâ built the matha called Brahmamatha.
- (3) Ratnâvalî, the wife of Galûna, built a vihâra.
- 37 Bâlâditya .....
- (1) conquered Vankâlâ and established therein a colony called Kâlambya for the residence of Kashmirians.
- (2) made the agrahâra of Bheḍara in the territory of Maḍava.
- (3) his queen Bimbâ (read বিদ্যা with M. Troyer) consecrated a shrine of Siva called Bimbesvara.

(4) Khankha, Satrughna and Mâlava, brothers, who were his ministers, built mathas and temples, and also a bridge.

From the above analysis it will be seen, that out of the seventeen kings, whose names are preserved and who belong to what I call the non-historic period, the names of no less than thirteen were connected with foundations, endowments, grants and other monuments, many of which Kalhana must have seen, and of others of which he must have read accounts then extant. the historic period treated in the first three Tarangas. out of the thirty-seven kings no less than twenty-three had left numerous monuments, grants and similar evidences of their time, their administration, and their liberality. The writings connected with the latter must have helped Kalhana to fix the order and the dates and the durations of the reigns of a great number of Of course it is possible that like Romulus from Rome, some of the kings, especially among the earlier ones, may have been imagined from the monuments, the real origin of these being forgotten. But looking to the nature of the monuments and the probability of copper-plate and other grants having existed, that theory cannot eliminate many of the kings.

One large class of miscellaneous inscriptions to which the author refers, besides those on foundation stones, consecration pillars, &c., is that of short inscriptions on objects of household furniture, coins, arms, copper-plates of grants of lands and allowances and similar things (púrvabhûbhartri.....vastuśásanáni).

It is well known that old copper and brass vessels, swords, daggers, and other arms have inscriptions, containing the names of kings and their ancestors. These must, doubtless, have been used for the purpose of setting at rest some doubts which had been raised in his mind by the conflicting accounts found in the books consulted by him.

Besides the historical works written by contemporary chroniclers, which Kalhana mentions and refers to, it is reasonable to suppose that he must have read legendary stories like those of Gunadhya, connected with ancient celebrities and with many of the sacred places in Kashmir, so many of which appear to have been mentioned in the older chronicles of the Kashmirian kings.

Though, however, there is no reason to suppose that Kalhana's materials were not ample, and though the chronicles he used were written by contemporary authors—a fact which deserves the highest consideration—it must not be forgotten that he writes in verse and as a poet, and is liable to the defects which usually attend compositions in verse on a matter of fact subject. Though simple facts can be made the subject of poetry, all facts are not fit to be expressed in poetry, and a writer of verse is often apt to colour his narrative when it is likely to be otherwise dull, by the addition or omission of certain particulars. This has, doubtless, happened in the Rájataranginî, as it might have happened in any similar poetical work, or even in a prose work which treated of history from such an ancient date as B. C. 1184.

There appears good reason to believe, however, that

Kalhana's materials, though many of them written by eye-witnesses themselves, were of a highly coloured poetical character, and that much of his own poetry is probably due to them. He must have given many incidents just as he found them in older works. may observe, however, to his credit, that though he gives such incidents, even when of a miraculous nature, he often feels, and does not hesitate to tell us that he feels, ashamed in narrating them in such a book as his Râjataranginî. We may instance the reign of Meghavahana A.D. 24 to 58, that is described as full of righteousness and of tenderness for the life of all creatures. That king prohibited the taking of life in his kingdom, and even led an expedition into Ceylon, in order to put down by force the slaughter of animals for any purpose whatsoever. He succeeded, and returned to Kashmir. A Brahman brought to him one day the dead body of his only son, and declared that the goddess Durgâ had killed him with fever, because that she had not been given a victim, though she had asked for one. The king determined to offer himself as a sacrifice to the goddess, in order to induce her to restore the Brahman's son to life. Durgâ appeared before him, however, in the night and prevented him from sacrificing himself, and at once restored the dead son of the Brahman to life again. 'Relating 'this and similar deeds of the king, though he belongs' 'to modern times, deeds which are considered possible 'among ignorant people only, we feel ashamed.'\* Again, referring to the various accounts of the manner in which

<sup>\*</sup> इत्याद्ययतनस्यापि चरितं तस्य भूपतेः । " पृथग्जनेषु संभाव्यं वर्णयन्तस्रपामहे ॥ ३.९४ ॥

king Lalitâditya must have met with his death, Kalhaṇa says, 'as one reads that this king performed 'very miraculous deeds, so one reads that his death 'also was very miraculous.'\* We might also refer to the author's remark on the older accounts of the cruelties of king Mihirakula, whom previous writers had represented as having killed three crores of people because he found so many women failing to prove their chastity. Kalhaṇa remarks: 'this is what is well believed, in the 'opinion of others. In truth, however, it is impossible. 'Of course the slaughter of people by him was very 'great, even if those cases alone were considered where 'he killed for good reasons.'t

The Rajataranginî, we must recollect, was written in A.D. 1149-51, and almost touches at its beginning that mythical period, in which the war of the Mahâbhârata is believed to have occurred. If Kalhana had begun his narrative from that king, Gonarda I., who was a contemporary of the Pândavas and the Kauravas, his work, at least in its earlier parts, would have deserved no better credit, as a historical chronicle, than the Mahâbhârata or the Purânas. But of a period of 1266 years from the time of the war of the Mahâbhârata he says nothing, except that he gives the names of seventeen out of fifty-two kings who are believed to have reigned during that period. Of the rest, he says, even the names are forgotten. Many of

<sup>\*</sup> अत्यद्धतानि कृत्यानि अतान्यस्य यथा क्तिल । विपत्तिरापि भूभर्तुस्तथैवात्यहुता थुता ॥ ४.३७० ॥

<sup>†</sup> कोटित्रयं नरपातः क्रुद्धस्तेनागसा ततः। सपतिधान्पुत्राणाम् अवधीन् कुलयोषिताम् ॥ इयं चान्यमते ख्यातिः प्रथते, तथ्यतः पुनः। अभव्या सनिमित्तापि प्राणिहिंना गरीयसी ॥ २. ३२७, २८

exciv

those named are, doubtless, and some we know to have been, historical personages, such as Aśoka, Hushka, Jushka, and Kanishka. Besides naming the seventeen kings of this period, the author narrates such details of some of them as tradition had preserved, and as was borne testimony to by some very ancient monuments still extant in his time. But no dates or periods of reigns are given of any of them. His predecessors had recorded the dates and events of the reigns of kings beginning with Gonarda III., and Kalhana has, apparently on the authority of previous historians, commenced his own chronicle proper from the accession of that king. From B.C. 1184 to A.D. 1151 is, however, too long a period for accurate record to have been preserved thereof. Accordingly, while the history of the later parts of the period, say of the part which begins with Durlabhavardhana alias Prajñâditya, the first of a dynasty called the Nâgas, appears to be reliable as to main facts and the durations of reigns of the fortyeight kings who reigned up to the time of Kalhana, the period previous to Durlabhavardhana is-even besides the impossibility of Ranaditya—often marked by statements as to length of reigns and to events, which are not free from suspicion. The periods assigned to the twenty-one kings who reigned from 1184 to 169 B.C., for a period of one thousand and fourteen years, nine months and nine days, are too long to be reliable, giving an average of a little over forty-eight years to each king. Besides, the numbers of years of reigns are too round to rightly demand credence at our hands as to the accuracy of most of them. Gonarda III may have reigned 1184 B.C. and for

thirty-five years. Both his date and the duration of his reign are probably correct, because all accounts appear to have begun the chronicles of Kashmir from that\* king, so that they must have preserved them by an unbroken tradition. Nay, it is even probable that from Gonarda III up to Pratâpâditya of the Vikramâditya dynasty the period given may be quite correct, having been based upon previous contemporary records, inscriptions, and other authorities which Kalhana had before him. But what is also highly probable is, that some mistake has occurred as to the number of kings who reigned during that period of one thousand and fourteen odd years. All the kings given are historical, but they could not be all the kings that reigned during that long period. Probably some of those fifty-two kings whose names have been lost, and some among those whose names have been preserved, have to be brought on to the list, but besides this being a mere guess, it may be added that, unless undoubted evidence is obtained to justify the breaking up of the list in favour of any of those kings, all we can do is to doubt the accuracy of the list in its details, and leave it undisturbed for the present.

In the second group (from 22 to 27) six kings reign for one hundred and ninety-two years or a little more than thirty-eight years each on an average. As the average is taken from a very small number of kings, the lengths of reigns may not be very unlikely, but the taint of suspicion still seems to hover over the list. The same remark about suspicion may not be made as

<sup>\*</sup> प्रायस्तृतीयगोनदांद् आरभ्य शरदां तदा । द्वे सहस्त्रे गते त्रिशद्धिकं च शतत्रयम् ॥ १.५३ ॥

to the nature of the third group of ten kings (28-37); for there nine kings reign over a period of two hundred and seventy-two odd years, or just thirty years each king on an average. But then the group contains one king who is put down for the extraordinary period of three centuries! This period, from A.D. 217 to 517, is obviously one of which no records were forthcoming, and Kalhana's predecessors had only recorded the name of one king during it. The period was perhaps one during which Kashmir was subject to foreign rule, and no king ruled in that country. No records were, therefore, kept, and so none were forthcoming. Otherwise it is difficult to say why Kalhana should have given the period as practically a blank in his narrative. We, accustomed as we are to the care with which he sifts his authorities, and averse as he is to put faith in miracles, can hardly suppose that he arranged artificially the reigns of the list up to the predecessor of Ranaditya, in order to come into harmony with the historical dates of his successors, or that for love of the miraculous he assigned to that king a period of three hundred years. The names in the group are all historical, and there is nothing in the narrative to excite suspicions about the events which from this part of the chronicle forward begin to be more and more detailed.

But when we come to the fourth group, from 38 to 54, the list seems to improve in every respect. The lengths of reigns are moderate and quite probable; and what is of the utmost importance is, that towards the end of the group Kalhana begins to give, along with the durations of reigns, the dates in the Laukika era of the Brihaspati cycle of the accession and death of

each king. Not only this, but the dates are often given henceforward of some of the important events in the administration of several of the kings, and this system he continues to the end of his narrative. Without doubt Kalhana's materials became more plentiful, more detailed, and more thoroughly historical from the beginning of the Karkotaka or Någa dynasty, which came into power in A.D. 596. From this date to A.D. 1151 where the narrative leaves us, the dates and general nature of the chronicle seems to be as reliable as can be expected under the circumstances.

My humble estimate, accordingly, of the value of the Rajatarangini as a historical chronicle is, that it is fairly reliable up to the end of the Gonarda dynasty, or end of the reign of Bâlâditya, A.D. 596, and is as accurate as we have a right to expect from the commencement of the Karkotaka dynasty up to the year 1151 A.D., a period of some 555 years. Up to the end of the Gonardas, whatever its defects are, they are patent, and Kalhana has made no endeavours to conceal them by any subtle means, as he might easily have done. if he had intended to do so. I do not believe there is any evidence to show, that the date of Gonarda III. is placed too early, but it is likely that some kings have been lost to history even during the time that elapsed between that king and Durlabhavardhana. But it does not appear that Kalhana took, as he is alleged to have done,\* any liberty with the lengths of reigns or dates of kings with whose administrations he dealt. Everything he

<sup>\* &</sup>quot;To me 'only a story' carries more weight than history made "on purpose, such as we know Kalhana's history to have been." Professor Max Müller, India: What can it teach us? page 356.

says, and everything that independent evidence has taught us, shows that his mistakes and defects-confined to the first three groups—are the mistakes and defects of his predecessors, the writers of previous chronicles and summaries. Greater mistakes and defects may be shown undeniably hereafter in those groups, and may perhaps be corrected. But nothing has hitherto been adduced which shows that Kalhana shortened or lengthened the years of a single king simply to suit a system of dates which he had adopted, not because it was correct, but because it was convenient or conventional. I make this statement because he has actually been charged with having done so, and having purposely done so, and, indeed, to have written his Rajatarangini for the purpose of enabling any of his readers also to do the same. As the charge has been preferred by one for whose opinions I have the highest and sincerest respect, it is not without the greatest hesitation and reluctance that I have here ventured to suggest that there are no facts to support the charge. Professor Bühler says\*:-

"As regards the use of the contents of the Râjata"ranginî for the history of Kashmir and of India a great
"deal remains to be done for the earlier portion, up to
"the beginning of the Karkota dynasty. Kalhana's
"chronology of the Gonandîya dynasties is, as Professor
"Wilson, Professor Lassen, and General Cunningham
"have pointed out, valueless. An author who connects
"the history of his country with the imaginary date of

<sup>\*</sup> See Bombay Branch, Royal Asiatic Society's Journal, Extra Number, 1877, (Vol. XII.), in which his excellent paper on Kashmir MSS. is given, pp. 58, 59.

"a legendary event, like the coronation of Yudhishthi"ra, and boasts that his narrative resembles a medicine,
"and is useful for increasing and diminishing the
"(statements of previous writers regarding) kings,
"place, and time, must always be sharply controlled,
"and deserves no credit whatever in those portions of
"his work where his narrative shows any suspicious
"figures or facts."

The translation given at page claxii above of Kalhaņa's śloka I., 21, will have shown that his meaning is very different, and he does not boast that his work is useful for lengthening or shortening the periods of the Kashmirian kings or the statements about their times or territories, but only that it will be useful in furnishing a medicine in the shape of much consolatory and instructive matter-events and sayings-to cure any kings who shall hereafter suffer from the disease of the pride and arrogance of prosperity, or the disease of grief at the loss of territory or the adversity of their times. If the insolence of success and prosperity should make them overbearing, the end of Nara I. alias Kinnara, of Mihirakula, or of Yudhishthira the Blind, will teach them a lesson. If they are depressed with grief at the loss of territory or by the adversity of their subjects, wisdom, hope and consolation will be afforded by the story of the restoration of the Gonardas in the person of Meghavâhana or of Prayarasena II. (who succeeded to the heritage of his father after Matrigupta), or by the story of Jajja and Jayapida, or by the story of the famine brought on by snow-storms in the time of Tunjîna, the son of Jalaukas,\* I have shown my transla-

<sup>\*</sup> Also see I., 187-90, to which the author might refer for the purpose of showing what rewards await virtuous kings.

tion to several native scholars, and I am assured that no other sense is possible. I lay stress upon the proper meaning of the couplet being understood, not because I wish to prove—what nobody can prove—that Kalhana in no case misused his materials, but because if the couplet is misinterpreted as proposed, it will throw discredit upon the whole of whatever of the historical there is in the Rajataranginî. Already such an eminent scholar as Prof. Max Müller,\* has adopted the translation of my honoured friend Dr. Bühler, and endorsed the view that Kalhana's ideas of history are shown by that couplet, viz., that he could write an elaborate poem of more than eight thousand couplets, in order that scholars might afterwards lengthen or shorten the statements of Kashmirian chroniclers regarding kings, place and time, just as it might please them or as they might find it necessary.

Among the speculations of M. Troyer† about the Rajataranginî one is that Chapters VII. and VIII. are not the production of Kalhana. Dr. Bühler has satisfactorily disposed of the view of M. Troyer, but he admits the correctness of a statement made by the latter that Kalhana, who brings his narrative down to the cycle year 25 or Sake 1072, mentions in the eighth chapter events which took place eight years later, or in the cycle year 33. This fact, if shown to be correct, would go directly to establish two things: first, that Kalhana, though he brought down his parrative to the end of the Laukika or cycle year 25, was really writing his eighth Taranga in the year 33, and second, that he

<sup>\*</sup> India: What can it teach us? page 359.

<sup>†</sup> See supra, page. clxii, footnote ‡.

introduced an anachronism into his work by anticipating in the year 25 events which did not take place until eight years after that year. The first of these conclusions would go to show that he did not write the history of Jayasimha's reign for the eight years from 26 to 33, which would be unaccountable and inconsistent with Kalhana's language; the second would vitiate the value of his history as a reliable chronicle even of his own time. Professor Bühler meets the charge, which, as I have said, he admits, by saying that Kalhana did not finish his work till the cycle year 33. But this would not remove the fault of anachronism, and that is a fault of the greatest significance, because Kalhana was writing then of his own times. Now there appears available another and less objectionable way of meeting the allegation of M. Troyer. It is this: Kalhana does not mention in his VIIIth book any events which took place in the cycle year 33 or eight years after the year about the history of which he writes towards the close of that Taranga. There is no real foundation for M. Troyer's statement, which I find is based on a mistake made by him, owing to his having misinterpreted the following couplet:

स एवमेकविंशे अदे ज्येष्ठस्य दशमेऽहाने । त्रयांक्रिशद्दर्षदेश्यः समगृद्धतं भूभुजा ॥ VIII., 3280.

'In this manner he, when nearly thirty-three years of age, was taken by the king\* on the 10th day of the

<sup>\*</sup> M. Troyer's translation is: 'Il fut accueilli par le roi dans sa vingt "et unième année, le dixième jour du mois Djâichta (mai-juin), l'an "trente-trois du pays." The mistake is that the expression त्रयिक्षेशद्व-षेदेश्यः has been translated by "the thirty-third year of the country." It is needless to prove that this is wrong. Conf. ह्वदसमातो कल्पन्दश्य-देशीयर: Pân. II. 3. 67.

'month of Jyeshtha in the year 21.' This refers to the taking of Bhoja, son of Sulhana, by order of king Jayasimha, an event which Kalhana distinctly says took place in cycle year 21, when Bhoja was nearly thirty-three years old, and not in cycle year 33 or eight years after the date to which he brings down his narrative. I have already shown that the author finished composing his eight Tarangas of the Rajataranginî in Laukika or cycle year 25 or just at the close of Sake 1072 or in the early part of A.D. 1151, i.e., two years after he began it in the early part of Laukika year 24.

I have already said that the pre-Karkotaka part of the history in the Rajataranginî is not in some parts quite reliable, being marked by a good many inadmissible periods of reigns and by improbable and miraculous That does not prove that the whole of the period before A.D. 596 is fabulous or even suspicious. Far from it. The kings appear to be all historical, and themore we approach the commencement of the Karkotakas, the more reliable appear the facts and dates given by Kalhana. And as yet no facts have been so undeniably established in regard to the dates and names of the kings of the early dynasties as to clearly prove the incorrectness of the accounts contained in the Rajataranginî. Even the date of Kanishka, one of the fifty-two kings, whose historical character has been established by coins and inscriptions, is still unsettled, and varies by centuries. The identity of Asoka, also one of the fiftytwo kings, if he be a historical reality in Kashmir, with the Buddhist emperor of that name who reigned at Pâtaliputra in Magadha, though very probable, is not free from doubts. As yet no inscriptions, coins, chronicles, or independent evidence of any other kind has been found, which has proved beyond doubt that any given part of Kalhana's narrative, though probably containing many faults, is wrong. As yet the unusually long reigns of several of the early kings, the perhaps too great antiquity assigned to some of them, and some flagrant improbabilities, merely raise our suspicions that the early dynasties are not quite correctly given in all their details. Nor has any proof been adduced to show that those faults are the result of Kalhana's handling of the previous contemporary chronicles and other materials which he used, and not of the latter.

Suspicions regarding the duration of the reign or the date of one or more kings in a given list such as that of the first three groups of Kalhana, ought not to vitiate the whole list, when we know that Kalhana used older chronicles by contemporary writers and other materials of an equally reliable character in making out his lists, and when it is highly probable that there were separate records or other evidence bearing upon separate kings. Even though he may have fixed by guess or computation the dates of one or more obscure kings about whom either there was no detailed history or he was uncertain, the rest of the list must be presumed to have been fixed by means of the previous chronicles. inscriptions, coins, &c. Unless we knew that the whole list was fixed by guess or computation, it would not be right to suspect the whole of the list.

So far as independent evidence has come to light, it has rather gone to prove that Kalhana in his earlier chapters has faithfully handed down the ancient traditions of Kashmir, and that in his later chapters he has

given dates which are shown to be correct. Thus, the Chinese pilgrim Hiouen-Thsang translates legends about the desiccation of the lakes of Kashmir and the first colonization of that country, which closely agree with those given by Kalhana. Again, Kalhana states that the Karkotakas had come into power in succession to the Gonardas in A.D. 596, which is confirmed by Hiouen-Thsang who says that when he visited Kashmir (according to General Cunningham circa 631 A.D.) the Ki-li-to, a nickname by which the Karkotakas were known, had already come into power after many centuries of rule by the philo-Buddhistic Gonardas, and that one of them was on the throne, who had not much faith in Buddhism.

As Professor Bühler truly says, "it may seem " scarcely credible that a book which has engaged the " attention of so many Sanskritists, and of some of the " first rank, is, after all the labour expended, not in a "satisfactory condition, and that its explanation "leaves a great deal to desire." To this I would only add that at least until the text of that admittedly valuable work—the only historical compilation of any pretensions that has yet come to light—has been carefully edited and restored to its original purity by competent and patient hands, it will be only reasonable to expect that, after all that some great scholars have written about it, we should suspend our judgment as to its historical value, even in regard to its earlier parts, and though, failing independent evidence, we might hesitate to accept its correctness in some parts, and even ignore certain stories as merely mythical, we should not be prepared to reject all it says, even in its earlier portions, until and unless independent evidence proves that everything contained in it is incorrect. Probably Kalhana himself did not expect or even desire that the same credence should be given to the whole of his narrative in all its details in the first three Tarangas which he expected as of right in favour of the dates and events of the subsequent, and especially the fifth, sixth, seventh, and eighth Tarangas. He clearly indicates now and then, that as we go back towards antiquity the story becomes more and more traditional and then even legendary, and that as you approach modern times it assumes a truly historical character with as correct details as you can expect in a work of the kind based upon materials like those which were available to him.

## NOTE IV.

THE DATE OF KUMÂRILA-BHATTA OR KUMÂRILA-SVÂMÎ.

The date of Bhavabhûti having been fixed by the aid of the Râjatarangini and the Gaüdavaho to be in the latter part of the seventh century, I now have the pleasure to place before the public an important statement, which I have met with in an old manuscript, and which, if not shown to be incorrect, or if not found to be a forgery, goes definitely to settle the date of the great Mîmâmsâ writer Kumârila-Bhaṭṭa or Kumârila-Svâmî, and thereby, perhaps, contributes to the determination also of the date of the great Sankarâ-chârya and of those with whom the latter may be shown to have come in contact, or whom he has mentioned in his writings. The statement referred to occurs in two passages in the colophons of two of the

ten acts of a manuscript\* of Bhavabhûti's Målatîmådha-At the end of Act III occur the words: इति श्रीभद्रकमारिलशिष्यकते मालतीमाधवे तृतीयोऽङ्कः, 'here ends Act III of the Målatîmådhava composed by the pupil of Śrî-Bhatta-Kumârila', folio 19, side 1. The colophon at the end of Act VI is as follows: इति श्रीक्मारिलस्वा-मिमसादमासवाग्वैभवश्रीमद्वेकाचार्यविरचिते मालतीमाधवे षष्ठीः इः, 'here ends Act VI of the Målatîmådhava composed by Śrîmat Umvekacharya, who attained to his learning through the favour of Śri Kumarila-Svami, folio 31. That Bhavabhûti is meant as the author is shown by the fact, that at the end of Act X we have the words, इति श्रीमद्रवस्तिविरचिते मालतीमाधवे दशमोऽङ्कः, 'here ends Act X of the Målatîmådhava composed by Śrîmat Bhavabhûti', folio 50, side 2. The colophons first mentioned occur in the body of the manuscript, and as parts of the original writing, with matter written before and after them; so that it is not possible to suppose that they may have been interpolated subsequently to the original writing of the MS. The first leaf of the MS. is wanting. No date is given on the last or any other page; but, judging from the appearance of the paper, the MS. can hardly be less than between four and five hundred years old. The paper is very old and looks throughout made dark-brown by age, not by use, as the manuscript does not appear to have been much used for reading, bearing no corrections and no marks of

<sup>\*</sup> I am indebted for this manuscript to my friend Mr. Mahadeva Vyankateśa Lele, B.A., L.C.E., of Indore. It contains 50 folios, with thirteen lines to the page, each line containing thirty to thirty-five letters. The paper is very rude and of uneven thickness, full of patches and joints of the manufacturer. The size of the leaves is 9 inches by 4½ inches.

yellow paint. The first four leaves are much worn out and torn here and there, and many others have been eaten through by moths. There is no reason to doubt that the two colophons quoted above preserve an old tradition, how old, and whether based in fact or not, are of course different questions.

What, however, Bhavabhûti says about himself and his family would seem to be not inconsistent with the tradition that Kumarila-Bhatta was one of his teachers. Both at the beginning of the Málatîmádhava and of the Viracharita, we are told by him that his ancestors were teachers (चरणग्रवः) of their śâkhâ of the Veda (Taittirîya), so learned and pure as to be fit to purify by their association those requiring purification (पिंड्रिपानना:\*), the keepers of the five sacrificial fires (पञ्चामय:), faithful to their religious vows (धृतवता:), performers of sacrifices (सोमपीथिन:, lit. 'drinkers of Soma'), and students of theology; and that his grandfather Bhatta Gopâla had performed the sacrifice called Vâjapeya. This description would favour a supposition that they must have been versed in the Mîmâmsâ; and if so, it is only natural to suppose, that Bhavabhûti learned that śâstra on account of the partiality of his immediate ancestors for the Veda, the vedic rites, and, perhaps, also the Mîmâmsâ. For, the Mîmâmsâ Sâstra has always been believed to be necessary for an orthodox exegesis of the Vedas. It is true that, though

<sup>\*</sup> अपाङ्क्योपहता पङ्किः पाञ्यते यैदिजोक्तमैः। तान् निबोधत कात्स्व्येन दिजारयान् पङ्किपावनान् ॥ अर्थाः सर्वेषु वेदेषु सर्वप्रवचनेषु च ॥ भोनियान्वयजाश्चेत विज्ञेयाः पङ्किपावनाः ॥ Manu III. 183, 184fgg.

Bhavabhûti tells us what he had learned\*—the Veda, the Upanishads, the Sânkhya, the Yoga, and the Alankâra—he does not mention a knowledge of the Mîmâmsâ Sâstra among his acquirements. But this omission on his part is very welcome to us, indeed, as rather proving, that the tradition that he was a pupil of Kumârila-Bhaṭṭa was not invented by his admirers from his being known to be learned in the Mîmâmsâ, but was independent of any such spurious origin. Nor can it be supposed, that the tradition might have arisen from the famous description of his ancestors given by himself, as there is no mention therein, that they were learned in the Mîmâmsâ, their having had any knowledge thereof being merely a matter of supposition which is not even quite necessary, though only reasonable.

If the date of Kumarila-Bhatta may be taken to be fixed by the statements under consideration, he may be placed somewhere about the middle of the seventh century. For, we have already seen, that Vakpati knew and admired Bhavabhûti when he was young, and regarded him as his teacher or leader. If we place Yaśovarma's reign between A.D. 675 and 710, Vakpati would have lived, we will say, from A.D. 660 to 720. Bhavabhûti, who was patronized by Yaśovarma, and was older than Vakpati, would then be assigned to, we will say, from A.D. 620 to 685. In that case Kumarila may be placed between, say, A.D. 590 and 650. For, to have been a teacher of

<sup>\*</sup> यद् वेदाध्ययनं तथे।पनिषदां सांख्यस्य योगस्य च ज्ञानं तत्कथनेन किं न हि ततः कश्चिद् गुणो नाटके । यत् प्रौढत्वम् उदारता च वचसां यचार्थतो गौरवं तचेद अस्ति ततस्तदेव गमकं पाण्डित्यवेदग्ध्ययोः ॥ Mâlat. I. 7.

I may observe that this date agrees with that assigned to Kumarila-Bhatta by Taranatha in his history of Indian Buddhism, and accepted by the late Dr. Burnell in his preface to his edition of the Samavidhana-Brahmana, (preface, page VI. See also Le Bouddhisme, par Vassilief, French Edition, footnote pp. 45-56). Further, if we accept the above approximations they explain why Sankaracharya, who mentions Sabara-Svamî by name and calls him 'Acharya', § 'the 'great teacher,' and who mentions Upavarsha and calls him 'Bhagavan,' | 'the venerable,' omits to name Kumarila-Bhatta one of the greatest authorities on the Mîmamsa.

If Sankarâchârya lived at the end of the eighth and the beginning of the ninth century, Kumârila-Bhaṭṭa,

<sup>\*</sup> In putting down this date it is not necessary to pay any regard to the Jain statements that Yaśovarmâ was living in Sañvat 800 (A.D. 744) as I have already shown that those statements are not reliable.

<sup>+</sup> See further on.

<sup>‡</sup> Colebrooke (Essays Vol. I., Gootnote to p. 298) states that Śankarâ-chârya, though he does not name Kumarila, refers to him in his works. Ransacking all the known works of Śankarâchârya (the Śāriraka-bhāshya, the Bhāshya on the ten Upanishads, and the Gilābhāshya), I have failed to find any passages containing any reference to Kumârila-Bhaṭṭa personally or to his works.

<sup>§</sup> See the Śârîraka-Bháshya III. 3. 53.

we must suppose, was not thought worthy of being mentioned by name or even referred to. As to the statement made by the author of that Śankara-dig-vijaya which bears for its author the pseudonym\* of Anandagiri, that Sankarâchârya met Bhattâchârya, the name by which Kumarila-Bhatta is usually quoted, at Ruddhapura near Sriparvata in the south, and that he was told by him to satisfy his desire for disputation with his brother-in-law Mandanamiśra, it would be reasonable to suppose that it was an anachronism, the story being invented by his modern biographers or praise-singers for the purpose of completing the dig-vijaya (conquest or defeat of all scholars in all directions) by Sankarâchârya. For the latter's date as accepted by a certain tradition is Kali 3889 or Samvat 845, A.D. 789†. If, therefore, Kumarila-Bhatta lived in the middle of the seventh century he could not have been interviewed by Sankarâchârya who was born in A.D. 789. Even if the date assigned by the correction of General

<sup>\*</sup> Edited by Nârâyaṇa-Tarkapanchânana, under the superintendence of the Bengal Branch of the Asiatic Society, 1868. To suppose that this work could have been written by Ânandagiri is an insult to the memory of Śankarâchârya and of his distinguished pupil, even if it be assumed that Ânandagiri is synonymous with Anantânandagiri, which appears to be the name given to himself by the author.

<sup>†</sup> See Árya-vidyá-sudhákara by the late Yajñeśvara Śâstrî: pp. 226, 227.

<sup>&</sup>quot;इं कराचार्यप्राहुर्भावस्तु विक्रमार्कसमयादतीते पञ्चचत्वारिशद्धिकाष्टशतीमिते संवत्सरे केरलदेशे कालपीयामे ...... । तथा च संपदायविद आहुः । निधिनागेभवह्रथब्दे विभवे मासि माधवे।

शुक्कें,तिथी दशस्यां तु शंकरार्योदयः स्मृतः॥ इति ३८८९ । ... तथा शंकरमन्दारसौरभे नीलकण्ठभद्दा अपि एवमेवाहुः॥ प्रास्त तिष्पशारदाम् अतियातवत्याम् एकादशाधिकशतोनचतःसहरुयाम् । ३८८९ ।

इ.त्यादि ॥ "

Cunningham to the accession of Lalitâditya (about 727 A.D.) be assumed to be correct, Kumârila-Bhaṭṭa, if he was Bhavabhûti's teacher, could not have met Sankarâchârya, as the latter could only have challenged him after some ten or fifteen years at least of the ninth century had passed, granting that he was a prodigy of learning at twenty-five.

The belief, however, that Kumârila-Bhaṭṭa slightly preceded Śankarâchârya is very general, and is probably fit to be accepted as well founded. The very fact that the writers of the *Dig-vijayas* should invent a story that Śankarâchârya included him among his conquests may, perhaps, be taken to point to either the immediate priority or the contemporaneousness of the celebrated Mîmâmsâ writer.

If he was contemporaneous with Sankarâchârya, the date assigned to the latter by Mr. Kâshinâth Trimbak Telang\* would be somewhat too early—by more than fifty years. Of course as yet nothing has been discovered to establish beyond dispute the necessity of placing the two scholars in the same generation or even in the same century, since the tradition about their being contemporaneous is based upon grounds which need further confirmation. At present all that we can say is, that it is highly probable that they both lived in the middle of the seventh century, Kumârila-Bhaṭṭa being the senior of the two, as will be shown further on.

<sup>\*</sup> See his paper attached to his edition of Mudrārākshasa, Bombay Sanskrit Series, 1884, in which he very ably discusses the question.

The above discussion on the age of Kumarila-Bhattaleads us to the question of the date of Sankaracharya, because tradition considers the two teachers as contemporaneous. I may observe then that in addition to the passages quoted by Mr. Telang in his able paper already referred to as bearing upon the date of Sankaracharya, we may collate at least four more, found in the several commentaries of that scholar, that claim consideration in the determination of his date. They all contain names of kings who appear to have been contemporaries of each other and of Sankaracharya also.

The most important of those passages is in his comment on Brahma-Sútra: उभयव्यामोहात् तत्तिद्धे: IV. 3, 5, where the question is, what is meant by the phrase तें अर्चेषम् अभिसंभवन्ति अचिषोऽहः । अह्न आपूर्यमाणपक्षम् । आपूर्यमाणपक्षात् \* \* \* पण् मासान् । which is found in the Chhandoqua Upanishad, 10, 1, 2. The passage literally means, that the dead in going to Brahma-loka first 'go to Archis, from Archis they go to Ahas, from Ahas to Ápûryamânapaksha, &c.' Ordinarily Archis means a flame, Ahas means day, and Apûryamânapaksha is the light fortnight of the lunar month. What is the sense in which these and similar expressions are to be understood here? Sankarâchârya says, that the presiding deities of those things are meant. These deities conduct the dead safely one after another each through its own province on to that of the next deity. By way of illustration Sankaracharya ys: लोकपसिद्धेष्वि आतियात्रिकेषु एवंजातीयक उपदेशी दृश्यते र गच्छ ै म् इती बलवर्माणं तती जयसिंह ततः कृष्णगुप्तम् इति । which 🗞 🧢 ranslated thus: 'in the case of those also who are known in the world and who 'afford safe passage such a direction is heard: go from here 6 to Balavarmâ, from thence to Jayasimha, and from thence to Krishnagupta.' Here the illustration being intended to show that the presiding deity of a region may be signified by a word which is the name of that region, we have to understand that the three persons Balavarmâ, Jayasiñiha, and Krishnagupta were the rulers of three different territories. It cannot be supposed

that they are merely imaginary persons, because they would in that case fail to illustrate the proposition; Balavarmâ, Jayasinha, and Krishnagupta not being conventional names for guides or for kings who provide safe passage. Nor can it, for the same reason, be said that they may be real but common individuals, because they would be rulers of nothing. must, therefore, be some three kings who ruled over three different kingdoms through which travellers used, as through other kingdoms, to get an escort, because of the inaccessible nature of the country or of the unsafe condition of the roads, and of which that governed by Balavarmâ was nearest to the place where Sankaracharya was writing. The kingdom of Javasimha was next to that of Balavarma, and farthest was that of Krishnagupta. Besides the order in which the three kings are named, the passage illustrated also requires that the three kingdoms should be removed from the speaker in the order in which they are named. Now one of the works on the life of Sankarachârya—the Sankshepa-Śankara-vijaya, attributed to Mâdhava -states that he wrote his Bhashya on the Sûtras and on the Upanishads, and other works at Badarî in the Himâlaya.\* If this be a fact, 'Balavarmâ' must be the name of a king who reigned at a place not far from Badarî. What is this kingdom, and who is this Balavarma? I may suggest the Balavarma mentioned in the inscriptions at Barmavar in the Chumba State in the Punjab, published by General Cunningham.† Unfortunately the date of that Balavarmâ has not yet been ascertained, but the writing of the inscriptions will certainly justify us in refer-

<sup>\*</sup> Sankshepa-Śankara-vijaya, VI. 60-63. Mr. Telang, who has already brought to public notice the fact of Śankaracharya having gone to Badari about this time, makes out that Śankaracharya composed his works—the Śararaka-Bhashya at all events—at Benares, merely going to Badari to write them down quietly. But Madhava, whoever he is, is distinct that Śankaracharya merely received the prasada, the grant of power and authority, from Śiva at Benares, and that the composition took place at Badari after discussion with other sages (अवधिन:) who were residing there, on various points connected with the Upanishads. At Benares he merely made up his mind to write his commentaries and did nothing more.

<sup>†</sup> Arch. Surv. of India, Vol. XIV., pp. 109 fgg.

ring them to the eighth or ninth century of the Christian era. They are of king Meruvarmâ, whose father was Divâkaravarmâ. Divâkaravarmâ was the grandson of Balavarmâ; so that between Balavarmâ and Meruvarmâ a period of from one hundred and fifty to two hundred years must have elapsed. We may, therefore, place Balavarmâ about the first quarter or middle of the seventh century. The exact date when Balavarmâ lived cannot of course be fixed without further evidence.

This evidence does not seem to be available at present. But we may refer to a copper-plate edict of a king Balavarmâ, translated by Dr. Fiftz-Edward Hall and published at pages 538-542 of the VIth Volume of the Journal of the American Oriental Society in 1860. This copper-plate inscription describes Balavarmâ as the son of Pâṇḍuvarmâ, and appears clearly to make out that his father was the disciple of a Buddhist Arhat named Deveśvarasvâmî, and that he himself was a devout Brahminist.\*

The inscription records the grant as an agrahâra of the village of Bhujangikâ situated on the banks of the river Veśa to Bhogasvâmî Gautama the Mâdhyandina, Narasvâmî Aupamanyava the Kauthuma-Chhândogya, Vilâsasvâmî Sândila the Kauthuma-Chhândogya, Bhîmasvâmî Vasishtha, the Kauthuma-Chhândogya, and Rudrasvâmî Gautama the Kâuthuma-Chhândogya.

It is dated Sañvat 61, Chaitra Sudi 2. Dr. Fiftz-Edward Hall gives no fac-simile of the original, but merely a transcript of it in modern Devanâgarî characters. He adds that he believes the original is at Benares. He cannot say with assurance what the age of the inscription may be. The inscription mentions the neighbouring village or town of Chitrasîma. Dr. Hall remarks that neither this place nor Bhujangikâ nor the river Veśa has been identified. Now it is probable that the Sañvat era mentioned in this inscription is the era of Srî-

<sup>\*</sup> बृहदर्हज्ञगवतो देवासुरशिरोमुकुटरलयभाविच्छुरितपादपद्मयुगलस्य अद्भुतानेकप्तेर-नेकवरप्रदस्य देवेश्वरस्वामिनः पादमूलाद् अवातपञ्चमहाश्चन्दमहासामन्तश्रीपाण्डुवर्मदेवपादा-नथ्यातः परममाहेश्वरः परमब्रह्मण्यः समवातपञ्चमहाश्चन्दमहासामन्तश्रीबलवर्मदेवः।

Harsha-deva which began in 607 A.D. If so the date of the inscription is 648 A.D. A king Balavarmâ who was referred to by Śankarâchârya as brave like a lion (see further on), and as giving safe passage to travellers through his kingdom in the year, we will say, 630 A.D., may very well be supposed to be still reigning in A.D. 668, and so old as to make grants to Brahmans for the enhancement of his own merit as well as of that of his father and mother. Indeed, the reference to his bravery in the passage in the Śirîraka-Bhâshya would require that he was in the prime of youth at the time when that passage was written, say in 630 A.D., just in the same manner that the language of the grant would favour the supposition that he was in his old age when he made it in A.D. 668.

As to Jayasiñha I cannot say who he may be. He might be the ruler of one of the kingdoms in the Madhyadeśa. For that would follow if the Krishnagupta mentioned by Sankarâchârya is a king that was one of the later Gupta kings of Behar. He can hardly be the Krishnagupta of Eastern Magadha whose name occurs in the inscription at Aphsar in Behar. Though the date of this Krishnagupta\* is unknown he is the first of a list containing the following names:†—

- 1. Krishnagupta.
- 2. Harshagupta, son of 1
- 3. Jîvitagupta, son of 2
- 4. Knmåragupta, son of 3
- 5. Dâmodaragupta, son of 4
- 6. Mahâsenagupta, son of 5
- 7. Mådhavagupta, son of 6
- 8. Harshadeva.
- 9. Âdityasenadeva, son of 8.

Now from an inscription of Adityasena found at Shahpur‡ and the date of which is read by Dr. Bhagwânlâl Indraji as Samvat 88 (the Samvat having been shown by General

<sup>\*</sup> An inscription without date of a Krishnagupta is mentioned at p. 155 of the Arch Surv. of India, Vol. XIX., as occurring at Ismasghar near Swat.

<sup>†</sup> See Arch. Surv. of India, Vol, XV. p. 166. General Cunningham omits No. 8, Harshadeva, probably because he is not called Gapta and the passage where his name occurs is confused. I have supplied the name from the list given by Dr. Rajendralal Mitra in his note on the Aphsar inscription at page 267, Vol. XXXV., Part I., of the Journal of the Bengal Branch of the Royal Asiatic Society for 1867, which see.

<sup>#</sup> Arch. Surv. of India, Vol. XV., p. 11.

Cunningham to be that of Śrî-Harsha, beginning with 607 A.D.), the date of Âdityasena would be about 694 A.D. Counting back from Âdityasena, it would be necessary for us to assign ten years on an average to each king, or rather to each generation if we would place this Krishṇagupta about 620 or 630 A.D. That of course is not possible. General Cunningham reads Âdityasena's date in the Shahpur inscription as 55 instead of 88, and assigns twenty-five years to each king, so that, according to him, Krishṇagupta is assigned to about 475 A.D. If we adopt Dr. Bhagwânlâl's reading, Krishṇagupta would be assigned to say about 500 A.D. In either case the date is too early for Śankarâchârya if he lived at the time of the Pûrṇavarmâ of Hiouen-Thsang.

Whoever, however, is the Krishnagupta named by Sankarâ-chârya, it is certain that the date of that Krishnagupta, and of Jayasimha, and of Balavarmâ, whatever it may be, must now determine the date of Sankarâchârya.

There is yet another passage in which Balavarmâ is mentioned. It is în Śankarâchârya's comment upon the Sûtra तथा पाणा: II. 41, where he says: साद्धे हि सति उपमानं स्यात् । यथा सिंहस्तथा बलवमेति, 'comparison is possible only where there is 'similarity; thus: Balavarmâ is like a lion.' Here too Balavarmâ cannot be any one but a certain individual who was well known at the time to be so brave as to deserve, by all common consent, comparison with a lion. Further it is natural that Śankarâchârya should have named some one who was most known in the place in which he writes; and this fits in well with the Balavarmâ of Barmâvar or Chambâ in the Panjâb, if other evidence should prove that Śankarâchârya and that king were contemporaries.

Besides the passage relied upon by Mr. Telang in his paper already referred to on the date of Sankarâchârya, there are two more in his commentaries in which king Pûrnavarmâ is mentioned, and that in a way which leaves little doubt that he and Pûrnavarmâ were contemporaries of each other. Both these passages occur in Sankarâchârya's commentary on the

Chhândegya Upanishad. The first occurs in the comment on त्रयो धर्मस्कन्धा यज्ञो अध्ययनं दानम् इति । प्रथमस्तप एव दितीयो ब्रह्मचार्या-चार्यक्लवासी तृतीयोऽत्यन्तम् आत्मानम् आचार्यकुलेऽवसादयन् । सर्व एते पुण्यलोका भवन्ति । ब्रेसस्थोधमृतत्वम् एति II. 23, where three branches of religion are mentioned, viz., first, sacrifice, study, and giving largesses; second, practising austerities; and third, the student ummarried, living in the family of his teacher, and serving him his whole life. All who practise these attain to Punyaloka. As for him who has dedicated himself to the contemplation of Brahma, he becomes finally immortal so as never to return to this world again. The question is, is the mention which is here made of the Punyaloka and of the Amritatva (final immortality) meant to enjoin these things as the reward of those practices respectively? Sankarâchârya says, no; that mention is merely made in order to recommend the practices. Then he gives an example to illustrate this position: यथा पूर्ण-वर्मणः सेवा भक्तपरिधानमात्रफला राजवर्मणस्त सेवा राज्यतुल्यफलेति तहत् । Thus: the service of Pûrnavarmâ is merely rewarded with food and clothing, but the service of Rajavarma is rewarded 'almost with a kingdom,' where it is not ordered that Pûrnavarmâ and Râjavarmâ shall reward their servants with food together with clothing and with a kingdom respectively, but which merely recommends the service of Pûrnavarmâ and Râjavarmâ, and shows the difference between the two.

Here again Pûrṇavarmâ and Rûjavarmâ can only be kings who were reigning at the time of Sankarâchârya, though who\* Rûjavarmâ was I have not been able to find out. It does not appear reasonable that Sankarâchârya should have named as illustrations of the service of two persons one of whom was

<sup>\*</sup> If it was allowed to indulge in speculation, a speculation which did not, however, venture to do more than merely make a suggestion or throw out a hope, it might one day turn out that this Rajavarma was identical with Sasanka the adversary of Pûrnavarma. If Pûrnavarma, who is described by Hiouen-Thsung as "full of respect for the sages and esteem for the learned," and who was a staunch Buddhist, had many virtues which Sankarachfrya extolled, it stands to reason that Sasanka-Rajavarma (Oh! that this were a reality!) who was such a staunch Brahmanist, should appear to Sankarachfrya as even more liberal than Pûrnavarma.

more liberal to his dependents than the other, two kings who were not then living, or who were not so recent as to be quite familiar to his readers.

The other passage occurs in Sankarâchârya's comment on the sentence असदेवेदम् अग्र आसीत् III. 19, 1, which means that before the sun was created this creation was non-existent. Sankarâchârya explains, that the creation was not really nonexistent before the creation of the sun, but in a state which was like non-existent, viz., it did not exist as it exists now, i.e., it had no form, no name. Name and form (nâma-rûpa) were given to it after the sun was created. That is, it existed, but one might say it did not exist. Sankarâchârya illustrates this by saying: यथा असदेवेदं राज्ञ: कुलं सर्वगृणसंपन्ने पूर्णवर्मणि राजन्यसतीति, 'as this family of the king [Pûrṇavarmâ] did not exist when the king Pûrnavarmâ who is endowed ' with all good qualities did not yet exist.' This proves, first, that Pûrnavarmâ was regarded as an excellent king: secondly, that it was he who brought his family to great prominence, it having been very obscure before; and thirdly, that Pûrnavarmâ was living when the commentary on the Chhândoqya Upanishad was written. The last inference appears unavoidable because of the expression इदं राज्ञ: [पूर्णवर्मण:] कुलम्, this family of the king [Pûrnavarmâ], as 'इदम्', 'this' would otherwise be inexplicable, and also because the illustration would fail to illustrate the commentator's meaning, which requires that the 'sun' of the family should be existent at the time in the same manner that the sun of the universe was existent.

When the passage to which Mr. Telang has drawn attention, as well as the two here quoted are taken together, the conclusion seems irresistible that Sankarâchârya and Pûrṇavarmâ were contemporaries.

If this Pûrṇavarmâ is, as is most probable, identical with the king of that name mentioned by *Hiouen-Thsang*, we have then got to consider the date of that king. Mr. Telang, depending upon the fact that *Hiouen-Thsang* did not go to see Pûrṇavarmâ, infers that the latter must have ceased to

live before 637-638 A.D., when the Chinese traveller is made out to have visited Magadha, and that, therefore, the Magadha king must have lived somewhere about the end of the sixth century A.D. The first part of the statement, though it happens to be correct as a fact, is not necessary as an inference. The latter portion of the inference appears to be rather wide of the mark. My own conclusion is that Pûrṇavarmâ must have been reigning late in the first quarter of the seventh century, nay even much later, as I hope presently to show.

If Hiouen-Thsang, who must have visited Magadha about 637-638 A.D., does not mention that he went to see Parnavarma, it does not follow from this that he was not living at the time. Hiouen-Thsang does not, as a rule, go to see all the kings whose territories he visits, nor, even if he sees them, does he mention their names. Thus he received a splendid reception at the hands of the king of Kashmir, where he lived for two years, and where, besides giving him much assistance in his studies and in the work of making copies of manuscripts, the king showed him his personal hospitality and once treated him in his palace to a dinner, at which all the principal Buddhist scholars of the capital were invited to meet him. But he does not give the name of that king. He goes to Karnasuvarnapura, the city where King Sasanka reigned, but does not say who was reigning there at that time. (Vide La vie de Hiouen-Thsang, pp. 180 fgg). Again, he visits the king of Mahârâshtra, and gives a very interesting account of the people of that kingdom, and, besides telling us many strange characteristics of the king, his treatment of his defeated generals, his army, &c., he says, that the king was so brave and powerful, that even Harshavardhana Śiladitya was unable to subdue him; but he does not name the king, (idem, pp. 202, 203). Nor does he mention the name of the king of Ujjain, though he visits that kingdom, and though he names a King Śiladitya who, according to tradition, had reigned for fifty years at that place, sixty years before his visit. Sometimes, of course, he does mention the

name of the king whose kingdom he visits, as of Dhruvapatu, the king of Valabhi, and son-in-law of Harshavardhana of Kanauj. But even if Pürnavarmā was not living about 637-638 A.D., it is not necessary to put him so far back as towards the end of the sixth century. He may have reigned from 600 to 635 as well as somewhere towards the end of the sixth century.

What, however, is the conclusion which Hiouen-Thsang's own references to Pürnavarmâ lead us to draw? To answer this question, we may consider not only what he says about Pürnavarmâ, but also what he says about Saśanka, the contemporary and adversary of Pürnavarmâ. Those references prove that though it is quite true that both Pürnavarmâ and Śaśanka were dead, they had been reigning up till a very short time before the pilgrim's visit to Magadha.

Harshavardhana from the fact that his era commenced in 607 A.D.,\* must be supposed to have come to the throne in that year. That, therefore, is the year in which his brother Rajvavardhana was perfidiously murdered by Śaśânka. And Śaśânka was not punished for this perfidy at least till after six years from the date of Harsha's accession, as is clear when we consider together the accounts given by Hinnen-Thsang and Bana. How much longer it took Harsha to punish Śaśanka, we are not told in so many words. But Hiouen-Thsang says, that Harshavardhana could not finish his military operations for thirty years. While writing about Magadha, which he visited in 637-638, the Chinese pilgrim speaks of the stone slab which bore traces of Buddha's foot, and which was near Aśoka's palace, thus: 'In these recent times, King Śaśanka having abolished the law of Buddha, immediately repaired to the place where the 'stone was, and wished to efface the sacred traces; but hardly ' had the stone begun to be cut with the chisel, than it became 'united again, &c.' The expression 'in these recent times' (dans. ces derniers temps), shows that the event must have taken

<sup>\*</sup> I take this as established by General Cunningham. See his reports on the Archaelogical Surrey of India, passim.

place not so long as thirty or forty years, but a very short time, before the date when he is speaking. Again, when Harshavardhana sends a pressing request to Sîlabhadra, the head of the Nâlanda monastery, to send Hiouen-Thsang to him, and threatens, in case of his failure to do so, to go and destroy the monastery, he says: 'I am burning with a desire to see and hear him; it is for this reason that I despatch a fresh messenger respectfully; if he does not come, your disciple [the writer] ' will know that he is for ever given to vice and misfortune. 'In these recent times even King Saśânka could abolish the Law 'and destroy the tree of intelligence. Do you believe, master, 'that your disciple [i.e., the writer] has not the power to do 'likewise? &c., &c.' (La vie de Hiouen-Thsang, p. 235). Here, too, the phrase 'in these recent times' (dans ces derniers temps), appears to show that Sasanka's destruction and Pûrnavarmâ's restoration of Buddhist institutions, had not taken place many years before, but quite recently. Then, speaking of the incident about the destruction and the replacement of the Bodhi tree at Gayâ, and having described how Aśoka by his piety had once resuscitated it, Hiouen-Thsang says: 'Aśoka 'surrounded it with a stone-wall ten feet high. That enclo-'sure still subsists to-day. In these recent times King ' Śaśanka, who was attached to the heretical doctrine, calum-' niated through base envy the law of Buddha, and destroyed the monasteries. He pulled down the tree of intelligence, 'and dug the ground up to the source of the water without ' being able to extirpate the deepest roots. Then he set fire to them and sprinkled them with sugarcane juice, that he might consume them entirely and destroy the 'last offshoots. Some months after, that event came to the ears of Pûrnavarmâ, the king of Magadha and the last descen-'dant of king Asoka.' He revived it and 'in the fear that it ' might be destroyed again', he surrounded it with a stone-wall ' twenty-four feet high. That is why, this day, the tree of intel-' ligence is protected by a stone-wall which is higher by twenty feet than the tree.'\* If Hioven-Thsang is to be believed, and

<sup>\*</sup> See Les Mémoires de Hiouen-Thsang, Vol. II., p. 464.

there is no reason why he should not, this passage seems to show that the restoration of the Bodhi tree by Pûrnavarmâ had taken place very recently indeed. As the tree was only four feet high when Hiouen-Thsang writes, it could not then be more than two or three years old; and if so, Pûrnavarmâ who planted it or, in the language of the pious Buddhists, resuscitated it, must have been living up till two or three years before the time at which Hiouen-Thsang is speaking, i.e. he must have been alive in about 635 A.D.

The expression "who was attached to the heretical doctrine"

shows that Śaśanka had ceased to live at the time. And this is shown to be a fact by another passage, according to which it appears that he had met with his death not at the hands of Harshavardhana, who had vowed that he would destroy him, but in a somewhat less honourable manner, as the following will show. Speaking of the statue of Buddha, Hiouen-Thsang says that King Sasanka, having pulled down the tree of intelligence, wished to destroy that statue, but when he saw that benevolent figure, he failed in his courage, and made up his mind to return. He then said to one of his ministers: 'You must remove that statue of Buddha, and put in its ' place one of the god Maheśvara.' The minister thought it sinful to carry out the order and dangerous to disobey it. So he called a man of proved fidelity and caused him to surround the statue with a wall, a lamp being kept near the statue, and to exhibit the image of Mahesvaradeva before the wall. that work was finished, he went and informed the king. At ' the receipt of that news, the king was seized with fright. The ' whole of his body was covered with tumours, his skin was torn 'up, and at the end of a few moments he died. ' Although many days have passed since, the lamp has not yet ' gone out; the statue is always upright, and the work of the ' god has not shown the slightest damage.' (La vie de Hiouen-Thsang, p. 469). The expression 'many days' does not by itself perhaps decide much either way. It might mean that only a few days, and not years had elapsed, or that some years had passed. But when we interpret it in the light of what

Hiouen-Thsang states regarding the height of the Bodhi tree, it seems fair to suppose that Hiouen-Thsang means by many days a period less than a year or so.

Speaking of Nâlanda, and having described a vihâra wholly made of copper that was built by Śîlâditya Harshavardhana, he says: 'quite close, towards the east, at a distance of one 'hundred paces, one sees a copper statue of Buddha eighty 'feet high. To cover it, it has become necessary to raise over 'it a pavilion of six storeys; the statue was formerly founded 'by king Pûrnavarmâ' (La vie de Hiouen-Thsang, p. 161). This passage would go to show, that king Pûrnavarmâ had consecrated the statue some years before the time the pilgrim writes, and probably also that he was not living at the time.

The expression 'in these recent times' is used of even Harshavardhana while he was of course living and reigning. Thus in reference to the incident about Harshavardhana having made a demand of the tooth of Buddha from the king of Kashmir, it is said: 'in these recent times (dans ces derniers 'temps) king Śîlâditya, having learned that there was a tooth of 'Buddha in Kashmir, went himself to the frontier and demanded 'permission to see and adore it, &c., &c.' (La vie de Hiouen Thsang, p. 251).

The references, therefore, to Śaśânka and Pûrṇavarmâ do not require that the latter should be placed earlier than just a very short time, say two or three years, before the year 637 or 638 A.D. But there is a passage which proves that though when Hiouen-Thsang was in Magadha Pûrṇavarmâ was no longer living, he must have died just such a short time before as I have indicated above. This passage occurs în the account of the visit of the pilgrim to Jayasena Śâstrî at Yashtivana Giri.\* Having described how Jayasena, who originally came from Surâshtra or Katāyawad, had learned the various branches of the Buddhistic law and other Śâstras from Bhadraruchi, Sthitimati, and Śîlabhadra (the celebrated

<sup>\*</sup> Is this the same as the "Yanagrama named Yashtigriha" mentioned by Bana in his Harsha-charita, II.?

head of the Nalanda monastery), Hiouen-Thsang says that Pârnavarmâ, king of Magadha, 'was full of respect for the 'sages and of esteem for the learned. Having been informed 'of the reputation of the Sâstrî (Jayasena), he became very 'glad. He sent messengers to invite him to come to him, 'named him supreme doctor of the kingdom, and assigned for 'his maintenance the revenue of twenty large townships; but' the Śâstrî declined those brilliant offers.

'After the death of Pûrṇavarmâ, king Śîlâditya invited him 'likewise to receive the title of supreme doctor of the kingdom, and assigned for his maintenance the revenue of eighty large towns of the kingdom of Orissa. The Śâstrî declined as 'before.'\* He returned and remained at Yashṭivana Giri, teaching many monks. Hiouen-Thsang himself read with him many works during a period of two years.

King Śiladitya could not have offered the revenue of eighty towns of the kingdom of Orissa for several years after 607 or indeed till the year 637 A.D., because it was not till then that he succeeded in making himself supreme ruler of India. At all events Harshavardhana, whose father and brother ruled at Thanesar and do not appear to have had any territory south of the Jumna, and who took six years to make any impression on his neighbours, could not have possessed the kingdom of Orissa at the earliest till 613 A.D. Till that year at least Pûrnavarma may be safely presumed to be reigning. The probability, however, is that he was reigning much later, till perhaps the year 635 A.D., because the Sastrî was living and was in the full vigour of his literary activity as a teacher at the time when Hiouen-Thsang left India towards the end of the year 643 A.D. If, therefore, this Pûrnavarmâ is the contemporary of Śankarâchârya, the latter must have lived in the beginning or middle of the seventh century A.D., and might well be a contemporary of Bâna as stated in the Sankshepa-Sankara-vijaya, attributed to Mâdhava (XV. 141).

Unless, however, we are able to fix the date, from indepen-

<sup>\*</sup> La vie de Hiouen-Thsang, pp. 212-214.

dent evidence, of at least one of the other kings named by Sankarâchârya-Balavarmâ, Jayasimha, Krishnagupta, and Râjavarmâ—the identification of the two Pûrnavarmâs must be considered as somewhat hypothetical, resting, as it does, almost upon the single fact that no other Pûrnavarmâ than that of Magadha, the adversary of Saśanka, has yet been brought to light. What would seem further to threaten our faith in the identification is the fact, that while Hiouen-Thsang calls Parnavarmâ the 'last descendant' of the family of Asoka, Sankarâchârya says, that his family was so obscure before he became king, that it was fit to be described as not existing at all. This could hardly be said of a family of which king Aśoka had been one of the members. Of course it is possible to explain this difficulty away by saying, that the immediate ancestors of Pûrnavarmâ, though claiming descent from Aśoka, were so insignificant that Sankarâchârya was right in describing them as almost non-existent.

#### NOTE V.

What Hiouen-Theang says about Kashmir. (See pp. lxxxi. fgg.)

In the notice on the kingdom of Kashmir which occurs in the Mémoires de Hiouen-Thsang (Lib. III.) no statement is met with either that the reigning king in Kashmir, when Hiouen-Thsang entered it, was Pratâpâditya nor that the king's mother's younger brother came to meet the Chinese traveller; nor is the date of his arrival in the country given therein. It is in the Vie et Voyages de Hiouen-Thsang (by M. Stanislas Julien), pp. 90 fgg., a work different from the 'Mémoires' that the statement is found that the king ordered the younger brother of his mother to go out to receive him with chariots and horses as he arrived at the stone-gate which formed the western entrance into the kingdom. Hiouen-Thsang passed the first night in the Huse-kia-lo the 'Vihâra' built by the Scythian king Hushka; a mention of a building that por

tanto goes to prove the reliable character of the facts narrated in the Rajatarangini (i. 169). It is also said that when Hiouen-Thsang approached the capital city the king came to meet him at the head of all his officers and with monks of the city, forming a cortege of more than a thousand persons. The road was covered with parasols and banners, and the whole route was inundated with perfumes and flowers. When the king came into his presence, he loaded him with praises and marks of respect, strewing with his own hand an immense quantity of flowers in his honour. He then made him mount a grand elephant and marched back with him. When they arrived at the capital Hiouen-Thsang was lodged in the Vihâra called 'Jayendra-vihâra' which the pilgrim says had been built by a former king. (See  $R\hat{a}j$ ., II. 65-84). The next day Hiouen-Thsang was invited by the king to dinner in his palace, who also invited for the same purpose scores of eminent monks of eminent virtue. After the dinner was over the king requested him to open discussions on the difficult points of the (Buddhistic) doctrine.

Having learned that the pilgrim had come from the distant East to study the doctrine of Buddha in its very home, and that he felt the want of books when he endeavoured to study, the king gave him twenty copyists to copy the Sûtras, &c., for him; and also other servants to wait upon him—(Vie et voyages de Hiouen-Thsang, pp. 90-92).

It is strange, however, that *Hiouen-Thsang* nowhere mentions the name of the king (probably because he was not a sincere Buddhist), nor the date of his own arrival in Kashmir. Nor does he even distinctly say that the king was of the *Karkota*, i.e., Någa dynasty. As much may, however, be inferred, and perhaps also that *Hiouen-Thsang* refers, though not by name, to the first of the Karkotas, when he says: 'as 'for the *Ki-li-to*, as the monks had several times destroyed 'their family and abolished their sacrifices, they had, from century to century, cherished a profound rancour, and had 'conceived a hatred for the law of Buddha. After a long lapse

of years, they again seized the royal power. That is why, today, the king of the kingdom has not a great faith [in
Buddhism] and interests himself only in heretics and the
temples of the gods.'\* (Les Mémoires de Hiouen-Thsang,
Vol. I., page 180).

It may be remarked that if General Cunningham's correction of thirty-one years be accepted, Durlabhavardhana's reign would extend from 627 to 663 A.D. Hiouen-Thsang, therefore, writing, four or five years after the accession, i.e., in 631-32, of the event which brought the Karkotas or 'Ki-li-to' into power, would certainly have used the perfect tense and said 'have seized again' (ont ressaisi) instead of the acrist 'seized again' (ressaisirent), a tense which accords better with A.D. 596 the date supplied by the Râjataranginî as the date of Durlabhavardhana's accession.

Durlabhavardhana was a Kâyastha, an ordinary inhabitant of the valley (See Raj., III. 491). The race to which the kings of whom he was the first belonged is nicknamed, says Hiouen-Thsang, Ki-li-to, that is to say, 'bought' krita, as he himself explains the term (acheté). According to his account the term was applied to them in reference to the legend, given at length by him, that their ancestors had been bought and imported as household servants when the valley was first colonized. According to him all kings of Kashmir, who were taken by the people from among themselves, were Ki-li-to, because the common people were the descendants of former Such kings, he says, were those who succeeded Madhyântika, the mythical Arhat king who first peopled Kashmir, those that succeeded Kanishka, and the Karkotas. Much curious speculation has been bestowed on the meaning of the term, and we are told by General Cunningham, and (he says)

<sup>\*</sup> Professor Max Müller's suggestion (India: What can it teach us? p. 317) that Bâlâditya was "the most likely host of Hiouen-Thsang in Kâśmîra," loses sight of the fact that Bâlâditya was the last of a dynasty which had already become extinct, and that the fall of that dynasty is mentioned, as also the fact that a king of the Ki-li-to or Karkota race, was on the throne at the time, by Hiouen-Thsang himself.

by Prof. Lassen that Ki-li-to is the same as Kritya, a demon, wicked, evil-minded. I think Hiouen-Thsang's meaning bought, hence 'base,' 'mean' is the correct one, as he was distinctly transliterating krîta and not Krityâ, and as the latter word is never used as an adjective and is not met with as qualifying In semi-mythical language it would be intelligible if the Buddhists called their opponents 'demons'; but in every day parlance, such as Hiouen-Thsang found spoken, the lukewarm semi-Buddhistic Karkotas, one of whom received him so hospitably, could scarcely have been called 'demons,' the word being consciously used as bearing that meaning. The same objection does not, I think, apply to 'bought.' is remarkable that in all the passages where the word Ki-li-to occurs Hiouen-Thsang uses it of the race of kings and not of the people from whom they came; so that he does not call the people 'bought.'

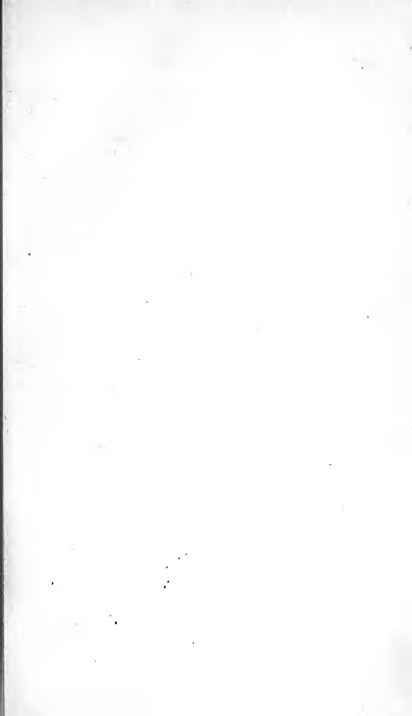
What may be the significance of the term Karkota or Naqa as applied to the dynasty begun by Durlabhavardhana? General Cunningham thinks it shows that Durlabhavardhana who was the son-in-law of his predecessor "is said to have "been the son of a Någa, or Dragon; and the dynasty which "he founded is called the Naga or Karkota dynasty. By this "appellation I understand that his family was given to ophiola-"try or serpent-worship," &c. It is most improbable that Karkota or Någa should refer to serpent worship, even though it be admitted that the Karkota kings were serpent-worshippers (which Kalhana does not say they were), but can only refer to their origin. Now although Durlabha was a Kâyastha, we are told that he was in reality begotten in his chaste and pure (susnâtâ) mother by a Nâga who was named Karkota, and not by a Kâyastha (for it is perfectly certain that we have\* to read राज्यायेन हि संजातो राज्ञा नाजायि तेन सं: in Râj., III. 492) and that such had been his birth because destiny intended him for the kingdom of Kashmir. That is, the Karkotas were as worthy of

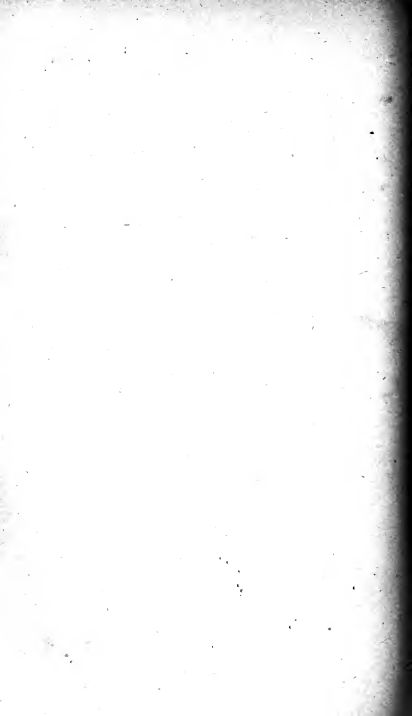
<sup>\*</sup> I see Mons. Troyer has already mended the passage partly as indicated above.

sovereignty as the Gonardas,\* whom they succeeded. Now the traditions of Kashmir relate that in the beginning the valley was filled with waters or rivers running down the hills that turned it into a lake; and that it was originally reclaimed from the Någas or Dragons who possessed it, and that even after the lake had long disappeared the kingdom continued to be under the benevolent protection of the Nâgas, i.e., certain benevolent spirits called after that name. The explanation of the tradition is, in my opinion, this: originally the rivers that filled the valley, being of courses that resembled those of snakes, were probably called Nagas or snakes. Kalhana calls one of them, viz., the Vitastâ, nâgamukhî and guhonmukhî, i.e., having the head of a snake and ready like a snake to enter into a hole, ( $R\hat{u}_{i}$ ), I. 29). The presiding deities of those rivers were naturally also snakes or Nagas. As may be expected these live in the middle of the rivers and lakes of the valley (Mémoires de Hiouen-Thsang, p. 168-70; Raj. I., 259-60), and it is natural that the Buddhistic as well as the Brahmanical chronicles should describe Kashmir as having been originally reclaimed from these Nâgas. Long after the valley was peopled it was natural that the Nagas should be spoken of as certain benevolent spirits protecting

<sup>\*</sup> It has been suggested by my honoured friend Professor G. Bühler that in the Rajatarangina the form Gonarda is a misreading for Gonanda, due to a mistransliteration from Śâradâ MSS, into Devanâgarî characters. The Ognand of the Persian translations of the Rajatarangina-made since the time of Akbarwould seem to confirm the correctness of the suggestion (the substitution of Oqfor Go- being due to a mistransposition in the Persian transliteration of the and 9). But Gonarda does not for that appear to be wrong. At all events if Gonarda has always been a mistake for Gonanda, the mistake did not first occur when the Śâradâ MSS. of the Râjataranginî were transliterated into Devanâgarî for the editors or printers of the Calcutta edition, but is a very ancient one . Gonarda occurs in the Mahabharata and other works more frequently than Gonanda. And according to Bhattoji Dîkshit the word signifying the name of a country is Gonarda. (Pân. I., 1, 75). There is very little doubt that one of them is a corruption of the other, probably Gonanda being the original. But the corruption need not be due all over to a mistransliteration of consonants. We have at least two other words in which similar corruption, though a little popular, has occurred independently of mistransliteration of consonants. Thus we have Jagarnath for Jagannath and Harman for Hanman ( = Hanuman ).

Kashmir. It was also natural that these ancient spirits, so benevolent, should become the object of worship, and even that certain pious families, like, perhaps, that of Durlabhavardhana, should have borne the names of some of their species—such as Karkota-just as Ganeśa, Vishņu, Śankara, &c., are borne in other parts of the country as individual names, or Deva, Bhata, Pitre, Brahme &c., as names of clans. And when the distinguished dynasty of the ancient Gonardas of imperial fame came to an end with the death of Bâlâditya, and the crown passed into the hands of an ordinary Kâvastha, it was also natural that the chronicles should tell us that Durlabha was in reality begotten in his virtuous mother by a Naga named 'Karkota,' that is, one of those benevolent spirits who concerned themselves with the good of the happy valley, just as Karna had been begotten of the sun in Kuntî. As for Hiouen-Thrang's statement that the family of the Karkotakas was called Ki-li-to, 'bought,' base,' we have got to contrast with it the high character given to it by Kalhana who calls it even purer than that of the Gonardas (śucheh atiśuchi, Ráj., III., 432). I cannot but think that Hiouen-Thsang underrated the family of the Karkotakas because the Buddhists of Kashmir had done so, and the Buddhists were hostile to them because they, as a rule, were not devout followers of the law of Buddha.





# अथ गउडवहे सूचीपत्रम्।

## १-६१ मङ्गलाचरणम्। १- ५ ब्रह्मदेवस्य | ६ .. हरे: 1 ६-१२ नृसिंहस्य । १३--१५ महावराहस्य । १६ .. वामनस्य । १७ .. कूर्मस्य । १८-१९ हरेः मोहिनीरूपस्य । २०-२३ कृष्णस्य 1 २४-२५ बलभद्रस्य । २६ .. बलकृष्णयोः । २७-२८ मधुमथः । २९-४२ शिवस्य । ४३-४६ गीर्याः 1 ४७ .. सरस्वत्याः । ४८ .. चन्द्रस्य । ४९-५० सूर्यस्य । ५१ .. अहिवंराहस्य |

५२-५४ गणपतेः । ५५-५६ लक्ष्म्याः । ५७ .. कामस्य । ५८-६१ गङ्गायाः ।

६२-९८ अथ कविप्रशंसा ।

६२-६३ महाकविलक्षणम्।

६४ .. सहदयाः ।

६५ .. संस्कृतप्राकृतयोः परस्परोपकारः ।

६६ .. सुकवयः ।

६७ .. वाक्प्रसाधकी गुणी ।

६८ .. लक्ष्मीसरस्वतीनारतस्यम् ।

६९ .. ''महुमहविअओं'' नाम वाक्पतेः पूर्व काव्यम्।

७३ .. छक्रवीनां स्तुतिनिन्दयोः साम्यम् ।

७५ .. सामान्यकवयः ।

८१ .. सामान्यानां कविगुणपरीक्षणायोग्यता ।

८२ .. महाकवीन् स्तोतुं निन्दितुं वा कः समर्थः।

८३ ... गुणदोषपरीक्षणे परावलम्बिनः I

८४ .. आदिकवयो भ्रान्ताः कालदोषात् । आधु-निकास्तु स्वमत्यभावेषि पूर्वकविमार्गान् दृष्ट्या दुष्करमि विषयं प्रक्रामन्ति ।

८५ . यद्यपि पूर्वकविश्नां मार्गेषु सर्वे गुणाः सन्ति तदपि मुक्तेषु तेषु मार्गेषु सर्वे नवमेव आधुनिककवेः ।

८६ .. सामान्यक्रविकवीन्द्रयोर्भेदः ।

८७ .. वाचो महत्त्वम् ।

८८-९१ योग्यश्रोतृजनाभावाद् महाकवीनां मूकत्वम् ।

९२-९४ पाकृतप्रशंसा ।

९५-९७ अथ गुरूणाम् अल्पदूषणाद् अतीतत्त्रम् ।

९८ .. प्रकृतकाव्यविषये वाक्पतेः कातरत्वम् ।

### काव्यारम्भः ।

९९-१०८ यशोवर्ममाहात्म्यम् ।

१०९-११३ कुलकम् ।

यशोवर्मणः समरं दृष्टा खरस्त्रीणां मन्मथविकाराः ।

११४-१६० कुलकम्।

येन पर्वतानां पक्षाश्चित्राः सोपि इन्द्रः यशोवर्मणा

सह एकासनम् इच्छति ।

१६१-१६६ कुलकम् ।

> यशोवर्मनिर्जितशतुवापीषु यशोवर्मवारविलासिनी-कर्तृका जलक्रीडा ।

१६७-१८१ कुलकम्।

प्रलयशिष्यमाणबालकहरिरूपत्वं यशोवर्मणः इति व्याजेन प्रलयकालवर्णनम् ।

१८२-१९६ कुलकम्।

शत्रुवधदक्षत्वं यशोवर्मणः इति व्याजेन तस्य शत्रुस्त्रीणां वैधव्यवर्णनं सखीमुखैः ।

१९२ .. अथ सकलधराविजयार्थ दारिंद यशोवर्मणो नि-र्गमनम् ।

१९३-२०१ कुलकम् । यद्योवर्मणः विजययात्राप्रस्थानसमये सुरोचितचेष्टा-दीनि विजयनिमित्तानि ।

२०२-२०७ कुलकम् । विजययात्राप्रस्थानसमये पुरसुन्दरीणां यशोवर्म-दर्शने संभ्रमः ।

२०८-२११ यद्गोवर्मणः प्रयाणसमये कामप्रणियनीभ्यां सकाद्या-दिप अधिकतरसुन्दरीणां पुरस्त्रीणां मदनावस्था।

२१२-२५४ महाकुठकम् ।
प्रयाणसमये यशोवर्मणः चारणैश्च कवीन्द्रैश्च स्तुतिः ।
सा यथा । पर्वतपक्षच्छेदक इन्द्रोपि स्वां चिन्तयित्वा शिर आन्दोलयति इति व्याजेन पर्वतपक्षच्छेदस्य पुनश्च वर्णनम् । (२२४-२३५)

२५५-२६२ कुलकम् । प्रयाणकाले यशोवर्मणस्तुरंगवर्णनम् ।

२६३-२६९ कुलकम् । प्रयाणकाले यद्योवर्मणो गजानां वर्णनम् । २७०-२७६ कुलकम्।

विजययात्रायां दारदृती समाप्ते प्राप्तो हैमन्त इति
व्याजेन हेमन्तवर्णनम् । तस्मिन्नेव ऋती यद्योवर्मा द्योणनदे प्राप्तः ।

२७७-२७९ सेनाभटानां शालिक्षेत्रेषु संचारः ।

२८०-२८४ कुलकम् । विन्ध्यपर्वतं प्राप्तो यद्योवर्मेति प्रसङ्गायातं विन्ध्यस्य वर्णनम् ।

२८५-३३८ कुलकम् । विन्ध्यं प्राप्तेन यशोवर्मणा कृता विन्ध्यवासिन्या देव्याः स्तुतिः ।

३३९-३४७ कुलकम् ।

तत्र विन्ध्यवासिनीमन्दिरे नरकलेवरदर्शनेन यशोवर्मविमर्शः ।

३४८-३५४ विन्ध्ये यशोवर्मणः संचारः । तस्य भयेन मग-धाधिपस्य पलायनम् ।

३५५-३६३ मीप्मे यशोवर्मणः सैनिकानां वनोहेशदर्शनेन अ-वस्था ।

३६४-३७० ग्रीब्मे स्त्रीवर्णनम्।

३७१,३८२ कुलकम्। रे

मीष्मकालानुलक्षिणां सैनिकानां संलापाः ।

३८३-४९३ प्रावृद्धर्णनम् । विजयप्रयातस्य यशोवर्मणः प्रावृषि
नीराजनविधिः केनापि कृत इति उत्पेक्षा ।
४९४-४९७ पलायमानस्य मगधाधिपस्य सहायनृपा यशोवर्माणं
प्रति निवृत्ताः । तेषां तथा मगधाधिपस्य
अर्थाद् गौडराजस्य वधः ।

४१८ ... गौडराजस्य वधादनन्तरं यशोवर्मणः एठास्ररभौ जठधिवेठायुक्ते देशे प्रयाणम् ।

४१९-४२१ विशेषकम् | वङ्गराजपराजयः |

४२२-४२३ युगलकम् । दक्षिणदिङ्गरेन्द्रप्रणतस्य यशोवर्मणो मलयावलम्बिमार्गेण गमनम् ।

४२४-४३० रावणं कक्षान्तरे गृहीत्वा यत्र समुद्रोहेशे वालिना भ्रमितं तत्र यशोवर्मा प्राप्त इति व्याजेन रावणवर्णनम् ।

४३१-४३९ कुलकम् । पारसीकजनपदपतिना सह जयान्तं युद्धम् ।

४४०-४५९ कुलकम् ।

पूर्वापरसमुद्रयोरवस्थितायां भूम्यां वर्तमानाः पर्वताः

पृथुराजेन अपनीताः सन्तः उभयसमुद्रतीरयोः

स्थिताः किल । तयोरुभयतीरयोः अर्थात्

पूर्वापरसमुद्रकोङ्कणयोरिप यशोवर्मणा करो गृहीतः इति कथनव्याजेन पृथुना कृतस्य पर्वत-निरासस्य वर्णनम् ।

४६०-४६५ कुलकम्।

नर्मदानदीं प्रति प्राप्तिः तत्र च निवासः । तत्कथन-व्याजेन च नर्मदारूपाया नायिकायाः कार्तवी-र्यार्जुने राजर्षी बद्धानुरागतावर्णनम् ।

४६६-४७० उद्घेरुत्पद्यमानः अमृतकलशो देवैर्यत्र समुद्रान्ते दृष्टः तत्र यशोवर्मणः स्थितिः ।

४७१ ... यशोवर्मणो मरुदेशे गमनम् ।

४७२-४८४ कुलकम्।

श्रीकण्डदेशप्राप्तिवर्णनच्छलेन जनमेजयसर्पसन्तव-र्णनम् ।

४८५-४८६ दुर्योधननिलयनहरे सस्त्रीकस्य यशोवर्मणो जलक्रीडा |

४८७-४९१ कुलकम्।

दुर्योधनोरुभङ्गस्थाने अर्थात् कुरुक्षेत्रे यशोवर्मणा करुणायितम् ।

४९२-४९४ विशेषकम् । , '

कर्णयुद्धभूमिग्रमनं तद्याजेन च कर्णविषयका आ-लापाः । ४९५-५०८ यत्र हरिश्चन्द्रनगरी अर्थाद् अयोध्या स्वर्गम् उत्पतिता तत्र यशोवर्मणा एकदिवसे प्रासाद उत्पादितः । तत्कथनव्याजेन हरिश्चन्द्रनगर्या उत्पतनवर्णनम् ।

५०९-५१० युगलकम् ।

महेन्द्रपर्वतदेशीयै राजभिर्यशोवर्मणे करो दत्तः ।
५१९-५१२ तत उत्तरदिशं प्रति गमनम् ।

५१३-६५८ महाकुलकम् ।
एतस्यां विजययात्रायां ये ये प्रदेशाः यानि यानि
सरांसि ये येवनोद्देशाः यानि यानि अरण्यानिया
या नद्यः ये ये पर्वताः ये ये द्रुमाः यानि यानि च वस्त्वन्तराणि यशोवर्मणः सेनाभटैर्दृष्टानि
तेषां वर्णनम् ।

६५९-६८८ कुलकम् ।
अथ यद्योत्रर्मणश्चिरं सेवां कृत्वा स्वस्वगृहाण्यागतैवैरिनरेन्द्रेः स्वस्वगृहाणि कथं दृष्टानि तद्दर्णनम् ।
६८९-६९४ कुलकम् ।
कृतदिग्विजयस्य ।निवृत्तस्य यद्योवर्मणः सेनाललनानां पावृषि विलसितानि ।

६९५-७३७ कन्यकुब्जपाप्तस्य यशोवर्मणो बन्दिकर्तृकं स्तवनम् । ७३८-७४९ कुलकम् । सञ्चलनाभिः सह यशोवर्मकीडावर्णनम् । ७५०-७७६ कुलकम् । नृपनिकटगततरुणीविलासवर्णनम् ।

७७७-७८७ कुलकम् । स्नाततरुणीमण्डनवर्णनम् ।

७८८-७९९ चक्रकम् । वसन्तावसाने यद्योवर्मणो नगरोपान्तस्थानेषु वसितः ।

७९२-७९६ कुलकम् **।** बालालावण्यम् **।** 

७९७-८०४ अथ प्रस्तुतकाव्यकर्तुर्वाक्पतेश्वरितप्रस्तावनम् ।

७९७.. वाक्पतिः ।

७९८.. श्रीकमलायुधः |

७९९.. भवभूतिः ।

८००.. भासः, ज्वलनिमत्रः, कुन्तीदेवः, रघु-कारः, सुबन्धुः, हरिचन्द्रः ।

८०१-२ न्यायशास्त्रं छन्दःशास्त्रं पुराणं नाना-कवयश्च वाक्पितं नन्दयन्ति । अ-र्थाद् एतेषु तस्य सम्यक्पिरचयः ।

८०३-४ स विदग्धमान्यो वाक्पति: एतत्काब्य-करणे प्रेरितः ।

८०५-८४३ महाकुलकम् क्रुलकपञ्चकान्वितम् । विदग्धजनैर्यदुक्तं तदाह । तद्यथा । १८०५-८१६ अवान्तरकुलकम् । हरेरंको यद्योवर्मा । ८१७-८२६ द्वितीयम् अन्तःकुरुकम् । हरिरेवायं न तु हरेरंद्यः ।

८२७–८३२ तृतीयम् अन्तःकुरुकम् । जगदीद्यात्वेन कृष्णत्वमेव अस्य ।

८३३-८३७ चतुर्थं शृङ्गाराङ्गम् । यद्योवर्मणः शृङ्गारनिपुणत्वं गु-णाढचस्त्रीयुक्तत्वं च ।

८३८.... अगणितगुणगणत्वं यशोवर्मणः । ८३९-८४३ समाप्तिकुलकम् ।

तस्य ॄ्रैंबन्दिवैरिवनितानाम् अ-

वस्था ।

८४४ .... एतादृशगुणयुक्तस्य यशोवर्मणश्ररितं वाक्पतिर्वर्णयितुमईतीति विदग्धानाम् आशयः । तद्
यशोवर्मणश्ररितं गौडराजवधरूपं त्वत्तो
वाक्पतेर्विदग्धाः श्रोतुम् इच्छन्ति ।

८४५-८४७ विशेषकम् । वाक्पतेरुत्तरम् ।

८४८-८५६ कुलकम् । येन पृथुना दानवभीता पृथ्वी प्रतिष्ठापिता तस्मा-दपि गुणवत्तरत्वं यशोवर्मणः ।

८५७-१००६ कुलकम् । रागादिदोषदृषिते संसारे यद्योवर्मण एव अव्यगुण- स्वम् इति व्याजेन संसारस्य असारता दुर्जनस्य अगुणत्वं गुणवतश्च विदुषः स्वाधीनस्रखत्वम् इत्यादीनि वर्णयति ।

१००७-१०१५ यस्य बलं तोलितुं शिवोपि सिंहरूपेण परिण-तस्तस्य यशोवर्मणः पराक्रमः माहात्म्यं यष्टृत्वं स्ववंशे श्रेष्ठत्वं करुणापरत्वं च ।

१०१६-१०३९ कुलकम्।

हर्यवतारो यशोवर्मेति कथनव्याजेन पौराणि-कस्य हरिकृतस्य समुद्रमन्थनस्य वर्णनम् ।

१०४०-१०४३ चक्रकम् । यशोवर्मणो राजप्रतापवर्णनम् ।

१०४४-१०४५ युगलकम् **।** यशोवर्मणः केशवत्वम् ।

१०४६-१०६३ कुलकम्।

पीडिता पृथिवी युवितरूपपरिणता सती य-द्योवर्माणं द्यारणं गतेति तस्य धर्मप्रधा-नत्वम् ।

१०६४-१०६५ यशोवर्मणभन्द्रवंशीयत्वम्।

१०६६-१०६९ चक्रकम्।

यद्योवर्मणः सौभाग्यम् ।

१०७०-१०७२ दोषोपि यस्यैतादृशस्य यशो वर्णयितुम् अस-मर्थः के वयं तस्य यशोवर्मणो गुणवर्णने ।

१०७३-१०७४ तथापि शृणुतैतं महाप्रबन्धं गउडवहाख्यम् ए-तस्या राज्या अन्ते वक्ष्यमाणम् । १०७५-११२० कुलकम्।

इदानीं तु प्रदोषवेला वर्तते इति वक्तुमिच्छुः कविः प्रदोषस्य वर्णनं करोति । प्रदोषवर्ण-नान्ते तु काव्यकरणे सामर्थ्याभावं दर्शय-न्निव द्यायनावलम्बी जातः ।

११२१ .... यशोवर्मचिरतकथनासामर्थ्ये कारणमाह । ११२२-११३८ प्रदोषसमयोचितकामिचर्चा । ११३९-११६३ प्रदोषे कामिचर्चेव । ११६४-११८३ ततो निशान्ते जातस्य प्रभातकालस्य वर्णनम् ।

११८४ .... यशोवर्मचरितकथनम् आरभते कविः प्रभाते । ११८५-१२०४ कुलकम् ।

यशोवर्मचरितकथनारम्भे सर्व भूतजातं किमिव मूकं किमिव अवणपरायणिमवाभूदिति । ' ११८५-११९३ सूर्योदयादि । ११९४-१२०४ कवीनां संबोधनाभिनन्दना-

लापाः ।

१२०५-१२०६ वाक्पतिकर्तृकं यद् यशोवर्मचरितस्य वर्णनं तत्समये किं जातम् ।

१२०७-१२०९ येन रात्रुलक्ष्म्यः प्रशायिभ्यो दत्ताः यस्य च् विज-याभिषेके रात्रुस्त्रीभिश्रामराणि धृतानि तस्य यशोवर्मणः पावनं चरितम् इदं शृणुतेति । पढमंचिअ धवल-कओववीयमम्बुरुह-गोयरं णमह । हरि-जढर-णिग्गमुक्खित्त-णाल-सुत्तंपिव सयंभुं ॥ १॥ सो जयइ कण्णिया-वलय-गब्न-परिगूढ-विअड-वीअम्म । जो वसइ णिहाणीकय-बहु-बम्भण्डेट्य कमलम्म ॥ २॥

### ओं नमः श्रीजिनेन्द्रेभ्यः॥

| १ | | प्रथममेव धवलकृतोपवीतम् अम्बुहहगोचरं नमत हरिजडरिनर्गमोत्क्षिप्तनालस्त्रमिव स्वयंभुवम् | | महाप्रलये जगन्नयं हरिजडरे तिष्ठति सर्गादौ च ततो निर्गच्छित | इयांस्तु विदेशेषो ब्रह्मा
कूटस्यो नित्यः अन्ये तु प्रवाहनित्या इति किवकुलालापाः | अतश्र
सर्गादौ नित्यदारीरः द्युश्रतरनित्ययज्ञोपवीतकमलासनः सर्गादावभिव्यक्तमात्र एव लक्ष्यते | तदीययज्ञोपवीतं च हरिजडरजलालयादाक्षिप्यमाणपद्मनालस्त्रत्रत्वेनोपमीयते | सौकुमार्यद्युश्रत्वातिद्ययात् | |
उपमा चेयं नोत्येक्षा | इवदाब्दयोगात् | उपमा हि तिरोभूतभेदोत्येक्षाभिधीयते | इवदाब्दाच भिन्नत्वं स्फुटमत्रावगम्यते | अम्बुहहगोचरं
कमलविषयं पद्मासनमित्यर्थः |

|| २ || स जयित कर्णिकावलयगर्भपरिगूढिवकटबीजे यो व-सित निधानीकृतबहुब्रौद्याण्ड इव कमले || पद्मकर्णिकागर्भव्यवस्थिताः पद्मक्षा अण्डाकारत्वात्स्वक्ष्मरूपेण ब्रह्माण्डानीव कल्पिताः || तं पणमह तिङ्गिच्छ-च्छलेण णिवसइ णिवेस-कमलिम । जरस परमाणु-णिवहोव्व भुवण-निम्माण-पिडवण्णो ॥ ३ ॥ अिष्ठअमावत्तनती सो जयइ जवुज्जयस्स सा जरस । फिलहक्खावलि-कज्जिम घडइ बम्भण्ड-परिवाडी ॥ ४ ॥ पणमह हेइ-छिय-वियड-सेस-बिस-कन्द-कन्दलाहिन्तो । पिडिभिण्ण-कण्ह-पङ्कं विणिग्गमं णाहि-णालिणस्स ॥ ९ ॥

|| ३ || तं प्रणमत तिङ्गिच्छिच्छलेण पद्मरजोव्याजेन निवसित निवेदाकमले यस्य परमाणुनिवह इव मुवननिर्माणप्रतिपन्नः ||ब्रह्मा-धिष्ठाने कमले लीलमगणितं रजो ब्रह्मणि विवर्तावसरे दुग्धादि-प्रथमविकारानिव स्मारयित | साहृदयादित्यर्थः | वैद्रोषिकाभिमतस्य वा ब्रह्मणस्तदभिमतपरमाणूनां च साहृदयमनुसृत्य वर्णनीयम् ||

||४|| अस्थितम् अनवरतम् आवर्तमाना स जयित जपोद्यतस्य सा यस्य स्फटिकाक्षाविकार्ये घटते नित्यस्य ब्रह्मणो विनाशोत्पाद-भाजनब्रह्मण्डपरंपरैव || स्फटिकाक्षमालाकार्ये व्याप्रियत इत्यर्थः | पद्माक्षमालादिकं तु कितपयकालस्थायित्वाच नित्यब्रह्मणो जपोपयोगिति तात्पर्यार्थः ||

| १ | प्रणमत अधःस्थितविकटशेष[विस]कन्दकन्दलात् प्रतिभिन्नकृष्णपङ्कं सँमुद्रमं नाभिनितनस्य | बुधे स्थितस्य विसकन्दस्य
कन्दलादङ्कराटकृष्णवर्णपङ्कमुपमृद्य पद्मस्य किल संभवः | अयं च
संभवतीति संभवः पद्मस्य संबन्धी संभवः पद्माभिव्यक्कचो ब्रह्मा |
शेषाहिरेव विसकन्द इव | शुक्कत्वात् | तस्मादेवाङ्करात् | कृष्णो वास्रदेवः पङ्क इव | कालवर्णत्वात् | तदुपमर्देन संभूतो व्यक्तिं प्राप्तः | ।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So MH. लीन<sup>°</sup> or लोल<sup>°</sup>? <sup>2</sup> MH. संबंधासं<sup>°</sup>.

वियड-सिस-मण्डलायन्त-सिलल-भिर्अम्मि भुवण-वलयम्मि हिरणो हिरण-च्छायं विलास-परिसंद्वियं जयइ ॥ ६ ॥ असुरोरिह-णिहंसण-विसष्ट-धूमावलम्बि-णह-हीरो । रव-रोस-गिहय-घण-मण्डलोव्व णर-केसरी जयइ ॥ ७ ॥ तं णमह समोसिरआ णहग्ग-विहडाविओर-वीढस्स । जस्स दइच्चिम्म अलद्द-ववसियचेय भुय-दण्डा ॥ ८ ॥ णमह विआरिय-दणुइन्द-रुहिर-पञ्जविय-गयण-परन्तं । रिउ-वह-समय-पसारिय-संज्झांपिव महुमह-मइन्दं ॥ ९ ॥

|| ६ || विकटशशिमण्डलायमानं च तत्सिलिलमृतं च तस्मि-न्भुवनवलये प्रलयसमये हरेः कृष्णहरिणवर्णच्छायं विलासपरिसं-स्थितं क्रीडावस्थानं जयित ||

|| ७ || असुरस्य हिरण्यकशिपोरुरसि यान्यस्थीनि तेषां निघ-र्षणेनोत्थितो यो धूमस्तदवलप्रनखप्रान्तः रवरोषगृहीतघनमण्डल इव नरकेसरी जयति || घनरवमाकर्ण्य कुपितकेसरी घने तलापप्रहारं ददातीति जातिस्वभावः ||

|| ८ || तं नमत समपसृता नखात्रस्पर्शमात्रेण विघितितेरःस्थलपी-उत्त्वाद्यस्य दैत्ये हिरण्यकशिपावलम्भव्यवसाया एव भुजदण्डाः ॥ नखात्रस्पर्शमात्रेणैव दानवस्य व्यापादितत्वात्कृतकार्यत्वात्तिवृत्तव्य-वसायाः सन्तो व्यावृत्ता हरिभुजा इत्यर्थः ॥

॥'९॥ नमत विदारितदानवेन्द्ररुधिरपञ्चवितगगनपर्यन्तं रिपु-वधसमयप्रसारितसंध्यमिव मधुमथमृगेन्द्रम् ॥ हिरण्यकशिपुना हि तपोबलेन वरो लच्धो दिवा रात्री वा शस्त्रेण भूमौ स्वर्गे वा मानुषान्मृ- मुक्केवि णर-मइन्दत्तणिम्म बुक्कार-कलुसिय-गलस्स । हरिणो जयइ चिरं विहय-सह-परिघग्धरा वाणी ॥ १० ॥ अवहीरिय-दिग्गय-चन्द-हरिण-पलअब्भ-जाल-रसियस्स । असुरेचिय संरम्भा जयन्ति माया-मइन्दस्स ॥ ११ ॥ रव-रोस-दिलय-धण-णिरवलम्ब-संघडिय-तिड-कडप्पोव्व । णर-हरिणो जयइ कडार-केसरो कन्धरा-बन्धो ॥ १२ ॥

गाद्दा वधे मा भूदिति । तदर्थे जात्यन्तरमाश्रित्य नखेँकत्सङ्गे वि-धाय व्यापादितः संध्यायाम् । तत्र रुधिररिद्धतगगनपर्यन्तत्वेन द्दि-तीया कपटसंध्येव निर्मितेत्येषा कल्पना ॥

|| १० || दानवेन्द्रं हत्वा मुक्तेपि त्यक्तेपि नरमृगेन्द्रत्वे बूङ्का-रेण गर्जितेन कलुषितगलस्य हतदाक्तिकण्डस्य हरेर्जयित चिरं विहता अन्यदाब्दा यया सा विहतदाब्दा सा चासौ परिघर्षरा वाणी || दानवहननसातिदायकोपगर्जितविहितकण्डवासनया घर्षरापि हरिवाणी दाब्दान्तराण्यभिभवतीति तात्पर्यार्थः ||

| ११ | अवधीरिता दिग्गजास्तथा चन्द्रहरिणश्चन्द्रद्यारीरस्यो मृगस्तथा प्रतयाभ्रजातरित येन तस्य अद्धर एव संरम्भा व्यापा-दनव्यापारा जयन्ति मायामृगेन्द्रस्य | अस्य सिंहत्वं मायानिर्मितं किमपि तोकोत्तरं महाप्रभावाभिभवैकर्सिकमिति तात्पर्यार्थः |

|| १२ || रवरोषदितिष्ठनिष्ठनत्वेन निर्दालम्बनत्वात्संपिटितनिङ्क्टि-[प्र] इव हैंरिहरेनीरायणसिंहस्य जयित कडारकेसरः कन्धराबन्धः || कटपः समूहः | कडाराः किपलाः | केसराः सटाः || दाढा महा-वराहस्स वयण-मग्गेण णिग्गया जयइ । उयर-द्विअ-णाही-कमल-कन्द-मूलाहिव मुणाली ॥१३॥ तं णमह जो वराहत्तणम्मि फण-मणि-घडन्त-पडिबिम्बो । सेस-द्विअंपि वसुहं वहइत्व पहाव-संकन्तो ॥ १४ ॥ हेइ-द्विय-सूर-णिवारणाॲ छत्तं अहे। इव वहन्ती । जयइ ससेसा वाराह-सास-दूरुक्खआ पुहवी ॥ १५ ॥

|| ९३ || दंष्ट्रा महावराहस्य वदनमार्गेण निर्गता जयति उदरस्थितनाभिकमलकन्दमूलादिव मृणालिका विसाङ्कुरः ||

ं।। १४ || तं नमत यो वराहत्वे वराहत्वदशायां फणमणिषटमानप्रतिबिम्बंः शेषस्थितामपि वसुधां वहतीव प्रभावसंक्रान्तः ||
हरिस्तावच्छेषपृष्ठशायीति प्रसिद्धम् | शरीरिणा च शेषपृष्ठे शयनं
संभवति | कामचारपरिगृहीतं च भगवतः किमपि शरीरम् | तत्र
यदा महावराहशरीरः शेषशयनशायी तदा फणमणिप्रतिबिम्बितशरीर एवं संकल्प्यते | यदुत शेषे धारयत्यपि भुवं हिरण्याक्षासुरापहतामिवान्यदापि वराहरूपेण मायया प्रभावमाहात्म्येन संक्रान्तो वराहरूपेण स्वयमेव धरणीं धर्तु समर्थी
हरिरिति ||

|| १९ || अधःस्थितस्रानित्रारणाय छत्रमध इव वहन्ती जयित सदोषा वाराहश्वासदूरोत्क्षिंना पृथिवी || वाराहश्वासेन दूरतरमुत्कि-प्रया पृथिव्या बुधीकृतादित्यातपनिवारणाय कुण्डलीभूतः द्योषश्छ-त्रीकृत इत्युत्प्रेक्ष्यते ||

¹ MH. ं°म्बं.

अङ्गार्डे विण्हुणो वामणत्तणे विसम-मास-थउडाइं ।
मडहोयर-णपहुप्पन्त-भुवण-भरिआइँव जयन्ति ॥ १६ ॥
जयइ धरमुद्दरन्तो भर-णीसारिय-मुहग्ग-चलणेण ।
णिय-देहेण करेणव पन्बङ्गुलिणा महा-कुम्मो ॥ १७ ॥
रक्खउ वो रोम-लया माया-महिलत्तणे महुमहस्स ।
गूढोयर-तामरसाणुसारिणी भमर-मालव्व ॥ १८ ॥
सो जयइ जस्स जुवइत्तणम्मि खामोअरोसरन्तेहिं ।
भुवणेहिंव थण-जहणाण गारवं किंपि णिव्वडियं ॥ १९ ॥

|| १६ || अङ्गानि विष्णोर्वामनत्वे विषममांसत्वेन निम्नोच्नतानि अल्पोदरेऽपर्याप्तेरवर्तमानैर्भुवनैर्भृतानीवेत्युत्प्रेक्ष्यते | अल्पोदराभ्यन्तरे-तिसंकटत्वात् स्वैरेणार्वतमानानां भुवनवासिनां जङ्घादिकिमव द्विगुन्णीभूतभिद्यादिकस्येव वैषम्यकारणं वामनदारीरस्येत्यर्थः ||

|| १७ || जयित धरामुद्रहन्भरिनःसारितमुखायचरणेन निज-देहेन करेणेव पञ्चाङ्गुः लिना महाकूर्मः || क्विद्दीहङ्गुः लिणेति पाटः | तत्र दीर्घाङ्गुः लिनेत्यर्थः ||

|| १८ || रक्षतु वो रोमलता मायामहिलात्वे मधुमथनस्य गूढो-दरतामरसानुसारिणी भ्रमरमालेव || अद्धरैरमृतेऽपह्नुते मायामहिला-द्यारीरं दिव्यरूपं भगवता निर्मितम् | तत्र नाभेरुत्थिता रोमराजिर्भमर-मालेव गुप्तोदराभ्यन्तरव्यवस्थितपद्मं पद्मनाभस्य स्चयतीवेत्यर्थः ||

| १९ | । स जयित यस्य युवितत्वे क्षामोदरादपसरिद्धिर्भुवनैरिव स्तनजघनानां गौरवं किमिप प्रतिपद्ममापादितम् । । भगवतः किल भुवनान्युदरस्थितानि । आश्रितयुवितिभ्वस्योदरादितितनोरपस्तानि त-वावर्तनात् । अपस्टत्य च स्तनयोर्जवने च स्थितानीति कृत्वा स्तनयोर्जघनस्य च गुरुत्वं जातिमित्युत्प्रेक्ष्यते ।।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> MH <sup>°</sup>चलनेन.

सो जयइ जामइक्षायमाण-मुहलालि-वलय-परिआलं । लच्छि-निवसनते उर-वइंव जो वहइ वण-मालं ॥ २० ॥ बाल चणिम हरिणो जयइ जसोआएँ चुम्बियं वयणं । पिडसिन्द-नाहि-मग्गुद्ध-णिग्गयं पुण्डरीयंव ॥ २१ ॥ णह-रेहा राहा-कारणाओँ करुणं हरनतु वो सरसा । वच्छ-त्थलम्म कोत्थुह-किरणाअन्तीओँ कण्हस्स ॥ २२॥ तं णमह जेण अज्जिव विलूण-कण्ठस्स राहुणो वलइ । दुक्खमनिच्चरियंचिय अमूल-लहुएहिं सासेहिं ॥ २३ ॥

| २० | स जयित यामिकायमानमुखराितवलयपितृतां ल-क्मीिनवेशान्तःपुरवृतिमिव यो वहित वनमालां वक्षसा | यामः प्रहर-स्तत्र नियुक्ता यामिकाः प्राहरिकास्तद्धनमुखरा भ्रमरवर्गाः परिवारो यस्यास्तां वनमालां लक्ष्म्या निवेशार्थमन्तःपुरं हरिवक्षस्तत्र वृतिमिव परिवेषमिव | त्रियते येन वृतिर्नानापुष्पपत्रफलविनिर्मिता स्नग्वनमाला | ।

| २१ | बालत्वे हरेर्जयित यशोदया चुम्बितं वदनं प्रति षिद्धनाभिमार्गीर्ध्वनिर्गतं पुण्डरीकिमिव | |

| | २२ | | नखरेखा राधाकरणा राधया गोप्या निर्मिताः करजप्रहाराः करुणानिमित्तं संसारदुःखं हरन्तु नाशयन्तु सरसा आर्द्रा वक्षःस्थठे कौस्तुभिकरणायमानाः कृष्णस्य |

| १३ | | तं नमत येनाद्यापि विकूनकण्डस्य राहोर्वलित परिभ्रमित
 दुःखम् | कीदृशम् | अनिचरिअं चिय | अनिर्विणतम् असूचितमेव |
 शिरोमात्रात्मकत्वेन नाभिप्रदेशोत्थितदुःखसूचकदीर्घनिःश्वासाभावात्।

<sup>1</sup> MH. °मार्गोध्वं नि°.

पणमह बलस्स हुंकार-भय-वसा घोलमाण-जउणेव्व । मय-दोस-सिढिल-कसणाविरिल्ल-संदाणिए चलणे ॥ २४ ॥ अन्तो-संलीण-फणा-सहस्स-रयण-प्यहंपिव वमन्ती । हिलणो मयारुणा विद्देवे उद्दियाई वो दिद्दी ॥ २५ ॥ अप्याण-गमिय-वियणचणेण भर-दिलय-सेस-कुम्माण । णिरुवालम्भं बल-केसवाण परिविग्गियं जयइ ॥ २६ ॥

तदेवं मूँ तरुहुएहिं सासेहिं मूरुरुषुकैः श्वासैः ॥ असूचितमित्यन्वयः । मूरुकेन रुषुका मूरुरुषुकास्तैर्नाभिमूरुस्य महतो विरहाङ्घषुत्वम् ॥

|| २४ || प्रणमत बरुस्य बरुभद्रस्य हुंकारभयवद्याद्वर्णमान-यमुनाविव मददोषगैंितिकृष्णोत्तरीयावष्टक्षो चरणो || क्षीवस्यो-त्तरीयं पादयोर्विगितितं विश्राम्यति | तच्च कृष्णवर्णत्वार्धमुनात्वे-नोत्प्रेक्ष्यते | क्षीवश्च कुपित इव हुंकारान्विमुञ्चिति | तद्रयपरावृ-त्तपादपितत्वं च यमुनायाः ||

|| २५ || अन्तःसंठीनफणासहस्ररत्नप्रभामिव वमन्ती हितनो मदारुणा विद्रावयतु दुरितानि वो दृष्टिः || दारीराभ्यन्तरप्रगोपित-फणगणो हरुधरः दोषावतारत्वात्परिकल्प्यते मदारुणत्वाच दृष्टिः फणामणिप्रभेव विभाव्यते ||

|| २६ || आत्मगमितवेदनत्वेन भरदित द्येषकूर्मयोर्निरुपातम्भं बत्रकेशवयोः परिविल्गितं जयित || शेषकूर्मी बत्रवास्तदेवयोरात्मभूतौ | तेन ताभ्यां शेषकूर्मी विद्रतयस्यामात्मन्येव दुःखात्मिका वेदना गमिता भवित वैल्गस्याम् | आत्मपीडा च नोपातम्भास्पदम् ||

¹ MH. तदोरू. ² MH. वलनी. ³ MH. °त्वाच य.°

<sup>\*</sup> MH. महारुषा. 5 MH. °कल्पते. 6 MH. वल्गाभ्याम्.

तं णमह पीय-वसणं जो वहइ सहाव-सामल-च्छायं । दिअस-णिसा-लय-णिग्गम-विहाय-सबलंपिव सरीरं।।२७॥ सिरि-थण-णिवेस-मग्गा जयन्ति भिण्णङ्गराय-णिव्विडया । वच्छिम्म णाहि-णिल्णी-दलायमाणा महुमहस्स ।। २८॥ सो जयइ जस्स णाडाल-लोयणासङ्गिणी भुमय-लेहा । अज्जवि दीसइ कामस्स दाह-कसणा धणु-लयव्व॥ २९॥ तं णमह काम-णेहा अज्जवि धारेइ जो जडा-बद्धं ॥ तइअ-णयणिग-णिवडण-कय-ववसायंपिव मियङ्कं ॥३०॥

| २७ | तं हरिं नमत पीतवसनं यो वहित स्वभावदयामल-च्छायं दिवसस्य निशायाश्च यो लयनिर्गमी तयोर्विभागी ताभ्यां शबलिमव शरीरम् |

||२८|| श्रियः स्तनयोर्थे निवेशमार्गाः संस्पर्शश्रदेशास्ते जयन्ति भिन्नेन प्रस्वेदादिव गितेनाङ्गरागेण निर्वृत्ता विम्बेन रुक्ष्यमाणा वक्षसि नाभिपङ्केजदरायमाना मधुमथनस्य ||

| २९ | स जयित यस्य ठलाटलोचनासङ्गिनी भूलेखा अद्यापि 
इत्यते कामस्य दाहकृष्णा धनुर्ठतेव | जितस्य प्रहरणं जेता धारयतीत्युपमाबीजमाहुः |

|| ३० || तं नमत कामखेहादद्यापि धारयति यो जटाबदं तृती-यनयन धिनिपतनकृतव्यवसाय मित्र मृगाङ्कम् || चन्द्रमाः कामखेहा-चृतीयनयनाप्ती पंतितुमिच्छति | कामखेहाचृतीयनयनाप्तिनिपतनकृत-ज्यवसायमिति संबन्धः ||

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> MII. पातुम्.

सो वो सुहाई उवणे उ वियड-तइअच्छि-पेछियं जस्स । णिवसइ सीसम्मि सिस-च्छलेण णिययंपिव णडालं ॥ ३१ ॥ कि ध्य-कुसुम-र उक्कर-कडार-चाव-च्छलेण सो जयइ । अहिधाविऊण गिलिओ व्व जस्स तइअच्छिणा कामो ॥३२॥ मउडुच्छङ्ग-परिग्गह-मियङ्ग-जोण्हावभासिणो णमह । निचंचिय पसु-वइणो परिद्वियं वामण-च्छायं ॥ ३३ ॥ जयइ जडा-संजमणं पसु-वइणो जलहि-महण-विरमम्मि । सिढिलेण सेल-निहसण-किलन्त-वच्छेण वासुइणा ॥ ३४ ॥

|| ३१ || स वः स्रुखान्युपनयतु विकटतृतीयाक्षिपेरितं यस्य निवसित शिरिस शिशिच्छलेन निजकिमव ललाटम् || ललाटकपा-लसादृदयाचन्द्रखण्डस्यैवमुपमा ||

|| ३२ || आकृष्टकु सुमर जस उत्करक डारचापच्छ ठेन स जयति अभिधाव्य निर्गाण इव यस्य तृतीयेनाक्ष्णा कामः || तृतीयनयनाप्तिना
ताविक्तिल कामो दग्धो हरस्य | स चाकर्णान्ताकृष्टमण्डलीकृतकु सुमचापस्तदा बभूव | तत्राकृष्यमाणे कुसुमधनुष्युङ्गीनो योसी कु सुमरजस उत्करस्तेन कडारं लोहितं मण्डलीभूतत्वाच वेष्टितकामद्यारीरं कुसुमधनुः | तच्छलेन तृतीयनयनेनेव कामो धावित्वा निर्गाणे
इति कविना कल्पितम् ||

|| ३३ || मुकुटोत्सङ्गपरियहमृगाङ्कज्योत्स्नावभासिनो नमत नित्यमेव पशुपतेः परिस्थितमवस्थातं कीदृदां वामना छाया यस्य तद्वामनच्छायम् || चतुर्दिक्प्रस्तिशिरश्चन्द्रालोकसंकोचितत्वाच्छायाया वामनच्छायत्वं हरदेहस्य ||

|| ३४ || जयित जटासंयमनं पशुपतेर्जलांधेमथनविरमे शि-थिलेन शैलिनवर्षणक्कान्तवक्षसा वास्रिकना || पत्थारोसण-तरितय-करङ्गुली-मिलय-तिम्बर-णडालं । पिडिसिन्द-तइअ-णयणुग्गमंद णिममो हर-किरायं ॥ ३९ ॥ सो जयइ झिन-कविलय-विसस्स कण्डम्मि जस्स णिव्विडिया। खण-दिण्णुब्वत्त-कयन्त-पास-णिहसोवमा रेहा ॥ ३६ ॥ तं पणमह जो सीसाउ कहिंव लहिसय-द्वियं समुब्बहरू । अज्जवि कुसुमीकय-केसविच्छ-वत्तंव तइअच्छिं ॥ ३७ ॥

|| ३५ || पार्थ प्रति यो रोषस्तेन तरिता याः कराङ्गुलयस्ताभिर्मितितत्वात्ताम्नं ललाटं यस्य तं प्रतिषिद्धतृतीयनयनोद्धमिव नमामो
हरिकरातम् || अङ्गुल्या ललाटं विमर्दता तृतीयंनेत्रोद्धम इव वारितः
अर्जुनो भक्तो मां शंकरत्वेन मा ज्ञासीई।हो वास्य तीव्रतमतृतीयनेत्रान्मा भूदिति थिया ||

|| ३६ || स जयित झिटिति कवितिविषस्य कण्डे यस्य निर्वृ-चाभिब्यक्ता क्षणदत्तोद्वृत्तकृतान्तपाद्यानिवर्षोपमा रेखा || दत्तोद्वृत्तो वेष्टितोद्देष्टितः ||

|| ३७ || तं प्रणमत यः द्रीषीत्कथमि हुसितं भ्रष्टं ततः स्थितं समुद्रहति अद्यापि कुसुमीकृतकेदावाक्षिपत्रमिव तृतीयाक्षि तृतीयलोचनम् ।। केदावे हरमाराधयित भक्तिजिज्ञासया हरेण तृतीयनेत्रं ललाटात्प्रच्यावितम्। त्तः केदावेन तृतीयनेत्रद्यून्यं तहलाटं हृष्ट्या निजम् अक्षि पूजार्थं पत्रव्याजेनारोपितभिति प्रसिद्धिः । कुछ-मैरिव हि पत्रेरिप, पूजा प्रसिद्धा ।।

¹ MH. तृतीयो ने ² MH. °दाहो. ³ MH. के ज्ञानो. ⁴ MH. °मूच्यं for ° ज्ञून्यं.

उविर-िहय-चन्दालीय-पुञ्जिया जयइ कण्ट-मूलिम । सीस-च्छायव्व विस-प्पहा-मई थाणुणो रेहा ॥ ३८॥ देहदद-पिरिहय-गोरि-हराराहणेक्क-हिययंव । खण्डन्तणेण पणमह पिरिहयं तिणयण-मियङ्कं ॥ ३९॥ तं णमह जस्स मुह-घडिय-सिस-अला-सुन्तिणा चिरं पीआ। सीसिम्म सयण्हेणव सुर-सिर-धारा कवालेण ॥ ४०॥ घोलिर-कडार-तारं णडाल-णयणं पिणाइणो णमह। अज्जिव खयाहुई-कय-जलनत-चम्भण्ड-पिण्डंव ॥ ४९॥

|| ३८ || उपरिस्थितचन्द्रालोकपुञ्जिता जयित कण्डमूरे शि-रश्कायेव विषयभामयी स्थाणो रेखा ||

|| ३९ || देहाधीधेपरिष्ठितगौरीहराराधनैकहदयिमव खण्डत्वेन प्रणमत् परिष्ठितं त्रिनयनमृगाङ्कम् || हरिद्यारःस्थितश्चन्द्रः कलामा- व्यत्वात्स्वभावेन खण्डः | तत्र कवेरुत्येक्षा | देहाधीधिरूपेण स्थित- योर्देवयोराराधनायेव चन्द्रेण तदनुकारात्खण्डत्वमाश्रितं तथाविधं चन्द्रं प्रणमत ||

| ४० | | तं नमत यस्य मुखघटितदादि। दौंकलद्युत्तया चिरं पीता दिश्चिस सतृष्णेनेव छरसरिद्धारा कपालेन | | दिश्चिस भगवतो दिवो निपतिता गङ्गा मूर्धानं गतेति प्रथितम् | तत्रोलेक्षा | हरिश्चर-स्यलंकारत्वेन व्यवस्थितं यत्कपालं तेन कर्तृभूतेन चासौ धारामात्र-वत्पीता द्यशिकलैव द्युत्तिस्तया करण्भूतयेव | अतो यदीयकृपाल-मात्रस्येहृशं माहात्म्यं तं प्रणमतेत्यर्थः | |

| । ४१ | ¹पूर्णनशीलकपिलतारं ललाटनयनं पिनािकनो नमत |

तं णमह कुलंपिय जस्स सुलह-संभावणं परिहरनतो । अज्जिवि बाणमणङ्गो णो मुयइ भआ कुमारिम्म ॥ ४२॥ सा जयइ नेउरिल्लेण जीएँ चलणेण ताडिय-क्खन्धो । उद्भिण्ण-रुहिर-कुसुमो जाओ महिसासुरासोओ ॥ ४३॥ पढम-हरालिङ्गण-लिज्जियाएँ अज्जाएँ वो सुहं देन्तु । कण्ठ-प्यहावलम्बण-थोअ-स्थामाईं अच्छीइं ॥ ४४॥

किच्तु जयतीति पाटः | अद्यापि क्षयाहृतीकृतज्वलद्भद्धाण्डपिण्ड-मिव || महाप्रलयकाले किल हरललाटलोचनोत्थेन विह्नना त्रैलोक्यं इन्धिमिति ब्रह्माण्डसमूहो ब्रह्माण्डमेव वा पिण्डप्रख्यं ललाटनयनाग्ने-राहृतिर्जाता | अतोद्यापि जाज्वल्यमानत्वाक्चवलद्भद्धाण्डपिण्डमिव स्थितमिति कल्प्यते ||

| | ४२ | । तं नमत कुर्लं इव यस्य छ्रुठभसंभावनां परिहरन् अद्यापि बाणमनङ्गो न मुञ्चिति भयात्कुमारे | । हरसुतः कुमारः किल ब्रह्मचारी | तत्र कवेरुत्पेक्षा | व्यापारितबाणोहं हरेण दग्धस्त-तोन्योपि तत्कुलप्रस्तो महहनक्षमस्तेन कुमारोपि मां मा धाक्षीदिति भयादिव कुमारे कामेन बाणा न व्यापारिता इत्यर्थः | ।

| ४३ | सा जयित [नूपुरवता ] यस्याश्वरणेन ताडितस्कन्धः उँद्गीर्णरुधिरकुछमो जातो महिषासुराशोकः | इछशब्दः प्राकृते मत्वर्थीयः |

|| ४४ || प्रथमहरालिङ्गंनलिज्जिताया आर्याया वः सुखं द-चाँम् कण्डे या प्रभा कालकूटसंबिन्धिनी तदवलम्बनेन स्तोकं स्थाम बलं ययोस्ते अक्षिणी ||

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> MH. चलनेन.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> MH. दत्तम्.

भिमयं पलअ-पओतं विविह-कवालिम णमह कालीए । मिलिआसेस-णिसा-लक्ख-विसम-बहु-चन्द-खण्डेव्व ॥४५॥ डिम्बं वो चामुण्डाएँ पिहु-सिरा-दण्ड-मण्डणं हर । मडहाअर-णपहुप्पन्त-वलय-भिरयंपिव सरीरं ॥ ४६॥ सा जयइ चड-मुहासण-नामरस-दलोयरेसु दुक्लिया। कइ-जीहा-णिवहेसु अ जा णिमिय-पयं परिक्भमइ ॥ ४७॥

|| ४९ || भ्रान्तं भ्रमणं प्रतय एव रात्रिरिव तस्य प्रदोष उपक्रमस्तिस्मिन्विविधकपाले नमत काल्याः कालरात्रेः | प्रतये हि कालरात्रिः प्रभवतीति वार्ता | अत उत्प्रेक्ष्यते | मिलिताशेषिनशा- लक्षविषमबहुचन्द्रखण्ड ईव || स्थूलस्क्ष्मादिभेदिभिन्नानि काल्या अलंकरणभूतानि यानि कपालानि तानि चन्द्रखण्डानीव प्रतिपदादि- संबन्धीनि सर्गे क्रमभावीन्यिप प्रलये संविटतानि ||

|| ४६ || भयं वश्रामुण्डायाः संबन्धि पृथुशिरादण्डमण्डनं हरतु अल्पोदरापर्याप्तान्त्रवलयभृतिमव शरीरम् || डिम्बं भयम् | शिरा नाद्यः | मडहं अल्पम् | णपहुप्पन्तम् अपर्याप्तम् अवर्तमानम् अमात् | क्वचित्तु वलयवितयंपिवेति पाटः | अन्त्रवलयवितिमिव शरीरिमिति तत्रार्थः | तत्रोदरं देव्या वलयभाण्डत्वे प्रकल्पितम् ||

|| ४७ || सा जयित चतुर्मुखासनतामरसदलोदरेषु दुर्लिता किविजिह्नानिवहेषु च या निहितपदं कृत्वा परिभ्रमित || निवहेषु वेति किचित्पाटः | तत्र इवदाब्दो भिचक्रमः | दुर्लिता हेवािकनी [sic] अत्र गम्यमाना सरस्वती पूर्वार्धे हंसीद्वे किल्पता ब्रह्मवदन्विनिर्गतत्वेन ब्रह्मासनीभूतकमलदलान्तराललीलालम्पटत्वात् | किविजिह्ना-निवहेषु चेति इतरहंस्याः सकाद्याद्यतिरेक चक्तः ||

¹ MH. °लक्षविषमे बहुचन्द्रखण्डे एव.

तं णमह जस्त दीसइ बिम्बं विच्छाय-लञ्छण-च्छायं।
गङ्गा-णिग्गम-परिगलिय-मज्झ-लावण्ण-तुच्छंव।। ४८॥
वेरुलिय-णिहा तं णमह जस्त ते सन्दणं परिवहन्ति।
तद्दियस-पढम-पेक्षिय-तम-मइलङ्गा-इव तुरंगा।। ४९॥
जयइ जय-रक्खणे पुष्त्रियंव जं फुरइ पयणुअं रविणो।
पलियम्मि जं च पविरक्षियंव बहलाइ गो-जालं॥ ५०॥
तं णमह कोल-तुलणे सयल-फणा-मणि-पसत्त-पिडिबिम्बं।
उद्यहइव जो बहु-सिर-विहत्त-लहुयं धरा-वलयं॥ ५९॥

|| ४८ || तं चन्द्रं सामर्थ्यगम्यं नमत यस्य दृइयते बिम्बं [विच्छायलाञ्छनच्छायम् |] विच्छायत्वे निमित्तमुत्प्रेक्षते | गगनन-दीपरिनिर्गमपरिगलितमध्यलावण्यतया तुच्छमिव ||

| । ४९ | वैडूर्यनिमा हरिदश्वास्तं नमत यस्य ते स्यन्दनं परिवहन्ति । प्रतिदिवसप्रथमप्रेरिततमोमिलनाङ्गा इव [तुरंगाः ।।] प्रथममरुणेन प्रेरितं यत्तमस्तेनैव मिलनाङ्गा इत्युत्प्रेक्षा ।।

|| ५० || जयित जगद्रक्षणे पुञ्जितमिव यत्स्फुरित प्रतनुकं रवेः प्रतये यद्य प्रविरेक्षितमिव प्रसारितमिव बहलायते गोजालं रिहमसमूहः ||

| | (१ | | [तं नमत] कोलः क्रोडः स्कराकारस्तेन तोलने क्षि-तिवलयस्य क्रियमाणे सति स्कल्फणामणिपसक्तप्रतिबिम्बमुद्दहतीव [यो] बह्वशिरोविभक्तलघुकं धरावलयम् | | नरसिंहवदहिवराहशरीरं श्वलमागमे कविना कचिदृष्टम् | शेषमनादृत्य वा जलधौ मन्ने भूवलये शेषसहायत्वेन स्करशरीरं भगवता निर्मितमनुसर्तव्यम् | |

<sup>1</sup> MII. यदस्फुरितप<sup>°</sup>.

पणमह कालिन्दी-सिलिल-दण्ड-विडियंव सुर-सिर-प्यवहं । दन्त-क्खम्भं वीसन्त-वियड-हथ्यं गय-मुहस्स ॥ ५२ ॥ तं णमह गय-मुहं वियड-दन्त-कर-दण्ड-करूण-लीलासु । मिलिय-हिमवन्त-विच्झेव्व कुणइ जो मेरु-पञ्भारे ॥ ५३ ॥ गण-वइणो सइ-संगय-गोरी-हर-पम्म-राय-विलियस्स । दन्तो वाम-मुहद्दन्त-पुच्चिओ जयइ हासोव्व ॥ ५४ ॥

|| ५२ || [प्रेणमत कालिन्दीसलिलदण्डघटितमिव सुरसरित्य-वाहं दन्तस्तम्भं विश्रान्तविकटहस्तं गजमुखस्य || ]

॥ ५३ ॥ तं नमत गजमुखं गणपितं विकटेन दन्तेन करदण्डस्य यानि कलनानि धारणानि ता एव लीलास्तास्च विषयभूतास्च मिलितिहि-मविद्वन्ध्यानिव करोति यो मेरुप्राग्मारान्विभवान् अवयवादीन् [sic] ॥ दन्तशोक्ल्यमहत्त्वाभ्यां हिमवानिव करकृष्णत्वाद्विन्ध्य इव । गणपितश्रीरं च सिन्दूररागान्महत्त्वातिशयाच मेरुप्राग्मारान्नुकरोति । तेनायमर्थः । यो मेरुप्राग्मारान्नुकरोति विकटदन्तकरदण्डकलन्लीलास्च च यो मिलितिहमविद्वन्ध्य इव दृदयते तं गजमुखं नमत ॥ किचित्पाठो मेरुप्रभारो इति । तत्रायमन्वयः । यो मेरुप्राग्मारः स विकटदन्तकरदण्डकलन्लीलास्च मिलितिहमविद्वन्ध्य इव करोति कार्याणि तं नमतेति ॥

|| ५४ || गणपतेः सदासंगतगौरीहरप्रेमरागद्रीडितस्य दन्तो वंकितमुखार्थान्तपुञ्चितो जयित हास इव || पुञ्जीकृतो हास इवे-त्यन्वयः | अर्धनारीश्वरत्वेन सदा संगतत्वे कुमारगणपती वाग्दूतं चक्रतुः | यः क्षितिं क्षणेन पदिक्षणीकरोति स जयित यस्य च

<sup>1</sup> MH. has no commentary on this verse, which is given in J. P. Dc. K. 2 MH. ब्रायूतं.

णमह दणुइन्द-णिहणे माया-महु-सूयणं उवेन्तीए। माणिय-तरलचण-विब्भमाई भिमयाई लच्छोए।। ५५।। हत्थालम्बिय-पङ्कय-भियङ्कमुयहीउ निग्गयं जयइ। आसिङ्वय-णियआणण-सोहग्ग-गुणाएँव सिरीए।। ५६॥ कोसुम-धणु-बाण-ग्गह-सोरह-लग्ग-भमरेव्य कामस्स। ओएपुंसिय-रइ-पणयंसु-कज्जलङ्को करे णमह।। ५७॥

पराजयस्तेन यथासंभवं मयूरवाहनस्यान्यतरदन्तस्य वा परित्यागः कर्तव्यः । तत्र धीमता कुमारेण मातुः प्रदक्षिणां कृत्वा जितो गण-पतिः। ततस्तेनान्यतरददानपरित्यागो विहितः। वाम[मुह] द्धन्तपृष्ट्मिओ इति पाठे वाम[मुख] धीन्तपृष्ट्मित इत्यर्थः ।।

| | ५५ | | नमत दानवेन्द्रनिधने मायामधुस्द्रतमुपयान्त्या मानिततर ठत्वविश्रमाणि श्रान्तानि ठक्ष्म्याः | | ठक्ष्मीर्मायानर सिंहस्य
शोभते | अस्याश्च त्रैठोक्यकण्टकदैत्यनिपातनोचितचेष्टा विश्रान्ताश्च तेषां
विश्रमा विठासास्ते तैर्श्रान्तैः संमानिताः सत्कृता इत्यप्रयासोक्तिरियं
रिपुनिपातने | |

||५६|| हस्तावलिम्बितपङ्कजमृगाङ्कम् उदर्धानर्गतं जयित संभावि-तिनज्ञाननसौभाग्यगुणाया इव श्रियाः || एकत्र करे पद्मम् अपरत्र दाशाङ्कं निधाय लक्ष्मीजलिधिविनिर्गतेति कविना कल्पितम् | तत्रोत्ये-क्ष्यते | प्रसिद्धसौभाग्याभ्यामाभ्यप्रमिषि चन्द्रपद्माभ्यां मन्मुखं सन्द-रतमं दृहयतामिति दर्शनार्थिमित ताभ्यां सह श्रीर्याता ||

। ५७ ।। कीस्रमधनुर्वाणयहणसीरभलप्रभ्रमराविव कामस्य उ-त्युंसितरतिप्रणयाश्रुकंज्जलेनाङ्किती करी नमत ।।

¹ MH. °चितं चे° 2 MH. °धिनि°. 3 MH. °म्,ग्यामस्यापि.

देउ सुहं वो पसु-वइ-सिराहि गोरी-विसूरियव्वेहिं। सोवालम्भव्व हिमालअङ्ग-परिवोलिरी गङ्गा ॥ ५८ ॥ सा जयइ हर-सिरव्यम्मि जीएँ सलिलम्मि वोलिर-कवालो । अज्जिव पियामहत्त्रणमणहं चउराणणो वहइ ॥ ५९ ॥ हरि-चलण-णह-प्पहाए विच्छोलियंव पढमयं। हर-सिराणो पायएहिं संविलिययंव वीययं॥ ६० ॥ गहिय-हिम-च्छाययंव तुहिणहि-समावडणए। कारण-परिसुद्द्यंव गङ्गाएँ णमह सलिलयं॥ ६९ ॥

| १८ | ददातु सुखं वः पशुपितिशिरसः गोरिविस्रियव्वेहिं गौर्याः संविधिमः खेदकरैव्यवहारैः सोपालम्भेव हिमालयोत्सङ्ग-परिघूर्णनशीला गङ्गा | हरजटाम्राद्धिमवत उत्सङ्गे गङ्गा पितता घूर्णमाना प्रतीता | सा सपत्नीकृतापराधोद्धाटनिमव पितरि चकारेति कविकल्पितम् |

| | ५९ | | सा जयित हरिद्यारःस्थे यस्याः संबन्धिनि सिलिले घूर्णनद्यीलकपालत्वादद्यापि पितामहत्वमनघं चतुराननों वहित | | हरेण ब्रह्मणः पञ्चमं द्यारिष्ठित्त्वा स्विद्यारोगङ्गाम्भिस प्रक्षिप्तमिति पौराणिकाः | पितामहप्रभृतीनां च कपालादिकमस्थि गङ्गायां क्षिप्तं घूर्णमानमास्ते | तेन गङ्गाजलघूर्णमानकपालत्वाचतुराननस्याद्याप्यनघं पितामहत्वम् | |

| ६०,६९ | हरिचरणनखप्रभाभिः प्रक्षालितमिव प्रथमं हरदाद्यानः पादैः संवलितमिव द्वितीयकम् । गृहीतिहमच्छाय-कमिव तुहिनादिसमापतने कारणपरिशुद्धमिव नमत गङ्गायाः

¹ MH. खेदकृते°.

## [ अथ कविप्रशंसा]

इह ते जयन्ति कड्णो जयिमणमो जाण सयल-परिणामं । वायासु दियं दीसइ आमोय-घणं व तुच्छं व ॥ ६२ ॥ नियआएचिय वायाएँ अत्तणो गारवं निवेसन्ता । जे एन्ति पसंसंचिय जयन्ति इह ते महा-कड्णो ॥ ६३ ॥

सिललम् ।। गङ्गाजलं हि स्वर्गात्पतत् त्रैलोक्याक्रमणप्रवृत्तं हरिचरण-नखमयूखैः पथमं संसृष्टं ततो हराशिरःशशिचरणस्ततो हिममहीधरेण। अत एतैः कारणेरवदातस्वस्य हेतुभिरिव संबन्धान्तिर्मलं गङ्गाजलं नमतेत्यर्थः ।।

|| ६२ || काञ्यप्रतिष्ठार्थं किवप्रशंसामाह | इहेति | इह ते जयन्ति कवयो येषां सकलपरिणामं जगद् वाचि स्थितं दृश्यते आमोदघनं
वा तुच्छं वा || व्रह्मपरिणामो वा ब्रह्मविवर्ती वा सर्वं जगदित्यौपनिषदाः | तत्र परिणामपक्षे आमोदघनत्वं सत्यत्वम् | वैशेषिकादिपक्षेष्विप सत्यत्वम् | विवर्तपक्षे तु भेदत्वं तुच्छत्वं श्रून्यवादिवत् |
तत्रोभयत्रापि किवरेव प्रजापितना निर्मितानिष भावािक्षिमीते | यथोक्तम् | अपारे काञ्यसंसार इत्यादि यथास्थानं विवेच्यन्त इत्यादि च ||

|| ६३ || निजयैव वाचात्मनो गौरवं निवेशयन्तो ये यन्ति प्राप्तुवन्ति प्रशंसामेव जयन्ति [इह] ते महाकवयः || दोग्गच्चिमिवि सोक्खाइँ ताण विह्वेवि होन्ति दुक्खाइँ । कव्व-परमत्थ-रित्याइँ जाण जायन्ति हिययाइँ ॥ ६४ ॥ उम्मिछ्णइ लायण्णं पयय-च्छायाएँ सक्कय-वयाणं । सक्कय-सक्कारुक्करिसणेण पययस्तिव पहावो ॥ ६५ ॥ ठियमिट्यंव दीसइ अठियंवि परिद्यिंव पिडहाइ । जह-संठियं च दीसइ सुकईण इमाओं पयईओ ॥ ६६ ॥

|| ६४ || दौर्गस्येपि स्रखानि तेषां विभवेषि ठक्ष्म्यामपि भवन्ति दुःखानि काव्यपरमार्थरसिकानि जायन्ते येषां हृदयानि ||

| ६५ | संस्कृतप्राकृतभेदिभिद्यानां पदानां परस्परोपकारं द-श्रीयति | [उम्मिछ इ इति] | उन्मील्येते ठावण्यं प्राकृतच्छायया संस्कृतपदानाम्। संस्कृतसंस्कारोत्कर्षणेन प्राकृतस्यापि प्रभावो भवति।। दंष्ट्रायद्धां प्राग्यो द्राक्क्ष्मामन्वक्त्वंस्थामुचिक्षेप । देवद्रुग्भिदृत्विकस्तु-त्यः सोव्याद्दों जः सँपत्कितुः इत्यादि संस्कृतं प्राकृतेन विवियमाणं दा-ढग्गरिद्धीए इत्यादिरूपेण स्वश्रवं भवति । प्राकृतस्य तु संस्कृतसंस्का-रोत्कर्षणेनात्मीय एव प्रभावो व्यज्यते । सर्वस्य प्राकृतस्य स्वभा-वस्रुन्द्रत्वादिति सारार्थः ।।

||६६|| स्थितमस्थितमित्र दृश्यते अस्थितमपि परिष्ठितं प्रतिभाति
यथासंस्थितं च दृश्यते | कत्रीनामेताः पद्याः सामर्थ्यानि || प्रजापतिविलक्षणानीत्यर्थः ||

¹ MH. °न्वत्तस्था.° ² MH. °ह्रोद्रस. for °ह्रोजः स° ³ MH. विश्रियमाण.

विणय-गुणो दण्डाडम्बरो य मण्डन्ति जह णरिन्द-सिरिं। तह टङ्कारो महुरत्तणं च वायं पसाहेन्ति ॥ ६७ ॥ सोहेइ सुहावेइ य उब्हुज्जन्तो लवीवि लच्छीए । देवी सरस्तई उण असमग्गा किंपि विणडेइ ॥ ६८ ॥ मह्मह-वियय-पउत्ता वाया कह णाम मउलउ इमम्मि । पढम-कुसुमाहि तिल्णं पच्छा-कुसुमं वण-लयाण ॥ ६९॥

।। ६७ ।। विनयगुर्णः शास्त्रार्थानुसारेण प्रजापालनं दण्डाड-म्बर्भ करितुरगादिबलसंपच मण्ड्यतो यथा नरेन्द्रश्रियम् तथा टङ्कारः ओजोलक्षणो माधुर्यं च प्रसादादिरूपं वाचं प्रसाधयतः ॥

|| ६८ || शोभयति सुख्यति चोपभुज्यमानो ठवोपि ठक्ष्म्याः | देवी सरस्वती पुनरसमया किमपि विडम्बयति || कामप्यनुपाख्येयां विडम्बनां मनागपि विकलां वा जनयतीत्यर्थः ॥

।। ६९ ।। मधुमथविजयाख्ये मत्काव्ये पर्यीप्ता वाक् कथं नाम मुकुर्लीभवतु किलकारूपत्वं सीक्ष्म्यं भजताम् इमस्मि अस्मिनगौडव-धाख्ये काव्ये | इति ममात्र यत्नदोषः | अत्रार्थान्तरन्यासमाह | यतः प्रथमकुद्धमात् तिलनं स्क्मं पश्चात्-कुद्धमं वनलतानां भवति ॥ यथा किल वनलतानां रसभरेण विस्तीणें विकसितं विस्तारं प्राप्तं कुछमं मन्दामोदं च जायते गृसमान्द्यात् तद्दर्परिपक्रमतेः कवे-र्बह्वर्थवेगोर्देपला वागभ्यस्यतो भवति । यथोक्तम् । अल्पेनाल्पेन द्माब्देन यत्नेन महतो नराः । अर्थीघान्साधयन्तीह सूत्रकारा विद्रोषत इति ॥

¹ MH. °गुण[:

³ MH. °बहूर्थविगेत्पला.

लिगिहिइ ण वा सुयणे वयणिक्नं दुक्जणेहिं भण्णन्तं । ताणं पुण तं सुयणाववाय-दोसेण संघडइ ॥ ७० ॥ पर-गुण-परिहार-परंपराएँ तह ते गुणण्णुया जाया । जाया तेहिंचिय जह गुणेहिं गुणिणो परं पिसुणा ॥ ७१ ॥ जं निम्मलावि खिज्जन्ति हन्त विमलेहिं सज्जण-गुणेहिं। तं सरिसं सिस-यर-कारणाएँ करि-दन्त-वियणाए ॥ ७२ ॥

[।। ७० ।। लगिष्यति न वा सजने वचनीयं दुर्जनैर्भण्यमानम् । तेषां पुनस्तत् सजनापवाददोषेण संघटते ।।]

| १९ | परगुणपरिहारपरंपरया तथा तेन केनाप्युत्कृष्टेन प्रकारेण [ते] गुणज्ञा जाता जातास्तरेव गुणैर्यथा गुणिनो भूरिगुणाश्च पिज्ञुनाः।। गुणसंसर्ग एवं नामोत्कृष्टो येन पिज्ञुनानामप्युत्कर्ष करोति । तेपि हि परगुणासहनलम्पटाः परकीयगुणपरिजिहीर्षया प्रथमं तावत्पर-गुणस्वरूपमालोचयन्ति । अनालोचितानां परिहर्तुमदाक्यत्वात् । अन्वरतं च परगुणानालोचयतामभ्यासातिदायाहुणज्ञानातिदायो भव-ति ।। अथवायं तात्पर्यार्थः । गुणिन एवमुच्यन्ते न तावत्परगुणास-हनमार्यजनोचितम् । योपि तच्छीलत्वाच प्रतिषिद्धं वर्जयितुं द्यक्तः स एवं प्रवोध्यते फलतः परगुणपरिहारो भविष्यति । यत्र सजना अपि सातिदायगुणार्जने साभिनिवेद्याः सन्तस्तया गुणज्ञानातिदाय-युक्ताः संपद्यन्ते येन तदीयमेव यन्थादिकं सन्तः सेवन्ते सामान्य-गुणं द्यास्त्रान्तरमुपेक्ष्य ।।

|| ७२ || सुजनानामि केषांत्रियः परगुणोत्कर्षेण खेदः संसारित्वमाहात्म्येन तत्र कविरखेदाय निद्दीनमाह || यज्ञिमीला

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> MH. is wanting in any chhâyâ on couplet 70 which is given by Dc. K. J. P.

जाण असमेहिं विहिया जायइ णिन्दा समा सलाहावि । णिन्दावि तेहिं विहिया ण ताण मण्णे किलामेइ ॥ ७३ ॥ णन्दन्तु णियय-गुण-गारवम्मि अदिष्ठ-पर-मुह-च्छाया । गरुया स-सील-दोलायमाण-पर-दिष्ठ-मुह-राया ॥ ७४ ॥ बहुओ सामण्ण-मइन्तणेण ताणं परिग्गहे लोओ । कामं गया पसिदिं सामण्ण-कई अउच्चेय ॥ ७५ ॥

अपि खिद्यन्ते हन्त विमलैः सज्जनगुणैस्तत् सदृशं शशिकरकारणिकया किरिदन्तवेदनया ।। यथा शशिकराः सर्वाह्रादकारिण उत्तमा अपि दिन्तदन्तवेदनां कुर्वन्ति स्वाभाव्यात् तथा गुणिनामपि केपांचित्परगुणासहनं संसारस्वाभाव्यादिति भावयद्भिः कविभिः काव्यकृतौ नानादरो विधेयस्तद्दत्परीक्षकैरपीत्यर्थः । चन्द्रस्येव हि तेपामेव स दोष इति कृपाविषयत्वं तेषामिति यावत्। हन्तेति विस्मये खेदार्थो निपातः ।।

दुर्जनैः कृता तु निन्दा श्राघावदवधीरणैव तेषाम् तत्रायोग्य-त्वेन विपरीतफलत्वादित्याह ॥

|| ७३ || येषां सजनानामसमैर्दुर्जनैर्विहिता सती निन्दा श्राघया समा जायते तैर्निन्दापि विहिता सती तान्साधूच क्रमयतीत्यहं मन्ये ||

॥ ७५ ॥ बहुः सामान्यमितत्वेन तेषां सामान्यकवीनां परि-

<sup>1</sup> MH. गिरिस्ति.

हरइ अणूवि पर-गुणे। गरुयम्मिवि णिय-गुणे न संतोसो । सीलस्स विवेअस्स य सारमिणं एत्तिअंचेअ ॥ ७६ ॥ इयरेवि फुरान्ति गुणा गुरूण पढमं कउत्तमासङ्गा । अग्गे सेलग्ग-गया इन्दु-मऊहा इव महीए ॥ ७७ ॥ णिव्वाडन्ताण सिवं सयलंचिय सिवयरं तहा ताण । निव्वडइ किंपि जह तेवि अप्पणा विम्हयमुवेन्ति ॥ ७८ ॥

प्राँही लोकः । कामं गताः प्रसिद्धिं सामान्यकवयः अत एव ॥ लोके सामान्यगुणानां परीक्षकाः सामान्यगुणा बहवः सन्ति भूरिविद्रोषगु-णानां तु तादृद्या अल्पा इति कृत्वा सामान्यकविकाव्यानि बहुद्याः प्रसिद्धानि । इतराणि तुल्येष्वित्यर्थः ॥

| | ७६ | | हरत्यावर्जयत्यणुरिष परगुणः गुराविष निजगुणे अँसंतोर्षः शीलस्य विवेकस्यं च सारमेतदियदेव ||

| १९९ | इतरस्मिचपि दुर्जनेपि स्फुरन्ति गुणा गुरूणां कविवराणां संबन्धिनः यतः प्रथमं कृतोत्तमासङ्गाः | दृष्टान्तमाह | अग्रे प्रथमं शैलायगता इन्दुमयूखा इव मद्यां पृथिव्याम् | । सर्वोत्तमेषु प्रख्याता नेतरैरिप न्यक्षतुं शक्यन्ते प्रत्युत दुर्जना अपि बहुसाधुजनाश्रितं मार्गम- नुसर्तुमिच्छन्ति । यथोक्तम् । यद्यदाचरित श्रेष्ठस्तत्तदेवेतरो जन इति । ।

।। ७८ ।। निर्वर्तयमानानां द्वित्वं सकलमेव द्विवतरं तथा तेन प्रकारेण तेषां निर्वर्तते किमिप लोकोत्तरं यथा तेष्यात्मना विस्मयमु-प्यान्ति ।। सत्तमानामात्मार्थ एव काव्यारम्भः किमत्र परार्थोहेश-प्रवृत्तेनाभिधानेनेत्यर्थः ।।

¹ MH. निजगुणा असंतोषं. ¹ ³ MH. इतरेपि. ³ MH. शिवं.

पासिम अहंकारी होहिइ कह वा गुणाण विवरुक्खे ।
गठवं न गुणिगय-मओ गुण-व्यिभच्छिन्ति गुण-कामा ।।७९॥
आहिलङ्किऊण लीयं ठियाण एकत्त्रणेण गरुयाण ।
वीयावेक्खी अवलम्बिऊण कं मच्छरो फुरउ ॥ ८०॥
निय-मइ-संदेहोचिय मइ-संदेहावलीयणे जाण ।
होन्ति वियार-डाणं ठिय-रूपा ते ण लीयस्स ॥ ८९॥

| १९ | । गृञ्चं नेति यो नञ् तस्य व्यवहितो यथायोग्यतासं-बन्धः । पार्थे संनिधाविष गुणानां वर्तमानः । गुणयुक्तोपीत्यर्थः । अहंकारी नेति संबन्धः । युक्तदाब्दस्य चाध्याहारः । कह वा कथ-मिव भविष्यति गुणानां विषरोक्षे अभावे । न कथंचिदपीत्यर्थः । यतो गर्वो नाम गुणिगतो मद उच्यते ततो गुणस्थमेव तं गुणकामा इच्छ-न्ति । तस्य गुणासंनिधाने दुर्जनेषु कथं संभवः । गुणिनो गर्वयोग्य-स्य गर्वो न युक्तो लोकविरुद्धत्वात् केव गणना दुर्जनानामित्यर्थः ।।

| ८० | अभिठङ्कच ठोकं स्थितानामेकहैंवे गुरूणां द्विती-यापेक्षी कमवलम्ब्य स्फुरतु मत्सरः | समबले मत्सरो युक्तः यस्त्वादित्यवत्परब्रह्मबद्दा अद्वितीयः सर्वोत्तमः कविः कोपि तस्य किमपेक्षो मत्सर इत्यर्थः ||

| ८१ | निज[मितसंदेह एव] मितसंदेहावलोकने येषां भवन्ति विचारस्थानैस्थितरूपास्ते न लोकस्य | विमितिविषये निर्णेतृ-स्वेन परिगण्यमानानां येषां स्वमतावेचं संदेहः किमस्माकं निर्णेन्त्वयोग्यतास्ति उत नास्तीति ते लोकस्य निर्णेतृत्वपदे न स्थिताः | किर्ताहि | व्युत्पाद्या इस्पर्थः ||

<sup>1</sup> MH. ंमतावेवं.

को णिन्दइ नीय-यमे गरुययरे को पसंसिउं तरइ । सामण्णंचिय ठाणं थुईण परि-णिन्दियाणं च ॥ ८२ ॥ सोऊण मुणन्ति परं जे ण वियप्पन्ति अप्पणचेय । ते अणरहव्य गव्यस्त उनुणा कह न लज्जन्ति ॥ ८३ ॥ काल-गुणा पढम-कईहिँ भिनयमपरि-ग्गहेसु मग्गेसु । इहरा मईहिँ हीरन्ति दुक्करं केवि काणंपि ॥ ८४ ॥

|| ८२ || को निन्दित नीचतमान् | पशुप्रायत्वात् | गुरुतमान्कः प्रशंसितुं तरित शक्कोति | तद्भणसंभारस्य परिच्छेत्तुमशक्यत्वात् | साम्मान्यमेव स्थानं स्तुतीनां परिनिन्दितानां च || तेन मादृशान्गुरुतमान्को निन्दितुं वा योग्य इत्यर्थः ||

|| ८३ || श्रुत्वा जानन्ति परं ये न विकल्पयन्त्यात्मनैव ते अन्हीं इव गर्वस्य गर्वेण कथं न ठज्जन्ते || उत्तुणो गर्वी | ब्युत्पन्नतममित-निर्मितं काव्यं श्रुत्वैव ये बुध्यन्ते न तु कथंचित्स्वयं गुणदोषान्वि-कल्पयितुं क्षमास्ते दर्पकरणे अयोग्याः सन्तो दर्पं कुर्वन्तो न ठज्जन्त इति चित्रम् ||

| ८४ | कालगुणात्प्रथमकिविभिर्भान्तमपरिप्रहेषु मार्गेषु | इहरा इदानीं मितिभिर्द्धियन्ते दुष्करं केपि केषामिष | कालगुणादिति व्य-विहतान्वयम् | सर्गादिकविभिरलब्धकाव्यमार्गत्वाद्भान्तं व्यामोहोनु-भूतः कालदोषात् | इदानींतनैः किविभिः पुनर्दुष्करं प्रस्यते नैव भ्रम्यते इष्टपूर्वकिविकल्पितमार्गत्वात् अथवा कृतवाग्द्वार इति येन | तथा हि त इदानींतनाः कवयः केपि केषामिष पूर्वकिवीनां संबन्धिनीभिर्म-तिभिर्द्धियन्ते संचार्यन्ते | कत्तो णाम न इदं सद्यं कइ-सेविएसु मग्गेसु । सीमन्ते उण मुक्किम तिम सव्वं नवंचे अ ।। ८५ ।। अव्यालीयण-तरला इयर-कईणं भमन्ति बुद्धीओ । अव्यच्चेय निरारम्भमेन्ति हिययं कइन्दाण् ॥ ८६ ॥ आ-संसारं कइ-पुंगवेहिं तिहयह-गहिय-सारोवि । अज्जवि अभिण्ण-मुद्दोव्व जयइ वाया-परिष्फन्दो ॥ ८७ ॥ किं अण्णमणण्ण-मणेहिं ताव सु-कईहिं सिक्खिया वाया। जायं णीसामण्णाण ताण मूयत्तणं जाव ॥ ८८ ॥

|| ८५ || इदानींतनिवधानमनुवादत्वात्तीर्ह व्यर्थमित्याशङ्कराह |
कियन्नाम न दृष्टं किवसेवितेषु मार्गेष्विति सद्यं सत्यम् | किं तु
सीमन्तेऽपरकाये मुक्ते प्रक्षिप्ते तस्मिन्सर्वे नवमेव भाति || उण
पुनःशब्दस्तुशब्दस्यार्थे ||

| ८६ | अर्थालोकनतरला अपि सत्यः इतरकवीनां भ्राम्यन्ति भ्रान्तियुक्ता भवन्ति बुद्धयः । अर्था एव निरारम्भमप्यायान्ति इदयं कवीन्द्राणाम् । प्रातिभातिदायजनितसंस्कारातिदायाकृष्टाः सन्तः ॥

| ८७ | आसंसारं सर्गादारभ्य महाप्रतयं यावत् कविपुंगवैः प्रतिदिवसगृहीतसारोप्यद्यापि अभिचमुद्र इव अस्फोटितमुद्र इव जयित वाक्परिस्पन्दः ||

|| ८८ || किमन्यदुच्यते | क्रिंबद्दनोक्तेनेत्यर्थः | एतावत्तु सारं ब्रूमः | अनन्यमनोभिः छकविभिस्तावच्छिक्षिताभ्यस्ता वाग् जातं निःसामान्यानां तेषां मूकत्वं यावत् | अभ्युत्कटोत्कर्षयोगात्तत्कृतका-व्यस्य श्रोतिर योग्ये असित मूकत्विमव महाकवीनां युक्तिमित्यर्थः ||

<sup>1</sup> MH. युक्तमयकृत्वादित्यर्थः, which is doubtless corrupt.

को व वियोरइ विसेस-वित्थरं ताण जं ठियं लोए।
नामेचिय संकन्ता गरुयाण गुणा फुरन्तिक्व ॥ ८९ ॥
जाण स-रूवावगमेवि गिक्विया किंपि होन्ति अण्णेवि ।
ते आयासाअ वहन्ति अन्तणो नवर माहप्पं ॥ ९० ॥
मोह-पाडिबोह-कारिन्तणेण तिमिरंव जं पयासीक्व ।
तं जयइ विरुद्धंपिव वियप्प-जालं कइन्दाण ॥ ९१ ॥
णवमत्थ-दंसणं संनिवेस-सिसिराओं बन्ध-रिद्धीओ ।
अविरलमिणमो आ-भुवण-बन्धमिह णवर पययम्म ॥९२॥

|| ८९ || वादाब्दोऽसंभावनायाम् | को वा विचारयति विद्योष-विस्तरं तेषां यैं: स्थितो कोको | नास्येव संक्रान्ता गुरूणां गुणाः स्फुर-न्तीव || महाकवीनां नाममात्रयहणे प्रत्यक्षायमाणा नासीव संक्रा-न्ता गुणा द्रागित्येव निर्विवादं प्रथन्ते अतः कस्तान्विचारयतीत्यर्थः || स्फुरन्तीव प्रत्यक्षा इव भान्तीत्यर्थः ||

| १० | येषां संबन्धिन स्वरूपावगमेषि तदीयकाव्यस्वरू-पमात्राकर्णनेषि गर्विता भवन्ति किमपि अवर्णनीयरूपेण | अन्येषि ते आयासाय वहन्त्यात्मनः केवलं माहात्म्यम् | महाकविकाव्यं प्राप्य तद्विषयविचारयोग्यत्वाभिमानम् ||

॥९१॥ मोहप्रतिबोधकारित्वेन तिमिरं चँ यत् प्रकादार्थं तज्जयित विरुद्धिमव विकल्पजालं कवीन्द्राणाम् ॥ मन्दमतीनां मोहकारितया तिमिरिमव प्रकादा इव च व्युत्पद्मानाम् ॥ अत एव विरुद्धिमव न तु विरुद्धिमव विषयभेदात् ॥

| १२ | नवमर्थदर्शनं संनिवेशिशिशा तन्धर्दयः अविरत-मेतद् आभुवनबन्धमिह केवलं प्राकृते | शिशिश मधुराः | इणमो सयलाओं इमं वाया विसान्त एत्तो य णेन्ति वायाओ । एन्ति समुदंत्त्रिय णेन्ति सायराओच्चिय जलाइं ॥ ९३ ॥ हिरस-विसेसो वियसावओ य मउलावओ य अच्छीण । इह बहि-हुत्तो अन्तो-मुहो य हिययस्स विष्फुरइ ॥ ९४ ॥ अणुयम्पा वा हासो व होइ अवहीरणव्य गरुयाण । इयरेसु अणाय-गुणन्तरेसु न उणी हियय-दुक्खं ॥ ९५ ॥ जे अत्तणो न अहिया सरिसा वा तेहिँ किं भणन्तेहिं ॥ जह-तह पराओँ इच्छन्ति तहवि गरुयावि बहु-माणं ॥९६॥

इति देशीपदम् एतदित्यस्यार्थे । आभुवनबन्धम् आसृष्टिकालम् । नवरं केवलम् ॥

| | १२ | | सकला एतत्प्राकृतं वाचो विद्यान्तीव | ईतश्च प्राकृताद्विनिर्गच्छन्ति वाचः आगच्छन्ति समुद्रमेव निर्यान्ति सागरा-देव जलानि | | प्राकृतेन हि संस्कृतापभ्रंशपैशाचिकभाषाः प्रसिद्धतमेन व्याख्यायन्ते | अथ वा प्रकृतिरेव प्राकृतं शब्दब्रह्म | तस्य विकारा विवर्ता वा संस्कृताद्य इति मन्यते स्म कविः | |

| १४ | हर्षविशेषो विकासको मुकुठीकारकश्राक्ष्णोः इयैं अनेन प्रकारेण | हृत्तमिति देशीपदम् आभिमुख्ये वर्तते | बहिर्मुखः कृत्वा किं च अमुँतः प्राकृतान्मुखं च इदयस्य विस्फुरति |

|| ९५ || अनुकम्पा वा हासो वा भवत्यवधीरैंणं वा गुरूणाम् इतरेष्वज्ञातगुणान्तरेषु न पुनर्हदयदुःखम् ||

| | ९६ | | यद्यपि मया सहृद्योन्योधिको वा नास्ति तथापि पराभ्यर्थनं नैकान्ततोनर्थकमित्याह | | य आत्मनो नाभ्यधिकाः

¹ MH. एव च.

होन्तुव्व विगय-गव्वा माहप्प-समुत्तुणव्व वियरन्तु । जह-तह णिव्विडय-गुणा हास-द्वाणं ण लेविस्स ॥ ९७ ॥ भीयंव लिज्ज्यंपिव थिम्भियमिव किंपि होइ सुद्धियंव । दूमियमिव अप्फुण्णंव पहिरसुद्धंव इह हिययं ॥ ९८ ॥

सदृशा वा तैः किं भणद्भिनं किंचित् । यद्यपि वस्तुवृत्तमेवं तत्तथापि यथातथा परस्मादिच्छन्ति गुरवो बहुमानम् ॥ साधवः सर्वजना-नुरागमिच्छन्तीत्यर्थः ॥

| १७ | भवन्तु वा विगतगर्वा माहप्पसमत्तुणव्व वियरन्तु
माहात्म्याभिमानेन समुत्पन्नगर्वा वा विचरन्तु यथातथा निर्वृत्तगुणा
हासस्थानं न लोकस्य | सामान्यजनस्य तदीयस्वरूपानभिज्ञस्य
हासे महापुरुषविषये कोधिकार इत्यर्थः |

|| ९८ || भीतिमव लिज्जितिमव [स्तिम्भितिमव] किमिप भविति खुँखितिमव | खुढियं वेति पाटान्तरम् | भूषितौँमेव चापूर्णिमेव प्रहर्षोज्ञतिमवेह काव्यबन्धे हृदयं कवेः श्रोतुश्च || कवेः काव्यप्रसि- खुँचप्रसिद्धिभूताः प्रहर्षलज्जादयः श्रोतुश्च बोधाबोधकृताः ||

¹ MH. पाठेत्यर्थः. ² MH. °प्रसिद्धाप्रसिद्धि°

## [अथ काव्यमारभ्यते]

अश्यि णियन्तिय-नीसेस-भुवण-दुरियाहिणन्दिय-महिन्दो । सिरि-जसवम्मोन्ति दिसा-पिडलग्ग-गुणो मही-नाहो ॥ ९९ ॥ घोल्ड समुच्छलन्ती जिम्म चलन्तिम रेणु-भावेण । वसुहा अमुक्क-सेस-प्फणव्य धवलायवन्तेसु ॥ १०० ॥ चित्रयम्मि जिम्म वियणा-विहुय-फणा-मण्डलेविणो मुयइं। महि-वेढं बल-भर-खुन्त-रयण-संदाणियं सेसो ॥ १०९ ॥ णीसन्दइ जस्स रणाइरेसु कीलालिओ गय-मएण । आह्य-वम्माणल-दर-विराय-धारोव्य कर-वालो ॥ १०२ ॥

|| ९९ || अथ काव्यमारभ्यते | अस्तीति मङ्गलार्थोपि दाब्दः |
अस्ति निर्वार्ततिनः रोषभुवनदुरिताभिनन्दितमहेन्द्रः श्रीयशोवर्मेति नाम
दिक्पतिलयगुणो महीनाथः ||

|| १०० || घूर्णते समुच्छलन्ती यस्मिश्चलित सित रेणुभावेन वस्रधा अमुक्तरोषफणे[व] धवलातपत्रेष्वारेषु लक्ष्यमाणा || रजोरूपा गगनं गता मही श्वेतच्छल्रयुता सती अत्यक्तरोषफणेव विभातीत्यर्थः ||

|| १०१ || चितिते यस्मिन्वेद्रनाविधूतफणामण्डलोपि नो मुञ्च-ति महीपीटं बलभरक्रुंडितरत्नबद्धं दोषः ||

॥ १०२ ॥ निष्पन्दते यस्य रणाङ्ग्लँणेषु कीलालितो गजमदेन

¹ MH. °क्रडित° for °क्रुडित.° Throughout MH. the form क्रांडित is met with for क्रुडित.

सेवञ्जिल-मिलिय-णडाल-मण्डला होन्ति हढ-पणामेसु'।
नुमिय-भिउडी-भङ्गव्व जस्स पिडवक्ख-सामन्ता ॥१०३॥
जो ववसायावसरेसु दप्प-दर-दिइ-दाहिणंस-यडो ।
देसण-पसाय-सुहियं कुणइव्व भुय-दियं लच्छि ॥१०४॥
कोउव्वत्त-िठय-विसम-तार-पहा-भेय-कलुसियाइंव।
सामायन्ति णडालाइँ जस्स पिडवक्ख-बन्दीण ॥१०५॥

आहतवर्मानलेषद्विगलितधार इव करवालः ॥ वर्म कवचः । दर ईषत् । विरायं विगलितम् ॥

|| १०३ || सेवाञ्जिलिमिलितललाटमण्डला भवन्ति हटप्रणा-मेषु अनिच्छ्तां बलात्कारितासु प्रणतिषु प्रच्छादितभुकुटीभङ्गा हव यस्य प्रतिपक्षसामन्ताः || भवन्तीति प्रकृतम् ||

| १०४ | यो यशोवमी व्यवसायावसरेषु दर्पेष्टृष्टदक्षिणां-शतटो दर्शनमेव प्रसादस्तेन स्रुखितां करोतीव भुजस्थितां ठक्ष्मीम् । । रणावसरे हि वीराः स्वबाहुदण्डस्य तटावलोकनं कुर्वन्ति निजबाहु-बलस्यान्तरङ्गत्वात्परपरिभवे । तत्रोत्प्रेक्षा । स्वबाहुबलेनार्जितां र-क्षितां च अत्तएव निजभुजाश्रितां श्रियं दर्शनेन संमानयतीव । । सोस्ति नृपतिरिति समन्वयः ।।

| १९९ | कोपोद्धृत्तस्थितविषम्तारकप्रभाभेदकलुषितानीव इयामायन्ते ललाटानि यस्य प्रतिपक्षबन्दीनाम् | प्रतिपक्षा एव वा बन्दिनः स्तावका ये संपन्नास्तेषां हटापहताः स्त्रियो बन्दाः | तारयपहाभोय इति पाठे तारकप्रभाभोगेति संस्क्रिया | बलवन्तं रिपुं
पद्यन्तीनां स्तुवतां वा बन्दित्वमापन्नानामपि रिपूणां स्वभावादेव

पासम्मि पंयावालुङ्खियस्स जस-पायवस्सव महल्लो । अयसो रिजण दीसइँ छाया-निवहीव्व संकन्तो ॥१०६॥

ललाटानि कृष्णीभवन्ति । तत्रेयमिवेनापहतापह्नुतिः कोपोद्धृत्तकपा-लनीललोचनतारकप्रभाभोगेन कृष्णत्वं भजन्त इति ॥ पडिवक्खव-त्तीणिति पाठे प्रतिपक्षपत्नीनामित्यर्थः ॥

।। १०६ ।। पार्श्वे प्रतापस्पृष्टस्य जयपादपस्येव महत् अयशो रिपूणां दृरयते बायानिवह इव संक्रान्तः ॥ बायानिवह इवेति य इवदाब्दः स भिन्नक्रमः अयदाः राब्दात्परो बोद्धव्यः | अयं समन्वयः | किल सेवकत्वमापादिता ये रिपवस्तेषां तत्पार्थे स्थितानां स्वदारीरच्छा-या तावत्स्वभावादेव स्थिता | आदित्यादिप्रकादायोगात् | तत्रोत्प्रेक्ष्यते | योसी रिपूणां छायानित्रहस्तदयश इव महत्संक्रान्तं सम्यक्कान्तं प्रस-तमित्यर्थः । कस्य यदाःपादपस्य । रिपव एव कर्मकरीकृता यदाःपा-दपा इव | जियनो यशोद्योतनात् | जातावेकवचनम् | कस्य संबन्धिनो यदाःपादपस्य | प्रतापालिङ्गितस्यादित्यस्येव यद्गोवर्मणः | अथवा अय-मपि योजनाप्रकारः प्रतिभाति । जयिनस्तावदयद्योपसरतीत्यत्र किस्-च्यते तत्त्वंनिधौ सेवकीकृतेभ्योपि रिपुभ्योपसृतमयदाः । अत्राक्षरयो-जनार्थे जयपादपस्येवेति इवशब्दश्रशब्दस्यार्थे | निपातानामनेकार्थत्वात्। पार्श्वे यश्छायानिवहो रिपूणां जयपादपस्य च जयिनो महान्दृइयते तदयदा इव मालिन्यात्सम्यक्कान्तुं पलायितं त्यक्तवा दृश्यते । उ-पचारे निमित्तमाह | प्रतापालिङ्कितस्य जियनः पार्श्वे स्थितोसी यत-श्डायानिवहः अतः एवमुत्येक्यते | न तु सर्व इति नातिप्रसङ्गः | अयं चार्थः । तस्य जियनैः संनिधी वर्तमानाः कर्मकरीकृता रिपवी म-

¹ MH. पलायितुं त्यवत्वो दृ०.

गम्भीर-महारम्भा संभाविय-सायरं परिन्भमइ । भुवणन्तरेसु भाईरहिव्व सा भारही जस्स ॥ १०७ ॥ जस्स य वलन्त-जय-गय-सीयर-धारा-सहस्स-लुलियाओ । संभम-संचारिय-चामराओँ धावन्तिव दिसाओ ॥ १०८॥ अवि य । ५

सोहइ विणिवेसिय-पसिढिलङ्गली-कोडि-कष्टणुथस्ते । पायडियब्भन्तर-वण-निवेस-दर-दन्तुरो अहरो ॥ १०९॥

ितन्छाया अयशोनिवहाक्रान्ताः । तेषु च रिपुषु महदयशः । तत्तस्य जियनः संनिधौ जयपादपस्योपच्छायानिवहः कल्प्यते । तत्रेवशब्दः स्वस्थानस्थ एव ॥

|| १०७ || गम्भीरा चासौ महारम्भा संभावितः आलिङ्गनेन कृतार्थीकृतः सागरो यया साँ भागीरथी | भारत्यिप जितसागरा-न्तभुवनत्वात्संभावितसागरा | संभावियसायरिमिति पाठे क्रियाविशे-षणत्वम् | परिक्राँमत्याज्ञारूपेण वन्दिवदनद्वारेण वा | भागीरथी तु त्रिपथगत्वादेव | भुवनान्तरेषु भागीरथीव सा भारती यस्य || अत्रापि सोस्तीति संबन्धः | सेविते लोचने इतिवत् ||

|| १०८ || यस्य च वलमानजयगजकरिवसरसीकरधारास-हस्रैर्लुलिता इव संभ्रमसंचारितचामरा धावन्तीव दिशः || सोस्ति | भगणितगँजकरिकरिवसारिवारिधाराप्रकरधावनाहिशो धावन्त्य इव प्रथन्ते | शुभ्रत्वाच जलधाराश्चामरावयविसरा इवोत्प्रेक्षिताः | दिशश चामरधारिण्यः ||

।। १०९ ।। इत ऊर्ध्व पञ्चिभिः कुलकम् । शिभेते विनिवेशि-

¹ MH. वाक. ³ MH. °निज° for °गज.°

मुचिन्त पेक्षिउविक्क-केसरा मूल-लुलिय-मयरन्दा।
निहुयं लीला-कुवलय-पंडित्थिया कहिव नीसासा॥ ११०॥
वाम-करायिद्धय-सुण्ण-मिलय-विक्खित्त-कुन्तल-सिहाण।
अरई-विलास-विसुरावियाण निव्वडह सोहग्गं॥ १११॥
अग्धइ मङ्गल-गहिएक-कुसुम-पेसिय-पसाहणा-मेलं।
विमुह-णयणावहीरिय-दर-विद्य-चन्दणं वयणं॥ ११२॥

तप्रशिथिलाङ्गुलीकोटचाकर्षणेनोद्दर्शितः अत एव प्रकटिताभ्यन्तरनख-दन्तकृतात्मकव्रणनिवेदोनेपदन्तुरः संजातदन्त इवाधरः ॥ रणरस-रभसानन्दस्पन्ददर्शनोपनेतस्ररसुन्दरीयशोवर्मरूपशौर्यादिदर्शनसमु -झसितमदनपवनजनितविकृतिकथनेनात्र प्रकृतोपयोगः ॥

।। ११० ।। [मुच्यन्ते प्रेरितोद्देक्षितकेदारा ] मूळलुलितमकरन्दा निभृतं गूढं कृत्वा लीलाकुवलयेन क्रीडोत्पलेन प्रतिष्ठिता गृहीताः कथमपि निःश्वासाः सुरसुन्दरीभिः ।।

| १९९ | वामकराकृष्टशून्यमितनिविक्षिप्तकुन्तलिशिष्ठामम् अरतयो वीरेण प्रकृतेन सह रितथून्या ये विलासा निष्फलाईतैर्विख-रावियाण खेदितानाम् | विद्वराइआणेति पाठे विधुरायितानाम् | निर्वर्तते अभिव्यज्यते सौभाग्यं सन्दरता ||

11 ११२ ।। अर्घति शोभते मङ्गलार्थगृहीतैककुसुमं च तत् प्रेषितं प्रसृष्टं प्रसाधनं माल्यं च येन, तत् विमुखाभ्यां रणदर्शनरणरणके-ना[नाद्रियमाणाभ्यां नयनाभ्याम]वधीरितं मङ्गलार्थितया चेर्षद्दन्दितं चन्दनं यत्र तद्दनम् ।।

<sup>1</sup> MH. °षतन.° 1 MH. ते for तै:. 1 MH. वेषद्रन्दनं.

इय जस्त समर-दंसण-लीला-निम्मविय-वम्मह-वियारा । तियस-तरुणीओं अज्जिव मण्णे निहुयं किलम्मन्ति । ११३ |५ भहता । <sup>१७</sup>

सिहर-णप्हुत्त-गयणा दिसा-पडिप्किलय-कडय-विणियत्ता । डज्झन्ति दरुप्पइया अलब्-गमणन्तरा गिरिणो ॥ ११४॥

| ११३ | इति उक्तेन प्रकारेण यस्य यशोवर्मणः समरदर्शनकीलानिर्मितमन्मथिवकाराञ्चिदशतरुण्यो मन्येद्यापि निभृतं गुप्तं कृत्वा
इसम्यन्तिं | सोस्तीति महाप्रकरणसमन्वयः | अत्र च कुलकवाक्यपरिसमाप्तिः | अन्योप्यस्योत्कृष्टतरो वक्ष्यमाणो गुणोस्तीति
द्योतयितुं निपातनिचयप्रयोगः |

अत ऊर्व सप्तचत्वारिंदाता गाथाभिः कुलकम् । गिरिपक्षक्षप-णद्क्षोपि सहस्राक्षो यस्य समानासनोपवेदानेन कृतार्थमात्मानं संम-न्यते तस्य किमन्यद्वर्णनीयतरमस्तीति स्चयितुम् ॥

| १९४ | शिखरेषु न पर्याप्तं न वृत्तं मग्ननं येषां ते तथा दिक्प्रतिफिलितकटकविनिवृत्ता दद्यन्ते ईपदुत्पितिता अलब्धगगँनान्तरा गिरयः | इन्द्रप्रहरणेन दद्यमानाः प्रपलायनकामा अतिमहत्त्वेन व्याप्तसकलगगनदिगन्तत्वेन पलायनस्थानमलभमाना निवृत्ता यथा-स्थानस्था दद्यन्त एव न प्रतिविधानं लभन्ते गिरय इत्यर्थः | तथा हि गगनं तावत्तदीयशिखरमात्रेष्विप न पर्याप्तं न वृत्तम् | शिखराण्यिप तदीयानि व्याप्तुं गगनेन न शक्तानि | तत्कथं पलायनस्थानं स्यात् | तस्य तदेकदेश एव निष्ठितत्वात् | इत्यतिशयोक्तः | । यथा | अल्पं निर्मिन

<sup>3</sup> MH. क्राम्यति.

तं स-गुहा-मुह-निव्विडय-धूम-वलयावलम्बय-नियम्बा । वज्जाणल-धम्मन्ता लोहंव मुयन्ति धरणि-हरा ॥ ११५॥ लक्खिज्जइ धूमायन्त-पक्ख-णिक्खन्त-सिहि-सिहा-णिवहो । संभम-संचलिय-चलन्त-रयणि-दियसोव्य सुर-सेलो ॥११६॥

तमाकाशमनालोच्येव वेषसा | इदमेवंविधं भावि भवत्याः स्तनजृम्भणमिति || तथा दिगन्ता अपि न तेषां पलायनस्थानानि दिगन्तलमकटकत्वेन ततः प्रतिहतनिवृत्तत्वात् | अन्तरिक्षमपि न पलायनस्थानं तेषां न हि तैर्गगनस्यान्तरं मध्यमन्तरिक्षं लब्धं तस्यापि तदनतरैव निष्ठितत्वात् | अत एवेषदुत्पतितैरन्तरिक्षं तैर्न लब्धम् ||

| १९६ | तथाँ नूतनपरावृत्त्यादिविषमदुःखानुभवप्रकारेण दह्यमानाः स्वगुहामुखनिर्वृत्तभूमवलयावलिम्बतिनतम्बा वजानल-ध्मायमाना लोहिमिव मुद्धन्ति धरणिधराः | भूमः अतिकृष्णत्वाछोह-त्वेनोत्येक्षितः | अथ च पर्वतिवषयिनतम्बे व्वाध्मायमानेषु किल लोह-स्योत्पत्तिभवित | ताम्ररूप्यादिवरमृत्तिकैव पच्यमाना लोहीभवित | अथवा लोहं लोमं जीवितगर्विमिव मुद्धन्तीति योज्यम् | लोभोपि ह्यविद्यत्वात्तामसो मलिनो धूमसमंः ख्यातः सताम् |

| १९६ | लक्ष्यंते धूमायमानपक्षनिष्क्रान्तिशिखिशिखानिवहः संभ्रमेण सम्यक्षिति तस्मिन्सित चँठन्ता रजनिदिवसी यत्र स इव खरशैलः | एकस्यां शिलायामादित्यस्योदयः अपरस्यामस्तमय इति प्रसिद्धः | आदित्यस्योदयास्तमयावेवार्हानशाम् | तेन मेरुसमाभितं तत् | अतथाहिनशासद्धाज्यालाधूमावलीसंचलनेन मेर्वाभितत्वेन मेरुसंचलनेहार्नशैसंचलनमुत्प्रेक्षितम् ||

¹ MH. °समख्यातः ² MH. चलितौ. ³ MH. °निशं°.

जेमुंचिय कुण्ठिज्जइ रहसुब्भिडण-मुहलो महि-हरेसु । तेसुंचेय णिसिज्जइ पिडरोहन्दोलिरो कुलिसो ॥ ११७ ॥ वेझन्ति कन्दरोयर-णिव्विडय-वलन्त-वियड-विहयाओ । सहसव्व सेल-सीमन्तिणीओं भय-मुक्क-गब्भाओ ॥ ११८ ॥ विज्झवइ वेझणोणय-महि-वेढोभय-दिसागय-समुद्दो । डाण-पिरसंठिओच्चिय पक्ख-च्छेयाणलं सेलो ॥ ११९ ॥

| १९७ | येष्वेव कुण्ठीक्रियते रभसेन उक्ष्मिण्णं आपातपूर्वकं प्रत्यावर्तनं तेन मुखरः सदाब्दः सन्महीधरेषु तेष्वेव नितान्तं सज्जति | कुतः | प्रतिरोहान्दोलितत्वात् प्रतिहतोत्फिलितमन्दवेगपिततान्दोलित-निघृष्टधारत्वात् कुलिदाः | पाषाणे हि निघृष्यमाणाः कुठारादिधा-रास्तैक्ष्ण्यातिद्ययमासादयन्तीति दृष्टम् | क्षचित् निसिज्जइ इति पाठः | तत्र निद्यितस्तीक्ष्णो भवतीत्यर्थः | निसज्जइ इति पाठे तु तैक्ष्यमासाद्यन्तान्तं सज्जति छिनत्तीत्यर्थां व्याख्यातः ||

| १९८ | वेछन्त लुण्डन्ति भूमो पितताः सत्यः कन्दरोदरेभ्यो निर्वृत्ताः प्रकटीभूता निःसृता वलन्तो विकटा विहगाः पिक्षणो
दुर्दग्धा यासां ताः सहसेव शैलसीमन्तिन्यः पर्वतकामिन्यो भयविमुक्तगर्भाः | अथवाकृतस्वापादिकाः सन्तः कन्दरोदरेभ्यो निर्वृत्ता
अभिव्यक्ता अर्धदग्धनिर्गता वलन्तो विकटा महाप्रमाणा विगताः
प्रमिता धवा भर्तारो यासां ता इति व्याख्येयम् | विहवा इत्यपि
पाटोस्ति कवित् |

|| ११९ || विज्झवइ शमयित प्रेरणावनतमहीपीठोभयदिगा-गतसमुद्रः स्वस्थानपरिसंस्थितोपि पक्षच्छेदानलं शैलः ||

¹ MH. निवृत्ताः. ² MH. सहसैव.

तिहियसं रिव-मण्डल-संचलणुम्हायमाण-कडएण । उययाचलेण कुलिसो मिलिओवि चिरेण विण्णाओ ॥१२०॥ उज्झिन्त विसाणल-वाय-विसहरामुक-चन्दण-क्खन्धा । तिअस-विअसाविअंसुअ-सेविअ-धूमा मलय-वक्खा॥१२१॥ निसुिढय-पक्ख-पडन्ता महीएँ दल-विष्मेमेण भज्जिन्त । तक्खण-तरल-पलायन्त-विसहरा महिहरूग्धाया ॥ १२२ ॥ कहवि धरेइ महि-यलं निष्पक्ख-पडन्त-गिरि-णिसुम्भन्तं । दाढा-भिण्ण-ससोणिय-मुह-निवहारोसिओ सेसो ॥ १२३ ॥

|| १२० || प्रतिदिवसं रिवमण्डलसंचलनोष्मायमाणकटकेन
 उदयाचलेन सह कुलिशो मिलितोपि चिरेण विज्ञातः ||

| १२१ | | दह्यन्ते विषानले वानाः शुष्का विषधरैरामुक्ता अन्दनस्कन्धा येषु ते तथा त्रिददीर्विकाशितांशुकैः सेवितो धूमोद्रमः
 ग्रिन्थत्वादेषां ते मलयपक्षाः | |

|| १२२ || छित्तपक्षत्वेन पतन्तो मह्यां दलविश्रमेण दलसादृश्येन भज्यन्ते तत्क्षणं तरलं कृत्वा पलायमाना एकमार्गेण विषधरा
यत्र ते महीधरोद्धाताः पर्वतसंघाताः || छित्तपक्षत्वेन परिवर्तुलाकृतित्वात्कृष्णत्वादेकमार्गाविच्छित्तक्रमपलायमानपन्नगत्वाच पलाश्रापर्णनिचयनिभत्वं गिरिसमूहानाम् ||

|| १२३ || कथमिप धारयते महीतलं निष्पक्षत्वात् [पतिर्द्धिर्गिरि-भिर्] निस्तम्भन्तम् आहन्यमानं ताद्यमानं दंष्ट्राभिन्नसद्योणितमुखनिवहे-नारोषितः शेषः || एकस्यैव शेषस्यं चित्रं धरादिरूपं कविना क्रूप्रम् || दीसइ जलन्त-सेलं तावोसारिअ-वलन्त-सुर-लोयं।
धूमुप्पित्थ-पियामह-कमलालि-करम्बियं गयणं।। १२४।।
गन्भालसाओंव पुणो कहिव गुहा-लिह्क्क-पोय-गरुईओ।
पावन्ति भया सेलङ्गणाओं गयणङ्गणुद्देसं।। १२५।।
खण-तरिलय-पक्ख-उडा कडार-विज्जु-च्छडा-सिहालिम्म।
सलहा इव अत्थायन्ति पवि-पईविम्म धरणिहरा॥ १२६॥
थोयायन्तिव विरला दीहायन्तिव्व खविय-वित्थारा।
तुङ्गायन्तिव तणुया पवि-खण्डिय-पेहुणा गिरिणो॥ १२७॥

|| १२४ || दृश्यते ज्वलच्छैलं तापापसारितवलत्खरलोकम् भूमोद्वस्तैः पितामहकमलालिभिः करम्बितं गगनम् ||

| १२५ | गर्भातसा इव पुनः कथमि गुहातिन्पोतगुरवः प्राप्तवन्ति भयाच्छेताङ्गना गगनाङ्गणोहेशम् | पुनःशब्दः शैताङ्गना-पदेन संबध्यते | शैताङ्गनाः कथमि गगनाङ्गणपदेशं प्राप्तवन्ति गर्भातसा इव यतो गुहातीनमृगशिशुत्वेन गुरुभराः स्त्रीत्वाचातिरि-क्तभयाः | शैतवध्वोत्र शैतरूषा एव पर्वतपद्धः |

|| १२६ || क्षणं तरिताश्चाितताः पक्षा यैस्ते करातिवयुच्छटा एव दुर्दर्शना विद्युच्छटैव शिखा यस्य तस्मिन्करातिवयुच्छटाशिखा-वित शिलमा इवास्तं गच्छिन्त नश्यिन्त पविर्वश्चः स एव प्रदीपस्तत्र भरिणधराः || शिलमा इवेत्यनेन निःसारतां गिरीणामाह | पविष-दीप इत्यत्रापि पवेर्दीपत्वरूपेण गिरिनाशने प्रयासाभावं द्योतितवान् ||

|| १२७ || स्तोकायन्तीव विरठास्तर्नूयन्तीव क्षपितविस्तारा-स्तुङ्गायन्तीव तनूकृताः पविखण्डितपक्षाः सन्तो गिरयः || संघातेन सिढिल-पसारिय-वक्खा वेष्यन्ति पहाविएण कुलिसेण । दूरुप्पइय-णिविडया दर-पप्पुय-नीसहा गिरिणो ॥ १२८ ॥ कुलिसो तांडेइ धरे धरा मिहं कुलिस-खण्डिय-पडन्ता । निवडन्त-सेल-पह्या महीवि सेस-प्फणा-वलयं ॥ १२९ ॥ निय-धूम-कडुइयाइं गिरि-जालाइँ धुय-पक्ख-पम्हाइं । फुटान्ति लोयणाइँव दिसाण मुक्कोज्झरंसूइं ॥ १३० ॥ जाया दाह-विणिग्गय-संखायायस-सिला-यड-ख्यउडा । कुलिस-पडिच्छण-जोग्गा पच्छा कडया महिहराण ॥१३१॥

ये व्यवस्थिता अपि बहवः प्रतिभातास्ते मध्ये मध्ये हतेषु केषुचि-द्विरिषु विरहीभूताः सन्तः स्तोका इव भवन्ति । एवं छिच्चपक्षत्वेन क्षिपितविस्तारास्तनवो दीर्घाश्च दृश्यन्ते ॥ निश्चितेपि इवशब्दोयम् एवार्थः । निपातानामनेकार्थत्वात् ॥

| १२८ | भयशिथिलप्रसारितपक्षा गृद्यन्ते प्रधावनशीलेन [कुलिशेन] दूरोत्पतितनिपतिता दूरोर्त्युतेन निःसहा गिरयः | इयेन-वर्तिकावृत्तान्तसममेतत्कुलिशाधराधरविषयम् | |

| १२१ | | कुलिशस्ताडयितं धरान् पर्वतान् | धराः पर्वता अपि
 कुलिशखण्डिता निपतन्तो महीं ताडयन्ति | निपतच्छैलप्रहता मद्यपि
 शेषफणावलयम् | | इति वचप्रहरणमहिमावर्णनमेतत् |

| १३० | निजेन वचाित्र नेन धूमेन कटुिकतािन दूषितािन [गिरिजािलािन] धुताः पक्षा एव पक्ष्मािण येषां तािन स्फुटिन्ति लोचनािनीव दिशां संबन्धीिन [मुक्ता] निर्झरा एवाश्रूणि येषां तािन | |

॥ १३१ ॥ जांता दाहेन विनिर्गता गलिताः सत्यो वाय्वादिना

<sup>1</sup> MH. दूरोंत्स्तनिः°

दङ्ग-वण-राइ-कलुसा तेचिय सिहरोज्झरा सदुक्खाण । जाया सकज्जला इव बाहोआरा गिरि-वहूण ॥ १३२॥ संखाय-मिसण-पसरा पासुत्त-महा-भुयंग-सच्छाया । दीसन्ति सेल-कडएसु दीहरा लोह-नीसन्दा ॥ १३३॥ कुलिसाणल-पिङ्गलिओ उप्पयण-तलावसत्त-मिस-बिम्बो । उक्खित्तामय-कलसो गरुलोव्च गिरी परिक्भमइ ॥ १३४॥

संस्त्यानाः किंटनीभूता या आयस्यो लोहमय्यः शिलास्तासां तटैः स्थपुटा निम्नोन्नताः कुलिशप्रत्येषणयोग्याः पश्चात् पक्षादिदाहोत्तरकालं कटका नितम्बा महीधराणाम् ॥ अन्ये युद्धप्रारम्भे कवत्रमुपाददते । गिरिकटकैः पुनरायसिशलाभिः कुलिशापिदाहिवगिलतिविनिर्गतलोहीभूतिनम्नोन्नततटरूपाभिः कवत्रस्थानाभिः कुलिशप्रहारिनवारणं प-श्चात् कृतम् । प्रत्येषणमुत्सारणम् । निम्नोन्नतिवषमावयवत्वेनालव्धम-ध्यप्रकाशस्य खटखटाशब्दपूर्वकं निवारणम् ॥

| १३२ | | दग्धवनराजिकलुपार्सं एव शिखरिनर्झराः स दुःखानां जाताः सकज्जला इव बाष्पावतारा गिरिवधूनाम् | |

| १२२ | | संस्त्यानमसॄणप्रसराः प्रस्तप्रमहाभुजंगसमानच्छायाः | क्वित्तु भुजंगमैच्छायेति पाटः | भुजंगमकान्तय इत्यर्थः | दृश्यन्ते शैठकटकेषु दीर्घा ठोहनिष्पन्दाः ||

| १३४ | कुलिशानलेन पिकुलितः स्वर्णवर्णत्वं प्रापितः उ-त्पतनतलावसक्तशिविम्बः उत्क्षिप्तामृतकलशो गरुड इव गिरि-भ्रमित कश्चित् | |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> MH. त्रेषण<sup>°</sup>. <sup>2</sup> MH. ततएव. <sup>3</sup> MH. भूजंगस.°

सेल-नियम्बुप्पइया वज्जाणल-सिरस-विज्जु-पिन्निरिया।
लुय-महिहर-पक्ख-निहा णहिम्म घोलिन्त घण-निवहा।।१३६।।
दीसान्त कुलिस-मिलिया अङ्गारायन्त-कुसुम-फल-किसला।
तियस-मिहुणाणुसोइय-संकेय-लया-हरा गिरिणो ॥ १३६॥
वेयक्ष-वेिह्नराणं पिरयत्तन्ता गिरीण कडएसु ।
सिरया-मग्गा पावन्ति वियड-वण-वष्टय-च्छायं ॥ १३७॥
ओअरण-लालसेहिं गिरीसु दीसइ गुहा-विणिन्तेहिं।
पक्ख-च्छेओव्व तड-दिएहिं वसुहा-वणयरेहिं॥ १३८॥
जलिउप्पइय-वलन्ता अद्देहिं णहङ्गणे विसद्दित ।
अद्देहिं मूल-ग्रुआ महीएँ णिवडन्ति गिरि-वक्खा ॥१३९॥

|| १३५ || शैलिनतम्बोत्पतिता वचानलसदृशविद्युत्पिञ्जरिता लूनमहीधरपक्षनिमा नमसि घूर्णन्ते घननिवहाः ||

॥ १३६ ॥ दृश्यन्ते कुार्तिशमितिता अङ्गारायमाणकुछमफल-किसलयाखिदशमियुनानुशोचितसंकेतलतागृहा गिरयः ॥

|| १३७ || वैकल्यवेद्धनशीलानां परिवर्तमाना गिरीणां कट-केषु सरिन्मार्गाः प्राप्नुवन्ति विकटत्रणपट्टकच्छायाम् || विकटघात-लोञ्जिताः ग्रुक्कवस्त्रपट्टिका भजन्त इत्यर्थः ||

| १३८ | अवतरणठाठसैर्गिरिशिखरेषु स्थितेर् [हृइयते] गु-हाभ्यो विनिर्गच्छद्भिः पक्षच्छेद इव तथौंस्थितैर्वस्रधावनचरैः सिंहा-दिभिः । भूमाववैतिनीर्षवो मृगादयः पक्षच्छेदादिदर्शनभीता भुवं परयन्त्येव न तु प्रामुवन्ति । गमनोत्साहमार्गाभावादित्यर्थः ।

॥१३९॥ ज्विलतोत्पतितवलन्तः अर्धैः प्रान्तभागैर्लघुत्वाच्चभोङ्गने

¹ MH. ° घातलाशितशुक्र°.' ² MH. भूमावितिर्तिषवी.

उविरं-धूम-निवेसा मूलालग्ग-जलणाण दीसन्ति । हेंद्रालो उक्खिना छाया-बन्धा इव तरूण ।। १४० ।। परिलूण-पेहुणस्मवि सुर-गिरिणो अणह-वक्ख-सङ्गाए । घडिओ पुणोवि कुलिसो जालासु नियम्ब-वियडासु ।।१४१॥ निय-सामन्थेणंचिय ण तहा वेएण निद्धर-प्पहरो । अण्ण-गिरि-पक्ख-पहओ जहँ छिन्दइ महिहरं कुलिसो ॥ १४२॥

महिहर-वडणुच्छलिया भमन्ति पसरिअ-मणि-प्पहा-वलया । सेलव्य जलिय-वक्खा गयणम्मि समुद्द-कङ्कोला ॥ ९४३॥

विकसन्तीव शरारवे। भवन्ति । अधैर्देशपमूलमागैर्ठप्रमांसैर्मूलगुरु-त्वानमद्यां निपतन्ति गिरिपक्षाः ॥

| १४० | उपरिधूमनिवेशा मूलालयज्वलनानां दृश्यन्ते अ-धोवस्थितेनालोकेनोत्क्षिप्ताश्र्वायाबन्धा इव तरूणाम् ||

|| १४१ || परिकूनपक्षस्यापि सुरगिरेरनवपक्षदाङ्कया घटितः संबद्धः पुनरपि कुलिद्यो ज्वालास्र नितम्बविकटासु || सीवर्णपक्षत्वेन बिचपक्षस्यापि मेरोर्नितम्बे ज्वालास्र सादृद्याद्भान्त्या पुनः कुलिद्यो व्यापारित इत्यर्थः ||

| १४२ | निजसामर्थ्येनौंपि चैं न तथा वेगेन निष्ठुर्प्रहारो-न्यगिरिपक्षप्रहतो यथा भिनैत्ति महीधरं कुलिशः | वज्रहतपक्षहता अप्यतिशयेन गिरयो भिद्यन्ते पक्षाणामतिमहत्त्वादित्यर्थः |

॥ १४३॥ महीधरपतनोच्छिता भ्रमन्ति प्रसतमणिप्रभावलयाः

उिष्यि-तियस-विसाओ णिक्खमइ चिरेण दाह-कय-विवरो । कुविअ-गिरि-पक्ख-संपुड-संपीडिय-णिप्फुरो वज्जो ॥ १४४ ॥ असमप्पमाण-दीहर-मूलोआरे समुद्द-प्डिएवि । णह-दूर-द्विय-सिहरे णा मुयइ मही-हरे कुलिसो ॥ १४५ ॥ एको उण धरणि-हरो अद्दिद-नियम्ब-मूल-सिहरग्गो । लिह्को दूरुच्छलिए जलिहिम्मिव जलिह-कह्रोले ॥ ९४६ ॥ रहसा रसा-अलोअर-विसाल-कन्दर-दरी-पलोद्दन्तो । नज्जइ गिरी ण जलिह जलिहिच्य महि-हरं विसइ ॥१४७॥

शैला इव ज्वलितपक्षा गगने समुद्रकङ्गोलाः ॥ तेपि पर्वतवत्प्रस्-तमणिप्रभाप्रवाहयोगाज्ज्वलन्त इव भान्तीत्यर्थः ॥

|| १४४ || अर्पितत्रिदश्चिषादो निष्क्रामित चिरेण दाहकृत-विवरः कुपितगिरिपक्षसंपुटसंपीडितनिष्फुरो वज्रः ||

।। १४५ ।। असमाप्यमानदीर्घमूलावतारान्समुद्रपतितानपि नभो-दूरस्थितशिखराच मुञ्चित महीधरान्कुलिशः ॥

||१४६|| एकः पुनर्धरणीधरः अदृष्टनितम्बमूलशिखरायी हीनो दूरोच्छिति जलधाविव जलधिकछोले || जलिधकछोलस्य महत्त्वी-क्तिरियम् ||

| १४७ | भयात्सागरं प्रविविक्षरिप किश्विहिरिन जलिं विद्यात्यितमहत्त्वादि समुद्रे स, न मज्जिति न क्रुडेति प्रत्युत जलिंध-रेव महीधरं विद्याति रमसा वेगेन | किं कुर्वन् | रसातलोदरविह-शालाम्च कन्दरदरीषु प्रलुण्डन्वलन् ||

¹ MH. 南 G ति.

गिरि-लुलिओअहि-विहुआ संभन्त-दिसेभ-ताडिय-क्खन्धा। वेवइ वियणा-वेझन्त-महिहरन्दोलिया वसुहा॥ १४८॥ अप्पत्तावि समुद्दं समुद्द-परिरक्खिअव्व वोलन्ति। अप्पत्तावि समुद्दं समुद्द-परिरक्खिअव्व वोलन्ति। वेय-समुच्छिलय-नियम्ब-सिन्धु-परिणूमिया गिरिणो ॥१४९॥ निवडन्त-सिला-छिव्वअ-परितलिणायन्त-मूल-वित्थारो । वोच्छिण्ण-मन्थर-सिहो विरलायइ धूम-संघाओ ॥ १५०॥ उप्पइय-रेणु-निवहा संवेक्षिय-विअङ-कन्दर-च्छेया। तेचेय पडण-भिण्णा पत्ता लहुअत्तणं गिरिणो ॥१५९॥ एक्कत्तो सक्षायन्त-वज्ज-धारा-कणा किलम्मन्ति। अण्णत्तो कडओसहि-पहाव-क्रड-व्वणा गिरिणो ॥ १५२॥

|| १४८ || गिरिलुितर्तोदिधिविधुना संभ्रान्तदिग्गजनािडनस्क-न्धा वेपते वेदनावैक्कैंव्यमहीधरान्दोिलता वस्रधा ||

|| १४९ || अप्राप्ता अपि समुद्रं समुद्रपरिरक्षिता इव गच्छ-न्ति | हेतुमाह | पठायनार्थवेगसमुच्छितिनितम्बसिन्धुसमाच्छादि-तत्वाद्विरयः ||

|| १५० || निपतच्छिलापिहितपरितिलनायमानमूलविस्तारो व्युच्छिच्चमन्थरिताखो विरलायते भूमसंघातः ||

|| १९१ || उत्पतितरेणुनिवहत्वात्संवेक्षितविकटकन्दरेाँच्छेदाच त एव पतिक्रिभिन्नाः प्राप्ता लघुत्वं गिरयः ||

|| १५२ || एकस्मिन्भागे दाल्यायमानवचृधारा]कणत्वात्क्वा-म्यन्ति अन्यत्र कटकौषधिप्रभावरूढव्रणा गिरयः || कुलिसो न दीसइचिय एकम्मिचिय गिरिम्मि मुज्झन्तो । एक्कंव सेल-सिहरं अष्टइ कुलिसम्मि गिरि-जालं ॥ १५३ ॥ पक्ख-उड-कूड-पुच्चिय-कप्पन्तर-दिप्पमाण-हट्यवहा । पलयेचिय विज्झाया समुद्द-भर-पूरिया गिरिणो-॥ १५४ ॥ णीसह-विमुक्क-कायत्तणेण वोच्छिण्ण-पक्ख-लहुयंपि । तंचिय भुयंग-वइणो जायं गरुयंव गिरि-जालं ॥ १५५ ॥ विह्डिय-वसुहा दलियद्दि-मण्डला दूर-विद्दुय-समुद्दा । थिइ-लालसेण हरिणा णीया पलयंचिय तिलोई ॥ १५६ ॥

|| १५३ || कुलिशो न दृश्यत एवैकस्मिन्नपि गिरौ प्रख्या-ततमे प्राप्तपिद्धौ | एकं शैलशिखरमिव अट्टइ काथं पाकमनुभवति कुलिशे गिरिजालम् ||

| १९४ | । पुञ्जीकृतपक्षपुटकूटेषु कैंन्दरे वैविषद्दीप्यमानो हव्य-वाहो येषां ते प्ररुप एवोपश्चान्तास्त्यक्तमर्यादाक्रान्ताँन्तरितसमुद्रभ-रपूरिता गिरयः ॥

| १९५ | । पक्षिनिमित्तोत्पतनसामर्थ्याभावाज्ञिःसहविमुक्तकाय - त्वेन \*विच्छिज्ञपक्षत्वाङ्घयुकमिष तदेव मुजंगपतेर्जातं गुरुकामिव गि-रिजालम् ।।

| | १९६ | | विघटितवसुधा दिलताद्रिमण्डला दूरविद्रुतसमुद्रा स्थितिलालसेन हरिणा दाक्रेण नीता प्रलयमेव त्रिलोकी स्वेदजोद्धि-जाण्डजलक्षणलोकत्रयसमाहारः | | प्रलयमिवानीत इत्यर्थः | |

¹ MH. प्राप्तपसिद्धे. \* MH. प्मर्यादाकान्ता अन्तरिक्त .

आमुयइचिय जीयं गिरि-मिहुणं निव्तुएहिं अङ्गेहिं।
पज्जिलय-पक्ख-संपुड-संपाडिय-सिसिर-परिरम्भं ॥ १५७॥
भय-विहिडियाण जाओ लुय-पक्खुंदेस-निविडिय-थिराण।
अह निरवसाण-दुसहो कुडुम्ब-विरहो मिह-हराण॥ १५८॥
किढिण-गिरि-वक्ख-सूडण-विहिडिय-धारच्लेण सुर-वइणो।
आरुहइ काय-लहुओ पेसण-गरुओ करं कुलिसो ॥१५९॥
इय जेण खुडिय-वक्खा गिरिणोवि समञ्जसच्ले ठिवया।
एक्कासण-सम्माणं सोवि हरी मण्णए जस्स ॥ १६०॥ ४०

|| १५७ || आमुन्चत्येव जीवं गिरिमिथुनं निर्वृतैरङ्गैः प्र-ज्वित्तपक्षसंपुटसंपादितशिशिरपिरम्भम् || रतिस्रखातिशयव्याप्तं गिरिमिथुनं वचपातेनालक्षितदुःखमेव जीवितं त्यजतीत्यर्थः | कवित् संपीडिअपिरम्भमिति पाटः | संपीडितपिरम्भम् ||

|| ९५८ || भयेन विघटितानां वियुक्तानां जातो लूनपक्षत्वेन पतितत्वात्स्थिराणाम् | जङ्गमत्वमुत्सृज्य स्थावरत्वं प्राप्तानामित्यर्थः | अनन्तरं निरवसानो निरवधिदुःसहः कुटुम्बैर्विरहो वियोगो मही-धराणाम् ||

|| १५९ || कडिनगिरिपक्षसूदनविघटितधारत्वेन सुरपतेरारो-हति कायलघुकः प्रेषणगुरुकः करं कुलिशः ||

|| १६० || इति उक्तप्रकारेण येन खिण्डितपक्षा गिरयोपि सम-ज्ज्ञसँत्वे धृता एकासनसंमानं सोपि हरिर्मन्यते यस्य || सोस्ति य-शोवर्मेति कुलकस्य समन्वयः | अनेन सहैकासनस्थित्या कृतकृत्यो-हमितीन्द्रस्याप्यभिलाषो नूनमुक्तमचितत्वात् | कुलकम् ||

¹ MH. स्थावरत्वे. ² MH. समञ्जरेत.

अवि य । ई

चिहुरावीलण-पिडलग्गॅ-ण्हाण-युसिणारुणंसुय-सुयन्थो। अग्वइ मङ्गल-गिहएक्क-कुसुम-दामुज्जलो वेसो॥ १६१॥ दर-चिक्खय-मइरा-मय-पिवरल-संबज्झमाण-सेय-लवं। सोहइ मन्थर-णिखाम-लुलिय-नयणुप्पलं वयणं॥ १६२॥ सहइ जलहासंदाण-विसम-मासिलय-चन्दण-च्छेओ। संकन्त-पाडलामोय-सुरहि-सिसिरो थणाहोओ॥ १६३॥ योलइ महु-रस-विच्छुरिय-मालई-मउल-कोमलायम्बा। णिदोअञ्चण-रमणिज्ज-पम्ह-मूलुज्जला दिही॥ १६४॥

|| १६१ || अपि च | इत ऊर्ध्व षड्गिः कुलकम् | विजितपर-भूमिक्रीडावापीषु निजवारिवलासिनीक्रीडावर्णनार्थे प्रकृतनृपप्रकर्षप्र-तिपादनपर्यवसानम् | चिहुरनिचयप्रतिलग्नस्नानकुङ्कुमारुणांशुकस्रग-न्धः अर्घति मङ्गलगृहीतैककुस्नमदामोज्ज्वलो वेषः ||

| १६२ | ईषदास्वादितमदिरामदप्रविरुक्षंबध्यमानस्वेदलवं शोभते मन्थरमन्दविलुलितनयनोत्पलं वदनम् | नित्थामत्वेन मन्थ-रमिति ज्ञेयं पूर्वनिपातनियमाभावात् |

| १६३ | शोभते जलाई ण वाससा यद् आसंदनमवष्टम्भनं तेन विषमं कृत्वा मांसिलतो घनीकृतथन्दनच्छेदो यत्र स तथा सं-क्रान्तपाटलामोदसुरभिशिशिराः श्वितरमज्जनवशात् स्तनाभोगः |

। १६४ ।। घूर्णते मधुरसविच्छुरितमालतीमुकुलकोमलाताम्रा निर्धीताञ्चनरमणीयपक्ष्ममूलोज्ज्वला दृष्टिः ।।

¹ MH. °सुरभिशिशिरगुचिरतम°. ² MH. निधौता°.

विक्खिरिय-चिहुर-मञ्जरि-सिहा-परिक्खिलय-जल-लवालिदं। णिव्वाइ मउलिओणविय-णह-चुडुप्पङ्करं जहणं ॥ १६५ ॥ इय जस्स गिम्ह-दिवसावसाण-निम्माय-मञ्जण-रसाहिं। लीला-वावीसु रिऊण संठियं वार-विलयाहिं॥ १६६ ॥ ६

विवर-समोसिरअ-विराय-हेम-महिहर-रस-प्पवाहेहिं। पायालोआरिय-पिहु-सिहोव्व पिडहाइ हव्व-वहो।। १६७।। वण-देवया-पसारिय-कर-अल-संवित्य-किसलय-कलावो। डज्झइ धूम-तमन्तरिय-महुयरं तियस-तरु-सण्डो।। १६८॥

|| १६५ || विक्षिप्तचिह्नरमञ्ज्ञरीशिखापरिस्खितज्ञितज्ञत्वस्पृ-ष्टं निर्वृतमुपरतवेदनं भवति मुकुितावनतनखक्षताङ्कुरं जघनम् ||

|| १६६ || इति उक्तप्रकारेण यस्य यद्योवर्मणो प्रीष्मदिवसाव-साननिर्मितमज्जनरसाभिर्लीलावापीषु रिपूणां संबन्धिनीषु संस्थितं वारवधूभिः || सोस्तीति प्रकृतम् | कुलकम् ||

|| १६७ || इदानीं प्रत्यशिष्यमाणबातकहरितीतासदृश्वीतत्वं वर्णयितुं पञ्चदशिमः कुलकमाह | विवरसमपसृतिवितीनहेममहीधररसप्रवाहैः पातालापसृतपृथुशिख इव प्रतिभाति हव्यवाहः ||
प्रत्यसमये प्रत्यापिविगतितस्य हेमगिरेः पातालरन्धैः प्रविष्टाः
स्वर्णरसप्रवाहा वह्निज्वाला इव हेमगिरिस्तु वह्निरिव विपरीतगितः
कालविपर्यासादुष्ठेक्षितः ||

।। १६८ ।। वनदेवताप्रसारितकरत्तलसंवितितिकिदालयकलापो दस्रते धूमतमोन्तरितमधुकरैंस्त्रिदशंहुँमखण्डो नन्दनवनम् ॥ पुष्पप्र-

पज्जलइ धूम-मण्डल-णिह-विवलायन्त-लज्छण-मयंव। निव्वडिय-फुलिङ्ग-च्छल-संगलिय-गहंव सित-विम्बं।।१६९॥ भीसण-सुरूप-परिसंठियंव जलणाह्यंपि पडिहाइ। वेयाल-मण्डलं मुहल-मुह-गुहा-घोलिरग्गि-सिहं॥ १७०॥ कर-कलिय-खग्ग-लेहा-णिह-पढमुब्भिण्ण-धूम-लेहंव। डज्झइ मिहुणं विज्जा-हराण अविओय-वीसत्थं॥ १७१॥

चयाय वाक्तभ्यातिद्यायेन वा रक्षार्थ महाप्रलयेपि मीग्ध्याद्वनदेवतानां प्रसारितकरत्वम् ॥

|| १६९ || प्रज्वर्ति धूममण्डलिनभपलायमानलाञ्छनमृगमिव निर्वृत्तस्फुलिङ्गच्छलसंवाँलितप्रहगणिमव दाद्यिबिम्बम् || प्रहगणसं-वलनोक्तया सतामापिद न व्यभिचार इत्युक्तम् | मृगलाञ्छनपला-यनाभिधानेन चाँसचरितम् | निभो व्याजः ||

|| १७० || भीषणस्वरूपपिरसंस्थितमिव ज्वलनाहतमिप प्रति-भाति वेतालमण्डलं मुखरमुखगुहाघूर्णनशीलाग्निशिखम् || अग्निना दद्यमानं स्रियमाणमिप चटमटाशब्दयोगान्मुखकुहरनिःसरज्ज्वाला-वलीकलापत्वाच विभीषकार्थं कृतकपटरूपिमव भातीत्यर्थः ||

|| १७१ || करकितखङ्गतेखानिभप्रथमोद्भिन्नधूमतेखिनव दस्रते मिथुनं विद्यापरयोरिवयोगिवश्वस्तम् || दद्यमानस्य किल प्रथमं धूमलेखा भवति | विद्यापरयोश्च स्नुमारत्वात्खङ्गलेखा धूम-त्वेनोत्प्रेक्षितेति केचित् | तैजसत्वेन धूमाभाव इत्यन्ये | अवियो-गेन च विश्वासो वेदनाया अगणनम् ||

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> MH. प्रज्वलितधूम<sup>0</sup>. <sup>2</sup> MH. वासचारितम्

जम-मिहसो कविलिज्जइ जाला-संवेक्षिओ हुय-वहेण । बम्भण्ड-पिडण्फिलेओणओव्च णिय-धूम्-विच्छण्डो ॥१७२॥ अमर-रमणी-विहुट्वन्त-चामरुप्पङ्क-प्रवण-लोल-सिहो । भय-वेविरोव्च अञ्चियइ कहिव विबुहाहिवं जलणो ॥१७३॥ फुडिय-घण-वडल-पायड-तिड-च्छडा-सण्ड-निविडिओ जलइ। रिव-विम्ब-वलय-बद-प्फलोट्च जलणो नह-यलिम ॥१७४॥ डज्झिन्त सरल-सुंकार-दूर-विक्खिन-सिहि-सिहा-णिवहा । तण्डविय-फणा-मण्डल-पिण्डिय-धूमुग्गमा फणिणो ॥१७५॥ उट्वहइ धूम-वलयं सेसो पिष्ट-पिरसंटिउन्भेयं । देह-प्पहा-वियाणं हिरणोट्च णिवस-संकन्तं ॥ १७६ ॥

।। १७२ ।। यममहिषः कवलीक्रियते ज्वालासंवेक्षितो हुतव-हेन ब्रह्माण्डप्रतिस्खैलितावनत इव निजधूमसमूहः ॥ यममहिषः कृष्णत्वान्निजधूमसमूह इव ब्रह्माण्डपिधानप्रतिहतपरावृत्तो दह्मते ॥

|| १७३ || अमररमणीविधूयमानचामरसमूहपवनठोठिशिखो भयवेपनशीठ इवाठीयते कथमपि विबुधाधिपं ज्वलनः ||

| १७४ | स्फुटितघनपटलत्वाद् दग्धमेघसंघत्वात् प्रकटिता यास्ति डितस्तासां छटासंघैर्निबिडितो घनीभूतो ज्वलित द्वादशानां रिविबिम्बानां वलयमेव बद्धं फलं येन स इव ज्वलनः प्रलयाग्निः [नभस्तले] |

|| १७५ || दह्मन्ते सरलस्रत्कारदूरविक्षिप्तशिखिशिखानिवहा-स्ताण्डवितफणामण्डले पिण्डितधूमोद्गमाः फणिनः ||

|| १७६ || उद्दहित धूमवलयं द्योषः पृष्ठपरिसंस्थितोद्भेदं देह-प्रभावितानं हरेरिव निवेद्यानमुपवेदानं तत्र संक्रान्तम् || द्योषपृष्ठप्रस्ता धूमवर्तिः पृष्ठोपविष्टकान्तिलतेव लक्ष्यत इत्यर्थः || जलण-सिहा-संभाविय-सरीर-णिट्यावणा-निमित्तंव । डज्झइ ससि-मण्डल-कलस-दिण्ण-कण्ट-गगहं मयणो॥१७७॥ रक्खा-भुयंगमुग्गिण्ण-विस-जलासार-विरलि उब्भेओ । अहिलेइ णिहि-हाणाइँ कहवि जलणो कुंबेरस्स ॥ १७८ ॥ सोहइ वलन्त-वासुइ-परिवेस-विद्वत्त-वियड-पडिबन्धो । दर-सिद्धिल-हर-जडा-पुञ्च-पिञ्चरो सिहि-सिहा-निवहो ॥१७९॥ पडिहाइ जलण-जाला-पञ्चर-संजमण-पुञ्चयावयवो । उप्पत्ति-दियस-परिसंठिओट्य तणओ ति-णयणस्स ॥१८०॥

|| १७७ || ज्वलनशिखाभिः संभावितं व्याप्तं यच्छरीरं तस्य निर्वापणेनिमित्तम् उपशान्त्यर्थमिव दद्यते शिशामण्डलमेव क-लशस्त्रव[दत्त]कण्डयहं कृत्वा[मदनः] || मदनस्य किल चन्द्रो दियतः। अतथन्द्रे दह्यमाने नष्टोसौ भवतितराम् । अत उदककलशिमव चन्द्रं परित्राणाय विगृद्य दद्यतेसाविति कविकल्पितम् ||

||१७८|| रक्षाभुजंगमोद्गीर्णविषजलासारेण विरलोद्नेदः अभिली-यते व्यामोति निधिस्थानानि [कथमपि ज्वलनः] कुवेरस्य संबन्धीनि ||

|| १७९ || शोभंते वलतो दाहभयेन परिवर्तमानस्य वास्तकेर्यः परिवेषः कुण्डलबन्धस्तेन विढ्नोर्जितो विकटो विततः प्रतिबन्धः कार्यविघातो येन स ईषद्विकंटहरजटा[पुञ्ज]पिञ्जरः शिखिशि-खानिवहः ||

|| १८० || प्रतिभाति ज्वलनज्वालापञ्चरसंयमनपुञ्चितावयवः उत्पत्तिदिवसपरिसंस्थित इव तनयस्त्रिनयनस्य || तेजोमये हररेतिस कुमारः संभूत इति प्रथितम् ||

¹ MH. निर्वापणानि°.

इय पलयाणल-कवलिअ-सुरम्मि बम्भण्ड-कुहर-कुण्डम्मि । लीला कंसारि-सरूव-धारिणो जस्स निव्वडिया। १८१ । १५ <sub>अहवा ।</sub> १०

मणि-सबल-कुसुम-मालावबन्ध-पिडबिद-विब्भमा पढमं। जाया धूमाहय-वेणु-दण्ड-कविसा किणो वेणी ॥ १८२॥ किं णु हु कला-निरन्तर-मियङ्ग-पिडविक्ख-गण्ड-लेहं ते। दमणय-सिहाहमहिसाम-धूसरं वयणमेत्ताहे॥ १८३॥

| १८९ | इति उक्तप्रकारेण प्रलयानलकवलितस्तरे ब्रह्माण्ड-कुण्डकुहरे लीला कंसारिस्वरूपधारिणो यस्य यशोवर्मणो निर्वृत्ता | । यस्य सोस्ति | कंसारिः कृष्णो बालविलासशाली | स एव शाली स एव यशोवर्मा तदवतारत्वात् | । संभक्ष्य सेर्वभूतानि कृत्वा चैकार्णवं जगत् | बालः स्विपिति यश्चैकस्तस्मै मायात्मने नमः इत्याद्यागमा-नमहाप्रलये भगवतोस्ति क्रीडाकारि बालत्वम् | । कुलकम् । ।

| १८२ | अधुना रिपुवधनवबुद्धवैधव्यसखीशासनवर्णनेन शत्रुवधदक्षत्वं यशोवर्मणो भिणतुं दशिभगिथाभिः कुलकमाह | अत्र कुलकादौ अथवेति पाटसमुदायो वस्त्वन्तरोपक्रमद्योतनाय प्रयुक्तः | मिणिभिः शबला व्यामिश्रा याः कुछममालास्तासामवबन्धनेन प्रतिबद्धा उपजिनता [वि]भ्रमा यस्याः सा तथाभूता या प्रयम्मभूत् सा जाता धूमाहतर्खंण्डदण्डवत्किपशा किणो कस्माद्देणी संप्रति हे छन्दरि सिख | किणो इति कस्मादर्थे देशी निपातः |

॥ १८३ ॥ किं नुँ खलु कलानिरन्तरमृगाङ्कप्रतिपक्षगण्डलेखं ते दमनकशिखावदभिश्यामधूसरं वदनिमदानीं वर्तते ॥ किं कस्मात् । खु खलु । दमनकं नाम स्नुगन्धपत्रिका । इचौंहे इदानीम् ॥

¹ MH संभूतानि. The emendation is conjectural. ² MH. तु.

धारा-हय-धरणि-कणावरुद-णव-कन्दली-सिहा-फरुसं ।
महुरमवगाढ-सोहं च वहिस विसमारुणं अहरं ॥ १८४ ॥
एयं पवण-पराहीण-सरल-लवली-दलाहिलोलं ते ।
पेच्छामि असंगय-मङ्गलावयंसं सवण-वासं ॥ १८५ ॥
सासय-मियङ्ग-मिण-कलस-वेसमवसण्ण-हार-परिभोयं ।
णिरवसर-चन्दण-रसं तंचिय ते सुयणु थण-वदं ॥ १८६ ॥
सरस-पिडिबोह-लिङ्विय-कलम्ब-केसर-पिसङ्गमङ्गेसुं ।
लायण्णं चिर-निम्माण-खिन्न-कणय-च्छविं वहह ॥ १८७ ॥

|| १८४ || जलधरधाराहतधरणिरेणुनिरुद्धनवकन्दलीशिखाव-त्परुषं स्वभावमधुरमवगाढशोभं च यदभूत्तद्वहिस विषमारुणमधरं संप्रति कस्मात् || क्वित्स्वाभाविकमरुणत्वं क्वित्प्रदेशे म्लानमिति विषमारुणत्वम् ||

|| १८५ || एतत्पवनपराधीनसरसलवलीदलामिलोलं ते संप-इयाम्यसंगतमङ्गलार्थावतंसं मङ्गलार्थकर्णोत्पलविहीनं श्रवणपार्श्व क-र्णपालीम् || लवली लताविद्रोषः ||

|| १८६ || ज्ञाश्वतः परिपूर्णो यो मृगाङ्कस्तथा ज्ञाश्वतो मिणकरु शस्तद्वद्देषो यस्य तैत् तथा अवसचानां हाराणां परिभोगो यत्र तद्यदभूत् संप्रति निरवसरचन्दनरसं तदेवैतत् हे छतनु स्तनपट्टकं कस्माज्जातम् ||

||१८७|| सरसः प्रत्ययो यः प्रतिबोधस्तेन लङ्कितः आक्रान्तो यः बादम्बनामा कुसुमिवशेषस्तत्केसरवित्याङ्गं गौरम् अङ्गेषु लावण्यं यदभूत्तत्संप्रति चिरिनर्माणं चिर्घटितम् अत एव खिन्नमुप-भोगेन मन्दप्रभं संपन्नं कनकं तच्छविं वहते कस्माज्जातम् ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> MH. प्रबोध<sup>0</sup>. <sup>3</sup> MH. वहंते.

उवमासु अपज्जनेह-कलह-दन्तावहासमूरु-जुयं। तंचेय मिलय-विस-दण्ड-विरसमालिक्खमा इण्हिं ॥१८८॥ हा किंणु अणव-कच्चूर-भङ्ग-विच्छाय-पाडले तरुणि। आवहिस इमे पिडबोह-कुण्ड-कमल-प्यहे चलणे॥ १८९॥ संचरइ चिर-परिग्गह-लायण्णुनिण्ण-वेस-सोहग्गो। सोचेय पुराणालेक्ख-धूसरो परियणो एस॥ १९०॥ इय अमुणिय-वहव्वागमाहिँ आलोइऊण ता जस्स। रिउ-सुन्दरीओं रुज्जन्ति णेह-सिरसं विय-सहीहिं।१९९॥ १

|| ९८८ || उपमासु विषयभूतास अपर्याप्तेभकलभदन्तावभासा यस्य तदपर्याप्तकरिकलभदन्तावभासमूरुयुगं तदेव मिलतैविसदण्ड-विद्यसमालक्षयाम इदानीम् ||

|| १८९ || हा कष्टं किं नु एतदनवक्चूरभङ्गस्थानविद्वच्छायत्वेन पाटलवर्णाभे तरुणि आवहसीमौ प्रतिबोधने आत्यन्तिकचिरजरडप-बोधने कुण्डमदृढं शिथिलं यत्कमलं तद्दत्प्रभा ययोस्तौ मन्दकान्ती चर्रेणौ कस्मात् ||

|| १९० || संचरित [चिर]परियहेण पुराणवस्त्रादिना ठावण्या-दुत्तीर्ण वेषसीभाग्यं यस्य स तथाविधः स एव पुराणीठेख्येन चित्रेण तुल्यो धूसरः परिजन एषः ||

|| १९१ || इति उक्तप्रकारेण अविदितवैधव्यागमाभिरालेक्य ता यस्य रिपुद्धन्दर्थो रुद्धन्ते स्नेहसँरसं कृत्वा प्रियसखीभिः ॥ सोस्ति यशोवर्मा । कुलकम् ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> МН. अप्राप्तेभ॰. <sup>2</sup> МН. मलिन॰. <sup>8</sup> МН. चलनौ. <sup>4</sup> МН. पुराणले॰.

अह सो कयाहिसेओ समयम्मि णिमिल्ल-मेह-माहप्ये । चलिओ सयल-धरा-वलय-विजय-पडिबद्द-ववसाओ॥१९२॥ किंच जायं। ९

निवडइ परोप्परावडण-मुहल-मणि-मञ्चरी-कण-करालो । गयणाहि विबुह-विहुओ सुर-पायव-पञ्चवुप्पीलो ॥ १९३ ॥ मङ्गल-लास-किलम्मन्त-सुर-वहू-कण्ठ-सीयलो वहइ । आभिण्ण-महुर-मन्दार-सुन्दरो सुर-वह-समीरो ॥ १९४ ॥

|| १९२ || अथ स कृताभिषेको वैदिकमन्त्रकृतस्नानविशेषः कृतप्रास्थानिकहोमसमये शरत्काले निमीलितमेघमाहात्स्ये चलितः सकलधरावलयजयाय प्रतिबद्धविकटव्यवसायः ||

|| १९३ || इदानीं छेरोचितचेष्टादिस्चितं विजयनिमित्तं नव-निवदेन कुलकेनाह || निपति परस्परापतनमुखरमणिमञ्जरीकणो-त्करालो दन्तुरो गगनाद्दिबुधविधूतः सुरपादपप्रव्यवेत्पीडः || आप-तनं संबन्धः | उत्पीडः समूहः | छरपादपस्य पारिजातस्यान्येषां च कल्पपादपानां छरैर्विधूननं प्रहर्षात्पुष्पवृष्टिविमुक्तये ||

| १९४ | यशोवर्मप्रयाणकपरितृष्टानां छरवधूनां यन्मङ्गललास्यं तेन क्वाम्यन्तीनां [तासां] श्रमस्वेदजललवालंकृतानां कण्टानां
श्रीतलो वहित ईपद्भिन्नमधुरमन्दारछन्दरः छरपथसमीरः ॥ आमिन्न इत्याकार ईपदर्थः । भेदी विकासः । मधुराः छगन्धाः ।
मन्दाराः स्वर्गकुछमविशोषतरवः । उद्भिनेति कचित्पाटः । तत्रापि
ईपद्विकासोर्थः । तत्र सौगन्ध्यातिरेकात् ॥

¹ MH. सूरोचित.° ²' MH. °विधूमबन्धनप°

उत्तम्भिज्जिन्ति नराहिवस्स समयं दिसा-गइन्देहिं। असिरस-पसथ्य-मणि-तोरणव्य वियडा कर-क्खम्भा ॥१९९॥ साणन्द-रोहिणी-बाहु-वलय-पिडबद्द-वीय-पिरवेसो । जाओ पसण्ण-गह-मण्डलावलम्बी निसा-नाहो ॥ १९६ ॥ विक्भम-पिरम्भण्णोण्ण-मिलिय-मणि-दाम-मुहल-थण-बिम्बो। लास-कय-कंस-तालोव्य चलइ सुर-सुन्दरी-सथो ॥ १९७॥ किरण-किलामिय-पिरयर-भुयंग-विस-जलण-धूम-तिमिरेहिं। उव्वेक्ष-महामणि-दन्तुरेहिं चलियं णिहाणेहिं॥ १९८॥

|| १९५ || उत्तम्भ्यन्ते ऊर्ध्व स्थाप्यन्ते नराधिपस्य समकालं कृत्वा दिग्गजेन्द्रैः | भाराक्रान्तत्वात् | न विद्यते सदृशो येषां ते असदृशा ये प्रशस्तमणयः इन्द्रनीलास्तन्मयतोरणा इव विकटाः करस्तम्भाः ||

| १९६ | । सानन्दरोहिणीबाह्ववलयप्रतिबद्धद्वितीयपरिवेषो जा-तः प्रसच्चप्रहमण्डलावलम्बी निशानाथः | । प्रसच्चेन गुरुस्त्र्वकेण प्रह-वलयेनैकेन कान्ताकरकटकेन प्रयुक्त इत्यर्थः | ।

|| १९७ || विभ्रमा विलासास्तैर्यः परिरम्भस्तेनान्योन्यं मी-लितानि यानि मणिदामानि तैर्मुखराणि सद्दाब्दानि स्तनविम्बानि यस्य स लास्यकृतकंसताल इव चलति खरखन्दरीसार्थः || स्तन-युगलानां च स्परस्परसंस्पर्शसमुत्यो मणीनां रवः कंसिकाध्वनिरिव ||

|| १९८ || [िकरणक्कान्तपरिचरभुजंगविषज्वलनधूमितिमिरैः उद्गेक्षित]महामणिदन्तुरैश्वलितं निधानैः || वहइ महिन्दो साणन्द-सुन्दरी-विहुय-वास-संवित्यं । हरिसावसरिमिवि विसम-वियसियं लोयण-सहस्सं ॥१९९॥ रहसुद्द-तिअस-करि-दन्त-दण्ड-परितुल्यिय-रिव-रह-तुरंगो । तोरण-निबद्द-जय-पञ्चवोव्य जाओ णह-वियाणो ॥ २००॥ इय से पसत्थ-पत्थाण-समय-संभावि-ऊसव-वियासो । जाओ पहिरस-हीरन्त-सुहिय-हियओ तियस-लोओ ।२०९॥

| १९९ | वहित महेन्द्रः सानन्दस्रन्दरीविधूतवाससंवितं हर्षावसरेपि विषमविकसितं ठोचगसहस्रम् | यद्यपि हर्षवदोन सकठठोचनविकासो हेतुवद्योपनतस्तथापि विषमं कृत्वा विकसन्तीं नेत्रसहस्रीं वहित सहस्राक्षः | किंचित्स्वविकसितं किंचिदविकसितिमिति
कस्मात् | सानन्दस्रन्दरीविधूतवाससंवितित्वात् | वासः कर्पूरादिवासितश्चतुःसमादिद्रैव्यविद्योषः | सहि महोत्सवेष्वावर्तेपुँ सुरस्रन्दरीभिः प्रकीर्यते नायकवक्षादिषु ||

| | २०० | रभसोइर्तितत्रिदशकरिदन्तदण्डपरितुलितरिवरथतुरंगस्तोरणिनवद्रजयपञ्चव इव जातो नभोवितानकः | गगनमेर्वे
करकुकम् | | तत्र द्यूर्ध्व दण्डचतुष्टयं भवित | इहापि तत्स्थानापः
द्यरकरिदन्तचतुष्टयम् | मुख्ये च करकुके पिटिविशेषा आच्छादनानि
भवन्ति | तत्स्थानापः मिह नभः | करकुकतोरणलमाश्च जयपञ्चवा
भवन्ति | तत्स्थानापः इह र्विरथलमा हरिदश्वा दन्तिदन्तदण्डोपरिवर्तिनः | | नरपतिप्रयाणकेऽत्र महेन्द्रस्य साहायकं किन्पितम् | |

॥ २०१ ॥ इति तस्य प्रशस्तप्रस्थानसमयसंभावितोत्सविका-

¹ MH. °समादिद्रब्य°. ¹ MH. °सवेष्वायवर्तेषु. ³ MH. नगनमिव करिकुलम्.

अवि य। ६

आमूल-वित्य-वामोरु-वहारी-लिङ्गिएयरोरु-लयं । तंस-द्विय-दर-परियत्तियङ्ग-दिद्वेद्ध-थण-वदं ॥ २०२ ॥ विणियत्त-हार-वलयग्ग-मिलिय-मासल-निअम्ब-पेरन्तं । वलणा-मडह-द्विय-मज्झ-कृष्टिओव्वत्त-रोम-लयं ॥ २०३ ॥

द्याः जातः प्रहर्षद्रियमाणस्रुखितहृदयस्त्रिदशलोर्कः] । कुलकम् ॥

|| २०२ || अधुना प्रदक्षिणाङ्गपरावृत्त्या राजदर्शनलीलां पुँरसु-न्दरीणां षट्वोपनिबद्धेन कुलकेनाह || आमूलवितवामोरुवछरील-ङ्घितेर्तरोरुलतं ज्यश्रस्थितेषत्परिवर्तिताङ्गत्वेन दृष्टैकस्तनपृष्ठं सचित्र-परिसंस्थितमवस्थानम् || पुरस्चन्दरीणामित्ययेन्वयः ै | शोभाक्रियायां च वाक्यसमाप्तिः | वछरीलता इवोरः | अर्थादक्षिणोरुलता | वामेन लङ्घितः | ज्यश्रस्थितिस्तिर्यगवस्थानम् | दर ईषत् | एकस्तनपृष्ठम् अर्थाद्वामम् ||

||२०३|| विनिवृत्तहारवलयाप्रमिलितमांसलनितम्बपर्यन्तं तथा वलनावदोनाकृष्टस्थितं यन्मध्यं तेनाकृष्टा सती उद्दृत्ता उद्देष्टिता रोम-लता यत्र तत् || अतोलिर्वत्वेन मध्यस्य विलमङ्गाद् रोमलतोद्देष्टन-मित्यर्थः | मडहं स्पष्टमाकृष्टम् ||

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> MH. is wanting in this part of the commentary though J.P. Dc. K. give the text of the verse.

² MH. सुर.°

³ MH. leaves out त before °रो°.

<sup>\*</sup> MH. सुरसुन्दरीणामन्यपदार्थः.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> MH. अतोनितत्वेन.

सहि-खन्ध-दिय-दाहिण-पउद-विल ओणआणण-मियङ्कं ।
एक्केक्कम-णिविड-करम्बियङ्गली-मिलिय-कर-किसलं ॥२०४॥
परियत्त-सरल-कुन्तल-णालिक्कअ-दाहिण-व्यणद्दन्तं ।
लीला-बन्धुर-सीमन्त-पयड-चूडा-मणि-च्छायं ॥ २०५ ॥
ओणविय-सवण-तवणिज्ज-मञ्चरी-रुद-कुण्डलालोयं ।
विलयागयण्ण-ताडङ्ग-मिलय-थण-कुङ्कुमा-लेक्खं ॥ २०६ ॥
इय वसुहाहिव-दंसण-वलन्त-णयणुप्पलावयंसाण ।
भवण-सिहरेसु पुर-सुन्दरीण परिसंठियं सहइ । २०७ । ६

| २०४ | सख्याः स्कन्धे आत्मीयः स्थितो यो दक्षिणः प्र-कोष्ठः कराधारो बाहुपञ्चवस्तत्र विततः सन् अवनतो विश्रान्त आन-नमृगाङ्को यत्र तत् एक्केक्सम् अन्योन्यनिविडं कृत्वा करम्बिता निवि-डत्वमापादिता अङ्गुलयो ययोस्ते मिलिते करावेव किसलये यत्र तत् | सखीपश्चाद्वागेवष्टम्भनत्वेन स्थितात्र ज्ञेया |

|| २०५ || परिवृत्तेन सरिंन कुन्तरुनारेनािद्धतः स्पृष्टो दक्षि-णस्तनस्यार्धान्तोवयवो यत्र तत् ठीठया बन्धुरितेवनते सीमन्ते सित प्रकटा चूडामणिच्छाया यत्र तत् ||

| २०६ | अवनिमता या श्रवणे कर्णे तपनीयमञ्जरी तया रुदः कुण्डलस्यालोको दर्शनं यत्र तत् वितागतेनान्येन | वामेन अर्थात् | ताडङ्केन कर्णाभरणेन मिलिता स्तनकुङ्कमलेखा यत्र तत् | मिलियपाटे मिलितार्थत्वम् | ताडङ्कः कर्णाभरणम् |

।। २०७ ।। इति वस्रधाधिपदर्शनप्रैंवृत्तनयनोत्पलावतंसानां भव-

किंच। ३

अज्जिव जस्स हराणल-जालाविल-संभमं भरन्तस्स । कुसुम-कविसे असीएवि झिच दिश्ची समुव्वियइ ॥ २०८ ॥ सोवि सिस-बन्धवी जाण दंसणे पणइणीण कोवङ्कं । कुणइचिय कुन्द-सिहा-कसाय-गण्ड-त्थलं वयणं॥ २०९ ॥ दिश्चे पहुम्मि अञ्चलाण ताण आविद्द-चन्दण-कसाओ । विसओ अङ्गेसु समन्त-पीण-कण-कब्बुरी सेओ ।२१०। ३

निशाखरेषु पुरस्नन्दरीणां परिसंस्थितं शोभते || पश्चाद्गागव्यवस्थितस्य नृपस्य परावृत्त्या सर्वत्र दर्शनं विवक्षितम् || कुरुकम् ||

| २०८ | अज्जवीत्यादिभिस्तिसृभिर्विशेषकम् | अखापि यस्य हरानलज्वालावलीसंभ्रमं स्मरतः कुछमकपिशे अशोकेपि झगिति दृष्टिः समुद्दिजते

| २०९ | सोपि शशिबान्धवो यासां पुरस्तीणां दर्शने संत्यु-पन्नाभिलापत्वात्प्रणयिन्यो रितपीत्योर्वदनं कोपाङ्कं करोत्येव कुन्द-शिखाकषायगण्डस्थलम् ।।

| ११० | इष्टे तिस्मन्प्रमी स्त्रीणां तासामार्वै उचन्दनकषायः उषितोऽङ्गेषु समन्तात्पीनकणत्वेन कर्बुरः स्वेदः । शशिबान्धवः कामः । प्रणयिन्यः कामकान्ता रत्यादयः । हरपरिभवसमर्थस्यापि कामस्य यासां दर्शनेन लुब्धस्यावधीरितरत्यादिकस्य अत एव कोपि-तिनज्ञायस्य क्षोमो भवति ता अपि यं दृष्ट्वा क्षुभ्यन्ति स कामा-दप्यधिकसौन्दर्यो यशोवमेति तात्पर्यार्थः । विलया महेला । पीन-चन्दनकणकर्बुरत्वमेव न कर्दमः ।

दिही सचन्दणेसुं आरोविय-रोयणेसु रमणीण । तस्स निसण्णा पुण्णाह-रयय-वत्तेसुव मुहेसु ॥ २११ ॥ अविष । ४०

समरेसु खग्ग-धारा-गयाएँ पडिंपेक्षिऊण रिउ-खग्गं । दिद्यो सिरीएँ तं णील-मणि-कवाडन्तरेणंव ॥ २१२ ॥ जा सुहडासि-णिवासा संकन्तायस-मलव्व सामाइ । सा दोस-रए सांणव्य फुरइ तइ णिम्मला लच्छी ॥ २१३ ॥

|| २११ || दृष्टिः सचन्दनेष्वारोपितरोचनेषु रमणीनां तस्य निषण्णा पुण्याहरजतपात्रेष्विव मुखेषु || पुण्यदिनेषु रजतपात्राण्यारो-पितगोरोचनानि भवन्तीति तुल्यत्वं छन्दरीवदनैः || प्रयाणगतस्य नृपतेर्मङ्गलार्थे रजतपात्राणि पौरैहपनीयन्ते | अतस्तेषु च युगपदृष्टि-र्निषणोत्ययमप्यर्थोत्रास्ति ||

| १९२ | समरेष्वित्यादिचत्वारिंशता गाथाभिर्महाकुलकम् | समरेषु खड़्नधारागतया प्रतिप्रेयं रिपुखड़ं दृष्टः श्रिया त्वं नीलमणि - कवाटान्तरेणेव | समरे तु इति कचित्पाटः | अत्र तुशब्दस्तवश-ब्दस्यार्थे प्रयुज्येते | श्रीः शोभा लक्ष्मीश्व | किल सानुरागा स्त्री संनिहितं प्रेयं अपसार्य दूरवर्तिनमपि प्रियतमं कवाटवातायनान्तरालादिना परयति | सानुरागदृष्ट्या च विजितिश्रियं त्वामेव रणे जयलक्ष्मीर-वलम्बतं इति द्योतितम् | बन्दिनां चैषमादिका ज्ञेया स्तुतिपरंपरा | ।

। २१३ ।। सँदा स्रुभटासिनिवासात् संक्रान्तायसमलेव इया-मायते या दोपरैंता दुर्जनप्रिया । लक्ष्म्याः प्रायेणाविवेकिनि जने

¹ MH. तुद्राब्दः......प्रयुष्ट्राते. ² MH. विजितिभियुस्त्वा°

तुह जाइ-मच्छरेणव णरिन्द उब्भिउडिणा णडालेण । सयल-णडालाइंचिय ठवियाइँ पणाम-मग्गम्मि ॥ २१४ ॥ पुरओ पुरओ तुम्हारिसेहिँ वियडेहिँ भूमिवालेहिं । विवरीयग्ग-सरूवोव्व एस परिविश्वओं वंसो ॥ २१५ ॥ सहइ णरिन्द परिणओं मग्गोप्पिय-दण्ड-पाविय-त्थामो । सिरि-सुन्दरीएँ पासे तुह धम्मो सोवियझोव्व ॥ २१६ ॥

दर्शनात् । साँ केवँलं स्फुरित त्विय निर्मला लक्ष्मीः ।। सइ सदा । नवरं केवलम् । स्वभावदुष्टाया लक्ष्म्याः स्नुभटखङ्गबलाहरणीयत्वा-त्खङ्गलोहमलसंक्रमणेनेवं मालिन्यं जातिमिति कल्पना । सैवंभूतापि च त्वां न विकरोतीति महाप्रभावत्वं भवत इत्युक्तं भवति ।।

| २१४ | तव जातैंमत्सरेणेव हे नरेन्द्र स्वभावोद्भृतभुकुटिना | स्वभावानेवमादिलक्षणकत्वात् | ललाटेन सकलानि रिपुललाटान्येव स्थापितानि प्रणाममार्गेषु | अप्रकुपितेपि त्विय स्वभावस्थितोर्ध्वभुकुटचादिघोराकारदर्शनमात्रेणेव रिपवः प्रणतास्तव संपन्ना इति तात्पर्यार्थः |

| ११९ | पुरतः पुरतः अग्रे अग्रे भवादृ शैर्विकटै भूमिपालैर्वि-परीतायस्वरूप इव [एष] परिवर्धितो वंदाः | दारुवंदाः किल स्थूल-मूलो भवति क्रमेण चोपर्युपरि तनुतनुतरादिरूपः | भवादृ शैस्तु उच्च-तचिरतैर्नृपवंदास्य वैपरीत्यमानीतं परिपृष्टायत्वसंपादनात् | |

| २१६ | श्रोभते हे नरेन्द्र परिपाकं प्राप्तस्तथा मार्गे सापराध-रुक्षणेरितो दण्डस्तेन प्रापितं स्थाम बलं यस्य स मार्गार्पितदण्डपा-पितस्थामा श्रीखन्दर्याः पार्श्वे तव धर्मः सोमहङ्ख इव कञ्चुकीव ||

¹ MU. <sup>७</sup>सक्रमणेनव°.

दीहर-पयाव-मूलं लच्छी पास-दिया जसुग्वायं ।
कञ्चण-दण्डंपिव धवल-चामरं तुज्झ धारेइ ॥ २१७ ॥
विह्वायन्तारि-वहू-समूह-पिडभग्ग-वलय-रासि-णिहा ।
तुह जस-कूडुकेरा दिसासु सयलासु दीसन्ति ॥ २१८ ॥
भारिमो असि तु संगर-फुरन्त-मायङ्ग-मोत्तिय-मऊहं ।
धारा-जलुत्त-विसमिव सिरीएँ पिय-गेह-णिलणीए ॥ २१९॥
भीय-परिचाण-मइं पइण्णमित्गो तुहाहिरूढस्त ।
मण्णे सङ्का-विहुरे ण वेरि-वग्गेवि अवयासो ॥ २२०॥

| | २९७ | | दीर्घप्रतापो जगद्यापिप्रभावो मूलं दण्डस्थानीयं यस्य तं लक्ष्मीः [पार्श्व]स्थिता यदाःसंघातं काञ्चनदण्डमिव धवलचा-मरं धारयते यस्य | | स त्वं विराजस इति दोषः ||

॥ २१८॥ विधवायमानारिवधूसमूहप्रतिभग्नधर्वैलवलयनिभास्तव यद्मःकूटोत्करा यद्मसो रादयाकारा उत्करा दिक्षु सकलाछ दृदयन्ते॥

| १९९ | स्मरामः असिं खङ्गं तव संबन्धिनं संगरस्कुरन्मातङ्गमीक्तिकसमूँ इं धाराजलोप्तिबसमिव श्रियाः प्रियगृहनितन्याः |
प्रियनितनीगृहत्वात् | तुराञ्दस्तवराञ्दस्यार्थे | रिपुकरिशिरोदारणेनोभयधारालग्रानि मौक्तिकानि यशोवर्मणः खङ्गे लक्ष्मीनिवासभूते |
तत्रोत्पेक्ष्यते | नितनीगृहनिवसनिषयत्वाद्यक्ष्म्यास्तत्र व्यायामोपजातजललवधारे करवाले धाराजलमाश्रित्य नितनीबीजं मृणालिकालक्षणिमवोप्तमिति कल्पना कवेः न|

॥ २२०॥ भीतपरित्राणमयीं प्रतिज्ञामसेस्तवारूढस्याहं मन्ये शङ्काविधुरे शङ्काव्याकुले वैरिवर्गेषि नावकाशः ॥ तस्यापि भीतत्वेन त्रातव्यत्वात् ॥ को ऊहलेण आहव-पलोइया गारवीप्पिय-करेण । पद्योंओं परामुद्य तुमाइ पणयाण वेरीण ॥ २११ ॥ णिवसिज्जइ जय-वारण-कुम्भ-विभेय-क्खमे तुह असिम्मि । तिह्यसं मुत्ता-कोस-संचयासाएँव सिरीए ॥ २२२ ॥ सो णिथिचिय इह जो णिरन्द णेहिइ णडाल-वृद्धं ॥ २२३ ॥ अच्छीहिन्तो करुणा-मयाइँ णणु वारि-विन्दूहं ॥ २२३ ॥

| | २२१ | | कैतिहरुतेनाहवे \*विलोकितानि गौरवार्धितकरेण प्रष्टानि परामृष्टानि त्वया प्रणतानां वैरिणाम् | | स्मराम इत्यनुषद्भः | ये दुर्दमा वैरिणो नान्येन केनापि कदाचनापि परिभूताः पलायिता वा ते त्वयेव भग्नाः पलायिता दृष्टपृष्टाश्च | अतः कौतुकेन अत्यादरेण च तेषां त्वया पृष्ठं परामृष्टं सेवकत्वमापन्नानाम् | मदतिरिक्तसकलिपुप-रिभवविभवा भवन्त इति भणता प्रोत्साहयतेति वयं स्मराम इति वैतालिकोक्तिताल्पर्यम् | |

ं | | २२२ | | न्युष्यते निवासः क्रियते जयवारणकुम्भविभेदक्षमे तवासी खड्ने प्रतिदिवसं मुक्ताकोशसंचयाशयेव श्रिया | |

भहवा

उप्पयणायर-संविण्डिअङ्ग-गिरि-णिवह-गारवोणिभयं। सव्वायर-वोढव्वं जायं सेसस्स मिह-वेढं॥ २२४॥ पक्खन्तराल-परियत्तमाण-रिव-मण्डला णह-यलिम्म । होन्ति अणागय-संगय-कुलिसा इव सेल-संघाया॥ २२५॥ मारुअ-भरन्त-कन्दर-गारव-परिमन्थरं वलग्गन्ति। वेय-वियसन्त-पायव-णूभिय-कडयन्तरा गिरिणो॥ २२६॥

| | २२४ | | इदानीं पर्वतपक्षक्षपणदक्षोपि सहस्राक्षस्त्वचिरितोत्पन्नचमत्कारः कम्पत इत्यर्थदर्शनदक्षं द्वादशिमर्गाथाभिरवान्तरकुलक्षमाह | अहवा | अत्यल्पं पूर्वीक्तम् इदं बहुतरं त्वय्यस्ति चरितजातं तदाकर्ण्यतामिति वन्द्यभिप्रायः | । उत्पतनादरेण संपिण्डिताङ्गस्य
गिरिनिवहस्य गुरुत्वातिशयेनावनामितं सर्वादरवोद्ध्यं जातं शेषस्य
महीपीटं महीवलयम् | । स्वावयवान्सर्वबलेन निष्पीद्य पक्षिण उडीयन्त इति स्वभावः | ।

| | २२५ | | पक्षान्तराले पक्षमध्यभागे परिवर्तमानरविमण्डला
नभस्तले भवन्त्यनागतसंगतकुलिशा इव शैलसंघाताः | | उड्डीनानां
पक्षान्तरालेषु संक्षान्तो रिविकिरणसमूहो गिरीणामेवमुखेक्यते भविष्यचपि ज्वलद्वचसंबन्धो वर्तमानीभूत इति |

। १२६ ।। मारुतिभ्रयमाणकन्दरत्वेन यहुरुत्वं तह्रशान्मन्थरं कृत्वा अवलगन्ति गगनमारोहन्ति वेगविकसत्पादपस्थगितकटका-नत्रा गिरयः ।। आरोहिन्त णह-यलं तारुज्जोइय-गुहा-मुहाहोआ।
अण्णाण्ण-पेहुणाणिल-हीरन्त-विसण्ठुला सेला॥ २२७॥
मुक्क-तुसारासारं लीलुड्डीणिम्म तुहिण-सेलिम्म ।
वेवइ अच्छक्कागय-हिमकाल-किलामिओ लोओ ॥ २२८॥
उप्पयण-रुद्द-गयणा दूरुग्गम-निव्वडन्त-णह-लहुया।
सूर्णन्त मूल-मडहं खमग्ग-वियडंव धरणिहरा॥ २२९॥
दूर-यरं उप्पइया अद-वहत्थिमय-णिज्झर-तुसारा।
दीसन्ति वियड-लहुया पणइ-काया महा-गिरिणो॥ २३०॥

| १२७ | अारोहन्ति नमस्तलं तारोद्योतितगुहामुखामोगाः | अन्योन्यपक्षानिलिंद्रियमाणत्वेन विसंष्ठुलाः शैलाः | पेहुणा पक्षाः |

| | २२८ | | मुक्ततुषारासारं कृत्वा ठीठयाप्युडीने तुहिनशैठे वेपते कम्पते अच्छक्के अकाण्डे असमय एव आगतो यो हेमन्तस्तेन क्वान्तो ठोकः | | ठीणुडीणेति पाउं भूमी निठीयोडीन इत्यर्थः | |

| | २२९ | | उत्पतनरुद्धगगना दूरोद्धमेन निर्वर्तमानं व्यज्यमानं प्रकटीभवद्यन्नभस्तेन हेतुना लघवः | दूरोडीनानां महतामि लघु-त्वदर्शनात् | स्वयन्ति मूलमु हं मूलदेशेऽल्पं चैतदाकाशमंभे प्रान्ते विकटं विततिमव धरणीधराः | मूर्तद्रव्याभाव आकाशिमित केषां-चिह्शनम् | मीमांसकादीनां चाकाशद्रव्यं प्रत्यक्षम् | तत्र नयनव्यापारे निकटोडीनेषु गगनमूलमु दूरगतेषु तु तदेव विततीभूतं विततामं निरीक्ष्यत इति तालपर्यार्थः |

॥ २३० ॥ दूरतरमुत्पतिता अर्थपथे अस्तमिता नष्टा निष्ठिताः

जं जं समुप्पयन्ता मुयन्ति सेला णहङ्गणुंहसं । तं तं पुञ्जिय-बहलो भरेइ मुहलुब्भडो पवणो ॥ २३१॥ पासोसरन्त-तल-मग्ग-घडिय-कम-लहुय-मासल-च्छाया । उडुन्ति पक्ख-वियल्छिअ-दिग्गय-दाणोज्झरा गिरिणो ॥२३२॥ एन्ति गयणोसरन्तेसु कहवि उम्मुह-समीर-हीरन्ता । थोउप्पइय-णिविद्या सेलेसु विहङ्ग-संघाया ॥ २३३॥

समाप्तियग्रुनिक्रया निर्ज्झरतुषारासारा येषु ते दृश्यन्ते विकटलघवः प्रनष्टकाया महागिरयः ॥ नीरतुषारभून्यकन्दरत्वेन विकटाः कराला उर्ज्ञट्यृहवहृश्यन्ते निःसारतया च लघवो विभाव्यन्ते ॥ अत एव प्रनष्टकाया इव प्रतिभान्ति । यथाक्रमेण दूरदूरतरदूरतममार्गगामिनः सन्तः स्थूलसूक्ष्मदृष्टिक्रमेण दृश्या विनष्टा इव संपद्यन्त इति तात्प-र्यार्थः ॥

| | २३३ | । आगच्छन्ति गगनादपसरत्स्वागच्छत्सु परावृत्य कथमप्युन्मुखेन समीरणेन ह्रियमाणा ऊर्ध्व नीयमानाः स्तोकोत्पित-तिनिविष्टाः शैलेषु विहङ्गसंघाताः | । किल शैलेषु वेगेनावतरत्सु

¹ MH. Seems to be corrupt here, reading उज्झट°.

्ओयरण-विसेसिज्जन्त-रवि-अरालोअ-चञ्चल-च्छाया । दीसन्ति पविरलाओव विउद्द-दला वणालीओ ॥ २३४ ॥ इय जेण णहङ्गण-गायराण खुडियाओं पक्ख-मालाओ । सेलाण सावि तं चिन्तिऊण अन्दोलइ महिन्दो ॥ २३५ ॥

अणु-धारं संदंहेभ-मोत्तिए तुह असिम्मि सचिवया । लीला-दर-दाविय-हार-मेत्त-पयडव्व जय-लच्छी ॥ २३६॥

तन्मूर्तिप्रतिबद्धो वात ऊर्ध्व वेगेन गच्छन्गिरिशिखराश्रयान्पक्षिणोप-हत्योर्ध्व नयति । ते च व्याकुलाः कथमपि क्वेशेन स्वाश्रयं प्राप्तव-नतीति तात्पर्यार्थः । शैलेष्विति विषयसप्तमी । एन्तिक्रियाकर्मत्वं तु शैलानामेवार्थाद्वविष्यति ॥

|| २२४ || अपसरणेन विशेष्यमाणी भिन्नदेशत्वमापाद्यमानी यो रवेरालोकस्तेन चञ्चला छाया यासां ता दृश्यन्ते प्रविरला इव वेगेन पवनसंबन्धिना ऊर्ध्वदला ऊर्ध्वपत्रा वनाल्यो विषिनपङ्क्षयः ||

¹ MH. <sup>'°</sup>नायका°.

अयसेण रिज्रण करम्बियाओं कित्तीओं तुह धरिज्जन्ति । कुवलय-दल-संविलया मालइ-मालाओंव दिसाहिं। १३७। पिडबिंदं नवर तुमे निरन्द-चक्कं पयाव-वियर्डिंपि। गह-वलयमणुच्छित्ते धुवेव्व परियत्तइ णिरन्द ।। १३८॥

णिचिह्नस्य दर्शनेन खड़े तव जयश्रीर्वसतीति निश्चितमिति ताटप-र्थार्थः । कचिच्छमुवारमिति पाटः । तत्र वारंवारं प्रतिक्षणं संदृष्टे-भमौक्तिके खड्ग इत्यर्थः ॥

|| २३७ || अयद्यासारिसंबन्धिना करम्बिताः कीर्तयस्तव धा-र्यन्ते कुवलयदलसंविलता मालतीमाला इव दिग्भिः || कुवलयं नीलोत्पलम् | मालती स्नमनःकुद्धमानि | अत्र च दिशो नायिकात्वेन कल्पिताः ||

| २३८ | प्रतिबद्धमाभिमुख्येन बद्धमिव नवरं केवलं तुमे त्वियं नरेन्द्रचक्तं राजसमूहश्राणक्यप्रसिद्धहादशारिवर्गलक्षणः प्रता-पिवकटे पहवलयम् अनुत्थिते ध्रुव इव परिवर्तते प्रदक्षिणां करोति हे नरेन्द्र | प्राकृते च लिङ्गव्यत्यय इष्टो बहुशः | किच्तु पयाव-वियर्डपीति पाटः | तत्र प्रतापविकटमपीति स्पष्ट एवार्थः | अणु-च्छित्ते इति तद्भवम् | तद्भवस्तत्समो देशी त्रिविधः प्राकृतक्रम इत्युक्तम् | तत्रानुत्थिते अनुत्क्षिपे इति वा संस्कृतमस्य मूलम् | राज्ञोनुत्थितत्वमनुहुर्मैत्वं स्फीतत्वं विनीतत्वं विवक्षितम् | ध्रुवे तु न विद्यते उत्थित उज्ञतो यस्मादन्यः सोनुत्थित इत्यप्यर्थः | राज्यपि चायं ननु युज्यते | अनुत्क्षिप्रत्वमरिनरेन्द्रस्य अन्येनातुलितत्वम् |

¹ MH. °नुक्षिते. ² MH. °मनुदृक्तत्वं. ³ MH. अनुक्षित°.

णिरिसिम्मि जए विष्फुरइ नवर एको असी तुह्चैय। जो पावइ निय-जस-सोम-मण्डले लञ्छण-च्छायं॥ २३९॥ सविमो अणज्जुणिममं अमिहन्दमवासुइं च अप्पाणं। सेवज्जलि-दंसण-गुण-कहासु तुह जं ण पज्जनं॥ २४०।। णिवडइ पडण-समुच्छलिय-जलण-कण-जाल-जिल-धार-ग्गो।

विमुह-गह-मण्डलायिष्टओव्य खग्गो तुह रिऊसु ॥ २४१॥

ध्रुवस्य त्वन्येनोज्ञमय्य सर्वोपर्यनेन स्थापनम् । स्वतः एवोज्ञतपदेऽव-स्थिते ॥

॥२३१॥ समैरे करे विस्तुरित केवलमेको असिः खडुस्तवैव । यः प्राप्नोति निर्जयदा एव सोमश्रन्द्रः । अतिद्योक्कचात् । तन्मण्डले लाञ्छनच्छायाम् ।। कलङ्ककान्तिमिति केचित् । निन्दास्तुतेश्वात्र लाञ्छनं चिह्नमित्यपरे ।

||२४०|| श्रापामहे आक्रोशामो निन्दामः अनर्जुनम् | अँसहस्रवाहुत्वाद्युगपदञ्जलिशतपञ्जकसंपादने सामर्थ्याभावात् | अमहेन्द्रम् |असहस्राक्षत्वादानन्दोत्फुछलोचनसहस्रेण दर्शने शक्त्यभावात् |
अवाद्धिकं च | बहुअवणत्वेन युगपदगणितगुणगणकथाकर्णनकौशलाभावात् | आत्मानम् आत्मने सेवाञ्जलिदर्शनगुणकथाकर्णनेषु त्विष्
यस्माज्ञ पर्याप्तम् || तथास्माकमात्मानित्यर्थः | यो न पर्याप्तो
बाहुल्यादिद्वारसेवासंपादने तस्मै श्रापामहे | आत्मनो इति वा व्याख्या कर्तव्या | इणं एँणमित्यर्थः ||

|| २४१ || निपतित लोहमयकवचादिपतनधरासमुच्छलितज्व-

¹ MH. निज एव यश एव. ²'MH. सहस्र°. ³ MH. पण°.

तुह पडिवक्खेसु भया कत्थवि अविकासमावसन्तेसु । आरोवेइ ण कायर-गणणाएँव चावमसमसरो ।। २४२ ॥ सुहडायिष्टिय-कोयण्ड-चण्ड-रव-दारुणे रणे तांसि । परिरदो भीयाएँव सहसा गाढं जय-सिरीए ॥ २४३ ॥ सोहइ समागमेसुं अहिय-पयाव-प्पईव-मालासु । वावारेन्ती कण्णुप्पलंव खग्गं तु जय-लच्छी ॥ २४४ ॥

लनकणज्वौँलाजटिलधारामः । उत्येक्यते । विमुखेन प्रतिकूलेन पञ्च-मारिकेन भौमादियहमण्डलेनाक्वष्ट इव खड्गस्तव रिपुषु ।।

| | २४२ | | तव प्रतिपक्षेषु भयात्काप्यविलासं सदुःखं कृत्वा आवसत्सु आरोपयति न कातरगणनयेव चापम् असमदारो विषमबाणः कामः | |

|| २४३ || स्रुभटाकुष्टकोदण्डचण्डरवदारुणे रणे त्वमिस भविस नूनं परिर<u>ुध</u> आलिङ्गितो [भिया] इव सहसा गाढं जय-श्रिया विजयलक्ष्म्या ||

| २४४ | शोभते समागमेष्वहितप्रतापप्रदीपमालासु व्यापा-रयन्ती कर्णोत्पलमिव खद्गं तव जयलक्ष्मीः | नवनायिका हि प्रौढ-तमम् अधिकप्रतापं कान्तं कामयितुं सलज्जत्वात् सित दीपे न शक्तिति दीपोपशमनाय कर्णोत्पलं व्यापारयतीति दृष्टम् | अत्र पक्षेधिकप्र-तापस्य नायकस्य समीपे या दीपमालास्तास्र कर्णोत्पलव्यापारणम् | जयपक्षे तु अधिकप्रतापा रिपव एव दीपमालास्तास्र खद्गकर्णोत्पल-वारणम् |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> MH. <sup>0</sup>नायकाः

जं इयरोबहव-विदुआवि मज्जनित तुह रिऊ नाह । बहु-रूया ता धाराओं णवर तुह मण्डलग्गस्त ।। २४५ ॥ पणइ-यणत्थं आमुयइ कणयिनणमी इह द्विया लच्छी । कवयाविडया असिणो तु णेनित णामी सिहि-फुलिङ्गा ॥२४६ कोवेणव कय-कम्पं रहसुद-परिद्याएँ घिडयाइं । तुह तज्जणीएँ कज्जाइँ चण्ड-भुय-दण्ड-दूईए ॥ २४७ ॥ आरूढो पासाय-क्रमेण तह तंसि उविर लोयस्स । एको य सो जहा वो अण्डय-बन्धायए मउली ॥ २४८ ॥

||२४५|| यैदि इतरेण स्वापेक्षयान्येन कृतं यदुपद्रवणं तेन वि-द्रुता अपि मज्जन्ति तव रिपवो हे नाथ बहुरूपास्ता धाराः केवलं तव मण्डलायस्य || मण्डलायं खद्गः | तस्यैव केवलस्य बह्वचो धारा बहुदाक्तिका धाराः यतः काश्वित्पाप्य द्यात्रून्द्रावयन्ति काश्वि-दप्राप्येव प्रतापमानोत्साहभङ्गान्त्रिपूच्चनयन्तिं ||

| १४६ | प्रणयिजनार्थमामुद्धित कनकम् इणमो एतत् इह स्थिता खड्नेवस्थिता ठक्ष्मीः कवचार्क्वैष्टाः कवचाभिघातोत्थिता असेः खड्नात्तव निर्यान्ति नामी शिखिस्फुलिङ्गा अग्निकणाः | इत्यपह्नुतिः | खड्नाभिघातोत्थिता नामी बह्निकणाः | किं ताई | प्रणयिजनार्थ खड्नस्थया तव जयश्रिया छवर्णमेवमेतदुत्कीर्णमिति समुदायार्थः |

|| २४७ || कोपेनेव कृतकम्पं कृत्वा रभसोर्ध्वपरिष्ठितया घटि-तानि कार्याणि तव तर्जन्या चण्डभुजदण्डदूत्या || प्रतापातिद्राया-त्तर्जनीमात्रेणैव दात्रवो वदां गता भवन्तीत्यर्थः ||

| | २४८ | | आरूढ: पार्श्वीक्रमणेन तथा त्वमस्येकश्वेकोपि स

¹ MH, बहवी. ² MH. जनयन्त्यः. ° MH. °क्रमणान.

बाहु-सिहरेसु दीसइ कामिणि-संकामिएण भय-तिलओ । भू-भारुव्वहण-वसा परिद्विओ पङ्ग-लेसोव्व ॥ २४९ ॥ भुमयग्ग-भिर-लच्छी-चलणालत्त्वय-णिहो तुवि प्फुरइ । अवयंसारुण-मणि-मञ्चरी-भवो राय-विच्छड्डो ॥ २५० ॥ होन्ति कयथा पणई णह-माला-चलण-रोहणे तुज्झ । आयम्ब-मणि-गुहाओंव विसिऊण पणाम-संकन्ता ॥२५१॥

यथा वो युष्माकम् । व्यत्ययेन बहुवचनम् । तवाण्डकवन्धायते अण्डकवन्ध इवाचरित मौलिर्मुकुटम् ॥ अण्डकवन्धो देवगृहिद्याखरे आमलसारकः । तथा त्वं नीतिशास्त्रचोदितक्रमानुसारेण पार्श्वस्थान्मूमिपालानिभूयोचितं प्राप्तो यथा तव मौलिर्देवगृहस्य शिखरिमव लोकैर्माव्यत इति तात्पर्यार्थः ॥

|| २४९ || बाहुशिखरे इत्यते कामिनीसंक्रामिते मैंवित्त -लके भूभारोद्दहनादैंरपरिष्ठितः पङ्कलेश इव || समुचितभोगभुगपि पृथिवीपालनं न मुञ्चिस वराहदेहहरिरूपश्च प्रतिभासीति तात्पर्यम् || ,

| १९० | भ्रुवो यदयप्रान्तस्तत्र भ्रमणशीला या लक्ष्मीस्त-स्याश्चरणयोर्यदलक्तकं तिन्नभस्त्ययि स्कुरित अवतंसे लगा ये अरु-णमणयस्तेषां या मञ्जरीमाला तद्भवस्तत्यभवस्ततः प्रतिफिलितः । कान्तालिङ्गनवशात् । रागविच्छड्डो रागसमूहः ।। शौर्यातिशयभाजां भूभङ्गे जयश्रीर्वसतीत्युपमानं किविकल्पनया भुकुटिमात्रवशीकृत-शत्रुत्वात्स्वशृङ्गारपरत्वमुचितम् । यथोक्तम् । छखं हि फलमर्थस्य तदभावे वृथा श्रिय इति कामन्दिकना ।।

॥ २५१ ॥ भवन्ति कृतार्थाः प्रणयिनश्चरणनखमालारोहणे ।

अल्लीणा रहसागम-परिवात्तय-केसवंसुय-धरव्य । कवय-दलणुग्गयाणल-सिह-च्छला वो असिं लच्छी ॥२५२॥ इय जो थुव्बइ पहिरस-पूर-परिक्खलिअ-विसम-कण्ठेहिं । वन्दीहिं कइन्देहिं अ भू अत्थेहिं चिअ गुणेहिं ॥ २५३॥ इय चाडु-चउर-चारण-संचारिअ-चन्द-चारु-चिरएण । नयराओं णर-वरिन्देण णिग्गयं णिग्गय-जसेण ॥ २५४॥ वचमणिनिभचरणनखेषु पादपतनिमित्तप्रतिबिम्बलाभे सतीत्यर्थः । तव आताम्रमणिगुहा इव विवरिवशेषानिव प्रविदय प्रभाँवसंक्रान्ता मणिमन्त्रौषधादिप्रभावेन प्रविद्यः सिद्धाः ॥ विरोधेन तिष्ठतां रिपणां सर्वनाशं करोति यशोवर्मा प्रणतानां तु तेषामेव प्रसाददाने-नाभ्युद्यातिश्वं संपादयतीत्यर्थः ॥

|| २५२ || आलीना रभसा वेगेन यदागमनं तेन परिवर्तितं केशवस्य कृष्णस्य संवन्धि अंशुक्रवर्रमुत्कृष्टं पीतांशुकं यया सेव कवचदलनोद्गतानलशिखाच्छलाद्द्रो युष्माकं संवन्धिनमसिं खद्गं ल- क्सीः || शौर्यातिश्योत्पन्नाभिलापातिशयातित्वरिताम्बरमिव भ्रान्त्या परिधाय तव खद्गमालीना श्रीरित्युत्येक्षितं वन्गुक्तौ कविना ||

|| २५३ || भूतार्थविनिवेशितगुणैर्यथार्थविनिवेशितगुणैरनेन प्र-कारेण यः स्तूयते प्रहर्षपूरपरिस्खलितविषमकण्टैर्विन्दिभिः कवीन्द्रेश्च || किं च इतरभूतान्यपि तैरेव गुणैः स्तूयन्ते | तद्गुणैरभूतगुणा अप्यु-पमीयन्त इत्यर्थः ||

||२५४|| इयमधिकापि कचिद्राथा दृश्यते| कुलकिनँराकाङ्काका-रिणीति व्याख्यायते || इति चाटुचतुरचारणसंचारितचन्द्रचारुचरितेन

¹ MH. अंशुक्रवर्मुत्कृष्टं पीतांशुकं वर्मुत्कृष्टं पीतांशुकं ययाः

<sup>\*</sup> MH. See Various Readings. 3 MH. नैराकांक्षाका.

किंच। ८

जवपचमाणस्स सरीर-चारिणो गन्भ-वसहि-गेहेसु । जाण परिअत्तर्णणव आवत्त-गईऑ णिव्विडया ॥ २५६ ॥ जे कुङ्कम-खलीसुं केसर-भङ्गारुणेहिं दावेन्ति । पइ-परिहोअंव महीएँ णव-णहङ्कं खुर-वएहिं ॥ २५६ ॥ जे पोह-खण-परिष्टिअ-संखाय-प्फेण-पिण्ड-घडिएहिं । हेसा-रवेहिं पूरिअ-पयाण-सङ्खव्व दीसन्ति ॥ २५७ ॥ आयाण-मरगय-च्छवि-विच्छड्डाडम्बरेण मुज्बन्ति । जे बाल-जव-रसंपिव सय-राहा पीयमङ्गेहिं ॥ २५८ ॥

नगराचरवरेन्द्रेण निर्गतं निर्गतयशसा प्रसतयशस्केन ॥ यदेयं तदा नपूर्वा गाथा यदा तु सा तदा नेयमित्याहुः । महाकुलम् ॥

|| २५६ || अधुना नरपितवरप्रयाणकालावसरे वरतुरंगान् गा-थाष्टकोपनिबद्धेन कुलकेन वर्णयित | जवपचमानो नाम छजात्यश्वानां वायुविद्योषोऽन्तश्चेरणः प्राणो मनोजवः | तस्य द्यारीरचारिणः यो गर्भ-वसतयो गर्भद्ययास्ता एव गृहाणि तेषु येषां परिवर्तनेनेव आवर्तनेने-व आवर्तगतयोपि विद्युद्धा आवर्ता \*विनिर्मिताः ||

| | २५६ | ये कुङ्कमवर्णास्त स्थलीषु केसरभङ्गवदरणैर्दर्श-यन्ति पतिपरिभोगिमव मह्याः पृथिव्या नवर्रंताङ्कम् अभिनवरतिचह्नं खुरपयैः ||

।।२५८।। आयानं नामाश्वाभरणविशेषः । तत्र लगानां मरकतानां

दिण्णाओ पणालीओंव सम-वारि-विणिग्गमाअ धारेन्ति । परिछिण्ण-मज्झ-रेहा-णिहेण जे जहण-बन्धेण ॥ २५९ ॥ मग्गेसु गुरु-बला वेअ-गाढ-निवडन्त-कोडि-टङ्कोहिं । उच्चरिऊणंव लिहन्ति जे टयारे खर-उडेहिं ॥ २६० ॥ जे अज्जिव हिम-सेलन्त-संभवा अणह-सीअ-विअणव्व । गुरु-तेअ-प्पसर-रसा ठाणेचिय किंपि कम्पन्ति ॥ २६९ ॥ आरूढ-जोह-निवहा ते तस्स तरिङ्गणो जय-तुरंगा । सूअन्तिव्व पहरिसं जाया पुरओ णरिन्दस्स ॥ २६२ ॥ ८

याश्वयः कान्तयस्तदाउम्बेरेण तद्याजेन मुञ्चन्ति ये बाँलयवरस-मित्र सयवारा द्यातवारम् । सयराहा इति पाउ झिगित्यस्यार्थे देशी-पदम् । पीतमङ्गेः ॥

|| २५९ || दत्ताः परिघटिताः प्रणातिका इव अमवारिनिर्ग-माय धारयन्ति परिच्छिन्नमध्यरेखानिभेन ये जघनिबँम्बेन ||

|| २६० || मार्गेषु गुरुवरूँवेगगाढनिपतत्कोटिटङ्केरुचार्येव लि-खन्ति ये टङ्कारान् खुरपुटैः || तक्षलोहकारप्रमृतीनां रूपविद्योषोत्ख-ननभाण्डं टङ्कः | कोटयः प्रान्ताष्टङ्का इव तैः ||

| | २६१ | | ये अद्यापि हिमशैलान्तसंभवत्वात् अनघशीतवेदना इव गुरुतेजःप्रसररसाः स्थानस्थिता एव किमपि कम्पन्ते | तेजस्विनो-ऽश्वाः स्वभावादेव कम्पमाना आसते | तत्रोत्पेक्ष्यते | हिमवत्प्रभव-त्वेनेत्र अनघशीतवेदनाक्रान्ता वेपन्त इति | हिमवत्प्रभवत्वं चाश्वानां कविपरंपरया प्रतीतम् | अप्छजोऽश्व इति श्रुतिरिप | |

॥ २६२ आरूढयोधनिवहास्ते तस्य तरङ्गिणी लावण्यतरङ्गधा-

¹ MH. कांतयस्तदादंडवरेण. ² MH. ये वावलयवरस्र°.

अवि य। ७

उवहाणंपिव लीला-विलय-द्विय-पिहु-करत्तणा देन्ति। जे वियड-दन्त-पळ्ळ-कय-निवेसाएँ लच्छीए॥ २६३॥ दीसन्ति जाण परियत्त-चल्रण-दिलयारि-सीस-भावेण। अज्जिव कवाल-सयलव्य पास-खुत्ता णह-क्खण्डा॥२६४॥ असरल-लीला-गइ-वियलियाहिँ जे तीहिँ दाण-धाराहिं। राय-सिरीएँ रयन्तिव विलास-वर्णी-लयं सुरहिं॥ २६५॥ पासिळ्याण जे पिडिगयाण खुत्तग्ग-दन्त-भावेण। विब्भम-मुणाल-दण्डेहिँ रुहिर-सिललंपिव पियन्ति॥२६६॥ रिणो जयतुरंगाः सूचयन्तीव प्रहर्ष याताः पुरतो नरेन्द्रस्य॥ कुलकम्॥

| १६३ | इदानीं गजवर्णनं गाथासप्तकोपनिबद्धेन कुलकेनाह | उपधानमिव अभिषेककलशोदकिमिव लीलावितिस्थितपृथुकरत्वाद् ददित [ये] विकटदन्ताः पर्यङ्का इव तत्र कृतिनवेशाया लक्ष्म्याः | ।
किल पर्यङ्कविशेषोपविष्टायाः श्रीमहादेव्या नृपवरेणाभिषेकः क्रियते अन्तःपुरवधूमध्ये प्राधान्यसिद्धये | तद्ददिह दन्तिदन्तस्थिताया
लक्ष्म्याः करिभिः करगण्डूषनीरविसरद्वारेण अभिषेक इव दीयते | ।

||२६४|| दृश्यन्ते येषां परिवृत्तचरणदिलतारिशिरस्त्वेन अद्यापि
कपालशकलानीव पार्श्वकुडिता नखखण्डाः || खलक्षणगजानां चरणपर्यन्तेष्वेतिशुक्का नखा भवन्ति | तत्रैवमुत्येक्षा कृता | गजानां
चरणदिलतिरपुनरमस्तकत्वेन विजितानेकसंग्रामत्वं द्योतितम् ||

| | २६५ | | न विद्यते सद्शी यस्याः सा असँदृशी सा चासौ लीलागृतिस्तद्दशेन विगलिताभिर्ये तिस्रभिदीनधाराभिर्मद्वारिपवाहै राजिश्रयो रचयन्तीव विलासवेणीलतां स्रर्भि सुगन्धिम् | |

।। २६६ ।। पार्श्वीकृतानाम् उचीतपातितद्विरदानां ये प्रतिगजानां

¹ MII. °पंर्येतेष्वितिशुक्ता.

जे चन्नल-चामर-पम्हलेहिँ सोहन्ति कण्ण-तालेहिं। उप्पयण-तरल-पक्खव्व तियस-गय-जुज्झ-बुदीए॥ १६७॥ सुत्त-णिवेसंपिव देन्ति दीहरं दाण-वारि-धाराहिं। पिंड-वासरं पिवस्थारिणीएँ जे पिथ्यव-सिरीए॥ १६८॥ ते तस्स जय-गइन्दा सिय-पिइन्तरिअ-सामल-च्छाया। सरयावणीय-कलुसा जाया पुरओ जलहरव्व॥ १६९॥ ७

णवरिय थोअ-थोअं अग्धन्ति निसीह-मुहल-कल-हंसा । दर-दूमिआरविन्दा असारसूरायवा दिअसा ॥ २७० ॥

कुडितदन्तायत्वेन हेतुना विभ्रमकारिभिराश्चर्यभूतैरतिस्थूलशुक्रकोमलै-र्मृणालदण्डैर्विशालगुणै रुधिरसलिलमिव पिबन्ति ॥

| | २६७ | | ये चञ्चलचामरपक्ष्मलैः शोभन्ते कर्णतालैः | उत्प-तनतरलपक्षा इव त्रिदशगजयुद्धबुद्ध्या | |

|| २६८ || स्त्रनिवेशिमव मर्यादामिव इयहुरं त्वयाद्य सरणी-यमिति ददित दीर्घ कृत्वा दाननीरैं धाराभिः प्रतिवासरं प्रविस्तरण-शीलाया ये पार्थिवश्रियः || यावतीं हि परभूमिं मत्तदन्तिन आक्रा-मन्ति तावती राजश्रियो विषय इत्युष्येक्षा ||

| | २६९ | ते तस्य यशोवर्मणो जयगजेन्द्राः सितेन पिष्टेन तन्दुरुचूर्णीदेना अन्तरितस्यामरुच्छायाः शरदपनीतकालुष्या याताः पुरतो जरुधरा इव | कुरुकम् | |

| २७० | अधुना सप्तिः कुलकं हेमन्तवर्णनार्थम् | अनन्तरं स्तोकंस्तोकं कृत्वा अर्धन्ति शोभन्ते शीतोपजनितशरीरकम्पान्निशीथमु-

कासार-विरल-कुमुआ अमलिअ-विच्छाय-चन्द-परिवेसा । होन्ति बहलावसाया पहाय-सिसिरा णिसा-बन्धा ॥ २७१ ॥ बोलइ अलद्द-किरणी तुसार-लव-लम्भ-धूसर-च्छाओ । रविणो अलम्बुसा-कुसुम-पाडलो बिम्ब-परिणाहो ॥ २७२ ॥ अम्बन्ति सिसिर-सलिला अणिउन्चिय-कोन्च-सारस-विरावा । खल-चुण्णिय-कलमामोय-वाहिणो गाम-सीमन्ता ॥ २७३ ॥ कं व ण हरन्ति णिबिडावसाय-संभिण्ण-सामल-करीसा । गोहण-विणिवसुंदेस-धूसरारण्ण-पेरन्ता ॥ २७४ ॥

खरकलहंसाः ईपत्तापितान्यरिवन्दानि यत्र ते असारस्यीतपा दिवसाः ॥

| २७१ | प्राकृतेषि पूर्वनिपातिनयमो नास्ति | तेन विरठ-कुमुदकासाराः | कासारः समूहः | अमृदितिवच्छायचन्द्रपरिवेषा भ-वन्ति बहुठावदयायाः प्रभातिद्याद्याराः | क्वित्पेहावसिसिरा इति पाटः | तत्र प्रभाविद्याद्यारा इत्यर्थः | निद्याबन्धा रात्रिप्रवन्धाः ||

[ | | २७२ | | पूर्णते अलब्धिकरणस्तुषारलवलम्भधूसरच्छायो रवेरलम्बुषाकुस्रमपाटलो बिम्बपरिणाईः | | ]

| २७३ | अर्घन्ति शोभन्ते शिशिरसिलला अनिकुन्चितः अ-वक्रीकृतः | हेमन्तारम्भमात्रत्वात् | क्रीन्चानां सारसानां च विरावो यत्र खलर्चूार्णतकलमामोदसुँरभयो प्रामसीमन्ताः | गामपेरन्ता इति पाठे स्नामपर्यन्ता इत्यर्थः ||

| १७४ | कं वा न हरन्ति स्वीकुर्वन्ति कस्य चित्तं निबि-

<sup>1</sup> MH. पाहाव°. 1 MH. omits, though the text is given in J.P.Dc.K.

अक्रन्त-करीसुम्हा-सुह-णिक्रम्प-जहणं विणिक्रमइ । कहिव जडायव-परिभोय-मन्थरं रोहिणी-जूहं ॥ २७५ ॥ इय हेमन्त-सिमदासु गाम-सीमासु भेइणी-णाहो । दिहिं दिन्तो पत्तो कभेण सोणङ्कमुद्देसं ॥ २७६ ॥

मिलया पूय-प्फल-कोस-वडण-रज्जनत-पञ्चला तस्त । सेणा-भडेहिं णव-सालि-सालिणो गाम-सीमन्ता ॥ २७७ ॥ मत्त-कुररासु दिशे सहरी-विप्फुरण-कम्पिय-जलासु । वीसमइव वज्जुलिणीसु ताण आहार-लेहासु ॥ २७८ ॥

डावइयायसंभिच्नत्वेन इयामलकरीषा गोधनविनिवेद्योहेदाधूसरार-ण्यपर्यन्ताः । गोधनं गोत्रर्जः ॥

| २७६ | आक्रान्तो यः करीषस्य गोमयस्योष्मा तेन छखयुक्तानि तत एव निष्कम्पाणि शीतकृतकम्पशून्यानि जघनानि यस्य
तत् विनिष्कामति [कथमपि] जडातपपरिभोगेन मन्थरं मन्दगमनं
रोहिणीयूथं गोमण्डलम् |

| २७६ | इति हेमन्तसमृदेषु [sic] प्रामसीमस्र मेदिनीनाथो दृष्टिं ददत् प्राप्तः क्रमेण शोणाख्यनदाङ्कितं प्रदेशम् । कुलकम् । ।

|| २७७ || मिलता [मिर्दिताः] पूगफलकोश्चापतनरँज्यमानतृ-णादिपञ्चवाँस्तस्य संबन्धिभिः सेनाभटैनेवशालिशालिनो यामपैर्यन्ताः।।

|| २७८ || [मत्तकुररासु] दृष्टिः शक्तरीविस्कुरितकस्पितज-ठासु विश्रास्यतीव वञ्जुितनीषु तेषां सेनाभटानां जठाधारैंठेखासु || कुरराः पक्षिविशेषाः | वञ्जुठो वेतसः | तार्णंमिति वृत्तभङ्गभया-न्मान्तत्वम् ||

¹ MH. adds उद्देश: after गोत्रजः. ² MH. रज्जमान°. ⁵ MH. जलाधारालेखासु. ⁴ The MSS. J. P. Dc. read the third pâda as given in our text, and not ताणमा°. As for K. see Various Readings.

ताण णिसम्मइ हिययं अणाविलाहार-सिलल-सुहयासु । आ-मञ्जरी-परिग्गह-सुयन्ध-कलमासु सीमासु ॥ २७९ ॥

व्हसमाण-जुओविच्य-तुरंगम-क्खन्ध-केसरुप्यङ्को । उम्मुह-धुरं समारुहइ जत्थ रिवणो रहो कहिव ॥ २८० ॥ बाहिं-गयाण जस्स य णिथिच्यिय णह-यलंति पिडवची । कन्दर-पिरिडियाण य सोच्यिय णिथिचि पिडिहाइ ॥ २८१ ॥ बहु-कुहराविल-कडयचणेण णह-मिह-अलन्तर-णिवेसो । गहिऊणव वसुहदं जो गयणदं च निम्मविओ ॥ २८२ ॥

| २७२ | तेषां सेनाभटानां निशाम्यति निषीदति विशाम्यति हृदयम् अनाविलाधारतया स्नभगसिलेलेषु आसमन्तान्मञ्जरीपरि- यहेण स्नग्नाः कलमाः शालयो येषां तेषु [sic] सीमस्र |

ं।। २८० ।। अधुना सेनानिवासप्रस्तावेन विन्ध्यं वर्णयित पत्चकोपनिबद्धेन कुठकेन । हसता पश्चाद्वागं पतता युंगेनोद्वर्तित-स्तुरङ्गमस्कन्धकेसराणाम् उप्पङ्को समूहो यत्र स उन्मुखधुरं कृत्वा समारोहित यत्र रवेः संबन्धी रथः कथमि क्वेरोन ।।

|| २८१ || बहिर्गतानां यस्य च नास्त्येव नभस्तलिमिति प्रति-पत्तिः कन्दरपरिष्ठितानां च सोपि चैं नास्तीति प्रतिभाति || तद्गुहास्र स्थितानां विन्ध्योपि नास्तीति प्रतितिः प्रतिपत्तृणामि महत्त्वेन दरी-णाम् | ततस्तु बहिर्निर्गतानां च गुहाकाद्यापेक्षया सकलमिप नभस्तलं न किंचिदिति प्रतिपत्तिभवतीति महत्त्वातिद्यायोक्तिरियं विन्ध्यस्य ||

| २८२ | बहुकुहरैराविलत्वेन व्याकुलत्वेन बहुकटकत्वेन च मैंहीनभस्तलान्तरिनवेशो महीनभस्तलयोरन्तरे मध्ये निवेशः प्र-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> MH. यूपेना°.

जेण णही-गय-सिहरेण कुहर-पसिरय-णहङ्गणेणं च । अण्णोण्णं कीलिय-णिचलोट्य णह-मिह-यलुच्छङ्गो ॥२८३॥ विञ्ज्झिम्म तिम्म रस-सुरहि-सक्कई-भङ्ग-णिट्युअ-गयिम । रोह-णिरन्तर-ताली-वणिम्म जाओ मही-णाहो ॥ २८४॥ अवि य । ५२

बन्दी-कय-महिसासुर-कुल-कण्ठुम्मोइएहिँव तुमाए । माहवि घण्टा-दामेहिँ मण्डियं तारण-हारं ॥ २८५॥

वेशो यस्य स तथा | बहुमहाकुहरत्वेनाकाशमिव विन्ध्येन्तर्गतं वित-तमंपरिमितकटकत्वेन पृथिवी चान्तर्गता तत्र भाति | अत एव गृही-त्वेव वसुधार्ध यो गगनार्ध च निर्मितः प्रजापतिनेति ज्ञायते इति महत्त्वातिशयोक्तिरियमपि | बहुकुहरिबलेति क्वचित्पाटः | तत्र च बहूनि च तानि कुहररूपाणि बिलानीत्यर्थः ||

| २८३ | येन नभोगतिशाखरत्वेन कुहरप्रसतनभोङ्गनत्वेन च अन्योन्यं कीलितो अत एव निश्वलाविव नभोमहीतलोत्सङ्गी

|| २८४ || जातिवर्णनम् | विन्ध्ये तस्मिन् रसस्ररिमसङ्घकीम-क्निनिर्वृतगजे प्ररोहनिरन्तरतालीवने यातो महीनाथः || कुलकम् ||

|| २८५ || अधुना विन्ध्यवासिन्याः स्तोत्रं राजकर्तृकं कुल-केन द्वापञ्चादाद्राथोपिनवद्धेन निदर्शयितुमाह | बन्दीकृतं बद्धा आ-नीतं यन्महिषाखरकुलं तस्य कण्डादुन्मोचितैरिव त्वया हे माधिव घण्टादामिर्मिण्डितं तोरणद्वारम् | भक्तजननिबद्धास्त्र घण्टास्वेवमु-ह्येक्षा | माधवी गौरी ||

¹ MH. विततमा°. ² MH. जाती.

दिइं साहेज्जारूढ-तुहिण-गिरि-खण्ड-दिण्ण-पीढं व ।
महिसासुरस्स सीसं तुह चलण-णह-प्यहा-भिरयं ॥ २८६ ॥
भमरावलीओं भइरिव तुज्झं भवणाइरिम्म सामीए ।
थुइ-मेचुम्मोइअ-जन्तु-णिअल-मालाओंव लुढिन्त ॥ २८७॥
णणु तुम्हं संभरणे रणिम्म विहडिन्त वारण-वडाओ ।
दूराज-चिय वाहण-मइन्द-रव-विहुयाज्व्य ॥ २८८॥
तुह चिण्ड चलण-कमलाणुविचणों कह णु संजिमिज्जिन्त ।
सेरिह-वह-सङ्किय-महिस-हीरमाणेणव जमेण ॥ २८९॥

| २८६ | इष्टं साहाय्यारूढतुहिनगिरिदत्तखण्डिपण्डंमिव म-हिषाखरस्य शिरस्तव चरणंनखप्रभाभिक्तम् | हिमवता दुहितुः सा-हायकेन हिमपिण्ड इवाहितो नखप्रभासमूहो महिषाखरिशरिस प्रचि-नस्तद्वधावसरे दृष्ट इत्यर्थः | |

|| २८७ || भ्रमरावलयो हे भैरिव तव भवनाजिरे गृहाङ्गणे सामोदे कुछमधूपादिगन्धिवद्योषवित स्तुतिमात्रमोत्तितजन्तुनिगडमाला इव छुठन्ति || स्तुतिमात्रेण विगलिताः संसारबन्धनमाला इव भ्रम-रपङ्क्षय उत्क्षेक्षिताः सादृदयात् ||

| २८८ | ननु तव स्मरणे सति रणे विघटन्ते पलायन्ते वा-रणघटा दूरादेव वाहनमृगेन्द्ररविद्रुता इव |

११ ,२८९ ।। तव हे चिण्ड चरणकमलानुवर्तिनो जनाः कथं नु संयम्यन्ते । न कथंचिद्धध्यन्त इत्यर्थः । सैरिभो महिषः । महिषा-छरस्य यो वधस्तेन दाङ्कितो यो महिषो यमवाहनभूतस्तेन हि्यमाणे-नेव यमेन ।। एतदुक्तं भवति । त्वत्पादभक्तास्ताविद्वमुच्यन्ते संसार- तुहिण-इरी देवि तुमाइ जणय-भावेण गारवं नीओ । विञ्ज्ञायलोवि कन्दर-निवास-लीलाएँ कञ्चाणि ॥ २९०॥ सोहिस नारायणि राणिर-णेजराराव-मिलिअ-हंस-जले । भवणम्मि कवालाविल-मसाण-राएणव भमन्ती ॥ २९९॥ अदेण सरीरेचेय णवर सिस-सेहरस्स तं वसिस । हियए जण से संकरि तुह अविहाएण ओयासो ॥ २९२॥

बन्धनात् । अतो यमेन न संयम्यन्ते । तत्रेयमुखेक्षा । त्वया महिष-रूपोऽद्धरो हतस्तद्भयाद्यमवाहनीभूतेन महिषेण नयमानेनापि त्वच-रणकमलभक्तजनसंनिधिमुपसर्तुमदाक्रुवता भयेन यमोन्यत्रापहत्य नीयत इति संयमनेऽसमर्थ इति ॥

|| २९०|| तुहिनगिरिहें देवि त्वया जनकभावेन जन्यजनकसं-बन्धेन गैरियं नीतः | यतो गौर्या अयं पितेति स्रुताभावेनाराध्यतां प्रा-पितः | विन्ध्याचलेभि कन्दरिनवासलीलया हे कल्याणि | गौरवं त्वया नीतः ||

|| २९२ || श्रोभिसं हे नारायणि रणचूपुराराविमितितहंसकुंते भवने गृहेपि कपालाविलदमद्यानानुरागेणेव भ्रमन्ती ||अतिद्योक्कचा-द्धंसानां कपालसादृदयादेवमुखेक्षा | भवनस्थाया अपि भगवत्या बीभ-स्सरसस्तस्यापि विवक्षितत्वाचूपुररणक्कारस्वितवृङ्गारेण विरोधः ||

|| २९२ || अर्धेन दारीर एव केवलं दादि दोखरस्य त्वं व-सिस | इदये पुनरस्य हे दांकरि नित्यानन्दात्मकसाक्षात्कारिणि त-वाविभागेनावकाद्याः || इरसंबन्धिनो महाप्रभावात् इदयाविभागेन महाप्रभावत्ववर्णनमेतत् ||

<sup>1</sup> MH. omits रणन्°.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> MH. omits अस्य.

<sup>8</sup> MH. हरसंबिन्धिन महाप्रभावत.

खिलओ तई रहमुक्खिन-मणि-तुला-कोडि-कुण्डलाहरणो । सिङ्गी भङ्ग-भय-इविय-वलय-बन्धीव्व महिसस्स ॥ २९३ ॥ तुह दारं थाम-त्थाम-दिण्ण-रुहिरोवहारमाभाइ। हर-पणय-रोस-विससिय-संज्झा-सयलावइण्णंव ॥ २९४ ॥

।। २९३ || स्खिलितं पिततमुत्पाटितं त्रोटितं वा त्वया रभसोत्क्षिप्त-मणितुलाकोटिकुण्डलाभरणं गृङ्गं गृङ्गभङ्गपँदस्थापितवलयबन्धमिवँ महिषस्य || सँङ्गो इति प्राकृते छन्दसीय लिङ्गव्यत्ययस्तेन शृङ्गमिति संस्कारः | रभसेदैयादि भङ्गेत्यादि च शृङ्गविशेषणे | त्वया स्खित-मीषदुत्पाटितं स्वस्थानादच्युतं शृङ्गम् आयासवशापरिच्युतोत्कृष्टम-णिकुण्डलवलितमूलं सत् एवमुत्प्रेक्ष्यते । भङ्गपदे मूलस्थाने भङ्ग-श्चेषार्थं स्थापितवलयबन्धमिव ॥ रभसोत्क्षिप्ततुलाकोटिमणिकुण्डला-भरणमिति च योजनीयम् | तुलाकोटिः काकतालीयम् | रभसात् महि-षासुरमारणार्थप्रयासायासवेगेन यदुत्क्षिप्तमूर्ध्वे क्षिप्तं नीतं मणिकुण्डलं नदेव तुलाकोटचा काकतालीयेन शृङ्गस्याभरणीभूतं प्रान्तेन प्रविष्टं मूले विश्रान्तं सत् । अथ वा तुलाकोटचेव तुलाप्रान्तेनेव परिच्छिदा शृङ्गाभरणीकृतं कुण्डलमिति तात्पर्ययोजना || तत्रभवन्तस्त्वेवं व्याच-क्षेते । सिंगे इति सप्तम्यन्तं तई इति षष्टचर्थे प्रयुक्तम् । खिलेओ इति व्यस्तमपि समासान्तर्गतत्वेन संबध्यते | सर्वव्यत्ययः प्राकृतेभीर्ष्टैः | त्वद्रभसे।त्क्षिप्रस्खलिततुलाकोटिमणिकुण्डलाभरणं शृङ्गप्रविष्टमूललग्नं सत् भङ्गस्थानवियुक्तमिवावलेकितम् ॥

॥ २९४ ॥ तत्र द्वारं स्थानस्थानदत्तरुधिरोपहारम् आभाति हर-प्रणयरोषिवदासितसंध्यादाकलावकीर्णमिव | मत्तोषि तवेयं गीर-

¹ MH. °भरणशृ°. '² MH. रभसोत्पादित°. ³ MH. सिरो इति सत्तम्थंतं च इति. ' MH: प्राकृतेभीष्ठत्वं. ' So MH.

तुह वयण-च्छिवि-भिज्जनत-विअड-तम-मण्डला सया होन्ति ॥ केहिँवि दिज्जनत-महा-महिसा इव भयवइ पओसा ॥२९५॥ निद्दा-रूवेण पयं णिमेसि जण-लोयणेसु तं-चेय । पिडवोहे जेण स-जावयव्य लिक्खिज्जए दिही ॥ २९६ ॥ पलयं वा कालि ण णिम्मवेसि रूअस्स ते अणन्तस्स । सव्यक्नं कह णु कवाल-मण्डलाडम्बरं घडओ ॥ २९७ ॥

वार्हा अतो मां परित्यज्य अस्यास्त्रिकालं प्रणाममि करोषीति रोष-कारणम् ॥

[ | | २९५ | | तव वदनच्छविभिद्यमानविकटतमोमण्डलाः सदा भवन्ति कैरपि दीप्यमानमहामहिषा इव हे भगवति प्रदोषाः | | ]

| २९६ | निद्रारूपेण पदं निमेसि निद्धासि जनलोचनेषु त्वमेव प्रतिबोधसमये येन कारणेन सयावकेव रक्तत्वाछक्ष्यते दृष्टिः | । स्वप्रवृद्धानां स्वभावेनैव लोहितानि लोचनानि भवन्ति । सोयमाग-मानुगुणोक्ष्णां लोहितभावः प्रबोध स्वापसमये देवी नयनेषु पदं विद्धानि तेनाभिभूता जनाः स्वपन्तीति तत्रैव प्रत्यक्षसंवादः पादेनै विमर्दनारखोधे नयनेषु लोहितत्विमिति । ।

| २९७ | वादाब्दश्चेदर्थे | प्रत्यं चेर्त् हे काि न निरमास्यः नाकिरिष्यः ततो रूपस्य तवानन्तस्य सर्वाङ्गे कथं [नु] कपालमण्डलाडम्बरमघटिष्यत | न कथंचिदित्यर्थः ||

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> J. om, the couplet and gives no chhâyâ on it of course.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> MH. स्वभावेनेव. <sup>3</sup> MH. प्रबोधि.

थुक्विस तक्खण-विहडन्त-लोह-हिन्नीर-सामल-गलेहिं। परिणय-गणभावागय-तिणयण-चिन्धेहिंव णरेहिं॥ २९४॥ णिमिसंपि णेअ मुच्चइ आययणोववण-मण्डलं तुज्झ। संण्णिहिअ-कुमार-मऊर-णेह-रित्एहिंव सिहीहिं॥ २९९॥ पाऊणव उवहारायरेसु सइ धूव-धूम-वडलाईं। उक्वमिस बहुल-रयणी-भावेसु णिरन्तरं तिमिरं॥ ३००॥ एणय-जण-रक्खणन्तरिय-वेरि-करवाल-पन्नरेणंव। हारिन्द-णील-किरणावलम्बिणा भासि वच्छेण॥ ३०९॥

| १९८ | स्तूयसे तत्क्षणिवयदमानलोहंहिन्द्वीरशामलगलैः
परिणतः प्राप्तो यो गणभावस्तेनागतं त्रिनयनप्रतिबिम्बं येषां तैरिव
चरैः | हिन्द्वीरं शृङ्खलम् | विघटमानं स्तुतिप्रभावाद्विनश्यत् लोभ एव
हिन्द्वीरं बन्धनं येषां ते च श्यामलगलास्तैरित्यिप श्चिष्टमत्र | तथा
परिणतः उपनतः सर्वाकारं यो गणभावो विवेकविशेषस्तद्भावः सर्व
पुत्रदारादि क्रेशपर्यवसायीति विगणनं तेनीगतमुपनतं त्रिनयनप्रविविम्बं प्रमात्मलयलक्षणं येषां तैरिति श्चेषः | |

| २९९ | निमेषमात्रमपि नैव मुच्यते आयतनोपवनमण्डलं तव संनिहितकुमारमयूरक्षेहरसिकैरिव शिखिभिः | मण्डलाकारत्वा-हेवीगृहोपवनं मण्डलं परिवर्तुलमित्यर्थः | |

| ३०० || पीत्वेवोपहारादरेणँ सदा धूपधूमपटलानि उद्दमि बहुलरजनीरूपेण निर्गलं तिमिरम् ||

|| ३०१ || प्रणतजनरक्षणार्थान्तरितवैरिकरवालपञ्चरेणेव हा-रेन्द्रनीलकिरणावलम्बिना भासि शोभसे वक्षसा || रक्खर्णाबहिअ-वेरीति पाठे रक्षणार्थोपहतेत्यादिरर्थः ||

¹ MH 'reads नीतागत'. The emendation is mine.

<sup>2</sup> So MH. Have we not to read रक्खणोवहिअवेरीति ?

जाहे रयणी-रूवेण फुरिस ससहर-विडम्बिय-कवाला । ताहेवि णरिह-पसाहणिम तृह घडइ गह-चक्कं ॥ ३०२ ॥ तं कुवलई-कुणन्ती ण वा दइचाण खग्ग-मालाओ । णिय-चलण-पङ्कयचा-क्रज्जं वो कह णु संपडउ ॥ ३०३ ॥ मालूर-पत्त-माळा-कण्टय-कथ-सोणिअव्य आहासि । तं सरस-रत्त-चन्दण-परिसोण-थणन्तरा देवि ॥ ३०४ ॥

|| ३०२ || यदा रजनीरूपेण स्कुरिस दादाधरविडम्बितक-पाला तदापि नरास्थिपसाधने नरास्थिपसाधननिमित्तं तव घटते चेष्टते संबध्यते यहचक्रम् || तदापीत्यंत्रापिदाब्दादापीत्यत्र अपिदाब्दानुमा-नम् | दांकरार्द्धदारीरावस्थायामाश्रितं नरकपालालंकारत्वं रातिरू-पापि सती न मुख्बसीत्यर्थः ||

|| ३०३ || इहापि वादाब्दश्चेद्धें | त्वं कुवलयानीव नाकरिष्यः | न चेत् | देत्यानां संबन्धिनीः खद्गमालाः तदा निजनरणपङ्कजार्चनैकायं तव कथिमित्रं सम्यगर्षंटिष्यत | व इति व्यत्ययेन तवेत्यस्यार्थे | एवं नावत्केचित्स्वमते वर्णयन्ति कुणन्तीति करोषीत्यस्यार्थे | त्वं कुवलयवत्करोषि नवाः अभिनवाः सक्ता दैत्यानां
खद्गमाला यस्माचिजचरणपङ्काजार्चनकार्यं तव कथं न सम्यग्घटते वै
देत्या अपि कुण्डीभूतेषु निजाक्षेषु त्वत्पादसेवामेव दानुनिर्जयार्थं
संभयन्त इत्यर्थः || १८ ||

|| ३०४ || बिल्वपत्रमालाकण्टककृतशोणितेवाभासि त्वं सर-सरक्तचन्दन[परि]शोणस्तनान्तरा हे देवि || शोणो रक्तगुणः | मालूरं बिल्वः | अत्र रक्तचन्दनारुणस्तनान्तरत्वं देव्या बिल्वपत्रमाला

<sup>ो</sup> MH. नदापीतवापि अMH. adds after this: " तुज्ञाब्देस्त्ववार्थ".

<sup>\*</sup> MH. सम्यग्घटती.

संकन्ताउव रोसारुणच्छि-वलय-प्पहाओं महिसम्मि । तुंह सबरि सोणिअ-सिहा तिसूल-मग्गेसु दीसन्ति ॥ ३०५॥ वीर-विइण्ण-विकोसासिधेणु-करवाल-कन्ति-कज्जलियं । दिअसम्मिवि देवि असङ्ग-कोसियं गन्भ-भवणं ते ॥ ३०६ ॥ तं अत्थारुण-रवि-मण्डलेण मुण्डोवहार-पुरवंव । तारा-णिह-कय-बलि-तन्दुलाएँ पूइज्जिस णिसाए ॥ ३०७ ॥

कण्टककृतशोणितत्वेनोत्प्रेक्षितम् । तत् साम्यालंकारत्वेपि भयानकतां देवी क्रूरान्प्रति न मुञ्चतीति द्योतयितुम् ॥

|| ३०५ || संक्रान्ता इव रोषारुणाक्षित्रयवलयप्रभा महिषे हे शबरि वनेचरि शोणितशिखा रुधिरशिखाखिशुलमार्गेषु दृश्यन्ते ॥ महिषासुरदारीरक्रुं डिनित्रशूलमार्गत्रयनिर्गतरुधिरधारात्रयं कोपारु-णनयनत्रयप्रभाप्रवाहत्रयरूपेणोत्प्रेक्षितम् ॥

II ३०६ II वीरवितीर्णविकोशासिधेनुकरवाठकान्तिक<del>ज्ज</del>ितं दिवसेपि हे देवि अशङ्क्तीशिकं गर्भभवनं ते तव ॥ असि-धेनुः क्षुरिका । कौद्यिका उलूकाः । गर्भभवनं मध्यगृहम् । मध्यगृ-हमिह भाण्डागारादि ॥ २१ ॥

१। ३०७ ।। त्वमस्तमयसमयारुणेन रिवमण्डलेन मुण्डोपहा-रपूर्वकमिव तारानिभक्तत[बिल]नण्डुलया पूज्यसे निशा राज्या ॥ किल भैक्ताः कौलाः केचित् सिद्धिकामास्तण्डुलीघेन पुरुषमुण्डेन च देवीं पूजयन्तीति श्रूयते । इहार्षि रात्री हयं दृदयते । अस्तसमये चारुणवर्णी रिवर्वर्करादिशिर:सदृशः ताराश्र तण्डुलिनकरिनमा अत-स्तत्पूर्वे रजनी तव 'पूजामिवाचरतीत्युत्पेक्षा ॥

जाहे रयणी-रूवेण फुरिस ससहर-विडम्बिय-कवाला । ताहेवि णरिष्ट-पसाहणिम तृह घडइ गह-चक्कं ॥ ३०२ ॥ तं कुवलई-कुणन्ती ण वा दङ्खाण खग्ग-मालाओ । णिय-चलण-पङ्कयद्या-कज्जं वो कह णु संपडउ ॥ ३०३ ॥ मालूर-पत्त-माला-कण्टय-कय-सोणिअव्य आहासि । तं सरस-रत्त-चन्दण-परिसोण-थणन्तरा देवि ॥ ३०४ ॥

|| ३०२ || यदा रजनीरूपेण स्कुरिस शशधरविडम्बितक-पाला तदापि नरास्थिप्रसाधने नरास्थिप्रसाधनिनिमत्तं तत्र घटते चेष्टते संबध्यते यहचक्रम् || तदापीत्यंत्रापिशाब्दाद्यदापीत्यत्र अपिशब्दानुमा-नम् | शंकरार्द्वशरीरावस्थायामाश्रितं नरकपालालंकारत्वं रात्रिरू-पापि सती न मुञ्जसीत्यर्थः ||

|| ३०३ || इहापि वादान्दश्चेदथें | त्वं कुवलयानीव नाकरिष्यः | न चेत् | देत्यानां संबन्धिनीः खड्मालाः तदा निजचरणपङ्कजार्चनैकार्यं तव कथिमिवं सम्यगर्धंटिष्यत | व इति व्यत्ययेन तवेत्यस्यार्थे | एवं ताबत्केचित्स्वमते वर्णयन्ति कुणन्तीति करोषीत्यस्यार्थे | त्वं कुवलयवत्करोषि नवाः अभिनवाः सक्ता दैत्यानां
खड्माला यस्माचिजचरणपङ्कजार्चनकार्यं तव कथं न सम्यग्घटते ।
दैत्या अपि कुण्डीभूतेषु निजाल्लेषु त्वत्पादसेवामेव दात्रुनिर्जयार्थं
संश्रयन्त इत्यर्थः || १८ ||

|| ३०४ || बिल्वपत्रमालाकण्टककृतद्योगितेवाभासि त्वं सर-सरक्तचन्दन[परि]द्योगस्तनान्तरा हे देवि || द्योगो रक्तगुणः | मालूरो बिल्वः | अत्र रक्तचन्दनारुणस्तनान्तरत्वं देव्या बिल्वपत्रमाला-

<sup>1</sup> MH. तदापीतत्रापि°. 2 MH. adds after this: " तुज्ञाब्दे ह्त्ववार्थ".

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> MH. सम्यग्घटती.

संकन्ताउव रोसारुणच्छि-वलय-प्पहाओँ महिसम्मि । तुह सबरि सोणिअ-सिहा तिस्ल-मग्गेसु दीसन्ति ॥ ३०५॥ वीर-विइण्ण-विकोसासिधेणु-करवाल-कन्ति-कज्जलियं । दिअसम्मिवि देवि असङ्ग-कोसियं गब्भ-भवणं ते ॥ ३०६॥ तं अत्थारुण-रवि-मण्डलेण मुण्डोवहार-पुरवंव । तारा-णिह-कय-बिल-तन्दुलाएँ पूड्जासि णिसाए ॥ ३०७ ॥

कण्टककृतशोणितत्वेनोत्पेक्षितम् । तत् साम्यालंकारत्वेपि भयानकतां देवी क्रूरान्प्रति न मुञ्चतीति द्योतियतुम् ॥

 ३०५ | संक्रान्ता इव रोषारुणाक्षित्रयवलयप्रमा महिषे हे शबरि वनेचरि शोणितशिखा रुधिरशिखाक्षिशूलमार्गेषु दृदयन्ते ॥ महिषासुर शरीर क्रुं डिनित्र शूलमार्गत्र यनिर्गतरु धिर धारात्रयं को पारु-णनयनत्रयप्रभाप्रवाहत्रयरूपेणोत्प्रेक्षितम् ॥

II ३०६ II वीरवितीर्णविकोशासिधेनुकरवालकान्तिक<del>ज्ज</del>लितं दिवसेपि हे देवि अदाङ्क्कीदाकं गर्भभवनं ते तव ॥ असि-धेनुः क्षुरिका । कौिदाका उलूकाः । गर्भभवनं मध्यगृहम् । मध्यगृ-हमिह भाण्डागारादि ॥ २१ ॥

| ३०७ | त्वमस्तमयसमयारुणेन रिवमण्डलेन मुण्डोपहा-रपूर्वकमिव तारानिभक्तत[बिल]नण्डुलया पूज्यसे निद्या राज्या ॥ किल भैक्ताः कौलाः केचित् सिद्धिकामास्तण्डुलीघेन पुरुषमुण्डेन च देवीं पूजयन्तीति श्रूयते | इहापि रात्री इयं दृरयते | अस्तसमये चारुणवर्णी रिवर्वर्करादिशिरःसदृशः ताराश्च तण्डुलनिकरनिभा अत-स्तटपूर्वे रजनी तव 'पूजामिवाचरतीत्युखेक्षा ॥

तं सहिस सजल-जीमूअ-गोयरा गोरि विज्जु-भाविष्म । कंसोिध्य-वज्झ-सिला-सहव्य गयणे समुष्पइया ॥ ३०८ ॥ हर-फंस-सेय-संविष्ठय-जावयासिङ्ग-णह-मणि-च्छाओ । सहइ णय-चन्द-लेहा-सुर-सिर-संज्झोट्य ते चलणो ॥३०९॥ सुलहोवहार-रुहिर-प्पवाह-संभावणाएँ लिब्भन्ति । अरुण-पडाया-पडिमा-गब्भाओं सिला इह सिवाहिं॥३९०॥

| ३०८ | त्वं शोभसे सजलजीमूतगोचरा विद्युद्धावे कंसार्षितवध्यशिलया सहेव गगनं समुत्पतिता | किल कंसस्य नारदेनाख्यातम् किल देवकीगभीत्तव प्रलयो भविष्यतीति | ततः कंसेनात्मरक्षणार्थं घातका आदिष्टाः | अस्यां वध्यशिलायां देवकी-गर्भा आस्केटिय निपातनीया इति | तच्च ज्ञात्वा देवक्या गोकुलप-तिनन्दभार्यायशोदादुहिता स्वगर्भपरिवर्तनाय समानीता | सा च गौरी वध्यशिलायां घातकैः संयोज्यमाना सती तेषां शिरिसे स्वचर-णाभिघातं कृत्वा स्वकं तेजः पुञ्जरूपं निधाय गगनमुत्पतिता | सा च विद्युद्वपा सजलजलधरस्था सती एवमुत्येक्षिता | वध्यशिलयेव सह सोत्पतितेति जलपूर्णानां मेवानां वध्यशिलासादृश्यात् ||

|| ३०९ || हरस्पर्शरसजातस्वेदसंवितयावकासिङ्गिखमणि-च्छायः शोभते सँहचन्द्ररेखास्त्रसारित्संध्य इव ते तव चरणः || चन्द्ररेखासदृशी स्वेदरेखा | यावकरागः संध्याप्रभाषायः | नखप्रभाष-याहो गङ्गासदृशः | एतास्तिस्नः सपत्र्यः सीभाग्यातिशयेन वशीकृताः सत्यश्चरणनिपतिता इव स्वेदादिव्याजेन भान्तीति तारपर्यार्थः ||

॥ ३१० ॥ म्रुलभोपहाररुधिरप्रवाहसंभावनया लिह्यन्ते आस्वा-

¹ MH. शिर:.

पूयाहिसेअ-विअक्तिअ-णडाल-जावय-रसं पिअन्तिव्व । रुहिरासव-पिओसा तुह पुरओ भूय-पिडमाओ ॥ ३११॥ पच्चक्ख-भाव-तक्खण-मीलन्तिच्छ-हय-दंसण-गुणेहिं। तियसेहिंवि तुह निद्दत्तणम्मि रूयं ण सच्चिवयं॥ ३१२॥

द्यन्ते शिलाः । लिक्खन्ति इति कचित्पाटः विलिख्यन्त इति तत्रार्थः । अरुणपताकाप्रतिमागर्भभूमयस्तैव शिवाभिः । प्रतिमा प्रतिबिम्बम् ॥ २५ ॥

|| ३१९ || पूजार्थेनाभिषेकेण विगितितो यो ठठाटाट् यावकः
रसः कुङ्कमरसस्तं पिवन्तीव रुधिरासवीयमिति परितोष आज्ञा
यासां तास्तव पुरतो भूँमौ प्रतिमा भूमौ मिणमय्यां प्राणिप्रतिविम्बानि || भूयपिडमा इति पाठे भूतप्रतिमा इत्यर्थः | भूतानि
प्राणिनः ||

| ३९२ | प्रत्यक्षमावेन यत्तत्क्षणमेव तेजस्वितया निमीलद्दि चक्षुरिन्द्रियत्वेनादर्शनात्तेन [हंतो] दर्शनगुणो धर्मो येषां
तैक्षिदशैरिप तव निद्रासारत्वे रूपं न सत्यीकृतं न प्रत्यक्षीकृतम् | ।
यदा त्वदीयं रूपं निद्रायमाणमुदासीनं भवति तदा तावच्च दृश्यते |
विद्यात्मिका हि ब्रह्मणः शक्तिँदैवी | विद्यानुविद्धश्च स्वरूपप्रतिभासो
देतमते प्रलये च स्वापाख्ये ज्ञानप्रकाशाविभीवाया विद्याया औदासीन्याद्देवादीनां च तत्रैव लीन्त्वात्प्रत्यक्षीकाराभावः | जागरायामि
देवीतेजोतिश्चयेन चक्षुषः प्रतिबद्धत्वात्प्रत्यक्षीकरणमश्चयं देव्या इति
कवेः कल्पना | । २७ | ।

<sup>1</sup> MH. om. हतो and reads दर्शनं गुणो for दर्शनगुणो. 2 MH. शक्तिदेवी.

तकाल-विमुह-हर-विष्टृएहिं सांसेहिं ताविस तुमाए । पिडवण्णो पाणायाम-णियम-बन्धायरो कह णु ॥ ३१३ ॥ काम-डहणाणुनावा हरस्स तुह विब्भमेहिं णिव्विडिया । किष्टिय-णडाल-णयणाणलव्य सन्तावि णोसासा ॥ ३१४ ॥ सह सिद्ध-सिद्धि-मण्डल-पईव-पिरकिम्पणो पओसेसु । तुज्झासव-गन्ध-सुहा सुहयन्ति समीरणुग्गारा ॥ ३१५ ॥ तिडि-भाविम्म फुरन्ती सवारि-वारिहर-कूड-कोडीए। अक्कन्त-महा-महिसव्य सोहसे अमिरसायम्बा ॥ ३१६ ॥

| ३१३ | तत्कालहैंरमुँखर्वाधर्तानःश्वासेहें तापि त्वया प्रतिपन्नः प्राप्तः प्राणायामनियमवन्धादरः कथं नु | तक्खणविमुक्केति पाठे तत्क्षण एव विमुक्तो यो हरस्तेनेत्यादिरर्थः | कालीति हरे-णोक्ता सा अपमानात् वरं परित्यज्य तपोविद्योषेण गौरवर्णा भगवती बभूवेत्यागमः | कोपाच विवृद्धश्वासत्वम् | ।

[ | । ३१४ | | कामदहनानुतापा हरस्य तव विभ्रमीर्निर्वर्तिताः कृष्टललाटनयनानला इव सन्तोपि नोच्छासाः | | ]

|| ३९५ || सदा सिर्द्धां नित्यप्रबन्धप्रवृत्तसिर्द्धमण्डलेः सिद्ध-समूदेः सिर्द्धमण्डलेषु च निर्मिताः प्रदीपास्तान्परिकम्पयन्ति तच्छीला ये ते प्रदोषेषु तवोर्द्धवनिमित्तदत्तकपूरादिगन्धेन सुखाः सुखयन्ति समीरणोद्धाराः || २९ ||

|| ३१६ || तिङक्कांवे स्फुरन्ती सवारयो ये वारिधरा मेघा-स्तेषां कूटस्य रादोः कोटी प्रान्ते स्थिता सती आक्रान्तमहामहिषेव

¹ MH. reads तक्खणंकेति &c.

All the MSS, except J. give this couplet.

जण-दिण्ण-केस-करुणा-लोमस-कलुसेहिं कम्पमुप्पेसि । वियालेहिंव पिडयिग्गयाइरा वाउ-दण्डेहिं ॥ ३१७ ॥ गम्भीर-गब्भ-मन्द-प्पहाओं तुह देवि दीव-मालाओ । उवहार-मुण्ड-केसन्थयार-मूढाओंव खलन्ति ॥ ३१८ ॥ विसासिज्जन्त-महा-पसु-दंसण-संभम-पराप्पराह्मढा । गयणेश्चिय गन्थ-उडिं कुणन्ति तुह कउल-णारीओ॥३१९॥

शोभसे अमर्षेण आर्तामा | कोडिकोडीए इति पांठे कोटिः सं-ख्या तस्याः कोटी प्रान्त इति योजनीयम् || ३० ||

| ३१७ | जर्नेर्दत्ता ये केशास्तेषां कलनया स्वीकारेणी-डीयनेन लोमशत्वेन कलुषैर्दीहँमर्पयिस करोषि वैतालेरिव प्रतिजा-गरिताजिरा वार्तंदण्डेर्दण्डाकारैर्वातैः | देवी मक्तिशिरांसि मुण्डयित | अजिरमङ्गनम् | ३१ |

|| ३१८ || गम्भीरगर्भगृहे मन्दिश्मास्तव देवि दीपमाला उप-हारार्थं दत्ता ये मुण्डा वर्करकादिशिरांसि तेषां ये केशा रोमाणि कृष्णानि तेरन्धकारित्वानमूढा इव स्खलन्ति मन्दिशकाशा भवन्ति || वितते बहलान्धतमसपटलावृते देव्या गर्भगृहे दीपमाला गृहमाहा-त्म्यादेव स्खलन्त्यः उपहारमुण्डलोममालिन्यमलिनीकृता इवेत्युले-क्षिताः ||

११ १। विद्यास्यमानो यो महापर्द्युमनुष्यस्तइर्शनसंभ्रमेणेव
 परस्परमारूढा अन्योन्योत्कलितदारीरा गगन एव आकादा एव गन्ध कुटीं गन्धद्रव्यगृहं कुर्वन्ति तव कौलनार्यश्चित्रन्यस्तदेवताविद्रोषाः ।।

¹ MH. वातामा. ² MH. दोहम्. ³ MH. भक्त्या. • MH. °वृत्ते. ° MH. °पशुमनुष्यः.

णह-मिंग-संक्रमणा मडह-पणय-जण-लञ्छणेहिं चलणेहिं। सोहिस पणिमिज्जन्तित्व अम्ब तं वालिहिझेहिं॥ ३२०॥ अह परियरो अंगेओवयरण-पहरण-सहं कर-सहस्तं। एक्सस्स वरोरु वरुज्जयस्स ते पाणि-कमलस्स ॥ ३२१॥ धय-वड-धारा-णिवहेहिं मन्दिरं वो णवारुणहेहिं। तहियस-पसु-सिर-च्छेय-पीयमामुयइ रुहिरंव॥ ३२२॥

स्वभावादन्योन्योत्पीडनरूपेण मिलिताश्चित्रकौलनार्यो मनुष्यमारणभ -यादिवान्योन्यरूपमनुप्रविष्टा इति कविकल्पना ॥

|| ३२० || नखमिणसंक्रमणेन नखमिणप्रतिबिस्वितत्वेन मडहा अलपपरिमाणा ये प्रणतजनास्तद्धाञ्छनैस्ति चिह्नैश्वरणेः शोभसे प्रण-स्यमानेत्र हे अस्व त्वं वालखिल्यैः ||

|| ३२१ || अहेति देशीपदमेष इत्यस्यार्थे एष इत्यस्य वाप-भंशो विशेषार्थः | एष पैरिकरः परिच्छदमात्रम् | किं तत् | अनेकोपकरणपहरणसहं करसहस्रम् | एकस्य हे वरोरु वरदानो-द्यतस्य ते तव पाणिकमलस्य || वरदानोद्यतेनैकेनैव करकमलेत् सर्व साध्यते | एकोनसहस्रं तु परिच्छदमात्रमित्यर्थः ||

|| ३२२ || ध्वजपटा एव धारा इव | दैर्ध्यात् | तासां निव-हैर्मन्दिरं गृहं तव नवत्वेनारुणाभैर्लोहितकान्तिभिः प्रतिदिवसपशुश्चि-रश्छेदपीतम् आमुञ्चिति रुधिरिमव || प्रत्यक्षध्वजपटधारानिवहेन उपहारपीतं रुधिरधारानिवहिमवोद्दमति तव गृहिमत्यर्थः ||

<sup>1</sup> MH वालिखिहै:. 1 MH. इत्यस्यार्थेत्यस्य. 1 MH. परिकर परिकर:

मेहायन्तं तुह तइय-णयण-सिहि-धूम-मण्डलं सहइ । वासुइ-जीहाओं लहन्ति तिड-लया-विब्भमं जत्थ ॥३२३॥ सीसम्मि कओ महिसस्त देवि मरणाय जोहि संपण्णो । सोचिय जणस्त जाओ तुह चलणो मङ्गल-द्वाणं ॥३२४॥ कोमारम्मि हराराहणाय हिययम्मि मयण-पज्जलिए । तइ विहिओ मुद्ध-थणुझएहिं मालूर-होमोव्य ॥३२५॥ अङ्गमवलम्बियालम्बि-सरस-नर-वयण-पायडं वहिस । अज्जवि कंस-प्कोडण-ललन्त-निययिः सिढिलंव ॥३२६॥ मूएन्ति वीर-विक्कय-विक्कमिह जामिणी-मसाणसु । अवलम्बिय-कृणव-च्छेय-पाडला साहि-साहाओ ॥३२७॥

| ३२३ | मेघायमानं तव तृतीयनयनशिखि[धूम]मण्डलं शोभते | वास्रकिजिह्ना लभन्ते तिङ्क्षताविभ्रमं यत्र | हरार्धदेहाया वर्णनमेतत् |

|| ३२४ || शिरिस कृतो महिषाद्धरस्य हे देवि मरणाय य एवं संपन्नः स एव जनस्य भक्तस्य जातस्तव चरणो मङ्गलस्थानम्।| स्मृतस्य ग्रुभहेतुत्वादर्चितस्य च ||

ं ॥ ३२५ ॥ कौमारे हराराधनाय हृदये मदनप्रज्विते त्वया विहितो मुग्धपँयोधरैर्मालूरहोम इव ॥ मालूर बिल्वम् ॥

| २२६ | अङ्गमालिम्बतैरालम्बनदीलिश्च सरसनरवदनैः प्रकटं स्वपरिज्ञातं वहसि धार्यसे अद्यापि कंसास्फोटनचैलिचिजका-स्थिदिाथिलिमव | देव्याः कंसनिपातनिमित्तत्वं वर्णितम् |

|| ३२७ || 'सूचयन्ति वीरविक्रयविक्रममिह देवीवने वामिनी-

¹ MH. °ज्ञानं. ° MH. देवीविने.

सरसिंह-दण्ड-लोहेण चिण्ड अहर-प्पहारुणे तुज्झ ।
जीहा णिय-दसण-मऊह-मण्डलेचेय संवलइ ॥ ३२८॥
पयइ-पिरमुक्क-काया पुरओ संचरइ रेवई तुज्झ ।
इह सइ सांणिहिय-महा-परेय-भय-मुक्क-मासव्य ॥ ३२९॥
पूइज्जिस भिण्ण-भुया-विइण्ण-रुहिरंव पायवेहिंपि ।
परसु-प्पहार-वियलिय-कसाय-रस-सोण-साहेहिं ॥ ३३०॥
अण्णोण्ण-कलह-विअलिय-केसर-कीलाल-कलिय-हारा ।
कयवाउणोवि तुह देवि सासणं अणुसरन्तिव्य ॥ ३३९॥

इमग्रानेषु अवलिम्बतकुणपच्छेदपाटलाः ग्राखिशाखाः ॥ देवी इमग्राने वीराः सिद्धये महामांसविक्रयं कुर्वन्तीति कौलागमादिषु प्रसिद्धम् ॥

|| ३२८ || सरसास्थिदण्डलोभेन हे चिण्ड अधरप्रभारुणे तव जिह्वा निजदशनमयूखमण्डल एव संवलित || भयानकरसपोषक-मेतत् ||

|| ३२९ || हे मैंगवित परिशुष्ककाया पुरतः संचरित रेवती चामुण्डा तव इह सदा संनिहितमहाप्रेतभयमुक्तमांसेव || महाप्रेत-दर्शनजभयादिव दुर्बलेत्यर्थः | पयइपरिस्नक्केति पाटे प्रकृत्या स्वभावेन कृशशरीरा ||

|| ३३० || पूज्यते भिन्नभुजावितीर्णरुधिरमिव कृत्वा पादपै-रपि परशुप्रहारप्रस्तकषायरसशोणशास्त्रेः || भिन्नेभ्यो विदारितेभ्यो भुजेभ्यः औंसमन्तौंद्वितीर्णरुधिरं कृत्वेति भङ्गः ||

|| ३३९ || अन्योन्यकलहेन युद्धेन विर्तुंतितानि अपस्तानि केसराणि लोमानि कीलालं च मज्जारुधिरादिकं तैः कलितं कर्द- उवहारुक्क्र्रिय-मास-मण्डलाडम्बरुक्भडेहिंव । डिम्बं जावय-पड-मण्डणेहिं खम्भेहिं विविहेसि ॥ ३३२॥ कुणवत्तण-सुलहूसास-काय-निव्विडय-गारवो अप्पा। तुह धारण-क्खमा कीरइव्व णणु वाहण-संवेण ॥ ३३३॥ सोहिस मुह-मुक्कासिरिस-रुहिर-धाराहिं रयणि-रूएसु। भत्ति-विइज्जन्तारुण-धयव्व तं भवण-माईहिं॥ ३३४॥

मितं द्वारं येस्ते कृकवाकवोपि नाम विवेकविहीनास्तव देवि द्यास-नमनुसरन्ति || वीराः किलान्योन्योपघातेन देवीमाराधयन्ति | तद्द-स्कृकवाकवोपीत्यर्थः ||

|| ३३२ || उपहारार्थविदारितमांसमण्डलाडम्बरोद्घटैरिव भयं यावकरक्तपटमण्डनैः स्तम्मैरिव जैंनयसि || इवदाब्दोऽप्यर्थे | स्तम्मै-रपि जनयसि ||

| ३३३ | | कुणपः द्यावम् | तद्रूपत्वेषि द्धितमोच्छ्वासकायत्वा चिर्वृत्तगौरव आत्मा तव धारणक्षमः क्रियत इव ननु निश्चितं कृत्वा
 वाहनमूतेन दावेन | | द्याववाहना देवीत्यागमः | |

| 1 ३३४ | शोभसे मुखेभ्यो मुक्ता य आतैंपा ज्वालानिच-यास्त एव कुँग्रमधाराः पुष्पप्रकेरास्ताभी रजनीरूपेषु भक्तिविकीर्य-माणारुणवर्णध्वजेव त्वं भवनमातृभिर्योगीश्वरीभिः | रजनीरूपा देवीत्युक्तम् | राज्यश्च बह्वयः | ताभ्यो योगीश्वरीभिश्च रात्रीणां मुखे सञ्चाब्दज्वालाभिः प्रैणामाः क्रियन्त इति प्रसिद्धः ||

¹ MH. °प्रकारा°. ³ MH. °ध्वजा इव. ³ MH. ताश्च. Perhaps MH. leaves out some words which followed ताश्च. ⁴ MH. प्राणामाः.

बहुल-पओसा बद्रङ्कुरव्व तुह देवि महिस-सिङ्गेहिं।
पारोहिणोव्व लम्बिर-मऊर-कण्ठेहिँ रेहन्ति ॥ ३३५ ॥
तुह लोह-दप्पणाविल-संकमणालद्द-कसण-भावव्व ।
सोहिन्त सबर-जुअला मेयय-काया पणामेसु ॥ ३३६॥
रूआंचिय णवर कराल-दारुणं काल-रिच-लीलाए।
हिययं पुण ते करुणा-रसेण सइ वच्छलंचेअ ॥ ३३७॥
इय विञ्ज्ञ-गुहा-णिलयाएँ तम्मि-दल-सबर-सिद्द-मग्गाए।
पहुणा सपरियरं भयवईएँ विहिओ णमक्कारो ॥ ३३८॥
अविय। ७

इह अज्जवि किं णु पुराण-भाव-कितसीकयिः बन्धिमा । हियउदेसे रोसिग-पिङ्गिमचेय विष्फुरइ ॥ ३३९ ॥

।। ३३५ ।। बहुलप्रदोषा बद्धफँला इव [तव] देवि महिषशृङ्गिः प्रारोहिण इव अङ्करवन्त इव लम्बनशीलमयूरकण्डै रेहन्ति शोभन्ते ।।

|| २२६ || तव ठोहमयदर्पणावितसंक्रमणतुब्धक्वष्णभावा इव शोभन्ते शवरिडमैंमा मेचककायाः प्रणामेषु || ठोहः कंसः। संक्रमणं प्रतिबिम्बनम् | शबरा व्याधाः | मेचकः कृष्णवर्णः ||

|| ३३७ || रूपमेव केवलं करालदारुणं कालरात्रिलीलायाः का-लरात्रिरूपायाः | इदयं पुनः करुणारसेन तर्वं वत्सलं देवि\*||

|| ३३८ || इति विन्ध्यगुहानिलयायाः पत्रवसँनशबरसप्ट-मार्गायाः प्रभुणा सपरिकरं कृत्वा भगवृत्या विहितो नमस्कारः || सप्टः कथितः | परिकरः पुष्पनैवेद्यादिको मन्त्रादिकश्च | तेन सपरि-करमिति तन्त्रेण कर्तृकर्मविषयं क्रियाद्वारेण || कुलकम् ||

॥ ३३९ ॥ इदानीं देव्यायतनगतकलेवरदर्शनजहृदयनिवेदोद्ग-

तिमिश्चिय संधि-पसूय-कीड-मालाविले णडालिम । हासाय भिउडि-भङ्गोव्य विलिहिओ अह कयन्तेण ॥ ३४०॥ वुब्भइ ओलिम्भाभाव-कुडिल-विल्एण वयण-बिम्बम्मि । मयणाहिमलय-विच्छित्ति-विब्भमं संपइ रएण ॥ ३४९॥ हा हा तंचेय करिल्ज-पिययमा-बाहु-सयण-दुळ्ळियं। उवहाणीकय-वम्मीय-मेहलं लुलइ सिर-कमलं॥ ३४२॥

वकरुणापरनरपितः सिवमर्शं सप्तकोपिनबद्धेन कुलकेनाह । इहा-द्यापि किं नुं पुराणभावेन किपशीकृतास्थिबन्धे हृदयोहेशे रोषामि-पिङ्गिमैव क्रोधविह्नलेहितत्विमव स्फुरित ॥ मृतमिष जीविदव कोपाद्याविष्टं विगाईतश्रीरकम् । अतोर्थरागद्देषादिकमाचरतीति ता-त्पर्यार्थः ॥

| ३४० | तस्मिन्नेव संधिप्रदेशप्रसूतकीटमालाभिराविले व्या-कुले ललाटे हासाय भुकुटिभङ्ग इव विलेखित एष कृतान्तेनोज्जीवित इव | मृतललाटकीटमाला भुकुटेर्विशेषभाव इत्युपहासार्थः | अहे-त्येष इत्यस्यार्थे |

[॥ ३४९ ॥ उद्यते उद्देहिकाभावकुटिलविलेन वदनिबम्बे मदनाधिमलयविक्षिप्तिविभ्रमः संप्रति रजसा ॥]

[। ३४२ ।। हा हा तदेव वंद्याङ्करसदृद्यप्रियतमाबाहृदायन-दुर्लितम् उपधानीकृतवल्मीकमेखलं लुलित दिारःकमलम् ।। ]

<sup>1</sup> MH. किंतु. ? MH. मृतमिव जीवद्पि.

उअउत्त-सल्लई-कण्ड-पाडलुचार-केसरिल्लीओ ।

पेच्छइ मायङ्ग-वण-त्थलीसु सो जूह-पयवीओ ॥ ३५० ॥
कीरइव तस्त ताली-फल-पिण्डामोडणुम्मुह-करेहिं ।

रिउ-िसर-कवलण-जोग्गा-पिरग्गहो जय-गइन्देहिं ॥ ३५९ ॥
भय-लोल-पुलिन्द-वहू-विरिक्क-गुन्नावली-कण-कराला ।
जाया से रोसाणल-फुलिङ्ग-भिरयव्व गिरिमग्गा ॥ ३५२ ॥
कण्ण-द्विय-सिहि-पिञ्च्छ-च्छलेण कय-पत्तणा इव सलीलं ।
मुचन्ति सबर-रमणीहिं णयण-बाणा णिरन्दिम्म ॥ ३५३ ॥
अह से भएण गय-दाण-वडल-कलुसिय-दिसा-अडाहोओ ।
माया-णिम्मविय-तमी-मुहोव्व चलिओ मगह-णाहो ॥३५४॥

[॥ ३५० ॥ उपमुक्तशङकीकाण्डपाटलोद्गारकेसरवतीः प्रेक्षते मातङ्गवनस्थलीषु स यूथपदवीः ॥ ]

[ || ३५१ || क्रियत इव तस्य तालीफलिण्डामोटनोन्मुखकरैः रिपुद्मिरःकवलनाभ्यासपरियहो जयगजेन्द्रैः || ]

[॥३५२॥ भयलेलपुलिन्दवधूत्यक्तगुद्धावलीकणकरालाः जा-ता अस्य रोपानलस्फुलिङ्गभृता इव गिरिमार्गाः ॥]

[ | | ३५३ | | कर्णस्थितिशिखिपिच्छच्छतेन कृतपत्रणा इव स-तीलं मुच्यन्ते शबररमणीभिर्नयनवाणां नरेन्द्रे | | ]

[ | | ३५४ | | अथ तस्य भयेन गजदानपटलकलुषितदिक्तटा-भोगः मायानिर्मिततमीमुख इव चितो मगधनाथः | | कि च जायं।

किंपि विकाम्पय-गिम्हा अवरण्हुक्रण्ठ-सालस-मऊरा। हरिय-वण-राइ-सुहया उद्देसा देन्ति उक्रण्ठं ॥ ३५५ ॥ उम्हाइ गिम्ह-विहुरा बहल-बुसासार-लङ्घिय-विमुक्का । मइलिय-तलाय-मूला किलन्त-विरलङ्करा वसुहा ॥ ३५६॥ णव-रोह-च्छेय-सुयन्ध-विसम-वसुहा-विलम्बिअ-पवाहा । घोलन्ति हिम-रसोयार-सिसिर-सिलला गिरि-णईओ ॥ ३५७॥ अम्बन्ति णील-वण-राइ-परियरुम्मिळमाण-सोहग्गा । अहिणव-पडल-परिग्गह-गोर-ग्गामा दिसाहोआ ॥ ३५८ ॥ सायं समारुयासार-सेय-सहिलय-काणणा होन्ति । गिम्हेचिय जलयारम्भ-कोमला महिहर-णियम्बा ॥ ३५९ ॥

किंच जातम्।]

[ | | ३५५ | | किमपि विकस्पितत्रीष्मा अपराह्नो क्रण्डसालस-मयूरा हरितवनराजिस्रभगा उद्देशा ददत्युत्कण्डाम् | | ]

[ || ३५६ || ऊष्मायते ग्रीष्मिविधुरा बहुत्रबुसासारलङ्कित-विमुक्ता मितनीकृततडागमूला क्वान्तविरलाङ्करा वस्रधा || ]

[ || ३५७ || नवरोहच्छेदस्रगन्धविषमवस्रधाविलम्बितप्रवाहा

पूर्णन्ते हिमरसावनारिशशिरसिलला गिरिनद्यः || ]

[ | | ३५८ | | अर्घन्ति नीलंबनराजिपरिकरोन्मील्यमानसौभाग्या अभिनवंपटलपरिमहगौरमामां दिगाभोगाः | | ]

[ | | ३५९ | | सायं समारुतासारसेकदााद्वितकानना भवन्ति प्रीष्म एव जलदारम्भकोमला महीधरनितम्बाः | | ] सोत्त-कलुसा णईओ पज्जत्त-कलम्ब-गन्धिणो पवणा । घण-डम्बरं विणा पाउसस्स तारुण्णयं गलइ ॥ ३६० ॥ वोलिन्ति गिम्ह-णिदं पिह्या लिङ्गाहिसेय-सिसिरेसु । ऊढ-कलम्बज्जुण-परिमलेसु सुर-मिन्दरन्तेसु ॥ ३६९ ॥ तह तत्त-णयर-रच्छा सहन्ति मेहावलम्बि-रिव-बिम्बा । धरणि-परिद्विय-गिम्हा णह-घोलिर-पाउसा दियसा ॥ ३६२॥ णवरि अवसुहाहिव-जय-गइन्द-सीयर-कयाहिसेअव्व । जाया णिआह-परिणाम-धूसरा दिणयर-मऊहा ॥ ३६३॥

अन्तो-घर-चिर-णिग्गमण-णसहियालीय-कूणिया वल**इ।** णिद्दा-विमद्द-परिलुलिय-सालसायम्बिरा दिद्दी ॥ ३६४॥

[ | | ३६० | | स्रोतःकलुषा नद्यः | पर्याप्तकदम्बगन्धिनः पवनाः | घनडम्बरं विना पर्जन्यस्य तारुण्यं गलति | | ]

[ ।। ३६९ ।। अतिक्रामन्ति चीप्मिनद्रां पथिका लिङ्गाभिषेक-शिशिरेषु ऊढकदम्बार्जुनपरिमलेषु स्रमन्दिरान्तेषु ॥ ]

[ | | ३६२ | | तथा तप्तनगररथ्याः शोभन्ते मेघावलम्बिरविबि-म्बाः धरणीपरिष्ठितयीष्मा नभोघूर्णनशीलपर्जन्या दिवसाः | |

[ | | ३६३ | | अनन्तरं च वस्रधाधिपजयगजेन्द्रसीकरकृताभिषे-का इव जाता निदाधपरिणामधूसरा दिनकरमयूखाः | | ]

[किंच जातम् |]

[|| ३६४ || अन्तर्गृहचिरनिर्गमनासोढालोककूणिता वलि निद्राविमर्दपरिलुलितसालसाताम्रा दृष्टिः || ] पीलिय-तमाल-पञ्चव-सयणिज्ञ-रसोछ-णह-वयं हरइ।
णव-केसर-माला-सुरहि-मेहलालङ्कियं जहणं ॥ ३६५॥
तक्खण-विच्छूढ-मुणाल-वलय-सीयल-पउद्य-परिमासा।
सोहन्ति जलद्दा मिलय-चन्दणा बाहु-लइयाओ ॥ ३६६॥
णव-कणय-किङ्किणी-णिह-चम्पय-कुसुमावणद्द-मञ्जीरं।
हरइ परिकोमलुठ्यूढ-वेस-लडहं परिक्भिमयं॥ ३६७॥
पिय-परिरम्भुम्मूलिय-णह-वय-परिसेस-चन्दण-सुयन्धो।
अभ्यइ दल-सबल-कलम्ब-दाम-हारो थणुच्छङ्गो॥ ३६८॥
थोय-सुरा-मय-संभिण्ण-सरस-पाडल-कवोल-पडिलम्मं।
उम्मिछइ केयइ-गब्भ-वत्त-ताडङ्क-लायण्णं॥ ३६९॥

[ | | ३६५ | | पीडिततमालपङ्घवशयनीयरसाईनखपदं हरित नवकेसरमालाखरिभमेखलालंकृतं जधनम् | | हरितीत्यत्र मन इति कर्मपदमध्याहार्यम् | | ]

[ | | ३६६ | | तत्क्षणोत्क्षिप्रमृणालवलयशीतलप्रकोष्ठपरिमर्शाः शोभन्ते जलार्द्रा मर्दितचन्दना बाहुलतिकाः | | ]

[ || ३६७ || नवकनकिङ्किणीनिभचम्पककुछमावनद्धमञ्जीरं हरति परिकोमलोटूढवेषमधुरं परिश्रमितम् || ]

[ | | ३६८ | | प्रियपरिरम्भोन्मू ितनखपदपरिशेषचन्दनस्रगन्धः अर्घति श्वाबलदलकदम्बदामहारः स्तनोत्सङ्गः | | ]

[ | | ३६९ | | स्तोकछरामदसंभिन्नसरसपाटलकपोलप्रतिलयम् जन्मीलित केतकीगर्भपत्रताडङ्कलावण्यम् | | ] इय भमइ भवण-सिहरेसु गिम्ह-परिणाम-थोअ-सत्थामी । विरल-जल-विन्दु-णिठ्यविय-गण्ड-वासी विया-सत्थी ॥३७०॥ कि च । १०

इह तेय-मेह-संवलण-सिसिर-विच्छाय-कविस-रवि-बिम्बा । अग्वन्ति भग्ग-पवणा अरेणु-परिधूसरा दियहा ॥ ३७१ ॥ उक्कण्ठ-वरिह-चूडा-विडवन्दोलण-तरिङ्गओ वहइ । अविरल-जम्बु-फलासार-वडण-मुहलो इह समीरो ॥३७२ ॥ इह उव्वेछइ दर-पीय-सिलल-परिसामलोअरद्दन्ता । पेरन्त-धवल-गय-कण्ण-कब्बुरा मेह-पत्थारी ॥ ३७३ ॥ इह अहिमुह-मञ्जरिअञ्जुणासु अवयाद-कुडय-गन्धासु । वास-सुहआसु मुणिणो गमेन्ति दियहे गिरि-अडीसु ॥३७४॥

|| ३७० || इति भ्रमति भवनशिखरेषु वीष्मपरिणामेन स्तोक-बलो विरलजलबिन्दुनिर्वृतीकृतगण्डपार्थः वियासार्थः ॥ कुलकम् ॥

|| ३७१ || इत ऊर्ध्व दशिमः कुलकम् | इहानुभागे तेजोमेघ-संवलनिशिरिविच्छायकपिशरिविबिम्बाः अर्घन्ति भग्नपवना वृष्टि-दानेन खिच्चैवायवः अरेणुत्वेपि परिधूसरा दिवसाः ||

|| ३७२ || उद्गटकण्टमयूरविटपचूडान्दोलनतर्िकृतो वहति अविरलजम्बुफलासारपतनमुखर इह समीरः ||

|| ३७३ || इहोद्वेष्टमाना [भवति] ईषत्पीतसिललत्वेन परि-इयामलीदरैकदेशाँ पर्यन्तपवलत्वेन गजकर्णवत्कर्बुरा मेघसंहतिः ।

|| ३७४ || इहाभिमुखमञ्जरीकार्जुनास अवगाढकुटजंगन्धास वर्षास्रखदास मुनयो गमयन्ति दिवसान् गिरितटीषु ||

भ MH. खिण्ण°. अ MH. °देशाः, अ MH. °संहतयः.

वृद्धेअय-कय-रव-चुण्ण-कलुस-पालास-फल-कसव्वाओ । इह सोहिन्त दरोव्वृद्ध-सामला रण्ण-भूमीओ ।। ३७५ ।। अण्णेसिअव्व-पवणा आसारन्तेसु समिहिउम्हाला । ए एते चूय-वणाण होन्ति परिणामया दियहा ।। ३७६ ॥ उम्हाल-कुसूल-मुहुचरन्त-रय-फरुस-मेय-गन्धाइं । आसार-जडे दियहे णन्दिन्त कुडुम्बि-गेहाइं ॥ ३७७ ॥ फल-सार-णिलिण-गहणा इह दारु-च्छेय-पविरला होन्ति । मूल-द्विय-वाय-कलम्ब-कविस-वसुहा वणुद्देसा ॥ ३७८ ॥

| ३७५ | व्यूढोदकाः परिवृत्तजलास्तथा कृतरवाः कृतदान्दा-धूर्णेन च वालुकादिधूल्या कलुषायितपलाद्यास्तेषां फलैः कसव्वाओ कर्कद्या इह शोभन्ते ईषडुं दृष्टदयामला अरण्यभूमयः | वर्षो वृष्टम् |

|| ३७६ || अन्वेषितव्यपवना आसारान्तेषु समिधकोष्मयुक्ताएते चूतवनानां भवन्ति परिणामकाः पाचका दिवसाः ||

|| ३७७ || ऊष्मयुक्तकुस्तिमुखेभ्य उँद्वरणिक्रयायुक्तं निःस-रद्यद्रजस्तेन परुषस्य मेदसो गन्धा येषु तानि आसारेण जडे शीते दिवसे नन्दयन्ति कुटुम्बिगृहाणि | कुटुम्बिनः अर्थात् || मांसादिभ-क्ष्यविशेषसमृद्धत्वाद्वृहानिःसरतां कुटुम्बिनां भोज्यविशेषभोगयोग्य-तया प्रीतिमुत्पादयन्तीत्यर्थः ||

||'३७८ || फलैः शांराः शवला या निलन्यस्ताभिर्गहना इह दारुच्छेदेन यीष्मकृतेन प्रविरला भवन्ति मूलस्थितशुष्ककद-

¹ MH. omits °दु°. ¹ So MH. Have we not to read उचरण°?

णव-केयइ-वासिय-केस-संजमा दिक्खणाओं णारीओ। इह ता अणायरुज्जल-हिलिद्दि-राया विरायन्ति ॥ ३७९ ॥ इह कोसुमेण चावेण जो जयइ साहुणा विसम-बाणो । लहिऊण पाग-सासण-सरासणं कह ण विष्फुरइ ॥ ३८० ॥ इय उक्कण्डा-पिडवण्ण-हियय-पिरकोमला पवद्यन्ति । संलावा काल-सहाअ-संसिणो कडय-लोयस्स ॥ ३८९ ॥ कण्ठ-णिहुयं च गीयं अलद-णिइं च णिज्जण-पसुन्तं । सरसो उक्कण्डा-णिब्भरस्स हिययस्स वीसामो ॥ ३८२ ॥

स्वत्वेन किपरावसुधा वनोहेशा विपिनप्रदेशाः | वायं शुष्कम् | बालकअस्बेति पाठे बालकदस्बेत्यर्थः ||

|| ३७९||नवकेतकीवासितकेशसंयमा दाक्षिणात्या नार्यः इह ता अनादरेण अप्रयत्नेन स्वभावेनोज्ज्वलया हरिद्रया रक्ता विराजन्ते ||

[|| ३८० || इह कौछमेन चापेन यो जयित साधुना विषमवाणः रुब्ध्वा पाकशासनशरासनं कथं न विस्फुरति || ]

||३८९ || इति उक्तप्रकारेण उत्कण्टाप्रतिपचहदयपरिकोम्लाः पर्वंभन्ते संठापाः कालस्वभावशंसिनः कटकलोकस्य || कोमलाः शृङ्गारादिविलासोझासरसभाजः | कुलकम् ||

|| ३८२ || कण्डिनिमृतं कण्डिमधुरं च गीतं तथा अलब्धिनद्रत्वे पूर्वं सित पश्चाचिर्जनदेशे प्रस्तप्तं इयमेवोत्कण्डया कोमैलस्य विरह-कृतदुःखिभिदुरस्य इदयस्य सरसो विश्वामः ।| कटकिनवासिमां वि-रिहणां चेतोनिर्वृतावयमुपाय इति प्रसङ्गादुच्यते ।|

¹ MH. प्रयत्नेन.

किंच जायं।

उम्हाअन्त-गिरि-यडं सीमा-णिव्विडय-कन्दलुब्भेयं । णिव्वाइ विरल-धारा-वन्धुरिय-रयं धरणि-वेढं ॥ ३८३ ॥ आसार-तािडयाइं वलाय-लुप्पन्त-चिलय-सहराइं । सरिया वहन्ति संपइ अपेअ-पण्डूइँ सललाइं ॥ ३८४ ॥ आवण्डु-सिल्ल-लिङ्विय-वसुआआ मिलण-सेवल-सिहाओं । जल-रङ्कु-दुक्ख-लिक्खय-सहरा घोलन्ति सरियाओं ॥ ३८५ ॥ विलुलिय-पिसङ्ग-वङ्की-वियाण-उद्देस-कोमल-फलाण । पविरल-रक्खाण सिरी वियलइ वालुङ्कि-वाडाण ॥ ३८६ ॥

किंच जातम्।

| ३८३ | जिंध्मायमाणिगिरितटं सीमिनिर्वृत्तकन्दलेद्विदं ग्रुष्यिति विरलधाराबन्धुरितरजस्कं धरणीपीटम् | सीमा संधिः | निर्वृत्तं संप-ज्ञमिन्यक्तम् | निव्वाइ ग्रुष्यिति | बन्धुरितं पिण्डीकृतम् | ।

|| ३८४ || आसारताडितानि बलाकालुप्यमानचितिर्द्यांकराणि सिरितो वहन्ति संप्रत्यधौतंपाण्डूनि सिलिलानि || अधौतत्वं जलस्यानि-र्मलीभूतत्वम् | आसारताडनेन गिर्यादिकर्दमस्त्रीकारः कालुष्यहेतु-रुक्तः ||

|| २८५ || आपाण्डुना सिंठितेन लङ्कितत्वाद्यस्त्रशाया परि-म्लाना अत एव मिलनाः शैवालशिखा यत्र ता जलरङ्कुदुःखलक्षित-शफरा पूर्णन्ते सरितः || जलरङ्कः हेङ्कः | शफराः\*स्क्समनस्याः ||

।। ३८६ ।। विलुलितिपशङ्गवङ्गीवितानप्रदेशकोमलफलानां प्रविरुद्धालां श्रीः शोभा विरुद्धति वालुङ्कीवाटानाम् ।। वालुङ्की विभीटिका ।।

¹ MH. निवृत्तं. ³ MH. °विलितसढराणि.

न चलइ नवम्बु-धोयंपि पळले विरल-मुह-कऊसासं। मीण-उलं सहरन्तर-परिसंगय-पङ्ग-गरुयङ्गं ॥ ३८७॥ विअरइ सहल-रेहाअमाण-सुर-धणु-णिवेस-सुहयम्मि । गयण-व्यलम्मि गो-मण्डलंव वलयं वलायाण ॥ ३८८॥ दीसइ णिरन्तरुष्भिण्ण-हरिय-हरि-चाव-कन्दल-करालं । परिओसुप्पइअ-मऊर-जाल-सवलंव गयणदं ॥ ३८९॥ पयडाअइ गिम्हाणिल-वेया मूलुक्खयम्मि रय-पडले। सहल-परिणीलमहो कमढ-कवालंव महि-वेढं॥ ३९०॥

| १८७ | न चलित नवाम्बुधीतेष पत्वले विरलकृतमुखें द्वासं मीनकुलं दीलाँन्तरात्परिसंगतेनागतेन संबद्धेन पङ्केनाङ्कितत्वादविष्ठम-द्यारीरत्वात् |

|| ३८८ || विचरति शाहरुलेखायमानस्ररधनुर्निवेशस्रभगे गगनस्थले गोमण्डलमिव वलयं वलयाकारत्वाद्वलाकानाम् || बला-काशब्दोऽजहिङ्को बकवाची ||

|| ३८९ || दृश्यते निरन्तरोद्भिच्च[हरित]हरिचापकन्दलकरालं परितोषोत्पतितमयूरजालशबलिमव गगनतैलम् || कन्दला इन्द्रचा-परेखाः कन्दलाकारत्वात् | हरिरिन्द्रः ||

|| ३९० || प्रकटायते यीष्मानिकविगमूलोत्खाते रजःपटले शाह-लपरिनीलमहाँकमडकपाटिमव महीपीडम् || महाकमडो महाकूमी भूमेर्धर्ता तस्य कपाटः कोदाः ||

<sup>े</sup> MH ° शब्दोजहिं गौकवाची.

विसहित णिय-विसाणल-पयविज्जनतङ्ग-मग्गिअ-प्कंसं । धारा-दूमिय-फण-मण्डलावि फणिणो णवासारं ॥ ३९० ॥ पिंडसन्त-र्यासण्णाअमाण-गिरि-मण्डला विरायन्ति । कामं सामीकय-गय-उलाओं आसार-लेहाओ ॥ ३९१ ॥ छाया एकासारेवि फुरइ णिद्धोय-रेणु-णीलाण । गिम्हाहय-विरलुदेस-पिङ्ग-विडवाण उच्छूण ॥ ३९२ ॥ घडिय-फुडियन्तराओं गहिय-विस-हाण-पण्डुर-जलाओ । अहिरायन्ति धुयारुण-कसेरु-मूलाओं सरसीओ ॥ ३९३ ॥

|| ३९० || विषहन्ते निजविषानलप्रतप्यमानाङ्गमार्गितद्यीतस्पर्शे धारादूनफणमण्डला अपि फणिनो नवासारम् || दूमियं | टुदु उप-तापे | उपतप्नं बाधितम् ||

| ३९१ | परिका । परिका । परिका । परिका । परिमण्डलानि यांसां [ता] विराजन्ते कामं पर्याप्तं कृत्वा निरन्तरमञ्जनाखिलमलिक लयाच्छचामीकृतगजकुलाः काँसारलेखाः | । सुतिप्रबद्धप्रवहज्जलाधा-रदीर्धिकात्मिकाः कासारलेखा उच्यन्ते । ।

| ३९२ | | छाया कान्तिः | एकासारेपि प्रावृषेण्यप्रथमजलभारेपि
 स्फुरित शोभते निर्धीतरेणुतया नीलानां प्रीव्मवशेनागैताः प्राप्ता विर-लप्रदेशेषु पिङ्गाः पीत्रच्छायाः शोषवशाद्दिटपा येषां तेषासिक्षूणाम् | |

|| ३९३ || घटितस्फुटितान्तरा गृहीतिबसस्य स्थाने पाण्डु-रजला अभिराजन्ते नैंबारुणकसेरुमूलाः सरस्यः || पूर्वघटितान्यन्त-रालान्यंतिप्रबन्धात् स्फुटिन्तं नविसजनिवस्थायाँ प्रतिबिम्बेनैव तस्पदेशे जलस्य पाण्डुरता भाति | कसेरुस्तृणविशेषो जलजैंः ||

¹ MH. श्रुतिप्रवद्धं प्रवहज्जलाधारदीर्घगतात्मिकाः कासारलेख्या उच्यन्ते । The emendation is conjectural. ² So MH.! ै MH. जम्

जलयाणिल-रङ्घोलिय-हिरयङ्कुर-सिसिर-पायव-तलाइं ।
सिलिलाह्य-विरसोजम्बराइं जायाइँ रण्णाइं ॥ ३९४ ॥
सिसिर-च्छाएसु चिरं उयसिन्धु-तरङ्ग-पुलिण-सुहएसु ।
पिहएहिँ वीसिमिज्जइ विहङ्ग-मुहलेसु वच्छेसु ॥ ३९५ ॥
णव-वरणय-गोरन्तर-हिंसी-वण-मत्त-लावय-कुलाओं ।
जाया भवणग्ग-णियच्छियव्व-सोहाओं सीमाओ ॥ ३९६ ॥
आयव-कढमाण-णवम्बु-सिण्ण-दर-गोर-सालिणो होन्ति ।
सीमन्ता कच्छव-पोय-पिह-पिरधूसरुद्देसा ॥ ३९७ ॥
मिसणुण्णय-परन्तं वावीण जलागमोणयं होइ ।
णिद्दोय-कद्दमाणील-कक्करद्दन्तुरं वरणं ॥ ३९८ ॥

|| ३९४ || जलदानिलकम्पितहरिताङ्कुरिशिरिपादपतलानि सलिलाहतत्वेन विरसोदुम्बरफलानि जातान्यरण्यानि ||

[ | | ३९५ | | शिशिरच्छायेषु चिरम् उपसिन्धुतरङ्गपुितनस्रभगेषु पथिकैर्विश्राम्यते विहङ्गमुखरेषु वृक्षेषु | | ]

| २९६ | नवर्चेरणकैर्बालतृणविद्योपैर्निरैन्तराणि यानि हिं-सीनां लताविद्योपाणां वनानि तत्र मत्तानि लावकानां तित्तिरीणां कुलानि यत्र ते [sic] जाता भवनायप्रेक्षितव्यत्वयोग्याः सीमान उपवनविद्योपाः |

|| ३९७ || आतपकथ्यमाननवाम्बुस्विचेषद्गीरद्गार्लयो भव-न्ति सीमान्ताः कच्छपपोतकपृष्ठवत्परिधूसरपैँदेशाः ||

|| ३९८ || मस्णोच्चतपर्यन्तं वापीनां संबन्धि जलागमेनाव-नतं भवति निर्धेतिकर्दमत्वेनानीलैः कर्करकैरुइन्तुरं वरणं तटम् ||

<sup>1</sup> MH. नताम्बुर्निरलयो for नवाम्बु &c. Probably the passage is corrupt.

वारिच्छेअ-दरावीय-सिलल-वोसङमाण-कलमाओ । जायाओं सीर-खण्डिय-मुख्य-सुयन्धाओं भूमीओ ॥ ३६९ ॥ आरम्भिणाव्य संपइ दूरुग्गय-दिणयरावि णज्जन्ति । दूरग्गयावि परिलङ्घिणव्य दियहा णवन्भेहिं ॥ ४०० ॥ कावि सिरी गय-गोहण-परिलक्षिवज्जन्त-वियड-भावाण । उससिय-तण-गहीराअमाण-मग्गाण कच्छाण ॥ ४०१ ॥

स्विंचत्वेन पर्यन्तानां मस्रणत्वम् । उच्चतप्रदेशज्ञरयानीतकर्दम-कूटत्वेन चोच्चतत्वम् । जलागमनेन च वापीनां पूर्णत्वादवनतानि तटानि लक्ष्यन्ते ।।

| १९९ | वारिच्छेदे प्रान्ते ईषत्पीतसिललेवन वोसट्टमाणा छँगन्धामोदायमानाः कलमाः शालिविशेषा यास्र जाताः सीरैईलैः खण्डितानि यानि मुस्तानि तैः स्रगन्धा भूमयः |

|| ४०० || आरिम्भण इव उपक्रमयुक्ता इव संप्रति दूरोक्तिदि-नकरा अपि सन्तो ज्ञायन्ते दूरोक ता अपि बहुदोषा अपि परिलक्षिन् न इव निकटास्तमया इव ज्ञायन्ते नवाभ्रेः || अथवा जलधरपूरिते गन् गने सित दूरोक्षता अप्युक्तता अपि लिम्बन इव ज्ञायन्ते दिवसा इत्यर्थः ||

| ४०१ | कापि श्रीः श्रोभा गतगोधनत्वे परिलक्ष्यमाणिव-कटभावानाम् उच्छ्वसिततृणत्वेन गभीरायमाणमार्गाणां कच्छानामुप-वनानाम् । .

<sup>1</sup> MH. reads स्वितत्वेन.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> MH. वोस्रष्टमाणसुगंधीमोदायमानाः.

समिहिय-संज्ञा-राया विज्रणुच्चरमाण-गिरि-णइ-रवाओ । जाया संताण-पयत्त-कीड-विरुयाओं रयणीओ ॥ ४०२ ॥ उग्गन्ध-मङ्ल-वसुहा सहन्ति णिट्विडिय-रग्गय-च्छाया । दुिहण-विसद-दूरायमाण-तूराओं णयरीओ ॥ ४०३ ॥ जायाओं सिलल-धारा-विराम-णिट्विडिय-पह-जलुग्गारा । विज्जुज्जोआलिक्विय-मेह-विहङ्गाओं रयणीओ ॥ ४०४ ॥

|| ४०२ || समधिकसंध्यारागाः | मेघेषु प्रतिबिम्बितानां रिविकि-रणानां रागातिरेकेण स्फुरणात् | दूँरोचरित्रिरित्रदिरवाभोगाः | दूरच-रमाणिगिरि[ण]इरयाउ इति पाठे दूरवर्धमानिगिरिनदीवेगाभोगा इत्य-र्थः | जाताः संतानप्रवृत्तकीटिविभैवा रजन्यः || कीटा मण्डूकादयः | संताणपओत्तकीडिविरुआओ इति पाठे संतानरूपप्रवृत्तकीटिविरुताः ||

| ४०३ | उंद्धँतस्कन्धमहाश्रकुनाँः सहँन्ते वर्षाकालस्वभा-वपरिपोषे समर्था भवन्ति | निवृत्तराँगच्छाया विद्युद्दिलसितैः | दुार्द-निवमँदेंदूरायमाणतूँर्यशब्दा रजँन्यः | महाशकुन उलूकः | सोन्ध-कारातिशययुक्तास्त रजनीपूद्धततरकन्धरो भवतीति कश्चित् | तत्त्वेन तु अल्पशकुना न वहिरवस्थातुं शक्ता महान्त इव तद्धतयीवाग-र्जितासारवेगाद्याहताः सन्तो भवन्तीत्यनुभवसिद्धम् | दुर्दिने गर्जितम् | तेनाभिभूतत्वात्कूर्रवो न श्रूयते ||

|| ४०४ || जाताः सिललधाराविरामिनर्वृत्तपथजलोद्गाराः वि-द्युङ्चोतालक्षितमेष[वि]भौगा रात्रयः || नीरधारासारावसाने ै सत्यिष विद्युदालेकि मीहतजलोद्गारा नालोक्यन्ते |धारासारेण दृष्टिपसरनिरो-

¹ The commentator's text as given in J is उक्कन्ध-महासउणा सहिन्त निष्य-डिय-रायअ-छाया । दुहिण-विमह-दूर्यमाण-भूराओ रयणीओ. ² MH. °त्तर° for °तूर्य° Perhaps °तूर° is intended. But what may that mean? ° MH. °निवृत्त°. • So MH. Have we not to read °वसरे? ⁵ So MH.

कीडाविल ङ्कर-सिहा धारा-कद्दमिय-कच्छ-कासारा।
छेत्त-णिसम्मन्त-सराडि-मण्डला होन्ति सीमन्ता।। ४०५॥
गयणं च मत्त-मेहं धारा-लुलियज्जुणाइँ अवणाइं।
निरहंकार-मियङ्का हरन्ति णीलाओं अणिसाओं।।४०६॥
जलआगमम्मि मज्जइ जलम्मि सीयन्त-णइ-अड-णिवेसं।
महु-मह-तिलम्त्तण-घडिय-सेस-मुक्कंव महि-वेढं॥४०७॥

धात् । धाराविरामे तु विद्युदालोकेन स्फुटाः प्रतीयन्ते । ते मेघाश्च विभक्ता इत्यर्थः ॥

|| ४०५ || कीटाविलाङ्कुरिद्याखा धाराकर्दमितकच्छकासाराः क्षेत्रनिषीदच्छेराटिमण्डला भवन्ति सीर्मान्ताः || कच्छा उपान्ताः | कासाराः प्रदेशाः | सरार्डयः सेधाः ||

| ४०६ | गगनं च मत्तमेषम् | धारालुितार्जुनानि वनानि | निरहंकारमृगाङ्का हरन्ति स्वीकुर्वन्ति विरहितानां मदनोहीपनेन [नी-लाश्च निशाः] |

| ४०७ | जलदागमें [मज्जित जलें] मैंज्जिन्नदीतटिनवेशं कृत्वा मधुमथनप्रेरिततिलेमें घटितशेषमुक्तिमव महीपीटम् | पृष्ठ-पूर्णत्वेन निममतटनदीत्वात् प्रावितोपरान्तत्वाच्चे पृथिवी तार्वंदुत्ये-क्यते | जलिधमध्यशायिना हरिणा प्रेरितं यंत्तलं शय्या तेन घटिनेन संबद्धेन महाभारमसहमानेन शेषेण त्यक्ता सतीव कुडितेति | महुमहतलमेलिअ इति पाटः क्रिवित् | क्रिवित्तु महुमहतलिमक्तणेति | मधुमथतिलमत्वाद्धिटेतेन संबद्धेन शेषेण त्यक्तिवित तत्रार्थः |

¹ MH. °त्सरारि°. '² MH. सीमंताः ७ MH. सरार्थः. ७ MH. very corruptly पावितोपरंनत्वाश्च. The emendation is conjectural. ७ MH. तार्याद्ये वश्यते. The emendation is mine. ७ MH. भस्ये शा°. ' MH. मत्तर्लं.

तणइल्ल-तरु-यलाणं असेव्व-कलुसुण्ह-पल्लल-जलाण । दूरालोयेचिय पाउसम्मि लच्छी वणन्ताणं ॥ ४०८ ॥ उसिय-रण्ण-सीमावरोह-सिहराहिलक्ख-तरु-सण्डा । दीसन्ति णिबुड्डा इव वलन्त-धूमोच्छआ गामा ॥ ४०९ ॥ धारा-किलिण्ण-वत्तं आसुरहि-कसाय-केसर दन्तं । परिणमइ बन्धणेचिय परिसिढिलं जूहिया-कुसमं । ४९० ॥ णन्दिन्ति णन्दिअ-दुमा आसार-च्छेय-सीयल-समीरा । हिययं थल-मग्ग-वलन्त-गो-हणा रण्ण-पेरन्ता ॥ ४९१ ॥

| ४०८ | तृणवत्तरु[त]लानामसेव्यकलुषोष्णपल्वलजलानां दूरालोक एव प्रावृषि लक्ष्मीः शोभा वनान्तानामुपवनानाम् | इन्हेति मत्वर्थीयः | हेतुगर्भे च वनान्तविशेषणे | हेतुतया दूरादेवोपर्यन्नानि छन्दराणि दृहयन्ते न तु सेव्यानीत्यर्थः |

| ४०९ | उच्छ्रिसिता अँरण्यसीमस्र ये अवरोहास्तृणादयस्तैः शिखरमात्रेण दृइयमानेनाभिरुक्ष्या अनुमेयास्तरुषण्डा येषां ते दृइयन्ते निक्गुडिता इव मग्ना इव वरुता धूमेनास्तृता आच्छादिता ग्रामाः |

|| ४१० || धाराभिः क्विचपत्रम् ईषत्स्चरभिकषायकेसराघ्रौतं परिणमित विठीयते बन्धन एव वृन्त एव परिशिथिलं यूथिकाकुस्य-मम् || क्विचत्वात्कषायत्वं केसरभागानाम् | यूथिका जातिः | स्त्रमनःशब्दाभिर्मौना मालती | यूथरूपेण कदम्बगोलकवत्तत्र कुस्रमोद्भवात् ||

|| ४९९ || नन्दन्ति आनन्दयन्ति नन्दितद्रुमाः आसारच्छेददी-तलसमीरा इदयं स्थलमार्गवलद्गोधनाः अरण्यपर्यन्ताः ||

<sup>1</sup> MH. °मानानि for °वनानि. 2 MH. उच्छुसितारण°. 3 MH. ° स्ते ग्रुन्नशिक्दर° for °स्ते: शिखर° which is a conjectural emendation. 4 So MH. ° शब्दाभिधाना ?

णिबिड-दुम-मण्डलाइं णिरन्तरू सिय-सहल-सिहाइं । वचन्ति बहल-भावं पुच्चिज्जन्ताइँव वणाइं ॥ ४१२ ॥ णविर अपयाण-समुहस्स पाउसेचिय किणावि णर-वइणो । णीराइज्जन्तिव विलय-विज्जु-वलया दिसाहोया ॥ ४१३ ॥ सोहइ विमुह-पयत्तस्स झित्त मगहाहिवस्स विणियत्तो । उक्का-दण्डस्सव सिहि-कणाण णिवहो णरिन्दाण ॥ ४१४ ॥ अग्धइ तथ्य रणारम्भ-भिण्ण-भड-सोणिअ-च्छडायम्बं । धारा-यिद्धय-पल्हस्थ-विज्जु-वलयंव महि-वेढं ॥ ४१५ ॥

|| ४९२ || निबिडद्रुममण्डलानि | प्रवृद्धशाखत्वात् | निरन्तरोञ्चसितशाहलशिखानि व्रजन्ति बहलभावं पुर्व्वीक्रियमाणानीव वनानि ||
|| ४९३ || अनन्तरं च प्रयाणसंमुखस्य प्रावृष्येव केनापि नरपतेनीराज्यन्त इव ज्वैलितिवद्युद्दलयत्वाहिगाभोगाः || किल नृपतियात्रारम्भे प्रास्थानिकं कर्म चोदितं शरिद | यत्र नीराजनसंज्ञके चतुर्दिक्षु तृणकाष्ठादिकं प्रज्वाल्यते | तिदहापि प्रावृषि चतुर्दिक्षु प्रज्वलिततिड्छतया केनापि क्रियमाणमुत्येक्ष्यते | नीराज्यन्ते नीराजनयुक्ता इव क्रियन्त इत्यर्थः ||

| ४९४ | शोभते विमुखपवृत्तस्य पठायितस्य द्वीटिति मग-धाधिपस्य विनिवृत्तः संमुखीभूतो ठज्जापरठोकभयपरामर्शात् उल्कादण्डस्येव शिखिकणानां निवहो नरेन्द्राणाम् | उल्कादण्डो वज्रः |

| ४१५ | अर्घित शोभते तत्र संयामे रणारम्भे भिन्नभटशो-णितच्छटाताम्रं धाराकृष्टपर्यस्तविद्युद्दलयमिव महीपीउम् । महत्यः

<sup>1</sup> MH, झगिति.

तियस-रह-पेक्षिय-घणो णह-दुन्दुहि-बहल-गज्जिउग्गारी । जाओ पडन्त-मन्दार-णिबिड-धारो णहाहोओ ॥ ४१६ ॥ अहवि वलाअन्तं कविल्डण मगहाहिवं मही-णाहो । जाओ एला-सुरहिम्मि जलहि-वेला-वणन्तम्मि ॥ ४१७ ॥ रयण-कविलासु सोहइ वेला-पुञ्जिय-सिलासु से भिमयं । फल-भङ्ग-महुर-गन्धासु णालियेरी-वणालीसु ॥ ४१८ ॥

शोणितच्छटा वेगवर्षेण मेघेभ्य आकृष्टा रणभूमौ क्षिप्ता विद्युक्षता इवोत्पेक्षिताः ॥

|| ४९६ || त्रिदशरथपेरितघनो नभोदुन्दुभिनादेनाहतेन रेणप-टहेन बहलो गर्जितोद्वारो यत्र स जातः प्रवृँत्तमन्दारिनिबिडधारो नभआभोगः || स्रभटचरितपरितोषितस्ररवरिवमुक्तत्वमत्र मन्दारकु-स्रमानाम् ||

|| ४९७ || अथापि पलायमानं कवलियत्वा मगधाधिपं महीनाथो यातः प्राप्तः एलाखरमौ जलिधवेलावनान्ते || यद्यपि च वंदावीर्यश्रुतादीनि ख्यापियत्वा रिपोरिप | तज्ज्ञयाज्ञायकोत्कर्षवर्णनं च
धिनोति नः इत्यलंकारेषु दिष्टम् तथापि प्रथमविजयविषयं तत् |
अपरिमितविजयभाजस्तु यद्योवर्मणः प्रतापिसद्धरिपुवर्णनमेवमप्युत्कर्षमावहतीति भद्रम् ||

|| ४९८ || रत्नशबलास्च शोभते वेलापुञ्जितशिलास्च से अस्य राज्ञो भ्रान्तं फलभङ्गंमधुरगन्धास्च नातिकेरीवनालीर्षु ||

<sup>&#</sup>x27; MH. फलसंगामधुर°. 2 MH. adds the word आलयः after वनालीषु.

किंच।३

जय-गय-कुम्भ-प्फालण-फुरन्त-सिन्दूर-राविओ जाण।
दूरुग्गओवि नो मुयइ रयणि-विरम-च्छविं सूरो ॥ ४१९।
चलण-णह-च्छवि-विच्छोलियाइँ काऊण ताण वङ्गाण।
अहिणव-पणाम-वेलक्ख-पण्डुराइंपिव मुहाइं ॥ ४२०॥
चलिओ कुम्भी-फल-दन्तुरासु दिष्टिं वसुंधरा-णाहो।
रण्ण-थ्यलीसु दन्तो णिरूसुआसीण-हरिणासु ॥ ४२१॥
अवि य । २

बल-भर-पीडा-खुप्पन्त-सेस-सिर-रयण-मण्डला जस्स । गब्भ-परिसण्डियारव्य चलइ विहुरीअरं वसुहा ॥ ४२२ ॥

| ४९९ | अथ तिस्रभिर्वङ्गराजपराजयवर्णनम् । जयगजकु-म्भास्फालनस्फुरित्सिन्दूररैं िच्चतो येषां दूरोद्गतोपि मध्याह्नस्थोपि नो मुच्चित रजनीविरमे छवि प्रभातकालकान्ति सर्यः ॥ एतस्यामगणितम-दगजसमर्थत्वं वङ्गानामुक्तम् ।

।। ४२० ।। चरणनख[च्छावि]प्रक्षालितानि कृत्वा तेषामपि गज-श्रीगणपतीनां वैङ्गानाम् अभिनवप्रणामवैरुक्ष्यपाण्डुराणीव मुखानि ।

|| ४२१ || चलितः कूष्माण्डीफलदन्तुराम्च दृष्टिं वस्रंधरा-नाथः अरण्यस्थलीषु ददन्निरुत्स्रकासीनहरिणाम्च || विशेषकम् ||

| ४२२ | बंतभरपीडाक्नुँडच्छेषशिरोरत्नमण्डता यस्य गर्भ-परिसंस्थिताङ्गारकेव चलित विधुरोदरं कृत्वा वस्रुधा | विहुओअ-रमिति पांठे विधूतोदरमित्यर्थः | आर अङ्गारको भौमः |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> MH. पठेयामगणित°. <sup>2</sup> MH. °शिरि°. <sup>3</sup> MH. °पतीनामङ्गनाम्. <sup>4</sup> MH. °पीडाऋड°.

दिक्खिण-दिसा-णरिन्देण तेण पायिडय-पेसल-पणामो । जाओ पहेण मलयावलम्बिणा मेइणी-णाहो ॥ ४२३ ॥ किंच। ७

रहस-च्छेयाअर-कय-कय-ग्गहुत्ताण-विवित्तयच्छेण । जेण पसायाहिमुहं मुहमसम-सरारिणो दिहं ॥ ४२४ ॥ कण्डाहोएसु कया ससंभमं जस्स वसह-इन्धेण । मउलि-मियङ्कामय-सेय-भग्ग-वियणा वणच्छेया ॥ ४२५ ॥ दिहाओं णव-णवाणण-सोहाओं पुणो वराहि संपुण्णा। सायर-वामद-पणामियम्मि मिण-द्प्पणे जेण ॥ ४२६ ॥

| ४२३ | दंक्षिणदिप्तरेन्द्रेण तेन प्रकटितपेश्चलप्रणामः सन् यातः पथा मलयावलम्बिना मेदिनीनाथः | युगलकम् ।

|| ४२४ || इत ऊर्ष्वं सप्तिः कुलकम् | किं चेत्यर्थान्तरप्रस्ता-वनायाम् | रभसच्छेदादरकृतकचम्रहोत्तानविवित्ताक्षेण येन दशाननेन प्रसादाभिमुखं मुखम् असमशरारे दृष्टम् | हराराधनपवृत्तेन रावणेन स्विशरश्छेदेन पूजां चिकीर्षता प्रसन्नमुखो मदनिरपुरवितित इति प्रसिद्धः |

| ४२५ | कण्डामागेषु कृताः ससंभ्रमं कृत्वा यस्य वृषमचि-ह्नेन दांकरेण मौिलस्थितमृगाङ्कामृतसेकभग्नवेदना व्रणच्छेदाः | यस्य छिच्नकण्डर्वणस्य हरेण कृपया चन्द्रादमृतमादाय सेकं कृत्वा पीडा निवारिता |

||४२६|| दृष्टा नवसंख्याकानाम् अभिनवानाम् आननानां शोभाः पुनर्भवात् हरप्रसादात्संपन्नाः । क दृष्टाः । सादरेण वामार्धेन गौरीभा-

¹ MH, adds किंच before दक्षिण°. ² MH, °वलिताक्षण. ³ MH, °वन° for °वण°.

परिजंहे साण-णिरूसुएण सा जेण चन्द-हासस्स । परिमुद्दा णिय-कण्डिह-चुण्णपुन्नङ्किया धारा ॥ ४२७ ॥ मिलआ पंसुलिअ-करेण जस्स विम्हय-रसा ति-णयणेण ॥ तुलिओआरिअ-केलास-मूल-पङ्किआ बाहू ॥ ४२८ ॥ सङ्का-मन्थर-संचार-दूमिओ जस्स भवण-कच्छासु ॥ संचरइ तिअस-बन्दी-सिसएहिँ णिरग्गलं पवणो ॥ ४२९ ॥ तंपि दस-कन्धरं हरि-सुएण कक्खन्तरिम काऊण ॥ जिम्म समुद्देसे भिमे प्रचो पहू तिम्म ॥ ४३० ॥

गेन प्रणामिते समर्पिते मणिदर्पणे येन । असकृत्खङ्गप्रहारो दशम-शिरश्छेदे न पर्याप्त इति नवैवे च्छिन्नानि तान्येव नवानि निर्मितानि हरप्रसादेन ।

| ४२७ | परितुष्टे शाँतत्वाचिरुत्स्रकेन सा येन चन्द्रहासस्य खद्गस्य पराँमृष्टा निजकण्डास्थिचूर्णपुञ्जाङ्का धारा | दैशमं शिरूकेतुमनेन शङ्कितमिति स्पृश्चति। भिप्रायः |

ं॥ ४२८ ॥ मिलिताः कृपया मिर्दिताः पांस्रिलितेन पांस्रयुक्तेन करेण । कर्दमाविलिप्तत्वेन पिच्छिलत्वाद्भिलं विना मर्दनायोग्यत्वात् । यस्य विस्मयवैद्यात् त्रिनयनेन तुलितावतारितकैलासमूलपङ्काङ्किता बाहवः ।

।। ४२९ ।। [ दौङ्कामन्थरसंचारदुःखितो यस्य भवनकक्षास्र संचरति त्रिदद्माबन्दिश्वसितैर्निरर्गलं पवनः ] ।

| | ४३० | | तमि दशकन्धरं रावणं हरिस्ततेन वासवपुत्रेण वाितना कक्षान्तरे कृत्वा यस्मिन्समुद्रोहेशे भ्रान्तं प्राप्तः प्रभुस्तस्मिन् | |

<sup>1</sup> MH, नचैव! 2 MH. ज्ञोतत्वात्. 3 MH. दञ्जमाञ्चर°. 4 MH. omits to give any commentary or this Stanza which is found in J. Dc. K. P.

अवि य। ९

रोसारूढो परिपाडलेमु मुह-मण्डलेमु मुहडाण । पहर-समंचिय णिव्वडइ सामलो सोणिउप्पीलो ॥ ४३९॥ बल-संखोहुक्खय-रेणु-णिवह-णिडिय-वसुंधरा-पयडे। । दीसइ सेस-फणा-मणि-राओ इव रुहिर-विच्छड्डी ॥ ४३२ ॥ परिणइ-कुण्डलिअ-कराववीडणा मडह-गण्ड-विवरेहिं। उदं णिबद्द-वेआ गजेहिं मुचन्ति मय-धारा ॥ ४३३ ॥ परिरुज्ञइ अमरिस-दसण-कृष्टिआहर-णिरुद्द-वयणेहिं। असमाणिअ-पहु-क्रज्जनणेण जी अंपिव भडेहिं ॥ ४३४ ॥

।। ४३९ ।। अधुना पारसीकसंज्ञकजनपदपतिना सह जयान्तं युद्धं नवकुलकेन प्रस्तुतनरपतेराह । रोषवशादारूढः परिपाटलेषु मुखम-ण्डलेषु स्रभटानां प्रहारसममेव निर्वर्तते प्रकटीभवति इयामलः शोणितसंघातः ॥ उप्पीलो ै संघातः । उपमागर्भ चैतत् । शोणित इव । कोसी | यो रोपवशादारूढो वर्णविशेषो मुखमण्डलेषु | खङ्गच्छायाछु-रितत्वाच दयामलत्वम् । अथवा मुखमण्डलेषु यः स्वाभाविकः इयामल आकारः स रोषेणारूढः आक्रान्तः | स शोणितसमूह इव प्रकाशत इत्यर्थः ॥

।। ४३२ ।। बलभैरसंक्षोभितरेणुनिवहनिष्ठितवस्रंधरतया प्रकटो दृश्यते शेषफणामणिराग इव रुधिरराशिः ॥

॥ ४३३ ॥ परिणतिकुण्डलितकरावपीडनसंकटगण्डविवरैः ऊर्ध निबद्धवेगा गर्जेर्मुच्यन्ते मद्धाराः ॥

।। ४३४ ।। प्रतिरुध्यते अमर्पवद्येन दद्यानैराकृष्टो योधरस्तेन निरुद्धवदनैः असमापितंप्रभुकार्यत्वेनेवं जीवितसिव भटैः ॥

¹ MH. निवर्तते. ² MH °ल: for °लो. ³ So MH.

धावन्ति ससक्ष-भडङ्ग-कवलणाअर-दुहाविअ-मुहीओ । विरसा सिवाओं सोणिय-कणुक्र-पिवरेक्षिअ-रवाओ ॥ ४३५॥ पिडहाइ वूढ-जोहोवि पढम-णिविडोव्य संगरुदेसो । उस्मूण-भाव-संसत्त-तुरय-णर-रुण्ड-कय-डिम्बो ॥ ४३६॥ आरक्ख-वण-मुहुग्गिण्ण-भूरि-भङ्ग-द्वियङ्कुस-क्खण्डं । रहसा विहिडय-भमरंव धुणइ वयणं जय-गइन्दो ॥ ४३७॥ अव-जीव-भाव-गरुयायमाण-पल्हस्थ-काय-णिवहाइं । जायाइँ दुव्वहाइँव फणिणो ताइंचिय बलाइं ॥ ४३८॥

|| ४३५ || धावन्ति सदाल्यभटाङ्गकवलनादरदुःखितमुखा वि-रसाः दिावाः द्योणितकङ्ठोर्लैविरेङ्गितंरवाः || द्योणितकङ्गोलरवेण विरेष्ठितोभिभूतो रवो यासां ताः द्योणितविरेष्ठितरवाः ||

|| ४३६ || प्रतिभाति व्यूहयोधोपि क्षीणभटोपि प्रथमितिबड इव संप्रामप्रारम्भितिचित इव संगरोहेशः उच्छूनभावाँत्संसक्ता अ-न्योन्यं संबद्धा ये तुरगनरास्तेषां रुण्डैः कलेवरैः कृतिडिम्बः संपादि-ताटोपः || डिम्ब एकाँपेणीभावः ||

|| ४३७ || आरक्षत्रणमुखोद्गीर्णभूरिभङ्गस्थिताङ्कुदाखण्डं र-मसा विघटितभ्रमर इव धुनाति वदनं जयगजेन्द्रः || आरक्षं द्यि-रिस गजस्य मदस्थानं यत्राङ्कुदाचञ्चुर्निमज्जति | भूविभङ्गेति पाटे भूविभङ्गेति योज्यम् | उद्गताङ्कुदाकणिकास्त सादृदयादुङ्गीनभ्रमरभ्रमः ||

| | ४३८ | | अपगतजीवभावत्वाहुरूयमाणो गुँरुर्भवन् पर्यस्तो वि-वशीभूतः कायनिवहो येषु तानि जातानि दुर्वहानीव फणिनः शेषस्य तान्येव बलानि |

¹ MH. विरेलित °. ² MH. भावासं °. ³ MH. कर्पणी °. ⁴ MH. गुरुभवत्.

आवि य। ९

रोसारूढो परिपाडलेमु मुह-मण्डलेमु मुहटाण ।
पहर-समंचिय णिव्वडइ सामलो सोणिउप्पीलो ॥ ४३१ ॥
बल-संखोहुक्खय-रेणु-णिवह-णिष्टिय-वसुंधरा-पयडो ।
दीसइ सेस-फणा-मणि-राओ इव रुहिर-विच्छड्डो ॥ ४३२ ॥
परिणइ-कुण्डलिअ-कराववीडणा मडह-गण्ड-विवरेहिं ।
उदं णिबद-वेआ गजेहिं मुच्चन्ति मय-धारा ॥ ४३३ ॥
परिरुज्झइ अमारिस-दसण-कष्टिआहर-णिरुद्ध-वयणेहिं ।
असमाणिअ-पहु-कज्जन्नणेण जीअंपिव भडेहिं ॥ ४३४ ॥

| ४३१ | अधुना पारसीकसंज्ञकजनपदपितना सह जयान्तं युद्धं नवकुलकेन प्रस्तुतनरपतेराह | रोषवज्ञादारूढः परिपाटलेषु मुखम-ण्डलेषु छुभटानां प्रहारसममेव निर्वर्तते प्रकटीभवित इयामलः शोणितसंघातः | उप्पीलो संघातः | उपमागर्भ चेतन् | शोणित इव | कोसी | यो रोषवज्ञादारूढो वर्णविज्ञोषो मुखमण्डलेषु | खङ्गच्छायाछु-रितत्वाच इयामलत्वम् | अथवा मुखमण्डलेषु यः स्वाभाविकः इयामल आकारः स रोषेणारूढः आक्रान्तः | स शोणितसमूह इव प्रकाशत इत्यर्थः ||

|| ४२२ || बलभैरसंक्षोभितरेणुनिवहनिष्ठितवस्रंधरतया प्रकटो दृश्यते शेषफणामणिराग इव रुधिरराशिः ||

| । ४३३ | । परिणतिकुण्डितिकरावपीडनसंकटगण्डिविवरैः कथ्वै निवद्भवेगा गर्जेर्मुच्यन्ते मद्धाराः ।

| ४३४ | प्रतिरुध्यते अमर्षवद्योन दद्यानैराक्तृष्टो योधरस्तेन निरुद्धवदनैः असमापित्तंप्रमुकार्यत्वेनेवं जीवितिसव मटैः ||

¹ MH. निवर्तते.

² MH ੰਲ: for ੰਲੀ.

धावन्ति ससक्ष-भडङ्ग-कवलणाअर-दुहाविअ-मुहीओ । विरसा सिवाओं सोणिय-कणुक्ष-पिवरेक्षिअ-रवाओ ॥ ४३५॥ पिडहाइ वृद्ध-जोहोवि पदम-णिबिडोव्य संगरुदेसो । उस्सूण-भाव-संसत्त-तुरय-णर-रुण्ड-कय-डिम्बो ॥ ४३६॥ आरक्ष्व-वण-मुहुग्गिण्ण-भूरि-भङ्ग-द्वियङ्क्स-क्खण्डं । रहसा विहिडय-भमरंव धुणइ वयणं जय-गइन्दो ॥ ४३७॥ अत्र-जीव-भाव-गरुयायमाण-पल्हत्थ-काय-णिवहाइं । जायाइँ दुव्वहाइँव फिणणो ताइँचिय बलाइं ॥ ४३८॥

॥ ४३५ ॥ धावन्ति सञ्चल्यभटाङ्गकवलनादरदुःखितमुखा वि-रसाः दिावाः शोणितकहोकैंविरेहित्तरवाः ॥ शोणितकहोलरवेण विरेहितोभिभूतो रवो यासां ताः शोणितविरेहितरवाः ॥

|| ४३६ || प्रतिभाति व्यूहयोधोपि क्षीणभटोपि प्रथमनिबिड इव संप्रामप्रारम्भनिचित इव संगरोहेद्याः उच्छूनभावाँत्संसक्ता अ-न्योन्यं संबद्धा ये तुरगनरास्तेषां रुण्डैः कलेवरैः कृतिडिम्बः संपादि-ताटोपः || डिम्ब एकाँपेणीभावः ||

| ४३७ | आरक्षत्रणमुखोद्गीर्णभूरिभङ्गस्थिताङ्कुदाखण्डं र-भसा विघटितभ्रमर इव धुनाति वदनं जयगजेन्द्रः | आरक्षं दी-रिस गजस्य मदस्थानं यत्राङ्कुदाचन्द्वार्नमञ्जति | भूविभङ्गेति पाठे भूविभङ्गेति योज्यम् | उद्गताङ्कुदाकणिकास्र सादृदयादुद्वीनभ्रमरभ्रमः।

| १४३८ | अपगतजीवभावत्वाहुरूयमाणो गुँरभवन् पर्यस्तो वि-वशीभूतः कायनिवहो येषु तानि जातानि दुर्वहानीव फणिनः शेषस्य तान्येव बलानि |

¹ MH. °विरेलित°. ² MH. °भावासं°. ³ MII. °कर्णणी°. ⁴ MII. गुरुभवत्.

अवि य। ९

रोसारूढो परिपाडलेमु मुह-मण्डलेमु मुहडाण । पहर-समंचिय णिव्वडइ सामलो सोणिउप्पीलो ॥ ४३९ ॥ बल-संखोहुक्खय-रेणु-णिवह-णिडिय-वसुंधरा-पयडे। । दीसइ सेस-फणा-मणि-राओ इव रुहिर-विच्छड्डी ॥ ४३२ ॥ परिणइ-कुण्डिल अ-कराववीडणा मडह-गण्ड-विवरेहिं । उदं णिबद-वेआ गजेहिं मुचन्ति मय-धारा ॥ ४३३ ॥ परिरुज्झइ अमरिस-दसण-कृष्टिआहर-णिरुद्द-वयणेहिं । असमाणिअ-पहु-क्रज्जनणेण जी अंपिव भडेहिं ॥ ४३४ ॥

॥ ४३१ ॥ अधुना पारसीकसंज्ञकजनपदपतिना सह जयान्तं युद्धं नवकुलकेन प्रस्तुतनरपतेराह । रोषवशादारूढः परिपाटलेषु मुखम-ण्डलेषु स्रभटानां प्रहारसममेव निर्वर्तते प्रकटीभवति इयामलः शोणितसंघातः ॥ उप्पीलो ै संघातः । उपमागर्भ चैतत् । शोणित इव । कोसी | यो रोषवद्यादारूढो वर्णविद्योषो मुखमण्डलेषु | खङ्गच्छायाषु-रितत्वाच दयामलत्वम् । अथवा मुखमण्डलेषु यः स्वाभाविकः इयामल आकारः स रोषेणारूढः आक्रान्तः । स शोणितसमूह इव प्रकाशत इत्यर्थः ॥

॥ ४३२ ॥ बलभैरसंक्षोभितरेणुनिवहनिष्ठितवसंघरतया प्रकटो दृश्यते शेषफणामणिराग इव रुधिरराशिः ॥

॥ ४३३ ॥ परिणातिकुण्डलितकरावपीडनसंकटगण्डविवरैः ऊर्ध्व निबद्धवेगा गर्जेमुच्यन्ते मदधाराः ॥

।। ४३४ ।। प्रतिरुध्यते अमर्षवद्योन दद्यानैराक्वष्टो योधरस्तेन निरुद्धवदनैः असमापितंत्रभुकार्यत्वेनेवं जीवितसिव भटेः ॥

¹ MH. निवर्तते.

² MH ੰਲ: for ੰਲੀ. <sup>8</sup> So MH.

धावन्ति ससक्ष-भडङ्ग-कवलणाअर-दुहाविअ-मुहीओ । विरसा सिवाओं सोणिय-कणुक्ष-पिवरिक्षिअ-रवाओ ॥ ४३५ ॥ पिडहाइ वूढ-जोहोवि पढम-णिविडोव्य संगरुदेसो । उस्सूण-भाव-संसत्त-तुरय-णर-रुण्ड-कय-डिम्बो ॥ ४३६ ॥ आरक्ष्व-वण-मुहुग्गिण्ण-भूरि-भङ्ग-द्वियङ्कुस-क्खण्डं । रहसा विहिडय-भमरंव धुणइ वयणं जय-गइन्दो ॥ ४३७ ॥ अव-जीव-भाव-गरुयायमाण-पन्हस्थ-काय-णिवहाइं । जायाइँ दुव्वहाइँव फणिणो ताइंचिय बलाइं ॥ ४३८ ॥

| ४३५ || धावन्ति सञ्चल्यभटाङ्गकवलनादरदुःखितमुखा वि-रसाः द्यावाः शोणितकक्षोर्लैविरेक्षितरवाः || शोणितकक्षोलरवेण विरेक्षितोभिभूतो रवो यासां ताः शोणितविरेक्षितरवाः ||

| ४३६ | प्रतिभाति व्यूढयोधोपि क्षीणभटोपि प्रथमनिबिड इव संप्रामप्रारम्भनिचित इव संगरोहेशः उच्छूनभावाँत्संसक्ता अ-न्योन्यं संबद्धा ये तुरगनरास्तेषां रुण्डैः कलेवरैः कृतिडिम्बः संपादि-ताटोपः | डिम्ब एकाँपेणीभावः |

| ४३७ || आरक्षत्रणमुखोद्गीर्णभूरिभङ्गस्थिताङ्क्षदाखण्डं र
मसा विघटितभ्रमर इव धुनाति वदनं जयगजेन्द्रः || आरक्षं द्यि
रिस गजस्य मदस्थानं यत्राङ्कृदाचञ्ज्ञार्नमज्जिति | भूविभङ्गेति पाठे

भूविभङ्गेति योज्यम् | उद्गताङ्कृदाकणिकास्त सादृदयादुङ्कीनभ्रमरभ्रमः ||

| | ४३८ | | अपगतजीवभावत्वाहुरूयमाणो गुँरभवन् पर्यस्तो वि-वशीभूतः कायनिवहो येषु तानि जातानि दुर्वहानीव फणिनः शेषस्य तान्येव बलानि ||

¹ MH. विरेलित°. ² MH. भावासं°. ³ MH. °कप्पणी°. ⁴ MH. गुरुभवत्.

इय से जय-पेरन्तो पुहई-वइणो परिक्खय-पहाणो । तुमुलो महाहवो आसि चिरयरं पारसीएहिं ॥ ४३९ ॥ किंच।१७

उहओअहि-पिंडलग्गा धणु-पेळिय-कोडि-चिलय-वीयदा । णिज्जिन्ति जेनियं एन्ति तेनियंचेय धरणि-हरा ॥ ४४० ॥ एक्किम्मिचिय सेले पूरिय-भुवण-वल्लए समीसिरिए । आलोइउं पयत्ता सयलव्य परिद्विया वसुहा ॥ ४४९ ॥ इह-हुत्तं णिवडन्ता णोळेन्ति पणोळिया धरा-वलयं । णज्जइ एनो-हुत्तं परओ-हुत्तं व धरणि-हरा ॥ ४४२ ॥

|| ४३९ || इति तस्य जयपर्यन्तः पृथिवीपतेः परिक्षेयप्र-धानस्तुमुलो महाहव आसीचिरतरं पारसीकैः सह || कुलकम् ||

| ४४० | अथ सप्तदश्याः कुलकम् | उभयोदिधप्रतिलग्नाः पूर्वापरतोयनिधसंबद्धा धनुष्येरितकोटिचितितद्वितीयार्धाः | धनुष्को-टिचितितद्वितीयार्धाः इत्यर्थः | निर्यान्ति नीयन्ते वा यावत्तः आग-च्छन्ति तावत्त एव धरणीधराः | पृथुराजेनं सागरद्वयावस्थिता पृथिवी मानदण्डस्थानीयेन धनुषा परिच्छेत्तुमारब्धा | तत्रातिद्राधीयस्वाद्धनुषः पर्वतैरुभयसागरतटवर्तिभिरवकाशेवरुद्धे यावदेकेन प्रान्तेन प्रेयं परतो गिरयो नीयन्ते तावदपरेण प्रान्तेन धनुषाऽप्रेयंमाणेनार्वाग्भवता पृथिवी व्याप्यत इति दिग्द्वयव्यवस्थितगिरिस्वीकरणनिराकरणव्ययत्वात्कि-तिपरिच्छेदो न संपन्न इति कथा ||

[॥४४९॥ एकस्मिन्नेव दौले पूरितमुवनवलये समपसृते आ-लोकयितुं प्रवृत्ता सकलेव परिष्ठिता वस्रुधा ॥]

|| ४४२ || इह क्षेपयितुः पृथोः संबन्धिनि देशे हर्कं संमुखं

¹ MH. परिक्षिय° ³ MH. om. °जेन°. з НМ. तं.

एक्केणंचिय चावग्ग-भिण्ण-लग्गेण पेक्किओ गिरिणा । णिज्जइ पुन्धिय-रय-पूरियन्तरो सेल-संघाओ ॥ ४४३ ॥ सेलाण चाव-पेक्किय-तड-मेह-पडन्त-विज्जु-वलयाण । पक्ख-च्छेय-द्विय-कुलिस-सक्ष-सयलाईंच गलन्ति ॥ ४४४ ॥ णिज्जन्ति मुहल-मूला चल-पायव-णिज्झरा खलन्त-सिला । सम-विसम-भूमि-लङ्गण-तरङ्गिणो सेल-संघाया ॥ ४४९ ॥

कृत्वा निपतन्तो निष्पतन्तो णोहेन्ति पेरयन्ति पणोहिया प्रणुचाः पिताः सन्तो धनुषा धरावलयम् वलयाकारत्वाह्रलयम् समीपचतुदिंग्भूमिकटकं विष्टभ्य मज्जन्ति । ततश्च गिर्यवष्टक्षप्रदेशे मज्जिति सिति
भागान्तरमुन्मज्जिति तुलान्तवत् । ततश्च प्रतिपन्ना णज्जह ज्ञायते हैंन्तोहुन्तं इहाभिमुखं पतन्त्येते धरणीधराः पुँरऔहुन्तं न पुनः पराभिमुखं
पतन्तीति ज्ञायन्ते पराङ्मुखेषु पतत्स्विप ॥ क्विन्तु परओहुन्तं विति
पाटः । तत्रेहाभिमुखं वा पतन्तीति संशयरूपेण ज्ञायते परभूभागस्याप्युन्मज्जनादित्यर्थः ॥

|| ४४३ || एकेनैव चापायभिज्ञलमेन प्रेरितो गिरिणा [णिज्जइ नीयते] पुञ्जितरजसा पूरितान्तरः दौलसंघातः || इति धनुपस्तस्य च प्रेरियतुः पृथोर्महाप्रभावत्ववर्णनम् || पङ्कित्यवस्थिता एकप्रेरणयैव रज्जुकीलकवद्वहवः प्रेर्यन्त इत्यर्थः | चापाटनीद्वयेन वैकस्य गि-रिसंघस्य संमुखं पतनमपरस्य पराङ्गुखम् ||

ा। ४४४ | शैलानां चापप्रेरिततटमेघपतद्विद्युद्रलयानां पक्षच्छेद-स्थितकुलिदादाल्यदाकलानीव गलन्ति पतन्ति ॥

॥ ४४५ ॥ नीयन्ते मुखराणि शब्दायमानानि मूलानि येषां ते

¹ MH. पतिता:. ² MH. ततश्वपतिपत्रा. ³ MH. पुरउ°.

आसा-गएहिं सरहस-चावग्ग-पणोळ्ळणा-पयन्तता।
धाविय-पिडगय-सङ्कालुएहिं भिज्जित्ति कुल-सेला ॥ ४४६॥
दीसन्ति गमण-णिविडिअ-सिहर-सिला-भिरय-मूल-वित्थारा।
खन-धणु-मग्ग-णिग्गम-पयन्त-पढमुज्झरा गिरिणो॥ ४४७॥
पाआल-भिरय-मूला पेळिय-णिक्खन्त-धणु-समोलइया।
मुच्चित्ति थोय-तुलिया भू-भङ्ग-भएण धरणि-हरा॥ ४४८॥
जे आसि गिरीण पुरा संचय-वियडा महा-णई-पवहा।
ओसारियाण तेचिय थलीहिं पिज्जिन्ति जल-सोना॥४४९॥

चेलाः पादपा निर्झराश्च येषां ते समविषमभूमिलङ्गनेन तरङ्गितौः स्खलिताः शैलसंघाताः ॥ धनुषा नोद्यमानानामेषा वर्णना ॥

| ४४६ | आद्यागजैः सरभसचापायप्रणोदनप्रवर्तमाना धा-वित[प्रति]गजदाङ्कावद्गिभिद्यन्ते कुलदौलाः प्रधानपर्वताः ॥

|| ४४७ || दृश्यन्ते गमननिपतितशिखरशिलामूँलमूँतिवस्ताराः कुँडितधनुर्मार्गनिर्गमप्रवृत्तप्रथमनिर्झरा गिरयः || धनुषान्तैःप्रोतगिरि-मार्गेण नवा निर्झराः प्रवृत्ता इत्यर्थः ||

|| ४४८ || आपातालं मूलैर्भृताः स्थापिताः प्रेरितनिष्क्रीन्तेन द्वितीयपार्श्वे निर्गतेन धनुषा समोलइया समुत्किप्ताः मुन्यन्ते त्यज्यन्ते स्तोकतुलिता भूभद्गःभयेन भूम्युत्पाटनसाध्वसेन रज्ज्ञकीलकवत्पाता-लतलितीनमूलत्वेनाचलानां भूम्युत्पाटनदाङ्कया [धरणीधराः] ||

|| ४४९ || येभूवन् गिरीणां संबन्धिनः पुरा पूर्व संचयेन गिरीणां परस्परसंलयत्वेन विकटा दुर्गमा महानदीप्रवाहा अपसारितगिरीणां

¹ MH. चपलाः ² MH. °क्राडित°. ³ MH. °न्तपोत°. \* MH. °निक्रान्तेन°. ° MH. एवंसिचयेन.

जेमु गिरी अवणीया जेमुं च णिवेसिया णरिन्देण । दोण्णिव भिण्ण-सरूया जाया अण्णव्य उद्देसा ॥ ४५० ॥ मज्झ-समोसिरयम्मि य पेरन्त-परिद्विए य गिरि-जाले । ओअरइ महिंव णहं आरुहइ महिव्य गयण-यलं ॥ ४५१ ॥ चाय-पणोक्षण-णिवडिअ-सेल-भरन्तेक्कवास-पुज्जइओ । बहु-जलयरोव्य दीसइ सोचिय मडह-हिओ जलही ॥ ४५२ ॥ पढम-विमूढ-च्छाओ ओसारिय-सेल-जाल-णिव्यडिओ । मज्झिम्मिव पुज्जइओ धराएँ बहलायवा दियहा ॥ ४५३ ॥

त एव स्थर्लीभिरुत्खातगिरिभूभागैः पीयन्ते निजेगिल्यन्ते जलस्ना-वरूपाः ॥

|| ४५० || येषु प्रदेशेषु गिरी गिरयोपनीताः | येभ्यः प्रदेशेभ्यः पर्वता अपसारिता इत्यर्थः | येषु च निवेशिता उत्पाटच स्थापिता इत्यर्थः | केन | नरेन्द्रेण प्रजापतिना पृथुना | ते इयेपि भिन्नस्वरूपा जाता अन्य इवात्यन्तभिन्ना इवोहेशाः प्रदेशाः ||

|| ४५१ || मध्यात्सम्यगपछते च [पर्यन्तपरिष्ठिते च] गिरि-जाले अवतरित महीमिव नभः | मध्यमही श्रुन्येव प्रतिभातीत्यर्थः | आरोहित महीव गगनम् || महीयिमव भातीत्यर्थः ||

॥ ४६२ ॥ चापप्रेरिताँनिपतित[द्यौत]श्रियमाणेकपार्श्वेन पुद्धी -कृतः संकोचितो बहुजलचरो दृदयते । सर्वजलचराणामेकत्र स्थाने संघटनात् । स एव मडहस्थित उँदिधिः ॥

॥ ४५३ ॥ प्रथमं पर्वतोत्पाटनसमये पर्वतैर्व्याप्तगगनत्वाहिनक-रकरप्रवेद्याभावे विंमूढच्छायः अस्फुटकान्तिर्धृतिपटतेन चलद्विरि-

¹ MH. °कान्तिधूलि °.

उक्लय-गिरि-गहिर-द्वाण-भाव-दूरुण्णयन्तर-क्लण्डं। दीसइ तह-संद्विय-सेल-जाल-विसमंव महि-वेढं॥ ४५४॥ उम्मिल्लान्त मही-हर-गमणुठ्वेल्लिय-धरा-समक्रन्ता। उल्लन्त-रेणु-मइला सु-इरेण महा-णई-मग्गा॥ ४५५॥ थिइ-लम्भ-निट्युयाणं कालेण विस्तढ-काणण-तणाणं। पक्ल-च्छेयाहिवि महि-हराण चलिएहिं अवरदं॥ ४५६॥ परन्ती-कअ-उत्तुङ्ग-गरुअ-गिरि-वलय-बद्ध-परिवेसं। मज्झोणयंव दीसइ पासोणिमअंपि महि-वेढं॥ ४५७॥

निचयेन च आकुलीकृतत्वात् ततोपसारितशैलजालत्वेन निर्वृत्तः प्रकटीभूतः अतथ मध्ये प्रान्तस्थितगिरिसंबन्धिन पुञ्जीकृत इव धरायां समस्तायां बहलातपो दिवसः ॥

॥ ४५४ ॥ उत्खातगिरित्वाहम्भीरस्थानत्वेन दूरोच्चतान्तरखण्डं संदृहयते तथासंस्थितद्दीलजालविषमिव महीपृष्ठम् ॥

|| ४५५ || उन्मीर्ल्यंन्ते प्रकटीभवन्ति महीधरगमनोद्देष्टितया ध-रया समाक्रान्ताः सन्तः आर्द्रीभवद्रेणुमितनाः द्विचरेण महानदीमार्गाः॥

|| ४५६ || स्थितिलाभेन निर्वृतानां कालेन विरूढकाननतृणानां प-क्षच्छेदादिप महीधराणां चिलतेरपराद्धम् || छिच्चपक्षेर्यथातथा स्थितिरा-सादिता | समासीनधनुष्कोटिविघटनचिलतेः पुनर्गगैनं कथंचित्पदबन्धो लब्ध इति वचादप्याधिक्यं पृथुधनुषो वर्णितमनेन | कालेण विरूढ-काणण-तलाण इति पाठे विरूढकाननं।नि तलानि येषामिति ||

[॥ ४५७ ॥ पर्यन्तीकृतोत्तुङ्गगुरुगिरिवलयबद्धपरिवेषं मध्याव-नतिमव दृइयते पार्श्वावनतमपि महीपृष्ठम् ॥ ]

¹ MH. निवृत्तः. ³ MH. ° पीउम्. 8 MH. उन्मीलन्ति.

ओसारिअ-गिरि-गारव-विणमिअ-पेरन्त-पुच्चइज्जन्तं । वित्थारियं तंचिअ जायं मडहंव महि-वेढं ॥ ४५८ ॥ इय पिहुणो धणु-पेछण-णिबिडीकय-सेल-जाल-दुछङ्घा । भू-पेरन्ता जे इर तेसुवि गहिओ करो पहुणा ॥ ४५९ ॥

अरइ-परिसंक्षणा रिणर-णेउराराव-संगलन्तीसु । ठिय-परियआसु दिद्दी लग्गइ कल-हंस-मालासु ॥ ४६०॥ विविणेह-मज्जण-द्विय-थोउब्भिज्जन्त-दाण-रायंव । दीसइ सामायन्तं सइ सुह-भङ्गेसु लायण्णं ॥ ४६१॥

[ || ४९८ || अपसारितगिरिगौरवविनमितपर्यन्तपुर्ज्जीक्रियमाणं विस्तारितं तदेव जातमल्पमिव महीपृष्ठम् || ]

|| ४९९ || इति उक्तप्रकारेण पृथोः संबन्धिना धनुषा यस्प्रेरणं तेन निविडीकृतं यत् दीलजौतं तेन दुर्लङ्का भूमेरैन्ता ये किल तेष्विप गृहीतः करो दण्डः प्रभुणा यद्योवर्मणा || कुलकम् ||

|| ४६० || अधुना नर्मदाख्यनदीनिवासं षर्कुलकेनाह |
अरत्या यत्परिष्वक्षणं तस्माद्रणरणनदीलानां नूपुराणां य आरावः
ईषच्छ्वदस्तत्र संगलन्तीषु संघटमानाद्ध स्थिरंपरिचयाद्ध लगैति दृष्टिः
कलहंसमालाद्ध || महानदीनां देवतारूपत्वाचर्मदा नाम नायिका कार्तवीर्यार्जुने बद्धानुरागा सती रार्जार्ष तमनुससार | अयमपि च राजर्षिस्तां प्रत्यनुपजाताभिलाष इति तदलाभे संजातरणरणका ||

४६९ ।। विपिनेभमः ज्ञानिस्थितस्तोकोद्भिद्यमानदानरागिमव
 इस्यते विरहजदुः खेन दयामायमानं सदा स्वौँद्भेषु लावण्यम् ।।
 सौन्दर्यातिद्यायं विरहवेदनार्क्वतां च दयामिकां धत्त इत्यर्थः ।

<sup>ै</sup> MH. पटकुलकेनाइ. ै MH. संगलत्सु. ै MH. °कृता.

संतावायासीप्पिय-चन्दण-पङ्क-प्पएस-पण्डूइं। दोञ्बल्ल-समुम्मीलिअ-पुलिणाइँव होन्ति अङ्गाइं॥ ४६२॥ बहुसी वडन्त-विहडन्त-सइ-सुहासाय-संगमुळीले। हियए खेय समप्पन्ति चन्बला वीइ-वावारा॥ ४६३॥ कुसुम-सयणिज्ज-मलणा सोरह-घोणन्त-महुअरं हरइ। उदेस-प्रुच-जणाहिलक्ख-सीसंपिव सरीरं॥ ४६४॥

भत्र नर्मदानदा सह तद्धिष्ठायकाया देवताया अभेदाध्यवसाये विवि-णेभमज्जाणिंदे इत्युत्पेक्षा ॥

| ४६२ | संतापायासार्धितचन्दनपङ्कप्रदेशपाण्डूनि दौर्बल्यस-मुन्मीलितपुलिनानीय भवन्त्यङ्कानि | नदी परिशुष्कोभयपुलिनत्वा-च्छुष्ककर्दमतटा सैवमुखेक्यते विरहजसंतापदुर्बला संतापितवृत्त्यर्थ-लागितशुष्कचन्दनपाण्डुरपुलिनेवेति |

| ४६३ | वारंवारं संयुज्यमानी वियुज्यमानश्च यः स्मृति
ग्रुखास्वादसंगमः स्मरणेन हदयप्रत्यक्षीभूतो यः प्रियतमस्तस्माद्यः

ग्रुखानुभवसंगमस्तत्रोहोले उत्ह्यके हदय एव समाप्यन्ते चञ्चला

वीचिव्यापाराः || बहुद्द्रो घटमाने सित ग्रुखास्वादसंगमोहोले हदय

एव समाप्यन्ते चञ्चला वीचिव्यापाराः | सिती साध्वी यदा विरिहणी

भवति तदा हदय एवाद्राकिल्पितियसंगमकहोलाः समाप्यन्ते न तु

बहिःप्रयोगयोगमिधरोहन्ति नियतनरनियत्चित्तत्वात् ||

| ४६४ | कुछममयदायनीयमलनसौरभघूर्णमानमधुकरं हरति | इदयम् | उद्देशपर्याप्तजनाभिलक्ष्यशिरस्किमव शरीरभ् | तत्र
हि नद्यां संनिहितबहुकुछमविपिनतया कचित्कचित्पदेशे शैत्यमाश्रित्य

<sup>1</sup> MH. इदयवाशा°.

इय जम्मि पएसे णम्मयाएँ राएसि-वन्द-भावाए । भभियं संभरिअ-कहेण तत्थ वसिअं णरिन्देण ॥ ४६५ ॥

मुह-विणिभिय-नव-मङ्गल-किसल-कलाव-च्छलेण गन्तूण।
पिज्जन्तंपिव अहि-दीह-दीह-जीहा-सहस्सेहिं ४६६
अणुणिज्जन्तं रक्खा-परिअर-धुअ-धवल-चामर-णिहेण ।
बन्दीकयामर-जरा-बन्धूहिंव बहु-पणाभेहिं ४६७
मरण-भएणव चिन्ता-सामाअन्तेहिं जीव-जालेहिं ।
अवलम्बज्जन्तं सोरहायरा महुअर-कुलेहिं ४६८
हरि-चक्क-विरिक्क-हिअ-पाणागय-राहु-सीस-वलयंव ।
नियअ-च्छाआ-मण्डल-निहेण पासे प्यासन्तं ४६९
परिश्रमन्ति धमरपङ्ग्यः कामाकान्त्रं कसमग्रस्याविश्रान्तकं द्वित्र-

परिश्रमन्ति भ्रमरपङ्क्षयः कामाक्रान्ति कुस्रमशय्याविभान्तर्कु जितग-लक्ष्मान्तकेशकलापत्वेन कल्पिताः ॥

ा। ४६९ ।। इति यत्र प्रदेशे नर्मदया⁴ राजर्षिबद्धभात्रया भ्रान्तं नर्भदासहस्रार्जुनयोः सैंस्मृतकथेन तत्राप्युषितं नरेन्द्रेण ।। कुलकम् ।।

[ | । ४६६ | । मुखिविनिर्भितनवमङ्गलिक्तिसलकलापच्छलेन गत्वा पीयमानिमव अहिदीर्घदीर्घिजिह्नासहस्रेः]

[ | । ४६७ | । अनुनीयमानं रक्षापरिचरधुनधवलचामरिनमेन बन्दीकृतामरजराबन्धुभिरिव बहुपणामैः]

[।। ४६८ ।। मरणभयेनेव चिन्ताइयामायमानैर्जीवजालैः अव-लम्ब्यमानं सौरभादरात् मधुकरकुलैः]

[|| ४६९ || हरिचक्रविरिक्तस्थितप्राणागतराहुद्यीर्षवलयमिव निजकच्छायामण्डलनिभेन पार्श्वे प्रकाद्यमानम् ]

¹ MH. °क्रान्तांस्कुसुम°. ² MH. °क्राडित°. ⁰ MH. °क्रान्त°. ⁰ MH. नर्मदाया.

इय अमअ-कुम्भमुब्भिज्जमाणमुअहीओँ जम्मि दृहूण । तिअसेहिँ विम्हिअं तम्मि साअरन्ते द्वियं प्हुणा ॥ ४७० ॥ मुक्का णिसासु दिध्यि-मइन्द-संपाय-विससिय-गयन्दा । पुश्जिय-सेणा-कलुसीकयावडा तेण मरु-मग्गा ॥ ४७१ ॥ भव व । १३

होन्त-रसा-यल-भय-विसुण-क्सण-घण-धूमके उ-दण्डेहिं। दीसन्ति भीअ-विवलायमाण-भुअयाओँव दिसाओ ॥४७२॥ तक्खण-पसरन्तुष्पाय-तरल-तारा-करम्बिओ फुरइ। भीओरय-सुर-दिज्जन्त-भीय-रयणीव्य णह-मग्गी॥ ४७३॥

[ | १४७० | | इति अमृतकुम्भम् उद्भिद्यमानम् उदधेर्थस्मिन् दृष्ट्वा त्रिदद्येर्भिस्तितं तस्मिन् सागरान्ते स्थितं प्रभुणा | | ]

| ४७१ | मुक्ता लङ्किताः | कदा | निशास्त रात्रिषु शीतला-स्त | न तु दिवा आतपेन जाज्वल्यमानत्वात् | दिर्पतमृगेन्द्रसंपातिन-शासितगजेन्द्रा अपि पुञ्जितसेनाकलुषीकृतावटास्तेन राज्ञा मरु-मार्गाः | विश्वसिता मारिताः | अवटाः कूपाः | ते पिपासितैः पुञ्जी-भूतेरहमहमिकया निपतिद्वराकृष्टामलजलैत्वेन शिष्टकर्दमत्वादकलुदी-कृताः | |

|| ४७२ || अपि चेत्यर्थान्तरसंभावनायाम् || अधुना श्रीकण्ड-संज्ञकजनपददेशप्राप्तिं राज्ञो वर्णायतुं जनमेजयकृतसर्पसन्नं वर्णायतुं त्रयोदशिमः कुलकमाह | भवैद्रसातलभयपिशुनकृष्ण[घन]धूमकेतुद-ण्डैर्ट्टरयन्ते भीतविपलायमानभुजगा इव दिशः ||

|| ४७३ || तत्क्षणं प्रथमारम्भानिष्टस्चकत्वेन प्रसरन्त्यो या

<sup>1</sup> MH. °जत्वेन for °जलत्वेन.

³ MH. °भवनरसा.

बिल-वलय-मुहुब्वेद्धन्त-सरल-भुयइन्द-जाल-कलिलाए।
चिलयं संभम-रहसुद्ध-केस-दण्डाएँव महीए॥ ४७४॥
सज्झस-संजाय-जराजरेहिँ णिम्मोअ-पष्ट-मालाओ।
भुअएहिँ वेय-पज्जलण-सिङ्क्षएहिंव मुच्चिन्त॥ ४७५॥
अद्विअ-पडन्त-विसहर-संवितिअ-वलन्त-धूम-जालेण।
एक्काहुईकयं-पिव णहम्मि पिडहाइ पायालं॥ ४७६॥
संभम-पुणरुचारुण-फुरन्त-जीहा-कडप्प-पञ्चविआ।
दीसन्ति रोस-कवित्अ-हव्ववह-सिहव्व भुअइन्दा॥ ४७७॥
दशाततरलतारास्ताभिः करम्बितः संवितः स्फुरित भीतोरगद्धरदीयमानोत्को चैरत्न इव नभोमार्गः॥

| | ४७४ | | बिलवलयमुखादुद्देख्यत् निःसरत् सरलभुजगेन्द्रजालं तेन कलिलया समाकुलया चलितं संभ्रमरभसोध्वेकेदादण्डयेवं मह्या । |

| ४७६ | साध्यससंजातजरातुरैर्निर्मोकपट्टमाला भुजगाधिपैः प्रज्वलनदाङ्कितैरिव मुच्यन्ते | भयातिदायेन हि प्रागेव जरा भवति | निर्मोको मुक्तं सर्पचर्म | वृद्धस्य ध्रुवभावी निकटो निर्मोकत्याग इति प्रज्वलनदाङ्कितैरिव दाहभयादिव कविना कल्पितम् | |

|| ४७६ || अस्थितपतिद्विषधरसंवित्तवर्लं दूमजालेनेकाहृतीकृतिमव नभौपि प्रतिभाति पातालम् || उत्पतनयोग्यत्विमहाहीनां कविना कल्पितम् | धूमकेर्तुंश्व धूमत्वेनाहवनीयाग्निधूमः | अस्थितमनवरतम् ||

|| ,४७७ || संभ्रमपुनरुक्तारुणस्फुरिक्जिह्नासमूहपछिवता दृदय-न्ते रोषकवितहव्यवाहिशाखा इव भुजगेन्द्राः || संभ्रमो भयम् |

<sup>1</sup> MH. °सरन्. 2 MH. दण्डा इव. 8 MH. वलधूम°. 4 MH. केत्तश्च. It is probable the words धूम केतृश्च धूमत्वेन are corrupt.

डज्झन्त-विसहरुकर-सुङ्कारन्दोलमाण-मुहल-सिहा । णीससइव विसम-विसाणुभाव-दर-घुन्निरो जलणो ॥ ४७८॥ अरुण-विसारि-फणा-रयण-राय-पडिअग्गिआओं णिवडन्ति । गहियाणुमरण-मण्डण-चिन्धाओं व णाय-णारीओ ॥ ४७९॥ कुसुमिअ-हरि-अन्दण-कणय-दण्ड-परिरम्भ-लालिअङ्गीओ । वलयन्ति णिविवआरं भुअङ्ग-ललणा सिहि-सिहाओ॥४८०॥ लिक्वज्जइ आहारुडुमाय-परिवेक्षिरन्त-वलउठ्य । डज्झन्त-कुडिल-विसहर-समूह-कलिलोअरो जलणो ॥४८९॥

तेन पुनरुक्तं पुनः कोपारुणाः स्फुरन्तो ये जिह्नाकलापास्तैः संजात-पछवा इवेति योजना कार्या ॥

| ४७८ || दद्यमानविषधरोत्कर[फूत्]कारैरान्दोल्यमानमु-खरिदाखो निःश्वसितीव विषमविषानुभावेषकूर्णनद्यीले। ज्वलनः ||

|| ४७९ || अरुणविसरणशीला ये फणारत्नरागास्तेः प्रतिजागरिता व्याप्ता निपतन्ति गृहीतानुमरणमण्डनिच्हा इव नागनार्थः ||
नार्यो हि भर्तुरनुगमाय रक्तवाससो भवन्ति | रागो रहमयः ||

|| ४८० || कुछामितहरिचन्दनलतादण्डपरिरम्भेण लिलताङ्गचो वलयन्ति आलिङ्गन्ति निर्विकारं कृत्वा भुजङ्गललनाः कर्न्यः दिाखि-शिखाः कर्मभूताः || हरिचन्दनम् । परिरम्भ आलिङ्गनम् । लिति सुकुमारम् । निर्विकारत्वं स्नीत्वेन मुग्धत्वात् ।।

॥ ४८२ ॥ लक्ष्यते आहारोद्ध्मातपरिवेद्यनशीलान्त्रवलय इव

¹ MH. has nothing between this and परिष्म. Probably some words have been left out.

पुरुहूआहुइ-पढमो अरन्त-सुर-चाव-गाञ्भणा ओव्व । दीसन्ति वहु-विहोरय-मणि-राय-वहाओं जालाओ ॥ ४८२ ॥ वेवइ सरणागय-विस-हरिन्द-फण-वलय-कलिय-चलणगो । कुचिय-णरिन्द-विसिक्चिय-सुयाहिरूढोव्व सुर-णाहो ॥ ४८३ ॥ इय जम्मि विउ-वहा पण्डवेण विहियं पुरा भुयय-सत्तं । चिरमुसिओ सिरि-यण्डोव अण्ठ-मगो पहू तम्मि ॥ ४८४ ॥

दद्यमानकुटिलविषधरसमूहसंकुलोदरो ज्वलनः || हूयमानानां सर्पा-णामतिबहुलत्वमिति सूचितम् ||

| ४८२ | पुरुहूत इन्द्रः | स एवाहुतिस्तस्याः प्रस्तुतत्वात् प्रथ-ममवतरन्छरचापस्तेन गर्भिण्यं इव दृश्यन्ते बहुविधोरगमणिरागवहाः सत्यो ज्वालाः | किल तक्षककोपेन जनमेजयेन सेन्द्राय तक्षकाय स्वाहेति सेन्द्रतक्षकाहुतिः प्रस्तुता | |

| ४८३ | वेपते शरणागतिवषधरेन्द्रफणावलयकलितचरणायः कुपितो यो नरेन्द्रो जनमेजयस्तेन विस्टः प्रेषितो यः पुरोहितोर्थात् तस्य सुचि अधिरूढ इव सुरनाथः | सुँच्यारूढ इवास्म्यनेनापरा-धेनेति मन्यमानः कम्पित इत्यर्थः |

| ४८४ | इति यस्मिन्पितृवधादेतोः पाण्डवेन जनमेजवेन विहितं पुरा भुजगसत्त्रं चिरमुषितः श्रीकण्डोपकण्डमार्गे प्रभुस्त-स्मिन् | महापुरुषितिवेवितत्वं तत्र चिरनिवासे हेतुः |

¹ MH. गर्भिणा. ² MH. धुच आरूढ इ°.

पण्डु-तणएण कर-यल-पाविय-कवयञ्चलेण अक्खिनो । जाल-द्विय-जल-यर-विब्भमेण सो जम्मि कुरु-णाहो ४८५ भाविय-भारह-कलहं भारह-कलहेण सरवरे तम्मि । कामं सकामिणीएण सलिल-कीला विरइयाओ ॥ ४८६॥ कि च। ५

माया-माहप्प-गुणेहिं जेण बदं जयंपि णीसेसं । तं संजमिजं माहवमीहन्त णरिन्द मूढेोसि ॥ ४८७॥

| ४८५ | पाण्डुतनयेन भीमेन करतलपाप्तकवचाञ्जलेनाक्षिप्तो जीलस्थितजलचरविभ्रमेण सो यस्मिन्कुरुनाथः

| ४८६ | भावितभारतकलहेनै भृतैकलभेन सरिस तिसम् कामं सकामिनीकेन सिललक्रीडा विरचिताः | विश्रमोत्राव्यवसायः | कुरुनाथो दुर्योधनः | भावितं स्मृतम् | कलभैंभरैंणं हस्तिपोतक-पोषणम् |

| ४८७ | यत्र प्रदेशे भीमेनापराधमुद्धोष्य दुर्योधनस्योरुभङ्को विहितस्तत्र नृपस्य करुणां वर्णयितुं पञ्चिभः कुलकमा | माया-माहात्म्यगुणेर्येन बद्धं जगदि निःशोषं तं संयमितुं बद्धं माधवं वाद्धदेवम् ईहमान हे नरेन्द्र दुर्योधन मूढोसि इत्यपराधोद्धाटनम् | माया अविद्या | तस्या गुणा रागादयः | अन्योपि चौरादिर्पृणैर्वध्यत इति गुणरूपणम् |

¹ MH. ਯਲ°.

जा जिण्हुणा णराहिव धय-माला गो-ग्गहे परिग्गहिया । दुवय-सुया-सिचय-परम्पराएँ सो आसि पडिबिम्बो ॥ ४८८ ॥ मोत्तूणबाहु-सिहरं ठाणे अप्फालिया तए ऊरू । एएसुंचिय जङ्घा-बलाण भीरूण आसङ्घो ॥ ४८९ ॥

| ४८८ | या जिष्णुना जयशीलेनार्जुनेन हे नराधिप छयोधन ध्वजमाला गोयहे परिगृहीता एकािकनािप पराजित्यापहता हुपदंखतािच हूँपरंपरायाः स आसीत् प्रतिबिम्बो द्यः । द्रौपद्यौ-श्विह्मपरंपरा केशिवमोकवस्तापहारादिका तत्प्रतिरूपकं तदे ने कािकनािप भूयसां पत्तीनामाचरितम् । भवद्भिः पुनरबलायाः खलीकारः कृतः । अतः प्रतिबिम्बमात्रामिदं न तु त्वदाचारसमानं मिलनिमित्यर्थः ।

| ४८९ | मुक्ता बाहुशिखरं स्थाने औवित्ये आस्फािते त्वयों है | यतः एतेष्वेव ऊरुषु जङ्घाबलानां पलायनैकश्चरणानां भीरूणां भवादृशानां संभावना आस्था | किल छभटानां करास्फीटाख्यं प्रसिद्धम् | तह्दिह ये दुर्योधनेन ऊरू प्रस्फािते तर्वं..... | थामे इति पांठे ऊर्वेरिव स्थाम पलायनवलं संभवतीत्यर्थः | |

<sup>1</sup> MH. adds सिता between सुता and चिह्न°.

So MH.

³ MH. °याचि°.

<sup>•</sup> MH. देककेनापि.

<sup>5</sup> This is doubtless a very corrupt passage. The MH. reads वामे इति पाठे उत्वेरिव स्थाम लिनायनबलं सहतीत्यर्थः. Even with our emendations it is easy to see that some words which stood after तत्र have been left out, and that यामे इति पाठे &c., begins a note on the reading 'यामे' which has become intermixed with the previous note on the meaning of Duryodhana having beaten his thigh, when he invited Draupadi to come and sit upon it.

तइया विओसि जं किर पलोग्ट-संरम्भ-सेय-विणिवुड्डो । एसा सा तइ सलिल-प्पवेस-जोग्गा कया आसि ॥ ४९०॥ इय ऊरु-रुवं भीमेण जम्मि संभारियावराहेण । गमिओ रिऊ विहायम्मि तम्मि करुणाइयं पहुणा ॥ ४९१॥

कवित्य-िकरीडि-चूडा-रयण-कणे इव विसाणल-फुलिङ्गे। जम्मि मुयन्तो न पुणो कण्णेण सरीकओ भुयओ ४९२

| ४९० | तदा स्थितोसि यत्किल प्रवृत्तसंरम्भस्वेदे विनिक्कु-डितः एषा सा त्वया सिललप्रवेदायोग्या कृतासीत् | त्वया किल उदासीनेष्वस्मास प्रथमसंरम्भसमये समुद्योगविद्योषमुपासती कुपु-रुषेण संरम्भातिदायजस्वेदप्रवाहैराङ्किता स्वतनुरासीत् | तेन चाचरि-तेनेदं स्वितम् | यदुत उद्योगयोगिषु पाण्डवेषु मया पलाय्य जलप्रवेदा आश्रयणीय इति ||

| ४९१ | इति भणितप्रकारेण ऊर्हैरुजं भीमेन यस्मिन्संस्माँरितापराधेन गमितः प्रापितो रिपुः छयोधनो विभागे प्रदेशे तस्मिन्करणायितं प्रभुणा यशोवर्मणा | तादृक्सहायसंपदोपि दुर्योधनस्य तादृशी आपत् कथं वा आपत्पयोधिमग्नोपि भीमेन महाबलपराक्रमेण कोपान्धतमस्विलुप्रविवेकालोकेन न कृपास्पदीकृत इति करुणाबीजम्।
कुलकम् |

|| ४९२ || अथ तिस्राभिर्विशेषकम् | कवितं यत्किरीटिनः अर्जुनस्य चूडारतं तस्य कणानिव विषानिक्कुतिङ्गान्यंस्मिन्नुहेशे मुन्चच पुनः कर्णेन शरीकृतो भुजगः

¹ So MH. ² MH. is here much confused, and seems to read. ° णोभगभयं (for णोरुभङ्गभयं?).

³ MH. संभारिताप°! ⁴ MH. ङ्गानास्मन्.

उक्कत्तंपि हु खण-मेत्त-तह-परिध्यि-पसाय-रोमन्चं । जम्मि निय-कित्ति-कवयं तेणेय पणामियं हरिणो ४९३ तम्मि महारह-राहेअ-रह-रहङ्गग्ग-दारिय-धरम्मि । उद्देसे आसि णराहिवाण वियडा कहुझोला ॥ ४९४ ॥

खाण्डववनदाहसमये कृतवैरः कण्डपुच्छो नाम सर्पः अर्जुनेन सह युद्धोद्यतस्य कर्णस्य द्यारीभूय अर्जुनस्य शिरश्छेत्तुं प्रस्तः । तेन च सा-रथीभूतवास्रदेवकृतरथप्रयोगिवदोषस्यार्जुनस्य शिरस्यप्रभवता शिर-श्रूडामणिरेव पाप्तः सन्कवितः । ततः पुनस्तेन सर्पेण गत्वा कर्णो-भ्यर्थितो यदुत भूय एकवारं मां द्यारं कुर्विति । कर्णेन तु कथमहमे-कस्यैव द्वितीयं द्यारं क्षिपामीति दर्पाच पुनः द्यारीकृतोसी ।।

|| ४९३ || उत्कृत्तमि खलु क्षणमात्रं तथैव परिष्ठितं विल-म्बितं महतोर्थिनो मम च दातुरल्पकमेतदिति धिया प्रसादवशोत्प-चरोमाञ्चं कृत्वा यस्मिन्प्रदेशे निजकृत्तिभूतं स्वश्रारीरधर्म-स्वापचं कवचं हसिँत्वा प्रणामितमिर्पतं हरेरिन्द्रस्य

तद्योगाहुर्जयं कणे बुद्धा स्वतनयार्जुनस्नेहादिन्द्रेण ब्राह्मणरूपेण कर्णः कवचं प्रार्थितस्तेन चासावुत्कृत्य दत्त इति प्रसिद्धिः ॥

| ४९४ | तस्मिन्महारथराधेय[रथ]रथाङ्गायेण दारितधरे जहेरोभूवचराधिपानां विकटा वितताः कथोक्षोताः कथाप्रंबन्धाः कर्णादिगुणदोषोद्गाहणिकात्मकाः | किल भागेवरामेण कर्णस्य सौपो दत्तो भुवि ते रथचक्रं गमिष्यतीति कथा | विदेशपकम् |

¹ MH. खंडग° for खाण्डव°. ² MH. adds शिरःस्थानं after °मणिरेव.

<sup>3</sup> MH. has स्थाने यज्ञावमणिकेनैव दिनेन between ज्ञा<sup>o</sup> and <sup>o</sup>पो दत्तो, doubtless transferred by the copyist from the following comment.

आवि य। १४

गाउर-मेत्त-विणिग्गय-ससङ्क-जण-दीसमाण-वोच्छेयं। जायं णीसामण्णं परिहा-वलयं णहंचेय ॥ ४९५ ॥ ओयरणा दिष्ट-च्छेय-पयड-णह-मग्ग-पिडिनियत्तिहिं। बिल-मज्झेच्चिय भय-पुन्जिएहिं भुयएहिं वीसिमियं ॥ ४९६ ॥ कहिव समुप्पयण-वसा तह-लद्द-च्छेय-विहिडियद्दाओ । दीसिनत अहिणवाओंव ठिएयरद्दाओं वडहीओ ॥ ४९७ ॥

| ४९५ | अपि च | अधुना यत्र हरिश्चन्द्रनगरी स्वमाहात्म्ये-नैव स्वर्गमुत्पतिता तत्र स्थाने यशोवर्मणा एकेनैव दिनेन छरप्रसादं महदत्र विनिर्मितमिति वर्णयितुं नगर्युत्पतनसंनिवेशं द्वादशकुलकेन वर्णयितुमाह | गोपुरमात्रविनिर्गतसशङ्कजनदृश्यमानव्युच्छेदं निः-सामान्यं\* जातं परिखावलयं नभ एव | परिखा वरनगररक्षार्था चतुर्दिका वेदिः | सा च वलयाकारत्वाद्दलयमिव | गगनोत्पतितायां च नगर्याः गगनमेव अनुद्धंङ्गनीयम् अनन्तत्वात् परिखावलयमव-लेकितम् |

| ४९६ | अवतरणाद् दृष्टच्छेदत्वेन अवलोकितभूमिनगरीविभागेन हेतुना प्रकटानिराधारान्नभोमार्गानिवृत्तिर्बिलमध्य एव संपिण्डितैः
कुण्डलीभूतेर्भुजगैर्विश्रान्तम् | अवतरन्त्यनेनेत्यवतरणं तस्मान्नभोमागांदधांमुखानिवृत्तिरित्यन्वयः कार्यः | आधारभूमिखण्डोत्पाटनेनोत्पतितायां नर्गर्या भूतलिकेभ्या निर्जिगमिषूणां भुजगानां चरितमेतत् |

|| ४९७ || कथमपि समुत्पतनवद्यात्तथा तेन प्रकारेण लब्ध-च्छेदत्वाद्विघटितमर्थ यासां ता दृश्यन्ते अभिनवा इव स्थितेतरार्धा

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> So MH., both as to form and gender. <sup>2</sup> MH. लड्डानी°.

छिन्न-धरा-यल-पडिनन्ध-खुडिय-सोनुग्गमेहिँ पडिवण्णं । तुःथन्णमुम्मिल्लन्त-गहिर-भावेहिँ अवडेहिं ॥ ४९८ ॥ परिलम्बिज्जइ घोलन्त-सङ्खल-च्छेय-पायडदेहिं । मूलम्मि मुहल-घण्टा-लीलाएँ णिहाण-कलसेहिं ॥ ४९९ ॥ उठवेयन्तिव अहिणव-निमेस-वोछेय-णिच्च-पिहुलाइं । अविलासाइँव दंसण-रसेवि मिहुणाण अच्छीइं ॥ ५०० ॥

वरुभ्यः काकिण्यः प्रांसादायतंनपुराणि ॥ दूरत्वाच्चवनिर्मिता इव भान्तीत्यर्थः ॥

|| ४९८ || छिच्चधरातरुमेव प्रतिबन्धः प्रतिबधातीति कृत्वा तेन [र्खंण्डिताः स्रोतउद्गमा येषां तैः उन्मील्यमानाः प्रकटीभवन्तो गभीरभावा येषां तैरवटैः कूपैस्तुच्छत्वं प्रतिपत्नं प्राप्तम् ||]

| ४९९ | [परिलम्ब्यते घूर्णमान]शृङ्खलाच्छेदप्रकटार्धेर्मूले नगर्या मुखरघण्टालीलया निधानकलद्दीः | शृङ्खला एव च रणरणायमान-स्वाद्धण्टात्वेन कविना कल्पिताः | दूरीकृतनिखातानि निधानानि न-गरीपीठोत्पाटनोत्पाटितानि दाब्दायमानशृङ्खलानि प्रलम्बन्त इत्यर्थः | ।

|| ५०० || उद्देजयन्तीव अभिनवनिमेषव्युच्छेदिनित्यपृथूनि अ-विलासानीव दर्शनरसेपि मिथुनानामक्षीणि || देवत्वमापन्नानां स्वर्ग गतानां नागराणामिनमेषदृष्टित्वम् | निमेषाभावादन्योन्यदर्शनावि-च्छेदेन सविलासत्वे सत्यपि अनारतदृष्टित्वं तरुणानां निर्लज्जत्वमेव बोधयति | लज्जैव मूषणं योषितामित्यविलासानीवेत्युक्तम् ||

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> MH, प्रसाटा°.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> MH. omits couplet 499, and mixes up into one the commentary which belongs to the two couplets 498 and 499. My attempt to restore the chhâyâ is given within brackets.

मारुअ-संचरण-वसा कम-भिज्जनतिम भूमि-पिडिबन्धे ॥ ता हैयस-पल हुओ चे अ हो इ णयरी एँ विणि वसो ॥ ५०१ ॥ पछराण जामिणीसुवि अभिण्ण-णिहालसाण निव्वडह । ण्यरि-पिरसक्रणक्रनत-दियस-सीमाण पिडिबोहो ॥ ५०२ ॥ पावन्ति कुलाल-छला इँ भूमि-दुलहत्त्रणेण ता हैयसं । कह-कहिव पङ्ग-पिण्डं पिरिक्ला-पिरिमियंचेय ॥ ५०३ ॥ हे इाअव-वसुआ इज्जमाण-मूल-क्रमूससन्त-रसं । जायमहो-रय-सिढिलं अग्ग-सिणि इं धरा-वेढं ॥ ५०४ ॥

[|| ५०१ || मारुतसंचरणवद्यात् क्रमभिद्यमाने भूमिप्रतिबन्धे प्रतिदिवसप्रत्युक एव भवति नगर्या विनिवेदाः ||]

|| ५०२ || पैराणां यामिनीष्विप अभिन्ननिद्रात्वेन अलसानां निर्वर्तते संपद्यते नगरीसंबन्धिना परिष्वर्क्षणेन गमनेन आक्रान्तः प्राप्तो दिवससीमा नित्यदिवसाविधः स्वर्गो वैस्तेषां प्रतिबोधः || स्वर्गे किल सदा दिवसः | आदित्यस्य अनावरणात् अस्ताचलादिना | अतश्च नगर्योत्पतितया मध्यरात्रे स्वर्गं प्रापितानां पैराणामादित्यालोकं पद्यतां निद्रालसानामेव प्रवोधो जातः ||

| १९३ | प्राप्तवन्ति कुलालकुलानि भूमिदुर्रुभत्वेन प्रतिदि-वसं [कथं]कथमपि पङ्कपिण्डं परिरक्षापरिमितमेव | राजाज्ञये-त्यर्थः |

|| ५०४ || अधस्तनातपशोष्यमाणमूलक्रमोच्छ्रसद्रसं जातम् अ-धारजःशिथिलम् अयिक्षिणं धरापृष्टम् || आदित्यस्योपरि स्थित-त्वाचगरीभूपीटम् अधः शुष्कं प्रान्ते तु आर्द्रमित्यर्थः ||

¹ MH. निवर्तते. ' MH. परिष्कणेन. ' MH. 'पीठम्.

दिव्व-विडवाहिरामेवि उववणे सरस-मञ्जरि-फलम्म । लालिज्जनित्चिय पढम-णेह-बन्धेण भू-तरुणो ॥ ५०५ ॥ सामायन्तेवि मही-यलम्म रयणी-तमाणुबन्धेण । उप्पइय-दिणयरायव-वसेण दियसोच्चिय पुरम्मि ॥ ५०६ ॥ इय जम्मि पएसे पहु-पहाव-पिडवण्ण-परियर-सहाए । उप्पइवं स-तरु-सुरालयाएँ हरियन्द-णयरीए ॥ ५०७ ॥ तिम जहागम-पिडवण्ण-वियड-भू-वाल-कित्ति-सरसम्मि । सुर-पासाओ पहुणा एकेण दिणेण निम्मविओ ॥ ५०८ ॥

|| ५०५ || दिव्यविटपाभिरामेपि उपवने छँरभिमञ्जरीफले ली-ल्यन्त एव प्रथमक्षेहबन्धेन भूतरवः || स्वर्गोपवने पारिजातकादि-दिव्यतरुद्धन्दरतरेपि पूर्वपरिचितत्ववद्योन क्षितिवृक्षा रक्ष्यन्त एव नेपेक्ष्यन्ते पारै: | आश्रितवत्सलत्वादित्यर्थः ||

[|| ५०६ || इयामायमानेपि महीतले रजनीतमोनुबन्धेन उत्पतितदिनकरातपवदीन दिवस एव पुरे ||]

।। ५०७ ।। इति उक्तप्रकारेण यस्मिन्प्रदेशे प्रमुप्रभावपतिपत्त-परिकरसहितया उत्पतितं सर्रैसस्डरालयया प्रत्यप्रदेवागारप्रयुक्तया इरिधन्द्रनगर्या

परिकरो नरकरितुरगादिरनुचरः ॥

| ५०८ | तस्मिन्प्रदेशे प्रतिपच्चयथागमविकटभूपालकीर्तिसरसे इरप्रासादः प्रभुणा एकेन दिनेनं निर्मापितः | उत्तमं स्थानं मया दृष्टं कथं नाम भून्यमास्तामिति मत्वा देवप्रतिष्ठा तत्र कृता | प्रभुशक्ति-योगधैकदिननिर्माणेन सूचितः | कुलकम् | ।

¹ MH. न(स्पन्तः

MH. °त्रसादः

जस्स कडय-हियाओं केसव-के ऊर-कणय-रेहाओं। अज्ञवि कुणइ णडाले सिला-णिहहङ्गुली लोओ ५०९ णीलं सिहर-च्छायं पेच्छन्तो तस्स मन्दर-गिरिस्स। पिडवज्जइ तम्मि समिद्ध-जणवओवायणे देओ ॥ ५१०॥ अहिलेन्तस्स कमेणय जक्खाहिव-लिक्खयं दिसं तस्सं। जाओ विसेस-दुसहो पयण्ड-किरणस्सव पयाओ ॥ ५६९॥ अग्धन्ति सरस-सुर-दारु-भङ्ग-णीसन्द-सुरहिणो तस्स। णिम्महिय-णव-सुरामोय-सीयला तम्मि उद्देसा ॥ ५१२॥

। ५०९ ।। अथ युगलकम् । यस्य कटकस्थिताः केशव-केयूरकनकरेखा अद्यापि करोति ललाटे शिलानिघृष्टाङ्गुलिलीकः

क्षीरोदधिमथनसमये हि हरिकराकर्षणं मन्दरस्य बभूव | तहशा-त्केशवबाहुकेयूरनिधर्षणेन निकपपाषाणवत् कटकशिलास्च कनकरे-खायाः संभवः | तत्र च लोकः अङ्गुलिनिधर्षं कृत्वा वन्दनार्थं ललाट-तलं स्पृश्ति ||

| १९० | नीलां शिखरच्छायां प्रेक्षमाणस्तस्य महेन्द्रगिरेः प्रतिपद्यते प्राप्तोति तस्मिन्द्धिं धजनपदानां सखेहलोकानामुपायनानि कौशालिकानि देवः ॥ नीलमणियोगाचीलाः शिखरच्छायाः । जिन्यधजनाः पराजित्य संमुखत्वमापादिता नृपाः । युगलकम् ॥

।। ५११ ।। अभिलातः आभिमुख्येन गृह्णतः अभिलीयमानस्य वा क्रमेणैव यक्षाधिपलक्षिताम् उत्तरां दिशं तस्य जातो विशेषदुःसहः प्रचण्डिकरणस्येव प्रतापः ।।

॥ ५१२ ॥ अर्घन्ति शोभन्ते सरसद्धरदारुभङ्गनिष्यन्दद्धरम-

किंच जायं। १४६

एस सरो जस्स इमा हरन्ति उब्बुद-जल-कलम्बाओ । णल-कुञ्च-मुहल-जल-रङ्कु-संकुला कूल-लेहाओ ॥ ५१३ ॥ अह कमल-काणण-द्विय-सिरि-दंसण-मिलिय-जल-णिहि-च्छा-यं ।

उव्बह्ह मिलय-पायाल-पञ्चलं सिलल-संघायं ॥ ५१४ ॥ एए विह्य-वहुव्वेञ्क-णिलिण-दल-सण्ड-पण्डुरन्दन्ता । विरल-दल-जज्जरुहण्ड-जरढ-कमला सरुदेसा ॥ ५१५ ॥ सुरिहिमिह गन्धमासिसिर-बाल-म उलुग्गमाण जम्बूण । मयरन्दमारविन्दं च इह समीरो पसारेइ ॥ ५१६ ॥

यस्तस्य संबन्धित्वेन निर्मिथितनवस्ररामोदशीतलास्तस्मिन्दिग्भागे प्रदेशाः ॥ स्रराया निर्मथनं कर्पूरादिवासः ॥

| १९३ | अष्टात्रिंशदधिकेन शतेन महाकुठकम् । एतत्सरो यस्येमा हरन्ति उद्भुद्धजठकदम्बा नडकुञ्जमुखरजठरङ्कुसंकुठाः कूठरेखाः ॥ जठे स्थठे च कदम्बसंभव इति विशेषणमर्थवत् । जठरङ्कविष्टिभाः ॥

| १९४ | अथेति निपातस्तथार्थे | तथा कमलकाननस्थित-श्रीदर्शनमिलितजलनिधिच्छायमुद्दहित मीर्दितपाता[लपल्व]लं सिल-लसंघातम् |

| १९६ | एते विहगवधू भिश्च च्चुको टिमहतिवद्या दुद्दे छानि परिवृ-चान्यु च्छलितानि निलनी दलपण्डानि तैः पाण्डु रार्धान्ताः पाण्डु रपर्यन्ता विरलदल जर्नरो इण्ड जर उक्त मलाः सरु हेसा सरः प्रदेशाः | | दारि हि पद्मपर्णानीं पातो भवतीति विरला दित्वम् |

॥ ५१६ ॥ ं स्रमिमिह गन्धम् ईषच्छित्रारबालमुकुलोक्समानां

¹ MH. मलित°. ² MH. °पर्णापाती.

इह ते मय-कल-कायम्ब-कण्ठ-कन्दिल अ-सारसक्कन्दा । सोहन्ति वलायालीढ-णील-णिउला तडुहेसा ।। ५१७ ॥ मुसिरोसारिय-सक्कहम-जड-जल-लब-भिण्ण-भङ्ग-रस-सारो । इह सो परिदलिय-कसाय-गण्ठि-गन्धो मुणालाण ॥ ५१८ ॥ अण्णुण्ण-णिग्गमुक्खिन-विसम-दल-संणिवेस-णिबिडाओ । इह ता संचार-क्खलिय-कुक्कहा रण्ण-णिलणीओ ॥ ५१९ ॥

जम्बूनां मकरन्दमारविन्दं चेह समीरः प्रसारयितः ॥ छरिहनवग-न्धमिति पाटान्तरम् । छरिभनवगन्धिमिति तत्रार्थः ॥

|| ५१७ || इहँ ते मदकलकादम्बकण्ठसं चैं ितसारसाक्र-न्दाः श्रोभन्ते बलाकालीढनीलिन्चुलास्तटो हेशास्तटप्रदेशाः || काद-म्बाः पक्षिविशेषास्तत्कण्ठशब्देन च शब्दो लक्षितः | निचुलो वैतसः | बलाका बकाः ||

|| ५९८ || ख्रिषरापसृतसकर्दमजललवसैंभिज्ञभङ्गरससारः इह
परिगलितकषायो मन्धिगन्धो मृणालानां विसानाम् ॥ अत्रोपलभ्यत
इति देशः ॥

|| ५१९ अन्योन्यिनर्गमनोत्क्षिप्तविषमदलसंनिवेशनिविद्धाः इह ताः संचारस्खलितकुकुहा अरण्यनिलन्यः || कुकुर्हाः पक्षिविशेषाः | सर्वनामानि सर्वत्र ते लोचने इतिवत् ||

<sup>1</sup> MH. adds गन्धम् after प्रसारयति.

MH, is wanting in all this couplet except the first words इह ते मय and the words इह ते मद of the chhâyâ. The text given above is restored from Dc. P. K.

मोह-रितयाई इह णिव्यङ्गित णह-घोलिराण कुरराण । उठ्यन्त-मीण-ताडिय-घण-णिलिणि-दलासु सरसीसु॥ ५२०॥ इह वायस-सेविअ-कीडइक्ष-वसुआय-चिविड-सालूरा। जालिय-किश्व-सम्बूय-सेवला तीर-पेरन्ता॥ ५२१॥ उठ्येक्केइ समीरो कलह-करग्गावसीण-मूलाई। संखाय-फेण-फुड-पिच्छिलाई इह निलिणि-वन्नाई॥ ५२२॥ पेरन्त-लूण-कमला थोय-जलुठ्यन्त-तुङ्ग-णालाओ। इह रोह-सहलाबद-मडह-बनाओँ णिलिणीओ॥ ५२३॥

|| ५२० || मोर्घरिसतानीह निर्वर्तन्ते धैंनघूर्णितानां कुरराणामुकृत्तमीनताडितघननित्नीदलाद्ध सरसीषु || मोधं निष्फलम् | घनं
निविडम् | कुररा ढेर्ड्काः | घननितिनीदलच्छन्नत्वेन मत्स्यान्प्राप्तुमदाकुवन्त इति मत्वा रोदनप्रायरिसताः संपद्यन्ते कुररा इत्यर्थः ||

|| ५२१ || इह वायससंकुँ तकीटयुक्त गुष्किचिपिटमण्डूका जा-रुँकाकृष्टशम्बूकशैवतास्तीरपर्यन्ताः || इक्षो मत्वर्थीयः | वस्रुआयं गुष्कम् | चिपिटं पिण्डितदुर्वतम् | सातृरो मण्डूकः | शम्बूकाः सू-क्ष्मशङ्खाकृतयः कृमिकतेवरप्राया अस्थिशेषाः शङ्खोडा इति प्रसिद्धाः |

[ | | ५२२ | | उद्देखयित समीरः कलभकरात्रापशोणमूलानि संस्त्यानफेनस्फुटपिच्छिलानि इह नलिनीपत्राणि | | ]

|| ५२३ || पर्यन्तलूनकमलाः स्तोकजलत्वेनोद्वृत्ततुङ्गनाला इह रे।भैःशाद्दलाबद्धाल्पपत्रा निलन्यः || रोधस्तटम् | बद्धत्वं शेवा-तेन | मडहं अल्पृम् ||

¹ MH. मेघ° ² MH. निवर्त-ते. ै MH. ढिंकाः ⁴ MH. रोधशा°.

णिटवावेन्तिव हिययं एए घण-मिलय-तल-वणा गिरिणो ।
मुहल-विहङ्गा अ सरा सुण्ण-पसण्णाइँ अवणाइँ ॥ ५२४ ॥
सरिआण तरङ्गिय-पङ्ग-वडल-पडिबद्ध-वालुया मिसणा ।
एए ते पविरल-कास-पञ्जवा पुलिण-विख्यारा ॥ ५२५ ॥
इह मन्ताणेय-विहङ्ग-मुहल-कञ्चोल-कलयलुण्पिथा ।
विरलं सुअन्ति सरसी-परिसर-परिवेसिणो गामा ॥ ५२६ ॥
एए पूरालुङ्ख्या-विराय-पङ्गोञ्ज-पढम-विख्यारा ।
जाया अहिणव-णिग्गम-हरिय-सिहा सहलुद्देसा ॥ ५२७ ॥

|| ५२४ || ¹ि निर्वृतं कुर्वन्तीव इदयमेते घनमर्दिंततलवना गिरयः | मुखरविहङ्गानि च सरांसि ज्रून्यप्रसन्नानि च वनानि || घना मेघास्ते ³ निर्वृतं कुर्वन्त इव इदयं गिरितल एव तिष्ठन्ति | ज्रून्यानि निर्जनानि ||

|| ५२५ || सरितां तरिङ्गतपङ्कपटलप्रतिबद्धवालुका मसृणाः एते ते प्रविरलकार्यंपञ्चवाः पुलिनविस्ताराः ||

|| ५२६ || इह मत्तानेकविहंगमुखरकङ्कोलकलकत्रस्ताः सन्तो विरतं स्वपन्ति परिसर्रैसरसीपरिवेशिनो महासरःसमीप-निवेशिनो ग्रामाः || परितः सर्वदिकं समन्तात्सरन्तीति परिसरा-स्ताश्र ता महान्ति सरांसि सरस्यः ||

|| ५२७ || एते पूरस्पृष्टत्वेन विरतः आच्छादितः पङ्कार्द्रः प्रथ-मविस्तारो येषां ते तथा जाता अभिनवविनिर्गमहरितशिखाः शाद्द-

¹ MH. निवृत्तं कुर्वेती for निर्वृतं कुर्वेन्तीव. ¹ MH: °मिलन°. ¹ MH. घना मेघास्ते सरणाई निवृत्तं कुर्वेत च हृदयदि गिरितल एव &c. The emendation is conjectural. ⁴ MH. °कास°. ¹ MH. पंकादी प्रथम°.

कमल-वण-विणिग्गय-मुहल-कुकुहा सायमिह सुहावेन्ति । थोउम्हाअन्तुम्मसअ-सहला कच्छ-वोच्छेया ॥ ५२८ ॥ सम्बूअ-चुण्ण-सबला इह णिहसण-मिसण-वामलूराओ । विडिमाण पयन्तर-णिन्त-विसम-हरियाओं पयवीओ ॥५२९॥ तड-णिउल-मञ्जरी-णिम्महन्त-जल-गन्ध-सीयला एए । तणु-सुन्ति-सार-पेरन्त-वालुया सहलुदेसा ॥ ५३० ॥

लोहेशाः ।। आलुङ्खियमिति देशीपदं स्पर्शार्थम् । उक्षियमिति देशी-धातुरार्द्रीभावे ।।

।। ५२८ ।। कमलवनविनिर्गतमुखरकुक्कुहाः सायिमह स्रखयन्ति स्तोकोष्मायमाणोद्गतमञ्चकर्ञाद्वलाः कच्छविच्छेदाः ॥ निवासाधितया कुक्कुहानां पक्षिविशेषाणां कमलवनात्सायं विनिर्गमनम् ॥

| | ५२९ | | शम्बूकानां कीटास्थिविशेषाणां चूर्णेन शवला इह निवर्षेण पांस्रकृतेन मस्रणवल्मीकाः | वामलूरो वल्मीकः | अन्यथा-प्यत्र पाठो दृश्यते | संपुचर्चुचसवला इह णिहसणमसिणवा-मलूराओ | विहयाण पयन्तरणिन्तिविसमहरियाच पयवीओ | | संपूर्णेन रजसा शवला विहगानां पदान्तरेभ्यः पदिवस्वमध्येभ्यो नि-र्यन्तो निर्गच्छन्तो विषमं कृत्वा हरिता अङ्कुरा यत्र ता इत्यर्थस्तत्र पाठे | |

|| ५३० || नैंडुलतलेषु ये निचुला वेतसास्तेषां या मञ्जर्यस्तामि-निर्महतः आमोदयतेा जलस्य गन्धेन शीतलाः सन्दरा एते तनुशु-क्तिशैंबलपीठवालुसंस्त्याँयाः | शुक्तयो जलपाणिविशेषास्थीनि |

¹ MH. °शह्ला:, ³ MH. °चंदन° for °चुन्न°, ³ MH. °त°. \* MH. आमोदयते. ⁵ MH. °स्तंच्यायाः for °संस्त्यायाः,

सहरी-पसत्त-कुरराः अन्तो-सहल्ठ-सिहं परिवहन्ति । अहि-गन्ध-कमलमाबद्ध-धम्धरा वारि-लेहाओ ॥ ५३१ ॥ सोहन्ति बाल-सरयाम्म नील-भू-सहला तहच्चेय । पासायग्ग-सिलन्तर-पढम-किलन्तङ्करा दियहा ॥ ५३२ ॥ एयाओं पस्तढारुण-फल-भर-बन्धुरिय-भूमि-खज्जूरा। कण्टीओं निव्ववन्तिव अमन्द-करमन्दआमीया ॥ ५३३ ॥

ताभिः शबलवालुकं पीटं यत्र ते शाङ्घलोहेशाः || क्रचित्तु पाटः | त-णुद्धत्तिसारपेरन्तवालुआ | तनुशुक्तिसारपर्यन्तवालुका इति तत्रार्थः ||

।। ५३१ ।। शक्तरीभक्षणप्रसक्ताः कुररा याद्य ता अन्तर्मध्ये ज्ञाञ्चलशिखां परिवहन्ति । अहिगन्धकलैंमं कलमवद्धिकगन्धम् आबद्धवर्धरा वारिलेखाः ॥ वर्धरं शाञ्चलं शैवालादिजालम् ॥

|| ५३२ || श्रोभन्ते बालायां प्रथमायां शरिद नीलभूशाडुला-स्तथेव पार्श्वालप्रशिलान्तरप्रथमक्कान्ताङ्कुरा दिवसाः || आक्कान्त-शिलान्तरपार्श्वलप्राङ्कुरा इत्यर्थः | प्राकृते पूर्वनिपातनियमाभावात् | यान्यादित्यसांमुख्ये वर्तन्ते तेषामेव शिलान्तराणां पार्श्वर्तिनो नवा-ङ्कुरा म्लायन्ति | न तु च्छायार्वार्तनामित्यन्तरयहणम् ||

|| ५३३ || एताः प्ररूढारुणफलभरंबन्धुरितखर्जूराः कण्ठचः पर्वतकण्डे भवा उपकण्डदाब्दवाच्याः कण्डिका इति लोके ख्याता निर्वापयन्तीव निर्वृतिं जनयन्तीव अमन्दकरमैन्दकामोदाः || प्ररूढानि पक्कानि पक्करसयोगाच अरुणानि फलानि | करमन्दं फल-वृक्षविद्योषः ||

¹ MH. °फलभरंबन्धु°.

³ MH. ° कर चन्द°.

इह सा स-केसरोवन-कुसुम-कविला करीर-वण-राई।
रेहइ निहस-दिय-करभ-केसर-च्छेय-जिल्ला । ५३४॥
इह वीसमइव हिययं फुळ्ळक-समीर-सुरहि-गन्धेसु।
आवाय-घिडय-कमलामाएसु वणन्त-मग्गेसु॥ ५३५॥
बाढं लीढूस-वणन्गेण गामेइआओँ णोचेन्ति।
इह अहुआसेय-विवण्ण-गोमआ रण्ण-भूमीओ॥ ५३६॥
एए ते वण-सेरिह-परिमलण-पइण्ण-गोमयामोया।
धोऊस-रेणु-परिकविस-वारिणो पळ्ळुच्छङ्गा॥ ५३७॥

| (२४ | इह सा सकेसरोहृत्तकुस्तमकपिला करीरवनराजिः रेहइ शोभते निहसद्वियकरभकेसरच्छेयजडिलब्ब | करभ उष्ट्रपोतकः करीरपङ्गवभक्षकः | तस्य निवर्षेण च्छित्तास्त्वङ्गात्रेण स्थिता ये केसरास्तैः संजातजटेव ||

।। ५३५ ।। इह विश्राम्यतीव इदयं फुछार्कसमीरस्ररभिगन्धेषु आपात्वटितकमलामोदेषु वनान्तमार्गेषु ।।

| | (२६ | | इह पामसमीपवार्तन्योऽरण्यसीमानः अरण्यप्रदेशा प्रामेयिका प्राम्याः स्त्रियो नोचिन्वन्ति आरण्यकाः भुष्कगोमयपिण्डिन्का न गृह्णन्ति यतोऽहुतारोयिववण्णगोमया हुतारानायोग्यविरुद्धवर्ण-गोमयपिण्डकाः | वह्वचज्वलने कारणमाह | बाढं लीढूसवनत्वेन बाढ्णमत्यर्थे लीढः प्राप्तो य ऊषः क्षारस्तस्य घनत्वेन प्राचुर्येण भुष्कगोन्मयपिण्डानामूषेण वेष्टितत्वाद्वह्नेरप्रवेश इति नोचिन्वन्ति स्त्रियः | |

ा। ५ ३७ ।। एते ते वनमहिषपरिमर्दनप्रकीर्णगोमयामोदाः अव-इयायधीतरेणुत्वे परिकपिदावारयः पल्वलोटसङ्गाः ।। सेरिभो महिषः ॥

¹ MH. °मलन<sup>©</sup>.

कारि-कर-दण्डामोडण-विसाह-सूसन्त-सरल-तरु-जालं।
एयं तं धूसर-विरल-सक्चई-मेहलं रण्णं ॥ ५४६ ॥
वोलेइ लया-संकलिय-मुहल-कलहं णियत्त-करिणीयं।
इह कुन्नराण मुह-मेत्त-वित्य-जूहाहिवं जूहं॥ ५४७ ॥
इह दिण्ण-भूमि-मदा परिलूणासण्ण-विडवि-साहग्गा।
सूण्नित महा-तरुणो गइन्द-जूहाण वीसिमअं॥ ५४८॥
इह अजवोरु-वराहा अवरोप्पर-सत्तु-सावय-वहाओ॥
भिमयव्वाओँ पविरलं रुरु-सिङ्गवईओँ भूमीओ॥ ५४९॥
इह मूल-पविरलेसुं संवग्गिय-मुणि-जणावसेसेसु।
संवज्जनित विहङ्गा फलेसु नीवार-विडवाण॥ ५५०॥

. || ५४६ || [केरिकरदण्डामोटनविशाखशुष्यत्सरलतरुजालम्] एतत्त्रद्भसरविरलसङ्घकीमेखलमरण्यम् || सरलतरवे देवदारवः | सङ्घकी कदली ||

|| ५४७ || वेकैंलतासंकालितत्वेन मुखरो यः कलभस्तस्मौति-वृत्तकरिणीकम् इह कुञ्जराणां मुखमात्रवलितयूथाधिपं यूथम् || करिणी स्त्रीस्वभावाद्भयान्निवर्तते | यूथाधिपस्तु धैर्यादेव हेलया व-लितवदनमात्रेण वीक्षत इति स्वभावः ||

|| ५४८ || इह दत्तमूमिमर्दाः परिकृनासन्नविटिपशाखात्राः स-चयन्ति महातरवो गजेन्द्रयूथानां विश्रान्तम् ||

|| ५४९ || इह अजवोरुवराहाः परस्परश्चनुश्वापदवधाः भ्रमणी-याः प्रविरतं कृत्वा रुरुशृङ्गवत्यो भूमयः ॥

[|| ५५० || इह मूलप्रविरलेषु संवर्गितमुनिजनावदोषेषु संप-द्यन्ते विहङ्गाः फलेषु नीवारविटपानाम् ||]

¹ MH. omits chhâyâ of the first half of the couplet. ² MH. °तरला.

निबिड-लया-जाल-पिणद-सिहर-तरुसण्ड-पिडहउप्पयणा । इह तंसं उड्डेजण खं विहङ्गा वलग्गन्ति ॥ ५५१ ॥ इह केसिरणो विहुणन्ति ताडणुडुणि-छप्पय-कडप्पं । रहस-दिलएह-मय-सिलल-गरुइयं केसरुप्पङ्गं ॥ ५५२ ॥ मुहल-मऊराईं हरन्ति किंपि इह णव-पलास-कविसाई । उठवाय-पल्ललुप्पण्ण-पण्डु-भावाईं रण्णाई ॥ ५५३ ॥ सिल्ली-जल-कण-सीयल-पलास-पिवेसिणो इह हरन्ति । असिलल-मज्झागय-विरल-किंसुआ पल्ललुच्छङ्गा ॥ ५५४ ॥ तिह्यसाणिल-णिव्वूढ-रेणु-णिव्विडय-किंषण-पह-दण्डा । वाओलीसुवि जाया इह विरल-रयाओँ भूमीओ ॥ ५५९ ॥

| १५६१ || निविडलताजालिपनद्धशिखरतरुखण्डप्रतिहतोत्पतना
इह तिर्यगृङ्गीय खं विहद्भा विलगन्ति ||

ि | | ५५२ | | इह केसरिणो विधुन्वन्ति ताडनोड्डीनषट्पदकलापं सँरसदिलितेभमदसिललगुरुकृतं केसरकलापम् | |

॥ ५५३ ॥ मुखरमयूराणि हरन्ति किमपीह नवपलाञ्चकपि-ज्ञानि आशुष्कपल्वलत्वादौँपच्चपाण्डुकैंपाण्यरण्यानि ॥

| | ९९४ | | लहैरीजलकणशीतपलाशपरिवेशिनः इह हरान्ति इदयम् असलिलं यत्पल्वलतटं तन्मध्यगता विरलाः किंशुका यत्र ते पल्वलोत्सङ्गाः | वैद्विछी लहरी | परिवेशिनः समीपवासिनः | |

| १५५ | प्रतिदिवसानिलिनिव्यूढरेणुप्रकटितकविनपथदण्डाः वातालीष्विप वात्यास्विप सतीषु [जाता] इह विरलरजस्का भूमयः ।। तिक्यं प्रतिदिवसम् । निव्यूंढमपसारितम् । पन्थान एव दण्डास्त-दाकृतित्वात् ।।

¹ MH. लहारि°.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> MH. झड़ी.

इह उवसरं वराहाण गलिय-जल-बिन्दु-बद्द-हिरयाओ । संकन्त-पङ्क-गारव-बन्धुरिय-तणाओ पयवीओ ॥ ५५६ ॥ एयाओ गाढ-फुडणा पुञ्चइऊसिय-भू-दल-कवाला । संपीड-विरस-दीहरिय-तिलण-मुखाओ भूमीओ ॥ ५५७ ॥ इह हि गय-जूह-णिइं सूएइ अमारुए वणन्तिम्म । कर-णीसासुगाहिय-मिह-रय-कित्सो णहुद्देसो ॥ ५५८ ॥ उक्किण्ण-रय-भरोणय-तल-जज्जर-भू-विसद्द-बिल-विसमा । थोउज्जडक्क-विडवा इमाओं ता उन्दर-थलीओ ॥ ५५९ ॥ इह भूइ-दण्ड-सेसावि णियय-दीहत्त्रणेण णज्जन्ति । पासक्क-भाव-पज्जन्त-हुयवहा पायव-णिवेसा ॥ ५६० ॥

|| ५५६ || इह उपसरः सरःसमीपे वराहाणां गितजित्रजित्व-न्दुबन्धंहरिताः संक्रान्तपङ्कगौरवबन्धुरिततृणाः पदव्यः || बन्धुरितं नम्रीभूतम् ||

|| ५५७ || एता गाढं कृत्वा यत्स्फुटनं तेन पुच्चितान्युच्छ्वसि-तानि च भू[तल]कपालानि यत्र ताः संपीडनेन विरसानि दीर्घकृतानि [तलिनानि] मुस्तानि यत्र ता भूमयः || तलिनं स्क्ष्मम् ||

|| ५५८ || इह हि गजयूथिनद्रां सूचयित अमारुते वनान्ते करिनः-श्वासैरुद्वाँहितेन उत्क्षिप्तेन महीरजसा किपद्यो नभउद्देशो गगनप्रदेशः ||

|| ५५९ || उत्कीर्णरजोभरावनता अत एव तलजर्जरा या भूस्तद्भावेन विशीर्णानि बिलानि तैर्विषमाः स्तोको ज्जटार्कविटपा इमास्ता उन्दुरस्थल्यः || उन्दुरा मूषकास्तैश्चिचमूलस्वादन्तराकिश्विटपा उज्जटिताः ||

॥ ५६० ॥ इह भूतिदण्डरोषा अपि निजकदीर्घत्वेन ज्ञायन्ते

¹ MH. °सेसा.

इह काला रुग्ग-तरुत्तणेण थलइक्षमन्तरा हरइ ।
भाएसु उववणाअन्त-बाल-तरु-मण्डलं रण्णं ॥ ५६१ ॥
वक्षी-वियाण-बहलत्तणेण छाया-णिवेस-सिसिराइं ।
इह अणह-हलिद्दी-सहलाइं गिरि-कच्छ-रण्णाइं ॥ ५६२ ॥
तिद्दयह-णिहस-संपीय-सयल-सीराअसाओंव सहन्ति ।
परिकिष्ण-किसण-दल-बन्धणाओं इहकच्छ-भूमीओ॥५६३॥
इह दीसइ कणय-सिला-मऊह-पुञ्जाहिरिञ्जयं रिवणो ।
णिच्छक्षिय-परिणय-ताल-पिञ्जरं पिडय-पिडिबिम्बं ॥ ५६४॥

पार्श्वीकृतावस्थानभावेन पर्याप्तहुतवहाः पादपिनवेदााः ॥ हुतवहोत्र दावाग्निः ॥

|| ५६१ || इह कालवशाद्रुग्णतरुत्वेन हेतुना स्थलयुक्तं सत् अन्तरान्तरा हरति भागेषु च उपवनायमान[बाल]तरुमण्डलम् अर-ण्यम् || रुग्णं भन्नम् | इक्षः प्राकृते मत्वर्थीयः ||

|| ५६२ || वङ्गीवितानवहरुत्वेन च्छायानिवेदादिादाराणीह अनघहरिद्रापिञ्कैराणि गिरिकच्छारण्यानि ||

|| ५६३ || प्रतिदिवसनिघर्षणात्संपीतसकलसीरायसा इव शोभन्ते परिकठिनकृष्णदलबन्धना इह कच्छभूमयः || सीरं हलं तस्यायसंः प्रान्तलग्नः फालो लोहमयः | सोन्तैः किल प्रतिदिनं विलिख्यमानायां भुवि क्रमेण विगलितः | तत्र स्वभावकृष्णापि भूमिरेवमुत्येक्यते पीतविगलितफाललोहचूर्णत्वेनेव कृष्णेति ||

[।। ५६४ || इह दृश्यते कनकशिलामयूखपुञ्जाभिरञ्जितं रवे-श्चित्रपरिणततालपिञ्जरं पतितप्रतिबिम्बम् ।।]

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> MH. om. the visarga.

<sup>°</sup> MH. सोनंतः

इह वाउदुय-धूली-गरुय-कणावडण-छिद्दिय-रयाओं। दिस् ।। दीसन्ति विरल-जल-विन्दु-मुद्दियाओव्व रत्थाओ ॥ ६६५ ॥ इह ता तरु-मूल-किलिण्ण-कुसुम-दल-दारु-सयल-किलाओ ॥ ५६६ ॥ आणील-कविस-फरुसा करीस-सिढिलाओं भूमीओ॥ ५६६॥ इह होन्ति मुहल-सिहिणो पुराण-फल-सबल-कुसुमिय-कलम्बा। फल-कोस-विउण-पत्तल-पलास-सिसिरा वणुदेसा॥ ५६७॥ एए वण-वारण-गण्ड-निहस-मय-गन्धिणो भयं देन्ति । रोसुद्द-सीह-णह-दिलय-वक्कला पायव-क्वन्धा ॥ ५६८ ॥ रय-पुञ्च-रुद्ध-गयणा सहन्ति इह सायमणवसाआओ । ५६९॥ पच्छद्द-पसण्ण-मियङ्क-मण्डला गिम्ह-रयणीओ ॥ ५६९॥

|| ५६५ || इह वातोद्भृतभूठीगुरुककणार्वंपतनच्छिद्रितरजस्काः सत्यो दृश्यन्ते विरलजल[विन्दु]मुद्रिता इव रथ्याः॥ प्रशिथिलरजोरा-शौं गुरौ धूलिकणे प्रविष्टे सति जलकणाहतत्विमव भातीत्यर्थः॥

|| ५६६ || इहैतास्तरमूलक्किन्नकुछमफँलदारुशकलकलिलाः व्याप्ता आनीलकपिशपरुषाः करीषवच्छिथिला भूमयः ||

|| ५६७ || इह भवन्ति मुखरिशाखिनः पुराणफलशवलकुछ-मितकदम्बाः पुराणफलैरितिक्रान्तवर्षसंजातैः फलैः शवला व्याप्ता एकस्मिन्पदेशे कुसुमिताश्च द्वितीयप्रदेशे फलकोशद्विगुणपत्रलपला-शशिशिरा वनोद्देशाः ॥

[॥ ५६८ || एते वनवारणगण्डनिधर्षमदगन्धा भयं ददित रे।षो-र्ध्वसिंहनखदितवल्कला पादपस्कन्धाः ॥]

॥ ५६९ ॥ रजःपिक्क्वरीक्रियमाणगगनाः शोभन्ते इह साय-

¹ MH. °नाजो for °राजौ.

गय-जूहोयरण-विभिण्ण-निलिण-णिव्विडिय-सिलिल-दण्डाओ। इह ता वसुयाय-परिप्पवन्त-कमलाओं सरसीओ ॥५७०॥ इह पायव-लग्ग-द्विय-णिलिण-दल-च्छेय-कविल-कूलाओ । लूयाविल-फुडिय-दलन्तराओं कासार-भूमीओ ॥ ५७१ ॥ इह मारुय-तंसीकय-दाव-सिहा-सिहर-संवलन्ताइं । दिप्पन्ति पढममग्गेण तअणु मूलेण रण्णाइं ॥ ५७२ ॥ अम्बन्ति ता णव-द्विय-सिहि-वाय-पिसङ्ग-वामलूर्ग्गा । इह हेद्दुव्वाअ-दुमा थलीओं णव-दाव-गन्धाओ ॥ ५७३ ॥

मनवदयाया अवदयायरहिता गवादिसंचरणोत्थितमहीरजःप्रश्नम-त्वेन पश्चार्धप्रसन्नमृगाङ्कमण्डला श्रीष्मरजन्यः ॥

।। ५७० ॥ गजयूथावतरणविभिन्ननिर्वनित्वित्तसित्रिटण्डाः इह ताः ग्रुष्कपरिप्रवमानकमठाः सरस्यः ॥

|| ५७१ || इह पादपलमस्थितनित्निदलच्छेदकपिश्च मूँलाः | क-िललकूला इति पाटान्तरम् | लूनाविलस्कुटितदलान्तराः जलाभावे स्कु-टितमृत्तिकाया दलविवरेषु कौलिका जालकान्कुर्वन्ति | कासारभूमयो नितम्बप्रदेशाः || वर्षासमयजलर्यापइतलमचिह्नवर्णनुमेतत् ||

॥ ५७२ ॥ इह मारुतत्र्यश्रीकृतदावशिखाशिखरैः सह संवलमा-नानि संबध्यमानानि दीप्यन्ते प्रथमम् अयभागैसँतदनु मूलैरैर्रंण्यानि ॥

|| ५७३ || अर्धन्ति शोभन्ते ता नवस्थितशिखिशुष्किपशङ्गव-न्मीकायाः इहाधस्ताच्छुष्कद्रुमाः स्थल्यो नवदावगन्धाः || शिखी विद्वः। वार्यं वानं शुष्कम्। पे ओवै शोषण इत्यस्य ओदितश्रेति निष्ठानत्वे

<sup>1</sup> MH. अलर्वापहत°. The emendation is mine, 2 MH. om. अर्ण्यानि.

<sup>3</sup> MH. वायवानां शुष्कम्.

इह ते अ-लङ्गणुम्मुक्क-रेणु-दल-सुण्ण-भाव-लहुईओ ।
तुरिअयरं समिह्सरिन्त मारुआ वन्त-व्रह्मीओ ॥ ५७४ ॥
दीसिन्त तह-परिष्टिअ-तण-मण्डल-पण्डुरन्तरालाओ ।
इच्छा-वीसन्त-द्वाणलाओ इह रण्ण-भूमीओ ॥ ५७५ ॥
इह पङ्क-लोलणाविल-पुड-मन्दुम्मिझ-लोअण्डन्तं ।
सायं विअडयरङ्गव-णीइ जूहं वराहाण ॥ ५७६ ॥

कृते वानिमिति रूपम् । तस्य भ्रंशो वायिमिति । एवम् उव्वायिमिति उद्दानप्रकृतिकम् । वामलूरो वल्मीकः । यद्यपि स्थलीशब्दः कृति-मायामेव साधुस्तथापि इह उपचारादैकृतिमास्वपि प्रयुक्तः ॥

|| ५७४ || इह तोथेन यहः ङ्वानं वर्षास प्रक्षालनं तेन मुक्तरेणुदलत्वाच्छून्यमनावृतमवकौँ शस्थानं नैभोयं यासां तास्त्वरिततरं समिमसरिन्त सम्यगिभसारयन्ति मारुताः कर्तारः पँणविद्धाः पलाशलताः कम्भूताः || किचिदसत्यपि णिचि प्रयोजकव्यापारः प्रतीयते | दशिमहैलैः कृषतीतिवत् | तेनेहापि समिसस्नितियुक्ते समिससारयन्तीति
गम्यते ||

|| ५७६ || दृदयन्ते तथापिरिस्थिततृणमण्डलपाण्डुरान्तरालाः इच्छाविश्रान्तदवानला [इह] अरण्यभूमयः || तथा परिष्ठितत्वमदग्धत्वम् | इच्छाविश्रान्तत्वमप्रयत्नोपरतत्वम् ||

||५७६|| इह पङ्कलोलनाविलपुटमन्दोन्मीललोचनार्धान्तम् सायं विकटतराङ्गमिव निर्याति यूथं वराहाणाम् || विलोचनं मुस्तपान्यर्थं नार्दनम् ||

¹ This is obviously a mistake of the commentator. See Pân. 4.1.42. ² MH. नोदमम्. What does the word refer to? The word लोअण in the original means 'eye'.

इह रण्ण-गोउलेमुं उण्हाइँवि पन्थिण्हिँ पिज्जनित । कामं गोरस-पारी-णिवेस-पण्डूइँ सलिलाइं ॥ ५७७ ॥ इह सलिल-कास-सक्कारि-मूल-पिडलग्ग-किश्च-दलाओ । पवणो आयासिय-सारसाओं तरलेइ णिलणीओ ॥ ५७८ ॥ तंसीकय-कण्ड-समोसरन्त-विह्यावलोय-सरसाइं । इह किंपि पुलिण-परिसिक्कयाइं सायं सुहावेन्ति ॥ ५७९ ॥ संगलण-मासलाअन्त-सीयलो विविह्न-विह्न-कुसुमाण । आमोओ इह संचरइ कोवि सु-सुयन्ध-सुरहीण ॥ ५८० ॥

|| ५७७ || इहारण्यगोकुलेषु उष्णान्यपि पथिकैः पीयन्ते पर्याप्तं गोरसपारीनिवेदापाण्डूनि [सिललानि] || पारी दोहनपात्रविद्योषः || || || ५७८ || [इह] सिललेनानिलाहतेन काद्यौश्च तृणविद्योषैर्मारु-ताभिहतैः द्यादिति दाब्दं याः कुर्वन्ति तच्छीलास्ताश्च ता आकृष्टमू-ल[प्रति]लप्तदलाः पवनः आयासितसारसास्तरलयति निलनीः || सारसाः पक्षिविद्योषाः ||

१ ५७९ ॥ त्र्यश्रीकृतकण्डसमपसरिद्वहगावलोकनसरसानि इह
 किमिप पुलिनपरिष्वक्कितानि तटगमनानि सायं सुखयन्ति ॥ तटविहा रिषु मानुषेषु पक्षिणो भयात्परिवर्तितयीवया पदयन्तस्त्वरन्ते पद्गिः ॥

|| ५८० || संबैटनेन मांसिकीभवन्धनीभवन्नत एव शीतल आह्रादकृत् विविधपत्रैकु समानां संबन्धी आमोद इह संवरित कोपि
सिस्तान्धस्मीणाम् || सरिभिशाब्दस्य स्वगन्धपर्यायस्यापि अतिशयार्थः प्रयोगः | वथा | अहो रमणीया अहो रमणीयेति ||

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> MH <sup>°</sup>परिष्विष्कितानि.

करह-पओअर-विसमाइँ इह पहोलन्ति मालुहाणीण । उठ्यन्त-धूसराइं दलाइँ पेरन्त-कविसाइं ॥ ५८१ ॥ इह रेहन्ति च्छाया-णिविद्य-पिह्यावलोइयगाओ । कक्कोल-दालि-कवि-सत्थ-संकुला रण्ण-भूमीओ ॥ ५८२॥ इह गोर-विरिहणी-गण्ड-वास-धूसर-विसङ्ग-वद्याण । भमइ अवरण्ह-महुरो गन्धो करहाड-कुसुमाण ॥ ५८३ ॥ धोलइ उक्षिन्त-सुरा-मूल-कसाय-जरढो कलम्बाण । एस मिलाणारुण-केसराण दर-सीयला गन्धो ॥ ५८४ ॥ खज्जूर-मन्त्ररी-पिन्नराण इह परिमलो वियङ्ग्ण । स्रुढारविन्द-मयरन्द-कण-कसाओ परिक्भमइ ॥ ५८५ ॥

| | ५८१ | | करमपदोदरंत्रद्विषमाणीह प्रघूर्णन्ते मालुधानीसंज्ञानां कताविद्रोषाणामुद्वृत्तत्वेन धूसराणि दलानि पर्यन्तकिपद्यानि |

|| ५८२ || इह शोभन्ते छायानिविष्टपथिकावलोकितामाः कङ्को-लदालिवत्कपिलैः किपसार्थैः संकुला अरण्यभूमयः || अत्रानेकपादाः सन्ति | अनयेव दिशा गतार्थाः ||

|| ५८३ || इह गौरविरहिणीगण्डपार्श्ववद्भसपिशङ्गपृष्ठानां भ्र-मति अपराक्ष्मधुरो गन्धः [करहाटकुस्रमानाम् ] | करहाटः कोवि-दाराख्यस्तरुः ||

|| ५८४ || वूर्णते खरया दोहदार्थ दत्तया आर्द्रीमर्वन्ति यानि
मूलानि तैः कषायः द्यार्वेलः अत एव जरडः प्रगल्भः कदम्बानां संबस्थी एष म्लानारुणकेसराणामीषच्छीतलो गन्धः || दर ईषत् ||

॥ ५८५॥ खर्जूरमञ्जरीवित्यञ्जराणां परिपक्षमञ्जरीत्वेन इह प-

² MH. चूणैते. ² MH. °भवति. ³ MH. शेवल°.

मउल-णिविडासु इह मरुवयस्स मुह-पाडलासु वल्लीसु । आससइ सिसिर-लच्छी तारेसु अ कुन्द-कुसुमेसु ॥ ६८६ ॥ इह लोलेइ खण-क्खण-विवण्ण-जव-मन्जरी-तरङ्गाओ । पवणी संचार-विमूढ-मय-विमलिआओं सीमाओ ॥ ६८७ ॥ जरढायन्त-फलूसास-पविरलायन्त-मन्जरी-सूया । इह अग्धन्ति जवाणं अग्ग-भवन्तीओं सीमाओ ॥ ६८८॥ इह ताओं पुलोस-सुयन्ध-जव-कसायाणणेहिं पिज्जन्ति । फुक्क-करवीर-पाली-समुज्जला रण्ण-वावीओ ॥ ६८९॥

रिमरुः प्रियङ्गुनां रूढारिवन्दमकरन्दकणकषायः परिभ्रमित ।। रूढं जरटम् । अरिवन्दं पद्मम् । कषायो मिश्रः ॥

|| ५८६ || [मुकुलनिविडास्त ] इह मरुवकस्य स्नुगन्धपत्रिका-विद्योषस्य मुखपाटलास्च वक्षीपु आर्वैसित द्यिद्यिरलक्ष्मीस्तारेषु च स्नुष्पितेषु कुन्दकुस्तमेषु ||

|| ५८७ || इह लोलयित कम्पयित क्षणक्षणिववर्णयवमञ्ज्ञरीत-रङ्गयुक्तान्पवनः संचारिवमूढमृगिवमेर्दितान्सीम्नः | सीमदाब्दः पुंस्यपि दृष्टः | तदुक्तम् | लिङ्गमसंख्यं लोकप्रमाणत्वादिति ||

||५८८|| जरटायमानफलत्वेनोपचि[त]यवकोदात्वेनोछ्वासयुर्क्त-त्वादुचतत्वात्प्रविरलायमानमञ्जरीशूका इहार्घन्ते यवानामये भव-न्त्यो दृष्टिपथमागच्छन्त्यः सीमानः || शूकाः किंसार्वैकाः ||

|| ५८९ || इह ताः स्रोषसुगन्धयवकषायाननैः पीयन्ते फुछ-करवीरपाठीसमुज्ज्वला अरण्यवाप्यः अटवीपुष्करिण्यः || उज्ज्वला रक्ताः | करवीरं कणहीरकमिति लोकभाषया प्रसिद्धम् ||

¹ MH. विमलितान्. ² MH. °युत्वा°. ³ MH. °रूकाः.

इह दावाणल-धूमाहिओय-पिडविद-महि-रयाअम्बा । दिवसम्मिवि होन्ति पओस-राय-मइला दिसाहोया ॥ ५९० ॥ इह विहडिअ-तन्तु-चुडुप्प-पम्हलाअम्ब-धूसरं पियइ । णारङ्ग-गञ्भ-सयलं पहिओ अहरंपिव पियाए ॥ ५९९ ॥ सिसिरम्मि विरल-कुसुमे गाढालिङ्गण-णिहेण अवबाणो । बाहु-कलहम्मि मिहुणाई वम्महो इह निओएइ ॥ ५९२ ॥ इह तं संचारिय-कञ्चणार-केसर-कसाय-गन्धाण । उच्छङ्खलिय-वणाणं सोहग्गं किंपि पवणाण ॥ ५९३ ॥ इह माहवीण कोमल-पलास-दर-कविस-बन्धणाहरणं । उञ्भिज्जइ जरढ-कवोय-कण्ठ-मइलाहणं मउलं ॥ ५९४ ॥

| | ५९० | | इह दावानरुधूमाभियोगप्रतिबद्धमहीरजस्त्वेन आ-ताम्रा दिवसेपि भवन्ति प्रदेख[राग]मिलिना दिगाभोगाः | | अभियोगः संबन्धः ||

|| ५९१ || [इह] विघटिततन्तुकं यत् औंतुष्पं चर्म तेन हेतुना पक्ष्मलं संजातपक्ष्मकिमव तथा आतास्रधूसरं पिबति नारङ्गगर्भशकलं पथिकः अधरमिव प्रियायाः ||

[ | | ५९२ | | शिशिरे विरत्नु सुमे गाढाति क्रनच्छित अप-बाणो गतबाणो बाहुकलहे मिथुनानि मन्मथ इह नियोजयित | | ]

|| ५९३ || इह तत् संचारितकाञ्चनारकेसरकषायगन्धानाम् उ-च्छृङ्खठीकृतवनानां सौभाग्यं किमपि पवनानाम् ||

|| ५९४ || इह माधवीनां कोमलपलाद्यादलैंकपिद्या[बन्धन]वर्त-मानाभरणम् उद्भिद्यते विकसति जरडकपोतकण्डमलिनारुणं मुकु-लम् || इह अहिरायन्ति कमावमुक्क-परिरूढ-विडव-जालाइं। हरियारुण-पण्डु-कसाय-विसम-वण्णाइँ रण्णाइं ॥ ५९५॥ फल-बन्ध-विरल-हरियायमाण-सहयार-मञ्जरि-मुहाण। साहु महु-वासराणं अकुण्ड-कल-यण्डि-कण्डाण॥ ५९६॥ णव-बाण-को उहस्रेण णूणमेमे अवम्महो मुयइ। सहआर-सरे अवि ओइणोवि इह ऊसुया जेण॥ ५९७॥ टिविडिक्कि अ-डिम्भाणं णव-रङ्गय-गठ्व-गरुय-महिलाण। णिक्कम्प-पामराणं भदं गामूसव-दिणाण॥ ५९८॥

| १९६ | इहाभिराजन्ते क्रमावमुक्तप्ररूढिवटपजालानि ह-रितारुणपाण्डुकषायाणि च तानि विषमपर्णानि च हरितारुणपाण्डु-कषायविषमपर्णानि [अरण्यानि] | वसन्ताद्यृतुक्रमेण केषांचिद्विटपाव-स्थाविद्रोषाणां त्यागः केषांचिद्वपादानम् |

|| ५९६ || फलबन्धविरलहरितायमानसहकारमञ्जरीकत्वेन हुँखानां प्रीतिजनकानां साधु चरितं मधुवासराणाम् अकुण्डकलक-ण्डीकण्डानाम् || कलकण्डी कोकिला ||

| (५९७ | । नवबाणकुतूहलेन नूनमेत्रमेव न तु विरहिणमेवोहिस्य मन्मथो मुद्धित सहकारदारान् । अवियोगिनोपि इह वसन्ते उत्सका येन यस्मात् ।

| | ५९८ | | टिविडिक्किआ प्रसाधिता डिम्मा बाला येषु तेषां नवरङ्गेण कौछम्भवाससा प्रावृतेन यो गर्वस्तेन गुरुकमहेलानां निष्क-म्पपामराणां भद्रं श्रेयोस्तु प्रामोत्सवदिनानाम् | | विरल-हिय-महुयर-कब्बुराओं इह मञ्जरीओं चूआण । दर-दङ्ग-मयण-बाणावमाओं विडवेस दीसन्ति ॥ ५९९॥ इह सोहन्ति दरुम्मिङ्ग-किसलयायम्बर्ग्चिछ-वन्ताइं । पाविय-पडिबोहाइँव सिसिर-पसन्ताइँ रण्णाइं ॥६००॥ इह हि हिलिद्दा-हय-दिवड-सामली-गण्ड-मण्डलानीलं । फलमसअल-परिणामावलम्ब अहिहरइ चूयाण ॥६०१॥ एण-खुर-खण्डियापण्डु-जञ्च-कच्चूर-चुण्णमुण्णमइ । इह अहिणव-सन्वण-वेणु-रोयणा-रेणु-रमणीयं॥६०२॥

| १९९ | वि्रलस्थितमधुकरकर्बुरा इह मञ्ज्ञर्यश्रूतानाम् ईषहम्धमदनबाणोपमा विटपेषु दृश्यन्ते ॥

|| ६०० || इह वसन्ते द्योभन्ते सँमुन्मीलिताः किसलया एव आतास्राण्यक्षिपत्राणि पुटकानि येषु तानि प्राप्तपतिबोधानीव द्या-द्यारप्रद्यप्तान्यरण्यानि ||

|| ६०९ || इह [हि]हरिद्राविच्छुरितद्रविडर्सुंन्दरीगण्डमण्ड-लवदानीलं यत्फलम् | कीवृश्चम् | असकलपरिणामावलम्बितम् | अर्धपक्षमित्यर्थः | अभिहरति चूतानां संबन्धि ||

|| ६०२ || एणखुरखण्डितापाण्डुजात्यकपूरै चूर्णम् उन्नमित इह अभिनवसत्रणवेणुरोचनारेणुवद्रमणीयम् || एणा हरिणाः || अपाण्डु-जात्यम् अपाण्डुजातीयम् | बाहुल्येन सत्रणस्य वेणोर्मज्जा रोचना भवति ||

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So MH. distinctly.

<sup>3</sup> MS. °जातीयव्वं.

दीहर-हेमन्त-णिसा-णिरन्तरुप्पण्ण-चाव-वावारो ।
जिय-लक्खो मा इर माहवाम्म कुसुमाउहो हो उ ॥ ६०३ ॥
पक्षव-सिहाओं इह णिठ्वडन्ति दूरारुणा महु-मुहम्म ।
साहा-विभेअ-पाविय-णिअ-रस-सोणाओं व तरूण ॥ ६०४ ॥
इह कहवि समासाइय-नव-सहयार-मयरन्द-विन्दुइआ ।
रुण्टन्ता भमरचेय भमर-मालाहिँ पिज्जन्ति ॥ ६०५ ॥
णालायिङ्क अ-परिणाम-पिति ढिलूसिय-बन्धणाहोयं ।
रस-गारवेण फलामेह चूयाण कमोहुरं पडइ ॥ ६०६ ॥
फल-लम्भ-मुइय-डिम्भा सु-दारु-घर-संणिवेस-रमणिज्जा।
एए हरन्ति हिययं अजणाइण्णा वण-गामा ॥ ६०७ ॥

|| ६०३ || दीर्घहेमन्तरात्रिनिरन्तरोत्पज्ञचापव्यापारी यः स जिन् तलक्ष्यः अमोधवाणो मा किल मोधवे वसन्ते कुछमायुधो भूत् ||

||६०४ || नवपञ्चविशाखा इह निर्वर्तन्ते प्रकटीभवन्ति दूरारुणाः ख्रष्ठुलोहिता मधुमुखे वसन्ते | उत्प्रेक्ष्यते | किसँलयविभेदपाप्तनि-जरसद्योणा इव तरूणाम् || विभिन्नाङ्गस्य किल लोहितलिप्तत्वम् अवलोकितम् ||

| ६०५ || इहं कथर्मिष समासादितनवसहंकारमकरन्दिबन्दु-विलिप्ताः क्रैन्दन्तो भ्रमरा एव भ्रमरमालाभिः पीयन्ते || कथमपीति भ्रमरबाहुल्येन दुष्प्रापत्वं मञ्जरीणां द्योतितम् ||

|| ६०६ || नालाकुष्टपरिणामप्रशिथिलोच्छ्वसितबन्धबन्धुँरितं रव सगौरवेण फलमिह चूतानां क्रमेणाधोसुखं पति ||

ll ६०<sup>७</sup> || फललाममुदिनिडिम्भाः सुदारुसं<sup>क</sup>्यसंनिवेदार्मणीयाः

किंपि दुम-जज्जरेसुं हिययं घोसावबद-धूमेसु ।
लग्गइ विरल-डिय-वायसेसु उठ्यत्थ-गामेसु ॥ ६०८॥
इह गामागय-धम्भिय-संमज्जिय-सुण्ण-लिङ्गमुवसेलं ।
दल-गन्धि गहीराणील-कुण्डमुरु-पायवं सण्डं ॥ ६०९॥
अवमारुय-मूल-णिभिळ-पळवाउच्जिणो परिसरेसु ।
इह तरुणो सिहर-वहम्मि णवर सङ्कारिणो होन्ति ॥ ६९०॥

एते हरन्ति इदयं सुँजनाकीणी वनपामाः ॥ अजनाकीणी इति पाठे विरलजना इत्यर्थः ॥

|| ६०८ || [किमिप] उद्भंतत्वात् गृहमध्योत्पन्नैर्वृक्षेर्जर्जरेषु विदारितगृहभित्तिषु [घोषावबद्धधूमेषु] [इदयं] लगित विरलस्थितवा-यसेषु उद्भंतमामेषु || घोषो गोंकुलं तद्धिष्ठितत्वेनैव अत्युद्ध्र्र्सतत्वेपि इदयहारित्वकारणम् ||

|| ६०२ || इह मामागतधार्मिकसंमार्जितथून्यलिङ्गम् उपशैलं शैलसमीपम् पतितवृक्षादिदलगन्धयुक्तं गमीरेषचीलजलकुण्डम् उरु-पादपमुच्चततरुकं षण्डं पादपसमूहो हृदयं हरति ।। धार्मिकस्तपस्वी ।।

|| ६९० || अबाँङ्गारुतेन अधोमुखवायुत्वेन यत्तिमीितिनमूलपक्ष-वत्वं तेनाकुञ्चिनो मूलप्रदेशेषु निश्चलाः | वायुना अनाहतत्वान्मूलानाम् । परिसरेषु सरःसमीपेषु इह तरवः [शिखरपथे केवलं झङ्कारिणो भवन्ति ] || ते नित्यजलिनग्धभूमित्वेन अनावृष्टचादिना अनुपहता इत्यतिमहान्तः । तत्थ वायुरितिनिबिडवनमध्यमलभमानस्तदिमहतः ऊर्ध्व धावित्वा अधोमुख आगत्य शिखराण्येव कम्पयतीत्यर्थः ।।

¹ MS. उद्दल्लात्. ³ MS. उद्दर्त े. ³ MS. °द्रसर्वेषि. • MH. seems to have omitted part of the commentary between तरवः and ते. • MH. उर्ध्वधवित्वाधो े.

इह भूरि-भिनर-साहा-सारङ्ग-विराविणो विरायन्ति । आवद-महा-महु-पिण्ड-मण्डला जर-तरु-क्खन्धा ॥ ६११ ॥ परिणाम-सोस-लहुआयमाण-फल-थोय-पाविओसामा । इह जाया पढम-समोणयाओं मालूर-साहाओं ॥ ६१२ ॥ सावय-प्रयवी-भिण्णावसाय-हरिअन्तरा विरायन्ति । एए पहाय-सरसा वण-थ्यली-सहलडन्ता ॥ ६१३ ॥ परिसडिय-वेणु-दल-रङ्ग-पिङ्गलं गलइ गिरि-अड-दरीसु । जलमिणमी मल-हरियायमाण-जरढोवल-क्खलियं॥६९४॥

|| ६११ || इह भृतिभ्रमरत्वेन शास्त्रामिः सारङ्गविराविणे सौरङ्गवज्ञङ्काररवकारिणो विराजन्वे सैवदमहामपुपिण्डमण्डला जर्तंकस्कन्थाः ||

|| ६१२ || परिणानेन पाकेन यः ग्रेप्पेंनेन ठवृयमानकठस्वा-स्नाप्तस्तोकोच्छ्रामा इह जाताः यथमं सम्यगवनता अपककतमरेणं मा-तुरस्य ग्रास्ताः ||

|| ६१३ || श्वापद्पद्वीभिद्यावद्यायस्वेन हरिवान्तरा विरा-जन्ते एते प्रभावसरमा वनस्थठीशाह्ठार्थान्ताः ॥

|| ६९४ || परिश्वितवेशुरलानां संयोगेन यो रङ्गो रञ्चनं तेन पिङ्गलं गठित निःसर्गत गिरितटदरीभ्यः | अत्र पञ्चम्यर्थे सप्र-मी | जठमेतन् मलद्दितायंमानजरटोपठस्वितिम् || दलतीति पाटे खब्दशो गच्छतीत्यर्थः ||

<sup>1</sup> MH. व्यक्तान्त्रारी for सम्बद्धकाड्डारी. The emendation is mine.

³ MH. बर्न्ट्र. ³ MH. द्वेष्ट्वेन. ' MH. व्येषान्त्रका

इह सोनागम-विहािडय-सिलासु मुणिणो गुहासु णिवसन्ति । कासायमुक्वहन्ता पुराण-बोरिह-विच्छायं ॥ ६१६ ॥ इह फलइ दुमवईसुं पणओ भमराण कुसुम-पीआण । सिद-पिरग्गिहिय-गुहा-गेहासु णियम्ब-मालासु ॥ ६१६ ॥ इह किष्डिय-वियड-सिला-बडण-दिय-चुण्ण-रासि-पंसुलिया । विसमुज्जल-मुहल-तडा घडणा-जोग्गोवला गिरिणो॥६१७॥ इह पिरसिक्षिज्जइ किष्ण-कक्षरुकर-णिसिय-णह-हीरं । कुरुविन्द-कन्दरा-मन्दिरेसु मन्दं मइन्देहिं॥ ६९८॥

|| ६१५ || [इह] स्रोतसामागमनविघटितशिलास मुनयो गुहास निवसन्ति काषायं केषायेग रक्तं वस्त्रमुद्दहन्तः पुराणबैदरास्थिवद्दि-च्छायम् ||

|| ६१६ || इह फलित द्रुमवतीषु प्रणयो भ्रमराणां पीतकुछ ममकरन्दानां सिद्धपिगृहीतगुहा[गेहा]छ नितम्बमालाछ । प्रणय उपनयः । सदा तत्र निवासो भ्रमराणां सफलो भवति सिद्धमाहात्म्येन सर्वदा सर्वतुकुछमविकासादिति तात्पर्यार्थः ।।

॥ ६१७ ॥ इह आकृष्टविकटशिलापतनस्थितचूर्णराशिषां स्रुतिता विषमो ज्ञ्ञलमुखरदं उवदर्पंतनयोग्योपला गिरयः ॥ मुहलदण्ड विड]ण-जोग्गोवला इति पाठेथोयम् । क्षचित्तु मुहलतला घडणाजोग्गोवला इति। पतन्तीभिर्मुखरतटाः । संबन्धयोग्यपाषाणां ॥ पास्रुमिश्रत्वेच रचनायोग्यत्वात् । आकृष्टत्वं च शिलानां वेगवर्षादिना । विषमोज्ज्वलत्वं तुं अन्तरान्तराभिव्यक्तशिलान्तरयुक्तपाषाणतया ॥

॥ ६१८ ॥ इह परिष्वक्रचते कडिनकर्करोत्करनिशितनखप्रान्त•

³ MH. काषायेन. ³ MH. °वदारास्थि°. ⁵ MH. omits १वड° Is our emendation right? ⁵ MH. °पाषाणश्च. ⁵ MH. त्वोत्तराज्ञाभिव्यक्तशिलांतरयुक्तं पाषाणत्या for तु अन्तरा°, &c., which is a conjectural emendation.

इह दर-खळड्अ-तडोवलाओं परिविरल-बाल-मीणाओ । फेण-च्छाया-सारोयराओं रेहन्ति सरियाओ ॥ ६१९॥ अववक्कल-णीसह-मूल-बन्धुरायन्त-बाल-धव-कुच्चा । इह बहुलं गाढ-कसाय-सीहुणो गिरि-अड-ग्गामा ॥ ६२०॥ इह दियसम्मिति सिहरावरोह-परिअत्त-रिव-यरुम्मिछा । धूमायन्तिव दूरावलोय-महला गिरि-वणन्ता ॥ ६२९॥ चलण-णिसण्णुण्णामिय-चिबुअ-यलायामि-तलिण-मुह-रेहं। सोहइ पसुत्तमिह केसरीण भर-णिग्गय-णहग्गं ॥ ६२२॥

त्वात् कुरुविन्दकन्दरामन्दिरेषु मन्दं कृत्वा मृगेन्द्रैः | निश्चितास्ती-क्ष्णीकृताः । हीरं प्रान्तम् । कुरुविन्दाः पाषाणमणिविश्चेषाः ।।

|| ६१९ || इह ईषत्खलतीकृततटोपलाः अक्ष्णीकृततटपाषाणाः
प्रैविरलबालमीनाः फेनच्छायाश्चौरोदराः शोभन्ते सरितः ||

|| ६२० || अपवल्कलाः अपगतदाल्का अत एव निःसहमूला अदाक्तमूलावष्टम्भा बन्धुरायमाणा जटाप्रथितस्थितमात्रं स्वरूपमा-चरन्ते। बालधवकुद्धा यत्र ते इह बहुलं गाढकपायसीधवो गिरित-दमामाः || सीधु मद्यम् ||

| ६२१ | इह दिवसेपि शिखरावैरोधपरिवृत्तरविकरोत्पीडौँ धूमायन्तीव धूमिवोद्दमन्ति दूरावलोकमिलनच्छाया इव गिरिव-गान्ताः |

|| ६२२ || चरणानिषण्णोन्नमिताचिबुकतलायाँमितनुकमुखरेखं शोभते प्रस्नपम् इह केसरिणां भरनिर्गतनखायम् || चिबुकं मुखमुण्डां | सिलनं सक्ष्मम् ||

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> MH. °सारोदरा:. <sup>2</sup> MH. °चरते. The emendation is mine. <sup>3</sup> MH. °बावाध° for °बरोध°. <sup>4</sup> MH. 'यासि° for °यामि°. <sup>5</sup> So MH.

इह सुइरेण पसम्मइ कप्काड-परंपरा-पिडक्खिलेओ । अहिनाडिय-कंसुग्गार-झञ्झणा-पिडरवाहोओ ॥ ६२३ ॥ इह दीसइ विमलायन्त-मिण-सिला-सण्ड-संधिउज्जोयं । पिरदिलय-दािडमी-कुसुम-दल-सिहायिम्बरं गयणं ॥ ६२४ ॥ इह दूर-द्विय-सिहरा विव्धारासण्ण-पायड-नियम्बा । दीसन्ति अग्ग-मइला कमेण मूलुज्जला गिरिणो ॥ ६२५ ॥ इह ताओं खण्डिउन्वाय-पायवालग्ग-विक्क-कलिलाओ । सबरुक्खय-कन्दुदेस-विवर-विसमाओं भूमीओ ॥ ६२६ ॥

|| ६२३ || इह चिरेण प्रशास्यित कपाटपरंपराप्रतिस्खितिते गुहापरंपराप्रतिबिस्बितः सन् अभिताडितकांस्योद्वारेण झणझणायमानः प्रतिरवाभोगः उत्सववाद्यप्रतिबिस्बाटोपः ||

[।। ६२४ ।। इह दृश्यते विमलायमानमणिशिलाषण्डसंध्युद्-चोतं परिदलितदाडिमीकुछमदलशिखाताम्रं गगनम् ॥]

|| ६२५ || [इह] दूरोत्थितशिखरत्वाद्विस्तारासचप्रकटनितम्ब-त्वाद्दृदयन्ते अप्रमितनाः क्रमेण मूलोज्ज्वैला गिरयः || नैकटचाद्वैर्त-त्याच तलम् उज्ज्वलनं स्फुटमुपलभ्यते | दूरोच्चतत्वात्सीक्ष्म्याच शृ-क्नाणि दयामलान्युपलभ्यन्त इत्यर्थः ||

|| ६२६ || इह ताः खण्डितशुष्कपादपलप्राभिर्विक्षिभिः कल-लिता व्याप्ताः संकुलाः ग्रवरोत्खातकन्दोहेशविवरैर्विषमाः निम्नोचना भूमयः || उव्वायं शुष्कम् | कन्दा मूलविशेषाः ||

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> MH. °सत्रति<sup>2</sup>, for सन् अभि. <sup>2</sup> MH. °मूलो ज्ज्वाला°. <sup>8</sup> MH. नैकटचा द्वैत-न्याव्यस्तलमुज्ज्वलनं.

इह वाहेहिं वराहाण बाण-विहयाणमणुसरिज्ञन्ति । अग्राग्रा-समुज्जल-रुहिर-बिन्दु-मुहाओं पयवीओ ॥ ६२७॥ मणि-वित्थार-परिद्धिय-वसुहा-पयडाअमाण-परन्तो । लिखिड-दल-णाल-परिजडिल-दीहरुदण्ड-पिण्डखज्जूरा । एयाओं जलहिणो तड-तमाल-णीला वणालीओ ॥ ६२९॥ गोसे वियसन्ति मराल-चन्द्य-परिचुन्वियाओं सरसीसु । इह कमलिणीओं महुयर-पुलिन्द-विणिवेस-पञ्जीओ॥ ६३०॥ एइ इहं जलणिहिमुन्तरेण उय-महिहरे णह-विसारी । सामीरं रयमणुयनिज्जण गन्धो वन-लयाण ॥ ६३९॥

| ६२७ | इह न्यांधेर्वराहाणां बाणविहतानामनुस्नियन्ते अया-भसमुज्जवलरुधिरविन्दुमुद्राङ्काः पदन्यः | मुद्रा चिह्नम् |

|| ६२८ || मणिविस्तारपरिष्ठितवसुधाप्रकटायमानपर्यन्तः रुक्ष्य-ते शेषफणातट इव असी निर्मरो जरुधिः ||

|| ६२९ || निविडदलनालपरिजटिलदीर्घोइण्डपिण्डखर्जूराः एता जलघेस्तटतमालनीला वनाल्यो वनपङ्कयः ||

[|| ६३० || गोसे प्रभातकाले विकसन्ति मरालचञ्चुपरिचुम्बिताः सरसीपु इह कमर्लिन्यो मधुकरपुर्लिन्दविनिवैद्यापङ्घचः ||]

[|| ६२१ || एति इह जलनिधिम् उत्तरेण उदङ्महीधरे हिम-वित नभोविसारी सामीरं समीरसंबन्धि रजः अनुवृत्य गन्धेरे वनलतानाम् ||]

<sup>1</sup> MH. 'श्रियन्ते.

पाडिलिय-भू-रओ णिहसणेण पूयाण परिमल-कसाओ । किविलिअ-णियंसणो इह जगस्स संज्ञ्ञायइ रओहो ॥ ६३२॥ इह पवण-भिण्ण-ताली-रस-च्छडा-िपच्छिले परिक्खिलिया । कइणो महुर-सुयन्थे लिहिन्त ह्य्ये गिरि-यडीसु ॥ ६३३ ॥ रङ्घोलिर-परिणय-गब्भ-सार-संभिडण-मुहल-फल-कोसा । इह पवणो णचावेइ णालिएरी-वणालीओ ॥ ६३४ ॥ मुहलन्दोलिय-ताडी-पञ्चव-संवेद्धिया इह वहन्ति । बन्धण-दलन्त-तणराय-फल-चडऋारिणो पवणा ॥ ६३५ ॥ अह केलासो वोलेइ जम्भि हिम-कण-किलाभिय-च्छायं । सम्भिरय-मयण-विणिवाय-खेय-विहुरंव सिस-बिम्बं ॥ ६३६ ॥

|| ६३२ || पाटितिनभूरजस्कः परस्परिनवर्षेण पूगानां परिम-ठकपायः क्षेपिठीकृतवस्त्र इह जनस्य संध्यायते रजओषः ||

|| ६३२ || इहं पर्तैनभिन्नतालीरसच्छटापिच्छिलाँन् परिस्ख-लिताः कंपयो मधुरस्रगन्धान् लिहन्ति हस्तानिगरितटीषु ||

|| ६३४ || संचाितपरिणतगर्भसारसंभिँचमुखरफलकोद्याः इह पत्रनो नर्तयित नािलेकरीयनालीः || संभेदैः आघातः | संभिच-मुहलेति पाठे संभिर्वनमिति देशी आघाते वर्तते ||

||६३५|| मुखर्गन्दोलनशीलसैबेलितताडीपल्लवाः परिवैहन्ति बन् न्धनदल तृणराजफलचटस्कारिणः पवनाः || चटस्कार घटदिति शब्दः ||

|| ६३६ || एष कैलासः अतिक्रामित यस्मिन्हिमकणक्रमितच्छायं स्मृतमदनविनिपातखेदविधुरिमव दाद्गिविम्बम् || हिमहतक्कान्तेति पाठान्तरम् ||

¹ MH. क्षिंजली°. ³ MH. °पिच्छले. ³ MH. कषायो. ⁴ None of our four MSS. have the reading संभेअ° in the text. ⁵ So MH. Have we to read संभिन्नमित or is it संभिननमिति? ⁵ MH. मुखला°.

इह हर-जडाहिसंजमण-गण्ठि-णिबिडिय-गलेण वासुइणा । उप्फूझ-फणा-धिरया मुचनित समीरणुग्गारा ॥ ६३७ ॥ इह जेय णिसासुवि णिव्वडन्ति आमोय-पेक्षिय-भुयङ्गा । रयण-च्छिव-संवित्या कडएसु महोसही-विडवा ॥ ६३८ ॥ इह मिण-यडाण दीसइ उव्वित्त्य-वरहि-पिञ्छ-विच्छाओ । णीहार-पड-परिक्खिलिय-णिग्गमो किरण-विच्छड्डो ॥ ६३९ ॥ इह फुरइ पण्डु-भावो वासागम-भङ्ग-गहिय-सिहराण । अणवरय-विसाक्चिय-विज्जु-रुहिर-धाराणव घणाण ॥ ६४०॥

|| ६३७ || इह हरजटामिसयमनयन्थिनिगँडितगर्लेन वास्नुकिना उत्कुद्धकणाधृता मुच्यन्ते [समीर]गण्डुँषाः || गण्डिनिविडिय इति पाठान्तरम् | प्रन्थिनिबिडितेत्यर्थः | धृता धृता इवेत्यर्थः | समी-रो गण्डूष इव ||

|| ६३८ || इह नैव निशास्त्रिष्ट रात्रिष्विप निर्वर्तन्ते विवेकेन प्रकाशन्ते एतानि रत्नान्येता ओषधय इति | दीपप्रायत्वेनातिसादृश्यात् | विषविवातकामोदशेरितमुजङ्गाः रत्नच्छविसंवितिताः कटकेषु महीप- षिविटपाः || रत्नानामोपधीनां विवेकी रात्राविप न जायत इत्यर्थः ||

|| ६३९ || इह मिणमयतटानां दृश्यते उद्वर्तितबर्दिपिच्छ-वद्विच्छायः नीहारभँरपरिस्खितितिर्गमः किरणसमूहः || नीहारपडेिति पाठे नीहारो धूमरिका पट इवं ||

॥ ६४० ॥ इह स्करति पाण्डुत्वं वर्षागमभङ्गगृहीतिशिखरा-

MH. इत्यर्थः for इवेत्यर्थः. MH. निवर्तरते.
MH. विवेकी राजाविष न जायते इत्यर्थः.

इह सिद्ध-सुन्द्रीणं थणाण णव-णह-वयाण निव्यडह । आयम्ब-राइ-लिञ्ज्यि-विइत्त-भुय-वत्त-लायण्णं ॥ ६४१ ॥ इह मुणि-वराण णिक्कम्प-णिअम-पिडिबन्ध-संधिआलोआ । झाण-विरमम्भि जायन्ति णवर मिलणा गिरि-गुहाओ।।६४२॥ इह मुक्क-पळ्लुम्मुह-पसण्ण-महिसावलोइआ होन्ति । सेल-सिहरन्तरिज्जन्त-रवि-अरा दियस-परिणामा ॥ ६४३॥

णाम् अनवरतिवस्ट श्विसुद्धुधि[रधा]राणामिव घनानाम् ॥ किल प्रहानं रिनर्गतरुधिरा योद्धारः पाण्डुवर्णा भवन्ति दुर्ग चाश्रयन्ते पर्लायि-तथाराः सन्तः । घना अपि प्रोषितप्रावृषाँ विगतजलेलोहिता गृहीत-गिरिशिखरदुर्णा गलितविसुद्धुधिरधाराः । गलन्ती विसुदेवैषां रुधि-रधारेव । निर्जलीभूतेषु हि घनेषु प्रायो विद्योतते विसुत् ॥

|| ६४९ || इह सिद्धसुन्दरीणां संबन्धिनां स्तनानां नवनखपदानां निर्वेतेते आतास्रराजिलाङ्कंग्रनविचित्रभूजेपत्रलावण्यम् ॥

|| ६४२ || इह मुनिवराणां निष्कम्पं कृत्वा यो नियमेन प्रति -बन्धः सर्वेन्द्रियवृत्तिनिरोधस्तेन नासाप्रस्कुरत्तेजस्त्वात्संधितः प्रसा-रित आलोको यास ध्यानविरम एव नवरं केवलं जायन्ते मलिना गि-रिगुहाः नर्तुं ध्यानावस्थायाम् || असंप्रज्ञातयोगदञ्जायां योगिनां तेजो-मयप्रकादीकरूपत्वं भवतीति योगदास्त्रेषु गीयते ||

१ ६४३ ।। इह मुक्तपल्वलोन्युखप्रसत्तमहिषावलोकिता भवन्ति
 शैलशिखरान्तरीयमाणरविकरा दिवसपरिणामा दिवसावसानानि ।।

<sup>3</sup> So MH. 2 MH. वाबुडा. 3 MH. निवर्तते. 4 MH. ननु.

छाया-णिठ्याविय-सहलाण भहं दिणावसाणाण । णयर-विणिअत्त-गोवी-परिगीय-वणन्त-मग्गाण ॥ ६४४ ॥ इह पल्ली-धूमुब्भेय-धूसरिज्जन्त-कुञ्ज-रमाणिज्जा । होन्ति गिरि-यडय-दण्डा णिसागमारम्भ-गम्भीरा ॥ ६४५ ॥ उयअ-च्छविं मुयन्तो पुराण-करि-दन्त-पिङ्गल-मऊहो । इह सोहइ सिहरासत्त-मण्डलो जामिणी-णाहो ॥ ६४६ ॥ धाराहिसित्त-णव-कन्दलाण इह ता चलन्ति मालाओ । जरढ-कलविङ्क-गल-मण्डलाहिणीला जल-हराण ॥ ६४७॥

|| ६४४ || छायानिर्वापितदाङ्खिलानां भद्रमस्तु दिनावसानानां नगरित्रिनिवृत्तगोपीपरिगीतवनान्तमार्गाणाम् || निर्वापितं छिखितम् ||

| ६४५ | इह पद्धीधूमोद्भेदधूसरीक्रियमाणकुद्धरमणीया भवन्ति गिरिकटका एव दण्डा इव राज्यागमारम्भवत्संध्यावद्गम्भी-स्न राज्यागमे वा गम्भीराः सान्धकारतराः | पद्धी गिरिकुटी | कुद्धो वनगहनम् | |

|| ६४६ || उदयच्छविं विमुँ ज्ञन् विकिरन् पुराणकारिदन्तवित्-क्रुकमयूखः इह शोभने शिखरासक्तमण्डलो यामिनीनाथः || शिखरम् इह उदयगिरेरथीत् ||

| ६४७ || धाराभिषिक्तनवकन्दलानामिह ता वर्लैन्ति मालाः जरठकलिबङ्गगलमण्डलवदभिनीला जलधराणाम् | कलिबङ्गश्र-टकः ||

<sup>1</sup> MH. निर्मत.

इह सो तरु-अल-वसुआय-सिलक्त-संभिण्ण-केसरामोओ । परिणय-किण्ण-सुरा-गन्ध-गाढ-महुरो विणिम्महइ ॥ ६४८ ॥ पढमासारे इह तत्त-भू-णिवेसाइँ वण-कुरङ्गोहँ । दर-चिडय-मुहं पिज्जन्ति अग्ग-सिसिराई तोयाई ॥ ६४९ ॥ इह वेक्कन्त-दुमुज्झिअ-भिण्ण-वओ-अण्ड-करुल-सीअरिणो । वाअन्ति मेह-सीयल-धूलि-लवुत्थङ्गिणो पवणा ॥ ६५० ॥ एए विराय-गोमय-हरियन्तर-बुब्बुआ परिवहन्ति । सहल-संदाणिअ-सहर-चित्तला पूर-वित्थारा ॥ ६५९ ॥

|| ६४८ || इह स तरुतलशुष्कसिन्नकेसरामोदः परि-णता या किण्वसरा तद्गन्धवद्गाढमधुरो विनिर्गच्छिति प्रसरित || केसरो बकुलः | किण्वः फलवृक्षविद्योषः ||

| ६४९ | प्रथमासारे आदिवर्षे इह तप्तभूतिवेद्यानि वनकु-रङ्गैरीयत्त्रं द्वटितमुखं कृत्वा पीयन्ते अप्रदिशिराणि [तोयानि] || अधस्तु तप्तभूयोगात्तप्तानि ||

|| ६५० || इह वेछहुमोजिझतभिचनयोण्डकठठशिकरिणो वाँ-नित मेघशीतठधूठिठवोक्सेपणशीठाः पवनाः || वयांसि पक्षिण-स्तेषामण्डानि | तत्कर्वेठमकठिनं गर्भद्रव्यम् ||

|| ६५१ || एते विकीतं विद्युतं यद्गोमयं तेन हरितबुद्धदाः प्रैवहन्ति शाङ्घलसंदीनितशकरिवाः । प्रिविस्तारा वर्षारम्भजलीघाः । संदानितं बद्धम् । शकरा लघुमत्स्याः ॥

¹ MH. °त्तदघाटित°.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> MH. यान्ति.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> MH. तत्कलिल°.

<sup>\*</sup> MH. 'सत्तानित'.

इह धारा-विच्छोलिअ-फलिंड-णिग्गय-कसाय-गन्धाण । विरल-भमराण बोलइ लच्छी जम्बू-तरु-यलाण ॥ ६५२ ॥ उक्कन्दलाण बोलइ इह सेरिह-दलिय-केसर-वणाण । गन्धो उब्बुद्ध-कलम्ब-सीयलो सेल-कडयाण ॥ ६५३ ॥ इह सिलल-किलिण्णाअम्ब-विरस-मालूर-सार-सुरहीण । जलअ-समयम्मि रण्णाणिलाण णिव्वडइ सोहग्गं ॥ ६५४॥ णव-धारा-पिडबज्झन्त-रेणु-पिरसामला थली-मग्गा । धूसर-हरिण-खुर-च्छेय-कब्बुरा इह विरायन्ति ॥ ६५५ ॥ अवमेहाओवि इह मइल-चन्दिमा होन्ति सोम्म-पवणाओ । सिललन्ध-गयण-दर-णिव्वडन्त-ताराओं रयणीओ ॥ ६५६ ॥

|| ६५२ || इह नीरधाराप्रक्षािलतफलास्थित्वेन निर्गतकपाय-गन्धानां विरलभ्रमराणां घूर्णते लक्ष्मीर्जम्बूतहतलानाम् || लक्ष्मीः शोभा | सा व्याकुलीभवित फलविलयकालत्वेत् ||

|| ६५३ || उद्गतकन्दलानां मुकुलितकन्दलवद्गनानां सेरिभद-लितकेसरवनानां महिषते। देवशभग्नकदम्बवनानां गन्धः उद्भुद्धकद-म्बत्वेन जलवृष्टिसमनन्तरं पुष्पितकदम्बत्वेन शीतलः स्रखदायी शैलकटकानां पूर्णते बहले। भ्रमति || मन्दं कृत्वेत्यर्थः ||

|| ६५४. || इह सिललिक्किन्नाताम्न[वि]रसिबल्वसारस्ररभीणां जलदसमये अरण्यानिलानां निर्वर्तते सीभाग्यं सन्दरत्वम् ||

|| ६५५ || नवधाराप्रतिबद्धरेणुत्वेन परिदयामलाः स्थलीमा-र्गाः भूसरहरिणखुरच्छेदकर्बुरा इह विराजन्ते ||

|| ६५६ || अपमेघा अपि इह मिलनचिन्द्रका भवन्ति सौम्यप-वनाः सिललान्धगगनत्वेन ईषिचिर्विर्नुमानतारका रजन्यः ||

¹ MH. °कालध्वात्. ॰ MH. मुकुलितकंदवधनानां. ॰ MH. °नोद°. • MH. निवर्तते. ॰ MH. सलिलध्वगगन.° ॰ MH. पित्रवर्तमान°.

इह सा उम्मुद्दिय-सिन्दुवार-मयरन्द-बन्ध-सुह्याण । सरय-दियसाण वियसइ लच्छी उग्गन्ध-कमलाण ॥६५७॥ इय सयल-दिसा-अड-विअय-मिलिय-महि-मण्डलेहिँ सच्चविया सेणा-भेडेहिँ से सुहय-संणिवेसा वणुदेसा ॥ ६५८॥ अविया ३६

एए विरत्त-सुरचाव-विरस-विरलाहिलक्विय-च्छाया । महिस-खुर-च्छेय-विहाविय-प्पहा मणि-यडुँदेसा ॥ ६५९॥ इच्छा-परियत्त-लया-वियाण-उद्देस-पीडिय-दुमाण । छाया सिच्चय अण्णव्य रण्ण-फरुसा उववणाण ॥ ६६०॥

|| ६५७ || इह सा उन्मुन्द्रितसिन्दुवारमकरन्दबन्धस्रभगानां [द्यारिह्वसानां] विकसित ठक्ष्मीः शोभा [उद्गन्धकमठानाम्] || उग्गन्धकठमाणिति पाठे उच्चतगन्धधान्यविशेषाणामित्यर्थः ||

|| ६५८ || इति उक्तप्रकारेण सकलदिक्तटविजैयमिलितमहीम-ण्डलैः स्वीकृतसकलमण्डलजनैः सत्यीकृता अवलोकिताः सेनामटैः से तस्य नृपस्य संबन्धिभः सुभगसंनिवेशा वनोहेशाः ||

|| ६५९ || एते विरक्तैः केनाप्युपाधिना मन्दप्रभो यः छरचाप-स्तद्वद्विरसा विरला अभिलक्षिता छाया कान्तिर्येषां ते महिषखुरच्छे-देप्वेय महिषचरणनिघृष्टत्वेन विभावितप्रभा मणितटोहेशाः ||

|| ६६० || इच्छापरिवृत्तलतावितानोहेशपीडितद्रुमाणां छाया सैव अन्येवं अरण्यवत्परुषा उपवनानाम् || [उपवनानां] प्रदेशेषु ये पतिता उद्दासिता दुमास्ते यहच्छया पुरुषप्रयत्ननैरपेक्ष्येणं संजातानां

¹.MH. °कमलाणेति. ² MH. °विजित° changed to °विजत°. ³ MH. विरक्ताः ⁴ MH. सैवअथवानैवा° for सैव अन्येव अ°. ⁵ MH. °निरपेक्षेण.°

विक्भमवईण भिज्जन्तमरुय-परिगृद्ध-केसरं जाण । ताणंचिय वियलइ इह लयाण फल-पेक्षियं कुसुमं ॥६६९॥ ओसरिय-सिहर-बन्धा तह-द्विओवन्त-भित्ति-पब्भारा । भवणोछङ्गा तेच्चेय विजल-वावी-णिहा जाया ॥६६२॥ जाया ताओच्चिय तह-महम्ब-मिण-रासि-सबलिय-क्खम्भा । भिर-भुयङ्ग-फणा-रयण-मेत्त-विह्वाओं वीहीओ ॥६६३॥ इह इर तंआ पुर-संणिवेस-पिहु-पंसु-रासि-परिवेसं । विरसासु पएस-पयास-खुन्त-मिण-विद्दुमं ण्यरं ॥६६४॥

लतानामवतानेन पीडिताः संविलिताः सन्तो यद्यपि घनच्छायासंवृत्ता-स्तथापि ते अनुपस्कृततलत्वेन अरण्यतरुवत्परुषच्छायाः संपन्नाः । प्रपादिस्नेहाभावादिति तात्पर्यार्थः ॥

|| ६६१ || विश्रमवतीनां ललनानां भिद्यमानमेव अस्फुटविक-सितं कलिकावस्थमेव अलकपरिगृहकेसरम् अभृद् यासां कलिकाव-स्थमेव सगवबद्धं कृत्वा त्वरया केशकलापयोजितं तन्मध्य एव च विकासमासाद्य केसरशेषमभूत् तासामेर्वं विगलति इह लतानां फल-बन्धपेरितं कुछमम् || उपभोक्तुरभावाञ्चताछ परिपक्कफलवर्शं-प्रेरितं सत् भूमी पतित | निष्फलमित्यर्थः ||

|| ६६२ || अपस्रतिदाखरबन्धास्तथास्थितापवृत्तभित्तिप्राग्भारा भवनोत्सङ्गास्त एव विजलवापीनिभा जाताः ||

|| ६६३ || जातास्ता एव तथामहार्धमणिराशिशार्वंतितस्तम्भाः भ्रमणशीलभुजङ्गफणारत्नमात्रविभवा वीथ्यः ||

| ६६४ | इह किल तदा सुर्वासपुरकाले पुरसंनिवेद्यपृथुपांसु-

<sup>1</sup> МН. पीदाः. 2 МН. विद्यमान<sup>°</sup>. 3 МН. तासामेवं. 4 МН <sup>°</sup>वत्वपे<sup>°</sup>. Тhe emendation is mine. 3 МН. व्यालित<sup>°</sup>. 6 МН. मुनस<sup>°</sup>.

णीरेणु-भाव-णिठबडिय-साल-सुर-सयण-तोरण-विडङ्का । दूरेवि पुर-णिवेसा इह आसण्णठ्य दीसन्ति ॥ ६६५ ॥ पविलीण-कुसूल-इाण-फरुस-बुस-पंसु-थउडिउद्देसा । इह भू-दिविणण्णेसण-विइण्ण-विवरा घरोवासा ॥ ६६६ ॥ इह काल-रूढ-सीरागमाइँ जायाइँ बहल-हरियाइं । भू-गुण-विसष्ट-मन्दार-बद्द-गहणाइँ छेत्ताइं ॥ ६६७ ॥

राशिपरिवेषत्वेन वर्षासु प्रदेशेषु प्रवेशेषु [प्रकाशमान]कुडितमणि-विद्रुमं नगरमासीत् ॥

|| ६६५ || नीरेणुभावेन जनैविहीनत्वाद्रेणुरहितत्वेन निर्वृत्तैः प्रकटीभूताः शौलानां प्राकाराणां देवसदनानां च तथा तीरणानां सं-बन्धिनो विडङ्का विटर्द्का विचित्ररचनाविशेषा यत्र ते दूरेपि पुर-निवेशा इह आसचा इव दृश्यन्ते ||

|| ६६६ || प्रविठीना जठादिना विगठिता ये कुस्र्ठास्तेषां स्थाने परुषबुसानां कुस्र्ठकारणभूतानां [पांसूनां] च थउडाँ कूटाकारा उद्देशा येषु ते इह भूनिहितद्रविगार्थं वितीर्णानि प्रसारीभूतानि विवराणि यत्र ते गृहीवकाशा गृहप्रदेशाः ||

|| ६६७ || इह कालरूढसीर गमनानि समीभूतहलप्रचाराणि जातानि बहलहरिततृणयुक्तानि भृगुणविकसितमन्दारबद्धगहनानि क्षे-चाणि || मन्दारो अर्कः ||

¹ So MH. ² MH. जलविहीनत्वात्. The emendation is conjectural.

इह कारहीसु कक्षं उण्णन्तिव भूसु सावसायासु । . आरामन्ति विणिम्महिय-कमल-गन्धाओंव दिसाओ ॥६६८॥ साहासु बन्ध-पिरसेस-रज्जु-वोच्छेय-विरल-जर-दब्भा । दोला-मग्गा उवणिग्गमेसु एए तरु-अलाण ॥ ६६९ ॥ अवसण्ण-पुराण-णिरन्द-कित्तण-द्वाण-सोण-चुण्णाओ । इह जर-भुयङ्ग-संभावियाओं पेरन्त-भूमीओ ॥ ६७० ॥ इह निज्जिय-कुन्दोसीर-सार-सहयार-पाडल-रसाइं । कलम-करवीर-वावीसु गिम्ह-तोयाइँ अम्बन्ति ॥ ६७१ ॥

[|| ६६८ || इह कारभीषु करभनामस्रगन्धिद्रव्यविशेषसंब-न्धिनीषु कल्यं प्रातःकालं प्रभातकालं स्र्योदयम् उण्णन्तिव उच्च-यन्तीव प्रतीक्षन्त इव भूषु भूमिषु सावसादास्र सरसीस्थानीयनिरुद-कर्गातयुक्तास्र आरमन्ति तिष्ठन्ति च विनिर्गतकमलगन्धा इव विविधं निष्पस्तकमलगन्धा इव दिशः ||

उद्धमनात्पूर्वं यत्र सरस्य आसंस्तत्र इदानीं केवलं निरुदकगर्ता भवन्ति । कमलानां स्थाने करभा भवन्ति । सूर्योदयं प्रतीक्षमाणानां स्त्रीणां स्थाने ग्रुन्या दिशश्च भवन्तीत्यर्थः ॥ ]

| १ ६६९ | शाखास बद्धैपरिशेषरज्जुव्युच्छेदविरतजरहर्भाः दोलामार्गा उपनिर्गमेषु उपवनेषु एते तरुतैनानाम् ।

|| ६७० || अवसत्तपुराणनरेन्द्रकीर्तनस्थानशोणचूर्णाः इह
जरद्भुजङ्गसंभाविताः पर्यन्तभूमयः || शोणं चूर्णम् इष्टकासंबन्धि ||

[ | ६७१ | | दह निर्जितकुन्दोशीरसारसहकारपाटलरसानि कमलकरवीरवापीषु ग्रीष्मतोयानि अर्घन्ते शोभन्ते | | ] इह वियड-मूल-बन्धा घडिय-सिला-संचया परिसरेसु । असमत्त-णिवेसिच्चिय जरं गया सुपुरिसारम्भा ॥ ६७२ ॥ दुग्गम-भाव-हिय-णीलि-घडिय-घण्टेसु तारणग्गेसु । इह अज्जवि उद्देसा संभाविय-भूरि-विहवट्व ॥ ६७३ ॥ आ-सिहर-परिहिय-भित्ति-संचया गलिय-दारु-पडिबन्धा । इह दूमन्तिव अब्भन्तरायवा भवण-विखारा ॥ ६७४ ॥ जण-विणिहद्यअस-कलुस-हीण-पाहाण-देहली-बन्धा । अगरु-दल-लहुय-जर्-दार-दारु-सयला इह णिवेसा ॥ ६७५ ॥

।। ६७२ ॥ इह विकटमूलबन्धा घटितशिलासंचयाः परिस-रेषु चतुर्हेडचतुष्पथादिषु असमाप्तसंनिवेशा एव जरां गताः सुपुरु-षाणां देवकुर्लम्बाद्यारम्भाः॥

|| ६७३ || दुर्गमँभावस्थितस्य अत्युच्चतस्य नाले कोटे। घटिता घण्टा येषां तेषु तोरणायेषु सत्छ इह अद्याप्युद्देशाः संभावितमूरि-विभवा इव ||

। १७४ । आशिखरपरिष्ठितभित्तिसंचया गिततोपरिगतदार-प्रतिबन्धा इह दुन्वन्तीव उपतापयन्तीव हृदयम् अभ्यन्तरातपा भव-नविस्ताराः ॥

| ६७६ | जनैर्विनिघृष्टा अपमृदिता आयसाः पत्रबन्धा येषु ते अत एव लोहमलसंसर्गादिना कलुषा हीनपाषाणदेहलीबन्धा द्वारपदेशनिवेशा येषु ते अगुँरुदललघुकजरद्वारदारशकला इह निवेशाः । अगुरुद्वारत्वेन अतिसंपद्विशोतिता ।

¹ MH. देवगमवाया°. ³ MH. दुर्गप्र°. ³ MH. कोटो.

इह विहिडिय-पिण्डी-बन्ध-संधि-परिलम्बि-वाल-णिम्माआ।
आयाम-परिद्विय-वङ्क-वियड-लिङ्का थलाहोआ ॥ ६७६ ॥
इह चिन्बिणीण घेनूण कर-यलोलुम्प-पिण्डियं पहिओ ।
कवलेइ जरढ-कलविङ्क-पक्ख-परिकब्बुरं कुसुमं ॥ ६७७ ॥
दीसन्ति पढम-पीढा णिबिडारूण-लग्ग-पङ्क-लेवाओ ।
इह विहिडिय-भिन्ति-च्छेय-णिग्गया जज्जरिद्वाओ ॥ ६७८ ॥
इह लवणुग्गम-परिहीण-भिन्ति-वलयन्तणेण दीसन्ति ।
आहिअ-वियडाओ पूर्ण-समुण्णया कूय-कोसीओ ॥ ६७९ ॥
पीणन्तण-दर-परिणाम-भङ्क-परिक्कसण-मणि-कवालाओ ।
आहोयं अज्जवि इह कहेन्ति गहिराओ रथाओ ॥ ६८० ॥

|| ६७६ || इह विविटितिभित्तिच्छेदिपण्डीबन्धसंधिपरिलिम्बिन्या-लिनेमाकाः आयामपरिष्ठितविकटपङ्गलिङ्गाः स्थलाभागाः ।|

[|| ६७७ || इह चित्र्चिनीनां चित्र्चानां गृहीत्वा करतठावठुम्पन-

(?) पिण्डितं पथिकः कवलयित जरटकलिवङ्कपक्षपरिकर्वुरं कुसुमम् ॥
पथिकः साधीयसी भक्ष्यस्याभावाच्चित्रञ्चानां पुष्पं गृहीत्वा तत्
करतले लुन्ता पिण्डितं कृत्वा च भक्षयतीत्यर्थः ॥ ]

|| ६७८ || दृदयन्ते प्रथमपीडाचिविडारुणलमपङ्कलेखाः लम-निविडारुणपङ्कलेखाः | कुत इत्यपेक्षायां प्रथमपीडादिति योजनीयम् प्रधानस्य सापेक्षत्वात् । इह विघटितभित्तिच्छेदनिर्गता जर्जरेष्टकाः ।।

||६७९|| इह लवणे द्वमपरिहीन भित्तिवलयत्वेन दृश्यन्ते अधिक-विकटाः पूरणेन च समुचताः कूपानां को इयो नाल्यः || पुराणभित्तिषु लवनिको त्या च भित्तयः क्षीयन्त इति प्रसिद्धमार्थावर्ते सर्वत्र ||

Ì

॥ ६८० ॥ पीनत्वेन ईषत्परिणामेनं च मनाग्विकारेण तथा

¹ MH. °णामेनेव for °णामेन च.

इह कालेण समीकंय-तलाय-सुरमिन्दराओं दीसन्ति । दर-णिण्णुण्णअ-संडाण-मेत्त-विसमाओं भूमीओ ॥ ६८९॥ घर-गोलय-दारोसिरय-मूल-पिडबद-चुण्ण-रेहाओ । एयाओं पाडलावण्डु-कुप्परा जुण्ण-भित्तीओ ॥ ६८२ ॥ इह गम्भीराअन्तिव अहियालीयाई जालय-विहङ्गा । छायासुवि दर-पाविय-खम्भ-च्छायाई भवणाई ॥ ६८३ ॥ दियसेवि भूअ-संभावणाएँ उक्कण्टयन्ति अङ्गाई । णीसहाओंवि इह झित्त घडिय-सहाओं वडहीओ ॥ ६८४ ॥ इह दूमन्तिव फल-पत्त-लेहि-पविरिक्क-ताल-खज्जूरा । अवलोह-पलोष्ट-जरारहष्ट-दण्डा घरोवासा ॥ ६८५ ॥

ईषद्रङ्गेन ईषत्परिकृष्टमणिकपालत्वेन च आभोगमिह अद्यापि कथ-यन्ति स्चयन्ति नगर्या गम्भीरा रथ्याः ॥

|| ६८९ || इह कालेन समीकृततटाकसुरमन्दिरा दृश्यन्ते ईपनिम्नोचतसंस्थानमात्रविषमा भूमयः ||

|| ६८२ || गृहवोर्लं कप्रचौंरापसृतमूलप्रतिबद्धचूर्णरेखाः एताः पाटलांपाण्डुकर्परा जीर्णभित्तयः || घरघूलँको मूषकादिः ||

| ६८२ | इह गम्भीरायन्त इव अधिकालोकान्यपि सन्ति | कुतोधिकालोकत्वम् जालकविभद्गात् भग्नवातायनत्वेन महाछिइत्वात् | छायास्वपि ईषत्याप्रस्तम्भच्छायानि भवनानि | आलोकैंच्छुरितायां भित्तिच्छायायां स्तम्भादिच्छायान्तरम् अनुभवसिद्धम् | गाम्भीर्यप्रतीतिश्व चक्तस्व रूपैवै | |

|| ६ 🚭 || दिवसेपि भूतसंभावनया उत्कण्टकयन्त्यङ्गानि निःश-ब्दा अपि इह झगिति घटितशब्दा वलभ्यो भयवशाङ्गान्ति ||

।। ६८५ ॥ इह दुन्वन्तीव फलपत्रलोभप्रविरिक्तबौँलखर्जूराः

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> MH, पाटलपाण्डु<sup>0</sup>. <sup>2</sup> MH आलोकालुरितायां. <sup>8</sup> MH, <sup>0</sup>स्वरूपेव.

चिण्होवलिखया विहुआरम्भोहुर-णरिन्द-दीसन्ता । इह अज्जवि सन्ति महा-णिहाण-मग्गा परिसरेसु ॥ ६८६ ॥ अघडन्त-धूम-रथ-णिग्गमाओं पल्हत्थ-भवण-विरलाओ । इह होन्ति गाढ-तिमिरा चिरेण रयणीसु रत्थाओ ॥ ६८७ ॥ इय तस्स चिरं सेवागएहिँ विहडिय-समिडि-बन्धेहिं । णिय-णयर-संणिवेसा वेरि-णरिन्देहिँ सच्चविया ॥ ६८८ ॥ कि च जायं। ६

पेच्छह लद्ध-च्छायं इमीएँ पडिवण्ण-दप्पणं वयणं । कमलंव समुह-रविबिम्ब-चुम्बियं फुरइ णलिणीए ॥ ६८९॥

अपगतलोहपर्यस्तजरदर्घंड्डरण्डा गृहावकाद्याः ॥ लोभप्रविरिक्ताः प्रकर्षेण विदेषेण रिक्ताः शून्या नीरक्षत्वेन फलपत्राभावेन कृतप्रयो-जनशून्यत्वात् ॥

ा। ६८६ ॥ चिह्नमात्रेणोपलक्षिता विधुरारम्भेर्मन्दोत्साहेर्लज्जया ओहुरैरवाङ्कुविनेरेन्द्रैस्तत्स्वामिभिर्दृश्यमाना इह अद्यापि सन्ति महा-निधानमार्गाः परिसरेषु प्रदेशेषु ॥

|| ६८७ || अघर मानधूमरजेानिर्गमाः पर्यस्तभवनत्वेन विरहा इह भवन्ति गाढतिमिराश्चिरेण रजनीषु रथ्याः || उज्जटत्वाद्भूमर-जसोर्न निर्गमः प्रदीपाद्यभावेन च रजनीषु गाढतिमिरत्वम् | चि-रेणेति चिरमित्यर्थः ||

|| ६८८ || इति तस्य गृहीतसेवैर्विघटितसमृद्धिबन्धैर्निजनगर-संनिवेशा वैरिनरेन्द्रैरवलोकिताः || कुलकम् ||

।। ६८९ ।। अथ विजयिनां सेनाभटानां वर्षास विश्रान्तये

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> МН. जरदरहट°. <sup>2</sup> МН. °लज्जयावहुरै°. <sup>3</sup> МН. अघडंतधूम°. <sup>4</sup> МН. <sup>3</sup>रजसो न. The emendation is mine.

उद्यहइ द्र्य-गिह्याहरोद्ध-क्षिज्जन्त-रोस-पिहरायं । पाणोसरन्त-मर्रंव फिल्ह-चसयं इमा वयणं ॥ ६९० ॥ कण्डोसिरएक्क-थणावसत्त-पिय-बाहु-घोलिर-करग्गा । सोह्य इमा पयत्तिय-तुम्बी-वीणा-विणोयद्य ॥ ६९१ ॥ द्र्य-गिह्यालयाविल-किलय-नडालं मुहं इमा वहइ । बहुल-निसा दर-हीरन्त-पढम-कलिमन्दु-बिम्बंव ॥ ६९२ ॥ वयण-णयण-प्यहा-णिज्जियाण णूणं इमीएँ एयाण । सम-दुक्खाणव जाओ समागमो चन्द-हिरणाण ॥ ६९३ ॥

नायिकाक्रीडां पत्र्वककुठकेनाह ॥ प्रेक्षध्वं लब्धोरँसाहं लब्धच्छायं वा अस्याः प्रतिपन्नदर्पणं वदनं कमलिमव संमुखरविविम्बचुम्बितं स्फुरति निलन्याः ॥

|| ६९० || उद्रहति दियतगृहीताधरै। छत्वेन क्षीयमाणरोषप्रति-रागं पानापसरन्मदिरिमव स्फटिकचषकमेषा वदनम् ||

|| ६९१ || क्रंण्डाप्स्तेकस्तना[व]सक्तप्रियबाहुघूर्णनद्यीलक-राग्रा द्योभंते एषा प्रवर्तिततुम्बीवीणा[वि]नोदेव | मधुररहस्यरँव-योगात् || तुम्बीवीणा अर्लंबुवीणा ||

[। ६९२ । दियतगृहीतालकाविकितितलाटं मुखम् एषा काचित् वहति बहुलपक्षिनिशा कृष्णपक्षसंबिन्धिनी रात्रिः किंचिद्यथा तथा द्वियमाणा दूसन्ती प्रथमकला यस्य तद् इन्दुविस्विमव ।।

|| ६९२ || वदननयनप्रभानिर्जितयोः [नूनमस्या एतयोः] समब्दा अपि इंह झागातगमधन्द्रहरिणयोः || निर्जिताभ्यां चन्द्रहरिणाभ्यां

।। ६८५ ॥ इह दुन्वन्तवति शत्रावनुप्रवेशः आश्वित इत्यर्थः ॥

¹ MH, पाटलपाण्डु°. ² MH °, ³ MH, °यलाबु°. ⁴ MH, °भदेश.

इय ओआरिय-चावम्मि जम्मि पाऊस-विकृतियव्वेसु । णिव्वण्णेइ परियणो सेणा-ललणाण लीलाओ ॥ ६९४ ॥ किच । ४३

जस्त पहार-धुआणण-रिज-गय-गण्डत्थलुच्छलन्ताण । तियस-परिमुक्क-कुसुमेसु घडइ पणओ महु-यराण ६९९ तस्त मगहाहिवइणो इमाण रमणीण विहसिउज्जोया । तुह बहल-जस-च्छवि-पेक्षियव्व ण णरिन्द दीसन्ति ॥६९६॥ ुे एयाण फुरिय-सेवा-चामर-पम्ह-पडिमेसु दीसन्ति । अन्तो-भय-पीयाओव्व बाह-धारा कवोलेसु ॥ ६९७॥

॥ ६९४ ॥ इत्यवतारितचापे यस्मिन्यशोवर्मणि प्रावृिड्वलिस-तब्येषु निर्वर्णयति परिजनः सेनाललनानां लीलाः ॥ सः विराजने जगतीति शेषः ॥ कुलकम् ॥

| ६९५ | अथ विजयिनः कन्यकुब्जप्राप्तस्य [यद्योवर्मणो]
यद्योवर्णनं बन्दिकर्तृकम् अवान्तरयुगलकादियुतेन चतुर्विद्यातिकुलक्षेनाह | तत्र जस्सेत्यादि युगलकम् | यस्य प्रहारधुताननिरपुगजगण्डस्थलोच्छलतां त्रिदद्या[परि]मुक्तकुस्तमेषु घटते संपद्यते प्रणयो
मधुपानप्रार्थना मधुकराणाम्

| १९६ | तस्य मगधाधिपतेः संबन्धिनीनामेतासां रमणीनां विहसितोद्योतास्तव बहलयदाश्छिवप्रेरिता इव नरेन्द्र न दृइयन्ते |

| १९७ | एतासां शत्रुं सुन्दरीणां स्कुरिता विसारिताः सेवा-र्थे ये चामरास्तेषां यानि पक्ष्माणि शुक्कस्क्ष्मवालास्तत्विनिवयुक्तेषु सत्स्य दृश्यन्ते अन्तर्भयपीता इव वाष्पधाराः कपोलेषु ।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> MH. रमणीयां.

धुय-मय-पङ्ग-कणुक्रर-णिहेण जाणं कवोल-कुहराहि । कुम्भ-द्विय-मुत्ता-किरण-पेक्षियं णीइ तिमिरंव ६९८ ते तुज्झ जय-गइन्दा णरिन्द विद्विय-वेरि-वग्गस्स । णवर गिरि-कडय-पडिपेझणेण तेयं विणोयन्ति ॥ ६९९ ॥ अह वा।

टङ्ग-मुहाहय-कढिणिः -मुक्स-धूम-च्छलेण उव्यमइ। तिः तिः तिमर-पहां-परिपीय-तिमिर-पडलंव कर-जालं ॥ ७००॥

|| ६९८ || अथ युगलकम् | धुतमदपङ्ककणोत्करिनमेन येषां कपोलकुम्भकुहरात् कुम्भस्थितमुक्तानिकैरप्रेरितं निर्याति तिमिरिमव

|| ६९९ || ते तव जयगजेन्द्रा हे नरेन्द्र विद्रावितवैरिवर्गस्य केवठं गिरिकटकप्रैंगेरणेन तेजो बैठं विनोदयन्ति प्रतिपक्षान्तराँ-भावात् ||

|| ६७० || अथ पत्चिभिरवान्तरकुलकम् | टङ्कमुखाहतकिनास्थिमुक्तपूमच्छलेन उद्दमित प्रतिदिवसप्रभापिरपीतितिमिरपटलिमव
करजालं कर्तृ || टङ्क आयसस्तक्षकप्रहरणिवशेषः | करजालं रिवकरिनकरः | अत्र यस्य दिवसनाथस्येत्यर्वाग्द्रष्टव्यम् | इय सोवीति
वाक्यसमाप्तिगाथायां तच्छव्दात् | अत्राख्यायिका | अवर्चा नाम रवेर्वेद्धमा भर्तुस्तेजः सोढुमशक्ता सती ततोपससार दूरम् | ततो भगंवान् भानुस्तदनुरक्तः स्वैतेजोतिशयिनवारणाय टङ्कमादाय स्वशरीरं
ततक्ष | सावस्थात्र गाथाचनुष्टयेन वर्णिता ||

¹ MH. धूत°. ² MH. दयं for बलं which is my emendation.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> MH. °पक्षांतरभावात्. **4** MH. स्वतोतिशय°.

वोलिन्त णिय-पमाणाणुरूय-पिडविद-वासर-क्खण्डा । टङ्क-च्छेओच्छिलिया सरीर-सयलाण संघाया ॥ ७०१ ॥ दीसइ घडणुम्मिझन्त-विमल-दसण-प्पहा-पिरिक्खिनं । तिद्दयसिन्दु-पवेसावलग्ग-जोण्हंव मुह-बिम्बं ॥ ७०२ ॥ वियलिन्त कय-रणक्कार-टङ्क-वोच्छिण्ण-काय-णिव्विडया । दिण्ण-सुहं आसुर-संगर-द्विया पहरण-च्छेया ॥ ७०३ ॥ इय सोवि तिद्द-घडणा-विउणुज्जल-मण्डलो दियस-णाहो । तुज्झ प्रयाव-च्छायं परिप्फुरन्तो ण पूरेइ ॥ ७०४ ॥

।। ७०१ ।। अतिक्रामन्ति पतन्ति विकर्तिताः सन्तो निजप्रमाणा-नुरूपप्रतिबद्धवासरखण्डाः । प्रतिबन्धो वासरखण्डानाम् अनन्ततेजः -स्कन्धापाद्योनम् । टङ्कच्छेदेभ्य उच्छिताः द्यारीरदाकलानां संघाताः ॥

| १९०२ | । दृश्यते घटनेन तक्षणेन उन्मीलन्त्यो विकसन्त्यो या विमला दशनप्रभास्ताभिः परिक्षितं संवलितं प्रतिदिवसेन्दुप्रवेशावलय-ज्योर्त्संभिव मुखबिम्बम् । । प्रतिदिनं क्रमेण चन्द्रकलाः सूर्यः पिब-तीति प्रसिद्धम् ।।

॥ ७०३ ॥ विगलन्ति कृतरणत्कारटङ्कव्युच्छिच्नकायनिर्पंतिता दत्तर्द्धंर्सं आद्धरसंगरस्थिताः प्रहरणच्छेदाः ॥ छिद्यन्त इति च्छेदाः खण्डाः काण्डादीनां नष्टदाल्यानीत्यर्थः ॥

् ।। ७०४ ।। इति सोपि त्वष्टुः प्रजापतेर्घटनया द्विगुणोज्ज्वलम-ण्डले दिवसनाथः तव प्रतापच्छायां परिस्फुरन् न पूरयति ॥ कामाक्रा-न्त्या योतिनिषिद्धं स्वदेहे विकर्तनं चकार स कथं विचार्यमाणस्त्वत्तु-ल्यतया स्फुरतीत्यर्थः । अवान्तरकुलकम् । आदितः ॥ १० ॥

¹ MH. °पादनम्. ॐ MH. तत्क्षणेन. ॐ MH. °क्षित्रं. ⁴ MH. °ज्योत्कामिव°. ॐ MH. दलामुखा.

तुह दूराविज्ञय-सेहरालि-वलएहिं कीरइ पणामो । ओहुर-णडाल-वियलन्त-भिउडि-भङ्गेहिंव परेहिं ॥ ७०५ ॥ सचं तुमम्मि दिंहे ण सन्ति तुम्हारिसान्ति पडिहाइ । णवर तुह दंसणंचिय ठवेइ कालस्स माहप्यं ॥ ७०६ ॥ विसमन्तणंपि विहिणो ण तवेइ तुमम्मि णाह सम्भरिए । आसण्ण-पाउसो पक्षवेइ गिम्होवि वण-राइं ॥ ७०७ ॥ जाण णियचेय गुणा किं भण्ण उताण णिग्गुणा जेवि । तेवि गुणे तुह अवलम्ब ऊण गुणिणोव्य णन्दन्ति ॥ ७०८ ॥

|| ७०५ || तव दूरावर्जितदोखराठिवलयैः क्रियते प्रणामः अवाङ्गुखललाटविगलङ्गकुटिभङ्गेरिव परैः || प्रणामं कुर्वतां रात्रूणां विगलन्मुकुटकुष्डममधुकरावली गलङ्गकुटित्वेन कल्पिता | आवर्जि-ताः प्रणमिताः | बदीकृतस्य च भयाद्विगलिता ध्रकुटिः ||

| १९६ | सत्यं त्विय दृष्टे सित न सिन्ति त्वादृशा इति प्रतिभाति | केवलं तव दर्शनमेव स्थापयित कालस्य माहात्म्यम् ॥ ये माहात्म्ये प्रसिद्धाः कालप्रभृतयस्ते तव प्रसादादेव माहात्म्येन ज्ञायन्ते । कृतार्थीयं कालादिर्यत्र यशोवर्ममहामणिरभ्युदित इति संप्रत्ययात् ॥

|| ७०७ || विषमत्त्रमि विधेर्न तापयित न दुःखयित त्विष नाथ संस्मृते | आसज्ञपावृषं पछवयित संजातपछवां करोति ग्रीष्मोपि स्वभावसंतापकोपि वनराजिं यतः || इत्यर्थान्तरन्यासः | त्वत्संनिधौ विगुणोपि विधिर्दैवाख्यो नाँधर्मकृतां विषदं कर्तुं स[मर्थ] इत्यर्थः ||

| १ ७०८ | येषां निजा एव गुणाः सन्ति ते तावत् त्वहुणैस्तु-ब्यन्तीत्यत्र किं भण्यतां तेषाम् | निर्गुणा येपि तेपि गुणांस्तवाव-

¹ MH. om. the visarga after ता. ² So. MH. ै MH. तवि.

संणिज्झेणंव सिरीएँ तुज्झ दाहिण-भुयावलम्बाए । अणवरयमणिदियमेस कणय-विरसं करो मुयइ ॥ ७०९ ॥ साहीण-मुह-सहस्सो किं व ण ता वासुई पसंसेइ । जइ तरइ चिन्तिजमलं गुणे तु एक्केण हियएण ॥ ७१० ॥ विहिणा जाण णडालेसु विलिहियं किंपि विसम-परिणामं । ते तुज्झ पाय-वडण-च्छलेण वसुहाहिव फुसन्ति ॥ ७११ ॥ अहिसारणम्मि तं रिज-सिरीएँ णिसियासि-घडिय-पिडिबिम्बो । णीलंसुअ-संवीओव्य सहिस सहसाहव-णिसीहे ॥ ७१२ ॥

लम्ब्यं उपजीव्य गुणिन इव नन्दन्ति ।। चन्द्र इव सर्वाह्रादी विमि-त्यर्थः ।।

| १९०१ | सांनिध्येनैय श्रियस्तय दक्षिणभुजावलम्बायाः अन-वरतम् अनिष्ठितं कृत्वा एष कनकवर्षं करो मुद्धिति | स्वबाहूपार्जि-ताम् अपर्याप्तां श्रियमविरतं गुणिभ्यो वितरसीत्यर्थः ||

॥ ७१० ॥ स्वाधीनमुखसहस्रः किं वा न तावद्वासुकिः प्रशंसित यदि तरित पारं प्राप्तुं समर्थो भवति चिन्तियतुम् अलं गुणैं।स्तव एकेन हदयेन ॥ मनःसहकृतानामेव बाह्येन्द्रियाणां निजकार्यव्यापारात् वागि-न्द्रियसहस्रयुतोपि वासुिकार्निखिलांस्तव गुणान् स्तोतुं न शक्त इत्यर्थः॥

|| ७११ || विधिना येषां ठठाटेषु विित्खितं किमिप विषम-कर्मपरिणामजातं ते तत्र पाद्यतनच्छलेन हे वसुधाधिप पुंसर्यन्ति उत्पुंसर्यन्ति अपसारयन्ति ||

[।। ७१२ ।। अभिसारणे अभिसारणकाले त्वं रिपुश्रियाः नि-

<sup>1</sup> MH. °लंबोप°. 1 MH. सांनिध्येनैव. 1 MH. गुणास्त°. 1 MH. पुंसीत and उत्प्रंसीत.

सामण्णाइँवि णामक्खराइँ ठवियाइँ तइ विवेयम्म । कित्तण-मेत्तेणवि जेण फुरित तं णवर हिययम्म ॥ ७१३ ॥ तुह धारा-लग्ग-समोसरन्त-करि-मोत्तियत्तणा खग्गो । आढत्तोवल-वरिसम्बु-वाह-लीलं विडम्बेइ ॥ ७१४ ॥ अणुराओत्ति परियणो कीय-हुयास-प्यह-ति पडिवक्खा । आणा-पयाण मुद्दासु तुज्झ विन्दन्ति सिन्दूरं ॥ ७१५ ॥

शितासिघटितप्रतिबिम्बः नीलांशुकसंवीत इव परिहितनीलवर्णाम्बर इव शोभसे सहसा झटिति आहवनिशीथे संगररूपिण्यां रजन्याम् ॥

[11 ७१३ ]। सामान्यान्यिप नामाक्षराणि यशोवर्मा इत्येतानि स्थापितानि तव विवेके विवेकेनेव | विवेकं कृत्वेवेत्यर्थः | कीर्तनमान्त्रेणापि येन यस्मात्कारणात् स्पुरिस आविभेविस त्वं केवलं इदये ॥ यद्यपि नामकरणसमये नासीदन्वर्थकनामिवेवेकस्तथापि यस्मात्त्रया तन्नाम अन्वर्थकं कृतम् अतः कारणात् नामकरणसमय एव कृतः स विवेक इति भातीति यावत् | शञ्चादिभीतानां जनानाम् अस्ति त्राता यशोवर्मा मा भेषीरिति तव नामिन कीर्तिते सित त्वन्नामकीर्तनरूपं यशः कवचवदभयकारि भवति । अतः यस्य यशो भीतानां वर्मेन्त्यन्वर्थकं तव यशोवर्मेति नाम । इति भावः ॥]

[|| ७१४ || तव धारालग्नसमपसरत्करिमौक्तिकत्वात् खङ्गः आरब्धोपलवर्षाम्बुवाहलीलां विडम्बयति ||]

[|| ७२५ || अनुराग इति परिजनः कोपहुतादाप्रभेति प्रति-पक्षाः आज्ञापदानां मुद्रास्त तव विन्दन्ति रुभन्ते सिन्दूरम् ||

परिजनं प्रति रात्रुजनं प्रति च प्रेषितेषु तत्राज्ञापत्रेषु यः सिन्दूरः

वामेयर-भुय- भवणा कह णु सिरी वसउ तुज्झ खग्गिम ।
मुणियं दीसइ इह संठियाएँ से तम्मि पिडिनिम्नो ।। ७१६ ।।
निव तह लोयस्स गुणा णिय-उक्करिसेण पायडा होन्ति ।
तुह संमाणग्धविया वच्चित जहा पहु पिसिद्धिं ॥ ७१७ ॥
ण हु पढमंचिय पय-वीढ-घिडय-मउलीहिं कारिओ तंसि ।
भिउडी-भङ्गायासं अवराह-भएणव रिऊहिं ॥ ७१८ ॥
तुह पहु सवत्त-सीमन्तिणीण अच्छिन्न-बाह-धाराहिं ।
दीसन्ति समूलाओवं लोला लम्बालय-लयाओ ॥ ७१९ ॥

स्वभावेनैव ताम्रवर्णः स तव परिजनः अनुरागदर्शित्वेन ताम्रवर्ण इति मन्यते तव दात्रुजनस्तु कोपहुतादाप्रभयां ताम्र इति । इत्यर्थः ॥

[॥ ७१६ ॥ वामेंतरभुजभवनात् कथं नु श्रीर्वसतु तव खङ्गे । ज्ञातं कथं वसतीति । दृइयते इह भुजे संस्थिताया अस्यास्तस्मिन् खङ्गे प्रतिबिम्बः ॥]

[॥ ७१७ ॥ नैव तथा लोकस्य गुणा निजोत्कर्षेण प्रकटा भव-न्ति तव संमानार्धीकृतास्त्वत्कृतसंमानेन संभाविताः सन्तो व्रजन्ति गच्छन्ति यथा हे प्रभो प्रसिद्धिम् ॥

[|| ७१८ || न खलु प्रथमम् एव पदपीटघटितमौलिभिः कारि-तस्त्वमासि भ्रुकुटीभङ्गायासम् अपराधभयेनेव रिपुभिः ||]

[॥ ७१९ ॥ तत्र हे प्रभो सपत्नसीमन्तिनीनाम् अच्छिन्नबाष्पधारा-भिः सततमापादम् अववहन्तीभिर्दृश्यन्ते समूला इव भूम्यां लब्ध-मूला इव लोला लम्बालकलताः ॥

7

तव रात्रुस्तीणां ये लम्बकेशास्ते सततं पादपर्यन्तं धारया पत-द्भिस्तासाम् अशुभिर्लब्धमूला लता इव टृश्यन्त इत्यर्थः ॥ जाणं ण पुरिसयारी जुवइ-समा तेसु कह सिरी रमउ। विय-भाविमत्थमहिला महिलाओं कहंपि कामेन्ति ॥ ७२०॥ सीणा एके तु असिम्मि सरणमण्णे गया तुमंचेय। सेसावि रिऊ जलहिं कहिंपि किर केवि पिडवण्णा॥ ७२९॥ वचन्ति अही उई अइन्ति मूल्ङ्करव्य पुहर्इए। वीयाहिव एक जो कुलाहि पुरिसा समुष्णण्णा॥ ७२२॥

[|| ७२० || येषां न पुरुषकारो युवितसमा तेषु कथं श्री रम-ताम् | नैव रमत इत्यर्थः | स्थितभावं स्थितत्वं स्थितिम् इत्थम् अ-खिला महिलाः कथमि क्वच्छ्रेण कामयन्ते ||

येषां पुरुषाणां पुरुषत्वं नास्ति तेषां गृहेषु युवितसमा श्रीने ति-ष्ठति । तादृशीं स्थितिं हि । अपुरुषकारोपेतेषु स्थितिमिति यावत् । सर्वाः स्त्रियः कथमपि कामयन्ते । नैव का अपि कामयन्त इत्यर्थः । पुरुषकारहीनान् स्वपतीन् विहाय पुरुषकारोपेतांस्त्वादृशान् आश्र-यन्तीति भावः ।।

[|| ७२१ || क्षीणा हता एके कितपयाः दात्रवः तं तव असौ खड़े | दारणमन्ये गतास्त्वामेव | दोषा अपि रिपवो जलियम् | कुत्रापि किल केपि प्रतिपन्ना गताः ||]

[।। ७२२ ।। व्रजन्ति गच्छन्ति अधः ऊर्ध्वम् अयन्ते गच्छन्ति मूलाङ्करा इव मूलानि च अङ्कराश्च क्रमेणेव पृथिव्याः बीजादिव एकतः कुलात् पुरुषाः समुत्पन्नाः ।।

एकस्माद्वीजादिव एकस्मादेव कुलादुत्पन्नाः पुरुषाः केचित् अधः केचिच ऊर्ध्व गच्छन्ति, यथा मूलानि अधः अङ्कराश्च ऊर्ध्व पृथिव्याः तरलचण-वयणिज्जं लच्छीएँ तुमाएँ णवर ओप्पुसिअं। तीएँवि पहुचणं वो पहु-दोस-विविज्जियं दिण्णं ॥ ७२३ ॥ विवरीयंव तइ इमं विवेथ-सारम्मि दीसइ निरन्द । भीओ दोसाण तुमं ते उण णद्य तुमाहिन्तो ॥ ७२४ ॥ सयले सुंचेय दिसा-यडेसु दीसान्त देव पिडलग्गा । धोयव्व दिसागय-सीयरेहिँ विमला गुणा तुज्झ ॥ ७२५ ॥ भुयण-गरुएहिँ ते तुह हीरन्ति गुणहिँ तं पुणो ताण । हीरिस गुण-लेसेणवि सुअणो सुअणाण अहिओसि॥ ७२६॥

तथेत्यर्थः । एकस्मादेव बीजादुत्पन्नानि मूलानि अङ्कराश्च क्रमेण पृथिव्या अधः अर्ध्व च यथा गच्छन्ति तथैव एकत एव कुलादुत्पन्नाः केचित्पुरुषा अपकर्ष केचिच्च उत्कर्ष गच्छन्तीत्यर्थः॥]

[॥ ७२३ ॥ तरलत्ववचनीयं चात्र्चल्यरूपं दूषणं लक्ष्म्याः लक्ष्मीसंबन्धि त्वया केवलम् उत्पुंसितम् अपगमितम् । तयापि प्रमुत्वं वस्तव प्रमुदोषविवर्जितं दत्तम् ॥]

[।। ७२४ ।। विपरीतिमव त्विय इदं विवेकसारे दृइयते हे नरेन्द्र । भीतो दोषाणां दोषेभ्यस्त्वम् । ते दोषाः पुनर्नष्टास्त्वत्तः ।।]

[| ७२५ | सकलेष्वेव दिक्तटेषु दृश्यन्ते हे देव प्रतिलगाः भौता इव दिग्गजसीकरैर्विमलां गुणास्तव ||]

[॥ ७२६ ॥ भुवनगुरुकैस्ते छजनास्तव हियन्ते गुणैः । त्वं पुनस्तेषां सुजनानां हियसे गुणिठेशोनापि । अतः छजनः छजनानाम् अधिकोसि ॥]

दिअ-भूमिसु दाण-जलुल्लियाइँ कालम्म जाइँ उत्ताइं ।
ताइँ तुह णाह रोहन्ति संपयं विहव-वीयाइँ ॥ ७२७ ॥
पणईसु गुरु-मणोरह-संपत्ति-समुनुणेसु संकन्तो ।
मण्णे तुह तेण पहुन्नणेवि न मओ पिडिप्फुरइ ॥ ७२८ ॥
लहिऊण तुमाहिन्तो देन्तेहिँ इओ तओ नर-वईहिं ।
साहाहिँव दाण-दुमो णिरन्द तुह विश्वओ दूरं ॥ ७२९ ॥
तुह रिज-गय-कुम्भ-क्खन्त-णिसिय-तोमर-णिहिन्त-विवरेहिं ।
विरएन्ति सुहं मुन्ता-हलेहिँ रमणीओं हार-लया ॥ ७३० ॥
भविष्य ।

परिघोलइ सिढिलिय-जाल-सुत्त-संताण-संठिओ हथ्यो । पढाल-थण-हराअङ्घि-कक्खंडे वीडय-हाणे ॥ ७३१॥

[।। ७२७ ।। द्विजभूमिषु सत्पात्ररूपेषु क्षेत्रेषु दानजलार्द्राणि काले यानि उप्तानि क्षिप्तानि तानि तव हे नाथ रोहन्ति सांप्रतं विभवबीजानि।।]

[॥ ७२८ ॥ प्रणियषु अर्थिषु स्निग्धजनेषु वा गुरुमनोरथसंप-त्तिसंदृप्तेषु बृहद्वाञ्छापूरणगर्वितेषु संक्रान्तः मन्ये तव तेन प्रभुत्वेपि न मदः प्रतिस्फुरति ॥

ं त्वया पूरितमनोरथा आर्थिजना गर्विता भवन्ति । एतावांस्तवौदार्य-महिमा । तदपि न त्वं गर्वितो भवसीत्यर्थः ।।]

[॥ ७२९ ॥ लब्ध्वा धनं त्वत्तो ददद्भिरितस्ततो येभ्यः केभ्योपि नर-पतिभिः शाखाभिरिव दानद्रुमो हे नरेन्द्रं तव वर्धितो दूरम् अतिशयेन॥]

[|| ७३० || तव रिपुगजकुम्भनिमप्रनिश्चिततोमरनिक्षिप्रविवरैः विरचयन्ति छखं मुक्ताफलै रमण्यो हारलताः ||

॥ ७३१ ॥ अथ पद्धिरवान्तरकुलकम् । परिघूर्णते स्खलति

वेल्लहरू कुलि-कर-कमल-मुक्कलिज्जनत-जालिया-वलया। कुच्छि-च्छेया छज्जन्ति सिढिल-दर-दिइ-तग्गङ्का ॥ ७३२ ॥ गाढ-कवाडअ-दुक्खुचुडन्त-णह-राइ-लज्छणो लहइ। दर-मेहुज्झिय-हरिणङ्क-विम्ब-सोहं थणुच्छङ्को ॥ ७३३ ॥ कण्ठ-निरोहुठ्वण-वित्थरन्त-णीसास-तुलिय-नास-उडं। अग्वइ विसंदुलुठ्वेल्ल-वल्लरी-चिहुर-प्रक्थारो ॥ ७३४ ॥

काठिनस्वारपीडियतुं न शक्तोति शिथितितं विमोचितं यज्जातकसूत्रं कृत्र्चुकवन्धनार्थे तस्य यत्संधाँनं संधिस्थानं तेन संस्थितः पाँप्रसरी हस्तः पीठयुक्तस्तनभैरेणाकुष्टे अपसारिते अत एव कर्कशे पीडिनै-स्थाने || संस्थितो हस्तः स्खलतीति समन्वयः ||

|| ७३२ || वेछहलाभिरङ्गुलिभिर्युक्तं यत् करकमलं तेन प्रक-ल्यमानम् अपसार्यमाणं जालिकावलयं कञ्चुकसंधिवन्धस्तस्यं वि-च्छित्तिर्यत्र ते कुक्षिच्छेदाः कुक्षिसंधयः छज्जन्ति विराजन्ते । कीदृ-शाः । सिढिलदरदिइभैङ्गङ्गाः ईषदृष्टवलित्रयमङ्गयुक्तशिथलाङ्गाः ।।

| १९३३ | गाढो निविडो यः कपाटक इव पाटकः कञ्चुकस्तेन पीडितत्वादुः खेनोर्चुं डन्ता अपसर्रत्कातका नखकृतराजयो ठाञ्छनं विह्नं यस्य स ठभते ईपन्मेघोज्झितहरिणाङ्काविम्बद्योभां स्तनो-त्सङ्गः । हरिणाङ्को मृगाङ्कः । नखराजीनां हरिणचित्राकारधा-रिणीत्वेन हरिणोपमत्वम् ।।

|| ७३४ || कण्डस्य निरोधेन गाढे कञ्चुके आकृष्यमाणे सनि

<sup>1</sup> MH. कंबुक°. 2 So MH. 8 MH. appears corrupt here, reading °भरेणाकृष्टोपसारितोऽतिककिशे. The emendation is purely conjectural.

<sup>\*</sup> MH. प्रकल्पमान , \* MH. तत्र for तस्य. \* MH. 'खेनोच्यु इंता.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> MH. अपसर्हिका. The emendation is mine.

मिण-वलयाउल-बाहग्ग-मोयणुप्पण्ण-कर-यलायासं ।
रेहइ लज्जा-पिडिरुद्द-थण-हरं भुय-लया-जुयलं ॥ ७३५ ॥
इय गरुय-वइयरुत्तिरिय-क नुओ कुणइ पहु पओसिम्म ।
सेज्जारुहणं तुह लडह-वेस-सुहिओ पिया-सत्थो ॥ ७३६ ॥
इय वन्दि-णन्दिय-जयं गाहि-पुरारूढ-सेण्ण-विण्णासो ।
जाओ सो लडह-विलास-मेत्त-वीसनत-वावारो ॥ ७३७ ॥

पीडनेनोल्वणा उद्गटा विस्तरन्तो ये निःश्वासास्तैस्तुलितौ नासौपुटौ यैत्र सैः [अर्घति] विसंर्धुलोद्देछवछरीचिहुरपाग्भारः ||

मदनातुरायास्तादृशेनैव प्रेयसा शिरोमार्गेण कब्बुके विमुच्यमाने भवस्थेदृशी नौयिकाया भवति ॥

|| ७३५ || मणिवलयाकुलबाह्यमोचनोत्पचकरतलायासं शो-भते लज्जाप्रतिरुद्धस्तनभरं भुजलतायुगलम् ||

|| ७३६ || इति उक्तप्रकारेण गुरुकव्यतिकरोत्तारितकञ्जुकः करोति हे प्रभो प्रदेषि शय्यारोहणं तव लटभवेषसर्एलः प्रियासार्थः ||

लटभश्रासौ सरलवेषर्श्व कुलवधूसार्थो ह्ययम् । वेदयाजन एव च कपटपर्टुः वक्रवेषश्च युक्तः ।। ६ ॥ आदितः २३ ॥

| । ७३७ | । इति बन्दि निन्दितजयं गाधिपुरारूढसैन्यविन्यासः जातः स् लटभो यो विलास सिन्मात्रे विश्रान्तः पर्यवसितो व्यापारो यस्य स तथा । । गाहिपुरं कन्यकुञ्जनगरम् । २४ ।। महाकुलकम् ।

¹ MH. नाशा°. ² MH. विसंस्थुलो°. ° MH. विल्लास्थ °. ° MH. नायिका भवाति. ° MH. विल्ला कि प्रति विल्लास्थ. ° MH. १ पटुं वक्रवेषी युक्तः.

भविय। ७

संभाविय-चित्त-वियार-कारणामिरस-तम्बर-च्छायं । तह-झाण-णिभिछंचेय होइ फुरियाहरं वयणं ॥ ७३८ ॥ उम्मिछइ थोय-खोय-रोस-रज्जन्त-दारुणावङ्गा । मासिलिय-सवण-भुयइन्द-रयण-कन्द-प्पहा दिही ॥ ७३९ ॥ सामायइ सेय-लयाहिउत्त-विणियत्त-भूइ-लायण्णो । अविहाविय-कण्ठ-च्छवि-वोच्छेओ वच्छ-परिणाहो ॥ ७४० ॥

||७३८|| अधुना नरपालस्य सछलनाभिः सह क्रीडां वेर्णयिति||
तत्र य एवं कुपितेन हरेण दग्धो मदनः स याम्च छन्दरीषु सतीषु
पुनः सदारीर इव अप्रतिहतवाणश्च संपन्नः ताभिः सह निदाघोचितोपकरणयुक्तो नरपितः क्रीडामुपक्रामतीति वर्णयितुं षद्भुलकमाह ||

संभावितचित्तविकारकारणामर्षतार्श्रच्छायं तथाध्यानिमीलिर्तमेव भवति कोपस्फुरिताधरं वदनं हरस्य कामदाहोपक्रमे ॥

| | ७३९ | उन्मीलित [स्तोक]स्तोकरोषर ज्यमानदारुणापाङ्गा मांसलितश्रवणभुजगेन्द्ररत्नकन्दप्रभा दृष्टिः | |

कर्णाभरणत्वापच्चवास्निमणिकान्त्या लोहितया घनीकृतेत्यर्थः ॥
॥ ७४० ॥ इयामायते स्वेदलवाभिक्रुँ डितत्वेन विनिवृत्तभूतिलावण्यः अविभावितकण्डच्छविर्व्युच्छेदो वक्षःपरिणाहः ॥

भूतिर्भस्म । व्युच्छेदो विभागः । स कोपइयामिकवैकीर्भूतो न विवेकेन लक्ष्यते ।।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> MH. वर्णायतौ. <sup>2</sup> MH. °पतिक्रीडा°. <sup>8</sup> MH. °ताघे. <sup>4</sup> MH. °निमीलतमेव.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> MH. °रज्जमानं°. ° MH. °युछेदो for °व्युच्छेदो. ' MH. °इयामिकयैभूतो.

After लक्ष्यते MH. adds कन्दरस्येव प्रभा यस्याः सा कन्दकन्दललोहिता.

विहडइ हव्यवह-सिहा-ऋडप्प-पेक्षिय-पुढं णडालिम । कह-कहिव णिनिड-भिउडी-विहङ्ग-संपिण्डियं णयणं ॥७४१॥ इय तिणयण-रोसाणल-विलुत्त-देहोवि कुसुम-कोयण्डो । जासु णिसण्णो अज्जवि अउण्ठ-नाणोचिय जयम्मि ७४२ आलुलिय-वेणि-लेहं भिमयं तारं च भुय-लया-जुयलं । णेवच्छं जाण विलास-कम्पियच्छाई य मुहाई ७४३ ताण रमणीण णय-नाहु-विस-लयामह-कण्ठ-परिणाहो । उठ्यहइ सो विलासी णिआह-णेवच्छ-विच्छिन्तं ॥ ७४४ ॥

|| ७४१ || विवटते विक्रियते हज्यवाहशिखासमूहपेरितपुटं 
ठठाटे कथंकथमपि निविडभुकुटिविभङ्गसंपिण्डितं नयनम् || कटपः
समूहः ||

| १९४२ | इय तिगयणेत्याद्यवान्तरयुगलकं कुलकवाक्यस-माप्ती कृतम् | इति त्रिनयनरोषानलिलुप्तदेहोपि कुछमकोदण्डो याँसां निर्षण्णः सन् अद्याप्यकुण्डबाण एव जये

[ | | ७४३ | | आलुलितवेणिलेखं भ्रमितं तारं च मुजलतायुगलं नेपथ्यं यासां विलासकस्पिताक्षाणि च मुखानि ]

|| ७४४ || तासां रमणीनां निर्जेबाहुबिस्त्रतासँक्तकण्ठपरि-णाहः उद्दहति स विलासी निदाधनेपथ्यविच्छित्तिम् ||

विसरुता मृणालिका । तङ्गच्छीतलस्त्राङ्काहुरेव विसरुतेस्युक्तः । अथ कामकृतदाहिनवारणाय सन्दरीभिर्मृणालिकाः स्तनहृदयादौ

<sup>ो</sup> MH. °पुरं. 2 MH. °समातिकृ°. 3 MH. om. अपि. 4 MH. निषिण्णः. 3 MH. मृणालिकावद्वच्छीतल°.

तेण स-पञ्चव-भङ्गं चूडा-मणि-भावमतरुणं ताण । णिज्जइ कुसुमं आसुरहि-केसरं णव-कलम्बाण ॥ ७४५ ॥ आ-मेह-समय-सुहया संभिण्णोववण-केअय-सुयन्था । सीयरिणो से हिययं हरन्ति रयणी-मुह-समीरा ॥ ७४६ ॥

कुमुयावबोह-महुरा विरलागय-मेह-खण्डिय-मियङ्का । अम्बन्ति णिसा असमत्त-गलिय-सिलकागमा तस्स ॥७४७॥ णीतासा खण-विरहे फुरन्ति रमणीण सुरहिणो तस्स । कङ्किय-हियय-द्विय-कुसुम-बाण-मयरन्द-लेसव्व ॥ ७४८॥

योज्यन्ते तत्कार्ये च सम्यग्बाहुरेव समर्थी वृथेव तदुपादानमिति संचितम् ॥ ६ । कुलकम् ॥

| | | ७४५ || तेन सपछवभद्गं चूडामणिभावम् औंईइं तासां नीयते कुछमम् आस्ररभिकेसरं नवकदस्वानाम् ||

चूडामणिभावमारुहन्तेणेति पाटे उद्यानमारोहता कुसुमं चूडाम-णिभावं प्राप्यते विलासिनीनामात्मनश्चेति योज्यम् ॥

|| ७४६ || आमेघसमयं वर्षारम्भं यावत् स्नमगाः संभिज्ञोपवनके-तकैोद्धगन्धाः शीकरिणः से अस्य इदयं हरन्ति रजनीमुखसमीराः ||

|| ७४७ || वर्षान्तावस्थामाह | कुमुदानाम् अवबोधेन विकासेन
मधुरा वैंकि [तिस्थि]तैः पराङ्कुखगतैर्भेषेः खण्डितः अवच्छादितो
मृगाङ्को यास्र ताः अर्धन्ति शोभन्ते निशा राज्यः असमाप्तो गिकतधातीतः सिकठागमो यास्र तास्तस्य राज्ञः ||

॥ ७४८ ॥ , निःश्वासाः क्षणमात्रमपि विरहे प्रणयकोपादिकृते

¹ MH. °भंगचूडा°. ² MH. °भावमातरुहं for °भावम् आरुहं. ³ MH. अर्ध्यते.

सो दीसइ उहय-दिसा-पहावियाणन्द-बाह-सिलेलेहिं। ताण परिरम्भ-पसरन्त-भुय-लएहिंव अच्छीहिं॥ ७४९॥ भविष्य। २३

फिलिहच्छोयर-दीसन्त-पिह-वेणी-सिहाओंव सहन्ति । सहसा विल-भङ्ग-तरिङ्गणीहिँ जा रोम-लेहािहँ ७५० सितिमव णवोइयं विहिसएण अहर-प्वहाणुविदेण । सासामोय-मिलन्तािल-लञ्छणं जा प्यासेन्ति ७५१

वियोगे स्फुरन्ति रमगीनां स्तरभयस्तस्य आकृष्टहृदयस्थितकुस्तमबा= णमकरन्दरेशा इव ॥

॥ ७४९ ॥ वित्रलब्धानां स दृश्यते दर्शनायोभैयदिक्ष्यधा वितानन्दबाष्पसिलिलैस्तासां परिरम्भार्थप्रसरद्भुजलतैरिव अक्षिभिः ॥

|| ७५० || अधुना नृपनिकटगततरुणीविलासवर्णनं विंदातिकु-लकमाह | स्कटिकवदच्छ उदरे दृश्यमानाः पृष्ठदेशस्थिता अपि प्रतिविम्बद्वारेण वेणीशिखा यासां ता इव शोभन्ते सहसा विलम-क्कतरिक्कणीभिया रोमलेखाभिः

[|| ७५१ || द्याद्यानमित्र नवोदितं विहसितेन अधरप्रभानुविद्धेन श्वासामोदमिलदलिलाञ्छनं याः प्रकादायन्ति

अधरप्रभायुक्तं यत् इसितं तत् नवोदितचन्द्रवदाभाति स्म आर-क्तर्गुभ्रकान्तिमत्त्वात् । आमोदयुक्तश्वासैर्मितिता येऽलयस्तेषां समू-इश्च तचन्द्रलाञ्छनवदाभाति स्म । इति भावः।।]

<sup>1</sup> MH. दर्शनाथीम°.

जा कण्ण-किसल-कर-यल-मिलन्त-चल-तारयाहिँ दिहीहिं। कन्दुय-कीलंव स-सेस-बाल-भावा पयासेन्ति ७५२ जा लिलय-लया-लीलं वेलम्बन्ति सिय-दन्त-कुसुमाओ। सहसा महुयर-जालायमाण-णीलम्बरावरणा ७५३ जाओँ सइ-दिण्ण-संणेज्झ-मयण-पूयायरा सरीरेसु। सरस-णह-मञ्चरि-मयं रत्तासीयंपिव लिहन्ति ७५४ जाओँ पसङ्ग-परिग्गहिय-हारि-हरियंसुया पयासेन्ति। रम्भा-गञ्भत्तणमणह-परियरं उ.ह्र-दण्डाण ७५५

| | ७५२ | याः कर्णिकसलय एव कर्णावतंसनवपङ्घव एव करतलं तेन मिलंन्त्यः संबध्यमानाश्चलास्तारका यत्र ताभिर्दृष्टिभिः कन्दुकक्रीडामिव [स]शेषबालभावाः प्रकादायन्ति

ईषदपूर्णषोडदावर्षत्वात्सदोषबातभावत्वम् ॥

|| ७५३ || या ललितलतालीलां विडम्बयन्ति सितदन्तकुसुम-स्वात् सहसा मधुकरजालायमाननीलाम्बरावरणत्वाच

विडम्बयन्त्युपहसन्तीत्यादयो दण्डिना बहव उपमाया द्योतका दर्शिताः ॥

े || ७५४ || यार्थं सदादत्तसांनिध्यमदनपूजादरैत्वाच्छरीरेषु सरसनखपदमञ्जरीमयं रक्ताशोकमिव लिखन्ति

कामो हि रक्ताशोककुछमैः पूज्यते । तानि रक्तानि भवन्ति नवनखर्भंतवत् इत्येवमुत्पेक्षितम् ॥

॥ ७५५ ॥ व्यार्श्वं अभिसारिकौत्वादिप्रसङ्गात्परिगृहीतमनोहा-

¹ MH. मीलंतः. ³ MH. °पूजादत्वा°. ³ MH. °नखकृत°. • MH. °सारिकत्वादि°.

लीलोणय-मुह-यन्दाण खण्डियाहर-हिण धण-वर्षे । हिययंव जाण पायड-वम्मह-बाण-व्व फुरइ ७५६ थण-मज्झ-च्छिव-तारं कृष्पासन्तरमङ्ग-णासम्मि । उदंव लोयणं तिणयणस्स बन्दीकर्यनाहिं ७५७ णह-रेहा जाण थणेसु सहइ रोमञ्च-खाइय-णिवेसा । खण-विरह-भीरुणो सीवणिव्व फुडियसहिययस्स ७५८

रिहरितांशुकत्वात् प्रकादायन्ति रम्भागर्भत्वम् अनघरिकरं परिपूर्ण-सामग्रीकम् ऊरुदण्डानाम्

कोमलत्वपरिवर्तुलत्वादिना साट्ट्स्येपि हरितांशुकावरणं विना कदलीदलतुल्यता किंचिन्न्यूनासीत् तत्सद्भावे तु अवैक्ल्यमित्यर्थः।।

|| ७५६|| लीलावनतमुखचन्द्राणां प्रतिविम्बितखाँ उताधरनिभेन मणिनिर्मले स्तनपड्डे इदयमित्र यासां प्रकटमन्मथबाणाणं स्फुर्ति

|| ७५७ || स्तनमध्ये या छिवः कान्तिः सैव तारेवा यत्र तत् कुर्पासस्य कञ्चुकस्य अन्तरं मध्यं स्तनसंधिविच्छिन्नस्थानं विँठोच-नाकारत्वात् अनङ्गनादो वैरिनिमित्ते सित ऊर्ध्वं तृतीयिमव हे एटवार्ति होचनं जिनयनस्य दण्डीकृतं बद्धा स्थापितं याभिः कामदारीराभिः

|| ७९८ || नखरेखा यासां स्तनेषु शोभते रोमाञ्चखण्डितैनि-वेशा क्षणविरहभीर्हणः सूचीव स्फुटितस्य इदयस्य

रोमाञ्चलिङतिनवेदात्वेन सरलत्वं दयामत्वं च सूचीसादृदयाय निर्दादीतम् । स्फुटितं वसत्रं दास्त्रहतं वा दारीरादि किल सूच्या सीव्यत

<sup>&#</sup>x27; MH. सैव तारको यत्र तं. ' MH. तेल्लो for त्रिलो े. ' MH. ऊर्द्ध तृतीयमेव. ' MH. 'खंडिय'. ' MH. भीरोः ' MH. निवेशस्तेव. ' MH. वस्तं.

चक्क-जुएणव वम्मह-रहस्स पिय-हुत्त-गामिणो जाओ । थण-मण्डलेण परिरम्भ-लम्भ-वियडेण सोहन्ति ७५९ पेच्छन्ति जाओ चलणे चम्पय-कलिओवआरमुज्झन्ते । कण्णुप्पल-पहर-भया गहिएठव पईव-मालाहिं ७६०

इति इहापि क्षणविरहमाञ्जङ्गमानस्य हृदयस्य संधानार्थे सूचीव स्था-पितेत्युद्पेक्षार्थः

[॥ ७५९ ॥ चक्रयुगेनेव मन्मथरथस्य वियाभिमुखगामिनो याः स्तनमण्डलेन परिरम्भलम्भविकटेन शोभन्ते

प्रियस्य यदालिङ्गनं तस्य योगेन महत्तरौ यौ स्तनौ तौ प्रिया-भिमुखं नेतुर्मदनरथस्य चक्रे इव भातः स्मेत्यर्थः ॥

ा। ७६० ।। प्रेक्षन्ते याश्चर्रणान् चम्पककलिकार्पंकरमुईमा-नान् कर्णोत्पलप्रहारभयाद् गृहीतानिव प्रदीपमालाभिः

क्रीडानिवेशानामङ्गणे प्रक्षिप्ती यश्रम्पककिताप्रकरस्तन्मध्येन क्रीडायां संचरमाणाः छसदृशस्वाद्विमूढतां चरणचम्पककितावि-षयां पार्श्वस्थजनस्य जनयन्ति के चम्पककिताप्रकरावयवाः के वां कान्ताचरणा इति । किं च चरणप्रदेशवर्तिन्यश्रम्पककिताः दीपमालासदृश्यो वर्णसंनिवेशीसाम्यात् । तत्रोत्येक्ष्यते । दीपमाला इव नायिकाचरणान् आश्रित्य भीताः सत्यो भयाभावम् अभ्यर्थर्यन्त इति । ता हि नायिकाः सुरतार्थे प्रियतमैरागूर्यमाणा अपद्वियमाणनितम्बन्

¹ MH. °विरहाशंक्यमानस्य. ª MH. याअवरणेन for याअरणान्. ° So MH. distinctly. ⁴ MH. क्रीडाया सं°. ° MH. चा. ° MH. °संनिश°. ¹ MH. °भ्यथेयतृप् for °भ्यथेयन्त इति°. ² So MH.

दंसण-णिवीयमीसा-वस-कृणिय-णयण-पम्ह-भावेण । जा पञ्चरियमिव पियं धरेन्ति अवसरण-सङ्गाए ७६१ अहर-प्यहा-दरारुण-दसण-मऊहेहिँ थण-विसारीहिं । वम्मह-वण-बन्धेहिँव जाओं सरुहिरेहिँ सोहन्ति ७६२ दीह-पिहुल्चणेणं हथ्य-दढांवढणेक्क-जोग्गाओं । जाण कय-ग्गह-तण्हं देन्ति बला वेणि-मालाओं ७६३ अवरद्ध-रमण-पिडमंपि जा ण्हवन्तित्व गण्ड-वासम्मि । अण्ण-ललणा-पसङ्गावकलुसियं बाह-सिलिलेण ७६४

बिम्बवस्ना रुज्जया कर्णोत्पलप्रहारेण दीपपालीनीद्यायन्ति । तन्मा ने। नीनदान्निति दीपमालाभिः सन्दरीचरणा आश्रितौ इत्युत्पेक्षितम् ॥

॥ ७६९ ॥ दर्शनिनिपीतम् ईर्प्यारैंससंकोचितनयनपक्ष्मत्वेन याः पञ्जिरितं पक्ष्मपुर्टंपञ्जरबद्धिमव प्रियं धारयन्त्यपसर्णंशङ्कया

[॥ ७६२ ॥ अधरप्रभया ईषदरुणदश्चनमयूखैः स्तनविसारिभिः मन्मथत्रणबन्धैरिय याः सरुधिरैः श्रीभन्ते

अधरप्रभया मनागारक्ता ये स्तनप्रसारिणः स्तनोपरिपितताः ग्रुश्रा दन्तमयूखास्ते मन्मथक्ततानाम् आरक्तव्रणानामुपरि बद्धाः ग्रुश्रा वस्त्रखण्डा इवासिनिति भावः ॥

| । ७६३ | दीर्घत्वेन बहँलत्वेन च हस्तदृढावेष्टनैकयोग्या यासां कचमहतृष्णां ददति बलाद्वेणिमालाः प्रियेभ्यः

॥७६४॥कृतापराधरमणस्य प्रतिबिम्बम् [अपि] उत्पन्ननैर्मल्यतया गोपर्यंन्तीव गण्डपार्श्वे अन्यललनाप्रसङ्गावकलुषितौ बाष्पसिललेन

¹ MH. °चरणानुम्पितमित्युत्पेक्षितं. ² MH. °पुटं पंजर °. 8 MH. °सरणाजा °.

सइ संघद्द-समुज्जल-कोडिं कणय-रसणं विमोणन्ति । पिय-मुह-णिहित्त-विअसन्त-लोयणा जाओं समयम्मि ७६५ जा रोसुक्कम्पिय-कण्ण-कुसुम-रय-पुज्ज-पूरिय-थणीओ । अवचुण्णेन्तिव दर-रूढ-संठिए वम्मह-प्पहरे ७६६ कम्पाओं वहन्ति थण-स्थ-हत्थ-रणिरङ्गुलीय-हाराओ । अङ्गं थामेचिय मुहल-मेहला-णेउरं जाओ ७६७

अपिशंब्दादात्मीयगण्डपार्श्वं च प्रक्षालयन्ति । येत् तादृशीं का-न्तिसंपदं पलाशभारायमाणां मुधोद्ददन्ति तत् [तां] कान्तिं कोपात् प्रक्षालय अपसारयन्तीत्यर्थः ।।

 ॥ ७६५ ॥ सदा प्रत्यहं संघट्टेन रचनेन समुक्त्वलकोटिं क-नक्रसनां विमोचयन्ति प्रियमुखनिक्षिप्तविईंसहोचना यार्धं समये नियतरहस्यावसर एव

भथवा समये सतीति ज्ञेयम् । प्रियमुखिनिक्षिप्तविहसङ्घोचनत्वमेव च समयः । प्रतिदिनं दृष्टव्याप्तिकत्वात् । अतीवलीकनिवद्येषेण प्रिय-तमं प्रयुज्य विमोचयन्तीत्यर्थः ॥

| ७६६ | या रोषोत्कम्पितकर्णकुछमरजःपुञ्जपूरितस्तन्यः
 अवचूर्णयन्तीव रोपणमिव ददित ईषद्रृढसंस्थितान् मन्मथप्रहारान्

| १ % | मदनजनितक्म्पवद्याद्वहन्ति स्तनस्थहस्तरणनद्यी-लाङ्गुलीयकहाराः अङ्गं स्थाँन एव एकस्थानस्थिता एव मुखरमेख-लानुपुरे याः

¹ MH. यत्ताद्शीकांतिसंपदं पलासभारायमाणामुध्वोद्वहंति तत्कांतिकोपात्प्रेक्षाच्यापसार्यंतीत्यर्थः. ² MH. १व॰ ॰ MH. श्रियतमान्प्र॰ ॰ MH. has ॰ नुपरं च याः

चित्त-मणि-कण्ण-ऊराहिविद्द-विविहोवराय-पर्न्हेहिं। वण्णय-तूलिक्केहिंव लिहन्ति जा रमणमच्छीहिं ७६८ एक्क-दिसा-पिंडलिक्खय-विमल-दसा चलण-णह-मऊहिं। जा लायण्ण-पडीओंव सहान्ति परिमास-मर्ज्ङ्ओ ७६९ पिय-हुत्तं जाण विलास-लोल-लीला-फुरन्त-पम्हाइं। उद्देन्तिव तरिलय-पक्ख-संपुडग्गाइँ अच्छीइं ७७० आसण्ण-पिययमाहर-घडन्त-फुड-दसण-किरण-भावेण। जा मुह-रसासवंपिव पियन्ति लीला-मुणालेहिं ७७१

॥ १६८॥ विचित्रमणिर्निमितकर्णपूराभरणप्रस्तैविविधोपरागयु-क्तपक्ष्मत्वाद् वर्णकोपरक्ततृतिकायुक्तैरिव तिखन्ति या रमणम् अक्षिभिः

अक्षीणि हस्तस्थानीयानि छन्दरीणाम् । पक्ष्माणि कूर्चिकास्थानी-यानि । कर्णाभरणस्थनानामणिप्रभारागद्रव्याणि सिन्दूरादीनि ॥

| | १ | एकस्यां दिशि प्रतिलक्षिता दृष्टा विमला दशा यासां ताः | केर्विमलदशाः | चरणनखमयूखेः | चरणनखमयूखा दशा इवेत्यर्थः | या लावण्यमर्थाः पैटच इव शोभन्ते परिमर्शमृद्धः स्पर्श-कोमलाः

|| ७७० || त्रियतमाँभिमुखं याँसां विलासाँलीलास्पुरत्पक्ष्माणि उड्डीयन्त इव त्रियं पातुं तरलितपक्ष्मसंपुटामाण्यक्षीणि

॥ ७७१ ॥ आसच्चित्रयतमाधरघटमानस्फुटदद्यानिकरणत्वेन या मुखरसासविमव पिबन्ति [तीतामृणातेनै ] तीतामृणातेनेव

³ MH. °स्थानानामणि°. ³ So MH. ³ MH. पय. ' MH. या for यासां. ³ MH. श्रियपातुं for शियं पातुं.

बालासु तासु नव-दिष्टि-राय-हीरन्त-हियय-तरलाई । अणुबज्झन्ताईंव से गुणिहिं सोहन्ति ललियाई ॥ ७७२॥

परिरम्भण-चक्कियं सामा-थण-मण्डलं उरे तस्त । पावइ लीला-अक्षय-णिहित्त-णिलणी-दल-च्छायं ॥ ७७३ ॥ सेस-गुण-णिरहिलासा रूवंचिय से पियन्ति तरुणीओ । को वा अण्णेसइ दमणयस्स दल-सुरहिणो कुसुमं ॥ ७७४ ॥ वाम-कर-पेक्षिओणमिय-मेहला-णिबिडियंसुए तस्स । वीसमइ विलासवईण जहण-बिम्बे खणं दिद्ये ॥ ७७५ ॥

इवदाब्दो भिन्नक्रमः । स्फुरइदानप्रभादण्डः द्योक्कचाद्विसंदण्ड-त्वेनोत्प्रेक्षितः ॥

| | 992 | बालास तास विषयभूतास नवदृष्टिरागिंद्रयमाण-दृदयतरलानि अनुबध्यमानानीव से अस्य प्रकृतनृपस्य [गुणैः] शोभ-नेते लिलानि विलासरूपाणि चरितानि | | २० | | कुलकम् | |

|| ७७३ || परिरम्भणेन चक्रीकृतं इयाँमं स्तनमण्डलम् उरिस तस्य प्रामोति लीलाकल्पकनिक्षिप्तनिलनीदलच्छार्यांम् ||

कल्पकं हृद्यम् । निलनीपत्रं इयामलं चक्राकारं च भवित । नाहृदामेव वक्षःस्थलपीडितं स्तनमण्डलम् ॥

| १ ७७४ | दोषेषु गुणेषु निरमिलाषा रूपमेव सातिद्रायत्वात्तस्य पिबन्ति तौँ लहँनाः | युक्तं चैतत् | यतः को वा मूढो योन्वेषते दर्मनकापरनाम्नो मरुबकस्य सुरमिदलस्य कुम्रमम् | दलानि पत्राणि |

|| ७७५ || वामकरपेरितावनिमतमेखलानिबिडितांशुके तस्य विभाम्यति विलासवतीनां जघनिबम्बे क्षणं दृष्टिः ||

¹ MH. °द्विशदंड°. ³ MH. °छायम्. ³ MH. मदन°.

हिंसियं च भामियच्छं मुहं च नव-बउल-पण्डुर-कंबोलं । जहणमणिब्भिच्छिय-मेहलं च जीयं विलासाण ॥ ७७६ ॥ अवि य । ९

अणुकुण्डलमा विवइण्ण-सरस-कवरी-विलङ्घियंतिमा । सीसम्मि कोसुमो फुरइ चारु-चूडा-मिण-णिवेसो ॥ ७७७ ॥ उप्पुसियाहर-पेरन्त-पिञ्चर-इविय-कुङ्कुमं हरइ । णह-विलिहिय-कसणुम्मिछमाण-भुमयं मुहम्बुरुहं ॥ ७७८ ॥ परिगण्ड-त्थलमासवण-लम्ब मय-णाहि-पङ्क-लेहिम्म । अम्बइ अवङ्ग-मग्गम्मि सरसमासोयमुन्तंसं ॥ ७७९ ॥

|| ७७६ || हसितं [च] भ्रमिताक्षं सकटाक्षविक्षेपं मुखं चं नव-बकुठपाण्डुरकपाेठं जघनम् अनिर्भर्त्सितमेखठं च जीवितं विठा-सानाम् ||

|| ७७७ || अथ स्नाततरुणीमण्डनवर्णनं पञ्चककुरुकेन |
अनुकुण्डलं कुण्डलसमीपे सर्वतो विप्रकीर्णसरसकवरीविलङ्कितांसे ।
शिरसि कौद्धमः स्फुरति चारुचूडामणिसंनिवेदाः ||

|| ७७८ || अन्यत्र उत्पुंसितम् अधरपर्यन्ते च पिञ्चरत्वमात्रेण स्थापितं कुङ्कुमं यत्र तत् हरित चेतः नखितिलिखिताः कृष्णत्वेन उन्मीलन्त्यो भूलता यत्र तत् मुखमेव अम्बुरुहम् ||

| १ ७९ | परिगण्डर्स्थलं गण्डस्थलसमीपे आश्रवणविलिक्षि
मृगनाभिपङ्कलेखे अर्घति अपाङ्गमार्गे सरसम् आशोकम् अशोकसं-बन्धि उत्तंसं कर्णोत्पलप्रतिरूपकम् |

³ MH. °लंघितांशे. ³ MH. °स्थापितकु°. ³ MH. परिगंडत्थलं.

अन्तो-मणि-दाम-च्छवि-विच्छुरियच्छंसुयं सुहावेइ । थण-वद्दमुवरि-विक्खित्त-सबल-कुसुम-च्छडाहरणं ॥ ७८०॥ इय दर-चिक्खय-मइराणुविद्द-तम्बोल-परिमलो हरइ । अणुमञ्जणमाहरणावलम्बणो से पिया-सन्थो ॥ ७८९॥ कि ब नायं ६।

सोम्माहेसु निसम्मइ दिश्ची राउज्जलेसु रमणीण । सारस-वावी-परिपण्डुरेसु से दसण-वासेसु ॥ ७८२ ॥ उब्भिज्जइ जड-भावावरोह-दढ-मयण-सांणिवेसम्मि । अहरम्मि सरस-बउलाहिवाडला राय-विच्छित्ती ॥ ७८३ ॥

|| ७८० || अन्तःस्थितमणिमयदामच्छविविच्छुरिताच्छांशुकं द्वखयित स्तनपृष्ठम् उपरिविक्षिप्रशावलकुखमच्छटाभरणम् ||

| ७८१ | इति ईपदास्त्रादितमदिरानुविद्धताम्बूलपिरमलो हर-ति अनुमज्जनं मज्जनोत्तरकालम् [आभरणावलम्बनः] से अस्य प्रि-यासार्थः | कुलकम् |

[|| ७८२ || सौम्या आभा येषां तेषु सौम्याभेषु निज्ञाम्यति रमते दृष्टिः रागोज्ज्वलेषु रमणीनां सारसवापीपरिपाण्डुरेषु अस्य दशनवासः ॥ |

रागेण अलक्तादिकरङ्गेण उज्ज्वलास्तथा च अन्तःस्थितेर्दन्ते-दन्ततेजोभिः सारसपक्षियुक्तवापीवच्छुभ्रवर्णयुक्ता ये रमणीनाम् ओ-ष्ठास्तेषु तस्य दृष्टी रमत इत्यर्थः ॥

| १८३ | | अथ गाथापञ्चकोपनिवद्कुलकोन दिाशिरप्रमा-नोस्थिततरुणीचेष्टामाह | पढमं छण-मग्गिय-वइयरेसु संचरइ मण्डणुच्छाहो । गहिय-हिमावण्डुर-मरुअएसु पारात्ति-दामेसु ॥ ७८४ ॥ पारिकविस-बिन्दु-मालावसेस-मय-णाहि-दन्तुरे फुरइ । वयणम्मि मयङ्कारम्भ-पेलवा कुङ्कम-च्छाया ॥ ७८५ ॥ संगलइ मरुयअ-च्छेय-सबल-विणिउत्त-दमणय-दलासु । लायण्णं मलिय-द्विय-पिसङ्क-कुन्दासु कबरीसु ॥ ७८६ ॥

उद्भिद्यते जडभावः शैत्ययोगेस्तस्यावरोहः प्ररूढत्वं तस्यार्य-न्तत्वेन दृढो मदनकस्य अलक्तकाविरागिवशेषस्य संनिवेशो यस्मिन् तत्राधरे सरसबकुलकुस्रमबद्भिपाटला रागिविच्छित्तिः॥

| १९८४ | प्रथमं क्षणम् उत्सवः प्रथममेवोत्सवार्थं ये मार्दिताः कुद्धमिवदोषास्तेषां व्यतिकरेषु विलम्बेषु सत्द्ध संचर्रत्यन्यत्र तत्प्रति-निधिनयेन मण्डनोत्साहः । क्षान्यत्र । गृहीतिहिमौपाण्डुरमरुबकेषु पात्रिकादामद्ध ।

| १९८५ | परिकापिशो बिन्दुमाठावशेषो यो मदनैकैः कुङ्कुमा-दिरागस्तेनै दन्तुरे विषमे स्फुरति बदने मृगाङ्कस्य य आरम्भेः प्रतिपद्येका कठा तद्वरपेठैवा कुङ्कुमच्छाया | उपभुक्तशेषेत्यर्थः |

|| ७८६ || संगलित महवकच्छेदशवलिवन्युप्तैदमनकदलाखः लावण्यं मिंदितीस्थितिपशङ्गकुन्दास्य कवरीषु ||

¹ MH. °योगो रोहः प्ररूढत्वं तस्यानंतत्वेन, which appears to be corrupt. The emendation is conjectural. ¹ MH. धंचरंत्य°. ¹ So MH. Surely Dc's marginal note पश्चित is the correct rendering? ⁴ MH. १हमपांडुर°. ⁵ MH. मदनककुंकुमादि°. ⁵ MH. दंतुरविषमे. ¹ MH. adds वास्यानंतस्य after आरम्भः. Hopelessly corrupt! ⁵ MH. तद्दतीलवा. ˚ MH. °विनियुक्त°, though विन्युनं प्रथितम् lower down. ¹ MH. मलिन°.

इय रयणी-भङ्गुगगय-पियङ्गु-पडिवण्ण-सेहरी हरइ । सिसिरम्मि मलिय-मणहर-पसाहणो से पिया-सन्थो ॥ ७८७ ॥ अविय। ४

फल-णिग्गम-पडिपेल्लिय-परिसिढिलालग्ग-मउल-चुण्णाइं। चूयाण झणकारेइ मारुओ मञ्जरि-मुहाई ॥ ७८८ ॥

विन्युप्तं प्रथितम् । दमनकं सुगन्धपत्रिकाविद्योषः । कबर्यी वेण्यः ॥ ॥ ७८७ ॥ इति रजनीभङ्गोद्रतप्रतिपैचिपियंगुरोखरोपि हरति चित्तं स्वभावसुन्दरत्वात् शिशिरे मर्दितमनोहरप्रसाधनः अस्य प्रियासार्थ: ॥

प्रियं गायति प्रियंगुः शेखर ईव । तिष्ठद्रुप्रभृतित्वात्साधुः ॥ ५ ॥ कुलकम् ॥

|| ७८८ || अथ चतस्रभिर्वसन्तसंपदमाह | फलनिर्गमपरि"-प्रेरितपरिशिथिलेषञ्जममृदुकँचूर्णानि चूतानां झणत्कारयति मारुतो मञ्जरीमुखानि ॥

मजलचुनाइं इति<sup>3</sup> पाठे मुकुलचूर्णानीत्यर्थः । मुकुलं कु**स्रमम्** । चूर्ण कुद्धमरजः । झणदि त्यव्यक्तदाब्दानुकरणम् । तच रसाँ ईफल-पह्नवासु कोमठानिठवेक्षितीसु [मञ्जरीषु] न युज्यते । झणत्कारादेः कठिनद्रव्यकृतस्य नुपुररणितादिषु दर्शनम् । तस्मात् सणकौरेइ इति पाठो लक्ष्यैते सकारस्य च रेखाभ्रंशैमात्रेण लेखकदोषे झैकारी-

<sup>&#</sup>x27;MH. शिशिरमलित° for शिशिरे मर्दित°. 'MH. एव for इव.

MH. वेंब्रेनामु.
 MH. मणकारो for मणकारेड.
 MH. लक्षते.
 MH. कात्कारी°.

दोञ्बल्ल-पण्डुराणं उम्हारुणिय-णव-केसर-गुणाण । विरत्नचणंव थोवं उवेइ मुद्धाण थणयाण ॥ ७९५ ॥ इय तस्स पढम-मयणाणुबन्ध-पडिबद्ध-मुद्ध-भावासु । दिही णिहुय-विलासलासासु वीसमइ बालासु ॥ ७९६ ॥

अह तस्त थिर-भुय-क्खम्भ-णिमिय-णीसेस-भुयण-भारस्त । आसि कइ-राय-इन्धो वप्पइ-राओन्ति पणइ-लवो ॥ ७९७ ॥

बालानां म्लानाधरत्वं दैर्बिल्ये च उज्ञतावयवत्वम् अनुभवसिद्धम् । स्तोकमंपि परिवायतीति संबन्धः । अंपिशब्देन इदमाह । यद्यपि कुल-महेला अप्रगल्भास्तथाप्यासामप्रागलभ्यमेव स्रुरतेषु विराजतेर्तराम् ।।

|| ७९५ || दीर्बल्यपाण्डुराणाम् ऊष्मारुणितनवकेसरगुणानां विरुत्तर्वंमिव देैार्बल्यवद्याृत्स्तोकमुंदेंति [मुग्धानां] स्तनानाम् ।|

|| ७९६ || इति तस्य प्रथममदनानुबन्धप्रतिबद्धमुग्धमावाद्ध दृष्टिर्निभृतविलासालसासु विश्राम्यति बालासु || निभृतम् उपगूढम् | कुलकम् || ५ ||

॥ ७९७ ॥ अथेति अधिपत्यधिकारप्रख्यः प्रस्तुतकाव्यकर्तृगत-चितप्रस्तावनार्थो मङ्गलार्थश्च मध्ये । अथ तस्य स्थिरभुजस्तम्भिन-मितनिःशेषभुवनभारस्य आसीत् कविराजैचिह्नः [कविराजसंज्ञो] वा-क्पतिराज इति प्रणियलवः भृत्यलेशः॥ प्रणियषु वा लैयोन्तभीवो यस्य स प्रणियलयः । निमितं निक्षिप्तम् । दुमिञ् प्रक्षेपण इति पाटात् ॥

¹ MH °वारयतीति. ³ MH. °ततरा for °तराम्. MH. adds after this as follows:—कांतानुपाल्पमानानन्तानधूरत्रायमानमवकिकाकल्पकीर्पासनिरुपमरमणीयरमणविषयानवरतरणकेनापित्रये दौर्वल्पं which, as a whole, appears corrupt, and difficult to restore. ³ MH. विरुत्तमिव. ⁴ MH., आसीत्कविराजसंज्ञाचिह्नो वाक्पति°. ° MH. लयोन्तभावो. De JKP, all read पणइलवो, and not पणयिलयो.

अप्पा एत्ति अ-मेत्तेण णवर विरसोवि जस्स पिडहाइ । सिरि-कमला उह-चलणेहिं कहिव जं गहिय-बहुमाणो।।७९८॥ भवभूइ-जलहि-णिग्गय-कव्वामय-रस-कणा इव फुरन्ति । जस्स विसेसा अज्जवि वियडेसु कहा-णिवेसेसु ॥ ७९९॥ भासम्मि जलणिमत्ते कन्तीदेवे अ जस्स रहुआरे । सोबन्धवे अ बन्धिम्म हारियन्दे अ आणन्दो ॥ ८००॥

[।। ७९८ ।। आत्मा एतन्मात्रेण केवलं विरसोपि यस्य प्रतिभाति श्रीकमलायुधचरणैः कथमपि यत् गृहीतबहुमानः ॥

यस्य वाक्पतेरात्मा । यो वाक्पतिरिति यावत् । विहीनका-व्यादिरसोपि सन् केवलमेतेन वक्ष्यमाणेन हेतुना प्रतिभाति प्रकर्षेण विजयते यत् कमलायुधेन नाम कविना गृहीतो बहुमानः सेवा यस्मात् तादृद्याः सोस्ति । इति भावः ।।]

| । ७९९ | । भवभूतिजलिधिनिर्गतकाव्यामृतरसकणा इव स्फु-रन्ति यस्य विद्योषा अद्यापि विकटेषु कथानिवेद्येषु | । निबन्धेब्विति कचित्पाटः ।

[।। ८०० ।। भासे ज्वलनित्रे कुन्तीदेवे च यस्य रघुकारे सौबन्धवे च बन्धे हारिचन्द्रे च आनन्दः ।।

भासः ज्वलनिमत्रः कुन्तीदेवः (?) इति कवयः । रघुकारः कालिदासः । सौबन्धवो बन्धः स्रबन्धुकृतिर्वासवदत्ता नाम प्र-बन्धः । हारिचन्द्रः हरिचन्द्रेण कृतः प्रबन्धः ।। ]

¹ MH. °निविशेषु.

आलेक्खियं च सरसं च पिरस-लोणं च सारवन्तं च । थिरमुज्जलं च छाया-धणं च गी-विलिसियं जस्स ॥८०९॥ आगम-वाया छन्दण्णुया य ते भरह-गायम-प्यमुहा । णन्दिन्त जमेवं हास-कारिणो सार-कड्णो य ॥८०२॥

[॥ ८०१ ॥ आलेख्यं च सरसंच स्पर्शतवणं स्पर्शमृहु स्पर्शकोमलं च सारवच स्थिरम् उज्ज्वलं च छायाघनं च गीर्विल-सितं यस्य ॥

यस्य वाक्पतेर्गीर्विलिसतं काव्यरचनम् आलेख्यविदिङ्गितदर्शकं रसयुक्तं स्पर्शकोमलं सारयुक्तं मुद्रितिमव मनिस प्रवेशशीलम् उद्गतप्रकाशम् अर्थच्छायापचुरं च भवतीत्यर्थः ॥ ]

|| ८०२ || आगमवादा नैयायिकादयः छन्दांसि जयदेवप्रभृतीनि वेदांश्च य जानते ते तथा ते प्रख्याततमा भरतगोर्चंरप्रमुखा
भरतो गोचरो येषां ते भरतगोचरा भरतज्ञास्तत्प्रमुखाश्च पुराणज्ञा
नन्दन्ति यं वाक्पतिराजम् एवम् एवमेव | पक्षपातानुरागं विनेत्यर्थः |
हासकारिणो दुष्टकवयः सारकवयश्च | अथ वा एवंहासकारिणो
व्यासादयः | सारकवयश्च वेदान्तवेदिपात्रेञ्जलकापिलप्रमुखाः ||
अथ वा आगम-वाया-छन्दण्णुयाँ इति समस्तम् | आगमो वैशेषिकादिर्वेदादिश्च | वाग् व्याकरणम् | छन्दश्च सालंकारकम् | अथ वा वाग्यहणेनैव अलंकारस्वीकारः केषांचिच्छब्दादव्यतिरेर्कात् श्लेषप्रसादप्रभृतीनाम् | आगमवाव्यङन्दांसि जानन्तीत्यागमवाव्यङन्दोज्ञाः ||

काव्यमात्रे प्रतिपदं विभान्तोर्प्यंथराद्ययः । यन्थगौरवभीते - - प्रयत्नेन भूयसा ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> MH. °पातांजल°. <sup>2</sup> MH. °छंदण्णु इति. <sup>3</sup> MH. °रेकोश्लेष°. The emendation is purely conjectural. <sup>6</sup> MH. °сयथं राजायः

कि च।

भरिय-सवण-हियं भूरि-कइ-गुणोवास-कङ्क्षिणो जस्त । सुभणियमहो णयन्तिव विम्हय-चलिएहिं सीसेहिं ॥ ८०३ ॥ तो सो गोडी-परिसंठिएहिं सप्पुरिस-संकहावसरे । भणिओ विम्हय-वियसन्त-णयण-वत्तं वियड्ढेहिं ॥ ८०४ ॥ धारेइ जल-हरोहुर-वसुंधराबन्ध-बन्धुरं सेसो ।

धारइ जल-हराहुर-वसुधराबन्ध-बन्धुर ससा । कहिव विणिउन्बिय-द्विय-विसष्ट-कण्ठं फणा-वल्यं ॥ ८०५ ॥

||८०३|| भृतश्रवणत्वेन स्थितं सत् भूरिकविगुणोपौँयाकाङ्किणः श्रोतारो यस्य स्रमणितं सक्तम् अधो नयन्तीव विस्मयचितिर्दी-रोभिः ||

|| ८०४ || ततः असंख्यस्क्तपरितोभृतकर्णत्वाद्धेतोः असौ वा-क्पतिः गोष्ठीपरिसंस्थितैः सत्पुरुषसंकथावसरे भणितो विस्मयविकस-ज्ञयनेपत्रं कृत्वा विदग्धैः ||

पत्राणीह पक्ष्माणि । तैः काव्यकरणे प्रार्थनया प्रेरित इत्यर्थः ॥

| ८०५ | अथ यशोवर्मणा कथं मगधराजो हत इति वर्णयितुं सप्तैत्रिश्चता गाथाभिर्महाकुरुकम् अवान्तर्कुरुकपण्चकान्वितम् ॥ तत्र हरेरंशो यशोवर्मेति प्रथमेनावान्तर्कुरुकेनाह ।

धारयति जलभैरेण उँहुरा अधोगता या वसुन्धरा तस्या भावन्धेन संवन्धेन बन्धुरम् आक्रान्तं दोषः कथमपि विनिकुन्चितस्थि-तविकसितकण्डं फणावलयम् ॥ जलभरः प्रलयकालभावी विवक्षितः ॥

¹ MH. °त्रयनं पत्रं. ° MH. जलहरेण. ° MH. तुहरा.

दीसन्ति जय-विणासुक्षसन्त-घण-धूमके उ-दण्डव्व । जल-मज्जन्त-दिसा-गय-खणुद्ध-धिरया कर-क्खम्भा ॥८०६॥ उक्षसिय-वीइ-वलयन्तराल-परियत्तमाण-रिव-बिम्बा । होन्ति सवाडव-जलणव्व गयण-मग्गेवि मयर-हरा ॥८०७॥ वियलन्त-विज्जु-वलया पलयम्बु-वह-णिवहा णिविज्जन्ति । तिद्यस-पीय-सिलला साणुसएणंव सिललण ॥ ८०८॥ जल-भवण-समालम्बिय-सयणस्स मुरारिणो समुद्देण । दिज्जइ महा-पईवोव्व वीइ-संवेक्षिओ सूरो॥८०९॥ जाआ वण्णासाया अण्णेच्चिय केवि संवलन्ताण । छीर-सुराउव्व-वियार-विसमिया सयल-जलहीण ॥८९०॥

|| ८०६ || दृश्यन्ते जगिद्दनाशस्यनाय स्फुरद्वेनधूमकेतुदण्डा इव जलमज्जिद्दिग्गजक्षणोर्ध्वधृताः करस्तम्भाः ||

|| ८०७ || उक्कसितवीर्चिवलयान्तरालपरिवर्तमानरविबिम्बा भ-वन्ति सवाडवज्वलना इव गगनमार्गेपि मकरधराः समुद्राः ||

[ | | ८०८ | | विगलहिद्युद्दलयाः प्रत्याम्बुवहिनवहा निपीयन्ते प्रतिदिवसपीतसित्ताः सानुदायेनेव सहिषेणेव सित्तिते । प्रतिदिनं मेचैर्यत् पीतं जलं तत् सानुदायिमव आत्मपानजन्यक्रोधयुक्तिमव भूत्वा तान्मेघान् नितरामिपबिदित्यर्थः | मेघा अपि सर्वे प्रत्याम्बुता निगीर्णा इति भावः | |

|| ८०९ || जलभवनसमालम्बितदायनीयस्य मुरारेः समुद्रेण दी-प्यैते महाप्रदीप इव वीचिसैवेझितः सूरः ||

| ८९० | जाता वर्णास्त्रादा अन्य एव केपि संवलतां मिश्री-भवतां क्षीरस्रराऽपूर्वविकारविषमिताः सकलजलधीनाम् ॥

¹ MH. स्फुरति घन°. ³ MH. °वीची°. ³ MH. दीयते.

मज्जइ सिहरारूढारुहन्त-पुञ्जइय-मुहल-मुर-लोओ । कुहर-भरण-क्रमोसीयमांण-जल-कलयलो मेरू ॥ ८११ ॥ चलणन्त-णिवडियं संभमेण पलयम्बु-णिब्भरे भुयणे । आरुहइ रयय-णावंव तिणयणो मङ्कि-प्तिः लेहं ॥८१२॥ णाउल-भावो जोआणुबन्ध-संजभिय-सास-पसरस्स । पट्वालियाणणस्तवि सयंभुणो सायर जलेण ॥ ८१३ ॥

क्षीरसुरायहणं वृतजलादिसागरपञ्चकमपि सप्तसमुद्रान्तर्गतम् उपलक्षयति । क्षीरसुरयोस्तु उपादानं कुतूहिलतया । क्षीरसुरासंनि-पातस्य लोके अदृष्टत्वेन तद्दिकाररसस्य अपूर्वत्वम् ॥

॥ ८११ ॥ मज्जित शिखरारूढाँ रुहत्पुञ्जीकैतमुखरस्ररलोकः कुहरभरणक्रमेणावसीदर्नै जलकलकलो यत्र स मेरुः ॥

क्रुडित मेरुकटकादिके सति तदाश्रयः सुरलोकः शिखरेषु पु-ञ्जीभवति । को नस्रातेति च कलकलं करोति । कुहरेषु च शून्येषु प्रथमजलिधजलक्षोलप्रवेशसमये महाकलकलो भवति । यथाय-थानुपूर्यते तथातथा मन्दीभवतीत्यनुभवसिद्धम् ॥

। १८९२। चरणान्तनिपतिर्तां संभ्रमेण भयेन प्रतयाम्बुनिर्भरे भुवने आरोहित पद्मामाकामित रर्लंनाविमव त्रिनयनो मौलिशशिलेखाम् ॥

किल चैलतो यत् मस्तकाई।गिति पादाये पतित तत् अलक्षितं चरणे-नाक्रम्यते | चन्द्रलेखा च वक्राकृतिनैंरिव भवति । यथा शुक्रद्वितीय-स्याम् | जलप्राविते च जगित नावारोहणावसर इत्येवमुत्येक्षितम् ॥

।। ८१३ ।। न आकुलभावो योगानुबन्धसंयमितश्वासप्रसरत्वात्

¹ MH. अपूर्वत्वात्.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> MH. °रूढीहहत्°

³ MII. °पुंजकृत°.

<sup>\*</sup> MH. °सीदज्जल°. 5 MII. °निपतितं.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> MH. वसती.

<sup>&</sup>quot; MH. °होगिति.

इय पलय-जलफालिय-चलन्त-सुर-सेल-विहल-विबुहिम्म । अणहमवलम्बणं ति-हुयणस्स जो जायइ मुरारी ८१४ जस्स मह-धूम-लेहा रविणा स-मऊह-दाविय-दलेण । अग्ग-घडिएण दीसइ कविसेक्स-फलव्य ताल-लया ८१५ तस्स इर इमो सुव्वइ विग्गह-तुङ्गाहिहाण-पडिवण्णो । भुयणिम्म महासुर-वंस-वेरिणो अंस-णीसन्दो ॥ ८१६ ॥

जरोपप्रवस्य च श्वासनिरोधसुखानुंबोधकत्वात् प्राविताननस्यापि स्वयंभुवः सागरजरुन ॥

|| ८९४ || इय जलैंहि इति द्वाभ्याम् अवान्तरकुलकं समापयित |
इति जलैंधिजलास्फालितवैलन्सुरशैलिबिह्नलिबुधे अन्धमवलम्बनं
त्रिभुवनस्य यो जायते मुरारिः

[।। ८९५ ।। यस्य महाधूमलेखा रविणा स्वमयूखर्दाशततलेन अमघटितेन दृश्यते किपशैकफलेव ताललता

मध्याह्नसूर्यस्पृक्शिरा भूमिमूठा यस्य प्रतयकातीना महाधूम-तेखा किपरीकफता महानातत्त्रतेव भाति स्मेति भावः ॥

|| ८१६ || तस्य किलायं श्रूयते वियहतुङ्गाभिधानेनै लोके प्रति-पन्नः प्रतीतो भुवने महास्रर[वंज्ञ]वैरिणः अंज्ञानिष्यैन्दः ॥ अन्तःकु-लकम् ॥ १२ ॥

¹ MH. °मुखेनुनोध°. The emendation is conjectural. ³ Dc J. K. P. all read °वित्रहम्म as explained by the commentator. ³ MH. °भिधाने छोक°. ⁴ MH. अंग्रनिष्कंद:.

अह वा। १०

ओसरइ समुप्पयणा रहस-घडन्तङ्ग-पेळ्ळण-विलोलं । तक्खण-विहिंडय-बम्भण्ड-सयल-जालंव घण-वडलं ॥८१७॥ विहंडन्त-घण-विमुक्ता परियत्त-विमाण-विच्या कहिव । णिवडन्ति गलिय-णिय-पिञ्छ-विब्भमा तिंड-गुण-च्छेया॥८१८ भिमयं रय-विहुओयहि-समुच्छलन्तेहिं पक्ख-सेलेहिं । साहेज्ज-संगएहिं महा-विहङ्गेहिंव णहम्मि ॥ ८१९ ॥

| ८९७ | अथ वा हरिरेवायं गरुडगमनत्वात् न तु तिचिष्यन्द इति द्वितीयान्तः कुलकेनाह |

अपसरित सम्यगुत्पतनात् रभसघटमानैंसप्रेरणविलोलं तेत्क्षण-विघटितब्रह्माण्डर्शैकलजालमिव घर्नैपटलम् |

गरुडो ह्यण्डजः | अण्डंजाश्व अण्डोदरे पक्षसंविष्टे अण्डं स्कोट-यित्वा निःसरन्तीति भक्तिभणितिरियम् ||

| ८९८ | विघटमाँनैर्घनैर्विमुक्ताः परिवृत्तविमानविज्ञताः कथ-मिप निपतन्ति गलितनिजपक्षैविभ्रमास्ति एव देपेण प्रसृतािश्छिन्नगु-णाः अत एव वेगपतनवदानिपतितगरु उपक्षलेदाविभ्रमं जनयन्ति ॥

| | ८१९ | । भ्रान्तं रयो वेगस्तेन विधूतो य उद्धिस्ततः समु-च्छलद्भिः पक्षदौतैः साहाय्यसंगतैरिव महाविहंगैर्नभिस | |

¹ MH. तत्क्षणविलोलवत्क्षण for तत्क्षण ² MH. प्सकल थ. ³ MH. घट थ. ⁴ MH. appears corrupt, reading अंडजाथांडोररेक्षमविष्ट अंडस्फोटयित्वा. The emendation is purely conjectural. ⁵ MH. विघटमानै विं ; i.e. om. घने:. ⁶ MH. भुणान्. The text of the commentary from तिंडत एव द्पेण up to भुणाः seems corrupt. Probably the last words of the chhâyâ and the beginning of an explanatory note, of which देपेण &c. is the existing continuation, are lost. ७ MH. जनयित. ⁵ MH. सहाद्य थ.

दीसइ वे उग्वाडिय-सायर-मूल-रयण-प्यहायम्बी । पढमोव इयारुण-पेक्षिओव्व मग्गो सुवण्णस्स ॥ ८२० ॥ सोहन्ति अमिरसुग्गम-विउण-विसाणल-सिहं वियम्भन्ता । दर-खण्डिय-मुह-वोलन्त-गरुल-वक्खव्व भुयइन्दा ॥८२१॥ मूल-फणा-मण्डल-तह-णिसण्ण-णिक्षम्प-धरिय-महि-वेढं । सहइ ठियं इयर-फणाहिउत्त-गरुलं अणन्तस्स ॥ ८२२ ॥ विहडन्ति णह-णिवाया विहङ्ग-णाहस्स कुलिस-किष्णावि । मन्दर-णिहंस-किण-णिट्टरम्मि वच्छिम्म वासुइणो ॥ ८२३ ॥

| ८२० | दृश्यते वेगोद्धाटितसागरमूं तरत्वप्रभाताम्नः प्रथमोत्पैतितारुणपूँरित इव मार्गः [द्धपर्णस्य] सुपर्णस्यादित्यस्य ||
समुद्रतते पाताले नागानां मिणसमूहा उद्धाटिता एवमुपवर्णिताः ||
| ८२१ || श्रोभन्ते अमर्पोद्गमिद्दगुणविषानतिमेषं कृत्वा विजृम्भमाणा ईषत्विण्डिता मुखैर्घूर्णमाना गरुडपक्षा येषां ते इव भुजगेन्द्राः ||

अमर्थोद्गतिवषानरुज्वालाः कोपखण्डितमुखस्थापितंगरुडपक्षखण्ड-त्वेनोत्प्रेक्षिताः ॥

| ८२२ | मूलफणामण्डलतथानिषण्णैनिष्कम्पधृतमहीपीउं शो-भते स्थितम् अवस्थानम् इतरफणाभियुक्तगरुडम् अनन्तस्य शेषस्य | । | ८२३ | विघटन्ते नखनिपाता विहंगनाथस्य संबन्धिनः कु-लिशकटिना अपि मन्दरनिधर्षकिणनिष्ठुरे वक्षसि वास्रकेः । ।

¹ MH. °सागररतमूलप्रभा°. ² MH. 'स्थापिता गरुड' ³ MH. 'निषण्णाः for 'निषण्ण'.

णिय-सुङ्गारोसारिय-णपडन्त-विहङ्ग-णाह-संसग्गा ।
फणिणो विहल-मुह-च्छोह-विज्ञण-रोसं विसूरेन्ति ॥ ४२४ ॥
संभम-चलन्त-दिग्गय-घोलाविय-सास-मुहल-कर-दण्डं ।
संसद्द-भुयय-कुल-णाययंव ओसरइ पायालं ॥ ४२६ ॥
इय एस विहुअ-विसहर-समूह-संभाविज्ञभड-जसेण ।
वुन्भइ विणया-तणएण स-विणयं कण्ह-भाविम्म ॥ ४२६ ॥

| ८२४ || निजह्यत्कारापसारितापति इंगनाथसंसर्गाः फणिनो विफलमुर्खक्षोमं द्विगुणरोषं कृत्वा विश्रूरयन्ति अँशूरयन्ति विग्रूरमा-त्मानं कुर्वन्ति ||

तत्करोतीति णिच् । अग्नूरमात्मानं शोचन्तीत्यर्थः ॥ ॥ ८२५ ॥ संभ्रमकैंलिहग्गजघूर्णितश्वासमुखर्कैरदण्डं शेषा-ष्टमभुजगकुलनामितैमिव अपसरित पातालम् ॥

अष्टो किल दिग्गजाः । चत्वारो दिक्षु विदिक्षु च चत्वारः । तत्रैव-मुद्मेक्ष्यते । नागा ईंव दिग्गजाकृष्टकरनिर्कराः । सप्तान्ये दोषस्त्व-ष्टमस्तदाधारत्वेन वर्तमार्नः । अयं त्वर्थो रम्यतरः दोषस्थभुजगकु-लनामिर्तैमिवेति । दिग्गजचतुष्टयं दोषत्वेन तत्करास्तु नागकुलत्वेन कल्पिताः कविना ॥

|| ८२६ || इत्येष विधुतिवषधरसमूहसंभावितोद्घटयदासा उ-द्यते विनतातनयेन सविनयं कृत्वा कृष्णभावे कृष्णरूपावस्थायाम् ||९० || आदितः २२ || अन्तःकुलकं द्वितीयम् ||

¹ MH. °मुखे क्षोभं. ³ MH. विशूरमशूरयांति for अशूरयन्ति. ³ MH. om. र. ⁴ MH. एव. ° MH. िनकराकराः for °निकराः. ° MH. सतन्ये. ¹ MII. वर्तमाना अयं. The whole passage from नागा up to वर्तमानः seems to be corrupt in MH.

भवि य ।

संभम-भमनत-विज्ञाहरासि-केसर-करम्बियं फुरइ । उप्पाउद्द-हिय-चिहुर-दण्ड-चण्डंव गयण-यलं ॥ ४२७ ॥ उद्वहइ बिम्ब-घडियं तारा-णियरं ससी विडप्पस्स । निहय-कवलण-खुडिय-हियंव दाढा-कणुक्केरं ॥ ४२८ ॥ रोस-धुय-चलण-तेलोक्क-लच्छि-विच्छूढ-णेउर-च्छायं । विवराह-केउ-भिण्णं रवि-बिम्बं वियलइ नहम्मि ॥ ४२९ ॥

|| ८२७ || अपि च कृष्णत्वमेव जगदीशत्वेन द्रढयति तार्तीयेनान्तःकुलकेन ||

संभ्रमभ्रमद्दिद्याधरासिकेसरकरम्बितं स्फुरति उत्पातोर्ध्वस्थित-चिह्नरदण्डचण्डमिव नभस्तलम् ॥

संभ्रमो जगज्जयोद्यताद् यशोवर्मणो भयम् । असिकेसराः खड़-रश्मयः । चिह्नरदण्डा गगने केशदण्डाकारा उत्पाताः प्रसिद्धाः ॥ ॥ ८२८ ॥ उद्दहति बिम्बघटितं तारानिकरं शशी राहोः निर्दयकवलनखण्डितस्थितमिव दंष्ट्राकणोत्करम् ॥

घटितं संबद्धम् । विडप्पो राहुः । यदा ताराश्चन्द्रविम्बारूढा दृदयन्ते तदा जगतो भयं महद्भवतीत्युत्पातोयम् ॥

८२९ ॥ रोषधूतचरणायास्त्रैलोक्यलक्ष्म्याः सकाज्ञाद्दिच्छूढः
 स्नस्तो यो नूपुरस्तच्छायं विवरौँद्धेतोः केर्तुंभिन्नं सत् रविबिम्बं विवलिति
 विगलित वा [नभित्ति] ॥

केतुभिन्नत्वात्सविवरम् । ततश्च रुक्ष्मीचरणनूपुरसादृश्यम् । यस्यां दिशि कुपितो यशोवर्मा भवति तत्र विनाशस्य सूचका उत्पाता हराविव जगव्यरुयोद्यते भवन्तीति तात्पर्यार्थः ॥

¹ MH. °योयोता°. ² MH. adds उत्कलितम् after सबद्धम्. ³ MH. केत्तिक्रिं

अश्यक्त-फुडण-वियलन्त-कलल-कलिलंव बाल-बम्भण्डं । रिव-विम्बं दीसइ किरण-मुक्क-कीलाल-जम्बालं ॥ ८३०॥ तिह्यस-मुह-िध्य-लोह-कवल-कसण-प्वहा-विहिण्णंव । हेसन्ति रहस-निव्वृद्ध-धूम-कलुसं जय-नुरङ्गा ॥ ८३९॥ इय तइया खण-निव्विडिय-भू-लया-भङ्ग-भङ्करावङ्गे । जाए इमिम भुयणेसु दारुणा आसि उप्पाया ॥ ८३२॥

|| ८३० || अनवरतस्फुटनविगलत्कललकितंत्रम् [इव] बाल-ब्रह्माण्डं रविविम्बं दृश्यते किरणमुक्तकीलालाँकुलम् ।

कललम् अकिटनीभूतं प्राणिशारीरोपादानकारणं शोणितादि | किललं व्याप्तम् | कीलालं रुधिरम् | जम्बालं व्याकुलम् ||

|| ८३१ || प्रतिदिवसमुखस्थितठोहकवलकृष्णप्रभाविभिच्चिमव हेषन्ते रभसिनर्व्यूढधूमकलुषं जयतुरंगाः || सधूमं हयहेषणमु-स्पातः ||

| ८३२ | इति तदा भुवनजयार्थयात्रासमये क्षणमात्रमपि नि-र्वृत्ते निर्जैकंपँदभङ्गे नृपत्यादिकृतस्वमर्यादातिक्रमाज्ञाभङ्गादिकेऽपराधे निमित्ते सित भङ्गरे सभुकुटिके अपाङ्गे यस्य तिस्थितिते अस्मि-न्यशोवर्मणि भुवनेषु दारुणा आसन् परराष्ट्रेषु उत्पाताः | दि। आदि-तः २८ | तृतीयमन्तःकुलकम् | ।

¹ MH. °कालितम्. ² MH. °कुलम् for °आकुलम्. ³ MH. om. °ये. ⁴ MH. निवृते. ° MH. निजपदकभङ्गे.

किंच।

सरहस-संचार-तरिक ओरु-तरलाविओ सुहावेइ।
आरसणा-गुण-पिडवद-कुण्डलो कुसुम-पालम्बो ॥ ८३३॥
धोलइ पिडलग्ग-पियक्ग-मञ्चरी-जाल-गरुइअद्दन्तो ।
असमञ्चस-लासायास-पिसिढिलो कुन्तल-कलावो ॥ ८३४॥
सहइ थण-वद्य-संठिय-पिद्यायय-पंसु-पिञ्चर-च्छायं ।
अहिराम-माहवी-मउल-दन्तुरं दमणयाहरणं ॥ ८३५॥
पिड-वास-पंसु-धूसर-दर-गरुआअन्त-पम्ह-पिरोसिढिला ।
धोलइ मृहु-मय-पिरणाम-विरल-पिरवाडला दिद्यी॥ ८३६॥

|| ८३३ || अथ चतुर्थं शृङ्गारीङ्गम् || सरभससंचारतरङ्गि-तोरुतरितः स्रुखयित आरर्शंनागुणप्रतिबद्धकुण्डलः कुद्धमप्रालम्बः ||

॥ ८३४ ॥ घूर्णते प्रतिबैद्धियङ्गमञ्जरीजालगुर्र्स्कृतार्धान्तः असमञ्जसलासायासप्रशिथिलैः कुन्तलकलापः ॥

अतिरमसप्रसारितत्वेन त्यक्तागमत्वं ठासस्यासामञ्जस्यम् ॥ ॥ ८३५ ॥ शोभते स्तनपृष्ठसंस्थितपिष्टातकपांशुपिञ्जरच्छायम्

अभिराममाधवीमुकुलदन्तुरं चर्म्यकाभरणम् ॥

कचित्तु दमनकाभरण[म् इति] पाठोस्ति । पिष्टातकश्रतुःसमः । मुकुठं कठिका ॥

|| ८३६ || पटवासपांस्रधूसरेषहुर्रूयमाणपक्ष्मपरिशिथिला घूर्णते मधुमदपरिणामविरलपरिपाटला दृष्टिः ||

¹ MH. थृंगारंगम्. ³ MH. °रसना°. ³ MH. °गुरु°. ⁴ MH. °शिथिलकु° for °शिथिल: कु°. ⁵ MH. °गुरुयमान°.

इय मयणूसव-वियसन्त-बहल-कीला-रसी सुहावेइ। एयस्स पणइ-भवणसु णव-विलासी पिया-सत्थी॥ ८३७॥ भविषः।

लहु-विसय-भाव-पडिसिद्ध-पसर-संभावणा-पडिक्खलिया । जस्स समनावि गुणा चिरमसमन्तव्व दीसन्ति ॥ ८३८ ॥ अह ग

वसुहा-सयण-पहुप्पन्त-रेणु परिभोय-विहुरिय-कवोलं । वयणं हेमन्त-भियङ्ग-धूसरं सारवेन्तीहिं ८३९ असमारण-मूलुब्भिज्जमाण-पम्हग्ग-मडिहय-णडाले । अलए णीसास-णिवेस-जज्जरे संजमेन्तीहिं ८४०

|| ८३७|| इति मदनोत्सवविकसद्धहलक्रीडारसः स्रुखयित एत-स्य नृपस्य प्रणयिभवनेषु नवविलासः प्रियासार्थः || आदितः ३३ || तुरीयमान्तरकुलकम् ||

|| ८३८ || लघुविषयभावप्रतिषिद्धप्रसरसंभावनाप्रतिस्खलिता यस्य समाप्ता अपि गुणाश्चिरमसमाप्ता इव दृश्यन्ते || यस्य अगणित-गुणगणस्य पुरतः संपूर्णगुणा अपि अल्पगुणा इव प्रतिभान्ति भानोरिव चन्द्रादय इत्यर्थः ||

|| ८३९ || अथ वैरिवनितानां बन्दित्वमापादितानामवस्थाव-र्णनं समाप्तिकुलकम् ॥

वसुधादायनप्रभवद्रेणु परिभोगविधुरितकपोलं वदनं हेमन्तमृगा-ङ्क्षभूसरम् उत्पुंसन्तीभिः

| ८४० | असमारणेन अयोजनेन मूर्ठांद्विद्यमानपक्ष्माविरल्पीक्-नरुठाटान् अरुकान् निःश्वासनिवेदीर्जर्जरान्कम्पमानान् संयमयन्तीभिः

¹ МН. असमारणानायों° for असमारणेन अयों°. ² МН. от. मूल°.

जह-तह-पुतिअंसु-कणावलम्ब-मन्थरिय-पम्ह-परिवेसं । देन्तीहिं अहिणवाणन्द-बाह-सोम्मुम्मुहिं दिष्टिं ८४१ अक्खिन-चुडुपुदेस-समहियायम्बमुव्वहन्तीहिं । अझसुरमहरं वेलक्ख-सुण्ण-दिण्णङ्गली-किसलं ८४२ इय एस हियय-निम्माय-वम्महं खण-खलन्त-वियणाहिं । रहसुम्मुहीहिं दीसइ पडिवक्ख-णरिन्द-बन्दीहिं ॥ ८४३ ॥

यशोवर्मसौन्दर्यातिशयदर्शनाद् आसां मदनोन्मादः अलकादि-योजनात्संलक्ष्यते ॥

|| ८४१ || यथातथोत्पुंसिताश्रुकणावरुम्बमन्थरितपक्ष्मपरिवेषां ददतीभिः अभिनवानन्दबाष्पसौम्योन्मुखीं दृष्टिम्

स्वभर्तृविरहादिक्केशजाश्रुपातस्योत्पुंसनम् राजराजाभिलाषानन्दा-भिनवाश्रुणश्र प्रवृत्तिः ॥

| ८४२ | आक्षिप्राधरखण्डनप्रदेशसमिधकाताम्रम् उद्गहन्तीभिः अमौद्धरम् अभास्वरम् अधरं वैलक्ष्यशृन्यदत्ताङ्गुलिकिसलयम् |
आक्षिप्तं दत्ताङ्गुल्यैव | र्नुंडुप्पम् अधरखण्डनम् | तच्च अद्यापि
न समीभूतम् अविरापहतद्यितत्वात् | शून्यं निष्प्रयोजनम् | यशोवर्मसमागमस्य दुष्पापत्वात् ||

|| ८४३ || इति एष हृदयनिर्मितमनमथक्षणस्वलहेदनाभिर्यशोव-मेदर्शनक्षणमात्रे निजमर्तृविरहक्कतां वेदनाम् अननुभवन्तीभिः रभसो-नमुखीभिर्दृश्यते प्रतिपक्षनरेन्द्रबन्दीभिः हृडापहतपरनारीभिः ॥५॥ आदितः ३७ ॥ महाकुलकम् ॥

<sup>\*</sup> So MH! See Notes. \* MH. वृत्तुःप°. \* MH. °भवंतीति रम°.

इय उण्णएण इमिणा जह णिइविओ पुरा मगह-णाहा । तह सीसन्तं एए तुमाओं णीसेसमिच्छन्ति ॥ ८४४ ॥

अह विहसिऊण सिणयं से। जम्पइ णिट्वडन्त-सब्भावं । कड्यव-विमुहाइंचिय होन्ति विसुद्धाण हिययाइं ॥ ८४६ । धीरेहिँ हियय-णिहिया कहिव गमेज्जन्ति सोय-संवेया । अङ्गाइँ पहिरसो उण गरुयाणिव किंपि तरलेड् ॥ ८४६ ॥ कण्ठेचिय परिघालइ पुणरुत्तं पहिरसाउल-क्खलिया । अपहुप्पन्तिच्व महं वाया पहुणो पसंसासु ॥ ८४७ ॥

| ८४४ | इति उक्तंप्रकाररूपेण उन्नतियुक्तेन एतेन यशोवर्मणा यथा निष्ठापितो निपातितः पुरा मगधनाथो गौडाधिपतिस्तथा शिष्य-माणैम् उच्यमानम् एते विदग्धास्त्वत्सकाशान्निःशोषमिच्छन्ति ।

इति पूर्वप्रक्रान्तविदग्धाभ्यर्थनाविषयः प्रकटीकृतः ॥

|| ८४५ || अह विहसिऊणिति तिस्रिभिर्विशेषकम् || अथ विहस्य श्रानैः स वाक्पतिर्जन्पति निर्विर्तमानसङ्गावम् | युक्तं चैतत् | यतः कैतविवमुखान्येव भवन्ति विशुद्धानां हृदयानि ||

|| ८४६ || धीरैईदयनिहिताः कथमपि धाँर्यन्ते शोकसंवेगाः अङ्गानि प्रहर्षः पुनर्गुरुकाणामपि किमपि तरलयति ||

|| ८४७ || कण्ड एव परिघूर्णते पुनरुक्तें प्रहर्षाकुलस्खलिता अप्रभवन्तीव मम वाक् प्रभोः प्रदांसास्त्र || ३ ||

¹ MH. इत्युक्तिप्रकाररूपोत्रतियुक्तेन for इति &c. ² MH. शिष्यमाणशुच्य° for शिष्यमाणम् उच्य°. ³ MH. निवर्तमान°. ⁴ MH. पुनरुक्तप्र°.

भवि य।

अन्तो-वासं वियडायमाण-फण-मण्डली समुद्यहइ । पच्छा-च्छेप्प-च्छल-णिन्त-दीह-देहत्तणा सेसी ॥ ८४८ ॥ छीराअन्त-णह-च्छवि-चलण-विणिम्मिय-पओहर-चउक्को । गूढ-मुही कुम्मोचेय लहइ आवीण-संठाणं ॥ ८४९ ॥ पढमुखङ्गण-घोलाविउद-घोणा-उढेण पडिवण्णं । उत्तुण्ड-तण्णयत्तणमइरा वेउण्ठ-कोलेण ॥ ८५० ॥

[।| ८४८ || अन्तावकाद्मम् अन्तरवकाद्गं वा विकटायमानफण-मण्डलः समुद्रहति पश्चाच्छेपच्छलनियीहीर्घदेहत्वाच्छेषः ।।]

| ८४९ | दानवभयात्पृथ्वी गोरूपत्वमापन्ना सती भयं त्याज-यित्वा पुनः स्वरूपे येन पृथुना स्थापिता सोपि यशोवर्मण उपमानं न भवति का गणनान्यत्रेति षद्भुलकेनाह ||

क्षीरायमाणनखच्छविचरण[वि]निर्मितपयोधरचतुष्को गूढमुखः कूर्म एव तभते आपीनसंस्थानम् ॥

पृथिव्या गोरूपपरिवृत्तौ कूर्म ऊर्धस्थानत्वं प्रतिपन्नस्तचरणाश्च स्तनत्वं नखकान्तयः क्षीरधारात्वमित्यर्थः ॥

|| ८५० || वराहो मुखप्रदेशत्वं प्रतिपन्न इति द्वितयेनीह |

¹ MH. उर्द्धस्थानत्वम. ² MH. द्वितीयेनाइ. The two stanzas (द्वितय) referred to by the commentator are Nos. 850 and 853, the intervening two being ignored by him. He is obviously wrong in his explanation of 850 and 853, which he takes together. The former clearly means that the Mahâvarâha became the calf (तण्ययो = तणेकः) of the Earth-cow, and the latter that the grass which grew on the surface of the earth seemed like the ends of a mouthful of grass which the Earth-cow had taken in her mouth playfully (लीलाए), not out of necessity, in her momentary change of form (खणपरिअत्तसहावत्रणं).

देह-परिवाडि-पीडा-हुंकार-तरङ्गिओ विणिक्खमइ । धूमायन्तो पायाल-बहल-तम-संचओच्चेय ॥ ८५१ ॥ पायालोयर-मग्गम्मि भिण्ण-विणिवेस-सिढिल-गलिएण । वुब्भइ सुमेरुणा तरुण-रोयणा-सार-सारेच्छं ॥ ८५२ ॥ खण-परिअत्त-सहावत्त्रणेण दर-णिग्गयङ्कर-सिहोच्च । वयणुद्देसो लीला-कवलिय-तण-दन्तुरो होइ ॥ ८५३ ॥

प्रथमोत्तम्भनौंघूणितोःविघोणान्तैरेण प्रतिपर्नः उहैंण्डः उद्धतः उर्नैत-त्वमैंदयोगाहैकुण्डक्रोडेन ॥

[।। ८५१ ।। देइपरिपाटीपीडाहुंकारतरृद्भिनो विनिष्क्रामित धूर्मायमानः पातालबहलतमःसंचय एव ।।

पाताले वर्तमानो यो बहलतमःसंचयः स पृथिव्या गोरूपत्वे दान-वपीडादर्शकहम्भारवनिष्क्रान्तधूमत्वं प्राप्त इति भावः ॥

[|| ८५२ || पातालोदरमार्गे भिन्नविनिवेदाद्यियलगितने उद्यते स्रमेरुणा तरुणरोचनासारसादृश्यम् ||

मिन्नाधारः सन् शिथिलीभूतः स्तर्मेरः आधारादधीभूते पाता-लोदरज्ञून्यप्रदेशे गलितः अत एव सूक्ष्माकारः सन् अभिनवगोरो-चनात्वं प्राप्त इति भावः ॥ ]

|| ८५३ || क्षणपरिवृत्तस्वभावत्वेन ईषित्तर्गताङ्करिशाख इव व-दनोहेशो लीलाकवलिततृणदन्तुरो भवति ||

यद्यपि वराहजातेरैतिनिम्नं मुखं भवति तथापि पृथिव्युच्चयनदर्प-

¹ MH. °६°. ² This chhâyâ refers to J's reading (which see in Various Readings), and would seem to form one sentence with that on 853. ³ MH. °रिति निर्म.

तक्खण-पीवर-पसरन्त-दुः स्थारा-णिहेण मूलिम्म ।
सकुलेव्व विहाविज्जइ भारुव्वहणाअरा सेसो ॥ ८५४ ॥
इय जेण संभमारम्भ-गहिय-गो-भाव-विब्भमुब्भन्ता ।
पुहई पुहई-वइणा विलिञ्छिया णियय-णामेण ८५५
तेणवि इमस्स नुलणा ण सहइ सुह्यन्ति कस्स वा विरसा।
सच्चरिय-विच्याणं सेसाण सिरी-समुक्षासा ॥ ८५६ ॥

मदोद्धतीकृतं तथैवोच्चतगोमुखस्थानत्वं प्रतिपचम् । मूभारगौरंवपरि-मण्डतीकृतद्यारीरकर्त्वांधारत्वात् ॥

|| ८५४ || तत्क्षणपीवरप्रसरहुग्धधारानिभेन मूले सैंकुल इव विभाव्यते भारोद्वहनादराद्धेतोः शेषः ||

पीवरक्षीरधाराः शुक्रादिसादृदयात् नागभोगीयन्त इत्युक्तया दोषः सकुलः ॥

॥ ८५५ ॥ इत्भ्यां कुलकं समापयति ।

इति येन संभ्रमस्य भयस्यारम्भे उपक्रमे गृहीतो गोभावो गोरू-पत्वं यया सा चासौ विभ्रमोर्द्भान्ता पृथिवी पृथिवीपतिना विंठाञ्छिता चिह्निता निजकनाम्ना

| ८५६ | तेनाप्यस्य तुलना सादृदयं न शोभते | सुखयन्ति कस्य वा विरसाः सचरितविच्चितानां शेषाणां राज्ञां श्रीसमुद्धासाः | कुलकम् । ।

¹ MH. °भारगीरपरि°. ³ MH. °रकत्वराधा°. ³ MH. सेकुल.

⁴ MH. नागमणायत्त. ⁵ MH. विभ्रमभ्रांता. ⁰ MH. om. वि°.

किंच। १५०

जाण अलंकार-समो विह्वो मइलेइ तेवि वहन्तो । विच्छाएइ मियङ्कं नुसार-विरसो अणुगुणोवि ॥ ८५७ ॥ मोह-सलाहाहिँ तहा पहुणो पिसुणेहिँ वेलविज्जन्ति । जह णिट्विडएसुवि निय-गुणेसु ते किंपि चिन्तेन्ति ॥ ८५८ ॥

|| ८९७ || अधुना रागादिदोषद्वोषद्वषिते संसारे यद्योवर्मण एव अव्यगुणत्वमिति पञ्चविद्यात्यधिकद्यात्कुरुकेनोच्यते | तत्र वृ-द्वगर्वमुग्धाभिरुषणीयभवविडम्बनां तावदाह ||

येषां मूढानां कटककेयूराचलंकारनिकरसमो विभवः प्रति-भाति । अलंकारिययभुद्गारिणो यथा अनवरतम् अलंकारमेव जीवितं मन्यमानाः संचिन्वन्ति तद्दत् अकर्तव्यकोटिकरणेर्नं विभवमेव कनकादिकं ये पूरयन्तीत्यर्थः । मलिनयति तानिष वर्धमानः । मै-मायम् अनुगुण इति यद् अभिमानविषयीकृतम् आनुगुण्यं तत् अनै-कान्तिकमित्याह । विच्छाययति विगतच्छायं करोति मृगाङ्कं तुषा-रवर्षः अनुगुणोषि आनुगुण्याभिमानविषयोषि

तथा हि । तुषारवर्षीपि ज्ञीतस्पर्जाः चन्द्रोपि ज्ञीतरिमः इति विद्यमानेप्यानुगुण्ये अभिमानमात्रकृते दूषकत्वं दृष्टम् ॥

|| ८५८ || मोघाभिः असत्याभिर्निष्फलाभिश्व श्राघाभिस्तथा तेन प्रकारेण प्रभवो धनपतयः पिद्युनैर्विडम्ब्यन्ते यथा निर्वृत्तेष्विप परि-पूर्णेषु संपन्नेष्विप निजगुणेषु ते धनेश्वराः किमपि अवर्णनीयं धनलु-ब्धाश्चिन्तयन्ति साधुपरियहादिकम् ॥

¹ MH. जीविनं ² MH. °कोटिकरेण न.

MH. समायमन्°.

<sup>\*</sup> MH. adds मूढानाम् after विषयोपि.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> MH. निवृत्तेष्वपि.

सुलहं हि गुणाहाणं सगुणाहाराण णणु णरिन्दाण । अण्णेसिअव्व-मग्गा कत्तोवि गुणा दरिद्दाण ॥ ८५९ ॥

|| ८५९ || स्रुलभं हि गुणाधानं सगुणाधाराणां ननु नरेन्द्राणाम् | अन्वेषितव्यमार्गाः कुतोपि गुणा दरिद्राणाम् ॥ अपिशब्दः पुनरर्थे । निपातानामनेकार्थत्वात् । दरिद्राणां पुनः कुतो गुणाः । अन्वेषणीय-मार्गत्वात् । मार्गः उपायो गुणिपरिचयः । स दरिद्राणामन्वेषणीयो वर्तते न तु सिद्धोस्ति स्वरसतः । गुणिस्वीकारं च सेवया दरिद्राः कुर्युः । सेवापरिक्षीणसामर्थ्याश्च त्यक्तजीविकोपायाः कथमेकापचि-त्तस्त्रीकार्यान्स्त्रीकुर्युः । ईश्वराणां पुनर्गुणिगणनिलयत्वात्स्रलभं गुणा-र्जनम् ।। क्वचिद् दरिद्देणेति पाटः । तत्रार्थः । दरिद्रेण पुनर्गुणमार्गा गुणप्राप्तावुषायाः कुतोन्वेष्टव्याः स्वीकर्तव्याः पण्डितपुस्तकप्रभृतयः । प्रसिद्धोपायस्य धनस्य अभावतः जनस्य च प्रायेणार्थलोभेन प्रवृ-क्तिदर्शनात् ॥ यथोक्तं कामन्दिकना । अर्थार्थी जीवलोकोयं ज्वलन्त-मुपर्सपिति । क्षीणक्षीरामनाजीव्यां वत्सस्त्यजति मातरमिति ॥ अ-यमत्र तात्पर्यार्थः । विषविषमः संसारः यतो निर्गुणास्तावदविवेका-त्मान्ध्यैकिनिममा घोरनरकादिकं तत्र मुद्धते गुणोपायश्च दरि-द्राणां दुष्पापः । ऐश्वर्यं च धनबाहुल्यम् । तत् धर्मेण भूयसा न भवति । ततश्च सगुणार्जनाजीविकाद्यर्थम् उपायैरुपायवन्तोपि ते रागादिघनपटलावृतैलोचनत्वाच विद्वद्भास्करसंनिधानेपि गुणालोकं लभन्त इति ॥

¹ MH. °थें for °थं: | भ MH. °=थेंक °. । अ MH. °वृत्त °.

तं ख़ु सिरीएँ रहस्तं जं सुचिरअ-मग्गणेक्व-हियओवि । अप्पाणमोसरन्तं गुणेहिँ लोओ ण लक्खेइ ॥ ८६० ॥ ण सहन्ति सील-सारं दोसे विचिणन्ति णिच्चय विवेआ । देसिम्म गुणायारे णवरं पहुणो णिसम्मन्ति ॥ ८६१ ॥ लोएहिँ अगहियंचिय सीलमविहव-द्वियं पसण्णंपि । सोसमुवेइ तहिंचिय कुसुमंव फलग्ग-पडिलग्गं ॥ ८६२ ॥

|| ८६० || एतदेव तनोति | तत् खलु श्रियो रहस्यं गुन्नं सामथ्यमस्ति | तदिति सर्वनाम्ना अनिर्वर्णनीयत्वमुक्तम् | ते लोचने इतिवत् | हेतुमाह | यत् यस्मात् छत्ररितमाँगेणैकहृदयोप्यात्मानम् अपसरन्तं गुणेभ्यो लोको न लक्षयति ||

| ८६१ | न सहन्ते शीलसारं सदाचरितत्वं प्रत्युत [दोपान् विचिन्वन्ति नैव विवेकात्] गुणिर्नामपि दोषे गुँणोपकारे गुणोयिमि-त्युपकरोतीत्युपकार इति मिथ्याभिमाने सति केवलं [प्रभवो] निशाम्यन्ति निमज्जन्ति ॥

|| ८६२ || लोकेरगृहीतमेव शीलम् अविभवस्थितं प्रसन्नमि |
शोषमुपैति तस्मिन्नेव कुछमिव फलायप्रतिलग्नम् || धिर्ग् लोकसमूहात्मकं संसारं यत्र प्रसन्नं सफलं च कुछमिव सचिरितं नाद्रियते
विभवमलच्छन्नैः कुचरितमि च छचरितत्वेन स्तूयते लोभयन्थिनिगडितैरित्यर्थः ||

¹ MH. लेकिन इति?. ² MH. °मारोगैक े. ³ MH. owing to omissions by the scribe is doubtless corrupt here; and it is impossible to restore the commentator's text. ⁴ MH. पोपि for °ष. ⁵ MH. विस्लोक ° for धिम् लेकि े.

णिचं धण-दार-रहस्त-रक्खणे सङ्किणोवि अच्छरियं।
आसण्ण-णीय-वग्गा जं तहिव णराहिवा होन्ति ॥ ८६३॥
पेच्छह विवरीयभिमं बहुया महरा मएइ ण हु थोवा।
लच्छी उण थोवा जह मएइ ण तहा इर बहूया॥ ८६४॥
जे णिट्वाडिय-गुणावि हु सिरिं गया तेवि णिग्गुणा होन्ति।
ते उण गुणाण दूरे अगुणचिय जे गया लच्छिं॥ ८६५॥
एके लहुय-सहावा गुणेहिं लहिउं महन्ति धण-रिदिं।
अन्ने विसुद-चरिआ विह्वाहि गुणे विमग्गन्ति॥ ८६६॥

| ८६३ | नित्यं धनदाररहस्यरक्षणौँदाङ्किनोपि दाङ्कनद्गीला अपि आश्चर्यम् आसज्ञनीचवर्गा यद्यस्मात्त्रथापि नराधिपा भवन्ति | गज्ञानिभवेदं यज्ञित्यं धनदाररहस्यादिरक्षणाधिकारो धनादिना-दाचतुरनीचेपरियहश्चेत्यर्थः | ।

||८६४|| प्रेक्षध्यं विपरीतिमिदं बह्वी मिदरा मदयित न तुँ स्तोका | रुक्ष्मीः पुनः स्तोका यथा मदयित न तथा किरु प्रभूता ||

|| ८६५ || ये निर्वृत्तगुणा अपि [खलु] श्रियं गताः प्राप्तास्तेष् गतगुणा भवन्ति | ते पुनर्गुणानां दूरे अगुणा एव सन्तो वे गताः प्राप्ता लक्ष्मीम् ||

[|| ८६६ || एके लघुकस्वभावाः नीचात्मानो गुणैः लब्धुं म हन्ति इच्छन्ति धनऋद्धिम् | अन्ये विद्युद्धचरिता विभवात् ग्रुणाः विमृग्यन्ति ||]

¹ MH°. °ची° for °च°.

परिवार-दुज्जणाइं पहु-पिसुणाइंपि होन्ति गेहाइं। उह्य-खलाइँ तहिचय कमेण विसमाइँ मण्णेत्था॥ ८६७॥ एत्तिय-मेन्नेण गुणे णणु पडिवज्जनित णिव्विवेआवि। जेत्तिय-मेन्नेण पहू गरुयाण परम्मुहा होन्ति॥ ८६८॥ तह अयितणो गुणेहिं जाया सुयणा जणम्मि सयलम्मि। दोसायरणंपि ण गारवाय जह संपयं ताण॥ ८६९॥

|| ८६७ || परिवारदुर्जनानि साधुप्रभूणि तथा प्रभुपिशुनानि साधु-परिवाराणि [अपि] भवन्ति गृहाणि | उभयखठानि तथैव | एतानि क्रमेणे [उत्तरोत्तरं] विषमाणि मन्येथाः ||

[|| ८६८ || एँतावन्मात्रेण गुणान् ननु प्रतिपद्यन्ते अङ्गीकुर्वन्ति निर्विवेका मूढा अपि यावन्मात्रेण प्रभवो गुरूणां गुरुभ्यः पराङ्मुखा भवन्ति ||]

| ८६९ | तथा तेन प्रकारेण नृपदुर्जनपरिवारत्वादिना अय-श्रौस्विनो गुणैर्जाताः स्रजना जगैति सकते देशाचरणमिष न गौरवाय यथा सांप्रतं तेषाम् | एतदुक्तं भवति | गुणिनो गुणपण्यवृत्त्यौ द्वेष्यत्वमापन्नाः सन्तो यथाव्यवस्थितशास्त्रार्थज्ञानगुणमुपेक्ष्यै धनिनां सतो देशान् आच्छादयन्ति असतोषि च गुणान् आरोपयन्ति | ततश्र धनिभ्यो लाभख्यातिषूजादिगौरवं लभन्त इति धिक् संसारम् | |

¹ MH. क्रमेणोव for क्रमेण [उत्तरात्र]°. ¹ MH. om. the visarga after °था. ³ MH. gives the following commentary which somewhat agrees with the text of J. (See Various Readings):—एतावन्मात्रेण प्रभो [? प्रभवा] गुरूणां पराङ्कुखा भवन्ति | निर्विवेका आपि प्रभव इति संबन्धः | सत्यिष गुणपिक्तानयोग्यत्वे ईश्वराणां विभवमाहात्म्यातव[sic]परगुणज्ञानं गुणिद्रेषैकफलिमत्यर्थः || ⁴ MH. अय-स्थिनोः ॰ MH. जाः सुजना, thus omitting ताः. ॰ MH. ॰वृत्याः ² MH. देष्यमा॰. ॰ MH. ॰पेक्षः ॰ MH. संतोः

गहिया गुणन्तेणणं फलन्ति दोसा फुडं णिरन्देसु । दोसिच्चिय गुण-संभावणाएँ जइ ते ण जायन्ति ॥ ८७० ॥ मूढे जणम्मि अ-मुणिअ-गुण-सार-विवेय-वइअरुव्विग्गा । किं अण्णं सप्पुरिसा गामाउ वणं पवज्जन्ति ॥ ८७१ ॥

॥ ८७० ॥ गृहीता गुणत्वेन फलन्ति दोषाः स्फुटं नरेन्द्रेषु दोषा औंपि चैं गुणसंभावनया यदि तेषां जायन्ते || एतदुक्तं भवति | नृपाधीनाखिलं चेष्टत्वात्संसारस्य नृपमूलत्वम् । नृपाश्चातिमूढाः पिशु-नादिपिया गुणद्देषिणश्च । ते हि दोषेषु गुणबुद्धीत पक्षपानं कुर्वन्ति । पिशुनादिकं भक्तबुद्धचा गृद्धन्तस्तस्याभिलपितत्वम् अदण्डास्यापि चै मार्यत्वं व्यामोहादुर्पैकारकत्वगुणर्बुद्धचाभिमन्यमानाः फलाभासमपि कल्पनया फलं प्राप्नुवन्ति तथा दोषाणामर्जनमपि उत्पादनाख्यं गु-णबुद्धचैव ते कुर्वन्ति । पिशुनादिकं हि उपकारकत्वगुणबुद्धचा उपाद-दते | अतश्च दोषेष्विप गुणबुद्धा प्रवर्तमाना गुणानां भद्रकत्वं म-न्यन्ते । तात्त्विकगुणांश्च द्विषन्तीति धिक् पशुभ्योपि पशून् भूपांस्त-दधीनं च संसारम् । गाथायां चात्र यदिशब्दो यस्मादर्थे । यस्मा-देवं तस्माइष्टत्वं प्रकृतसंसारस्य सिद्धमित्यर्थः ॥ जइ ते ण मुणन्ती-ति कचित्पाटः । तत्रायमर्थः । यदि दोषानेव गुणसंभावनया न जानन्ति ते नरेन्द्राः तदा तेषु नरेन्द्रेषु दोषा गुणत्वेन गृहीताः सन्तः । कथम् । स्फुटं कृत्वा । फलन्ति ॥

। ८७१ ।। मूढे जने अंज्ञातगुणसारविवेकव्यतिकरोद्दियाः सन्तः

¹ MH. गृह्णंतस्ततश्रामिलिषतमदंद्य°. The emendation is conjectural.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> МН. व. <sup>3</sup> МН. °वकार°. <sup>4</sup> МН. °वृध्या°. <sup>5</sup> МН. पकृतं सं<sup>©</sup>.

दुक्लेहिं दोहिं सुअणा अहिऊरिज्जन्ति दिअसयंचेअ । मुपुरिस-काले य ण जं जं जाया णीअ-काले य ॥ ८७२ ॥ मुमईण मुचरियाण य देन्ता आलोयणं पसङ्गं च। पहुणे। जं नियय-फलं तं ताण फलंति मण्णन्ति ।। ८७३ ॥ अण्णोवि णाम विहवी सुहाईं लीला-सहाईं णिव्यिसइ । असमञ्जस-करणेचेय णवर णिठवडइ प्रू-भावो ॥ ८७४ ॥

किमन्यत् सत्पुरुवा वनीद्दनान्तरं पत्रजनित ।। व्यतिकरो भावः। पर्हम्म-न्तीति पाठे हम्मतिः कम्बोजेषु प्रसिद्ध इति । स एवार्थः । इदमनेनोक्तं भवति । न चैवम् अविवेक्तिषु नृषेषु तदनुयायिषु च गुणिजनेषु कँरत्वा-पत्तिमलिनीकृतेषु मोक्षकथा क्षीणेति राङ्क्रीम् अस्ति गुणिनां मुमुक्षू-णामुपायः पापिनः परित्यज्य परित्रज्या तैर्पाह्येति ॥

।। ८७२ ।। दुःखाभ्यां द्वाभ्यां स्रजना अभिपूर्यन्ते । अहिमूँलि-ज्जन्तीति पाठे अभिपीडचन्त इंत्यर्थः । दिवसकर्म् । वीप्सागर्भमेतत् । प्रतिदिवसम् [एव] सत्पुरुषकार्लं मंजननं यत्ते बाता यन्नीचकाले च ||

॥ ८७३ ॥ समतीनां सुचरितानां च ददतः प्रयच्छन्तः सन्तः अवलोकनं दर्शनं प्रसङ्गं च सत्कथावसरं प्रभवो यिचजिकपतं तत तेषां समतिसँ इरितानां फलमिति मन्यन्ते ॥

|| ८७४ || विद्यासंतोषविभवभाजनात्प्रभुविभवि<sup>ग</sup>ः अतिपापी-यस्त्वमाह । अन्योपि नाम विभवी विद्यासंतोषविभवयुक्तः छखानि

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So MH. <sup>2</sup> MH. परिहम्मंतीति. <sup>3</sup> So MH. ° So MH. ° MH. दिवसक मवी प्सा°. <sup>7</sup> MH. omits ° н°. <sup>8</sup> MH. यत for यत्ते. ° MH. om. ° н°. <sup>10</sup> MH. ° नौति ° for नः अति°.

अन्दोलन्ताण खणं गरुयाण अणायरे पहु-कयम्मि । हिययं खल-बहुमाणावलोयणे णवर णिट्वाइ ॥ ८७५ ॥ पश्चिव-घरेसु गुणिणोवि णाम जइ केवि सावयासच्च । जण-सामण्णं तं ताण किंपि अण्णंचिय निमित्तं॥ ८७६ ॥ वच्चन्ति वेस-भावं जेहिंचिय सज्जणा णरिन्दाण । तेहिंचिय बहुमाणं गुणेहिं किं नाम मग्गन्ति ॥ ८७७ ॥

ठीठासिहतानि निर्विद्याति । असमञ्जसकरणैंमेव पापानुष्टानमेव के-वैरुम् उर्व्वरइ आरोहिति प्रभुभावः प्रभुत्वविभवयुक्तः ॥ स्वाम्यविभू-तिमानधनादियुक्त इत्यर्थः । अण्णेवित्यिपदाब्दः अवधारणे निपाता-नामनेकार्थत्वात् । अन्य एवेत्यर्थः ॥

|| ८७६ || आन्दोलतां चित्तखेदमनुभवतां क्षणमात्रं गुरूणां गुणगणगौरवभाजाम् अनादरे प्रभुकृते सित हृदयं खल्रसंमानस्य स्वामिकृतस्य अवलोकने दर्शने केवलं निज्वाई निर्वृतिं लभते || युक्तः सहशोनुरागो विजातीये च विद्देषः | शुन इव श्वहंसयोः | इति बुद्धा चेतोनिर्वृतिर्गुणिनां भवतीत्यर्थः ||

|| ८७६ || पार्थिवगृहेषु गुणिनोपि नाम यदि केपि सावकाशां इव दृश्यन्ते जनसामान्यं [तत्] तेषां किमप्यन्यदेव निमित्तम् पैशु-नादि न तु गुणाः || संनिहितप्रोषिता हि तत्र ते विपर्ययहेतवो वा ||

|| ८७७ || व्रजन्ति द्वेष्यभावं यैरेव सज्जना नरेन्द्राणां तैरेर्व बहुमानं गुणैः क्यं नाम मृगयन्ते ||

¹ MH. °ति. ³ MH. °िनर्शतिगुणि° ³ MH. तैरिव.

की व्य ण परम्मुही णिग्गुणाण गुणिणी ण कं व दूमेनित । जो वा ण गुणी जो वा ण णिग्गुणी सो सुहं जियइ।।८७८॥ जं सुयणेसु णियन्तइ पहूण पडिवन्ति-णीसहं हिययं। तं खु इमं रयणाहरण-मीयणं गारव-भएण ॥ ८७९॥ अविवेय-सङ्किणोचेय णिग्गुणा पर-गुणे पसंसन्ति। स्टइ-गुणा उण पहुणी बाढं वामा पर-गुणेसु॥ ८८०॥

|| ८७८ || को वा न पराङ्मुखो निर्गुणेषुँ | गुणिनः कं [वा] न हुन्वन्ति | द्वेषपूर्वमुपतापं कस्य न जनयन्ति | तस्माद्यो वा न गुणी यो वा न निर्गुणः स छखं जीवित || सर्वत्र समदृष्टिः छखं जीव-तीत्यर्थः ||

|| ८७९ || यत् स्रजनेषु स्रंजनेभ्यो निवर्तते प्रभूणां प्रतिपत्ति-निःसहं भवाभासजनितगर्वगितिविवेकं हृदयं तत् खल्वेतत् रत्नाभ-रणविमोचनं गुरुर्त्वभयेन || यथा किल रत्नस्वरूपानभिज्ञो प्राम्यो रत्नाभरणं पाषाणमात्रनिर्विद्योषं भारायमाणं मन्यमानो गोरवभयेन त्यजित तथा अविवेकैत्वाद्रुणिनमित्यर्थः ||

| ८८० | इदमधिकमाश्चर्य दृश्यते य एते विभवभाजस्ते निर्मुणाः सन्तः कदाचिक्षोकविगर्हाभयात् पण्डितान् प्रशंसन्ति गुणिन-स्त्वीश्वर्रा गुणिनां न सहन्त इत्याह | अविवेकशाङ्किन एव अविवेकत्वप्रवादं लैंकिकम् आत्मनः शङ्कमाना निर्मुणाः परगुणान् प्रशंसन्ति | लब्धगुणाः पुनः प्रभवो बाढं वामा अननुकूलाः परगुणेषु ||

¹ MH, सजनेभ्यो. ³ MH, गुरुत्वा°. ³ MH, °मानं. ⁴ MH, तथाऽविकत्वा°. ⁵ MH. °भराणामापे for °भरा. The emendation is mine.

सव्वोचिय स-गुणुक्करिस-लालसो वहइ मच्छरुच्छाहं । ते विसुणा जे ण सहन्ति णिग्गुणा पर-गुणुग्गारे ॥ ८८१ ॥ सुयणचणेण वेष्वइ थोएणंचिय परो सुचरिएण । दुक्ख-परिओसियव्वो अप्याणोचेय लोयस्स ॥ ८८२ ॥ मोचुं गुणावलेवो तीरइ कह णु विण्य-हिएहिंवि ।' मुक्कम्म जम्मि सोचिय विज्ञणयरं फुरइ हिययम्मि ॥ ८८३ ॥

।। ८८१ ।। सर्व एव स्वगुणोत्कर्षठालसः सन् वहित मत्सरो-त्साहम् । ते पिशुना ये न सहन्ते निर्गुणाः सन्तः परगुणोद्वारान् ॥

|| ८८२ || छजनत्वेन गृह्यते स्तोकेनैव परः छचरितेन | दुःख-परितोषयितव्य आत्मैव ठोकस्य || आत्मार्थ एवात्मा गुणनिर्भरो यथेष्टं कर्तव्यः | नेश्वरार्थः | निन्दितत्वादित्यर्थः || तथा व्यासः |

आत्मा संस्कृत्य [संस्कृत्य] परोपकरणीकृतः । अर्थलोभेन पुरुषैर्वेदयास्त्रीभिरिव स्वयमिति । तत्तस्मान्निर्भरगुणगणार्जनेन आत्मैव परितोषियतव्यः न त्वीश्वरा-नादरेण गुणोपेक्षा कर्तव्येत्यर्थः ॥

| ८८३ | मोक्तं गुणावलेपस्तीर्यते पार्यते कथं नु विनयस्थितरिप | [मुक्ते ] यस्मिन् स एव द्विगुणकं कृत्वा स्कुरित इदये ||
अवलेपः अवज्ञा सर्वत्रेव संसारे वर्धतेतरां का संभावनैकदेशे |
यथोक्तम् | योगिनो मुमुक्तोरपवर्गपुरद्वारवर्तिनः परिपक्कषायस्य
प्राप्तासंप्रज्ञातयोगविशेषस्य तत्त्वज्ञानाभ्यासादरोपि निवर्तते तस्यापि
गौणत्वेन हेयत्वादिति ||

¹ MH. सत्वहात for सन् वहाति.

दूमिज्जन्ता हियएण किंपि चिन्तेन्ति जइ ण याणामि । किरियासु पुण पयद्दन्ति सज्जणा णावरदेवि ॥ ४८४ ॥ महिमं दोसाण गुणा दोसावि हु देन्ति गुण-णिहायस्स । दोसाण जे गुणा ते गुणाण जइ ता नमो ताण ॥ ४८५ ॥

| ८८४ | दूयमाना इदयेन किमिप चिन्तयन्ति यदि तज्ञ जानीमैं: | इयत्तुं जानीमः | ज्ञिन्तितद्देष्ययोग्यक्रियास पुनर्न प्रवर्तन्ते सज्जना अपराधिप | सत्यपराधिप | सज्जना विरूपकं न चिन्त-यैन्ति | यदि तु प्रमादात्संसारधर्मतया चिन्तयेयुरिप तथापि परुष- भाषणादिक्रियास संयम्य कोपं न प्रवर्तन्त इत्यर्थः | ।

| ८८५ | महिमानं महत्त्वं दोषाणां गुणाः दोषा अपि चैं ददित गुणनिवातस्य गुणगणस्य | दोषाणां ये गुणास्ते [गुणानां यदि तत् तर्हि नमः नमस्कारस्ते]षां गुणानाम् | गुणेभ्य इत्यथीं व्यत्ययेन | । एतदुक्तं भवित् | दोषा अपि रागादयो गुणानां वैदिकस्वरादीनाम् उपकारकाः | वीतरागत्वे हि अध्येतृणाम् विनाइयमानस्य वेदस्य अन्योन्यनिवारणेन रक्षा न स्यात् | यदाह भट्टः |

इति यस्य हि संरब्धाः सन्ति च्छिद्रगवेषिणः । स कथं नाम निर्दोषं न पटेहेदमादृतः । इति । तथा गुणा अपि दोषाणां महत्त्वं संपादयन्ति । गुणानवलोक्यापि पञ्चिलित्तनमद्देषादिका भवन्ति दुर्जना इति । एवमपि न कथंचिहु-णैर्दोषाणां साम्यं प्रशस्ततया प्रसिद्धमिति ।।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> МН. इयस्तु. <sup>2</sup> МН. चिंतयते. <sup>8</sup> МН. प्रवर्तयंत इ<sup>2</sup>. <sup>4</sup> МН. ज्वलित तमहे<sup>2</sup>. The emendation is conjectural.

सुयणायन्ति खलावि हु सुयणावि खलत्तणंव द्विन्ति । एसोचिय सीमन्तो गुणाण दूरं फुरन्ताण ।। ८८६ ।। संसेविऊण दोसे अप्पा तीरइ गुण-हिओ काउं । निव्विडय-गुणाण पुणो दोसेसु मई ण संद्वाइ ।। ८८७ ।। सुद्विवि परिहीण-गुणो सुअणो अण्णेहिँ होइ सामण्णो । सहयारे गलिय-रसेवि भूय-कज्जं ठियंचेअ ।। ८८८ ।। कलहोआइमआइं णवरं महिलाण दप्पण-अलाइं । पुरिसाण दप्पणं चरिय-धारिणो सज्जणचेय ॥ ८८९ ।।

|| ८८६ || सुंजना अपि खलायन्त इव | खला अपि खजन-वदाचरन्ति | [एष एव सीमन्तो गुणानां दूरं स्फुर्ताम्] || त एव भ्राच्याः परिपूर्णा गुणा इत्यर्थः ||

|| ८८७ || संसेव्यापि दोषान् आत्मा तीर्यते दाक्यते गुणस्थितो गुणयुक्तः कर्तुम् | निर्वृत्तगुणानां पुनर्दोषेषु मितने संतिष्ठते || गुणा बैठवन्त इत्यर्थः ||

|| ८८८ || स्रुङ्गिपि परिहीनगुणः स्रजनः अन्यैरस्रजनैर्गुणिभिरिपि
भवतुँ सामान्यस्तुल्यः | सहकारे गिलतरसेपि भूतकार्थ स्थितमेव ||
सहकार आस्रजातेरवान्तरिवदोषः || भवत्विति संभावनायां लोट् |
किचित्तु भवतीति पाटः ||

| ८८९ | कलधौतादिमयानि केवलं महेलानां दर्पणतलानि | पुरुषाणां दर्पणं चरितधारिणः सज्जना एव | तरेव पुरुषगुणप्रका-ज्ञानात् |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> This chhâyâ refers to J's text. See Various Readings. <sup>2</sup> MH, वलंत.

वयण-विमुकंषि खली अण्णत्तो दारुणत्तणं वहइ।
धारासु मुहुत्तिण्णंषि धरइ फरुसत्तणं दब्भो ॥ ८९०॥
परिगय-पर-गुण-सारत्त्रणेण वि-उणं विसूरमाणाण ।
होइ विवेओचिय दुज्जणाण पिसुणत्तण-णिमित्तं ॥८९१॥
अह मोहो पर-गुण-लहुअयाएँ जं किर गुणा पयद्दन्ति ।
अप्पाण-गारवंचिय गुणाण गरुयत्तण-णिमित्तं ॥ ८९२॥
वुद्भन्ते जम्म गुणुण्णयावि लहुयत्तणंव पावेन्ति ।
कह णाम णिग्गुणचिय तं हन्त वहन्ति माहप्पं ॥ ८९३॥

| ८९० | वचनविमुक्तमि खलः अन्यत्र दारुणत्वं वहति धारयति | धाराद्व मुखोक्तीर्णमिप धारयति [परुषत्वं] दर्भः || क्रीनिद्वसह इति दब्भे इति च पाठः | स्वभावी दुस्त्यम इत्यर्थः ||

॥ ८९१ ॥ परिगतपरगुणसारत्वेन हेतुना द्विगुणं विद्यरयतां द्विगुणं
 दुःखम् अनुभवतां भवति विवेक एव दुर्जनानां पिद्युनत्विनिक्तम् ॥

|| ८९२ || एष मोबो निष्फलप्रयासी व्यामीही वा गुणार्जने दु-र्जनानाम् | कुतः | परगुणलघुताया हेतोः दुर्जनार्जितानां परमल-घुत्वात् | को मोहः | यत्किल गुणाः प्रवर्त्तन्त इति धीः | [ आत्म-गैरियमेव गुणानां गुरुत्वनिभित्तम् ||] आत्म[गौरव]गुरवो गुणाः न तु गौरवनिभित्तं भारप्रायाः ||

|| ८९३ || उद्यमाने यस्मिन् यँशैं:समुच्चता अपि लघुत्विमिव प्राप्नुवन्ति कथं नाम निर्गुणा एव तर्ते हन्त वहन्ति [माहात्स्यं] माहात्स्याभिमानं गैर्वम् ||

<sup>1</sup> MH. कचिद्रसतीति दभें इति. 2 MH. गुणयशः, where the word गुण appears to have crept into the commentary from some marginal note referring to the reading given by us. 3 MH. तं. 4 MH. गर्वः.

माहप्पे गुण-कज्जम्मि अगुण-कज्जे निबद्द-माहप्पा । विवरीयं उप्पत्तिं गुणाण इच्छन्ति कावुरिसा ॥ ८९४ ॥ गुण-संभवो मओ सुपुरिसाण संकमइ णेय हिययम्मि । तेण अणिट्यूढ-मयट्य ताण गरुया गुणा होन्ति ॥ ८९५ ॥ ताचेय मच्छर-मलं जाव विवेओ फुडं ण विष्फुरइ । जालियं च भयवया हुयबहेण धूमो य विणियनो ॥ ८९६ ॥

| ८९४ | | माहात्म्ये महत्त्वे पूज्यत्वे गुणकार्ये जगित स्थिते सित पर्रंगुणकार्ये निबद्धमाहात्म्याः परेरेषां गुणिनां ये गुणास्तेषां यत्कार्य महत्त्वं पूजनीयत्वं तत्र निबद्धमाहात्म्या निबद्धादराः | माहात्म्यम् विना गुणैः करणभूतेरात्मन इच्छन्तीति यावत् | अतश्च विपरी-तामुत्पत्तिं गुणानामिच्छन्ति कापुरुषा दुर्जनाः | । गुणैर्माहात्म्यं क्रियते | ते तु माहात्म्याभासेन स्वाभिमानमात्रनिर्मितेन गुणिनम् आत्मानम् अभिमन्यन्त इति तात्पर्यार्थः | । परगुणक्षे क्रोवि बद्धमाहप्पा इति पांठे स्फुटतरोर्थः | आत्मनो निर्गुणत्वे परेषां ये गुणास्तत्कार्येपि माहात्म्ये बद्धगर्वाः अत एव ते कुत्सितपुरुषाः विना कारणेन कार्यस्य स्वात्मिन महत्त्वस्यारोपणात् कल्पिते च माहात्म्ये गुणारोपणात् ।।

| ८९५ | गुणसंभवो मदः सुपुरुषाणां संक्रामित नैव हृदये [येन] यैंस्माद् आनिव्यूंहमदा एव तेषां गुरवो गुणा भवन्ति | ईवदाब्द एवार्थे निपातानामनेकार्थस्वात् |

|| ८९६ || ताबदेव भवति मत्सरमलं याविद्ववेको न स्फुटं विस्फुरिति | युक्तं चैतत् । यतः ज्वलितं च भगवता हृतवहेन धूमश्र विनिवृत्तः || विवेकोप्रिरिव | मत्सरो धूम इव ||

¹ MH. °कंज° for °कज्जे°. ² MH काल्पितेन for कल्पिते च. ³ MH. इव, in spite of his remark इवज्ञाब्द &c. ⁴ MH. एवज्ञाब्द एवार्थे. ⁵ MH. विरचितिः

तुङ्गावलीयणे होइ विम्हओ णीय-दंसणे सङ्गा।
जह पेच्छन्ताण गिरिं जहेय अवडं णियन्ताण ॥ ८९७॥
इच्छामि विमुक्क-गुणं पिसुणासङ्गाएँ काउमप्पाणं।
विसहर-संखोद्दिक्वन्त-कुसुम-मालंव रयणीए॥ ८९८॥
जणमणहिगीय-गुण-गारवंपि गुण-गिव्वयं णिएऊण।
भुयणारूढ-गुणाणिव अप्पा अन्दोलइ गुणेसु॥ ८९९॥
गुणिणो विह्वारूढाण विह्विणो गुरु-गुणाण ण हु किंपि।
लहुअचिय अण्णोण्णं गिरीण जे मूल-सिहरेसु॥ ९००॥

| ८९७ | तुङ्गानां दर्शने [भवति] विस्मयो नीचदर्शने श्रङ्का भयम् | यथा प्रेक्षमाणानां गिरिं विस्मयः यथा चै अवटं पर्यतां श्रङ्का | | इति दृष्टान्तः | |

|| ८९८ || इच्छामि विमुक्तगुणं पिश्वनादाङ्कया कर्तुम् आत्मानं विषधरसंक्षेभोत्किप्तकुद्धममालामिव रजनीपुँ || यथा कश्चिहिदग्धः सर्पसंकुले प्रदेशे रात्री सर्पविभ्रमनिवारणाय मालां विमुक्तकुद्धमां करोति तहत् ||

८९९ ।। जनम् अनिभगीतम् अप्रख्यातं गुणकृतं गौरवं यस्य
तमि गुणगर्वितं दृष्ट्वा भुवनारूढगुणानामि आत्मा आन्दोलिति
[गुणेषु] संदायमनुभवित एतत्सादृश्यमस्माकमि किश्चिद्धावयेदिति ।।

| १०० | गुणिनो विभवारूढानां नैव किंचित् | अन्योन्यम्
 असंश्लेष एवैषाम् अश्वमहिषवदित्यर्थः | तथा विभविनो गुरुगुणानां

<sup>1</sup> MH. भीतप्रख्यातं which is doubtless a blunder for भीतमप्रख्यातं.

ण तहा महागुणेसुं माहप्प-धरा हवन्ति णर-वइणो । साहंकारा जह पश्यिवेसु तेचेय दीसन्ति ॥ ९०१ ॥ जह-जह णग्वन्ति गुणा जह-जह दोसा य संपइ फलन्ति । अगुणायरेण तह-तह गुण-सुण्णं होहिइ जयंपि ॥ ९०२ ॥ किं व णरिन्देहिं विवेय-मुक्क-सयलाहिलास-णीसङ्का । विहिणोवि धीर-पिडविद-पिरयरा होन्ति सप्पुरिसा ॥ ९०३ ॥ थोयारम्भेवि विहिम्म आयसग्गेव्व खण्डणमुवेन्ति । स-परिष्फन्देणंचिय णीआ भमि-दारु-सयलंव ॥ ९०४ ॥

नैकैं किंचित् । यत्ते त्रवर्यंन्त्यन्योन्यम् निन्दन्तीत्यर्थः । यथा गिरीणां ये मूलेषु शिखरेषु च व्यवस्थास्तेषां परस्परमसंबन्धः अन्योन्यं च त्रषुत्वं पश्यन्ति ते ॥

| १०१ | न तथा महागुणेषु माहात्म्यधरा दर्पधारिणो भवन्ति नरपतयः साइंकारा यथा पार्थिवेषु त एव दृश्यन्ते विद्वांसः | पार्थिवांस्तृणवन्मन्यन्तेतरामित्यर्थः |

| १०२ | यथायथा नार्घन्ति गुणाः यथायथा दोषाश्च संप्रति स्फुँरन्ति अगुणादरेण गुणादराभावेन तथातथा गुणशून्यं भवेति जगदिप |

|| ९०३ || किं वा नरेन्द्रैः | कर्मपरतन्त्रत्वात्तेषामपीति जानन्तः विवेकमुक्तसकठाभिठाषिनःसङ्गौ विधेरिप धैर्यप्रतिबद्धपरिकरा गुरैं-गुर्णा भवन्ति ||

|| ९०४ || स्तोकारम्भेषि स्वल्पप्रतिकूलेषि विधी आयसाय इव

¹ MH. distinctly so! ² MH. om. अपि.

विण्णाणालोओचिय कुमईण विसारयं पयासेइ। कसणाण मणीणंपिव तेय-प्कुरणं सियंचेय ॥ १०५॥ हियय-वियडचणेणं गरुयाण ण णिव्वडन्ति बुद्धीओ। घोलन्ति महा-भवणेसु मन्द-किरणचिय पर्दवा ॥ १०६॥

आयसं रास्त्रमयम् अपे प्रान्ते यस्य तदायसायं तक्षकसंबन्धि समुद्गेका-दिघटनभाण्डं तस्मिन्प्रान्तलपालपदास्त्रेपि यथा भ्रमैयोजितं दारुदा-कलं खण्डनमुपेति तद्वत्खण्डनमुपयन्ति नीचाः स्वपरिस्पन्देनैय स्वचेष्टयैव ॥ यथोक्तम् ॥

> स्तोकेन हानिमायाति<sup>ः</sup> स्तोकेनैवातिरिच्यते । अहो स्रसदृशी चेष्टा तुलान्तस्य खलस्य चेति ।!

| १०५ | विज्ञानालोक एव कुमतीनां [विसारतां] विगत-सारतां प्रकादायित | कृष्णानां मणीनामिव तेजःस्फुरणं सिर्वमेव | । एतदुक्तं भवित | यद्यपि दुर्जनानां दैवयोगाद्गुणयोगः स्यात् तथापि नैसर्गिकदोषनिकरोत्किलितस्तेषु ज्ञानगुणालोको दोषच्छियं वहेत् नील-मणिगणापितित इव रविकरनिकरो नीलमणिकान्तिम् | ।

| १०६ | इदयस्य विकटत्वेन ज्ञानस्य गाम्भीयेण अगाध-त्वेन गुरूणां छुँगुणभाजां न निर्वर्तन्ते बुद्धयः | इदयगतं वस्तु न प्रकटीभवतीत्वर्यः | किं तर्हि कुर्वन्ति | घूर्णन्ते महाभवने व्विव गर्भगे-हेष्विव मन्दिकरणा इवैं पदीपाः | महान्तोपि मन्दिकरणीभूताः पदीपा इत्यर्थः |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> MH. समुद्र°.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> MH. °यांति.

<sup>3</sup> MH. सतिमेव.

<sup>\*</sup> MH. सगुण°.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> MII. निवर्तते.

<sup>°</sup> MH. घूर्णते.

अचनन विएएणिव गरुयाण ण णिव्वडन्ति संकप्पा । विज्जुज्जोओ बहलत्त्रणेण मोहेइ अच्छीइं ॥ ९०७ ॥ जे गेण्हन्ति सर्यंचिय लच्छिं ण हु ते ण गारव छाणं । ते उण केवि सर्यंचिअ दालिहं घेप्पए जेहिं ॥ ९०८ ॥ एके पावन्ति ण तं अण्णे पुरओव्व तीएँ दीसन्ति । इयराण महम्घाणं च अन्तरे णिवसइ पसंसा ॥ ९०९ ॥ मरणमहिणन्दमाणाण अप्पणचेअ मुक्क विह्वाण । कुणइ कुविओं कयन्तो जइ विवरीयं सुपुरिसाण ॥ ९१० ॥

[|| ९०७ || अत्यन्तवितेजसापि महत्तमतेजसापि गुरूणां न निर्वर्तन्ते संकल्पाः | विद्युद्दचोतः बहरुत्वेन मोहयति अक्षीणि ||]

|| ९०८ || ये गृह्णन्ति स्वयमेव ठक्ष्मीं गुणसीन्दर्शांदैना उत्पाद्य नैव तेनैं कारणेन गीरवस्थानं पूजास्थितः | अथवा नैव ते
गीरवस्थानं न | किं तर्हि | तेपि भवन्ति ठोके स्तुत्याः | ते पुनः
केपि ठोकातीनसचरिताः स्वयमेव दारिद्र्यं गृह्यते येः || आत्मीयया
संपदा परविषदं निव्नन्ति ये स्वयमर्थविहानेन दुर्गतिं स्वीकृत्य ते
अतिश्चाच्या इत्यर्थः || दारिद्यं दौर्गत्यम् ||

|| ९०९ || एके हीनसत्त्वाः प्राप्तुवन्ति न तां प्रदांसाम् | अन्ये उत्कटसत्त्वतमाः पैरत इव तस्याः प्रदांसाया [दृहयन्ते] | अगणि तगुणत्वेन स्तोतुमदाक्या इत्यर्थः | तस्मादितरीणां सत्त्वहीनानां महा घीणां च अन्तरे मध्ये निवसति प्रदांसा ||

।। ९९० ।। मरणम् अभिनन्दताम् आत्मनैत्र मुक्तविभवानां क्र

¹ MH. मुल्याः. ² So MH!

उवयरणीभू अ-जया ण हु णवर ण पाविआ पहु-द्याणं । उवयरणंपि ण जाआ गुण-गुरुणो काल-दें।सेण ॥ ९११ ॥ छाया सा इर मण्णे अणन्तरागामिणो कय-जुयस्त । कलि-काल-भरम्मिवि किंपि जेण विमलं पिडिप्फुरइ ॥ ९१२॥ विसङ्चेय सरहसं जेसुं किं तेहिँ खण्डियासेहिं । णिक्खमइ जेसु परिओस-णिब्भरो ताईं गेहाइं ॥ ९१३॥ उज्झइ उयार-भावं दिक्खण्णं करुणयं च आमुयइ। काणिव समोसरन्ती छिप्पइ पुहवीवि पावेहिं ॥ ९१४॥

तान्तः किं कुर्यात् । यदि तु [कुपितः सन्] करोति बाढं विपरी-तमेव [करोति] सँत्पुरुषाणाम् ।। पापपरिचयपरिहाराय जीवनमिन-च्छतां गुणिदौर्गत्यनिवारणाय स्वयं त्यक्तविभवानां विभवदोषिया वा कृतान्तो विपरीतं करोति धर्मधनपूर्ण जीवनमेव संपादयित । सत्त्वातिश्चाकृष्टः सिचित्यर्थः ।।

| ९११ | उपकरणीमूतं जगद्येषां ते न खलु केवलं [न] प्रा पिताः प्रमुस्थानं यावर्त् उपकरणमपि न जाता गुणगुरवः कालदोषेण | |
 कालः कलिः | |

|| ९१२ || छाया सा किल मन्ये अनन्तरागामिनः कृतयुगस्य कलिकालभरेपि किमपि येन विर्मेलं पॉॅंरस्फुरति ||

 | १९३ | विद्यात्येव सरभसं येषु किं तैः न किंचित् खण्डि-नादीईतपरलोकैः | निष्क्रामित येभ्यैः पिरतोषेण प्रैंहर्षितः फुद्धितव-दनस्तान्येव गृहाणि ||

॥ ९९४ ॥ उज्झत्युपकारभावं दाक्षिण्यं चानुकूल्यं वागादिमा-

¹ MH. बाढ°. ² MH. यावतोप° for यावत् उप°. ³ MH. विमलपरि°.

परमध्य-पाविय-गुणा गरुयंपि हु पलहुयंव मण्णन्ति । तेण सिरीएँ विरोहो गुणेहिँ णिक्कारणं ण उण ॥ ९२२ ॥ भुमया-भङ्गाणत्तावि सुवुरिसं जं ण तुरियमिष्ठियइ । तं मण्णे धावन्ती रहसेण सिरी परिक्खलइ ॥ ९२३ ॥ णणु णासमणवलम्बा एइच्चिय सावि सुवुरिसाभावे । देव्व-वसा तेण सिरीएँ होइ णासंसिओ विरहो ॥ ९२४ ॥

परिहारवतीमिव प्रियां मिलनच्छायां निरीक्षमाणाः ॥ परिहारवती रजस्वला ॥

| | ९२२ | | परमार्थप्राप्तगुणास्तै। मेर्च तृ णवहः व्वीं मन्यन्ते | तेन श्रियो विरोधो गुणेषुँ निष्कारणो न पुनः | | गुणिनः श्रियमुपेक्षन्ते न तुसा तानित्यर्थः | |

|| ९२३ || भ्रूभङ्गमात्रेणाज्ञाँपितापि द्यपुरुषं यज्ञ व्वरितमालीयते तन्मन्ये धावन्ती रभसेन श्रीः परिस्खर्तंति ||

|| ९२४ || ननु निश्चितं कृत्वा नादाम् अनौँ तम्बा अनाश्चर्याः एत्येव प्रामोत्येव सापि सुपुरुषाभावे सित | दैववद्यात्तेन श्चिये भवित न त्वादांसितो विरहो वियोगः || यदि हि श्रीः सुपुरुषिवयोग-मादांसेत् अभाव एव तस्याः स्यात् आत्म्बनाभावात् | न ह्यसत्पुरुष्णास्तस्या [आत्म्बनं तेषामा]तम्बनाभासत्वात् ||

¹ MH. °गुणास्तत एव. ² MH. °ज्ञासा°. ³ MH. °स्विल्ताः. ⁴ MH. चासत्येव for अनाश्रया एत्येव which emendation is purely conjectural.

धम्म-पसूआ कह होउ भयवई वेस-सज्जणा लच्छी।
ताओ अलच्छिओचिय लच्छि:णिहा जा अणज्जेसु॥१२५॥
जा विउला जाओं चिरं जा परिहोउज्जलाओं लच्छीओ।
आयारधराणंचिय ताओ ण उणो अ इयराण ॥ १२६॥
अवणेइ देइ अ गुणे दोसे णूमेइ देइ य पयासं।
दीसइ एस विरुद्दोव्व कोवि लच्छीएँ विण्णासो ॥ १२७॥
समरे धारा-गोयरमुवेन्ति जे वहरि-मण्डलग्गाण।
ते तम्मि बला खलु णिवसिरीएँ लच्छीएँ छिप्पन्ति ॥१२८॥

। १२५ ।। धर्मप्रसूता सती कथं भवतु भगवती द्वेष्य[र्सज्जना] सज्जनद्वेषिणी रुक्ष्मीः । ता अरुक्ष्म्य एव रुक्ष्मीनिभा या अनार्येषु ॥

|| ९२६ || या विपुला यार्अं चिरं याः परिभोगोज्ज्वला लक्ष्म्यः आचारपैराणामेव ता न पुनरितराणाँम् ||

|| ९२७ || अपनयति गुणान् ददाति च दोषान् | दुर्जनिवषये तु गुणान् ददाति दोषान् आच्छादयति | दोषान् ददाति च प्रकाशं प्रक-टम् | इति योयं दृदयते एष विरुद्ध इव कोपि ठक्ष्म्या विन्यासः विविध आचारः ||

| । १२८ | । समरे धारागोचरमुपयन्ति ये वैरिमण्डलायाणां ते तस्मिन् बलात्खलु निवसनशीलया लक्ष्म्या स्पृदयन्ते । अभ्युपगम-वादोयं तेन [न] पूर्वविरोधः ।।

¹ MH.द्वेष्यसज्जनद्वेणिषी, thus leaving out the letters °सज्जना.
² So MH. (for इतरेषाम्!)

अप्फोडणाहिघाय-च्छलेण चिरमेक्क-भुय-कआसङ्घा।
विणिवारेन्तिव वीयं भुयंपि दप्पेण सप्पुरिसा ॥ ९२९॥
अण्णोण्णं लच्छि-गुणाण णूण पिसुणा गुणच्चिय ण लच्छी।
लच्छी अहिलेइ गुणे लच्छिंण उणो गुणा जेण॥ ९३०॥
लच्छी-लयाएँ मूलं गुणित्त एयं परिष्टियंचेय।
जेण अहो-गमणंचेय ताण परिवङ्गणे तीए॥ ९३९॥
अयसं दाऊण विसंदुलाण सज्झस-विसूरियव्वाण।
पढमंचिय जीएँ पयाईँ महुमहेचेअ खलियाईं ९३२

|| ९२९ || केरास्फोटनाभिघातच्छितेन चिरम् एकभुजकृताँ-दांसाः सन्तो विनिवारयन्तीव द्वितीयं दर्पेण भुजमिप का गणना-न्यत्र सत्पुरुषाः ||

|| ९३० || अन्योन्यं तक्ष्मीगुणानां केवैंतं पिश्रुना गुणा एव न [तक्ष्मीः] | तक्ष्मीरिभत्तीयते गुणान् तक्ष्मीं न पुनर्गुणाः येन यस्मात् || प्रायेण गुणिनां तक्ष्मीर्दृश्यते न तु श्रीमतां गुणाः इति तक्ष्मीं गुणा द्विषन्ति न तु तक्ष्मीर्गुणानित्यर्थः ||

|| ९३१ || रुक्मी एवं रुता तस्या मूरुं गुणा इत्येतत् परिष्ठि-तमेव येन यस्माद् अधोगमनम् [एव] तेषां भवति परिवर्धने सित तस्या रुक्स्याः || रुतावृद्धौ हि मूरुान्यधस्ताद्गच्छन्ति ||

|| ९३२ || अयशो दत्त्वा विसंर्ष्टुं तानां साध्वसविस्रियत-व्यानां प्रथममेव यया पदानि मधुमथ एव स्खितितानि स्थापितानि हरावेवास्पदं कृतमित्यर्थः ||

³ MH. करोस्फोटनाभि°. ³ MH. ृकतसंभावनाशंसा for ृकताशंसाः. ³ MH. भंदु°.

सा चडुला कह णु गुणुज्जलेसु लच्छी अकूणियं कुणउ। चिर-पालोसिय-पायाल-तिमिर-संवाहियं दिष्टिं ॥ ९३३ ॥ जीएँ समारम्भेचिय लच्छी पढम-द्वियावि विवलाइ। अण्णा तीएचिय पत्थणाएँ कह णाम संघडइ॥ ९३४॥ दुक्लाभावो ण सुहं ताइँवि ण सुहाईँ जाईँ सोक्लाइं। मोत्तूण सुहाईँ सुहाईँ जाईँ जाईँ जाईँ ताईंचिय सुहाईं॥ ९३५॥

| १२३ | सा चटुला कथं नु गुणोज्ज्वलेषु लक्ष्मीरकूणिताम् उम्मीलितां करोति | न कयंचित् | चिरकालोषितपातालितिमरसंवाहितां दृष्टिम् | गुणिनां श्रियावलोकनं [न भवति | ] तत्पातालतिमिरोपहतनयनतायाः [ | एवं सत्यिप] तया पूर्वमेव दृष्टदैत्यादित्यागेन गुणवत्येव भगवित नारायणे वसितः कृता तेन गुणवत्पक्षपातोस्याः स्फुटः | |

|| ९३४ || यस्याँः समारम्भ एव ठक्ष्मीः प्रथमैस्थितापि इारीरशोभा विपलायते अँन्या तयैव प्रार्थनया कथं नाम संघटताँम् || श्रीः शोभा ठक्ष्मीश्व | प्रार्थनया च ठक्ष्मीमिच्छतां शोभाठक्षणायाः श्रियो नाशं दृष्ट्वा उत्तरापि ठक्ष्मीठक्षणापि श्रीः पठायत इत्यर्थः ||

|| ९३५ || मोक्षावाप्तिस्रखप्रशंसाम् इतरिनन्दया आह | दुःखा-भावस्तावन्न स्रखमिति स्थितं ब्रह्मसिद्धादौ | तान्यिप न स्रखानि यानि दुँ:खानि दुःखमिश्रितानि वैषयिकाणि | यथोक्तम् | परिणामतापसं-स्कारदुःखेर्गुणवृत्तिविरोधाच सर्वम् [एव] दुःखं विवेकिनामिति पैत-इन्निता |

¹ MH. अनुन्मीलितां, ² MH. °नयतास्तया for °नयनतायाः [। एवं सत्यिष] तया. ³ MH. यया for यस्याः. ⁴ MH. प्रथमोस्थिता अपि for प्रथमस्थिताषि. ः MH. अनया. ॰ MH. पातं°.

मूढ सिढिलचणं ते सणेह-वासेण कह णु बद्दस्स । बाढं गाढयराअइ जो इर मोचुं तणन्तस्स ॥ ९४२ ॥ होऊणिव हन्त णिरन्तराई दूरन्तराई जायन्ति । उम्मोइय-रसणन्तोवमाई घडियाई लोयस्स ॥ ९४३ ॥ पढमं ण गुणा गुण-हेउणो परं ते तओ सह गुणेहिं । संपद्द ताण गुणचेअ नवर हा ते उण ण सन्ति ॥ ९४४ ॥

॥९४२॥ हे मूढ संसारिनगडिनबद्ध शिथिलत्वं स्वातन्त्र्यं ते तव स्नेहपादोन कथं नुं बद्धस्य।न कथंचित्।बाढं गाढतरायते यत्ँ किल मोक्तुं तृंणं तस्य। गृद्यत इति दोषः॥ तेलादिना स्नेहेन युक्तस्तृणादिम-न्थिर्दुःखेन विमुच्यते यथा तथा स्नेहयुक्तपुत्रादिपादा इत्यर्थः॥

| | १४३ | | भूत्वापि हन्त निरन्तराणि दूरान्तराणि जायन्ते उन्मीचितरशनान्तोपमानि घटितानि लोकस्य | | संबन्धजातानीति शेषः |

| १४४ | प्रथमं बाल्योपक्रमे तावच्च गुणा हृइयन्ते | नापि गुणहेतवः अध्ययनादयः | परं ते हेतवो हृइयन्ते | तर्तः सह गुणैस्ते हेतवो हृइयन्ते | संप्रति तेषां गुणा एव हृइयन्ते व्यतीत शरीराणाम् | नवरिं हा ते उण न सन्ति अनन्तरं कष्टं तेपि न सन्ति भूयसि काले गते | पुनःशब्दः अपिशब्दस्यार्थे | नवरिति पाठे केवलमित्यर्थः | धिक् संसाराधमम् इति यावत् ||

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> MH. न for नु. <sup>3</sup> MH. उन्मावितरस<sup>o</sup>. <sup>3</sup> MH. ततो सह-

काल-वसा णासमुवागयस्स सप्पुरिस-जस-सरीरस्स ।
अहि-लवायन्ति कहिंपि विरल-विरला गुणुग्गारा ॥ १४५ ॥
थिर-वासणा-समुख्या दोसा बन्धाय णीय-चिरयाण ।
सप्पुरिसाणं च गुणा मोहाय न जेहिँ विरमन्ति ॥ १४६ ॥
एस विराओ हिययं जं रमइ जहागएसु विह्वेसु ।
णिब्भच्छणं तु लच्छीएँ णवर थिर-मच्छरो राओ ॥ १४७॥
सोचेय किं ण राओ मोनूण बहु-च्छलाईं गेहाइं ।
पुरिसा रमन्ति बहुज्झेरसु जं काणणन्तेसु ॥ १४८॥

| १४५ | | कालवशेन नाशमुर्णगतस्य सत्पुरुषयशःशरीरस्य अस्थिलवायन्ते कस्मिन्निप विरलविरला गुणोद्गाराः ॥ यथा नष्टस्य शरीरस्य कचित्प्रदेशे अस्थिलवाः स्मारका भवन्ति तथा यशसो गुणलेशा इत्यर्थः ॥

|| ९४६ || स्थिरवासनासमुत्था दोषा बन्धाय नीचचिरतानाम् |
सत्पुरुषाणां च गुणा मोहाय न भवन्ति | किं तर्हि कुर्वन्ति | क्रैंगिति
विरमन्ति || विरसमयसंसार्दुःखमोक्षं कुर्वन्तीत्यर्थः | अनादिकालप्रथितैत्वेन स्थिरत्वं वासनायाः | दोषा रागादयः | बन्धः संसारः |
गुणाः करुणादयः ||

|| ९४७ || एष एव विरागो रागाभावः हृदयं यद् रमते यथा-गतेषु अप्रयत्नोपनतेषु विभवेषु | निर्भर्त्तनं तु त्रक्ष्म्याः केवतं स्थि-रमत्सरो रागः ||

||९४८|| स एव किं न रागः मुक्त्वा बहुच्छलानि गृहाणि

<sup>1</sup> MH. <sup>°</sup>मुपग<sup>ठ</sup>. 2 MH. भवति. 8 MH. विरसमयं संसारदुः वं मोक्षं. 1 MH. <sup>°</sup>प्रवितत्वेन

किं व सरूय-वरोचिय सेवा-निन्दा-वरो व्व अह मग्गो। जं महइ विन्ज्य-वण-गोयराण लोओ पुलिन्दाण ॥ ९४९ ॥ सिरयाओं अणेय-विहक्तमाओं तल-णिम्मलाई य वणाई। मायक्र-कलह-मुहला गिरिणो य रई विरल्लन्ति ॥ ९५० ॥ सीलेण जइवि विमलो तहवि हु मा दुग्गयं जणं च्छिवसु। कालन्तर-णिव्वडियं वसइचिय मङ्गुलं तम्मि ॥ ९५१ ॥ को तेसु दुग्गयाणं गुणेसु अण्णो कयायरो होइ। अप्पावि णाम णिव्वेय-विमुहयं जेसु दावेइ ॥ ९५२ ॥

पुरुषा रमन्ते गिरिकन्दरेषु [यत्] काननान्तेषु च इद्येषु रमन्ते ।। बद्धोज्झैरेष्विति पाटे बद्धनिर्झरेष्वित्यर्थः ॥

| १४९ | किं वा स्वरूपपर एव अभिधेयमात्रपर्यवसित एव सेवानिन्दापरो वा अथ मार्गः यं शंसैति विन्ध्यवनगोचराणां लोकः पुलिन्दानाम् | वनवासमात्रं मोक्षोपायः प्राणिवधबद्धगर्वेषु पुलिन्देष्विप भवेत् | किं तर्हि वीतरागत्वम् | तच गृहेष्वन्यत्र वास्त्वित्यर्थः | ।

। १९० ।। सरितः अनेकविइंगमार्स्तंत्रनिर्मतानि च वनानि मा-तङ्गकतुभमुखरा गिरयश्च रितं विस्तारयन्ति ।। अथ वा अरितं विस्तारयन्ति [इति] छेदे काका नेयम् ।।

| १९९१ | शीलेन यद्यपि विमलस्तर्यापि खलु मा दुर्गतियुक्तं जनं स्प्राक्षीः | कालान्तरिनर्वृत्तं वसत्येव मङ्गुल्यं पापं तस्मिन् | | | १९२ | कस्तेषु दुर्गतानां गुणेषु अन्यः कृतादरो भवति |

¹ MH. रमंतो. ³ MH. बद्धोहारे°. ³ MH. °मास्थल° ⁴ MH. om. °पि. ⁵ MH. °िनवृत्तं.

हरइ परिहीण-विहवस्स णूण णिय-पणइणीवि अप्पाणं । सव्वङ्गमसंपुण्णस्स घडइ किं ज्ञाभिणी सिसणो ॥ ९५३ ॥ हियय किहंपि णिसम्मसु कित्तियमासा-हओ किलिम्मिहिसि । दीणोवि वरं एकस्स ण उण सयलाएँ पुहवीए ॥ ९५४॥ अच्छउ ता विहलुद्धरण-गारवं कत्थ तं अगरुएसु । अप्पाणयस्सवि पियं इयरा काउं ण पारन्ति ॥ ९५५ ॥

आत्मापि नाम निर्वेदिवमुखतां येषु दर्शयित । दुर्गतियुक्तं स्वयमेवा-त्मानं विरूपकं मन्यन्ते । कयं तत्रान्यस्य आदरबुद्धिर्भविष्यतीत्यर्थः । अवदयकर्तव्यनित्यनैमिक्तिककर्मकरणावदयमर्तव्यभरणसामान्यमा-त्रमपि यत्र न निर्वहित तत्र गुणवत्यपि पूर्वजन्मेपापचयकल्पनेत्यभि-प्रायः ।।

|| ९५३ || हरित नार्पयित परिहीनिविभवस्य नूनं निजप्रणिय-न्यिप स्ववधूरिप आत्मानम् | तथा हि सर्वाङ्गं कृत्वा अपैरिपूर्णस्य घटते शोभते किं यामिनी शाशिनः ||

|| ९९४ || हे इदय कस्मिच्चिप अचिन्त्यशक्तिके भगवित ब्रह्मणि निशम्यतां विश्रान्तिः क्रियताम् | क्रियत् आशाहर्तः क्रान्तिमनुभवि-ष्यसि | यतो दीनोपि वरम् एकस्य न पुनः सकलायाः पृथिव्याः ||

| १९९ | आस्तां तावद्विह्नलोद्धरणगौरवम् | कुतस्तद् अगुरूणाम् | आत्मनोपि हितमितरीः कर्तुं न पारयन्ति | संसारक्नेशपरिहरणौदिहितमशक्यं तैः कर्तुम् |

¹ МН. °व-म°. ' ³ МН. om. the visarga. ' МН. °इसनक्रांति°.

गाढ-मय-मूढ-हियया लहिऊण धणं गुणं व जं किंपि।
कह ते भरिहिन्ति परं अप्पावि हु जाण पम्हुसइ ॥ १५६॥
जह परिययाम्म लोओ तह भुज्जन्तोवि दुक्करं कोवि।
पाणि-सिसिराइँ पाणम्मि अण्णहा होन्ति सिललाई ॥ १५७॥
भूरि-गुणा विरलिचय एक-गुणोवि हु जणो न सव्वथ्थ।
णिद्दोसाणवि भदं पसंसिमो विरल-दोसंपि ॥ १५८॥
सामण्ण-सुन्दरीणं विब्भममावहइ अविणओचेय।
धूमोचिय पज्जलियाहि बहु-मओ सुरहि-दारूण॥ १५९॥

|| ९५६ || गाढमदमूढइदया लब्ध्वा धनं गुणं वा यं कर्मंपि कथं ते स्मरिष्यन्ति परम् आत्मापि खलु येषां प्रविस्मरित || खलो हि विद्याधनादिमदयुक्तं क्षीब इव || आत्मानमिप विस्मरित ||

| | १९७ | | यथा प्रथमपरिचये लोकः उँपमुज्यमानः परिश्री-ल्यमानोपि दुष्करं तथैकै | पाणिशिशिशाणि पानेऽन्यथा भवन्ति स-लिलानि ||

|| ९५८ || भूरिगुर्णा विरठा एव | एकगुणोपि खलु जनो न सर्वत्र | निर्देशिणामिप भद्रम् | प्रशंसामः अल्पदोषमिप ।| गुणोत्र यः कश्चिद्धर्मः परोपकारपर्यवसायी विवक्षितः | भद्रोप्येवम् ||

||९५९|| सामान्यस्नन्दरीणां वेश्यानां विभ्रमं विलासम् आव-हति अविनय एव केशाकर्षणादिः | धूम एव प्रज्वलितानैं बहुमतो भवति स्ररभिदार्रूणाम् अगरुप्रभृतीनाम् || सदोषाणां दोषा एवार्ल-कारा दृष्टा इति दुर्जनानां परोपतापित्वमनुगुणमित्यर्थः ||

² MH. om. अपि. ² MH. °गुणो. • MH. निर्दीषाणामि मध्ये भद्रं प्रश्नंसामः अल्पदोषमपि. • MH. °दारुणा°.

थोवागय-दोसिचिय ववहार-वहिम्म होन्ति सप्पुरिसा । इहरा णीसामण्णेहिं तेहिं कह, संगयं होइ ॥ ९६० ॥ उक्करिसोचेय ण जाण ताण को वा गुणाण गुण-भावो । सो वा पर-सुचरिय-लङ्कणेण ण गुणचणं तहिव ॥ ९६९ ॥ णवरं दोसा तेचेय जे मयस्सिव जणस्स सुट्वन्ति । णज्जन्ति जियन्तस्सिव जे णवर गुणावि तेचेय ॥ ९६२ ॥ ववहारेचियं छायं णिएह लोयस्स किं व हियएण । तेजगमो मणीणवि जो बाहिं सो ण भङ्गम्म ॥ ९६३ ॥

| | १६० | | स्तोकागतदोषा एव व्यवहारपथे भवन्ति सत्पुरुषाः | इहेरा इतरथा निःसामान्यैस्तैः सह कथं संगैमः समागमो भैवतुँ सामान्यजनानामर्थात् | | इयराणमसामण्णेहीति तु पाठे इतराँणाम-सामान्यैस्तैः सहेत्यर्थः | अत्रापि अन्यथा इति अर्थाद्गम्यते | |

ा। ९६२ | केवलं दोषास्त एव ये मृतस्यापि जनस्य गृँद्यन्ते । ज्ञायन्ते जीवतोपि ये केवलं गुणा अपि त एव ||

| १६३ | व्यवहार एव च्छायां पद्यत लोकस्य | किं वा इदयेन | तेज उद्गमो मणीनां यो बहिः स न भङ्गे सित मध्ये दृदयते | ।

¹ MH. इतरा. ¹ MH. समागम: संगमो भवतु. ³ So MH.! ¹ MH. तहवेपाठे. Should it be तहवीति पाठे?

सम-गुण-दोसा दोसेक्क-दंसिणो सिन्त दोस-गुण-वामा।
गुण-दोस-वेइणो णिथ्य जे उ गेण्हिन्त गुण-मेत्तं ॥ ९६४ ॥
दीसइ सामायन्तोव्व कोवि हियएण णिम्मलो अह य ।
हिरयंचिय चूय-फलं गयं च पिरणाम-परमत्थं ॥ ९६५ ॥
दीसन्त-णिम्मलो जइवि कोवि कज्जे जणो समो तहवि।
विङ्गंपि केसरं कुङ्कमस्स राएण सामण्णं ॥ ९६६ ॥

किंथ हिअएणेति पाटे किमत्र हृदयेन साक्षानिरूपितेनेत्यर्थः । यादृशं बहिश्वरितं बहिर्दृश्यते तादृशं न मनसो नैर्मल्यं दुराचारे संसारे इत्यर्थः ।।

| | १६४ | | समदोवैंगुणौं: पशुप्रायाः दोषेकदिशानः अतिदुर्जनाश्च सन्ति | तथा सन्ति दोषगुणानां वामा अननुकूलाः | सर्वद्वेषिण इत्यर्थः | गुणदोषवेदिनश्चँ मध्यस्था न सन्ति ये गृह्णन्ति गुणमात्रम् दोषं तु त्यजन्ति राजहंसप्रायाः | | राजहंसः किल जलसंमिश्रं क्षीरं निष्कृष्य पिवति जलं तु त्यजिति | |

|| ९६५ || दृदयते दयामायमान इव कोपि उत्तमप्रकृतिर्हदयेन
निर्मलस्तैथापि | कचित्ं अथवेति पाटः | हरितमेव चूतफलम् अथ
च गतं च परिणामेपरमार्थे पार्केत्वम् || विदुषो लोकसामान्यव्यवहारावसरे तदनुसारेण व्यवर्हरमाणस्य दयामायमानत्वेपि नास्ति
विरसत्वमित्यर्थः ||

।। ९६६ ।। दृश्यमानिर्मलो यद्यपि कोपि कार्ये [जनः समः]

¹ MH. का° for को°. ¹ So MH. ³ MH. परिणाम पर°. ⁴ MH. पाकतत्वम्. ै MH. व्यवहार°.

सचिवासयल-गुणंपि सज्जणं सुवुरिसा पसंसन्ति । पिडवन्ध-णूमियदं की वा स्यणं वियारेइ ।। ९६७ ।। सोहइ अदोस-भावो गुणोव्य जइ होइ मच्छरुनिण्णो । विह्वेसुंव गुणेसुवि दूमेइ ठिओ अहंकारो ।। ९६८ ॥ जेण गुणम्धवियाणवि ण गारवं धण-लवेण रहियाण । तेण विह्वाण णिममो तेणंचिय होउ विह्वेहिं ॥ ९६९ ॥

जनमात्रसमस्तथापि । कार्येण न समस्तथापीति किचित्पाटः । का-र्थम् अनिर्मेलं तस्य लक्ष्यत इत्यर्थः ॥ पिक्नं नै केशरं कुङ्कुमस्य मूलप्रदेशे तथापि पिष्टं संत् रागेण सामान्यं प्रान्तभागे तुल्यम् ॥ अन्यथाप्रतिभासमानानामपि प्रकृत्यनुसारि पदार्थानां कार्यमित्यर्थः ॥

।। ९६७ ।। परिदृष्टासकलगुणमि सर्ज्ञनं साधुजनं पुर्हैषाः प्रज्ञांसन्ति । प्रतिबन्धस्थगितार्धे को वा रत्नं विदारयित भिनत्ति उ-पहसति वा ।। प्रतिबन्धः प्रतिघातः । नूमिअम् आच्छादितम् ॥

।। ९६८ ।। श्रोभते अदोषभावोषि गुण इव यदि भवति मत्सरोत्ती-र्षः । विभवेष्विव गुणेष्वषि दुनोति दूयते र्वे स्थितः अहंकारः परधिक्कारा-न्महत्त्वाभिमानलक्षणः ।।

। १६९ ।। येन यस्माद्गुणार्धितानामि न गौरवं धनलवे रहि-नानाम् तेन तस्माद्धेतोर्विभवौन् प्रैंणमामः । तेनैय कारणेन भवतु विभवेः ।। कृतं विभवेर्न किंत्रिद्धिभवेरिति विभवनिन्दापर्यवसानम् ।।

<sup>\*</sup> MH. सद्रोगेण for सत् रागेण. \* MH. सज्जण. \* MH. दूयित. \* MH. ° भवात् for ° भवान् .

दविणोवयार-तुच्छावि सज्जणा एत्तिएण धीरेन्ति । जं ते णिय-गुण-लेसेहिँ देन्ति काणंपि परिओसं ॥ ९७० ॥ दूमन्ति सज्जणाणं पम्हुसिय-दसाण तोस-कालम्मि । दाणायर-संभम-दिइ-पास-सुण्णाइँ विलियाइं ॥ ९७९ ॥ सइ जाढर-चिन्ता-यिइयंव हिययं अही-मुहं जाण । उद्धर-चित्ता कह णाम होन्तु ते सुण्ण-ववसाया ॥ ९७२ ॥

| १७० | द्रविणक्वतेनोपकारेण उपचारेण वा तुच्छा अपि सज्जना एतावता धैर्यमायान्ति यत् ते निजगुणलेशैर्दिति केषामपि केभ्योपि परितेषम् ||

| १७१ | दुन्वन्ति खेदयन्ति सज्जनानां विस्मृतदशावसाँन-काले परोपकारोक्षासविस्मृतदशावसानसमये दानादर[संभ्रम] दृष्टपा-र्श्वभून्यानि वैलितानि वीडितानि वा | पाउद्वयदर्शनात् | किल उदारप्रकृतयो दौर्गत्यावस्थायामपि अर्थिन्युपगते परोपकाररसरभसेन अर्थाभावं विस्मृत्य धनदानबुद्धा पार्श्वमवलेकियन्ति | ततो धनभून्यं तहृष्ट्वा लज्जन्त इत्यर्थः | |

| १७२ | | सिंदा जाउरिवन्ताकृष्टमिव हृदयम् अधोमुखं येषाम् उत्तुङ्गिचित्ताः कथं नाम भवन्तु ते ] अवैंसर्चंपरोपकारसमा-रम्भाः | | शून्यव्यवसाया इति पाठे निष्फलचेष्टा इत्यर्थः | |

¹ MH. विलितानि, which is obviously a blunder for विलितानि. De has a marginal note on its reading विलियाई, viz., विलयाई पा. (=विलयाई पाठान्तरम्). ³ MH. omits the portion included within brackets, i.e., nearly the whole commentary on the stanza. ³ MH. अवसनपरोप°.

दिण्णं पुरा जिहच्छं तओ अदेन्तेहिं संधियमभावा।
गहिअं च पराहिन्तो तओ अओ लोह-पणएण ॥ ९७३॥
लोए अमुणिय-सारचणेण खण-मेचमुिवयन्ताण।
णियय-विवेअ-धिवया गरुयाण गुणा पयद्यन्ति॥ ९७४॥
गेण्हउ विहवं अवणेउ णाम लीलावहे वय-विलासे।
दूमेइ कह णु देव्वो गुण-परिउद्याई हिययाई॥ ९७५॥
अधिय-परावलम्बा जह-जह गरुयचणेण विहडन्ति।
तह-तह गरुयाण हवन्ति बद्ध-मूलाओं किचीओ॥ ९७६॥

| १९७३|| दत्तं पुरा आदौ यथेच्छम् इच्छानितक्रमेणे विभवकाले | तोषि दैंदता [सं]िस्थतम् अवदयक्तव्यकुटुम्बभरणार्थादिधनादैतिरिकाभावकाले अभावाद्दानयोग्यस्य | सोढं च पराकृत्तम् उपनतानामकृतार्थानां गमनम् ततोषि चै दैवगत्या कुटुम्बभरणार्थाथाभावे लोभार्थाः खलप्रणतैयः सोढा महाजनेन | इति धिक् संसारम् |

| १७४ | लोके अज्ञातसारत्वेन क्षणमात्रम् उद्विजमानार्नां-मि निजकविवेकस्थापिताः सन्तो गुरूणां गुणाः प्रवर्तन्ते ।

|| ९७५ || [र्गृङ्कातु विभवम् अपनयतु नाम लीलावहान् व्य-यविलासान् | दुनोति कथं नु दैवं गुणपरितृष्टानि हृदयानि ||]

|| ९७६ || अघटितपरावलम्बा अनाश्रितपराधीनत्वाः सन्तो

आगम-लम्भे वय-परिणईएँ भङ्गेसु धण-विलासाण । थोवमसमञ्ज्ञसाइँवि हिययाइँ वहन्ति परिणामं ॥ ९७७ ॥ ण सहन्ति णिय-गुणा इर पुरओ गरुयाण इय विइन्तन्ता । णीयाहिगमे लहुआ गुणाण भावंचिअ हरन्ति ॥ ९७८ ॥ असलाहणे खलुच्चिय अलिय-पसंसाएँ दुज्जणी विउणं । अपयत्त-गुणे सुयणो दुहावि पिसुणत्तणं लहइ ॥ ९७९ ॥

यथायथा गुरुत्वेन विघटन्ते सर्वसंद्गत्यागं कुर्वन्ति तथातथाँ गुरूणां भवन्ति बद्धमूलाः कीर्तयः एकान्तनिवासिनां सताम् ॥

|| ९७७ || आगमलम्भे उपनिषदादिशास्त्रपरिचये वयःपरि-णत्या भङ्गे चैं स्तैनिवलासानां स्तोकम् असमञ्जसानि हृदयानि धनम-त्तानामपि वहन्ति माहाँहैम्यम् || स्तोकं माहाहम्यं वहन्तीति संबन्धः ||

[|| ९७८ || न शोभन्ते निजगुणाः किल पुरतो गुरूणाम् इति. विचिन्तयन्तो नीवाभिगमे लघको गुणानां भावमेव हरन्ति अपह-रन्ति || लघको गुरूणां पुरतो निजगुणा हस्वतरा विभास्यन्तीति भीत्या मूलत एव तांस्त्यजन्ति नीचैश्च सह वर्तन्त इति भावः ||]

[।। ९७९ ।। अश्रावने श्रावनानहें पुरुषे । निन्य इत्यर्थः । खल्बेव निश्चयेनैव अठीकप्रशंसया दुर्जनो हिगुणम् अपवृत्तगुणे अविद्यमान-गुणे पुरुषे छजनो हिथापि पिशुनत्वं लभते ।। निन्यस्य अठीकप्रशंसया दुर्जनो यथा हिगुणं पैशुन्यं प्राप्तोति तथैव गुणहीनस्य धनाद्योदेरलीकप्रशंसया छजनोपि हिगुणं पैशुन्यं प्राप्तोतीत्यर्थः ।।]

अप्पाण-निविवसेसोचि एस में जांपि भणइ नेहेण । तांपि खलो अत्थ-गईएँ ठवइ पिसुणचणेचेय ॥ ९८०॥ उविरमहो य धरन्तेहिँ कव्य-कणउज्जले अलंकारे । सीसइ सार-विसेसो विज्जा-विह्याण सवणेहिं॥ ९८९॥ ण सिरी चला महम्बेसु ते ण तेचेय सावि जं मुयइ। ते उण ते तंचिय जइ मुयन्ति इह तीएँ को दोसो॥ ९८२॥ तन्हा अखण्डियचिय विह्ने अचुण्णएवि लहिऊण। सेलंपि समारुहिऊण किं व गयणस्स आरूढं॥ ९८३॥

[॥ ९८० ॥ आत्मिनिविद्योषः आत्मना समः इति एष मे यमपि भणित स्नेहेन तमपि खंठः अर्थगत्या स्थापयित पिशुनत्वे एव ॥ यं कमिप जनम् एष जनो मम प्राणवत् प्रिय इत्युक्तया दुर्जनोङ्गीकरोति तं जनं स दुर्जनः अर्थात् आत्मवद् दुर्जनत्वे स्थापयित । अत एव दुर्जनस्य स्तुतिः प्रीतिर्वा सज्जनानां त्याज्या भवतीत्यर्थः ॥]

[।। ९८९ ।। उपरि अधध धारयद्भिः काव्यकनको ज्ज्वलान् अलं-कारान् शिष्यते कथ्यते सारविशेषः विद्याविभवानां अवणैः कर्णैः ॥]

[।। ९८२ ।। न श्रीश्वला महार्घेषु । तान् न तानेव सापि यत् मुञ्चिति । ते पुनस्ते तामेव यदि मुञ्चन्ति इह तस्याः को दोषः ।।]

[| १८२ | | तृष्णा अखिण्डितेव विभवान् अत्युक्ततानिष लब्धा | शैलमिप समारु किं वा गगनस्यारूढम् ? अत्रोक्तं भवित | अत्युक्ततानिष विभवान् लब्धा न कोपि शान्ततृष्णो भवित | तत्रार्था-न्तरन्यासः | यदि येन केनचित् पुरुषेण शैलिशिखरमारूढं भवेत् तर्हितेन गगनं सुमारूढिमिति भवित किम् | नैव भवितित्यर्थः | किं व गयणस्स आरूढं इत्यत्र गगनस्य को भाग आरूढः न कोपीत्यर्थः ||

पुरओ सिरीएँ विय-पङ्कयाइ कमलायरंविव रयान्त ।
मन्ने किविणा पहुणो पणाम-घडियञ्चलि-मिसेण ॥ ९८४ ॥
कुसुम-फलोसारिय-पायवेहिँ विणियन-सउण-पणएहिं ।
तं किर ण मयंचिय महिहरेहिँ जलहिं विसन्तेहिं ॥ ९८५ ॥
सोवाए सुह-दुक्खागमिन आरम्भिणो फलमइन्ति ।
चिन्ता-णह-कण्डू-संभविम विहिणो ण कण्डुयणे ॥ ९८६ ॥

[|| ९८४ || पुरतः श्रियाः प्रियगङ्कजायाः कमलादरमिव रचयन्ति मन्ये कृपणाः प्रभवः प्रणामघटिताञ्चलिमिषेण ||
कमलानि श्रियाः प्रियाणीति कृत्वा कृपणा धनिनः प्रणामकृताञ्चलिक्याजेन तस्याः पुरतः कमलपूजां रचयन्तीति मन्ये इति
समन्वयः ||]

[॥ १८५ ॥ कुस्रमफलापसारितपादपैः विनिवृत्तदाकुनप्रणयैः तत् किल न मृतमेव महीधरैः जलिं विद्याद्धिः ॥ अत्रोक्तं भवित । फलपुष्पविद्यानैः पिक्षविद्यानवृक्षकैः पर्वतैर्यत्समुद्रे प्रवेदानं न किं तत् तेषां मृत्युपायं भवित । भवत्येवेति । महतां दानसामर्थ्यनाद्याः पलायनं च मृत्युवदिति भावः ॥]

[।। ९८६ ।। सोपाये सुखदुःखागमे आरम्भिणः फलम् अयन्ते गच्छन्ति चिन्तानखकण्डूसंभवे विहिणो विधेः सकाशात् दैवात् जना न कण्डूयने ।। फलमइन्ति इत्यनुषद्भः । सुखागमवाञ्छा दुःखापगम-वाञ्छा च उपायताध्ये भवतः । अतः उपायिनः स्वकीयस्योपायस्य फलं सुखागमरूपं दुःखापगमरूपं च प्राप्तवन्ति । दैवावलम्बिनस्तु चिन्तया कण्डूयनं कृत्वा तादृशं फलं न लभन्त इत्यर्थः ।।]

मोहाहिभवेण सिरिं चिर-वोलीणं विमग्गमाणाण । दूरीभवन्तु आगन्तुयाउ कह मा सिमिद्धीओ ।। ९८७ ।। आयार-पेसलाणिव हुवन्ति एभेय विहि-णिओएण । विणियत्तीओच्चिय आवईओं मन्ने समहिलेत्ति ।। ९८८ ।। जिम्म अविसण्ण-हिययत्त्रणेण ते गारवं वलग्गन्ति । तं विसममणुप्पेन्तो गरुयाण विही खलो होइ ॥ ९८९ ॥ हिययस्स विणिव्ववणे इह लोएच्चिय समप्पिय-फलाइ । वीयं प्रर-लोय-फलं ण रण्ण-वसहीइ सिहिहमो ॥ ९९० ॥

[ || ९८७ || मोहाभिभवेन श्रियं चिरातिक्रान्तां विमार्गमाणानां दूरीभवन्तु आगन्तुकाः कथं मा समृद्धयः || भवन्त्येवेत्यर्थः ||]

ि[|| ९८८ || आकारपेदालानामिप भवन्ति एवमेव विधिनियो-गेन विनिवृत्तय एव आपदो मन्ये समखिला इति ||]

[।। ९८९ ।। यस्मिन् विषमे दुःखं अविषण्णहृदयत्वेनंते गौरवम् अवलगन्ति तद् विषमं दुःखम् अनुत्प्रयन् गुरूणां विधिः खलो भवति ।। प्राप्तेषि दुःखं ये अविषण्णहृदयाः सन्तो गौरवं न त्यजन्ति तेषां गुरूणां दुःखम् अनपनयत् दैवं दुष्टं मन्तव्यम् इत्यर्थः ।।]

[।। १९० ।। इदयस्य विनिर्वपणे अद्धास्यामः इह लोक एव समार्पितफलायां बीजं परलोकफलं न अरण्यवसत्यां अद्धास्यामः ।। परलोकः फलं यस्य तत् सदाचारतपश्चर्यादिरूपं बीजम् इह लोक एव दत्तफलायामर्ण्यवसत्यां न क्षिपामः अपि तु इदयस्य विनि-र्वपणे ईश्वराधीनीकरणे क्षिपाम इत्यर्थः । अरण्यवसतिः केवलम्

रमइ विहवी विसेसे थिइ-मेत्तं थोय-विखरो महइ ।
मग्गइ सरीरमधणो रोई जीएचिय कयत्थो ॥ ९९१ ॥
मूले निविडायन्ता विरलुग्गारा तओ पसङ्गेसु ।
कालेण सडिरसाणवि कहाणुबन्धा निमिक्कन्ति ॥ ९९२ ॥
विरसायन्ता बहलत्त्रणेण हियए खलन्ति परिओहा ।
थोय-विहवत्त्रणेणं सुहंभरप्पचिय सुणन्ति ॥ ९९३ ॥
विरसम्मिवि पडिलग्गं ण तरिज्जइ कहिव जं नियत्ते ।
हिययस्स तस्स तरलत्त्रणम्मि मोहो इह जणस्स ॥ ९९४ ॥

ऐहिकफठानां शान्तिस्रिखादिरूपाणां दात्री न तु परठोकार्जनरूपाणां स्रिखानाम् इति भावः ॥ ]

[ | | ९९१ | | रमते विभवी विद्योषे | स्थितिमात्रं स्तोकाविस्तारः इच्छति | मार्गयति दारीरम् अधनः | रोगी जीव एव कृतार्थः | |

[॥ ९९२ ॥ मूले निविडायमानाः विरलोद्वारास्ततः प्रसङ्गेषु कालेन सत्पुरुषाणामपि कथानुबन्धा निमीलन्ति ॥]

[ | | ९९३ | | विरसीभवन्तो बहरुत्वेन हृदये स्खलन्त विन-इयन्ति अनुपभुक्ता एव विनष्टा भवन्ति परिओहा (?) परि-भोगाः परिभोग्यवस्तूनि | स्तोकविभवत्वेन सुखंभरात्मान एव सुणन्ति (?) शृण्वन्ति श्रूयन्ते ||

एवदाब्दी भिन्नक्रमः । बहला विभवा जनान् विरसान् कुर्वन्ति अनुपमुक्ता एव सन्तः । अल्पविभवत्वेनैव जनाः स्राखिन इति भूयन्ते इति भावार्थेन भवितव्यंम् ॥

[ | | ९९४ | | विरसेपि प्रतिलयं न तीर्यते दाक्यते कथमपि यत्

हिययम्मि गाढ-घडिएहिं दोवि मण्णे समं ठविज्जन्ति । बुद्धीओं उहय-लोयम्मुहीओं जुयईण थणएहिं ।। ९९५ ।। पहरइ कह णु अणङ्गो कह णु हु विन्धन्ति कोसुमा बाणा । इय कामेचिय अफुडे फुडाई तत्तों कह सुहाई ।। ९९६ ।। हिययस्स निद्धुरत्तणमिणमो किं संठवेहि महिलाण । अत्तो पओहराणं वज्जंचिय वसइ एयाण ।। ९९७ ।।

निवर्तियतुं इदयं इदयस्य तस्य तररुत्वे चञ्चरुत्वे मोहः इह जनस्य || इदयं चञ्चरुं भवतीति या जनस्य बुद्धिः सा मोहात्मिका | विरसादिप इदयस्य अनपकर्षणीयत्वात् | इति भावः ||]

[| १९५ | इदये गाढघटितैः हे अपि मन्ये समं स्थाप्येते बुद्धी उभयलोकोन्मुख्यो युवतीनां स्तनकैः | इदमुक्तं भवति | उभयलोकोन्मुख्यो ऐहिकपारिजिकश्रेयः संबन्धिन्यो बुद्धी युवतीनां स्तनकैस्तासां इदये गर्त इव स्थाप्येते ते च स्तनकाः पिधान-स्थानभूता इदयरूपस्य गर्तस्य मुखे तिष्ठन्ति तथा च कृत्वा ते उपिर उदेतुमसमर्थे कुर्वन्तीति | युवतिस्तनलम्पटा ऐहिकपारिजिकनिः-भेयसपराङ्काला भवन्तीत्यर्थः ||]

[।। ९९६ ।। प्रहरित कथं नु अनङ्गः ? कथं नु खलु विध्यन्ति कौस्रमा बाणाः ? इति काम एव अस्फुटे स्फुटानि तस्मात् कथं खुखानि ? अनङ्गः कौसुमैर्बाणैः कामिनः प्रहरतीत्यादिः सर्व एव कविकल्पनालापः । स एव नास्ति अनङ्गः परमार्थतः । अतस्त-स्मात् कविसमयेन भाव्यानि सुखान्यपि तथैव अपरमार्थानीति भावः ।।]

[।।९९७।। इदयस्य निष्ठुरत्वम् इदं इदयं किं कथं संस्थापयिष्यति आत्मनि धारयिष्यति महिलानाम्? अतः पयोधराणां वज्रमेव रमइ य चरिए अप्फुल्लयम्मि खिज्जइ य नियय-सीलेण । निन्दइ य पर-सहावं सिहइ य लोओ पर-गुणाण ॥ ९९८ ॥ मग्गव्व दीह-धवला मण्णे चिहुरा जणस्स जायन्ति । वोलन्ताण अणुदिणं जहागयं हियय-भावाण ॥ ९९९ ॥ सव्वङ्गं विणिवेसो णईइ पलिएहिं णूण दावेइ ॥ आसन्नमिमम्मि जरा-करङ्क-भावं सरीरम्मि ॥ १००० ॥

वसितः एतासाम् ।। इदमुक्तं भवित । स्त्रीणां निष्ठुरत्वस्य वसितः वसितस्थानं तासां कोमलहृदये कथं भवेत् ! नैव भवित । अतः पयो-धरद्वयोपलक्षितस्य किटनत्वस्य वसितवित्रम् एव भवित । तासां पयोधराभ्यामधो वर्चं वर्तते न तु कोमलं हृदयम् इति यावत् । कोमलं मन्यमानमिप स्त्रीहृदयं वज्रवत्किटनं भविति ॥ ]

[ | | ९९८ | | रमते च चिरते आत्मसंबन्धिन स्वकीये खिद्यते च निजकशीलेन निन्दित च परस्वभावं स्पृहयित च लोकः परगु-णानां परगुणेभ्यः | | विरुद्धवर्तनो लोक इत्यर्थः | | ]

[।। ९९९ ।। मार्गा इव दीर्घधवला मन्ये चिकुरा जनस्य जायन्ते अतिक्रामताम् अनुदिनं यथागतं हृदयभावानां कामादिचेष्टानां यौवनसहचारिणाम् ॥

कामादिचेष्टादाक्तयो हि योवनदद्यायां यथा क्रमेण आगच्छन्ति तथा ता वार्द्धक्ये क्रमेणेव अपगच्छन्ति | तासामागमनगमनैरिव केद्या मार्गा इव धवला भवन्तीत्युत्प्रेक्ष्यते ||]

[|| १००० || सर्वाङ्गं विनिवेशो नत्याः पिततेर्नृनं दर्शयि आसत्तम् अस्मिन् जराकरङ्कभावं शरीरे || सव्य-त्थामोणिमयं ओहुरमायिड्रियं विलि-लयािहं। धरिण-अलाहिमुहंपिव सरीरिमणमा जरी वहइ॥ १००१॥ अङ्गेसु बिन्दु-णिबिडा णिवडइ परिणाम-जज्जरिज्जन्ती। तिलय-च्छलेण मण्णे कसण-च्छायव्व चिहुराण॥ १००२॥ गब्भुरगम-लङ्घिय-जोव्वणाण धरिणीएँ विमण-पिय-दिइं। थणयाण दुद-धारा-णिहेण पिलयंव णिक्खमइ॥ १००३॥ सयलं विराम-विरसत्त्रणेण दुक्खं सुहंचिय ण णाम। दुक्खाभावो सोक्खं ण जेण ण हु तेण दुक्खंपि॥ १००४॥

सर्वाङ्गे वक्रत्वस्य यः प्रवेशो वार्द्धक्ये जायते स जरायाः क-रङ्क इवेत्युत्पेक्ष्यते । करङ्कः नारीकेलादिमयं दीर्घवक्रं भाण्डं का-पालिकादिभिर्भिक्षायहणार्थे भृतम्।।]

।।१००१।। सर्वस्थामावर्नतम् अधोमुखम् आकृष्टं विललताभिः धरणितलाभिमुखिमव दारीरमेतत् जरी वहति।। स्थाम बलं दारीरै-कदेशश्व।।

| १००२ | अङ्गेषु बिन्दुनिबिडा निपति परिणामेन जर्ज-रीक्रियमाणा तिलकच्छलेन मन्ये कृष्णच्छायेवै चिकुराणाम् | जर्र-या जर्जरीकृता केदाकृष्णतेव विगलिता देहबिन्दुत्वमापचेत्युत्येक्षा | ।

|| १००३ || गैंभोंद्रमलङ्कितयौवनानां गूँहिणीनां विमनस्क-प्रियदृष्टं स्तनानां दुग्धधारानिभेन पिलतिमित्र निष्क्रामित || जीर्णयौ-वनस्वेन प्रियतमायाः विमनस्कत्वं प्रियतमस्य ||

|| १००४ || सकलं विरामविरसत्वेन दुःखं द्यखं वाँपि न नाम | द्यखलेदास्य वैषयिकदुःखभरेणानुविद्धत्वात् | किं च दुःखा-

MH. °वमत° for °वनत°. 3 MH. °छायेवं. 3 MH. जराया. 4 MH. गलोइलंघित°. 3 MH. घरिणीनां.

फुरइ य फुडो अभावस्स एस भुवण-च्छलेण आयारो । आलोयण-णिव्विडिओव्व णील-भावो णह-यलस्स।। १००५॥ इय विरसमिमं संसारमावसन्ताण वो फलममोल्लं । णिव्वडउ पावणाणं गुणाण पहुणो णिसमणेण ॥१००६॥ भविष।

आसा-गय-दाणायन्त-कसण-कण्ठ-प्यहा-हओ लहइ । केसर-कलाव-कराणें सोच्चिय सिढिलो जडा-निवहो ॥ १००७

भावमात्रं स्रखम् न र्तुं वस्त्वन्तरम् एवं येन यस्मात् तेन तस्माच्च न खलु दुःखं सर्वमिप | किं तर्हि | सर्वमेव दुःखं विवेकिनामिति सं-सारविवेकिभिर्व्यापारमात्रं हेयम् ॥

॥ १००५ | । स्फुरित च स्फुट म् अभावस्येष भुवनच्छितेन आ-कारः । आलोकनेन अविद्यावासनानिर्मितावभासेन निर्वृत्तः कल्पित इव नीलभावो नभस्तलस्य । । सर्वे ग्रून्यंमिति माध्यमिकाः । तेन संसारमहो न युक्तः ।।

|| १००६ || इति विरसम् इमं संसारम् आवसतां [वो] युष्माकं
फलम् अमें हिस् अप्रतिपक्षम् अमलं वा निर्वर्ततां पावनानां गुणानां प्रभोर्यशोवर्मणः संबन्धिनां निश्चमनेन आकर्णनेन || महाकुलकम् ||

[।। १००७ ।। आद्यागजदानायमानकृष्णकण्ठप्रभाहतो लभते केसरकलापसादृदयं स एव दिश्थिलः जटानिवहः ॥

ि शिवस्य यो जटानिवहः स शिवसिंहस्य केसरतां प्राप्त इति यावत् ||]

<sup>1</sup> MH. ननु. for न तु 8 MH. संसारविविकिन्यापारसर्व ज्यम्, which seems corrupt. The emendation is conjectural. 8 MH. सर्वन्यमिति The emendation is conjectural. 1 MH. निवर्ततां.

वहइ मणि-किरण-रिच्चय-सीस-निवेसिय-फणा-समोसिर ओ ।
भुयइन्दो पिट-पहोलि-रुद्ध-लङ्कुल-वेलम्बं ॥ १००८ ॥
ताओचिय रहस-विसद्ध-वयण-कुंहरोयराओं पाविन्ति ।
जालावली-विलासं उत्तंस-कवाल-मालाओ ॥ १००९ ॥
पिडमा-मग्गा सिर-सिस-यलाएँ सचिय-णह-मुहोइण्णा ।
तेचिय ह्थेसु णहङ्कुसत्त्रणं एन्ति णिन्तूण ॥ १०१० ॥

[॥ १००८ ॥ वहति मणिकिरणरिद्धतशीर्षनिवेशितफणासम-पस्तो भुजगेन्द्रः पृष्टिप्रभावितरुद्धलाङ्गृलविडम्बनाम् ॥

स्विश्रोमणिना शिवशिरो रिच्चितं कृत्वा तत्र फणां निवेश्य शिष्टशरीरेण शिवपृष्ठोपिर पादपर्यन्तमपसरन् वास्निकः शिविसं-इस्य पुच्छतां गत इत्यर्थः । पृष्टिप्रभावितः प्रभाविती पृष्टितितः । सा विभक्ता येन तादृशस्य पुच्छस्य विडम्बनामनुकरणिमिति यो-ज्यम् ॥]

[।। १००९ ।। ता एव रभसविश्चिष्टवदनकुहरोदराः प्राप्नुवन्ति जालावलीविलासम् उत्तंसकपालमालाः ।।

अत्यन्तोद्घाटितवदनकुहरा याः शिवशिरःस्थकपालमालास्ता एव शिवसिंहस्य जालावलीत्वं प्राप्ताः | जालावल्यः जालरूपापन्नाः सिंहशिरःस्थाः केशा दृष्टपसिद्धाः ॥

[।। १०१० ।। प्रतिमामार्गाः द्यिरः द्याद्यिकलायां सत्यापितनख-मुखावतीर्णाः त एव इस्तयोः नखाङ्कुद्यत्वं यन्ति निर्गम्य ।।

Dc, the only MS. in which stanzas 1007-1011 occur, wrongly omits , which we restore by conjecture.

इय तुलि उमहिलसन्तेण जस्स बल-विब्भमं ति-णयणेण। भेसिय-गोरि-मइन्दं मइन्द-रूवेण परिणमियं १०११

खुडिया इमेण समर ङ्गेसु रिउ-वारणाण कर-दण्डा। णासा-विमुक्क-जीहाह-रुहिर-धारा विसहरव्व ॥ १०१२ ॥ मह-धूम-लया एयस्स सुचिरयाहूय-तियस-णाहस्स । सुर-करिणो बहल-मयम्बु-सामला सहइ सरणिव्व ॥१०१३॥ लहुईकयावि गुण-गारवेण गरुयावि णियय-कुल-उव्वा । अप्पाण-गारवेणं पुणोवि गरुईकया जेण ॥ १०१४ ॥

दिावस्य नखामाणां ये प्रतिमानिवेदााः दिारःदादािकलायां कृतास्त एव ततो निर्गम्य दिावसिंहस्य हस्तयोस्तीक्ष्णनखत्वं प्राप्ता इति भावः ॥

[।। १०११ ।। इति तोलितुम् अभिलषता यस्य बलविश्रमं त्रिन-यनेन भीषितगौरीमृगेन्द्रं मृगेन्द्ररूपेण परिणमितम् ]

|| १०१२ || खण्डिता अमुना यशोवर्मणा समराङ्गणेषु जैय-वारणानां करदण्डा नासाविमुक्तिरुधिरौं: स्कुरैंरिजैंह्वा विषधरा इव || नासाविमुक्तिजिह्वा[म]रुधिरधारा इति पाठान्तरम् ||

|| १०१३ || मखधूमलता एतस्य स्रचरिताहूतत्रिद्दानाथस्य स्ररकरिणः ऐरेावणस्य बहलमदाम्बुदयामला द्योभते सरणीवै ||

स्रचरितं शोभनमाचरितं यज्ञादि । तत्र साक्षादाहूत इन्द्रः ससेन आयातीति दर्शितम् ॥

॥ १०१४ ॥ लघूकता अपि गुंगगौरवेण गुरवोपि निजनकु-

¹ MH. परावणस्य.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> MH. सर्गिञ्ब.

<sup>3</sup> MH. omits the words shown in brackets.

पहु-धम्म-बन्धणे संठियस्स विवरीय-सासिय-जयस्स । करुणा-णीसास-सहा सहन्ति संरम्भ-भिउडीओ ॥ १०१५॥ अह वा २४

कुम्माहिवेण दीसइ उण्णामिय-सङ्ख-रयण-वलएण । तियसाण संभमुग्गाहिअग्व-वत्तोव्व सलिल-णिही ॥१०१६॥

लपूर्वे आत्मगौरवेण पुनरिप गुरूकृता येन] || गुरूकृताः पूर्वे , स्ववंदया यशोवर्मणेत्यर्थः ||

| १०१५ | प्रभुधमेण यहुष्टानां नीत्यर्थं बन्धनं तत्र [सं]िस्थिते
चौरादिवर्गे विपरीतानुशिष्टजगतो बन्धनादिनैरपेक्ष्येण आज्ञामात्रमाँगस्थापितलोकस्य करुणानिःश्वाससहाः शोभन्ते संरम्भमृकुटयः ।।
ऐर्केनिककारुण्येन न जैगत् मार्गे तिष्ठतीति मृकुटियोगेन रसद्वयानुप्रवेशो वर्णितः ।। पृहुधम्मबन्धने संिडयस्स वि[वरी] अमासिनो जस्सेति पाडान्तरम् ।। प्रभुधमे एव बन्धनिमव । परायत्तत्वकारित्वात् ।
प्रभुत्वं भयानकरसञ्यितरेकेण न निर्वहतीति कृत्वा अनिभमतदारुणं
रूपं करोत्यत एवाह विपरीतमर्शकारिण इति । मर्शो विमर्शः ॥

| १०१६ | अथ हर्यवतारयशोवर्मकर्तृकोदिधमथनं चतुर्वि-शितकुठकेन [आह] | कूर्माधिपेन दृश्यते उत्तामितशङ्कुरत्नवठयेन त्रिदशानां संभ्रमोद्ग्रीहिताधिपात्र इर्वे सित्ठितिधिः | मन्दरधारणा-र्थपातालोद्भवकूर्माधिपयुतः समुद्रः एवम् उत्पेक्षितः ।

¹ MH. बंधनादिनिरपेक्षेनाज्ञामात्र°. The correction is supplied by the same note quoted in the margin of Dc. ² MH. °मार्ग. ³ MH. एका°. ⁴ MH. जरा-मार्गेतीति. The correction is supplied by the same note quoted in the margin of Dc. ⁵ MH. बहुधंमवंधेने संतियस्स विअ सासिनो यस्येति. ⁶ MH. संभ्रमोहृतीताघे°. ७ MH. reads the इव after सलिल° thus: सलिल इव निधिः

उम्मिल्लस्ति चिर-याल-मुक्क-णीसास-सिढिल-देहस्स । पढी पुणो तरङ्गेहिँ लङ्किया कमढ-णाहस्स ॥ १०१७ ॥ दीसन्ति कुम्म-तुलिया वणव्य पुणरुत्त-विज्जु-विष्फुरणा । उसास-दिइ-तम्बर-कण्ठ-च्छेया महा-मीणा ॥ १०१८ ॥ पेच्छन्ति सुर-दइचा घडिय-धरा-मग्ग-गोर-परिणाहं । पिंडं पेरन्त-सहाव-सामलं कमढ-णाहस्स ॥ १०१९ ॥ कुम्म-द्वियस्स दीसइ जलहिम्मि तरङ्ग-भङ्गर-णिवेसा । ण-पहुत्त-रसा-यल-कुन्चियव्य पिंडमा महि-हरस्स ॥ १०२० ॥

|| १०१७ || उन्मैंग्रस्यापि चिरकालं मुक्तनिःश्वासिशियिलदे-हस्य पृष्ठं पुनस्तरङ्गैर्लङ्घितं कमटनाथस्य कूर्मपतेः || भूभारखेदकृतो निःश्वासः ||

|| १०१८ || दृदयन्ते उन्मज्जता कूर्मेण तुलिता उन्नमिता घना इव पुनरुक्तविद्युद्दिस्फुरणा उच्छ्वासदृष्टतास्रकण्डच्छेदा महामीनाः || पुनरुक्तमभ्यस्तम् ||

| १०१९ | प्रेक्षन्ते स्तरा दैत्याश्च घटितधरामार्गगौरपरिणाहं [पृष्ठं] पर्यन्तस्वभावदयामलं कमठनाथस्य | आश्वितया भूम्या
यो घृष्टः पृष्ठपदेदाः स गौरीभूतः | पार्श्वानि तु स्वभावदयामलानि
कूर्मस्य |

।। १०२० ।। कूर्मस्थितस्य दृइयंते जलधी तरङ्गभङ्गरनिवेशा न प्रभवता अँवर्तमानेनापर्यवसितेन रसातलेन कुञ्चितेव साकुञ्चनेव

¹ MH. इत्यंते. ° MH. आवर्तमानेन. ° MH. सांकचितेव.

वल इअ-भुयङ्ग-वलयाव वीड-पुन्तिय-णमनत-साहग्गा।
अग्गेहिँ सेल-विडया मूलेहिँ दलनित दुम-णिवहा।।१०२१॥
भुययाहिवस्स णिहसा झिज्जनित उरिम्न खर-हरन्तीओ।
वण-गण्ठि-गयाओं विहङ्ग-णाह-णह-कोडि-कीलाओ।।१०२२
फुद्दन्ति पायवाणं रय-वित्थाराव बद्द-परिवेसा।
विणियत्ति-समय-ताडिय-तडाओं पारोह-मालाओ।।१०२३॥
अद्विय-गिरि-वलण-गयागयम्बु-वोच्छिण्ण-णिवडिय-तडाओ।
पत्ताओं विअड-भावं तिलणाओंवि कडय-सरियाओ।।१०२४

प्रतिमा प्रतिबिम्बं महीधरस्य ।। कङ्कोलकस्य वेशेन चन्द्रादिप्रतिबिम्बं भङ्गरिनवेशं चैलं दृष्टम् ।।

ा १०२१ ।। वलयीकृतभुजंगवलयावपीडमुँक्तनमच्छाखायाः अपैः शैलघटिता मूलैर्दलन्ति द्रुमनिवहाः ।।

| १०२२ | मुजगाविषस्य गिरिनिधर्धार्त् क्षीयन्ते [ उरित ] खरर्खराद्यान्दं कुर्वन्त्यः व्रगयन्थिगता विहंगनाथनखकोटिकीलाः ॥
गरुडेन सह युद्धे धातव्रगत्वं वासुकेः ॥

| १०२३ | । स्कुटन्ति पादपानां रयित्रस्ताराववद्धपरिवेषा विनिवृत्तिसमयताडिततटाः प्ररोहमालाः | । रयो वेगः भ्रमितमन्द-रस्य । तन्नेवत्वेन च व्यवस्थितेन वास्निक्ता स्वीक्तियमाणाः प्ररोहाः परिवेषत्वं वलयाकृतत्वमापद्यन्ते । ततः पुनः प्रत्यावर्तमानेन मुक्ता उद्देष्टनयोगार्त् गिरितटाः प्रन्ति ।।

|| **१०२४ || अस्यितगिरिवलनगतागता**म्बुँच्युच्छिञ्चनिपतित-

¹ MH. करोन. ं º MH. बलं. ॰ MH. ॰घर्षाः for ॰घर्षात्. ७ MH. खरहरा॰. ॰ MH. ॰योगा for ॰योगात्. ॰ MH. ॰गतानां तु कृच्छित्र ॰ अर

परिसिद्धिल-वियड-मूला तेच्चेय वहन्ति पदम-तणु-धारा ।
भुयइन्द-णिहस-विहडन्त-विवर-मूला जलुष्पीला ॥१०२५॥
वीसाम-मन्थरायन्त-सेल-वोच्छिण्ण-दूर-वडणाओ ।
मडहं कमेण वलयं णिज्झर-धाराओ बन्धन्ति ॥१०२६॥
पावन्ति वलिय-विरथय-गिरि-कडय-णिहंसणा तलिण-मूला ।
विखारं दसण-च्छेय-मण्डला दिग्गइन्दाण ॥१०२७॥
णिहस-विरिक्क-दुम-लओ जह-जह सेलम्मि धडह भुयइन्दो ।
तह-तह दीहायन्तो पुणोवि वलइङ्जइ गिरिम्मि ॥१०२८॥

तटाः पाप्ता विकटभावं तन्व्यो निर्तम्बसरितः ॥ अस्थितमनवरतम् ।
गतागतयुक्तरम्बुभिस्तटविघटने अल्पा अपि महत्यो नद्यो जाताः ॥

|| १०२५ || प्रतिशिथिलविकटमूलास्त एव वहन्ति प्रथमतनु-भाराः भुजगेन्द्रनिवर्षविषेटमानविवरमूला जलोत्पीडाः || उत्पीडः समूहः प्रवाहः ||

|| १०२६ || [विश्राममन्थरायमाणशैतव्युच्छिन्नदूरपतनाः अल्पं क्रमेण वलयं निर्झरधारा बभन्ति] || भ्रमित मन्थाने सित प्रितहतोत्पितिता धारा दूरं पतन्ति | विश्रान्त्यर्थावरोधे तु सित न दूरं गच्छन्ति वलयाकारं च स्वाधारलग्नं बभन्ति ||

| १०२७ | प्राप्तुवन्ति वितिविस्तीर्णगिरिकटकानिधर्षणतनुमूला विस्तारं दश्चनच्छेदैमण्डला दिग्गजेन्द्राणाम् | मन्दरमहत्त्वमत्र
तास्पर्यार्थः | दिग्गजेन्द्रदशनव्यापादनात् |

|| १०२८ || निघर्षणेन विरिक्तास्त्रोटितपतिता द्वैमलता येन स

¹ MH. °विकटमान°. ³ MH. °च्छे इं मंडला. ७ MH. बिस्का°. ⁴ MH. बूम°.

णिहस-परिगलिय-वासुइ-णिम्मोय-रयावबद-परिवेसो । कुम्मिम्म होइ खण-विरइआलवालोव्व सलिल-निही॥१०२९ कम-लद्दालोयं फणि-णिहंस-झिज्जन्त-तड-पणद्वासु । णिन्ति अविणिक्खमन्तावि वण-यरा महिहर-दरीसु॥१०३०॥ होन्ति गिरि-वलण-भावा अण्णण्ण-दिसा-घडन्त-कडयाण। सरलंपि पडन्तीणं सिलाण कुडिलव्व गइ-मग्गा॥१०३१॥

यथायथा शैले घटते संबध्यते भुजगेन्द्रः तथातथा दीर्घायमाणः पुनर्कि-वल्यते वेष्टचते गिरौ ॥ अपस्ततक्विटपे मन्दरमन्थैने तनुत्वं यथा-यथा उत्पद्यते तथातथा नेत्रत्वमापच्चो वास्नुकिः अन्यीन्यानि वेष्टनानि भजत इत्यर्थः ॥

| १०२९ | निधर्षपरिगिलतवास्रिकिनिर्मोकरयावबद्धपरिवेषः कूर्मे मन्दरमूलाधिकपरिमाणे मन्दरमूलस्थे भवति क्षणविरिचताल
\* 
वालिमिव गिरिमूलम् | निर्मोकः क्षप्तर्म |

|| १०३० || क्रमलब्धौलोकं कृत्वा फणिनिधर्षणक्षीयमाणपर्न-ष्टतटासु सतीषु निर्यान्ति अविनिष्क्रामन्तिणि वनचरा महीधरदरीषु ||

| १०३१ | भवन्ति गिरिवलर्नभावाद्धेतोः अन्योन्यदिग्घटमान-कटकानां सरलमि कृत्वा पतन्तीनां [द्दीलानां] कुटिला इव गति-मार्गाः | वलतो मन्थनैमन्दरस्य उत्तरदिग्व्यवस्थिताः कटका द-क्षिगया दिशा अन्योन्यं संबध्यन्ते | दक्षिगदिग्गतास्तु उत्तरया [इति] अन्योन्यदिग्घटमामकटकत्वं शिलानाम् | यतश्च प्रदेशाच्छिलाः

¹ MH. °कर्नते for °वर्नते. The emendation is conjectural. ³ MH. °मथने. ³ MH. अन्योन्यानि. ' мН. °लङ्गालोई. ' мН. °नण्ड°. ' мН. °निष्काम- तेपि. ' мН. °वरुण °. ' мН. मथम°.

उच्छिलिय-सिलिस-पूरिय-गयण-दिसा-वस्तय-पिंडह ओयासी। खण-तुच्छिम्मि पिंडरवी णवर समुद्देचिय वस्त्रमो ॥ १०३२॥ वासुइ-णिहसुम्मू स्वय-पक्ख-च्छेय-वण-गण्ठि-णिठ्यिष्ठया । णिवडन्ति सेस्र-कड्याउ वज्ज-धारा- तड-क्खण्डा ॥१०३३ पसरन्ति वस्त्रनो अहि-मण्डसङ्ज्जन्त-कट्टिय-सरीरा । सुंकार-सरस्थिआवत्त-पसिढिसा णवर भुयइन्दा ॥१०३४॥

पतन्ति तस्मिन् गर्छिति सति अपादानापेक्षया स्पष्टमपि कृत्वा पतन्त्यः कुटिलमार्गा इव लक्ष्यन्ते ॥

|| १०३२ || उच्छितिसितिलपूरितगगनिदग्वतयस्वासितिहता-वकाद्याः क्षणैतुच्छे प्रतिरवः केवलं समुद्र एवावलगः || मन्दरा-घातादुच्छितिन जलिभजलेन गगने पूरिते सित तत्रानवकाद्याः [सन् ] क्षणमावरिक्ते समुद्रे एव प्रतिदाद्यः समुक्षलासेस्पर्यः ||

| १०३३ | नेत्रस्वापचवार्संकेनिवर्षोनमूलिता ये पक्षच्छेद-व्या इन्द्रपहाँरकृताः [तत्संबन्धिभ्यो प्रन्थिभ्यो निर्वर्तिताः] पृथम्भूताः निपतन्ति दौलकटकात् नष्टदाल्यस्वापचवचधारामिश्रास्तटखण्डाः ॥

|| १०३४ || प्रसरन्ति वलदुदिधमण्डलीक्रियमाण[कृष्ट] शरीराः सूँदकारसरलीकृतावर्तस्वेन प्रशिथिलीभूतश्रिराः केवलं भुजगेन्द्राः || नवरं केवलम् | एवं नाम महान्तो जलधी सर्पाः ये फूटकारैर्मन्दरवै-लनोत्पन्नानावर्तान् सरलान् कुर्वन्तिं ||

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> MH. गमित्तसपदानापेक्षया. <sup>2</sup> MH. क्षणातुच्छे. <sup>5</sup> MH वासुकिर्नि.
<sup>6</sup> MH. <sup>9</sup>प्रमाण for <sup>9</sup>प्रहार<sup>9</sup>, which is a conjectural emendation. <sup>5</sup> MH. is apparently mutilated here. The addition is conjectural. <sup>6</sup> MH. <sup>9</sup>शरीरास्तत्कार<sup>6</sup>. <sup>7</sup> MH. सपायो for सपाये. <sup>8</sup> MH. is here mutilated, reading <sup>9</sup>वलनोन्पन्नानाव. Doubtless the copyist left out some words after <sup>9</sup>नाव. The correction is conjectural.

तरु-वित्य-लया-लिच्छ लहिन सेलिम्म कडय-सिर्याओ । उम्मोइय-वासुइ-णिहस-मग्ग-संदाणिअ-जलाओ ॥१०३५॥ कडण्हिं तहेय मही-सिहरेहिं णहंव पेल्लियं गिरिणो । अल्लीणं णवर दिसाहिं णिहस-तणुयम्मि मज्झिम्म ॥१०३६॥ कुम्म-विणिहिद्य-मूलो भुययाहिव-णिहस-तणुइयाहोओ । कह-कहिव पढम-णिमिओ सुहेण ओसारिओ सेलो ॥१०३७॥ घडियं मन्दर-दर-दूभियम्मि संखु।हिय-जलिह-तण्णायं । सितिरोवयार-पङ्कंव कुम्म-वीढम्मि महि-वेढं॥१०३८॥

| १०३५ | वितितंक्तितालक्ष्मीं लभन्ते दौले कटकसरितः उन्मोचितवास्रिकिनिवर्षमार्गसंदानितजलाः | लक्ष्मीः द्योभा |

| १०३६ | | कटकैस्तथैव महीशिखंरैर्नभः प्रेरितं मन्दरगिरेः समुद्रादुत्तीर्णस्यं [आलीनम् आश्विष्टमिव केवलं] दिग्मिर्निघर्षतनी मध्ये | | कटकशिखरनेत्रैनिघर्षस्थानमहत्त्ववर्णनमत्र तालपर्यार्थः | |

| १०३७ | कूर्मविनिघृष्टमूलो भुजगाधिपनिघर्षतनूकृताभोगः सन् यः पूर्वं कथंकथमि निमितः समुद्रे क्षिप्तोर्भूत् स खखेनापसा-रितः उत्कालितः [श्रौलः] | तले कूर्मनिघर्षेण मध्ये च वास्रकिनो-रक्षेपणेन लघुकृतत्वात् ||

| १९३८ | घटितं संबद्धं मन्दरेण मनाग्दूमितं खेदितम् [अँपि]
संक्षुब्धेन समुद्रेण तत्नार्यंम् आईं शिशिरोपचारार्थं पङ्कमिव कर्दम इव

<sup>1</sup> MH. समुद्राहुर्त्तार्णदिग्भिनि. The emendation and addition are conjectural. 2 MH. नेनी . 3 MH. सिनोतन for क्षित्रोम्त. 4 MH. तनायं मार्द्र.

इय कम-णिम्महिया-मुक्क-विहुर-खीरोअ-सरहसुव्वृद्धा । लच्छी अज्जवि वच्छ-खल-हिया वुब्भइ इमेण ॥ १०३९॥ कि च । ४

दीसइ कर-ताडण-मूढ-रुहिर-संगलिय-सामल-च्छायं। हियय-िइय-विरह-हुयास-धूम-मइलंव थण-वहं॥ १०४०॥ वयणुव्वहण-णिवेसिअ-करुद-णह-मणि-मऊह-वोच्छेए। संधन्ति णिरञ्जण-णिम्मलाओं थोरंसु-धाराओ॥ १०४१॥

संतापितवृत्तेये कमडः कूँमीः पीडिमव तत्र मैंहीपीडम् ॥ महोद्धिमयन-समये किल कूँमीः सर्वात्मना जलियतलं प्राप्तो मन्दरभरधारणाय । ततः पुनरिप पृथ्वी तत्र विश्वान्ता क्षुंब्धजलियना आद्री विरता एवमुखेक्षितौं ॥

|| १०३९ || इति क्रमेण निर्मिथितमुक्तो विधुरः क्षीणो यः क्षीरोदस्ततः सर्गसमुदूदा ठक्ष्मीरद्यापि वक्षःस्थलस्थिता उद्यते एतेन यशोवर्महरिणा || २४ || कुलकम् ||

|| १०४० || अथ राजप्रतापवर्णनार्थं चक्रकम् | दृहयते कर-ताडनरूँढरुधिरसंबंतित[इयामल]च्छायं इदयार्थान्ते विरहाप्रिधूमम-तिनमिव स्तनपृष्टम् ||

|| १०४१ || वदनोइहननिवेशितकरो ध्वनखिक्सणमणिमयूख-व्युच्छेदान् संदर्भति निरुद्धनत्वेन निर्मेताः स्थूताश्रुभाराः ॥

³ MH. विर्हृतये. ³ MH. कमठकूर्मपीटिमिन for कमट: कूर्म: पीठिमिन.
³ MH महापीर्ट! • MH. कूर्मसर्वा ³ MH. खुन्धजतः भेशाहेनिरतैनमुस्येकिताः
• MH. क्षीन्तो, • MH. सरससमुद्दा, • MH. करोर्थः • MH. निरंजनने.

वण-लम्बालअ-माला-णिरोह-खण-मेत्त-पुष्तइज्जन्ता । उम्हविय-गण्ड-वासं चक्कलइज्जन्ति णीसासा ॥ १०४२ ॥ इय लीला-रोसुग्गम-विसमिय-भुमयम्मि जम्मि वुब्भन्ति । वेरि-रमणीहिँ वेहव्व-लम्भ-विहुराइँ अङ्गाइं ॥ १०४३ ॥

जस्त मुह्नारुयाहय-विसन्त- भुयणन्तरेण उअराओ । वुब्भइ अयण्ड-बम्भण्ड-डम्बरो पन्च-अण्णेण १०४४

| १०४२ | [घर्नाः निविद्धाः तैलाभावात् लम्बाश्च शिरसः सकाशाद्ददनभागे लम्बमानाः ] | अयोजनात् | [ताभिः] अलक-मालाभिर्निरोधेन क्षणमात्रं पुञ्जीक्रियमाणाः उष्णीकृतगण्डपार्श्व कृत्वा चक्रीक्रियन्ते निःश्वासाः ||

।। १०४३ ।। इति लीलारीपोद्गमिवकैसितभूके यस्मिन् राज्ञि उद्यन्ते वैरिरमणीभिवैधव्यलाभविधुराण्यङ्गानि ।। ४ ॥ चक्रकम् ॥

११९०४४ | जस्तेति युगलकम् । यस्य मुखमारुतेन शङ्खा-भाँनार्थेन आहतं सत्विद्यात् प्रविद्यात् भुवनान्तरम् अन्यतमं भुवनं यत्र तत् मुखमारुताहतविद्याद्भवनान्तरम् तेन उदरात् उद्यते च धार्यते च औन्यतमब्रद्धाण्डसादृदयं पाञ्चजन्येन शङ्केन ।।

भगवतो हि हरेरुदरे त्रयो लोकाः स्थिताः तेन तदाधारत्वेन

इय कम-णिम्महिया-मुक्क-विहुर-खीरोअ-सरहसुव्वूढा । लच्छी अज्जवि वच्छ-खल-द्विया वुब्भइ इमेण ॥ १०३९॥ कि च । ४

दीसइ कर-ताडण-मूढ-रुहिर-संगलिय-सामल-च्छायं। हियय-द्विय-विरह-हुयास-धूम-मइलंव थण-वहं ॥ १०४० ॥ वयणुठ्वहण-णिवेसिअ-करुद्ध-णह-मणि-मऊह-वोच्छेए। संधन्ति णिरञ्जण-णिम्मलाओँ थोरंसु-धाराओ॥ १०४१॥

संतापिनवृत्तंये कमटः कूँमेः पीटिमव तत्र मेंहीपीटम् ॥ महोदिधिमथन-समये किल कूँमेः सर्वात्मना जलिधतलं प्राप्तो मन्दरभरधारणाय । ततः पुनरिप पृथ्वी तत्र विश्रान्ता क्षुंब्धजलिधना आर्द्रा विरता एवमुसेक्षितौं ॥

|| १०३९ || इति क्रमेण निर्मिथतमुक्तो विधुरः क्षीणो यः क्षीरोदस्ततः सर्मसमुदूढा रुक्ष्मीरद्यापि वक्षःस्थलस्थिता उद्यते एतेन यशोवर्महरिणा || २४ || कुलकम् ||

| १०४० | अथ राजप्रतापवर्णनार्थं चक्रकम् | दृश्यते कर-ताडनरूँढरुधिरसंवैंतित[श्यामत]च्छायं हृदयार्धान्ते विरहाग्निधूमम-तिनमिव स्तनपृष्ठम् |

| १०४१ | वदनोद्दहननिवेशितकरोधैर्वनखलक्षणमणिमयूख-व्युच्छेदान् संदर्धति निरञ्जनत्वेन निर्मलाः स्थूलाश्रुधाराः ॥

¹ MH. °निर्वृत्तेये. ² MH. कमठकूमेपीठिमव for कमठ: कूमें: पीठिमिवः औस महापीठं! ⁴ MH. कूमेंसवों° ै MH. खुन्धजलाधेआहेविरतैवमुन्येक्षिताः ॰ MH. खीन्तो. ¹ MH. सरससमुदुढा. ॰ MH. °करोव्वे°. ి MH. निरंजनन्वे

धण-लम्बालअ-माला-णिरोह-खण-मेत्त-पुष्त्रइज्जन्ता । उम्हविय-गण्ड-वासं चक्कलइज्जन्ति णीसासा ॥ १०४२ ॥ इय लीला-रोसुग्गम-विसमिय-भुमयम्मि जम्मि वुब्भन्ति । वेरि-रमणीहिँ वेहठ्व-लम्भ-विहुराइँ अङ्गाइं ॥ १०४३ ॥

जस्त मुह-मारुयाहय-विसन्त- भुयणन्तरेण उअराओ । वुब्भइ अयण्ड-बम्भण्ड-डम्बरी पन्च-अण्णेण १०४४

| १०४२ | [घनीः निविद्याः तैलाभावात् लम्बाश्च शिरसः सकाशाद्वदनभागे लम्बमानाः] | अयोजनात् | [ताभिः] अलक-मालाभिनिरोधेन क्षणमात्रं पुञ्जीक्रियमाणाः उष्णीकृतगण्डपार्श्व कृत्वा चक्रीक्रियन्ते निःश्वासाः ||

।। १०४३ ।। इति लीलारीषोद्गमविकैंसितभूके यस्मिन् राज्ञि उद्यन्ते वैरिरमणीभिर्वेभव्यलाभविभुराण्यङ्गानि ।। ४ ॥ चक्रकम् ॥

| १०४४ | जस्तेति युगलकम् । यस्य मुखमारुतेन शङ्घाभाँनार्थेन आहतं सत्विशत् प्रविशत् भुवनान्तरम् अन्यतमं भुवनं
यत्र तत् मुखमारुताहतविशद्भवनान्तरम् तेन उदरात् उद्यते च
धार्यते च औंन्यतमब्रद्धाण्डसादृश्यं पाञ्चजन्येन शङ्घेन ।।
भगवतो हि हरेरुदरे त्रयो लोकाः स्थिताः तेन तदाधारत्वेन

¹ MH. is corrupt here, omitting some part and misreading another of the chhâyâ. It has ध्———योजनात् अलकमालाभित्तिरोधेन. º MH. ॰ MH. उद्यातेव धार्यते च which can hardly be a mistake for उद्यात इव धार्यत इव which if read by MH. would explain the reading of J, the only MS. that reads वुब्भइव, all others having वुब्भइ अयण्ड ॰.

सो एस केसवी उवसमुद्दमुद्दाम-दावियाआमे। अह सोहड् सेसम्भिव णिययम्मि जसम्मि विणिसण्णो॥ अहवा।१८

भारुव्यहणा-जोग्गायरेण तारेहिं णह-मऊहेहिं। सेस-सिस्हिंय चलणारिवन्द-घडिएहिं सोहन्ति १०४६

अण्डत्रयमपि तत्र स्थितमिति कोष्ठ्यपवनेप्रेरितः अन्यतमो होकः इाङ्काभ्यन्तरे प्रविष्टः ईंति इाङ्कः अन्यतमब्रद्धाण्डत्वेनोत्प्रेक्षितः अतिमहत्त्वात् ।।

| १०४५ | स एष केशवः | केशवावतारत्वात् | उपसमुद्रं समुद्रसमीपे उद्दीमदर्शितायौमे एष श्रीभते शेष इव निजके यशिस विनिर्वण्णः | यशो जलिधपर्यन्तवैतत्याच्छीक्ल्याच समुद्रशायिनीरा-यणश्चयात्वापचीशेषत्वेनोत्येक्षितम् ॥ २ ॥ युगलकम् ॥

| १०४६ | अथ पोडराभिः कुलकम् जनोपतापसमयनिर्दार्शताधिष्ठार्नृष्ट्यापृथिवी शरीरदर्शितया धर्मप्रधानत्वं यैशोवर्मणो
वर्णियतुम् | अथवेति निपातसमुदायः अर्थान्तरप्रस्तावनार्थः |
भारोद्धहनयोग्यादरेण तारैनेखमयूखैः शेषशिशुभिरिव चरणारविन्दघटितैः शोभमानाम्

किल तरुगिरिसागरसरित्सहितां भुत्रं गोलकरूपं दोषो धारयते दारीरिणीं तु नूनं दोषर्छत्रेकाः इत्युत्वेक्षावीजम् ॥ १ ॥

¹ MH. °पवन: में °. ² MH. seems very corrupt here, reading इत्यन्यतमलोक: सङ्क्षान्यतम ° for इति सङ्घः अन्यतम °. Our emendation is merely conjectural ³ MH. उद्याम °. ⁴ MH°. दिश्तात्योमे. ⁵ MH. विनिषणणः ° MH. °सायिना नारायण °. ७ MH. °पत्रा श्रोव °. ⁵ MH. °ष्टानृस्ततप्रथिनी सरिदर्शितया धर्मप्रधानत्व यशो °. ⁰ MH. अर्थवित च. '¹⁰ MH. °६पा श्रेषे. ¹¹ MH. °स्तका

भुयइन्द-फणा-मण्डल-णिवेस-पिडलग्ग-रयण-रायंव । चलण-जुयमावहिनंत पज्जनालत्त्रय-च्छायं १०४७ लीला-घोलाविय-चलण-मुहल-मञ्जीर-रव-मिलनतेहिं । वुब्भिनंत सेस-फणा-वलएहिंव राय-हंसेहिं १०४८ कारण-किरि-खन्धुक्खेव-लग्ग-पिकविल-केसर-च्छायं । वहमाणिं किरण-कलाविभिरिण-रसणा-गुणुग्गिण्णं १०४९ सेविज्जिनंत सरयण-रसणा-पिडिणिठ्वडन्त-पिडिमेण । आढन्त-रोहणुइलण-वइयरेणंपिव ज्ञणेण १०५०

।। १०४७ ।। मुजगेन्द्रफणामण्डलिनवेद्यनेन प्रतिलग्नरत्नराग-मिव चरणेयुगं प्रैंवहन्तीं पर्याप्रालक्तकच्छायम्

||१०४८ || तीतापूर्णितचरणमुखरमैञ्जीररवेण मित्रद्भिः संघट-मानैः सजातीयभ्रान्त्या उद्यमानां सेव्यमानां तद्दाईनां वा दोषफणा-वत्यैरिव राजहंसैः

द्योक्ल्यात् द्येषफणासादृइयं राजहंसानाम् । चरणसंचारिणीं च दृष्ट्वा वाहनभूता हंसा उपसर्पन्ति भगवतीं भूदेवताम् ॥

| १०४९ | कारणम् भूम्युद्धरणम् तेन यः किरिवेराहस्तस्य स्कन्धेन य उत्क्षेपः उत्क्षेपणं तेन लग्ना ये परिकिपिशाँः केसराः स्कन्धकेशास्तच्छायं तत्सदृशकान्ति वहन्तीं किरणकलापम् इरिण-रसनागुणोद्गीर्णम्

इरिणं सुवर्णम् ॥

|| १०५० || सेव्यर्मानां सरत्नरसनाप्रतिनिर्वर्तमानप्रतिमेन आर-।| १०५० || सेव्यर्मानां सरत्नरसनाप्रतिनिर्वर्तमानप्रतिमेन आर-

¹ MH. चलन°. '² MH. °मंजरीमंजरवेण for °मञ्जीरखेण. ³ MH. तहाहनानां.

णाहि-विवरेण कारण-वराह-दाढा-बहेणव सहिनते । पायाल-तमुब्भेयायमाण-रोमावलीएण १०५१ अज्जिव अणह-िहय-राम-रमणि-णिग्गमण-सीर-मग्गंव । उयरमहिराम-विल-वीइ- भङ्ग-विसमं पआसेनित १०५२ सोहिनते हाराविल-वलन्त-रोमावली-तरङ्गेण । जउणा-संगय-गङ्गा-सोत्तेणव मज्झ-एतेण १०५३ लायण्ण-परिष्फुरमाण-परियणुक्तिवत्त-चामर-चएहिं । अन्तो-पायड-भूहह-मूल-कलावंव दंसिनित १०५४

प्रतिमा प्रतिबिम्बम् । रोहन्त्यिस्मन् रत्नानीति रोहणं रत्नाकरः । तस्यो च्छेलने मथने व्यतिकरो व्यापारो यस्य तेनेवै । संचौलितर- त्नाकरेणेवेत्यर्थः ।।

|| १०५१ || नाभिविवरेण कारणवराहदंष्ट्रापदेनेव शोभमानां पातालतमउद्गेदायमानरोमावलीकेन

|| १०५२ || अद्याप्यनघस्थितरामरमणीनिर्गमनसीरमार्गमिव उदरम् अभिरामवित्रवीचिभङ्गविषमं प्रकाशयन्तीम्

सीता हलविलिखनैर्भुवो जातेति प्रसिद्धिः । वलित्रयं चोदैरे तरुणी धारयत इति स्थितम् । तर्त् हललेखात्वेनोत्प्रेक्षितम् ॥

॥ १०५३ ॥ द्योभमानां हारावलीषु वलन्तो रोमावलीतरङ्गा यर्वे तेन गङ्गौसंगतयमुनास्रोतसेव मध्यदेशेन

|| १०५४|| [ लाँवण्यपरिस्कुरत्परिजनोत्क्षिप्तचामरचयैः अन्तः-प्रकटभूरुहमूलकला]पैनिव दर्शयन्तीम्

¹ MH. तस्योचलनेवयेन for तस्योच्छलने मथने, which is a purely conjectural reading. ² MH. तेनैव. ³ MH. संचित् त्. The emendation is conjectural. ⁴ MH. बीची. ⁵ MH. चोदारतरुणी for चोदरे तरुणी. ⁵ MH. तद्रहलेखात्वेन . ७ MH. पच. ७ MH. omits the portion shown in brackets. ७ MH. प्यामिव दर्शयंती.

पहु-दंसण-रस-पसिय-संसेय-रोमन्च-संचय-निहेण ।
सिलेलाहय-देसूस[सियं] वीय-लयंव दंसिन्तं १०५५
अन्तोविरं च पिरसंठिएण णहं-णिण्णआएँव जलेण ।
पिडमा-पिडएण सियंसुएण संवित्य-थण-विम्बं १०५६
कण्ठ-कुसुमेसु बहुसो लीणुड्डीणेहिँ महुयर-कुलेहिं ।
आयासियङ्ग-लेहं सवक्ख-सेलेहिँव पुणोवि १०५७
मुन्ता-पेरन्तन्तण-पाविय-पायार-मण्डल-गुणेहिं ।
दिव्व-पुरेहिँव मणि-कुण्डलेहिँ संभावियाहोयं १०५८

भूमिदारीरे तरुमूलान्यन्तर्गतानि किल भवन्तीत्यौचित्योत्प्रेक्षा ॥
[॥९०५५॥ प्रभुदर्शनरसप्रस्ततसस्वेदरोमाञ्चसंचयनिभेन सिललाइतदेशोच्छ्वसितां जलयुक्तप्रदेशे समुद्रतां बीजलतामिव दर्शयन्तीम्

बीजलता बीजकार्यकारिणी लता इक्षुखण्डादिका । इक्षवी हि भू-म्यां रोपितेभ्यो लताखण्डेभ्यः प्रजायन्ते न तु बीजेभ्यः इतर वृक्षवत् ॥

ा। १०५६।। अन्तर्रुपरि च परिसंस्थितेन नमोनिर्मंगाया इव जलेन प्रतिबिम्बितेन सितांशुकेन संवृर्तस्तनविम्बाम्

।। १०५७ ।। कण्डकुम्रुमेषु बहुशो लीनोड्डीनैर्मधुकरकुलैराया-सिताङ्गलेखां सपक्षेः शैलैरिव पुनरपि

|| १०५८ || मुक्तापर्यन्तत्वेन प्रापितप्राकारमण्डलार्धान्तेः | म-ण्डलगुणैरिति कचित्पाटः | दिव्यपुरैरिव मणिकुण्डलैः संभावितः आभोगः द्यारीरं विस्तरश्च स्थावरावस्थायां यस्यास्ताम्

¹ MH. अंतउपरिष्टितेन for अन्तरुपरि च परिसंस्थितेन. ² MH. भिन्नगाया for भिन्नगाया. ³ MH. संवृतं स्तनिविबम्.

कुण्डल-सित-सूरन्तर-णिसण्ण-कबरी-णिसा-विणील दं ।
मुह-मण्डलं सुमेरुंव कणय-गोरं पयासेनित १०६९
सव्वचो हार-मृऊह-दण्ड-पिडयिग्गयङ्ग-भावेण ।
उम्मिळ-णिम्मलाणेय-पह-समूहंव दीसन्ति १०६०
अवयंस-कुसुम-णीसन्दमाण-रय-बिन्दु-कलिय-मूलेण ।
गण्ड-खलेण दर-गलिय-रेणु-भावेणव सहन्ति १०६१
माला-वलएहिँ पइण्ण-सुरहि-कबरी-लयं महुयराण ।
वेणी-बन्धेहिँव बहु-णरिन्द-वेहव्व-पिसुणेहिँ १०६२

| १९९९ | कुण्डले शिशिसराविव तयोरन्तरे मध्ये निषण्णं च तत् कवर्येव निशा रात्रिः तमः तया विशेषेण नीलार्धं नीलैक-भागं मुखमण्डलं स्रमेरुमिव कनकर्गीरं प्रकाशयन्तीम्

मेर्रिय छुमेरः । मेरी किल वामदक्षिणभागयोः सूर्याचन्द्रमसौ व्यवस्थितौ पश्चिमभागे तु तमः इति मुखेन कुण्डलाभ्यां पश्चात्पलम्ब-मानकवर्या च युक्तेन सादृदयम् ॥

॥ १०६० ॥ सर्वतो हारमयूखमण्डैलपतिजागरिताङ्गत्वेन उन्मीलितनिर्मलानेकप्रभासमूहमिव दृद्यमानाम्

[॥ १०६१ ॥ अवतंसकुछमिनःध्यन्दमानरजोबिन्दुकितमूलेन गण्डस्थलेन ईपद्रितरेणुभावेनेव शोभमानाम्

अवतंसार्थानि केरोषु धारितानि यानि कुछमानि तेभ्यः सकाशा-इहतां रजसां बिन्दुभिर्ितप्रमूलेन गण्डस्थलेन किंचिदाईभूतपांछमत्त्व-मिव दर्शयन्तीमित्यर्थः ॥

।। १०६२ ।। मालावलयैः प्रकीर्णस्चरभिकवरीलतां मधुकराणां संबन्धिभिः [वेणीवन्धैरिव बहुनरेन्द्रवैधव्यपिशुनैः]

³ MH. मीलार्धत (= नीलार्धान्तं?)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> MH. दृश्यमानम्,

इय सुव्वइ एसी इर सरीर-भाव-परिसंटियं बहुसी । पचक्खंचिय देविं पुहईं पुरुएइ पीडासु ॥ १०६३॥ कंच।२

सीसइव जस्स ताराणुसारि-णिग्गय-करुङ्क-वरुएण । अत्ति-णयणाहि अञ्जवि समुब्भवी णियय-बिम्बेण १०६४ वंसम्मि तस्स रयणी-रमणस्स पुरा परिष्टिया पहुणी । जे ताण अह पणामी एसी उण किंपि णिट्वडिओ ।। १०६५ ।।

मालावलयैहेंतुभूतैः प्रकीर्णस्चरभिकवरीलतामिति संबन्धः । ताश्च मधुकरमाला विमुक्तवेणीसादृदयाद्वहवो ये नरेन्द्रा मेदिन्या भर्तारो व्यतीतास्तत्कृतवैधव्यस्चकत्वेन कल्पिताः ॥

|| १०६३ || कुलकम् | [ईति श्रूयते एष किल दारीरत्वप-रिसंस्थितां बहुदाः प्रत्यक्षमेव देवीं पृथिवीं पुलकयित पीडाछ || पीडा उपतापस्तत्कथनार्थमागतां प्रत्यक्षं भूमिं पदयतीत्यर्थः ] ||

|| १०६४ || सीसईं इति युगलकम् | द्याप्यते इव कथ्यत इव यस्य तारार्नुंसार्रंनिर्गतकलङ्कवलयेन अत्रिनयनादद्यापि समुद्भवो निजकविम्बेन

| १०६५ | वंदो तस्य रजनीरमणस्य पुरा परिष्ठिताः प्रभोर्यद्योवर्मणो ये तेषामेष प्रणामः | स एष तु यद्योवर्मा कोपि निर्वृत्तः

The MH. omits all chhâyâ on this couplet. That given above is conjectural, the last portion commencing with पीडा डप° being, however, from a marginal note copied from Dc.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> MH. सीस इति for सीसइ इति.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> MH. तरोनु°.

भवि अ।४

सज्झस-संवेजम्मीलणेवि अलसुम्मुहा समुत्तरइ।
दिश्ची पहिरस-विरलायमाण-पग्हन्तरालेसु ॥ १०६६ ॥
तत्तोहुत्त-गयागय-हियय-वहाअन्त-णह-मऊहेण ।
कर-किसलएण लोलंसुयम्मि थण-मण्डले वसियं ॥१०६७॥
गाढ-जहण-थल-क्खलण-मुहल-मणि-किङ्किणीअमुक्कम्पो ।
पडिकुसुमन्दोलिअ-कण्ड-दाममङ्गं तरङ्गेइ ॥ १०६८ ॥

संपन्नः प्रकटीभूतः ॥ किल अत्रिनेत्राचन्द्रो जातः । ततश्च कारणभूतकृष्णनयनतारानुरूप्येण चन्द्रे कलङ्कः । तेनैत च विम्बकलङ्केनासी 
व्यपिद्यते दाद्यीति । छायायां दाद्यादाब्दपर्वृत्तेः । अहेति दाब्दः एष
इत्यस्यार्थे । तेषां तावत् एष लोकसिद्ध एव प्रणामो निर्वृत्तः चन्द्रवंदासमुद्भृतत्वादेव । स एष पुनर्यद्योवमां कोपि सर्वातिद्यायी संपन्नः ।
यस्यापिरिमितो गुणगणो नारायणावतारत्वाद्धिभैज्य गणियतुं न पार्यत
इति पुनःदाब्दात् अध्यौहारेण नेयम् ॥ २॥ युगलकम् ॥

|| १०६६ || नृपसौभाग्यं चक्रकेणाह | साध्वससंवेगोन्मीलनेपि अलसोन्मुखा समुत्तरति | बाल्येर्नांप्रागल्भ्यात् | [दृष्टिः ] प्रहर्षवि-रलायमानपक्ष्मान्तरालेषु || साध्वसं भयम् | कुतूहलमिति<sup>©</sup> केचित् ||

|| १०६७ || तदभिमुखगतागतहृदयपथायमाननखमयूखेन कर-किदालयेन लोलांशुके स्तनमण्डले उषितम् ||

|| १०६८ || गाढजघनस्थलस्खलनमुखरमणिकिङ्किणीकम्

\*
उत्कम्पः कामजः परिकुद्धमान्दोलितकण्डदाम अङ्गं तरङ्गयति ||

¹ MH. कारणभूतं कृष्णनयननारानुरूप्येण चंद्रे कलंकस्तेनैव च बिम्बे कलंकेनासी॰ थे MH. प्रतः सन्दाध्याहारेण for

पुनःश्चादात् अध्याहारेण. ° MH. बाल्येन प्रागल्भ्यात्. ° MH. इह for इति.

इय णिठ्वत्तिय-सेज्जा-परिणयणाण पडिवक्ख-कुमरीण। जायन्ति जस्त पुरओ ससज्झसा वम्मह-वियारा १०६९

के ऊर-मरगओगिगण्ण-किरण-किले भुयम्मि अप्पाणं । सा जस्त विणीएइव णिलिणि-वणुक्कण्ठिया लच्छी १०७० अहियाराणल-कुण्डम्ब-मण्डलं नाव णं समक्कमइ। तिमिरं कुलमिव तारा-फण-रयण-वहं विसहराण॥१०७१॥

।। १०६९ ।। इति निर्विर्तितद्याय्यापरिणयनानां प्रतिपक्षकुमारीणां जायन्ते यस्य पुरतः ससाध्वसा मन्मथविठौंसाः

े ज्ञाय्यापरिणयो गान्धर्वविवाहः | परिणयनं [परिणयः] ॥ तस्य के वयमिति वक्ष्यमाणेनात्र संबन्धः कर्तव्यः ॥ ४ ॥ चक्रकम् ॥

|| १०७० || अथ युगलकम् | केयूरमरकतोद्भिच्चिकरणैः क-लिले व्याप्ते भुजे आत्मानं सा यस्य विनोदयतीव [निलिनीव]नो-स्कण्डिता लक्ष्मीः

कमलवनिषयत्वात्सदृशे भुजे लक्ष्मीरात्मानं विनोदयतीव । नित्यनिवासेत्यर्थः ॥

[॥ १०७१ ॥ अभिचारानलकुण्डताम्रमण्डलं तावत् एतं यशोवर्माणं समाक्रामित तिमिरं कुलम् इव ताराफणरत्नवहं विषध-राणाम्

मण्डलं शत्रुमण्डलम् । ताराफणरत्नवहं तारासदृशफणारत्न-धारि सर्पाणां कुलम् । उक्तं त्वेतत् । तारासमुदायसदृशरत्निशिरः सर्पाणां कुलं प्रति, समाक्रामत् तिमिरं यथा नश्यित तथैव अभिचार-कर्मामिकुण्डेन ताम्रं यशोवर्मशत्रुमण्डलं तं समाक्रामन् नश्यतीति ॥ पुहर्इ-वर्णो अम्हे सचिरियावेयणिम के तस्त । सुठ्वइ ण-पहुत्तंचिय तस्तिव फणिणो मुह-सहस्तं ॥१०७२॥ तहिव णिसामेह णराहिवस्त भुय-दप्प-दप्पणं एयं । रयणि-विरमम्मि णवरं पुरुमिक्क-णिरन्द-णिडवणं ॥ १०७३॥ साहिज्जइ गउड-वहो एस मए संपयं महारम्भो । णिसुए मुयन्ति दप्पं जम्मि णिरन्दा कइन्दा य ॥ १०७४॥

एत्ताहे उण रिवणो उत्वत्तिय-कमढ-पिङ्गल-च्छाओ । परिघोलइ वियलिय-किरण-कन्दलो बिम्ब-परिणाहो ॥ १०७५

| १०७२ | पृथ्वीपतेर्वयं सच्चिरतावेदने के । न केचित् । तस्य
यस्मिन्नं प्रभवैत्येव तस्यापि फणिनो जिह्नासहस्रद्वययुक्तं मुखसहस्रम् । दोषोपि यस्य गुणकीर्तने न समर्थस्तस्य यद्योवर्मणो मानुषमात्रा एकवदनाश्च कथं समर्था वयमित्यर्थः । युगलकम् ।।

| १०७३ | तथापि निशमयत शृणुत नराधिपस्य भुजदर्प-दर्पणम् एतं वक्ष्यमाणकथाप्रबन्धं रजनीविरमे बैंहुपूर्वदेशीयनरे-न्द्राणां निष्ठापनं मारणम् |

| १०७४ साध्यते गौडवध एष [मया] सांप्रतं महारम्भः निश्चते आर्कार्णते मुञ्चन्ति दर्पं यस्मिन् नरेन्द्राः कवीन्द्राश्च | । यशोवर्मच-रितमाकण्यं नरेन्द्रा दर्पं मुञ्चन्ति काव्यगुणांश्च श्रुत्वा कवीन्द्रा दर्पं मुञ्चन्ति । रजनीविरम इति उपोद्धातप्रायम् आभाषितम् ।

|| १०७६ || ततः प्रदोषवर्णितं पर्ट्विदाकुलकमाह | इदानी-मस्मिन्प्रदोषकाले पुना रवेरुद्दर्तितकमठपिङ्गलच्छायः परिघूर्णते विग-लितकिरणकन्दलो विस्वपरिणाहः || परिणाह आयामः | कमर्टंः

¹ МН. आकर्णते. ² МН. °भासितम् for °भाषितम्, which is conjectural. в МН. पार्डुका°. з МН. कमढः.

एए छाया-परियत्त-मुहल-पारावया पसज्जन्ति ।
गिरि-कुञ्ज्जण्णिद्द-मइन्द-णन्दिणो रण्ण-परन्ता ॥ १०७६ ॥
मइलिज्जइ दियसाहिव-किरणाइण्णत्थ-सेल-गलिएहिं ।
आयस-रस-विसरेहिंव छाया-मग्गेहिं महि-वेढं ॥ १०७७ ॥
सिरआण णिरन्तर-मिलिय-विहय-णिवहोवरोह-मुज्जन्ता ।
उठवेक्कन्तिव णिठवडिय-मण्डला पुलिण-वित्थारा॥१०७८॥

कूर्मः । तस्योद्वार्तितस्य उत्तानस्थापितस्य उदरमीएत्पाण्डुपिञ्चरं भवति । अस्तसमये रविविम्बमपि तादृगेव ।।

|| १०७६ || एते स्वेक्वापरावृत्तमुखर्रपारावताः प्रसीदन्ति प्रसन्ना भवन्ति रविकरर जोरचितपाण्डुत्विनवृत्तीं गिरिकु ज्लोनिद्र-मृगेन्द्रनन्दिनः अरण्यपर्यन्ताः ||

[|| १०७७ || मिलनीक्रियते दिवसाधिपिकरणाकीर्णास्तशैल - गिलितेः आयसरसिवसरैरिव छायामार्गेर्महीपृष्ठम् || अत्रोक्तं भवित | दिनकरास्तमये सूर्यिकरणैराकीर्णत्वादस्तशैलाद्रिता याश्र्याया अ-न्धकारास्तासां मार्गेः प्रवाहैः पर्वताद्रलद्भिरयोरसप्रवाहैरिव पृथ्वी-तलं मिलनीक्रियत इति मन्ये | इति ||

| १०७८ | सिर्तां निरन्तरमिलितविहगनिवहोपरोधमुच्य-मानाः उद्देख्धन्तीव निर्वृत्तमण्डलाः पुलिनविस्ताराः | उँपरुणद्धीत्यु-परोधः | निवहश्रासावुपरोधो निवहोपैरोधः | उद्देख्धनमुद्देष्टनम् | निर्वृत्तमभिन्यक्तम् ||

¹ MH. So! ² MH.º मुखपारावताः. ³ MH. रविकरजो.º ⁴ MH. िनवृत्तः. ⁵ MH. ीगिरिकुंजरात्रिद्ध. ॰ MH. अपरुणद्धीस्यपरोधः । निवहआसावपरोधो निवहो-परोधः, thus exhibiting much uncertainty between उप° and अप°! ७ MH. निवृत्त.

दूर्त्तण-पढम-णियत्त-गो-हणा होन्ति णयर-मगोसु । सालम्ब-दिणयरचेअ धूसरा दिअस-परिणामा ।। १०७९ ॥ थोयमिव वियड-गमणा गरुयायन्त-जहणालसमुवेन्ति । धेणु-धवलीओ पण्हय-पीणापीणा वणन्ताओ ॥ १०८० ॥ संवेक्षिऊण एकं दियसारम्भ-पडिसारियं विच्झो । विइयं पक्खंव पुणो छाया-वल्यं पसारेइ ॥ १०८१ ॥

|| १०७९ || दूरत्वेर्न प्रथमिवृत्तगोधना भवन्ति नगरमार्गेषु सालम्ब एव दिनकरे अस्तम् अगतेपि धूसरा दिवसपरिणामाः |
गवादिधूलीधूसरितत्वात् ||

| १०८० | स्तोकिमिव | स्तोकिमिति वीप्सा ज्ञेया | विकटगमनाः | वत्सोत्कण्डया त्वरितर्गमनम् क्षीरभरेण छतृप्रत्वेन च स्तोकमिव च तत् | अत एवाह | गुँरूयमाणजघनेनालसं कृत्वेति | क्षीरपूर्णोधस्त्वेन च गुरुजघनत्वम् | उपयन्ति प्रामनगरसमीपमुपसर्पन्तिं |
धेनुधवल्यः धेनवश्च ता धवल्यः उत्तमगव्यः प्रस्नुतापीनमौंला वनानतात् | आपीनम् ऊधः |

|| १०८१ || संवेल्य संवेष्टच संवृत्य एकं दिवसारम्भप्रतिर्क्षा-रितं पक्षं विन्ध्यो द्वितीयपक्षमिव तैंतेश्वायावलयात्मकं रात्रिरूपं प्रसारयति प्रदोषसमये || आदित्यपरिवृत्तिनिवन्धनोयं दिनरजनी-

<sup>1</sup> MH. दूरत्वेन वा प्रथम°. If the aris not spurious, its presence indicates the loss of two alternative explanations of the word दूरत्वेन. 3 MH. जमनाक्षीर°. 3 MH. गुरुयमाण°. 4 MH. उपसर्गति. 5 MH. पर्तृता°. 6 MH. पर्तृता°. 7 MH. ततच्छाया°. ततः refers to J's text.

अन्दोलइ दिण-लच्छी पच्छिम-सेल-श्यलावलम्बासु । जरढ-सर-गण्डि-रेहारुणासु रवि-किरण-मालासु ॥ १०८२ ॥ पच्छ-हिश्रायवत्तण-सुण्णइय-गवक्ख-मग्ग-पइरिक्का । जाया समुज्जलालेक्ख-सुन्दरा मन्दिरद्धन्ता ॥ १०८३ ॥ तंसागय-रवि-यर-णिट्वडन्त-मूलन्तराल-वियडाइं । विरलायन्तिवं छाया-णिग्गम-सिढिलाइं रण्णाइं ॥ १०८४ ॥

विभागः । प्रदोषसमये च यस्यां दिशि दिवसपक्ष आंसीत्तत्र दिव-सपक्षसंकोचेन रात्रिपक्षः प्रसरति ॥

|| १०८२ || आन्दोलित दोलामिधरोहित संनिहितप्राया भविति दिनलक्ष्मीर्दिवससंपत् | पश्चिमशैलः अस्ताचलः | स एव छैलस्तदवल-म्बाख जरठशरप्रनिथरेखावदरुणाख रिविकिरणमालाख ||

| १०८३ | प्रच्छौँदितातपत्वेन ग्रून्यीकृतगवाक्ष[मार्ग]प्रतिरि-क्ता जाताः समुज्ज्वलालेख्यसुन्दरा मन्दिराधीन्ताः चित्रगृहाभ्यन्तर-भागाः || दिवा हि रविकरसंसर्गविवणीभावभयेन वातायनान्याच्छाद्य स्थाप्यन्ते | अपराक्कें तु गवाक्षावरणं जालकादिकम् अपसार्यते इत्या-वारकग्रून्यत्वेन तमसा विरिक्ताः ग्रून्या भवन्ति चित्रगृहान्तः प्रदेशाः | आलेख्यं च चिरमुज्ज्वलं प्रथते तदा || पेर्च्छा आअवक्तणेति पाठे पू-र्वाभिमुखवातायनगृहेषु पश्चादपराक्के तिष्ठत्यातप इति दीर्घप्रतिघाति-तापाभावेन चित्रस्योज्ज्वलत्वमिति योजनीयम् ||

ll १०८४ || त्र्यश्रागतरविकरत्वेन निर्वर्तर्मानानि प्रकटीभवन्ति

¹ So MH, ² MH, विर्क्ता: ³ This is doubtless corrupt. Does the commentator refer to our reading above? If so, the emendation ought to be पच्छित्रयायवन्तप°. ⁴ MH. निवर्तमानानिः

सेलग्ग-खण-विहत्ता रवि-वडण-कमेण दूरमुच्छिलया । धम्म-च्छेया इव तारअत्तणं एन्ति मडिलन्ता ॥ १०८५ ॥ एन्ति गह-मोत्तियड्ढे पओस-सीहाहए दिणेहम्मि । ल्हसिअ-द्विय-रुहिराअम्ब-कुम्भ-करणि रवि-मियङ्का ॥ १०८६ जामवई-मुह-भिरए संज्ञा-महराइ दिणयराहारे । आयास-केसरं दन्तुरेन्ति णक्खत्त-कुसुमाइं ॥ १०८७ ॥

यानि मूलान्यन्तरालानि च तैर्विकटानि विस्तीर्णत्वेन दृश्यमानानि विरलायन्त इव छायानिर्गमेन शिथिलानि कोमलानि शीतलान्यर-ण्यानि ॥

| १०८५ | शैलाये अस्ताचलशिरिस क्षणमात्रं विभक्ताः रिविपतनक्रमेण दूरमुच्छलिताः शैलाद दूरमूर्ध्वे छलिता गेता धर्मच्छेदाँ इव आतपांशा इव तारारूपत्वं यन्ति प्राप्नुवन्ति मुकुलीभवन्तः ॥ प्रदोषसमये तारानिकरस्तावच्छनैरिभव्यज्यते । तत्रेयमुत्येक्षा । अधो गच्छित रवौ ऊर्ध्वे धावितास्तिकरणा इव मुकुलीभूताः संवैितताः सन्तः तारानिकररूपत्वमापन्ना इति ॥

|| १०८६ || एतः प्राप्तुतः यहा एव माक्तिकानि तर्दैर्थ प्रदोष एव सिंहस्तेनाहते दिनमेव इभो हस्ती तस्मिन् हुसितः स्थितः पतितः स्थितो यो रुधिरेणाताम्रकुम्भः तत्करणिं तत्सादृद्यं रिवमृगाङ्कौ ||

[॥ १०८७ ॥ यामवतीमुखेन रात्रिमुखगण्डूषेण भरिते संध्याम-

¹ MH. is very corrupt here. It reads: शैलतुलपत्रिगतौ दूरमूध्वै सिल्लागता for शैलाद् दूरमूध्वै छिलता गता. The emendation is purely conjectural.
² MH. ंच्छेआ. ³ MH. संचिलिता: ⁴ MH. inserts, doubtless from the previous line, the words कररूपत्वमा[पत्राः] after मौक्तिकानि.

आयव-किलन्त-महिसच्छि-कोण-सोणायवं दिणन्तम्मि । उठवत्तइ रविणो भू-कलम्ब-पुड-पाडलं बिम्बं ॥ १०८८ ॥ संज्ञालत्त्रय-धरियम्मि उअहं जलणोवलेठ्व रवि-बिम्बे । णिठ्वडइ धूम-लेह्व मासला जामिणि-च्छाया ॥ १०८९ ॥

दिरया दिनकराधारे दिनकररूपाठवाठे सति आकाशकेसरम् आका-शरूपं बकुठवृक्षं दन्तुरयन्ति नक्षत्रकुछमानि ॥

बकुलः किल युवत्या मिदरागण्डूषसेकेन प्रफुछतीति उस्नेक्षा-बीजमत्र । यामवती युवितिरिव । आकाशो बकुलवृक्ष इव । अस्तं गच्छन् दिनकरः आधार इव आलवालम् इव । संध्या मिदरेव । नक्षत्राणि पुष्पाणीव ॥

| १९८८ | आतपक्कान्तमहिषाक्षिकोणशोणातपं दिनान्ते अपैंवर्तते अस्तमेति रवेर्भूकदम्बवर्षिरिपाटलं [बिम्बम्] | भुवि यैत्
कदम्बं पुष्पविशेषस्तद्भूकदम्बम् | [कदम्बं] हि किंचिज्जलेपि भवतीति भूविशेषणम् |

| १९८९ | संध्येवारुक्तकं तत्र कितं धृते उअह पर्यत ज्वरुनोपर इव वैद्धिशक्तियुतसूर्यकान्ताख्यपाषाण इव रिविबिम्बे निर्वर्तते भूमलेखेव मांसला घना यामिनीच्छाया यामिन्येव छायारूपा तस्या वा कान्तिः । भूमलेखा हि वैद्धिनिमिक्ताश्चितोत्पद्यते इत्येव-मुस्पेक्षा । संज्झालयक्ति पाठे संध्येव लता दाह्यदारु तैत्र कित इति ज्ञेयम् ।

<sup>1</sup> MH. om. °परि. 2 MH. भुवति यः for भुवि यन्. 3 MH. बव्हि. The emendation is conjectural. 4 So MH. 5 MH. त्ंत्र.

जायंव धूम-संचय-कलुसारुण-किरण-दन्तुरं रविणो । तिमिरीवयार-मुज्झन्त-विसम-संज्झायवं बिम्बं ॥ १०९० ॥ काली-कय-सरस-गल-च्छेय-महा-महिस-विक्भमो मिलइ । अत्थायम्बर-रवि-बिम्ब-चुम्बिओ तिमिर-संघाओ ॥ १०९१ ॥ लहइ ससन्दण-तुरओ तिमिरक्रम्मन्त-पिच्चर-सरीरो । महुमहण-गार्युव्यत्त-पिच्छ-गरुल-च्छवं सूरो ॥ १०९२ ॥

[|| १०९० || जातिमव धूमसंचयकलुपारुणिकरणदन्तुरं रवेः तिमिरोपचारमुद्यद्विषमसंध्यातपं बिम्बम् ||

तिमिरस्य उपचारेण उपगमनेन मन्दीभवन् अत एव विषमः अन्धकारेण मिश्रः संध्यातपो यस्य तत् रविविम्बं धूमसंचयेन अनच्छैः आरक्तैश्र किरणैर्दन्तुरमिव जातमिति उत्पेक्ष्यते ॥ ]

|| १०९१ || काल्या कालरात्रिरूपधारिण्या गौर्या कृतो यः सरसगलच्छेदो [महा]महिषस्तत्सदृशो मिर्लित संघटते अस्तसमये आताम्रं यद्रविबिम्बं [तेन] चुम्बितः स्पृष्टस्तिमिरसंघातः ||

॥ १०९२॥ लभते सस्यन्दनतुरगस्तिमिराक्षम्यमाणिष्झरशरीरः मधुमथनगौरवोद्दृत्तिपच्छो यो गरुडस्तच्छिवं स्ररः आदित्यः ॥
[आदित्यः] स्वतो रक्तः संस्रष्टं संध्यातिमिरं कृष्णम् । स्यन्दने रथे
ये तुरगास्ते हरिताः । गरुडोपि स्यरूपेण सौवर्णत्वाद्रक्तः तदुपरिस्थो
हरिः कृष्णः । हरिभराक्रान्तगरुडोचिमतं पिच्छं हरितम् । इति
तुल्यता रिविबम्बस्य उन्नामितपुच्छेन हरिभराक्रान्तेन गरुडेन ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> MH. मीलति

जाए णिरायवे दिण-यरम्मि गिरि-रेष्ट्र पाडल-मऊहे । धोलइ मिलन्त-तिमिरा कुलीर-कविला दिण-च्छाया॥१०९३ णिय-करै-किलिञ्च-णीड्थमत्थ-गिरि-पायवाहि रवि-बिम्बं । णिवडइ संज्ञा-कललोक्ष-विहय-णाहण्ड-पिण्डंव ॥१०९४॥ थोउठ्यत्तण-लिक्खय-संज्ञारुण-गयण-तालु-पेरन्तो । कवलेइ पओस-करी विहाण-पिण्डंव रवि-बिम्बं॥ १०९५॥

| १०९३ | जाते निर्तं श्रंनयने दिनकरे गिरिरेणुभिस्तद्वद्वा पाटलमयूखे धूसरिकरणे घूर्णते मिलित्तिमिरा कुलीरवन्किपिला दि-नच्छाया | मीलईति पाठे निमीलिति | विलीयत इत्यर्थः | प्रियतमम्लानी कान्ताम्लानिरत्र द्योतिता | अत एव निराश्चानयन इत्युपात्तं साधार-णम् | नयनानि रिविकिरणा अपि | ते निराशाः दिक्ष्वप्रसारणात् | विगते च निराश्चँनयने नायके नायिका घूर्णते | कुलीरं कुछमविशेषः ||

| | १०९४ || निजकरा एव किलिञ्चलतानिचयस्तन्मयं यज्ञी-डमालयस्तत्स्थम् अस्तगिरिरेव पादपस्तस्माद्रविविम्बं निपतित सं-ध्या[कललाई]विहगनाथाण्डपिण्डाभैम् ||

|| १०९५ || स्तोंकीइर्तनं मनाग्मुखप्रसारणम् करिपक्षे | प्रदो-पपक्षे च असमस्तिकरणापसारणम् | तेन लक्षितं यत् संध्यया तैइ-इ। अरुणगगनमेव तदवच्छिन्नं [वा] तालुपर्यन्तो यस्य स [ कवल-यति ] प्रदोषकरी विधानपिण्डमिव भक्ष्यकवलिव रविविम्वम् ||

¹ MH. निरास°. ² MH. निरानयने. ³ MH. स्तोकोद्वर्तनेन मनाग्मुखप्रसारणेन किरिपक्षे प्रदोषपक्षे च समस्तोद्वर्तसमस्तिकरणापसरणम् | The correction is based on a note in the margin of De, which runs thus:-स्तोकोद्वर्तनं मनाग्मुखप्रसारणं किरिपक्षे प्रदोषपक्षे चासमस्तिकरणापसारणम्. ⁴ MH. तद्वहारण°. ⁵ MH. So.

णह-वृद्धं दूरुण्णय-संज्ञ्ञा-परिवेस-परियरं सहइ । अहिणव-पिडवन्धायम्ब-बिम्ब-वियडावड-च्छायं ॥ १०९६ ॥ पुरुमिक्छ-दिसा-गय-तिमिरमवर-भायावलम्ब-रिव-विम्बं । गरुलिम्बं गहिय-गय-कुम्ममुअह परितम्बिरं गयणं ॥१०९७ पल्हत्थइ तिमिर-महा-वराह-पिडपेक्षिओ सुमेरुव्व । संज्ञ्ञालोओ पिडलग्ग-केसराअन्त-रिव-किरणो ॥ १०९८ ॥ वियडण्डिम्मिव रिव-मण्डलिम्म मुक्कम्मि पढममरुणङ्के । णह-सिरि-विणयाइ ससी वुब्भइ वीयण्ड-पिण्डोव्व ॥१०९९॥

[।। १०९६ ।। नभःपृष्ठं दूरोज्ञतसंध्यापरिवेषपरिकरं शोभते अभिनवप्रतिबन्धाताम्रबिम्बविकटावटच्छायम् ॥

दूरोत्ततं दूरम् अत्यन्तमुद्धैः दिङ्गण्डलमूलादुद्गता या संध्या स एव परिवेषपरिकरो यस्य तत् नभःपृष्ठं शोभते | किमिव | अभिनवः प्रतिबन्धः अपूर्वः प्राकारो यस्य स तथा च आताम्रबिम्बः ईषत्ताम्रं बिम्बं सूर्यरूपं यस्मिन् तादृशः तथैव च विकटो महान् योऽवटः तद्ददित्यर्थः ||]

|| १०९७ || पूर्विदिगागतिमिरम् अपरभागावलक्षैरिविबिम्बम्
गरुडिमव गृहीतगजकूर्म पदयत परिताम्नं गगनम् || पूर्व गरुडेन
गजकूर्मी भक्षयितुमुपक्रान्ताविति प्रसिद्धिः तदिभप्रायेणेयम् उत्प्रेक्षां ||

|| १०९८ || पर्यस्यित विदारारुतां भजते तिमिरमेव [महा]-वराहः | मिलनत्वात् | तेन प्रतिप्रेरितः छुमेरुरिव | रक्तत्वात् | संध्यालोकः प्रतिलयकेसरायमाणरिवकिरणः ||

[।। १०९९ ।। विकटाण्ड इव रविमण्डले मुक्ते प्रथमम्

¹ MH. परित्रातं.

आसार-पसर-सरला ताली-वण-दण्ड-धूसरा होन्ति । गन्धव्य-पुरायारा णिरायवा रवि-यर-णिवेसा ॥ ११०० ॥ रेहावसेस-दिणयर-मऊह-णिव्वर्डिय-दण्ड-पडिबन्धा । जालाअइ सालोआ अवर-दिसा भुवण-भवणस्स ॥११०१॥ गयण-महि-वेढ-णीलो मज्झे संज्झावसेस-पडिभिण्णो। षोलइ खज्जूर-क्खन्ध-पाडलो तिमिर-संघाओ ॥ ११०२॥

अरुणाङ्के नभःश्रीविनतया दादी उद्यते द्वितीयाण्डपिण्ड इव ॥ रवि-मण्डलरूप आरक्ते विकटेण्डे प्रथमं मुक्ते सित गरुडमात्रा विनतयेव नभःश्रिया चन्द्रो द्वितीयोण्डपिण्ड इवोद्यत इत्यभिप्रायः ॥

|| ११०० || आसारो वेगवद्दर्षः | तस्प्रसरवत्सरंतास्ताडीव-नदण्डवद्भुसरा [धूसरा]लोकत्वाद्भवन्ति गन्धर्वपुराकाराः । कार्यवि-दोपैकारित्वाभावात् । निरातपा निरालोका रविकरनिवेदााः ॥

 ११०१ । रेखार्वदोषदिनकरमयूखनिर्वितितदण्डप्रतिबन्धाः जालायते गवाक्षायते सालोका अपरा दिक् मु∫वनमेव म]वनं तस्य संबन्धिनी || जालके मध्ये अन्तरान्तरा स्तम्भदण्डा भवन्ति आलो-कथान्तरान्तरा । तद्दत् तस्यां रिवमयूखा एव दण्डा आलोकथान्तरा-न्तरा तत्प्रभारूपः । अथ वा तमो लतादण्डा इव मध्येमध्ये च आलोकः ॥

।। ११०२ ।। गैंगनमहीपीटप्रदेशयोर्नीलो मध्ये संध्यार्वशेषेण प्रतिभिन्नो घूर्णेते म<sup>ध्</sup>ये खर्जूरस्कन्धवत्पाटलः पाण्डुरस्तिमिरसंघातः ||

 <sup>1</sup> MH. °वत्सला° for °वत्सरला°.
 2 MH. °विशेषाकारि°.

 3 MH. °विशेष° for °वशेषे°.
 4 MH. प्रभणगगन° for गगन°.

 6 MH. °त्वशेषण for °वशेषेण.
 6 MH. मध्यख°.

दीसइ दिसासु तारा-सहरी-जालाविला तिमिर-लेहा । रिव-पडण-संभमारम्भ-रहस-चिलयव्य कालिन्दी ॥ ११०३॥ सायं मिलन्ति कम-णिव्यडन्त-तम-मण्डलावउण्णाओ । आसण्ण-भाव-पायड-णियय-गइन्दाओंव दिसाओ ॥११०४॥ उसिसय-सामलारुण-तम-वेल्ली-मूल-लिक्खयं कोवि । गयण-च्छलरुणयकंचिमन्दु-बिम्बं समुद्दरह ॥ ११०५॥

खर्जूरतरर्मू लप्रवयदेशयोः कृष्णो भवति मध्ये च फलभरेण पा-टलः ॥

|| ११०३ || दृश्यते दिक्षु तारा एव श्राफर्यस्तासां जालेन समूहेनाविला व्याप्ता तिमिरलेखा रिवं प्रति यत्पतनं गमनं तदर्थो यः
सम्येगौरम्भः प्रारम्भस्तद्रभसेन चिलतेव प्रत्यावृत्तेव कालिन्दी यमुना || सा किल आदित्यदुहिता | अतस्ततः प्रस्ता सती पुनरादित्यमेव गन्तुं प्रत्यावृत्तेत्यर्थः ||

| ११०४ | सायं मिलन्ति क्रमनिर्वर्तमानतमोमण्डलावपूर्णाः आसन्नभावपकटनिजकगजेन्द्रा इव दिशः ॥

[।। ११०५ ।। उच्छ्वसितइयामठारुणतमोवङ्गीमूठठक्षितं कोपि। गगनस्थठ ---- इन्दुबिम्बं समुद्धरित ।।

उच्छ्रिसिता उद्गता या स्यामठारुणा तमोरूपा वही तस्या मूठ-त्वेन कन्दत्वेन ठक्षितम् आभासमानम् उद्यन्तम् इन्दुबिम्बं कोपि स-मुद्धरतीति कवेः कल्पनात्र । गयणच्छठरुणयकंचम् इति कोपि पाट-प्रमादः एकमात्रोनत्वात्। तस्मादेव प्रमादात् अर्थीपि दुःसाध्यतमः॥]

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> MH. सम्यरारंभः

होन्त-वसुहाहिव-कहा-को ऊहल-किन्नुयाओं व मिलन्त । दियस-विराम-च्छिव-धूसराओं समयंचिय दिसाओं ॥ ११०६ बहल तम्म-कुहरू सिय-तम-सिहा-लङ्घणोण उच्छङ्गा । देन्ति थलुदेसचिय थोयालोया दरी-सङ्घं ॥ ११०७ ॥ आलोओ परिघोल्ड सिसणो छाया-णिवेस-वेच्छिण्णो । मिलणाणुसार-पसिय-कसण-च्छिव-मग्ग-सबलोव्व ॥११०८ दीसइ णिसासु तारा-णिहेण फुडिय-विरल-द्विय-कवालं । बम्भण्डग्ग-पुडंपिव कालन्तर-जड्जरं गयणं ॥ ११०९ ॥

|| ११०६ || अर्नैन्तरं नर्राधिपकथाकुतूहलाकृष्टा इव मिल-न्ति दिवसविरामच्छविधूसराः सममेव तुल्यकालमेव दिशः || अ-नन्तरोक्तर्या वक्ष्यमाणयशोवर्मकथाअवणकुतूहलेनेव एकत्र संघटिता इति यशोवर्मचरितस्य दिग्देवताकर्णनयोग्यतोक्ता ||

||११०७|| निबिडत्वेन कुहरादुच्छ्वसितमुष्टियाद्यतमःशिखाल-ङ्कनावनतोत्सङ्गा नर्तरूपाः संजाता अतितमोवद्यात् ददति स्थलोहेरों एवोचतस्थाने एवं मन्दप्रकाद्याः सन्तो [दरीदाङ्कां] विवरभ्रान्तिम् ॥

[॥११०८॥ आलोकः परिघूर्णते राशिनः छायानिवेशव्युच्छि-ज्ञः मिलनानुसारप्रसतकृष्णच्छिवमार्गशबल इव ॥ प्रदोषकाले सूर्या-तपस्य निःशेषम् अनपगतत्वाद्या छाया तया शशिन आलोको मध्ये-मध्ये मिश्रो भवित तत्रोत्प्रेक्यते शशिनः शशुरूपमिलनस्य कलङ्कस्य या तत्सदृशी कृष्णा प्रतिकृतिः सा तस्य आलोके दृश्यत इति ॥

। ११०९ ॥ दृश्यते निर्द्धिं तारानिभेन स्फुटितविरलस्थितक-

¹ MH. °रोक्तवक्य°. ³ So MH. ³ So MH. But should we not rather read स्थलोहेशा एव उन्नतस्थानान्येव?

जायाओं कम-पसम्मन्त-धूम-रय-णिग्गमावरोहाओ । आरूढ-पओसाओंवि पविरल-तिमिराओंव दिसाओ ।१११० मूढ-सिस-दिणयरालोय-मज्झ-पुञ्चिज्जमाण-तम-कसणं । संजायमुह्य-धारा-णिम्मल-खग्गोवमं गयणं ॥ ११११ ॥ पेरन्तेसु दराबद्द-तिमिरमोसुक्क-कमल-परिसामं । आभाइ लावय-वहू-वच्छ-कसाय-प्यहं गयणं ॥ १११२ ॥ गह-निवह-विन्दु-संदोह-सिमय-संज्झाणले समुक्खिवइ । उयय-सुपण्णो गयणम्म अमय-कलसंव सिस-विम्बं॥१११३

पालं ब्रह्माण्डायपुटमिव कालान्तरेण चिरकालत्वेन पुराणभावेन जर्जरं गगनम् ।।

| १९९० | जाताः क्रमेण प्रदोषपुराणत्वानुपूर्व्या प्रशाम्य-दूमरजःकृतो निर्गमानां मार्गाणाम् अवरोधः आवरणं यास्र ताः आरूदपदोषा अपि प्रविरत्तिमिरा इव दिशः ॥

| १९१९ | मूढदाशिदिनकराठोकेन मध्ये पुञ्जीक्रियमाणेन तमसा कृष्णं संजातम् उभयधारानिर्मठखङ्गोपमं गगनम् | मूढ्द्वं मन्दत्वम् |

[ | | १११२ | | पर्यन्तेषु ईषदाबद्धतिमिरम् अवशुष्ककमलप-रिदयामम् आभाति लावकवधूवक्षःकषायप्रभं गगनम् | | ]

[॥ १११३ ॥ यहनिवहविन्दुसंदोहशमितसंध्यानतः समुस्कि-पति उदयस्रपर्णः उदयात्रतरूपो गरुडो गगने अमृतकतशमित्र शशिविम्बम् ॥ संदोहः समूहः ॥] तम-महुयर-जालुष्पयण-पयड-मय-मण्डलं णिसा-वइणो । विम्बं माहविमय पिण्ड-खण्डमावाडलं उअह ॥ १११४॥ उक्खिप्पइ गयण-तुला-दण्डेण समूससन्त-कर-केऊ । पच्छा-रिव-पिण्ड-भरोणएण कलसीट्य सस-इन्थो ॥१११६॥ संणइ-मयण-साहिज्ज-जाय-संरम्भ-पाडलो णीइ । परिवेस-च्छल-मण्डलिय-चाव-वलओट्य हरिणङ्को ॥१११६॥ पायइ उथयाअम्बो दर-सिढिल-क्खालिय-तिलण-तम-लेहो । ल्हिस्य-विणीलंसुय-मत्त-हलहराहं णिसा-णाहो ॥ १११७॥

|| १९१४ || तमोमधुकरजालोत्पतनप्रकटमृगम्ँ अंर्यं मण्डलं निद्यापतेर्विम्बं माधवमित्र पिण्डखण्डमापाटलं पदयत || मधुनोयं माधवो माक्षिकसंबन्धी ||

| १९१६ | जिल्लाप्यते गगनमेव तुलादण्डस्तेन सम्यगुच्छ्र-सन्तः करा एव केतुस्तुलासूत्रं यत्र स पश्चाद्रागे रिविपिण्डभरावन-तेन कलश इव शशचिह्नः ||

[ | १९९६ | संनैद्धमदनसाहाय्यजातसंरम्भपाटलो निर्याति परिवेषच्छलमण्डलितचापवलय इव हरिणाङ्कः | ]

| १११७ | प्राप्तोति उदयसमयत्वात् आताम्रः ईषच्छिथितः स्खितितत्तुतमोत्रेखः हुसितमीषत्पितितं विनीतांशुकं यस्य स चासौ मत्तः क्षीबो हरुधरस्तस्याभां कान्ति निशानाथः | पावई तइया इति पाठे प्राप्तोति तदेत्यर्थः | आताम्र इति पृथक्पदम् |

<sup>1</sup> See Various Readings. 2 MH. has no commentary on this couplet, which is found in all Dc J K P. We doubtless owe the omission to the blundering scribe. 3 MH. त्राहोति for पावइ.

भवि य ।

तक्खण-कामि-अणाणिय-महु-चसओयरण-लद्ध-रायंव । उब्भिज्जइ बिम्बं सङ्ख-णाहि-सोणं णिसा-वइणो ॥ १११८॥ उत्तसह विलोल-कर्त्तणेण पङ्कय-विणास-बुद्धीए । रहसुम्मूलिय-परिलम्बि-बिस-क्लावोव्य सस-इन्धो ॥ १११९ इय जम्पिजण सयणावलम्बिणा तेण देव-चरियाण । आवयणम्म अप्पा अपहुप्पन्तोव्य पडिवण्णो ॥ ११२० ॥ जाओचिय कायव्ये उच्छाहेन्ति ग्रयाण कित्तीओ । ताओचिय अतह-णिवेयणेण अलसेन्ति हिययाइं ॥११२१॥

|| १११८ || तत्क्षणकामिजनानीतमधुचषकावतरणलब्धरागमिव उद्भिद्यते बिम्बं शङ्खनाभिशोणं निशापतेः || तत्क्षणः चन्द्रोदयस-मयः ||

| १११९ | उच्छ्वसिति विलोलकरत्वेन हेतुना पङ्कजविनादा-बुद्धा रभसोन्मूलितपरिलम्बनशीलबिसकलाप इव शशचिह्नः ॥ सैसिबिम्बो इति पाठे प्राकृते छन्दोवत् लिङ्गव्यत्यय इष्टः ॥

|| ११२० || इति जल्पित्वा शयनावलम्बिना तेन वाक्पित-राजेन देवचरितानां यशोवर्मदेवचेष्टितानाम् आवेदने आत्मा अप्रभ-विचर्वं सामर्थ्यरहित इव प्रतिपन्नः || आत्मैव प्राप्तः अन्तर्भुखः सं-

पज्ञः । निद्रया प्राप्त इति यावत् ॥ ३७ ॥ कुलकम् ॥

|| ११२१ || या एव कर्तव्ये विद्योषार्थम् उत्साहयर्न्ति व्यवसार्थयन्ति गुरूणां कीर्तयो वर्ण्यमानाः श्रूयमाणाश्च ता एव अत-

¹ MH. उच्छूवाति. ² MH. राशिविवो. ³ MH. अप्रभवित्रजसामध्ये°. a. So MH. ⁴ MH. कर्तञ्येतिविशेषार्थम् which seems corrupt. The emendation is conjectural. ⁵ MH. reads the following between उत्साहयन्ति and ञ्यवसाययन्ति; viz., ईद्रं कथं तु नामाहमप्याचरामीत्यऽ°, which seems to be intended to explain उत्साह्यन्ति, but which is hopelessly corrupt. ⁶ MH. ज्यवसायंति.

णवरिय के वावारा पवहिउं पयत्ता।

कामो वर-कामि-यणं केसर-उठ्वेहिं भिन्दइ सरेहिं। इयर-जूण-बाण-कज्जम्मि कुण्इ हेयाई कुमुमाई ॥११२२॥ कीएँवि अहिणव-भुमया-णडाल-परिमुद्धि-ल द-परिणाहं। अहिय-पिहु-लोयण-जुयं विसेस-तारं मुहं सहइ॥ ११२३॥ वीयाभरणा अकयण्ण-मण्डणा अहिहरन्ति रमणीओ। मुण्णाओंव कुमुम-फलन्तरम्मि सहयार-वळीओ॥ ११२४॥

थानिवेदनेन सकलप्रतिपादनसामर्थ्याभावेन अलसयन्ति अनुत्साहयु-क्तानि कुर्वन्ति हृदयानि ।। सिद्धो हि लोके अदाक्यकर्तव्येष्वनुत्साह इति युक्तोक्ता वाक्पतिराजस्य आत्मेप्रतिपत्तिर्देवचिरतेषु ॥

| ११२२ | अधुना प्रदोषसमयोचितँकामिचर्चा पैञ्चदशिमराह | कामो वरमुत्कृष्टं वैदग्ध्याद्यलंकृतं कामिजनं केसरनामकुद्धमपूर्वकैः केसरादिभिरुत्तमें भिनत्ति स्वक्रियां प्रवर्तयति शरैः | इतरे
तु ये जना अविदग्धादयस्तेषां यद्वाणकार्यं तत्र करोति शेषाँणि कुद्धमानि मन्दादरेण तान् प्रवर्तयति | केसरं बकुलम् |

|| १९२३ || कस्या अपि अभिनवभू ठठाटपरिशुद्धि ठब्धपरिणाहम् तथा अधिकपृथु ठोचनयुगं विद्योषतारं मुखं द्योभते || परिणाहः
पारिमाण्डल्यम् | उद्दर्तनोत्पुंसनादिना च अधिकपरिशुद्धिः | विद्योषशुद्धे च वदने ठोचनतारकप्रभृतीनां विपुठत्वेन प्रतिभासः ||

|| ११२४ || वीताभरणाः स्नानादिसमये अकृतान्यमण्डना

¹ So MH. distinctly. Unless आत्मप्रतिपत्तिः be a blunder for आत्माप्र-तिपत्तिः (i.e., hesitation to admit his fitness to sing his master's glory), the phrase आत्मप्रतिपत्तिः must be taken to mean आत्मा अप्रभवन् अयोग्योह्ति वर्णने इति प्रतिपत्तिः अद्गीकारः ² MH. °समयोषित°. ³ So MH. Should not the commentator rather say षोडश्चिः if not indeed सतदश्चिः? See his remark on No. 1134.

गहिय-विविहद्गराओ अकयञ्चण-झसुर-मञ्चरी-रयणो । पावइ असमत्तालेक्ख-विब्भमं कामिणी-सत्थो ॥ ११२५ ॥ कोली-कय-कालायरु-धूमुप्पील-च्छलेण पिंडहाइ । रमणाहिसारणे कावि पहरिसालिङ्गिय-तमव्व ॥ ११२६ ॥ ऊरु-जुयं मलय-भवङ्गराय-विणिवेस-दर-समूसिस्यं । गुरु-जहणुव्वहण-सहं कयंव थोरं थणवईहिं ॥ ११२७ ॥

अभिहरान्ति रमण्यः शून्या इव कुछमफलयोरन्तरे मध्ये सहकार-मञ्जर्यः । वी गतिप्रजनिति वीतमपसृतम् ॥

|| ११२५ || गृहीतिविविधाङ्गरागः अकृताञ्जनसँखरमञ्जरीर-चनः प्राप्नोति असमाप्तालेख्यविभ्रमं कामिनीसार्थः || सँखरं ताम्बूलम् | मञ्जरी कर्णपूरादि | आलेख्यश्चित्रम् ||

| ११२६ | क्रोर्डंस्थँतकालागैरुधूमोत्पीडच्छलेन प्रतिभाति रमणाभिसारणे कापि प्रहर्षालिङ्गिततमस्केव | अभिसारिका हि अन्धकारगामिनी भवतीति तमःप्रियत्वम् |

या दूतिकागमनकालमपारयन्ती सोढुं स्मरज्वरभयार्तिपिपासितेव | निर्याति वक्षभजनाधरपानलोभात् सा कथ्यते कविवरैरभिसारिकेति ||

[इति] हि अभिसारिकालक्षणम् । कोलीकय इति क्वित्पाटः । तत्र दारीरधूपनार्थः स्वीकारः क्रोडीकारः ॥

॥ ११२७॥ ऊरुयुगं मलयभवाङ्गरागविनिवेदीनेपत्समुच्छ्वासितं

¹ So MH. º MH. So. º MH. °गुरु °. ⁴ MH. °विनिवेशनेषत्.

लेक्खिज्जइ सीसे सरसमेव कण्ठे पओहरुम्हिवयं। विसमं कुसुमाभरणं सम-काल-कयंपि जुवईण ॥ ११२८॥ थण-पंडिमागय-परिणील-जालिया-मण्डणं वरो एइ। वम्मह-सर-सङ्का-हियय-गहिय-कवयंव णव-वहुयं ॥ ११२९॥ अविओय-गमिय-दियसं सम-गहिय-पसाहणं पओसम्मि। सोहइ रयावियण्हं सयणागमणूसुयं मिहुणं॥ ११३०॥

गुरु बधनो इहन सहिमव कृतं स्यूलं स्तनवतीिभः ॥ भूमि मत्वर्धीय इति स्तनवतीिभिरिति । अत एव स्तनादिभरसहनाय चन्दनेन स्थूलं कृतिमन्युत्पेक्षितम् ॥

| ११२८ | तक्ष्यते द्विरिस सरसमेव कण्डे पयोधरोष्मायितं सोष्मं कृतम् | ईषच्छोषितमित्यर्थः | विषमं कुछमाभरणं समका-लक्कतमपि युवतीनाम् ||

्।। ११२९ ।। स्तनयोः प्रतिमारूपेण प्रतिबिम्बरूपेणागता या प्रतिनीलाकारा जालिकाँ जालिकादि पट्टादिमयं शिरोवस्त्रं सैव मण्डनं यस्यास्तां वरः एति मन्मथश्चरशङ्कया इदयर्घंटितकवचामिव [नव]वधूम् ।।

| ११३० | अवियोगगमितदिवसं समगृहीतप्रसाधनं प्रदोषे
ग्रोभिते रितिषये अवितृष्णं वृद्धतीर्थम् अत एव शयनागमोत्स्रकं
मिथुनम् |

गलिउम्मऊह-पिहु-हेम-मेहला-वलय-मालिणी कावि । वम्मह-भयाहि संधिय-सिहि-पायारव्य पिंडहाइ ॥ १९३९ ॥ ण सिहज्जइ कामि-यणेण विरह-वियणा-विसंदुल कुण । सिसणो रिव-मण्डल-संपवेस-तत्तंय कर-जालं ॥ १९३२ ॥ जायाई दुलह-दइयाणुराय-रणरणय-मुक्क-थामाण । तणुयायन्ताईवि कामिणीण गरुयाई अङ्गाई ॥ १९३३ ॥ भविष्य।

पिंडरोहि-कण्ण-पञ्चव-पणोञ्चणखंव तुलिय-भुमयग्गा । अग्वइ णिमेस-णियमण-फुरन्त-पम्हाउरा दिद्दी ॥ १९३४ ॥

| १९३९ | गिलिता ऊर्ध्वमयूखा पृथ्वी या हेममेखला [तदेव वलयं] तन्मालिनी मालायोगिनी कापि मन्मथभयाभिसंहितिशिखिप्री-कारेव प्रतिभाति | शिखी विह्नः |

| १९३२ | न सद्यते कामिजनेन विरहवेदनाविसंर्धुं ठाङ्गेन राँशिनो रिवमण्डल[सं]पवेशतप्तमिव करजालम् ॥ विरहिणीनां मदनदीपनत्वेन द्वेष्याः शशिकराः । तत्रेत्थमुत्येक्षा कृता । शशिनः कृष्णपक्षे रिवमण्डलप्रवेशो ज्योतिःशास्त्रे प्रसिद्धः ॥

| ११३३ | जातानि दुर्रुभदयितानुरागरणरणकमुक्तस्थाम्नां तनूयमानान्यपि कामिनीनां गुरूण्यङ्गानि | स्थाम बलम् |

॥ १९३४ ॥ अथ पञ्चिभः कुलकम् । तत्रैकर्यां उपसंहारः । चतस्रभिस्तु सह षोडदा पूर्वोहिष्टा भवन्ति ॥ प्रियतमावलोकनप्रतिरो-

<sup>1</sup> MH. प्रकारेव. 1 MH. पंस्थुला 2 MH. तत्रैकयोगे संहारचतस्मि 2 The emendation is purely conjectural. See, however, the commentator's remark on No. 1122.

णमइ णडालंचिय लिज्जिएसु कर-मिलय-कण्ठ-कुसुमेसु । उठवन्त-पम्ह-चुम्बिय-पुडाई ण हु णाम अच्छीइं ॥ ११३६ ॥ हत्थो क्षेल्ठइ दंसण-समओसारिय-णिरिङ्गि-विणिवेसो । बाणी-कयच्छि-संधाण-गिह्य-सवणावयासीव्व ॥ ११३६ ॥ लज्जोणय-वयणालिक्खिएक्स-दर-वियिसयाहरन्ताइं । गमणिमिवि आवज्झिन्ति विलय-मज्झाइँ दिहाइं ॥ ११३७ ॥ इय कामिणीण पिययम-समागमुम्भिक्लमाण-मयणाण । सज्झस-पिडबिद्द-रसाइँ होन्ति लीलाइयव्वाइं ॥ ११३८ ॥

धनशीलकर्णपञ्चवप्रणोदनार्थमिव तुलितभूमौंगी अर्घति निमेषनिय-मनस्फुरत्पक्ष्मातुरा दृष्टिः ॥

।। ११३५ ।। नमित ललाटमेव लिज्जितेषु करमेर्दितकण्डकु-स्त्रमेषु दर्शनोद्दृत्तचुम्बितपक्ष्मपुटानि न खलु नाम अक्षीणि ॥

| १९३६ | इस्तो घूर्णते दर्शनसमये अपसारितो निरि क्रि-विणिवेसो दिरोवाससी विनिवेदो येन स बाणीकृतं यदक्षि तस्य संधानार्थं गृहीतश्रवणावकादा इव गृहीतकर्णप्रदेश इव | शराक-र्षणं हि कर्णान्तं क्रियते धानुष्कैः | |

|| ९१३७ || ठज्जावनतबदनारुक्षितैकेषद्विकसिताधरान्तानि गमनेपि क्रीडार्थोद्यानविहरणावसरेपि आर्बेध्यन्ते पार्यन्ते प्रियदर्शनै-कनिष्ठतया वरितमध्यानि दृष्टानि दर्शनानि चक्षुर्व्यापाराः ||

|| ११३८ || इति उक्तप्रकारेण कामिनीनां प्रियतमसमागमो-न्मीलन्मदनानां साध्वसप्रतिबद्धरसानि अप्रागल्भ्यप्रतिबद्धशृङ्गाररस-कार्याणि भवन्ति लीलायितव्यानि || ५ || कुलकम् ||

¹ MH. °मलित°. ² MH. °चुंबितं पक्ष्म°. ³ MH. आवध्यंते.

ललणा वल्लह-हुनं विलास-बिस-मण्डणाओं वेलिनित । णीसङ्कंचिय बन्दी-कइन्दु-किरणाओंव णिसासु ॥११३९ ॥ सरस-मय-तम्बिमाहय-किसलंय-मालायमाण-पम्हाइं । रमण-पवेसत्थंपिव पियाण वियसन्ति अच्छीइं ॥ ११४० ॥ अवहीरिय-पिययम-हुन्त-गमण-भय-दिण्ण-सङ्खलाइंव ॥ कज्जलिय-बाह-लेहाइं होन्ति कीएवि अच्छीइं ॥ ११४१ ॥

|| ११३९ || ठठना वछभाभिमुखं विठासविसमण्डनाः संता-पनिवृत्त्यर्थकृतमृणाठिकाहारादिकाः वे छिन्ति अतिक्रामन्ति निःश-क्रुमेव बन्दीकृतेन्दुकिरणा इव निशासु || अभिसारिका एवं गच्छ-न्ति | कामार्तत्वेन अशङ्काः | अत एवं बन्दीकृतेन्दुकिरणत्विमव | चन्द्रो हि चैर्यिचरितानां बैसबन्धननिक्षिप्त इव अभयकरः स्तावको वा प्रोत्साहको वैताठिको वेति मतः ||

| १९४० | सरसमदताम्रत्वीहतत्वेन किश्चालयमालायमानप-क्ष्माणि रमणप्रवेशार्थमिव प्रियाणां विकसन्ति अक्षीणि | अक्षिद्धा-रेणैव रमणो रमणीहृदयं विश्वाति | तत्र द्वारापचनेत्रे अक्षिपुटकपा-टयोह्याटनं मङ्गलार्थं च द्वारि मदरक्तपक्ष्मकेसरमाला इव विर-च्यन्ते इत्यभिर्यायः |

|| १९४१ || अवधीरियतैंव्यः सापराधत्वाद्यः पियैंस्तदिभिमुखं यहमनं तद्रयेन तहमनिवारणाय दत्तशृङ्खलानीव कज्जलितबाष्पले-खानि कस्या अपि दृैदयन्ते अक्षीणि || प्राकृते वचनव्यत्ययो मतः ||

<sup>1</sup> MH. °सारका. 2 MH. कामार्तत्वेनाशंकयोअचेतन अत एव, &c., which is not easy to fully restore or even emend conjecturally. 3 MH. om. बन्दी . 4 MH. om. °त्वा . 5 MH. भान: 6 The chhâyâ कस्या अपि दश्यन्ते corresponds with the reading of J. See Various Readings.

थोएणवि दूमिज्जइ ण लेइ गरुयंपि णाम-मनतक्खं। इय असमञ्जस-हियओ होइ सिणहेण जुअइ-जणो ॥११४२ वलिज्जद-कवोल-घडन्त-चन्द-विम्बाण माणइत्तीण। अन्तो दीसइव णिरोह-पुञ्जिओ हास-विच्छड्डो ॥ ११४३॥ सासुक्खय-रय-लहुइय-समूससन्नुप्पलोणय-मुहम्मि। चसयम्मि कावि परिसेस-माण-गरुई।चिरा पियइ ॥११४४॥

| १९४२ | स्तोकेनापि दूयते पीद्यते पराङ्मुखो भवति । न वितत् तदेकाधीनानां कुलमहेलानां युक्तं कर्तुम् ।

माणापि जस्स ढज्जाइ बहु-महिला-भङ्गि-भरिय-हिययस्स ।

अम्हाण य तग्गय-तम्मणाण को माण-त्रावारो ।।

इति नयेन ।

जेण विणा न चिलज्जाइ अणुणिज्जाइ सो कयावराहोवि ।
पत्तेवि गाम-डाहे भण कस्स न वक्षभो अग्गी ।।
इत्यादिना च । अतो हेतोर्न लाति गृह्याति गुरुकमिप नाममन्तेक्खम् अपराधम् इत्यसमञ्ज्ञसहदयो भवति खेहेन युवतिजनः ॥
मानखण्डनं नाम हदयस्य असामञ्जस्यम् ॥

|| १९४३ || ऊर्ध्व विलता विस्मयेन ये कपोलास्तेषु घर्टमानानि चन्द्रबिम्बानि यासां मानवतीनां मानिनीनाम् अन्तः दृश्यत
इव निरोधपुञ्जितो हाससमूहः || कामिनीनां बहिर्हासाभावात्त् मुखमध्यपुञ्जितस्य हासस्य चन्द्रप्रतिबिम्बन्याजेनावस्थानकल्पना कवेः |
विच्छड्डो समृहः ||

।। ११४४ ।। मानजिनःश्वासोत्खातरजस्कत्वेन लघुकृतं सम्य-

¹ MH. °मत्त्रकृषं. ² MH. घघतमानानि. ³ MH. मानिनाम् for मानिनीनाम्. • MH. °भावोनमुखं. ° MH. विच्छहुः.

अहिलासा रहस-विणिग्गएण कामेसु-जज्जरङ्गेण । कुवलय-णालेण महुं हियएणव कावि आपियइ ॥ ११४५ ॥ चिर-संठिओवि वियलइ माणो चिर-वियलिओवि संघडइ । विवरीय-रसं कीलेइ महु-मओ-कामिणि-यणम्म ॥११४६॥ अखलिय-सरीर-वयणो सहाव-हियओसरन्त-मय-धीरो । मनोत्ति णवर णज्जइ कवोल-राएण जुअइ-जणो ॥११४७॥ अङ्गाइँ पयणुआइंपि किंपि गरुएइ महु-मय-विलासो । हिययाइँ पुणो लहुएइ माण-गरुयाइँवि पियाण ॥ ११४८॥

गुच्छ्वसर् यत् उत्पर्छं तेनावनिमतमुखे चषके कापि परिशेषेण मानेन गुर्वी चिरात्पिबति मानवशात् उत्पर्छस्थगितपानत्वाद्दा ॥

| १९४५ | अभिलाषात् रभसिविनिर्गतेन कामेर्षुं जर्जराष्ट्रेण कुवलयनालेन मधु इदयेनेव कापि आपिबति | कामस्येषवः कामे-षवस्तैर्जराङ्गेणेति कचित् पाटः |

|| ११४६ || चिरसंस्थितोपि विगलित मानः चिरविगलितोपि संघटते | अतो विपरीतरसं कृत्वा क्रीडित मधुमदः कामिनीजने || संभरई इति पाटे संभ्रियते पुष्टिं भजते इत्यर्थः | एतदेव मदस्य मद्दवं यत् परस्परविरुद्धम् असमञ्जसविकारकारित्वम् ||

|| ११४७ || अस्खिलितशरीरवचनः स्वभाविवैभवेन स्वभाव-माहत्स्येन अपसरन् यो मदस्तेन धीरः अत्यक्तोचितचरितः मक्त इति केवलं ज्ञायते कपोलरागेण युवितजनः ||

|| १९४८ || अङ्गानि प्रतनुकान्यपि रागातिदायक्षीणान्यपि

¹ MH. कामस्यैषवः ³ MH. विगलितमानः चिरगलितोपि. ¹ ³ MH. संभर इति for संभरह इति. ⁴ MH. भज इत्यर्थेः

विरह-विणिगगय-सेसव्य विष्भमा मन्द-हियय-संगिलिया ।
मुह-णीसासा पिय-संगमिम सोहन्ति रमणीण ॥ ११४९ ॥
सरस-णह-राइ-मग्गेहिँ पीण-थण-मण्डलाई तरुणीण ।
पिय-संगम-हिरसूसास-रहस-फुडियाइँव सहन्ति ॥ ११५० ॥
संभाविय-काम-हरो उप्पेइ रसं असीउमझोवि ।
णह-रेहा-फरुस-पओहराण रमणीण परिरम्भो ॥ ११५१ ॥

किमिप गुरूणि आलस्ययोगीनि करोति मधुमदिवलासः हदयानि पुन नर्लघयति भग्नमानानि संपादयति मानगुरूण्यपि प्रियाणाम् ॥ सर्वस्य मधुमदेन परिरम्भार्थितातिदायोत्पादात्॥

| १९४९ | विरहो वियोगः तदवस्थायां ये विनिर्गतास्तच्छेषा अपीत्यर्थः | विभ्रमा विभ्रमा इवेति संबन्धः | विलासायन्त इवे-त्यर्थः | मन्दहदयात् वियोगग्लानहृदयात् संक्रौन्ता अपि मुखिनः-श्वासाः प्रियसंगमसमये शोभन्ते रमणीनाम् ||

।। ११५० ।। सरसनखराजिमाँगैः पीनस्तनमण्डलानि तरु-णीनां प्रियसंगमहर्षर्थांसँरकैंस्फुटितानीव शोभन्ते ॥

|| ११५१ || संभावितकामभरः | संभारिअपाठे स्मारितका-मभरः | अर्पयति रसम् असौ अमक्षैमिप अप्रतिपक्षमिप नखरेखापरुष-पयोधराणां रमणीनां परिरम्भः || अमक्षमपीति भिन्नक्रमः अपिदाब्दः | रसमर्प्यंपयति द्योभावदित्यर्थः | अवधारणे यथाश्रुति अमक्षमेवेति ||

¹ MH. om. वि°. ² MH. °श्रस° may refer to सास the reading of J., but his °रस° must surely be a mistake for °रमस°, which is blundered into °रस° instead of °रहस° in J. ³ MH. रसमपेयति, omitting अपि.

गाढालिङ्गण-तण्हा-णिहेण पिडिपीलणंव पिडिवण्णं ।
पढमं कीऍवि भर-पीडिएण हियएण थणयाण ॥ ११५२ ॥
पढम-रयारम्भ-रसाणिव तह वैच्छ-त्थलेविऊढाइं ।
जह पीडिय-जहण-णिरन्तराइँ जायन्ति अङ्गाइं ॥ ११५३ ॥
अच्चन्त-मएण विलासिणीण पिरगलिय-हियय-सुण्णाइं ।
वङ्गन्त-णीरसाइं ण समप्पन्तिचिय रयाइं ॥ ११५४ ॥
अण्णोण्णाराहण-खण-खलन्त-हिययावहीरिय-सुहाइं ।
सुहमब्भिह्यं रइ-वित्थरेण पावन्ति मिहुणाइं ॥ ११५५ ॥

|| ११५२ || गाढालिङ्गनतृष्णानिभेन प्रतिपीडनिमव प्रतिपत्तं प्रथमं कयापि भरपीडितेन हृदयेन स्तनयोः ||

|| ११५३ || प्रथमरतारम्भरसानामंपि तथा वक्षःस्थलोपगूढानि यथा पीडितजघनत्वेन निरन्तराणि जायन्ते अङ्गानि रतिपरिणामा-वसरे ||

|| ११५४ || अत्यन्तमदेन विलासिनीनां परिगलितहृदयत्वेन शून्यानि रितयोग्यविकाररिहतानि अत एव [ वर्धमाननीरसानि न समाप्यन्त एव र]तानि ||

|| ११९५ || अन्योन्याराधनार्थं क्षणमात्रं स्खलखृदयत्वेन अ-र्थान्तरव्यापारितचित्तत्वेन अवधीरितोपनतरितस्रिखानि सुखम् अभ्य-धिकं रतैविस्तरेण प्राप्नुवन्ति मिथुनानि || तदुक्तम् |

श्चियाँ धिरं शीव्रमत्रेक्ष चात्मनी विसर्गमर्थान्तरभावनां भजेदिति॥

¹ MII प्रयंत्रं सारं भारं भारं भारं भारं मारं प्रथमरतारम्भरताना मापि. ² MH. स्त्रियश्चिरं.

नाइंचिय किंपि रसं देन्ति परूढेवि पेम्म-रायमिम । पिय-दिण्ण-नहाहरणुक्षसाइं रमणीण रामियाइं ॥ ११५६ ॥ आवयणोरु णिरन्तर-पीडिय-देहाण हरइ मिहुणाण । चलणेसुवि कय-चलणो सव्वङ्गालिङ्गण-विलासो ॥११५७॥ थण-विम्बेसु वहूणं जोव्वण-लद्ध-परिणाह-वियडेसु । सोचिय तह-परिणाहो जाओ विरलोव्य रोमन्बो ॥ ११५८॥ पीडिय-पओहरोगाढ-णह-पउदेस-दर-समूसित्यं । विमलइ करेण रमणस्स कावि वच्छ-थ्यलं हसिरीं ॥११५९॥

|| ११५६ || तान्येव कैमिप रसं ददित प्ररूढिपि प्रेमरागे प्रियदत्ता नखा एवाभरणानि तदुक्षासाँनां रमणीनां रतानि || °उक्का-साहिं रमणीहिं इति पांडे °उक्कासाभी रमणीभिः सहेत्यर्थः ||

|| ११५७ || आवदनोरु वदनादारभ्य ऊरु यावत् [निरन्तर]-पीडितदेहानां संपुटाख्यकरणविद्योषमांजां हरति मिथुनानां चरणेष्विप कृतचरणः सर्वाङ्गालिङ्गनविलासः ||

| ११५८ | स्तनबिम्बेषु वधूनां यौवनलब्धपरिणाहत्वेन विकेटेषु स एव तथापरिणाहः पूर्वदृष्टपरिणाहयुक्तो [जातो] विरल इव रोमाञ्चः |

| १९६९ | पीडितपयोधरत्वेनावगाढो यो नखपदोहेदास्तत्रेष-रसमुच्छ्वसितं विमर्दर्यति परामृदाति पीडानिवृत्तये करेण दियतस्य कापि वक्षःस्थठं हसनदीता | ठमनखक्षतपदेदो गाढातिङ्कंनमम-कडिनस्तनखेदननिवृत्त्यर्थः हस्तस्पर्दाः |

¹ MH. भाजो. ˚² MH. निकटेषु ³ MH. विमलयित. ˚ MH. गाढालिंगेन मग्नकेठिनस्तनखदन°. ⁵ MH. इरस्पशीः

बहुसी भग्ग-द्विय-रमण-णह-सिहा-चुण्ण-विउण-गरुएण ।
आयासिज्जइ थण-मण्डलेण मज्झालसा तरुणी।।११६०।।
तणुअत्तण-णिमिय-भुओं ।
सोहइ तंस-णुवण्णो विलिओर्ग-लओं पिआ-सत्थो।।११६१॥
दिययाएँ कोवि णिद्दा-पिरस्समुब्भिण्ण-सेय-बिन्दुइयं ।
परिउम्बइ सुह-णसहिय-पिडबोहन्दे।लियं वयणं।।११६२॥
सम-भाव-पयन्तूसास-सिद्धिल-णीसह-परिद्वियावयवे।।
दर-लिख्य-दुब्बल्लोव्व होइ णिद्दासु जुअइ-यणो।।११६३॥

|| ११६० || बहुको भग्नस्थितानि यानि रमणनखिराखाचू-र्णानि तैर्द्विगुणगुरुणा आयास्यते स्तनमण्डलेन क्षाममध्यालसा तरुणी || [तरुणी] इति स्तनकर्ककातापरम् ||

| ११६१ | तनुत्वात् भरेण नतोदरत्वात् पयोधरासन्ने जवने निक्षिप्तभुजः द्योभते तिर्वङ्गिषण्णः द्याय्यायां वित्रतोरुततः प्रिया-सार्थः | णुमैंण्णो निषण्णः | द्वरतश्रान्तैकपार्श्वनिषण्णो विराजत इत्यर्थः |

 ११६२ | दियतायाः कोपि निद्रापरिश्रमोद्भिन्नस्वेदिबन्दु-चिंतं परिचुम्बित निद्राखखेन न सोढो यः प्रतिबोधस्तेनान्दोितितं वदनम् ।।

|| ११६३ || श्रमभावप्रवृत्तीच्छ्वासिशिथिलिनःसहपरिष्ठितावयवः ईषछक्षितदौर्वल्य इव भवित निद्रास्त युवितजनः ॥ श्वासाध्मातद्या-रीरत्वात् कामकृतं क्षामत्वं मनाग् लक्ष्यते न तु सम्यक् ॥ णवरिअ णरिन्द-विक्रम-वियड-कहावसर-समुह-सुर-मुक्को । कुसुम-णिवहोट्य णिवडइ णहाहि तारा-लवुप्पीलो ॥११६४ जायं बारा-वइणो वायन्त-मुणाक-पाडल-मऊहं । बिम्बं अबाल-जम्ब-फल-भङ्ग-पिसङ्ग-परिवेसं ॥ ११६५ ॥ ओसारियम्मि पच्छा सिण्होक्षिय-तिभिर-केस-हत्थम्मि । णिवडन्ति सलिल-बिन्दुट्य तार्या रयणि-तरुणीए ॥११६६॥ ल्हसिय-द्विय-मय-विच्छाय-मज्झ-ससि-बिम्ब-चुम्बियं सहइ । दहुर-उडंव दर-फुडिय-वियड-पुड-मण्डलं ग्यणं ॥ ११६७॥

|| ११६४ || अनन्तरं नरेन्द्रविक्रमविकटकथावसर इति कृत्वा छरवैंधूभिर्विमुक्तः कुसुमनिवह इव निपतित नभसस्ताराठवानाम् उत्पीठः समूहः || प्रभातसमये किठ स्र्भताराः पतन्ति काश्चित् | तिरोधानं वा पतनम् | तच्च पुष्पवृष्टित्वेनोत्प्रेक्षितं यद्योवर्मणश्चरित-निबद्धवाक्पतिकथास्तुतये ||

||११६५|| जातं तारापतेः शुष्यन्मृणालवत्पाटलमयूखं बिम्बम् अबालं जरटं यज्जम्बूफलं तद्भङ्गविष्यङ्गपरिवेषम् ||

|| ११६६ || अपसारिते अरुणोदयेन पूर्वादिदिग्भ्य उत्कालिते पश्चाच पश्चिमभागे स्थिते अवस्यायार्द्वीकृततिमिरिनिकर एव केश-पौद्यास्तव निपतन्ति सलिलिबन्दवस्तारका रजनीतरुण्याः || सिण्हा अवस्यायः | उद्घियं आर्द्वीकृतम् ||

| ११६७ | हिसितस्थितं मृगविच्छायमध्यं यच्छिशिबिम्बं तेन चुम्बितं शोभते दर्दराख्यो वाद्यभाण्डिवशेषधर्मिपनद्धस्तत्पुट इव ईषत्स्फुटितविकटपुटमण्डलं गगनम् । स्फुटितत्वं रिवदारिततम-स्कत्वम् ॥ अत्थाय-तिलण-तारच्णेण तंचेय पढम-परिविरलं । पच्छा पुष्किज्जन्तं पुणोवि वियडेइ गह-अक्कं ॥ ११६८ ॥ अरुण-विराधिय-तणुयायमाण-संज्ञ्ञा-रसाणुलिच्तंव । थोय-खोयमुसालोय-पण्डुरं होइ गयण-यलं ॥ ११६९ ॥ पम्हन्तर-लिक्वय-पण्डु-भाव-विसम-प्पहं समुप्पयइ । सिण्हा-हय-सामायन्त-मित्रण-देहं कवीअ-उलं ॥ ११७० ॥ आरोहिणा पहाय-क्रमेण परिणिज्ञरचणमुवेन्ता। विडवेसु फल-विसेसा परिणाम-गुणंव गेण्हन्ति ॥ ११७१॥

|| १९६८ || अस्तागततनुतारत्वेन तदेव प्रथमप्रविरतं प्रविर-लस्थूलतारकत्वेन पश्चात्पुर्ज्जाक्रियमाणं रिवकरनिकरेण मिश्रीभेवत् पुनरिप विकटयित विकँटत्वमाचरित पहचकं वस्तुवृत्त्या ||

|| ११६९ || अरुणविरिद्धाततनूयमानसंध्यारसानुलिप्तमिव स्तोकस्तोकम् उपसः प्रभातकालस्य आलोकेन पाण्डुरं गगनतलम् ||

|| ११७० || पक्ष्मान्तरलक्षितपाण्डुभावत्वेन विषमप्रभं समुत्पति सिण्हा अवद्यायस्तेन पृष्ठतः क्षेतम् अतं एव द्यामायमानमसृणदेहं कपोतकुलम् || पक्ष्मान्तरैर्दृदयमाना यत्क्षैताः प्रदेशाः पाण्डुरीकृँतास्तत्परिवर्तिनः द्यामायमाना इति वैषम्यम् ||
विहंगकुलमिति कचित् पाटः ||

|| १९७२ || आरोहणशीलेन प्रभातक्रमेण परिपिच्चरत्वमुपयन्तः प्राप्नुवन्तः विटपेषु फलनिवेशाः परिणामगुणमिव वहैंन्ति ||
अरुणकैरविद्धत्वेन अपकान्यपि पकानीव फलानि लक्ष्यन्त इत्यर्थः ||

¹ MH. °मूबं पुन°. ² MH. om वि°. ⁵ MH. कृत म्. The emendation is conjectural. ⁴ MH. यहकृताः. The emendation is conjectural. ⁵ MH. पहकृतास्त्रपारि°. ⁵ MH. अरुणस्कराविद्धत्वेन.

भिहु [णेहिं रइ]-रसायाम-खेय-खण-लद-गरुय-णिदेहिं। पिडिबु जिस ज्ञ इ कह-कहिंव सालसं रयणि-विरम्भि॥११७२ तम-लेहि-लेढियाणुगय-मुक्क-गोर्स-प्यहो तिलण-मूलो। गह-पलहि-वीय-निवहो पच्छा पुञ्जिज्जइ णिसाए॥११७३॥ आआसेइ पईवे सलोल-कज्जल-सिहा-दरुव्व ने। सक्य-ग्गहंव पच्चूस-मारुओ वास-गेहेसु॥ ११७४॥

[|| ११७२ || मिथुनैः रितरसायामखेदक्षणलब्धगुरुकनिद्रैः प्र-तिबुध्यते कथंकथमपि सालसं रजनिविरमे ||]

[।। ११७३ ।। तमोलोहलोडकानुगतमुक्तप्रभातप्रभः विरलमूलः यहकार्पासबीजनिवहः पश्चात् पुद्धीक्रियते निदाया ॥

प्रभातकाले पहिनवही मुक्तप्रभः मन्दप्रभः सन् क्रमेण पूर्वदि-ग्मागेभ्यो विनदयन् पश्चिमदिदयेव पुद्धीकृत इव दृदयते । तत्रोत्धे-क्ष्यते । तमोष्क्रपलेहिमयलोठकानुगतकार्पासबीजनिवही यथा कथापि खिया पश्चिमभागे पुद्धीक्रियते तद्ददिति । लोठकः कार्पासबीजनि-ष्कासनार्थी यन्त्रविदोषः । मुक्तगोसप्पहो प्रभाते मुक्ता प्रभा येन सः । तलिणमूलो पूर्वदिशि प्रथमदृदयमानेन तेजसा नष्टा अधस्तना महा यत्र तादृदाः ।।]

| १९७४ | आर्यासयित प्रदीपान् सलोलकज्जलिशिखेषदुद्दृ-त्तान् | सकज्जललोलिशिखा आवर्त्य | आवर्तनमावेष्टनम् | सकच-प्रहमिव प्रत्यूषमारुतो रितवासगृहेषु ||

<sup>1</sup> MH. आआसयति.

तंचेय तिमिर-मिलणं जायं अरुण-प्पहा-हयं गयणं । सीसयमिव सिन्दूर्त्तणेण पिडवण्ण-पिरणामं ॥ ११७६ ॥ गेण्हिन्त कण्ड-फरुसाइँ कहिष रयणी-जलाणुभावेण । विह्या वलग्ग-रय-संणिवस-गरुयाई वीयाई ॥ ११७६ ॥ रुण्णारुण-णयणाओं विसा-विसूरन्त-णिलिण-सोएण । सोहिन्त जलोळ-द्विय-चक्काय-जुयाओं वावीओ ॥ ११७७॥ सिसणो समोसरन्ती अथाअल-मध्यय-थ्य-विम्बरस । घोलड सहवार-रसग्ग-तिलण-परिपण्डुरा जोण्हा ॥ ११७८॥

|| ११७५ || तंदेव तिमिरमिलनं जातम् अरुणप्रभाहतं सत् गंगनं सीसमिव सिन्दूर[त्वेन प्रतिपन्नपरिणामं] भवति ||

 ११७६ || गृङ्कन्ति कण्टपरुषाणि कथमपि रजनीजलानुभा-वेन अवस्यायसंबन्धिना विह्गा अवलग्नरजःसंनिवेदागुरूणि बीजानि धान्यकणादीनि ।|

|| ११७७ || रुदितेन अरुणनयना इव निश्चि रात्री विस्र्यन्ती रिविवियोगदुःखमनुभवन्ती या निलेनी तच्छोकेन शोभन्ते अवश्याय-जलाईस्थितचक्रवाकयुगा वाप्यः ॥ जलाईम् अतिरक्तं चक्रवाकयुग्मं इश्यते । तदेव रोदनारुणं नथनयुगमिव ॥

[॥ ११७८ ॥ द्याद्यानः समपसरन्ती अस्ताचलमस्तकस्थिबि-म्बस्य घूर्णते सहकाररसायतिलनपरिपाण्डुरा ज्योत्स्ना ॥ रसायं रसनायम् । रसनेव रसा । मञ्जरीति यावत् । मञ्जरीरसनयोः साम्यात् । तिलनं विरलम् ॥]

¹ MH. गमनं. ² MH. °संबंधेन.

असिह्य-विसुद्द-सुकयावयंस-सप्पुरिस-सुचरिउगारो । विवलायइ कलि-कालोव्य भिण्ण-हियओ तमुग्याओ ॥ को उहल-मिलिआमर-विमाण-रयण-प्यहा-विभिण्णोव्य । जाओ अजड-जवा-कुसुम-पाडलो णह-यल-वियाणो ॥११८० परिगलिय-पण्डु-तारा-दलस्स णह-साहिणो विणिक्खमइ । णव-किसलय-सोहगोण पढममरुणुग्गमालोओ ॥११८९ ॥ इद्या-चुण्णंय किरन्तमुद्दमरुणाययं परिप्फुरइ । रविणो गयणासि-णिसाण-चक्क-वलओवमं बिम्बं ॥११८२ ॥ जलहिस्स पुणोवि समागमंव बहलचणेण सूयन्तं । अपुणागमणायय तं तिमिरं उम्मूलिअं रविणा ॥ ११८३ ।

[॥ ११७९ ॥ असोढिविद्युद्धकृतावतंससत्पुरुषसुचरितोद्वारः विवलायइ विपलायते कलिकाल इव भिन्नहृदयः तमउद्धानः ॥]

|| ११८० || प्रकृतकथाकर्णनकुतूहरुमिलितामरिवमानरत्व[प्र-भाविभिन्न] इव जातः अजडं पकं जवाकुद्धमं बिन्दुमतीपुष्पं तद्द-त्पाटलो नभस्तलवितानः ॥

|| ११८१ || परिगिततपाण्डुतारादत्रस्य नभःशाखिनो विनि-ष्क्रामित नविकशितयसीभाग्येन प्रथमम् अरुणोद्गमालोकः || दलानि जीर्णपर्णानि | अरुणोद्गमो लोहितनविकशितयसमुद्रवे।पि ||

|| ११८२ || इष्टकाचूर्णमिव विकिरत् अरुणातपं लोहितप्रभं परिस्पुरित रवेः संवन्धि गगनमेवासिः खद्गस्तस्योपस्कारार्थं यज्ञि-शानचक्रवलयं तीक्ष्णायसभाण्डं तदुपमं बिम्बम् ||

।। १९८३ ।। जलधेः पुनरपि समागमित बहलत्वेन स्च-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> MII. तीखायक्रमांडं <sup>2</sup> MII. जल्धाः.

णवरिय णिट्यत्तिय-रयणि-विरम-कायव्य-णिव्युओ ताण । सो साहिउं पयत्तो चरिअं चाणक्र-चरिअस्स ॥ ११८४॥

णवरिय णिवडिय-तम-लोह-टङ्क-परिसुद्धि-तुङ्ग-वियझसु । आसा-भित्तिसु पश्चिव-पसिथ-जोग्गासुव ठियासु ११८५ अग्ग-द्विय-हरिय-तुरङ्ग-पञ्चवे मङ्गलाय कलसेट्व । तक्खणमुक्खित्ते तरणि-मण्डले वासव-दिसाए ११८६

यत् अपुनरारमनायेव तत् तिमिरम् उन्मृहितं रिवणा ॥ किल तमिस संमुखे जलिधसमागमो जलधौ मज्जनं रवेरभूत् । तेन वैरकारणेन परिपूर्णोदितेन रिवणा समूलमुन्मूहितं तिमिरं पुनरनागमनाय तस्य अनिष्टनिमित्तस्य तमसः ॥

|| १९८४ || अनन्तरं निर्वितिरजनीविरामकर्तव्यः अत एव निर्वृतः सुखितः सन् तेषां पूर्वप्रक्रान्तप्रष्टॄणां स वाक्पितराजः शाँसितुं कथितुं प्रवृत्तश्चरितं चाणक्यचरितस्य यशोवर्मणः ||

॥ ११८५ ॥ अथ गाथाविंदात्या कुलकम् ।

अनन्तरं निर्वार्तितः पृथकृतस्तम एव लोहटङ्कस्तक्षकारघटनभाण्डं तेन या परिशुद्धिस्तया तुङ्गविकटास्त आज्ञा दिशस्ता एव भित्तय-स्तास पार्थिवप्रशस्तियोग्यास्विव स्थितास

पदास्तिर्यर्वं चरितमुत्तमं लिख्यते ॥

|| ११८६ || अम्रस्थिता हरितवर्णास्तुरगाः पहःवा यत्र तत्र मङ्गलाय कलशे इव तत्क्षणमुत्क्षिप्ते तरिणमण्डले आदित्यिबम्बे वासविदेशा ऐन्द्र्या दिशा नाथिकया

¹ MH. सूचयंतम्. ² So MH., explaining an impossible reading (णिव्य-डिय°)! See Various Readings. ³ So MH. ⁴ MH. प्रशास्तियंत्रचरित° for प्रशास्तियंत्र चरित°.

पहु-किन्ति-णिसमणूसुअ-हियय-क्खालेअ-रमणाहिलासासु । अन्दोलिङण सुर-सुन्दरीसु रहसा विणिन्तीसु ११८७ कुसुमन्निरसूसुआमर-विकुन्त-मिष्का-मङल-कन्दल-दलासु । विरलायन्तीसु सुरिन्द-मिन्दिरुङ्जाण-वीहीसु ११८८ अमओवओय-परिहिद्द-कण्ठ-महुरीहुयन्त-रिसयम्मि । मङ्गल-जीमूअ-उलम्मि गयण-वेद्दे पडद्दम्मि ११८९ चलिअम्मि रहस-विअलिअ-कण्हाइण-णिअलिए मुणि-अणम्मि कोङहल-पथ्यिय-गयण-हरिण-पडिवण्ण-चलणेट्व, ११९०

| १९८७ | प्रमुकीर्त्याकर्णनोत्स्वकहदयाश्च ता रमणाभिलाष-स्विलताश्च समयाकृष्टहदयत्वेन आन्दोल्य किं यशोवर्मचितमा-कर्णयामः उत पितस्वरतस्रखमनुभवामः इति संशय्य सरसन्दरीषु रमसा आवेशेन विनिर्यन्तीषु निःसरन्तीषु गृहेभ्यः कथाकर्णनाय

्र अनेन प्रियतमसमागर्मछखादपि यशोवर्मसचरिताकर्णनं छखिम-त्युक्तम् ।।

।। १९८८ ॥ कुछमवर्षोत्छकामरिवलुप्तमणिमयमुकुलकन्दल-दलाछ अत एव विरलायन्तीर्छं विरलत्वमाचरन्तीषु छरेन्द्रमन्दिरो-द्यानवीथीषु

वीथ्यो मार्गाः ॥

ि ।। १९८९ ।। अमृतम् उदकम् तदुपयोगेन परिघृष्टकण्डत्वात् मधुरीभवद्रसिते मङ्गळजीमूतकुले गगनपृष्ठोपैवृष्टे सित

|| ११९० || चितिते रभसविगतितक्वष्णाजिनैर्निगडिते बद्धचरणे [मुनिजने] कौतूहरुप्रार्थितगगनहरिणप्रतिपद्मचरण इव

¹ MH, °समय° for °समागम°, ² MH. विरलायंतीषु, ³ MH. गगमृद्योपबृटे.

विणयाढन-णराहिव-चरिअ-समायण्णणायरेणंव । आमुक्क-पायवासण-बन्धेसु विहंगम-कुलेसु १९९१ लम्बि-महा-दप्पण-संकमन्त्र-संमद्द-णिरवयाससु । भवण-क्खम्भाविल-सिहरमारुहन्तेसुव जणेसु ११९२ धवलिज्जन्त-समुण्णय-पहु-जस-पासाय-घडिअ-मन्त्रंव । कम-लम्बिअ-तिअस-विमाण-मण्डलं णह-यलं जायं॥११९३

गगनहरिणो मृगिद्याराश्चन्द्रमृगो वा | मुनीनां च वनवासिनां विश्वासाचरणोपगता मृगाभवन्ति ||

। ११९१ ।। विनयारब्धनराधिपचरितसमाकर्णनादरेणेव [आ]-मुक्ती बुभुक्षार्तत्वात् त्यक्तः पादपेष्वासनबन्धी यैस्तेषु विहंगमकुलेषु सत्स्र

।। ११९२ ।। लम्बनशीलमहादर्पणसंक्राँन्ताः प्रतिबिम्बिताः सं-मर्देन निरवकाशाश्च ये तेषु भवनस्तम्भावितशिखरमारोहित्स्विव जनेषु सत्स्र

| १९९३ | किंच | धवलीक्रियमाणाः समुच्चतप्रभुयशोरूपाः प्रांसादकल्पा घटिता रचिता मञ्चा यत्र तत्रेव क्रमलाँ ज्ञितिदश-विमानमण्डले नेमस्तले जाते सति

संविकिज्जैन्तेति पाठे संवित्यमानेत्यर्थः । कर्मैकस्बिय इति क चित्पाठः । क्रमलस्बितेत्यर्थः । त्रिदश्चिमानसंनिधानं तु यशोवर्मस-चरिताकर्णनाय ॥

<sup>1</sup> So MH. Should not these words occur rather at the beginning of the next verse? 2 MH. प्रसाद°. 3 MH. तत्रैव, 4 So MH. 5MH. कवलंबियं.

कि चै।

तुह धारा-संदाणिअ-गइन्द-मुत्ता-हलो असी जयइ।
गउद-गल-च्छेअ-वलग्ग-संिंटएआवलीओव्य ॥ ११९४॥
सम-जाइत्तण-संभाविओवयारेहिँ णिअय-चलणेहिं।
पोच्छाहिअव्य चलणे तु एन्ति णिअलाविला रिउणो ॥११९५
कर-सन्दिरंण सोहिस तिहयसं दाण-वारिणा देव।
हिअय-भरिअस्स करुणा-रसम्बुणो णिग्गमेणंव ॥ ११९६॥
णन्दइ तुह विणिअत्तस्स आसमुद्दं दिसाओँ जेऊण।
लच्छी पुणोवि पिउणा संपेसण-दिण्ण-विहवव्य ॥ ११९७॥

| ११९४ | अस्मिच्चवसरे यशोवर्मविषयाः कवीनामेवंभूता आलापाः प्रवृत्ता इत्याह | हे राजन् तव संबन्धी धारासंदानितग-जेन्द्रमुक्ताफलः असिः खङ्गो जयित गौडगलच्छेदात् अवलया अद्य यावत् संस्थिता एकाँविलः गलाभरणरूपा लता यत्र स इव ||

| ११९५ | अस्मदीयचरणानां यशोवर्मचरणयोश्च तुल्या च-रणजातावृत्पत्तिः । अतः समजातित्वेन संभावितोपकौरिर्निजकचरणैः प्रोत्साहिता इव चरणौ र्तव आयान्ति त्वचरणौ नमस्कुर्वन्ति निग-डाविला निगर्डेर्वदा रिपवः ॥ चलणे तुलन्ति [इति] पाठे तुलन्ति तव चरणौ धारयन्तीत्यर्थः ॥

| ११९६ | करस्यैन्दनज्ञीलेन ज्ञोभसे प्रतिदिवसं दानार्थेन वारिणा हे देव भृतद्दयकरुणारसाम्बुनो निर्गमेणेव |

।।११९७॥ नन्दित वर्धतेतरां तव [वि]निवृत्तस्य आसमुद्रं दिशो

¹ J. K. P. give these words (though as regards J see note on previous page). De only omits them, though it reads °मण्डलं 'जायं and not °मण्डले 'जाए in the previous verse. ² MH. एकाली. ³ MH. तल.

⁴ MH. °स्पंदन°.

कारासु पढममणुहूय-णिअल-मल-मग्ग-लञ्छण। चलणा । तई छेइज्जन्ति विइण्ण-काल-सुत्तव्य सत्तूण ॥ ११९८ ॥ संकन्त-महि-रओ-धूसराईं संपृद्द तुहं पणामेसु । भिजडी मइलण-भीअव्य रिज-णडालाईं णारुहइ॥ ११९९॥ गरुअयर-मत्त-वारण-खन्ध-समारुहण-विरलिएणंव । जरु-जुएण विराअइ सहाव-विअडं गयं तुज्झ ॥ १२००॥ विष्यइ अगुणीहिं गुणिव्य जेण गुण-गारवेण वो अप्पा। तेणेय तंपि मण्णसि अप्पाणमणज्जिअ-गुणंव ॥ १२०१॥

जित्वा रुक्ष्मीः पुनरपि पित्रा संप्रेषणदत्तविभवेव || पुनः प्रेषणं नवो-ढाया भर्तृगृहात्प्रत्यावृत्ताया भूयो भर्तृगृहविसर्जनम् ||

।। ११९८ ।। कारास्च बन्धनगृहेषु प्रथमम् अनुभूतिग-ठमठमार्गठाञ्छनाश्चरणास्त्वया औंच्छेद्यन्ते वितीर्णकारुसूत्रा इव कृतैवा शत्रूणाम् ।।

| ११९९ | पार्दपतनवद्योन संक्रान्तमहीर जस्कतया पाँण्डुराणि मिलनानि संप्रति तव प्रणामेषु भृकुटिः मिलनीकरणभीतेव रिपुललाटानि नारोहिति | जितसर्वत्वाद्भृकुटिविषयस्तव न कश्चिदिति 
तात्पर्यार्थः |

| १२०० | गुरुतररार्जैवारणस्कर्न्धौरोहणार्यं विरैतितेनेव ऊरुयुगेन विराजते स्वभावविकटं गमनं तव ||

| १२०१ | गृद्यते अगुणिभिर्गुणीर्वं येन गुणगौरवेण वो यु-ष्माकं संबन्धिना | प्राक्तते वचनव्यत्ययात् तव संबन्धिना | आत्मा | तेनैव त्वमिप मन्यसे आत्मानमर्नाजतगुणिमव | | तव मण्डले नि-र्गुणा अपि वास्तव्याः सगुणिमव आत्मानं त्वहुणैरेव मन्यन्ते त्वहुण-गौरवं परोपकारपर्यवसितगुणत्वं तव बुद्धा | अत एव त्वमि तेनैव

¹ MH. पादंपतन°. ² MH. विलितेनेव. ³ MH. °र्गुणींवे.

जाहेचिअ तं चलणोणयाण अविरं करं पसारेसि । लच्छी भुअदिया वो ताहेचिय तेसु संकमइ ॥ १२०२ ॥ अक्रओवयार-तणुआ अभग्ग-पसरेसु तुज्झ दीसन्ति । संकन्ता इव अलएसु केस-हत्था रिज-पियाण ॥ १२०३ ॥

गुणगौरवेण निजेन गुणमाहात्स्येन अनिर्जितगुणिमिव अगुणिमवात्मानं मन्यस इत्यर्थः ॥ अपरे अपरथा पडन्त्येताम् ॥ वेप्पइ गुणीिहं अगुणीव्य जेण गुणगारवेण वो अप्पा । तेण तुमंपि न मन्नसि अ-प्पाणमणिज्जअगुणंव ॥ अयमर्थः । येन गुणगौरवेण विभवज्ञून्येन गुणिभिरात्मा अगुण इव निष्फलगुणो ज्ञायते तेन त्वमिप नात्मानम् अनिर्जितगुणं निष्फलपायगुणं मन्यसे । दैन्यसून्यगुणत्वात् सिवभवगुणव्वेन । अनिर्जितगुणिमिति पाडे अनिर्जितगुणहपिमिति व्याख्येयम् । पूर्वी वैद्याब्दः एवार्थे येनैव तेनैवेति योज्यः । जनगुणगौरवेण पला-लभारायमाणत्वबुद्धोत्यादि व्याख्येयम् ॥

| १२०२ | | यदैव त्वं चरणावनतानाम् उपिर करं प्रसारयि दयालुतया करेण शिरिस स्पृश्चासि लक्ष्मीर्भुजस्थिता सती वः युष्मा-कम् | तवेत्यर्थः | तेषु तदैव संक्रामित | प्रसादसमये दौर्गत्य-मपसारयसीत्यर्थः |

| १२०३ | । मुँक्तोपचारत्वेन त्यक्तस्नानप्रसाधनादित्वेन तनुकाः अभग्नप्रसरेषु कर्तनाभावाचतुर्दिक्षु प्रलम्बमानेषु तव दृश्यन्ते संक्रान्ता इव अलकेषु केशहस्ताः वालभिक्तका रिपुप्रियाणां संबन्धिन्यः । । तदधीनजीवनास्तद्विषयदुःखेन मन्दीभूता इवेत्यर्थः । तव संबन्धिनीनां रिपुप्रियाणां संबन्धिन्यः केशहस्ता अलकेषु [तव] संक्रान्ता इव दृश्यन्ते । अन्यया कृथं केशभारस्यातिविततत्वम् इति योजना कार्या ।।

¹ MH. बाज्ञब्द: º So MH. Does the Commentator mean बालमाङ्गिका?

इय ताहे भावागय-पच्चक्खायन्त-णर-वइ-गुणाण । विवरोक्खम्मिवि जाया कईण संबोहणालावा ॥ १२०४ ॥ भविष

अह सुद्दिम अणिहसुर्थ-कञ्चणाहरण-रय-पिसङ्गिम । जायिम सुवण्णमएव्व तिम जण-संसिए दिअसे १२०५ संकन्तासेस-सरस्सइचणेणंव साहिरे तिम्म । जाओ खणेण मूयक्षिओव्व को ऊहला लोओ ॥ १२०६ ॥

वीसम्भमगन्तूणंव विसम-महिला-सहाव-दोसेण । बाहिंचिय वेरि-सिरीओं जेण पणईण दिण्णाओ १२०७

|| १२०४ || इति तदा प्रभातसमये भावागतत्वात् भावनातिज्ञयप्रापितत्वात् प्रत्यक्षायमाणनरपतिगुणानां विपरोक्षेपि अप्रत्यक्षत्वेपि
राज्ञि जाताः कवीनां संबोधनालापाः || २० || कुलकम् ||

|| १२०५ || १२०६ || अनन्तरं सर्वत्रैव निघृष्यमाणका-ज्वनाभरणरजःपिदाङ्गे जाते स्रवर्णमय इव तस्मिन्नौंदांसिते दिवसे

संक्रान्तादोषसरस्वतीत्वेनेव श्रोतृजनमुखारिवन्दान्निःस्तसमस्तवचनेनेव कथिते कथितुं प्रारब्धे तिस्मन् कथितुम् उपक्रान्ते.
नृपस्चचिते | साहिरे तम्मीति पाठे द्यासनदीते कथनदीते तिस्मन्
वाक्पितराजे सित | जातः क्षणेन मूकीकृत इव कौतूहलाक्षोकः
श्रोतृजनः ||

|| १२०७ || विश्रम्भम् अगत्वेव विषममहिलास्वभावदोषेण बाह्य एव वैरिश्रियो येन प्रणयिभ्यो दत्ताः || जस्त विअयाहितेए विवक्ख-देवीहिँ णव-णिओआहिं। पीआई तक्खणुप्पिअ-चमरन्तिरयाईं अंसूईं १२०८ तस्त इमं पावणमहिणवं च चित्तं च विम्हय-करं च। सीसइ चरिअमचरमं णराहिवइणो णिसामेह॥ १२०९॥

> कइ-राय-लञ्छणस्स वप्पइ-रायस्स गउड-वंहे गाहावीढं समत्तं ॥

| १२०८ | यस्य विजयाभिषेके विपक्षवकैदीभिर्नविनयो-गाभिः पीतानि रुद्धानि आच्छादितानि तत्क्षणार्षितचमरान्तरितानि कृत्वा चमरैटर्यवधार्यं दर्शनभयात् अश्रुणि

||१२०९|| तस्यैतत्पावनं पिवत्रीकरणम् अभिनवम् अन्यत्रादृष्टं च विर्देमयकरं [च] अत एव चित्रं च आश्चर्यकारि तथा विचित्रं दी-ष्यते चरितम् अचरमम् अपाश्चात्यम् अयणीत्वेन व्यवस्थितम् । प्रधानमिति यावत् | नराधिपतेः तिचदामयत आकर्णयैत ॥

जालीन्धरीयभद्दथीमदुपेन्द्रहरिपालविरचितगौडवधसारटीका परिपूर्णी ॥

¹ MH. ° ध्यवधानदर्शन° for व्यवधाय दर्शन°. ² So MH. This chhâyî refers to J's reading. See *Various Readings*. ³ MH. आकर्णयताम. ² So MH. 5 MH. inserts here the following lines:—

चित्रं चेतो मदीयं खलमखिलमुत प्राप्तचैतन्यभावं विश्रान्ति नास्य यस्मात्कचिदिह भुवनेष्यत्र नान्यस्य जन्तोः॥ सौहार्दं वा ममैवाविराचितसुशिरोनामदत्तावधाने श्रीकान्ते मादृशेषु प्रविरतमनिस प्रोत्तमातं च चेतः॥ १॥



## Appendix A.

Stanzas found in some of the MSS. and not inserted in this Edition.

|                                                         | In Dc after<br>Stanza | In K after<br>Stanza | In Pafter<br>Stanza |
|---------------------------------------------------------|-----------------------|----------------------|---------------------|
| क सो जयइ गोव-भावे जो विमलिय-गूढ-नाहि-नलिणाहि            | 12                    | 12                   | 12                  |
| नीसरमाणेहिंचेय परिमलं वहइ सिसएहिं ॥                     |                       |                      |                     |
| ७ केऊरोरअ-सुङ्कार-संकुले बाण-भुअ-वण-च्छेया ।            | 33                    | 33                   | 41                  |
| सो जयइ सनीसासेव्व वहइ जो अमरिसा बाहू॥                   |                       |                      |                     |
| <sup>८</sup> उद्धं अन्धय-रिउणी नयणं पञ्जलिय-तारयं नमह । | b                     | b                    | b                   |
| उक्तरिसिय-पडिचकंव चिक्कंगी बाण-भङ्गमिम ।                |                       |                      |                     |

[a. सो जयित गोपभावे यो विमर्दितगृढनाभिनिलनात् निःसरिद्धरेव परिमलं वहित इवसितैः ॥ गोपभावे नाभिनिलनं गृढं सदिप यस्य परिमलयुक्तश्वसितानां कारणमभूत् स गोपः कृष्णो जयतीत्यर्थः ॥

[b. केयूरोरगफूत्कारसंकुठौ बाणभुजवनच्छेदात् सो जयित सिनः-दवासावित वहित यः अमर्षाद् बाह् ॥ शिविषयस्य बाणास्तरस्य भुजा विष्णुना छिन्नाः । तेन जातामर्पी शिवस्य बाह् निःश्वस्त इवेति । बस्तुतस्तु केयूरार्थे धृता उरगा निःश्वसन्तीति तात्पर्यम् ॥]

[८. ऊर्ध्वम् अन्धकरिपोर्नयनं प्रज्वितितारकं नमत उत्कर्षितप्रित-चक्रमिव चिक्रिणो बाणभङ्गे || अन्धको नामासुरः किल शिवस्य शत्रुः | बाणासुरं घतश्रिक्रिणो विष्णोः प्रतिचक्रमिव यस्य नयनं प्रज्वितितारकं भवति तं शिवं नमतेत्यर्थः ||]

a. P. वियल्पि. b. P. केयूरोर्य°, P. भुगवण°. P. पाइ for बाहू.

|                                                              | In Dc after | In K after<br>Stanza | In P after<br>Stanza |
|--------------------------------------------------------------|-------------|----------------------|----------------------|
| d. जिमय-सिहण्डस्सवि विसहरेण हत्थो पिणाइणी जयइ                | c           | c                    | 35                   |
| ्लिम्ब-जडा-भास-फणा-रयण-मऊहेसु घोलन्तो ॥                      |             |                      |                      |
| <ul> <li>कुवियाइ चलण-पणओ रहसुक्खित्त-मउली हरो जयइ</li> </ul> | d           | d                    | d                    |
| सीस-द्विय-बम्भ-कवाल-फंस-सङ्काइव उमाइ ॥                       |             |                      |                      |
| र्म तंपणमह अञ्जवि वहइ तिवहया-वीइ-भङ्ग-कुडिलाइं               | e           | e                    | [e]                  |
| जस्स जंडा-बन्ध-निवेस-विसमियाइंव सलिलाइं ॥                    |             |                      |                      |

[त. यमितशिखण्डस्यापि विषधरेण हस्तः पिनाकिनो जयित ल-म्बिजटाभासकणारत्नमयूखेषु घूर्णमानः ॥ शिवस्य शिखण्डे सर्पेण बद्धे सत्यपि सर्पस्य या लम्बमाना फणा तया जटाया लम्बित्वं भा-सते । तेन भासेन शिखण्डे घूर्णमानो हस्तः सर्पस्य फणामयूखेषु चरतीत्यर्थः ॥]

[e. कुपितायाधरणप्रणतो रभसोत्क्षिप्रमौतिईरो जयित शिरः-स्थितब्रह्मकपालस्पर्शशङ्काया इव उमायाः ॥ कुपितया पार्वत्या क्रोधेन उत्क्षिप्रमौतिः शिव इति वृत्तम् । शिवमौतौ स्थितस्य ब्रह्मकपालस्य स्पर्शी मा भूदिति लत्तया प्रहतं शिर इति उत्येक्षा ॥

[f. तं प्रणमत अद्यापि वहति त्रिपथगावीचिभङ्गकुटिलानि यस्य जटाबन्धनिवेदाविषमितानीव सिललानि ॥ गङ्गायाः सिललानि वी-चिभङ्गकुटिलस्वाद् विषमाणीति स्वभावः । तत्र तस्याः शिवज-टोज्जूतत्वात् जटानिवेदास्य विषमत्वाद् अद्यापि जलानां विषमत्व-मिति उत्येक्षा ॥

d P. °जडासाय°. e. P. कुवियाए. P. उमाइ. f P. °वीइमंगि°.

|                                                  | In Dc after<br>Stanza | In K after<br>Stanza | In Pafter<br>Stanza |
|--------------------------------------------------|-----------------------|----------------------|---------------------|
| 🕓 सुयण-सहावेवि गओ जडम्मि कत्तो गुणी समुछसइ ।     | 75                    | <b>7</b> 5           | 75                  |
| रविणोवि जलम्मि ठियं पडिबिम्बमहोमुहं फुरइ॥        |                       |                      |                     |
| h. तुच्छा-सुहेण विज्जाएँ मच्छराडम्बरी खल-यणस्स l | 0                     | 0                    | 81                  |
| दुक्खेण सञ्जणाणं हियउक्कम्पा समिज्जन्ति ॥        |                       |                      | )                   |
| ं सुकड् —————भेख जाण परिसंठियाईं णामाइं l        | 0                     | 0                    | h                   |
| णियय-णिबन्धेषु य ताण णणु समत्तं च कायद्वं ॥      |                       |                      |                     |

[9. द्वजनस्वभावेषि गतो जडे कुतो गुणः समुष्टसित । रवेरिष जले स्थितं प्रतिविम्बम् अधोमुखं स्फुरित ॥ द्वजनस्वभावेषि जडे गुणः सम्यक्त्वेन नोत्स्फुरित । यथा जले पिततं सूर्यविम्बम् ऊर्ध्व-मुखं नोत्स्फुरित किं तु अधोमुखमेवेति अर्थान्तरन्यासः ॥]

[h. तुच्छस्रुखेन विद्याया मत्सराडम्बरः खलजनस्य | दुःखेन सक्जनानां हृदयोत्कम्पाः शाम्यन्ते | विदुषां मत्सरेण विद्याया आ-इम्बरः विद्याया मत्सराडम्बरः | स खलु खलजने तुच्छज्ञानेन अ-र्थात् अल्पया विद्यया शाम्यति तृप्तो भवति | सज्जनानां हृदयक-म्पास्तु | विद्यार्जने उत्कटाः परिश्रमा इति यावत् | संपूर्णया विद्यया विना न शाम्यन्तीत्यर्थः ||]

[i. सुकवि ------चेषां परिसंस्थितानि नामानि निज-कनिबन्धेषु च तेषां ननु समाप्तं च कायार्धम् ॥]

g P. समुग्णमइ for समुखसइ.

| सहसा वेणी-दण्डोव्व फुरइ पडिवक्ख-लच्छीए ॥                    |                                               |                     |
|-------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|---------------------|
| " गहिओ विवलायन्तीएँ पाणिणा तुह असी रणग्गम्मि                | 214 0                                         | 214                 |
| हढ-कडूण-खुत्तङ्गुलि-निवेस-मग्गव्व दीसन्ति ॥                 |                                               |                     |
| ८ कवरी-वन्धा अञ्जवि कुडिला ते जस्स वेरि-वन्दीण              | 8 8                                           | 8                   |
| कर-ताडण-भीएहिंव होरहिं पओहरुच्छङ्गा ।।                      |                                               |                     |
| <sup>8.</sup> वेहव्व-दुक्ख-विह्लाण जस्स रिउ-कामिणीण पम्मुका | 100 100                                       | 100                 |
|                                                             | In Dc after<br>Stanza<br>In K after<br>Stanza | In Pafter<br>Stanza |

योग्यस्थानरमणीये स्तः | ते यथा | वक्षभानां रमण्यः महाकवीनां च उक्तयः इति ||]

[ इ. वेधव्यदुःखविद्वलानां यस्य रिपुकामिनीनां प्रमुक्ताः करता-डनभीतेरिव हारैः पयोधरोत्सङ्गाः ॥ यस्य शत्रुस्त्रीभिः पयोधर-प्रदेशेभ्यो हारा अपसारिताः ॥ हारास्ताडनभियेव स्वयमेव तेभ्यः प्रदेशेभ्योपस्ता इति उत्प्रेक्षा ॥ वैधव्यदुःखेन मृतपतयः उरःस्थलं भृशमेव ताडयन्ति गुर्जरराष्ट्रादाविति प्रसिद्धिः ॥

[t] कबरीबन्धा अद्यापि कुटिलास्ते यस्य वैरिबन्दीनां हडकर्षणक्रु- खिताङ्कुलिनिवेदामार्गा इव दृदयन्ते | | | तैलादिसंस्काराभावात् कब- रीबन्धा अद्यापि कुटिला इति स्वभावः | | | तत्र बलापकर्षणेन जेतृ- कर्तृकेण जयसमये कृतेन अद्यापि तथैव जातकुटिल्वा इत्युत्प्रेक्षा | | अङ्गुलिनिमज्जनेन खलु कबरीबन्धाः कुटिला भवन्ति | | |

[u. गृहीतः विपलायमानायाः पाणिना तव असी रणाये सह-सा वेणीदण्ड इव स्फुरित प्रतिपक्षलक्ष्म्याः || रणाये तव हस्तेन गृही-तोऽसिः दात्रुलक्ष्म्या वेणीदण्डः लम्बमानकवरीव भासत इति भावः |

|                                                                     | 1.    | 1    | -    |
|---------------------------------------------------------------------|-------|------|------|
|                                                                     | after | fter | fter |
|                                                                     | Dc    | K a  | P a  |
|                                                                     | E 20  | 1302 | 4    |
| <sup>७</sup> दारिय-रिउ-गय-मय-सुरहिणित्ति णि <b>चं च</b> लावि भम     | -     |      | -    |
| रिव्व                                                               | . 1   | 0    | 220  |
| खग्ग-लयाए निवसइ फरुसाऍवि तुज्झ राय सिरी।                            | 1     |      |      |
| <sup>w</sup> तद्भण-धणंव धरिया लच्छी वच्छ-त्थेले महु-महेण            | v     | 223  | v    |
| भिच्चत्थि-बन्धवेसुं न उण विहत्ता जह तुमाइ ॥                         |       |      |      |
| <sup>४.</sup> उप्पयणोहुर- <b>गीलिय-सरीर-मउलन्त-विवर-नि</b> व्वूढा । | 227   | 227  | 227  |
| उद्धं निबद्ध-वेया निज्झर-धाराओं निवडन्ति ॥                          |       |      |      |

जेता प्रतिपक्षस्य जितस्य पत्नीं कबरीग्रहणेनापकर्षतीति कविषु प्रसिद्धिः ॥]

[v. दारितरिपुगजमदद्धरभाविति नित्यं चलापि भ्रमरीव खङ्गल-तायां निवसति परुषायामपि तव राजन् श्रीः ॥ श्रीश्रञ्चलेति प्रसिद्धम् । तथापि सा तव खड्गे सुरभौ लतायां भ्रमरीव सदैव तिष्ठति । स खङ्गो हि रिपुगजहनेनेन लतावत्सुरिभभविति । गजमदो हि सुरिभिरिति भ्रमरांश्राकर्षतीति प्रसिद्धिः ॥

[w. तद्धनधनिमव धृता ठक्मीर्वक्षःस्थले मधुमथा भिक्षार्थिवान्धवेषु न पुनर्विभक्ता यथा त्वया ॥ त्वं यथा ठक्मीं वक्षःस्थले धारयित तथा विष्णुरिप धारयित । त्वं पुनस्ताम् आर्थिबान्धवेषु विभजित न स इति भावः । तद्धणधणंवेति दुर्लभार्थम् । स्यात् अतिप्रियध-नकोश इवेत्यर्थः । प्रतिधनधानिति संस्कृतिश्र ॥]

[x. उत्पतनावाङ्गुखपीडितदारीरमुकुलीभवद्दिवरनिर्व्यूदाः ऊर्ध्व नि $m{ ilde{-}}$ 

 $v.\ P.$  (णवसइ for निवसइ.  $x.\ P.$  'निच्छूढा for 'निव्यूढा.

| In the Edition                | In Dc after<br>stanza    | In K after<br>stanza | In P after stanza   |
|-------------------------------|--------------------------|----------------------|---------------------|
| 360 सोत्त-क°                  | 359 सा <b>यं स</b> °     | •••                  | 359 सायं स°         |
| 361 वोलिन्ति                  | 360 <b>सो</b> त्त-क°     | • • •                | 360 सोत्त-क°        |
| 362 तह तत्त°                  | 361 वोलिन्ति             | . • •                | 361 वोलिन्ति        |
| 363 णवरि अ                    | 362 तह तत्त <sup>°</sup> | • • •                | 362 तह तत्त°        |
| 364 अन्ता-घ°                  | 363 णवरि अ               | •••                  | 363 <b>णवरि अ</b>   |
| 365 पीलिय°                    | 364 अन्तो- <b>घ°</b>     | •••                  | 364 अन्तो-घ°        |
| 366 तक्खण <sup>°</sup>        | 365 पीलिय°               |                      | 365 पीलिय°          |
| 367 णव-क°                     | 366 तक्खण°               | • • •                | 366 तक्खण°          |
| 368 पिय-प°                    | 3 <b>67 णव-क</b> °       | •••                  | 367 णव-क°           |
| 369 थोय- <b>सु</b> °          | 368 पिय-प°               |                      | 368 पिय-प°          |
| 380 इह को°                    | 654 <b>इह स</b> लि°      | 654 इह सिल°          | • • •               |
| $395$ सिसिर $^{\circ}$        | 394 जलया°                | 396 णव-व°            | 394 ज <b>लया</b> °  |
| 441 एक्समि                    | 440 उहओ°                 | 440 उहंओ°            | 440 उहआे°           |
| 457 पेरन्ती°                  | 456 <b>ਪਿ</b> इ-ਲ°       | 456 थिइ-स°           | 458 ओसारि॰          |
| $458$ ओसारि $^\circ$          | 457 पेरन्ती°             | 457 पेरन्ती°         | 456 थिइ-ल°          |
| 466 मुह-वि°                   | 465 इय ज°                | 465 इय ज°            | 465 इय ज°           |
| 467 अणुणि॰                    | 466 <b>मुह-वि</b> °      | 466 मुह-वि°          | 466 मुह-वि°         |
| 468 मरण-भ°                    | 467 अणुणि°               | 467 अणुणि°           | 467 अणुणि°          |
| 469 हरि-च°                    | 468 मरण-भ°               | 468 मरण-भ°           | 468 मरण-भ°          |
| 470 इय अ°                     | 469 हरि-च°               | 469 हरि-च°.          | 469 हरि-च°          |
| <b>4</b> 99 परिल <sup>ै</sup> | 498 ভিন্ন- <b>ម</b> °    | 498 তিল্ল-খ°         | 498 ভিন- <b>५</b> ° |

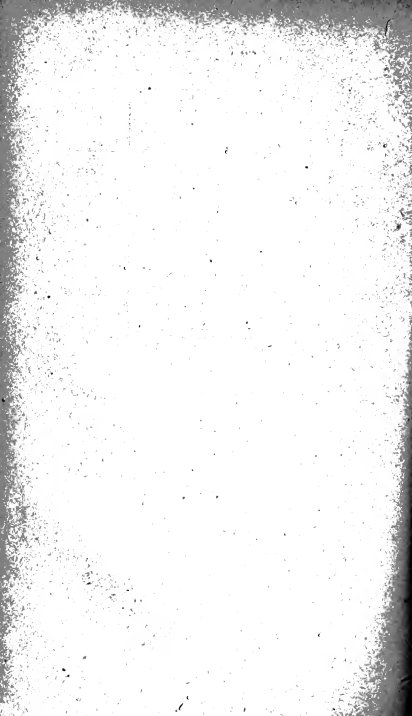
| In the Edition         | In Dc after<br>stanza | In K after<br>stanza   | In P after<br>stanza    |
|------------------------|-----------------------|------------------------|-------------------------|
| 501 मारुअ°             | 500 उव्वेयन्ति        | 500 उव्वेयन्ति         | 505 दिव्य-वि°           |
| 506 सामाय°             | 50,5 दिव्य-वि°        | 505 दि <b>ब्व-</b> वि° | 501 मारुअ°              |
| 522 उन्वेक्षेइ         | 521 इंह वा°           | 521 इह वा°             | 521 इह वा°              |
| 550 इह मूल°            | 549 इह अ°             | • • •                  | 668 इह कार°             |
| 564 इह दी°             | 563 ति्इयह°           |                        | 631 एइ इहं              |
| 568 एए वण°             | 569 <b>रय-पु</b> °    | • • •                  |                         |
| $592$ सिसिर $^{\circ}$ | 591 इह वि°            | 591 इह वि°             | • • •                   |
| 624 <b>इ</b> ह दी°     | 623 इह सुइ°           | 564 इह दी°             | 564 इह दी°              |
| 630 गोसे वि°           | 629 णिविड°            | •••                    | • • •                   |
| 631 एइ इहं             | • • •                 | • • • •                | 629 णिबिड°              |
| 668 इह कार°            | •••                   | •••                    | 667 इह का°              |
| 671 इह नि°             | 670 अवसण्ण°           | •••                    | • • •                   |
| 677 इह चि°             | 676 इह वि°            | • • •                  | • • •                   |
| 692 दइय-ग°             | 691 कण्डोस°           | 690 उन्बहइ             | •••                     |
| 712 अहिसा°             | 705 तुह <b>दू</b> °   | 719 तुह पहु            | 719 तुह पहु             |
| 713 सामण्णा°           | 712 अहिसा°            | 712 अहिसा°             | 712 अहिसा°              |
| 714 तुह धा°            | 713 सामण्णा°          | 720 जाणं ण             | 720 जाणं ण              |
| 715 अणुरा°             | 714 तुह धा°           | 721 झीणा ए°            | 721 इीणा ए°             |
| 716 वामेयरः            | 715 अणुरा°            | 715 अणुरा°             | 715 अणुरा°              |
| 717 नावि तह,           | 716 वामेयर°           | 716 वामेयर°            | 716 वामेयर <sup>°</sup> |
| 718 ण हु प॰            | 717 निव तह            | 713 सामण्णा°           | 713 सामण्णा°            |

|                         | '                     |                      |                                     |
|-------------------------|-----------------------|----------------------|-------------------------------------|
| In the Edition          | In Dc after<br>stanza | In K after<br>stanza | In P after stanza                   |
| 719 तुह पह              | 718 ण <b>हु प</b> °   | 710 साहीण°           | 711 विहिणा                          |
| 720 जाणं ण              | 719 तुइ पहु           | 718 ण <b>ह</b> ्प°   | 718 ण <b>हु प</b> °                 |
| 721 झीणा ए°             | 720 जाणं ण            | 714 तुह धा°          | 714 तुहभा <sup>9</sup>              |
| 722 वचन्ति              | 721 झीणा <b>ए</b> °   |                      | 728 पणईसु                           |
| 723 तरलत <sup>°</sup> ़ | 722 वच्चन्ति          | 729 लहिकण            | 729 लहिऊण                           |
| 724 विवरीयं             | 723 तरलत्त°           | 723 तरलत्त°          | 723 तरलत्त°                         |
| 725 सयलेखं              | 724 विवरीयं           | 724 विवरीयं          | 724 विवरीयं                         |
| 726 <b>भुयण-ग</b> °     | 725 सयलेखं            | 725 सयलेसुं          | 725 सयलेखं                          |
| 727 दिअ-भू°             | 726 <u>भ</u> ुयण-ग॰   | 726 <u>भु</u> यण-ग°  | 726 भुयण-ग°                         |
| 728 पणईसु               | 727 दिअ-मू°           | 717 निव तह           | 717 निव तह                          |
| 729 लहिऊण               | 728 पणईसु             | 728 पणईसु            | 722 वच्चन्ति                        |
| 730 तुह रि°             | 729 लहिऊण             | 727 दिअ-मू°          | 727 दिअ-मू°                         |
| 743 आलुलि°              | 742 इय ति°            | 742 इय ति°           | 742 इय ति <sup>9</sup>              |
| 751 ससिमिव              | 750 फ़लिह°            | 750 फलिह°            | • • •                               |
| 759 चक्क-जु°            | 758 णह-रेहा           | <b>758 णह-रेहा</b>   | n • •                               |
| 762 अहर°                | 761 दंसण°             | 761 दंसण°            | • • •                               |
| 782 सोम्माहे°           | 781 इय दर°            |                      |                                     |
| 798 अप्पा ए°            | 797 अह तस्स           | 797 अह तस्स          | • • •                               |
| 800 भासम्मि             | • • •                 | 799 <b>भवभू</b> इ°   |                                     |
| 801आलेक्खि॰             | 804 तो सो             | 800 भासम्मि          |                                     |
| 808 वियलन्त°            | 807 उझसिय°            | 810 जाआ व°           | <sup>'</sup><br>8 <b>10 जाआ व</b> ° |
|                         |                       |                      | *                                   |

| In the Edition             | In Dc after stanza     | In K after<br>stanza | In P after<br>stanza |
|----------------------------|------------------------|----------------------|----------------------|
| •                          |                        |                      |                      |
| 815 जस्स म°                | S14 इय पल°             | •••                  | • • •                |
| 848 अन्तो-वा°              | 847 कण्डेचि°           | 847 <b>क</b> ण्डेचि° | •••                  |
| $851$ देह-परि $^\circ$     | 850 पढमुत्थ°           | 850 पढमुत्थ°         | • • •                |
| 852 पायाली°                | 851 देह-परि°           | 851 देह-परि°         | • • •                |
| 866 एके ल°                 | 865 जे गि°             | 864 पेच्छह           |                      |
| 907 अचन्त°                 | 906 हिय <b>य</b> °     | •••                  | • • •                |
| 978 ण सहन्ति               | 9 <b>77 आगम</b> °      | • • •                | • • •                |
| 979 असला°                  | 978 ण सहन्ति           |                      | • • •                |
| 980 <b>अ</b> प्पाण°        | 979 <b>अस</b> ला°      | • • •                | • • •                |
| 981 <mark>, उवरिम</mark> ° | 980 अप्पाण°            | • • •                | •••                  |
| 982 ण सिरी                 | 981 <b>उवरिम</b> °     | • • •                | • • •                |
| 983 तन्हा <sup>ं</sup> अ°  | 982 ण सिरी             | • • •                | • • •                |
| 984 पुरओ                   | 983 तन्हा अ°           | • • •                | • • •                |
| 985 <b>कुसुम-फ</b> °       | 984 पुरओ               | •••                  | . • •                |
| 986 सोवाए                  | .98 <b>5 कुसुम-फ</b> ° | • • •                | • • •                |
| 987 मोहाहि°                | 986 सोवाए              | • • •                |                      |
| 988 आया <b>र</b> °         | 987 मोहाहि°            | • • •                | • • •                |
| 989 जिम्म अ°               | 988 <b>आयार</b> °      | • • •                |                      |
| 990 हिययस्स                | 989 जिम्म अ°           | . , .                | • • •                |
| 991 <b>र</b> मइ वि°़       | 990 हिययस्स            |                      |                      |
| 992 मूले नि°               | 991 रमइ।वि°            |                      | • • •                |

| In the Edition    | In Dc after<br>stanza | In K after<br>stanza | In P after stanza |
|-------------------|-----------------------|----------------------|-------------------|
| 993 विरसा°        | 992 मूले नि°          |                      | • • •             |
| 994 विरस°         | 993 विरसा°            | •••                  | •••               |
| 995 हियय°         | 994 विर <b>स</b> °    | •••                  | • • •             |
| 996 पहरइ          | 995 हियय°             | • • •                | • • •             |
| 997 हियय°         | 996 पहरइ              | • • •                | • • •             |
| 998 रमइ य         | 997 हियय°             | • • •                | . • •             |
| 999 मग्गव्य       | 998 रमइय              | • • •                | •••               |
| 1000 सब्बङ्गं     | 999 मग्गब्ब           | ****                 | • • •             |
| 1007 आसा°         | 1006 इय वि°           | • • •                |                   |
| 1008 वहइ          | 1007 आसा°             |                      | • • •             |
| 1009 ताओ          | 1008 वहइ              |                      | • • •             |
| 1010 पडिमा°       | 1009 ताओ              | • •                  |                   |
| 1011 इय तु°       | 1010 पडिमा°           |                      |                   |
| 1055 पहु-दं°      |                       | • • •                | 1054 लायण         |
| 1061 <b>अवयं°</b> | 1060 सब्बत्तो         | 1060 सब्बत्तो        | 1060 सब्बन्त      |
| 1071 अहिया°       | 1070 केऊर°            |                      |                   |
| 1077 महालि°       | 1076 एए ভা॰           | • • •                | • • •             |
| 1087 जामव°        | 1086 एन्ति            | 1086 एन्ति           | • • • -           |
| 1090 जायं व       | 1089 संज्झा°          | • • •                | 1088 आयव          |
| 1096 णह-व°        | 1095 थोउव्व°          | 1095 थोउव्व°         |                   |
| 1099 वियड°        | 1098 पल्हस्थइ         | 1098 पल्हस्थइ        |                   |

| In the Edition | In De after<br>stanza       | In K after<br>stanza | In P after<br>stanza |
|----------------|-----------------------------|----------------------|----------------------|
| 1105 ऊससि°     | 1104 सायं मि°               | • • •                |                      |
| 1108 आलो°      | 1107 <b>ब</b> हਨ°           |                      | ٠                    |
| -1112 पेरन्तेस | $^{1111}$ मूह-सि $^{\circ}$ |                      |                      |
| 1113 गह-नि°    | 1112 पेरन्तेसु              | •••                  | •••                  |
| 1172 मिहुणे°   | • • •                       | •••                  | ·1171 आरो°           |
| 1173 तम-लो°    | 1171 आरो°                   | 1171 आरो°            | • • • •              |
| 1178 सासिणो    | 1177 रुज्जा°                | 1177 <b>E</b> aallo  | 1177 £0011°          |
| 1179 असहि°     | 1178 ससिणो                  | 1178 ससिणो           | 1178 सिसणो           |



## VARIOUS READINGS.

## • The figures refer to the verses in the text of the poem.

- De begins with ओं नम: सरस्वत्यै; K with ओं नमो जिनराजाय. P has no such invocation.
- 1. K °निग्गमुकात्त°.
- 3. J तंपि णमइ.
- K P°कंदलाहिब्ब.—J पणिभि-णण°, P उद्यिगणण° for पाँड-भिण्ण°.—Dc P विणिग्गयं.
- 6. De हरिणच्छाया°.
- 7. K °रोसमहिय°.
- 8. K °वीडम्मि for वीडस्स.—J
- 9. J P विद्यारिय $^{\circ}$ .—J मुहुमह $^{\circ}$ .
- 10. J नर°.—J वोक्कार° and K मुक्कार° for बुक्कार°.
- 12. J P °निरवलंव°.—J हरिहरिणों for णरहरिणों.
- 15. De हेहागय°, and K हिहा-गअ°, for हेहहिय°.—J°वा-रणअ; De P°वारणाय.— J अहोवि°.—K P पुहर्द.
- 18. De K भनरपंतिच्व. P is wanting in the words.
- 19. De K थणरमणाण for थणजह-णाण.—J णिवडियं.
- 20. De K P तं णमह for सी जयइ.
- 22. J दुरियं for करुणं.—Dc क-न्हस्सः
- Dc चलइ for वलइ.— J मूल-लहूएहिं for अमूललहुएहिं 46

- which we read with De and P.
- J °जउणाव्व.—K °क्ससणाव-रेह्न°.
- 26. K P अणुवा° for णिरुवा°.
- 27. De J दिवस°.—K 'विभाग' for 'विहाय'.'
- 28. J भण्णंग°.—J °पंक्तय° for °णलिणी°.
- 29. K डाह° for हाह°.—Dc °क-सिणा for °कसणा
- 32. K °रउक्कड°.
- 33. J °हासिणों for °भासिणोः
- 34. P किलितदेहेण, and Dc K किलितदेहेण, for किलन्तव-
- 35. J °ਜਿਵਾਲਂ. .
- $39. {\rm ^{'}K}$  °हराराहिणिक्क ${\rm ^{\circ}}$  for  ${\rm ^{\circ}}$ हरारा- हणेक्क ${\rm ^{\circ}}$ .
- 41. J जयइ for णमह.—Dc खया-हृती°.
- 43. K नेउरल्लेण.—J जीय.—J उ-ग्गिण्ण° for उडिभण्ण°.
- 44. J°लज्जियाइ अज्जाइ.—J K दितु for देन्तु.—Dc P अच्छीणि for अच्छीइं.
- 45. De K जयइ for णमह.
- 46. J चामुंडाइ.—De खामोअरणप-हत्तन्तवलयवलियापेवः K 'ण-पहुत्तन्तवलयवलियापिवः—P

- नंडहो - - संत्रवलय-वित्यंपिव.
- 47. K P <sup>°</sup>वहेसुवि and De <sup>°</sup>वहेसु व for <sup>°</sup>वहेसु अ.
- J पइदियंस<sup>3</sup> for तदिवस<sup>3</sup>.—
   De <sup>9</sup>निलंगाइव ; K <sup>9</sup>निलंगाइव
- 50. De K P पुंजियोंप जं J प-तियांप for पलयम्म.—De P पविरोहियांप; K पविरे-हियांप.
- P 'समलपडिविंवं De K 'च-डन्तपडिविंवं
- 53. J निलित<sup>6</sup>.
- 54. J इन्हों वलियमुहद्धंत<sup>°</sup>.
- De 'इमपे for 'जिहपे.—K डॉवन्तीए.
- 56. J নিব্রসাপত Dc J °পা-হব for °পাত্ব.
- 57. J ओप्युसिबरइपणयंसुं for ओ-प्युसिबरइपणयंसुं, which we read with Dc P.
- 55. J हिमाअलंक<sup>े</sup>
- 60.~J ैनह $^{\circ}$ .—J ैचरण $^{\circ}$ .—J ेप्यः हाहि.—K ैपहाएं
- 61. K नुहिषेति.
- 63. De নিয়ারভিয় J বাষার De নিমারভা De রনি বানা De রনি and J বানা কৈ দুলিন
- 64. De जबर, and K हुनि. for होन्नि.—De दोगचम्मि<sup>.</sup>.— De सुस्काई.
- 65. De सङ्क्षयपयाण J ेछायाइ. — K °वद्याण for विद्याणं.
- 66. J तहहियंत for परिहियंत.—J सुकर्वाण.—J प्रवर्वाओ.
- 67. K प्रमहितिः

- ंे. J सुहावेइव for सुहावेइ य.— K P उवभुक्तांतो.—De कं न, K P कि न, for किपि.
- 69. J प्रता and P उपना,
- 71. J परंपराइ.-P गुणुज्जुया.
- 73. De J निदा°.
- 75. J 'गुणत्तजेण for 'मइत्तजेण.
  —De अओचेअ.
- 76. J नियगुणे असं<sup>2</sup>.—Dc गुरु-यम्मि<sup>2</sup>.—Dc रिमयव्वं for सारिनिणं
- 77. J करंत्रना .—De पुदुमं for पढनं.
- 78. J जिञ्चडेताण.—J P सर्व्यः चित्र and De संयतंत्रिय for सयलंचियः
- 79. J कह वा होहिइ<sup>2</sup>; De होही for होहिइ:—K P विपरास्के.
- 80. J गुरुवाण.-Dc फुरइ.
- 81. J वियारहाणाईय<sup>2</sup>. We read वियारहाणं दिय<sup>2</sup> with Do K and P.
- उ सामणंचिय हाणें; P सामा-नेचिय.—K दामं, changed to टाणं, for टाणं.
- 83. J अपहरव्य.—KP अपारिहव्य.
- 64. J भनय<sup>6</sup>.—P महरू, De मतीर, K महरू,—P केह for केवि.
- 85. P अंदर्श, and De K अंदर्श, for नहृद्दं De किंति, and J P किंति, for कह. De J P "चेंव for 'चेंअ.
- 87. उ तिह्यस<sup>2</sup>.
- 88. J <sup>भणाई</sup>.
- K P डियएं for लोए.—J K गुरुवाण.

- 90. J होंति किपि.—J अप्ययो ि अनुषो
- 91. J विनिरं च जं पयाची यः We with Dc K P.
- 92. De भुयप°.
- 93. J इत्तों for एत्तो.—P द्व णिति, J दि लेन्ति and K य णिति, for य. लेन्ति (first half).
- 94. J इय for इह.—J P हुत्तं.
- 95. J हासीव्य होइ.—De K हासी-व्य होव्य.—J गुरुयाण.
- 96. P सरिसा अहियादा J गुरु-यादिः
- 97. J होंतुव विगयगच्याः K हॉ-तुष्य विअयगच्याः-J स-मत्तुः.
- 98. De विम्हिअमिव for धार्मिय-मिव--- गुत्तहियंव for सुडियंव. -- गुत्तियमिव for सुमियमिव-
- 99. K कत्तवम्मुत्ति.
- 100. J ° प्पाणेब्द.
- 101. K P जा मुखइ.—De K महि-वीइं.—K संज्ञाण्यियं.
- 105. J कोउन्वनाडियविसमतास्यप्प हानेयकनुत्तियाइंवः K P मी-हुन्वनाडियविसमतास्यप्पहाने-यकनुत्तियाइंवः De इस्मी-हुन्वनाडियतारपहुन्नेअकनु-त्तियाइंव. We read by J corrected according to the scholiast.
- 106. J जब° for जस°.-- P °पाय-वस्सउ for °पायवस्सव.
- 107. J 'सागरं.—J अवणंतरम्मि.—J भारई. We with De K P.

- 108. K चलत for बलला.
- 100. J প্রতিবসক্র-—De বিল for কিল.
- 110. De 'पडिच्छिया.
- 111. J दासवरा .- K अरहदिनास-दिसूरविभाज. thus reading one mitri too short. We with De J P.
- 112. J सोहड़ कि अन्यह.
- 113. J ਜਿਕੜ° for ਜਿਕਜ਼³.—P ਜਾਵੇ ਮੁਤੜ੍ਹਿੰ.
- 114. र नेपहुत्तः.—र ग्यायनंतराः
- 115. J नड़ for नं, which we read with Do K P.—J वर्तान for मुख्यन्ति.
- 116. K J निक्कित्त for जिञ्चन्त . — De विकंत for चित्रन्त .
- 117. J निस्तज्ञह for लिखिज्जह De J P रहसन्पिडण for रहसुब्भिडण which we read with K.- J महिंहरे-सु.—De K हिलिओ.
- 118 K 'चलंत' for 'वलला'—
  P सहसेव्व-—J हवनुङ्क'—
  P 'विडवाओ and K 'विहगाओ for 'विहवाओ'
- 119. K 'वीडोभब'.
- 120. J 'छलेण for 'चलेण.—De K 'संचरणु'.—De and P उब-आबलेण.
- 121. J 'वाण' for 'वाय' P 'चंद्रपुरगन्धाः
- 124. De K 'चलंत' पूरेगिष्प .
- 125. Do K. गब्सलसा इव.—↓ गिनईओ '००' गहुईओ.
- 126 J 'atte' for 'asit' --

- Dc °विज्ञुच्छला°.—J°प-म्ह° for °पक्ख°.
- 128. J °प्स्ता.—K घिष्पंति.—De इरपष्फुय°, and J दूरप्पुभ°, for इरपष्पुय° which we read with K.
- 129. J विहिया for °पहया.
- 130. P मुक्कोडझरंसूणि.
- 131. J °यल° for °यड°.—J °ज्ञु-ग्गा° for °जोग्गा°.
- 132. J डढ° for °इड्डू°.—J वाहो-
- 133. J मसण°.

[वाराः

- 134. P गरुडेब्ब.
- 135. J <sup>°</sup>पंजरिया.—J निहम्मि for पहस्मिः
- 137. J °वहिराणां.—P पाविति.—  $Dc\ J$  °पहय $^{\circ}$  for °वहय $^{\circ}$ .
- 138. J °च्छेओ°.—J reads simply तहिएहिं [=तहिएहिं =तथा स्थितै:] for तड-हिएहिं; and P has तडिहिएहिं. We with
- 139. J महीद्द. [Dc.
- 140. K हिहा°.—Dc अवारिंधूम°.
- 142.~J ਮਿੰਦ੍ਤ for छिन्द्ड.—P  $^{\circ}$ पहारोः.—P  $^{\circ}$ सामत्थेणंचि यः We with Dc~J~K.
- 143. P °घडणु° for °वडणु°.
- 144. K °वरक of for ouage.
- 145.~K °ব্ভিएবি for °पভিएবি.— K णो for णा.
- 147. J पुहा° for °हरी°.—De J K P all read नजाइ and not मजाइ.

- 148. P °विहया for °विहुआ.—Dc K दिसेह °.—K 'विह्नंत °.— Dc K विसहर for °महिहर °.
- 149. J °परिरक्तयब्व.—Dc ृपरि-वेडिया for °परिणूमिया.
- 150. De K 'सेलढिक्किय', and P 'सेलकाड्डिय', for 'सिलाछ- व्यिअ'.
- $151.~{
  m J}$  নীचिय पडणिङ्गण्णा;  ${
  m K}$  ते-चियपडुणुङ्गिण्णा.—  ${
  m J}$   $^{\circ}$ कं-ररोछेयाः
- 152. J किलिम्मांति.
- 153. De JKP all read मुडझता and not मुडझन्ते.—J च for a after एकं.
- 154. J °कंदरदर° for °कप्पन्तर°.— J पलयाचिय.—J विड्झवि-या for विड्झाया.
- 155. J विछिन्न° for वोच्छिण्ण°.—

  J भुयंगवयणो De गुरुअंव
- 156. P थी° for थिइ°.
- 158. J K कुडंव°.
- 159. К °чча °.- J °ндич°.
- 160. P एयासण°.
- 161. J चिहुरावीडल°.
- $162.\,\,\,\mathrm{J}\,\,\mathrm{P}\,^\circ$ वास्त्रिय $^\circ\,\mathrm{for}\,^\circ$ चिक्खय $^\circ$ . — $\mathrm{J}\,^\circ$ नयणोप्पलं.
- 163. K थणाभोओ.
- $164.~\mathrm{P}\,^{\circ}$ ਰਿਵਲੁਲਿਧ $^{\circ}\mathrm{for}\,^{\circ}$ ਰਿਵਲੁरिय $^{\circ}$ .
- $165.\ J$  निचाइ.-P °ओणमियणह-चुडप्पंकुरं; Dc °ओणमियण-हचुडुप्पंकियं.
- 167.~J °समोआरेअ $^{\circ}.-J$  °विलाय $^{\circ}$  for °विराय $^{\circ}.-P$  °सिहब्ब
- 168.~J °संचितियं $^{\circ}$ .— J 'महुयरे-J 'हुम $^{\circ}$  for  $^{\circ}$ तरु $^{\circ}$ .

169. J misreads पज्जलह for प-ज्जलइ.—J °संवलिय°.

172. K संविक्षिओ.—J °पडिएक-, निओ° (=°पडिक्वलिओ°?). We with Dc K P.

173. K विविहब्ब.

174. Dc °ৰৱণ° for °ৰৱল°.—J P °নিৰৱিओ; Dc K too originally. These have corrected it to নিবিৱিओ, which we adopt.

175. P °ਸਂਤਥ° for °ਸਾਤਲ°.

176. De K पहीपरिहिओब्नेयं.

177. De K °ग्गहो.

179. P 'विरल' and J 'वियड' for 'सिढिल'.

180. De K °दियह° for °दियस°.

181. De °पेंडिय° for °कविलअ°.

182. J वीणी.

183. J 'सिहन्वअहिसाम'; P 'सि-हानमहिसाम'.-- J तु for णु.

184. J °पहसं and P °फरिसं.

185. J °ववण° for ।°पवण°.—J °सरस° for °सरल°.

186. P °परिसोयं°, and De K °प-रिवेसं, for °परिभोयं.—J ए for ते.

188. K P एिंह.—P [अपज्जत्ते]-- भकलभ°.

190. D °लायण्णे°.

 $191. \ P$  °गमाज, K °गमाओ. We with Dc J.—P °सहीिव.— J °नेहसरसं.

192. Dc J °वियय° for° विजय°.— Dc °पडिवण्ण° for °पडिबद्ध°.

· 193. र्र °विडओ for °विडओ.

194. De आनित्रसुराहि°.

196. P °बिइय° for °वीय°,

197. J °तालाच्य°.—J °भुहर°.

198. J is wanting in the words beginning with "হামাণি" and ending with the last word of the line, as also in the parts of the commentary shown within brackets.—K 'বিমল' for "মহা".

201. De K °हीरंत्हिययसुहिओ.

202. K 'दिहिक'.

204. J एकक°.

205. De P °णालंकिय°, and K °णालंचिय°, for °णालंक्किअ°.

206. Dc K ओणिमय $^{\circ}$ .-P  $^{\circ}$ कुं-डलुज्ञोयं.-J  $^{\circ}$ मिलिय $^{\circ}$  for  $^{\circ}$ मिलिय $^{\circ}$ .

207. J °यंसाणं, K °यंसीण.

210. J विलयाण for अवलाण.—J आवद्ध<sup>°</sup> for आविद्ध<sup>°</sup>.—K <sup>°</sup>बंधुरो for <sup>°</sup>कब्बुरो.—De J Pसमत्त<sup>°</sup> for समन्त<sup>°</sup> which we read with K.

212. K P समर्गम्म.—Dc K  $^{\circ}$ ग- याइ.—J  $^{\circ}$ वेह्निऊण, K  $^{\circ}$ वि. ह्रिऊण.—K सिरिए.

213. J सइ for जा.—P सा हो-सरया साणेव्व, De K सा होसरए साणिव्व and J जा होसरया सा नवर, for सा होसरए साणेव्व-

214. J जायमच्छरेणवः

215. K °सहरुवन.

216. J सोमहलों for सीवियलों°

- 217. P जस्स for नुज्झ.
- 218.~J ेधवलवलयनिहा for ेवलय- सिंगिहा.—J ेकूटुकेसा
- 219. K °माइंग°.—Dc J K P all read °मऊहं (=°मयूखं).
- 221. P K वाहव $^{\circ}$  for आहव $^{\circ}$ .— K  $^{\circ}$ पुलोइया.—P पुत्तीओं परामहा.—J तुमय for तुमा-  $\mathbf{F}$ .—De K गारविष्य $^{\circ}$ .
- 222. P 'विभेद' and Dc K 'विहे-भ' for 'विभेय'.—J तहि-यहं.—Dc J K संचयासाइव-
- 223. J नेही for णेहिइ.—K ते for वी.
- 225. Dc K P परकंतरखण°.
- 226. J °तम्मिय° for °णूमिय°.
- 227. De K गिरिणो for सेला.
- 228. J P लीणुड्डीणम्मि.—J °हेमं-त° for °हिमकाल°.
- 232. De J K P all read ° নামক °, and not ° মাদক ° with the commentator.— J বিভূলি (= বভুলি ).— J ° বিভূলি-সত for ° বিয়ালিস °.
- 233. Dc K गयणोयर°.
- 234. J ओसरण° for ओयरण°.—J वेओडू° for वेउद्ध°.
- 236. J संदिद्देभ°, K संद्वेह°.—We read °पयडव्व with De K P. J has dropped the इ, so that it is impossible to say whether it reads °दुव्व or °दंव्व. The commentator follows °प-यदंव्व.
- 237.~P aftssifa, K धरेssifa.

- 238. K नवरि.—J वियडम्मि.—J धुएव्य परिवत्तइ.
- 239. J समर्ग्मि करे for णिरसिम्मि जए.
- 240. **J इणं** for इमं.—P तइ for तुह.
- 241. P °गुह° for °गह° and धारगो for °धारगोा.—Dc.K °याह-उटनः
- $242.~{
  m K}$  वंडिपस्केमु.— ${
  m K}$  आरोएइ.—  ${
  m J}$  °गणणाइव.
- 243. J भीयाइव.
- 244. J अहित° for अहिय°, and वावारंती for वावारंन्ती; K वावारंती.
- 245. J जइ for जं.—De वज्जांते for मज्जन्ति.—J°हूआ for ह्या.
- 246. J <sup>°</sup>अणत्थं आमुअइ.—De K निति for णेन्ति
- 247. K जाआई for घडियाई.
- 248. De K सञ्चस्स for लोयस्स.— De °ड्व and P आ for य.—K बंधावए.
- 249. J 'सिहरम्म......संकामिए तुहअतिलए॥.....' व्वहणा-यरपरि'. We with Dc K P, except that Dc has 'लेसुव्व.
- 250. J P जाने for ताने.
- 251. J °गुहा इव. We with Dc K P.—J P पहाव° for पणाव°, which we read with Dc K.
- 252. K रहसागय°.—J °वरव्व for °धरव्व which we read with De K P.—J °सिंहा°. We with De K P.

253. P कविवरोहिं for कइन्होहें.— P भूयत्थोहिं विय.—P तुन्वइ for थुन्वइ.

254. This couplet is found in the three MSS. J K P, only K reads it not here, but after 269 ("ते तस्य जयगइन्दा," &c.). P reads it in the same place as J. De omits it altogether. -P इय वाडु for इय चाडु.

255. K परिअक्तणेणं for परिअक्तणे-णवः—J P निम्मविया for णिव्वडियाः—P °रोहेसु for भोहेसु.

256. J हार्विति.—K पिरिभोअंव.— J नवरयंकं खुरवहेहिं for णवणहर्डुः, &c.

257. K P पडिन्छिय° for परि-हिअ°.— J संखा इव सहंति for °सङ्ख्य दीसन्ति.—P वाह° for पोह°.

258. J सयवारा for सयराहा.

259. J धार्रति.—J °निजेण for °णि-हेण and ते for जे.—P जण° for जहण°.—K बंधोई and J °बिबोहें for °बन्धेण.

260.~J मग्गेसुं गुरुबलवेय°.—J  $^{\circ}$ कोणि $^{\circ}$  and P  $^{\circ}$ कोहि $^{\circ}$  for  $^{\circ}$ कोडि $^{\circ}$ .—P उच्चारेऊण लिहन्तिब्ब for उच्चरिऊणंव लिहन्ति.

261. P K थामे° for डाणे°.—P किंपन्ति for कम्पन्ति.

263. P उयहाणं°.

264. J °चरण°.

265. J असरिस° for असरल°, which we read with De K P.—De K विलुलियार्हि for वियलियार्हि.

266. J पासोझि°.—K इंतहावेण.— De K पिवंति

 $267.\ P$  वन्धुर $^{\circ}$  for चञ्चल $^{\circ}.-J$  पञ्मेलहिं.-P ेताडेहिं.-J P ेवस्क $^{\circ}$  for  $^{\circ}$ पक्स $^{\circ}.-J$  ेद्युद्ध $^{\circ}.$ 

 $268.~{
m Dc}~{}^{\circ}$ वासरंपि वित्था ${}^{\circ}.{
m -Dc}~{
m K}$ रायलच्छीए  ${
m for}~{
m q}$ िथविस-रीए.

269. P °गयंदा for °गइन्दा.

270. J इरहूमिया°, doubtless a slip of the copyist for इर- हूमिया°.—J P दियहा.

271. P अमइल° for अमलिअ°.

275. De K °रमणं for °जहणं.— De J P विणिस्त्रमद्द. We with K.—De °परिहोद्य°.

277. J °पल्लवा for °पल्ला.

278 K वंजुलणीसु.—K तस्स का-सारलेहासु for ताण आहार-लेहासु. We with De J P.

279. K तस्स for ताण.—K °सुहि-यासु.

280. J °हुउवत्तिय° for °ज्जुओव-त्तिय°, which we read with De K.

281. J पडियत्ती.

 $282.\ \ \, J$  गयणयलद्धं  ${
m for\ }$  जो गयणद्धं.  $-J \quad \ \, m$  महिनहयलतर ${
m ^{\circ}}.-Dc.$   $K\ {
m ^{\circ}}$  जियेसा.-J गहिऊणय

 $283.\,\,\mathrm{J}\,^{\mathrm{c}}$ निचलव्दः— $\mathrm{J}\,\mathrm{P}\,^{\mathrm{o}}$ लुच्छेगा.

285. K °महिभासुर°.—Dc J तुमाइ.

 $286.~K_{P}$  साहिज्जा $^{\circ}.-J_{K_{P}}$ िंगि $^{\circ}$ िंगि $^{\circ}$ पिंडं व $.-J_{P}$  ेच $^{\circ}$ च-रणनहप्पहाभिन्नं.

287. De K °भैरिव.—P भवरमिंण तुझ्हा for भइरिव तुङ्झां.—J युइमो तुम्मोइभ°.

290. De तुमाए.—J K °लीलाइ.

291.~J र्गणय $^{\circ}$  for र्गणर $^{\circ}.-J$   $^{\circ}$ कुले for  $^{\circ}$ उले.

292. J सरीरेचिय नवरं सिसहेहरस्स, and wrongly omits से in the next line. Dc K सरी-रचेअ.—Dc K ओवासो.

 $293.~{
m De\,P}$  रहसिकत्तिः. $-{
m P}$  संगो.-  ${
m J}$  रहसोिकत्तः. $-{
m J}$  भंगपयः.

294. J हाणहाण $^{\circ}$  for थामत्थाम $^{\circ}$ .

296. Р ° रूएण.

297. J सब्बंगे.—Dc J घडड.

298. J P बिबोर्स and Dc चिण्हे-हिं for चिन्धेहिं.—J ज्ञणेहिं for परेहिं.

300.~J उवहारायरेण, and  $^{\circ}$ रयणी-भावेण.—K सय for सङ्.— K  $^{\circ}$ पडलाइं.

 $301. \ P$  पणिय $^{\circ}$ .— $Dc \ K$  किरणाव-भासिणाः

302. P °कवालं.—J P गहयकं.

303. J कुवलयं करेंती.—J °पंकय-घणकडजं.—J संघडड and Dc संपडइ for संपडड.

304. P मालूरि°.—Dc K आभासि.

306. J दिवसंमि°.

307. J °पुब्वंव for °पुरवंव.

308. J गयणं.

309. J °फास° for °फंस°.—J सह°
for णय° (========] -J °रेहा°
for °लेहा°.—J ए for ते.

 $310.~{
m J}$  °वयार $^{\circ}\,{
m for}$  °वहार $^{\circ}.-{
m J}_{c}\,{
m K}$  °संभावणाइ.

311. K पूआभिसेअ°.—J पिबंतिब्व.

312. J रूवं.

313. J तक्कालविमुक्कहरवाङ्किएंहिं.→ De K तुमाइ.

314. P °डहणाणुयावा.

315. K सय for सइ.—J सिद्धसि-द्ध°.—J तुह ऊसव° and K P तुह आसव. We with Dc.

316. Dc K ताडिभावेण.

317. J दोहमप्पेसि, and Dc K कं-पमोप्पेसि for कम्पमुष्पे-सि, which we read with P.—J वाय° for वाउ°.

318. De K P °प्पहार.—De K P °मूडाउव.

319. K विससेज्ञांत°.—J गहणे°.— K गयणि°.—J क्रओल° for कडल°.

320. J वालिखिलेहिं.

321. Dc K क्रयपियरं for अह प-रियरो. We with J P.—K 'गरण' for 'यरण'.—K ए-कस्स.—J ए for ते.

322. Dc K ते for वो.—Jताइयह°.

323. K P °जीहाउ.

325. P °थणुग्गमेहिं, and J °प्ञो-हरेहि for °थणुझएहिं.—Dc K विहिओ तड़.

326. K °लुलंत° for °ललन्त°.

327. J सुयंति.

328. J °इंड° for °इण्ड°.

- 329. **J** भयवइ for पयइ°.—J K सय for सड़.
- 330. **J** °पसरिय° for °वियतिय°.—
  . P °साहाहिं for °साहेहिं.
- 331.~J °विसुलिय° for °विभिलय°.
- 332. J °व जणेसि for विविहेसि, which we read with Dc K P.
- 333. P ° ਸ਼ੁਲਮ੍ਰ °.
- $334.\ J$  भुक्कायवको समधाराहिं. We with De K P.—P रयिष- रूवेस.—De भातीहिं for भाईहिं.—J विङ्क्तिंतरूप $^{\circ}$ , K विअज्जेतारूप $^{\circ}$ .
- 335.~J बद्धप्फलब्ब.— ${
  m De~P~}^{\circ}$ संगेहिं.  $-{
  m P~}^{\circ}$ लंबिय $^{\circ}~{
  m for~}^{\circ}$ लम्बर $^{\circ}$ .  $-{
  m P~}$ य हरंति  ${
  m for~}$ रेहन्ति.
- 336. J <sup>°</sup>द्द्प्पणा<sup>°</sup>.—P सबरिडिंभा and J सबर्डिंभा. We with Dc K.
- 337. J P रूवं.—J कालकांति°.— J तुह for ते.—J देवि for °चेअः
- 338. J P 'सिद्ध for 'सिह'.-J पत्तवसण' for तम्मिदल' which we read with Dc K P.
- 339. Do किण्ण and J किंतु (= ? किंतु) for किंणु.
- 341. De ओलिंभियभाव<sup>°</sup>
- 342. Dc करील° for कारे ह
- 344. J इसण°.
- 346. K P विभागलं.—Dc K एकः 47

- . पए°.-- J निड्भरं for °ब-न्धणं.-- Dc J भुवणं.
- 347. J 'वियप्पसरमणु'. We with De K P.
- , 348. Dc P वडन°.
  - 349. K ਗੰਫ਼ ° and P ਜਲ ° for ਜਫ਼ °.—Dc ° ਬਲਜ਼ੇਸ਼.
  - 350. P उवउत्त°.—Dc <sup>c</sup>सह्नती°.— K पिच्छइ सो विंडझवणस्थ-लीसु मायंगपयवीओ.
  - 351. P ताडी° for ताली°.—K °क्रउलण°.⊸P जयगयंदेंहिं∙
  - 352, K °विरक्त⁰.
  - 353. Dc **ਪਿੰਦਲ**°.—P **सवेयं** for **सलीलं**.
  - 354. De на° for ла°.
  - $355. \,\,\, {
    m Dc}$  अकंपिय $^{\circ}\, {
    m for}\,$  विकम्पिय $^{\circ}.$  — ${
    m P}\,$  हिंति.
  - 356. K उण्हाइ.
  - 357. De K °प्पवहा for °पवाहा P °रसोवार°.
  - 359. K गिम्हिचिय.
  - 360. K पज्जंत°..
  - 361. De वोलंतिः
  - 362. P दियहा.
  - 363. K °गयंद°.—P °सीयला for °धूसरा.
  - 364. P 'हर° for 'घर'.—K 'अस-हिया' for 'णसहिया'.
  - 365. K °स्रयणे उज्ञ°.—P °लंछियं for °लङ्क्तियं
  - 366. P °पउद्धपरिगासा for °पउद्धप॰ रिमासाः
  - 367. P °बद्ध° for °णद्ध°.
  - 368. K °रंभम्मूलिय°.

- 370. K जुवइ° for पिया°.
- 371. K चेय° for तेयº.—K दियसा for दियहा.
- 374. J अवगाद°.—De K हियसे.
- 375. De K सीयला for °सामला.—' J दरुवृद्ध°.
- 376. J महियमुम्हाला for समहिउ-म्हाला.—Dc K दियसा.
- 377. J °मुहुद्धरन्त°.—J °पहस°.— Dc K P दिअसे.
- 378. P °तायकरंब° for °वायक-लम्ब°,—Dc K °कलुस° for °कविस°,—J वणोद्देसाः
- 379. J K °राआ for °राया.
- 380. Dc को सुमेहिं बाणेहिं जो जई;

  K को सुमेहिं जो जयह; P
  को सुमेण चाएण जो जई.
- 382. J °कोमलस्स for °णिडभरस्स.
- 384. J °सहराई for °सहराई, which we read with De K P.—J अधोअ ° for अपेअ °, which is the reading of De K P.
- 385. De P आपंडु°.
- 386. J विलसइ for वियलइ, which we read with Dc K P. —K °वछीवहाण°.
- 387. J नवंबुधोयंमि.—J सेलंतर° for सहरन्तर°.—J °गहयंक्रं for °गहयंद्धःं.
- 388. De विचरइ for विअरइ.
- 389. J गयणयल for गयणाई, which we read with De K P.—K हरिसुप्पइय° for परिओसुप्पइअ°.
- 390. K गिभाणिल°.—К स्थवडले.
  —J °कवाडंव for °कवालंव,

- which we read with Dc K P.
- 391. J परिसंत°.—J कासार° for आसार°.
- 392. J एकासारे. We एकासारे° with Dc KP.—J गिम्हागय°.
- 393. J णवारुण° for धुयारुण°.
- 394. J °रंखोिलर°.
- 395. K उवासिंधु°.- K कच्छेसु.
- 396. J णवचरणअनेरंतरहंसी° for °णववरणयगोरन्तरहिंसी,and भवणग्गणियहिंहुच जोग्गाओं for भवणग्गणियच्छियद्व-सोहाओं, which we read with Dc K P.
- 398. J पेरंता.— P °गमाणयं.— P वयणं for वरणं,— J कहमाबील°.
- 399. J तारिच्छेअ°.—De K 'प्रवण' for <sup>°</sup>सालेल'.—P सीमाओ for भूमीओ.
- 400. K दूरगयदिण°.—K दूर-गयावि.—P परिलंबिणोट्व, Dc परिलंध्विणोट्व, K परिलं बिणुट्य.—Dc K P दि-यसा.
- 401. J °गभीराअमाण°.
- 402. J दूरचर° for विज्ञणुचर°.— J °पडन्न° for °पयन्न°.
- 403. K दुग्गंधमइलवसुहा.—P 'वि-मह्° for 'विसह'.—P स्य-णीओ for णयरीओ. The version found in J has already been given in foot-notes at page 116, which see.

404. J विहागाओं for विहङ्गाओं.

405. °सरादि° is what the MSS.
read. But we have
obviously to read °सराडि° as representing
श्राहि°, the forms of र
and ड being so alike in
the MSS.

406. J णीलाओ वि for णीलाओ अ

407. J मज्जंत for सीयन्त .

408. P °कलुसुम्ह° and J °कलुसुण° for °कलुसुण्ह.°—J दूरालो- यन्त्र्यय, and K दूरालोइ- न्यिय.

409. J °धूमस्छआः

410. केसरद्धन्तं is the reading of De J K P —De परि- णवइ for परिणमइ. —De K P परिजरहं for परिसिद्धिलं.

411. De णंदेंति.—De P सार्य for हिययं.—P वहंत° for वलन्त°.

412. J निविडदुमंडलाइं.—J °सड्डुल° for °सहल°.

413.~J~P~ जलिय $^{\circ}~$  for वितय $^{\circ}.-K$   $^{\circ}$ भोआ for  $^{\circ}$ होया.

414. P परियत्तो for विणियत्तो.

415. De K तस्स for तत्थ.

416.~J °गज्जिओयारो.—J पयत्त° for पडन्त°.—J महाभीओ रिणाईहरकागव [sic] for णहाहीओ.

418. Ј फलसंगमहुगगंधासुः

419. J °रंजिओ for °राविओ.

421. J इंतो for देन्तो.

422. J P om. अविय.—P विहु-वयर for विहुरोअरं 423. De K हाहिण° for दक्खिण°.

424. De K किं च जायं for किं च -K °छंआइर°.—J प- सायानि°.

) 425. K वसहचिधेण.—P विण-च्छेया.

426. J संपुत्रा, P संपन्ना, Dc संपण्णा. We with K.

427. J परिमहा for परिमुहा.

428. J विम्हयवसा°.

430. J भगमिय for गमिअं.

431. De K P मासलो for सामलो —J <sup>°</sup>उप्पीडो

 $432. \ J$  बलभरसंखोहियरेणु $^{\circ}$ .

433. P परिणय°.

434. J °डसण° for °इसण°.

435. **J** °कहोलिंदिलिय°, K °क-पोहपिंदिहिय°

436. K °िणवडों ° for °िणबिडों °.

437. K P °भुहिंगाण्ण°.—J °रंग°.
and K °भग्ग° for 'भज़्न°.
—Dc °भगडिय° for विहडिय°.—P जयगयंदी

438. J °जीय° for °जीव°.

 $439. \ P$  परिक्तिय $^{\circ}$  for परिक्खय $^{\circ}$ .

440. J यांति for एन्ति.

441. K सयणेब्व for सयलब्व.— P समुद्दिया for परिद्विया.

442. De इहहोत्तानिव्यडन्ता.—J K
P णोल्ली, De णोल्लित.—J
इत्ताहुत्तं.—All the MSS.
read व and none read व
as interpreted by the
commentator.

443. J एक्सेयंचियः

444. De P °वलयाई for °वलयाण.

- 445. J P तरंगिया for तराङ्गिलो.
- 447. J°मूलभरिय°.—J P°णिग्ग-य° for °णिग्गम°.—Dc K °पढमो°.
- 449. K P °णइप्पवहा.—K पेउजांति कि पिउजान्ति
- 450. P जेसुंपि for जेसुं च.
- 451. De °समीसिरयमिनि -- P म- हींव गयणयलं.
- 452. J °पुंजाओं for °पुञ्जइओं.—J उअही for जलही.
- 453. J धराइ De K दियसो, P दिहसो.
- 454. P उक्तियगिरि°.
- 456. K परूढ° for विरूढ°.—K Р °काणणतलाण.
- 457. P सहिवेतुं (sic) for महिवेदं.
- $458.~{
  m K}~{}^{\circ}$ विणिनिअ ${}^{\circ}~{
  m for}~{}^{\circ}$ विणिनिअ ${}^{\circ}.-{
  m K}$ वित्थारिङ्गंतंचिअः
- 459. K °णिबडीकय°.
- 460. J लग्गइ दिही.
- 461. J विविणेभ°.—J P °थोओ°.— J सयअंगेसु, P सहयंगेसु for सुहभङ्गेसु (= सुखभङ्गेषु).
- 462. K देवलसमुम्मिलिय°.
- 463. P संगडहों ਲੋ. We with Dc J K.
- 464. De K सहइ for हरइ.
- 465. J तत्थिव विसिभ for तत्थ विसिभं
- 466. Dc मुहविणिहिय.
- 469. Dc हरिचकाविविक°.
- 471. K °गइंदा.
- 472. K भूजगाओव.
- 473. J °िंदे ज्ञांतुक्षीय° for °िंद्-ज्ञान्तभीय°

- 474. J क्लेसरंडाइव
- $^{475.}$  J भुअयाहिवेहिं for भुअएहि $^{\lor}$  वेय $^{\circ}$ .
- 476. De J K Pall read लाइ-दिम, though the commentator appears to have read णहाँपे.
- 480. De J'K °क्रणइ° for °क्रणय°.
  De has a marginal note
  लता on °क्रणइ°. We
  with P.
- 482. Dc K °िकरण° for °राय°.
- 484. K विहआं for विहियं.
- 486. °भारह°. This is the reading of all the MSS.—Dc J भावियभारहकलहेण भरिय-कलहेण किए भावियभारहकलहेण, which we read with K P. It is the reading of Dc J that the commentator explains.
- 488. J विष° (the reading followed by the commentator) for 'सिचय', which we read with Dc K P.
- 489. K P थामे for डाणे.
- 490. K किरि for किर.—K °वि-णिउड्रो.
- 491. For ऊरुस्य (= ऊरुरुजम्), which we read with P. J reads ऊभर्य, Dc is doubtful, the word being in that MS. partly

- eaten away by worms, and K ऊहमयं.
- 493. K 'मित्त' for 'मेत्त'.—J , हसिऊण for तेणेय, which we read with Dc K P.
- 495. K गोउरमित्त°.—J नीसामन्नं जायं.—De फरिहा° for परिहा°
- 497. K अहिणवाओवि, Dc अहि-णवाओवि changed to अहिणवाओव.—P टविएयर-द्धाओः—J वलहीओ.
- 499. K परिलंबेज्जइ.
- $500. \ {
  m K}$  हिअभं  ${
  m for}$  अहिणव $^{\circ}. {
  m K}$  उन्वेवंतिव. $-{
  m P}$  अछीणि.
- 502.~K~ नयर $^{\circ}~$  for  $^{\circ}$  पयिर $^{\circ}.-J$   $^{\circ}$  दियह $^{\circ}~$  for  $^{\circ}$  दियस $^{\circ}.-Dc$   $^{\circ}$  सीमाप  $^{\circ}~$
- 503. J °कुलाई for °उलाई —J °दुह्रहरूणेण.—Dc K तिह्यहं
- $504.~{
  m Dc}~^{
  m o}$ मूलःखुमूस $^{
  m o}.-K~^{
  m o}$ वसुआ-विज्ञमाण $^{
  m o}.-J~$ धरावीढं.
- 505.~J °विटवाहि°.—J सुरहि°, and P सुरस°, for सरस°.
- 506. De णिहासुहाणुबंधेण for रयणी-तमाणुबन्धेण; P रयणीमुहा-णुबंधेण.
- 507. P वहु° for पहु°.—J सरस° for सतरु°.
- 508. De K कहा° for जहा°,
  which we read with De
  J P.—J °भूपाल°.—K
  °सरिसम्मि.—K एकदिणेणेअ
  for एकें विणेण.
- 510. J सिणिद्ध° for समिद्ध°,

- which we read with Do K P.-- K देवी.
- 511. K कमेण for कमेणय, which we read with De J P.
- 513. K उच्चृद्ध° and P उच्चुद्ध° for 'उच्चुद्ध°.
- 515. K °पहुवेल्ल°.—P सरुच्छंगा for सरुदेशा.
- 516. Dc K सुरहिनवगंध° and P सुरहिमहणिद्ध° for सुरहि• मिह गन्ध°.—Dc K P °मुद्ध° for °बाल°.
- 517. De K <sup>°</sup>संवलिय<sup>°</sup> for <sup>°</sup>कन्द-लिअ<sup>°</sup>.—De सरुद्देसा and K तरुद्देसा for तडुद्देसा.
- 518. J °जललवर्साभिन्न°, and P
  °जललवर्साभिण्ण°, for°जडजललविभ्ण्ण°.—J परिगलियकसाओ for सो परिहालयकसाय°.—K °मुणालाणं
- 519. J अण्णोण<sup>°</sup>.
- 520 मोह° is what J reads.— J घण° for जह°.
- 521. J °संकुल for °सेविअ°.—J जालयकिंदय°, and P जा-लयमुक्कस°, and K जालिय-मुक्कस°, for जालियकिंद्रय°.
- 523. De 'थोव' for 'थोय'.--K 'जलोव्यत्त'.
- 524. J निच्यायंतिय, De K णिच्यायं-तिय.—K P घणमिलिय°.
- 525. De °वालुकसासा for °वालुया मिसणा.—K P °कासपंडुरा for °कासपह्रवा.—J K °पडल° for °वडल°.
- 526. J °मुहर° for °मुहल°.—De J

K परिसरसरसीपरिवेसिणो (the reading adopted by the commentator), and P सरसीपरिसरपरि-वासिणो for सरसीपरिसरप-रिवेसिणो.

527. K °िणग्गय°.

528. K °मुहुल°.—K सुहाविति.—J थोंओ°.

529. P 高い for विडिमाण, which we read with Dc J K.

530. K °िणचुल°.

531. J सहरी° for सहरी°.—De °पडंत° for °पसत्त°.—K °सिहा इह for °सिहं परि°.— De K उग्गंध for अहिगन्ध-—J K °कलम° for °कमल°, which we read with De P.—K वारिरेहाओं for वारिलेहाओं.

532. De K किलंतिवरलंकुरा for पदमिकल्लक्ड्रुराः—P हि-यसाः

533. J °फलमरं बंधुरिय.—J °कंटीओ. We with Do K P.—J निव्ववेतिक्व. We with Do K P.

534. Dc K °कविसा for °कविला.

535. J °qिडय° for °घडिय°.

536. De 'विवक्त' for 'विवण्ण'.—
P बहुलं for बाढं.—P णोचंति, K णोचिति.—P अणुयासेय' for अहुआसेय'.—
J 'सीमाओ for 'भूमीओ

537. De K °काविल of for किविस.

539. Dc K 'विसिह' and P 'वसह' for 'विसह'.—Dc 'भूमीओ for 'सीमाओ.

540. P °हिन्द° for °हेव°.- J परिउत्थं.

 $541.~~{
m De}~~{
m K}~~{
m tigs}^{\circ},~{
m P}~~{
m tigs}^{\circ}(=-{
m tigs}^{\circ}).-{
m J}~~{
m atifa}~~{
m for}$   ${
m sai}$   ${
m cor}~{
m cas}$   ${
m cor}~{
m cas}$ 

543. P उड्डेंत°.

544. De "थ्रह्लार" and K "फुंकार" for "फुह्लार".—J "फ्रांस-यग्ग" for "दूसियग्ग".—De J P "वेएस for "वेएहिं.

545. K उण्हालतहच्छाया.—K °रेणु-विभण्णमाहय°.—De होति उम्हा, K होति उण्हा, and P समहिसुम्हा, for समहिस्ण्हा.

546. De K पविरलसरस° for धूसर-विरल°

547. J वेत्त for वोलेइ — J °क्लहा.
— J's first half of the couplet does not scan, being too short by two mâtrâs.—Dc °क्लहे for °क्लहं — P reads the first half thus: वोलइ (= वोलेइ?) लया-संकलि-य-कलह-पडिरव-णियत्त-करिणीयं.— K मुहमित्तवलिय°.

548. K दिण्णभूवि°.—Dc K P विडव° for दिखवि°.—K सूर्आत for सूर्णन्त.—J P विसाम for वीसमिअ

549. De अवरोवरपत्त°, and K P

अवरोप्परपत्त°, for अवरोप्परसत्तु°.—Do अमइंदाओवि जाया and K अभियव्वाओवि जाया for भियव्वायो पवि-रलं; P अभियव्वाय पविरलं. —Do K P °संग° for 'सिद्धः°.

550, P °मुणियणेसु कच्छेसु for <sup>°</sup>मुणि-जणावसेसेसु

551. J परिहड° for पडिहड°.

552. J सरस° for रहस°, which we read with Dc K P.
-J K P °दालिएन°.-J
'मिय° for 'मय'.

553. De K सायमणवसायाई (=सा-यम् अवइयायरहितानि as explained by a marginal gloss in K) for णवपला-सकाविसाइं.— J °क्रवाइं for भावाइं.

554. J চল্লী° (= झल्ली°) for झिल्ली°, which we read with De (which has ভিয়ন্ত্ৰী°) and K P.

555. K বাজলীমুবি-

556.. J °ਵਾਂਬਾ for °ਵਾੜਾ, which we read with Dc K P.

557. J K P distinctly read पुंजइ॰ not पुंजिअ°; De once read पुंजिअ which it has corrected into पुंजइ॰.—J °बूदल॰ for °भूदल॰.—J °दी- हरक्रयतिलणामुत्थाओ भूमीओ for °दीहरिय° &c., which we read with De K P.

558. J 'निहा for 'निहं, which

we read with Dc K P.— J सूएहि.—K करिणीसा°.

559. J °ਕਲ° for °ਕਲ°.—J P ਤੰਤ੍ਹ.

561. J P कालोलुग्ग° and Dc K कालोहग्ग°. The emendation from कालो to काला is my own, as I have nowhere met with a form of ablative singular ending in ओ of a noun in अ, unless, indeed, कालो should stand for कालउ = कालओ = कालत:

562. K हिल्हा°.—J °पिंजराई for °सहलाई, which we read with Dc K P.

563. K P तिह्यस.

566. J °फल° for °इल°.—J °पर-सकाविसा for °कविसफरसा.

567. **K ਸ਼ੁ**हुल<sup>o</sup> for ਸੁਵ਼ल<sup>o</sup>.

569. J स्विपंजरंतगयणे, Dc स्विपंजरंतगयणे, Dc स्विपंजरुद्ध जरंधगयणा(with स्वयंजरुद्ध पाटांतरं in the margin) and P स्विपंजरुद्धगयणा. We with K.—K गिम्म-स्वणीओ.

570. K 'विहिण्णनालिणि'.—J 'प रिक्खयंत' for 'परिष्पवन्त'

571. J °क्कविसमूलाओ and P °ক্ক-বিसकूलाओ for °ক্কবি-लकूलाओ, which we read with Dc K.

572. J P पडममग्गेहिं....मूलेहिं.

573. K P 'पाय' for 'वाय'.— K हिह्द' for हेह्दु'.

- 574. Dc °लंघणा मुक्क°, K P °लंप्रणोम्मुक्क°.—K °रंणुद्रर°.— P °सुण्णरूवलहुईओ.—्J पन्तवहींओः
- 577. J पहिएहिं for पन्थिएहिं, which ( we read with Dc K P.—K पेडजीत for पिडजन्ति.
- 578. P °उंकारि° for °सकारि°.
- 579. J सुहाविति.
- 580. J °पन्न° for °विह्न°.—Dc को-वि य for कीवि स्न°.
- 581. P पलोहंति-
- 582. Dc reads:
   इह अहिहरंति छाया णिविद्याहियावलोइयग्गाओं।
   दिलयककोसकविस त्थकविउलाकूलतहलेहा॥
   P reads:
   इह अहिहरंति छाया णुविद्वपहियावलोइयग्गाओं।
   ककोलदालिकविस त्थकविउलाकूलतहलेहा॥
- 584. J ओहिंत°.—K मिणालारुण°
- 585. Do परिजाडिल° and K P परिजाडिल° for खडजूर°.-P °करालो for °कसाओ
- 586. J K मूल° for मउल°.—J महञयस्स, P महययस्स.—J आवसइ for आससइ, which we read with Dc P.
- 587. Dc K दोलेइ for लोलेइ.—Dc पवणो संचारिवमूढमउयमिल-याओ सीमाओ, K पवणो ससचार & &c.; P पवणोसस-वारिवमूढमयउमिलयाओ सी-माओ.

- 588. P जरडावंध° for जरडायंत°.—
  Do K अग्गगरंतीओ, P
  अग्गहरंतीओ.
- 589. De K पिलोस<sup>o</sup>.—K पेडजंति for पिज्जन्ति.
- 590. K धूमाभिओय°.—Dc P विस्तामिम°,K दिअसम्मि°.—

  J दिसाभोयाः
- 591. J °अतुष्प of for °चुडुष्प o.—J गोरंग of for णारद्गा o.
- 593. J °कंचराण° for °कञ्चणार°.
   Do P उज्झंखरिय°, K उच्छंखरिय°, for उच्छङ्खितय°.— K °कंसरकलंवगंधाण.
- 595. De अहिराएंति.—J °विडवि°. -—De K °धवल° for °पण्ड°.
- 596. J 'सुहाण for 'मुहाण, which we read with Dc K P.
- 597. J °वोउहल्लेण for °कोउहल्लेण we with Dc K P.—J णूण एमेअ, and P णूणमेमेब, for णूणमेमेअ.—K सहिआर°.
- 598. J नवरंगेन and K नवरग्गय° for णवरङ्गाय°. We with De P.—De K P णिक्कम्म°.
- 599. De K °बंधुराओ for °कड्ड- राओ.—K दरदह°.
- 600. J P समु° for दरु°.—De पा-वियबोहाइंपिय for पाविय-पडिबोहाइंव
- 601. K हलेहा°. -Dc °दमिल° for °दिविड°.-Dc लंबमंबाण म-

- हिहराते, and K <sup>°</sup>वलंबमंबा-णमहिहरइ, for <sup>°</sup>वलम्बि अहि-रह चूयाण, which is the reading of J P.
- 602. De P वृंडु and J वंडु for पुण्डु, which we read with K.
- 604. K साहाविहेअ°.
- 605. P °अहिणवसहयाररेणु° for °न-वसहयारमयरन्द°.—J कंदता for रूण्टन्ता, which we read with Dc K P.
- 606. J °बंधबंधुरियं for °बन्ध-णाहोयं, which we read with De P.
- 607. Jसुदाहसंच्य<sup>3</sup> for सुदाहचरसं<sup>o</sup>, which we read with De P.—J सुजणाइना for अ-जणाइन्ए।
- 608. J P उच्दुस्थ°.
- 609.~J °गभीरा°.
- 610. J °पह्नवाउँचियो, K पह्नवाकुं-चियो, and P °पह्नवाकुं-जियो.
- 611. J संबद्ध<sup>°</sup> for आबद्ध<sup>°</sup>.
- 612. J °पात्रेथोयकसासा for °थो-यपातिओसासा
- 613. De K °समए for °सरसा.
- 614. De °दरीहिं and P °सरीहिं for  $^{\circ}$ दरीस.
- $617.~~{
  m Dc}~~^{\circ}$ पिरिवेसा  $^{
  m for}~^{\circ}$ पंसुलिया;  $^{\circ}$ पु-  $^{\circ}$ पु-  $^{\circ}$ पणरासिपंसुलियाः
- 618. P °कक्करणंक्र° for °कक्कर-केर°.
- 619. K P रय° for इर•

- 920. K अपवक्कल°.—De K बाउं for बहुलं.
- 621. J <sup>°</sup>रिवयहपीडा.—De K P वणद्धंता for गिरिवणन्ताः
- 622. J is corrupt in the first half of this stanza, and reads thus: चलणणिसचु- न्नामियचित्रुअतलाआमत्तिण- मुहरेहं. We with Dc K P.—K °नह° for °मुह°.
- 623. J हि चिरेण for सुद्दरेण.—P पसंसद्द for पसम्मदः.—K P पडिष्फलिओ.—K अहिता-डणकंसुम्माहद्वंद्वाणो.
- $624.\ {
  m P}$  विमलातंत्र $^{\circ}$ .— ${
  m P}$   $^{\circ}$ सिहा-तंबिरं.
- 625. De इसोस्थिय°.
- 626. K खंडियव्वाय°.— De °वेहि° for °वेहि°.— P °कोलयाओः
- 627. Dc K बाणपहया°.—J °विहया-ण अणु° for °विहयाणमणु°.
- 629. K णिबिडइलमाल<sup>°</sup>.—De <sup>°</sup>ज्ञ-ज्जरहण्ड<sup>°</sup> for <sup>°</sup>हीहरुहण्ड<sup>°</sup>.
- 632. P °पूरओ for °भूरओ.
- 633. J K P पडण for प्रवण, which we read with Dc.—J परिक्खालया. We with Dc K P.
- 634. J रिखोरिल° and P रेखोलिय° for रङ्गोलिर°, which we read with Dc.—P°कोसो.
- 635. De K 'ਗਲੀ' for 'ਗਈ', which is the reading of I P.—J पॉर for इह, which we read with De P.
- 639. J °asıv for °asıv.—K

- P 'पिछ' for 'पिड़्ड'.—J 'भर' for 'पड़', which we read with De P.—K णीहारपडणपड़िं.
- 641.~K आइंबराइ $^{\circ}.-J$   $^{\circ}$ लंछणांव-
- 642. Dc K गुहाहोआ for गिरि-गुहाओं
- 644. J °मरगाणं for °मरगाण. which we read with De P.
- 645. K °धूमङ्गेय°.—J K P °का-डय°. for °यडय°.—K ज\_ लयागमा°.
- 646. P सिहरासन्न°.
- 647. J K वलांति for चलन्ति.
- 648. K तहतल°.—J °िकण्व° and P °कड्ड° for °िकण्प°.—P °गुरुओ for °मृहुरो
- 649. K पेज्ञांति
- 650. K 'दुनिजिझअ', P 'दुमोजिझ. य'.—P 'कालिल'. P 'लवु-रथंभिणो, and J 'लवुल्लं विणो. We with De K.
- $652.~{
  m K}~{
  m P}$  लच्छी घोलइ. $-{
  m J}~{
  m ^\circ}$ तह-यराण.
- 653. De K P eniet for enite.
- 654. Dc °सुरहीणं.
- 655. J 'पडिबज्द्ध' for 'पडिबज्झ-ल्त'.-P 'परिमामलव्दलीम-गा for 'परिसामला थली-मग्गाः
- 656. De सिलिलोस्थ°, for सिलिलस्थ°, which we read with J.P.
- 657. De K बिंदु of for बन्ध .- De वियहाण .- K लच्छी विय-

- 658. K °मलिय° for °मिलिय°.
- 659. P 'anlau'.
- 660. J अण्ण रण्णपत्सा for अण्ण-व्य रण्णपत्साः
- 661. J क्रसमं
- 663. De वलहीं भो and P वेईओ for वीहीओ.
- 664. P तं आसि सं<sup>°</sup> (= तं आसी-सं<sup>°</sup>?) for तंआ पुरसं<sup>°</sup>. J drops the तं from तंआ, and cannot, of course, scan the verse.—J पए-संसुं for पएसपयास<sup>°</sup>, and cannot scan. We read पएसपयास<sup>°</sup> with De P.
- 665.~J °विडंगा for °विडङ्गा
- 666. P 'तुस' for 'बुस'.—K 'वि-
- 667. K खेत्ताई for छेताई.
- 669. J K <sup>°</sup>बद्ध<sup>°</sup> for <sup>°</sup>बन्ध<sup>°</sup>.—**J**् नहलयाण.
- 673. J दुरगपहाव for दुरगमभाव, which we read with Dc K P.—J पोलि, and P पालि, which we read with Dc K.
- 674. K P दूमेंति—J °परिवंधा for °पडिबन्धा, which we read with Dc K.—P अडिंग-तरा
- 675. De °काल' for °कलुस°.—

  J P अगुरु°.—P °जर[दार]सयलमूला इह णिवेसा for
  'जरदारदारु', &c.
- 676. K P आयास<sup>°</sup> for आयाम<sup>°</sup>, which we read with Dc

and J, though the former may have at first read आयास°.

678. De K पडमपीडा, P पडमभीडा-—J °पंकलग्ग for °लग्ग-पङ्का —J °लेहाओ for °लेवा-ओ, which is the reading of De P.

679. J लवणोग्गम°.

 $680. \ {
m P} \ ^{\circ}$ कसिंग $^{\circ} \ {
m for} \ ^{\circ}$ कसंग $^{\circ}.-K$  इह अज्ञावि कहिंतिः

681. J °तडाय° for °तलाय°.—K °िमत्त ' for °मेत्त°.

682. J° घोलपवारो° for °गोलयस-रो°; P घरगोलयवारों°. We with K. I cannot find the couplet in Dc.—P मू-लपडिचंध°.—K पाडलाव-णण°.—P जणण° for जुणण°

683. De °विभंगा for °विहङ्गा.

684. J संभावणाइ.—J दिसाओं for वडहीओं

685. J K दूमेंति.—De फलबहलप-चपवि°; P फलपत्तलोकप-वि°; K फलबहलपव°.

687. K णयरेसु for रयणीसु, which we read with Dc J P.

689. **J ल**द्भुच्छायं. We with De KP.—K °कमलिनिव.

690. J 'किज्ञंत' for 'क्षिज्ञन्त'.— K 'मइलंव, P 'महिरंब.

691. J °वीणाणुणायहव.

692. De °ਜਿਵਾਲਂ for °ਜਵਾਲਂ.

694. P पालीओ for लीलाओ.

 $698.\ J\ ^{\circ}$ णियर $^{\circ}\ {
m for}\ ^{\circ}$ किरण $^{\circ}.-K$ कवालकुहराहिं.

699. **J °परि**पे**ल्लोग°**. We with De K.P.

701. K P बोर्लिति, and De निय-डंति, for बोलन्ति.

 $702. \ {
m J} \ {
m P} \ {
m ni}$ इयसेंडु $^{\circ}$ .

703. **J दिण्णसुहा.** We with De K.P.

704. P सावि for सोवि.—K °घडि-णा.—K P पावेइ for पूरेइ.

705. J °भिउडिसंगेहिं

707. K वेसत्तर्णि (= कडोरत्वम-पि) for विसमत्तर्णपि.—P सद्यविए for सम्भरिए —P °पाउसे; K 'पाउसं. J is wanting in the letter which ought to follow °पाउ', reading आसमपा-उपञ्चेदः

708. J आलंबिऊणः

711. P णिडाले.—K पायपडण<sup>°</sup>.

712. K णिययासिघडिय°.

713. P जाण for जेण.

714. P विलंबेडं.

715. K अणुराउत्ति<sup>°</sup>.—K रोस<sup>°</sup> for कोय<sup>°</sup>.

716. K °खगोवि.

718. K °सीसेहिं and P °मउलेहिं for °मउलीहिं.

720. K रमइ. We with Dc P.

721. K तुथं for तुमं°.

722. K seems to omit this stanza. De उद्घं for उड़, which we read with P.

723. K उप्पृत्तिभं, P उप्फृत्तियं.—K वहदोस $^\circ$ .

727. P ° जलाहियाइं.—K मुकाइं

and P मुत्ताई for उत्ताई.— P मुह for तह.

728. Dc पणतीसु for पणईसु.—K परिष्कुरइः

729 P धणवर्डीहं for नर-वर्डीहें.

730. P °णिहत्त for °णिहित्त .-K विश्यन्ति.

731. J °सहिलय for °सिहिलिय —
J संधाण° for संताण° .—J
°यणभरा° .—J पीडण° for
वीडय° .—J °भराअह° for
°हराअट्टि°, which we read
with De P.

732 J°पमुक्कलिकांत°((॰पक्कलिकांत°) for 'मुक्कलिकान्त°, which we read with Dc P.—J °भंगगा, for लग्गाडून, which is the reading of Dc P.

733. P गाढयचादुष्त्रित्त्रच्चुडंतणह°.

734. J 'निरोह्रझग', P 'निरोहोच्चण'.
—J 'उड़ो for 'उड़ं, which we read with Dc P.

736. J °वइयरोत्तरिय°.—J P °स $_{\rm t}$  रही for °स्तृहिओः

737. J °जओ for ° जयं.

740. K सेंयलवाहि $^{\circ}$ .—K  $^{\circ}$ च्छिववृ. च्छेयं, P  $^{\circ}$ च्छिवयोच्छेयं.

742. J जाण for जास, which we with De K P.—J K P अकंड for अउण्ड.

744. J निय' and P णव' for णय'.

—J'सत्त' for 'मह' which
we read with De K P.—
K किसलआमड'.

745. J भावमारु हतेण. We with De P.—P केसरवलकलबाण.

746. J °सुहिया.—J °केयइ° and P 'केयउ° for °केअय°.

747. K °सुहया for °महुरा.—J वि-रलाहिय° for विरलागय°.— Dc °सलिलुग्गमा.—K अ**स**-यक्त° for असमक्त°.

748. K °लेहच्च for °लेसच्च.

749. J K उभय°.

751. K पयासंति.

752. K P °तारयाए दिहीए.—J °लीलंव for °कीलंव.—K प्यासंति

753. Dc K अवलंबीत for वेल-म्बन्ति, which we read with J P.—P °व पसत्त° for सियइन्त°.

754. J <sup>°</sup>संणिज्**झ**े.—K P वहंति for लिहन्तिः

755. J °हरबंसुया. We with Dc K P.- J °इंडाण for °हण्डाण.

757. J °यारं for °तारं We with Dc K P.

758. Kथणंतरेसु for थणेसु सहइ.— J सीयणिच for सीवणिब्द – K फुडिरस्स.

759. K °गामिणा.

760. J महिएच्य and K गहि-यच्य for गहिएच्य.—De J K P all read °यारमुङझंते; and K has मुहानो in the margin explaining °मु-इझते.

- 761. J K °रस°, and P °एस° (= °दस°?) for °दस°.
- 763. J P °बहल° for 'पिहुल°.—

  K करग्गह°.
- 764. J जो गोवेतिच्व and P पि जा पवेतिच्व for पि जा एसविन्तिच्व.—J किलसिसं
- 765. K सय for सई.—P विमा-यंति and K विमोअंति for विमोएित.—J 'निहत्त' for 'णिहित्त'.—J 'विहसंत'.
- 766. K रोसकंपियै.—K पिंजर $^{\circ}$  for  $^{\circ}$ पूरिय $^{\circ}$ .—P अवचुण्णं- तिव णहभाव $^{\circ}$  for अवचुण्णं- न्तिव ररह्र ह $^{\circ}$ .
- 767. J अंगडाणे° for अङ्गः थामे.
- 768. J °राम° and K °संग° for °विद्ध°, which we read with De P.
- 769. J °वडीओ for °पडीओ.— J वहाँत for सहन्ति.—K °परिलस्किअ°.
- 770. J पिययमहुत्तं जाणं विलास-लीला $^{\circ}$  for पियहुत्तं जाण विलासलीललीला $^{\circ}$ .—J तर-लियपम्हसं $^{\circ}$ .—K P  $^{\circ}$ लास $^{\circ}$ for  $^{\circ}$ लोल $^{\circ}$ .
- 772. J अणुयज्झंता°.— J K P गुणेण for गुणेहिं.
- 773. J साम° for सामा°, which we read with Dc K P.— J P °यझय°.
- 774. P 'णराहिलासा.—J रूपं' and KP रूयं'.—K रमणीओं for तरुणीओं.—P महययस्स for दमणयस्स.—J 'सुराहिणाः

- 775. J K P **निवडियंसुए**. We with De.
- 776. K भावियच्छं.—K वर<sup>°</sup> for नव°.
- 777. K वियइण्ण°.
- 778. K णल<sup>°</sup> for णह<sup>°</sup>.
- 780. De °वहमविर°.—P °सरय° for 'सबल'; K 'सरसकुसु- मच्छडाभ'.
- 781. P °मारुमणा° for °मारुरणा°.— J °लंबिणो. We with Dc K P.
- 783. J K °ৰবলাহিদাৰলা; De °ৰ-বলাৰবাৰলা. We with P.
- 784. J °वइहरेसु.—J °महवएसु.—K पढमछण° for पढमं छण°, which we read with Dc J P.
- 785. J K मियंका°.—J °पेल्लवा.
- 786. P संगिलइ.—J मलय° and P मिलिय° for मलिय°.
- 787. P सहइ for हरइ.
- 788. K °पडिपिल्लिय°.—P °सुहाई for °मुहाई, which we read with De J K.
- 790. K णिम्मिह्न° for णिम्मह्न°, which is explained to mean किंचिच्छुष्क in the margin. J णिम्मलसोरंभं;
- 791. J °मुहेस for °सुहेसु.—K णयरोवरहेसु.

- 793. J भुइझाणं for °मइझाणय'.

  We with Dc K P.—K

  °लाभं for °लाइं.—K अच्छीणि.
- 794. K थोविनवः -J कक्षेणयरायकसाओज्जलों, and P कक्षेयणपरायकलुसुज्जलों ; Kकक्षेअणरायकसाउज्जलों अहरों. -Dc परिलस्किओणय $^\circ$ .
- 795. K °गुणाणं.—J विरलत्तणं च for विरलत्तणंव.—J धोयं.— J उएह. We with Dc K P.
- 796. P °माणाणुबंधपडिवण्णमुद्ध°.
- 797. K °िणसिय  $^{\circ}$  for °िणमिय  $^{\circ}$ . J °इन्हों for °इन्हों.
- 798. K इत्तिअ° for एत्तिअ°.—K °कमलासण° for °कमला-उह°.
- 799. P °कहामय°.—J °पबंधेसु, and P °निवंधेसु, and K °णिबं-धेसु, for °णिवेसेसु.
- 801. K आलिक्कयं.—K सारवंधं for सारवन्तं.—K फहसु-ज्ञलं for थिरमुज्जलं and छायागयं for छायावणं.
- 802. De seems to read °धाउच्छंद॰ for °वाया छन्द॰, which we read with De J P.—De वि ते for य ते.—J भरयगो- यरप्पमुहा.—P भरागायमु- प्पमुहा.—De जम्मिवायास- कारिणो, and K जमि इइहा- सकारिणो for जमेवं हासका-रिणो, which we read with J P.—De °कइणोवि.

- 803. J °गुणोवाय° for °गुणोवास°, which we read with Dc K P.
- 804. J °गोडी° and P °गाडी° for °गोडी°.
- 805. De J जलभरों°.—J °वंधुवंधुरं.
- 806. P °टविया for °धरिया.
- 807. P °मग्गम्म for °मग्गे।वे.
- $808~{
  m K}~^{\circ}$ विज्ञुजीआ  ${
  m for}~^{\circ}$ विज्ञुव-लयाः
- 809. J °सामलंविय° for °समाल-म्बिय°.
- 810. De खीर° for छीर°.—P सल-य° for सयल°.
- 811. P 'तुरण' for 'भरण'.
- 812. J संभवेण.—P पिलयंवु°.—Do P भुवणे.—For रयय° J reads रअअ°.
- 813. J P पद्यालिया°. We with  ${\rm De}~{\rm K}\cdot$
- 814. J जलहि° for पलय°, which is the reading of Dc K P.—Dc विउहम्मि.—J reads the second half as follows: भुवणम्म अण्हमवलंबणं तिहुयणस्स जायइ मुरारी, thus giving thirty instead of twenty-seven mâtrâs. We with Dc P.
- 816. J °तुंगाभिहाण°.—J भवणम्मि and De भुवणम्मि.—P सार-णीसंहो.
- 817. De उप्पयइ for ओसरइ.—K P °घडंतरग°; J °घडंतस° We with De.—J °जाल-संयलंब.

- 818. De 'ਖ਼ਿਵਲ'; K 'ਖ਼ੇਵਲ'.—J 'ਖ਼ਵ' for 'ਬਥ'.
- 820. De पढमोइण्णारुण<sup>°</sup>, J पढमो-प्यइयारुण<sup>°</sup>. We with K P.
- 821. J अमरसु°.—J भिहं for सिहं, which we read with De K P.—K °परकटन.
- 822. P 'विसण्ण' for 'णिसण्ण'.— K सहइ द्वियं (so).—K 'हि-उत्तगरलं changed from 'हिउत्तगरलं. K explains 'गरलं by विषं.
- 823. De  $^{\circ}$ रायस्स for  $^{\circ}$ णाहस्स.— De K  $^{\circ}$ णिहसप $^{\circ}$ for  $^{\circ}$ शिहंस $^{\circ}$ .
- 824. In the first half of the couplet: De °समुहिद्यावि, हयनाह ° and P °अघडंताविहंगणाह °, and K विहंडतविहंगणाह °. In the second:
  De विहयच्छोहा विउणियरोसं, and K P विहलमुहच्छोहविउणरोसा, only K has changed °मुह ° to °मुहु °.—
  J विसूर्गत.
- 825. J°aਲंत° for °चलन्त², which is the reading of De K P.—De 'मुहलसास'.—De 'कुलनाययंव and P 'कुल-णाइगंध (= 'गंव?), K 'कुलणाअअंव, and J 'कुल-णामियंव. We with De K.
- 827. J °इंड° for °इण्ड°.
- 829. K °तेलुक्क°, J विवसाहि°, and P विवस्कृभ°, for विवसाह°.
- 830. J P अच्छक्क $^{\circ}$ .--K संसि $^{\circ}$  for रिव $^{\circ}$ .

- $831.\ \, {
  m J}\,\, {
  m nff}$ हस $^{\circ}.-{
  m P}\,\,\,$ िविभिण्णं च.
- 832. P ्निट्वडियणिययपयभंगभंगुरावेगा, K निट्वडियनिययपयभंगभंगुरावंगे, and J निविद्वियनिययपयभंगभंगुरावंगे
  We with Dc.—Dc J
  भुवणेसु.
- 834.~J~ पडिबद्ध $^{\circ}~$  for पडिलग्ग $^{\circ}.$  K~ $^{\circ}$ गरुयअद्धंतो.—K~ $^{\circ}$ पस-
- 835. P दवणयाहरणं.
- $836.~{
  m De\,}^{\circ}$ पडिपाडला, ${
  m K\,}^{\circ}$ परिपाडला.
- 837. De P वह ° for विया°.
- 839. De परिहोंय°, and K परिघाअ° for परिनोय°.—De °मयं-क्र° for 'मियङ्कुः°.
- 840. Dc 'विरलु' for 'मूलु'.—Dc P संजमंतीहिं.
- 841. K °मंद° for °बाह°.—P °सो-स्रम्मुहं, and J °सोम्मुस्सुहं, and K °सोम्मुम्मुहं, for °सोम्मुम्मुहं.
- 842. P ੰਬੁਫ਼ੁਯੁਵੇਂਜ਼° and J ੰਬੁਫ਼ੁ-ਯੁਵੇਂਜ਼°. We with Dc K. —Dc হিত্তদম্ভতায়ূলী°.
- 843. J °वम्महरकण'. We with Do K P.—K °वियलाई. —K रहसंमुहीई.
- 844. De तुमाइ ; K तुमाए.
- $845. \ {
  m M}$  जिंहुमं for सिंग्यं. $-{
  m J}$  जिंदा.
- 846. J धरिज्ञंति and De P ग-मिर्ज्ञांत for गमेज्ञान्ति, which we read with K.
- $847.\ P$  स्कंते $^{\circ}$  for कण्डे $^{\circ}$ .—P पह-रिसोवलस्कलियाः

848, K °ਸਂਫਲਂ.

849. De क्रम्मोचिय लहेइ.—De K  $^{\circ}$ आपीणसंदाणं.-J छीराञ-

850. J reads thus: न्तिमह<sup>°</sup>. पढ्मत्थंघणघोला-विउद्धघोणंतरेण पडिवनो । उइंडों[ °ड ? ]उन्नअत्तण-मया जि ? विद्यंटकोलेण ॥  ${
m P}$  पडमुत्थंभण $^{\circ}$ . $-{
m P}$  पडिवत्तं for पडिवण्णं.—K °मयरा for °मइरा — K वेउंटगुंडेण.

851. K विणिक्तमइ.

 $852.~{
m Dc}~^\circ$ रोअणायारसारिच्छं $.~{
m We}$ with K.

854. P °दुइ° for °दुदुः.—J सडलो-दव for सकुलोदव, which we read with Dc KP. —Dc भारुव्वहणायरो.

855. J om. वि° from विलिब्ख्या and P reads दि° for वि°. —K पुहर्दनाहेण लंखिआ for पुहईवइणा विलञ्छिया.

856. De K प सहइ तुलपा. P तुल-णो and J तुलले for तुलला.

858. J नय° for निय°. – K चिताति.

859. K सुगुणाहाराण.—Dc K इ. रिहेण.

860. J सिरीइ.—K °र्सिओवि for <sup>°</sup>हियओवि.

861. De सीलसारे.—P विचलंति and De K विरमंति for विचिणन्ति.—J गुणोयारे for गणायारे, which we read with Dc K P.

862. P लोएवि for लोएहिं.—De सीलमविह्वहियं corrected

into सीलं विहबुद्धिअं.—P सोसुमवेइ.-Dc तहचियः

 $863.~\mathrm{J}$  °रस्कणा for  $^{\circ}$ रक्खणे. $-\mathrm{Dc}$ K अच्छेरं for अच्छारियं.

864. Dc विवरीयमिणं.—Dc जह थोवा for थोवा जह.-De बहुआवि and K सुबहुआवि for इर बहुया.

867. De K P डभय° for उहरय°.— J °खलायं for °खलाइं.— K P °िषसुणाइं च.—K म-णिलत्था.

868. J reads this couplet as follows :--एत्तियमोत्तूण पह गरुयान परामुहा होंति । लोव[sic. ए?]हियगहियंचिय सीलं तेस हियं पसन्नंपि॥ -K जोत्तियमित्तेण.

869. J जोया for जाया.—J K जयम्मि for जणम्मि.

 $870.~\mathrm{J}$  ेसंभावणाइ. $-\mathrm{J}$  ताण  $\mathrm{for}$ ते प, which we read with Dc K P.

871. De रनाउ and K गामाओ for गामाउ.-De पहम्मंति for पवज्जान्त.

872. K अहिजलिज्जांति (so) for अहि ऊरिज्जान्ति.—КР दिय-निसं and De दिअसिअं for दिअसयं, which we read with J.—Dc सुवारिस°.— Dc °णीअकालम्मि for °णी-अकाले य.—J reads the second half thus: सुप-

रिसकालमजणणं जाया ज नीयकाले यः

873. K अवलोयण.—J जाण for , ताण, which we read with Dc P.

874. De विलासलीलासुहाइं for सहाइं लीलासहाइं.—P अस-मंजसकरणचेय.—Dc उवरइ for णिष्वडइ.

875. K जेव्याइ for जिव्याइ.

877. J कह for कि.

878. J reads thus: को व न परमुहों निग्गुणेस गुणिणों न कं व हुंमेंनि (sic)। जो वा न निग्गुणों सो सहं जियह, thus omitting जो वा ण गुणी from the beginning of the second half. K को व ण for को च्व ण, which we read with Dc P.

879. K °भएणं.

880. Dc संकिअचेय.

881. J सगुणोक्करिस°.—J परगुणो-ग्गारे.

882. P चिष्पइ.—J पिरतोसियचोः
—P अत्ताणो for अष्पाणोः

883. K कहु णु.—J हिययस्स for हिययम्मिः

884.~~De~K चितंति, J चितिंति.—P किरियासुं तु पयत्तंति.

885. J दोसोवि for दोसावि.

886. J reads the first half thus:
स्वणावि खलायंतिव
खलावि स्वणत्तणंव रावेति।

887. P गुणाहिओ for गुणहिओ.

889. J सज्ज्ञणोचेयः

890. De कुणइ fer वहड़.—De हयइ and KP वसइ for धरड़.— KP इन्ने for इन्नो.

892. P पयत्तांते.—P अव्यवण for अव्याण.

893. De J P all read बुडभंते distinctly and not बुड्संते.

894. Dc गुणक जांमि अगुणकाले and J गुणक जो परगुणक जो for गुणक जाम्मि अगुणक जो K violates the metre by reading गुणक जांमि परगुण-क जांमि बद्ध°. We with P.

895. J <sup>°</sup>संमओ.—P स्वारिसाण कमइ.—J P हिराएस.—J जण (= जेण?) आणिच्छूड, <sup>°</sup> K तेण अणिच्छूड<sup>°</sup>, and De नेणं उच्चूड<sup>°</sup>, for तेण अणि-च्चूड<sup>°</sup>.

896. J ता होइ मच्छरमलो, and K ताचेय मच्छरमलो,for ताचेय मच्छरमलं.—J न ताण for फुडं ण

897. J तुंगाण ईसणे for तुङ्गावलो-यणे.—J जहा य for जहेयः

898. J °संकाइ.—J °संखोह°.—J °मालब्व. We with Dc K P.—J K P रयणीसु.

899. K्जणमणगिहीअ°, P जलमण-गहिय°, and Dc J जलमण-हिगीय°. We with Dc J. So we read with Dc J.

900. De J K P all read लहुआ-चिय. (See commentary).

901. K महागुणाणं.

- 902. J होसावि for होसा य.—De सुण्णगुणं for गुणसुण्णं.
- 903. J °नीसंगा for °णीसङ्का.—J °पडियद्ध°.—J गुरुगुणा होंति for होन्ति सप्पुरिसा.—K वीर° for धीर°.
- 904. K आयसग्गेव.—Dc खंडणमु-एंति, J खंडणमुर्विति.—J भम° for भमि°.—J P°सय-लब्ब.
- 905. J K कुमईसु, P कुमतीसु.—J पसासेइ.—P कसिणाण Dc and K कसणाणि मणीण —J सर्वे for सियं°.
- 908. J P गिम्हांति and K गिण्हांति for गेण्हान्त.—J दारिहं and P दोगचं for दालिहं.—J घष्णए and K घिष्णए for घष्णए.
- 909. J K परउन्त for पुरओन्त्र. We with De P.
- 910. P कुइओ for कुविओ.—P सुवुरिसाण
- 911. J उवअरणीह्अ°.
- 912. J °आमिणों for °गामिणो.—K P पॅरिप्फुरइ.
- 913. P सहरिसं for सरहसं.—J निरक्षमइ जेहिं for णिक्समइ जेहिं for णिक्समइ जेस्.—P परितोसप[ह]सिरो, and J परिजोसपहसिओ for परिओसणिक्सरो
- 914. J उत्थार° for उद्यार°, which
  we read with Dc K P.
   J दिकण्णं च करूणं च,
  P दिकण्णं कारूणं च for
  दिखण्णं करुणयं च; K

- हस्तिण्णं च सइ (or च जह?) करुणयं मुअइ.— J पावेण. — K P अणोसरंती for समोसरन्ती.
- 915. Dc विम्हया.
- $916. \ P$  °क्स्यं for °गरुयं; K °गुरु-यं.— $J \ K^\circ$  दिहो महामणीणंव पिंडचंथों; P °ित्हं महामणी-णंव पिंडचंथों.
- 918. P जाणहाण<sup>o</sup> for थामत्थाम<sup>o</sup>.—J P दारिहं.—J किवण<sup>o</sup> for कि-विण<sup>o</sup>.
- $919.\ J$  किवणाणमण्णविसए दाणगु-णा सद सलाह $^{\circ},-J$  कह आ for कह वा.
  - 920. J परिभोयहया, and K परि-भोअसहा, for परिहोयसहा. —J णवनहुच्च (!) for ण नहुच्च.—Dc K °सीलाधरा°. —J जेण for तेण.
- 921. J किवणा.—J मलिणच्छायं.
- 922. J तणलहुइअंव, and P तणपल-हुयंव for गरुयंपि हु पलहुयंव. K गुरुआंपि.—J सिरीइ.— J गुणेसु.
- 923. De सबुरिसे and J सुपुरिसं for सुबुरिसं.—K 'विपुरिसे for 'वि सुबुरिसं
- .924. P तेहिं for तेण.
- 925. K देस° for वेस°.
- 926. J जाय for जाओ.—J परि-भोउज्जलाओ and P परिहो-उहुज्जपाओ for परिहोउज्ज-लाओ.—J 'पराणं' for 'ध-राणं'.—J उणोउ and P उणा उ for उणो अ.—K

आयारधराणंचेअ ताउ ण उगा अ इयराणं

927. De णासेंड for जूमेंड, which we read with JKP.

928. K °मुइंति for °मुवेन्ति.—J P वेरिं for वइरिं .—Dc घिट्यं-ति for छिट्यन्ति.

929. J विणवारेति, Dc P विणिवा-राति.—J दृष्पेण भुवंपि for भुवंपि दृष्पेण.

930. J णवर for णूण.—J आहिलेंइ गुणा लच्छी.

931.. J °लयाइ.—De P जेणाहो°.

933. J कुणइ.—K चिरकाली.

935. J सुरकाई for सोक्खाई.

936. J दुस्काइं हवंति.—J °क्करिस-चिय.—K P बहुलत्तपण° and J सफलत्तपण° for बहलत्तपण°.

937. P सुहविणयत्त्रयाण, and K सुहविणियत्त्रियाण, for सुहवि-णिवत्तिएकः .—Dc विचत्ताण-मविरयं.—Dc अञ्जुव्छिन्नोव्व सवणाण.

938. J °बंधेणव कड्णो, and P °बंधें धेहिंव कड्णो, for °बन्धेहिं कर्डणव.

939 J K वसिंह°, and P वामिंहि°, for  $\mathsf{aut}^\mathsf{S}_\mathsf{r}.$ 

940. J आयासकरोई. We with Dc K P.

942. J K सिणेह°.—P °पासेण for वासेण.—J जं for जो, which we read with Dc K P.—K अणन्तस्स, J तणं तस्स, P तणंतस्स, Dc तणं तस्स, for तणन्तस्स.—K,

in fact, reads the fourth pâdæ thus: जीनुं मीनुं भणन्तस्स ( = थोनुं मीनुं भणनः).

045. K गुणग्गारा.

946. K सप्पुरिसाणंपि for सप्पुरि-साणं च.—J झत्ति for जेहिं, which Dc K P read.

9**47. K थिरमंथरो**.

948. K वद्धोज्झरेसु.

949. J संइ for महद्द, which is read by Dc P, and K reads सहद्द.—K सह्दव°.—Dc K P 'निंदावरोज्व, which we adopt. J reads 'ब.

950. J °वइंगमाओ.—K P अनेग° for अणेय°.—J विरिहेंति°.

951. P विमलं. We with Dc J K.

952. K हवइ for होइ.

953. De K न हु for कि. We with

 $954.\,\,\,{
m J}\,\,{
m K}\,^{
m c}$ कोत्तिय $^{
m c}.{
m -P}$  किलिम्मि ${
m f}$ हिसि. ${
m -J}\,$ सयलाइ पुहर्दए;  ${
m K}$ पुहर्दए ${
m c}$ 

955. J qitia, P aitia.

957. J उवहुज्जंतो य दुकरं तह य for तह भुज्जन्तोवि दुकरं कोवि.—De तीयाइं for स-लिलाइं

958. P पर्रसिमी लहुयदोसंपि. K ल-हुयदोसंविः

959. J धुमंचिय. We with Dc K
P.—J पञ्जलियाप for
पञ्जलियाहि, which we
read with Dc K P.

960. J K P धोया<sup>2</sup>.-- J इयराण-

मसामण्णेहिं. We with Do K P.—J संगमो for संगयं.

961. J अह वा for सो वा, which we with Dc K P.—P व- हइ, and J कहाब, for तहांबे.

962. K P नरस्स for जणस्स.—J घेटपंति for मुख्यन्ति.

963. P हिस्स्हिं.—J मणीणं for मणीणिव, which we read with De K P.

964. De K P होसिक्स इंसिणी.—De जैय for जे उ, which we with J K P.—J P गिण्डांति.

965. P वेवि for कोवि.—J तहवि for अह य, which we read with Dc K P.—P भूय° for चूय°.

966. J पिंग न for पिङ्गापि, which we read with Dc K P.

— J कोवि काञीण ना समी तहवि.

967. P °सवलगुणमाव for °सयलगु-णंपि:—J पूरिसा, and De सुपुरिसा, for सुबु रिसा.

969. J °म्घविद्याणन for °म्घविद्याण-वि.-P °ल्वेहिं, and J°ल्वेिम (= °ल्वेहिं  $^{\circ}$ ), for °ल्वेण.

970. P उत्तिएण for एतिएण.— J P भीरंति.

971. J °द्सावसाण° for °द्साण तोस°.

972. P उद्धरचित्ता.—K सण्ण<sup>o</sup> for सुण्ण<sup>o</sup>.

973. De जहेच्छं.—J reads हिण्णं पूरा जहिच्छं तओवि इंतेण सं-वियमभावा। सहिधं चपराहुंत्त तत्तांवि य लाइपण्डें भो. We with Dc K, except that Do reads तओ तओ for तओ अ ओ. P thus: पाहि-यं च पराउ तओ तओ अला-भावयणाउ, which is doubtless corrupt, unless we read अलाभाउ वयणाउ (= अलाभाउ वेरना:).

974. J°मेत्तमुचियंताण, K°मित्त°; P °सुव्वियंतावि.—P पयत्तंति.

975. K P गिण्हर.—De J दिव्यो  $J^{\circ}$ तुहाइं.

976. K P विहराते for विहडन्ति.

977. P मंग्य for भङ्गेस.—J यण for धृष, which we read with Dc K P.—J K P धोय for धोव —J माहप्प for प्रिणाम, the reading of Dc K P.

980. Dc अत्थगतीए.

1001. P जरा for जरी, which Do J K read.

1002. J विंड° for बिन्दु°.—J णिवि-इंद for णिवडंद.

1003. J जोव्वणेण घरिणीण.

1004. Dc K सुरक्त for सोक्खं.

1005. J K भुयण°.

1006. J फहा = ਲ?]ਸਸਛਂ. We with Dc K P.

1010. De सिरससियलासच<sup>c</sup>, omitting <sup>°</sup>ऍ which we have supplied by conjecture.

1012. P पहणंगणेसु for समरङ्गाणेसु.
—J K जञनारणाण.—P परि°for कर°, which we read

with Dc J K.—J °जीहाहि-रुहिर°. We with Dc K P.

1013. P °इयस° for °तियस°.

1014. P निय° for गुण°.—J °वच्वा, P °उचा and De °ओव्वा ' for °उच्चा, which we read with K.—K गुरुआवि.— K गुरुईक्या.

1015. K P ° जणस्स for ° जयस्स.

1017. J °आर° for °बाल°.—J पुरी for पुणी.

1018.~ J शीसंतु.— $P^{\circ}$ नुलया.—K वि- एफ़रणाः

1020. J अपहुत्त°.

1021. J °मुंचिय° for °पुञ्जिय°.

1022. K जिसहा.

1023. P °वित्थारोववद्ध°.

1024. K गिरिचलण°.—J °गयंतुहो-छिन्न°.—J नियंब° for °वि काडय°, which we read with Dc K P.

1025. J पडिसिडिल $^{\circ}$ . We with Dc P.-P हवंति for वहन्ति.—  $P^{\circ}$ निन्वडिय $^{\circ}$ for  $^{\circ}$ विहडन्त $^{\circ}$ .

1026. P °वलणाओं for °वडणाओं.

1027. P पावेंति for पावन्ति.

1028. J °दुमलतो.—J रलइजाइ for वलइजाइ.

1029. K P°परिवेसं. We with Do J.—K P वालंव गिरिमूलं for °वालोच्च सलिलनिही. We with Do J.

1030. P 'सिज्जंत' for 'झिज्ज-न्त'.—J 'यडहासु for 'पण-हासु.—J नेंति for णिन्ति.— J 'णिक्सनंतावि. 1031. J अन्नोन .

1032. J °डिसा° for °दिसा°.—P °बडल° for °बलय°.—De K °पडिहओवासो.—K P विल-भगो for बलग्गो, which De J read.

1033. K तांड° for तड°.

1034. P °पसहिला.—J P सेल° for णवर.

1035. P °वलय° for °वलिय°.—J वहंति for लहन्ति.—P अह सेल° for सेल्मि.

1037, Dc 'विणिहह'.—J 'तणुइया-भोओः—P उत्तारिओ for ओसारिओः

1038. J कमड° for कुम्म°.

1039. J 'विहुय' for 'विहुर'.

1040. J °गूड° for °मूह°. We with De K P.—J °संवित्वय° for °संगितवय°.—J हिययद्धंते विरहिंग्धूम° for हिययद्वियविरहहुयासधूम°.

1041. Dc °वाच्छेआ.—J सिधिति (= सिधिति?) and P सं-धिति for संधन्ति.

1043. J 'वियसिय' for 'विसमिय', which Do K P read.

1044, বুত্নার স্বর্যন্ত is the reading of Dc K P.—J বুত্নার্ব সন্নভাত্যাত .

1045. P सोवेस for सो एस.—P उय° for उव°.—K °पाविआ° for °दाविया°.—J सेंसंपिव for सेंसम्मिव.—Dc K जसामिन, निययमिम.—P य निसण्णो for विणिसण्णो.

1046. J चरणा .- J सोहॅर्ति.

1047. P °रयणहायंब.

1049. Dc °िकर° for °िकरि°.—J

1050. P °व्विंडित° for °ब्वेडिनत°; K णेव्वेडिन°.—J °रोहणुव्वे लण°; K °रोहणुइल°.

1051. J °वएणव for °वहेणव, which we read with Dc K P.

1052. K प्यासंति.

1053. J गंगासंगयज्ञडणा for जड-णासंगयगङ्गा.

 $1054.~{
m K}$  लाइण्ण $^{\circ}$ .— ${
m Dc}$   $^{\circ}$ चएण.— ${
m P}$   $^{\circ}$ कलावं पयासर्ति ;  ${
m K}$  रीसंति  ${
m for}$  र्रांसर्ति

1056. J अंतोअवर्रि परिटि ए ] ण, [thus being short of one mâtrâ even if the ए is supplied], and P अंतो अवर्रि च परिहिएण. We with De K.—De K° णिण्णआइव.—
J पडिमाटिएण [short of one mâtrâ], and P पडि-मावीएण.—J संवरिय°. We with De K P.

1057. **J** °क्रमलेसु for °क्रुसुमेसु.—**J** सपस्क<sup>°</sup> for सवक्ख°.

1058.~J °मंडल द्वेहिं.—K देवव $^{\circ}$  for दिव्व $^{\circ}$ .

1059. P प्यासंति; K प्यासंति.

1060. K °पडिविग्गय°.

1061. K °रसर्बिदुवलयभावेण for °रयबिन्दुकलियमूलेण, which we with Dc P.—P दर-कलिय° for दरगलिय°.— K °राएणव for °भावेणव 1062. J विइन्न for पहुण्ण.

1064. J अत्तिनयणाओं for अत्तिण-यणाहि

1066. P अज्ञसस° for सज्झस°.—P
°उम्मिल्लणेवि and De °उम्मींलणिम्म ; K °ओमीलणेवि ; J
°उम्मीलणावि •

1069. J पंडियरंक°.—J °विलासा for °वियासः

1070. K 'गओगिण्फ'; J 'गओंकि न्न'(!); P 'गउगिगण्ण'.—P 'कलिए for 'कलिले.—P 'बणुर्कवियं.

1072. J जिम्म न पहुष्पइचिय for सुव्वइ पपहुंत्तींचयः

1073. J रयणीविरमाम्म बहुपुरुम्मिल्ल° and P रयणीविरमाम्म इमं पुरुमिल्ल° for रयणिविरमाम्म णवरं पुरुमिल्ल°, which we read with Dc K.

1074. De J साहिष्पद for साहिजाइ which K P read.—J गो-डवहो.

1075. Dc K gm for 3m.

1076. J एए छावरिययत, P एए छापरियत्त, both corruptly.
The original might have been either छाया or इच्छा, rather the latter as regards P. We with Dc.
The commentator's हवे-च्छा apparently refers to K's reading which is इच्छा.

1078. P उम्मिलंतिव for उच्वेल्लन्तिव-

1080. Dc थोविनव.-K °लसमयं-

ति.- J reads the second half thus: धेणुधवलीओ पण्हयापीणमाला वणंताओः Dc रेणुधवलीओ पण्ह्यपीणा धेण वणंताओं. We with, K P, except that K has °पीणावीणाः

1081. K संविह्निजण.-- J °परिसा-रियं. - J तओ for पूर्णो.

1082. J °सेलच्छला°. We with Dc KP.

1083. J पच्छाइयायवत्तप° for प-च्छिंदियायवत्तण°.—K °पइ-रेका.- K °लिखासंदरा.

1084. J corruptly leaves out °वियर°, and thus reads तंसागयरनिव्वडंत°.-- J°स-रलाइं for °सिढिलाइं.

1085. P दूरमृत्थलिया.—J P आवि for इव, which we read with Dc and the scholiast.—De K मजलंता, J मउलेंता.

1086. J °मोत्तियत्थं.-P दिणेभम्मि —K °मइंका.

1088. P ओवत्तइ; J उवन्तइ.-J °परिवाडलं for °पुडपाडलं•

1089. J °कलिअम्मि, and K °वरि-यम्मि, for °धरियम्मि. We with Dc P.

1091. Dc Kकालीकयमहिसासुरसरस-गलच्छेयविब्भमो मिलइ. We with J P.-K अत्थाई-बिर°.

1092. P तिनिरसमक्तंत°.—Dc K °मऊहो for °सरीरो.—J | 1118. K °कामिजणा°.

°गारवञ्जूत्त°.- J °विङ °. We with De K P.

1093. J निरासनयणा रविम्म for णिरायवे दिणयराम्म.

1094. P °ane° for °ant°.—J °an-लिलोह्न° for °कललोह्न°.—J °पिंडाहं for 'पिण्डंव.

1097. P पुरविञ्च for पुरुमिञ्च .

1099. K पिंडंब.

1101. K भुअण° for भुवण°.

1102. J °वीढ° for °वेढ°, which we read with Dc K P .-J लग्गो for भिण्णो.

1104. J °गइंदाओं दिसाओं for °गइ-न्दाओव दिसाओ.-K °गयं-राउव दिसाओ. विय.

1106. J नवरि for होन्त°.-P समयं-

1109. J निसाए.- J बम्हंडग्ग्युड-म्मिव.

1111. K P °म्भयधारा°.

1114. J K °ਸ਼ਫ਼ਸੰਫ਼ਲਂ. We with Dc P.-P reads the second half thus: माहवामिव पिं-डमखंडविंबमावाडलं उयह; K माहवमिव पिंडमखंडवियडमा-पाडलं उयह.—Dc °मापाडलं.

1115. Dc गयणउला°.—Dc K °रज्जू for ons.

1116. P°साहाययाय° for °साहिज्ज-जाय°; Dc °साहेडज° for °साहिज्ज°.-P °वाव° for °चाव°.

1117. P °हलहराभं.—K वड्डइ and emetiei for yras and. °हलहराहं respectively.

- 1119. J °कलाउच्य.—De K मयइंधों for ससइन्धों.
- 1121. De K अतहानिवेसणेण.—De P अलसंति. We with J K.
- 1122. J omits the introductory words णविर य &c., which are found in Dc K P.—J इयराण for इयरजण°.—J सेसाई for हैयाई.
- 1124. J वीसाभरणाः
- 1125. J °संसुर° for °झसुर°, which we read with Dc K P.—K °असमत्तालि°.
- 1126. For कोलीकय<sup>°</sup> J reads कोड-हिय<sup>°</sup>.—J <sup>°</sup>गुरु <sup>°</sup> for <sup>°</sup>यरु<sup>°</sup>.
- 1129. P °पडमा°.—J °पडिणील°.—J K °ज्ञालियामंडलंव.—De ण-वलवहं for णववहुयं, which we read with J K P.
- 1130. J °हियहं.—P सर्यगहिय°.—J °विहण्हं; K °वितण्हं.
- 1131. De K पसियमऊह $^{\circ}$  for गि लिउम्मऊह $^{\circ}$ .—De  $^{\circ}$ कामिणी
  for  $^{\circ}$ मालिणी.—K P  $^{\circ}$ भयाउ
  for  $^{\circ}$ भयाहि.
- 1133. K °थामाइं for °थामाण.
- 1134. Dc <sup>°</sup>पणोहुण<sup>°</sup>.—Dc<sup>°</sup>भुममग्गा, P <sup>°</sup>भुयमग्गा. We with J K.—J निवेस<sup>°</sup> for णिमेस<sup>°</sup>.
- 1136. J °सवणावयासब्ब.
- 1138. K °पडिरुद्धरयाई.
- 1139. P बोलिति. We with Dc J.
- 1141. De °गमणतंसुद्ध° for °गमणभयदिण्ण°.—J 'लेहाइं कीएवि दिसंति अच्छीइं and P
  °लेहाहराइं कीएवि अच्छीइं.

- 1142. De थोंबेण.—De संजेहेज.—P
- 1143. J °क्रओल°.
- 1144. P चिरं.
- ,1145. J K °जडजरगोण. We with Dc P.
- 1146.~J वियलिय $^{\circ}$  for वियलइ.—P संगिलइ and De K संगलइ for संघडइ.—K चिरसं-चिओवि.—De  $^{\circ}$ कामिणिअ-
- 1147. J सहावविह्वो°. We with Dc K P.
- 1150. J °हरिससा[=स्सा?]सरसफु-डियाइं ; Dc °हरिसूसासहरि-सफुडियाइं. We with K P. —Dc हसंति for सहन्ति, clearly a clerical mistake?
- $1151.~{
  m J~P}^{\circ}$ कामभरोः $-{
  m J~P}^{
  m P}$  असी-अमल्लोविः $-{
  m J}^{\circ}$  °परुस $^{\circ}.-{
  m P}^{\circ}$ परिलंभोः
- 1152. J P <sup>°</sup>तम्हा <sup>°</sup> and Dc <sup>°</sup>तन्हा <sup>°</sup>.

  We with K.—J परिपीडणंच; Dc <sup>°</sup>पीलणंच.—J कीयविः
- 1154. J वद्धंत°, and P वडूंति, for व-डून्त° which we read with De J K.—De समप्पेंति.
- 1155. P अवनोजनसङ्गद्यन्यस्त्रंत, thus reading one mâtrâ too short for the metre!
  —J र्यं for रइं.
- 1156. J कंपि°.—J पेम°, K पिम्म°.— J P °हरणू झसाहिं रमणीहिं.
- 1158. वियहेसु is the reading of Dc J K. In P three let-

ters ending the one that ought to precede °यडेस are wanting.—K सुचिय for सोधिय.—De °परिमाणों, and P नहपरिणामों, K °परि-णामों, and परिमाणों इति वा पाट: in the margin.

1159. J °वओहेस', Dc K °वहहेस' for °पउदेस'.—J विमलेह करेण रमणस्स कावि &c., &c., one mâtrâ too many! The commentator seems to follow this version!

1161. K तरुणत्तुण — Dc 'निमिओ-अर' for 'णिमिओयर' .— J 'निसन्नो, and K 'णुमण्णो, for 'णुवण्णो, which we read with Dc P.

1162. P सुसहीयण<sup>°</sup> (=सुसखीजन<sup>°</sup>?) for सुहणसहिय<sup>°</sup>. We with De J K.

1163. P अह for सम°; and Dc इय
before सम°, thus reading
two mâtrâs too many
for the metre. This is
strange, when it occurs
in such an excellent MS.
as Dc.—K 'सिडल'.—J
'रोबझो'; K 'रोडबझो'.—J
जुनइ°.

1165. J °भंगि° for °भङ्गः °.

1166. Dc ਜੇਂਧ° for ਜ਼ਰਿਨ°. We with J K P.

1167. P दहर°.—J °फुणं for °उडं.— P °थवल° for °वियड°.

1168. J अत्थागयतिलगत्तारत्त्रणेण, 50

De अत्थायतरस्ततारत्तणेण ;
P अत्थायतिलेणतार ण.
We with J K.—K पुणोवि
णिवडाइ गहचक्कं

1.70. De °रव° for °हय°.—J °मस-ण°.—J °विहंग° for °कवो-भ°.

1171. J °िनवेसा for °िवसेसा, which we read with Dc K P.— J गिन्हांति, P गिन्हांति.

1173. K °गोसप्पहातिलपतूलो.—De णिसाडु.

1174. K सर्दोलकज्जल°.

1176. P गण्हंति ; K गिण्हंति. We with De J.—J परुसाई, K फिरसाई.—K दिलग्ग°.

1178. K °जुण्हा, and P जोम्हा, for जोण्हा, which we with De-

1179. De विस्लायइ for विवलायइ, which we with K P.

1180. P जढर° for अजड°.

1181. K P विणिक्समइ. We with Dc J.

1182. P reads the first half thus:

इहाउण्णंब्व किरंतमुद्धमरुणायवं परिष्कुरइ, and De thus:
इहाचुण्णंव खिरंतमुद्धतरुणायवं परिष्कुरइ, K इहाचुण्णंव
किरंतमुद्धमरुणायवं परिष्कुरइ;
J इहाचुण्णंपिव विश्किरंतमरुणायवं परिष्कुरइ. We with
K.—De reads the second
half thus: णहयलकरवालणिसाणचक्षवलयंव रविविवं

1183. De omits this couplet. J P read एनियों and not रविणा, which we adopt from K.—K reads the whole couplet thus: जमहस्स पुणो असमा-गमाय वहलत्त्रणेण सूत्रांतं । अप्युणरागमणायव सं तममुम्मूलियं रविणा ॥ and has अहस्य in margin to explain the latter word in जमहस्स. Is not अहः meant?

1184. J °वियम° for °विरम°.

1185. J नवरियं निब्वाडियतमों , which cannot be scanned. We with Dc K P.—Dc °परिसुद्ध .—J °पसत्तिजो-गा ° for °पसत्थिजोग्गा ..— P ठिवयासु for °व ठियासु

1186. J कलसेव. We with Do K P.—P मुहगहियतुरंगमहरि-यपञ्चवे. We with Do J K.

1188. De क्रुसु °, doubtless corruptly.

1189. J °परिहह°.—J °वहो मउह्याम Dc °वहे पयहाभिम. We with K.P.

1191. J P ° ਛੁਲੇਚੁ and De K ° ਤਲੇਚੁ.

1192. For  $^{\circ}$ संक्रमन्त $^{\circ}$  J has  $^{\circ}$ संक्रमंक मिञ (sic), and K P $^{\circ}$ संक्रमंक

1193. J °मंचेव, and °मंडले नहयले जाए. We read °मण्डलं ....जाये with Dc K P.— J कमलंडिअ° for कमल-म्बिअ°, which we read with Dc K P. 1194. K भाइ for जयइ: For °स-ठिएआवलीओन्व,(which we read with Dc K), J P read संटिएआवलिलओन्व.

1196. J तहियहं.

1198. P °मग्गेसु लंखणा for °मलम्ग्गलञ्खणा.—J तह्या छिज्जंति; K तहं छेड् °.—J °कालसुत्तव (=°कालसुत्तंव?).

1199. J °महीरयपंडुराइं, and P °महीरयधूसराइं, for °महिर-भोधूसराइं. We with Dc K.-J तुह प्पणामेसु. We with Dc K P.

1200. J P <sup>°</sup>राय° for °मत्त°.—J °खंधारुहणाय विरिक्तिएणंव, and P °खंधारुहणपरिवेह्नि-एणंव for °खन्धसमारुहणवि-रिलएणंब, which we read with Dc K.

1201. There is much variety of reading in the first half of this couplet. Thus:

Do चेप्पइ अगुणीहिं गुणोच्च जेण गुणगारवेण वो अप्पा।

K चिप्पइ गुणीहिं अगुणोच्च जेण गुरुगारवेण वो अप्पा।

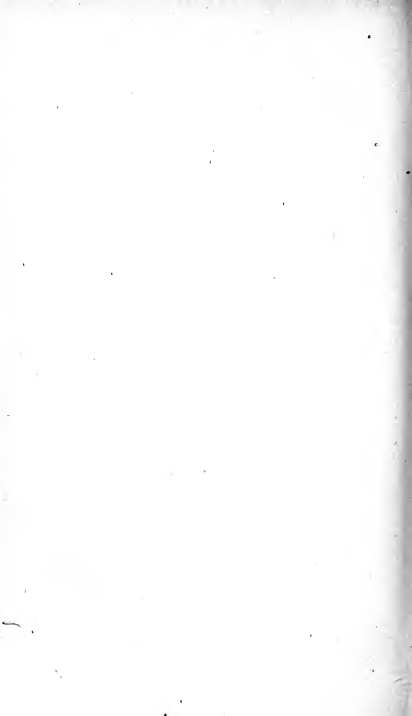
P --- णीहि सगुणच्च जेण गुणगारवेण वो अप्पा।

We follow J.—P तंवि for तंपि.

1202. J उचार for अंचार, which we read with Dc P. Conf. अवारेझ, Dhanapâla's Pái-alachchhí,—Dc ताण for तेसु.

- 1203. For अकओवयार J reads मुक्कांवयार .—P अरुग्ग for अभग्ग .—J भग्गप्पस्सु , P's reading is probably a scribe's slip of the pen.
- 1204. P इह for इय, which we read with De J K.—P कह्यण for कईण.
- 1205. Jomits अवि य and reads अह
  instead, and has the first
  half thus: सन्वत्थिय निहसंतकं चणाभरणरयपिसंगामि.
  P also omits आवि य and
  has the first half thus:—
  अह सन्वत्तीचिय णिहसकंचणाहरणरयपिसंगामि. We
  with Dc K.—J P आसंसिए for जणसंसिए.—J दियहे.
- 1206. De तरकण° for खणेण.—P मूडिलेयब्व

- 1207. J P wrongly omit the anusvâra on ज in <sup>°</sup>गज्नूणं-ज, and thus read one mâtrâ too short.
- 1208. K विजयाहि°.—J °बंदीहिं for °दंवीहिं.—Dc K कय° for पव°.—J P तस्क्रणो°.
- 1209. J तस्सेमं.—J विम्हययरं च चित्तं च. We with Dc K P.—At the end of 1209 Dc reads as follows: कइरायलंळणस्सव चप्पइरायस्स गंउडवहं । नामेण कहावीढं रहयंचिय तह समत्तं च ॥ J altogether omits it. Phas:



अ

अ s. च.

भञल (°चल) १९७८. अयल २९०. अचल १२०.

√अइ p. (गम्)

अइन्ति ७२२. ९८६.

अइण (ेजिन) ११९०.

आइर (ँचिर) १०२. २८७. ३१७. ८२०.

अउच्चेय (°त एव) ७५.

अउण्ड (°कुण्ड) ७४२. अकुण्ड ५९६.

अउद्य (°पूर्व) ८२०.

अंस (sk.) २०४. ७७७.

अंस (°श) ८२६.

अंसु (अथु) ५७. १३०. ८४१. १०४१.

१२०८.

अंसुअ (°शुक)१२१. ७१२. ७७५.१०५६. अंसुय १६१. ७५५. ७८०. १०६७.

1550.

अंसुयधर (°शुकधर) २५२.

अक्रअ (°कृत) १२०३. अक्रय ११२४. 1334.

अक्रुण्ठ s अउण्ठ.

अक्णिय (°क्षित) ९३३.

अक (°र्क) ५३५. ५५९.

अक्रल्ड (आक्रन्द) ५१७.

अक्खर (°क्षर) ७२३.

अखण्ड (sk.) ३४६.

अखिंडय (°त) ९८३.

अखिलय (°स्खालित) ११४७.

अगन्तूण (°गत्वा) १२०७.

अगर (°गुरु) ६७५.

अगरअ (°गुरुक) ९५५.

भगहिय (°गृहीत) ८६२.

अगुण (sk.) ८६५. ८९४. ९०३.

अगुणी (sk.) १२०१-

अग्ग (°म्र) ८. २७. ७७. २४६. २०३.

२१५. २२९. २४१. २५०. २६६. ३९६.४४३.४४६.४८३.४९४.५०४,

५२२. ५४४. ५४८. ५७२. ५७३. ५८२.

५८८. ६२२. ६२५. ६४९. ६७३. ६९१.

७३५. ७७०. ८१५. ८४०. ८६२. ९०४.

९२८. १०२१. १०८५. ११०९. ११३४.

११७८. ११८६.

अगगग (°म्राम्) ६२७.

आग्गि (°मि) ३०. १७०. ३३९.

अग्घवत्त (°र्घपात्र) १०१६.

अग्धविय (°धींकृत) ७२७.

अघडन्त (°घटमान) ६८७.

अघाँडिय (°टित) ९७६.

√अङ्ग

अद्भिय (°त) ४२७. ४२८.

अङ्ग (sk.) ५७ ५८, २०९, २५६, २७६, ७३३, १०९०,

अङ्कार (sk.) १६५. ३३५. ३५६. ३९४. ४०५. ५३२. ७२२. ८५३.

अङ्कुस (<sup>°</sup>श) ४३७.

अङ्कुँसत्तण (°शत्व) १०१०.

अद्भः (sk.) १६.४९.१५७.१८७.२०२.

२१०. २२४.२५८.२९७. ३२६. ३८७.

३९०, ४३५. ४६२, ५७६. ६८४, ७६७. ८१७. ८४६. ९५३. १०००. १००२.

**९०४३.२०५७. २०६८.१**२३२.**२**१३३.

११४५. ११४८. ११५३. ११५७.

अङ्गण (sk.) १२५. १३९. २३१. २३५. २८३. १०१२.

अदुःभाव (sk.)२०६०.

अङ्गराअ (°ग) ११२५. अ**ङ्गराय** २८.

6350

√अङ्गाराय्

अङ्गरायन्त १३६.

भद्गली (sk.) ३५. १०९. २०४.५०९. ७३२. ८४२. अङ्गुलि ९३७.

अङ्गलीय (sk.) ७६७.

अचॅरम (sk.) १२०९.

अचल s. अअल.

अचन्त (°त्यन्त) ९०७. ११५४.

अचा (°र्चा) ३०३.

√अच्छ p. (आस्.)

अच्छन्ति ९१५. ९२१.

अच्छड ९५५.

भच्छ (sk.) ७५'०. ७८०.

अच्छक्क (°काण्ड tr.) २२८.

अच्छारिय (आश्रर्य) ८६३.

भच्छि (°aि) ३१. ३२. ३७. ४४. ९४. २२३. ३०५. ३१२. ४२४. ५००.

६००. ७४३. ७४९. ७६८. ७७०. ७७६. ७९३. ९०७. १०८८. ११३५.

११३६. ११४०. ११४१.

भच्छित्र (sk.) ৩१९.

अछिवन्त (°स्रशत्) ९२१

अजड (sk.) ११८०.

अज्ञण (°न) ६०७.

अज्ञव (sk.) ५४९.

अज्ज (आर्य) ४४.

अज्जवि (°यापि) २३. २९. ३०. ३७.

४२. ४२. ५९. ८७. ११३. २०८. २६१. २६४. ३२६. ३३९. ३४४.

५०९. ६७३. ६८०. ६८६. ७४२.

७८९. १०३९. १०५३. १०६४.

अज्ञुण (°र्जुन) ३६९. ३७४. ४०६.

अझसुर (अताम्बूल) ८४२.

अञ्चल (sk.)४८५.

√अञ्ज

आञ्जिअ २०५.

अञ्चल (°न) ७९२. ११२५.

अञ्चलि (sk.) १०३. २४०. ९८४.

√अह p. (कथ्)

अष्टइ १५३.

अह (°ष्ट) ८२५.

अहि (°स्थि) ७. २०२. ३२६. ३२८.

३३९. ४२७. ६१५. ६५२. ७००. ९४५. अडिअ (°स्थित) ४. ४०६. अहिय ६६.

९०२४. अडिय ६६.

°अड s. तड

अड्ड (आढच) १०८६.

. अणङ्ग (°नङ्ग) ४२. ७५७. ९९६.

अणज्ज (°नार्य) ९२५.

अणज्जिअ (°नार्जत) १२०१.

अणज्जुण (°नर्जुन) २४०.

अणण्ण (°नन्य) ८८. ँ

अणन्त (°नन्त) २९७. ८२२.

अणन्तर (°नन्तर) ९१२.

अणरह (<sup>०</sup>नई) ८३.

अणल (°नल) २०२. ११५. ११९.

१२१. १३४. १३५. १८१. २०८. २५२. ३९४. ३४६. ३५२. ३९०.

४२२. ५४५. ५७५. ५९०. ७४२.

८२१. १०७१. १११३.

अणव (°नव) १८९. अणवरय (°नवरत) ६४०. ७०९.

अणवलम्ब (°नवलम्ब) ९२४.

अणवसाअ (°नवश्याय) ५६९.

अणह (°नघ) ५९. १४१. २६१. ५६१.

७५५. ८१४. १०५२. अणहिगीय (°निभिगीत) ८९९.

अणागय ( °नागत ) २२५.

अणामोय (°नामोद ) ७८९.

अणाय (<sup>°</sup>ज्ञात ) ९५.

अणायर (°नादर ) ३७९. ८७५.

अणाविल (°नाविल) २७९.

अणिउञ्चिय ( °निकाञ्चत ) २७३. आणिडिय ( °निष्ठित ) ७०९.

अणिब्भच्छिय (°निर्भर्तित) ७७६.

अणिल (ेनिल) २५७, ३९०, ३९४.

444. 848.

अणिब्बृह (°निव्धृह ) ८९५. अणु (sk.) %. अणुक्रण्डल (<sup>°</sup>नुक्रण्डल ) ७३७. अगुगुण (°नुगुण) ८५७. अणुच्छित्त (°नुत्थित or °नुतिक्षम) अणुताव ( °नुताप ) ३१४. अणुदिण ( 'नुदिन ) ९९९. अणुधार (°नुधार ) २३६. अणुष्पेन्त ( °नुत्प्रयन् ) ९८९. अणुबन्ध (°नुबन्ध) ५०६. ७९६. ८१३. ९९२. अणुभाव (°नुभाव) ४७८, १२७६. अणुमङजण (°नुमङजन ) ७८१. अणुमरण (°नुमरण) ४७९. अणुयम्पा (<sup>०</sup>नुकम्पा ) ९५. अणुराअ (°नुराग) ७१५. अणुराय ११३३. अणुरूय (°नुरूप) ७०१. अणुवत्ती (°नुवर्ती) २८९. अणुसार (°नुसार ) ११०८. अणुसारिणी (°नुसारिणी ) १८. अणुसारी (°नुसारी ) १०६४. अणे अ (°नेक ) ३२१. ३४४. अणेय ५२ई. ९५०. १०६०. अण्ड (sk.) ६५०. २०९४. २०९९. /अण्डकबन्धाय् अण्डयबन्धायए २४८. अण्ण (°ऱ्य ) ८८. ९०. १४२.२०६. ४५०.५४१.६६०. ७२१. ७६४. ८१०. ८७२. ८७४. ८७६. ८८८. ९०९. ९१९. ९३४. ९५२. ११२४. आन्न ८६६. अण्णेण्ण ( °न्यान्य ) ९३९. १०३१. अण्णत्तो (°न्यतः ) १५२. ८९०. अण्णहा (°न्यथा ) ९५७. अण्णुज्ज (°न्योन्य ) ५१९. अण्णेसण ( º न्वेषण ) ६६६. अण्णोण्ण (°न्योन्य ) १९७. २२७. २८३. ३३१. ९००. ९३०. ११५५. अतरण (sk.) ७४५.

अतह (°तथा )११२१. अत्ति (°त्रि) २०६४. अत्तो (°तः) ९९७. अत्थ ( °र्थ ) ८६. ९२. २५१. ९८०. अस्थ (°स्त) ३०७. २०७७. २०९२. १०९४. ११६८. ११७८. अत्थक ( अनवरत tr.) ८३०. अत्थामिय (°स्तमित ) २३०. अदस् अमी २४६. अह ६२८. s. एतत्. अदेन्त (°ददत्) ९७३. अदोसभाव (°देाष्भाव ) ९६८. अह ( आर्द्र ) १६३. ३६६. अहि (°द्रि) ६१. १५६. अहिड (°दृष्ट) ७४. ९४६. अद्ध (°र्ध) ५४. १३९. २०५. २३०. २८२, २९२, ३७३, ३८९, ४१०, ४२६. ४४०. ४९७. ४९९. ५१५. ५७६. ६१३. ८३४. ९६७. १०५९. १०८३. अद्धद्ध (°र्धार्ध) २९. अधण (°धन) ९९१. अनिचरिय (°निवंणितम् tr.) २३. अन्त (sk.) ५४. २०५. २६१. ३६१. ३७३.३७६. ४०८. ४९०. ४१७. ४७०. ५२५, ५३५, ५५८, ५७६, ६९३, ६२२. ६४४. ७९२. ८१२. ८३४. ९४३. ९४८. १०८०. १०८३. १०८८. ११३७. अन्त (अन्त्र) ४८२. अन्तर (sk.) २१२. २८२. ३०४. ३९३. ३०६. ४३०.४४३.४५४.५२९.५३२. ५४२. ५७२. ६५२. ७५७. ९०९. ९४३. ९५१. १८५९. ११२४. अन्तरा (sk.) २२६. ५६१. ६१३. अन्तराल (sk.) २२५. ५७५. ८०७.

२०६६. २०८४.

∕अन्तर-अन्तरिज्ञ (°न्तरीय्)

अन्तरिज्जन्त ६४३.

अन्तरिअ २६९. अन्तरिय १६८. ३०१. १२०८. अन्तेंडर (°न्तःपुर) २०. अन्तो (°न्तः) २५. ३४८. ३६४. ५३९, ६९७.७८०. ७२३. ९१५. १०५४. ११४३. अन्तोमुह (°न्तर्मुख) ९४. अन्तोवरि (°न्तरुपरि) १०५६. अन्तोवास ( °न्तावकाश or °न्तरव-काश) ८४८. अन्दोलण (आन्दोलन) ३७२. अन्दोलिर (आन्दोलनशील) ११७. अन्ध (sk.) ६५**६**. अन्धयार (°कार) ३१८. अन्न s. अण्ण. अपज्जन (°पर्यात) १८८. अपरिग्गहं (°ग्रह) ८४. अपहुट्यन्त (°प्रभवन्) ११२०. अपहुष्पन्ती (°प्रभवन्ती) ८४७. अपुणागमण (°नतागमन) १९८३. अपेअ (°य) ३८४. अप्पत्त (°प्राप्त ) १४९. अच्या (आत्मा) ६३. ७८. ८३. ९०. ९६. २४०. ६३३. ७९८. ८६० ८८२, ८८७, ८९२, ८९८, ८९९. ९२०. ९५२. ९५३. ९५६. ९८०. ९९३. २०२४. २०७०. २२२०. १२०१ अप्पाण २६. अप्पाणच ९५५. अप्कुल्ण (°पूर्ण tr. ) ९८. अफुइय (आत्मीय) ९९८. अप्पोडण (आस्कोटन) ९२९. अफ़ुड (°स्कुट )९९६. अबलां (sk.) २२०. अबाल (sk.) ११६५, ' अब्भ (°भ्र) ११. ४००.

• अडमन्तर (°भ्यन्तर) २०९. ६७४.

अब्महिय (°भ्याधिक) ११५५.

अभग्ग (°भम्र) १२०३.

अभाव (sk.) ९२४. ९३५. ९७३. २००४. २००५. अभिण्ण (<sup>०</sup>त्र) ८७. ५०२. अमअ (°मृत) ४७०. १९८९. अमयू १३४. ४२५. ७९९. १११३. अमल्इ (sk.) ५३३. अमर (sk.) १७३. ४६७. ११८०. ११८८. [८२१. अमरिस (°मर्ष) ३१६. ४३४. ७३८. "अमलिअ (°मार्देत) २७२. अमहिन्द (°महेन्द्र) २४०. अमारुअ (°मारुत) ५५८ अमुक्क (°मुक्त) २००. अमुणिअ (अज्ञात) ८७२, अमुणिय ૧્ઽ૧. ૬ છે૪. अमूल (sk.) २३. अमोल्ल (°मूल्य) १००६. °अम्ब (ताम्र) १०७१. अम्बर (sk.) ७५३. अम्बा (sk.) ३२०. अम्बु (sk.) ३८७. ३९७. ५४२. ५४३. ८१२, १०१३. १०२४. ११९६. अम्बुहह (sk.) २. ७७८. अम्ब्वह (sk.) ८०८. अम्बुवाह (sk.) ७२४. अयण्ड (अकाण्ड) २०४४. अयल s. अअल. अयस (°यज्ञः) १०६ २३७ ९३२. अयसी (°यशस्त्री) ४६९. °अर <sup>ड.</sup> करः अरइ (°राति) १११. अर्ज्ज (°र्ज्य) २७४. s. रूज्ज. अर्विन्द (sk.) २७०. ५८५. १०४६. अरहइ (°रघट्ट) ६८५. आरे (sk.) १८१. २१८. २६४. ४२४. अरुण (sk.) २५. १६१.१८४. २५०. २५६. ३०५. ३०७.३९०. ३२२. १२८. ३३४,३९३,४७७,४७९,५३३,५८४. ५०४. ५०५, ६०४, ६७८, ७६२. ८२०.

१०९५. १०८२. १०९०. ११०५. ११६९. ११७५. 1100. ११८१. ११८२. अरुणिय (°रुणित) ७९५. अरेणु (sk.) ३७२. √अर्घ् अग्धइ ११२. १६१. ३६८. ४१५. ७३४. ७७९. ११२४. अग्धान्ति २७०. २७३. ३५८. ३७२. ५१२. ५७३. ५८८. ६७२. ७४७. अग्घाविय ९६९. + न. णग्घन्ति ९०२. √अर्थ + प्र. पात्थय ११९०. °अल s. तल• अलअ (°क)८४०. १०४२. १२०३. अलय ६९२. ७१९. अलं (sk.) ७२०. अलंकार ८५७. ९८१. अलच्छ (°लक्ष्मी) ९२५. अलत्तय (आलक्तक) १०४७. अलद्ध (°लब्ध) ८. १९४. २७२, ३८९. अलम्बुसा (°लम्बुषा) २७२. अलय s अलअ. अलस (sk.) १२५. ५०२. ७९६. ९२०. १०६६. १०८०. ११६०. √अलसय् अलसेन्ति ११२१ अलि (sk.) २०. १२४. ७५१. आलिय (अलीक )९७९.. °अल्लय (°कल्पक) ७७३. अवकलुसिय (°कलुषित) ७६४. अवगम (sk.) ९०. अवद्भ (°पाङ्ग ) ७३९. ७७९. ८३२. अवजीवभाव (°पजीवभाव) ४३८. अवड ( °ट )४७२. ४९८. ८९७. २०९६. अवबन्ध (sk.) १८२. अवबाण (°पबाण) ५९३.

°अवभासी (sk.) ३३. अवमारुय (°मारुत or अपमारुत) ६९०. अवंभेह ( °पमेघ ) ६५६. अवयंस ( ⁰तंस ) १८५. २०७. २५०. १०६१. ११७९. अवयव ( sk. )१८०. १९६३. अवयाढ (<sup>°</sup>गाढ ) ३७४. अवयास ( °काज्ञ ) २२०. ११३६. अवर ( <sup>°</sup>पर ) १०९७, ११०१. अवरण्ह (°पराद्धः) ३५५. ५८३. अवराह (°पराध) ४९१. ७१८. अवर्रि ( उपरि ) १२०२. अवरिल्ल ( उत्तरीय ) '२४. अवरोप्पर (परस्पर) ५४९. अवरोह (sk.) ४०९. ७८३. अवरोह (°रोध) ६२१. १११०. अवलम्ब (sk.) ७०९. ८४१. ९७६. १०८२. अवलम्बण (°लम्बन) ४४. ७८१. ८९४. अवलम्बी (sk.) ७. १९६.३०१.३६२. ४२३. ६०१. १०८७. ११२०. अवलेव (°प) ८८३. अवलोय (°लोक) ५७९. ६२१. अवलोयण (°लोकन) ८१. ८७५. ८९७. अवलोह (°पलोह) ६८५. अववक्कल (°पवल्कल) ६२०. अववाय (°पवाद) ७०. अववीड (°पीड) १०२१. अववीडण (°पीडन) ४३३. अवसर (sk.) २०४. १९९. ८०४. -२१६४. अवसरण (°पसरण) ७६९. अवसाण (°न ) १६६, ६४४. अवसाय (°इयाय) २७१. २७४. ६१३. अवसेस (°शेष) ५५०. ७८५. ११०१. ११०२. अवसोण (°पशोण) ५२२. अवहास (°भास) १८८. अवहीरण (°धीरण) ९५.

अवबोह (°बोध) ७४७.

अवासुइ (°िक) २४०. अविओई (°योगी) ५९७. अविओय (°योग) १७२. ११३°. अविणअ (°नय) ९५९. अविणिक्खमन्त (भनिष्कामत्) १०३०: आवियण्ह (<sup>०</sup>तृष्ण) १२३०. अविरय (°रत) ९३७. अविरल (sk.) ९२. ३७२. अविलास (sk.) २४२. ५००. अविवेय (°क) ८८०. अविसण्ण (<sup>०</sup>षण्ण) ९८९. आविहव (°भव) ८६२. अविहाअ (°भाग) २९२. अविहाविय (°भावित) ७४०. ॰अवेक्खी (°अपेक्षी) ८० अन्वोचिछण्ण (अन्युच्छित्र) ९३७. √अस् अत्थि ९९. सन्ति ६८६. ७०६. ९४४. ९६४. सि २४३. २४८. ४८७. ४९०. ७१८. आसि ४३९. ४४९. ४८८. ४९०. ४९४. ७९७. ८३२. सन्त ३१४. + न. णात्थ २२३. २८२. ९६४. √अस (क्षेपणे) +परि. पल्हत्थइ १०९८. -पलोह ६८५. —पल्हत्य ४१५. ४३८. ६८७. असअल (°कल) ६०२. असयल ९६७. असङ्ग (°ज्ञङ्ग) ३०६. असंगय (°त) १८५. असम (sk.) ७३. असमग्ग (°म्र) ६८. असमञ्ज्ञस (sk.) ८३४. ८७४. ९७७. 2383. असमत्त (°माप्त) ७४७. ६७२. ८३८. असमप्पमाण (°समाप्यमान) १४५.

असमसर (°दार) २४२. ४२४. अस**माणिअ** (<sup>°</sup>संमानित) ४३४. असमारण (अयोजन tr.) ८४०. असंपुण्ण (°संपूर्ण) ९५३. असयल s. असअल. असरल (sk.) २६५. असारिस (°दृश) १९५. ३३४. असलाहण (°श्लाघन) ९७९. **अस**लिल (sk.) ५५४. असहिय (असोढ) ११७९. असार (sk.) २७०. असि (sk.) २१३. २१९. २२०. २२२. २३६. २३९. २४६. २५२. ७१२. ७२१. ८२७. ११८२. ११९४. असिधेणु (°नु) ३०६. असुर  $(\mathrm{sk.})$  ७. ११. ४३. २८५. २८६. असेब्व (<sup>°</sup>व्य) ४०८. असेस (°शेष) ४५. १२०६. असीअ (°दोकि) ४३.२०८. असीय ' असोउमल (°सौकुमार्य) १९५१. **√**अस्ताय् अत्थायान्ति १२६. अस्मत् अम्हे १०७२. मए १०७४. महं ८४७. मे ९८०. अह (°थ) १५८. १९२. ६५४. ५१४. ७९७. ८४५. ९४९. ९६५. १२०५. अह s. अदस् and एतत्. अहंकार (sk.) ९६८. अहंकारी (sk.) ७९. अहर (°धर) २०९. १८४. ३२८. ४३४. ५९१. ६९०. ७३८. ७५१. ७५६. ७३२. ७७१. ७७८. ७८३. ७९४. C87. 997 0. . अहावि (°थापि) ४२७. आहि (sk.) ४६६.

आहेअ (°धिक) ६७९, ७२६, आहेय ९६. ६८३. ११२३. आहिउत्त (°भिकाडित tr.) ७४०. अहिओय (°भियोग) ५९०. अहिगन्ध (°धि°) ५३१. अहिंगम (°भि°) ९७८. अहिघाय (°भिघात) ९२९. अहिणव (°भिनव.) ३५४, ४२०, ४९७. ५००. ५२७ ६०२. ८४२. २०९६. ११२३. १२० . अहिणील (°भिनीउ) ६४७. अहिभव (°भि°) ९८७. अहिमलय (°धि°) ३४१. अहिमुह (भिमुख) ३७४. ४२४. १००१. अहिय s. आहेअ. अहिय (°हित) २४४. अहियार (°भिचार) १०७१. आहिराम (°भि°) ५०५, ८३५, १०५२. आहिल (°विल) ७२०. अहिलक्ख (°भिलक्ष्य) ४०९, ४६४. अहिलास (°भिलाष) ९०३, ११४५. 2969. आहिलोल (°भिलोल) १८५. अहिव (°धिप) १७३. १९५. २०७. ३६३. ४२४. ४२७. ४८८. ४९४. ५११. ५४७. ७११. ८६३. १०१६. १०२२. १०३७. २०७३. २०७७. २२०६. ११९१. अहिवइ (°धिपति) ६९६. १२०९. अहिवाडल (°भिपाटल) ७८३. अहिसंजमण (°भिसंयमन) ६३७. अहिसाम (°भिश्याम) १८३. अहिसारण (°भिसारण) ७१२. ११२६. अहिसेअ (°भिषेक ) १९२. ३११. ३६३. १२०८. अहिसेय ३६१. अहिहाण (°भिधान) ८१६. अहुआसेय (°हुताशेय=हुताशना-योग्य) ५३६. अही (°धः) १५. '५०४. ७२२. ८०३. ९३१. ९७२. ९८१.

अहो (sk.) ३४३. ३९०.

आ आ (sk.) ७७७. आआड़ि (°कृष्टि) ७३१. आअम्ब (°ताम्) ५९०. ५९१. ६५४ १०८६, १११७. आयम्ब १६४. २५१. ३१६. ४१५. ६४१. ८२०. ८४२. १०९६. आअर (°दर) ४२४, ४३५, ८५४, आयर २२४. ३००. ३१३. ४६८. ७५४, ९०२. ९५२, ९७१. ९८४ १०४६. ११९१. आअव (°तप) ५०४. आयव २७०. २७५. ३९७. ४५३. ५०६. ६७४. १०८८ १०९०. ११८२. आअंस (°यस ) ५६३, ६७५, आयस १३१. २१३. ९०४. १०७७ आआम (°याम) २०४५. आयाम ६७६. २२७२. आउभी (°कुञ्ची) ६१०. आउर (°तूर) ४७५. ११३४. आउल (°कुल) ७३५. ८४७. आरलभाव (°कुलभाव) ८१३. आउह (°युध) ६०३, ७९८, आगन्तुय (°क) ९८७. आगम (sk.) १९१. २५२. ३९८. ४०७ ५०८. ६१५. ६४०. ६४५. ६६७. ७४७. ९८६. आगम (वेद) ८०२. 000 आगमण (°न) ११३०. आडम्बर (sk.)६७.२५८.२९७.३३२.

आगामी (sk.) ९१२. आडम्बर (sk.) ६७. २५८. २९७. ३३२. आडन्त (°रन्ध tr. H. P. II, 138.) ७१४. १०५०. ११९१. आणण (°नन) ५६. २०४. ४२६. ५८९. ६९५. ८१३. आण-ह (°न°) ७४९. ८००. ८४१. आणा (आज्ञा) ७१५. आणील (°नी°) ३९८. ५६६. ६०९. आनील ६०५.

आन्दोल **√आन्दो**ल् अन्दोल इ २३५. ८९९. १०८२. अन्दोलिअ १०६८ अन्दोलिय १४८ ६३५. ११६२. अन्दोलन्त ८७५. अन्दोलमाण ४७८. अन्दोलिङण ११८७. आपण्डु s. आवण्डु. √आप् +परि. पज्जत २४०. ३६०. ५६०. 9089. 2334 —पावान्त ११५. १३७,५०३.९०९. १०२७. ११५५. -पावेन्ति ८९३. १००९. १५१. २७६. ४३०. 2078. -पाविभ ६१२. ९११. पाविय २१६. ४८५. ६००. ६०४. ६८३. ९२२. १०५८. + सम्. समत्त ८३८. आपीण s. आवीण. आबन्ध (sk.) ८०५. आभरण (sk.) ११२४. ११२८. आभुवण (°न) ९२. आमञ्जरी (sk.) २७९.

+ प्र. पावइ २३९. ७७३. १११७. आमूल (sk.) २०२. आमेल (आपीड) ११२. आमेह (sk.°मेघ) ७४६. भामोअ (°द) ५३५.५८०.६४८ आमी-य ६२. १६३. ५१२, ५३३. ५३७. ६३८. ७५१. आमोडण (°टन) ३५१. ५४६. भामोयवाही (°दवाही) २७३. भाय (आगत tr.) ११६८. आयम्ब s. आअम्ब. आयम्बिर (आताम) ३६४, ६००,६२४, 9099. भावयण (°तन) २९९.

भायर 8 आअर. आयरण (°चरण) ८६९. आयव s. आअव. आयवत्त (°तपत्र) १००. आयवत्तण (°तपत्व) १०८३. आयस s. आअस आयाण (°यान) २५८. आयाम s. 'आआम. आयामी (sk.) ६२२. आयार (°कार) ८६१. ९८८. १००५. १२००. आयारधर (°आचारधर) ९२६. आयास (sk.) ९०. ४६२. ७१८. ७३५. ८३४. ९४०. आयास (आकाश) १०८७. आर (sk.) ४२२. आरक्व (°क्ष) ४३%. आरम्भ (sk.) ३५९. ४१५. ६४५. ६७२. ६८६. ७८५. ८५५. ९०४. १०८१. ११०३. ११५३. आरम्भी (sk.) ४००. ९८६. आरविन्द (sk.) ५१६-आरसणा (°शना) ८३३. आराव (sk.) २९१. ४६०. आराहण (°धन) ३९. ३२५. ११५५. आरुहण (°रोहण) ७३६. आरोही (sk.) ११७१. आलत्तय (°क्तक) २५०. १०८९. आलम्बिणी (°नी) ३४४. आलम्बी (sk.) ३२६. आलय (sk.) ५०%. आलवाल (sk.) १०२९. आलाव (°प) १२०४. आलिङ्गण (°न) ४४. ५९२. ११५१. ११५७. आली (sk.) २३४.४१८. ६२९. ६३४. √आलुङ्क p. (दहने, H P.IV. 207. or स्पर्शने ibid IV. 181.) आलुङ्किय १०६.

आलुङ्खण (स्वर्श tr.) ५२७. आलेक्स (°ख्य) १९०. १०८३. ११२५. आलेक्खिय (?°लेख्य) ८०१. · आलोअ (°क) १४०. २३४. ६४२. ९०५. ९३६. १०९८. ११०८. ११८१. आलीय ३८. २०६. ३६४. ४०८. ६८३. १०३०. ११०७. ११११. ११६९. भालीयण (°कन) ८६. ८७३. १००५. आवइ (°पद्) ९८८. आवडण (°पतन) १९३. ५६५. भावण्डु (°पाण्डु ) ३८५. ६८२. भावण्डु ६०२. भावण्डुर (°पाण्डुर) ७८४. आवत्त (°तं) १०३४. आवयण (°वदन) ११५७. आवरण (sk.) ७५३. भावली (sk.) २८७. ३५२. १००९. १०५३. आविल ४. २०८. ३३६. ६९२. ११९२. आवाडल (°पाटल) १९९४. आवाय (°पात) ५३५. आविल (sk.) २८२. २९१. ३४०. ४०५. ५७१. ५७६. ११०३. ११९५. आवीण (°पीन) ८४९. आपीण १०८०. आवीलण (°पीडन) १६१. आवेढण (°वेष्टन ) ७६३. आवेयण (°वेदन) १०७२. ११२०. आसंसार (sk.) ८७. आसङ्ग (°शङ्का) ८९८. आसङ्ग (sk.) ७७. आसाङ्गः (sk.) ३०९. आसङ्गिणी (°नी) २९. आसङ्क (°शंसा) ४८९. ९२९. भासण (°न) ४७. १६०. ११९१. आसण्णभाव (°सत्रभाव) ११०४. आसंदाण (°न) १६३. आसन्न (sk.) १०००. √आसन्नाय्

आसण्णाअमाण ३९१.

आसमुद्द (°द्र) ११९७. आसव (sk.) ३११, ३१५, ७७१. आसवणलम्बी (°श्रवणलम्बी) ७७९. आसा (°शा hope) २२२. ९१३. ९५४. आसा (°शा quarter of the globe) ४४६. १००७. ११८५. आसाय (°स्वाद) ४६३. ८९०. आसार (sk.) १७८. २२८. ३५६. ३५९. ३७२, ३७६, ३७७, ३८४, ३९०, ३९१, ३९२. ४११, ६४९. ११००. आसिसिर (°शिशिर) ५१६. आसिहर (°शिखर) ६७४. आसीण (°न) ४२१. आसुर (sk.) ७०३. आस्राहि (°भि) ४२०. ७४५. आसोय (°शोक) ७७९. आहरण (°भरण) २९३. ५९४. ७८०. ७८१. ८३५. ८७९. ११५६. १२०५. आहव (sk.) २२१. ७१२. आहा (°भा) १८३. ३२२. ७८२. ८२९' 1055. 5550. आहाण (°धान ) ८५९. 19060. आहार (°धार) २७८. २७९. ८५९. आहार (sk.) ४८१. आहुइ (°ित ) ४८२. आहुई-क्य (°तीकृत) ४१. ४७६. आहोअ (°भाग) १६३. २२७. २५४. ३५८. ४१६. ४२५. ६२३. ६७६. १०३७. आहोय ४१३. ५९०. ६०६. ६८०. **१**०५८.

**√**₹

एइ ६३१. ९२४. १९२९.
एन्ति ६३.८६.९३.३३३.४४०.७९१.
१०१७. १०८५. १०८६. १९९५.
+ उत् उइय ७५९.
— उवेह ७९५. ८६२.९३६.
९३८.१०८०.

+ डप. उवेन्त ९३९. ११७१. +उपा उवइय ८२० +पराः पलायन्त १२२. —वलाअन्त ४१७. + वि. वीय ११२४. + विपरा. विवलाइ ९३४. -विवलायह ११७९. —विवलायन्त १६९. --विवलायमाण ४७२. **इच्छा** (sk.) ५७५, ६६०, ९१६. इहा (°ष्टका) ६७८. ११८२. इिंह (°दानीम् ) १८८. इत्थं (sk.) ७२०. इदम्. इणमी, ६२. ९२. ६१४. ९९७. see also under एतत् : ১১६. इणं ७ई. इमं ९३. २४०. ७२४. ८६४. ८७९. १००६. १२०९. इमे १८९. इमा ५२३. ६९०. ६९२. ६९२. इमाओ ६६. ५५९. इमेण २०१२. इमस्स ३४६. ८५६. इमीए ६८९. ६९३. से २०१. २९२. ३५२. ३५४. ४१८. ४३९. ६५८. ७१६. ७४६. ७७२. ७७४. ७८२. ७८२. ७८७. ७९२. इमाण ६९६. इमम्मि ६९. ३४५. ८३२. १०००. इओ (इतः) ७२९. इह ६२.६३.९२.९४. ९८. २२३. २४६. ३१०. ३२७. ३२९. ३३९. ३७१.३७२. ३७३.३७४. ३७५. ३७८. ३७९. ३८०. ४४२०. ४४२. ५१६. ५१७. ५१८. ५१९. ५२१. ५२२. ५२३. ५२६. ५२८. ५५९.

५३४. ५३५. ५३६. ५३९. ५४०.

५४१. ५४२. ५४३. ५४४. ५४५.

480, 486, 489, 440, 449. ५५२. ५५३. ५५४. ५५५. ५५६. ५५८. ५६०. ५६१. ५६२. ५६३. ५६४. ५६५. ५६६. ५६७. ५६९ ५७०, ५७१, ५७२, ५७३. 408. ५७५. ५७६. ५७७. ५७८. ५७९. 460. 469. 469. 468. 464. ५८६. ५८७. ५८८. ५८९. 490. ५९१. ५९२. ५९३. ५९४. ५९५. ५९७. ५९९. ६००. ६०१. ६०२. ६०४. ६०५. ६०६. ६०९. ६१०. ६११, ६१२, ६१५, ६१६, ६१७, ६१८. ६१९. ६२०. ६२१. ६२२. ६२३. ६२४. ६२५. ६२६. ६२७. ६३०. ६३२. ६३३. ६३४. ६३५. ६३७. ६३८. ६३९. ६४०. ६४१. ६४२. ६४३. ६४५. ६४६. E89. ह४८. ६४९. ६५०. ६५२. ६५३. ६५४. ६५५. ६५३. ६५७. ६६१. ६६४, ६६५, ६६६, ६६७, ६६८. ६७० ६७१ ६७२ ६७३ ६७४. ६७५, ६७६, ६७७, ६७८. €90 ६८०, ६८१, ६८३, ६८४, ६८५. ६८६, ६८७, ७१६, ९८२, ९९०. ९९४. इहं ६३१. द्गन्द (°न्द्र) २५४. ४९४. इन्दर्णील (इन्द्रनील) ३०१. इन्द् (sk.) ७७. ६९२. ७०२. ११०५. ११३९. इन्द्रसह (सहेन्द्र) ३४६. °इन्ध s. कइरायइन्ध. इभ (sk.) १४८. २३६. इय (ेति) ११३. १६०. १६६. १८९. १०१. २०१. २०७. २३५. २५३. २५४. २७६. ३३८. ३४७. ३७०. ३८९. ४३९. ४५९. ४६५. ४७०. ४८४. ४९१. ५०७. ६५८.६८८. ६९४. ७०४. ७३६. ७३७.

७४२. ७८१. ७८७. ७८१. ७८६. ८१४.

८२६. ८३२. ८३७. ८४३.८४४.८५५.

**९७८,** ९९६, १००६, १०११, १०३९, १०४३, १०६३, १०६९, ११२**०.** ११३८, ११४२, १२०४,

. इयर (°तर) ७७. ८६. ९५. २०२. २४५. ४९७. ७१६. ८२२. ९०९. ९१५. ९२०. ९२६. ९५५. ११२२.

√इष् -

इच्छान्ति ७९. ९६. ८४४. ८९४. <sup>\*</sup> इच्छामि ८९८. +अनु. अण्णेसइ ७७४. —अण्णेसिअव्य ३७६. ८५९. +प्र. पेसिय १९२. ३४५.

५९२. ७५४. ७७१. ९०५. ९८४.

२००१. २०५०. २२०९. ११४०.

इसु (<sup>०</sup>षु) ११४५. इह (<sup>०</sup>भ) १८८. ४६१. ५५२. **१**०८६.

इह s. इदम्. इहरा (°दानीं) ८४.

इहरा (= इअरहा. इतरथा) ९६०.

ई

√ईक्ष्

+प्र. पेच्छइ ३५०.

—पेच्छन्ति ७६०. २०१९.

—पेच्छामि १८५.

—पेच्छह ६८९. ८६४.

-पेच्छन्त ५१०. ८९७,

√ई र्

+ प्र. पेक्षिअ १,०, ४४३, ७७५, ८२०. पेक्षिय ३१, ४९, ४१६, ४४०, ४४०, ४४०, ६४६, ६९६, ६९८, ७४१, १०३६, भ्रतिम, पर्डिपेक्षिअ १०९८, पद्धि-

—पडिपेलिडण २१२.

ईसा (<sup>°६</sup>र्या ) ७६९. **√ई**ह ईहन्त ४८७.

उ ु

उ (तृ) ९६४.
उभय (°दक) ३७५.
उभर (°दर) १९. ४६. १४७. ३७३.
४२२. ४८२. ५८२. १०४४. उयर १३.
१६. १८. ४७. ११८. ३४३. ६१९.
७५०. ८५२. १००९. १०५२. ११६२.
उभह (पश्यत tr.) १०८९. १०९७.
११९४.

१०३४. उयहि ५६. ८१९. पुजम्बर ( 'दुम्बर ) २०४. उक्कण्ट ( 'त्कण्ट) २७२. उक्कण्ट ( 'त्कण्टा) २८१. २८२. ३९४.

उक्काण्डिय (त्काण्डित) १०७०. उक्कन्दल (त्कन्दल) ६५३. उक्कम्प (त्कम्प) १०६८. उक्कर (त्कर) ३२. ४७८. ६९८. उक्करिस (त्कर्ष) ७१७. ८८१. ९३६. ९६१. उक्करिसण (त्कर्षण) ६५.

उक्का (°ल्का) ४९४. उक्केर (°ल्कर) २१८. ६१८. ८२८.

उक्खेंव (°त्क्षेप) १०४९. उग्गन्ध (°हन्ध) ४०३. ६५७.

उग्गम (°ह्रम) ३५. १७५. २२९. ४९८.

५१६. ६७९. ७८९. ८२१. ९६३. १००३. १०४३. ११८१. उग्गार (°द्रार) ३१५. ४०४. ४१६. ६२३. ६३७. ८८१.९४५. ९९२. ११७९. उग्घाअ (°द्धात) ११७९. उग्घाय १२२. २१७. उच (sk.) ९८. उचार (sk.) ३५०. उच्छङ्क्रालिय (°च्छृङ्कलित) ५९३. उच्छङ्ग (°त्सङ्ग) ३३. २८३. ३६८. ५३७. ५५४. ६६२. ७३३. ११०७. उच्छाह (°त्साह) ७८४, ८८१, ९१९, उच्छु (इक्षु) ३८२. उड्जंड (°ज्जट) ५५९. उज्जय (<sup>°</sup>यत ) ३२९. उज्जल (°ज्ज्वल) १६१. १६४. ३७९. ६१७, ६२५, ७०४, ७८२, ७९२, ७९४. ८०१. ९२६. ९३३. ९८१. उज्जाण (°यान ) ११८८. उज्जोअ (°दयोत) ४०४. उज्जोय ६२४. √उउझ उज्झइ ८१४. उज्झिअ ६५०. उज्झिय ७३३. उड्झर (sk. निर्झर tr.) १३०. १३२. 737. 880. 986. °ਤਵ s. ਧੁਵ. उड़ीण (°न) २२८. ५५२. १०५७. उड्डं (उर्ध्वम्) ७२२. उप s. पुण. उणो s. पुणो. उण्णिह (°त्रिद्र) १०७६. उण्ह (°८ण) ४०८. ५४५. ५७७. √उत्कण्टक**य्** उक्कण्टयन्ति ६८४. उत्तंस (sk.) ७७९. १००९.

उत्तम (sk.) ७७.

उत्तर (sk.) ६३१.

उत्ताण (°न) ४२४.

उत्तुद्धः (sk.) ४५७. उत्तुण (गर्वयुक्त tr.) ८३. **বন্তুण্ड** (sk.) ८५०. °उत्थ (sk.) १२०५. उत्थङ्गण (°त्तम्भन) ८५०. उत्थद्धी (°त्क्षेपणशील. tr.) ६५०. उत्थला (परिवर्त्तनम् tr. H. D. I. 93.) १०९: उहण्ड (sk.) ५१५. ६२९. उहन्तुर (sk.) ३९८. उद्दलण (°न) २०५०. त्रहाम (sk.) १०४५. उहिणयर (°हिनकर) ३४६. उद्देस (°श) १२५. १५८. २३१. २७४. २७६. ३३९. ३५५. ३७८. ३८६. ३९२. ३९७. ४३०. ४३६. ४५०. ४६४. ४९४. ५१२. ५१५. ५१७. ५२७. ५३०. ५४३. ५५८. ५६७. ६२६. ६५८. ६५९. ६६०. ६६६. ६७३. ८४२. ८५३. ११०७. ११५९. उद्ध (अर्ध) २१.२००. २३४. २४७. " ४३३. ४७४. ५६८. ७५७. ८०६. ८२७. ८५०. १०४१. ११४३. ११८२. उद्धरण (sk.) ९५५. उद्धर (sk.) ९७२. √उड़े हाय उब्भेयायमाण १०५१. उन्दर (°न्द्रर) ५५९. **√**उपवनाय उववणाअन्त ५६१. उपयु (समूह tr.) १७३. २८०. ५५१. उपात्ति (°त्पत्ति) १८०. ८९४. उपयण (°त्वतन) १३४. २२४. २२९. २६७. ५५१. १११४. उपल (°त्पल) १६२. २०७. २४४. ७६०. ११४४. उप्पाञ (°त्पात) ८२७. उप्पाय ४७३. ८३२. उप्पित्थ (°उस्त) १२४.५२६.

उपील (°त्पीड) १९३. ४३१. १०२५. ११२६. ११६४. उद्भड़ (°इट) २३१, ३३२, ८२६, . डाब्भडडी (°ब्रूक्टि) २१४. डाब्भेडण (°देडून) ११७. उडमेश (°द्रेद) १७८, उडमेय १७६. ३८३. ६४५. उभय (sk.) ११९. उम्मजह (°न्मयुख) १९३९. बम्मसअ (°न्मशक) ५२८. उम्मिल (°न्मील) ५७६. वम्मीलण (°न्मीलन) १०६६ उम्महिय (°न्महित) ६५७. उम्मुह (°न्मुख) २३३, २८०, ३५१. ६४३. २०६६. उम्मही (°न्मुखी) ८४२. ८४३. ९९५ उम्हविय (°६गीकृत) १०४२. उम्हा (<sup>८</sup>८मन् ) २७५, ७२५, उम्हाल (<sup>°</sup>६मयुक्त) ३७६. ३७७. ५४५. उय (उदक्) ६३१. 'उयभ '(°दय) ६४६. उयय. १२०. १११३ १११७ उयर s. उअर.

उयहि ८ उअहि.
उयारभाव (°पकारभाव) ९९४.
उर (°रः) ७. ८. ७७३. १०२२.
उर्य (°ग) ४७३. ४८२.
उर्र (sk.) ५४९. ६०९. ८३३.
√उह्र p. (आईभववे)
उल्ल-त (आईभववे) ४५५.
उल्लिन्त (आईभवत्) ४८५.
उल्लिन्त (आईभवत्) १९६६. ७२७.
उल्ल (आई) ३६५. ४३५. ६२७. १०९४.
१९७७.

उयसिन्ध (°दक्सिन्ध) ३९५.

√उक्क्रर p. (उच्छेदे विदारणे वा). उल्लूरिय (विदारित) ३३२. उल्लस (°लास) ११५६. उल्लोल (sk.) ४६३. ४९४.

खबअण्ड (°पकण्ठ) ४८४. उवभार (°पचार) ७६०. उवओय (°पयोग) ११८९, उविणग्गम (°प्निर्गम) ६६९, **उवहव** (°पद्रव) २४५. उवमा (°पमा) ३६. १८८, ५९९, ९४३. 3999. 9969. उवयरण (°पकरण) ३२१. ९११. उवयरणीभूअ (°पकरणीभृत) ९११. उवयार (°पकार) ९७०. ११९५. उवयार (°पचार) १०३८, १०९०. १२०३. उवराय (°पराग) ७६८. उवरि (°परि) ३८. ९४०. २४८. ७८०. ९८१. उवरोह (°परोध) ७९२. २०७८. उवल (°पल) ६२४. ६२७. ७१४. २०८९. उववण (°पवन) २९९, ५०५, ६६०. ७४६. ७९१. उववीय (°पवीत) १. उवसमुद्द (°पसमुद्र ) २०४५. उवसरं (°पसर:) ५५६. उवसेल (°पशैल ) ६०९. उवहाण (°पधान) २६३. उवहाणीक्य (°पधानीकृत) ३४२. उवहार ( °पहार ) २९४. ३००. ३०%. ३९०. ३९८. ३३२. उवायण (°पायन) ५९०. उन्वण (°ल्बण) ७३४. उच्चत्तण (°द्वर्तन) १०९५. उच्चहण (°इहन ) २४९. ८५४. १०४१. २०४६. उव्वहणसह (°दूहनसह) ११२७. उच्चाअ ( शुष्क ) ५७३. उच्चेल (°द्वेलित) १९८. ५१५. ७३४. उसा (°षाः) ११६९. उसीर (°शीर) ६७१.

उस्सूणभाव (°च्छूनभाव) ४३६.

उहअ (°भय) ४४०. उहय ७४९, ८६७. ९९५. ११११.

उहर s. ओहुर.

#### ऊ

**उह** (sk) १८८. २०२. ४**८**०. ४९१. ७५५. ११२७. ११५७. ११६१. १२००.

#### **√**ऊब्माय्

उम्हाइ ३५६, उम्हाअन्त ३८३, ५२८, उम्हाअन्त ३८३, ५२८, उम्हाअन्त ३८३, ५२८, उस (<sup>०</sup>ष) ५३६, ५३७, उसन (उत्सन) २०१, ५९८, ८३७, उसास (उच्छास) ३१४, ३३३, ३८७, ५८८, ६१२, १०१८, ११५०, ११६३, उसुआ (उत्सुक) ११८७, ११८८, उसुय ५९७, १९३०,

# ऋ

√ऋ (अर्थय्) डप्पेइ १९५१.

उप्पेसि ३१७. उप्पिञ १२०८. उप्पिय १४४. २१६. २२१. ३०८. ४६२.

+ सम्. समप्पन्ति ४६३. १९५४. —समप्पिय ९९०

√ऋध्

समिद्ध २७६. ५१०.

#### Ţ

एआवली (°कावली) ११९४.
एक (°क) ३९. ११२. १४६. १५३.
१६०. १६१. २०२. २३९. २४८.
३२१. ३९२. ४४१. ४४३. ४५२.
४७६. ५०८. ६९१. ७१०. ७२२.
७६३. ७६९. ७९०. ८१५. ८६०.
८६६. ९०९. ९१८. ९२९. ९३७.
एकत्पा (°कत्व) ८०.

एक्सवए (°कपदे) ३४६. एक्सेक्स (°केकस् See Râvanavaho. vii. 13 xii. 19) २०४. एण (sk.) ६०२. एतत् एस १९०. २१५. ५२३. ५८४. ७०९.

तत् एस १९०. २१५. ५१३. ५८४. ७०९. ८२६. ८४३. ९२७. ९४७. ९८०. १००५.,१०४५. १०७४.

एसो ८८६. २०६३. २०६५. एए ३७६. ५१५. ५२४. ५२५. ५२७. ५३०. ५३७. ५६८. ६०७. ६१३. ६५१. ६५९. ८४४. २०७६.

एते ३७६: ६६९. एता ४९०. एयाओ ५३३.५३८.५५७.६२९.६८२. एयं (<sup>°</sup>तत्) १८५. ५४६, ९३१.

१०७३. इणमो २४६. १००१. इमिणा ८४४. इमेण १०३९. एयाण ६९३. ६९७. ९९७.

एयाण ६९३. ६९७. ९९७. एयस्स ८३७. १०१३. एएसुं ४८९.

अह (एष) ३२१. ३४०. ६३६. ८९२. १०४५. १०६५.

णं १०७१. एत्ताहे (इदानीम्) १८३. १०७५. एत्तिअ (एतावत्) ७६. ९७०. एत्तिअमेत्त (एतावन्मात्र) ७९८. एत्ति-

यमेच ८६८. एची (इतः) ९३. ४४२. एमेअ (एवमेव) ५९७. एमेय ९८८. एय (°व) ४९३. १२०१. एव ११२८. एठा (sk.) ४१७. एवं (sk.) ८०२.

# ओ

ओ (sk.) ९७३, ओअरण (अवतरण) १३८. ओयरण २३४. ४९६, ५७०, १९१८, भोभार (अवतार) १३२. १४५. ओच्छभ (अवन्छद) ४०९. ओच्छभ (अवन्छद) ४०९. ओड (ओष्ठ) ६९०. ओयरण ८. ओअरण भोयास (अवकास) २९२. १०३२. ओवास ६६६. ६८५. ८०३. ओलिम्भाभाव (उद्देहिकाभाव tr. H.

भोलुम्प (?) ६७७; भोसिह (°षधि) १५२, ६३८, भोह (भोघ) ६३२, भोहर (अवाङ्गुल tr. See उहुर)

#### क

क s. कि. कइ (°पि) ६३३. कवि ५८२. काइ (°वि) ४७, ६२, ७५, ८४, ८५, ८६. ८७. ८०२. ८०३. ९३८. १२०४. काइन्द (°वीन्द्र) ८६. ९१. २५३. १०७४. कइयव (कैतव) ८४५. क इरायइन्ध (°विराजचिद्र) ७९७, कउल (कील) ३१९. कंस (कांस्य) १९७, ६२इ. कंस (sk.) ३०८. ३२६. कंसारि (sk.) १८१. कछर (°र्कर) ३९८, ६१८; कक्केयण (°र्केतन) ७९४. कक्कोल (°ङ्गोल) ५८२.. काक्खड (°र्कश) ७३१. कक्खा (°क्षा) ४३०-कड़ (sk.) ५४१. कड्डाल (sk.) ५४१. **°कङ्गी** (°काङ्की) ८०३. कच्र (कर्च्र) १८९, ६०२. कच्छ (sk.) ४०१, ४०५, ४२९, ५२८, ५६२. ५६३. कच्छव (°च्छप) १९७,

कड़ (कार्य) ४. २४७, ३०३. ८८८, ८९४, ९६६, ११२२, कड़ ज्ञाल (कार्यत्व) ४३४. कड़ जल (sk.) ५७, ११७४. कड़ जल (sk.) ५७, ११७४. कड़ जल क्ष. (°उजला) ३०६. ११४१, कड़्यार (काड्यार) ५९३. कड्यार (काड्यार) ५९३. कड्यार (°वंग) १०८. कड़्यार (°वंग) १०८. कड़्यार (१वंग) १०८. कड़्यार (१वंग) १०८. १३३. १३७. १६२. १२६. ३८१. ५०९. ६५३. ६९८., १०२४. १०२४. १०२४. १०३३.

१०३५. कडयत्तण (°टकत्व) २८२. कडप्प (°टप=समूह) १२. ४७७.५५२. ७४१.

कडार (sk.) १२. ३२. ४१. १२६. कडुइअ (°द्धकित) १३०. कडिण (°ठिन) १५९. ५५५. ६१८. ৬००. ८२३.

南四 (sk.) १५२. १८४. १९३. १९०. २४१. ३५२. ४१४. ४३५. ४९२. ५४३. ५५४. ५६५. ५८५. ६३६. ६९८. ७९९. ८२८. ८४९.

क्रणअ (°नक) ७९४, ९८१, क्रणयः १८७, २४६, ३६७, ४८० ५०९, ५६४, ७०९, ७६५, १०५९,

कण्टय (<sup>०</sup>ण्टक) ३०४.. कण्टी (उपकण्ठम् tr.) ५३३.. कण्ट (sk.) २३..३६. ३४. ४४.. **१७७**.

१९४. १५३. १८५. ३३५. ३८२. ४१५. ४८७. ५९४. ५९७. ५९४. ५४७. ५९४. ७४०. ७४४. ४८५. ४८५. १०५७. १०१८. १९७६. १९७६. १९७६.

कण्ड (काण्ड) ३५०. कण्डुयण (<sup>०</sup>ण्डूयन) ९८६. क्षण्डू (sk.) ९८६. क्षण्ण् (°णे) २४४. २६७. ३५३. ३७३. ४९२. ७५२. ७६०. ७६६. ९३७. १९३४. क्षण्णकर (°णेपूर) ७६८.

कण्णिया ('जिक्तः) २. कण्ह (कृष्ण) ५. २२. कण्हभाव (कृष्णभाव) ८२६.

कण्हाद्दण (कृष्णाजिन) ११९०,

कात्त (कृत्ति) ४९३.

कत्तो (कियत्) ८५.s. also under कि म्-कत्थ (कृतः) ९५५.

कत्थावि (कुशापि) २८२. ४/क्टा

√ कथ्

कहेन्ति ६८०. कहम (°देम) ३९८. कहमिय (°देमित) ४०५. कन्ति (ज्ञान्त) ३०६. कन्तिस्व (proper noun) ८००. कन्द (sk.) ५. १३. ६२६. ७३९.

कन्दर (sk.) ११८. १४७. १५१. २२६. २८१. २९०. ६१८.

कान्द्रल (sk.) ५. ३८३. ३८९. ६४७. १०७५. ११८८.

कन्दालेअ (°न्दालेत) ५१७० कन्दली (sk.) १८४,

कन्दुय (°क) ७५२.

अन्धरा (sk.) १२.

काष्पन्तर (°ल्पान्तर) १५४.

कप्पाड (°पाट) ६२३.

कवरी (sk.) ३४३, ७७७, ७८६

कब्दुर (°द्दुर) २१०.३७३,५९९,६५५. र∕कम्

कामेन्ति ७२०.

कानारा पर्यः काम (काम) २३२, २७६, ५०१, ५९९, ५९५, ६०६, ६२५, ८६७, १०२६, ५०३०, १०३९, १०८५, ११०४, कमड (°मठ) ३९०. १०१७. १०१९. १०७५.

कमल (sk.) २. ३. १३. १२४. १८९. २८९. ३२१.३४२. ५१४. ५१५. ५२३. ५२८. ५३१. ५३५. ५७०. ६५७. ६६८. ६७१. ६८९. ७३२. ७९८. ९८४.१११२.

कमलिणी (°नी) ६३०:

√कम्प्

कम्पन्ति २६१-

काम्पिय २७८. ७४३,

कम्पविइ ३४४.

+ उत्. उक्कम्पिय ७६६.

+ वि. विकम्पिय ३५५.

कम्प (sk.) २४७. ३१७. ७६७, क्रय (कृत viz. युग) ९१२.

कय (°च) ४२४.

क्यग्गह (°चप्रह) ७६३.

कयत्थ (कृतार्थ) ९९१.

कयन्त (कृतान्त) ३६, ३४०, ९१%

कयवाउ (कृकवाकु) ३३१. क्रह (sk. किरण) ७००. १०९४. १११५.

११३२, °अर २३४. °यर ७२,

कार (sk. हस्त ) १७. ३५. ५७. १११. १५९. १६८. १७१. २०४. २२१. ३२१. ३५१. ४२८. ६९१. ७०९. ७३२. ७७५. १०४०. १०४१. १०६७. ११३५.

कर (sk. दण्ड) ४५९.

कर (sk. शुण्डा) ५३.१९५. ४३३. ५२२. ५४६. ५५८. ८०६. ८२५. १०१२.

करङ्कभाव (sk.) १०००. करण (sk.) ४७४.

करणि (अनुकरण tr.) १००७. १०८६.

करत्तण (करत्व) २६३. १११९.

करभ (sk.) ५३४.

करमन्द (sk.) ५३३.

करम्बिअ (°त) ४७३. करम्बिय १२४ २०४, २३७, ८२७,

करयल (°रतल) ४८५, ६७७, ७३५, 645. करवाल (sk.) १०२, ३०१, ३०६, . करवीर (sk.) ५८९. ६७२. करह (°भ) ५८१. करहाड (°ट) ५८३. कराल (sk.) १९३. ३३७, ३५२. ३८९. करिणी (sk.) ५४७. करिल (वंशाङ्करसद्श tr.) ३४२. करी (sk.) ७२. २००. ५४६. ६४६. ७१४. ९४०. १०१३.१०९५. करीर (sk.) ५३४. करीस (°ष) २७४. २७५. ५३८. ५६६. करुगय (कारुग्य) ९१४. करुणा (sk.) २२. ३३७. ९३८. १०१५. ११९६. करुणामय (sk.) २२३. √करुणाय करुणाइय ४९१. √कल् कलिय १७१. ४८३. ६९२. १०६१. + सम्. संक्रिय ५४७, कल (sk.) ५२७. कलड़ (sk.) २०६४. कलण (°न) ५३. कलणा (°ना) ३१७. कलम (sk.) २७३. २७९. ३९९. कलम्ब (°दम्ब) १८७. ३६०. ३६१. ३६८. ३७८. ५६७. ५८४. ६५३. ७४५. १०८८. कलयण्डी (°लकण्डी) ५९६. कलयल (°लकल) ५२६. ८११. कलल (sk.) ६५०. १०९४. कललिय (°र्दमित) ३३१. कलाविङ्ग (sk.) ६४७. ६७७. कलस (°श) १३४. १७७. १८६. ४९९. १११३. १११५. ११८६. कलह (sk.) ३३१. ४८६. ५९२. कलह (°म) १८८. ४८६. ५२२. ५४७.

940.

कलहोआइमअ (°लधौतादिमय) ८८९. कलहंस (sk.) २७०. ४६०. कला (sk.) १८३, ६९२. कलाव (°प) १६८, ४६६, ८३४, १००७, १०४९, १०५४, १११९. कालि (sk.) ९१२, ११७९, कलिआ (°का) ७६०. कालिल (sk.) ४७४: ४८९. ५६६. ६२६. ८३०. २०७०. कलस (°ष) १३२. २६९. ३१७. ३४९. ३६०. ३७५. ४०८. ६७५. ८३२. १०९०. कलुसिय (<sup>°</sup>षित) १०. १०५. ३५४. कल्सीक्य (°षीक्त) ४७२. कलेवर (sk.) ३४७. कल्ल (?कल्यम् ) ६६८. कहाणी (°ल्याणी) २९०. कल्लोल (sk.) १४३. १४६. ५२६. ५४३. कत्य (°वच) २४६. २५२. ४८५. ४९३. ११२९. कवल (sk.) ८३१. कवलण (°न) ३५१, ४३५, ८२८, √कवलय कावलेइ ६७७. २०९५. कवालिअ १८१. ४७७, कवालिय. ३६.४९२. ८५३. कवालेडण ४१७. कवालिज्जइ १७२. कवाड (°पाट) २१२. कवाडअ (°पाटक) ७३३. कवाल (°पाल) ४०, ४५, ५९, २६४, २९१. २९७. ३०२. ३४३. ३९०, ५५७. ६८०. २००९. २२०९. कावि s. काइ (कापि) काविल (पिल) ४१८. ५३४.५७१.१०९३ कविलिअ (°पिलित) ६३२. कविस (°पिश) १८२, २०८, ३७१,-३७८. ५३८. ५५३. ५५८. ५६६. ५८१. ५९४. ८१५.

कविसीकय (°पिशीकृत) २२९. कवोअउल (°पोतकुल) ११७०. कवोय (°पोत) ५९४. कवोल (°पोल) २६९. ६९७. ६९८.

कवाल (पील) ३६९. ६९७. ६९८. ७७६. ७९२. ८३९. ११४३. ११४७. कव्व (काव्य) ६४. ७९९. ९८१.

#### √कस्

+वि. वियस इ६५७.

-वियसन्ति ६३०. १९४०.

—वियसिय १९९. ११२७.

—विअसन्त ७६५. वियसन्त २२६. ८०४. ८३७.

कसण (कृष्ण) २४, २९, ४७२, ७७८, ८३१, ९०५, १००२, १००७, ११०८, ११११,

कसणभाव (कृष्णभाव) ३३६. कसन्व (°र्कश tr.) ३७५.

कसाअ (<sup>°</sup>षाय) २१०. ५८५. ६३२. कसाय २०९. ३३०. ४१०. ५१८. ५८४. ५८९. ५९३. ५९५. ६२०. ६५२. १११२.

कासिण (कृष्ण) ५६३.

कसेर (sk.) ३९३.

कह (कथम्) ६९. ७९. ८३. २८९. २९७. १०३. ३१३. ३८०. ७१६. ७२०. ८८३. ८९३. ९१८. ९१९. ९२५. ९३३. ९३४. ९४२. ९५६. ९६०. ९७२. ९७५. ९८७.

कहकहि (°थंकथमावि) ५०३. ७४१. १०३७. ११७२.

कहिंव (<sup>°</sup>थमपि) ३७. ११०. १२३. १२५., १७३. १७८. २३३. २७५. २८०, ४९७. ५४४. ६०५. ७९८. ८०५. ८१८. ८४६. ९९४. ११७६.

कहा (<sup>0</sup>था) २४०. ४६५. ४९४. ७९९. ९९२. ११०६. ११६४.

कहंपि (कथमपि) ७२०,

काउरिस (°पुरुष) ९**१७. का**बुरिस ८९४.

काणण (°नन) ३५९, ४५६, ५**१४**, ९४८,

काम (sk.) २९,३०, ३२, ५७,७९, ३१४, ३४५, ९२०, ९९६, १९२२. ११४५, ११५१.

कामम् (=पर्योतम्) ७५. ३९१.

कामिअण (°जन) १११८. कामियण ११२२. ११३२.

काामिणी (°नी) २४९, ११२५, ११३३, ११३८,

कामिणीयण (°नीजन) १९४६. काय (sk.) १५९. २३०. ३२९. ३३३. ३३६. ४३८. ७०३. ९१७.

कायत्तण (°यत्व) १५५.

कायम्ब (°दम्ब) ५१७.

कायर (°तर) २४२. ९४१. कायव्य (कर्तव्य) ११२१. ११८४.

कारण (sk.) २२. ६१. ७२. ७३८. १०४९. १०५१.

कारही (°रभी) ६६८.

कारा (sk.) ११९८.

काल (sk.) ८४. २२८. १८९. ४५६. ५६९. ६६७. ६८१. ७०६. ७२७. ७८९. ८७२. ९१९. ९१२. ९४५. ९५१. ९७१. ९८२. ११७६

काल (sk. कृष्ण ) ११९८.

कालन्तर (°लान्तर) ११०९.

कालरात्त (°लरात्रि) ३३७.

कालायर (°लागुरु ) ११२६.

कालिन्हीं (sk.) ५२. १९०३.

काली (sk.) ४५. २९७. १०९१.

### √काश.

+ प्र. पयासेइ ९०५.

-पयासिन्ति ७५१, ७५२, ७६६,

---पयासन्त ४६९.

+ प्र. प्रभासेन्ती १०५२. प्रयासेन्ती 9049.

+ वि. विअसाविअ (विकाशित) 179.

कास (°श) ५२५. ५७८. कासाय (°षाय) ६१५. कासार (sk.) २७१.-४०५, ५७१, किसुअ (°शुक) ५५४. किङ्गिणी (sk.) ३६७. १०६८.

किण (sk.) ८२३. किण्ण (किण्व) ६४८.

कित्तण (कीर्तन) ६७०.

कित्तणमेत्त (कीर्तनमात्र) ७१३.

कित्ति (कीर्ति) २३७. ५०८. ९७६. ११२१. ११८७.

कित्तिय (कियत्) ९५४.

किम

को ८२. ८९. ५८०. ७७४. ८७८. ९२७, ९५२, ९५७, ९६१, ९६५. ९६६. ९६७. ९८२. ११०५. ११६२. के ८४. ७२१. ८१०. ८७६.९०८.

9007. का ४०२. १९२६. १९३१. १९४४. 2984. 2949.

盾 ८८. ९६. १८३. १८९. ३३९. ७०८. ७२०. ८७२.८७७. ९०३. ९१३. ९४८.९४९. ९५३. ९६३. 963. 998.

कं ८०. २७४. ८७८.

किणा ४१३.

केहिं २९५.

किणो १८२.

कस्स ८५६.

काण ९१४.

काणं ८४. ९७०. कीए ११२३. ११४१. ११५२.

कत्तोवि ८५९.

कहिंपि ७२१. ९४५. ९५४.

किंपि (किमपि) १९. ६८, ७८, ९०.

९८. २६१. ३५५. ५५३. ५७९. ५९३. ६०८. ७११. ८४६. ८५८. ८७६. ८८४. ९००. ९३२. ९१५. ९५६.२०६५. ११४८. ११५६.

किर (किल) ४९०. ७२१. ८९२. ९८५. किरण (sk.) १९८. २७२. ३०१. ५११. ६३९. ६९८. ८३०. ९०६. १००८. १०४९. १०७०. १०७५. १०७७. १०८२. १०९०. १०९८. ११३९. किरणभाव (sk.) ७७१.

/किरणाय

किरणाअन्त २२.

किराय (°त) ३५... किरि (sk.) १०४९.

किरिया (किया) ८८४.

किरीडी (°रीटी) ४९२.

किलिञ्च (sk.) १०९४.

किविण (कृपण) ९१८, ९१९, ९२१, 968.

किसल (किसलय) १३६, २०४, ४६६, ७५२. ८४२.

किसलअ (°सलय) १०६७. किसलय १६८. ६००. ११४०. ११८१.

कीड (°ट) ३४०, ४०२, ४०५, कीडइल (°टक्युक्त) ५२१.

कीला (क्रीडा) ४८६, ७५२, ८३%,

१०२२. कीलाल (sk.) ३३१. ८३०. कीलालिअ (कीलालित) १०२.

कीिलय (°लित) २८३.

ककह (कुक्भ) ५१९, ५२८, कुरुम (sk.) २०६. २५६. ७७८, ७८५.

<sup>छ</sup>ं९६६. कुच्छी (°कुक्षि) ७३२.

**√**কুস্ব

कुञ्चिय १०२०

+ विनि. विणि अञ्चिय ८०५.

कुञ्ज (sk.) ५१३. ६२०. ६४५. १०७६

कुञ्जर (sk.) ५४७,

कुडय (°टज) ३७४. कुडिल (°टिल) ३४१. ४८१. १०३१. कुडुम्ब (°टुम्ब) १५८. कुडुम्बी (°दुम्बी) ३७७. कुणव (°णप) ३२%. कुणवत्तण (°णपत्व) ३३३. ৵কুण्ড कुण्ठिज्जइ ११७. कुण्ड (sk.) १८९. कुण्ड (sk.) १८१. ६०९.१०७१. क्रण्डल (sk.) २०६. २९३. ८३३. १०५८. १०५९. कुण्डलिअ (°ण्डलित) ४३३. क्रन्तल (sk.) १११. २०५. ८३४. क्रन्ड (sk.) २०९. ५८६. ६७१. ७८६. √कुप् क्विअ १४४. ९१०. क्विय ४८३. कुष्पर (कर्पर) ६८२. कुष्पास (कुपीस) ७५७.

क्रबेर (sk.) १७८. क्रमइ (°मति) ९०५. क्रमरी (°मारी) १०६९. कुमार (sk.) ४२. २९९. क्रमुअ (°द) २७२. क्रुमुख ७४७. क्रम्भ (sk.) २२२. ४१९. ४७०. ६९८. ७३०. २०८६. क्रम्भी (sk.) ४२१. क्रम्म (कूर्म) २६. ८४९. १०१६. १०१८. २०२०. २०२९. २०३७. २०३८. 2090. कुरङ्गः (sk.) ६४९. क्ररर (sk.) २७८. ५२०. ५३१. करुणाह (°नाथ) ४८५. कुरुविन्द (sk.) ६१८. कुल (sk.) ४२. २८५. ३९६. ४४६. ४६८.

कुरुणाह (°नाथ) ४८५. कुरुविन्द (sk.) ६१८. कुरु (sk.) ४२.२८५.३५६.४४६.४६८. ७२२. ७२५. ९३९. १०५७. १०७१. ११९१. कुलउच्च (°लपूर्व) १०१४. कुलालउल (°कुल) ५०३. क्रालिस (°श) ११७. १२०. १२८.१२९. १३१. १३४. १३६. १४१. १४२. १४५. १५३. १५९. २२५. ४४४. ८२३. कुलीर (sk.) १०९३. कुवलई-कुणन्ती (कुवलयीकुवेती) ३०३. क्रवलय (sk.) ११०. २३७. ११४५. क्रसम (sk.) ३२. ४३. ६९. ११२. १३६. १६१. १८२. २०८. २७२. ३६७.४१० ४६४. ५३४. ५६६. ५८०. ५८३. ५८६. ५९२. ६०३. ६१६. ६२४. ६६१. ६७७. ६९५. ७४२. ७४५. ७४८. ७५३. ७६६. ७७४. ७८०. ७९०. ८३३. ८६२. ८९८. ९८५. १०५७. १०६१. १०८७. ११२२. १९२४. ११२८. ११३५. ११६४. ११८०, ११८८, कुसुमिअ (°त) ४८०. कुसुमिय ५६७. कुसुमीकय (°कृत) ३७. कुसूल (sk.) ३७७. ६६६. कुहर (sk.) १८१. २८२. २८३. ६९८. ८११. १००९. ११०७.

कूड (°ट) १५४. २१८. ३१६. √कूण् कृणिय ३६४. ७६१.

कूणिय ३६४. ७६१. कूय (°प) ६७९. कूल (sk.) ५१३. ५७१. क

हों कुणइ ५३.१०४.२०९.५०९.७३६. ९१०.१९२२. कुणन्त ३१९. कुणड ९३३. कीरइ ३३३.३५१.७०५.

का भ २. ७७. २२४. २८७. ९२९. ९४०. का म २०. १४४. १९२. १९२. १९७. २६३. ३०४. ३०७. ३५३. ३६३. ३७५. ४२४. ४०३. ८७५. १९२७. १९२७. १९२७. १९२७. १९२७.

केसरिह्री (°सरवती) ३५०.

काउं ८८७. ८९८. ९५५. काजण ४२०. ४३०. + सम्. सक्य ६५. +अलम्, अलंकिय ३६५. +उत्. उक्क ४९३. ৵কুष্ क्टिअ २०३. ४३४. फ्रिटिय ६२. ६९४. कडिय ५२१. ५७८. ६१७. ७४८. १०३४. ११०६. + आ. आयहिअ २४१. भायदिय 999. 782. —आयाद्विय ४१५. 907. 9009. किरन्त ११८२. +अव. अवइण्ण २९४. + आ. आइण्ण ६०७. १०७७. + उत्. उक्किण्ण ५५९. +प्र. पहण्ण ५३७. १०६२. +वि. विइज्जन्त ३३४. +विप्र. विवइण्ण ७७७. +बि. वियपान्ति ८३.

**√**क्रुप् केअय (°तक) ७४६. कोउ (°त्) ८२९. १११५. कें जर (°यर) ५३९. २०७२. केयई (°तकी) ३६९.३७९. केयार (°दार) ३४९. **केलास** (कैलास) ४२८. ६३६. केस (°श) ३२७, ३१८, ३७९, ४७४. केसर (sk.) १२. ११०. १८७. २५६. २८०. ३३१. ३६५. ४१०. ५३४. ५५२. ५८४. ५९३. ६४८. ६६१. ७४५. ७९५. ८२७. ९६६. १००७. १०४९. २०८७. केसरउब्द (°पूर्व) ११२२. **√**केसराय केसराअन्त १०९८.

केसरी (sk.) ७. ५५२. ६२२. केसव (°शव) २६. ३७, २५२. ५०९. 9084. केसहत्थ (°शहस्त) ११६६. १२०३. कोअ s. कोव. कोउहल्ल (कृत्हल) ५९७. को जहल (कौ तृहल ) २२१. ११०६. ११८०. ११९०. १२०६. कोञ्ज (क्रीञ्च ) २७३. कोंडि (ंटि) १०९. २६०. १९१. ३१६. ४४०. ७६५. १०२२. कोण (sk.) १०८८. कोत्धुह (कीस्तुभ) २२. कोमल (sk.) १६४.३५९.३८६. ५९४. कोमार (कीमार) ३२५. कोय s. कोव. कोयण्ड (°दण्ड) २४३. ७४१. कोल (sk.) ५१. ८५०. कोलीकय (कोडीकृत) ११२६ कोव (°प) २०९. २४७. कोअ १०५. कोय ७१५. कोस (° रा ) २२२. २७७. ५६७. ६३४. कोसिय (कौशिक) ३०६. कोसी (°शी=नाली) ६७९. कोसुम (कौसुम) ५७. ३८०. ७७७. ९९६. °क्सम (त्रम) २४८. ५०४. ८११. ११७१. °क्खण्ड (खण्ड) २६४. ४५४. ७०१. °क्खन्ध (स्कन्ध) ४३. १२१. १४८. २८०. ५६८. ६११. ११०२. °क्खम (क्षम) २२२. ३३३. °क्खम्भ (स्तम्भ) ५२. १९५. ६६१. ७९७. ८०६. ११९२. °बखलण (स्वलन) १०६८. °मखत्त (निमप्त tr.) ७३०. .

#### **√**कम्

+आ. अक्षन्त २७५. ३१६. ५०२. —अक्षमन्त १०९२.

+ निस् िणिक्खमइ २४४० ९२३. १००३.

-- णिक्खन्त ११६. ४४८.

+ विनिस्. विणिक्समइ २७५० विणि-क्खमइ ८५१० १९८१

-+ सम्. संकमइ ८९५. १२०२.

-संकामिअ २४९.

—संकन्त १४. ८९. १०६. १६३. १७६. २१३. २५१. ३०५. ५५६. ७२८. ११,९९. १२०३. १२०६.

-संकमन्त ११९२.

+ समा. समक्तमइ १०७१. —समक्तन्त ४५५.

# **√**क्रीड्

की लेइ ११४६.

### **√**हम्

किलामेइ ७३.

किलम्मन्ति ११३, १५२, किलिम्मिहिसि ९५४,

किलामिअ २२८ किलामिय १९८० ६३६०

किलन्त ३४. ३५६. ५३२. १०८८. किलम्मन्त १९४.

### √िक्कव्

किलिण्ण ४२०. ५६६. ६५४.

### √कथ्

कढमाण ३९७.

# √क्षप

वाविय १२७.

### **√िक्ष**

झिज्जन्ति १०२२. े झिज्जन्त ६९०. १०३०. झीण ७२१.

#### क्षिप्

क्ताः अविखन ४८५, ४८२.

+ उत्. डांक्खपड् १११५.

—उक्क्षित्त १. १३४. १४०. २९३. ५१९. ८९८. १०५४. ११८६.

+ नि. णिहित्त ७३०. ७६५. ७७३,

+ परि. परिविखन ७०२.

+िव. विक्खित्त १११. १७५. ७८•. —िविच्छूढ ६. छुह.

+समृत् समुक्तिवदः १११३.

#### √क्षीरायू

छीराअन्त ८४९.

# √ક્ષુમ્

+सम्. संखुहिय १०३€.

#### ख

ख (sk.) २२९. ५५१.

खग्ग (°द्ग) १७१. २१२. २४१. २४४.

३०३. ७१४. ७१६. ११११.

खज्जूर (°र्जूर) ५३३. ५८५. ६२९. ६८५. ७९२. ११०२.

खण (क्षण) ३६. १२६. २५७. ७४८. ७५८. ७७५. ८०६. ८३२. ६४३.४५३. ८७५. १०२९. १०३२. १०८५. ११५५.

१२७२. १२०६. **खणक्खण** (क्षणक्षण) ५८७.

खणमेत्त (क्षणमात्र) ४९३.९७४.१०४२.

# √खण्ड्

खाण्डिअ ६२६. खाण्डिय १२७. १२९. ३९९. ६०२. ७४७. ७५६. ७५८. ८२१. ९२३.

खण्ड (sk.) ४५. २८६. ४३७. १११४. खण्डण (°न) ९०४.

खण्डत्तण (<sup>०</sup>ण्डत्व) ३९.

#### √खन्

+ उत्. उक्खअ १५. उक्खय ३९०. ४३२. ४५४. ६२६. ११४४.

खन्ध (स्कन्ध) २०४० १०४९ १२००. खम्भ (स्तम्म) ३५२ ६८३

खय (क्षत) ४१.

खरहरन्भी(खरखराशन्दं कुनंती)१०२२.

**खल (sk.) २७३. ८६७. ८७**५. **८८६.** ८९०. ९८०. ९८९.

खलत्तण (°लत्व) ८८६. ,खलु (sk.) ९२८. ९७९. खलुइअ (बलतीकृत) ६९९. खाम (क्षाम) १९. ७९४.

√खिर

विज्जइ ९९८. विज्जन्ति ७२. वित्र १८७.

खीरोअ (क्षीरोद) १०३९, 'खु (खलु) ८६०, ८७९.

**√**खुड्

खुडिय १६०. २३५. ४९८. ८२८.

खुत्त (निमप्त tr.) १०१. २६४. २६६. ४४७. ६६४.

√खुप्प p. (निमज्जने).

खुप्पन्त (क्रुडन्) ४२२.

खुर (sk.) २५६. २६०. ६०२. ६५५. ६५९.

खेय (बेद) ६३६. ११७२.

η

गुअ 9. गय. गुइ (°तिं) २५५. २६५. ९८०. १०३१. गुइन्द (°जेन्द्र) १९५. २६९. ३५१. ३६३, ४३७. ५४८, ६९९. ११०४. १९९४. गयन्द ४७१.

गउड (गौड) ११९४.

गउडवह (गौडवध) १०७४.

गद्गा (sk.) ४८. ५८. ६१. १०५३.

गणणा (°ना) २४२.

गणभाव (sk.) २९८.

गणवड (°पति) ५४.

गणिड (प्रन्थि) ५१८. ३३७. ७९०.

१०२२. १०३३. १०८२.

गण्ड (sk.) १८३. २०९. ३७०. ४३३. ५६८. ५८३. ६०२. ६९५. ७६४.

२०६१.

गण्डत्तण (<sup>०</sup>ण्डत्व) ७९४.

गण्डवास (<sup>०</sup>ण्डपार्थ) १०४२.

गन्ध (sk.) ३१५. ३७४. ३७७. ४१८.

५**१६.** ५**१**८. ५३०. ५३५. ५७३. ५८३. ५८४. ५९३. ६३१. ६४८. ६५२. ६५३.

५८४. ५९३. ६३१. ६४८. ६५२. ६५३ ६६८. ७८९.

गन्धउडी (°न्धकुटी) ३९९० गन्धव्व (°न्धर्व) ११००.

°गन्धी (sk.) ३६०. ५६८. ६०९.

गड्य (°मं) २. ११८. १२५. २५५. ३०६.३१०.३१८.३६९.४२२.५९१.

६३४. २००३.

गडभत्तण (प्रेन्क) ७५५. गडिभणा (प्रिणी) ४८२.

√गभीराय

गहीराअमाण ४०२.

√गम्

ममोन्त ३७४.

गमेज्जान्त ८४६.

गय ७५. ७७. २१२. २८१. २८३. ४०१. ६७२. ७२१. ८६५. ९१८.

९६५, १०२२, १०२४, १०६७. १,०९७, १२००.

गमिअ ४९९. गमिय २६. १९३०. गन्तूण ४६६.

+ अनु. अणुगय ११७३.

+ आ. आगअ ६८८. ९४७. आगय ११९. २०६. २२८. २९८. ४६९. ४८३. ५५४. ६०९. ७४७. ९६०.

९९९. १०२४. १०६७. १०८४.

११२९. १२०४. म्बन जगास ४३९

+ उत्. उग्गअ ४१९. उग्गय २५२० ४००. ७८७.

+ उपा. उवागय ९४५.

+ दुर्. दुष्णय ९५१. ९५२.

+ निर्. णिग्मय १३. २९. १९४. ६२२. ६५२. ६७८. ७९९. ८५३.

१०६४. निग्गय ५६.

+परि. परिगय ८९९.

+परिसम् परिसंगय ३८%.

+वि. विगय ९७.

+िविनिर्. विणिग्मअ १९४५. वि-णिग्मय१३१.४९५. ५२८. १९४९. +सम्. संगअ ८१९. संगय ५४. २२५. ९६०. १०५३.

गमण ४४७, ४५५. ९३१. १०८० १२३७. १२४२.

गमणन्तर (°मनान्तर) ११४. गम्भीर (sk.) १०७. ३१८. ६४५. √गम्भीराय

गम्भीराअन्ति ६८३.

गय (°ज) १०२.१०८. २६७. २८४. ३५४. ३७३. ४१९. ५५८. ५७०. ६९५. ७२५. ७३०. ८०६. १००७. १०९७. ग∋४ ४३३. ४४६.

गयउल (°जकुल) ३९१.

ग्रथण (°गन) ९, ११४, १२४, १२५, १४३, १८३, २८६, २२६, २८६, १८६, १८६, ४०६, ६६६, ८०७, ९८३, १०६५, १०६५, १०९५, १११२, १११२, १११६, ११६५, ११६०, ११६०,

गयणयल (°गनतल) ४५९. ८२७. ११६९.

गयणवह (°गनगृष्ठ) ११८९. गयन्द s. गइन्द. गयमुह (°जमुख) ५२. ५३.

गरुम (गुरुम) १२५, १३९, १५९, ४५७, ७२६, ११६०, गरुय ७४, ७६,
 ८०, ८९, ९५, ९६, १५५, ३८७, ५६५, ५९८, ७३६, ८४६, ८६८, ८७५, ८९५, ९०६, ९०७, ९१५, ९१६, ९१८, ९८९, १८१४, ११३३, ११४३, ११४३, ११४३,

११४८. ११७२. ११७६. गरुअयर (गुरुकतर) १२००. गरुययर, ८२.

√गरुअ p. (गुरूकृ)
गरुपइ (गुरूकसोति) ११४८.

गरुइअ (गुरूकृत) ८२४. गरुइय ५५२. गरुई (गुर्वी) १२४४. गरुईक्रय (गुरूकृत) १०१४. गरुयक्तण (गुरुत्व) ८९२. ९७६. गरुल (गरुड) १३४. ८२१. ८२२. १०९२. १०९७.

√गर्ज्

्गज्जिअ ४१६.

√गर्व

गव्विय ९०. ८९९.

√गल्

गलइ ३६०. ६९४. गलन्ति ४४४. ९४**९**.

गलिअ ८५२. १०७७. ११३१. गलिय ५५६. ६७४. ७४७. ७९२. ८१८. ८८८. १०६१.

+परि. परिगलिय ४८. १८२९. ११५४. ११८१.

+ वि. वियल इं ३८६. ६६१. ८२९. ११४६.

— वियलित ७०३.

—विअलिअ ३२१. ११९०. विअ-लिय ३३१. वियलिअ १९४६. वियालिय २३२. २६५. ३१०. १०७५.

—वियलन्त ७०५. ८०८. ८३०.

+ सम्. संगलइ ७८६.

—संगालिय १६९. २०४०. ११४९.

—संगलन्ती ४६०.

गल (sk.) १०. २९८. ६३७. ६४७. १०९१. ११९४.

गवक्ख (<sup>°</sup>वाक्ष) १०८३. गव्व (°वें) ७९. ८३. ९७. ५९८. गह (प्रह) १६९. १९६. २३८. २४**१**.

३०२.१०८६. १११३. ११७३.

गहअक्त (प्रहचक्र) ११६८. गहण (°न) ३७८. ६६७.

गहिर (°भीर) ४५४. ६८०. गहीर ६०९. • गहिरभाव (गभीरभाव) ४९८.

बाहर (sk.) २४३. २६०. ५५७. ५९२. ६२०. ६४८. ६८७. ७३३. ९५६. ९९५. १०६८. ११५२.

#### √गाढतराय्

गाढयराअइ ९४२.

गाम (ग्राम) २७३. २७६. २७७. ४०९. ५२६. ५४५. ५९८. ६०८. ६०९. ८७१. गामेहआ (ग्रामेथिका) ५३६.

गारव (गारव) १९. ६३. ७४. २२१. २२४. २२६. २९०. ३३३. ४५८. ५५६. ६०६. ८६९. ८७९. ८९२. ८९८. ९०८. ९३६. ९५५. ९६९. ९८९. १०१४. १०९२. १२०१.

### √गाह

+अव. अवगाढ १८४. ओगाढ ११५९. गाहिपुर (गाधिपुर) ७३७.

गिम्ह (ग्रीटम) १६६. ३५५.३५६. ३५९.३६१.३६२.३७०.३९०.३९२. ५६९.६७१.७०७.

गिरिभड (°रितट) ६२०. गिरिभडी (°रितटी) ३७४. गिरियडी

६३३. गिरियडय (°रिकटक) ६४५. गी (गीः) ८०१.

गुञ्जा (sk.) ३५२.

९५६. ९५८. ९६२. ९६४. ९६७. ९६८. ९६९. ९७०. ९७४. ९७५. ९७८. ९७९

९९८. २००६. २०१४. १०४९. १०५८. ११७१. १२०१. १२०४.

गुणण्णुय (<sup>०</sup>णज्ञ) ७२.

गुणत्तण (°णत्व) ८७०. ९६१.

गुणत्थ (°णस्थ) ७९.

गुणन्तर (°णान्तर) ९५.

गुणभाव (sk.) ९६१.

गुणमेत्त (°णमात्र) १६४. गुणिगय (°णिगत) ७९.

गुणी (°णी) ७२. ७०८. ८७६. ८७८. ९००. १२०१.

गुरु (sk.) ७७. २६०. २६**१. ७२८. ९००**. ९१२. ११२**७**.

# √गुरुकाय्

गरुयायमाण ४३८.

### √गुरूय्

गहआअन्त ८३६. गहंयायन्त १०८०.

### √गुह

गूढ (sb.) १८. ८४९.

+ उप. उवद्रढ ११५३.

+ परि. परिगृह २. ६६१.

गुहा (sk.) ११५. १२५. १३८. १७०. २२७. २५१. ३३८. ६१५. ६१६. ६४२. **√**गृ

गिलिअ ३२.

+ उत्. डिगिण्य २७८. ४३७.१०४९. २०७०.

बोह (sk.) २१९. २५५. ३७७. ६१६. ८६७. ९१३. ९४८. ११७४.

√गै

गीय (°त) ३८२.

+परि. परिगीय ६४४.

मो (sk.) ५०. २७४. ३८८. ४८८. ५४५. ५७७.

गोअर (°चर) ९२१. गोयर १. २३५. ३०८. ९२८. ९४९.

गोउरमेत्त (°पुरमात्र ) ४९५.

गोउल (°कुल) ५३८. ५७७.

गोही (°ष्ठी ) ८०४.

गोभाव (sk.) ८५५.

गोमअ (°मय) ५३६. ५३७. ६५१.

गोमाउ (°मायु) ५४१.

गोयम (गौतम) ८०२.

गोयर s. गोअर.

गोर (गौर) ३५८. ३९६. ३९७. ५८३. १०१९. १०५९. [१०१९.

गोरी (गौरी) ३९. ५४. ५८. ३०८. गोलय (कोलक=कोल) ६८२.

गोवी (°पी) ६४४.

गोस (प्रभातकाल) ६३०. ११७३.

गोहण (°धन) ४०२. ४२२. २०७९.

्रवाह (ग्रह) ५७. १७७. ४२४. ४८८. ११७४.

°ज्ञाम ३५८. ६०७. ६२०.

√ मह

गेण्हान्त ९०८, ९६४, ११७१, ११७६.

गेण्हड ९७५.

घेपाइ ८८२. १२०१.

घेषान्त १२८.

घेषा १९०८.

महिं ४७. ११२. १६१. ४५९. ७६०. ९७२. सहिय ७. ६१. ३९३. ४७९. ६४०. ६४०. ६४८. ७९८. ४१२५. ११२९. ११२९. ११३९. ११३९.

गहिजण २८२.

घेत्तूण ६७७.

+ उत्. उम्माहिअ १०१६. उम्मा-हिय ५५८.

+परि. परिगगहिय ४८८. ६१६. ७५५.

घ

ृघग्घर (°र्घरः) ५३९,

**√**घइ

घडइ ४.३०२. ६९५. ९५३. १०२८-घडओ २९७.

घाडिअ१ ४१. २५७.८१५. ९०५.१०४६. घाडिय ४०. ५२. २३२. २४७. ३९३. ४०७. ५३५. ५४१. ६४९. ६७२. ६७३. ६८४. ७१२. ७१८. ८२८.९४३. ९८४.१०१९.१०२१.१०३८.१९९३.

घडन्त १४. ४६३. ७७१. ८१७. १०३१. ११४३.

+ उत्. उग्घाडिय ८२०.

+ वि. विहडइ ७४९.

--विहडन्ति २८८, ८२३. ९७६.

—विहाडिय १५६. १५८. १५९. ४३७. ४९७. ५९१. ६१५. ६७६. ६७८. ६८८. ८१७.

—विहडाविअ ८

—विहडन्त २९८. ४६३. ८१८. १०२५.

+ सम्. संघडइ ७०. ९३४. १९४६

—संघाडिय १२.

घडण (°टन) ६२७. ७०२. ७०४.

घडा (°टा) २८८.

घण (°न) ७. १२. ६२. १३५. १७४. ३६०. ४१६. ४७२. ५२०. ५२४. ६४०. ८०१. ८०६. ८१७. ८१८. १०१८.

१०४२.

घणत्तव (°नत्व) ५३६. घण्टा (sk.) २८५. ४९९, ६७३. घम्म (°में) १०८५.

• घर (गृह) ३६४. ६०७. ६६६. ६८२. ६८५. ८७६. <sup>०</sup>हर १३६. घरिणी (गृहिणी) १००३. घुम्मिर (घूणेनशील) ४७८, घुस्मिण (घुस्ण) १६९,

√घूर्णे े घोणन्त ४६४.

**√**घृष्

+ नि. णिहद्व ५०९.

+परि. परिहिड ११८९.

+ विनिः विणिहद्व ३४४. ६७५ विणिहिद्व १०३७.

घे s. मह् घोणाउड (°णापुट) ८५०

चोल p (चूर्णने, H. P. IV. 117.)
चोलइ १००. १६४. २७२. ५८४
६५२. ६५३. ८३४. ८३६. १०९३.
११०२. ११३६. ११७८.

घोलन्ति १३५. ३५७. ३८५. ९०६. घोलाविअ ८५०. घोलाविय ८२५. १०४८.

घोलन्त ४९९, ८२१. घोलमाण २४.

+ परि परिघालइ ७३१. ८४७. १०७५. ११०८.

+ प्र. पहोलन्ति ५८१.

घोलिर ( घूर्णनजील ) ४९. ५९. ९७०. ३६२. ५२०. ६९१. घोस ( <sup>°</sup>ष ) ६०८.

### च

च (sk.) ५०. ६६. ६७. ८२.१८४.
२४०. २८२.२८३.३८२.४०६.४५०.
५१६. ७४३. ७७६. ८०१. ८७३.
८९६. ९०९. ९१४. ९१८. ९४६.
९६५.९७३.१०५६.१२०९.३४४७.

२५३, ३६३: ४०६, ४१३, ५२%, ५८६, ८००, ९२६, ९२७, ९७३, १९६, १२०५, य ६७, ६८, ७६, ९३, ९४, १०८, २४८, १७०, ६५०, ८७२, ८०२, ८०२, ८०२, ९०४, ९८४, ९८४, १००५, १०७४, १८४, १८८,

चअ (°य) १०५४. चउक्क (°तुष्क) ८४९. चउमुह (°तुमुंख) ४७.

चंदर (°तुर) २५४.

चउराणण (°तुरानन) ५९. चक्र (°क्र ) २३८ - ३०२ ४६९

चकक (°क्रा) २३८. ३०२. ४६९. ७५९, ११८२.

चक्काय (°क्रवाक) ११७७.

√चक्ख p. (आस्वादने) चिक्षिय १६२, ७८९.

्रचक्र, चक्क, चक्कल

चक्कलइङजन्ति (चक्रीक्रियन्ते) १०४२.

चक्कलिय (°न्नीकृत) ७७३. चन्नल (sk.) २३४. २६७. ४६३.

चड्यु (sk.) ६३०.

चडकारी (°टन्कारी) ६३५. चडल (°टुल) ९३३.

चण्ड (sk.) २४३. २४७. ८२७.

चण्डी (sk.) २८९, ३२८, चन्द (<sup>०</sup>न्द्र) ११, ३८, ४५, २५४, २७१, ३०९, ६९३, ११४३,

चन्वण (°न्दन) ११२, १२१, १६३, १८६, २१०, ३०४, ३६३, ३६८, ४६२,

चन्दहास (°न्द्रहास) ४२७. चन्दिमा (°न्द्रिका) ६५६.

चमर (sk.) १२०८. चम्पय (°म्पक) ३६७. ७६०.

√चर

६ चरिञ २५४. ८६६. ९९८. ११८४. ११९२.१२०९.**च**रिय,९४६.११२०. चिण्ण (भक्षित tr.) ५३९.

+ उत्. उचरन्त ३७७.

--- उचरमाण ४०२.

--- उचारिजण २६०.

+ वि. विअरइ ३८८.

--वियरन्तु ९७.

--वियारेइ ८९.

+ सम्. संचरइ १९०० ३२९० ४२९० ५८०. ७८४.

--संचारिअं २५४. संचारिय १०८. ५९३.

+ सु. सुचित्अ १९७९. चरियधारी ( चारेतधारी ) ८८९. √चल

> चलइ १९७, ३८७, ४२२, ४ चलन्ति ६४७,

चलिं अ१९२.३५४.४२१.४५६.८०३ ११९०. चलिय १०१. १९८. २८४.४४०.४७४.५४१.११०३.

चलन्त १००. ११६. ८१४. ८२५. + सम्. संचलिय ११६.

क्रम् (तीर ) २५६ १५५ १८५ व्यक्त (तीर ) २५६ १८५ १८५

चल (sk.) ४४५. ७५२. ९८२.

चलण (रेंग) १७. २४. ४३. ६०. १८९. २५०.२५१. २६४. २८६. २८९. ३०३. ३०९. ३२०. ३२४. ४२०. ४८३. ६२२. ७६०. ७६९. ७९८. ८१२. ८२९. ८४९. १०४६.१०४७.१०४८.११५७.११९०.

चसअ (°षक) १११८ चसय ६९०. ११४४.

चाअ (त्याग) ९१९.

चाडु (°टु) २५४.

चाणक (°क्य) ११८४.

चामर (sk.) २०८. २७३. २२७. २६७. ४६७. ६९७. २०५४.

चामुण्डा (sk.) ४६.

चारण (sk.) २५४.

चारु (sk.) २५४. ७७७.

चाव (°फ) ३२. २४२. ३८०. ३८९.

४४३. ४४४. ४४६. ४५२. ४८२. ६०३. ६५९. ६९४. १११६.

#### **√ि**च

.+ उत्. उचेिित ५३६.

+ वि. विचिणान्त ८६१.

°चिअ s. °चेअः

चिञ्चिणी (°नी) ६७७.

चिण्ह (°द्व) ६८६.

चित्त (sk.) ७३८. ७८९. ९३७. ९७३.

चित्त (°व) ७६८. १२०९.

चित्तल (१चित्र) ६५१.

## **√**चिन्त्

चिन्तेन्ति ८५८. ८८४.

चिन्तिउम् ७१०.

चिन्तिजण २३५.

+ वि. विइन्तन्ता (विचिन्तयत् ) ९७८.

चिन्ता (sk.) ४६८. ९८६.

चिन्तायड्डिय (°न्ताकृष्ट) ९७२.

चिन्ध (°इ) २९८. ४७९.

चिबुअयल (°बुकतल) ६२२.

चिर (sk.) २०. ४०. १२०. १४४. १८७.

१९०, ३६४. ३९५. ४८४. ६८७.

६८८. ८३८. ९२६. ९२९. ९८७. १२४४. ११४६.

चिरयर (°रतर) ४३९.

चिरयाल (°रकाल) ९३३. १०१७.

चिविड (°पिट) ५२९.

चिहर (<sup>°</sup>कुर) १६१. १६५. ७३४. ८२७. ९९९. १००२.

# √चुड्

+ उत्. उज्ञुडन्त ७३३.

चुडुप्प (क्षत tr.) १६५. ५९१. ८४२. चण्ण (चूर्ण) ३७५. ४२७. ५२९. ५४३.

इ०२. ६१७. ६७०. ६८२. ७८८.

११६०. ११८२.

### √चुम्ब्

चुम्बिअ १०९१. चुम्बिय २१. ६८९. ११३५. ११६७. + परि. परिडम्बइ ११६२. --परिचुम्बिय ६३०.

चूअ (°त) ५९९. चूय ३७६. ६०१. ६०६. ७८८. ९६५.

चूडा ( sk.) ३७२. ४९२. चूडामणि (sk.) २०५. ७७७. चूडामणिभाव (sk.) ७४५.

√चूर्ण्

े + अवः अवचुण्णे न्त<sup>ं ७६</sup>६ः चुण्णिय २७३ः

°चेअ (एव) ७६. ८५. ३३७. ८७२. ८८८. °चेय१२७. १८८. २९६. ३४२. ४४०. ४९५. ५०३. ७२१. ७२५. ७३८. ८२६. ९०५. ९३१. ११६८. ११७५. °द्ये अ ५०१.९१०.९३२.९४४.१०७९. ° चेंय ८. ८३. ८६. १५१. १९०. २३९. २९२. ३२८. ३३९. ४६३. ५३२. ६०५. ६६२. ७०८. ८४९. ८५१. ८७४. ८८०. ८८२. ८८९. ९०१. ९१३. ९४८. ९५९. ९६१. ९६२. ९८०. ९८२. १०२५. °चिअ १. २५३. ९०८. ९७८. भिया ११. २३. ३३. ६३. ७१. ७८. ०३. ११७. १४२. १५५. १५६. १८६. २२४. ३३७. ४३२. ४३८. ४४३. ४५८. ४८९. ६६१. ७०६. esc. 008. ८४५. ८६२. ८७६. ८७७. ८८२. ८९२. ९०४. ९०८. ९२६. ९३२. ९३५. ९४०. ९६५. ९६९, ९८२, ९८५, ९९७, १००४. १०६३. २०७२. १२०६. ११३५. °चिअ∙ ११३०. ११५६. १२०७. १२०२. भिय ६३.८१.८२.८९.९३ ११८. १३२. १४७. १५३. १५४. १५७. २०९. २२३. २६१. २८१. २८८. ३१९. ३२४. ३४०. ३४६. ३४८. ३५९. ४०८. ४१०. ४१३. ४४१. **४४९. ४५२. ४९६. ५०५. ५०६**. ६६०. ६६३. ६७२. ७४२. ७६७. 54

छ

√গুরু p. (বানা ) H. P. IV. 100, ত্তর্জানি ৩২२.

छडा (°टा) १२६. १,७४. ४१५. ६३३. ७८०.

छण (क्षण) ७८४.

छित्त (°त्र) १५.

छन्दण्णुय (°न्दोज्ञ) ८०२.

**छप्पय (** षट्पद ) ५५२.

छल (sk.) ३. ३१. ३२. १६०. २५२. ३५३. ४६६. ७००. ७११. ८४८. ९२९. ९४८. १००२. १००५. १११६. ११२६.

छलरुणयकंच (१) १२०५.

ন্তাৰি (sk.) १८७. २५८. २९५. ४१९. ১৯০. ১৯৫. ১৯৫. ১৯৫. ৬১৫. ১৯৮. ৯৫০. ১৯৫. ১৯৫. ১৯৫. ১৯৯৫.

छविक (पिहित) १५०.

# √छिंद

छिन्दइ १४२.

छिइज्जन्ति ११९८.

छित्र ४९८.

+ परि. पारिछिण्ण २५९.

+ ज्युत. बोच्छिण्ण १५०. १५५. ७०३. १०२४. १०२६. ११०८.

छिद्दिय (छिद्रित) ५६५.

# √छिप or छिव p. (सृश्)

छिपाइ ९१४.

छिप्पान्त ९२८.

्रेच्छिवंसु ९५१.

छीर (क्षीर) ८३०.

### √छुर्

+ वि. विच्छरिय १६४. ७८०.

 $\sqrt{g}$ ह p. (क्षेपणे)

+ वि. विच्छुढ ३६६. ८२९.

ক্তরা (°द) १३८. १६३. ३९९. ৩০१. ११९४. ক্তরা ११९. १५१. ३२२. ३२७. ३५४. ४४४. ४५६. ४९६. ४९७. ५९४. ५७१. ६५५. ६५८. ४९८. ७०३. ७३२. ৬८६. ८१८. १०२८. १०२७. १०३३. १०८५. १०८५.

छेत्त (क्षेत्र) ४०५. ६६७.

छेप्प (शेपः) ८४८.

छोह (क्षीम) ८२४.

#### ज

ज (यत्)

জী २. १४. २०. २७. ३०. ३७. ५१. ५३. १०४. २२३. २३९. २५३. २८२. ३२४. ३८०. ८१४. ८७८. ९४२. ९६३.

স হহ. ८३. ९६. २५६. २५७. २५८. २५९. २६०. २६५. २६३. २६५. २६६. २६७. २६८. ४४९. ४५९. ৩০८. ८६५. ८८१. ४८५. ९००. ९०८. ९२८. ९६२. ९६४. १०६५. ৬५३. ৬६१. ७६४. ७६६. ७६८. ৬६९. ৬৬१. ९२५. ९२६. ११२१. জাओ ৬५४. ৬५५. ७५९. ७६०. ৬६२. ७६५. ७६७. ९२६.

जं (यत्) ५०. ७२. ८९. ९९. २४०. २४०. २४५. ४९०. ७०८. ८६०. ८६३. ८७२. ८९२. ९१७. ९३८. ९७०. ९८२. ९७०.

जाई ७२७. ०३५. [९८०. जं (यम्) २३१. ८०२. ५४९. ९५६. जेण २३. १६०. २३५. २८३. २९६. ४२४. ४२६. ४२७. ५८७. ७१३. ८५५. ९३०. ९३१. ९३०७. १२०७.

जोहिं ८७७. ९०८. ९४६.

जीए ९३२.

जाहिं ७५७.

जस्स ३, ४, ८, ९०, २०, ३०, ३१, ३२, ३०, ३०, ३०, ४८, ४८, ९०, ९०२, १०३, १०४, १९३, १६०, १६६, १८९, ४२८, ४२०, ४२८, ४२०, ४२८, ४२०, ८०, ८०, ८०१, ८३८, १०६४, १०६०, १०७०, १२०८,

जाण ६२, ६४, ७३, ८१, ९०, २०९, २०९, २६१, २६४, ४१९, ६६१, ६९८, ७०८, ७१२, ७४३, ७६६, ७५८, ७६३, ७६, ९६१, ९६१,

जाणं ७२०.

जीए ४३. ५९. ९३४.

जिम्मि १००. १०१. ४३०. ४६५. ४७०. ४८४. ४८५. ४९१. ४९२. ४९३. ५०७. ६३६. ६९४. ८८३. ८९३. ९८९. १०४३. १०७४. जेस ४५०. ९१३. ९५२. जेसुं ११७. ४५०. ९१३. जास ७४२.

जन्थ २८०. ३२३. उभा (जय) २३९. (१ ज

जअ (जय) २३९. (? जगत) जय १०८. २००. २२२. २३६. २४३. २४४. २६२. २६९. ३५१. ३६३. ४१९. ४३७. ४३९. ६९९. ७३७. ७४२. ८३१.

जह (यदि) ७२०. ८७०. ८७६. ८८४. ८८५. ९२०. ९६८. ९८२.

जइवि (ययापि) ९५१. ९६६.

जउणा (यमुना) २४. १०५३

जक्ख (यक्ष) ५११.

जङ्गा (sk.) ४८९.

जाच (जात्य) ६०२. जान्नर (जर्जर) ५१५.

जज्जर (जर्जर) ५१५, ५५९, ६०८, ६७८, ८४०, ११०९, ११४५,

√जज्ञर-जज्जरिका जज्जरिज्जन्ती १००२.

जड (sk.) २७५. ३७७. ५१८.

जडभाव (sk.) ७८३.

जडा (°टा) ३०, ३४. १७९. ६३७. १००७. जडिल (°टिल) २४१. ५३४. ७९०

जडिलिअ (°टिल) ३४३.

जढर (°ठर) १.

जाण (°न) २९६. ३०१. ३१७. ३२०. ३२४. ४६४. ४९५. ५५०. ६३२. ६७५. ८६९. ८७१. ८७६. ८९९. ९५१. ९५८. ९६२. ९६६. ९९४. ९९९. १०५०. ११२२. ११४२. ११४७. १२१९.

°यणत्थ (जनार्थ) २४६. जणयभाव (°नकभाव) २९०.

जणयभाव ("नकमाव) २९० जणवअ ("नपद) ५१०

√जन्

जायइ ७३. ८१४. जायित ६४. ६४२. ८७०. ९४३. ९९९. १०६९. ११५३. जावा ४३. १५८. १९६. २००.

जाअ ४३. १५८. १९६. २००. २०१. ३२४. ३४३. ४१६. ५१९. ६९३. ७३७. ८१०. ९१९. १०९३. ११५८. ११८०. १२०६. जाय ७१. ८८. १३१. १३२. १६५. १६३. ३८६. ३९२. ३६३. ३९४. ३९६. ३९६. ४९५. ५०४. ६६३. ६६३. ६६३. ६६३. १०९०. १९१०. १९३८. १०९०. १९१०. १९३८. १०४.

जाणिअ ९४०.

+ सम्. संजाय ४७५. ११११.

जन्तु (sk.) २८७. ,

**ज्ञम** (यम ) १७२. २८९.

**जम्बाल** (sk.) ८३०.

जम्बु (sk.) ३७२.

जम्बू (ek.) ५१६. ६५२. ११६५.

जय s. जअ.

जाय (जगत्) ५०. ६२. ४८७. ८०६. ९०२. ९११. १०१५.

जार (जरत्) ६११. ६६९. ६७०. ६७५. ६८५.

जरंड (°ठ) ५१५, ५८४, ५९४, ६९४, ६४७, ६७७, १०८२,

### **√**जरढाय्

जरहायन्त ५८%

जरा (sk.) ४६७. ४७५. ६७२. १०००.

जरी (sk.) २००२

जल (sk.) ९३. १६३. १६५. १७८. २१९. २७८. ३६६. ३७०. ३९३.

३९८. ४०४. ४०७. ४०८. ४४९.

५१८. ५२३. ५३०. ५५४. ५५६.

५६५. ६१४. ७२७. ७८९. ८०६.

८११. ८१३. ८१४. १०२५. १०३५. १०५६. ११७६. ११७७.

जलअ (जलद) ४०७. ६५४. जलयू, ३५९. ३९४.

जलकलम्ब (°दम्ब) ५१३.

जलण (ज्वलन) १४०. १७०. १७३. १७४. १७७. १७८. १८०. १९८. २४१. ४७८. ४८१. ८०७. १०८९. जलणिन्न (ज्वलनिम्न) ८००. जलणिन्न (°लनिध्) ५२४. ६३१. जलभवण (°न) ८०९. जलस्य (°लचर) ४५२. ४८५. जलस्य (६४.) ३८५. ५१३. जलहर (६४.) ३८५. ६४७. जलहर (°४८) २४६. १४७. ४१७. ४५२. ६२८. ६२९. ७२१. ७९९. ८१०. ९८५. १०२२. १०२८. ११८३.

#### √जल्प्

जम्पइ ८४५. जम्पिकण १९२०. जाव (<sup>°</sup>प) ४.

ज्ञव (यव) २५८, ५८७, ५८८, ५८९, ज्वयचमाण (?सुजात्यधानां वायुविशेषः tr.) २५५,

जवा (°पा) ११८०.

जस (यज्ञः) १०६. २२७. २१८. २३९. २५४. ६९६. ८२६. ९४५. १०४५. ११९३.

जसवम्म (यशोवर्मः) ९९. जसोआ (यशोदा) २९:

ज्ञह (यथा) ६६. ६७. ७१. ७८. ९६. ९७. १४२. ५०८. ८४१. ८४४. ८५८. ८६४. ८६९. ८९७. ९०२. ९५७. ११५३.

जहजह (यथायया) ९०२. ९७६. १०२८. जहण (<sup>°</sup>घन) १९. १६५. २५९. २७५. १६५. ७७५. ७७६. १०६८. १०८०. ११२७. ११५३. ११६१.

जहा (यथा) २४८. ७९७. ९४७. ९९९. जहिंच्छं (यथेच्छ) ९७३. जहेंच (यथेच) ८९७. जाइ (°ति) २९४. जाइनण् (°तित्व) १९५५.

√जागृ

+ प्रतिः पाडिअग्गिअ (प्रतिजागरितः) ४७९. पाडियग्गिय ३१७. १०६०.

 $\sqrt{3}$ जामइस्र p.

जामइडायमाण (यामिकायमान) २०. जामवई (यामवती) २०८७, जामिणी (यामिनी) ३२७. ५०२. ६४६.

५५३. १०८०.
जाल (sk.) ११. ५०. ९१. १६०. १५३. १५५. ३८९. ४५१. ४५३. ४५४. ४७६. ४७४. ४७६. ५४६. ५५२. ५९२. ६९५. ६९२. ६९४. ११३२. जाल (आनाय) ४८५. ७३१. १००२. जालय (°ठक) ६८३.
जाला (ज्वाला) १४१. १७२. १८०. १०८. २४१. ४८२.

#### √जालाय

जालाय जालायमाण ७५३. जालायमाण ७५३. जालिय (°लिक) ५२१. जालिया (°लिका) ७३२.११२९. जाव (यावत) ८८. ८९६. जावय (यावक) ३०९. ३११. १३२. जाहे (यदा) ३०२.९१५.१२०२.

**√**जि

जयइ २. ४. ६. ७. १०. १२. १३. १५. १७. १९. २०. २१. २६. २९. ३२. ३४. ३६. ३८. ४३. ४७ ५०. ५४. ५६. ५९.८ ७. ९१. ३८०. ११९४. जयन्ति १९. १६. २८. ६२. ६३. जिय ६०३. जेडण ११९७. [६७१. +निर्. णिक्जिय ६९३. निज्जिय जिण्हें (जिल्णु) ४८८. [४६८. जीअ (°व) ९९१. जीय १९७. जीव जीमुअ (°त) ३०८.

जीमूअउल (°मृतकुल) ११८९.

√जीव्

जियइ ८७८.

जियन्त ९६२.

(n)

जीअ (°वित) ४३४. जीय (n.) जीहा (जिहा) ४७. ३२३. ३२८.

४६६. ४७७. १०१२.

जुअ (युगं) २८०. ७५९. १२००. जुय १८८. ९१२. १०४७. ११२३. ११२७.

१२७७. जुअइयण (युवातिजन) ११६३.

ज्ञुअई (युवति) १९४२. १९४७. जुयई ९९५. जुवई ७२०. ११२८.

जुअल (युगल) ३३६. जुयल १३५.

जुड्झ (युद्ध) २६७.

ज्ञुग्ण (जीर्ण) ६८२.

जुवइत्तण (युवतित्व) १९.

जूह (यूथ) २७५, ३५०, ५४७, ५४८. ५५८, ५७०, ५७६,

ज्रिया (यूथिका) ४१०.

√ज्ञम्भ्

+ वि. वियम्भन्त ८२१

जेत्तिय (यावत्) ४४०.

जेत्वियमेत्त (यावन्मात्र) ८६८.

जोअ (योग) ८१३.

°डजोअ (योत) ९०७.

जीग्ग (योग्य) १३१.३५१.४९०.६१७. ७६३.१०४६. ११८५.

जीव्हा (ज्योत्सा) ३३. ७०२. १९७८. जीव्वण (योवन) १००३. १९५८.

जीह (योध) २६२. ४३६.

√ज्ञप्

+ आ आणत्त ९२३.

√ज्ञा

याणामि ८८४.

णज्जइ (ज्ञायते) ४४२. १९४७. नज्जइ

180.

णज्जन्ति ४००. ५६०. ९६२.

+वि.विण्णाअ १२०.

√ज्वल्

जलइ १७४.

जलि अ १३९. जलिय १४३. ८९६.

जलन्त ४२. १२४.

+ प्र. पज्जलइ १६९.

—पञ्जलिअ ३२५. पञ्जालय १५७.

20

~•

झङ्कारी (sk.) ६२०.

झज्झणा (imitative word) ६२३.

√ झणस्कारय्

झणकारेइ ७८८.,

झित ( झटिति ) ३६. २०८. ४१४. ६८४.

झसुर (ताम्बूल्) ११२५.

झाण (ध्यान) ६४२. ७३८.

√िझज़ s. क्षि.

झिल्ली ( लहरी ) ५५४.

झीण s. क्षि.

ट

टकुः (sk.) २६०. ७००. ७०१. ७०३. १९८५.

टङ्कार (ओज: tr.) ६७.

ट्यार (टकार) २६०. [1]5.

√टिविडिक्स p. (भूषायाम्, H.P. IV. टिविडिक्सिअ (प्रसाधित) ५९८.

ठ

डाण (स्थान) ८२. ११९. २६१. ४८९. °हाण ८१. ९७. १७८. ३२४. ३९३.

६६६. ६७०. ७३१. ९०८. ९११. ९३**९**. <sup>०</sup>**डाणभाव** (स्थानभाव) ५५४.

वियभाव (स्थितभाव) ७२०.

ड

डडझइ s. 'एह

√डम्ब्

+वि. विडम्बेइ ७१४.

—वेलम्बन्ति ७५३.

—विबम्बिय १०२.

डम्बर (sk.) ३६०. १०४४. डहण (दहन) ३१४.

डिम्ब (sk.) ४६. ३३२. ४३६.

डिम्भ (sk.) ५९८. ६०७.

√डी

+उत्. उड्डन्ति २३२.

—उड्डेन्ति ७७०.

— उड्डन्त ५४३.

-उड्डेडण ५५१.

ण (न) ७०. ७३. ८२. ८३. ९७. १४२. १४७. २२०. २४०. २४२. २४६. २७४. २९७, ३०३. ३१२, ३१४, ३८०. ४८८. ५३६. ६९६. ७०४. ७०६. ७०७. ७२०. ७२८. ७२०. ८१३. ८६०. ८६१. ८६४. ८६९. ८७०. ८७२. ८७८. ८८२. ८८४. ८८७. ८९६. ९००. ९०१. ९०६. ९०७. ९०८. ९०९. ९११. ९१५. ९१९. ९२०. ९२२. ९२३. ९२४. ९२६. ९३०, ९३५, ९४४, ९४८, ९५४, ९५५. ९६१. ९६३. ९६९. ९७८. ९८२. ९८५. ९८६. ९९०. ९९४. १००४. १०२०. १०७२. ११३२. ११३५. ११४२. ११५४. ११९१. ११९९. न ७६. ७९. ८३. ९५. ९६. १५३. ३८७. ४९२. ७२८. ९४६. ९५८. णइअड (नदीतट) ४०%

णई (नदी) ३५७. ३६०. ४०२. १०००.

णक्खत्त (नक्षत्र) १०८७.

णडाल (ललाट) ३२. ३५. ४१. १०३. १०५. २१४. २२३. ३११. ३१४. ३४०. ५०९. ७०५. ७२१. ७४१. ८४०. ११२३. ११३५. ११९९. णाडाल २९. नडाल <sup>६९</sup>२.

णणु (ननु ) २२३. २८८. ३३३· ८५९. ८६८. ९२४.

°णन्दी (°नन्दी) १०७६. **्पपहुत्त** (अप्रभवन्=अपर्याप्त) १९४. णपहुष्पन्त (अप्रभवन्) १६. ४६. णमकार (नमस्कार) ३३८. णम्मया (नर्मदा) ४६५.

णय s. णव.

णयण (नयन) ३०. ३५. ४१. ११२ २०७. ३१४. ३२३. ३५३. ६९३. ७४२. ७६२. ७९२. ८०४. १०६४. ११७७. नयण १६२.

णयर (नगर) ३६२. ६४४. ६६४. ६८८. ७९१. १०७९. नयर २५४.

**णयरी** (नगरी) ४०३. ५०१. ५०२. ५०**७.** णर (नर) ७. १०. १२. २५४. २९८. ३०२. ४२४. ४३६. ४९४. ८६३. १०७३. १२०९. नर १९५. ३२६. ७२९.

णरवड् (नरपति ) ३४७, ४१३, ९०१, १२०४. नरवइ ७२९.

णरिन्द (नरेन्द्र) ६७. २१४. २१६. २२३. २३८. २६२. ३५३. ४२३. ४५०. ४६५. ४८३. ४८७. ६७०. ६८६. ६८८. ६९६. ६९९. ७२९. ८४३. ८५९. ८७०. ८७७. ९०३. १०७३. १०७४. ११६४. निरन्द २३८. ७२४.

णल (नड) ५१३.

णलिण (नलिन) ५.

णलिणी (नलिनी) २८ २१९ ३७८. ५१५. ५१९. ५२०. ५२३. ५७१. ५७८. ६८९. ७७३. २०७०. ११७७. निलणी ५२२. ५७०.

णव (नव=नूतन) ९२. १८४. २५६. २७७. ३२२. ३५७. ३६५. ३६७. ३७९. ३९०. ३९६. ३९७. ४००. ५१२. ५५३. ५७३. ५९७. ५९८. ६४१. ६४७. ६५५. ७४५. ७५१. ७९५. ८३७. ८२०. ११२९. ११८१. १२०८. णय २०९. ७४४. नव ८५.

३८७. ४६६. ६०५. ७७२. ७७६. णव (नव) ४२६.

णवर (केवलम् tr) ९२. २४५. २९२. ३३७. ६९०. ६४२. ६९९. ७०६.

७२३. ७२३. ७९८. ८६१. ८७४. ८७५. ८८९. ९११. ९४७. ९६२. १०३२. १०३४. १०३६. १०६३. ११४७. नवर ९०. २३८. २३९. 288.

णवरद्भाय (नवरङ्गक = कौसुम्भवासः) ५९८. s. रग्गय.

णवरि (अनन्तरम् tr.) ३६३. ४१३. ११६४. ११८४. ११८५. २७०. णसहिय (असोढ) ३६४. ११६२.

णह (नख) ७. ८. २२. ६०. १६५. २५१. २५६. २६४. २८६. ३०९. ३२०. ३६५. ३६८. ४२०. ५६८. ६१८. ६२२. ६४१. ७३३. ७५४. ७५८. ७६९. ७७८. ८२३. ८४९. ९८६. १०१०. १०२२. १०४१. १०४६. १०६७. ११५0.११५१. ११५६. ११६०.

णह (नभः) १३५. १३९. १४५. १७४. २००. २२५. २२७. २२९. २३१. २३५. २८१. २८२. २८३. ३६२. ४१६. ४५१.४७३.४७६. ४९५. ४९६. ५२० ५५८. ६३१. ८१९. ८२९. १०३६. १०५६. १०९९. ११६४. ११८१. नह 2 98. 679. ११९३. णहयल (नभस्तल) २००५. ११८०. णहवड (नभ:१४) १०९६.

णा (न) १४५.

णाडाल s. णडाल.

णाम (नाम) ६९. ८५. ७१३. ८५५. ८७४, ८७६, ८९३, ९१९, ९३४. ८५२. ८७२. ८७५. १००४. ११३५. नाम ८९. ८७७.

णाममन्तक्ख (अपराध) ११४२.

णाय (नाग) ४७९.

णायय (नायक) ८२५.

णारङ्गः (नारङ्गः) ५९१.

णारी (नारी) ३१९. ३७९. ४७९.

णाल (नाल) १. २०५. ५२३. ६०६. ६२९. ११४५.

णालिएरी (नालिकेरी) ६३४. णालियेरी णाव (नौः) ८१२. णास (नाज्ञ) ७५७. ९२४. ९४५. णासा (नासा) १०१२.

णाह (नाथ) २७६. २८४. ३५४. ४१७. ४२१. ४२३. ४८३. ६४६. ७०४. ७०७. ७२७. ८२३. ८२४. ८४४. १०१३. १०१७. १०१९. १०२२. १०९४. १११७. नाह ९९.१९६. २४५.

णाहि (नामि) ५. १३. २८. १०५१. १११८ नाहि २१.

णिअ (निज) ६०४ णिय १७. ७६. १७२. ३०३. ३२८. ३९०. ४२७. ६८८. ७०१. ७०८. ७२७. ८२८. ८२४. ९१९. ९५३. ९७०. ९७८. १०९४. निय ८२. १३०. १४२. २३९. ४९३. ८५८.

णिअम (नियम) ६४२. णियम ३१३. णियमण (नियमन) १२३४.

णिअय (निजक) ११९५. णियअ ५६. णियय ३१. ७४, ५६०. ८५५. ९३८. ९७४. १०१४. १०४६. १०६४. १२०४. नियभ ६३. ४६९. नियय ३२६. ८७३. ९९८.

णिअल (निगड) २८७, ११९५, ११९८, णिअलिअ (निगडित) ११९०. णिआह (निदाघ) ३६३. ७४४. णिउल (निचल) ५१७, ५३०, णिओअ (नियोग) ९८८, १२०८. णिक्कम्प (निष्कम्प) २७५. ५९८. ६४२. ८२२.

णिक्कारण (निष्कारण) ९२२. णिग्गम (निर्गम) २. २७. ४८. ४४७. ५१९, ५२७, ५३९, ६३९, ६८७. ७८८. २०८४. ११२० ११९६. णिग्रामण (निर्गमन) ३६४. १०५२. णिग्राण (निर्गण) ७०८. ८६५. ८७८.

८८०, ८८१, ८९३.

णिश्च (नित्य) ५००. ८६३. निश्च ३३. णि चल (निश्वल) २८३. णिच्छिल्लिय (? छित्र tr.) ५६४. णिज्जण (निर्जन) ३८२. णिज्झर (निर्झर) २३०. ३४९. ४४५. णिद्ववण (निष्ठापन) १०७३. णिहर (निष्टर) ८२३. निहुर १४२. णिण्ण (निम्न) ६८१. णिण्णआ (निम्नगा) १०५६. णित्थाम (मन्द tr.) १६२. णिहत्तण (निद्रात्व) ३१२. णिहा (निद्रा) ३६१. ३६४. ३८२. ५०२. ५५८. ११६२. ११६३. ११७२. निहा २९६. णिहोस (निर्दोष) ९५८. णिन्दा (निन्दा) ७३. णिष्फुर (निष्फुर) १४४. णिबिड (निविड) २७४. ४१२. ४१६. ४३६. ५१९. ६२९. ६७८. ७४१. १००२. णिविड २०४. ५८६. निबिड 449. णिबिडिय (निविडित) ६३७. ७७५. निविडिअ १७४. णिबिडीक्य (निबिडीकृत) ४५९. णिबुड़ (निक्राडित) ४०९. णिडभच्छण (निभेर्त्सन) ९४७. णिडभर (निर्भर) ३८२. ८१२. ९१३. णिमित्त (निमित्त) ८९१. ८९२. निमित्त ₹99. ८9€. णिमिस (निमिष) २९९. णिमेस (निमेष) ११३४. निमेस ५००. णिमेसि s. मा. णिम्मल (निर्मल) २१३, ९५०, <sup>९६५.</sup> ९६६.२०४२. २०६०. ११११. निम्मल ७२. ६२८. णिम्मल्ल (निर्माल्य) ७९०. √णिम्मह p. (to go, H. P. 1V 161) णिम्महन्त ५३०..

+ वि. विणिम्महइ ६४८. —विणिम्महिय ६६८. णिम्मोअ (निर्मोक) ४०५, ६७६. णिम्मो-य १०२९. णियअ s. णिअय• √ियच्छ p. (दृज् H. P. IV. 180. णियच्छियव्व ३९६. णियच्छन्त ५२१. णियम s. णिअम. णियम्ब (नितम्ब) ३५९. ६१६. निअम्बं .२०३. नियम्ब ११५. १३५. १४१. १४६. १४९. ६२५. णियर (निकर) ८२८. णियंसण (वस्र). ६३२. **णिरम्गल** (निर्गल) ४२९. णिरञ्जण (निरञ्जन) १०४१. णिरन्तर (निरन्तर) २८४. ३००. ३८९. ४१२. ६०३. ९४३. १०७८. ११५३-११५७. निरन्तर १८३. णिरवयास (निरवकाश) ११९२. णिरवलम्ब (निरवलम्ब) १२. णिरवसर (निरवसर) १८६. णिरवसाण (निरवसान) ९३९. निरव-साण १५८. णिरसि (निरिस) २३९. णिरहिलास (निरभिलाष) ७७४. **णिरायव** (निरातप) १०९३. ११००. णिरिद्धिः (निरिङ्गिः) ११३६. णिरुवालम्भ (निरुपालम्भ) २६. णिरूसुअ (निरुत्सुक) ४२९. ४२७. णिरोह (निरोध) ५४५. २०४२. १९४३. निरोह ७३४. **णिलय** (निलय) ३३८. णिवडण (निपतन) ३०. णिवसिरी (निवसनशीला) ९२८. णिवह (निवह) ३. ४७. ११६. १७५. २२४. ३२२. ४२४. ४३२. ४३८. ८०८, २०२२, २०७८, ११६४, निवह

णिव्वावणा (निर्वापण) १७७.
णिव्विचार (निर्विकार) ४८०.
णिव्विचेच (निर्विका) ८६८.
णिव्वेच (निर्वेद) ९५२.
णिसमण (निज्ञमन) १००६. १९८७.
णिसा (निज्ञा) २७. ४५. २७१. ३०७.
४०६. ४७२. ६०३. ६३८. ६४५. ७४७.
१०५९. १२०७. निसा १९६. ६९२.

णिसाण (निज्ञान) १९८२ णिसावइ (निज्ञापति) १११४ १११८ णिसीह (निज्ञीय) ७१२ निसीह

200.

णिह (निभ) ४९. १६९. १७१. २१८. २५०.२५९.३०७.३६७.४६७.५४२. ५२२. ६६२. ६९८. ७५६.८५४. १००३.११०९.११५२. निह १३५. ४६९.१०५५.

णिहंस (निघर्ष) ८२३. १०३०. णिहंसण (निघर्षण) ७. १०२७. णिहण (निधन) ५५.

णिहस (निधर्ष) ३६. ५६३. १०२२. १०२५. १०२८. १०२९. १०३३. १०३५. १०३६. १०३७. १२०५. निहस ५३४.५६८. जिहसण (निघर्षण) ५२९.ं. ६३२. निहसण ३४. णिहाण (निधान) १९८. ४९९. णिहाणीक्रय (निधानीकृत) २. णिहाय (निघात) ८८५. णिहि (निधि) १७८. १०१६. निहि

√णी

णीइ ५७६.६९८.१११६.
जिन्ति ३४८.१०३०.
जेन्ति ९३.२४६.
जिन्त ५२९.८४८.
जिन्तूण १०१०.
+ उत्. उण्णन्ति ६६८.
+ वि. विणिन्त १३८.

—विणिन्ती १९८७.
णीअ (नीच) ८७२. ९०४. णीय ८६३.
८९७. ९१७. ९४६. ९७८. नीययम
(नीचतम) ८२.

णीडस्थ (नीडस्थ) १०९४ णीरस (नीरस) ११९४ णीरेणुभाव (नीरेणुभाव) ६६९

पील (नील) २१२ ३५८ ३९२ ४०६. ५१०. ५१७. ६२९, ७१२.

७५३. ११०२. नील ५३२.

षीलभाव (नीलभाव) १००५ षीली (नीली) ६७३

णीसङ्क (नि:सङ्क्र) ९०३. ११३९.

णीसह (नि:शब्द) ६८४. णीसन्द (निध्यन्द) ५१२. ८१६. नीसन्द १६३.

णीसह (निःसह) १५५. ६२०. ८७८. ११६३. नीसह १२८.

णीसामण्ण (निःसामान्य) ८८. ४९५. ९६०.

णीसास (नि:क्षास) ५५८८ ७३४८ ७४८. ८४०. २०१५. २०१७. १०४२. २१४९ नीसास १२०. णीसेस (नि:शेष) ४८७. ७९७. ८४४. नीसेस ९९.

णीहार (नीहार) ५४२. ६३९.

णु (नु) १८३. १८९. २८९. २९७. ३०३. ३१३. ३३९. ७१६. ८८३. ९१८. ९३३. ९४२. ९७५. ९९६.

णुवण्ण (निषण्ण tr.) ११६१. णण (ननम) ३४५, ५९७, ६९३,

णूण (नूनम्) ३४५. ५९७. ६९३. ९३०. ९४१. ९५३. १०००.

√णूम p. (आच्छादने ).

णूमेइ ९२७.

णूमिय २२६. ९६७. नूमिय १०३. +परि. परिणूमिय १४९.

णेअ (नैव) २९९. णेय ६३८. ८९५. णेउर (नूपुर) २९२. ४६०. ७६७. ८२९. णेवच्छ (नेपथ्य) ७४३. ७४४.

<sup>°</sup>णेह (स्नेह) ३०. २९९. ५०५. णेह १९१. नेह ९८०. s. also सणेह and सिणेह.

णो (न) ४२.२०१. नो ४२९. ण्हाण (स्नान) १६१.

### न

त (तत्)

सा ४, ४३, ४७, ५०, १०७, २०३, ४२७, ४९०, ५३४, ६५७, ६६०, ९२२, ९२७, ९२४, ९३३, ९८२, १०७०,

ता १९१. २४५. ३७८. ५१९. ५५९. ५६६. ५७०. ५७३. ६४७. ७१०. ८८५. ११२१.

ताओ ५८९. ६२६. ६६३. ९२५. ९२६. १००९.

तं (तत्) ७०. ७२. ९२. १५५. १८६. १८८. ३४२. ४५८. ५४६. ५८३. ८६०. ८७३. ८७६. ८७९. १८३. ९२३. ९४१. ९५५. ९८५. ९८०. ११६८. ११७५. ११८३.

ताई ४३८. ७२७. ९१३. ९३५. ११५६. तं (तम्) ३. ८. १४. १३. २७. ३०. ३७. ४०. ४२. ४८. ४९. ५१. ५३. ५. २३१. २३५. ४३०. ४८७. ९८०.

तं (=ताम्) ९०९. ९८२.

तेण ४३३. ४७२. ४९३. ७२८. ७४५. ८५६. ८९५. ९२०. ९२२. ९२४. ९६९. २००४. १२२०. १२०१. तेहिं ७२.७३. ९६. ८७७. ९५३. **९**६०. तीए (तया) ७२३. **९**३४.

तो (तस्मात्) ८०४.

तओ (ततः) ७२९. ९४४. ९७३. ९९२. तत्तो ९९६.

तस्स २११. २६२. २६८. २७७. ३४९. ३५१. ५११. ५१२. ६८८. ६९६. ७४७. ७४८. ७७३. ७७५. ७९६. ७९७. ८१६. ९९४. १०६५. १०७२. १२०९.

ताण ६४. ७३. ७८. ८८. ८९. २१०. २७८. २७९. ३४९. ४२०. ७०८. ७२६. ७४४. ७४५. ७४९. ८६९. ८७३. ८७६. ८९५. ९२०. ९३१. ९४४. ९६१. १०६५. ११८४.

ताणं ७०. ७५. ६६२.

तीए (तस्याः) ९०९. ९३१. ९८२. तम्मि ८५. २८४. ३४०. ३४७. ४३०. ४७०. ४८४. ४८६. ४९२. ४९४. ५०८. ५१०. ५१२. ७१६. ९२८. ९५१. १२०५. १२०६. तेस ४५९. ७२०. ९५२. १२०२. तेसं ११७. तासु ७७२. तं (= त्वम्) &c. s. युष्मत्. तअणु (तदनु) ५७२. तइअ (तृतीय) ३०. ३१. ३२. ३५. ३७. तइय ३२३. तइया (तदा) ४९०. ८३२. तंआ (तदा) ६६४. तंस (त्रयथ-) २०२. ५५१. १०८४. ११६१. तंसीक्य (ज्यभीकृत) ५७२. ५७९. तकाल (°त्काल ३१३. तक्खण (°त्क्षण) १२२. २९८. ३१२. ३६६. ४७३. ८२७. ८५४. २२२८. ११८६. १२०८. [७३२. तग्गङ्कः (सूत्रचिद्ध tr., H. D. V.I.) तज्जणी (°र्जनी) ३४%. ताहि (त्वष्ट्र) ७०४.

# √तड्

तांडेइ १२९. ताडिय ४३. ९४८. ३८४. ५२०. १०२३. +अभि. अहिताडिय ६२३. तड् (तट) १३८. ३४९. ४४४. ५१७. ५३०. ६९७. ६१९. ६२९. १०१३. १०२४.१०३०.१०३३.<sup>©</sup>अङ ३५४. ६९४. <sup>°</sup>यड १०४. १३१. ३८३. तिंडि $^{\circ}$  (तिंडित्) १२.१७४. ३२३.८१८. तिडिभाव (तिडिहाव) ३१६. तण (तृण) ३४३. ४०१. ४५६., ५३९. ५५६. ५७५. ८५३. तणञा (तनय) १८०. ४८५. ८२६. तणइझ (तृणवत्) ४०८. तणराय (तृणराज ) ६३५.

तणु (°नु) ५३०. ७९३. १०२५. [१०३६. तणुअ (तनुक) १२०३. तणुय १२७. तणुअत्तण ( तनुकत्व ) २२६२. तणूइय (तनूकृत) १०३७. तण्डविय (ताण्डवित ) १७५. तण्णयत्तण (तर्णकत्व) ८५०. तण्णाय ( आर्द्रम् tr. ) २०३८. [९८३. तण्हा (तृष्णा) ७६३. ११५२. तन्हा तत्तो s. under त. तनोहुन (तदभिमुख tr.) २०६७. **त**त्थ (<sup>°</sup>त्र) ४१५. ४६५. ताहियस (प्रातिदिवस tr.) ४९. १२०. २२२. ३२२. ५७१. ५०३. ५५५. ७००. ७०२. ८०८. ८३१. ११९६. ताहियह ८७. ५६३.

### √तन्

तणन्तस्स ९४२.

# √तनुय्

तणुयायन्त ११३६. तणुयायमाण २१६९. तन्तु (sk.) १९१. त न्दुल (sk.) ३०%. तन्हा s. तण्हा.

# √तप्

तवेइ ७०७. तत्त ३६२, ६४९, ११३२, + प्र. पयविज्जन्त ३९० तम (तमः) ४९.१६८. २९५. ३४६. ५०६. ८५१. १०५१. ११०४. ११०५. ११०७. १२११. १११४. १११७. ११२६. २२७३. २२७९. २२८५. तमाल (sk.) ३६५. ६२९. तमी (sk.) ३५४. ताम्बिमा (तामत्व) १९४० तिम्बर (ताम्) ३५. ७३८. २०१८. तम्बोल (ताम्बूल) ७८१ -तम्म (! वर्ल) ३३८. तरङ्गः (sk.) ३९५.५८७. १०१७.१०३०. ३०५३.

√तरङ्गय तरङ्गेइ १०६८. तराङ्ग्रिःच (तराङ्गत) ३७२. ८३३. ८५१. तराङ्ग्रिःच ५२५. तराङ्ग्रिणी (sk.) ७५०. तरङ्ग्री (sk.) २६२. ४४५. तरणि (sk.) ११८६. तरल (sk.) ८६. १२२. २६७. ४७३. ५४२. ७७२. तरलचण (तरलत्व) ५५. ७२३. ९९४.

तरलेइ ५७८. ८४६. तरलाविअ (तर्लित) ८३३. तरलिय (तरलित) ३५. १२६. ७७०. तर (sk.) १४०. १६८. ४०९. ५०५. ५४५. ५४६. ५५१. ५६१. ५६६. ६०४. ६२०. ६२२. २०३५. तहञल (तहतल) ६४८. ६६९. तहयल ४०८. ६५२. तरुण (sk.) ८५२. तरुणी (sk.) १२३.१८९. ७७४. ११५०. ११६०. ११६६. तरुत्तण (तरुत्व) ५६१. तल (sk.) १३४. २३२. ३९४. ५२४. ५५२. ९५०. °इल ५५७. ८१५. °अल १६८. २८२. °यल १२३. १७४. २२५. २२७. २८१. ६८३. तलाय (तडाग) ३५६. ६८१. तिलन (sk.) ६९. ५५७. ६२२. २०२४. २०२७. १११७. ११६८. ११७३. ११७८.

# √तिलनाय

+ परि. परितलिणायन्त १५०. तालिमत्तण (तालिमत्व) ४०७. तवणिजा (तपनीय) २०६. तह (तथा) ६७. ७१. ९६. ९७. २४८. ३६२. ४५४: ४८३. ४९७. ५३२. ५७५. ६६२. ६६३. ७१७. ७३८. ८२२. ८४१. ८४४. ८६७. ८६९.

९५७. ११५३. ११५८. तहा ७८. १४२. ८५८. ८६४. ९०३. तहतह (तथातथा) ९०२. ९७६. १०२८. तहावि (तथापि) ९६. ८६३. ९५१. ९६१. ९६६. १०७३. तर्हि (तस्मिन्=तत्र) ८६२. तहेय (तथैव) १०३६. ता (तावत्) ८९६. ९५५. ताडडुः (तार्टड्रू) २०६. ३६९. ताडणें (ताडन) ५५२. १०४०. ताडी (sk.) ६३५. तामरस (sk.) १८. ४७. तार (sk.) १०५. २२७. ५८६. १०४६. तारअत्तण (तारकात्व) १०८५. तारत्तण (तारत्व) ११६८. तारया (तारका) ७५२. ११६६. तारा (sk.) ४१. ३०७. ४७३. ६५६. ७४३. ७५७. ७९३. ८२८. १०६४. १०७१. ११०३. ११०९. ११२३. ११६४. ११८१. तारावइ (तारापति) ११६५. तारुण्य (तारुण्य) ३६०. [८२५. ताल (sk.) १९७. २६७. ५६४. ६८५. ताली (sk.) २८४. ३५२. ६३३. १२००. ताल (sk.) १०२५. ताव (तावत्) ८८. १०७१. ताव (ताप) १२४. तावसी (तापसी) ३१३. ताहे (तदा) ३०२. ९१५. १२०२. १२०४. °ति s. °त्ति. ति (त्रि) २६५. तिअस (त्रिदश) १२१. २००. ४२९. ४७०. ११९३. तियस ११३. १३६. १४४. १६८. २०१. २६७. ३१२. ४१६. ६९५. १०१३. १०१६. तिद्धि।च्छि (पद्मरजः tr.) ३. तिणयण (त्रिनयन) ३९. १८०. २९८. ४२८. ७४२. ७५७, ८१२. १०११. तिमिर (sk.) ९२, १९८, ३००, ६८७.

६९८, ७००, ९३३, १०७१, १०९०, १०९२,१०९२,१०९३,१०९७,१०९८, १२०२,११०३,१११०,१११२,११६६, ११७५,११८३,

११७५. ११८३. तियस s. तिअस. तिलअ (°क) २४९. तिलय १००२. तिलोई (त्रिलोकी) १५६. तिसूल (त्रिज्ल) ३०५. तिहुयण (त्रिभुवन) ११४. तीर (sk.) ५२२. तु('sk.) ९४७. नुदुः (sk.) ५२३. ८९७. ११८५.

√तुद्गाय्

तुझायन्ति २२७.
तुच्छ (sk.) ४८. ६२. ९७०. १०३२.
तुच्छ त्तण (तुच्छत्व) ४९८.
तुम्छत्तण (तुच्छत्व) ४९८.
तुम्बी (sk.) ४६९.
तुम्बी (sk.) ६९९.
तुम्हारिस (युष्पाद्द्वा tr.) २१५. ७०६.
तुरअ (तुरग.) १०९२. तुरब ४३६.
तुरंग (sk.) ४९. २००. २६२. ८३१.

तुरंगम (sk.) २८०. तुरिय (न्वरित) ९२३. तुरिअयर (न्वरिततर) ५७४.

√ तुल्

तुलिञ ४२८. तुलिय. ४४८. ५४२. ७३४. २०१८. ११३४. तुलिडम्. १०१९.

+ प्रि. परितृतिय २००.

नुलण (तोलन) ५१. नुलणा (°ना) ८५६.

नुला (sk.) २९३. १११५.

√ तुष्

+पिर. परिडड ४२७. ९७५. —पिरओसियव्य ८८२. तुसार (तुषार.) २२८. २३०.२७२.८५७. तुहिण (तुहिन) ६१. २२८. २८६. तुहिणइरि (तुहिनगिरि) २९०. तूर (तूर्य) ४०३. तूलिह (तूलिकायुक्त.) ७६८.

√নু

तरइ. ८२. ७१०. तरिज्जइ. ९९४. तरिइ ८८३, ८८७.

+ अव. ओअरइ ४५१. —ओइण्ण १०१०.

—ओअरन्त ४८२.

—ओआरिअ ४२८ ओआरिय १६७, ६९४.

+ उत्. उत्तिण्ण १९०. ८९०. ९६८.

—उत्तरिय ७३६.

+ वि. विइण्ण ३०६. ३३०. ५४५. ६६६. ९३८. ११९८.

+समृत्. समुत्तरइ ९४१, २०६६. तेञ (तेजः) २६१, ९६३, तेय ३७१. ६९९, ९०५.

तेंत्तिय (तावत्) ४४०. तेलोक्स (त्रैलोक्य) ८२९. [६७१. तोअ (तोय) ५७४. तोय ५४४. ६४९. तोमर (sk.) ७३०.

तोरण (sk.) १९५. २००. २८५. ६६५. ६७३.

तोस (तोष) ९७१. दित्त (इति) ९९. २८१. ७०६. ७१५. ७९७. ९३१. ९८०. ९८८. ११४७. वित २८१. ८७३.

√ त्रस् +सम्. संतत्थ ५४९.

थ

थउड (स्थपुट) १६. <sup>०</sup>त्थउड १३१. थउडिंअ (स्थपुटित) ६६६. थण (स्तन) १९. २८. १६३. १८६. १९७.२०२.२०६.३०४.३६८.६४१, ६९१.७३१.७३३.७३५.७५६,७५७. ७५८.७५९. ७७३. ७८०. ७९५,

ं ८३५. १०५६. १०६७: ११२९. ११५०, ११५८. ११६०. °त्थण २०५. थणअ (स्तनक) ९९५. थणय १००३. ११५२. थणत्थ (स्तनस्थ) ७६७. थणवई (स्तनवती) ११२७. थणवह (स्तनग्रष्ठ) १०४०. थणविसारी (स्तनविसारी) ७६२. थणुह्रअ (स्तनक=बालस्तन) ३२५. थल (स्थल ) ४२१. ६७६. ११०७. °त्थल २२. २०९. ३८८. ५४०. ६९५. ७७९. १०३९. १०६१. १०६८. १०८२. ११५३. ११५९, थलइल (स्थलयुक्त) ५६१. थली (स्थली) ४२१. ४४९. ५५९.५७३. ६५५. <sup>०</sup>त्थली २५६. ३५०. ५३८. ५४०. ६१३. थाणु (स्थाणु ) ३८. थाम (स्थाम ) ७६७. १९३३. °त्थाम ४४. २१६. १००१. थामत्थाम (स्थामस्थाम) २९४, ९१८ थिइ (स्थिति ) १५६. ४५६. थिइमेर्न (स्थितिमात्र) ९९१. थिर (स्थिर) १५८. ७९७. ८०१. ९४६. थुइ (स्तुति) ८२. २८७. थोञ (स्तोक) ४४. २३३. ३७०, ४६१. ५२८. ५५९. ८८२. १०९५. ११४२. थोय ३६९. ४४८. ५२३. ६१२. ७९४. ९०४. ९९१. ९९३. २०८०. १२०७. थोव ७९५. ८६४. ९६०. ९७७. थोअत्थोअ (स्तोकस्तोक.) २७०. थोय-त्थोय ७३९. ११६९. थोर (स्थूल) १०४१, ११२७.

' ' दइच (दैत्य ) ८. ३०३. १०१९. **इइय** (दियत) ६९०, ६९२, ११३३. वयिय ११६२.

√इंश्

+सम्. संदृष्ट २३६. दंसण ९२. १०४. ११३. २०७. २०९. २४०. ३१२. ३१९.३४७. ५००. ५१४. ६ ७०६. ७६१. ८९७. २०५५. १२३६. °दंसी (°दर्शी) ९६४. दिक्खण (दक्षिण) ४२३. दिविखणा (दाक्षिणात्या) ३७९. **राकेखण्ण** (दाक्षिण्य) ९२४. इड ( ट्रंड ) ७६३. ७८३. दणुइन्द ( दनुजेन्द्र ) ९, ५५. इण्ड (sk.) ८. ४६. ५२. ५३. ६७. . १८२.१८८.२००. २१६.२१७.२४७. २६६. ३१७. ३२८. ४१४. ४७२. ४७४. ४८०. ५४६. ५५५. ५६०. ५७०. ६४५. ६८५. ७५५. ८०६. ८२५.८२७. १०१२. १०६०. ११००. १२०१. १११५. दह्रउड (दर्दरपुट) ११६७. इन्त (sk.) ५२. ५३. ५४. ७२. १८८. २००. २६३. ६४६. ७५३. इन्तभाव (sk.) २६६. इन्तुर (sk.) १०९. १९८. ४२१. ७८५. ८३५. ८५३. २०९०.

√इन्तुरय

दन्त्रेन्ति १०८७. दप्प (दर्व) १०४. ९२९. १०७३. १०७४. दप्पण (दर्पण) ३३६. ४२६. ६८९. ८८९ दप्पणअल (दर्पणतल) ८८९. [१८७३. इड्भ (दर्भ) ६६९. ८९०. दमणय (दमनक) १८३. ७७४. ७८६.

८३५. वियय s. दइय

दर (sk. ईषत्) १०२. १०४. १०९. ११२.११४.१२८. १६२.१७९.२०२. २३६.२७०, ३७३.३७५.३९७,३९९. ४७८. ५८४. ५९४. ५'९९. ६००. ६१९. ६४९. ६५६. ६८०. ६८२. ६८३. ६९२. ७३२. ७३३. ७६२. ७६६. ७८१. ७९३.

८२१. ८३६. ८५३. १०३८. १०६९. १११२. १११७. ११२७. ११३७. ११५५. ११६३. ११६७. ११७४. पिष्ट (स्पिट) ८५०

देरिह (दिरिद्र) ८५९. देरी (sk.) १४७. ६१४. १०३०. ११०७.

#### **√** इल्

दलन्ति १०२१. दलिअ ५५२. द्रलिय १२. २६. १५६. २६४. ५६८. ६५३. दलन्त ६३५.

+परि. परिदलिय ५१८. ६२४.

चल (sk.) ४७, १२२, १८५, २३४, २३७, ३३८, ३६८, ५१५, ५१९, ५२०, ५६३, ५६६, ५७१, ५७४, ५७८, ५८१, ६०९, ६१४, ६२४, ६२९, ६७५, ७७३, ७७४, ७८६, ७९२, ११८१, ११८८, इल ऽ. तल.

दलण (दलन) २५२.

#### √दलाय्

दलायमाण २८. दव (sk.) ५७५. दिवड (इविड) ६०१. दिविज (इविज) ६६६.९७०. दसकन्धर (दश<sup>°</sup>) ४३०. दसण (दशन) ६२८. २४४. ४२४. ७०२.७६२.७७१.१०२७. दसणवास (? दशनवासः) ७८२. दसा (दशा) ७६९.९७१.

#### √दह्

उजझ १६८. १७१. १७७. उजझन्ति ११४. १२१. १७५. दहु १३२. ५९९. उजझन्त ४७८. ४८१. †वि. वियदु ८०४.

#### **√**₹ा

देह ९२७. देन्ति २६३. २६८. ३५५. ५३८. ५६८. ७६३. ८८५. ९७०. ११०७. ११५६. देख ५८. देन्तु ४४. दिण्य इंद. १७७. २५९. २८६. २९४. ३१७. ५४८. ७०३. ७२३. ७५४. ८४२. ९७३. ११४१. ११५६. ११९७.१२०७.

दिन्तो २७६.

देन्ती ४२१.

देन्त ७२९. ८७३.

देन्ती ८४९.

दिज्जन्त ४७३. see nuder दीप्-दाजण ९३२.

दाऊष ८२२. दाडिमी (sk.) ६२४.

दाढा (देष्टा) ९३. १२३. ८२८.

दाढावह (दंश्रापथ) १०५१.

दाण (दान=मद) २३२. २६५. २६८. ३५४. ४६९. (दान=दीयते यत् तत्) ७२७. ७२९. ९१९. ९७१. ११९६.

### √दानाय्

दाणायन्त २००७.

दाम (sk.) १६१. १९७. २८५. ३६८. ७८०. ७८४. १०६८.

दार (द्वार) २९४. ६७५. ६८२. ड. °हार. दार (sk.) ८६३.

हारू ( sk. ) ३७८. ५१२. ५६६. ६७४. ६७२. ९०४. ९५९.

हारूण (sk.) २४३. ३३७. ७३९. ८३२. हारूणयर ( ${}^{\circ}$ तर ९३६).

दारुणत्तण (दारुणत्व) ८९०.

दालि ( sk.) ५८२.

दालिइ (दारिद्रच) ९०८. ९१८.

हाव (sk.) ५७२. ५७३. ५९०.

दाह ( sk. ) २९. १३१.१४४.

**हाहिण ( द**क्षिण ) १०४, २०४, २०५. ७०९.

दिअ (द्रिज) ७२७.

दिञस (दिवस) २७.२७०. ३०६.१०७९. १२०५. दियस ११६. १८०. ३६ई. ५०२. ५०६.६२१.६४३. ६५७.६८४. ७०४.१०७७.१०८१.३१०६.११३०.

वियह ३७१. ३७४. ३७६. ३७७. ४००. ४५३. ५३२. दिवस १६६. ५९०. रिअसय (दिवसक) ८७२. दिग्गइन्द (दिग्गजेन्द्र) १०२७. दिग्गय (दिग्गज) ११. २३२. ८२५. विज्ञइ s. दीप्. **दि**डि (दृष्टि) २५. १६४. २०८. २११. २७६. २७८. २९६. ३६४. ४२१. ४६०. ७३९. ७५२. ७७२. ७७५. ७८२. ७९६. ८३६. ८४१. ९३३. २०६६. २२३४. दिण (दिन) ५०८. ५९८. ६४४. ७९२. १०८२. १०८६: १०८८. १०९३. दिणयर (दिनकर) ३६३. ४००. ५०६. २०७९. २०८७. २०९३. २२०२. दियस s. दिअस. [ ११११. दियह s. दिअस. दिवस s. दिअस. दिव्य (दिव्य) ५०५. १०५८. विसा (दिक्) ९९. २०८. १२४. १२९. १३०. १४८. १९५. २१८. २३७. ३५४. ३५८. ४१३. ४२३. ४७२. ५११. ५४१. ५४३. ५९०. ६६८. ७२५. ७४९. ७६९. ८०६. २०३१. २०३२. २०३६. २०५७. २२०२. १२०३. १२०४. १२०६. १२२०. ११८६. ११९७. दिसाअड (दिज्ञातट=दिक्तट) ६५८. दिसायड ७२५. दीण (दीन) ९५४. √रीप् दिपान्ति ५७२. दिङजइ ८०९. दिज्जन्त २९५. दिप्पमाण १५४. .√ दीर्घाय्

> दीहायन्ति १२७. दीहायन्त १०२८.

दीव (°q) १३१८.

दीह (°दीर्घ) ४६६. ७६३. ८४८. ९९९. दीहत्तण (दीर्घत्व) ५६०. दीहर (दीर्घ) १३३. १४५. २१७. २६८. ६०३. ६२९. दीहरिय (दीर्घीकृत) ५५७. हुकर ( दुष्कर ) ८४. ९५७. हुक्ख (टु:ख) २३, ६४, ९५, ३८५, ६९३. ७३३.८७२. ८८२. ९३५. ९३६. ९३८. ९४०. ९८६. १००४. दुग्गमभाव (दुर्गमभाव) ६७३. दुज्जण (टुर्जन) ७०. ८६७. ८९१. ९७९. वृद्धिण (टार्दन )४०३. इद्ध (दुग्ध ) ८५४. १००३. दुन्दुहि ( °भि ) ४१६. दुब्बल्ल ( दुर्बल ) ११६३. हुम (हुम) ३४९. ४११. ४१२. ५७३. ६०८. ६५०. ६६०. ७२९. १०२१. १०२८. दुमवई (द्रुमवती) ६१६. दुरिय (दुरित) २५. ९९. बुलह (दुर्लभ) १९३३. दुलहत्तण (दुर्लभत्व) ५०३. दुक्कङ्क (दुर्लङ्ग्ह्य) ४५९. द्वय (हुपद) ४८८. दुव्यह (दुर्वह) ४३८. √टुष् दुसिय (दृषित) ५४४. दुसह (दुः सह) १५८. ५११. दृहा (द्विधा) ९७९. बुहाविअमुह (दुःखितमुख) ४३५.

बूई (दूति) २४७.

दमेइ ९६८. ९७५.

दुमेन्ति ८७८.

द्मिज्जइ ११४२.

√दूम p. (परितापे, H. P. IV. 23.)

दमन्ति ६७४, ६८५, ९७१,

दूमिअ २७०. ४२९. दूमिय ९८. ३९०. १०३८.

द्मिज्जन्त ८८४. ९३८.

, बूर (sk.) १५. १२८. १४५. १४६. १५६. १७५. २२९. २८८. ४००. ४०८. ४१९. ४५४. ६०४. ६२१. ६२५. ६६५. ७०५. ७२९. ८६५. ८८६. ९४३. १,०२६. १०८५. १०९६. बूस्यर (दूरतर) २३०.

हूरत्तण ( दूरत्व ) २०७९. √हूराय

टूरायमाण ४०३.

√हुप्

दिप्यिय ४७२.

√टुश्

१३८. १५३. २४९. ३८९. ४३२. ४५२.४५४. ४५७. ४६१. ५६४. ६२४. ६३९. ७०२. ७१६. ७२४. ७४९. ८१५. ८२०. ८३०. ८४३. ९२७. ९६५. १०१६. १०२०. १०४०. ११०३. ११०८. ११४३. दीसन्ति १३३. १३६. १४०. २१८. २३०. २३४. २५७. २६४. ३०५. ४०९. ४४७. ४७२. ४७७. ४८२. ४९७. ५६५. ५७५. ५९९. ६२५. ६६५. ६७८. ६७९. ६८१. ६९६. ६९७. ७१९. ७२५. ८०६. ८३८. ९०१. ९०९. १०१८. १२०३. दावेइ ९५२. १०००. दावेन्ति २५६. ८८६. ९१६. दिइ (दृष्ट) ७४. २०४. २०२. २२०. २१२. २८६. ४२४. ४२६. ४९६. ७०६. ७३२. ९१६. ९७१. १००३. १०१८. ११३७. + न· नइड ( न दृष्ट ) ८५. दाविय २३६.,८१५. १०४५.

दीसन्त ६८६. ७५०. ९६६.

दीसइ २९. ६२. ४८. ६६. १०६. १२४.

दंसन्ती १०५५. दंसिन्ती १०५४. दीसन्ती १२०३. दडूण ४७०.

**√**ट्र

दारिय ४९४. +वि. वियारेइ ९६७. —विआरिय ९.

देअ s. देव.

हेव (sk.) ५४०, ७२५, ११२०, ११९६. हेअ ५१०.

देवया (देवता) १६८.

हेवी (sk.) ६८. २९°०. ३०४. ३०६. ३१८. ३२४. ३३१. ३३५. १०६३. १२०८.

देव्व (दैव) ९२४. ९७५. देस (देश) १०५५.

देह (sk.) १७. ३९. १७६. ७४२. ८५२. १०१७. ११५७. ११७०.

देहत्तण (देहत्व) ८४८. देहली (sk.) ६७५. दो s. द्वि.

√हो

+सम्. संदाणिअ २४. ६५२. १०३५. १२९४. संदाणिय १०२. सोरगच (दौर्गत्य) ६४. सोठिण इ. द्वि. सोठबळ्ळ (दौर्बल्य) ४६२. ७९५. सोठा (sk.) ६६९.

**√**देालाय्

दोलायमाण ७४.

होस (°दा) २४. ७०. २१३. ७२३. ७२४. ८६१. ८६९. ८७०. ८८५. ८८७. ९०२. ९५१. ९२७. ९४६. ९५८. ९६०. ९६२. ९६४. ९८२. १२०७.

ेहार (हार ) २८५. ३३१.

√स्युत्

+ उत् . उज्जोइय २२७.

दीसमाण ४९५.

√ंद्र

+वि. विद्वेउ २५. विदुअ २४५. विदुय १५६. २८८. विद्विय ६९९.

द्धि

दो ९९५. दोण्णि ४५०. दोहिं ८७२.

#### ध

धण (°न) ९५६. ८६३. ८६६. ९६९. 900.

धणु (धनुः) २९. ५७. ३८८. ४४०. ४४७. ४४८. ४५९.

धम्म (धर्म) २१६. ९२५. १०१५. धिम्मय (धार्मिक) ६०९. धय (ध्वज) ३२२. ३३४. ४८८.

धर (sk.) १२९.

धर्राणञल ( धर्मातल ) १००१. धरणिहर (धरणीधर) ११५. १२६.

१४६. २२९. ४४०. ४४२. धरणी (sk.) १८४. ३६२. ३८३. ५३८.

धरा (sk.) १७.५१. १९२. ४४२. ४५३.४५५. ४९४. ५०४. १०१९.

धरायल (धरातल) ४९८.

धव (sk.) ६२०.

धवल (sk.) १. १००. २१७. ३७३. ४६७. ९९९.

**√**धवल—धवलिङज धवलिज्जन्त ११९३.

धवलभाव (sk.) ७९३. धवली (sk.) २०८०.

### √धा

+ अपि. पिहिय ९३७.

+ नि. णिहिय- ८४६.

+वि. विहिअ ३२५, ३८८, विहिय ७३. ४८४.

+विवि. विविहेसि ३३२.

+ सम. संधन्ति १०४१.

+सम्. संधिय ११३१.

+ संनि. संण्णिहिअ २९९. संणिहिय. धा**उ** (°तृ) ५. ४०. [३२९.

धारण (sk.) ३३ई. ९१७.

°धारत्तण (°धारत्व) १५९. धारा (sk.) ४०. १०२. १०८. १५२. १८४. २१२. २१९. २४१. २४५. २६५. २६८. ३२२. ३३४. ३८३. ३९०. ४०४. ४०५. ४०६. ४१०. ४१५. ४१६. ४२७. ४३३. ६४०.

६४७. ६५२. ६५५. ६९७. ७१४. ७१९. ८५४. ८९०. ९२८. १००३. २०१२. २०२५. २०२६. १०३३.

१०४१. ११११. ११९४.

#### √धाव्

धावन्ति १०८. ४३५.

धाविय ४४६.

धोअ ५३७. धोय ३८७. ७२५.

धावन्ती ९२३.

+ अभि. अहिधाविजण ३२.

+निर. णिद्धोअ १६४. णिद्धोय ३९२. ३९८.

+प्र. पहाविअ १२८, पहाविय ७४९. धीर (sk.) ८४६. ९०३. ९३९. ११४७.

√धीर, धीरे धीरोन्ति ९७०.

### √ ধূ

धुअ ४६७. ६९५. धुय १३०. ३९३.

५४३. ६९८.

+वि. विहुणन्ति ५५२.

—विहुअ **१**४८. ८२६. °धुंर (sk.) २८०.

धुव (ध्रुव) २३८.

### **√**धू

धुणइ ४३७.

ध्रुय ८२९.

+ उत्. उद्ध्य ५६५.

+वि. विहुअ १९३. ६८६. ८१९. विहय १०१. १९९.

+वि. विहुव्वन्त १७३.

घूम (sk) ७. ११५. १२१. १२४. १३०. १४०. १५०. १६८. १६९. १७१. १७२. १७५. १७६. १८२. १९८. ३००. ३२३. ३४९. ४०९. ४७६. ५९०. ६०८. ६४५. ६८७. ७००. ८३१. ८९६. ९५९. १०१३. १०४०. १०८९. १०९०. १११०. ११२६.

धूमकोउ (धूमकोतु) ४७२. ८०६.

### √धूमाय्

धूमायन्ति ६२१. धूमायन्त ११६.८५१. धूली (sk.) ५६५. ६५०.

धूव (°प) ३००.

धूसर (sk.) १८३. १९०. २७२. २७४. ३६३. ५३८. ५४६. ५८१. ५८३. ५९१. ६५५. ८३६. ८३९. १०७९. ११००. १९०६. १९९९.

**√धूसर, धूसरिज्ज** धूसरिज्जनत ६४५.

### √'ঘূ

धरइ ८९०. धरेइ १२३. धरेचि ७६९. धारेइ ३०. २१७. ८०५. धारेचित २५९. धरिजानित २२७. धरिय ६३७. ८०६. ८२२. १०८९. धरन्त ९८९. +अव. अवहीरिय ११.११२.११४९.

√ध्मा

धम्मन्त ११५. + उत्. उद्धुमाय ४८१.

धेणु (०नु) २०८०.

√ध्वंस्

उत्. उब्बत्थ ६०८.

न

न s. ण. √नट

> +वि विणंडइ ६८. नडाल s णडालः

√नन्द

णन्दइ ११९७.

णन्देइ ३४९. णन्दन्ति ३७७. ४११. ७०८. ७९१. ८०२.

णन्दन्त् ७४.

णन्दिअ ४९२. णन्दिय ७३७.

+ अभि. अहिणन्दिष ९९.

— आहिणन्दमाण ९१०.

#### √नम्

णमइ ११३५.

णमह २.८.९. १४.२३.२७.३०. ३३.४०.४१.४२.४५.४८. ४९.५१.५३.५४.५७.६१.

णिममो ३५. ९६९.

णामिअ ११६१.

णमन्त १०२१

+अत्युत्. अच्चुण्णअ ९८३.

+ अव. ओणअ १७२. २०४. ११०७. १११५. ओणय ११९. ३९८. ४५७. ५५९. ७५६. ७९३. ११३७. ११४४. १२०२.

—ओणमिअ ४५७. ओणमिय २२४. ७७५. २००२. ओण-विय १६५.२०६.

+उत्. उण्णमइ ६०२.

— उण्णअ ६८२ ८४४. उण्णय ३९८. ४५४. ७९४. ८९३. १०९६.

— उण्णामिय ६२२. १०१६.

+परि. परिणमइ ४१०.

—-पारिणअ २१६- परिणय २९८. व ५६४. ६३४. ६४८. +परि.परिणमिय २०११.

+प्र. पणमह ३. ५. २४. ३७. ३९. ५२.

---पणमिज्जन्ति ३२०.

--पणय २२१. ३०१. ३२०.

—पणामिय ४२६. ४९३.

+वि विणमिअ ४५८.

+समव. समोणय ६१२.

+समृत् समुण्णय ६७९. ११९३.

नमो (नमः) ८८५.

नयण s. णयण.

नयर s. णयर.

नर s. णर.

नरवइ s. णरवइ.

नरिन्द s. णरिन्द.

नलिणी s. णलिणी.

नव s. णवः

नवर s. णवरः

नवि (नैव) ७१७.

√नश्

णङ्ग ७२४.

+प्र. पणड २३०. १०३०.

√नह

+अपि. पिणद्ध ५५१.

+ अव. अवणद्ध ३६७.

+सम्. संणद्ध १२१६.

नह s. णह.

नाम s. णाम.

नारायणी (sk.) २९१.

नासउड (नासापुट) ७३४.

नाह s. णाह.

नाहि s. पाहि.

√निअ p. (दृज्ञ, H. P. IV 180.)

णिएह ९६३.

णियन्त ८९७.

णिएऊण ८९९.

निअम्ब s. णियम्ब.

नियम्ब s. णियम्बः

निच s. णिचः

निहुर 8, णिहुर

निहुरत्तण (निष्ठरत्व) ९९७. निहय (निर्देय) ८२८. निहा s. णिहा.

**√**निन्द्

णिन्दइ ८२. निन्दइ ९९८. +परि. परिणिन्दिय ८२. निन्दावर (निन्दापर) ९४९.

निष्पक्ख (निष्पक्ष) १२३. निबिड s. णिबिड.

**√**निविडाय

निविडायन्त ९९२.

निमित्त s. णिमित्तः

निमेस s. णिमेसः निम्मल s णिम्मलः

निम्माण (निर्माण) ३. १८७

निय s. णियः

नियअ s. णिअयः

नियय s. णिअयः

निरन्तर s. णिरन्तर.

निरवसाण s.णिरवसाणः

निरहंकार (sk.) ४०६,

निरारम्भ (sk.) ८६.

निरोह s. गिरोह.

निवह s. णिवह. निवास s. णिवास.

निविडिअ s. णिबिडियः

निवेस s. णिवेस.

निव्विसेस (निार्वेशेष) ९८०.

निसा s. णिसाः

निसीह s. णिसीह.

निह s. णिह

निहस 8. णिहसः

निहसण s. णिहसण

निहि s. णिहि.

√नी

णेहिइ २२३.

णयन्ति ८०३:

णिज्जइ ४४३. ७४५.

णिज्जन्ति ४४०. ४४५.

नीअ २९०. णीय १५६.

+अनु. अणुणिज्जन्त ४६७.

+ अप. अवणेइ ९२७.

—अवणेउ ९७५.

--अवणीय २६९.४५०.

+ आ. आणिय १११८.

+ उप. उवणेड ३१.

नील s. पील

नीवार (sk.) ५५०. '

नीसन्द s. णीसन्द.

नीसह s. णीसह.

नीसास s. णीसासः

नीसेस s. णीसेस

# √नुद्

णोहिन्ति ४४२.

+वि. विणोएइ १०७.

—विणोयन्ति ६९९.

+प्र. पणोल्लिय ४४२.

### $\sqrt{-}$ नूमp.

नूमिय s. णूम.

√ृनृत्

णचावैइ ६३४.

नेउरिल्ल (नूपुरवन्) ४३.

नेह s. णेह.

नो s. पो.

#### प

पअ (पद) ५८१. ११५९. पय ४७. १९६. ५२९. ७१५. ७१८. ९३२. व अ १५६. व स. ६६८. ६४१. पद (°ति) २५६. पदणा (प्रतिज्ञा) २२०. पईव (प्रदीप) १२६. ३१५. ७६०. ९०६. १७४. °टपईव २४४. पउह (प्रकोष्ठ) २०४. ३६६. ११८९. (पउर पौर) ५०२. पएस (प्रदेश) ४६५. ५०७. ६६४. °टपएस ४६२.

पञोस (प्रदोष) ४५. २९५. ३१५. ३३५. ५९०. ७३६. १०८६. १०९५. १११०. ११३०.

पञोहर (पयोधर) ८४९. ९९७. ११२८. ११५१. ११५९. ११६१.

पंसु (पांसु) ६६४. ६६६. ८३५. ८३६.

पंसुलिअ (पांसुलित) ४२८ पंसुलिय ६१७.

पक्खं (पक्ष) ११६, ११९, १२२, १२६, १३०, १३५, १३८, १४२, १४४, १५४, १५५, १६७, १५८, २२५, २३२, २३५, २६७, ४४४, ४५६, ६७७, ७७०, ८१९, १०३३, १०८१, <sup>©</sup>वक्ख १२१, १२८, १३९, १४१, १४३, १५९, १६०,

पक्खभाव (पक्षभाव) ३४५. पङ्क (sk.) ५. २४९. ३४३. ३८७.४२८.

४६२. ५०३. ५२५. ५२७. ५५६. ५७६. ६७८. ६९८. ७७९. १०३८.

<sup>०</sup>वडुः ६७६.

पकुर्य (°ज) ५६. ३०३. ९८४. १११९.

पचक्ख (प्रत्यक्ष) १०६३.

पचक्खभाव (प्रत्यक्षभाव) ३१२.

पच्चस (प्रत्यूष) ११७४.

पच्छद्ध (पश्चार्घ) ५६९.

पच्छा (पश्चात्) ६९. १३१. ८४८. ११६५. ११६६. ११६८. ११७३.

पच्छ<sup>०</sup> २०८३.

पच्छिम (पश्चिम) १०८२.

पज्जलण (प्रज्वलन), ४७५.

पञ्चअण्ण (पाञ्चजन्य) १०४४.

पञ्चङ्गिल (पञ्चाङ्गुलि) १७.

पञ्जर (sk.) १८०.३०१

पञ्जरिय (पञ्जरित) ७६९.

पह (sk.) ४७५. °वह २२३.

पिंड (पृष्ठ) १७६. २२१. ३९७. ७५०. १००८. १०१७. १०१९.

पड (पट) ३३२. ६३९. °वड ३२२.

पडण (पतन) १५१. २४१. ११०३. ेब्रुडम १४३. २७७. ३७२. ६१७. ७११. १०२६. १०८५. पडल(पटल) ३५८. ३९०. ७००. <sup>०</sup>वडल १७४. ३००. ३५४. ५२५. ८१७. पडवास (पटवास) ८३६. पडाया (पताका) ३१०. पांडिकसुम (प्रतिकुसुम) १०६८. पंडिगय (प्रतिगज) २६६. ४४६. पाडिच्छण (प्रत्येषण) १३१. पंडिपीलण (प्रतिपीडन) ११५२. पंडिपेळण (प्रतिपेरण) ६९९. पडिबन्ध (प्रतिवन्ध) १७९. ४९८. ५०१. ६४२. ६७४. ९६७. १०९६. ११०१. पाडिबिम्ब (प्रतिबिम्ब) १४. ५१. ४८८. ५६४. ७१२. ७१६. ९१६. पडिबोह (प्रतिबोध) १८% १८९. २९६. ५०२. ६००. ११६२. पडिबोहकारित्तण (प्रतिबोधकारित्व) पंडिमा (प्रतिमा) ३१० ३११ ६९७. ७६४. २०१०. २०२०. २०५०. १०५६. ११२९. पंडिरव (प्रांतरव) ६२३. १०३२. पडिराय (प्रतिराग) ६९०. पंडिरोह (प्रतिरोध) ११% पंडिरोही (प्रतिरोधी) ११३४. पिडिवक्ख (प्रातिपक्ष) १०३. १०५. १८३. २४२. ७२५. ८४३. १०६९. पांडिवित्त (प्रतिपत्ति) २८१. ८७९. पांडिवासर (प्रतिवासर) २६८. पडी (पटी) ७६९. पद्धम (प्रथम) १. ४४. ४९. ६९. ७७. ८४. १७१. १८२. ४३६. ४४७. ४५३. ४८२. ५०५. ५२७. ५३२. ५७२. ६१२. ६४९. ६७८. ६९२. ७१८. ७८४. ७९६. ८२०. ८५०. ९३२. ९३४. ९४४. १०२५. १०३७. १०७९.

१०९९. ११५२. ११५३. ११६८. १९८१. ११९८. पढमय ६०. पणअ (प्रणय) ६१६. ६९५. ९७३. ९८५. पणय ५७. २९४. पणइणी (प्रणियनी) २०९. ७९१. ९५३. पणई (प्रणयी) २४६. २५१. ७२८. ७९७. ८३७. १२०७. पणाम (प्रणाम) १०३. २९४. २५९. ३३६. ४२०. ४२३. ४६७. ७०५. ९८४. २०६५. ११९९. पणाली (प्रणाली) २५९. पणोळ्ल (प्रणोदन) ४४६. ४५२. पणोल्लणत्थ (प्रणोदनार्थ) १९३४. पण्डव (पाण्डव) ४८४. पण्डु (पाण्डु) ३८४. ४६२. ४८५. ५७७. ६९५. ११८१. पण्डुभाव (पाण्डुभाव) ५५३. ११७०. पण्डुर (पाण्डुर) ३९३. ४२०. ५९५. ५४२. ५७५. ७७६. ७९५. ११६९. √पत् पडइ ६०६. पडिअ १४५. १०५६. पडिय ५६४. पडन्त १२२. १२३. १२९. ४१६. ४४४. ४७६. ५४४. पडन्ती १०३१. + आ. आवडिय २४६. +उत्. उपाइअ २३० ३८९. उप्पइय १९४. १२८. १३५. १३९. १५१. २३३. ५०६. ५७०. +नि. णिवडइ २४१. १००२. १०९४. ११६४. निवडइ १९३. -- णिवडान्ति १३९: ४७९. ८१८. २०३३. ११६६. +ति. णिवडिअ ४४७. णिवडिय १२८. ४५२. ८९२. १०२४. ११८५. निवडिय १५८. —णिवडन्त ४४२·निवडन्त १२९· १५0. २६०.

+सम् संपडड ३०३.

+समृत्. समुप्ययइ ११७०.

—समुप्पइअ ३०८.

—समुप्ययन्त २३१. न

+न. णपडन्त ८२४.

पत्त (पत्र) ३०४, ६८५, <sup>०</sup>वत्त ३७.<sup>१</sup> ३६९, ४१०, ५२२, ५२३, ५७४,

६००. ८०४. ३

पत्त (पात्र) °वत्तः s. 'रययः

पत्तणा (पत्रणा) ३४५.३५३.

**पत्तल (**पत्रयुक्त tr.) ५६%.

पत्थ (पार्थ) ३५.

पत्थणा (प्रार्थना) ९३४.

पत्थाण (प्रस्थान) २०१.

पत्थारी (संहाति tr.) ३७३.

पत्थिव (पार्थिव) २६८. ८७६. ९०१. ११८५.

## √पर्

+ उत्. उप्पण्ण ५५३. ६०३. ७३५.

+ प्रति । पडिवज्जइ ५१० ।

--पिडविज्जन्ति ८६८.

—पिंडिवण्य ३. ३१३. ३४७. ३४९. ४९८. ५०७. ५०८. ६८९. ७२१. ७८७. ८१६. ८५०. ११२०. ११५२. ११७५. ११९०.

+सम् संपडइ ९१५.

—संवज्जन्ति ५५०.

—संपण्ण ३२४. /

—संपाडिय १५७.

+समुत्. समुप्पण्ण ७२२.

पन्थिञ (पथिक) ५७७ s. पहिञा-पद्भार (प्राभार) ५३, ३४८, ६६२, ७३४.

पमाण (प्रमाण) ७०१.

पम्ह (पक्स) १३०. १६४. ६९७. ७६८. ७७०. ८३६. ८४०. ८४१. ११३४.

११३५. ११४०. ११७०.

पम्हभाव (पक्ष्मभाव) ७६९. पम्हल (पक्ष्मल) २६७. ५९९. √पम्ह्रस p. (विस्मरणे, H. P. IV. 75) पम्ह्रसइ ९५६.

पम्हुंसिय ९१८. ९७१.

पय इ. पञ

पयइ (प्रकृति) ३२९.

पयई इ. पयवी.

पयड (प्रकट) २०५. २३६.

४३२. ४९६. ११९४. s. पायडः

पयणुअ (प्रतनुक) ५०. ११४८.

पयण्ड (प्रचण्ड) ५११.

पयय (प्राकृत) ६५.९२.

पयवी (पदवी) ३५० ५२९ ५५६ ६१३.,

६२७. पयई ६६,

पयाण (प्रयाण) २५७. ४१३.

पयाव (प्रताप) १०६. २१७. २३८.

२४४. ७०४. पयाञ ५११.

पयास (प्रकाश) ९२. ६६४. ९२७. पर (sk.) ७२. ७४. ७६. ८३. ९६.

७०५. ८८०. ८८१. ८८२. ८९१.

८९२, ९२०, ९४४, ९५६, ९६१, ९७३,९७६,९९०,९९८,

परओं (परतः) ४४२.

परमत्थ (परमार्थ) ६४. ९२२. ९६५.

परमाणु (sk.) ३.

परंपरा (sk.) ७१. ४८८. ६२३.

परम्मुह (पराङ्कुख) ८६८. ८७८.

परसु (°शु) ३३०.

पराय (°ग) ७९४.

पराहीण (°धीन) १८५.

परिअत्तण (°वर्तन) २५५.

परिञर (परिचर) ४६% परियर १९८

परिञाल (परिवृत tr.) २०.

परिओस (°तोष) ३१९, ३८९, ९९३, ९७०.

परिओह s. परिहोअ.

परिकाढिण (°काठिन)५६३.

परिकब्बुर (°कर्बुर) ६७७.

परिकम्पी (sk.) ३१५. परिकविल (°कपिल) १०४९. परिकविस (°कपिश) ५३%. ७८५. परिकासण (°कर्षण) ६८०. परिकोमल (sk.) ३६७. ३८१. परिक्खय (°क्षय) ४३९. परिगण्ड (sk.) ७७९. परिग्गह (°म्रह) ३३. ७५. १९०. २७९. ३५१. ३५८. ९१६. परिघग्धर (°घर्धर) १०. परिघोलिर (°घूर्णनज्ञील) १५८. परिजडिल (°जटिल) ६२९. परिणइ (°णति) ४३३. ९७७. परिणयण (°न) १०६९. परिणाम (sk.) ६२. ३६३. ३७०. ६०१. ६०६. ६१२. ६४३. ६८०. ७११. ७९१. ८३६. ९६५. ९७७. १००२. १०७९. ११७१. ११७५. परिणामय (°का) ३७६. परिणाह (sk.) २७२.३४३.७४०. ७४४. १०१९. १०७५. ११२३. ११५८. परिणील (°नील) ३९० ११२९ परितम्बर (°ताम्र) १०९७. परित्ताणमई (°त्राणमयी) २२०. परिधूसर (sk.) ३७१. ३९७. परिपण्डुर (°पाण्डुर) ७८२. ११७८. परिपाडल (°पाटल) ४३९. परिपिञ्जरत्तण (°पिञ्जरत्व) १९७१. परिष्फन्द (°स्पन्द) ८७. ९०४. [662.] परिमन्थर (sk.) २२६. परिमल (sk.) ३६१. ५८५. ६३२. परिमलण (°मर्दन) ५३%. परिमास (°मर्श) ३६६. ७६९. परियञ (ेचय) ४६० परियय ९५७ परियण (°जन) १९०, '६९४, ७१५. ७९१. १०५४. ् परियर s. परिअर. परियर (°कर) ३२१. ३५८. ५०७. ७५५ ९०३. १०९६.

परिरक्खा (°रक्षा) ५०३. परिरम्भ (sk.) १५७. १९७. ३६८. ४८०. ७४९. ७५९. ११५१. परिरम्भण (sk.) ७७३. परिलङ्घी (sk.) ४००. परिलम्बी (sk.) ६७६. १११९. परिवडुण (°वर्धन) ९३१. परिवाडल (°पाटल) ८३६. परिवाडी (°पाटी) ४. ८५१. परिवार (sk.) ८६७. परिविरल (sk.) ६१९. ११६८. परिवेह्निर (°वेह्ननशील) ४८९. परिवेस (°वेष) १७९. १९६. २७१. ४५७. ६६४. ८४१. १०२३. १०२९. २०९६. १११६. ११६५. परिवेसी (°वेज्ञी) ५२६. ५५४. परिस (स्पर्श) ८०१. परिसक्कण (परिष्वक्कण) ४६०. ५०२. परिसर (sk.) ५२६. ६१०. ६७२. ६८६. परिसाम (°इयाम) १११२. परिसामल (° इयामल) ३७३. ६५५. परिसिडिल (°शिथिल) ४१०. ७८८. ८३६. ९०२५. परिसुक्क (°शुष्क) ३२९. परिसहय (°शुद्धक) ६९. परिसुद्धि (°शुद्धि) ११२३. ११८५. परिसेस (°रोष) ३६८. ६६९. ११४४. परिसोण (°शोण) ३०४. परिस्सम (°श्रम) ११६२. परिहा (°खा) ४९५. परिहार (sk.) ७२. परिहारवई (°वती) ९२१. परिहीण (°न) ६७९. ८८८. ९५३. परिहोअ (°भोग) २५६, ९२६, परिहोय ९२०. परिभोय १८६. २७५. ८३९. परिओह (?) ९९३. परोप्पर (परस्पर) १९३. ३१९. पलअ (प्रलय) ११. ४५. पलय ५०.

. १५४. १५६. १८१. २९७. ८०८. ८१२. ८१४.

पलही (कार्यास tr.) १९७३. पलहुअ (प्रलघुक) ५०१. पलहुय ९२२. पलास ( $^{\circ}$ त्त) ५५३. ५५४. ५६७. ५९४. पलिअ (पलितै) १०००. पलिय १००३.

√पलोह p. (पर्यस्, H. P. IV. 199.) पलोह (पर्यस्त) ४९० पलोहन्त १४७.

पल्लकः (पर्यक्र)२६३.

पहल (पल्वल) २७७. ३८७. ४०८. ५१४. ५२७. ५५३. ५५४. ६४३.

पक्कव (sk.) १९३० २००० ३६५. ५२५० ६०४. ६१०, ६३५. ११३४. ११८६.

√पह्नवय्

पहनेइ ७०७. पहनिअ ४७७. पहानिय ९.

पल्ली (sk.) ६३०. ६४५.

पवण (°न) १७३. १८५. २३१. ३६०. ३७१. ३७६. ४२९. ५४३. ५७८. ५८७. ५९३. ६३३. ६३४. ६३५. ६५०. ६५६.

पवह (प्रवह) ४४९. <sup>०</sup>टपवह ५२. पवाह (प्रवाह) ३५७. <sup>०</sup>टपवाह १६७.

३००.

पवि (sk.) १२६. १२७. पवित्थारिणी (प्रविस्तरणज्ञीला) २६८. पविरत्न (प्रविरत्न) १६२. २३४. ३४९. ३७८. ३८६. ५२५. ५४९. ५५०.

१९१०. पवेस (प्रवेश) ७०२. <sup>०</sup>४पवेस ४९०. पवेसत्थ (प्रवेशार्थ) १९४०.

पवसत्य (त्रवसाय) (२००० प्रव्वाल p. (ज्ञावने, H. P. IV. 41.) प्रव्वालिय (ज्ञावित) ८१३. (९७९. पसंसा (प्रज्ञंसा) ६३. ८४७. ९०९. पसंद्व: (प्रसङ्ग) ७५५. ७६४. ८७३.

९२७. ९९२. पसन्धि (प्रशस्ति) ११८५.

**पसर** (प्रसर) १३३. ८१३. ८३८. ११००. १२०३. <sup>°</sup>**टपसर** २६१. पसाय (प्रसाद) १०४. ४२४. ४९३. पसाहण (प्रसाधन) ११२. ३०२. ७८७. १९३०.

पसिडिल (प्रशिथिल) १०९. ६०६. ८३४.१०३४.

पसिद्धि (प्रसिद्धि) ७५. ७१७. पसु (पशु) ३२२.

पसुवइ ३३. ३४. ५८.

°पह° (पन्थाः) ४०४. ४२३. ५५५. °वह १९४. २३०. ६१०. ९३९. ९६०.

पहर (प्रहार) ४३१. ७६०. <sup>०</sup>८पहर १४२. ७६६.

पहरण (प्रहरण) ७०३,

पहरणसह (पहरणसह) ३२१. पहरिस (पहर्ष) ९८. २०१. २५३.

२६२. ८४६. ८४७. ९४१. १०६६. ११२६.

पहा (प्रभा) १०५. ७००. १०६०. <sup>०</sup>टपहा २५. ४४. ६०. १४३. १७६. १८९. २८६. ३०५. ३१८. ३२८. ३४६. ३४८. ६५९. ६९३. ७०३. ७१५. ७३९. ७५१. ७६२. ८२०. ८३१. १००७. १११२. ११७०. ११७३.

° पहामय (त्रभामय) ३८.

पहाण (प्रधान) ४३९.

पहाय (प्रभात) २७२. ६१३. ११७१.

पहार (प्रहार) ६९५. पहार (प्रभाव) १४. ६५. ५०७. <sup>०</sup>८पहार

१५२. मन्द्रिय (गणिक) ३९५, ५४४, ५९१, ६७७

पहिञ (पथिक) ३९५. ५४४. ५९१. ६७७. पहिच ३६१. ५८२.

पह (प्रमु) २२०. ३३८. ४३०. ४३४. ४५०. ४०७. ५०८. ४५१. ५०७. ५०८. ७२३. ७३६. ८४७. ८५८. ८६२. ८६४. ८६८. ८७३. ८७५. ८७६. ८७४. १०६६. १०६५. १०६६. १९८३.

३९४. ४४५. ५६०. ५६८. ५७१. ६०९.

६२६. ९८५. १०२३. १०९४. ११९१.

पहुत्त (पर्याप्त tr.) ४६४. पहत्तण (प्रभृत्व) ७२३. ७२८. पहुभाव (प्रभुभाव) ८७४. पहोली (प्रभावली) १००८

√91

पियइ ५९२. १२४४. पिअन्ति ३११. पियन्ति २६६. ७७१. पिज्जन्ति ४४९. ५४४. ५७७. ५८९. ६०५. ६४९. पीअ ४०. ६१६. १२०८. पीय २५८. ३२२. ३७३. ६५७. ८०८. पिज्जन्त ४६६. पाञ्जण ३००. + आ. आपियइ ११४५. —आवीय ३९९. + नि. णिविज्जन्ति ८०८. -- णिवीय ७६१. +परि. परिपीय ७००. +सम्. संपीय ५६३. पाञाल (पाताल) ४४८ पायाल १६% ४७६. ५१४. ८२५. ८५१. ८५२. ९३३. १०५१. पाउस (प्रावृद्) ३६०. ३६२. ४०८. ४१३. ७०७. पाऊस ६९४. पागसासण (पाकशासन) ३८०. पाडल (पाटल) १६३.१८९. २७२. ३२७. ३५०.३६९.५८६.६७१.६८२.९०८८. ११०२. १११६. ११६५. ११८०. पाडलिय (पाटलित) ६३२. पाण (पान) ६९०. ९५७. पाण (प्राण) ४६९. पाणायाम (प्राणायाम) ३९३. पाणि (sk.) ३२१. ९५७. पामर (sk.) ५९८. पाय (पाद) ७१९. पायअ ६०.

पायड (प्रकट) १७४. ३२६. ४९९.

पायडिय (प्रकटित) १०९. ४२३. पायव (पादप) १०६. १९३. २२६. ३३०.

६२५. ७१७. ७५६. १०५४. ११०४.

पायार (प्राकार) १०५८. १९३१. पायाल s. पाआल. पारत्ती (पत्रिका tr.) ७८४. पारसीअ (पारसीक) ४३९. पारावय (°त) १०७६. पारी (दोहनपात्रविशेष tr.) ५७७. पारोह (प्ररोध) १०२३. पारोही (पारोही) ३३५. पालम्ब (प्रालम्ब) ८३३. पालास (पालाश) ३७५. पाली (sk.) ५८९. पाव (पाप) ९१४. पावण (पावन) १००६ १२०९ पास (पाश) ३६. °वास ९४२. पास (पार्श्व) ७९. २०६. २१६. २१७. २३२. २६४. ४५७. ४६९. ५३२. ९२१. ९७१. °वास १८५. ३७०. ४५२. ५८३. ७६४. पासलभाव (पादवींकृतावस्थानभाव tr.) ५६०. पासिल्लेय (पार्वीकृत) २६६. पासाअ (प्रासाद) ५०८ पासाय २४८. ११९३. पाहाण (पाषाण) ६७५. °पि s. °वि. पिअ (प्रिय) ११६१. पिय १९१. २१९. ३६८. ३७०, ५९९, ६९९. ७३६. ७६२. ७६५. ७७०. ७८२. ७८७. ८३७. ९२१. ९५५. ९८४. १००३. ११४०. ११४८. ११४९. ११५०. ११५६. १२०३. पिउ° (पित्) ११९७.

पिउवह (पितृवध) ४८४.

૧ૂ રૂ ૪.

पिंद्धः (sk.) ३९२. ९६६.

पिदुःल (sk.) ६१४, ६४६, १०७५. पिद्भालिअ (सुवर्णवर्णत्वं प्रापितः tr.) पिङ्गिम (sk.) ३३९.
पिच्छ (sk.) १०९२.
पिच्छल (sk.) १०९२. ६३३.
पिच्छल (sk.) १२२. ६३३.
पिज्जर (पिच्छ) ३४८. ३५३. ६९. ८१८.
पिज्जार (sk.) १७१. ५६४. ६८५.
७७८. ८३५. १०९२.
पिज्जीरेय (°त) १३५.
पिज्जिय (पिष्टा २६९.
पिखायय (पिष्टातक) ८३५.
पिण्ड्
पिण्ड्य (°त) १७५. ६७७.
+सम्. संपिण्डिय ९४१. संपिण्डिय

षिण्ड (sk.) ४१. २५७. ३५२. ५०३. ६२१. ६२९. १०९४. १०९५. १०९९. १११४. १११५.

पिण्डी (sk.) ६७६.

पिय s. पिअ.

पियद्गः (प्रियङ्गः) ५८५. ७८७. ८३४.

विययमे (प्रियतम) ३४२ ७७२ १९३८ १९४९

पियहत्तरामी (प्रियाभिमुखगामी) ७५९. पियामह (पितामह) १२४. पियामहत्तण (पितामहत्व) ५९.

<sup>°</sup>पिव s. इव.

पिसङ्ग (पिज्ञङ्ग) १८७. ३८६. ५७३. ५८३. ७८६. ११६५. १२०५.

पिसुण (विश्वन) ७२. ४७२ ८,५८. ८६७. ८८२. ८९८. ९३०, २०६२.

पिसुणत्तण (पिज्ञुनत्व) ८९१. ९७२. ९८०.

पिह (म्यु) ४६. १६७. २६३. ४५९. ६६४. १९२३. १९३१.

पिहुल (मृथुल) ५००.

पिहुलत्तण (इथुलत्व) ७६३.

√पीड्

पीडिअ (°त) ११५२. पीडिय ६६०.

२१५२. ११५७. ११५०.

पीिलय ३६५.

+सम्. संपीिडय- १४४.

पीडा (sk.) ४२२. ८५१. १०६३.

पांड(°ठ) २८६. ६७८. °वीड ८. ७१८.
१०३८. °वेड १०२. ११९. २२४.
३८३. ३९०. ४०७. ४१५. ४५४.
४५७. ४५८. ५०४. ८२२. १०३८.

पीण (°न) २२०. २०८०. २१५०. पीणत्तण (पीनत्व) ६८०. पीय (°त) २७. पीवर ८५४.

**√ पुंस** p. (शुद्धी)

+ डत्. उप्पुंसिय ७७८.

—ओप्पंसिओ ७२३. ओप्पंसिय ५७. पंगव (sk.) ८७. पुञ्ज (sk.) १७९. ४२७. ५६४. ५६९.

√पुञ्ज, पुञ्जि ज्ञा, पुञ्ज इ ज्ञा
पुञ्जि ज्ञाइ १९७३.
पुञ्ज इ उत्तर ४९८. १०४२.
पुञ्ज इ ज्ञानाण १९११.
पुञ्ज इ अ (पुञ्जो कृत) ४५२. ४५२.
पुञ्ज इ अ (९५०. ८९१.
पुञ्ज इ अ (९५०. ८९१.
पुञ्ज इ अ (९५०. ४८९. १९४३.)

पुञ्चिय इंट. ५०. १५४. ८०१. १३१. ४१८. ४४३. ४७१. १०२१. पुड (पुट) ५७६. ७४१. १०८८ ११०९. ११३५. ११६७. चड १२६. १५४.

पुण (पुनः) ७०. ३३७. ८८४. °उण ६८. ८६. १४६. २९२. ७२४ ८४६. ८६४. ८६५. ८८०. ९०८. ९१८. ९२३. ९४४. ९५४. ९८२. १०६५. १०७५.. पुणहत्त्त (पुनहक्त) ४७७. ८४७. १०१८. पुणो १२५. १४१. ४२६. ४९२. ७२६. ८८७. १०१४. १०१७. १०२८.

बाह (बाष्प) १३२. ६९७. ७१९. ७४९.

बन्धुरिय (°त)३८३. ५३३. ५५६. बम्भण्ड (ब्रह्माण्ड) २. ४. ४१. १७२. १८१. ८१७. ८३०. १०४४. ११०९. बरही (बहीं) ३४९. ६३९. वरही ३७२. **बल** (sk.) २४. २६. १०१. २६०. ४२२. ४३२. ४३८. ४८९. ७६३. ९२८. २०११. बिल (sk.) ३०७. बहल (sk.) २३१. २७१. ३५६. ४१६. ४५३. ६६७. ६९६. ८३७. १०१३. बहलत्तण (बहलत्व) ५६२. 6.00 ९३६. ९९३. ११०७. ११८३. बहलभाव (sk.) ४१२. √बहलाय् बहलाइ ५०. बहिहुत्त (बहिर्मुख tr.) ९४. बहु (sk.) २. ४५. ५१. ९६. २४५. २८२. ४५२. ४६७. ७९८. ९४८. ९५९. १०६२. बहुअ (बहुक) ७५. बहुय ८६४. बहुत्त s. भुज्. बहुमाण (बहुमान) ८७५. ८७७. बहुय s. बहुअ. बहुल (sk.) ३००. ३३५. ६२०. ६९२. बहुविह (°विध) ४८२. बहुसो (बहुज्ञः) ३४८. ४६३. १०५७. २०६३. ११६०. बहुय (प्रभूत) ८६४. बाढ (sk.) ५३६. ८८०. ९४२. बाण (sk.) ४२. ५७. ३४५. ३५३. ३८०. ५९७. ५९९. ६२७. 685. ७४८. ७५६. ९९६. ११२२. बाणीकय (°कृत) ११३६. बाल (sk.) २५८. ५१६. °५३२. ६१९. ६२०. ८३०. ् बालत्तण (बालत्व) २१. बालभाव (sk.) ७५२.

बाला (sk.) ७७२. ७९६.

७६४. ७९२. ८४२. ९४२. ११४१. बाहा (sk.) ७३५. बाहिं (वहिः) २८१. ९६३. १२०७. बाहु (sk.) १९६. २४९. ३४२. ३६६. ४२८. ४८९. ५९२. ६९१. ७४४. बिन्द (sk.) २२३. ३७०. ५५६. ५६५. ६२७. ७८५. ५००२. १०६१. १११३. [3585. ११६६. बिन्दुइअ (बिन्दुविलिप्त) ६०५. बिन्दुइय बिम्ब (sk.) ४८. १३४. १६९. १७४. १९७. २७२. ३४१. ३६२. ३७१. ६३६. ६८९. ६९२. ७०२. ७३३. ७७५. ८०७. ८२८. ८२९. १०५६. २०६४. २०७५. २०८८ 3069. २०९०. २०९२. २०९४. २०९५. १०८६. १०८७. ११०५. १११३. १११४. १११८. ११४३. ११५८. ११६५. ११६७. ११७८. ११८२. विम्ब ८३०. बिल (sk.) ४७४. ४९६. ५५९. बिस (sk.) ५. २१९. ७४४. १११९. ११३९. विस १८८. ३९३. बुक्कार (बूङ्कार) १०. √बुध्

+प्रतिः पडिबुन्झिन्जइ ११७२. बुद्धि (sk.) ८६. २६७. ९०६. ९९५. १११९.

+ उत्. उच्बुद्ध ५१३. ६५३.

बुह्रबुअ (बुद्धुद) ६५१. बुस (sk.) ३५६. ६६६.

बोर (बदर) ६१५

### भ

 커퍼 ( भय )・४२、 ३५४. ४६८.

 ७१८. ८७९. भय २४. १९८. १२५.

 १५८. १७३. २४२. १९३. ३२९.

 ३५२. ४७२. ४९६. ५४१. ५६८.

 ६९७. ७६०. ११३१. ११४१.

भइरवी (भैरवी) २८७. भद्गः (sk.) १०३. १८९. २५६. २८४. २९३. ३४०. ४१८. ४३७. ४४८. ४६१. ५१२. ५१८. ६४०. ६८०. ७०५ ७१८. ७४५. ७५०. ७८७. ८३२. ९२३. ९६३. ९७७. १०५२. ११६५. भद्भार (sk.) ८३२. १०२०. **√**भजें + भज्जन्ति १२२. भाग ३७१. ४२५. ११६०. + प्रति पडिभग्ग २१८. +वि. विहत्त ५१. १०८५. भइ (भ्राष्ट्र) ५४५. भड (भट) २७७. ४१५. ४३४. ४३५. ६५८. **√**भण् भणइ ९८०. भण्णाउ ७०८. भणिअ ८०४. भणन्त ७०. ९६.. +सु. सुभाणिय ८०३. भिक्त (भिक्ति) ३३४. भइ (भद्र) ५९८. ६४४. ९५८. भमर (भ्रमर) १८. ५७. २८७. ४३७. ६०५. ६१६. ६५२. भामे (भ्रमि) ९०४. भिमर (भ्रमणशील) २५० ६११. भय s. भअ. भयवई (भगवती) २९५. ३३८. ९२५. भयवया (भगवता) ८९६. भर (sk.) २७. २६. १०१. १५४. ४२२. ५३३. ५५९. ६२२. ९१२. १११५. ११५२. हर ७३१. ७३५. भरण (sk.) ८११. भरह (भरत) ८०२. भव (sk.) २५०. ११२७. भवण (°न) २०७. २८७. २९१. ३०६. ३३४. ३७०. ३९६. ४२९. ६६२.

६७४. ६८३. ६८७. ७१६.

११०१. ११९२.

भवभुइ (°ति) ७९९.

### √भा

भासि ३०१.

+आ. आभाइ २९४. १११२.

— आहासि ३०४.

+प्रतिः पाउँहाइ ६६. १६७. १७०. १८०. २८१. ४३६. ४७६. ७०६.

७९८. ११२६. ११३१.

भाज (भाग) ५६९. भाय १०९७. भाईरही (भागीरथी) १०७.

भाय s. भाअ.

भार (sk.) २४९. ७९७. ८५४. १०४६. भारह (भारत) १४८६.

भारही (भारती) १०७.

भाव (sk.) ९७८. १२०४.

भास (sk.) ८००.

भिउडी (मृक्कटि) १०३, ३४०, ७०५, ७१८, ७४१, १०१५, ११९९,

भित्ति (sk.) ६६२. ६७४. ६७८. ६७९. ६८२. ११८५.

### √ि भेद

भिन्दइ ११२२.

भिज्जन्ति ४४६.

मिण्ण २८. १२३. १५१. ३३०. ४१५. ४४३. ४५०. ५१८. ६१३. ६३३. ६५०. ८२९. ८५२. ११७९.

भिज्जन्त २९५. ५०१. ६६१.

+ आ. आभिण्ण १९४.

+ उत्. उब्भिज्जइ ५९४.७८३.१११८.

— डाब्सिण्ण ४३. १७१. ३४३. ३८९.११६२.

—डाब्भिज्जन्त ४६९०

+ उत्. उब्भिज्जमाण ४७०. ८४०.

+प्रतिः पडिभिण्ण ५. ११०२. [८३.१.

+वि.,विभिष्ण ५७०. ११८०. विहिण्ण

+सम्. संभिण्ण २७४. ६४८. ७४६.

#### **√**भी

८३७.

भीअ ४७२. ४७३. ७२४. ११६९. भीय ९८. २२०. २४३.

मेसिय १०११. भीम (sk.) ४९२. भीर (sk.) ४८९. ७५८. भीसण (भीषण) १७०. भुआ (भुज) ११६१. १२०२. भुय ८. १०४. २४७. ७०९. ७१६. ७३५. ७४३. ७४९. ७९७. ९२९. १०७०. ₹003.

भुअअ (भुजग) ४७५. भुअय ४७२. भुयभ ४९२. ४९६. भुयय ४८४. ८२५. १०२२. १०३७.

भुअइन्द (भुजगेन्द्र) ४७७. भुयइन्द. ४७४. ७३९. ८२१. १००८. १०२५. १०२८. १०३४. २०४७.

मुअद्भः (भुजंग) ४८० भुयंग १७८. १९८. ६३८. ६६३. ६७०. १०२१. भ्यंगवइ (भुजंगपति) १५५. भुयवत्त (भूर्जपत्र) ६४१.

**√**भुज्

भुज्जन्त ९५७. +उप. उअउत्त ३५०.

—उबहुज्जन्त ६८. बहुत्त ३४८.

भुमया (भू) २९. २५०. ७७८. ९२३. २०४३. ११२३. ११३४.

भुय s. भुञ भुयण s. भुवण. भुया (भुजा) ३३० भुवण (भुवन) ३. ६. १६. १९. ४४१. १००५. ११०१. भुयण ३४६. ७२६. ७९७. ८१२. ८१६. ८३२. ८९९.

भुवणन्तर (भुवनान्तर) १०७. भुयणन्तर २०४४.

होइ ९५. ९८. ३९८. ५०१. ८८८. ८९२. ९२४. ९५२. ९६०. ९६८. ९८९. १०२९. ११४२. ११६३. ११६९. ह्विन्ति ९०१. ९३६. ९७६. ९८८. होन्ति ६४. ८९. ९०. १०३. २२५.

२५१. २७१. २९५. ३५९. ३७६. ३७८. ३९७. ४०५. ४६२. ५४२. ५६७. ५९०. ६१०. ६४३. ६४५. ६५६. ६८७. ७१७. ८०७. ८४५. ८६३. ८६५. ८६७. १८६८. ८९५. ९०३. ९५७. ९६०. १०३१. १०७९. १२००. ११३८. ११४१.

होहिइ ७९. ९०२. होउ ६०३, ८२५, ९६९. होन्त ९७, ९७२. भाविय ४८६. होन्त ४७२. ११०६. भवन्ती ५८८. होजण ९४३.

+अनुः अणुहूय ११९८.

+ दूर. दूरीभवन्तु ९८७.

+प्र. पहुत्त १०२०. १०७२. -पहप्पन्त ८३९.

+वि. विहाविज्जइ ८५४.

-विहाविय ६५९.

+सम्. संभाविअ २०२. ८२६. ११९५. संभाविय २०७. २७७. ६७०. ६७३. ७३८. २०५८. ११५१.

भू (sk.) २४९. ४४८. ४५९. ५०५. ५३२, ५५७, ५५९, ६३२. ६६६. ६६७. ६६८. ८३२. १०८८.

भुअ (भृत) ६८४. भूय ३११. ८८८. भूअत्थ (भूतार्थ) २५३. भूइ (भृति) ५६०. ७४०. भूमीं (भूमि) ३७५. ३९९. ४४५. ५०१.

५०३. ५३३. ५३६. ५४८. ५५५. ५५७. ५६३. ५६६. ५७१. ५७५. ५८२. ६२६. ६७०. ६८१.७२७.

भूमिवाल (भूमिपाल) २१५. भूय s. भूअः 946. भूरि (sk.) ४३७. ६११. ६७३. ८०३. भूरह (sk.) १०५४. भूवाल (भूपाल) ५०८.

**√भृ**भेरेड २३९.

भरिञ ६. १६. ३४३. १०८७. ११९६.

• भरिय ४६. २८६. ३५२. ४४७.
४४८. ८०३.

४४८. ८०२. भर⁼त २२६. ४५२. +ति. गिहुय ३८२. ७९६, ९१५. निहुय ११०. १९१; भेय (भेद) १०५.

भाय (भीग) ४२३.

### √भ्रम्

भमइ २७०. ५८३. भमन्ति ८६. १४३. भमियव्य ५४९. भमिअ ४३०. भमिय ४५. ५५. ८४. ४१८. ४६५. ७४३, ८१९. भामिय ७७६.

भमन्त ८२७. भमन्ती २९१. +परि. परिच्ममइ ४७. १०७. १३४. ५८५.

—परिब्मिमिय ३६७. +सम्. संभन्त १४८.

#### म

म for मए, महं, अम्हे and में s. अस्मत्.
मअ (मद) ७९. ९०२. ७२८. ८९५.
१९४६. १९५४. मय २४. २५. १६२.
२४२. (कस्तूरी) ३६९. ४३३. ५९७.
५५२. -५६८. ६९८. ८३६. ८९५.
९५६. १०१३. १९४०. १९४६.
१९४७. १९४८.
मइ (मति) ८२. ८४. ८८७.

मइत्तण (मितित्व) ७५. मइन्द्र (मृगेन्द्र) ९. ११, २८८, १४७१. ६१८. १०११. १०७६. मइन्द्रत्तण (मृगेन्द्रत्व) १०.

महरा (मदिरा) १६२. ६९०. ७८१. ८६४. १०८७. मइल (मलिन) ४९. ४०३. ४५५. ५४३. ५९०. ५९४. ६२१. ६२५. ६५६. ९२१. १०४०.

५२. (०४०.
५२ महल प्र. (मिलिनय्)

मइलेंड ८५७.
मइलिंडन महिलंडनइ १००७.
मइलिंय २५६.
मइलण (मिलिनीकरण) ११९९.
मउइय (चृदुलित) २४७.
मउई (मृद्धी) ७६९.
मउड (मुकुट) ३३.
५४ नउल प्र. (मुकुट) ३३.

५४ नउल प्र. (मुकुट) १३.
५४ नउल प्र. (मुकुट) १३.

√मउल p. (मुक्कलभवन) मडलड ६९. मडालेन्त १०८५.

मजल (मुकुल) १६४. ४८६. ५१६. ५९४. ७८८. ७८९. ८३५. ११८८.

मउलण (मुकुलीभवन tr.) ७९३. मउलावञ (मुकुलीकारक tr.) ९४. मउलि (मालि) २४८. ४२५. ७१८. ८१२. मउलिअ (मुकुलित) १६५. मऊर (मयुर) २९९. ३३५. ३५५. ३८९.

५५३. मऊह (मयूख) ७७. २१९. ३२८. ३६३. ५५२. ५६४. ६४६. ७६२. ७६९. ८१५. २०४२. १०४६. १०६०. २०६७. १०९३. ११०१. ११६५.

मगह (मगध) ३५४. ४१४. ४१७. ६९६. ८४४.

मग्ग (मार्ग) १३, २१, २८, ८४, ८५, १३७, २६७, ११६, २३२, २६०, ३०५, ३१०, ४१०, ४१०, ४४०, ४४७, ४४७, ४४५, ४५५, ६६६, ७७५, ८०७, ८२०, ८५२, ८५८, ९४४, १०६२, १०५२, १०५२, १०८२, १०८२, १०८२, १०८२, १०८२, १०८२, १०८२, १०८२, १०८२, १०८२,

मग्गण (मार्गण) ८६०.

842

मार्गिअ (मार्गित) ३९०. महाल (sk.) ११२. १६१. १८५. १९४. ३२४. ४४६. ११८६, ११८९. मङ्गल (पाप tr.) ९५१. मच्छर (मत्सर) ८०, २१४, ८८१. ८९६. ९४७. ९६८. मज्जाण (मज्जन) १६६, ४६९, मज्झ (मध्य) ४८. २०३. २५९, ४५९. ४५३, ४५७, ४९६, ५५४, ७५७, ७९३. १०३६. ११०२. ११३७. १२६०. ११६७. मज्झएस (मध्यदेश) १०५३. मञ्ज (sk.) ११९३. मञ्जरी (sk.) १६५. १९३. २०६. म्ब०. ३४५. ३७४.५०५. ५३०. ५८५. ५८७. ५८८. ५९६. ५९९. ७८८. ७९०. ८३४. ११२५. मञ्जरिमय (मञ्जरीमय) ७५४. मञ्जीर (sk.) ३६७. २०४८. २०३. मडह (अल्प tr.) १६. ४६. २२९. ३२०. ४३३. ४५२. 896. ५२३. १०२६. मडाहिय (अल्पीकृत tr.) ८४०. मण (मनः) ८८. ३४७, मणहर (मनोहर) ७८७, मणि (sk.) २४. ५२. १४३. १८२. १८६, १८३, १८५, १८७, २१२. २५०. २५१. २९३. ३०९. , ३२०. ३४८. ४२६. ४३२. ४८२. ६२४. ६२ं८. ६६३. ६६४. ६८०. ७३५. ७६८. ७८०, ९०५, ९६३, १००८. १०४१. १०५८. १०६८. ११८८. मिणयड (मिणितट=मिणिमयतट) ६३९. मणोरह (मनारथ) ७२८. √मण्ड

मण्डन्ति ६७. मण्डिय २८५. ॅमण्डण (मण्डन) <sup>ल</sup>४६. ३३२. ७८४. ११२४. ११२९. ११३९.

मण्डल (sk.) ७. १०१. १०३. १२०. १५६ १६९ १७० १७५ १७७ १८६. २२५, २३८, २४१. २८५. २९७. २९९. ३०७. ३१५. ३२३. ३२८. ३३२. ३८८. ३९०. ३९१. ४०५. ४१२, ४२२. ४३१, ४६९. ५६२. ५६९, ५७५. ६०१. ६११. ६४६. ६४७. ६५८. ७०४. ७५९. ७७३. ८२२. ८४८. ९२८. १०२७. १०४७. १०५८. १०५९. १०६७. १०७१. १०७८. १०९९. ११०४. १९९४. ११३२. ११५०. ११६०. ११६७. ११८६. ११९३.

√मण्डल, मण्डलइङज्ञ. मण्डलइज्जन्त १०३४. मण्डलग्ग (°लाग्र) २४५ √मण्डलाय्

मण्डलायन्त ६. मण्डालिय (मण्डलित) १११६. मत्थयत्थ (मस्तकस्थ) १९७८.

√मथ्

√मन्

+निर्. णिम्महिय ५१२. १०३९.

मएइ ८६४. मत्त २७८. ३९६. ४०६. ५२६. १२१७. ११४७. १२००. ५४८.

मण्णए १६०. मण्यान्त ८७३. ९२२. ९३९. मण्णसि १२०१. मण्णेत्था ८६७. मण्णे ७३. ११३. २२०. ७२८. ९१२.

९२३, ९९५, ९९९, १००२, मन्ने मअ (मत) ९५९. [968. 966.]

°मन्तक्ख s. पाममन्तक्ख. मन्थर (sk.) १५०. १६२. २७५. ४३९,

√मन्थरा**य** 

मन्थरायन्त १०२६. मन्थरिय (मन्थरित) ८४९, मन्द (sk.) ३१८. ५७६. ६१८. ९०६. 2289.

मन्दर (sk.) ५२०. ८२३. १०३८. मन्दार (sk.) १९४. ४१६. ६६७. मन्दिर (sk.) ३२२. ३६१. ६९८. ६८९. १०८३. ११८८.

मय (मद) s. मअ.

मय (मृग) १६९. ५८%. १११४. ११६७.

मयङ्ग s. मियङ्गः

मयण (मदन) २७७. ३२५. ३४१. ५९९. ६३६. ७५४. ७८३. ७९६. ८३७.

९१६. १११६. ११३८. मयणाहि (मृगनाभि) ७७९. ७८५.

मयतण्हा (मृगतृष्णा) ५४२.

मयरन्द (मकरन्द) ११०. ५१६. ५८५. ६०५. ६५७. ७४८.

मयरहर (मकरधर) ८०%

मरगञ (°कत) १०७०. मरगय २५८. मरण (sk.) ३२४. ४६८, ९१०.

मराल (sk.) ६३०.

मरु (sk.) ४७२.

महञ्जञ (°बक्) ७८४. महयञ ७८६. मरुवय ५८६.

√मऌ

मलिअ (मर्दित) ४२८ मलिय ३५. १.८८. २०६. २७७. ३६६. ५१४. ५२४, ७८६, ७८७, ११३५.

+वि. विमलइ ११५९.

—विमलिअ ५८७. ११९८. मल (sk.) २१३. ३४४. ६१४. ८९६. मलण (मलन) ४६४.

मलय (sk.) १२१. ४२३. ६६१. ११२७.

मलिण (°न) ३८५. ६४२. ११०८. ११७५.

मलिय (°न) १११.

मसाण (वमज्ञान) २९१. ३२७. मसिण (मस्रण) १३३. १९८. ५२५.

५२९. ११७०.

√मस्ज्

मज्जह ४०७, ८११.

मज्जन्ति २४५. मज्जन्त ८०६.

√मह

महइ ९४९. ९९१. महन्ति ८६६.

मह (°ख) १०१३.

महम्य (महार्घ) ६६३. ९०९. ९८१.

महिल

महण (मथन) ३४.

महधूम (महाधूम) ८१५.

महल्ल (महत्) १०६.

महाकाइ (महाकावि) ६३.

महाकुम्म (महाकूर्म) १%

महागिरि (sk.) २३०.

महागुण (sk.) ९०२.

महाणई (°नदी) ४४९. ४५५.

महाणिहाण (°निधान) ६८६.

महातरु (sk.) ५४८.

महादृष्पण (°दर्पण) ११९२.

महापईव (°प्रदीप) ८०९.

महापरेय (°प्रेत) ३२९.

महापसु (°शु) ३१९. महाभवण (°वन) ९०६.

महाभुयंग (°जंग) १३३.

महामणि (sk.) १९८ ९१६

महामहिस (°ष) २९५ .३१६. १०९१.

महामह (°ध्) ६११.

महामीण (°न) २०२८

महारम्म (sk.) २०७. २०७४.

महारह (°थ) ४९४.

महावराह (sk.) १३. १०९८.

महाविहंग (sk.) ८१९.

महासुर (sk.) ८१६.

महाहव (sk.) ४३९. महिन्द (महेन्द्र) ९९. १९९. २३५.

महिमा (sk.) ८८५.

महियल (महीतल) २८२. महीयल

२८३. ५०६.

महिलत्तण (महिलात्व) १८.

महिला (sk.) ५२८. ७२०. ८८९. ९९७ 9709.

महिस (°ष) ४३. १७२. २८५. २८६. २८९. २९३. ३०५. ३२४. ३३५. ५४०. ५४२. ६४३. ६५९. २०८८. 9099.

महिहर (महीधर) १९७. १२२. १३९. १३५. १४२. १४३. १४७. १४८. १५८. ३५९. ४५६. ६३१. ९८५. १०२०. १०३०. महीहर १४५. ४५५. मही (sk.) ७७ ९९. २०२. २१९. १२२. १२३. १२९. १३९. २२४. २५६. २८२. २८३. २८४. ३९०. ४०७. ४१५: ४१७. ४५१. ४५४. ४५७. ४५८. ४७४. ५५८. ५९०. ६५८. ८२२. १०३६. १०३८. १०७७.

११०२. ११९९. मह (<sup>©</sup>ध्) १६४. ५९६. ६०४. ७९१. ८३६. १११८. ११४५. ११४६.

महुअर (मधुकर) ४६४, ४६८, महुयर १६८. ५९९. ६३०. ६९५. ७५३. २०५७. २०६२. २२२४. महुमह (मधुमथ) ९. १८. २८. ४०७.

महुमहण (मधुमथन) १०९२.

महमहवियय (मधमथाविजय) ६९.

महर (मध्र) १८४. १९४. ४१८. ५८३. ६३३. ६४८. ७४७.

महुरत्तण (मधुरत्व) ६७.

१२४८.

महरीह्यन्त (मधुरीभवत्) ११८९.

महुसूयण (मधुसूदन) ५५.

महोसही (महीषधि) ६३८.

√मा

+नि. णिमेसि २९६.

-णिमिय ११६१.

+ निर्. णिम्मवेसि २९७,

-- णिम्मविय ३५४. निम्मविअ २८२. ५०८. निम्मविय ११३.

-निम्माय १६६. ८४३,

+परि. परिमिय ५०३.

+विनिर्. विणिम्मिय ४६६. ८४९.

मा (sk.) ६०३. ९५१. ९८७.

माइ (मात्) ३३४.

माण (मान) ९६. USC. 9988. २२४६. २२४८.

माण इत्ती (?मान्यित्री = मान्वती) ११४३.

√मान

माणिय ५५

मायद्भः (मातङ्ग) २१९. ३५०. ९५०. माया (sk.) ११. १८. ५५. ३५४.

860.

मारुञ (°त) २२६. ५०६. ५७४. ७८८. १२७४. मारुच ५४५. ५७२. १०४४.

√मार्ग

मग्गइ ९९१.

मग्गिय ७८४.

+वि. विमग्गमाण ९८७.

मालई (मालती) १६४. २३७.

माला (sk.) १८. २०. १८२. २३५.

२३७. २४४. २५१.२८७. ३०३.३०४. ३१८. ३४०. ३४४. ३६५. ४६०.

४७५. ४८८. ६०५. ६१६. ६४७.

७६०. ७६३. ७८५. ८९८. १००९.

१०२३, १०४२, १०६२, १०८२.

√मालाय

मालायमाण ११४०.

मालिणी (मालिनी=मालायोगिनी) २२३२.

मालुहाणी (°धानी) ५८१.

मालुर (sk.) ३०४. ३२५. ६२१. ६५४.

√मांसलाय

मासलाअन्त ५८०.

मास (मांस) १६. ३२९. ३३२. मासल (मांसल) २०३. २३२. १०८९.

मासालिय (मांसलित) १६३. ७३९.

माहत्प (माहातम्य) ९०. ९७. १९२, ४८७. ७०६. ८९३. ८९४.

माहप्पधर (माहातम्यधर) ९०१.

माहव (माधव) ४८७, ६०३. १२१४. माहवी (माधवी) २८५. ५९४. ७९०. ८३५.

√ मि

+िन. गिमिअ २०३७. गिमिय ४७.

मियकु (मृगाङ्का) ३०. ३३. ३९. ५६. १८३. १८६. २०४. ४०६. ४२५. ५६९. ७४७. '८३९. ८५७. १०८६. मयङ्ग ७८५.

### **√**मिल्

मिलइ २०९२. मिलन्ति २२०४. २२०६. मिलिअ ४५. १२०. २९१. ११८०. मिलिय ५३. १०३. १३६. २०३. २०४. ५२४. ६५८. २०७८.

मिलन्त ७५१. ७५२. १०४८. १०९३. मिस (°ष) ९४२. ९८४.

मिहुण (°थुन) १३६. १५७. १७१. ५०० ५९२. ११३०. ११५५. ११५७. ११७२.

मीण (°न) ५२०. ६१९. मीणउल (मीनकुल) ३८७.

### √मील्

मिलिय १९७. मीलन्त ३२२

+ उत्. उम्मिल्लइ ६५. ३६९. ७३९.

--- डिम्मिझन्ति ४५५.

— डाम्मिल ६००. ६२१. २०१७. ९०६०.

-- उम्मिल्नत ४९८.७०२.

— डम्मिलमाण ३५८. ११३८.

+नि. निमिल्लन्ति ९९२.

— णिमिल १९२. ६२०. ७३८.

+समृत् समुम्मीलिअ ४६२.

√मुक्कल, मुक्कलिज्ञा (H. D. VI. 147) मुक्कलिङ्जन्त (स्वैरीक्रियमाणं) ७३२.

√मुच्

मुयइ ४२. २०२. २४५. ४१९. ५९७. ७०९, ९८२.

मुयन्ति २१५. २३२. ९८२. १०७४. मुञ्चानित २५८.

मुचइ २९९.

मुच्चन्ति १९०. ३५३. ४३३. ४४८. ४७५. ६३७.

मुक्क (°क्त) २०.८५. २१८. २३०. २२८. ३२९. ३३४. ४०७. ४७१. ६४३. ७००. ८३०. ८८३. ९०३. ९२०. १०१७. २०३९. २०६९. १२३३. ११६४. ११७३.

मुयन्त ४९२. ६४६.

मुचन्त २०७८.

मोत्तुं ८८३. ९४२.

मोत्तृण ४८९. ९३५. ९४८.

+अव. अवमुक्क ५९५.

+आ. आमुयइ १५७. २४६. ३२२ ९२४.

—आमुक्क २२२. ११९२.

+ उत्. डम्मुक्क ५७४.

— उम्मोइअ २८५. २८७. उम्मोइय ९४३. २०३५.

+परि. परिमुक्क ६९५.

+वि. विमोणन्त ७६५.

—विमुक्क १५५, ३५६, ८१८. ८९०. ८९८. २०२२.

√मुण p. (ज्ञान, H. P. IV. 7)

मुणन्ति ८३.

मुणिय (ज्ञात) ७१६.

मुणाल (मृणाल) २६६. ३६६. ५१८. ७७२. २२६५.

मुणाली (मृणाली) १३.

मुणि (°नि) ३७४. ५५०. ६१५. ६४२.

मुणिअण (मुनिजन) ११९०.

मुण्ड (sk.) ३०७. ३१८.

मृत्ता (मृक्ता) २२२. ६९८. १०५८.

मुत्ताहल (मुक्ताफल) ७३०. ११९४. मृत्थ (मुस्त) ३९९. ५५७.

√मुर्

मुइय ६०७.

मुद्दा (मुद्रा) ८७. ६२७. ७१५. मुद्दिय (मुद्रित) ५६५. मुद्ध (मुग्ध) ६२५. ७९५. मुद्धभाव (मुग्धभाव) ७९६. मुद्धभाव (सुग्धभाव) ७९६.

√ मुह्

मोहें इ ९०७. मूह ३१८. ४८७. ८७१. ९४२. ९५६. १०४०. ११११.

मुज्झन्त १५३.१०९०. +वि. विमृद्ध ५८७.

मुह (मुख) १७. ४०. ५४. ७४. ११५. १५२. १५०. ११३. १७०. १११. ४२०. ११४. ४३१. ४३१. ४३१. ४३१. ४६६. ४७४. ५८६. ६०४. ६२२. ६४९. ६०२. ७००. ७०२. ७४३. ७४६. ७६५. ४०१. ४३४. ४३४. १०५०. १०७२. १०४३. १०५०. १०७२.

मुहमेत्त (मुखमात्र) ५४७.
मुहयन्द (मुखचन्द्र) ७५६.
मुहरा (मुखर) २०. १९७. १७०. १९३.
१९७. २३१. २७०. ३७२. ३९५.
४४५. ४७८. ४९९. ५९३. ५२४.
६२७. ६३४. ६३५. ७६७. ८१२.
८२५. ९५०. १०४८. १०६८. १०७६.

मूढ s. मुह् मूयत्तण (मूकत्व) ८८. मूयल्लिअ (मूकीकृत) १२०६. √मृत्

> + डत्. उम्मूलिअ १९८३. उम्मूलिय ३६८. १०३३. १९१९

मूल (sk.) १३. ३८. ११०. १३९. १४०. १४५. १४६. १५०. १६४. २१७. २२९. – ३५६. ३७८. ३९०. ३९३. ४२८. ४४५. ४४७. ४४८. ४९९. ५०४. ५२३. ५३९. ५५०. ५६६. ५७२. ५७४. ५८४. ६१०. ६२०. ६२५. ६७२. ६८२. ७२२. ८२०. ८२२. ८४०. ८५४. ९००. ९१८. ९३१. ९७६. ९९२. १०२१.१०२५. १०२७. १०३७. १०५४. १०६१. १०८४. ११०५.

√मृ

मय (मृत) ९६२ ९८५.

√मृग्

मग्गन्ति ८७७. +वि. विमग्गन्ति ८६६.

√मृज्

+सम्. संमज्जिय ६०९.

√मृश्

+आ. आमइ ७४४.

+परा. परामुङ २२९. +परि. परिमुङ ४२७.

मेइणी (मेदिनी) २७६. ४२३.

√मेघाय

मेहायन्त ३२३.

°मेत्त (मात्र) २३६. २८७. ७३७. ९६४. मेय (मेदः) ३७७.

मेयय (°चक) ३३६.

मेरु (sk.) ५३. ८११.

मेह (°घ) १९२. ३६२. ३७१. ६७३. ४०४. ४०६. ४४४. ६५०. ७३३.

*080*.

मेहला (मेखला) ३४२. ३६५. ५४६. ७६७. ७७५. ७७६. १९३९.

मोत्तिअ (मौत्तिक) २३६. मोत्तिय २१९. १०८६.

मोत्तियत्तण (मौक्तिकत्व) ७१४. मोयण (मोचन) ७३५. ८७९.

मोह (sk.) ९२. ९४६. ९८७. ९९४. मोह (मोघ) ५२०. ८५८.

मो्ह (मोघ or मोह) ८९२.

**√**म्लै

मिलाण (म्लान) ५८४.

य

य s. च.

°यड s. तडः

, . °यणत्थ s. जणत्थ.

√यम्

+ उत्. उज्जय ४.

+सम्. संजिमिज्जनित २८९.

—संजिमिय ८२३.

—संजमेन्ती ८४०.

—संजिमिउं ४८७.

°यर s. कर.

°यल s. तल:

√यस्

+आ. आआसेइ १२७४.

—आयासिज्जइ १२६०.

—आयासिय ५७८. २०५७.

**∿∕या** ज

√युज्

+नि निओएइ ५९२

+अभि. अहिउत्त ८२२.

ग्रुष्मत्

तं (त्वम्) २२२. २४३. २४८. २९२. २९६. ३०३. ३०४. ३०७. ३०८. ३२०. ३३४. ७२२. ७२३. ७२८.

७२६. १२०१. १२०२.

तुमं ७२२. ७२४.

तइ २२३. ३२५. ४९०. ७२३. ७२४.

तई २९३. ११९८.

तए ४८९.

तुमाइ २२१. २९०.

तुमाए २८५. ३१३. ७२३.

तुमाओं ८४४.

तुमाहिन्ती ७२४. ७२९.

तु (तव) २१९. २४४. २४६. ७१०.

255.6666

तुज्झ २२७. २५१. २९९. ३१५. ३२८. ३२९. ६९९. ७०४. ७०९. **७११. ७१५. ७१६. ७२५. १२००.** १२०३.

तुज्झं २८७.

तुम्हं २८८.

तुह २२४. २२६. २२८. २२०. २२२. २३६. २३७. २३९. २४०. २४१.

२४२. २४५. २४७. २८६. २८९.

२९२. २९४. २९५. ३०२. ३०५. ३११. ३१२. ३१४. ३१८ ३१०

३९९- ३९२- ३९४- ३९८. ३१९. ३२३- ३२४- ३३९- ३३३. ३३५.

२४२. २४४. २२४. २२२. ३३५. ३३६. ६९६. ७०५. ७०६. ७०८.

७१४. ७२७. ७२९. ७२६. ७२७.

७२८. ७२९. ७३०. ७३६. ११९४., ११९७. ११९५!

ते (तव) १८३. १८५. १८६. २**९७.** ३०६. ३३७. ९४२.

वी १८. २२. २५. ३१. ४४. ४६. ५८. २२३. २४८. २५२. ३०३. ३२२. ७२३. १००६. १२०१. १२०२.

तुममिम ७०६. ७०७.

तुमे २३८.

तुवि २५०.

₹

रभ s. रय. रइ (°ति) ५७. ९५०. ११५५. ११७२.

रक्खण (रक्षण) ५०. ३०१. ८६३. रक्खा (रक्षा) १७८. ३८६. ४६७

√रक्ष्

रक्खड १८🎝

+पारे, पारिराक्खिअ १४९.

रग्गय (कौसुम्भवस्त्र tr. H. D. VII.

3) ४०३. s. णवरङ्गन्य.

**√रङ्क्वोल** p. (दोलने H. P. IV. 48) रङ्क्वोलिय (कम्पित) ३९४.

रह्वालिर (संचालित) ६२४

रदुः (sk.) ६२४.

°रङ्गाय s. णवरङ्गायः

√रच्

ं रयन्ति २६५. ९८४. + वि. विरएन्ति ७३०. -विरइअ १०२९. विरइय ४८६. रञ्छा (रथ्या) s. रत्था. रज्जु (sk.) ६६९.

√रञ्ज

राञ्जिय ३४८. ९००८. राविअ ४१९. रज्जन्त २७७. ७३९. +अभि. अहिराद्धिय ५६४.

+ वि. विरत्त ६५९.

-विराविय ११६९. रण (sk.) १०२. २४३. २८८. ४१५. रणकार (रणत्कार) ७०३.

रणरणय (°क) ११३३.

रिणर (रणनज्ञील) २९२. ४६०. ७६७. रण्ण (अरण्य) s. अरण्ण. ३७५.३९४. ४०९. ४१५. ४२१. ५१९. ५३६. ५३८. ष्३९, ५४०, ५४६, ५५३, ५६१, ५६२, ५७२. ५७५. ५७७. ५८२. ५८९. ५९५. ६००. ६५४. ६६०. ९९०. १०७६. २०८४.

**रत्त** (<sup>c</sup>क्त) ३०४. ७५४. रत्था (रथ्या) ५६५. ६८०. ६८७. रच्छा ३६२.

**√**रम्.

+परि. परिरद्ध २४३.

√रम्

रमइ ९४७. ९९१. ९९८. रमन्ति ९२७. ९४८. रमड ७२०. ११५४. रअ (रत) २२३. स्य ११३०. ११५३. रामिय ११५६.

+आ. आरामन्ति ६६८.

+ वि. विरमन्ति ९४६. (

रमण (sk.) ७६४. ७६८. १०६५. ११२६. ११४०. ११५९. ११६0. \$260.

रमणिक्न (रमणीय) १६४. ६०७. ६४५.

रमणी (sk.) २७३. २११. ३५३. ६९६. ७३०. ७४४. ७४८. ७८२. १०४३. १०५२. ११२४. ११४९. २१५२. ११५६.

रमणीय ६०२.

रम्भा (sk.) ७५५.

रय (रजः) ३७७. ३८३. ३९०. ३९९. ४४३. ५०४. ५५५. ५५८. ५५९. ५६५. ५६९. ५९०. ६३१. ६८७. ७६६. १०६१. १११०. ११४४. ११७६. १२०५. रञा ३२. ३४१. ६३२. ११९९.

रय (sk.) ८१९. १०२३. १०२९.

रय s. रम्.

रयण (रत्नं) २५. २०२. ४२८. ४२२. ४७३. ४७९. ४९२. ६३८. ७३९. ८२०. ८७९. ९२७. ९६७. १०१६. २०४७. ११८०.

रथणमेत्त (रलमात्र) ६६३. रयणवह (रत्नपथ) १०७१.

रयणा (रचना) ११२५.

रयणी (रजनी) ११६. ३०२, ३३४. ४०२. ४०४. ४१९. ५०६. ५६९. ६५६. ६८७. ७४६. ७८७. ८९८. २०६५. २०७३. १२६६. ११७२. २२७६. २२८४.

रयणीभाव (रजनीभाव) ३००. रयय (रजत) ८१२.

रययवत्त (रजतपात्र) २११.

रव (sk.) ७. १२. २४३. २५७. २८८. ३७५. ४०२. ४३५. ९३७. ९०४८.

रवि (sk.) ५०. १.२०. १७४. २००. २२५. २३४. २७२. २८०. ३०७. ३६२. ३७१. ५४२. ५६४. ६८९. ८०७. ८२५. ८२९. ८३०. १०७५. १०८२. १०८५. १०८६. १०८८. २०८९. २०९०, २०९२. १०९४. २०९५. १०९७. १०९८. १०९९.

११०३. १११५. ११३२. ११८२,

9963.

रविंअर (रविकर) ६४३. रवियर ६२१. १०८४. १९००.

रस्

रसिय (रसित) ११. ३४८. ५२०. १९८९.

सस (sk.) १६%. १६६. १६७. १८६. १५८. १६४. १६१. ३३०. ३६%. ३६%. ३६%. ३६%. ४२८. ५००. ५०%. ५०%. ५०%. ६०%. ६०%. ६०%. ६०%. १०५८. १०%. ११४६. ११४६. ११७२. ११७८. ११७८. ११७८. ११७८. ११०६. ११०६.

**रसणा** (रज्ञना) ७६५. ९४३. १०४९. १०५०.

रसायल (°तल) १४७. ४७२. १०२०. रसिअ (°क) २९९. रसिय ६४.

रह (°थ) २००. २८०. ४१६. ७५९. रहदुः (रथाङ्ग) ४९४.

रहस (स्मस) ११७. २००. २४७. २०३. ४२४. ४७४. ५५२. ८१७. ८३१. ८४३. ९२३. १००२. ११०३. १११९. ११४५. ११५०. ११९०.

रहसा (रमसा) १४७. २५२. ४३७.

**रहस्स** (रहस्य) ८६०. ८६३. रहिय (रहित) ९६९.

रहुआर (रघुकार) ८००.

राअ s. राय.

राई (राजि) १३२. ३५५. ३५८. ५३४. ६४१. ७०७. ७३३. ११५०.

राएसि (राजर्षि) ४६५.

### √राज्

+ अभि अहिरासान्त ३९३. ५९५.

+ निर् णीराइज्जान्त ४१३.

+वि. विराअइ १२००.

-- विरायन्ति ३७९. ३९२. ६११. ६१३.६५५. √राध

+ अप. अवरद्ध ४५६. ७६४. ८८४.

राम (sk.) २०५२. राय (राजा) २६५.

राय (राग=रङ्ग) ७४० १५० १७०. ४०२ ४६२, ४७२, ५९०, ७८३, १०४७ १११८ राज ४३२, ७८२, ९६६, ११४७, राय (भीत) ७७२, १९५६ राज २९२, ९४७, ९४८,

रायवह (रागवह) ४८२.

रायहंस (राजहंस) २०४८.

सासि (राज्ञि) २१८, ६१७, ६६३, ६६४,

राहा (°धा) २२.

राहु (sk.) २३. ४६९.

राहेअ (राधेय) ४९४.

रिउ (रिप्) २. १०६. १६६. १९२. २१२. २३७. २४१. २४५. ३५१. ४९१. ६२५. ७१२. ७१८. ७२१. ७३०. १०१२. ११९५. ११९९. १२०३.

√(रेच्

+ प्रवि. पइरिक्स १०८३. पविरिक्स ६८५.

+वि. विरिक्ष ३५२. ४६२. १०२८. रिद्धि (ऋद्धि) ९२. ८६६.

√रु

+वि- विरुष (विरुत) ४०२.

√रुज्

हाग (हाण) ५६१.

√रुण्ट्

रुण्टन्त ६०५.

हण्ड (sk.) ४३६.

~⁄ रुड्

रुज्जन्ति १९१. रुण्ण ११७७.

√रुध

. रुद्ध २०६. २२९. ५६९. १००८.

+अव. अवरुद्ध १८४.

+नि णिरुद्ध ४३४.

+परि. परिरुज्झइ ४३४.

+प्रति. पडिरुद्ध ७३५.

+वि. विरुद्ध ९२७.

हय (हम्) ४९१.

**रुरु** (sk.) ५४९.

√रुष्

+आ. आरोासिअ १२३.

√रुह

रोहन्ति ७२७.

क्ट १५२. ५३९. ५८५. ६६७. ७६६.

+अधि अहिरूढ १२० ४८३.

+ आ. আहह १५९. ४५१. ८१२. ११९९.

—आरोहिन्त २२७.

—आरूढ २४८. १६२. २८६. ६१९. ४३१. ७३७. ८२१. ८९९. ९००. ९८३. १११०.

--आहहन्त ८११, ११९२.

—आरोवेइ २४२.

—आरोविय २९९.

+ पा**रै**. पारिरूढ ५९५.

+प्र. परूढ ५३३. ११५६.

+वि. विरूढ ४५६.

+समा. समारु हइ २८००

—समारुहिंडण ९८३.

हिंस (हिधिर) ९. ४३. २६६. २९४. ३१०. ३११. ३२२. ३३०. ३३४. ४३२. ६२७. ६४०. १०१२. १०४०. १०८६.

रूअ (रूप) २८७, ३३४, ३३७, रूय ८१, २४५, ३१२, रूप २९६, ३०२, ७७४, १०११.

√रेखाय्

रेहायन्त ७२६.

रेहाअमाण ३८८. ५

हेणु (sk.) १५१. ३९२. ४३२. ४५५. ,,,५३७. ५४५. ५५५. ५७४. ६०२. १५८७. ८३९. १०९३.

रमणिका (रमःk.) १००. १०६१.

रेवई (रेवती) ३२९.

√रेह p. (भूषायाम्, H. P. IV. 100.)

रेहइ ५३४. ७३५.

रेहान्ति ३३५. ५८२. ६१९.

रेहा (रेखा) २२, ३६, ३८, २५९, ५०९, ६२२, ६८२, ७५८, १०८२, ११०१,

११५१.

रोई (रोगी) ९९१.

रोम (sk.) १८. २०३. ७५०. १०५३.

रोमञ्च (रोमाञ्च) ४९३. ७५८. १०५५.

११५८.

रोमावली (sk.) १०५१.

रोयण (रोचन) २११.

रोयणा (रोचना) ६०२. ८५२.

रोस (रोष) ७. १२. २९४. ३०५. **३१९.** ३५२. ४३१. ४४७. ५६८. ६९०. ७३९. ७४२. ७६६: ८२४. ८२९.

१०४३.

रोसण (रोषण) ३५.

रोह (sk.) २८४. ३५७.

रोह (रोधः) ५२३.

रोहण (sk.) २५१.१०५०.

रीहिणी (sk.) १९६. २७५.

ल

लञा (लता) ७४९. १०२८. ११६१. लया १८ २९ ६९. १३६. २०२. २०३. २६५. ३२३. ५४७. ५५१.

६३१ ६६०. ६६१. ७१९. ७३०. ७३५. ७४३. ७४४. ७५३. ८१५.

८३२. ९३१. १००१. १०१३. १०३५.

लइया (लतिका) ३६६. लक्ख (लक्ष) ४५. ६०३.

√लक्ष्

लंबखेइ ८६०.

लक्किजजइ ११६. ४८१. ६२८. ११२८.

लक्षिजजए २९६,

लक्खिय ३८५. ५११.१ •६५. ११०५. ११६३. ११७०.

+अभि. अहिलक्खिय ६५९.

+ आ. आलक्षिमो १८८.

—आलक्षिम ११३७. आल-क्षिय ४०४. ७८९.

+ उप. उवलक्खिय ६८६.

+परि. परिलक्षित्रअ ७२४.

—परिलिबिखङक्त ४०१.

+प्रति. पडिलक्खिय ७६९.

#### √लग्

लग्गइ ४६०. ६०८.

लिगिहिइ ७०. लग्ग ५७. ४४३. ५७२. ६७८. ७१४.

१०४९. +अव. वलग्गन्ति २२६. ५५१. ९८९.

-- अवलग्गान्त २२६. ५५९. ५८९. -- अवलग्ग ७०२.

—वलगा १०३२. ११७६. ११९४.

+आ. आयग्ग ५३२.

—आलग्ग १४०. ६२६. ७८८.

+प्रति. पडिलम्म ९९. १६१. ३६९. ४४०. ५७८, ७२५. ८६४. ८६२. ९९४. १०४७. १०९८.

### √लघुकाय्

लहुआयमाण ६१२.

लङ्कुल (लाङ्क्ल) १००८.

### √लड्ड

लेङ्किः २०२. लङ्किय १८७. ६५६. ३८५. १००३. १०१७.

+अभि. अहिलङ्किः दण ८०.

+वि.विलङ्किय ७७७.

लङ्कण (लङ्कन) ४४५. ५७४. ९६१. ११०७.

लच्छी (लक्ष्मी) २०. ५५. ६८. १०४.

२१३. २१७. २३६. २४४. २४६.

२५०. २५२. २६३. ४०८. ५८६. ६५२. ६५७. ७२३. ८२९. ८६४.

८६५. ९०८. ९२०. ९२१. ९२५.

९२६. ९२७. ९२८. ९३०. ९३९.

९३३. ९३४. ९४७. १०३५. १०३९. १०७०, १०८२, ११९७. १२०२.

#### √लज्ज्

लज्जनित ८३.

लिजिंज १९३५. लिजिय ४४. ९८.

लज्जा (sk.) ७३५. ९१९. ११३ %.

#### **√**लञ्छ्

लिछिय ६४१.

+वि. विलञ्जिय ८५५.

लङ्खण (लाञ्चन) ४८. १६९. १३९. ३२०. ७३३. ७५१. ११९८.

लडह (sk.) ३६७. ७३६. ७३७.

#### √लभ्

लहइ ७३३. ८४९. ९७९, १००७. १०९२.

लहन्ति ३२३. १०३५.

लख् ४९७. ६८९. ८८०. १०३०.

१११८. ११२३. ११५८. ११७२.

लहिउं ८६६.

लहिंडण ३८०. ७२९. ९२०. ९५६. ९८३.

+आ. आलद ३३६

#### √लम्ब्

लम्बिअ ११९३.

+ अव. अवलम्बिय ११५. १२६. १२७.

—अवलम्बज्जन्त ४६८.

—अवलम्बिज्ण ८०. ७०८.

+ आ. आलम्बिय ५६.

+परि. परिलम्बिज्जइ ४९९.

+वि. विलम्बिअ ३५७.

+समा. समालम्बय ८०%.

लम्ब (sk.) ७१९. १०४२.

लम्बर (लम्बनशील) ३३५

लम्बी (sk.) ११९२.

लम्भ (sk.) २७२. ४५६. ६०७. ७५९.

९७७. २०४३.

लय (sk.) २७.

लय (लव) ७४०.

लया है. लआ.

**√**लल्

लालिज्जनित ५०५.

लिय ७५३. ७७२. ललन्त ३२६.

+दुर्∙ दुछालिय ४७. ३४२.

सलपा (°ना) ४८०. ६९४. ७६४. 9339.

लव (sk.) ६८. १६२. १६५. २७२. ५१८. ६५०. ७९७. ९६९. ११६४.

लवण (sk.) ६७९. लवली (sk.) १८५.

√°लवाय

°लवायन्ति ९४५.

√लष्

+ अभि. अहिलसन्त १०११.

√लस्

+ उत्. डहिसय ८०७.

--- उहसन्त ८०६.

+वि. विलिसिय ८०१.

- विलिसियव्व ६९४.

लहु (लघु ) ८३८.

लहुअ (लघुक) २३. १५९. ९००. ९४०. ९७८. लहुय ५१. १५५. २२९. २३०. २३२. ६७५. ८६६.

लहुअत्तण (लघुकत्व) १५१. लहुयत्तण

लहुभया (लघुकता) ८९२.

लहुइय (लघुकृत) ११४४.

लहुई (लच्बी) ५७४.

लहुई-कय (लघूकृत) १०१४.

**√लहुआ** (लघय्).

लहुएइ ११४८.

लहुय s. लहुअ.

√ला

लेइ ११४२.

+ अभि. शहिलेन्त ५११.

लायण्ण (लावण्य) ६५. १८७. १९०. ें इद् ९, ४६२, ६४१, ७४०, ७६९.

' ७८६, ७९२, १०५४, लावण्ण ४८.

लालस (sk.) १३८. १५६. ८८१. लालिअड्डी (ललिताङ्गी) ४८०. लावय (लावक) ३९६, १११२. लास (लास्य) १९४. १९७. ८३४.

**√**लिख

लिहन्ति २६०. ७५४. ७६८. लिहिय ५४०.

+वि. विलिहिअ ३४०. विलिहिय ७२२. ७७८.

√लिङ्गः

+ आ. आलिङ्गिय ११२६. लिंदुः (sk.) ३६१. ६०९. ६७३.

**√**.लिप

+ अन्. अण्लित्त ११६९.

√लिह

लिहन्ति ६३३.

लिब्मान्त ३१०.

लीढ ५३६.

+आ. आलीढ ५१७.

-आलिख १६५.

√ਲੀ

लिहक (लीन said to refer to ली conf. H.P. IV. 55.) १२५. १४६. लीण (लीन) २०५७.

+अभि-अहिलेइ १७८. ९३०.

+आ. अहियइ १७३. ९२३.

-अङ्गीण २५२. १०३६.

--आलीयमाण ५४०.

+ प्रवि. पविलीण ६६६. +सम्. संलीण २५०

लीला (sk.) ५३. ११०. ११३. १६६.

१८१. २०५. २२८. २३६.

२६५. २९०. ३३७. ४९९.

७२४. ७५३. ७५६. ७७०. ७७१. ७७३. ८५३. ८७४. ५१७. ९२०.

२०४३. २०४८.

लीलाइयव्व (लीलायितव्य) ११३८. लीलावह (sk.) ९७५.

√लुद

लुढान्त २८७.

√लुप्

हुप्पन्त ३८४. +वि. विहुत्त ७४२. ११८८.

√लल्

लुलइ ३४२.

लोलेंड ५८७.

कुलिअ १४८. कुलिय १०८. ११°.

१६२. ४०६.

+आ. आतुलिय ७४३.

+परि. परिलुलिय ३६४.

+1वे. विलुलिय ३८६.

√লু

लूण ५२३.

लुय १३५. १५८.

+परि. परिलूण २४२. ५४८.

+िव. विलूण २३.

लूया (लूता) ५७१.

लेक्खा (? लेखा) २०६.

लेव (लेप) ६७८.

**हेस** (हेंग) २४९. ७२६. ७४८. ९७०.

लेहा (लेखा) २९. १७१. १८३. २७८.

**३**०९. ३९१. ५१३. ५३१. ७४३. ७५०, ७७९. ८१२. ८१५. १०५७.

१०८९, ११०३, १११७, ११४१,

लोअ (लोक) ७५. ८९. २०१. २२८

५०९. ८११. ८६०. ८६२. ९४०.

९४९. ९५७. ९७४. ९९०. ९९८.

१२०६. लोय ८०. ४२. ९७. १२४.

९४८. ३८१. ७१७. ८८२. ९४३.

९६३. ९९०. ९९५.

लोअण (लोचन) ५७६. लोयण २९. १३०, १९९, २९६, ७५७, ७६५.

११२३.

√लोक [५८२.

+ अव. अवलीइअ ६४३. अवलीइय + आ. आलीइउं ४४९.

—आलोइडण १९१.

+प्र. पलोइअ २२१. लोढय (लोटक) ११७३.

लोण (लवण) ८०२.

लोमस (लोमश) ३९७.

लोय s. लोअ. लोयण s. लोअण.

[ २ . ६ %.

लोल (sk.) १७३. ३५२. ७१९. ७७०. लोलण (लोलन) ५७६.

लीह ( $\cdot k$ .) ११५. १३३. २९८. **१३६**.

८३१. ११७३. ११८५.

लोह (°भ) ३२८. ६८५. ९८३.

ल्हिक्क s. under ली.

**a** .

°व (इव) २३. २६. २७. १९. २०. **२१.** ३५.३७.३९. ४०. ४२. ४८. ५**०. ५१.** 

42, 48, 80, 88, 88, 88, 88.

१०५. १०६. १०८. ११५. १२५.

१२७, १३०, १४६, १५३, १५५,

१६९. १७०. १७१. १७७. २११.

२१२. २१४. २२२. २२९. २३४.

२३७. २४२. २४३. २४४. २४७.

२५१. २५५. २५६. २५९. २६०.

२६५. २७८. २८२. २८५. २८६.

२८७. २८९. २९१. २९४. २९८.

२९९, ३००, ३०१, ३०५, ३०७,

३१७, ३१८, ३२२, ३२६, ३३०, ३३२, ३४४, ३५९, ३८८, ३८९,

३९०. ४०७. ४१२. ४१३. ४१४.

४१५. ४३७. ४३८. ४४४. ४५१.

४५३, ४५४, ४५७, ४५८, ४६१,

४६२. ४६७. ४६८. ४६९. ४७२. ४७४. ४७५. ४७८. ४७९, ४९७.

५००. ५११. ५२४. ५३३. ५३५.

५६३. ५७६. ६००. ६०४. ६२४.

**६३**६. ६४०. ६६८. ६७४. ६८३.

६८५. ६८९. ६९०. ६९२. ६९३.

६९८. ७००. ७०२. ७०५. ७००.

७१८. ७१९. ७२२. ७२४. ७२९

७४९. ७५०. ७५२. ७५६. ७५७.

**9**49. ७६२. ७६६. ٧**٤ ८.** .000 999. 994. ८०३. 606. ८१२. 679. 679. ८२५. 679. **۷**۹۷. ८३०. ८३१. ८६२. ८८६. ८९३. ८९८. ९०४. ९१६. ९२१. ९२२. ९२९. ९३८. ९३९. 980. ९६८. ९७२. १००३. १०३६. १०३८. 1080 २०४५. २०४६. 1080. 1086. १०५१. १०५२. १०५३. 1048. १०५५. १०५६. 3000 9046. १०५९. १०६०. १०६१. १०६२. २०६४. 2000. 6000 ,500 € १०८२. २०८४. 2090. १०९४. २०९५. १०९९. 2208. 1220. 2223. 2226. 2258. 1250. 3336. ११३२. ११३४. **१**१३९. ११४१. १२४३. 3380 ११५२. 1240. ११६७. ११६९. 1305. 2508. ११८२. ११८३. 1264. ११९१. ११९२. 2263. 1994. १२००. १२०१. १२०६. ° व्याप. ३. ७. १२. १४. 1300 16. 28. 29. 22. 26. 84. 42. 48. 49. 46. 63. ८७. ८९. ९१. **१**००. २०२. १०३. २०४. २०६. 200. ११६. ११८. 150. २३४. २४९. १६७. **१**३८. ९४३. 205. १७६. १८०. ₹03. 868 १९५. 190. २००. २१३. २१५. २१६. 738. २३८. २४१. २४९. २५२. ३५७. २६१. २६२. 9 8 9. २६४. २६९. २८३. २८८. २९३. २९६. ३०८. 808 ३०९. ३११. ३२४. ₹ १ €. ३२०. ३२५. ३२९. ३३१. ३३३. १३४. ३३५. ३३६. ३४०. ३४८. ३५२. ३५४. ३६३. 800. ४२२. ४३६. ४५१. 885. 840. 803. ४५२. 800 ¥ 62. ४८२. ¥2**%**. ५३४. ५६५. ६२८.

६६५. 6 03. 6 98. 6 96. 690. 906. ७१२. ७२२. ७२५. 086. 946. ७६०. ७६४. COE. 600. ८१५. 609. ८२०. ८२२. CE C. . ८५३. 682 ८५४. C06. 694. ९०४. ९०९, ९२०. 650 Q\$ 9. ९६५. ९६८. ९९९. १००२. १००५. ४०१२. १०२३. १०१६. 9076. १०२०. १०२९. २०३१. 9069. १०९८. १०९९. 1305. 1305. १११५. १११६. 3336. 1230. ११२६. ११३१. ११३६. 1186. ११५८. ११६३. ११६४. 97 44. ११७९. ११८०. ११८६. ११९0. ११९४. ११९५. 3360 2296. 2299. १२०१. १२०५. १२०६. °व (वा) ६२. ८९. ९५. २७४. ४४२. ८७८. ९०३. ९४९. ९५६. ९८३. °ठव ९५. ९७. ८७८. ९६३. °वञ s. पञ. [९४९. वइ (वृति) २०. वइअर (व्यतिकर) ८७१. वइयर ७३६. ७८४. २०५०. वइरी s. वेरी. वओ (वयः=पक्षी) ६५०. वंस (वंज्ञ) २१५. ८१६. १०६५. बक्कल (बल्कल) ५६८. वक्ख s. पक्ख. वग्ग (वर्ग) २२०. ६९९. ८६३. °वङ्गः s. पङ्गः वदः (sk.) ४२०. वच्छ (वक्षः) २२. २८. ६४. ६०९. ७४०. ८२३. १०३९. १११२. ११५३. ११५९. वच्छ (वृक्ष) ३९५. वच्छल (वत्सल) ३३७. वज्ज (वज) ११५. १३५. १४४. १५२. ९९७. १०३३.

वज्ञ्स (वध्य) ३०८.

√वञ्च

वञ्चिय ८९८. ८५६.

वञ्जलिणी (वञ्जलिनी) २७८.

वह s. पह.

°वहय (पहक) १३%.

°वह (१४) १८६. २०२. ५८३. ७५६.

७८०. ८३५.

°वड s. पड.

°वडण s. पडण. '

<sup>°</sup>वडल s. पडल.

बडही (वलभी) ४९७. ६८४.

वण (वन) २०. ६९. १३२. १६८.

२३४. २८४. ३५०. ३५५. ३५८.

३७६. ३७८. ३९६. ४०६. ४०८. ४१२.४१७. ४१८.५२४.५२८.५३४.

५३५. ५३७. ५५८. ५६७. ५६८.

५९३. ६०७. ६१३. ६२१. ६२९.

६३४. ६४४. ६४९ ६५३. ६५८.

७०७. ८७२. ९४९. ९५०. १०७०.

1060. 1200.

वण (त्रण) १०९. ४३७. ७६२. १०२२.

१०३३. <sup>०</sup>व्वण १५२. ७५६.

वणयर (वनचर) १३८. १०३०.

**°वण्ण** (पर्ग) ५९५. वण्ण (वर्ण) ८९०. वण्णय (वर्णक)

७६८.

°वत्त (पत्र) s. पत्त.

°वत्त (पात्र) s. पत्त.

√वन्त्

वन्दिय ११२.

बन्दी (sk.) २५३. ७३७.

√वप

उत्त २१९. ७२७

+ निर्. निव्ववन्ति ५३३.

+विनि. विणिउत्त ७८६.

वप्पइराअ (वाक्पतिराज) ७९७.

√वम्

वमन्त २५.

बमन्ती ३४४.

+ उत्. उञ्चमइ ७००.

—उञ्चमिस ३००.

वम्म (वर्म) १०२.

वम्मह (मन्मथ) ११३. ५९२. ५९७.

७५६. ७५९. ७६२. ७६६. ८४३.

१०६९. ११२९. ११३१.

वम्मीय (वल्मीक) ३४२.

<sup>°</sup>वय (पद) इ. पञ.

वय (व्यय) ९७५.

वय (वयः) ९७७.

वयण (वदन) १३. २१. ११२. १६१.

१८३. २०९. २९५. ३२६. ३४१.

४३४. ४३७. ६८९. ६९०. ६९३. ७३८. ७८५. ८३९. ८५३. १००९.

२०४२. ११३७. ११६२.

वयण (वचन) ८९०. ११४७.

वयणिज्ञ (वचनीय) ७०. ७२३.

वर (sk.) २५४. ३२१. ६४२. ११२२.

११२९. वरम् ९५४.

वर (sk.) ४२६.

वरण (sk.) ३९८.

वरणय (? वरणक) ३९६. वरही s. बरही.

वराह (sk.) ५४९. ५५६. ५७६. ६२७.

वराहत्तण (वराहत्व) १४.

विस्स (वर्ष) ६६४. ७०९. ७१४. ८५७. ११८८.

वरोरू (sk.) ३२१.

√वर्ण

+निर्. णिव्वण्णेइ ६९४.

**√**/वल

वलइ २३. ३६४.

वलयान्ति ४८०.

बलिअ २०४. ३४१. १९४३. ११६१.

विलिय २०२. २०६. २६३. ४१३.

५४७. १०२७. १०३५. ११३७. बलन्त १०८. ११८. १२४. १३९.

१७९. २०७. ४०९. ४११. ४७६.

484. 2088. 2048.

+वि. विवलिय ४२४.

+सम्. संवलइ ३२८.

—संवितिअ ४७६. संवितिय.

१६८.१९९.३३७.३०९.६३८. १०५६. संवलियय ६०.

—संवलन्त ५७२. ८१०.

चलइभ (वलियत) १०२१. वलण (°न) ५४२. १०२४. वलणभाव (वलनभाव) १०३१.

वलणा (°ना) २०३.

√वलय —वलइज्ज वलइज्जइ १०२८.

वलयत्तण (वलयत्व) ६७९.

वलाया (बलाका) ३८४. ३८८. ५१७. वलि (sk.) ७५०. १००१. १०५२.

### √वल्ग्

+पारि. पारिवाग्गिय २६.

वझरी (sk.) २०२. ७३४.

वल्लह (°भ) ११३९.

वली (sk.) ३८६. ५६२. ५७४. ५८०.

५८६. ६२६. ११२४.

ववसाअ (ब्यवसाय) १९२. ववसाय ३०.१०४.९७२.

ववहार (व्यवहार) ९६०. ९६३.

### √वस्

वसइ २. ९५१. ९९७.

वसिस २९२.

वेसड ७१६.

ठासेअ ४८४. उसिय ९३३.

विसि (डिवित) २१०. ४६५. विसिय १०६७.

वासिय ३७९.

+आ. आवसन्त २४२. १००६.

+ उत्. उव्वृत्थ ५३८.

+िन. णिवसइ ३. ३१. ९०९.

—णिवसन्ति ६१५.

—णिवसिङनइ २२२.

+परि. परिवृत्थ ५४०.

वस (वज्ञ) २४. २४९. ४९७. ५०९. ५०६. ७६९. ९२४. ९४५.

वसइ (°ित) ९३९.

वसण (°न) २७.

वसहइन्ध (बृषभिचिह्न) ४२५.

वसिंह (°ित) २५५. ९९०.

√वसुआ p. (=उद्घा. H.P. IV. 11.) वसुआअ (ज़ुष्क tr.) ३८५. वसुआय

५२१. ६४८. वसुयाय ५७०.

वसुआइज्जमाण ५०४.

वसंधरा (sk.) ४२१. ४३२. ८०५.

वस्रा (°धा) १४. १००. १३८. १४८. १५६. २०७. २८२. ३५६. ३५७. ३६३. ३७८. ४०३. ४२२. ४४१,

६२८. ७११. ८३९. १**१**०६.

# √वह

वहइ १४. २०. २७. ५९. **१८७.** १९४. १९९. ३७२. ६९२. ८८**१**.

८९०. २००२. २००८.

बहान्त ९०. ३८४. ६३५. ७६७. ८९३. ९७७. १०२५.

वहासि १८४. ३२६.

बुब्भइ ३४९. ८२६. ८५२. १०३९. १०४४. १०९९.

वृब्भन्ति १०४३.

वोढव्व २२४.

**डढ** ३६१.

टज्झन्त ७६०.

डब्भन्त ८५५.

बुब्भन्त ८९३.

**वाड** (वाट) ३८६.

वहन्ती १५. वुब्भन्ती २०४८. वहमाणि २०४९. + आ. आवहइ ९५९. - आवहास १८९. आवहन्ती २०४७. +उत्. उञ्चहइ ५२. १७६. ५२४. EQO. 888. CRC. - उब्बहन्त २१५. - उञ्बहन्ती ८४२. — उञ्चढ ३६७. १०३९... + निर्वि. णिब्बूट ५५५. निब्बूट ८३२. +परि परिवहन्ति ४९. ५३१. ६५१. + वि. वृह ३७५. ४३६. + सम् संवाहिय ९३३. +समृत्, समुव्वहइ ३७. ८४८, °वह (गथ) s. °पहं°. वह (वध) ९. २८९. ५४९. √°वहाअ (°पथाय्) °वहाअन्त १०६७. °वहुय (°वधुक) ११२९. वहू (°धू) १३२. १९४. २१८. ३५२. ५१५. ९२०. १११२. ११५८. √वा बाआन्त ६५०. वाय. २२२. ३७८. ५३८. ५७३. वायन्त ११६५. +आ. आवाइ ७९०. +उत्. उन्बाय ५५३. ६२६. +िनर्. णिव्वाइ १६५. ३८३. ८७५. - णिब्बावेश्ति ५२४. -- णिब्बाविय ६४४. +परि. परिवायइ ७९४. वा (sk.) ७०. ७९. ९५. ९६. २९७. ३०३. ७७४. ८५६. ८७८. ९१९.

वाणी (sk.) २०. वाम (sk.) ५४. १२१. २०२. ४२६. ७२६. ७७५. ८८०. ९६४. वामण (वामन) ३३. वामणत्तण (वामनत्व) १६. वामलूर (sk.) ५२९. ५७३. वाय (च्हाब्क) s. वा. वाय (वाद) ८०२. वायसं (sk.) ५२२. ५४१. ६०८. वाया (वाचा=वाक्) ६२. ६३. ६७. ६९. ८७. ८८. ९३. ८४७. रि२००. वारण (sk.) २२२. २८८. ५६८. १०१२. , वारविलया (वारवध्वः tr.) १६६. वाराह (sk.) १५. वारि (sk.) २२३. २५९. ९६८. ३९९. ५३२. ५३७. २२९६. वारिहर (वारिधर) ३१६. वाल (न्याल) ६७६. वालहिल्ल (वालाखिल्य) ३२०. वालुङ्गी (चिभेटिका tr.) ३८६. वालुया (वालुका) ५२५. ५३०. ५४४. वावार (ब्यापार) ४६३. ६०३. ७३७. वावी (वापी) १६६. ३९८. ५८९. ६६२. ६७१. ७८२. ११७७. °वास s. पास (पाश). °वास s. पासं (पार्श्व). वासं (sk. सुगन्धिद्रव्यविशेष) १९९. वास (sk.=निवास) १२७४. वास (वर्षा. s. below, वाससुहअ.) ₹98. €80. वासणा (वासना) ९४६. वासर (sk.) ५९६. ७०२. वासव (sk.) ११८६. वाससुहञ, (वर्षासुखद; may also mean वाससभग) ३७४. वासुइ (वासुकि) ३४. १७९. ३२३. ६३७. ७१०. ८२३. १०२९. १८३३. २०३५.

९६७.

वाअ (°त) ५६५.

वाउ (°यु) ३२७. ५४४. वाओलि (बातावलि) ५५५.

विमाण (विमान) ८२८, ११८०, ११९३. विमुह (°ख) ११२. २४१. ३१३. ४१४. विमुह्या(विमुखता) ९५२. विमृढ (sk.) ४५३. विम्हअ (विस्मय) ८९७. विम्हय ७८. ४२८, ८०३, ८०४, विम्हयकर (विस्मयकर) १२०९. वियड s. विअड. वियडायमाण s. विकटायु. वियदु (विदग्ध) s. इह. वियणंत्तण (विजनत्व) २६. वियणा s. विअणाः वियप्प (विकल्य) ९१. ३४७. वियय S. विअयः वियसावअ (विकासक) ९४. वियाण (वितान) १७६. २००. ३८६. ५६२. ६६०. ११८०. वियार (विचार) ८१. वियार (विकार) ११३. ७३८. ८९० १०६९. वियास (विकाश) २०१. विरम (sk.) ३४. ४१९. ६४२. १०७३. ११७२. ११८४. विरल (sk.) १२७. २७१. ३५६. ३७०. ३८३. ३८७. ३९२. ५१५. ५२६. 489. 486. 448. 444. 464. ५०२. ५०६. ५०९. ६०८. ६५२. ६५९. ६६९. ६८७. ७४७. ८३६. ९४५. ९५८. ९९२. ११०९. ११५८. विरलत्तण (विरलत्व) ७९५.

### **√**विरलाय्

विरलायइ १५०.
विरलायन्त १०८४.
विरलायमाण १०६६.
विरलायन्ती १९८८.
विरलिअ १७८. १२००.
+ म. पविरलायन्त ९८८.

विरह्नेह ७८९. विरह्नित ९५०. +प्र. पविरह्निय ५०. — पविरह्निय ४३५.

विरस (sk.) १८८. ३४३. ३९४. ४३५. ५५७. ६५४. ६५९. ७९८. ८५६ ९९४. १००६.

विरसत्तण (विरसत्व) १००४.

### √विरसाय्

विरसायन्त ९९३.

विरह (sk.) १५८. ७४८, ७५८. ९२४, १०४०. ११३२. ११४९.

√विसा p (विलयने, H. P. IV. 56.) विराय (विगलित) १०२. १६७. ५२७. ६५१.

विराभ (विराग) ९४७. विराम (sk.) ४०४. २००४. १२०६.

विराव (sk.) २७३.

विरावी (sk.) ६११.

विरुद्ध (sk.) ९१.

विरोह (विरोध) ९२२

विलास (sk.) ६. १११. २६५. ७४३. ७७०, ७७६. ७९६. ८३७. ९७५. ९७७. १००९. ११३९. ११४८.

११५७, विलासमेन्त (विलासमात्र) ७३७, विलासवई (विलासवती) ७७५, विलासिणी <sup>(°</sup>नी) ११५४,

विलासी (sk.) ७४४.

विलोल (sk.) ८२७, १११९.

विवक्ख (विपक्ष) १२०८.

विवण्ण (विवर्ण) ५३६. ५८७.

विवर (sk.) १४४. १६७. ४३३. ६२६. ६६६. ७३०. ८२९. १०२५. १०५९.

विवसीय (विपसीत) २१५. ७२४. ८६४. ८९४. ९२०. २०१५. ११४६.

विवस्क्ख (विपरोक्ष) ७९. विवरीक्खः १२०४.

विविण (विपिन) ४६१.

विविह (विविध) ४५. ५८०. ७६८. ११२५. विवेभ (°क) ७६. ८६२. ८९२. ८९६. ९७४. विवेय ३४७. ७१३. 603. 903.

**√**विश

विसइ १४७. ९२३.

विसन्ति ९३.

विसन्त ९८५. २०४४.

विसिजण २५१.

+नि. निविड २३३. ५८२.

— णिवेसिअ २०४२. णिवेसिय ३४८. ४५०. ७८९. ९१८. निवेसिय 2006.

-- निवेसन्त ६३.

+निर्. णिव्विसइ ८७४.

+विनि. विणिवेसिय १०९.

विस (विष) ३६, ३८, १२१, १७८, १९८. ३९०. ४७८. ४९२. ८२१.

विस s. बिस.

विसअ (विषय) ९१९.

√विसह p. (विदारणे, H. P. IV. 175.)

विसद्दन्ति १३९.

विसष्ट ७. ५५९. ६६७. ८०५. १००९.

विसण्डुल (विसंष्ठुल) २२७. ७३४. ९३२. ११३२.

विसद्द (विश्वब्द) ४०३.

विसम (विषम) १६. ४५. १०५. १६३. १८४. १९९. २५३. ३५७. ३८०. ४४५. ४५४. ४७६. ५१९. ५२९. ५४२. ५५९. ५८१. ५९५. £30.

६२६. ६८१. ७११. ८६७. ९८९. १०५२. १०९०. ११२८. ११७०. 1200.

विसमत्तण (विषमन्व) ७०७. विसामिय (विषमित) ८२०. २०४३. विसयभाव (विषयभाव) ८३८:

विसर (sk.) २०७७.

विसह (वृषभ) ५३९.

विसइर (विषधर) १२१. १२२. ३४८.

४७६. ४७८. ४८२. ८२६. ८९८. २०१२. २०७१.

विसहरिन्द (विषधरेन्द्र) ४८३.

विसाअ (विषाद) १४४.

विसारया (विसारता) ९०५.

विसारी (sk.) ४७९, ६३१. विसाल (विज्ञाल) २४७.

विसाह (विशाख) ५४६.

विसुद्ध (विशुद्ध) ८४५. ८६६. १२७९. √विसूर p. (खेदे, H. P. IV. 131.)

विभूरेन्ति ८२४.

विसुराविय १११.

विसूरन्त १२७७.

विसूरमाण ४३१.

विस्रियव्व ५८,९३२.

विसेस (विशेष) ८९. ९४. ५११. ७९९, ९८१. ९९१. ११२३. ११७१.

विहद्धः (विभङ्गः) ६८३. ७४१.

विहदुः (sk.) २३३, ३९५, ४०४, ५२४,

५२६. ५५०. ५५१. ८२३. ८२४. १०२२.

विहदुःम (sk.) ५४३. ९५०. ११९१. विहय (विहम) ११८. ५१५. ५७९.

२०७८, २०९४, २२७६.

विहल (विहुल) ८१४, ९५५,

विहल (विफल) ८२४.

विहव (विभव) ६४. ६६३.६७३. ७२७.

८५७. ८६६. ९००. ९१०. ९४७.

९५३. ९६८. ९६९. ९७५. ९८१.

९८३. ११९७.

विहवत्तण (विभवत्व) ९९३.

विह्वी (विभवी) ८७४. ९००. विहाण (विधान == भक्ष्य tr.) १०९५.

विहास (विभाग) २७. ४९२.

विहि (विधि) ७०७. ७११. ९०३. ९०४.

९८६. ९८८. ९८९.

विहुअ (विधुत) ६८६. s. धू. विहुर (विधर) २२०. ३५६. ४२२. ६३६.

१०३९. १०४३.

वीअ (बीज) २. वीय ७२२. ७२७. ९९०. १०५६. ११७३. ११७६. वीइ (बीचि) ४६३. ८०७. ८०९. १०५२. वीडय (१ बीडक) ७३१. वीडिया (विका) १४४. वीडिया (विका) १४४. वीडिया (क्रि.) ६९६. वीय (द्वितीय) ८०. १९६. ४४०. ९२९. १०९९. वीय (द्वितीय) ८०. १९६. ४४०. ९२९. वीसम्भ (विक्रम्भ) १२०७. वीसम्भ (विक्रम्भ) १२०७. वीसाम (विक्रम्भ) १२०७. वीसाम (विक्रम्भ) १२०७. वीसाम (विक्रम्भ) ६६३. १९२६. वीही (विक्राम) ६६३. १९८८.

√वुडु, बुडु, णिवुडु p. (मज्जने, H. P. IV. 101.) +विनि. विणिवुड्डी ४९०.

#### √4

+निर्. णिखुअ २८४. ११८४. णिखुय ४५६. निखुअ १५७.

—णिव्वविय ३७०. +विनि. विणिवारेन्ति ९३९.

### √वृज्

+आ. आविज्जिय ७०५.

—वि. विविज्जिय ७२३.

+सम्. संविग्गिय ५५०.

### √वृत्

+अनु. अणुयत्तिजण ६३१.

+अप. अपयत्त ९७९.

—ओवत्त ६६२.

+आ. आवत्त २५५.

—आवत्तन्ती ४.

+ उत्. उक्वत्तइ १०८८.

— डब्बल ३६. १०५. २०३. ५२०. ५२३. ५३४. ५८१. १०९२. ११३५. ११७४.

-- उव्वात्तिय ६३९. १०७५.

—ओवित्तयं २८०.

ग + नि. णियत्तइ ८७९.

-- णियत्त ५४७. १०७९.

+नि. णियत्तिय ९९.

-नियत्ते डं ९९४.

+ निर्. णिव्यडइ ४३१, ६५४, ७९२, ८७४, १०४९, निव्यडइ ७८. १११, ५०२, ६४१,

— णिञ्बडन्ति ४२०, ६२४, ६३८, ९०६, ९०७.

—णिब्बडड १००६.

णिक्वित्ति अ५६, ८५८, १००५, १०६५, णिक्वित्ति य १९, २८, इ६, ९७, ११८, १५५, ६१४, ६२, ४०३, ४६५, ९५१, १०३३, १०७८, ११०१, निब्ब-तिय ११५, ४६, १८७, १८५, ३३३, १८५, ८३३, ८८७,

-- णिव्वात्तिय २०६९. १२८४:

— णिक्वडन्त ६५६. ८४५. २०८४. १२०४. निक्वडन्त २२९.

—णिव्वाडन्त ७८.

+ परि. परियत्तइ २३८.

—परिअत्त ६२१. ८५३. परियत्त २०५. २६४,६६० ८१८.१०७६,

-परियत्तिय २०२. २५२.

-परियत्तनत १३७.

—परियत्तमाण २२५. ८०७.

+ प्र. पयहन्ति ८८४. ८९२. ९७४. पवहन्ति ३८९.

--पडत्त ६९.

—पयत्त ४०२. ४९४. ४४९. ४४७. ११६३. १९८४.

—पयत्तिय ६९१.

---पयत्तन्त ४४६.

+प्रतिनि. पर्डिनियत्त ४९६.

+ प्रतिनिर्. पडिणिब्बडन्त १०५०.

+विनि. विणिअत्त ६४४. ११९६ विणियत्त ११४. २०३. ४१४,

७४०. ८९६. ९८५.

—विणिवत्तिअ. ९३७.

**√**वध

वाड्डिअ ३१३. ७२९. वड्डिये ५३९. बड्डन्त ८५७. ११५४. +परि. परिवड्डिअ २१५.

**√वृष्** 

+ उत्. डब्बुइ ३७५. वेअ (वेग) १४२. २३४. २६०. ४३३. ५४४. ८२०. वेय १४९. २२६. ३९०. 804

°वेइ (°वेदी) ९६४. वेउण्ड (वैकुण्ड) ८५०. °वेढ s. पीढ.

वेणी (sk.) १८२. २६५. ७४३. ७५०. ७६३, १०६२.

वेणु (sk,) १८२. ६०२. ६१४.

√वेप्

वेवइ १४८. २२८. ४८३. वेय s. वेअ. वेयल (वैकल्य) १३७. वेयाल (वेताल) १७०. ३१७. वेरी (वैरी) २२०. २२१. ३०१. ६८८. ६९९, ८१६, १०४३, १२०७, वइरी ९२८.

वेरालिय (वैडूर्य) ४९. वेलक्ख (वैलक्ष्य) ४२०. ८४२. वेलम्ब (विडम्बना) २००८.

√वेलव p. (बञ्चने, H. P. IV. 93.) वेलविज्जन्ति ८५८.

वेला (sk.) ४२७. ४२८.

√वेछ

वेद्यन्ति ११८. वैञ्चन्त १४८. ६५०.

+ उत्. उव्वेलइ ३७३.

—उब्वेल्लेइ ५२२.

—उडेवल्लन्ति २०७८.

—डब्बेह ११०.

—उब्वेक्षिय ४५५.

—डब्बेझन्त ४७४.

+ सम्. संवैक्षिअ १७२. 609. संवैलिय १५१. ६३५.

—संवेल्लिङण २०८२.

वेह्रण (प्रेरण) ११९. वेल्लहल (sk.) ७३२.

वेहिर (वेहनशील) १३७.

वेल्ली (वली) ११०५.

वैविर (वेपनशील) १७३,

वेस (वेष) १६१, १८६, १९०, १६७,

वेस (द्रेष or द्वेष्य) ९२५.

वेसभाव (देष्यभाव) ८७७.

वेहच्व (वैधव्य) १९१. १०४३, १०६२. वौच्छेअ (ब्युच्छेद) ७४०. वोच्छेय ४९५. ५००. ५२८. ६६९,

९४१.

lacksquareनीलp. (अतिक्रमणे, H.P. IV. 257.)

वीलेइ ५४७, ६३६.

वोलन्ति १४९. ७०१.

वीलिन्ति ३६१.

वोलेन्ति ११३९.

वोलीण (अतिक्रान्त) ९८७.

वेालन्तं ९९९.

 $ilde{f \sqrt{a}}$ सह p. (विकसने,  ${
m H.\,P.\,IV.\,194.}$ )

वोसदृमाण ३९९.

√घ्यध्

विन्धन्ति ९९६.

+अनु. अणुविद्ध ७५१. ७८१.

+ अभि. अहिविद्ध ७६८.

+ आ. आविद्ध २१०.

√ंधे

+सम्. संवीअ ७१ रे.

√व्रज्

वर्चान्त ४१२, ७१७, ७२२, ८७७,

+ प्र. पवज्जन्ति ८७१.

⁄त्रींद

विलिय ५४. ९७१.

° व्वण s. वण.

#### श

#### √शंस्

संसिअ १२०५.

+आ. आसंसिअ ९२४.

---आसङ्घिय ५६.

+प्र. पसंसे इ ७२०.

-पसंसान्ति ८८०. ९६७.

—पसंसिमी ९५८.

—पसत्थ १९५. २०१.

-पसंसिडं ८२.

# √शङ्कः

संङ्क्रिअ ४७५. सङ्क्रिय २८९.

√शर्

+परि. परिसर्डिय ६२४.

# √शप्

सविमो २४०.

### √शम्

समिय १११३.

+नि. णिसम्मइ २७९. निसम्मइ ७८२.

--- णिसम्मान्त ८६१.

—णिसम्मसु ९५४.

— णिसामेह २०७३. १२०९.

—िणसम्मन्त ४०५**.** 

+प्र. पसम्मइ ६२३.

—पसम्मन्त १११०.

+प्रति. पाडिसन्त ३९१.

### √शऌ

+ उत्. उच्छलिअ १४६. उच्छलिय १४३. ७०१. १०३२. १०८५.

—उच्छलन्त ६९५.

+ समृत्, समुच्छिलिय १४९, २४९,

—समुच्छलन्त ८१९.

—समुच्छलन्ती १००.

### √शल्याय्

सल्लायन्त १५२.

#### √शस्

+वि. विससिय २९४. ४७१.

-विससिज्जन्त ३१९.

#### √शास्

सीसइ ९८२. १०६४. १२०९. सासिय १०१५. सीसन्त ८४४.

√িয়াঘ্

+ वि. विसेसिज्जन्त २३४:

**√ि**शक्

सिक्खिय ८८.

√गुच्

+अनु. अणुसोइय १३६. ३४७.

√ग्रुष्

मूसन्त ५४६.

+अव. ओसुक्क १११२.

**√**शो

+नि. गिसिय ६१८. ७१२. ७३०. —गिसिज्जइ ११७.

**√**इयामाय्

सामाइ २१३.

सामायइ ७३९.

सामायान्ति १०५.

सामाअन्त ४६८. सामायन्त ४६९.

५०६. ९६५. ११७०.

√श्रम्

+वि. वीसमइ २**७**८. ५३५. ७७५. ७९६.

—वीसमिज्जइ ३९५.

—वीसमिअ ५४८. वीसमिय. ४९६.

—वीसन्त ५२. ५७५. ७३७.

√श्र

्रें सुणान्ति **९९३**.

सुव्वइ ८१६. १०६३. १०७२.

सुव्वन्ति ९६२.

सोजण ८३.

+नि. णिसुअ १०७४.

√श्राघ्

+अभि. अहिसलाहमाण ९१९.

√श्वस्

सासिअ ४२९, ९४०,

+आ. आससइ ५८६.

+ उत्. उससइ १११९.

--- जसासिय ४०१. ४०९. ४९२. ५५७ ६०६. १०५५. ११०५.

2200.

--- उससन्त ५०४.

+निम. णीससइ ४७८.

+वि. वीसत्थ १७१.

+समृत्. समूससियं. ११२७. ११५९.

—समूससन्त १११५. ११४४.

#### स

स (स्व) ७४. ११५. ८१५. ८८१. ९०४. सइ (स्मृति) ४६३. सङ (सदा) ५४. ३००. ३१५. ३२९. ३३७. ४६१. ७५४. ७६५. ९७२. सउण (ज्ञक्न) ९८५. सडरिस (सत्युरुष) ९९२. [१११६. संरम्भ (sk.) ११. ४९०. १०१५. संलाव (संलाप) ३८९.

संवलण (°न) ३७१.

संवेभ (संवेग) १०६६. संवेय ८४६.

संसग्ग (संसर्ग) ८२४.

संसार (संसार) ९३९, १००६,

°संसी (°शंसी) ३८९. सकज्जल (sk.) १३२.

सकहम (सकर्दम) ५१८.

सक्तय (सकच) ११७४.

सकामिणीअ (सकामिनीक) ४८६.

सकेसर (sk.) ५३४.

सकुल (sk.) ८५४.

सकार (सत्कार) ६५.

सकारी (सत्कारी) ५७८.

सगुण (sk.) ८५९.

संकष्प (संकल्प) ९०७.

संक्रमण (संक्रमण) ३२०. ३३६.

संकरी (शंकरी) २९२.

संकहा (संकथा) ८०४.

संकल (sk.) ५१३. ५८२.

संकेय (संकेत) १३६. संखोह (संक्षोभ) ४३२, ८९८

संगम (sk.) ९२०. ११४९. ११५०.

संगर (sk.) २१९. ४३६. ७०३.

सब्ज

संगलण (°न) ५८०.

संघट (sk.) ७६५.

संघाञ (°त) १५०. ४४३. १०९१.

११०२. संघाय २२५. २३३. ४४५. ५१४. ७०१.

सङ्ग (राङ्ग) १४१. २२०. ४२९. ७६१. ८९७. ११०७. ११२९.

सङ्गालुञ (शङ्गावत्) ४४६.

**सङ्गी** (राङ्गी) ८६३, ८८०,

सङ्घ (जङ्ग) २५७, १०१६, १११८,

सङ्गला (शृङ्गला) ४९९. ११४१.

सदः (sk.) ४६३. ९३६. ९३७.

सचन्द्रण (°न) २११.

सच (सत्य) ८५, ७०६.

सच्चरिय (°त) ८५६, १०७२,

सद्यविय (सत्यापित) २३६. ३१२. ६५८. ६८८. ९६७. १०१०.

सच्छाय (sk.) ९३३.

**सजल** (sk.) ३०८.

सजावय (सयावक) २९६.

सज्जण (°न) ७२. ८७७. ८८४. ८८९. ९१६. ९२७. ९२५. ९६७. ९७०

605.

सज्झस (साध्वस) ४७५. ९३२.

१०६६. १०६९. ११३८.

संचअ (संचय) ८५१. संचय २२२.

४४९. ६७२. ६७४. २०५५. १०९ ..

संचरण (sk.) ५०१.

संचलण (°न) १२०.

संचार (sk.) ४३९. ५१९.५८७. ८३३.

√सञ्ज

+अव. अवसत्त १३४. ६९१.

+ आ. आसत्त ६४६.

+प्र. पसत्त ५१. ५३१.

+सम्. संसत्त ४३६.

संजम (संयम) ३७९.
संजमण (संयमन) ३४. १८०.
संजमण (संयमन) ३४. १८०.
संजमा (संध्या) ९. २९४. ३०९. ४०९.
१०८७. १०८९. १०९०, १०९४.
१०९५. १०९६. १०९८. ११०२.
१११३. ११६९.
सणिय (स्रनः) ८४५.
सणेह (लेह) s. also सिणेह and <sup>०</sup>णेह.
९४२.
संडाण (संस्थान) ८४९.
संडाणमेल (संस्थानमात्र) ६८९.
सण्ड (षण्ड) १६८. १७४. ४०९. ५१५.

५५१. ६०९. ६२४.

संणिजझ (सांनिध्य) ७०९.
संणिवेस (संनिवेश) ५२९. ६०७. ६५८०
६६४. ६८८. ७८३. १२७६.
संणेजझ (सांनिध्य) ७५४.
सतह (sk.) ५०७.
सत्त (सत्र) ४८४.
सत्तल (sk.) ७८९.
सत्तल (sk.) ७८९.
सत्तल (श्र.) ७८९.
सत्त्य (सार्थ) १९७. ३७०. ५४०. ५८२.
७३६. ७८९. ७८७. ८३७. ११२५.
११६१.
सत्था (१वल) ३७०.
✓सत्

सीयन्त ४०७.

+अव. अवसण्ण १८६. ६७०.

-ओसीयमाण ८११.

+आ. आसण्ण ५४८. ६२५. ६६५. ७०७. ७७९. ८६३. ११६१.

+नि. णिसण्ण ६२२. ७४२. ८२२. १०५९. निसण्ण २११.

+प्र. पसज्जान्त १०७६.

—पसण्ण १९६. ५२४. ५६९. '६४३. ८६२.

+विनि. विणिसण्ण १०४५.

+ममा. समासाइय ६०५.

सदुक्ख (सदुःख) १३२, सह (शब्द) १०.६०४. सहल (साहल) ३८८. ३९०. ४१२. ५२३.५२७. ५२८. ५३०. ५३९, ५३२.५६२. ६१३. ६४४. ६८५

५३२. ५६२. ६१३. ६४४. ६५**१**. सहिलय (शाद्रित) ३५९.

√सहह p. (अद्धायाम्, H. P. IV. 9.) सहिहिमो ९८०.

संताण (°न) ४०२. ७३१.

संताव (°q) ४६२. संतोस (°q) ७६.

सन्दण (स्यन्दन) ४९.

सन्दिर (स्यन्दनशील) ११९६.

संदेह (sk.) ८१.

संदोह (sk.) १११३.

संधाण (संधान) ११३६.

√संज्झाय

संज्झायइ ६३२.

संधि (sk.) ३४०. ६२४. ६७६.

संधिअ (°त) ६४२.

संनिवेस (°श) ९२.

सपरियर (°कर) ३३८.

सपल्लव (sk.) ७४५.

सप्पुरिस (सत्पुरुष) ८०४. ९०३. ९२९.

९४५. ९४६. ९६०. **११७**९.

सबर (ज्ञबर) ३३६. ३३८. ३५३. ६२६०

सबरी (शबरी) ३०५.

सबल (ज्ञबल) २७. १८२. ३६८. ३८९.

५२९. ५६७. ७८०. ७८६. ११०८.

सबिलय (शबलित) ६६३.

सब्भाव (सङ्गाव) ८४५.

सम (अम) २५९. ११६३.

सम (sk.) ७३. ४३१. ४४५. ६९३. ७२०. ८५७. ९६४. ९६६. ९९५.

११२८. ११३०. ११९५.

समअ (°य) ११३६. समय ९. १९२. १९५. २०१. ६५४. ७४६. ७६५. १०२३.

समञ्जसत्तण (समञ्जसत्व) १६०.

समस्त (sk.) २१ .. समभाव (अमभाव) ११६३. समय s. समअ. समय (°क) ११०६. समर (sk.) ११३, २१२, ९२८, १०१२. समहिअ (समधिक) ३७६. ५४५. सम-हिय ४०२. ८४२. समहिल (समखिल) ९८८. समागम (sk.) २४४. ६९३. ९४१. १२३८. १२८३. समायण्णण (समाकर्णन) ११९१. समारम्भ (sk.) ९३४, समार्य (समारत) ३५९. समारहण (समारोहण) १२००, समावडण (समापतन) ६१. समिद्धि (समृद्धि) ६८८, ९८७, समीक्य (समीकृत) ६८१. समीर (sk.) १९४. २३३. ३७२. ४११-५१६. ५२२. ५३५. ७४६. समीरण (sk.) ३१५. ६३७. समुज्जल (समुज्ज्वल) ५८९, ६२७, ७६५. १०८३. समुत्तुण (गर्वित) ९७. ७२८. समुद्द (°द्र) ९३. ११९. १४३. १४५. १४0. १48. १46. 820. 600-१०३२. समुप्पयण (समृत्यतन) ४९७. ८९७. समुब्भव (समुद्भव) १०६४. सम्लास (sk.) ८५६. समुह (संमुख) ४१३, ६८९, ११६४, समूल (sk.) ७१९. समूह (sk.) २१८, ४८१, ८२६, १०६०, समोलइय (समुत्क्षित tr.) ४४८. संपद्घ (संप्रात) ३४१. ३८४. ४००. ९०२, ९४४, ११९९, संपत्ति (sk.) ७२८. संपय (सांप्रत) ७२७, ८६९, १०७४. संपवेस (°प्रवेश) ११३२. संपाय (°त) ४०१.

संपीड (ek.) ५५% संपुड (°ट) १४४, १५७, ७७०, संपेसण (°प्रेषण) ११९७, सम्बुअ (शम्बुक)५२९, सम्बुख ५२१. संबोहण (संबोधन) १२०४. संभम (संभ्रम) १०८. ११६. २०८. ३१९, ४७४, ४७७, ८१२, ८२५, ८२७. ८५५. ९७२. १०१६. २१०३. संभरण (स्मरण) २८८, संभव (sk.) २६१. ८९५. ९८६. संभावणा (संभावना) ४२, ३१०, ६८४, 626. 600. संभिडण (संभैदन) ६३४. संमद्द (संमदी) ११९६. संमाण (संमान) १६०. ७१७. सद्यण (सदन) ६६५. ११३०. सयण (शयन) ३४२. ८०९. ८३९. ११२०. सयणिज्ज (शयनीय) ३६५. ४६४. सयण्ह (सत्र्ण), ४०, सयं (स्वयम्) ९०८. सयंभू (स्वयंभू) १. ८१३, सयराहा (शीघम् tr., H. D. VIII. 11.) २५८. सयल (शकल) २९४, ५६६, ५९१. ६७५, ७०२. ८२७, ९०४, सयल (सकल) ५१. ६२. ७८. ९३. १८२. २९४. २१८. २२४. ४४१. ४४४, ५६३, ६५८, ७२५, ८१७, ८६९. ९०३. ९५४. २००४. सया (सदा) २९५. सर (सरः) ५१३, ५१५, ५२४. सर (शर) ५९७, १०८२, ११२२, ११२९. सरण (शरण)४८३. ७२१. सरणी (sk.) २०१३. सरय (शरद) २६९, ५३२, ६५%. सर्थण (सरत्न) ३४६. २०५०. सरल (sk.) १७५, १८५, २०५, ४७४. ५४६. १०३१. ११.00.

सरालेअ (सरालेत) १०३४, सरवर (सरोवर) ४८६. सरस (sk.) २२. १८७, ३०४. ३२६. ३२८. ३४७. ३६९. ३८२. ५०५. ५०८ ५१२. ५३९. ५७९. ६१३. ७५४ ७७७, ७७९, ७८३, ८०२, २०९२. ११२८, ११४०, ११५० सरसी (sk.) ३९३, ५२०, ५२६, ५४२ ५७०. ६३०. सरस्सइत्तण (सरस्वतीत्व) १२०६. सरस्सई (सरस्वती) ६८. सरहस (सरभस) ४४६. ८३३. ९१३. २०३९. सराडि (शराटि) ४०५. सरासण (शरासन) ३८०. सरिआ (सरित) ५२५, १०७८, सरिया १३७, ३८४, ३८५, ५४४, ६१९, ९५०. १०२४. १०३५. सरिस (सद्दा) ७२, ९६, १३५, १९१, सरीक्रअ (शरीकृत) ४९२, सरीर (ज्ञारीर) २७. ४६, १७७, २९२. ४६४. ७०१. ७५४. ९४५. ९९१. १०००, १००१, १०३४, १००२. ११४७. सरीरचारी (शरीरचारी) २५५, सरीरभाव (ज्ञरीरभाव) १०६३, सरुहिर (सरुधिर) ७६२. सह्च (स्वरूप) १७०. ४५०. सह्द ९०. २१५. सह्यवर (स्वरूपपर) ९४९. सरूवधारी (स्वरूपधारी) १८१, सलह (शलभ) १२६. सलाहा (इलाघा) ७३. ८५८. सिलल (sk.) ६, ५२, ५९, २६६, २७३, २७९. ३५३. ३५७. २७३, ३८४. इ.८५. ३९४. ३९९. ४०४, ४८६. 820, 428, 482, 442, 400, ५७७, ५७८, ६४८, ६५४. ६५६. कप्रक कप्रयु . ७६४°, ८०८, ९५७.

१०२९, १०३२, १०५५. ११६६ सालिलय (सलिलक) ६१. सलोल (sk.) ११७४. सल्ल (ज्ञल्य) ४४४. सर्ह्ड (शहकी) २८४, ३५०. ५४६, सव (शव) ३३१, सवक्ख (सपक्ष) १०५७, संवण (अवण) १८५. २०६. ७३९. ८०३. ९८१. ११३६. सवत्त (सपत्न) ७१९. सवाडव (sk.) ८०७. सवारि (sk.) ३१६, सविणय (सविनय) ८२६. सवेय (सवेग) ३४५, सद्य (सर्व) ८५, २२४, २९७, ८८१. ९५३, १०००, १००१, ११५७. सव्वण (सत्रण) ६०२. सञ्बन्तो (सर्वतः) १०६०. सञ्बत्थ (सर्वत्र) ९५८, संसद्दन्ध (शशचिह्न) १११५, १११९ संसङ्ग (सञ्जूष्ट) ४९५. ससन्दर्ण (सस्यन्दन) १०९२. ससंभम (ससंभ्रम) ४२५. ससल्ल (सशल्य) ४३५. ससहर (ज्ञाधर) ३०२. ससिअला (जाजिकला) ४०. ७९३. संसियला २०१० ससी (ज्ञज्ञी) ६, ३१, ६०, ७२, १३४, १६९, १७७, २०९, २८२, ६३६. ७५२. ८२२. ६२८. ९५३. १०५९. २०९९, १२०८, ११११. ११३२, ११६७, ११७८, ससेय (सस्वेद) १०५५. ससेस (सरीष) १५, ७५२, ससीणिय (सजीणित) १२३. √सह p. (शुभ्) सहइ १६३. २०७. २१६. ३०९ ३२३. ७५८. ८२२. ८३५. ८५६

१०१३. १०८६. ११२३. ११६७.

सहित ३६२, ४०३, ५६३, ५६२, ७५०, ७६९, ९७८, १०१५, ११५०, सहिस ३०८, ७१२, सहिती १०५१, १०६१,

## √सह

सहित ८६१. ८८१.
सहिज्जइ १९३२..
+ उत्. उच्छाहाँकी ११२१.
+ प्रोत. पोच्छाहिअ १९९५.
\*सह (साहित sk.) ३०८. ५०७. ८७४.
९२०. १०१५. सह ९४४.
सहआर (कार) ५९७. सहयार ५९६.
६०५. ६७१. ८८८. ११२४. ११७८.
सहर (शकर) ३८४. ३८५. ६५१.
सहरन्तर (शकरी) २७८. ५३१. ११०३.
सहसा (sk.) ११८. २४३. ७१२. ७५०.

सहस्स (°छ) २५. १०८. १९९. ३२१. ४६६. ७१०. २०७२.

सहाज (स्वभाव) ३८९. सहाव २७. ८६६, ९९८, १०१९, १९४७, १२००. १२०७.

सहावत्तप (स्वभावत्व) ८५३. सही (<sup>°</sup>खी) १९१. २०४. साअर (सागर) ४७०. सायर ९३. १०७. ८१३. ८२०, साण (ज्ञान) २१३. ४२७. साणन्द (सावन्द) १९६. १९९. । साणुसअ (सानुज्ञय) ८०८.

साहिज्जइ १०७४, साहिउं १९८४, + प्र. पसाहिन्त ६७. सामण्ण (सामान्य) ७५. ८२, ७१३. ८७६. ८८८. ९५९. ९६६, सामन्थ (सामध्ये) १४२, सामन्त (sk.) १०३,

सामल (श्यामल) २७, २६९, २०४. २९८, ३७५, ४३१, १०१३, १०१९, १०४०, ११०५, सामली (श्यामला) ६०१, सामा (इयामा) ७०३, √सामाय्. s. इयामाय्. सामीकय (इयामीकृत) ३९१, सामीर (समीरसंबन्धि) ६३१, सामोअ (°द) २८७,. सायं (sk,) ३५९, ५२८, ५४५, ५६९, ५७६, ५७९, ७७९, ११०४. सायर है साअर सायर (सादर) ४२६, सार (शार) ३७८. ५३०. ६१९. सार (sk.) ७६. ८७. ५१८. ६३४. ६५४. ६७१, ७२४, ८०२, ८५२, ८६१, ८७१. ९८१. सारद्धः (sk.) ६११. सारत्तण (सारत्व) ८९१, ९७४, सारवन्त (सारवत्) ८०१, सारवेन्ती (उत्पंसन्ती tr.) ८३९. सारस (sk.) २७३. ५२७. ७८८. ७८२. सारेच्छ (सादृ इय) ८५२, साल (जाल) ६६५, सालम्ब (sk.) १०७९. सालस (sk.) ३५५. ३६४. ११७२. साति (शाति) ३९७, सालिसाली ( शालिशाली ) २७७, सालूर (sk.) ५२१, सालोभ (मालोक) ११०१. सावय (ववापद) ५४९. ६१३. सावयास (सावकाश) ८७६.

सास (क्वास) १५. २२. ३२३. ७५१. ८१२. ८२५. ११४४. सासण (ज्ञासन) २२५. सासय (ज्ञाक्वत) १८६. साहंकार (sk.) ९०१. साहंग (ज्ञाखा) ३२७. ३३०. ५४८.

सावसाय (मानमाद) ६६८.

८५६. ८६०. ८६५. ९१८. ९१०.

६०४. ६११. ६१२. ६६९. ७२९. 2022. साहिज्ज (साहाय्य) १११६. साहिर (शासनशील) १२०६. साही (जाखी) ३२७. ११४१. साहीण (स्वाधीन) ७२०. ९२७. साहु (साधु) ३८०. ५९६. साहेज्ज (साहाय्य) २८६. ८१९. सिद्धः (गृङ्गः) २९३. २१५. सिद्भवई (शृङ्गवती) ५४९. ~सिच् + अभि. आहीसित्त ६४७. सिचय (sk.) ४८८. सिढिल (शिथिल) २४. ३४. १२८. १७९, ३२६. ५०४. ५६६. ७३२. ८५२. १००७. १०१७. १०८४. १११७. ११६३. सिडिलत्तण (शिथिलत्व) ९४२. सिढिलिय (शिथिलित) ७३९. सिणेह (स्नेह) ११४२. s. also णह. सिण्हा (अवश्याय tr.) १६६. ११७०. √/सिध सिद्ध ३१५. ६१६. ६४१. + प्रति. पाडिसिन्ध २१. ३५. ८३८. सिद्धिः ३१५. सिन्द्रवार (sk.) ६५७. सिन्द्र (sk.) ४१९. ७१५. सिन्दूरत्तण (सिन्दूरत्व) ११७५. सिन्धु (sk.) १४९. सिय (°त) २६९. ७५३. ९०५. १०५६. सिर (शिरः) ५१. ५८. ३२२. ३४२. ३५१. ४२२. १०१०. सिरत्थ (शिरःस्थ) ५९. सिरा (शिरा) ४६. सिरियण्ड (श्रीकण्ड) ४८४. सिरी (थ्री) २८. ५६. ६७. ९९. २१२.

२१६. २१९. २२२. २४३.

७१२. ७१६. ७२०, ७९१.

२६८, ३८६, ४०१, ५१४, ७०९.

764.

९२२. ९२३. ९२४. ९८२. ९८४. 960, 2000, 2200; सिला (शिला) १३१.१५०. ६०८. ३१०. 🐞 ४१८. ४४५. ४४७. ५०९. ५३२. ५६४. ६१५. ६१७. ६२४. ६७२. १०३१. सिव (शिव) ७८. सिवयर (शिवतर) ७८. सिवा(शिवा) ३१०. ४३५. सिसिर (ज्ञाज्ञिर) ९२. १५७. १६३. २७१. २७३. ३५७. ३६१. ३९४. ३९५. ५४३. ५६२. ५८६. ५९२. ६००. ६४९. ९५७. २०३८. सिसु (शिशु) १०४६. सिहइ ९९८. सिहर (शिखर) ११४. ११२. १४६. १५३. २०७. २४९. २८३. ३७०, ४०९, ४४७, ४८९, ५१०. ५५१. ५७२. ६१ ०. ६२१. ६२५. ६४०, ६४३, ६४६, ६६२. ८२१. ९००, १०३६ ११९२. सिहा (शिखा) १११. ११६. १५०. १६५. १६७ १७० १७३ १७५ १७७ १७९, १८३, १८४, २०९, २५२. ३०५. ३८५. ४०५. ४१२. ४७८, ४८०, ५२७, ५३१. ६०४. ६२४. ७४२. ७५०. ८२१. ८५३. ११०७. ११६०. ११७४. सिहाल (शिखावत्) १२६. सिही (शिखी) १९६, १७५, १७९, २४६. २९९. ३२३. ३५३. ४८०, ५६७, ५७३, ११३१. सीअ (शीत) २६१. सीअर (सीकर) ९४०. सीयर १०८. ३६३. ७२५. सीअरी (श्रीकरी) ६५० सीयरी अ४६.

सीमन्त (sk.) ८५. २०५. २७३. २७७. ३९७, ४०५, ८८६. सीमन्तिणी (°नी) ११८. ७१९.

सीमा (sk.) २७६, २७९, ३८३, ३९६, ४०९. ५०२. ५३९. ५८७. ५८८.

सीयल (शीतल) १९४. ३६६. ४११. ५१२. ५३०. ५५४. ५८०. ५८४.

६५०. ६५३. सीर (sk.) ३९९. ५६३. ६६७. १०५२.

सील (बील) ७४. ७६. ८६१. ८६२. ९५१. ९९८.

सीवगी (सूची tr.) ७५८. सीस (शीर्ष=शिरः) ३१.३७.३८.४०. २८६. ३२४. ४६४. ४६९. ७७७. ८०३. १००८. ११२८.

सीसभाव (शिरस्त्व) २६४. सीसय (सीस) ११७५. सीह (सिंह) ५६८, १०८६, सीह (शीध) ६२०.

सुअ (सुत) ४३०.

सुजाग (मुजान) ७२६, ८७२, ८८८, सुयण ७०. ८६९. ८७९. 909

स्वअन्ध (मुगन्ध) ५३८. स्रयन्ध १६१. २७९. ३५७. ३६८. ३९९. ५८९. ६३३. ७४६.

सइर (मुचिर) ३४७, ४५५, ६२३. सकाइ (मकावे) ६६. ८८. स्कय (स्कृत) ११७९.

## √ सखय

सुहयन्ति ३१५. ८५६. सुहावेइ ६८. ७८०. ८३३. ८३७. मुहावेन्ति ५२८. ५७९. मुहिअ २०१. ७३६. मुहिय १०४. संकार (मृत्कार) १७५. ४७८. ८२४.

१०३४. स्चारेअ (°त) ८६०: ८८२. सुचारेय

८७३. ९६१. १०१३.

√सुजनाय्

सुयणायन्ति ८८६.

सद् (सुष्ठ) ८८८.

**√**सुढ *p*.

मुदिय (भानत tr., H. D. VIII. 36.) ९८.

+ नि. निसुढिय (छित्र) ११२.

सुरुष (श्रून्य) १११. ५२४. ६०९. ८४२. ९०२. ९७१. ९७२. ११२४. ११५४.

सुण्णइय (श्रुन्यीकृत) १०८३.

सुण्णभाव (श्रून्यभाव) ५०४.

स्रुत्त (सूत्र) १. २६८. ७३१. ११९८.

स्रात्ति (शक्ति) ४०. ५३०.

सुदार (sk.) ६०७!

सुद्ध (शुद्ध) १२०५.

सुन्दर (sk.) १९४. १०८३. सुन्दरी(sk.) १९१. १९७. १९९. २०७.

२१६. ६४१. ९५९. ११८७.

सुपण्ण (सुपर्ण) १११३.

सुपुरिस (सुपुरुष) ६७२. ८७२. ८९५.

९१०. सुवृरिस ९२३., ९२४. ९६७. सुमइ (सुमाति) ८०३.

सुमेह (sk.) ८५२. १०५९. १०९८.

 $\sqrt{\mathbf{g}}$ म्भ p.

+नि, णिसुम्भन्त १२३.

सुयण s. सुअण.

सुयणत्तण ( सुजनत्व ) ८८२.

सुयणु (सृतन्) १८६.

स्रयन्ध s. सुअन्धः

सुया (सुक्) ४८३.

सुया (मृता) ४८८.

सर (sk.) ११६, १२४, १४१, १८१, **૧**૦૨. ૧**૦૪. ૧૦૭**. ૨૬**૧.** ૨૮૮.

४७३. ४८२. ४८३. ५०७. ५०८.

५१२. ६५९. ६६५. ६८१. ८११.

८२४. २०२३. १०१९. ११६४.११८७.

सुरवइ (सुरपति) १५९.

सुरसरि° (सुरसारित्) ४०. ५२, ३०९. सुराहि (मुराभि) १६३. २६५. २८४. ३६५. ४१७. ५१२. ५१६. ५३५. ५८०. ६५४. ७४८. ७७४. ९५९. १०६२. [८१०. स्रा (sk.) ३६९. ५१२. ५८४. ६४८. स्रास्ट (सुरेन्द्र) ११८८. स्राह्म (भ) ४२. ३१०. ३३३. ८५९. ९१५. ९१७.

सुरा

स्वण्ण (सुवर्ण) ८२०. स्वण्णमञ्ज (सुवर्णमय) १२०५. सुवृरिस s. सुपुरिस.

स्रासिर (सुधिर) ५१८.

सुसुयन्ध (मुसुगन्ध) ५८०.

程表 (貞國) ३१. ४४. ५८. २७५. ३१५. ४६१. ४६३. ७०३. ७३०. ७९१. ८३४. ८७८. ९३५. ९३६. ९३७. ९३८. ९८६. ९९६: १००४. १०३७. ११५५. ११६२.

सुहञ s. वाससुहञ. सुहञ (सुभग) ३९५. सुहय २७९. ३५५. ३८८. ६५७. ६५८. ७४६.

सुहड (सुमट) २१३. २४३. ४३१. सुहंभर (सुखंभर) ९९३.

**√**मू

+प्रं. पसूअ ९२५, पसूय ३४०, सूई (सूची) ५३९,

√ सृच्

सूएइ ५५८. सूअन्ति २६२. सूण्<sub>ति २२९.</sub> ३२७. ५४०. ५**४३**. ५४८. सूयन्त **१**९८३.

सूडण (सूरन) १५९. सूय (जूक) ५८८. सूर (sk.) १५. २७०. ४१९. ८०९. १०९२. १०५९.

**√**₹

+ अनु. अणुसरन्ति ३३%.
--अणुसरिजनन्ति ६२७.

+ अप. ओसरइ ८९७, ८२५. - - ओमिरिअ ६९१, ओसिरि

—ओसरिअ ६९१. ओसरिय ५१८. ६६२. ६८२. ८२४. + अप. ओसारिअ १२४.४५८.१०३७. ओसारिय ४४९. ४५३. ९८५. ११३६. ११६६.

—ओसरन्त १९. २३२. २३३. ६९०. ८६०. ११४७.

+ निस् णीसारिय १७.

+प्र. पसारेइ ५१६. १०८१.

—पसरान्ति. २०३४.

---पसारेसि १२०२.

—पसित्अ १४३. पसिय १८३. १०५५. ११०८.

-पसारिय ९. १२८. १६८.

---पसरन्त ४७३. ७४९. ८५४.

+ प्रति. पडिसारिय १०८१.

+ समपः समीसरिअ ८. १६७. ४४१. १००८. समीसरिय ४५१.

-समासरन्त ५७९. ७१४.

-समोसरन्ती ९१४. ११७८. +सम्भि. समहिसरन्ति ५७४.

√सृज्

सिङ ३३८.

(ते १२०.)
+ वि. विसिज्जिय ४८३. ६४०.
सेंज्जा (ज्ञाया) ७३६. १०६९.
सेंगा (ेना)२७०. ४७१. ६५८. ६९४.
सेंग्ण (सैन्य) ७३७.
सेंज (सेंद) २१०. सेय १६२. ३०९.

 왕우, 영內
 왕우수

 莊(根本)
 왕우수

 莊(東(龍下州)
 국은, 요리

 莊(東(龍下州)
 국은, 요리

 왕(東)
 왕원

 왕왕, 왕왕
 왕원

 왕조
 국은

 국은
 구은

 국은
 구은

 왕왕
 왕왕

 <t

√संव

सेविअ ८५. १२१. ५२१. सेविज्ञन्ती १०५०.

+सम्. संसेविज्ञण ८८७.

सेवल (शैवाल) ३८५. ५२१.

सेंबा (sk.) २०३. २४०. ६८८. ६९७. °

सेंस (शेष) ५. १४. १२६, १००, १०१.

१२३. १२९. १७६. २२४. ४०७.

४२२. ४३२. ६२८. ८०५. ८२५. ८४८. ८५४. १०४५. १०४६. १०४८.

सेस (अवशेष) ५६०. ७२१. ७७४.

८५६. ११४९.

सेहर (शेवर) २९२. ७०५. ७८७.

√सो

+ न्यव. ववासिय ८.

सांभ (शोक) १९७७. सोय ८४६. सोक्ख (मौख्य) ६४. ९३५., १००४. सोण (शोण) २७६. ३३०. ६०४. ६७०.

२०८८. १११८.

सोणिअ (क्योणित) ३०४. ३०५. ४१५.

४३९. सोणिय ४३५.

सोत्तः (श्लोतः) ३६०. ४४९. ४९८.

६१५. १०५३.

सोबन्धव (सोबन्धव) ८००.

सोम (sk.) २३९.

सोम्म (सोम्य) ६५६. ७८२. ८४१.

सीय s. सोअः

सोरह (सौरभ ) ५७. ४६४.४६८.७९०.

' **सोवाअ (**सोपाय) ९८६.

सोवालम्भ (सोपालम्भ) ५८.

सोवियल (सौविदल) २१६.

सोस (शोष) ६१२. ८६२.

√सोह p. (शोभायाम्. s. सह)

सोहइ २०९. २६२. १७९. २४४.

४९४, ४१८, ६२२, ६४६, ६९१, ९६८, १०४५, ११३०, ११६१,

सोहेड ६८.

साहन्ति २६७. ३३६. ३६६. ३७५.

62

**५१७.** ५३२. ५३९. ६००. ७५९°

1900.

सोहिस २९१. ३२०. ३३४. १९९६. सोहसे ३१६.

सोहन्ती १०५३.

सोहग्ग (सीभाग्य) ५६. १११. १९०.

३५८. ५९३. ६५४. ११८१.

सोहा (ज्ञोमा) १८४. ३९६. ४२६. ७३३.

,√स्खल्

खलान्ति ३१८. ९९३.

खलन्त ४४५. ८४३. ११५५.

खलिअ २९३.

°क्खिलिअ ११८७. °क्खिलिय ५१९.

हर् ४. ८४७. ९३२. २११७.

+परि. परिक्खलइ ९२३.

—परिक्खलिअ २५३ परिक्खलिय १६५. ६३३. ६३९.

+प्राति. पडिक्खिलिअ ६२३. ८३८.

**√**स्तम्भ्

थम्भिय ९८.

+ उत्. उत्तम्भिज्जन्ति १९५०

**√**स्त

थुव्रह २५३.

थुव्यक्ति २९८.

**√**स्तॄ

+ वि. वित्थय १०२७.

-वित्थरन्त ७३४.

—वित्थारित्थ ४५८

√स्तोका **य्** 

थोयायन्ति १२%

√स्त्यै

+सम्. संखाय १३१. १३३० २५७.

५२२.

√स्था

ठवइ ९८०.

टवेइ ७०६.

टविज्जान्त ९९५.

Bिअ ९६८, टिय ६२, ६६, ८°

₹3. ८९. १०६. ३४६. ४६०. ७२०. ८२२. ८८८. ११८५. िट्टें ११८. ४९०. ४९७. ६६२. ४९०. ४९७. ६६२. ४८७. ६६२. ४८७. ६६२. १०३. २०४. २०४. २०४. २०४. २०४. २०४. १४५. २०२. ३४६. ३५५. ४७०. ४८५. ५००. ६२४. ४७०. ६०८. ६०८. ६०८. ६०८. ६२८. ४०३. ८०२. ८२८. ८२०. १०२०. १०२०. १०६. ११००. ११६०. ११८६. १९०२.

ठावेय १६०, २१४, ७१३, °इविय २९३, ७७८, ९७४,

+नि. गिडिय ४३२.

—िणिइविञ ८४४.

+ परि. परिडिं स २४९. २५७, ४४१. ४५१. ५७५, ७९०, परिडिय ६३. ३९. ६६. २४७, २८१. ३६२. ४९३. ६२८. ६७४, ६७६, ९३१. १०६५, ११६३.

चपिसम्. परिसंठिअ ११९. १७६. १८०. ८०४. १०५६. परिसंठिय १७०. २०७, ४२२. १०६३. परिसंडिय ६.

+पाते. पाडीत्थय ११०,

+सम्. संदाइ ८८७,

— संठवेहि ९९७.

—संठिअ ७३१, ७६६, ११४६-११९४, संठिय ६६, १६६, ७१६, ८३५, १०१५, संडिय ४५४, ९७३,

0.

+समुत्, समुत्थ २४६,

स्त्रभ

ण्हें ज्वानित ७६४,

**√**।सेन

सिणिद्ध ३४३. ५०४,

**∨**सु

भ. पण्हुय २०८०,

√स्पन्ड्

+ नि. णीसन्दइ २०२,

**√स्फ**ल्

√आ. अप्पालिय ४८९. ८९४.

**√**स्फुट्

फुडिन १३०, १०२३, फुडिय १७४, ३९३, ५७१, ७५८, ११०९, ११५०, ११६७

√स्फुर्

फुरइ ५०. २१३. २५०, ३९२. ४७३. ६४०. ६८९, ७५६, ७७७, ७८५. ८२७. ८८३. ९३७. १००५.

क्रेसन्ति ७७. ८९. ७४८. ७९९,

फुरसि ३०२. ७१३.

फुरड ८०.

फ़रिय ६९७. ७३८.

फुरन्त २१९, ४१९, ४७७, ७७०,

८८६, ११३४. फ़रन्ती ३१६.

+परि. परिष्कुरइ ११८२.

-परिष्कुरन्त ७०४.

-परिप्करमाण १०५४.

+प्रति. पडिप्फुरइ ७२८. ९१२, +वि. विप्फुरइ ९४, २३९, ३३९, ३८०. ८९६.

**√**स्मि≓

+वि. विम्हिअ ४७०. विम्हिय ९९५.

**√**स्मृ

भरिमो २१९, भरिहिन्ति ९५६,

भरन्त २०८.

सम्भरिअ ४६५. ७०७, सम्भरिय ६३६. सम्भारिय ४९१.

√स्यन्द्

+निस्. णीसन्दमाण १०६१.

865

√ स्वक्

+परि, परिसक्किज्जइ ६१८. -पारिसाक्किय ५७९.

√स्वप

सुअन्ति ५२६. +प्र. पमुत्त ३८२. ६००. ६रे२. -पामुत्त १३३.

**√**स्विब् सिण्ण ३९७.

हंसउल (हंसकुल) २९१. हड (हठ) २०३. ेहण (धन) २७४. हत्थ (हस्त) ५२. ५६. ६३३. ७३१. ७६३. ७६७, २०२०, ११३६.

**√**हन्

हअ (°त) ९५४. २००७. हय १८४. ३१२, ६०१, ११७०, ११७५. +आ. आहअ १०८६. आहय १०२. २७०. १८२. ३९२. ३९४. ७००. २०४४. २०५५. २२४०. +प्र. पहा १४२. पह्य १२९. +प्रति. पाडिहअ ५५१.१०३२. + वि. विहय १०. ६२७. हन्त (sk.) ७२. ८९३. ९४३. हर (sk.) ३५. ३९. ४४. ५४. ५९. ६०. १७९, २०८, २९४, ३०९, ३१३, ३१४. ३२५. ६३७. °हर s. घर.

°हर s. भर.

हरि (sk.) १.६. १०. १२. २१. ६०. १६०, १७६. ३८९, ४६९.

हरि (इन्द्र) १५६, ४३०, ४९३. हरिअ (°त) ६१३. हरिय ३४४. ३५५. ३८०, ३०४, ५२७, ५२०, ५५६. ५२५. ६५१. ६६७. ७५५. ७९२. ९६५. ११८६. हरिअन्दण (°चन्दन) ४८०.

+हरिण (sk.) ६. ११, ४२१, ६५५. ६९३. ७३३. ११९०. हारिणकुः (°णाकुः) १२२६.

√हरिताय्

हरियायमाण ५३९, ५९६, ६१४. हारिय s हरिअ. हरियन्द (°अन्द्र) ५०७. हरिस (हर्ष) ९४. १९९. ११५०. हलहर (हलधर) १११७. हलिहा (हरिद्रा) ६०१. हलिही (हरिद्रा) ३७९. ५६२. हली (sk.) २५. हन्ववह (हन्यवह) १५४, १६७, ४७०, 685. √हस हसिय ७७६.

+वि. विहसिअ ६९६. ७५१. —विहसिजण ८४५. ९**१**५. हसिरी (हसनज्ञीला) ११५९.

ेहा (भा) ७९३. हा (sk.) १८९, ९४४. हार (sk.) १८६. २०३. २३६. ३०१.

३६८. ७३०. ७६७. १०५३. १०६०. हारियन्द (हारिचन्द्र) ८००.

हारी (sk.) ७५५. हास (sk.) ५४, ९५, ९७, ३४०, ११४३. हासकारी (sk.) S. commentary. 603.

हाहा (sk.) ३४२. ३४४. हि (sk.) ३२४. ५५८. ६०१. ८५९. हिंसी (sk.) ३९६. हिअय (हृदय) ११९६. हियअ २०१.

२९२. ३३९. ४६३. ७१०. ८६०. ८८४. ९३९. ९६३. ९६५. ९९३. १२४२. १२४५. १२४७. ११५२. ११७८. हियय ३९. ६४. ८६. ९४. ९५, ९८, २७९, ३२५, ३३७, ३८१. ३८२. ४११. ५२४. ५३५. ६०७. ६०८. ७१३. ७४६. ७४८, ७५६.

७५८, ७७२, ८४३, ८४५, ८४६.

८७५. ८७९. ८८३. ८९५. ९०६. ९३८. ९४१. ९४७. ९५४. ९५६. ९७२. ९९०. ९९४. ९९५. ९९५. ११४९. ११५४. ११५४. ११६५. ११८५.

हिञ्जीर (sk.) २९८. हिम (sk.) ६१. २२८. ३५७. ६३६. ७८४.

हिमवन्त (हिमवान्) ५२. हिमालञ्ज (हिमालञ्ग) ५८. हिययत्तण (हृदयत्व) ९८९. हिययभाव (हृदयभाव) ९९९. हीण (°न) ६७५.

हीर (प्रान्त) ७. ६१८. हु (खलु) १८३. ४९३. ७१८. ८६४. ८६५. ८८५. ८८६. ९००. ९०८. ९११. ९१७. ९२२. ९५१. ९५६. ९५८. ९९६. १००४. ११३५.

हंकार (sk.) २४. ८५१. इन (संमुख) ४४२. ७७०, ११३९. ११४१.

हयवह (हुतवह) १७२. ५६०. ८९६. हयास (<sup>०</sup>ताश) ७१५. १०४०.

VE

हरइ ७६. ३६५. ३६७, ४६४. ५६**९.** ७७८. ७८१. ७८७. ९५३. **१**१५७.

8.

हरानित २७४. ४०६. ५९६. ५५३. ५५४. ६०७. ७४६. ९७८. इर ४६. इरन्त २२. हीरनित ८४. ७२६. हीरसि ७२६. हीरनत २०१. २२७. २३३. ६९२. ७७२.

हीरमाण २८९.

+ अभि. अहिंहरइ ६०१.

—अहिहरन्ति ११२४.

+ उत्. उद्धरन्त १७. + परि. परिहरन्त ४२.

±प्र. पहरइ ९९६.

+समृत्, समृद्धरः १९०६.

हेउ (हेतु) ९४४.

हेड (अधःस्थित) ५.१५.१४०. ५०४. ५७३.११३१.

हेम (sk.) ११३१. हेमन्त (sk.) २७६. ६०३. ८३९.

हेममहिहर (°हीधर) १६७. हेय (sk.) ११२२.

√हेष्

हेसन्ति ८३९. हेसा (°षा) २५७. होम (sk.) ३२५.

## LIST OF CORRIGENDA.

| Page       | line       | for                            | read                         |
|------------|------------|--------------------------------|------------------------------|
| 6          | 13         | <b>धरा</b> मुद्रह <b>न्</b>    | <b>ध</b> रामुद्धरन्          |
| ,,         | 21         | प्रतिपन्न°                     | प्रतिप <del>न</del> ैन°      |
| 12         | 2          | <sup>०</sup> ष्प <b>हा</b> -मई | <sup>०</sup> पहामई           |
| 15         | 6          | पलियम्मि                       | पलयम्मि                      |
| 20         | 12         | देवद्रुग्भि <sup>0</sup>       | देवध्रुग्भि°                 |
| 23         | 15         | श्चाचया                        | <b>अ</b> ।घयाँ               |
| 26         | 1          | नीय-यमे                        | नीययम                        |
| ,,         | 19         | <b>प्रम्यते</b>                | प्रक्रम्यते (?)              |
| ,,         | 20         | येन                            | नयेन                         |
| 27         | 1.         | न इंड                          | नइंड                         |
| 30         | 8          | समत्तुणव्व                     | समुत्तुणव्व                  |
| 31         | 14         | धवलातपत्रेष्वारे <i>षु</i>     | धवलातपत्रेष्वारेषु (sic)     |
| 33         | 6          | जय°                            | ज <sup>*</sup> य°            |
| 34         | 16         | सेविते                         | सेति ते                      |
| 35         | 5          | °पसाहणा-मेलं                   | <sup>°</sup> पसाहणामेलं      |
| 38         | 7          | <b>उ</b> व्भिण्णं              | <b>उ</b> ब्मिंग्णं           |
| ,,         | 8          | सज्जति                         | सर्जैति                      |
| ,,         | 19         | प्रमिता                        | <b>प्रमी</b> ता              |
| 40         | 16         | कराल°                          | कराँल°                       |
| 49         | 16         | अक्रिदन <sup>o</sup>           | आसं <b>दान<sup>°</sup></b>   |
| 50         | 17         | ंपातालापस्रत°                  | पातालापैंसृत°                |
| 51         | 16         | विभीषकार्थं                    | विभीषिकार्थं                 |
| 52         | 2          | विच्छण्डो                      | (বি <sup>च</sup> छ <b>हो</b> |
| 54         | 16         | अथवेति पाठ <sup>०</sup>        | . अथवेति निपात <sup>०</sup>  |
| <b>5</b> 5 | 13.        | <sup>°</sup> सरस°              | °सर्रंस°                     |
| ,,         | <b>1</b> 8 | स्तनपट्टकः                     | स्तनपहँकं                    |
| 57         | 9          | °होमसमये                       | °होमः समये 💛                 |
| 59         | 12         | संभावितोत्सवि°                 | °संभावितोत्स्ववि°∙           |
|            |            |                                | ,                            |

63

## LIST OF CORRIGENDA.

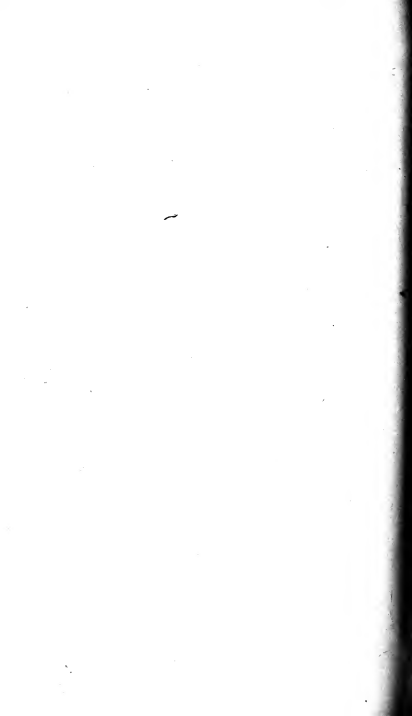
| Page        | line | for                   |   | read                          |
|-------------|------|-----------------------|---|-------------------------------|
| 61          | 11   | एकेकम्                |   | एकेकम                         |
| 62          | 14   | °पत्राभिलाष°          |   | °त्पन्नाभिलाष°                |
| 70          | 5    | संदर्डेभ°             |   | संदृष्टेभ°                    |
| ,,          | 11   | अपसर्णेन              |   | अपसरणेन                       |
| 72          | 19   | बाहुल्यादि°           | 1 | बहुञ्जल्यादि°                 |
| ,,          | 20   | इणं                   |   | बहु∽जस्वाद<br>इ*गं            |
| 73          | 3    | तंसि                  |   | इण<br>तं सि                   |
| 74          | 7    | 25                    |   |                               |
| 75          | 1    | भयतिलओ                |   | "<br>मयतिलओ                   |
| 77          | 9    | * सय-राहा             |   | सय <b>रा</b> हा               |
| ,,          | 18   | खुरपथैः               |   | खुरँपथैः                      |
| 78          | 1    | दिण्णाओ ,             |   | खुरप <b>यः</b><br>दिण्णाओं    |
| ,,          | 15   | टड्डूगरान्            |   | टकारान्                       |
| 80          | 8    | णवरिय े               |   | णवरिं य                       |
| 85          | 6.   | <sup>°</sup> विहुयाउव |   | <sup>०</sup> विद्याडब्व       |
| 87          | 21   | स्थानस्थान°           |   | स्थानंस्थान°                  |
| 89          | 9    | °शामल°                |   | °स्यामल°                      |
| 109         | 4    | ए एते                 |   | एए ते                         |
| <b>3</b> -) | 13   | एते                   |   | एते ते                        |
| 111         | 4    | सललाइं                |   | सलिलाई                        |
| 113         | 5    | एकासारे°              |   | एकासारे°                      |
| 114         | 13   | उपसिन्धु <sup>०</sup> |   | टदक्सिन्ध्                    |
| 116         | - 13 | निवृत्त <sup>°</sup>  |   | निर्वृत <sup>°</sup>          |
| 117         | 12   | वनानि                 |   | च वनानि                       |
| 119         | 8    | धारा-यद्विय°          |   | य पनाान<br>धारायडिय°          |
| 121         | 1    | °क्म्भ-प्कालण°        |   | °कुम्भक्तालण°                 |
| "           | 6    | दन्ती                 | ( | देन्ती                        |
| 122         | 22   | संपन्नाः              |   | संपैंत्राः                    |
| 124         | 7    | गजेहिं                |   | गणहें<br>गणहें                |
| 125         | 17   | °भ्रमर इव             |   | <sup>०</sup> भ्रम <b>र</b> इव |
| 129         | 18   | चापप्रेरिता°          |   | जनर इप<br>चापप्रेरितं°        |
| 138         | 8    | °कवचाञ्चले°           |   |                               |
| 143         | 2    | तृत्थ°                |   | कवचाञ्चले°<br>तुच्छ°          |
| 153         | 1    | <sup>°</sup> वत्त°    |   | तुच्छ<br>°व्वत्त°             |
| 182         | 10   | °मुन्द्रित°           |   | °मुद्रित°                     |
|             |      | 3                     |   | GI KIL                        |

30 f

| Page | line | for                                                | for read              |  |  |
|------|------|----------------------------------------------------|-----------------------|--|--|
| 185  | 8    | कलम <sup>o</sup>                                   | कमल°                  |  |  |
| 189  | 13   | विधुरा°                                            | विधुराँ°              |  |  |
| 191  | 9    | अन्तो-भय°                                          | अन्तो भय°             |  |  |
| 199  | 8    | अहिओसि                                             | अहिओ सि               |  |  |
| 219  | -12  | °खजूर° '''                                         | °खर्जूर°              |  |  |
| 220  | 4    | °विलासलासासु                                       | °विलासालसासु          |  |  |
| 265  | 1    | , दुमिज्जन्ताई                                     | दूमिज्जन्ताईं         |  |  |
| 270  | 11   | इव ॥                                               | इव                    |  |  |
| 274  | 5    | चिन्ता- यड्डियं                                    | चिन्तायाद्वियं        |  |  |
| 281  | 12   | श्रेयः सं <sup>°</sup>                             | श्रेयःसं <sup>o</sup> |  |  |
| 289  | 14   | कुर्वन्त्यः                                        | कुर्वत्यः             |  |  |
| 295  | 14   | श्रुह्यध्मीनार्थेन                                 | ज्ञाङ्गा ध्मानोत्थेन  |  |  |
| 308  | 11   | छ।लेता                                             | शिलता                 |  |  |
| 441  | 10   | insert ' दूरग्गय ( दूराम्रक ) 400' above दूर्त्तण. |                       |  |  |







# PLEASE DO NOT REMOVE CARDS OR SLIPS FROM THIS POCKET

## UNIVERSITY OF TORONTO LIBRARY

PK 5013 V3G3 1887 Vakpati The Gaüdavaho



