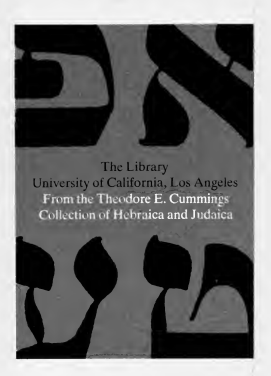
# TEXTS AND STUDIES OF THE JEWISH THEOLOGICAL SEMINARY OF AMERICA, VOL. II

# **GEONICA**

LOUIS GINZBE.





Digitized by the Internet Archive in 2007 with funding from Microsoft Corporation

### **GEONICA**

OXFORD: HORACE HART PRINTER TO THE UNIVERSITY

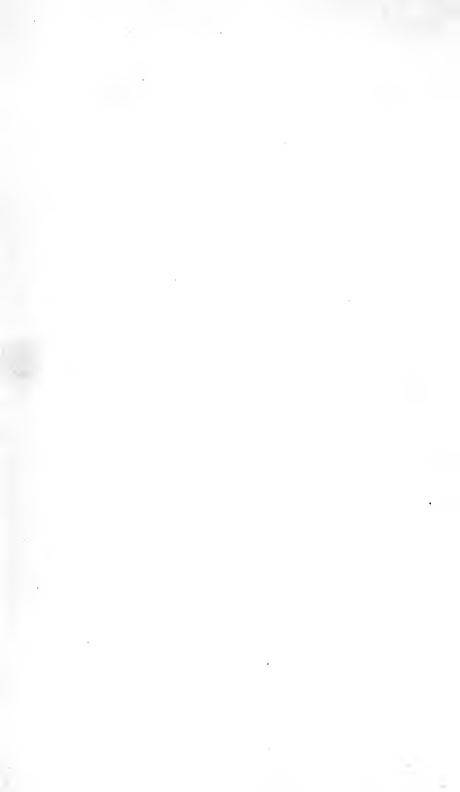
## TEXTS AND STUDIES OF THE JEWISH THEOLOGICAL SEMINARY OF AMERICA, VOL. II

### **GEONICA**

BY LOUIS GINZBERG

II GENIZAH STUDIES

NEW YORK
THE JEWISH THEOLOGICAL SEMINARY OF AMERICA
1909



# שאלות ותשובות הגאונים מן הגניזה אשר במצרים

BM 501.5 G439

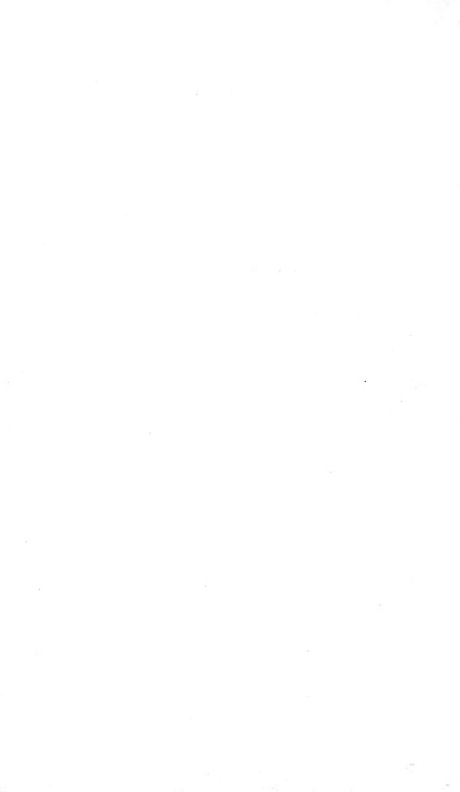
עם תקונים והערות

מאת

לוי במוהר״ר יצחק זצ״ל גינצבורג

נויארק מרס"מ

1259857



### CONTENTS

|                                               |   | PAGE |
|-----------------------------------------------|---|------|
| GEONIC RESPONSA: Fragments I-XXXVIII          |   | 1    |
| APPENDIX: Fragments XXXIX-XLVII (Sheëltot and |   |      |
| Halakot Gedolot)                              |   | 349  |
| LIST OF ABBREVIATIONS OF TITLES OF BOOKS      |   | 402  |
| INDEXES:                                      |   |      |
| SUBJECT INDEX TO THE RESPONSA                 |   | 404  |
| GENERAL INDEX                                 | • | 411  |
| ADDITIONS AND CORRECTIONS                     |   | 419  |



#### GENIZAH STUDIES

#### GEONIC RESPONSA

I.

FRAGMENT British Museum Ta, parchment, consists of a quire of two leaves, the middle pages of which are missing, and contains 19 lines on the first, 18 on the second, 20 on the third, and 21 on the fourth page. It is written in a square Rabbinical hand of about the thirteenth century, and represents portions of a collection of Geonic Responsa. Although no name is mentioned in the Responsa there can be no doubt about their Geonic origin, as the first Responsum was known to Rabbi Nathan ben Jechiel, who made use of it in his 'Aruk, s. v. שוור 1. The description of the bonfires on Purim among the Babylonian and Elamitic Jews<sup>2</sup>, as given in the 'Aruk, undoubtedly goes back to our Responsum 1. But it does not seem that Rabbi Nathan had this Geonic Responsum before him. He probably took his explanation from Rabbenu Hananel or some other old commentator on Sanhedrin, 64, who had copied the Geonic Responsum. The Gaon describes the burning of Haman in effigy as follows: Four or five days before Purim the young men make an effigy of Haman, and hang it on the roof. On Purim itself they build a bonfire, into which they cast the effigy,

ישנהלין שנהלין or שנהלין in the 'Aruk gives no sense, and is to be read שנשלין as in the fragment.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> See Hirschfeld, R. É. J., VII, p. 174, Tschorni, מ' המסמות, pp. 191-2; and Safir, אבן ספור, fol. 86 b.

while they stand around joking and singing, at the same time holding a ring above the fire and waving it from side to side through the fire.

The purpose of the ring is not stated by the Gaon, but it may be assumed that the effigy was suspended from it. The Aramaic word for this ring is משוראא, "the jumper," and the same word is used for "stirrup."

The second Responsum is also of "culturgeschichtlich" interest. It deals with the use of אסימון, which was no longer known in the West, as shown in the explanations of Baba Mezia, 47 b, by Rabbenu Hananel and Rashi.

According to the Gaon, אסימין, which the Talmud explains by מעות הניתנין בסימן לבית המרחץ, is used thus: For a silver coin a man purchases the right to take ten baths; and in token of having prepaid the price of admission, he receives ten copper pieces from the keeper of the bath-house. For each bath one of the copper pieces is given back to the keeper, and these checks are called אסימון. The Gaon adds that so late as his own time the same system was in vogue among bakers and porters.

The third Responsum is an answer to the following question: One of two witnesses who had signed a bill of divorce declared that the divorce was not valid, because the husband was forced by the ruler of the place, אלמון, to divorce his wife. In his answer the Gaon treats very exhaustively the legal maxim ביון שהניד שוב אינו הוזר ומניד, showing when witnesses may modify statements made by them previously.

(Leaf 1, recto.)

דפוריא שקופצין מצד לצד ועוברין בתוך האש כעוף זה ..... יניסא ניסא נורא גיס¹ דריביני⁴ במצעי גורא מהאי נורא מהאי נורא גיס¹ בריביני⁴ במצעי גורא מהאי נורא מהאי נורא גיס¹ בריביני⁴ במצעי גורא מהאי נורא גיס¹ בריביני⁴ במצעי גורא מהאי נורא גיס¹ בריביני⁴ במצעי גורא מהאי נורא גיס¹ בריביני ראבא אמ' כמשורתא 6 דפוריא פירוש שירגא דליביני לבנים שמונחות כמו בנייו אלא שאין ביניהים טיט אלא מונחות אחת על אחת מבעירין איש מצר זה אלא שאין ביניהים טיט אלא נהוכו 5 שלשון זו מגיע ללשון זו והלביגים באמצע והנתון למולך זו היא דרך לדברי אביי ר אבל לרברי ראבא כמשורת דפוריא פירוש משותא בית קפצא כי אדם בזמן שהוא העברה (מונית היו שור ליה והקפצאן שראגיל בקפ צא 10 קורין אותו קפץ קאשואר ואם קפץ אומרין שור ליה והקפצאן שראגיל בקפ צא שורה "ו ואפילו היין בזמן שממהר אישיו להחמיץ (?) אומרין לו קפץ ובלשוו ארמי אומריז משל 12 חמרא אעפי 13 רגברי שאור פוריא הן ימי הפורים מנהגו 14 H 10 ועילם כי הבחורים עושין צורה כהמן ותולין אותה על נגותיהין ארבעה חמשה ימים וביום הפורים עוסין 15 מדורה שלאש ומטילין לתוכה את הצורה ההיא ועומדין הבחורים סביבה ושוחקין (?) ומזמירין ויש להם טבעת תלויה בתוך האש שנוטליו וקופצין מצר האש לצד האש הזה אותה מטבעת נקראת משורתא ותקפיצה וכן נמי הטבעת שתולין אותה בחמור ובסוס שהרכב מגיח בה את רגלו האחת וקופץ 15 באחרת ועולה על גבי בהמה נקראת משורתא זה הוא משורתא ורפירשו רבנן אסימון מעות הניתנין 17 בסימן לבית המרחץ כך מנהגן במקומות הללו שמקרימיו נותן לבית המרחץ עשרה פעמים שנכנסין לו בכסף אחת ובעל המרחץ נותן ... <sup>18</sup> למקרים הזה עשרה מטבעות שלנחושת שהן סימן כי נתקבל ממנו שבר עשרה פעמים וכל זמן שמביא לו

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sanhedrin, 64 b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The editions of the Talmud as well as the MSS. read היכי דמי.

The editions have שרנא, but the MSS. have מירנא, see Dikduke Soferim, ad loc.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> The copyist wrote נורא twice instead of גיסא.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Read אָש <sup>7</sup> Read אָש <sup>8</sup> The copyist left out ה.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> By some mistake the word העברה is put here instead of after ררך, line 5.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Sie! <sup>11</sup> Baba Batra, 96 b.

<sup>13</sup> Read אכםי; see Dikduke Soferim, ad loc.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Read בכל or the margin; the copyist added שבל which he had left out in the margin.

<sup>15</sup> Read pur. 16 Baba Mezia, 47 b.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Only MS. Ham. reads הניתנק, the editions and all the other MSS. have הניתנות. <sup>18</sup> [בעל בעל בית]

#### (Leaf I, verso.)

מטביע אחת מין אותן המטבעות נכנם למרחץ ורוחץ ואס רוצה ליתן במתנה זה נוטלן בא בא ורוחץ במרחץ ונכנס באותו סימן עושה כך ועוד יש מנהג לנחתומין ולזולתם כך שמקבל הנחתום דמי מאה רטאלות 1 ונותנו ללוקח מעות שלנחושת בסימו ועל זה סימו רמלא 1 ועל סימן שתי רטאלות ונ' ור' ובזמן שמיביא לו לנחתום אחד נוטל כשיעור מה שעליו וכן הסבלים 2 לכל פעם ופעם נוטלין סימן וכיוצא באלו: וששא' 5 וראמרינן לענין בית הכסא אנתי לא עילת לשיעיר גמרתה לך מילי דשיעיר שאלת בריש או בדל ושאלת בין בריש בין בדל מה הלשון הזה לענין בית הכסא שעיר הוא והוא המקום שכתבו בו ארצה שיעיר <sup>6</sup> וישב עשיו בהר שיעיר <sup>7</sup> ופירוש הרבר כי מנהג בני שעיר שנקבצין שנים שלשה בבית הכסא ואי כפת להן סב בכך אבל לרבנו אין דרך ארץ לעשות כן וכך האוה מעשה כי בתחלת מה שעלה רב ספרא לארץ ישראל היה הוא יושב בבית הכסא בא ה אכא ונהר ° על פתח בית הכסא שמעו רב ספרא וא לו הַכַּנֵס למה אתה שותא השיבו ר אבא עראן ° לא בתא 10 לארץ שעיר למדתה דרכי ארץ שעיר היאך אתה אומר לי להנכנס יו כבני שעיר והלא שנינו מצאו נעול בידוע שיש שם אדם 12 פתוח בידוע שאיז ים אדם שם ללמדך שאין דרך ארץ להכנם בזמן שיש אדם שם ופירשו רבן׳ כי רב ספרא לא מדרכי שעיר אמ' לר' אבא להכנס אלא כיון ששמעו שנהר סבור היה בלבו שמוסכן <sup>13</sup> הוא ומוחלחל <sup>14</sup> ואים ישהא עצמו מסכן כדתניא רבן שמ' בן נמ' אומ' עמוד החיור מאביא 15 את האדם לידי הדוריקין סילון החוזר מביא את .

יששאלת = 3 בּחַבַּלִים. <sup>3</sup> בּחַבַּלִים.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Berakot, 62 b; Tamid, I; cf. 'Aruk, s. v. שעיר, VI, 96-7, ed. Kohut.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Perhaps אכחי? The editions have מדר השחא, some of the MSS. ציר כאן; see *Dikduke Soferim*, ad loc.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Gen. xxxii. 4. <sup>7</sup> Gen. xxxvi. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Editions : תרר with ח, but MS. Paris has also .נהר.

<sup>9</sup> See leaf 2, recto, line 5.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Sic! <sup>11</sup> Sic

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> This agrees with the text of the Mishnah Tamid, I, 1; in the Gemara Berak., 62 b, מכווו is repeated before הבהוח.

<sup>13</sup> Read prope.

<sup>14</sup> See Megillah, 15a: מאי ותחחלחל, and 'Aruk, l.c.

נביא Read מביא.

(Leaf 2, recto.)

אחד מטריו אומר הרברים הכתובים בשאלה זו תחלת כל דבר ראוי לראות היש שם ערות שלמסירה שכתבו שני עדים וחתמו כי מסרנו את הגט לידה של פלונית אים איז ורואין אים אין שם חתם ידי עדי מסירה אף על פי שחתם ידה על יד . . . ול גופו של גט מקוים בבית דין אין לסמור על אותו הנם שאילו כתב לה אלף גט ועדים לא נמסרו אינה מתגרשה ועד או הוא יורשה ואף על פי ששני עדי הגם אומרין עבשיו כי מסרנו את הגם לירה אבל לא כתבו לה עדות מסירה כיון שאחד מהו אומר מסירה בטלה היתה ולפנים להראות לשלטון נעשתה ולא לגרשה גירושיו גמוריו אין לה ולא ליורשיה ראיה בדבריו שהרי הפה שאמר מסרתי הוא הפה 10 שאמר מסירה בטלה היתה ואין חתם ידו בידיהו בכלום שעכשיו הוא בא להכחישו או לעקרו ונמצא העד השני שלגט עד אחר ואין סומכין עליו להוציא את ירושתה מחזקת ירושת האיש ולפיכך ראוי להיות הקרקעות ההם עם כל עזבון חאשה בחזקת יורשי הבעל ומעמירין בית דין אותן בידיהן אבל אם כב.... כתבו וחתמו שני העדים כי מסרנו בר עיקר התה בטלה מסירה מסירה עיקר דבר בא אחד מהן לומר מסירה בטלה היתה עיקר דבר זה אינו דומה לעדים שאמרו תנוי היו דברינו אלא יש לרמותו לשני דברים דומה לאמנה שהוא אומר אמנה היתה בינו לבינה שאינן גירושין אלא דברים בטלים להראות לבני אדם ואילו כך בלבר היה הדבר לא היה בדין לשמוע לדברי העד האחד מעדי המסירה אחר שכתב וחתם במסירה סתם לומר כי מסירה 20 בטילה היתה כאשר אנו אומרין <sup>2</sup> אמ' רב ששא 3 בריה דרב אידי שמע מינה

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See Ketubot, 19 b. <sup>2</sup> Ketubot, ibid. <sup>3</sup> The editions have nww.

(Leaf 2, verso.)

מדרב כהנא עדים שאמרו אמנה היו דברי אין נאמנין מאי טעמא כיון דעולא היא אעולא לא חתמו וכיון שאינו נאמן לומר אמנה היו רברי דאמי לעד אומ' תנוי ועד אומ' אין תנוי אלא שיש לדמות את הדבר הזה לעדים שאמרו מודעא היו דברינו משני פנים אחת מהן....מין הגם שאם אמר הבעל לערים היו יודעים כי מסירה שאני מוסר בטלה היא ומוסר (?) .... לפניהן מודעא ברבר זה הגם בטל הוא ראמרינן 2 אמ' רב ששת האי מאן דמאסר מודעא אגימא מודעיה מודעה פשיטא לא צריכא דעסיוה 3 ואירצי מהו דתימא בטוליה בטליה למודעיה⁴ קא מש' לו ואימא הכי נמי 5 ליתני וכו אני <sup>7</sup> אומ' בגיטי גשים כופין אותו עד שיתן <sup>6</sup> מאי עד שיאמר רוצה אני זער דמבטיל ליה למודעיה קמא<sup>8</sup> ורומין עור דברים אלו למודעא מצר 10 אחר שיש שם אונס השלטון שאם לא מסר לה גט להראותו כי גורשה° היה מגיע ליה אונס גדול כאשר פירש בשאלה לפיכך מצילה ממנו במסירת הגט ומוסר מודעא כ' בשביל כך הוא ואף אילו מכר היה . . . זה המודעא קיים בו דאמרינן 10 אמרו נהרדעאי 11 כל מודעא דלא כתיב ביה ירעיגן ביה באונסיה רפלניא לאו מודעא היא מודעא רמאי 15 אנן שהדי <sup>12</sup> ירעיגן ביה באונסיה רפלניא אי דגט ומ . . . נה גלויי מילתא בעלמא היא ואילו מודעא 13 דוביני האמ' ראבא לא כתבינן מורעא אזביני 14 מודה ראבא היכי דאינים 15 כגון מעשה דפרדיסא וברבר חזה אנו אומרין <sup>16</sup> מר בר רב אשי אמ' אמנה היו דברינו אין נאמנין מודעא היו דברינו נאמנין מאי טעמא זה ניתן ליכתב וזה לא גיתן 20 לכתב ולפיכך שואלין את העד הזה ואומרין לו אמר לך ראובן ליכתוב את הדברים שמסר לך כי מפני האונס היא מוסר גם בטיל ואם אמר הין

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read דברינו.

<sup>2</sup> Arakin, 21 b.

<sup>4</sup> The editions l. c. omit למורעיה.

הוכן אהה אומר בגימי נשים כופין אותו The editions I. c. omit.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> The editions l. c. omit רוצה אני.

<sup>9</sup> Perhaps בירשה.

יו The editions l. c.: נהררעי.

יאלו מורעה The editions l. c. omit ואלו מורעה.

יאנים editions, אנים editions, אנים

ששה: Editions: עשוה

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> The editions have דאם כן.

B The editions omit קמא.

<sup>10</sup> Baba Batra, 40 a.

<sup>12</sup> Editions omit.

אלעולם רוביני : Editions.

<sup>16</sup> Ketubot, 19 b.

#### II.

Fragment British Museum T b, paper, consists of a quire of two leaves, of which the middle pages are missing, written in an ancient, square Rabbinic hand, not later, probably, than the thirteenth century. It represents eight Geonic Responsa, coming from a collection in which numbers 2-8 of the fragment formed the Responsa 16-22. As all the Responsa of the fragment, with the exception of the last three, are explanatory of some difficult passages of the treatise Pesahim, we may well assume that there is not much missing between the first leaf of the fragment, containing an explanation of Pesahim, 10 b<sup>1</sup>, and the second leaf dealing with Pesahim, 55 a.

The order in which the Responsa are given is probably the original one, and not that of the compiler who arranged them, as is shown by the fact that the last three Responsa, dealing with three difficult passages of Yoma, are not in accordance with the order of the Talmud. If this assumption is correct, then we may ascribe these eight Responsa to Hai Gaon, as the seventeenth Responsum is quoted in the 'Aruk, s. v. מו, with the words הגאון היה קורא, and הגאון "par excellence" in the 'Aruk is none other than Hai Gaon, the אחרון הנאונים, as Abraham ibn Da'ud calls him. Müller's statement, in his Einleitung, p. 195, according to which the author of the nineteenth Responsum (No. 30 in Harkavy's Collection) is the Gaon Sherira, is therefore to be corrected. Besides, there is no real reason for ascribing this Responsum to Sherira, except that the preceding Responsum, No. 29 in Harkavy's collection, seems to come from Sherira's hand. I say "seems," because Hai Gaon also might have spoken of Judah Gaon as his אבי אבינו, in the sense of great-grandfather.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The fact that Rabbenu Hananel, in his Commentary on *Pesaḥim*, 55 b, also made use of Hai's Responsum, misled Kohut to believe that the 'Aruk was quoting Rabbenu Hananel; see Kohut's note ad loc.

Our fragment shows further that Harkavy<sup>1</sup> was wrong in assuming that MS. I of his collection is a copy of the original Responsa which were kept in the archives of the Geonim. Numbers 30-31<sup>2</sup> of his collection, when compared with Nos. 19 and 22 of our fragment, prove to have been copied from an incomplete collection in which Nos. 16-18 and 20-21 were missing.

The first Responsum contains a long explanation of Pesakim, 106-11 a; and is a highly interesting illustration of the Geonim as commentators of the Talmud. It shows that the very concise style of the Geonim in explaining the Talmud, as found in many of their Responsa, must not be considered as the only way the Talmud was then explained. The passage in Pesakim, 106, explained in this Responsum, is not a difficult one; the Gaon nevertheless took pains to explain it in such a way that he made it possible even for a beginner to comprehend the Talmudic discussion. We may therefore assume that the Geonic was of the Talmud was by far more exhaustive than is generally believed, but in answering questions relating to difficult passages of the Talmud, the Geonim, for practical reasons, gave only the digest of a commentary.

In the second Responsum the Gaon gives as the correct reading of the Mishnah, Pesahim, IV, 8, נואויות של הקדש, and adds that נואויות של is the Aramaic equivalent for Hebrew ענפים. It is worth noticing that the reading given by the Gaon is not found in any of the editions or MSS. of the Mishnah or Talmud. But perhaps חייום in the Vienna MS. of the Tosefta (Pesahim, II, 19, ed. Zuckermandel) is a copyist's error, as 1 and 1 are often confounded in Hebrew MSS. The Mishnah ed. Lowe has ממיות, thus connecting it with ממיות to cut," and in a similar way מוויה is to be explained as derived from "" to cut."

The third Responsum contains the Gaon's explanation of

<sup>1</sup> Introduction to his edition of Responsen, p. viii.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> It is very surprising that Müller had entirely overlooked No. 31, which is therefore missing in his *Einleitung*.

the expression בעל השם in Pesahim, 86 b, where he explains differently from Rashi. According to the Gaon the gentleman referred to in the Talmud introduced himself as are הוגא. because he wanted to indicate his title of ד. and this explanation is more probable than Rashi's, according to which the name רב הונא was given to him at his birth.

The two charms to which reference is made in the Talmud (Pesahim, 111 a) are given in the fifth Responsum. The first charm runs as follows: "God of gods, save me from an evil encounter, from the evil Adversary (=שמו), from grievous sickness. Guard me as the apple of the eve [is guarded], for in thy hand are power and strength, and thou art God." The second reads: "Forsake me not, and abandon me not; hide not thine eye from me; be thou a guardian unto me. Answer all my petitions unto thee with yea, and not with nay."

The last three Responsa are explanations of the Talmudic passages, Yoma, 66 b, 44 b, and 28 b. The first of these three Responsa was known to R. Hananel, who made use of it in his commentary on Yoma, but it seems that he did not know the Gaon's explanation of Yoma, 28 b. In the Responsum dealing with Yoma, 44 b, the Gaon quotes a Midrashic passage which is found in the Pesikta de Rab Kahana, but unfortunately the text of the fragment is in very bad shape, and it is therefore doubtful if the source for the Gaon was the Pesikta or some other Midrash.

#### (Leaf 1, recto.)

ואף על פי שהוא אסור בהנאה וחכ' אמ' לעולם בודק ' ואין לנו לפחות כן וחזרנו והקשינו על הפירוש הזה ואמרנו האיך נאמר שר' יהוד' סובר לנזור שאין בודקין על החמץ אחר זמן הביעור שלא יבוא לאכל ממנו והלא ר' יהודה יבת לעת קריבת בחדש בומו שהוא אסור כדי שיהא סמוך לעת קריבת <sup>2</sup> ממנו כאשר אולי ירוש' ולא חשש אולי יאכל ממנו כאשר ... 35 ... רת כי חשש לבדיקת חמץ אחר זמן ביעור שלא יבוא לאכול ממנו ופרק

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pesaḥim, 10 b-11 a; Menaḥ., 67 b-68 a.
<sup>2</sup> [העומר] .

<sup>.</sup> אמרת] <sup>4</sup>

י... שאני חדש כן הוא אמ' אין החמץ דומה לחדש לפי שהחדש לא הותר לו תעסק בו אלא בדרך משונה ואין קוצר אלא בקיטוף וכיון שהוא עושה . . 2 י עשים משונה ממנהגו זכור הוא כי איסור יש בידו ואינו בא לאכל ממנו .\* ידי קיטוף היא הרי טחינה והרקדה כמ' a במ' במ' הרי טחינה והרקדה כמ' ואיד לא חשש ר' יהוד' שמא יאכל כאשר אתה או' שחשש בעניו בריקת חמץ השיבוהו אי משום הא לא קשיא משנה 6 בטחינה ממנהגו ואינו טוחן אלא בריחים שליר ומשנה..... ז ואינו מרקר אלא על גבי נפת° כרי שיהא זכור ...... לא חשש ר' יהוד' כאשר חשש 15 לענין בדיקה וחזר אביי והקשה לו ל...ה 10 אם אמרת כי זה שלא חשש ר' יהור' לענין חרש כאשר חשש לענין בדיקה מפני שעסקו בחדש עסק משונה הרי שנינו קוצרין בית השלחין שבעמקים אבל לא נורשין ואוקמנה כר' יהודה ונדחן דבריו של רבה ופירק אביי על דעתינו הראשונה פירוק אחר ואמר לענין חדש כיון שהקוצר והמתעסק בודל ממנו זכור הוא ואינו בא 20 לידי אכילה אבל הבודק אחר המועד אינו בודל מן החמץ ולפיכך לאו ... עמ "ו, יבוא הוא לירי אכילה לפי כך חשש ר' יהור' לזה ולא חשש לוה... רבא ושאל למה הקשיתם דברי ר' יהוד' בחדש שאין חושש לו על ..... בחמץ וחושש לו ולא הקשיתם רברי חכמ' בחרש שחששו לו ואסרו לקצור בית השלחין שבעמקים על דבריהן בחמץ שלא חששו לו 25 וציוו לבדוק עליו וחזר גם הוא להשיב דבר 14 רר' יהוד' אדר' יהוד' לא קשיא כאשר שינה אביי ודרבנן אדרבנן לא קשיא כ' בחדש קוצר הוא לאכילה לפיכך חששו שלא יבוא לידי אכילה ואסרוהו אבל בחמץ בודק הוא עליו לשרפו ודעתו עליו לזאת לפיכך לא חששו שלא יבוא לידי אכילה ובא רב אשי לפרק פירוק אחר מפשוטה של משנותינו שהיא אומרת מוצאין 30 את שוקי ירושלים שהיא מלא קמח וקלי ולא עמד פירוקו כי קושיינו אינו מזאת אלא מקצירת בית השלחין לכן דרב אשי בריתא 15 היא כלומר לפי שאינה לפנים מן הרבר אלא ... 16 מן קושיינו עומדת וכיון שסמכנו

<sup>1 [</sup>מעשים] 2 (הרביק.] 3 [מעשים.] 4 [מעשיה.] 5 מינית.] 5 מינית יינית.] 5 מינית יינית.] 5 מינית יינית.] 7 [מעשיה אביי תינית.] 6 Read מינית הכין 9 [מברקידה.]

ילרכה is see Dikduke Soferim, ad loc., where it is shown that the correct reading is רבה, not as our editions have it, ב.

<sup>11</sup> Read שמא ? ווהור ? והריברי. 14 So in the MS.
15 Editions: בריתא, but MS. Oxf.: בריתא, see Dikduke Soferim, ad loc., and 'Aruk, s. v. בריתא, II, 166, ed. Kohut.

#### (Leaf r, verso.)

לקחתה ולהסתפק מן השמן ההוא לפי שאינו בודל מן השמן ההוא כאשר חשש לענין בדיקה 5 והשבנו על זאת שיכול ר' יהוד' לאמר כי אף השמן הניתן בשפופרת שעל פי הנר בורל ארם ממנו בשביל חומרה של שבת ואימתה ולכן לא חשש לו 6... האשר חשש לענין בדיקה וחזרנו והקשינו איך תאמר שבשביל אימת ה 5 לא חשש ר' יהוד' והרי מצאנו דבר בזה בשבת שחשש לו ר' יהודה דתנו חבל.... ". בלב או פסיקיא ובלב ר' יהוד' או' כורד עליו פונדא או פסיקיא ובלב שלא יענבנו ואמרינו בה 10 ד'ר' יהוד' אדר' יהוד' שבאו אינו סומר על אימת . . . 11 וחושש ואוסר את העניבה ושם סמך על אימת שבת והתיר ליתו על פי הנר... שפופרת מלאה שמן ולא חש וקשיא דרבנן אדרבנן שבאן התירו את הענ<sup>12</sup> יס ולא חששו שמא יבוא לידי קשירה ושם אסרו ליתן שפופרת של .... מעל פי... הנר בי חששו שלא יסתפק ממנו וחזרנו ופירקנו לזה ולזה ...... השיא ¹¹ מיחלף ביון שהוא מותר בשמנים מיתחלף . . . . מדקדק . . . . אוםר אחד ומתיר אחד לפי כך חששו ואסרוהו ליתן שפופרת של שמן על פי 16 הגר שלא יתחלף לו בשמן המותר אבל עיקר עניבה 17 כקשירה ואין זו מתחלפת בזו ו וכשמתירין אותו לענוב יודע ... קשר אסור ואינו בא לקשור וחזרנו עור כזאת והקשינו לחכ' שהתירו... ואמרנו הלא שנינו קושרין דלי בפס 13... אבל לא בחבל ור׳ יהוד' מתיר ודקדקנו בדבר ואמרנו האי חבל דמאי אילימא דגבע<sup>10</sup> חבל דעלמא שלוקח חבל וקושר בו את הדלי אפשר שיתיר ר' יהוד' כמו זה והלא קשר של קיימא הוא והלא ⁰ פשיטא שזה חבל של גרדיו שהוא קשור

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> About the same space is left empty in the MS.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> מלאה Read לשום. <sup>4</sup> Read.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Empty space in the MS. <sup>6</sup> [השבת] <sup>7</sup> [רלי].

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> This is also the reading of MS. Munich; see Dikduke Soferim, ad loc.

<sup>9</sup> בה קשיא! <sup>10</sup> Read בה יבה מיץ. <sup>11</sup> [.ובלבר]

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> [העניבה]. ביצה] <sup>13</sup> [ביצה]. העניבה] <sup>14</sup> [העניבה].

<sup>15</sup> Add בשמן Add.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> This is the correct reading, not as the editions have it : בצד הנר.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Read אינה <sup>18</sup> So in the MS.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Read אלא.

20 בו ליוכתו מצד אחר ובא וקושר את הדלי מצר אחר למלאת בו מיים לפי שעה שהתירו ואין 2 גזרו חכמ' שלא עשו כן והם התירו בחבל דלי שנפסק לענב ופרקנו אמרי לך רבגן חבל בחבל מתחלף כי החבלים רומין זה לזה וכשאתה מתירו בזה פשים ידיו ואף אל זה ולפיכך נאסר אבל קשירה בעניבה לא מיחלפא ואין זו דומה לזו וכשאתה מתירו בעניבה אין ידו נפשטת לקשירה 25 והרי עמדו ר' יהוד' וחכ' בדבריהם ונמצא פירוק של ר' יהוד' כאביי דהיכא דבדילי לא גזור רבנן כגוו חדש וכגוו נתינת שפופרת של שמו על פי הנר אבל היכא דלא בריל נוור כנון בדיקת חמץ אחר הביעור ואשר הקשו לו לר' יהוד' שאסר את העניבה ולא סמר על אימת שבת כאשר סמך בשפופרת כבר פורק שהוא אסור 3 כל עניבה בשבת ואלו היתה מותרת לו לא היה גוור עליה ונמצא פירוק רבנן כראבא וחזרנו אחרי כן והקשינו לדברי אביי שפירס על דעתו של ר' 30 יהור' דהיכא דבדיל לא גזר דבריו שאסור 3 להקין דם לבכור ואפילו מת וגם הקשינו דרבנן אדרבנן ופירקנו דברי שניהם כענין אדם בהול על ממונו שזה אסר מו הטעם הזה שלא יפרץ בדבר אם תתירהו במקצתו ואלו החכמ' התירי מז הטעם הזה שלא יפרץ ברבר אם תנוור לאסור עליו את המותר והקשינו על הפירוק 35 הזה של שניהם שהוא טעם אדם בהול על ממונו ולא חשש פן יפרוץ לקדר כאשר תחוש בבכור פן יפרוץ במקום שעשה חבורה מום ואף החכמ' הרי אסרו קירצוף ואף על פי שאדם בהול על ממונו ולא חששו שמא פן יפרץ לקדר כאשר חששו ב.... ל ופירקנו על דעתא דרבנו כי הבכור אם לא יקיזו לו דם ימות

#### (Leaf 2, recto.)

אפילו בי"ג בניסן <sup>6</sup> אם נעקרה שיבולת בידי המנכש חייב <sup>6</sup> ור' יהוד' לשותל <sup>7</sup>..... הטינה <sup>8</sup> כי יש לפניו ג' ימים עד שעת התרת קצירת העומר ואיפשר <sup>8</sup>..... עד העת ההיא ומזאת הקשינו אילו היה ר' יהודה סובר כי יד' מותר בעשית מלאכה לא היה אומר היה מנכש בי"ג ונעקרה בידו <sup>10</sup>..... <sup>11</sup> אלא היה אומ' היה מנכש ביד' 15 ונעקרה בידו שיבולת שותלה לפי שיום התר ..... <sup>11</sup> שלישי הוא ליד' ולדבריו

יַנְכוֹ = ? יַנְכָתוּ 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read ואיך.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Read אוכר.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> [عدداد] <sup>5</sup> Pesaḥim, 55 a.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> The use of the word חייד here is very strange, as the question is only whether by putting the שיבולה back he would be able to use it after הקובה. ?

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Our texts have מים, but R. Hananel also reads מינא.

ולשרוש] <sup>2</sup>

<sup>[.</sup>שיבולת]

<sup>[.</sup>התרת קצירה] 11

י...שר <sup>1</sup> שתיקלוט מיום יד' עם <sup>2</sup> יום יו' ומתו ..... ג' ולא אמ' ביד' ושניהם שוים <sup>4</sup> סליטת הרכבה למדנו שלא היה מתיר לששות מלאכה ביד' וזה הוא פירש י...נו \* מקשיו ואו' אי סל' דע' אבר \* ר' יהוד' יד' מותר בעשיית מלאכה .... ... ביר' לא ביד' האיכא ג' ימים ועל זאת פירקנו אמ' רב יוסף בגלילא שאנו מה 10 רושו 9 ודאי כן הוא שאם נעקרה בידו שיבולת אפילו ביד' חייב 10 להחזירה ולשובלה כי יש לפניו ג' ימים עד עת התרת קצירה ובנליל שנו היה מנכש ביג' מפני שאסור לנכש ביד' אבל ביהור' יש להן לשנות היה מנכש ביד' וחזרנו והקשינו לרב יוסף דאמ' בגלילא שנו ואמרנו והאיכא לילה אם ניכש לילי יד' ונעקרה בידו שיבולת הלא .. בי חייב הוא לנוטעה ולמה אמ' יג' ופריק רב יוסף הא מני בית שמאי היא דתנן הלילה 15 בית שמאי אוס' נמצאת משנה זו לבית שמאי ולאנשי גליל אבל אנשי גליל שאינו כבית שמאי יש להן לשנות היה מנכש לילי יר' ובא רב אשי 13 ופירק פירוק אחר ואמ' איז אנו צריכיז להעמיד את משנת ר' יהודה זו לא כבית שמאי ולא כאנשי נליל שאוסר לקצור ביד' וזה אשר אמ' ר' יהודה היה מנכש בינ' ולא אמ' היה מנכש ביר' מפני שהשותל ביר' אין לו עד שעת התר קצירה אלא יום אחד שלם שהוא 20 יום טו' ומקצת יום יד' משעה ששתל ועד כופו ומקצת יום יו' ואלו היה לו שני ימים שלימים ומקצת יום אחד היינו אומ' מקצת היום ככולו ומחייביו 10 אותו לשתול ווה הוא חד מקצת אמר' 11 עכשיו שאין לו אלא יום אחד מלא ומקצת יום ראשוו ומקצ' יום ג' תריו מקצת לא אמרינו 14 זה הוא פירוש כל השמועה כולה ואף על פי שאין דרכינו להרויח כל כך ושש' נימזיות של הקדש 15 מאי ניהו ולא כן הוא יו 25 אלא גואזיות בואו <sup>16</sup> והן קושקושי אילנות ועצ' הנלקחים מהן אין קורין אותן בלש' ארמי גואזי אלא הנואזיות שהן ענפי אילנות של הקדש והיו אנשי יריחו מתירין אותן ואום' אבות' לא הקרישו אלא קורות אנו נתיר גואו בגידולין הבאין לאחר מיכן ומיחו בידם חכמ' ודאי שחכמים אומ' אין מעילה באילן...... חלום עליהן שכך שנינו 18 הקדש שדה ואחר כך נתמלאת .....

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> This is the correct reading, not בגליל as the later editions have it.

י ? <sup>10</sup> See n. 6 on preceding page. <sup>11</sup> Read ולשותלה.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Editions and MSS. : רבינא.]

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> This is also the reading of MS. Munich, see *Dikduke Soferim* ad loc.

<sup>15</sup> Pesahim, 55 b.

<sup>16</sup> See 'Aruk, s. v. נמו.

<sup>17</sup> [יוסק ר' יוסי]

<sup>18</sup> Mishnah Meilah, 13 a.

יי מיעלין (מיעלין בה ואין מיעלין); this is a free quotation from Mishnah Mellah, III, 6.

#### (Leaf 2, verso.)

נחמן בר יצחק אמרו לו מה שמך אמ' להו רב הונא וכול' מהו בעל השם אני כך הוא או' לה כית סמוך⁴ אני בישיבה וקרוי רב כרתנן סמיבת זקנים 1 וכול' ופירשו רבנו 6 דסמכין ליה בשמם וקרוי ליה ר' וניכר שמי רב הינא בר נתן אלו אמרתי לכם הונא בר נתו לא היתם יודעים מי אני והיתם חושביו הונא בר נתו דעלמא ז וכיון שאמרתי לכם רב הונא אתם יורעים שכי.. וני 7 חברי נודע לכם מי אני ושש' הא דאמרינן 8..... פ °..... מאי אמ' רב פפא נפתח באל ונסיים באל..... כן הוא או' שאם הפסיק כלב או דקל או אשה בינו ובין חבירו יאמר דברים..... בהם אל כנון שיאמר אל אלים הצילני מפגע רע ומשטן רע ומחלי רע..... באישוו בת עיו כי בידר כח וגבורה ואתה אל נמצא ראש הדברים אל וס..... 14..... לא תעובני 13 לא תטשני לא תעלים עינך ממני היה לי שומר 13..... 10 כל אשר אשאלך תאמר היו ואל תאמר לאו וכל דברים אלו כשרים לדבר זה ישש' שאלו את ר' אליעזר פל' מהו לעולם הבא 15 אמ' להם לא שאלחוני ב אלא על פלוני וכול' כך פירשו חכמ' על אבשלום שאלוהו וכך היתה השאלה לפי שבא על פילגשי אביו כאשת איש חשובות ואין לו חלק לעולם הבא או דלמא בה כתובה וקירושין פילגשים בלא כתובה נקירושין פילגשים בלא כתובה נק ולא קירושין ולפי כך יש לו לאבשלום חלק לעולם הבא והפליג ר' אליעזר בדברים ואמר להם ער שאתם משאלין על אבשלום שאלו על שלמה מי סבירא כי ההוא ראמר ר' שמואל בר נחמני אמ' ר' יונת: <sup>17</sup> כל האומר שלומה חטא וכול' וכשהזירו דברים ואמרו ושלמה מהו לעהבא' אמר להם על אבשלום שאלתם בתחלה וכל כר

 $<sup>^{10}</sup>$  שמתחיל בהם אל ומסיים, see Harkavy's edition of the  $\overline{\textit{Teshubot ha-Geonim}},$  p. 8.

<sup>12</sup> או ספום ; from מצא is not found in Harkavy.

יא השובני 13 not found in Harkavy, but given by Rabbenu Hananel in his Commentary, ad loc.

יז Yoma, 66 b; cf. Taussig, שלום, pp. 73-5; Wertheimer, קהלת שלמה, pp. 42-3.

<sup>16</sup> Sanhedrin, 21 a.

<sup>17</sup> Shabbat, 56 b.

|                  | 20 לפי שלא אמר דבר שלא שמע מפי רבו לפיכך אותם מזה לזה ומזה לזה                                                                                   |
|------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>t</b> 5       | כרי שלא יחזיר להם תשובה   ושש' בכל יום ° לא היה להם נוש "                                                                                        |
|                  | שמכסין בו את המחתה כגון תיק וכגון נרתיק וכן מפרש                                                                                                 |
|                  | חמה יש לו נושתוק שנ' לשמש שם אוהל בהם וכול'                                                                                                      |
|                  |                                                                                                                                                  |
| כנ               | מוציא חמה מנרתיקה <sup>7</sup> ללמדך כי נרתיק ונושתיק אחד הוא   ושש׳                                                                             |
|                  | ב רשמשא קשי משמשא <sup>9</sup> וסימנך <sup>10</sup> כולי הני בן פירושן 25                                                                        |
|                  | ממנו<br>מקום שכונת החמה שעברו כנפיה <sup>12</sup> אותן הרשפים שיוצא <sup>13</sup>                                                                |
|                  | ולישב שם בקיץ קשה מלישב בחמה וסימנך 14 ויש בו                                                                                                    |
|                  | מחידוד רית החומץ יותר מן החומץ עצמו שברירי                                                                                                       |
|                  | וסימנך דלפא עיקר לשון שברירי הן סנורים דכתיב הכו בסנורים תרג' מחו                                                                                |
|                  | 30 בשבריריא 16 וכן הוא אומ' לא תצפה כלום אחרי הננה 18 מן השמש                                                                                    |
|                  |                                                                                                                                                  |
|                  | לצל קשה מעת היותה <sup>19</sup> וסימן לרבר דלף הבית ככת <sup>202</sup> ידלף הבית קשה                                                             |
|                  | הוא יותר מן המטר עצמו הרהורי עבירה קשה מעבירה <sup>21</sup> וסימנך ריתא דבשרא                                                                    |
| <sup>23</sup> ′× | דבר זה ברור והסימן מרירא 22 דבשרא אותה חתיכת בשר ומריח בה אין                                                                                    |
|                  | מוצא מונא ווהמות ידים בבשר                                                                                                                       |
|                  | 26 שבירא וסימנך תנורא שבירא 25                                                                                                                   |
|                  | <sup>1</sup> [הפליג or הפליג.] <sup>2</sup> Yoma, 44 b.                                                                                          |
|                  | נישחק]; the editions have ניאשחיק.                                                                                                               |
|                  | י (במסקא דסוכות]; see Pesikta, ed. Buber, XXIX, 186 below ונשתיק יש לו                                                                           |
|                  | <sup>5</sup> Pesikta, ad loc., נשחיק, but see 'Aruk, s. v. שחיק, V, 396, ed. Kohut.                                                              |
|                  | "ועוד אמרו אין גיהטם לעתיד לבוא אלא הקב'ה.]                                                                                                      |
|                  | <sup>7</sup> Aboda Zara, 3 b below. <sup>8</sup> איז האמר רפרם וידא is the reading in Harkavy's text, Responsen der Geonim,                      |
|                  | p. 12.                                                                                                                                           |
|                  | 9 Yoma, 28b below. <sup>10</sup> [דנא דחלי וכולי] <sup>11</sup> [אמשהתא.]                                                                        |
|                  | <sup>12</sup> In Harkavy : ש' חמה ולא עברו.                                                                                                      |
|                  | <sup>13</sup> Harkavy: 'טיוצאין משם נקראין זיהא ולישב וכ.<br>הולה instead of דנא דחלה קנקן של חומץ: read הוא הולה חלה חלה משל הומץ: "            |
|                  | יים אין אין אין איז                                                                                          |
|                  | <sup>17</sup> Harkavy: כשתבריק העין ולא <sup>18</sup> Harkavy: צאתה.                                                                             |
|                  | יס אורד: Harkavy: בחמה בחמה בחמה יים Harkavy: וכת' דלף מורד                                                                                      |
|                  | 21 Yona, 29 a.                                                                                                                                   |
|                  | <sup>22</sup> Read מריחט; Harkavy : החכוכת הוה אוהו אתה אוהו התיכת בשר; Harkavy ; אין אתה מוצא בירים והומות (Harkavy ; אין אתה מוצא בירים והומות |
|                  | אין מוצא בה זוהמא נאשר אהה מוצא בירים זהומות: און אוה בירים אונומות: און אוה בירים Harkavy: מווהמת הבשר שילהי קימא:                              |
|                  | 26 Read אינית.                                                                                                                                   |

#### III.

Fragment Taylor-Schechter, paper, consists of a quire of two leaves, one of which is here given. It represents the remainder of a collection of Geonic Responsa, of which the whole of one, the beginning of another, and the end of a third Responsum are preserved. The complete Responsum deals with the expression במרה סכנעדרוng in 2 Chron. iii. 3, which the Gaon tried to explain by the Tannaitic tradition that the standard of measurements was changed in post-Biblical times. In his somewhat lengthy discourse he remarks: "Know that the Books of Chronicles consist of two parts; of those Ezra wrote the Genealogies till לו אחים (2 Chron. xxi. 2), and the rest was done by the Men of the Great Synagogue." His remark shows the source of Rabbenu Hananel's explanation of the Baraita, Baba Batra, 15 a, and it is very probable that the Gaon read in the Talmud עד ולו as ed. Pesaro has it, and not אר לא as all the other editions and Tosafot have it.

The end of this Responsum seems to contain a reference to Saadia's Arabic translation of the Books of Chronicles, of which nothing is known 1, but the text of the fragment is unfortunately in very bad condition, and therefore this fact is not very certain.

#### (Leaf 3, recto.)

וזאת הזהרה שצוה הכת עליו להיטיב לך אם תחפין מוטב ואם לאו יכולה היא לעכב ויש לה שלא חהי לו לאשה ואין בכך כלום ואין עליה שלא תחבע נירושין: ז ואשר שאלת מה טעם הכת בדברי ימים<sup>2</sup> ואלה הוסד שלמה לבנות את בית האלהים הארך אמה<sup>3</sup> במדה 5 הראשונה אמות ששים או<sup>4</sup> זו היא המדה הראשנה דע כי ספר דברי בימים נחלק בכתיבתו לשני חלקים עזרא ייחס בו עד ולו אחים<sup>3</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See Steinschneider, Arabische Literatur der Juden, p. 55; Pinsker, Likkute Kadmoniyot, Supplement, p. 41.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read הימים; 2 Chron. iii. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> The Masoretic text has the pl. חמות.

<sup>4</sup> Read w.

<sup>5</sup> See Baba Batra, 15 a, and Dikduke Soferim, ad loc.

וה . . שאר <sup>1</sup> אנשי כנסת הגדולה כתבו אותה והם אשר אמרו בי הוסד שלמה לבנות את בית האלהים במדה הדאשונה כי הם היית בידיהם מדה אחרת וכך היה הדבר כי משה רבנו² נתן לישראל 10 אמה והיתה שמורה ביניהו ובה מדד שלמה את בנינו והיא ראשנה וכשעלן בני הגולה חששו שמה לא יוכלו לצמצם כהוגן כי לא היו ביריהן אורין ותומין כאשר היה הראשנה ויגורו פן יהיה בה מעט חסרון והסכימו והוסיפו עליה חצ . . . . ע . . . . השניה שהוסיפו עליה חצי אצבע מדדו לבנין בית שני וגם עשו אמה אחרת שלישית ב שהוסיפו עליה הצי אצבע אחר ולא בשלישית היו מרידות הבניז אילא בה היו משתלמין . . . מנין 1 ועל פיה מחשבין להן שכרן להתרחק מן המעילה ומדידותן . . . . נוגית 6 היתה אשר אמרנו כי יתרה על של משה חצי אצבע . . . . 6 היתה להן אמה אחרת חסרה מזו מפח אחד שיש בה מידת דברים ידועים 7 וגם היא ברים משה קיבלוה ולא שמענו כי הוסיפו עליה: וכל חלה 8 דברים 20 -מפורשים במשנתנו בסדר מהורות במסכתא כלים 9 רבי מאיר או . . . . . לאמות שהיו שלו בבינונית 11 חוץ ממזבח הזהב והקרן ים ומפורש בתלמוד מנחות בסדר קדשים <sup>12</sup>........ . . . . . . . . אמ רבי יוחנן אמה בת 14 ששה מפח 15 . . . . אמר . .  $^{16}$  אבון אף אוקת ענה $^{17}$  השלחן א $^{16}$  כו $^{18}$  שנים עשר...

#### (Leaf 3, verso.)

ורחבו ששה עומע <sup>12</sup> מי . . ה <sup>20</sup> להודיעך שהלכה ברבי מאיר: וגם פרשו מפני מה נקרית בינונית מפני שיש שם שתים אחת של משה חסרה ממנה

ותצי אצבע] 3.

<sup>2</sup> Erubin, 4 a; ibid. 48 a.

? והנשאר ?

הצי אצבע ואחרת גדולה ממנה חצי אצבע וכן מפורש במשנתנו במסכתא כלים ' שתי אמות היו בשושן הבירה אחת על קרן מזרחית צפונית היתה על קרן מערבית 2 דרומית שעל קרן מזרחית צפונית היתה 5 יתרה עלשל משה חצי אצבע ושעל קרן מערבית<sup>2</sup> דרומית היתה יתירה עליה חצי אצבע נמצאת יתירה על של משה אצבע ולמה אמרו אחת גרולה ואחת קטנה אילא כדי שיהיו האומנין נוטליו בקמנה ומחזיריו בנדולה כדי שלא יבואו לידי מטילה וסמד לואת 10 שנינו רבי מאיר כל אמות שהיו שני נבינונית° כאשר פירשנו והלכה כמוהו כי כו פרט \* המפורש בסתם משותנו 5 במדות בדבריו 6 וזה אשר שנינו 7 ש.... אמות היו בשושן הבירה ה.... 2 צורה שעל שער מזרחי של מקדש אשר שנינו במסכתא מרות 10 שער מזרחי ועליו שושו הבירה צורה ומפורש בתלמוד מנחות <sup>11</sup> כי צי . . ו <sup>12</sup> שושן הבירה לשבח את מלכות פרס שכר שותה <sup>13</sup> נבנה בית שני מ.. י<sup>14</sup> טעמא רב חיסרא ורב יצחק בר אברומי חד אמר כדי שיהא 15 אימת מלכות עליהו וחד אמ כדי שירעו מאין 16 באו לאן הלכו 17 דאמר רבי ינאי לעולם תהא אימת מלכות עליד שנ' וירדו כל עבדיך אלה אלי והשתחוו לי לאמר וג' ואילו לדילי.... 18 קאמליה רבי יוחנן אומר מהכא ויד יי היתה אל אליהו 20 וישנם מתניו וכיו, <sup>19</sup> שהבית השני נמדד באמה בינתית כ . . נור פירשני ואחרי כן נכתב ..... דברי הימים פורש בו כי אשר הוסד שלמה ב.... ה 20 הראשנה שהיא אמה של משה: ודבר זה ם.... ב אילא ותנ.. לך כלל שאם תראה את דבריו תהי...לד מנוב 25 האמור בדברי רחבעם ד.... טנוב 25 האמור בדברי רחבעם ד 1 Chap. xvii. 9-10. <sup>2</sup> Our texts have מורחים.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Compare note זו on preceding page. <sup>4</sup> Read משניתינו Read בשניתינו.

<sup>6</sup> See the explanation of the Mishnah Middot, III, I given in Menahot, 97 b.

<sup>7</sup> Kelim, XVII, 9. <sup>8</sup> [יחת.] <sup>9</sup> [היא.] <sup>10</sup> Middot, I, 3. 11 Menahot, 98 a. 24 [מאי]

<sup>[</sup>יציירו] נו ישברשותה Read שברשותה. <sup>15</sup> Read אחחש. in our texts.

<sup>17</sup> These two words are probably added by a copyist after Abot, III, 1.

<sup>18</sup> Editions: לדיריה. וכיון 19. 20 [.באמה]

מעה בו ר' סצריה 21. 22 הנארן. 23 ? DYD.

#### IV.

FRAGMENT T-S., paper, eight leaves, size 9 × 14 cm., is written in the cursive hand of the thirteenth or of the twelfth century. The letters often run into each other, which makes the deciphering of the MS. difficult. Moreover, the copyist was negligent, and although there is evidence in many cases that he was well able to mark clearly the differences between 'and 1, 2 and 2, 7 and 7, yet he often so writes these similar pairs of consonants that they cannot be distinguished from each other.

The fragment represents the remains of a collection of Geonic Responsa, and contains forty-two Responsa, which, with the exception of the first two, bear the name of their writers, Zemah<sup>2</sup>, Sherira, and Hai.

Below, I propose to give a brief résumé of each Responsum, together with parallels to them found elsewhere in Geonic literature.

- 1. The first Responsum, whose beginning is missing, deals with the use of raisin wine for Kiddush, and for the Seder. Isaac ben Gajat, in his אשרי שמחה, p. 2, quotes the decisions of the Geonim Paltoi and Zemah on this question, and the same decision of Zemah is cited in the Geonic collection אמרה גמוה 35. But in both these collections the wording shows variations from the form given in our fragment. Notice particularly the addition occurring in our fragment, according to which raisin wine made by Gentiles is prohibited 3.
- 2. According to this Responsum, one who eats bread baked by a Gentile is not subject to the punishment of flagellation. The same opinion is attributed, in the הלכות ב6, to the Gaon Rab Amram. But while in the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The writer begs to acknowledge his indebtedness to Professor S. Schechter, who was good enough to put at his disposal the Genizah text presented in this article.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Undoubtedly Zemah ben Paltoi.

<sup>3</sup> Comp. also ביתים חבר, p. 207,

latter the pdd, the final, authoritative decision, is stated simply, without argument or explanation, our fragment goes into a discussion of the points leading up to the decision.

- 3. The Responsa from the third to the eighth, inclusive, deal with מרפות, and are ascribed to Sherira. The first of this group, on כנתא דהדרא, is found in ב"ח, 43, and "ח 159, only in these works the Responsum is attributed, not to Sherira, but to Hilai Gaon and Isaac ben Jacob Gaon respectively. It is noteworthy that Hai Gaon, who, in תורחן של ראשונים, II, 41, also has a Responsum on בנתא makes no reference to his father.
- 4. On חומין בריאה. This Responsum is found also in ב"ח 16, and there it is ascribed to Gaon Natronai. The quotation at the end of the Responsum, האי סירכא ובו', is found neither in the Talmud nor in the Geonic literature known to us. Most probably, however, it was taken from some Geonic הלכות מרפות מרפות.
- 5. In this Responsum Sherira renders the very important decision that the עינוניתא, if on the right lung, is to be counted as one of the five אוני. Rashi on Hullin, 47 a, argues against this decision, which he states he had found in the השובות הבבלים. It is doubtful whether Rashi had our Responsum before him, for there are several Geonic decisions to the same effect (for which see, for instance, Harkavy, Responsen der Geonim, 183, and Responsum 18 of our fragment).
- 6. This is the only discussion of סירכא דעינוניתא in Rabbinic literature, and it is therefore curious that none of the old codifiers has any reference to this decision.
- 7 and 8. In a"n, 32, the pos of these Responsa is given on the authority of Hilai Gaon, but in a very corrupt form, and it is to be corrected according to the text of our fragment.
- 9. The group 9 to 29 is ascribed to Zemah Gaon, but it is extremely doubtful whether all these Responsa issue from the same authority. The first of the group,

No. 9, codifies the Talmudic discussion (Hullin, 56 a) on נפל לאור.

10–11 treat of שמוטת and קא שמוטת, and in both cases the Gaon decides against Rab (Hullin, 57) in opposition to the general rule, הלכתא כרב באיסורי.

12. This Responsum is found in 5"n, 35, where it is also ascribed to Zemah Gaon.

12 a. This Responsum is a reply to the question about the slaughtering of a bird whose windpipe has no cartilages (מבעש). The Gaon maintains that the case is impossible. It may happen that the cartilages are small and thin, but they cannot be lacking entirely.

13. The thirteenth Responsum deals with סירכא. The Gaon decides that any סירכא makes the animal מרפה.

14. This is identical with Responsum 14 in the 3"n, where it is ascribed to Natronai.

15 is the well-known Responsum on אור דליכא דליכא, 31, and Isaac ben Moses' אור זרוע, 311) given in our fragment in a much correcter form than in the other two sources. The statement at the end of our Responsum, which does not occur in the parallel sources, is of historical importance: ומר רב סמתאי כוחיה הוה סבירא ליה ודלא כתב לכם דלא רישא אלא ומר רב סמתאי כוחיה הוה סבירא ליה ודלא כתב לכם דלא רישא אלא. From this we see that Rab Semonai was a Resh Kalla, and also, that even in cases in which he consulted the Resh Kalla the Gaon did not refer to him.

16. This Responsum, on שיפולי הריאה, seems to be directed against the divergent opinions of other authorities. See א"א. I. 112 a. and 114 a towards the end.

17. The Gaon decides against Rab in the case of מכין 'של עכו"ם (Ḥullin, 8 b). The justification of his decision lies in the fact that the opponent of Rab, Rabbah bar Ḥanna, or, as the Gaon reads, Rabbah bar Huna, is one of the later authorities, and the rule הלכה כבחראי applies. This statement of the Gaon is of great importance, as,

תהוה ליה must be read twice, to complete the clause before it and the clause after it.

according to the older authorities 1, the rule cited applies only to a difference of opinion among later Amoraim.

- 18. This Responsum deals with the same subject as the fifth of our fragment, the latter by Sherira. There is a difference of opinion between the two Geonim. According to the fifth Responsum the אינוניתא counts with the right lung only, according to the eighteenth it may be counted with either the right or the left lung. There can be no doubt that Responsum 183 in Harkavy, Responsen der Geonim, should be corrected in accordance with the text of our fragment. They must be identical with each other, both having the same author, Zemah Gaon, but the text as printed by Harkavy obviously contains a contradiction.
- 19. In the nineteenth Responsum the Gaon decides that an animal is not made מרפה by eating or drinking prohibited food immediately before its slaughter. The assumption is that the tissues have absorbed and assimilated the food-material, even though so short a time passes between the taking of the food and the death of the animal.
- 20. This Responsum contains a curious explanation of the prohibition בשר בחלב. Proceeding from the Talmudic statement (Niddah, 9 a) that milk is only blood modified, the Gaon maintains that in eating meat and milk together we are violating the prohibition against the use of blood. Obviously, the Gaon believes that milk brought into contact with blood regains its status as blood. Unless we assume this reasoning on his part, we would expect milk to be prohibited in all circumstances.
- 21. Here the Gaon gives a somewhat rationalistic explanation of the מרפות. He formulates the principle that any disease which results fatally in man disqualifies an animal affected by it as food.
  - 22. The Gaon decides, on the authority of the Talmudic

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See Tosafot to Kiddushin, 45 b, below.

בביקתי (Ketubot, 94), that the heirs of a man who has left a single dwelling house are not obliged to let his widow occupy it. If her sustenance is provided for, she can be made to return to her father's house. This decision does not apply to a case in which the estate owns several houses.

23. This deals with the case of a widow who prefers to be maintained by her late husband's estate to having her dowry paid out to her. The practice varied in different parts of Palestine as well as in different parts of Babylon. In the latter country, with the exception of Nehardea and its district, the widow was compelled, in the time of the Amoraim, to accept her dowry (Ketubot, 54 a). For his own time the Gaon decides that in Babylonia the old practice with its exception should be continued, but beyond Babylonia the widow's preference was to be considered. However, the Gaon's decision was not universally accepted, as may be seen from Harkavy, Responsen der Geonim, 389. Comp. also Alfassi on Ketubot, l.c.

24-25. The next two Responsa also deal with dowry rights, in connexion with Ketubot, 54.

26. Here we have a lengthy discussion of the dimensions of the two tablets of the Law. The subject-matter and the temper of the discussion make it highly improbable that this Responsum is genuinely Geonic. Furthermore, להו בן יחיאל וקל is quoted, which would bring the Responsum down to the end of the eleventh century. It is possible that יחיאל is a copyist's error for אוניה, who is mentioned by the Geonim Natronai and Zemaḥ (see Müller, Mafteaḥ, pp. 121, 149)¹. It should be noted, too, that the statement here attributed to Nathan does not occur in the 'Aruk, which throws further doubt on the reading יחיאל.

27-30. These Responsa deal with mourning ceremonies,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> This Nathan was from Africa, and he was no relative of Sherira, whose uncle's name was Nathan ben Judah. Müller, *Mafteah*, 157, attributes to the Babylonian Nathan what really belongs to the African.

and, with the exception of No. 28, are found in the Geonic collection ישערי צרק, III, 4, 8; III, 4, 4; III, 4, 5, where they are attributed to the Geonim Paltoi, Natronai, and Hilai

respectively.

31-32. Both these Responsa bear the superscription לרבנו האיי, and all the Responsa that follow, up to the last, lack a superscription. It remains doubtful, therefore, whether all the following Responsa are attributed to Hai Gaon, or only the two actually bearing his name. The first of these two Responsa is found also in p"w, III, 4, 6, and is there attributed to Paltoi Gaon. The other, which is written in Arabic, will appear in the next article of this series.

33-35. This group of three contains explanations of certain difficult words in Gittin, the most noteworthy among the explanations being of the word מכילתא. According to the Gaon the Amoraim possessed a sort of digest of the most important parts of the Halakah, and this they called מכילתא.

36-40. This group of four Responsa deals with certain laws of clean and unclean (מומאה). In Responsum 36, the Gaon calls attention to the fact that vessels belonging to Gentiles are not unclean by reason of their owners, but only because they may have been used for prohibited food. He supports his opinion by reference to the Talmudic statement that the corpse of a Gentile cannot defile באהל) המת הנוי אין מטמא באהל; eompare Yebamot, 61 a, Baba Mezia, 114 b). On the other hand, the Gaon is very strict regarding מבילת בעל קרי, which, he insists, must precede even the benediction over food as well as any other prayer. It is worth calling attention to the Geonic opinion concerning אוכל חולין במהרה. After the destruction of the Temple it ceased to be a possible practice. At first a few Perushim, who led a completely isolated life, succeeded in maintaining the practice, but later it became absolutely unattainable.

41. The last Responsum is a very lengthy though clear explanation of the Talmudic topic ערונה in Shabbat, 85 a-

85 b. Rabbenu Hananel in his commentary on this passage refers to Saadia's explanation of it, but the few quotations adduced by Hananel do not justify us in ascribing the Responsum to Saadia. Hai Gaon also has a long Responsum on this topic (see Harkavy, Responsen der Geonim, 425), his explanation differing from that given in the present Responsum, which tends to strengthen doubt as to Hai's authorship of the latter Responsa of our fragment. At the end of Hai's Responsum as printed by Harkavy, there is a reference to a strenuous but vain attempt to explain the same topic. Possibly Hai had in mind the Responsum in our fragment.

(Leaf r, recto.)

שלצימוקיו לא יביא ואם הביא כשר 1 כיון דלקרבן כשר מברכין עליו בורא פרי הגפן ומקדשין עליו בין בשבת בין בפסח ומבדיליו עליו ואסור ליקחו מן הגוי ונוהניו בו מנהג יין ככל דבריו ומי שאין לו יין בפסח יעשה שלצימוקין כמה שפירשנו וששאלתם על אודות הפת דע כי גזירה היא שגזרו עליה חכמ' 5 ואסור לפקפק בה שכך אמרו חכמ' גזרו על פיתן מישום שמנן ועל שמגן מישום יינן ועל יינן מישום יין נסך ועל יין נסד מישום בנותיהן ועל בנותיהו מיש' עב' זר' שהוא דבר אחר ועל דבר אחר מיש' דבר אחר ופירשו חכמ' מאי רבר אחר אמ' רב נחמן בר יצחק גזרו על תינוק גוי שמטמא בזיבה שלא יהיה תינוק ישראל רגיל אצלו במשכב זכור 2 הולכך האוכל פת שלגוים בן וקל תהי רגיל לעשות כן וקל זותו ואומר׳ לו אל תהי רגיל לעשות כן וקל הוא הדבר שכך אנו אומרין הריפתא<sup>4</sup> שנר' ישראל ואפא נוי שפיר דאמי שנר' גוי ואפא ישראל שפיר דאמי שגר גוי ואפא גוי ואתא ישראל חתי בנחלים שפיר דאמי 1 וכשאמרו חכמי לא תשעי מיניה דאבה דאכיל נהמא רארמאי 6 לא אל תספרו עמו אלא כך פירש אדונינו נחשוו גאון זל אל תאמרו בז שמועה מפיו תלמיר חכמ' המורה הוראה ואוכל פת שלגוים לא תאמרו שמועה מפיו בבית המדרש ולכד האוכל פת שלגוים אין עליו מלקות אלא

שאלה ען" רבינו שרירה הגאון זל

111 וששאלתם כנתא דהדרא° דיבשא מהו לצלותה וכבר יבשו החוטין כך
20 ראינו° לצלותה בשפוד ואעפ שיבשו החוטין מפני שעל ידי האור יוצא דמם
אבל בקדירה אסור לבשלה כל עיקר שה'ל רווחות היא כבדא וכחלא וכנתא
12 אסור לבשלן בקדירה וששא' אם נמצאו חוטין בריאה סמוכין בין בחוטין 10 בין בלב ואותן חוטין אין בהם קימא ועד שמכנים טבח ידו ליבדוק מתפרקין
חוטין מאליהן יש לחוש בדבר הזה או לא כך ראינו דאם תותב אי נמי רירא
25 ומתפרק מאיליו ואין מקומו ניכר מותר ואם חוטין אעפ שאין מקומן ניכר
ואין הווין כחוט השערה יש לחוש ויש לחוש דאמ'רי' האי סירכא דניקב בר חד (דימא כתרי יומי הוא ושכתוב חמשה אוני איתלה לריאה וכו'ל " אישתכח תרתין מימינא מיצטרפא עינוניתא בהדיהו או לא אי אישתכח עינוניתא

\* Read הילכך.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Baba Batra, 97 b. <sup>2</sup> Shabbat, 17 b. <sup>4</sup> Read הוא ריפתא 5 Aboda Zara. 38

Read אוא ריפתא השהע בהריה לא Aboda Zara, 38 b.
 Aboda Zara, 35 b below. Our texts read: אוא השהע בהריה ראיבו , which can only be translated: "Do not speak to Ibo." See, however, R. Samuel Edels ad loc.
 בינו from.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Halakot Pesukot, 43: הורא רכנחא, but Ḥemdah Genuzah, 159, has it like our fragment.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Read כך ראינו שמותר. <sup>10</sup> Read בריאה. <sup>11</sup> Hullin, 47 a.

## (Leaf r, verso.)

מישמלא מאי ואומא דריאה לא הויא ממנינא דאוני או לא כד למדנו אומא דריאה לא הויא ממנינא אלא צריכין חמש אוני לבר מתרתי אוני <sup>1</sup> ועינוניתא דורדא ודאי לעולם מו המניו דאוני ודוקא למניו תלת מימינא מאי טעמ' דעינוניתא דורדא דימיז הוא דקימא הולכד אי חסרו אוני דימיו והויו תרתי אוני מימיו 5 מצטרפן עינוניתא עמהן ואם דשמלא חסרן והויא חדא משמלא לא מיצטרפא עינוניתא עמה וטריפה היא: ובהדי דימין גופה מאי טעמ' מיצטרפא אימא ביריה בפני עצמה היא ולא מיצטרפא ולא אפילו בהדי ימיו לא קאמרינו הונא ההיא דביני ביני דאתא לקמיה דרב אשי סבר למיטרפה אמר ליה רב <del>אניה</del> בר<sup>2</sup> אויה לרב אשי הני עיזי ברייתא הכי הויא להו וקרו להו עינוניתא דורדא<sup>3</sup> 10 ומדלא קאמ' ליה דהכיו בירייתה כך יצירתה אלא קאמ' הני בירייתה הכי אית להו שמעינו מינה דהא עינוניתא יתירה היא ומשום הכי מיצטרפא עם אוני וכשמצטרפת אין מצטרפת אילא שלימין שמקומה שם הוא: וששאלתם היכא דנניד חוטא מעונוניתא דורדא מעילאי או מתחאי או בכל דדבק ההוא חוטא טרפה או לא הכי אמור רבנו כל סירכא דהוי בעינוניתא דורדא טרפה דומנין דסירכא מן אומה דריאה גופה ועייל כולה סירכא מתרבא דליבא ואפה (1) וצדדין דידה סירכא מן טרפא דליבא וששא' אונא ואומא דסריכיו יוס דהוא מחיצה מן ריאה לכברא; vii מעיקביהו ועד סופיהו טרפה או כשרה או נמי סריכו עם פלגוהי כר ראינו דאונא דסריכין מאומא מתחלה ועד סוף טרפה ואם לאו סריכה 20 עד פלגא או שלא כסדרן דלאו מקום רביתא הוא טרפה ואו מקום רביתא הוא ומפרקראנא 4 אונא מו אומא צריכה בדיקה היכא דסריכה יווע מפרק לה מהיכא דסריכא או מבצבץ טרפה ואם לאו כשרה: viii

תמת 5

דאיכא קרום בין אומא לאונא או מקום רביתא הוא ואיכא מכה בריאה וסתמיה קרום שעלה מחמת מכה בריאה נידון כריאה וכשרה אבל ודאי מכה אי נמי שלא במקום רביתא ועלה בה קרום אחר דלאו קרמא

ראשון דהוא כיתונא דריאה טרפה:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read אומי.

 $<sup>^2</sup>$  The editions of the Talmud read רב הונא מר, MS. Munich הונא without ...

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Hullin, 47 a.

<sup>4 ?;</sup> E"n, 32, reads wxn.

<sup>5</sup> Arabic: end.

(Leaf 2, recto.)

תשובות האילן י תקן רב צמח ראש ישיבה זל בו ובהמה שנפלה לאור צריכה בריקה בבני מעים אמרו בלב ובקרקבן ובכבר<sup>2</sup> ומאי שנא הלין משום ראלין ארומין הן אי משכח להו דיריקו להו אודעינן בהו דעבדת אור בהון פסידא ופסוליו עוף מבהמה שיש בו בני מעין אדומיו ז יוםי בן יוםי בי יוחנן משום ר' יוחנן משום ה' יוםי בן יהושע 5 נקובתן במה שהוא ירוקתן במה שהוא וכדר' יצחק בר' יוסי ראמ' ליה ר' אבהו כי אמר' אדומין כשרה בלב ובקרקבן ובכבד ובהמה בני מעיה כולן אדומין כשמריקיו בעליו פסולה כדר יהושע בו לוי ורב שמואל ורב נחמו בר יצחק יל ובוקא דאטמא דשף מדוכתיה למהוא כשמוטת ירך x 10 בבהמה לא דאמי דשמומת ירך בבהמה מילתא פסיקתא היא שמוטת ירך בבהמה טרפה אבל הא עד ראיעכל אועכולי האוי וטרפה אבל דשף מדוכתיה ולא איעכל לא 1 ובוקא דאטמא רעוף נמי כבהמה דאמי דתאני לוי כל טרפות שמנו חכמ' בבהמה כנגדו בעוף יתר עליהן עוף 1 ואי איכא דמשתבש בדרב הוגא אמ רב שמוטת בסופה בעוף כשרה ובתרצתא דרב ירמיה בר אבא דקא מתריץ בסופה בפירוש אמ'רב חתוכה פסולה שמוטה כשרה וליתא להא דרב ירמיה בר אבא ולא לדרב הונא אמ' רב מאי טעמ חדא דרב ירמיה אמ רב כל אלו קא אכיל שמוטת ירך בבהמה כשרה שמוטת ירך בעוף וכול ולית היל ככל הני שמעתתא אלא כיהא דשאל ר יוסי בר נהוראי אמר יהושע 20 בן לוי והלא הל רווחת ביש שמוטת ירד בעוף וכול טרפה ותרנגולת היתה לר שמעון בן חלפתא שנשמטה ירך שלה ועשה לה שפופרת שלקנה וחיית אילא מאי אית לך למימר ההיא דר שמעון בן חלפתא תוך שנים עשר חודש הוא דחלת ואחר כך מתה הא נמי דקא אמרת דניקדר קנה שלה בתוך אנים עשר חודש הוה 1 וסליקת שמעתין בשמוטת ירך בעוף טרפה: ועוף xx 25 שנמצא מכה בין אגפיה צריכה בריקה בריאה שמא ניקבה וכנף שלעוף שנשמט צריך לבדוק בריאה שלה דאמ רב יהודה אמ רב שמוטת ירך בבהמה טרפה שמוטת ירך בעוף כשרה שמוטת גף בעוף טרפה שמה ניקבה הריאה ושמואל אמ' תיבדק וקאמר יוחנן תיבדק וחזקיה אמ' אין ריאה לעוף ור יוחנן אמ'

י Read הָאלִין.

<sup>3</sup> Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ibid., 56 a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hullin, 56 b.

<sup>4</sup> Ibid., 54 b.

<sup>6</sup> Hullin, 57 a-57 b.

## (Leaf 2, verso.)

יש לו וישנה בעלה שלורד בין אנפים ומסקי' אלא אין לא לנפח ולא לחמד מאי טעמ' אין לו לחמר אמר חגא הואיל ורוב צלעותיה מנינות עליה ור' חזקיה אמ לאו היל היא דקא אמרי במערבא משמא דר יוסי בר חנינה מדבריו שלרבי ניבר שאינו בקי בתרנגוליו 1 ומנו חזקיה רקאמ מכלל דחזקיה אמ אין 5 ריאה לעוף מיש' הכי אינו בקי בתרנגולין ורב ול יוחנן ה'ל כל יוחנן וכל שכן הכא דקם ליה שמואל כותיה וקאמרי תרויהון תיבדק וליתא לדרב והיל כשמואל ור יוחנן דאמרי תיבדק וכיצד בודקה מביא שפופרת שלקנה דק ומכניסה xII בפה קנה שלריאה ומנפיח ובודקה כשמואל ור יוחנן: ועוף שלא מצא מרה בכבד שלו בודקין בכבד שלו במקום מרה וכיצד בודקה מוצץ אותה 10 אם יש בה טעם מר אומרין מרה היא ומיבלע בלעתיה כבדא למרה ואי לא מריר טרפה דתאני לוי כל טרפות שמנו חכמ' בבהמה כנגדם בעוף? און בהמה מהיכן מקום בדולה כשל בהמה מהיכן מקום xII a שחיטתו מפני מה אין ניכר נהי דרק הוא קנה שלעוף יותר מן הבהמה סוף סוף הכרה יש וניכר קנה שלה וניכר טבעת גדולה מיהו צריך ארכברא דכברא בטרפשא דכברא אווג לרקדק ולהציץ בו יפה יפה: והריאה דסריכה בטרפשא דכברא XIII 16 אין לה בדיקה וטריפה וכין ריאה דסריכה בחזה אי נמי בשמנונית דחזה אין לה בריקה ואף ע"ג רשכיחה בהודה (?) דלא אשכחנן דאמור רבנן מקום רביתה היא אלא אוני דריאה מדופו ואוני דסמיכו להדדי דקאמ לא אמרו אלא שלא כסדרן אבל כל סירכא דריאה טרפה וכן ריאה דסריכא 20 בנרגרת או בשמנונית דגרגרת אין לה בדיקה וטרפה ולא משתכח אלא באונא עליונה דימין שהיא עולה עם הגרגרת: ושתי ערוגות שלריאה xiv שהן אומי אחת מיכן ואחת מיכן וביניהן סימפון ושמנונית שהוא דבוק בשידרא ונימצא סירכא דריאה באותו סימפון אם דבוק מעיקר הלב ובא לו עד למטה אומ כך נבראת ואם מפוצלת כמו 25 מהולקת זו מזו ואפילו מעכו וחזר דובקן אמרינן ודאי סירכא הוא צואין לה בדיקה וטריפה: ושפירשתם שאדונינו מר רב יעקב גאון xv התיר לנו לבדוק אותה טרפשא דליבא עכשן כתבן לנו מנהג שתי

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ḥullin, 57 а. <sup>2</sup> See E"п, 35.

<sup>?</sup> בְהוּ דָה ? בְהַרוֹת ?

## (Leaf 3, recto.)

ישיבות ואם אתם בורקין בסירכא דסריך בטרפשא דליבא או לא והתחזקו ברבר זה יותר מראי כדי שלא יתגורדו קהלות ישראל ותעשה תורה כשתי תורות ופירשו לנו באיר היטיב מנהג שתי ישיבות בסירכא זו והושבנו להם מה שהורונו מן השמים ריאה שניסרך בטרפשא דליבא אפילו כחוט השערה אין לה בדיקה וטרפה שהלכה רווחות היא חלב העשוי ככובע אינו סותם ומאי ניהו טרפשא דליבא ' שאֹעֹפֹ שניסרך כחוט השערה ומפרקו ואינו מבצבץ טרפה דאמרי' לא ניסרכה אלא אם כן ניקבה הריאה ואם תאמר בדקה ולא ניקבה ואין אני קורא בריאה אינו קרום ' ולמחר חוזר וניקב ואם תאמר חלב שלב בריאה אינו קרום ' ולמחר חוזר וניקב ואם תאמר חלב שלב מיסטר הברתה דריאה דקאמרי' אבל כסדרן מקום רביתה מיסטר הברתה דריאה דקאמרי' אבל נסדרן מקום רביתה הוא ולא אמרי' הכי דקימ' לן ה'ל חלב העשוי ככובע אינו סותם בדינה ליה היא לורא להיד תורבא דלינא ליה ליה

ברקוחא בריקוחא בריבא לפיכך סירכא דליבא לית ליה 15 בדקוחא . . . בדקוחא

וטרפה וכך מנהג שתי ישיבות דסירכא דליבא לית ליה
וטרפה: ואנשי מקצת אנדלס ופרס שבודקין אותו לא יפה הן
עושין מכשירין טרפה בפרהסיא ובידיים ואנשי אפריקא שאין
מבשלין בקדירין שלן שבודקין בסירכא דליבא יפה הן עושין
ברכות על ראשיהין ואנשי אנדלוס שתולין במר יעקב
גאון זל ועל כאן היה ועמנו היה ואנו יודעין מנהנ מה היה אומר
ומה היה מתיר אם הן יודעים כן נמי היינו שומעין שמתיר

רבי יעקב סירכא דליבא והיו רבותינו שלשתי ישיבות חלוקין
ולא הודו לו ולא קיבלו ממנו ופעם אחת שמעו חכמי שמרבי יעקב
זהתיר לבדוק סירכא דליבא וניכנסו אצלו מר רב איכומי ומר רב
צדוק גאונים זקל ונכנסו אצלו וכמה תלמידים עמהם אמרו לו
בודאי שמענו שאתה מתיד לבדוק סירכא דליבא אמר להם לא

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hullin, 49 b.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid., 48 a.

## (Leaf 3, verso.)

יידעין סירכא ממש שנסרך <del>ממש</del> כחום אנו מתיר והאומרים משמי אין כיצד אני מתיר פעמים שיש בהמה ששמנה יותר וירבה חלב שלבה ומתוך שדחוק הוא באוני דריאה ובעינוניתה דורדא וירבה הרבה וידבוק בריאה תותב בעולם ולא כחום חם ושלום וכיון שמבח אוחז בקנה 5 שלריאה ומנענעה יפה יפה מתפרק חלב מיד מן הריאה ואינו צריך לפסקו ביר אלא הוא מעצמו מתפרק מיד ובכד שאני מתיר סירכא שניסרך. השיבו מר רב צדוק שאם כך אתה אין אנו חלוקין עליך עכשיו אם ירצו מן השמים ויבואו שאלות הללו אצלכם הוכיחו אותם והודיעו אותם מה שחקקנו לכם ומה שהודענו לכם מנהג שתי ושיבות ואפילו מר רב יעקב גאון שבאים מכוחו הודענו אתכם 10 כיצד היה מתיר ולא כמה שהם אומרים היה מתיר והתרו בהן מי שבודק סירכא רליבא שלא יעבור על דעת שתי ישיבות ואם חס ישלום עושין הודיעום שיש מן הדין לנדותם ולהלקותם ועוד אפי מר יעקב עמד בדבריו כמה שפירש בשאלות שלו ולא כמה ששינה בז למר רב איכומי ולמר רב צדוק גאון מי אלים מר הקדוש הא קאמרי ה'ל כל מחבירו ולא מחביריו ולמר רב יעקב היו חלוקין עליו כל בני דורו ואין בשתי ישיבות שעשה כמותו ולא עוד אלא שכתב והדר<sup>2</sup> מילתא אמרה מר רב יהודאי כי יתבין קמיה מר רב חנינאי ומר רב סומנאי והא כבר פירש לכם מר רב חנינאי 20 סירכא דליבא לית ליה בדיקותא וטריפה ומר רב סמונאי כותיה הוה סבירא ליה ודלא כתב לכם דלא רישא אלא ריש כלא דהוה ליה<sup>3</sup> ראשונים ואחרונים פליגין עליה דמר רב יעקב ודאמ' מיש' רב יהודאי איכא למימר דלא אמרה מר רב יהודאי אלא מילתא מיסתברא ליה ולא קיבלוה בניה דריה מיניה ותליא במר רב 25 יהודאי כי דאמ' רבנן 5 אם ביקשתה ליחנק התלה באילן גדול ואונא דריאה יש בה בדיקה בכולה בין בגפן בין בשיפולן XVI עד מיצרא ראומי ומאי טעמ' דכולהי אוני מקום רביתא קריגא וכך מנהג שתי ישיבות ואין מודדים באצבעות כלל:

<sup>1</sup> Ketubot, 21 a.

<sup>3</sup> See p. 21, footnote.

<sup>4</sup> Read min.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read הדא.

<sup>5</sup> Pesahim, 112 a.

(Leaf 4, recto.)

צעוו איתמר השוחט בסכין שלגוים רב אמ קולף ורבא בר רב xvii חונא אמ מידיח במאן בה עבדינן והיל כמאן כך ראינו שה'ל כרבא בר רב הונא<sup>2</sup> וכמותו אנו עושין משני טעמים חדא דרבא בר רב חונא בתראה הוא וכל שכן דקם להו ראבינא כותיה דקאמר: רב אמ קולף ורבא בר רב הונא 5 אמ מידית וקאמרי בהא קאמיפלני דרב דאמ קולף קאסבר בית שחיטה רותיח ורבא דאמ מידיח קאסבר בית שחיטה צונן ומסקינן דכולי עלמא בית שחיטה צונן ומאן דאמ קולף דוחקא רסכינה כלע ומאן דאמ מיריח בסבר סימנין אגב דטריד לא בלעי והיל' כותיה דרבינא 3: ושש' לענין אינוניתא דורדא הכין אמור רבנן חזינן אי עליא לגופא 10 דימינא ואיכא בימין תרתן אוני והא עינוניתא מצטרפיו ליה לחלת אוני וכשרה ואי איכא חדא אונא בשמלא וחדא עינוניתא מצרפין ליה לתרתין אוני וכשרה כדאמור רבנן ההיא ביני ביני דאתי לקמיה דרב אשי ' וכוֹל אבוצ שש' פרה שהיתה רועה באפר ונסתכנה ואמרו להן הרופאין השקוהא xix יין והשכוהא \* יין ולא הועילה לה כלום והפרה והיין לגוים הן וכנו אותו וים מעם יין מדמינן נדישלו את הבשר והיה הבשר נותן מעם יין מדמינן נד לה לטומאה דאמ רבא כשם שטומאה בלועה אינה מטמאה כך טהורה בלועה אינה מטמאה 6 או נמי לנזיר מדמינן לה דאמ ה עקיבה נזיר ששרה ביין את פתו ואכל כזית מפת ומיין חייב 7 הכא נמי כיון שנתן טעם יין אסור או דילמ כיון דאישתני אישתני: כך רא שאין אוסרה אותו יין לאותה פרה 20 ובשרה מותר לישראל התיר נמור ואין לחוש לאותו יין ששתתה שהרי בטל במיעה ואו אפילו שתת בשעת שחיטה כיון שנכנס בכריסה שלפרה ונתערב ברעי שלה אין חוששין שיין שלגוים קל מאוד אצל הפרה ומה מיים שיש בהו אפר פרה שהן טומאה חמורה אם שתתו פרה אין מטמאין אותה שכך שנינו <sup>8</sup> פרה ששתתה מי חטאת בשרה טפא ר יהודה אומר בטלו במעיה בה בילמא ° סתם מתניתין ר' מאיר ¹¹ ור' יהודה הלכה כר יהורה ¹¹ הילכד פרה בה

אמרו חכמ'

אבל כחלא דלא במיל חלביה משום שלא כנס במעיה

זו מותר בשרה לישראל ואין חוששין ליין שלנוים ששתתה שכבר בטל במיעיה וכך הל: ודומיא דרא<sup>22</sup> לקיבה דמבשלין לה בחלבה משום שכנוס במעיה

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hullin, 8 b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> So reads MS. H in Rabbinovicz, Dikduke Soferim, the editions have רבה בב"ח, who was a contemporary of Rab.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> This reading is not found either in the editions or MSS. of the Talmud. Compare also Rashi, ad loc.

<sup>4</sup> Hullin, 47 a.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Sic! <sup>6</sup> Hullin, קו a; but רבה and not אבר. <sup>7</sup> Mishnah Nazir, VI, ו.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Parah, IX, 5, comp. also Pesahim, 18 a.

<sup>9</sup> Erubin, 96 b.

<sup>10</sup> Read מאיז 5 twice, to complete the clause before it and the clause after it.

<sup>11</sup> Erubin, 46 b.

<sup>12</sup> Read אז.

## (Leaf 4, verso.)

למה אסר לנו הֹלָנה עלינו הבשר בחלב שהחלב פעמים הוא דם ופעמים חלב מנין שהדם נהפך לחלב שכל אנשים 1 שאשה מעוברת אינה רואה דם אלא אותו הדם נעשה חלב לחיבורן 2 עליו ונא' מי יתן מהור מטמא וג'3 מנין שהחלב נהפך לרם וכל שמבשל בשר בחלב כאילו דם אוכל וכתי ולא תאכל הנפש עם הבשר ונ' שמונה עשרה טריפות שהן שמונה עשר 5 xxi מומין שאם ימצא אחד מהם בבהמה פסולה ואסורה באכילה ואילו הן שמונה עשרה טריפות נקובת הושט וג' עד ה מאיר מכשיר וחכמ' פוסליו זה הכלל כל שאין כמוה חייה טרפה 1: ולמה שמונה עשרה טריפות ללמדך שכל דבר שהוא נופל בגופו שלאדם והוא מת ממנו אסר עלינו בבהמה יס ללמדך כיון שהושט שלאדם ניקב הוא מת וכיון שהגרגרת נפסקה 🧏 זס ארם מת ניקב קרום שלמוח תידע לך שכמה פצעים נופלים בראשו שלאדם ואינו מת וכיון שקרום מוחו ניקב מיד הוא מת לפיכך אסר לנו בבהמה מקובת קרום שלמוח ניקב הלב לבית חללו כיון שליבו שלאדם ניקב מיד ב- הוא מת וכיון הבהמה הריאה שניקבה תידע לך כמה מכות וכמה בצעים וכמה שומות ווכלים בניק פצעים וכמה שוטים נופלים על גופו שלאדם ואינו מת וכיון שמכיו אותו על הריאה שתים שלוש מיד הוא מת וכן כל שמונה עשרה טרפות שלא יאכלו בני ישראל נבלות וטרפות דכתיב נבילה וטרפה לא תאכלו ונ' וששא' את תהי יתבית בביתי וכוֹל \* כך ראינו שאנו אומ' תאני רב XXII יוסף בביתיה ולא בבקעתיה 5 היכא ראית ליה ג' ד' בתי ולא היכא דלא אית ליה אלא חד דימא שבד אמרו חכם בעיקתא שכו מי שאיז לו אלא בית אחד שדר בו 20 יכולין יתומים לומר לאשת אביהן אילו היה לאבינו ג' ד' בתים היה לך ליטול אחר מהם עכשיו הרי את רואה שאין לנו אלא בית אחר לכי אל בית

אחד מהם עכשיו הרי את רואה שאין לנו אלא בית אחד לכי אל בית אחד מהם עכשיו הרי את רואה שאין לנו אלא בית אחד לכי אל בית ואנו משנרין לך מזונות אית לה שמשנרין למקום שהיא ולית היל כמר בר רב אשי בי וששא' כך היו אנשי ירושלם כותבין שתהא אלמנה ניזונת כל ימי חייה בזמן שאין תבעת כתובתה ואם ירצו יורשים נותנין לה כתובתה ופוטרין אותה וקא איתמר רב אם ה'ל כאנשי יהודה ושמואל אם ה'ל כאנשי גליל: בבל וכל פרוארה וכ'ול ז וה'ל זו שאלו אנשי בצרה ה'ל כאנשי גליל:

XXIII

25

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read החרשים. <sup>5</sup> Ketubot, 54 a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ? <sup>3</sup> Niddah, 9 a.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Read רירא.

<sup>4</sup> Hullin, Mishnah, II, 1.

<sup>7</sup> Ketubot, ibid.

## (Leaf 5, recto.)

את אדונינו נחשון נאון שלנו זֹל פירשו לפניו אנו אומ' בבל וכל פרוארה נהגו כרב נהרדעא וכל פרוארה נהגו כשמואל אנו שמרוחקיו מרב ומשמואל כמי נעשה שלח להן כיון שאנו אומ' עד היכן נהרדעא עד דסאני קבא דנהרדעא כיון שעשו גבול לנהרדעא ולכבל לא עשו גבול כל מקום ב שבעולם כרב רוציו לעשות שאם ירצו יורשים נותניו לה כתובתה ופוטריו אותה וכך מנהג בישיבה שלנו שאנו עושיו כרב: ומקום שאיו להם מנהג כרב קימ' לן ה'ל כשמואל בדיני וכל שכן שהרי סתם משנה כן כסתם משנה בירושלם דתגן אלמנה ניזונת מנכסי יתומין 1 ומפרשינן דכאנשי גליל אתיא מעם מונות מה מונות מה מיולה ופירכיסה אין לה מזונות מה מעם xxiv 10 אין לה מזונות וכך פירוש' דהא אמ רב יוסף שכיון שכיחילה ופירכיסה נתנה דעתה להינשא וכיון שנתנה דעתה להינשא אין לה מזונות כתובתה בבית דין דאמי שאין לה מזונות ואנו אומ' אם תבעה כתובתה בבית דין אין לה מזונות ואם תבעה כתובתה שלא בבית דין אין לה מזונות שעד שחובעת כתובתה בבית דיו ומשמועה זו בטלה משאמר בה יוסף כיחילה ופירכיסה אין לה מזונות אילא יש לה מזונות ואן הלכה אבן דאמר אבן ליה לר אבן דאמר רבנן מסיעא ליה לר אבן דאמר xxv אמר ינאי תנאי כתובה ככתובה דאמי למאי נפקא מינה למוכרת למוחלת וכול ולכתובת בנין דכרין ° פיר לכתובת בנין דכרין שייושן היי בניה לאחר מיתת אביהן אותה תוספת שלה כעיקר כתובה ואם 20 לו קרקע ומכרן ומת והניח בנים משתי נשים ובאין בניה שלראשונה ליטול כתובת אימן כיון שמכר שדותיו לאחר ואין לו בביתו אלא שיעור כתובה אחת ותפשתו אשתו שנייה ה'ל רווחות היא בעל חוב מאוחר שקדם וגבה גבה 1 ובני אשתו ראשונה אין מוציאין מיד לקוחות שכך אנו אומ' כתובת בנין דכרין פום בדיתאיי אמרין לא טרפה בני ממשעבדי בני מתא מחסיה אמרין טרפא ממשעבדי והיל לא מרפא ממשעבדי בי

<sup>1</sup> Ketubot, Mishnah, XI, 1; 95 h.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid., 54 b-55 a. <sup>4</sup> Ibid., 90 a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid., 54 a.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ibid., 55 a.

## (Leaf 5, verso.)

ושש' כמה אותיות הם בעשר הדברות שש מאות ועשרים 1 וכמה xxvi שורות היה בלוח עשר שורות בשתחלק שש מאות ועשרים לעשר שורות נמצאת השורה ששים ושתים אותיות והאות כמלא אצבע וביו אות לאות כמלוא אות שהוא כמלוא אצבע נמצאת השורה בין כתב ובין רווח מאה ועשרים וארבע אצבעות וארבע אצבעות מלמעלה וארבע 5 אצבעות מלמטה וארבע אצבעות מקום אחיזה הרי שתים עשרה אצבעות הוסף אותם על מאה ועשרים וארבע נמצאו כל האצבעות באורך השורה בתב וריוח שלמעלה ושלמטה ושלאחיזה מאה ושלשים ושש אצבעות סימן לּלוֹ זה פירטם אורך הלוחות אפרנס הרוחב שללות כמה בס שללוח במה שורות הין בלוח עשר ובין שורה לשורה כמלוא שורה הרי ב io שורות וארבע אצבעות מפי<sup>3</sup> הרי עשרים ושמונה אצבעות ברוחב הלוח ראה והבין יש לך בלוח עשרים ושמונה שורות כתב וריוח ואצבעות שבפה ושבפה שהן עשרים ושמונה אצבעות ברוחב הלוח ובאורך שורות הלוח ללו עשרים פעמים מאה עושין שמונה בז מאות שלשה פעמים שלשים וששה הנשאר תן שלשים מהן על שבעים וששה מאה הוסף אותם על תשע מאות הרי אלף <sup>שמינה</sup> תנם לאלף על אלפים הרי שלשת אלפים נשארו <del>שלשה</del> מאות ושמונה הרי יש לך כל שורות הלוח אורך ורוחב הכתב וריוח ואצבעות שלארבע צדדים ומקום אחיזה שלשה פעמים אלפים ושמונה מאות 20 ושמונה אצבעות סימן גֹף תֹחֹת וכתיבת הלוח נקראת בלוח משני צדדיו הרי ששת אלפים תחת תחת תחת תחת ידע המחשב כי שנים עשר אצבעות עושות זרת ויב אלף אצבעות עושות אלף זרתות נשארו לך ד פעמים תחת חשבם יחד עושים שלשת אלפים ומאתים ושלשים ושנים חלק לשלשה אלפים למאות 25 ויש לך שלשים ומאתים מאות אצבעות ושלשים ושנים הוציא מהם עשרים וארבע מאות אצבעות על מאתים זרתות נשארו שמונה מאות ושלשים ושתים אצבעות חלקם לאילו שמונה

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See Tobiah ben Eliezer's Lekah Tob, II, 139, ed. Buber.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The second שלנות is a dittography from the preceding line.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Read המפה ומפה "on both sides,"

#### (Leaf 6, recto.)

מאות לחמשים חמשים הרי שש עשרה פעמים חמשים צא מהם י"ב פעמים חמשים לחמשים זרתות הרי מאתים וחמשים נשארו לר ארבטה פטמים חמשים הרי מאתים ושלשים ושתים אצבעות הוצא מהן מאה ועשרים אצבעות על עשר זרתות הרי מאתים ושלשים נשארו מאה ושתים עשרה אצבעות הוצא מהם תשעים וארבע אצבעות לשמונה זרתות הרי מאתים 5 וששים ושמונה נשארו שש עשרה אצבעות הוצא מהן יב אצבעות שהן שלש זרת וזהו שאמרנו כי העולם כלי קטו והוא מחזיק כלי נדול שהרי נמצאת התורה אלף ומאתים וששים ותשע זרתות ושליש זרת בשל הֹלְבֹה והעולם נמצא זרת אחת בשלהקבה שנא' ושמים בזרת תכן: נפרש שיעור וס מנלה עפה כתי' ויאמר אלי מה אתה רואה ואומר מגלה עפה ארכה עשרים 10 באמה ורחב עשר באמה כך פירש רבינו הגאון ר' נתן בן יחיאל זקל כי מפתחו שלהיכל הכין מדתה כי שם היתה המגילה פשוטה שהיה ארכה עשרים אמה ועשר אמות רוחב לפיכך אמ' ארכה עשרים ורוחב עשר באמה והיא עפה כפולה מלשון וכסף תועפות לך שהוא לשון כפול ותרג' וכפלת ותעוף הולכך כשאתה בו בושטתה מכפולתה נמצאת עשרים על עשרים וכתי' והיא כתובה פנים ואחור בשתקלוש אותה ותעמירנה לשני חלקים ותסמוך יריעה ליריעה נמצאת ארבעים בעשרים חלקינה בתברייתא יש לך עשרים רצועות שמונה מאות אמה זה אמה מרובעת בתברייתא יש בה ארבע זרתות וצורתה

וכיון שיש לך אמה ה מאות והאמה נמצאו ד זרתות בידך מאות אמה משמונה שלשים ושתים מאות זרת ושלשים

| <b>.</b>    | אמה | אורך | . 4  |
|-------------|-----|------|------|
|             | זרת | זרת  | Z SE |
|             | זרת | זרת  |      |
| <i>y.</i> . | אמה | אורד | — n  |

ושתים זרתות עושין שלשת אלפים ומאתים נמצאת התורה שלשת אלפים ומאתים זרתות וכת? מי מדד בשעלו מים ושמים בזרת תכן נמצא העולם 25 כולו אחד משלשת אלפים ומאתים בתורה 1

ושש' הא דתנן רבנן מאמתי כופין את המטות משיצא מפתח ביתו רברי ר' אליעזר ה' יהושע אומ משיסתם הגולל ב' ה'ל כר יהושע אם אין אבילות חלה עליו ער שיסתם הגולל דאמרינן רב אשי אמ אבילות אימתי חלה עליו משעת סתימת הגולל במשעה שנתחייב אבילות נתחייב בכפיית המטה:

20

<sup>1</sup> Erubin, 21 a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Moëd Katan, 27 a.

<sup>3</sup> Sanhedrin, 47b.

## (Leaf 6, verso.)

וששא' מי שמת לו מת בחולו שלמועד חייב לחלוץ עליו או לא והחולצין משום XXVIII אבל הוא או משום כבוד דבר זה כבוד שנינהו שקורעין וחולצין בחולו שלמועד הקרובין בלבד אבל <del>קרובים</del> רחוקין להשתתף עמהם אין חולצין שבן שנינו אין קורעיו ולא חולציו ולא מברין אלא קרובין שלמת <sup>1</sup>: ושש' מאי ברכת אבלים XXIX ומאי תנחומי אבלים 2 ברכת רחבה כדקאמרינן אבילים בעשרה ואין אבלים 5 מו המניו 3 והשתא איסתלקא לה תנחומי אבלים כיהא דמר זוטרא איקלע לבי רב אשי איתרעא ביה מילתא ובריך להו 1 וששא' דברים שבצנעה XXX הנך ראמרי' נֹהֹר רשות ל נעילת הסנדל ותשמיש המטה רחיצת ידים ורגלים בחמין דרשות נינהו ואי באעי עביד ואי באעי לא עביד הני מילי בפּרהסיא אבל בצינעה ואפילו פחז דחובה נינהו לעשותו מאי נינהי פריעת הראש 10 והחזרת קרע וזקיפת המטה בצנעא נוהג וכל שכן תשמיש המטה רצנעא הוא: לרבנו האיי וששא' על הא דאמר רב יהודה מת שאיז לו XXXI מנחמין באין עשרה בני אדם ויושבין במקומו 6 באי זה מקום שיושב בבית הכנסת או בביתו ותוב עד כמה ימים עושין דבר זה ותוב מה הן אומרין בשעה שיושבין במקומו כך אמרו חכמ' אמ רב חיסדא נפשו שלארם: 15 נשמתו שלאדם מתאבלת עליו כל שבעה שנא' אך בשרו עליו יכאב פ ונפשו עליו תתאבל ואינה מתאבלת אלא במקום ° שנפטרה ממנו ולא שנא

יש לו מנחמין או אין לו מנחמין באין ויושבין במקום שכך אמרו חכמ' ההוא מת שאין לו מנחמין דשכיב בשיבבותיה דר יהודה כל יומא הוה מיכנף רב יהודה בי עשרה ואזיל ויתיב בדוכתיה איתחזי ליה בחלמיה תנוח דעתך שהנחתה את דעתי ז אלמא אענ דאין לו מנחמין כיון שבא ויושב במקום שנפטרה נשמתו שם היא מתנחמת: לרבנו האיי זֹל \*

E xxxii

H XXXIII

וששא' אמ ליה ר זורא

ירמיה לר זריקה פוק עיין במכילתיך מכילתיך מסכתא היא או ברייתה היא

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mishnah, M. Katan, III, 7; 24 b below.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid., 24 b. s Ketubot, 8 b. Berakot, 46 b. 5 M. Kat., 24 a.

<sup>6</sup> Shabbat, 152 a, below. 7 Ibid., 152 b.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Here occurs an isolated Arabic Responsum. The original text and 9 Gittin, 44 a. a Hebrew translation follow on p. 38.

## לרבנו האיי זל

סיאלנא ען אלזב הל יגוז לה אן ידכל אלי אלכניסה פי אוקא אלצלאה פדכרנא אנה יגוז אן ידכל אלי אלכניסה פי וקת אנתמאע אלציבור ואלצלאה לכנה י[פרד לה] מוצע ולא יכון מלתזקא באלנאס פי וקת אנתמאע אלציבור ואלצלאה לכנה יפרד לה פוצעת י שיא יכון וחדה נאלסא עליה ולא יכון מזינא בל יכון שעתא פי זיה ומן יראה קר אקבל אלי חיתהו ממן לא יערפה אן יכון גאעלא יחדרה מן אלאלתזאק בה אלי אן יתפצל אללה בוהוב עאפיתה ומוהארתה וינוז לה אלתזויג ולא יחרם דלך

#### Hebrew Translation 2.

וששאלתם על הזב אם מותר להכנס אל בית הכנסת בזמן התפלה.
כבר זכרנו שמותר לו להכנס אל בית הכנסת בזמן התקבץ
הצבור ובזמן התפלה. אבל יוחד לו מקום ואל יהי לו מגע עם
האנשים בעת התקבץ הצבור ובזמן התפלה. אבל יוחד לו
איזה דבר שישב עליו בלבדו. ואל יקשט את עצמו אלא יהא מגווֶל
במראהו. ואם יראה איש אשר לא יכירהו שיתקרב אליו יתחיל
להזהירו לבלי גגוע בו עד אשר ירחם אלהים עליו ויחזירהו
לבריאותו ולטהרתו. ומותר בנשואץ 3 ואין אסור בזה

<sup>1</sup> The copyist, under the influence of the preceding line, wrote מינים' instead of איש, but noticed his error in time.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> I beg to acknowledge my indebtedness to my friend and colleague, Dr. I. Friedlaender for his kind assistance in translating the Arabic into Hebrew.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> The Arabic text has המיני "marriage," and according to it I have in the Hebrew. But perhaps הוינ Aramaic אווי, which in later Rabbinic is used in the same sense as השמים השמים. The question put to the Gaon would then have some justification, as there are cases when a person in a state of impurity is אסור בהה"מ. Comp. Moëd Kaṭan, 15 b, Pinsker, מ", supplement, p. 32, below, and ה"ש, 176.

(Leaf 7, recto.)

בד פירוש מכילתא הלכות ברורות שמקובצות מכל התלמוד ונעשית כמסכתא שבשם שממידה אחת לקמח אינו יוצא אלא שתות אחד שלסולת שמבילתא שתות שלמידה היא כך מכילתא דר זריקא מסכתא אחת מכל התלמור כולו ונעשת במותו מסכתא אחת שהיה שונה ר זריקא וכך ה'ל ושש' רפנוה מאי ניהו כך xxxiv בירושן דפנוה כלומ הכוהן: פרוסבול º פורסא דמילתא כלומ תקנתא דמילתא: וששא' הכוזים והקיתוגות וכוֹל 3 דע כי לטומאה אין חוששין בויבות כי אין טומאה מן הגויים לא בזיבות ולא בנידה ולא כיוצא בהן ואף המת הגוי איז מטמא באוהל אלא מפני ניעוליו חוששיו להיתונות שלחרם ששתה בהן הגוי שמא הניחום על פיהם בזמן שהן מגואלין בבשר נבילה וכל שאפשר 10 לו שלא לישתות בהם לא ישתה ואם נצרך אדם מניח טליתו או כסותו ביניהו או ביז שפתיו ושותה: ואם נשים גויות שתו בכלי חרש הרי אטרנו כי xxxvii בכל התורה הטומאות היוצאות מגופו של אדם כן כת' בתורה דבר אל בני <del>בטיכאות</del> ישראל בני ישראל הם מטמאין בטומאות הללו ואין הגוים מטמאין לפיכד אילו נגעה נדה או זבה גויה בכלי חרש או ששתת בו לא נטמא השומאה xxxvIII ממנה אבל לעינין ניעולין נשים ואנשים שוין: ובעל קרי אינו אב 16 ואיז מטמא כלים כל עיקר אלא כנוגע בשרץ הוא שכך אמרו חכם בעל קרי כמנע שרץ ומצוה היא על בעל קרי שלא יאכל עד שירחץ ויטהר כדי שיברך בפיו ברכה נכונה לפני המזון ולאחריו שכך שנינו במשנותינו לענין קרית שמע בעל קרי מהרהר בלבו<sup>4</sup> וג' ואם איו לו מים אוכל כסדר שאמרו 20 חבמ" 5 בעל קרי שאין לו מים לטבול קורא קרית שמע ומברך לפניה ולאחריה ואוכל פתו ואינו מברך לפניה אבל מברך לאחריה שתים: ושיעור שאין מים בינו ובין מקום מים ארבעת מילין שהן שמונת אלפים אמה שכך אמרו חבמ לגבל ולתפלה וגו' ואם היה בדרך ודרכו לאחריו אל המים אינו חייב לחזור כעינין אמ ר יוסי בר חנינה לא שנו אלא לפניו ונו' מיל אינו חוזר אבל פחות

25 ממיל חוזר <sup>6</sup> ובתלמוד ארץ ישר ה' יוםי בה' יוםי הוה אתו באלפא ראה אותו מולה את עצמו כדי לרד לים לטבול אמ אל תסכן בעצמך אמ לו צריך <sup>אני</sup> לאכול אמר לו אכול כשהגיעו ללון אמ לו ה' יוםי ולא התרתי לך שם אלא מפני סכנה אבל כאן אתה אסור לאכול עד שתרחץ אמ ה' ינאי שמעתי

Gittin, 34 a. 2 Ibid., 37 a.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sifre, Num. 158; Abodah Zarah, 75 b, but in both passages כווים and not כוסית.

Berakot, Mishnah, III, 4; 20 b.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Berakot, 22ª; comp. Dikduke Soferim, ad loc., Tur Orah Hayyim, 88, and האשכול I, I.

e Hullin, 122 b-123 a.

(Leaf 7, verso.)

ולעניו בה ושמעתי שמקיליו בה וכל המחמיר בה מאריכין לו ימיו ושנותיו : ולעניו xxxix בעל קרי בתפילה איז לו לבעל קרי להתפלל עד שירחץ וכד שנינו היה עומד בתפילה וכול <sup>2</sup> שאלה דע כי כל הפירות איו מקבליו טמאה אלא בהכשרה XL בענין שנא' וכי יתן מים וכול ומי פירות אין מכשיריו ואין אבמיחין <del>כענין</del> 5 ולא רמונים מקבלין טומאה אלא בהכשר וכל שכן תפוחין וקישואין וכן בשר צלי אבל מבושל במים הרי הוא כשר ודע כי אוכלין טמאין בחולין אינן אסורין כי לא דיבר הכת' והבשר אשר יגע בכל טמא אלא בקדשים אבל בחולין לא אלא יאה ונאה לאכול חולין בטהרה וכל ימי בית המקדש רבים היו אוכלין חוליהן בטהרה וכיון שחרב רבו פרושין שהן פרושים בסהרה מכל (1) אדם ומתערבין זהבזה \* ועכשיו אין יכול לאכל חולין בטהרה כראוי וכן כת' כֹכֹה יֹאִכֹלוּ בני יֹשׁרֹאֵל אֹת לֹחֹמִם טֹמֹא וג' יוששא' על אורות הערונה' וכאשר הקדמנו לפירושה מזמין xli ד מילין מבוססות לה ואז יישר פירושה ויתכונן חוק ראשון כי הגפן המיוחרת מכנה הנטועה צריך הזורע זרעונים להרחיקם ששה מפחים וחוק השני כי 15 הנטוע שיש בו אפילו חמשה גפנים צריך הנוטע זרעונים להרחיקם ממנו ד אמות חוק שלישי כי הזרעונים המעורבים שעלו אם בכל מאה מהם כרובע הקב ממין אחר צריר למעטו או להבירו וכן שיעורו א מן כֹר חוק רביעי הגורע זרעונים לכתחלה צריך לשום בין זה לזה טפח כדי שלא יינקו זה מזה: חוק חמישי הנוטע בתוך שדהו שתי שורות 20 קישואין או דלועין שאורך כל שורה שלוש אמה מותר מפני שהן מוכיחין על עצמן רכשדה אחרת הן: חוק ששי הנוטע בתוך שרהו שורה אֹעָפֿ שארכה חמשים או שתי שורות שהן כ' או ל' אם לפי שאין מוכיחין את עצמן והן נראין כמעורבין דשדה: חוק שביעי אם היה זנב השרה ירק יוצא ממנה ונכנס לתוך שרה יש<sup>8</sup> אחר מותר 25 לפי שהוא ידוע וגלוי כי מן סוף השרה הוא וזה הוא ראש תור כי התור כמו גבול וכמו שפה ככת' שפה לפי סביב ° ומתרגמינו תורא מקף לפומה סֹכֹן (?): 10 אחרי אשר הצענו והיבנו שבעת החקים האלה אנו מפרשין את מדת הערונה בין בחשבון בין

8 Read bg.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Yerushalmi Berakot, III, 6 c, below. <sup>2</sup> Berakot, II, 5; 22 b.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Baba Batra, 60 b. <sup>4</sup> Shabbat, 84 b. <sup>5</sup> Read 1.

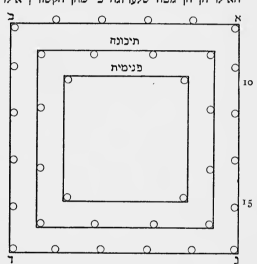
from בכשרה from בכשרה החר Read.
 Exod. xxviii. 32, where our Targum reads הורא יהי מקף.

<sup>10</sup> An abbreviation?

(Leaf 8, recto.)

בתבנית צורה כיצד בחשבון ערוגה שהיא ששה על ששה טפח הרי כן לו' טפח שהן ג' טבלאות טבלה החיצונה כ' טפח טבלה תיכונה זב טפח טבלה פנימית ד' טפחים: והאיך זורע אותה מניח טפח ומחצה מכל זוית שבטבל בהתיצונה שאין זורע בו מאומה וזורע שאר הטבלה החיצונה ד' פינים ואף מחריב טבלה תיכונה שאין זורע בו מאומה וזורע את הזרע החמישי וכיצד בתבנית צורה אי זו היא הערוגה לו' סימנים האילו הן הן גופה שלערוגה כ' מהן הקשורין אילו באילו הן הן טבלה

הן הפנימית כיון שמחריב
 את המבלה האמצעית ואין זורע
 בה מאימה ואף נוטש . . . . .
 זויות מן ד זויות הכתוב עליהן
 אבגד מפח בקרן ומחצה מיכן
 ומחצה מיכן סמוך לו וזורע את
 הנשאר נמצא אין בין זרע לזרע
 פחות מטפח: ואם היה לו גובל
 רחב מפח מכל סביבותיה נמצא
 גופה שלערוגה ה, טפחים על ה מפח"

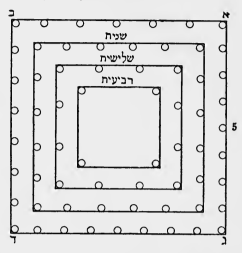


ונמצא פרטן סד' טפח ואף נעשית ד' טבלאות טבלה החיצונה כ'ה טפח והשניה כ' טפח והשלישית יב' טפח והרביעית ד' טפח והותר לו לזרוע והשניה כ' טפח והשלישית יב' טפח והרביעית ד' טפח והותר לו לזרוע 20 בתוכה יג' מין ג' בכל רוח ורוח וא' באמצע כיצד נוטעו בכל קרן זוית טפח אחד וסמוך לו חצי טפח מיכן וחצי טפח מיכן נשתיירו שם ..... מפחים זורעו בכל רוח ג' מיכן זורע טפח ומניח טפח זורע טפח ומניח טפח ואף מחריב את הטבלה השנית כרי להיותה הפסק ואין זורע בה וזורע שתי טבלאות הפנימיות זרע אחד הרי כאן יג' זרע וכיצד דמותן 15 ומראית עין נובל הסימנין האלה העשרים ושמונה הקשורין זה בזה הן הן גופה שלניבל כי בנטוש הזורע את הקרנות הכתוב עליהן אבנד

ו Read מבלה Read.

(Leaf 8, verso.)

ועוד חצי טפח סמוך לכל קרן
וקרן ובגמרו את שאר הטפחים
לזרוע א' ולהניח א' ובנטשו עוד
את הטבלה השנית שהן ב' טפחים
קשורים זה בזה ובזרעו את
השלישית והרביעית יחד זרע
א' נמצאו לו יג' מין שאין "ינקין
זה מזה: וכל מקום אשר צוינו
להחריבו בין בערונה ראשונה



10 בין בשניה אם יעלה על לבך לזרעו החבונן כי אי אפשר שלא זה מזה ואם צריך את כולן לבטלן עשות ספרים הרבה וכול וזהו פיל שדאכא 1 ריכוך כאשר שנינו משרכין על התינוקות ליארם ועל התינוק ללמרו תורה וללמדו אומנות 2 וכן כל שידוך כמו ריכוך וכת עד ותשקט הארץ מ' שנה ומתרגמ' ושידוכי ארעא דישראל 15 מ' שנין: ואחרי כן אמרינן שמועה בפני עצמה אמ ה' יוחנן הרוצה למלאת את נינתו ירק עושה ערוגה ו' טפחים ועוגל בה ה' וממלה בומה תבניתה למראה עיין כגון זו הסימנין לו הן גופה של ערוגה והסבובה המקפת באמצע היא העגול והקשינו לו וכול וכל

| בארץ ישראל אבל בחוצה | ٦<br><u>٩</u>   |     |     | _0_ | _0_ | <b>بر</b> | הדברים האלה       |
|----------------------|-----------------|-----|-----|-----|-----|-----------|-------------------|
| <b>,</b>             | g               | 0   | 0   | 0   | 0   | р         |                   |
| משום כלאים עד שיזרע  | 9               | 0   | 0   | 0   | 0   | P         | 20 לארץ אינו חייב |
|                      | ٦               | 0   | 0   | 0   | 0   | 7         |                   |
| וחרצן כר' יאשיה ³    | ď               | 0   | 0   | 0   | 0   | 6         | חטה ושעורה        |
|                      | <del>- b-</del> | 0 0 | 0.0 | 0   | 0 0 | ਰ         |                   |

י Shabbat, 85 b; שראכא with 'ז and not שראכא with 'ז is the reading of the 'Aruk, see s. v.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Shabbat, 150 a, below.

<sup>3</sup> Kiddushin, 39 a.

#### V.

FRAGMENT <sup>1</sup> Am., paper, size 18 × 13 cm., consists of a quire of two leaves, of which the middle pages are missing. It is written in a square hand, but with a strong turn to cursive, and belongs to about the twelfth century. It represents the remainder of a collection of Geonic Responsa containing five Responsa by the Gaon Hai.

Responsum No. 2, on the question if locusts belong to the class of prohibited food, has been published before, by Harkavy in the Hebrew periodical Ha-Peles, II,  $47^2$ , and by Schechter in his Saadyana, fragment 34, page 62. Our fragment offers better readings than theirs. Harkavy also published in Ha-Peles, ibid., the third Responsum, of which our fragment has preserved only the beginning.

Responsum No. 4, of which the commencement is missing, gives a short explanation of the passages in the Talmud Sanhedrin, 54 b, and Niddah, 44-45. The literal quotations

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> This fragment belongs to David W. Amram, Esq., of Philadelphia, who kindly placed it at my disposal, for which I herewith express my thanks.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. also the Hebrew periodicals, Hα-Goren, II, 88, and Hα-Pisgah, V, 52-54.

from the Talmud in this Responsum are very interesting for the history of the text of the Talmud.

Responsum No. 5 deals with the question whether the חוש ושופרות מלכיות ושופרות on the Musaf of the New Year are to be said by the whole Congregation or only by the וה. A part of this Responsum is quoted by Ibn Gajet in his השרי שמחה I, 28, where Hai Gaon is given as its author. Hai's answer is that the additions to the ה"ח should be recited only by the וחוף, and he adds, מעולם לא נעשה כן בישיבות, "that they never were recited by the congregation in the synagogues of the Academies." On the later custom, compare Jacob ben Asher, Tur Orah Ḥayyim, 591, and the authors quoted by him.

(Leaf I, verso.)

# ורשאילתון

הא רתנן החגבים מן הסלילה י אסורין ומן ההפתק מותרין י מכלל דחגבים מיתי שרו ועוד מדתנן ל יהודה אומ אף המוציא חגב חי טמא ומשנינן עד דמוקמינן דילמא מאית ואכיל ליה י מכלל דחגב טהור אי מיית שרי וקשי לן מאי דאשכחנן לרבנו מר רב סעדיה זל דאמ חגבים שמתו אסורין ודגים שמתו מותרין ולא ידעינן מהאי טעמ' או הילכתא או מנהגא וחומרא הוא דאיתמר ואנן לא שמיע לן מאן דאכיל להו ובתודת איסור נהגו קדמונינו בהן יליף לן מרן מרן אנחנא לא שמיע לנא דמל רב סעדיה גאון נֹע מרן הטר חגבים מתים אלא ודאי כדנים דאמו בין לענין אכילתן בין לענין דמן ומנהגא דעלמא דמיתי שליפי חגבים ושאדו להון בדודי אֹעפׁ שרובן מתים ומאן דאמרין מתים אסורין אטו לשחיטה מצרכי להו או לחניקה ביד ישראל

## ורשאילתון

15

עדים שיורעים ערות בקנין על פה צריכי להעד בפני בעל דין או לא כיון דאמרי 5 סתם קנין לכתיבה עומד 6 וכל מאי דדינינן בשטרא דינינן ביה כשטרא דמי ולא צריכי וכן שטר שאין בו קנין מי צריכי 20 להעד בו בפני בעל דין או לא לפי שיש אצלינו בו

י Not סלטלה, but סלילה is the correct reading. It is a diminutive after the form qutail, and is to be translated by "small basket."

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Abodah Zarah, II, 7; Gemara, ibid., 39 b.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Shabbat, IX, 7; Gemara, ibid., 90 b.

יְּרַמְיְהֵי i. e. דְּמַיְהַיּ

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Harkavy, כיא דאכרינן, which gives no sense.

<sup>6</sup> Baba Batra, 40 a.

#### (Leaf 2, recto.)

אחד אין הבא עליו פטור מאי טעמא משום שאין שביבה חשובה מו השוכב עד שיהא בן תשע שנים ויום אחד כין אינה חשובה בנשכב עד שיהא בו ט' שנים ויום א' והא מילתא כולה בנשכב אמורה ולא נאמרה בשוכב לפי שאיז נהרג אלא גדול כי זאת מפורשת ותנינא בנירה בן תשע שנים ויום א' שבא על יבמתו קנאה ואינו נותן גט עד שיגריל ומטמא כנדה לטמא משכב תחתון כעליון ופוסל ואינו מאכיל <sup>2</sup> ופוסל את הבהמה מעל גבי המזבח ונסקלת על ידו ואם בא על אחת מכל העריות האמורות בתודה מיתות 3 על ידיו והוא ושמואל אמ משכבי אשה כתי בזכר 4 כי היכי דאשה 10 נשכבת יש לה ביאה מבת ג' שנים ויום א' הכין נמי זכור הנשכב מבן ג' שנים ויום א' ובאשה תנן 5 בת ג' שנים ויום א' מחקר' בביאה ואם בא עליה יבם קנאה וחייבין עליה משום אשת איש ומטמא את בועלה לטמא משכב תחתון כעליון נישאת לכהן אוכל 6 בתרו' ואם בא אליה א' מו הפסוליו פסלה מו הכהונה ואם בא עליה א' מיכל העריות האמורות בתורה מתים 3 על ידיה והיא פטורה is והילכתא כרב בהא מילתא דהבא על הזכור דאמר 1 תניא כותיה דרב הבא על הזכור בן תשע שנים ויום אחד והבא על הבהמה ביו כדרכה ביו שלא כדרכה והאשה המביאה את הבהמה בין כדרכה בין שלא כדרכה וששאל יש מי שאומריו עלינו לשבח חייב 20

1 Mishnah Niddah, V, 5; Gemara, ibid., 45a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> This is also the reading in the first edition of the Mishnah (Naples, 1492), and in the edition of Lowe, but the later editions of the Mishnah and the Talmud, including the ed. princeps of Niddah (Soncino, 1487), have במאכיל בתרוכה.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Here again our MS. agrees with ed. princeps of the Mishnah, and with the edition of Lowe, all other editions reading מוכהום.

<sup>4</sup> Sanhedrin, 54 b, below.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Niddah, 44 b.

היכלת = איכלת; editions, including the ed. princeps of the Mishnah, read האכל.

## (Leaf 2, verso.)

בל א' וא' לאומרה ואֹטֹפּ שהוא עומד אחר שליח ציבור ומתפלל בלחש אותה מתפלל ואם התפלל שבט לא יצא ידי חובתו עד שיתפלל תשע אם בבית הכנסת ואם בביתו ואין במוסף שלראש השנה שבע כלל אלא אלו התשע יורנו אדונינו כן הוא אם לאו מעולם לא נעשה כן בישיבות אלא בזמן שהצבור מתפללין בחבר עיר אין היחיד מתפלל בלחש אלא שבע בלבד וגם שליח ציבור אינו מתפלל בלחש אלא שבט בלבד וכשיורד שליח ציבור לפניהם אום' תשע וכך יצאו כולו ידי חובתו והכין אמרין רבנן הא מילתא דתנן בשם ששלים ציבור חייב 10 כך כל יחיד ויחיד חייב רבו גמלי׳ אומ שליח ציבור מוציא את הרבים ידי חובתן ובחבר עיר קימא<sup>2</sup> ועל ציבור שמקובצין להתפלל דתנא קמא סבר כל אחד וא' מתפלל תשע ורבז נמלי' סבר כל א' וא' מתפלל שבע ואין אומ מלכות זכרונות ושופרות אלא שליח ציבור אומרן ומוציא את הרבים [השומעיו] וצריך (?) וצריך בסיקא הלכה כרבן גמלי 2 וכן המנהג (?) וצריך היחיד שיכויז את לבו לשליח ציבור מתחלת ירידתו באבות שהיא תחלת ברכות ושיהא עומד אחריו כמי שהוא עומד בתפילה ועד סוף התפילה ואי נמי לא מצלי יחיד כל עיקר מוסף בריש שתא אפילו שבע אלא שתיק 20 ונחית שליח ציבור ואומ תשע כבר יצא כל יחיד ויחיד

<sup>1</sup> Rosh ha-Shanah, IV, 9; Gemara, ibid., 33 b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Rosh ha-Shanah, 34 b.

#### VT.

Fragment 1 T-S., Loan 97, paper, size 18.5 x 14.5 cm., consists of two leaves, written in a very ancient square hand of about the tenth century. It is the remainder of a Geonic Responsum dealing with the קרושה. Its author is a Palestinian scholar, the pupil, or at least a younger contemporary, of Jehudai Gaon, the head of the Academy of Sura, about 760. The writer of this Responsum describes Jehudai as "one who has not had his like from early times until this day, being great in the knowledge of the Bible, the Mishnah, the Talmud, the Midrash, the Tosafot 2, the Haggadah, and practical law" (Leaf 2, recto, lines 26-28). description of Jehudai, which fills more than a page, is highly characteristic of the time and the country of the writer. The highest praise he has for the great Gaon is that "he never decided a legal question without having the authority of the Talmud and of his teacher, for his decision."

With regard to the supremacy of the Babylonians, even in the Holy Land, notice the interesting information given in this fragment, that it was on account of the Babylonians who lived in Palestine that the liturgy was changed, and the "Kedushah" was introduced into the daily prayers, although in the original custom of the country, the Kedushah was to be found only in the more of the Sabbath.

That the Kedushah was not recited on week-days we knew before (comp. Tosafot to Sanhedrin, 37 b, s. v. מכנק: Midrash in R. É. J., XIV, 110; Maseket Soferim, XX, 7; Jellinek, Betha-Midrash, V, 162, and Or Zaru'a, II, f. 9 c), but now we know that even on שבת ויו"ם the Kedushah was recited only with the חכלת שחרית, and not with קבר' מוסף בערים formula מנהג מערים to all the rituals except.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I beg to acknowledge my indebtedness to Dr. S. Schechter, who placed fragments VI and VIII at my disposal.

is here not the "Tosefta," but is identical with apocryphal Midrashim, and therefore is mentioned after Midrash.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> I have compared the following rituals, all of them in the possession of the Jewish Theological Seminary of America: (ב) דרמי; (2) כבדר;

The old introduction was undoubtedly נקדש, as in Ashkenaz and Roumania, or נקרישך, as in the Sephardic ritual, and כתר was originally used in Babylonia only on account of the influence of the Merkabah literature, and there nothing but כתר was used, as can be seen from the Seder Rab Amram Gaon, and the Italian ritual, which is modelled after that of the Babylonians. All the other countries kept their old נקרישך, but when they yielded to the influence of the Babylonian schools and introduced the קרושת מוסף, they took over the formula קרושת מוסף with it. In connexion with this I will state that the old editions of the Italian מחזור know only כתר for all the נקרישך, קרושות in the later editions being due to the influence of the Sephardic Kabbalists, who offered explanations why כתר should be recited only in מוסף. The oldest Italian מוסף known to me in which נקרישר occurs is ed. Venice 1, 1626, Bragadini. But perhaps the Mahzor edited by 2 אברהם חבר מוב is older than the one mentioned: and in this edition we have the marginal note on the יש נוהגים ע"ר האמת שלא: קרושת חול לו' כתר אלא במוספיז ובנעילה בי"ה ואומרים במקומו נקדישר.

Another interesting point in our fragment is the tradition according to which the insertion of waw in the arrive had its origin in a religious persecution of the Jews. This tradition is found also in the Responsum of Sar Shalom Gaon 3 (Seder R. Amram, page 11, Pardes, ed. Constantinople, 56 b), but our fragment adds some details not known before. It agrees with the other sources that it was a Christian persecution, but adds that the persecution ceased when the Christians were defeated by the Mohammedans.

<sup>(3) (</sup>אויגיאן (4) אייגיאן (5) קרפנטרץ; (5) ברמירץ (7) צרפת (17) צרפת (MS.); (8) אייגיאן (18); (9) מהזור אפ"ס, and (10) מהזור טירץ, the oldest ritual known, a copy of which is in the possession of Dr. Schechter. With the exception of the חשבה, I have used the first editions of the rituals mentioned. The third edition of בלה (Adelkind, Venice, 1544) has ימפרר in the חבלה and הכר the Hazan! The second edition, and that of 1543, printed in Venice by Elijah Levita, has יסחר Saadia in his Siddur has יסחר only.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The existence of this edition is doubted by Steinschneider (Cat. 2538), but the Jewish Theol. Sem. of America possesses a copy of the first part.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> He was active as an editor from 1595-1643. The copy of this Mahzor used by the writer lacks the title-page. The bibliographers know of no Mahzor edition by this Abraham Haber Tob.

<sup>3</sup> Comp. also Abudarham, p. 64 b, ed, Amsterdam,

(Leaf 1, recto.)

בהן באבות תחילה וסוף במורים תחילה וסוף וג'ו וקל וחו' ומה אם השתחואה שאינה לה ברכה ולא הוכרת השם נתנו לה חכמול שיעור וטבעו אותה המברך ברכה שאינה צריכה על אחת כמה ובמה ועוד שנו ח'כ ז'ל היבא מנענעים 2 ומה ניענוע נתנו לו חכ' ז'ל 5 שיעור המוסיף אות אחת על מטבע' חב' על אחת כמה וכמה שאסור להוסיף אות אחת ועור שנו חכול רב נחמו בר יצחק אמר העושה כבית שמי חייב מיתה דתנן אר טרפון אני היתי בא בדרך והטי' לקראות כר'ב בית שמי וסכנתי בעצמי מפני הלסטים אמ לו כדיי הייתה לחוב בעצמר שעברת על רברי בית הלל<sup>3</sup> אין בה<sup>4</sup> לא ברכה ולא הזכרת השם חייב מיתה מפני שעבר על דברי בית הלל וחכמים שקבעו הלכה כבית הלל שכך כתוב וסביביו נסערה ושאר מלמר שהקבה שהקבה מרקרק עם סביביו אפילו כחום השערה שכל המוסיף על דברי חכ' או פוחת אפילו כחום שערה חייב מיתה 6 ושנו חֹבוֹל לכל נושא הֹקבה פנים חיץ ממוסיף על שבחו שלהֹבה אפלו אות ישא אשרלא והנו אשרלא שכף כת האל הנ הג והנו אשרלא ישא 15 פנים ולא יקח שוחד ואי אתה מוציא בכל התורה כולה שכתוב אשר לא ישא פנים אלא בפסוק זה מפני שהוא שבחו שלקבה ז וכו אר יהודאי זכר אד' וג' לברכה כל ברכה שאינה בתלמוד אסור לברך אותה ואסור להוסיף אות אחת בא ולמד באי (י) לומר המלך 20 הקרוש לאמר מלך הקודש 3 כמה ח'כ נחלקו בה עד שקבעו חבול הלכה שכך שנו חֹכוֹל אמר רבה בר חיננא סבא משמיה דרב כל השנה כולה יתפלל אדם האל הקדוש מלד אוהב צדקה ומשפט חוץ מעשרה ימים שבין ראש השנה ליום הכפורים יתפלל המלך

25 מלך המשפט ורבא אמר המלך הקדש המלך המשפט והלכתא כוְּתִיה דרבא <sup>9</sup> וכן כל ברכה וברכה שתקנו הֹבוֹל שאתה מוציא כמה ח'כ נחלקו בה ער שקבעו הלכה ואן לך כל ברכה וברכה אלא שאתה מוציא אותה בתלמוד וכן אמר מר יהודאי זל שגזרו שמד על בני ארץ ישראל שלא יקראו קריית שמע ולא יתפללו והיו

הקדוש המלך המשפט מאי הוי עלה רב יוסף אמר מלך הקדש

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Berakot, 34 a, below. Our text reads ובמורים instead of במורים. Comp. also Rabbinovicz, Dikduke Soferim, ad loc.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sukkah, 37 b; Mishnah and Gemara. <sup>3</sup> Berakot, 11 a, below. <sup>4</sup> Read אין בה The line under אין בה is to indicate that the writer left out some words.

Baba Kama, 50 a.
 Comp. Sanhedrin, 88 b.
 A similar passage is found in the MS. of the Midrash ha-Gadol, Deut.
 x. 17, and probably it was in the original text of Megillah, 18 a.

<sup>\*</sup> Read אם לאמי מל' הקרוש. \* Berakot, 12 b.

(Leaf 1, verso.)

מניחיו אותו ליכנס שחרית בשבת לומר ולומר מעמדות והיו אומרים בשחרית בשבת מעמד וקדוש ושמע במוסף והיו עושים דברים הללו באונם ועכשיו שכילה הֹסֹבֹה מלכות אדום וביטל נזרותיה ובאו ישמעלים והניחום לעסוק בתורה ז ולקרא קרית שמע ולהתפלל אסור לומר אלא דבר דבור במקומו בתיקון חכול תורה במקומה ואסור והתר במ'ק ותפילה וקריית שמע במֹקוֹ וכל ברכה וברכה וכל דבר ודבר כתיקון חֹכוֹל במק ובזמנו מפני שאסור לומר קריית ש' בתפילה או תפילה בקרית שמט או שבת בשלש ראשונות אלא ברכת שבת כתיקונה וברכת' יום טוב בתיקונו ואם אתה מזכיר שבת במנן או יום טוב במ' נס במנן כדרך שאומרים רצה והנחיל לבניהם שבתות למנוחה כבר היזכיר שבת בשלש ראשונות כיצד אומר ומברך ברכת שבע כתיקונה ולא תיקנו הֹבוֹל להזכיר שבת או דבר אחר שני פעמים שכד שנו הכול כל הקורא קרית שמע וכופלה הרי זה מנונה 1 ואפילו אנו ליה וליה עינינו ר' יהודה או' שונים אותה לומר אנו ליה וליה ע'ינ וקשיא להו לרבנן אינו והא א' רב זירא כל האומר שמע שמע מודים מודים ומפרקים דא הבי אנו ליה מודים ליה עיניינו מיחלות 2 וכל שכן לומר זוכרנו לחיים במגן שהיא בקשה ולא מעיז ברכה היא ראפילו באמצעיות שאמרו חֹבוֹל אם בא 20 לומר בסוף כל ברכה וברכה מעין כל ברכה וברבה או'מ במה רברים אמורים רפואה בברכת רופא ופרגסה בברכת שנים אבל רפואה בברכת השנים ופרנסה בברכת רפואה דלאו מעין ברכה היא הרי זה מנונה וכל שכן בשלש ראשונות שלקבה וכל שכן שאסור לשאול צרכיו בשלש ראשונות ובשלש אחרונות וכל (1) עיקר מפני 25 שמערב שאילה בשבח ואפילו לערב שבח בשאילה ושבח בהוראה והודאה בשבח והודאה בבקשה והודאה באמצעיות כולן הרי זה מנונה אלא נומר כל ברכה וברכה בתיקונה ולחתום כמעין אותה ברכה אבל לומר שלא כמעיו אתה ברכה ולחתום שלא כמעייו אותה ברכה שהוא מזכיר אסור בא ולמד מאדם שנכנם לפני

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Berakot, 33 b. Our texts read שמע הקורא את שמע.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sukkah, 53 b, for which our fragment gives an entirely new explanation.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Abodah Zarah, 8 a; comp. also מהל"ק, ed. Buber, p. 268.

(Leaf 2, recto.)

מלך בשר ודם שאין יכול לומר אלא דבר ודבר ובקשה ובקשה אבל אם בא להתערב בדבר שלא כמעין אותו רבר או בשעה שמשביח את המלך מערב שאלה בשבח ושבח בשאלה או דבר בדבר דוחפין א[ותו] ואפילו אדם לפני אדם כמותו שנוזף אותו ומישים אותו טפש כל שכין זה שאומריו שמע ביו קדוש לימלוד שאיו הוא לא עיתו ולא מקומו שתיקנו הֹבוֹל מפני שלא תיקנו חבוֹל לקרוא קרית שמע אלא שחרית יאשון וערבית בלבר מן המשנה ומן התלמור אם אתה אומר שמע פסוק ואשון שהוא או עיקר קריית שמע פסוק ראשוז הוא או אמר רב יהודה אמר שמואל <sup>2</sup> שמע יש' יי אל ייי אחר זו היא קריית שמע שלרבי יהודה הנשיא 10 ועוד תנו רבנן שמע יש זי אל ייי אחר זו היא כוונת הלב דבר מאיר אמר רבא הלכה כרבי מאיר 3 ועוד כל שכיו זה שאומרים פעמים באהבה שהוא כמנים דעתו כלפי מעלה ומתרעים 4 ואומר שאנו אומרים פעמים בכל יום שהוא כמגים דעתו כלפי מעלה ואמ ר' יהושע בז לוי בעשרין וארבעה מקומות בית דין מנדים ואחד מהם מגים ב דעתו כלפי מעלה ⁴ שאפילו אנו עוסקיו בתורה שהיא חיי העולם הבא ביום ובלילה אסור לנו לחזיק טובה לעצמינו שלא ברא הקבה אותנו אלא לכבוריו שכך כתוב כל הנקרא בשמי ונו וחדע לך שכן היא וחקנת שמר היא שאין אומרים שמע בן קרוש לימלוך אלא בתפילת שחרית של שבת בלבד אבל במוספין ובמינחה וכל ימות השבת אין אומרים 20 עד עכשיו אין אומרים בארץ ישראל קדוש ושמע אלא בשבת או בימים טובים בלבר בשחרית בלבד חוץ מירושלים ובכל מדינה שיש בה בבלאיין שעשו מריבה ומחלוקת עד שקיבלו עליהם לומר קדושה בכל יום אבל בשאר מדינות ועירות שבארץ ישראל שאין בהם בבלאין אין אומרים קרוש אלא בשבת ובימים 25 טובים בלבד ודברים הללו אין מעיין אותן ומדקדק בהם אלא הותיקין כגון מר רב יהודאי שלא היה כמותו מן כמה שנים עד עכשיו שהיה גדול במקרא ובמשנה ובתלמוד ובמדרש ובתוספות ובהגדות ובהלכה למעשה ולא היה אומר דבר שלא

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The words מסוק ראשון מום are a dittography from the preceding line.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Berakot, 13 b. The reading of the MS. agrees with MS. Munich; comp. Dikduke Soferim, ad loc.

<sup>3</sup> Berakot, ibid.

יום' על מרותיו של הקב"ה is correct, then it stands for ממרגעים יום' על מרותיו של הקב"ה.

Berakot, 19 a.

## (Leaf 2, verso.)

שמע מפי רבו והיה גדול בקדושה ובטהרה ובחסידות ובענוה והיה מדקדק בכל המצות כולן והיה מאסיר את עצמו לשמים והיה מקרב את הבריות לתורה ולמצוות ולא הניח כמותו אף אתם התבוננו לדבריו והבינו שם . . . ת שמים וחכמים אתם והבינו 5 דבר מחוך דבר שכל הדברים הללו הין כולן בחלמוד ולא ניתן חלמוד אלַא להגות בו ביום ובלילה ולהבין דבר מתוך דבר ולקיים דיקרוקי תורה ודיקדוקי מצות ובזמן שאסר להן מר רב יהודאי זל כל סורכה אפילו כחוט השערה אין לו בדיקה בין דסריך תרבה דליבה ובין דסריך בשפולי דריאה ובין דסריך בגבה דריאה בין דסריך בחיתוכה דאני 10 ודוקא דסביך בבשרא נתקבצו עליו תלמי חכמ ובקשו ממנו לומר להן מהיכן הוא אוסר להן אותו אמר להן מן התלמוד גופיה אמר רב יוסף בר מינימי אמ רב נחמן ריאה שניקבה הרופן סותמתה כשרה ואמר רבינא והיא דסביך בבשרא אמ ליה אבא יוסי לראבינא טעמא דסביך הא לא סביר מאי טרפה אלמא אמימנו (sic!) ניקבה אית בה אי בה אית בה מלא תנן ניקב פסול ניקב אית בה מלא תנן ניקב פסול בה מפני שהוא שותת ונסתם כשר מפני שהוא מוליד וזה הוא פוסל שחוזר להכשירו זה למעוטי מאי לאו למעוטי הא ולא למעוטי קרום שעלה מחמת מבה בריאה ממקום אחר<sup>2</sup> לומר לך כל היכא דאכא סירכא דחתיכה דאוני דאמרנז דופן מנגי עילויה ודווקא דסביך 20 בבישרא עוד מדרב יוסף דאמ רב יוסף קרום שעלה מחמת מכה . בריאה אינו קרום<sup>3</sup> דכיון דניקב אף על גב דמסתם טריפה היא מדתנן ניקב פסול ועוד מדרב דאמ רב נחמו הלב העשוי כמו קובע אינו סותם 1 ועוד אמ מר יהודאי זל שמעולם לא שאלתם אותי דבר ואמרתי לכם אלא דבר שיש לו ראייה מז התלמוד ולמדתי הלכה למעשה 25 מרבי ורבי מרבו אבל דבר שיש לו ראייה מן התלמוד ולא היה בידי הלכה למעשה מרבי או שהיה בידי הלכה למעשה מרבו אין לא 5 ראייה מן התלמוד לא אמרתי לכם אלא דבר שיש לו הלכה מו חתלמוד והיה בידי הלכה למ מרבי לקיים דתנייא אין מורים הלכה מפי מקרא ולא הלכה מפי משנה

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The Aramaic form, instead of the Hebrew מוסר.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ḥullin, 48 a. The reading of our MS., compared with the editions and MSS. of the Talmud, shows many variants. Note especially the reading אבא יוסף, and not י בי as the editions have it. Rabbina could never have spoken to R. Joseph, and therefore אבא ייסף is the correct reading.

<sup>3</sup> Hullin, 47 b.

י Hullin, 49 b, below. Our texts have כמרבי ואין לו ה כמין קובין. כמין קוביע. 5 Read מרבי ואין לו

<sup>6</sup> Comp. Baba Batra, 130b.

## VII.

Fragments T-S., Loan 90, 103, 104, 105, size 19.5 x 14 cm., written in a square oriental hand of about the twelfth century. They represent the remainder of an index to a very large collection of Geonic Responsa. The Geonim by whom these Responsa were written are Doza, the son of Saadia; Sherira; his son Hai; and Samuel ha-Kohen, or, as he is usually called, Some of the Responsa are written Samuel ben Chofni. conjointly by Sherira and Hai; but the greater part of the Responsa lack the name of their author. One bears the name of חוקיה בו שמואל ראש סדר נכד פלטוי. and is addressed to בהלול בן יוסף was a contemporary of Hai, with whom he stood in lively correspondence (comp. Harkavy, Responsen der Geonim, p. 345), and accordingly "grandson" cannot have its literal meaning here, as there is about a century and a half between the time of Paltoi and that of Hai. I am inclined also to believe that this חוקיה did not live in Babylonia, but in Africa or Palestine. The reason for this assumption is his title ראש סדר, the bearers of which known to us from Geonic times are all scholars living outside of Babylonia (comp. Poznański in Z. H.B., VII, 146), and this notwithstanding the fact that the title originated in Babylonia, where at the close of the Tannaitic time it was conferred upon leading scholars like Shila שלא and Abba Arika (Hullin, 137; Letter of Sherira, p. 28, ed. Neubauer). while the Palestinians used the title ראש ישיבה. But with the establishment of the academies in Babylonia the title of ריש מתיבתא ceased, and instead of it came ריש מתיבתא, and later Gaon. In contrast to the Babylonian מתיבתא, the other academies were only סדרא, and their leader ריש סדרא 1.

Among the persons to whom Responsa are addressed occur the following names: בני קירואן; בני וארי אלקארי

<sup>1</sup> Comp., however, J.Q.R., XVIII, 404, where the בהרום are mentioned at the time of the reorganisation of the Academy at Sura.

שמריה ; בהלול בן יוסף ; משולם בן מרב אנקולוגימום ; נחום ; יהודה בן יוסף ; יעקב בן נסים; With the exception of two. Meshullam and Nahum, all these names occur in other collections of Geonic Responsa (comp. especially Harkavy's index to his edition of the Geonic Responsa). Concerning במשולם, there can be no doubt that it is the great Meshullam, one of the founders of Jewish learning in Europe toward the end of the tenth century. Our fragment establishes the fact, beyond a doubt, that Italian-French scholars stood in correspondence with the Geonim of Babylonia. The first Responsa by Sherira and his son Hai to Meshullam with reference to the text of the משנה, Zebahim, 45 b, is especially interesting, as this reading of the Geonim was transmitted to the teachers of Rashi, and he refers to R. Meshullam in his commentary on Zebahim, ibid. Our fragment corroborates Rashi's statement and supports him against Tosafot (Menahot, 109 b, s. v. בתחילה), who credited Kalonymus, the father of Meshullam, with the emendation of the משנה. It is noteworthy that the name Kalonymus is spelt אנקולונימום, which suggests a Provencal origin for the name קלונימום. The description of לוכא as a part of France 1, אשר בארץ פרננה, is due to the fact that, among the orientals, France was the general name applied to any Christian country of western and central Europe.

The statements summarizing the contents of the Responsa are very brief and vague, and therefore in many cases we are at a loss to say with certainty whether these Responsa are otherwise known or not. The compiler of the index gives only the first five or six words of the Responsa, and the name of the Talmudic treatise referred to in the Responsa. It is therefore obvious that in many cases it is impossible to tell the subjects dealt with in the Responsa. I have nevertheless given references to Responsa that suggested themselves to my mind as parallels, even though I may have been incurring the risk of error.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Natronai Gaon, in ששי צרק, 20 b, no. 12, speaks of "distant countries like Spain and France."

(Fragment 90; leaf 1, recto.) משקיו 1 \* מי שבאה לו שמועה רחוקה לאחר בלי חרש איז לי אלא כלי חרש מניז לרבות<sup>2</sup> בתרא<sup>3</sup> והא דאמור רבנן הנהו ערבאי דאתו בתרא⁴ והא דאמור רבנן יתיב ר ירמיה קמיה דר זירא שוטה 5 ĊŻ והא דתנו רבנן שלשה פעמים האמורין תוליו 6 ذذ ולענין השמועה דבעא מיניה רבה בר חאנא <sup>7</sup> ביצה והא דתנן עומד אדם על המוקצה ערב ביצה<sup>8</sup> האשה ששאלה תבלין ומים לעיסתה שבת בֹה דחזיתוו לנא פירושי שבת דלית ליה זרה 9 והא דאיתמר אבני הר שנדלדלו בני ר' [חייא] םנהרריו 10 iż על חייבי מלקות צריכין התראה להלקותו

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Moëd Kaṭan, 20 a; Ibn Gajet, מערי שמחה, II, 64.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Torat Kohanim to Lev. vi. 21, ed. Weiss, 32 d; Harkavy, Responsen, 328.

<sup>3</sup> Baba Batra, 168 b.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> The passage referred to is not in Baba Batra, but Berakot, 30 b, and Menahot, 81 b.

<sup>5</sup> Sotah, 28 a.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ḥullin, 48 a. Our texts read 'רבה בר בר ה, and Rabbinovicz, ad loc., does not give any variants.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Bezah, IV, 7. <sup>8</sup> Ibid., V, 4. <sup>9</sup> Abodah Zarah, 46 a.

<sup>10</sup> Sanhedrin, 40 b-41 a. Comp. Maimonides, Yad, Hilkot Sanhedrin, XII, 2 and XVI, 4.

(Fragment 90; leaf 1, verso.)

אלדרג אלרבט שאלות מרב משולם בן מרב אנקולינימום ממדינת לוכה אשר בארץ פרנגה לרבנו שרירא גאון והאיי אבי זל  $^2$  זבחים ė זה שאנו שונין בזבחים אדם 3 ונומו מהו סנהדריו 4 בארבע מיתות דרד למלד 5 803D ודמפרשי רבנן אסימון מעות הניתנין סוף ברכות<sup>6</sup> ודאמרינן לענין בית הכסא שבועות ז והא דגרסיתון בשבועות בחרישה שבוטות וזבחים ותוב דאטרינן מותר קרבנות צבור° **נימיו** והא דגרסינן בגיטין דאמ ליה ר' יוחנן לחזקה° הוריות 10 ודאמרינן לענין עכברין אפילו גוגמי גוצי חוריות <del>מנחות 11</del>

ודקאמ ליה רבן שמ בן גמ לר נתן נהי

אב בית דין =אב 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zebahim, 45 b (Mishnah). Comp. introductory note.

<sup>3</sup> הרם ? Comp. the Talmudic passage referred to in the preceding note.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Sanhedrin, 64 a, Mishnah and Gemara. For nos. 2-4, see pp. 3-4.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Baba Mezia, 47 b. <sup>6</sup> Berakot, 62 b.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Shebuot, 6 b. Comp. 'Aruk, s.v. ארש, ed. Kohut, III, 506, and Wertheimer, ההלח שלמה, p. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Shebuot, 10 b, 12 b; Wertheimer, l. c., p. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Gittin, 84 a; Wertheimer, l.c., p. 18.

<sup>10</sup> Horayot, 13 a, below. Comp. 'Aruk, s. v. נגמי, II, 233, and Harkavy, 195.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Horayot, 13 b, below. Comp. 'Aruk, s.v. אָרָר, where Sherira's Responsum is quoted.

(Fragment 90; leaf 2, recto.)

מנחות 1 והא דגרסינן במנחות אמרי ליה יוחני מחחית 2 Ŕ דאמרינן בפסחים בני חבורה נכנסיו ;; בכורות ודאמרינן בבכורות משה שתנה ותימ.... ÷ יומא דאמרינו בהוציאו לו מדינא בההיא קר... יומא 4 in חרץ מבפנים בחדא זימנא נמר שתי שאלות אחדהם משקין 5 אלעלופה וסאיר אלאטעמה וסאלת איצא ען אמר אלערלה שאלה לדוסא נאון זֹל פי יציאות השבת שתים שאלה לנאון ול בתרא ראובן תזוג אבנה שמעון נסכה בדורה ונסכה ברודים ונסכה....

<sup>1</sup> Menahot, 85 a. Comp. 'Aruk, s. v. יודוני.

אלברראניי

שבת י

<sup>2</sup> Pesaḥim, 89 b, below; Wertheimer, l.c., p. 19.

מחילה ומעשה כתב מן מרב נחום אלחון...

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> The text seems to be corrupt. Moses is mentioned twice in Bekorot, in 44 a and 45 a, but the words following most give no sense.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Yoma, 57 a.

<sup>7</sup> Read, אלברואני, as in Fragment 105, Responsum 8. Baradan is a suburb of Bagdad; see Yaqut, I, 552. The ב over אלדון is the remnant of בהרא, referring to Baba Batra, 147 b.

(Fragment 90; leaf 2, verso.)

שאלה לגאון זל ואב זל ערבי ושאלה אכריוהיי כתובות°

המשרה את אשתו על ידי שליש

למרב חוקיה בן שמואל

ראש סדר נכד פלטוי ראש הישיבה מנחה

שלוחה למרב בהלול

שלוחה למרב בהלול

בן מרב יוסף זצל בתרא°

הנך עיזי ראכלו חושלא בנהדרעא

אלדרג כאמס

שאלות מרב אלחנן בן שמריה וֹצֹל

אֹ לרבנו שמואל הכהן גאון זֹל ביצה׳

הרוצה שיתקיימו נכסיו יטע בהן אדר

בתרא ב

אמר רב נחמן אמ שמואל בודקין לגיטין ולקירושין i

י על מה שבערב פסחים גער באומה זו

ל ביצה <sup>7</sup>

רבה ורב יוסף דאמרו תרויהו סחופי כסא

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The dots are to indicate the reading אכרי והי.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ketubot, V, 8. Comp. the Geonic collection, חמרה גנווה, 73.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Baba Batra, 36 a; 'Aruk, s. v., reads דושלי.

Bezah, 15 b. Baba Batra, 156 a.

<sup>6</sup> Pesahim, 118b; Responsa of the Geonim, ed. Lyck, no. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Bezah, 23 a, top.

## (Fragment 103; leaf 1, recto.)

| - ¹ שבועות <b>i</b>                      |
|------------------------------------------|
| שטר שכת'בו ויהא פֿל זה נאמן עלי          |
| מיצעא ב מיצעא                            |
| שטר שאין כתוב בו אחריות הא קימלן         |
| ל גטים ומיצעא וסנהדרין b                 |
| שטרא דכת'ביה הכי זכרון ערות              |
| נטים 4                                   |
| כהן קטן שלא הגיע לפרקו מהו שיקרא         |
| 5 מיצעא                                  |
| ראובן ושמעון אחים הוו והיתה להם מצר      |
| יֹב בתרא                                 |
| רחל היתה לה חצר שנפלה לה בכתובתה         |
| °נ מיצעא                                 |
| ראובן תבעיה לשמ במאה זוז ואורי שבועות    |
| יד שבועות ז'                             |
| אשכחן בספר שבועות שלארונינו רכת'         |
| וינבגי אן יעלם אן מן לים לה שטר ולא קנין |
| מוֹ חולין                                |
| נהגו אנשי מקומנו שנוטלין בשר מן הט[בח]   |
| אלדרג אלכאמס                             |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Shebuot, 41 a, 41 b; 'חמרה ג', 88. Baba Mezia, 12 b-13 b.

<sup>3</sup> Gittin, 39 a; Baba Mezia, 100 b; Sanhedrin, 15 a.

<sup>4</sup> Gittin, 59 b-60 a; Responsa, Lyck, 94.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Baba Mezia, 107, 108; Responsum, Lyck, 94.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Baba Mezia, 3, 4; Harkavy, Responsen, 184. אייני צרק 7, 72 a, no. 6.

(Fragment 103; leaf 1, verso.)

לרבנו האי גאון זל קידושיו ובתרא<sup>1</sup> × נהגו בני קירואן מימות אבותיהם ועד עכשיו 2 בתרא ראובז מהלך על רגליו בשוק ובקש לכתוב והדה אלשאלות לר דוסא גאון חוליו אלאספאריה ערבי חוליו s אלנקאנק ערבי איצא שרירא גאון פי עמל אלציצית בתרא 5 מן אעתל עלה ווצא בוציה פסק דין ידכר פיה חכם אלשפעה פי מא מיצעא 7 פי פלגא מלוה ופלגא פקודון אלדרג אלסאדם שאלות בני ואדי אלקרי לרבנו שרירא גאון והאיי אב ול \* בתרא אמ' רב פפא דיקלא ואלום ארעא ואסיק

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Kiddushin, 47 b; Baba Batra, 76 b; Harkavy, 199.

<sup>4</sup> Menahot, 40-43. This Responsum is found in MS. among the Cambridge Genizah fragments.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Baba Batra, 46 b. <sup>6</sup> Baba Mezia, 108 b. Comp. Cassel, הנ"ק, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Baba Mezia, 104 b. Comp. Responsa, Coronel, 5.

<sup>8</sup> Baba Batra, 124 a; Harkavy, 201.

(Fragment 103; leaf 2, recto.)

בתובות י

והא דאמ ריש לקיש המוציא שם רע על מה 'לה'

פיר' גמ דהא מתניתין התוקע לתוך הבור למ פי אלמנתכלה איצא

המלוה את חבירו על המשכון ואבר המשכון <sup>ב</sup> מ

ועל דברת אשר אמרנו בענין המתרגם פסוק' מ' מ'א משקין' הא דשלח רב יצחק בר יעקוב בר גיורי מש'

ר יוחנן אפעלפי שאמרו כלי פשתן אין בהן מב

אם אתה מקניטני נוזרני טומאה אפעל מֹנֹ הא דאמור רבנן והשתה דנפקא לי מן ולמקצה

הא דאמור רבנן והשתה דנפקא כי מן וכמקצה מֹר

הא דתנן אמ ל יוסי והלא אין מורה אלא מה כתובות °

הא דתנן ה' יהודה או' אפילו עני שבישר' לא יפחות מו

והא דאמור רבנן ואם הוציא והכנים בשוגג מֹז שבת <sup>11</sup>

הא דאמור רבנן מניחין מיחם על גבי

<sup>1</sup> Ketubot, 44 b; Harkavy, 247.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Rosh ha-Shanah, 27 b (Mishnah).

<sup>3</sup> Baba Mezia, 81 b-82 a; Responsa Mant., 65.

<sup>4</sup> Kiddushin, 49a; Harkavy, 248.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Moëd Katan, 18 a, below; Harkavy, 249.

<sup>6</sup> Shabbat, 17a; Harkavy, 250. 7 Hagigah, 12b on the top.

<sup>8</sup> Nazir, 66 a (Mishnah).

<sup>9</sup> Mishnah, Ketubot, IV, 4.

<sup>10</sup> Shabbat, 6 a.

<sup>11</sup> Ibid., 51 b.

(Fragment 103; leaf 2, verso.)

| מַּח בַּתובות יֹ                      |
|---------------------------------------|
| הא רתנן ואלו יוצאות שלא בכתובה        |
| מֹמֹ כתובות י                         |
| הקולנית שאמ ר טרפון הילכתא            |
| נֹ כתובות *                           |
| וורד כנגד פגיה מהו                    |
| נֹא כתובות <sup>3</sup>               |
| הא התנן אם יש עמו מרחץ באותה העיר     |
| ڒڎ                                    |
| מנהאגא דהרבה ממדינות אלמערב דכי בעי   |
| איניש ליכנס לארוסתו בבית חמיו         |
| נֹג נמים •                            |
| אשכחן בהלכות גדולות גבי גיטא          |
| נֹדֹ נטים •                           |
| פיר' גמ' דהני תרתין הילכאתא שני גיטין |
| נֹה שנה *                             |
| תשע ברכות דראש שנה קימא לן            |
| <sup>7</sup> שנח <sup>5</sup>         |
| צבורא דאיעכבא להו תפלת המנחה          |
| נוֹ ברכות                             |
| הא דאימיר בהלכות גדולות ומאן דאיתיה   |
| נֹה · ברכות °                         |
| הא ראמ'ר' חייה בר אבא אמ ר יוחנן אנשי |
| כנסת הגדולה תיקנו להן לישר ברכות      |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ketubot, VII, 6; Gemara, 72 a, 72 b; Harkavy, 251, 252.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ketubot, 72b; Harkavy, 153; cp. 'Aruk, s.v. בהולה הוורד, ed. Kohut, II, 215.
<sup>3</sup> Ketubot, VII, 8. ' Read מבהרבה כדינות ' Harkavy, 254, 255.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Ibid., 256. <sup>7</sup> Rosh ha-Shanah, 34 b, 35 a; Harkavy, 257.

<sup>\*</sup> Berakot, 33 a ; Harkavy, 259.

## (Fragment 104; leaf 1, recto.)

| ﴿ بُ                                     |
|------------------------------------------|
| דאמרינן ויציאת מצרים גופה מנלן           |
| קֿד סנהדרין ¹                            |
| הא דתניא מעשיה ברבן גמ' שהיה יושב על גבי |
| <sup>2</sup> שבועות                      |
| תנן הפוגמת כתובתה לא תפרע אלא בשבועה     |
| לוֹ נדה ³                                |
| הא דאם זעירי מעת לעת שבנרה עושה          |
| לוֹ בכורות⁴                              |
| דתנו רבנן מנין שאם קרא לתשיעי עשרי       |
| مُرُم فَرُدُرُم ُ فَرُدُرُم ُ            |
| הא דתנן הקרח פסול וֹאֹמֹר וֹבא           |
| קֿמַ מיצעא                               |
| ראובן אמ' לאשהו אל הדברי עם פלונית       |
| ָּיִּנִי זֹבחים ° ·                      |
| כל הזבחים שקיבל דמן                      |
| מיצעא                                    |
| ראובן הלוה לשמעון אלף וחמש מאות זוזים 7  |
| קּיֹב ביצה (יֹּ)                         |
| טבח שנשע שלא יאכל בשר כל                 |
|                                          |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sanhedrin, 11 b.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Niddah, 5 b.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ibid., 43 b.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Müller, ג"מום, 13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Shebuot, VII, 7.

<sup>4</sup> Bekorot, 59 a.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Zebaḥim, II, 1.

(Fragment 104; leaf 1, verso.)

| קֿינֹ בכורות <sup>1</sup>                       |
|-------------------------------------------------|
| הא רשאל קונטרקוס הנמון את רבן יוחנן             |
| ירה <sup>2</sup> ליד                            |
| פשטו הישמעלים על הרומים                         |
| מיצעא                                           |
| ראובן שיגר עם שמ' משי מאיי סיקליה               |
| קידושין ³                                       |
| ראובן קידש בתו קטנה לבן שמ' קטן                 |
| לא שבת⁴                                         |
| הא דאמ' רבא עור בהמה ממאה                       |
| לְּיֹה שבת '                                    |
| הא דאמ' רב חיסדא כתב שבלוחות                    |
| קים חולין <sup>6</sup>                          |
| הא דתניא ת בולן מוכרות                          |
| קֹבֹ כתובות                                     |
| הא דתנו רבנן אחד נכסים שיש להן אחריות<br>נטים 7 |
| נטים ·<br>קֹבֹא <del>בתובות</del>               |
| תאני שילא שלש מידות בגערה                       |
| * כְּבֹב                                        |
|                                                 |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bekorot, 5 a.

זה או זה כתב ידי

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Abodah Zarah, 8 b; Harkavy, 45.

<sup>3</sup> Responsa Mant., 167.

<sup>4</sup> Shabbat, 28 a.

<sup>5</sup> Ibid., 104 a.

<sup>6</sup> Hullin, 95 a.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> I do not find this passage either in Gittin or in any other place, but perhaps this was the reading of the Gaon in Gittin, 65 a. Comp. also Müller, מ"מומ, 97, and Niddah, 46 a.

<sup>8</sup> Ketubot, II, 4.

(Fragment 104; leaf 2, recto.)

| לְסֹדֹּ                                          |
|--------------------------------------------------|
| הוא הדין לערלה בשתים שלש                         |
| מְּסֹה פּסחים '                                  |
| הא דתנן רביעי גומר עליו את ההלל                  |
| 2 ברכות pôj                                      |
| יחיד המתפלל ואו' יוצר אור כאשר                   |
| <sup>3</sup> שבועות fop                          |
| הא דתנן היו שניהן חשורין חזרה שבועה              |
| קירושין '                                        |
| מצינו נוסחאות כתוב בהן אותיות ובעת               |
| לָּסֹמֹ בתרא 5                                   |
| הא דאמ' מר בריה דרב יוסף משמ' דרבא בכור          |
| 6 בתרא                                           |
| הא דתנן ה' יהודה <sup>7</sup> או' התחתון נותן את |
| <sup>6</sup> בתרא                                |
| הא דאמ' רב אחא בר אדא מש' דעולא תחתון            |
| <sup>8</sup> קֿעַבֹּ                             |
| מי שהיו לו עשר שורות של עשר עשר                  |
| 2.2.2                                            |
| לְעֵגֹ כתובות                                    |
| קעג<br>יש תקנה למרינתינו שכל אשה שמת בעלה        |

<sup>1</sup> Pesahim, X, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Berakot, 21 b; comp. Seder R. Amram, 4 b, below, and Maimonides Yad, Tefillah, VI, 17.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Shebuot, VII, 4; y"v, 71b. <sup>4</sup> Kiddushin, 47b. <sup>5</sup> Baba Batra, 142b.

<sup>\*</sup> Baba Mezia, X, 2, and the following passage is from Baba Mezia, 117 b. We thus have two passages belonging to our Baba Mezia quoted from Baba Batra. This can hardly be explained as a repeated copyist's error. We seem to have here a striking endorsement of the theory advanced by Dr. D. Hoffmann (Berliner and Hoffmann, Magazin, VI, 116-17), that what appears in our texts as the last chapter of Baba Mezia is in reality the first chapter of Baba Batra.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Our texts have יכי instead of יהורה.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Demai, VII, 8.

(Fragment 104; leaf 2, verso.)

הדא מא פי אלנו אלתאני דבר מא פי אלנו אלתאלת והו דרג ואחד איצא נסכה בכם אלכהן שׁצֹּ שאלות מר יעקב בן מרב נסים לרבנו שרירא גאון והאיי אב זל הא דאמ שמואל אין בין נערות לבגרות יבמות 2 מצינו בפירוש מרב אהרן דאמ' דשטר מיאון כתובות <sup>3</sup> אשה שנרשה בטלה והחזירה לאלתר כתובות 4 נהגו רוב אנשי מקומנו שכותבין בכתובתן נאמנות בתרא ⁵ בארי 6 שכתב כל נכסיו לאשתו כתובות 7 הא רתנן קטנה שהשיאוה אמה או אחיה נטים 8 הא דתנן נשתתק אמרו לו נכתוב גם

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ketubot, 39 a; Harkavy, 74. <sup>2</sup> Yebamot, 107 a.

<sup>3</sup> Ketubot, 82 b; Responsa Mant., 179, 2"v, IV, 12; 55 a?

<sup>4</sup> Harkavy, 224. 5 Baba Batra, 131 b.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> i. e. ברי and who is not a שכיב כרע.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ketubot, XI, 6; Müller, נ"מים, 12. <sup>8</sup> Gittin, VII, 1.

(Fragment 105; leaf 1, recto.)

| בֿנֹ קמא ו קירושין 1                      |
|-------------------------------------------|
| וכתבת כי מצא אצלנו (?) בתשובות אנשי       |
| קאבם ישנה לשכירות מתחלה ועד סוף           |
| משקץ 2 משקץ                               |
| יש מי שאו' אסור לאדם לעשות אירוסין        |
| מיצעא 5 כֿהֿ                              |
| וחמרא בד תליסר מגאגי                      |
| כוֹ ברכות וסוכה ⁴                         |
| תְרָגימָא הכי אמרינן בֿסנין שלמיני מתיקה  |
| בֹּוֹ תעניות                              |
| ובתענית יוש 3 זג באדר רגילין אנו לנפול    |
| רֹם תעניות בֹּח                           |
| ולענין לעזרה אבל לא לזעקה                 |
| בֹטֹ פסחים ז                              |
| ודרבא בר ליואי דאותיביה לרבא היא          |
| 8 מיצעא                                   |
| והכין אמרין רבואתא קדמאי דהל כר יי        |
| יהודה דאמ אם היתה מדה יתרה                |
| לֹא בתרא º                                |
| אשכחן למקצת גאונים מי ש[אין לו] שתי שערוו |
| מיצעא יי                                  |
| והמפקיד מעות אצל חנווני הל כר יהודה       |

<sup>1</sup> Kiddushin, 48 a, last line; Baba Kama, 99 a.

ת

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Moëd Katan, 8 b.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> מיצעא is a copyist's error for מיצעא; cp. ibid., 107 a, and 'Aruk, s. v.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Pesahim, 40 h.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Tosefta Berakot, IV, 1: Sukkah, 27 a; cp. 'Aruk, s. v.
<sup>5</sup> Read pr or tr.
<sup>6</sup> Taanit, 19 a.
<sup>8</sup> Baba Me;ia, III, 7.
<sup>9</sup> Harkavy, 205.
<sup>10</sup> 10 Baba Mezia, III, 2.

### (Fragment 105; leaf 1, verso.)

# אלדרג אלחאחני שאלות מרב יהודה בן מרב יוסף לרבנו האי נאון זצל Ŕ וגדנא לסירנא ראס אלמתיבה זל מסלתין! פי גראד סליק אלנוים זרה אלמסלה אלתאניה אלואצלה עלי יד מרב שומה<sup>2</sup> אדא צלת אלנמאעה ולם יכן באלחצרה כהן תעניות <sup>3</sup> אדא נזר ריים אלמוצע עלי אלנמאעה משקיו 4 אדא אמר הרא אלריים בנידוי אנס: ענדנא פי אלבניסה מוצע מיוחד ללאבילים ברבות ארא בארך שליח צבור פי לילה אלאחר משקיו 6 רסומנא פי יום ט' באב הל יגדי בתנייר תטניות ראינא מרב נחום אלחזן אלברדאני קטע טלי מסחים 7 אדא יום י"ד פי ניסו יום אלסבת יגוז כויצטא

ארא חלף אנסן לא יאכד קנין אברא

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> M. Kat., 17 a. <sup>5</sup> M. Kat., 23 a. <sup>6</sup> Ibn Gajet, w"w, I, 23, bot.? <sup>7</sup> Pesahim, 65 b.

(Fragment 105; leaf 2, recto.)

į אדא כאן ראש חדש בחול ולאין יקאל אלהינו כתובות אמראה שכת מן זוגהא אנה יקדר פי תעניות 1 קיל אן באלשם לא יתעשון אלתאמן אכד נהאר נדה אדא נאם בעל קרי עלי משכב נדה נדה משכב נדה ווב וובה ומושבם יבמות 2 אלחליצה אינוז יכון כון אלה' אלחאצרין אלאב יבמות<sup>3</sup> ארא אמתנע אליבם מן אליבום ואלחליצה אלדי פי אפואה אלנאם אין טומאה ממת יבמות 4 אדא ולר ממור פי כם יכתן מן אלנאס שבת 5 אדא נסי אלכתאן סכין אלכתאנה יום אלסבת בתרא ארא כאן בין ידי צבי לם יבלג אלתכליף

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Deals with השכה משכק, Taanit, 30 a.

<sup>2</sup> Yebamot, 101 a.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Comp. Pardes, 23 c. <sup>4</sup> Comp. Tur, II, 265.

**<sup>5.</sup>** 

<sup>5</sup> Shabbat, XIX, 1.

## (Fragment 105; leaf 2, verso.)

| יר גטים ¹                           |
|-------------------------------------|
| אן צאחב אלהלכות גרולות קאל שפוסל    |
| מוֹ שבועות                          |
| ראובן טאלב שמ בדינרין ונצף וכתב     |
| יו גטים י                           |
| החוגנים הישמעאלים לא יבואו למצרים   |
| 2 נטים                              |
| ראובן והב רבע לה לשמ' מתנה גמורה    |
| אלדרג אלתאני עשר                    |
| שאלות לרבנו האיי זל                 |
| א וצלתה מן אלבצרה בתרא <sup>3</sup> |
| תלאמרה גלסו פי דאר ראס מתיבה סורא   |
| ותנו מעה המוכר את הבית לא מכר       |
| בתרא <sup>3</sup> בתרא              |
| ומכתשת קבועה אבל לא את החקווה       |
| נוד בתרא <sup>3</sup>               |
| בער הלסית ' ומצולה                  |
| מֿ בתרא נֿ                          |
| ים וממל שנשאו ונתנו                 |
| י בתרא <sup>3</sup>                 |
|                                     |
| על האמור בתלמור מן התוספה תנו רבגן  |
| המוכר את בית הבד מכר את הסירים 5    |

<sup>1</sup> Harkavy, Responsen, 312.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid., 313.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Baba Batra, 65 b-67 b.

י Our texts have הולסית; Rabbinovicz records also הילסית and הולסית.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read כברים? Comp. Rabbinovicz, ad loc.

### VIII.

Fragment 2634, MS. Heb. C 18, ff. 35-38, Bodl. This fragment consists of a quire of four leaves, written in Syr. square characters, 4to, vellum. Though the writing is largely obliterated, the missing portions can readily be supplied, as will appear from an examination of the dotted words in the appended copy of the fragment. It must have belonged to a collection of Geonic Responsa, eight of which are preserved in our fragment. No author is mentioned, the seventh alone being elsewhere ascribed to Sherira, and the only indication of the time of the fragment is afforded by the reference made to the Gaon Zadok (about 823), leaf 38, recto, line 10.

The first Responsum in this fragment deals with a peculiar modification of the law of dowry and jointure, as it was developed in certain places outside of Babylonia, In these places it was customary for the bridegroom to sign a contract in which his future wife's dowry, together with such gifts as he himself made to her at their marriage. were set down and appraised greatly beyond their actual value<sup>1</sup>, and the provision was made that, on the decease of the husband, or in the event of divorce, the woman was to receive the fictitious amount therein mentioned. practice led to much litigation, and in many cases worked injustice to the heirs of the dead man. The Gaon, questioned as to how the real value was to be determined, advised strongly that the custom, which he describes as "robbery" and "deception," be entirely abolished, and the practice prevailing in the academies of Babylonia and in the places under their jurisdiction be adopted in its stead. The Gaon feels so strongly upon the subject that he quotes the form of contract in use in Babylonia. this is probably the oldest form of the כתובה containing a jointure provision, it deserves to be translated here,

י Comp. שערי צדק , p. 56°, No. 16: חקק העיר צדק בכהובותיהם פעמים שמכנסות , p. 56°, No. 16: בגדוניא דבר מועם וכותבין להן ממון הרבה כפלי כפלים במח שהביאה.

After an introduction, in which he lays stress upon the fact that the appraisal of the articles mentioned in the contract is strictly in accordance with their real value. the Gaon continues (leaf 35 verso, lines 7-13): "And this is the dowry which she brought to him: jewellery and ornaments of such and such value; wearing apparel of such and such value; and pillows and bedding of such and such value; and N. N. [the bridegroom] has consented to add to the prescribed marriage portion [כתוכה] silk of such and such value; necklaces (?) of such and such value; wearing apparel of such and such value; and garments of such and such value. The above-mentioned N. N. takes upon himself and his heirs after him the obligation to pay out the value of this marriage portion, together with the addition made by himself. And this dowry has been delivered to the bridegroom, and it has been clearly seen [by the witnesses] that its value is exactly as herein set down."

The second Responsum likewise deals with the law of dowry. The Gaon was called upon to decide a case in which a creditor lays claim to the dowry of the debtor's The peculiar feature was that though at the time of the man's death the husband and wife lived in harmony, there had been a quarrel, on account of which the woman had carried away, out of her husband's house, all granted her by her dower rights, and had deposited it with a third party to secure it against her husband. After this occurrence the man contracted a debt, and then happened his death, the dowry articles all this time remaining in the safe-keeping of the appointed guardian. The Gaon decides that the creditor cannot claim them in payment of the money owing to him, in view of the fact that the debt owing to the woman, that is, her dower rights, antedated the debt owing to him. He states explicitly that this decision was not influenced by the fact that the dowry had been deposited outside of her husband's house; in all cases the widow is the preferred creditor.

The third Responsum treats of a case classified as usury. Peddlers were in the habit of bartering junk, flax, wool, &c., purchased in the city, for wheat, barley, and other country produce. The wares they carried with them to the country were purchased with borrowed money, and they stipulated to repay the debt in kind: for a certain sum loaned the creditor would receive a number of measures of wheat, or other produce. In the interval between the contracting of the debt and its payment on the return of the peddlers, the price of natural products would rise, the benefit of the augmented market value accruing, however, entirely to the creditors, and not at all to the peddler-debtors. The Gaon condemned the practice as usurious, and decided that an arrangement for the payment of a debt in kind was permissible only if the produce was at hand.

The fourth Responsum deals with the law of slavery. If a Jewish master has had a Christian slave for a twelvemonth, and his efforts to induce him to accept Judaism have been unavailing, he must dismiss him. The same decision occurs in several other Geonic Responsa not identical with ours <sup>1</sup>.

The fifth Responsum warns against resorting to a legal fiction in order to evade the law of Sabbath rest, even as applying to domestic animals. A man is not permitted, the Responsum says, to lend his cattle to a non-Jewish neighbour, who will make use of them, over a holiday or a Sabbath; nor is he permitted to dispose of them by mock sale, for if the law refuses to countenance a legal fiction in the case of usury and castration, surely the Sabbath law, which transcends these in importance, must be guarded against even the shadow of an infringement. Though this is a subject frequently dealt with in the Geonic Responsa literature<sup>2</sup>, yet the Responsum under discussion occurs in no other place.

¹ Comp., for instance, y"v, p. 26a, No. 21; Müller, nnen, pp. 127, 132, 215, and 270.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. הדלות שכוקות, ed. Müller, p. 66, No. 125, and הדלות pp. 16-19 of the Introduction, and pp. 52-62 in the body of the book.

The sixth Responsum deals with two phases of the law of slavery. It decides, first, that an oral declaration before witnesses, by the master, that a certain slave belonging to him has been manumitted, is binding upon the heirs of the master: in case he should die before he writes the bill of emancipation, they are compelled to give the slave his liberty by executing the written instrument. In other words. in Jewish law the execution of the bill may be but a second step in the process of manumission, the first step having been the oral declaration before witnesses. Furthermore, the manumission of a slave. whether by oral declaration or by a written instrument. need not be in Hebrew; any other language will do as well. In substantiation of this decision, the Gaon refers to an interesting historical fact. He tells us (leaf 38, recto, lines 7-11): "It is related of Nathan ben Shahriar1, a member of the family of the Exilarch, that on his deathbed he issued the order, in Arabic, that his male slave N. N., and his female slave N. N., were not to be owned by any one after his death. There were only these words. no formality customary in such acts was observed, and no written instrument was executed. The matter came before our lord, the light of our eyes, our master Rab Zadok Gaon, may his soul rest in Paradise, and he decided that according to law they must be set free, and he compelled the heir of Nathan, Shemaiah, who was the son of Isaac2, the Resh Galuta, to write a bill of manumission."

The law of slavery is also dealt with in the seventh Responsum, the only one in our fragment found elsewhere, namely, in אַערי צרק, p. 26<sup>b</sup>, No. 29, where it is ascribed to Sherira. The question considered is the sort of extraneous indications that may be accepted as proof of the emancipation of a slave in cases in which no bill has been made out. A man had sent a slave of his to school, and had him taught the reading of the Torah and the Prophets, and

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp., Schechter, Saadyana, pp. 75-7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Usually known by his Persian-Hebrew name, איסקוי.

later the slave had been married with all the ceremonial observed at the marriage of a free man, as, for instance, the recital of the "seven blessings." On the death of the master, who left a young son, the slave insisted that these circumstances indicated his emancipation. The matter was brought before the court, which finally granted him his liberty, in order to secure to the heir the dead man's fortune, which had been entrusted to the slave. The Gaon considered the decision of the court not justifiable. That he had educated him and had his marriage ceremony performed as though he had been freed, had been reprehensible acts, but they could not be adduced as proofs of manumission. Reading of the Law before a congregation might have been accepted as such proof, but not mere ability to read the Scriptures.

The eighth Responsum is in an incomplete condition, and deals with the hermeneutic rule, שני כתובים הבאים כאחד אין.

## (Leaf 35, recto.)

עצמו בדין הוא שיכולין למחות על ידו ושכתבת מנהג שלנו כשאנו נוסאין אשה בשעת נישואין יתן לה אביה בגרים ותכשיטין ואנו שמין את הבגדים יתר על דמיהם ועומד חתן ונותן לה במתנה כך וכך זהובים ותחזור כלה וחשים אותן במתנה עם מה שהאביאה מבית אביה בנדוניה שלה 5 ויכתבו עליו שטר בממון הרבה ושטר מחוזק ומקוים בקינין ויכתבו על החתן שטר מקוים ונעשה צאן ברזל אם מת תטול הכל כל מה שכתבו בכתובתה או לא או אם תתגרש שתטל הכל או לא או אם אמדה . . . . הזהובים הכתובים בכתובתה או תטול בגדים שהביאה מבית אביה וֹאֹם מן הרץ שתטול מה שהיביאה באיזה שומא תטל אותם בשומא ראשמוו בשׁעֹּה הֹנשׁוֹאִין . . . . . שומין עכשיו אם תטל נדוניא שלה שלם ומפס בלבד מאתים כספים יליף מרגא כך ראינו שמנהג שׁלֹבֹם מֹשׁוֹנָה מֹמֹה שׁנֹהוֹנֹ בכל מקומות ישראל ואין מנהג רע ומכוער ממנהג שלכם ויש בו משום גול ויש בו משום גנבת דעת . . שמתקהלים ויושבים זקני ישראל במסיבה וכותב אבי כלה בגדים מאה מנה במאה וחמישים 15 ושוי אלף באלף וחמש מאות על חתן עשוק וכותבין שטר מקוים ומחוזק עליו מה אתם אומ' בנפשיכם ולא עוד אלא נותו לה אלף זוו במתנה ומעורבתו עם מה שנתן לה אביה וקורא אותן נדוניא ונדוניא שלה הוא לאחר שנתן לה אלף זון קורא אותו נדוניה וחוזרת וכותבת עליו שטר באילו ואילו וקורא אותו שלה אם כן לדבריכם הוא אין לו תוספה כלל לא כך אגו אומרין כמה 20 פעמים בתלמור <sup>2</sup> עיקר כתובה ותוספת כתובה היכן היא תוספת כתובה שלו ואם תאמר חוזר וכותב עליו זה שנתן לה במתנה אחר ממנו ויקרא על שמה

 $<sup>^1</sup>$  Read שהביאה or מביאה.

<sup>2</sup> Ketubot, 90 a, and in many other places.

(Leaf 35, verso.)

ולא עוד אלא שחוורת וכותבת עליו בנדוניא אין אנו יכולין לדון בכך ועוד כיון שיש שום שלשקר היאך אפשר לעמוד על שיעור שום זה פעמים ששמין מאה במאה וחמשים ויש ששם מאה במאתים יש ששם מאה במאה ושלשים כיון שאין הדבר באמת היא אין לו קיצבה לשום מנהג בישיבות ובבבל ובכל 5 של . . . היאך אפשר לפסוק הלכה בדבר מקומות ישראל כן הוא משנתן לה אביה לכלה שמין אותו בערים באמת וצרק מה ששוין וקוראין נדוניא וכותבין בשטר כתובה ודין נדוניא דהנעלת עלוהי מן דילה תכשיטין כך וכך בגדים כך וכך כרים וכסחות כך וכך וצבי פלוני דנן ואוסיף על כתובתה שירי מן כן וכן פתיכתא כבלי 10 מן כן כן מאני דלבושא שוי כן כן וכסויא שוי כין כין וקבל פלוני דנן אחריות כתובתה רא ותוספתה עלוהי ועל ירתוהי בתרוהי ואיתהנפס נרוניא רא ליד חתנא וחזינא רשאוי הדין שומא רמפרש לעילא דכיון דכתבין הכין בתר כן כד מגרש לה לא יכיל למיטען ומימר דלא הוה שאוי ההיא נדוניא ההיא שומא דכתבי עלאי ואנא משתבענא ומפקענא בו דאמריז ליה כבר מפרש בכתובה דשמניה וראי שאוי ויהיב ליה כל דכת' בכתיבה מיהא לית לה למשקל דינרי עינא אלא שמיו כל בגדים שלה ואפילו בלאות שעליה דאמרינן 2 אלמנה רב אמ' שמין מה שעליה ושמואל אמ' אין שמין מה שעליה והילכתא כתב ואם היא מורדת אין לה אלא נדוניא בלבר נוטלת כמות שהוא ויוצאה בין שישנו כמות שהו בן שבלו עד-למחצה על בעלה שמין ברול לשליש ועד לרביע"; ואם עשתה את נדוניה צאן ברול על בעלה שמין 20 אותו בשעת יציאתה מביתה מה שחסרו נוטלתן בעיניהם והחסרון בין תיים אותו

י מתיקה is certainly identical with אהרייהא, Kiddushin, 9ª, the meaning of which is, however, doubtful; comp. Rashi, ad loc., and 'Aruk, s. v. מכיל (ed. Kohut, III, 437). I think that כבלי in our text is the explanation given by a glossator to המיכה, which he takes to be a kind of necklace.

<sup>2</sup> Ketubot, 54 a.

<sup>3</sup> Ketubot, 63 b, below, to 64 a.

<sup>4</sup> Read ביניתיים.

#### (Leaf 36, recto.)

משלם בעלה: 1 ומנהג זה ששאלת אם מת תטול כל שכתב לה בכתובתה ובלבר שיהו בגרים שהביאה קיימין תטול אותן בעיניהם באותו שום שלעיל שמתחילה והפחות בין תיים 2 ישלמו יורשים וכין אם גרשה כך הוא הדין אבל אם מרדה אין לה אילא בנרים ותכשיטין שנתן לה אביה וששאלת ראובן שהיתה לו אשה ונפל קטטה ביניהם ונטלה בגדיה ותכשיטי הבעל והלכה לבית אביה אמרה מתיראה אני מבעלי זה שיאכל כל מה שהבאתי מבית אבה ויפסיר כל מה שיש לי ואחר כך מוציאני מביתו ואין לו מה שאפרע ממנו אילא נפקיד בגרים ותכשיטין על יר שליש שלא יטול אותם ורצה בעל בכך והשלישו אותם ועשה שלום עם אשתו ואחר כך לוה ראובו ממוו מבני אדם ואכל ומת ובא בעל חוב לתבוע ממינו והאשה לחבוע סם בתובתה ונדוניה שלה: אותן בגדים ותכשיטין שהשלישו האויא תפיסה מחיים או לא יש לו לבעל חוב לנבות מהן אולא או דילמא כיון דתפס תפס כך ראינו שאותו בעל חוב אין לו לגבות עד שתיגבה אשה כתובתה מפני שכתוב בשאלה לאחר שעשה שלום עם אשתו לוה ונעשה שטר כתובת אשתו קודם כמה שנים למלוה שלזה ושנינו<sup>3</sup> מי שהיה נסוי 4 ארבע נשים ומת הראשונה קודמת לשניה 15 ושניה לשלישית ושלישית לרביעית אלמה כל דקאדים קארים נאבי וקאמרינן ברישיה 6 מדקתני הראשונה קודמת לשנייה ולא קתני ראשנה יש לה שנייה אין לה מיכלל ראי קרם שנייה ותפס לא מפקינו מנה שמעת מינה בעל חוב מאוחר שקדם וגבה מה שגבה גבה לעולם אימ' לד מה שגבה לא גבה ומאי קודמת לגמרי כירתנן בן קודם לבת שויוה רבנן לבעל חוב מוקדם לגבי בעל חוב מאוחר כבן 20 לנבי בת דכמא דאיכא בן לא שקלא בת בעלי חובות נמי עד דמשתלם בעל חוב ראשון לא גב בעל חוב שיני מידי מן חוב דיליה והכא וראי אשה אי 6 קודמת

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> This view is not accepted by all the authorities, comp. Asheri, Nachmanides, and R. S. B. A. to Ketubot, 63 b-64 a, and Jacob ben Asher, Tur Eben ha-Ezer, LXXVII.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read בינתיים.

<sup>4 =</sup> ישוי.

<sup>6</sup> Read 11.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ketubot, X, 5; 93 b. Ketubot, 90 a.

(Leaf 36, verso.)

## איוה הוא נשך <sup>1</sup>

לפני בעל חוב הילכך תיפרע כל כתובתה ואם יותר הדבר יפרע בעל חוב וכיון דהכין הוא מה לי תפס מחיים מה לי לא תפס כלל בין כך ובין כך כתובה שלאשה זו קורמת לבעל חוב זה בין תפסה בין לא תפסה בין מקרקע בין מן מטלטלי וששאלת סוחריו מחזריו בעיירות ובכפרים ומוכריו גרוטאות ופשתו וצמר ובשמים וקובציו חטים ושעורים ושעוח ושאר דברים ונוטלין ממון מבעלי בתים על שעוה ועל חטין 5 ושעורין ופוסקין עמהן כך וכך קפיזים בדינר ונוטלין ממון וקונין מקח זה ומוכריו להן ומרויחין כשפורעין את הפירות הוקרו מותר לתן להן פירות או יתנו להן ממונם ובעלי בתים כבר עיכבו ממונם בידם זמן הרבה אם תאמר יחזירו להם ממונם לא ימצא מי שׁילוֹה להם ממון ותנעל דלת בפני לוין ואם יתנו להם כמה שפסקו אסור 10 או מותר שמוכרין ביוקר והרויח בעל ממון היאך נפסיק ביניהם כך הוא הרין בעלי בתים אילו שנותנין ממון לסוחרים אילו ופוסקין עמהן כך כך קפיזים בדינר אם בשעה שיתנו להם ממון ישנן לאותן חיטין ושעורין בבתיהם ואפילו קצת מ . . . . שרוצין ואפילו כפליים דקאמרינן כולם יש לו מותר ואם אין להם בכתיהם אסור 2 רקאמרינן אין לו אסור והקילו חכמין בדבר זה דקא 15 אמרינן 3 אמ' רב הונא יש לו סאה לוה סאה סאתים לוה סאתים ור' יצחק אמ' אפילו אין לו אלא סאה ל לוה על זה כמה כורין והלכה כר' יצחק דקאתי ר' הייה כואתיה רקאמרינן תאני ר' חייה לסיועיה לר' יצחק טיפת יין אין לו טיפת שמן אין לו הא יש לו לוה עליה כמה טיפין אבל וראי כדבר זה מלוין להן זהובים ואחר כך הולכין לעיירות וקובצין חטים ושעורין ושאר מינין אסור לעשות כן שריבית 20 נמורה היא ואפילו יש להם לסוחרים על אנשים בעיירות ובכפרים חטים ושעורים יעראן לא נבאום ולא קבצום אסור ללות עליהן ולקבץ רמיהן דקאמרינן אמא

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> These three words at the top of the page are written by a later hand, evidently a memorandum, referring to the chapter אוה הוא כדן of the treatise Baba Mezia, treating of the laws of רבית, under which the Gaon classifies the case put to him.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Baba Mezia, 63 a.

<sup>3</sup> Baba Mezia, 75 a.

<sup>4</sup> This is the reading of different MSS. of the Talmud, the printed text reads: יש לו סאר ; comp. Rabbinovicz, Dikduke Soferim, ad loc.

אמר 5.

#### (Leaf 37, recto.)

ראבא האי מאו דיהב זווי לקוראה וקא אולו שערי שֹׁעֹרי ארבאה ארבעה וקץ ליה הוא חמשה חמשה אי אית ליה שרי ואי לא אסירי פשיטא לא צריכא דאית ליה אשראי מהו דתימא כי עד שיבוא בני או עד שנמצא המפתח דאמי ושרי קמש' לן כיון דמחסרו גוביאנא אסירי האפילן מאן דאית ליה פירי בארעיה וקא מיזרבנין בחד שיעורא אסור ב למיקץ ליה למלוה טפי מו ההיא שיעורא דאמ' ראבא האי מאו דיהב זווי לנינאה למיזבן קארי וקאמיזדבנין עשרה קארי בני זרתא זרתא ואמל' יהיבנא לך עשרה בני גרמידא גרמידא דאי איתנין בההיא שעתא שרו ואילא אסור פשיטא מהו רתימא ביון דמימילה קאראבי שרי קמש' לן כיון דליתנון בעידנא דקא שקיל זווא אסור 2 ואם תאמ' משום דעיכבו ממונם בידם אם כין אגר נטר לי קאשקלין האמ' רב נחמו 10 כללה דריביתא כל אגר נטר לי אסור במן הלין טעמי דינא הוא רמהדרי להון ממונא בעיניה או דפסקין בהדיהין כי היכין דניחא קמי שמיא וקאים תרעא לעלמא דקא אמרינו לוין על שער שבשוק וכן הלכה ומי שיש לו עבד נצרי וגילגל עמו שנים עשר חדש ולא רצה למול אסור לו להשהותו ומוברו לאלתר ראמ' ר'3 יהושע בן לוי הלוקח עבר מן הגוי ולא רצה למול מגלגל עמו שנים עשר במאן החוזר ומוכרו לגוים וכך הלכה ואי קשיא לך אמרוה<sup>3</sup> רבנן קמי דרב פפא כמאן דלא כר' עקיבא ההיא דר' עקיבא סובר לא מקיימינן כלל דתנו רבנן מקימין עברים שאינן מולין דברי ר' ישמעאל ר' עקיבא או' אין מקיימין דאפילו שנים עשר חודש אין מקיימין והלכה כר' יהושע בן לוי ואסיר ליה לישראל להשביר בהמתו לגוי לרכוב עליה בין ביום טוב בין בשבת מפני שמצווה ישראל על שביתת בהמתו ושורך והמורך וכל בהמהך 20 כעצמו שנ' אתה ובנך ובתך ועבדך ואמתך ובהמתך וכתוב למען ינוח שורך וחמורך וכ' ולהערים ולמכור בהמה לנוי מערב שבת ולחזור וללוחחה למוצאי

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Baba Mezia, 63 b; the text of the Talmud as given here differs from the printed one and also from the reading found in MSS. Notice especially אור וואכר וואכר, and comp. Tosafot, s. v. אורכר.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Baba Mezia, 64 a. <sup>3</sup> Yebamot, 48 b.

### (Leaf 37, verso.)

שבת אסור איסור גמור השתא הערמת ריבית שאסור ממון הוא ואסור 1 סיר:ס בחוצה לארץ שהוא איסור קל הערמה דילהין איסור <sup>2</sup> הערמה דשבת דאיסורה איסור חמור ומוזהריו עליה בכל התורה על אחת כמה שהערמה אסור וששאלת אדם בארי 3 שאמר לשני עדים היו עלי עדים ששיחרתי את עבדי זה ואף שפחתי 5 זאת בפניהם ולא קנו מידו ולא כתב להם גט חירות יש לו לחזור עליהם ולהשתעבר בהם או לא קינין מהני בנט חירות או לא אי נמי כתב להם בלשון ישמעלים שפחתי זו ועבדי זה הן בני חורין ואין בו קנין יצאו לחירות או לא כך ראינו דקינין מהני בגט חירות טובא ולמאי הילכתה דאי קני מיניה כותבין גט חירות ואי לא קני מיניה אי אמר אית לכון רשותא למיכתב גם חירות כתבין ואי לא לא כתבין אבל וס לחזור ולהשתעבד בהם אינו יכול ויצאו לחירות מאי טע' כיון דאמר לעדים היו עלי עדים ששׁוֹחֹרֹתוֹ את עבדי ואת שפחתי זאת מאלתר דנפקו להו לחירות דקאמרינן <sup>4</sup> ביאתא רב דימי אמ' ר' יוחנן מי שאמר בשעת מיתתו פלונות שפחתי אל ישתעבדו כֹה לֹאחֹר מֹוֹתֹי כֹוֹפִין את היורשום וכותבין להם \* גם שחרור ואמרינן \*

המפקיר עבדו ומת אותו עבד אין לו תקנה אמל' רב אשי לאמימר וה כי אתא רב בימי אמ' ר' יוחנן <sup>7</sup>מי שאמר בשעת מיתתו וכו' אמל' אמימר דרב דימי טעותא 15 היא אמל' "רב אשי מאי טעותה דלא אמ' בלשון שחרור האמ' בלשון שחרור הכי נמי דהאוי בן חורין ואמרינן⁴ דסקרתא דעבדי דאיזדבין לגוים כלו מארואתהו בתראיי אתו לקמיה דרבינא אמ' להו 10 איזלו הדרו על בני מרואתכון קמאיי די דיכתבון לכון גיטא דחירותא אמרו ליה רבנן לרבינא והאמ' אמימר המפקיר 20 עבדו ומת אותו עבד אין לו תקנה אמ' להו רבינא אנא כרב דימי סבירא לי אמרוֹ ליה והא דרב דימי טעותא היא אמ' להו ומאי טעותא דלא אמ' בלשון שחרור

<sup>1</sup> Baba Meria, 62 b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Baba Mezia, 90 b; instead of איסור read אסיר.

s ארם בארי is one who is not a שכיב כרע, to whom reference is made further on, line 12.

<sup>4</sup> Gittin, 40 a.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read הלה.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> The editions of the Talmud read העבר.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> From אמימר is missing in the editions.

<sup>.</sup> הא אמרה = 9 אשי missing in the editions.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Editions: זילו אהדרו אבני מרוותא קמאי ויכתבו לכו.

### (Leaf 38, recto.)

האמ' בלשון שחרור הכי נמי: שמעינן מן הלין שמעתתא רכיון דר' יוחנן ורב אשי ורבינא דבתראי אינון 2 הכין קאמרין דכי אמ' בלשין שחרור יצא לחירות הילכתה כואתיהון וליתה לדאמימר דאמל'<sup>3</sup> לרב אשי אנא כשמואל בר יהודה סבירא לי הילכך ארם זה שאמר לשני עדים היו עלי עדים ששיחרתי את פל' 5 עברי ואת שפחתי זאת יצאו לחירות וכופין את יורשיו וכותבין להן גט שחרור: וששאלת אי נמי כתב להם בלשוו ישמעלים הו בני חוריו ואיו סיניו יצאו לחירות אולא: כך היה מעשה באחד מן בני נשיאה ושמו נתן בר שהריאר והיו לו עבד ושפחה וצוה ואמר פל' עבדי ופל' שפחתי לא ימליבהום אחד מן בעדי 1 ולא קינין הוה ולא גם חירות הוה ואתא לקמי אדונינו מאור עינינו מר רב 10 צדוק נאון ניחא נפשיה בגן עדן ופסק להו דינא דיצאו לחירות וכפייה ליורש דנתן שמעיה בריה דיצחק ראש גלותא וכתב להון גיטא דחירותא וששאלת ראובן היה לו עבר ושפחה והולידו בן עמר ראובן נטל את הבן והכניסו לבית הסופר וקרא תורה נביאים והיו אותן עבדים ושפחות <sup>5</sup> משמשמים את אדוניהם והיה ממון האדון ביד העבד עמדו עשרה מישראל וברכו לעבד ושפחה שבע ברכות בפני האדון ולא אמר להם כלום והולידו בנים לאחר מכין ולא אמר האדון אתם בני חורין ולא כתב להם גט חירות ומת האדון ועמדו בית דין ועשו פשרה עם העבד שלא יאבד ממון המת וכתבו לו גם חירות ויש לו לאדון בן קטן כשיגדול הבן יכול להחזירו לעבד לעבדות או לא אותה ברכת חתנים מועלת להם או לא: וגט שנתנו להם בית דין מועל להם או לא כך ראינו שאותו הבן 20 שהכניכו רבו לבית הספר וקרה תורה נביאים לא יפה עשה רבו שלימדו תורה

<sup>.</sup> הא אמרה= 1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The words דבתראי אינון refer to חוצי ורבינא only.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Gittin, 40 a. <sup>4</sup> Arabic : عدى احد من بعدى .

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read העבר וחשפחה אותו העבר.

#### (Leaf 38, verso.)

ראמ' ר' יהושע בן לוי אסור לאדם שילמד את עבדו תורה ' מיהא אף על פי שקרא תורה ונביאים עראן 2 עבד גמור הוא ואם תאמר דקא קשיא היא דתניא<sup>3</sup> או שקרא שלשה פסוקין בבית הכנסת לא יצא לאחרות<sup>4</sup> היתיר<sup>5</sup> מיכיו יצא ההיא כגון שקרא בספר תורה בעת תפילה בפני ציבור דההוא ודאי כיוו מידי באבי בעשרה וקרא בספר תורה אמרינו דשווייה רביה בו חוריו מידי 5 דהוה אתפילין דקא אמרינן 3 בשרבו הניח לו תפילין דיצא לחירות אבל בן עבד זה עדאן 2 עבד גמור הוא: ואביו ואמו וכל בניהם עבדים גמורים הם ואיז מועלת להן אותה ברכת חתנים שבירכו להן אותן עשרה ישראל ולא יפה עשו אותן ישראל שהוציאו שם שמים לבטלה דכי אמרינו <sup>3</sup> בשרבו השיאו אשה 10 דוקא אשה בת ישראל דנפקא לחירות דאמרינן מי איכא מידי דלעבדיה לא מעבר ליה איסורא וחוא עבר איסורא אבל כי האי מעשה לא נפק לחירות: הגט חירות שכתבו לו בבית דיו לא עשו ולא כלים: על פי מי כתבו להו אדוו לא שחררו ולא נתו להם רשות לכתוב לו יורשים לא עשאום בני חורוו הם מעצמן עשו ולא עשו ולא כלום לפיכך אותו עבד ושפחה וכל ולד שלהן וששאלת שני כתובים הבאים כאחד אין מלמדין 6 מאי זב עבדים גמורים הם פירושה תרין קראי דמפרשין חד פירושא וחד מילתא ואף על גב דאיכא בתלמודא טובא ולא איפשר לפרישנון לכולהון אלא פרישנא לך חד מות יומת המכה 7 אין לי אלא במיתה הכתובה בו מנין שאם אי אתה יכול להמיתו במיתה הכתובה בו שאתה ממיתו בכל דבר שאתה יכול להמיתו תלמוד לומר 20 מות יומת המכה מכל מקום: וכת' בגואל הדם הוא ימית את הרוצח מצוה ב

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ketubot, 28 a.

<sup>2</sup> בריין.

<sup>3</sup> Giltin, 40a.

<sup>4</sup> Read לחירות.

דא יתיר = 5

<sup>6</sup> Kiddushin, 58 a, and in many other passages.

<sup>7</sup> Baba Mezia, 31 b.

#### IX.

Fragment 2821-MS. Heb. f. 56, fol. 102 of the Bodleian, written in Syr. Rabb. char., 16mo, paper — is a Geonic Responsum with reference to travelling by boat on the Sabbath. The permission to do such travelling on the Sabbath is here shown not to be original with the Halakot Gedolot, but to have been inserted by the Gaon Mar Jacob ben Mordecai, who incorporated it in the famous collection to give his own decision more weight. The few decisions by this Mar Jacob that have come down to us show him to have been a man of extraordinary independence 1. As a result he was often accused by his opponents of pretending to have traditional authority for his statements; particularly he was accused of invoking the authority of Jehudaï 2. We are not in a position to decide whether these charges have a foundation in fact. However that may be, they go to show the attitude of the Geonim to the Halakot Gedolot in the form in which they had R. Jehudai's work. They felt it had been tampered with.

#### Recto.

מלח מן דרג<sup>3</sup> הביאו לפניהם תאי וענבים ודין ז' הא דתנו רב' אין מפלינין בספ' פחות מג' ימים לפני השבת<sup>4</sup> ומפ' בהל' גדו'<sup>3</sup> דכל היכא 5 דקנו לה שביתה בספינה מחולא שפיר דאמי למיתב בה בשבתא וסגויי מה לי מבעוד יום מה לי

<sup>1</sup> Comp. Müller, Mafteah, 73.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. above, p. 31, line 24.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Arabic (5) = Hebrew η1. <sup>4</sup> Shabbat, 19 a. Editio Venice, f. 17 a, line 15; ed. Hildesheimer, p. 81.

שלשה ימים קודם שבת הילכך
שפיר ראמי היל' כהדין פירושא
10 או לא — הכין חוי' דהא מילתא
ראשכחתון בהל' לא סבירא לנא
דמעיקרא משמא דמר יעקב
נאון בר מרדכי נע' איתמרא
והכין איסתבירא ליה דהא דתניא

#### Verso.

בסיפה <sup>1</sup> רבן שמ' בן גמ' או' אי <sup>נו</sup>
צריך על כוליה מימריה האיי
ואיסתברא ליה ראע"ג דיקימ'
לן הל' כר' מחבירו רבן שמע'
5 בן גמ' אביו היא ולא חבירו<sup>2</sup>
וליתיה לסבאריו דמר יעקב
גאון נ"ע ואפי' אמרי' הל' בהא
מילתא כרבן שמ' בן גמ' לא פליגין
אלא בענין פוסק עמו לשבת
לארכורה לשבתא 'לך ר' צריך
לארכורה לשבתא ולשוויי לה
הכירא דלא לידמי ליה גוי

#### X.

Fragment 2807—MS. Heb. c. 13, fol. 22, in the Bodleian, written in Syr. square char., 8vo, paper, on one side only. It is what is left of a letter addressed by a scholar at Bagdad to an outside community. The first seven lines read as follows: "... And thus whenever you have

Shabbat, 19a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The same statement is found also in R. Hananel's Commentary on Shabbat, 19 a.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> The editions read שמרה, while R. Hananel, ibid., and MS. Munich agree with the reading of our fragment.

transactions with the Government, I admonish you to let us know about them, that we may consult with the prominent members of the Bagdad community in the midst of which we dwell, namely, the sons of R. Natira and the sons of R. Aaron . . . . and then the Government will deal with you according as the Lord will aid your helpers. Thus do ye, and not otherwise, I adjure you."

There can be no doubt that the Natira referred to is the well-known supporter of Saadia in his struggle with the Resh Galuta; and it follows as an obvious inference that R. Aaron must be Aaron Sarajado, the opponent of Saadia. Of the children of R. Aaron we know nothing; while of the sons of R. Natira the names have been preserved, Sahl and Isḥak², as well as the fact that they were among the most prominent Jews in Babylonia. However, as R. Aaron Sarajado also was a man of wealth and influential connexions, it may readily be assumed that his sons, too, were counted among the leaders of the community.

The letter must have been written after the year 960, as it refers to R. Aaron as one who has departed this life (see line 5), but there is no clue as to the author of the letter. Unquestionably he must have been a man of considerable influence and high position; the whole trend of the letter makes that appear clearly. Identification of the writer with one of the Geonim is precluded by the fact of his residence in Bagdad.

#### Recto.

וכן כל הפיך ושאלה אשר יהי לכם מצד המלכות הגד תגידוהו לפנינו כי אז נצוה את בעלי בתים חשובים אשר בבגדד אשר אנחנו יושבים ביניהם בני מר' נטירא ובני 5 מר' אהרון זכר הנאספים לברכה וזכרון פליטיהם

י The Hebrew expression הפיך ושאלה is a locution modelled after the Talmudic phrase הפיך שבועה.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. Harkavy, Festschrift, in honour of A. Berliner, pp. 37-8; and Friedlander, J. Q. R., XVII, p. 753.

לקיְמָה ואז ישיבו לכם מאת המלך כאשר
יספיק י׳י׳׳ מעזנו בידם כן תעשו ואל תטשו

— ואחרי זה אנו מצוים עוד וכותבים אליכם
כתכי הזהרות ותוכחות לעורר את לבותיכם

10 ולהקיץ את שרעפיכם על מצות י׳י׳׳ אדנינו
מה תעשו ותחיו בו וממה תסורו ולא תמותו
כי כן חייבין אנחנו אולי נצא ידי חובתנו
בדבר הגדול הזה אשר קבלנו וכן יום ביום
תבשרנו בשלומכם כי שלום נפשנו הוא
15 כי אם אין צבא אין מלך ובאפס תלמידים
אין הוד לחכמים ויהי י׳י׳׳ בכסלכם וינהג
עמכם ועמנו במדת רחמיו וחסדיו הרבים
ישלומכם וברכותיכם וטובותיכם וכל הצלחותיכם
ירבו לער

#### XI.

Fragment 2634—MS. Heb. c. 18, fol. 40, in the Bodleian, written in Syr. Rabb. char. The writing is blurred in many places, but the illegible parts can be supplied easily, so that the text can be deciphered without difficulty. It contains seven Responsa, of the first of which but two lines are given, sufficing, however, to indicate that it dealt with a liturgical question. As no author is mentioned in connexion with any of the seven Responsa, it is an open question whether they were all written by the same author, and it is difficult to assign them to a specific date. In the view they take of certain Halakot, some of them show plainly that they belong to the early Geonic time.

2. The second of these seven Responsa deals with the passage Berakot, 5 b, שנים שנכנסו להתפלל וכו'. It is the opinion of the Gaon, that one of two persons alone in a synagogue may not go out before the other, lest the latter be disturbed in his devotions by being left behind as the sole occupant

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. Pirke R. Eliezer, III: . . . אם אין צבא and המלאך, ed. Amsterdam, fol. 12 a.

of the synagogue. From the expression אומידיא מן המזידא מן המזידא used in line 10, recto, it appears that the prohibition applies only to the services at night. This is in agreement with the opinion of the Geonim quoted by Rabbenu Hananel in the *Responsa*, ed. Lyck, and by Nathan ben Yeḥiel, 'Aruk, s. v. פרף, cd. Kohut, p. 19.

3. The Gaon prohibits the insertion of a phrase like אמת ויציב in the benediction אמת ויציב. He does not stop at this specific injunction, but goes on and sets up the general principle that the ברכת נאולה refers to the deliverance from Egypt, and has nothing to do with redemption in the future: hence no phrase pointing to the Messianic time is to be tolerated in this benediction. according to him. He fortifies the position he takes on this point by referring to the גאולה in the Morning Service as recited in the synagogue of the Academy, in which נאל ישראל follows immediately after מי כמכה. This view he shares with Rab Amram (Seder Rab Amram, 6b); and there can be no doubt that the old גאולה contained no reference to the redemption of the future, as appears clearly from a comparison of the various rituals with one another. The Ashkenazic Ritual has צור ישראל, and the Italian has גואלנו " צבאות, while the Sephardic has נואלנו " גואלנו. Indeed, it is doubtful whether, in the last, נואלנו is to be taken as a reference to the redemption at the end of time, seeing that the parallel passage, in the נאולה of the Evening Service, has כי פרה, the perfect form of the verb, hence an allusion to the past. It is noteworthy that the Ritual רומניא also has the reading בגלל אבות; but these words are followed not by חושיע, but by הושעת. Is this the original form of the prayer, or was the perfect tense of the verb a later substitution in accordance with the view of the Geonim that the גאולה refers to the past, and not to the Messianic time?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. Seder R. Amram, 19 a, first line. This insertion in the נאולה is, however, missing in the two MSS. of the Seder R. Amram in the library of the Jewish Theological Seminary of America.

- 4. The fourth Responsum deals with the question whether the Reader in the synagogue is to repeat ברכו for the latecomers. In the Geonic collection אינרי חשובה, No. 205, ed. Leipsic, 20 d, we have a decision by Sar Shalom Gaon on the same question, to the effect that the Reader is to repeat for those who have not recited the אינר. Our fragment, on the other hand, makes the explicit statement (lines 3-4, verso) that the Reader is not to repeat, even for those who have not recited the אינר. However, it would seem to me that the text of our fragment stands in need of a change; if we read ונכבר instead of א', in line 3, the difference between the two Responsa disappears entirely.
- 5. This Responsum contains an explanation of the term כץ החמה, derived by the Gaon from its use in Onkelos. In אשכול, I, 10, it is ascribed to Sar Shalom.
- 6. Here we have the opinion of the Gaon on the subject of אולייתא, discussed by the Talmud in Pesahim, 74 a-b. The Gaon shares the view expressed by the Rabed, in his חשנות on Maimonides השנות, VI, 17, according to whom the Talmudic permission covering אמלייתא extends to שלייתא a view opposed by R. Natronaï Gaon and others, who limit the permission of the Talmud to צלי Another interesting point in this Responsum is the reference to with hot water, the use of which is opposed by all authorities except Maimonides 3.
- 7. The last Responsum of the group contains a decision permitting the use of a fowl though it has been prepared with the liver. This must be an exceedingly old decision, for all authorities known declare fowl if the liver of the bird has been cooked with it, instead of being removed and broiled separately 4.

<sup>1</sup> Comp. Seder R. Amram, 15 a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. מיצרי חשונה, 263, ed. Leipsic, p. 24; הולכות סטוקות, 44 and 45; Maimonides, I. c.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Baal ha-Ittur, ed. Lemberg, II, 2d; Maimonides, l.c.; comp. also Müller, Mafteah, 279.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ε"π, 45; n"τ, l. c.; Müller, l. c., and 70.

#### Recto.

יונא מצלי האיי גוונא מקום לא קביע מקומה אבל כי האיי גוונא מצלי ...... יחיד בבית הכנסת ויוצא למלא י ושפיר דאמי ואין בכך כלום..... וששאלי כשנכנסין שנים לבית הכנסת אחד קדם וסיים בגאולה מהו להפסיק ולהמתיו לחבירו ויתפללו שניהם כאחד או דילמא כיון דתכף לגאולה תפילה לא צריך הרם 'שנים' שנים שמועה זו ושאמרו חכמ' שנים ' שנכנסו להתפ' וקדם 5 לא אחד מהו וסיים ולא המתיו לחבירו לא במש' היא ואין דומה לזו: וכן פירוש ב' שנכנסו להתפלל וקדם אחד מהן ויצא מבית הכנסת ולא המתין לחבירו ונותר חבירו לבדו בבית הכנסת כיון שרואה שנותר לבדו מטרפת דעתו ומיתירא מן המזיקין ועוקר לבו מן התפילה 10 ואין בו לכוון לבו ודומה כמו שלא התפלל לפיכך טורפין לו לאותו שקדם ויצא תפילתו בפניו: והא דמקום שאמרו להאריך אין רשאו לקצר ": יש שמאריכיו בנאולה שלאמת ויציב ואומ' יקים עלינו י'י אלהינו מלכותו גדלו ותפארתו ומאריך הרבה ושנה 4 או לא: כך ראינו שאי אפשר לאמר כן משני טעמ' אחר שכך שנינו 3 בשחר מברך ב' לפניה וא' לאחריה בערב מברך ב' לפניה וב' לאחריה וכי תימא אחת ארוכה ואחת קצרה בערב הא דאמור אכל באמת ויציב א' אחת לאחריה היא וכיוו דאחת היא היאר אפשר לומר אחת ארוכה ואחת קצרה והלא אחת היא: טעם אחיר אמת ויציב כולה אין בה בקשה ורחמים כל עיקר אלא סידר יציאת מצ' בלבד 20 ומעשה שהיה היאך אפשר לומר יקים על 5 מלכותו ולבקש רחמים הו לכן לא מיתבעי למימר וכל שכן שא' 6 בב' ישיבות ובבית רבינו אין אנו אומ' אילא י'י'י ימלוד לעולם וער משאמרו יש' על ים סוף ..... ..... צבור הפודם על שמע ונומר את הסדר שהוא שאומר ברכו בשביל בני אדם .... 25 .... לאחר שאמ' שליח ברכו: או נמי בני אדם שנכנסו לאחר שאמ' שליח ... ולא מש .... יש בכך משום

 $<sup>^1</sup>$  = מלאכהו ב' Berakot, 5 b; the reading of our fragment differs from that of the editions, as well as from that given in MS. Mun.

<sup>3</sup> Mishnah Berakot, I, 4; Gemara, ibid., 11a.

<sup>\*</sup> Read : עלינו כן או לא ; comp. line 12.

<sup>.</sup>שאין אומרין = 6

#### Verso.

אין זימון למפרע או לא מה עינין זימון ואין זימון למפרע..... בברכת המזון וברכו משום שהסדיר שבחו שלהק' ולהתפלל ..... עינין זה על זה אילא כך הלכה אם אותן בני אדם שנכנסו כאחד ולא קראו קרית שמע אל יחזור ויאמר ואם אמר מוצא שם שמים ה לבטלה היא: ושש' זמן הנץ החמה: הנץ החמה כמשמעה בשעה שמבקשת חמה להראות פניה כמשכתוב ויצא פרח ויצץ ציץ ומתרנ' ואנץ נץ בשעה שמאדים העולם וחמה מלבלבת לצאת כמות עשבים ואלנות שמבקשים להוציא עלין כמש' הנצו הרמונים תחילת הראות פניה ושש' תרנגולת אם נמלח תוכה יפה יפה ומדיחה יפה יפה ונתן מים ראשון 2 רותחין מכלי ראשון לתוכה או נמי מכניסה בכלי ראשוז מהו לעשותה מלאיתא שריא או אסירא: כך ראינו מלאיתא והרחא ברותחין כך אמרו חכ'<sup>3</sup> הא מלאיתא מאן דאסר אפילו פומה לתחת מאן רשארי אפילו לעיל והילכתא דמלאיתא שריא אפילו פומה לעיל ודוקא שלא נתן לתוכה תבלין מלחה משום דבלעי הצד 4 תבלין מן ההוא דם אבל ודאי מלחה ב מלחה והדיחה במשש' שמלחה והדיחה ברותחיו אפילו נתן לתוכה תבלין שריא: ותרנגולת שנתבשלה ונמצא בה כבד פחות מכזית זורק את הכבד ואוכל את התרנגלת ומותרת לכתחלה ואפילו היה יתיר מכזיתא זורק את הכבד ואוכל 20 תרננלת מה טעם מפני שכבד חרי הוא בעצמו: מה אוסר את תרנג' דם שפלט מן הכבד בוראי דם שפלט אינו הווה יותר מששים בתרנגלת לפיכד אינו אלא אסור הכבד ומותרת ועוד מצאנו שהק .... חכמ" אפילו בדבר שחמיר מזה הרבה רתנן 6 הלב קורעו ומוציא את דמו 6 דתנן 25 : קורעו אחר בישולו ומותר ששיעור מדם שחימה בשעת...

2 Reading doubtful.

בהמה נכנס דם שחיטה . . . נה . . .

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Pesahim, 74 b; the editions read כולייתא, while MS. Bodleian has 5 Read שהקילו. מלאיהא = מליהא of our fragment. יהצרון = מליהא <sup>7</sup> Read אל,

<sup>6</sup> Mishnah Hullin, VIII, 3; Gemara, ibid., 109 a.

#### XII.

Fragments 2760—MS. Heb. d. 48, fols. 13, 14; and 2826—MS. Heb. d. 63, fols. 60, 61 Bodleian; Syr. Rabb.; 4to, vellum. These two fragments not only are written in the same characters, but they actually belong together, so that 2826, fol. 61 is the continuation of 2760, fol. 14, and 2760, fol. 13 is the continuation of 2826, fol. 60. Whether the first quire of two leaves precedes the latter, or vice versa, cannot be determined. The arrangement I have made is based upon the fact that the first-mentioned set deals almost wholly with the treatise of Gittin, and the other set with Baba Mezia. I shall hereafter refer to the set dealing with Gittin as Fragment A, and that dealing with Baba Mezia as Fragment B.

These two fragments contain thirty-one Responsa, all, with the exception of four, being new material. Neither the author of the collection nor its date can be fixed; indeed, it is doubtful whether all the Responsa have one and the same author. The collection may be a later grouping of Responsa from different authors. Judging from language as well as subject-matter, Fragment A and Fragment B form each a unit, whatever their relation to each other may be. A possible exception may have to be made for Responsa 9 and 10, which do not seem to belong to Fragment A, and which, indeed, are found elsewhere, as will be shown presently.

Fragment A contains the following ten Responsa:

of the first Responsum only the end has been preserved, but even in its fragmentary state it is of some importance for the textual criticism of *Gittin*, 77 b. This passage in our text of the Talmud gives an anonymous discussion on a decision rendered by R. Joseph. In the Responsum, the Gaon ascribes the discussion to Samuel and Rab Jehudah. We must conclude that R. Joseph cannot be the well-known authority of that name, who lived two generations after

Samuel, but must be identified with אסי, the older colleague of Samuel, whose full name was Joseph.

- 2. The second Responsum also deals with Gittin (79 a). Besides explaining the text, the Gaon expresses his opinion as to the authoritativeness of the statement by Raba with regard to דשויות.
- 3. Here we have the very important decision, that an error in writing out a bill of divorce may be corrected between the lines without invalidating the instrument. Though this Geonic decision was found in the Responsa Collection, Mantua, No. 97, none of the codifiers from Maimonides to the present time refer to it, though the view expressed in it is opposed by them all. According to them, a bill of divorce is rendered void by a correction of its text. It is characteristic of the Geonic times that the Yerushalmi and the Tosefta are ignored—the very authorities used by the codifiers <sup>2</sup>.
- 4. The Gaon holds that a Gentile cannot be made a messenger to carry a bill of divorce. He makes no reference to the decision on the same subject rendered by R. Hananiah<sup>3</sup>, who, as a rule, was freely cited by the Geonim. The inference that our decision anticipated R. Hananiah's is not unwarranted. It should be mentioned that the text, especially in lines 23-24, is corrupt.
- 5, 6. These two Responsa contain explanations and decisions on matter contained in *Gittin*, 80. The interesting point is, that the Gaon maintains, that decisions are to be made with Samuel as against R. Ada bar Ahba, while the codifiers, including even so early an authority as Alfasi, decide with the latter against Samuel.
- 7. The Gaon states it as his opinion that the form of number had become obsolete 4, as it had originally been instituted for the places settled entirely by priests.

I On the relation of to Samuel, comp. Harkavy, Responsen, 274.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. Tosefta Gillin, IX, 8; ed. Zuckermandel, p. 334; Yer. Gillin, VIII, 50 c. <sup>3</sup> Comp. Müller, Mofteah, 72; and Harkavy, Responsen, 312.

Alfasi, as well as the other codifiers, gives very brief treatment to קרה; they, too, considered it an obsolete form.

- 8. This Responsum is the first in the Collection not dealing with divorce matters. Possibly it belongs to another Collection. According to it, a guardian of orphans appointed by their father before his death cannot transfer his charge to another without further formalities. He must appear in court and explain his situation, leaving it to the discretion of the tribunal to select a substitute.
- 9, 10. These two Responsa in the same relative order are found also in the Responsa Collection, Mantua, Nos. 88 and 89. The first of them demonstrates how meat may be used without מליחד. The second of them deals with the calling up to the reading of the Law. It decides, that in case not enough men are present at a public service who can themselves read the assigned portion, the same limited number of adepts may be called up a second and even a third time. It is noteworthy that in the Mantua Collection this Responsum is given in Hebrew, while our MS. has it in Aramaic. There can be no doubt that the latter is the original form. A similar decision, also in Aramaic, given on the authority of R. Natronaï, is to be found in Seder Rab Amram, 29 a.

Fragment B begins with Responsum 11.

- וו. Of this Responsum only the last sentence has been preserved. It deals with the subject אין ארם מוריש שבועה לבניו (Shebuot, 44 a).
- 11 a. This Responsum also treats of a subject in *Shebuot* (38 b), the difference of opinion between Rab and Samuel as to the amount of a claim justifying an oath.
- 12. Here we have a very important decision with regard to the Halakah, that no man may be fined on his own confession. According to the Gaon, this law cannot be applied in the case of אי תפס לא מפקיט. This, however, is not the view of the great codifiers, as can be seen from Tur, Hoshen Mishpat, I, 3 a, ed. Königsberg.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In later Geonic times this lenient practice was not permitted. Comp. also Alfasi, Hullin, VIII, ed. Wilna, p. 28, and Müller, Mafteah, 279, and Baal ha-Ittur, ed. Lemberg, II, 2, below.

- 13. The Gaon decides: המגביה מציאה לחבירו קנה חבירו (Baba Mezia, 8a). He adds that the questions raised by Raba do not imply that he rejected the principle; they merely indicate his abstract, theoretic interest in the matter, not any practically valid objections.
  - 14, 15 are brief explanations of Baba Mezia, 10 a and 12 b.
- 16. The Gaon explains the expression לכנים in Baba Mezia, 16a. A Geonic explanation of the same expression was known to Rashi. The latter takes it to mean the inner chamber of the Academy, while our fragment takes it to mean the innermost recess of the heart.
- 17. This Responsum is found also in y", p. 90, No. 28. It contains a description of the different kinds of documents enumerated in *Baba Mezia*, 16 b.
  - 18. A short explanation of Baba Mezia, 11 a.
- 19. In explaining the Talmud passage, Baba Mezia, 9 b, the Gaon speaks of three different classes of society: first, the aristocratic class, consisting of the Nasi, the Gaon, and the Ab-Bet-Din; second, the middle class, scholars and merchants; and the third class, slaves, watchmen, and habitual tipplers. The expression Nasi is rather startling; the expected word is Resh Galuta. The supposition at once suggests itself that Gaon and Ab-Bet-Din likewise do not refer to the Babylonian institutions, but to similar officials in Palestine or Egypt. But this hypothesis is disposed of by the fact that the words for "watchman" and "tippler" are Persian, and no Babylonian or Egyptian would have resorted to this language. We are therefore forced to the inference that Nasi stands for Resh Galuta, as it sometimes does in both Talmudim 1.
- 20. The Gaon gives a definition of מובת הנאה, and in explaining it he cites a Persian-Arabic saying, the meaning of which I confess myself unable to determine.
- 21. This Responsum is interesting on account of its explanation of the word חינרא, which occurs in Baba Mezia, 21 b, and, according to the Gaon, means "edge of a field."

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. also Seder R. Amram, p 51 b: . . . נשיאים וגאונים, and מ"ד, 4.

The Gaon evidently connects the word with the root אור , meaning "to frame", "to hedge about." However, he seems not to be right, as מונדא occurs in the Targumim in the meaning of "staff," a meaning that suits the passage in Baba Mezia.

- 22. This Responsum likewise is interesting from a philological point of view. The Gaon explains הרארא (Baba Mezia, 20 b) to mean "blockhead," like the Arabic הוצאה (?). I cannot conjecture the etymological basis for this explanation.
- 23-25. These three Responsa are brief explanations of Baba Mezia, 25a, Pesahim, 47b, and Baba Mezia, 6b, below. They contain nothing new 2.
- 26. This Responsum treats of the Halakah, אין הולכין בממון (Baba Kama, 46 a), and offers several interesting variae lectionis.
- 27. This Responsum is allied with the last. It discusses a point in Baba Batra, 92 b, where the Halakah just mentioned, אין הולכין וכו', is fully treated.
- 28-31. The last four Responsa offer explanations of Baba Batra, 93 a, 93 b, 95 b, 97 a. Responsum 29 is particularly interesting. The Gaon had a reading different from our text, and his reading is not without Halakic importance.

### (Leaf I, recto.)

ז ואמ' רבנן מעשה רב ודקשיא לך מאי שנא מההוא גברא דורק גיטא לדביתהו<sup>3</sup> התם נמי נימא עד רמאטי גיטא לידה מאי דאמי הכא להתם התם רשות הרבים היא וקרוב לה וקרוב לו לא מחזק בירה דילה משום הכין אמל' שמואל לרב יהודה 4 התם חצר דילה היא אי גמי

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Did the Gaon think of גורא, "bank of a river"?

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> The words אמל' שמואל לרב יהודה are not in our text of the Talmud.

ה אין לי אלא ירה נחניא בירה אין לי אלא ירה השליה מקום . . . . עד רמטא לירה דתניא בירה אין לי אלא ירה וו גגה חצירה וקרפ' מניין תל' לומ' נתן בירה מכל מקום: ורשאילת<sup>3</sup> כגון שהיו מחצה התחת⁴ עורפות על העליונות הכי דאמי הכין חזינא דקא׳ תאני<sup>3</sup> היתה עומרת בראוש הגג וזרקו לה כיון שהגיע לאוור הגג הרי זו מגורשת הוא מלמעלה והיא מלמטה וזרקו לה כיוז שיצא 10 מרש' הגג נימחק או נשרף הרי זו מגורשת ומקשינן הוא מלמעלה והיא מלמטה הא לא מינטר אמ' ר' יהודה אמ' שמואל בנוו שהיו מחיצות התחתונות היכא דיתבא היא עורפת על העליונות דכי זריס לה מלמעלה למטה אתינאית על ההיא טופינא דטפיא מחיצות תחת' על העליונ' והא ראמ' ראבא שלוש שמידות 5 בגיטיו דקאמ' וגיטא לענין שבת ולענין חטאת אבל לענין גיטין הלכה היא: וגיטא 16 דטאעי ביה סופר בדיתיהווייין או בכדן או בודן או בכל דטאעי תלי בז דרא לדרא ושפיר דאמו דלא עדיף גט מספר תורה דקאמר' הלכה 7 תוליו את השם ולא מיפסיל גיטא בהכיז ולשדורי גיטא IV 20 ביד ארמאה כיון דבאעי למימר בפני ניכתב בפני ניתחתם ולא מצי אמי פסול ואי דאיכא שהדי יש' אחריני דשהדי על חתימת ידי דהלד שהדי נתינה הלך יש' \* ועוד תנן את להביא הכל° כשירין להביא את הגם חוץ מחרש שומה וקטן והסומא והנוכרי וקא' עלה דנוכרי משום דלאו בר תורה 10 הוא והדאמ' ר' 30 חייה בר אבא יו אמ' ר' יוחנן

אשיל אישיל איי as in שוליא, Baba Kama, אוילא ; our texts read אוילא, אושלה.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Gittin, 77 a. <sup>3</sup> Ibid., 79 a. <sup>4</sup> = התחתונת.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read מידות; the copyist forgot himself, and after having written again wrote שמידות, which is to be read ש = מידות and מידות.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> About the spelling with three yods, comp. Responsen der Geonim, ed. Harkavy, 13, 255, 436.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> = ישראל <sup>9</sup> Mishnah Giffin, II, 5; Gemara, ibid., 23 a.

יב אבי ; R. Hananel : כריתה בלים: Editions: יב אבי ביים.

## (Leaf I, verso.)

איו 1 העבד נעשה שליח לקבל גם אשה מיד בעלה לפי שאינו בתורת גיטין וקירושין ואף על פי ששנויה אם היתה עברה זכתה לו וקשיא לד מה לענין אם היתה עברה זכתה לו לאין העבר נעשה שליח לקבל גם אשה מיר בעלה טובא מעלין בהרארי וטובא שיכן בהראדי אם

היתה עברה זכתה לו הכיז פירושה הא עברה שיפחה דראובו היא וקאמ' ארון דילה דקא ניחא לי לאפיקיה לחירות לברא דהאוי לה והא בראיתא רבי היא וקאמ' רבי אי הא שפחה לאו עברה היא כוון דליתיה לולד דילה במעה ועראן לא מתעבר לה לא שאווי מימריה שום מידעם אבל אם היתה עברה זכתה לו דראמי לולד דאיתיה בביתא ואיחידא

זכתה עברה זכתה באבניה <sup>2</sup> וקאמ' ר' יוחנן אף על פי ששנויה אם היתה עברה זכתה לו זכיא ליה למשקל ליה גם שחרור להאיי ולד דאיכא בכרסה אפילו הכין אין העבד נעשה שליח לקבל גם אשה מיד בעלה וכמא דמעינת בה נהרא לקמיה עד סופה דקאמ' וחד אמ' הינו טעמה דרבי בחזקה <sup>3</sup> דעבר 4 עובר ירך אמו ונעשה כמה שהיקנה לה אחד מן איבריה ע והא מתנ' דהזרק 5 כל עריות שאמרו צרותיהו מותרות וקאתאני v 16 בגוה תצא מזה ומזה וקשייא לד לא משכחת לה דתצא אלא מחד

בגון אחתיה דראובן דאינסיבא לעלמא ואית לה צרה ומית ההיא איניש מעלמא ואזל ראובו ונסבה לצרה דאחתיה לסוף אישתכח אחתה אילונית נפקינו לה מיניה מאי תצא מזה ומזה איכא האכא כלום

מפקינן לה אילא מראיבן בלחוד: לאו הכין סוגיה דהא מתנ' ולאו כי היכין רקשיא לך הוא אלא סוניא כל טריות שאמרו צרותיה! מותרות ומאי נינהו שש שריות חמורות מאילו וכל' מתנ' מי איפשר למימר דאזל ראובו ונסבה לצרה דאחתיה וקתאני

תצא מזה ומזה הא קא הויינן בה בהדיא 7 יכול שש עריות חמורות מאלו יהו צרות אסורות אמרת וכ' עד יצאו שש עריות

30

25

<sup>1</sup> Gițțin, 23 b.

<sup>4</sup> Read אקסבר.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read באנפיה. <sup>3</sup> Read 'בק בהנים. <sup>5</sup> Mishnah Giṭṭin, VIII, 6; Gemara, ibid., 80 a.

<sup>6</sup> Mishnah Yebamot, I, 3; Gemara, ibid., 13 a.

יכול שאני כירבה אף ... שיהיו צרותיהם : Yebamot, 3 b, where our texts have

(Leaf 2, recto.)

חמורות מאלו הואיל ואי אפשר לינסות לאחין צרותיהן מותרות דאין צרה אלא מאח: אי לא הכין משכחת לה כגון דאית להון יבמין להליו שש טריות והלבו הצרות האילו וניסאו לשוק והלבו שש טריות האילו וניתיבמו ונמצאו איליניות הלן צרות דילהון דאינסיבו לשוק כיון ב דיבמות נמצאו איליניות ויצאו הלו צרות דניסאו לשוק מו . . . בעליהו ומיבמיהן וכל הדרכים האילו בהן: ומנ' לן דהכין היא ולא שיך ראובן דנסבה לצרה דאחתיה כל עיקר דקאמרינו" על הלכו הצרות האילו וניסאו: ניסאו אין זינו לא תימ' תיהוי תיובתיה דרב המנונא דא' רב המנונא שומרת יבם שזינתה פסולה ליבמה לא לא 3 תיהוי תייבת' והכיז קתאני ניםו והוא הריז לזינו והאיי דקתני ניסאו לישנא מעליא: ואמרינו לישנא אחרינא איכא דאמרו ניסאו והוא הדין לזינו נימ' מסיע ליה לרב המנונא דאמ' שומרת יבם שזינתה אסורה ליבמה לא ניסאו רוקא דמיחלפא בהאשה שהלך בעלה למדינת הים והשתה דרב המנונא לאו הלכה היא דעיקרא מז גמארא דארושה 4 דאמרי במערבא לית 15 הילכתא כרב המנונא ומקשינן ואלא הקתאני שומרת יבם וכנוסה ומפרקינו המני ר' עקיבא היא דאמ' אין קידושיו תופסיו בחיבי לויו ומשוי לה כערוה: אבל וראי דקשיא לך דאול ראובן וניסבה לצרה דאחתיה הא לא איירינו בנוה כל עיקר והא מתנ' ר' עקיבא היא דאמ' יש ממזר מחיבי לוין ותוב דקשיא לך נמצאו אילוניות קשיא 20 כולהו אמרינו א . . . א אמי היכין אמרינו בה נמצאו אילוניות קשיא לא קשיא לא סניא דלא הוי או כולהון בכל חדא וחדא היני דלא מצית לה ליתה ומע' לו דאמרינן הבין דתנן ° חמש עשרה נשים פוטרות וכול' וקתאני וכולן אם מתו או נמאינו 7 או נתגרשו או שנימצאו איילוניות ואן אתה יכול לומר בחמותו ואם חמותו ואם חמיו שנימצאו אילוניות בה שמאנו הא נמי תיהוי כי הנך ג'<sup>8</sup> הכונם את יבמתו והלכה צרתה וניסת לאחר ונמצאת זו אילונית תצא מזה ומזה וקשיא לך מי איכא

Read ידֵי. <sup>2</sup> Gittin, 80 b, and parallel passages.

From the second אי till קהאני are the explanatory words of the Gaon.

ל Sotah, 18b; the reference ממארא בארושה given in the text is incorrect, as the passage in question is not found in the fourth chapter of Sotah, היה מביא, but in the second chapter, ארושה.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read או לא אמי.

<sup>6</sup> Mishnah Yebamot, I, I; Gemara, ibid., 2 a.

י Read מיאנו.

<sup>8</sup> Mishnah Gittin, VIII, 7; Gemara, ibid., 80 a.

עקיבא דאמ' יש ממזר מחיבי לאוין: כתב עקיבא דאמ' יש ממזר מחיבי לאוין: כתב סופר גט לאיש ושובר לאשה ונתנו זה לזה וכו' ושאילתה לכם כתנא קאמא או הלכה כר' אליעזר אן הכין מהויא מילתה תנא קמא סתמא קאמ' אתא ליה ר' אלעזר פרשה למילתא אם לאלתר מצאה הרי זה גט אם לאחר 30

## (Leaf 2, verso.)

זמו יצאה אינו גט ואתא ליה שטואל ורב אדה בר אהבה <sup>2</sup> ושבקוה למימרא דתנא המא לנמרי וקא האווי במימרא דר' אלעזר היכי דמי לאלתר והיבי דאמי לאחר זמו הכין מהויא מילתא דסוניו כר' אלעזר כשמואל <sup>3</sup> ורב אדה בר אה' בעינו לאותובי תיובתא לשמואל תני לא כל הימנו שלבעל ראשוז לאבד זכותו שלבעל שני בשלמ' לרב אדה בר אהבה דאמ' עמדו ונישאו הינו דאיכא בעל שני אלא לשמ' דאמ' כל זמן שיושביו זה הא לאלתר הא ליכא ניסו אין האבא כלל מאי שני קשיא הא מתנ' לשמואל ומפרקינו אליבא דשמואל זכות הראייה לשני וקם ליה שמואל במילתיה ולא איתיתב ושמואל ורב אדה בר עריו עליו עליו ומאי משלימין עליו ערים vii אהבה הלבה בשמואל — גט ברח הכל משלימין עליו ערים 10 דקאתני אפילו קרוב והשתה גט קרח ליתיה וגט מקושר ליתיה ולא עבדינן בהון מעשה וסלקוה רבנן לגט קרח דקאמ' מאי טעמ' דגט קרח גזירה משום כולכם וזימניו דהאויו ז'ח'ט' ואמל' כולכם חתומו ופאיש חד דלא חתים ולא קא מקימא שליחותיה דבעל הילכך גזרו ביה רבנן וכן מקושר כי דקאמ' 5 אתרא דכהני הוא דהוה קפדי ומגרשי נשיהן והשתא לא נהוג גט יובאיל' מקושר משום דלההוא אתרא דבהני הוא דתקינו להון רבנן: ודשאיל' viii 16 אפטורפא בנזדמנה לו דרד יכיל למנויי הוא אפטור' אחרינא או לא כך ראינו דלא יכיל למנויי אפטור' חליפיה מאי טעמ' דמיתנא לדיליה הוא דהימניה ולא הימניה לההוא אחיר דההו הקמיה ולא מנייה ולא סמד עליה: דאמרינו בשלמא שכיב מרע הימניה לדיליה על ממוניה 20 דממונא דנפשיה הוא וכל דבר עביד ביה אלא אפטור' מי יכיל למינויי אפט' על ממונא דלא דיליה הילכך לא יכול אלא מה תקנתו ליתי לבי דינא ולימא קמי בי דינא דאנא נזדמו לי דרד ואיני יכול לעמוד זניסתלק

<sup>1</sup> Mishnah Giffin, VIII, 8; Gemara, ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Giffin, 80 b.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read . . . יושמואל . . . "and as to the difference of opinion between Samuel and R. Ada bar Ahba . . . "

Mishnah Giffin, VIII, 10; Gemara, ibid., 81 b. Baba Batra, 160 b.

ודוכתא דליכא מילחא בבי דינא ולוקמון בי דינא אפטור' מן בית דינא למימלח בישראי אם אן אפשר לאוכלו צלי מביא חתיכות בשר 125 ומניחו לפניו ומרתיח את הקדירה ער שיעלה עמוד ונוטל חתיבה אחת וחוזר ומרתיח עד שעלח עמוד וחוזר ומוטיל חתיבה אחרת עד שייכלה בשר ורבר זה אסור למוסרו לנשים ולעמי הארץ שאין יכולין לעמוד על הולכות חליטה: ודוכתא דמצלו בה וליכא ז' למיקרא בסיפרא תנו ומחלתי בשפיר דאמי וטפי עדיף מלמיבטל 30

## (Leaf 3, recto.)

אבניו כיון דלא שקליו בלא שבועה ושבועה לא יכליו לאישתבועי...... xx מוריש שבועה לבגיו 4 לא שקלין מידעם ופקע ממינהון והטענה שתי xta בסף \* דפליג רב ושמואל \* אתא ליה ר' אבא שקלה למילתא דקא \* מתניתיו כותיה דרב וקראיי כואתיה דשמואל או לא מי דקאמרינו מאני ר' חייה לסיוטי לרב הלב' ברב מאי טע' דמתנית' דר' חייה דוקא אינון דקאמר' אמל' ר' לאו אמרי לכון כל מתנ' דלא איתמרא בדבי ר' חייה ור' אושעיה לא תיתבו תיובתא מינה משבשתא היא ולא איתמרא בי מררשא לתרוצי: והא דקאמ'<sup>11</sup> מה פיו שאין מחייבו קנס מחיבן שבועה xii וראי הכין היא ולית בה קושיא מחיבו שבועה מורה מקצת טענה ישבע: ואיו מחיבו קנם כגוז ל' שלעבד נ' שלאונס ושלמפתה וק' שלמוציא שם רע ונזק וחצי נזק 10 ועין שלעבר הלין כולהון אין משלם ארם על פי עצמו חדא מינהון 12 מעשה ברבן נמל' שסימה את עיו טבי עבדו והיה שמח שמחה גדולה מצאו לר' יהושע אמר לו יהשע 13 אי אתה יודע שטבי עבדי יצא לחירות אמר לו במה 14 אמ' לו שכבר 13 סימיתי את עינו אמ' לו אין בדבריך כלום שכבר חודית אלמא כל קנם אין משלם על פי עצמו אנת איתיה לד קושיא דלא דאמי ואמרת טעמה דאמ' לא חבלתי מעולם 15 אי חבל פי עצמו: קשיאן על הראדי מאי קשיאן על הדאדי הכי קאמ' אי חבל ז5

<sup>1</sup> Read ונומל or וממיל.

<sup>2 =</sup> שונים ומשלשלים; comp. Seder R. Amram, 29a, and Responsa Collection, Mantua, 99.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read ראין ארם.

<sup>4</sup> Shebuot, 48 a. 6 Shebuot, 30 b.

<sup>5</sup> Mishnah Shebuot, VI, 1; Gemara, 38 b.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> = אמר אמר. <sup>8</sup> Read או לא הלכה כשמואל או לא

<sup>9</sup> Shebuot, 70 a.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Hullin, 141a, below, where our texts read : אמר ליה ר' וירא לאו אמינא לכו כל מתניתא דלא תניא בי רבי חייה ובי ר' אשעיא משבשתא היא ולא תותבו מינה בי מדרשא.

<sup>11</sup> Baba Mezia, 3 b.

<sup>12</sup> Baba Kama, 75 a.

<sup>13</sup> Not in our texts.

<sup>14</sup> Our texts have חבל.

<sup>15</sup> Comp. Mishnah Shebuot, VII, 3.

ותפים ליה לחובל ואמל' חבלת בי כי מודי ליה משלם על פי עצמו ניהו או בתביעותא דניחבל יוצא דתפים ליה וקאים קא משלם ליה הילכד לא דאמיא אווו הא מילתא להא מילתא כל עיקר: והא דאמ' ו ראמי בר חמא המגביה מציאת XIII חבירו קנה חבירו הילכ' היא דקאמ' ר' אמל' רב אחא בריה דרב אויה לרב אשי דוקיה 20 דראמי בר חמא מיהיכא ומשנינו כמא 2 שינויי וסלקינו אלא שמע מינה מנביה מציאה לחבירו קנה חבירו וכי תימא משום ראבא ראבא אימלך <sup>8</sup> בעלמא קאמ' ושקולה בעל' דקא משקיל ליה לעולם אימלך 3 לא קנה חבירו ומסקאנא 4 קאמרינ' אמ' ראבה בר בר חנה 5 אמ' ר' יוחנן המנביה מציאה לחבירו קנה חבירו ואם תאמר משנותינו ראמ' תנה לי ולא אמ' ליה 6 ונתן מילא ונתן מבירא ליה דקאמ'8 מילא ונתן 25 זכי לי: ואף רב נחמן הם 7 הדין סבירא ליה דקאמ' לחבירו רב נחמז אמ' כרגלי מי שניתמלאו לו רב ששת אמ' ברגלי הממלא והויינין בה כמא<sup>2</sup> ואמרינן במסקנא אילא הכא במגביה מציאה לחבירו קא מיפלני רב נחמז ורב ששת מר מציאת פועל מבר קנה חבירו מר סבר לא קנה חבירו: מציאת פועל 30 דקאמרינו ל בקרקע עולם או ברש' הרבים אי נמי בקרקע שלבעל הבית בזמו שאיו בעל הבית עומד עימו דקאמר' אמ' עולא

# (Leaf 3, verso.)

... שעומד בצד שדהו הו וכין אמ'ר' אסי וכין אמ'רכה בר בר חנה אמ'ר' יוחנן "ב אבל אין עומד בעל הבית בצד שדהו מציאת פועל לעצמו: ודשאילת מאי איכא "בין נכוש עימי לעדר עמי לעשות עמי מלאכה היום כך הדין נכוש עימי קים שיעוריה וכין עדר עמי קים שעוריה והכי קאמל' בעל הבית בלפועל נכוש עימי ד' ה' שעות וכין עדר עמי דכיון דכוליה דיומא לא משעביד ליה לבעל הבית בההיא שארא דשעות דלא משעבר ליה לבעל הבית כי משכח מציאה לעצמו והינו דקאמרינן מציאת פועל לעצמו אבל אמר לו עשיה עימי מלאכה היום כיון דמשעבר ליה כוליה דיומא מציאתו לבעל הבית לאו מובא איכא בין נכוש עמי לעדר עימי לעשות עמי מלאכה והבה הרבה ורי ווחנן אמ' האכא בעבד נוקב מרגלית עסיק דמלאכתו חשובה הרבה וכי

<sup>1</sup> Baba Mezia, 8 a.

 $<sup>^{2}</sup>$  =  $^{3}$  =  $^{3}$  =  $^{4}$  .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Baba Mezia, 10 a. <sup>5</sup> Editions and

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Editions and MSS. read אייא בר אבא.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> This is also the reading of MS. M. <sup>7</sup> Comp. note 2, p. 106.

<sup>8</sup> Bezah, 39 a. 9 Baba Mezia, 11 a.

<sup>10</sup> Baba Mezia, 11 a. The reading of our fragment agrees with MS. M., comp. Rabbinovicz, Var. Lect., ad loc.

11 Baba Mezia, 12 b.

דכיון דמישתכיר י' זוזי ביומא אין רבו רוצה לשנותו במלאכה אחרת ומֹסֹח דעתיה דבעל הבית לא משניל ליה לעניו מציאה משום הכיו מציאת פועל לעצמן: ראבה אמ' במגביה מציאה עים מלאכה דלא קא פחתא מלאכה דבעל הבית מש' הכא מציאת פועל לעצמו: רב פפא אמ' בנון ששכרו ללקט מציאות והיכי דאמי דקפאי אנמא כוארי<sup>2</sup> דבהדי ב כוארי אשכחה לההיא מציאה ולא קאפסרא מלאכה רבעל הבית משום מציאת פועל לעצמו ודשאילת<sup>3</sup> לפנים ולפני לפנים מאי ניהו הכיז xvi פירושה: אמ' ראבה זו איז צריכה לפנים האי שמעתא לא עמיקא ולא נפיש הוייה ולא צריכא עומקא דליבא אבראי אבראי דליבא איריט שטרי דליבא: שטרי מירושה אמל' אביי טובא עמיקא וצריכא ג..י ל דליבא: שטרי 21 חלטאתא ואדרכתא חלטאתא שטרי 7 כידמתרגם לחלוטין: אדרכאתא גברא דפקד מן דינא ולא יהיב מאי דאית עליה כתבינן לאידך אדרכ' אניכסיה: הנפק כגון דכתיב ביה כתבא דנן נפק לקדמנא ופסיק ביה דינא ולאו שטרא דעדים בלבד דעדאו צרוך למיפק לבית דינא לקיומיה: מר אמ' \* חד' ומר אמ' חדא ולא xvIII 26 פליני: הכין פירושה מי סברת חדא מילתא היא ופלינין אמורי על הדאדי מר אסיר ומר שארי מר מטמא ומר מטהר ופלינין על הראדי הלין ב' נינהו מר אמ' חדא ומר אמ' חדא ולא פליג על הדאדי מר מורי בדמר ומר מורי בדמר: אינש זילא דקא קשיא לך דאין " אדם חשוב הוא קאני ואין אינש זילא xix 13 הוא קאני ואי אשה חשובה היא קניא אם כין מאן לא קאני

## (Leaf 4, recto.)

הבין פירש דאמרינן ¹¹ לענין מציאה רכוב בשדה קנה בעיר לא קנה ומקש' רכוב בעיר אמאי לא קנה ומסקנא או נשיא או נאון או אב' יי דאדם חשוב הוא לני כשהוא רכוב בעיר מאי טע' דלאו דרכיה לסנויי בכרעיה ואי איניש זילא היא כגון עבדא או מיכורי 12 או גאוסין או אינוש

משגר = ז <sup>2</sup> This reading agrees with that of MS. Rome II.

<sup>8</sup> Baba Mezia, 16 a.

<sup>4</sup> Editions and MS. יוב יוסף בח. 6 Baba Mezia, 16 b.

<sup>5</sup> Read mz.

<sup>. &</sup>lt;sup>7</sup> Read שמרי צרק, as given in the Geonic Collection שמרי צרק, p. 90 a.

<sup>8</sup> Baba Mezia, 11 a. 9 Ibid., 9 b, top.

<sup>10</sup> Baba Mezia, 9 a-9 b. אב בית דין = אב' 11.

<sup>&</sup>quot;wine-bibber." מיכורי בי 13 In Pers. "watchman,"

בעיר בעיר לסגויי בעיר הילא נפשיה עליה קאני ואי אשה חשובה דלאו דרכה לסגויי בעיר בכרעה קאניא: אבל אנשים אמצעיים כגוו תלמ' חכמ' או סוח' או בעלי בתים וכי היכי דאמרין טעיית מן אוסא בא"נים" ו דדרכו להלך ברגלו בעיר לא קאני כשה; רכובין בעיר: ודשאלת 2 היכי דאמי טובת הנאה xx אינה ממון לקנות ממנו בחליפין הכין פירוש כגון איתתא דובינתה 10 לכתובתה שוי ק' זווי בכ' זוזי כי דאמריו בטעיית דרב כעבתיו אמא להא ואמא עליהא 3 או דאמרא ליה אי מאת בעל קמת לה כתובת אי ברשותאי שקיל לך שוי ק' בב' ואי מיתא ההיא איתתא קמת לה כתוב' בחיוקת בעל ואולי כ' זוויך וקאמר' לא אלימא הרא מילתא לקנות ממנה בחליפין רב בר f יוחנו אמ' דעת אחרת מאי ניהו: לפנים 4 ר' יוחנו אמ' הנמושות 5 כבר xxi מפרשין האני דאזלו על תיגדא ומאי ניהו גבול על כל שדה ושדה ר' שמע' בן לקיש אומ' ליקט בתר ליקט לקט אחר לקט דלית בה ממשא אילא דבר מועט תרארא 6 הכי קאמל' ר' אבה לרב עמרם כנוף אטום בעולם xxii שאן בו חלל דלא קא ידעת פירוש דשמעתא כל עיקר ובלשון קדר  $^7$  הוצאח שמו: טיבעא מכריז \* דלא מכריז לא כסף ולא מטבע סתם אלא xxiii מטבע שלמלך פלני ושלמדינה פלונית: מן הצאן ולא מן הפלגם xxiv 21 הכין פירושה שה בן שנה איל בן שתי שנים כנון שעברו יג' חדש או יב' חדש יצא מכלל שה ולכלל איל לא בא ופלנס שמו: וששאל' xxv היכי דאמי מינין הראוי לענין מעשר <sup>10</sup> לענין מעשר בהמה דקאמר כאיזה צר הוא עשה כונסו ועשה לו פתח קטן כדי שלא יהו ב' יוצאין בבת אחת ומוניו בשבט א'ב'ג'ד'ה'ו'ז'ח'ט' יצא עשירי סוקרו בסיקרא ואומר 25 זה מעשר יצאו ב' בתשיעי אף על פי שהוא קורא אותו ט' כיוו ש... יי פוטר עימו אחר שהוא ראוי לעשירי פוטר את כולם והינו מונין הראדי ורשאלת <sup>12</sup> המוכר שור לחבירו ונמצא ננחן הילכ' כואתיה דרב או xxvi הילכ' כשמואל הכין חזינא דהלכת' כשמואל חדא דקיימא לן בעלמא 13 הילכ'

30 ושמואל הלכה כשמואל בדיני ועוד קימין חכמין כואתיה דתניא 14 שור

<sup>1</sup> Reading very doubtful, and as it stands gives no sense. בֵי לָקָא נָאָנִים, "he who does not belong to the average classes of men," would fit in <sup>2</sup> Baba Mezia, 11 b. very well after גאוסין in l. 4.

<sup>3</sup> I am unable to explain this phrase satisfactorily.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> The copyist was going to give Responsum XVI here, but reminded himself in time that he had written it on the previous page. 7 Arabic?

<sup>5</sup> Baba Mezia, 21 b.

<sup>6</sup> Ibid., 20 b. 10 Baba Mezia, 6b, below. Pesahim, 47 b.

<sup>8</sup> Baba Mezia, 25 a.

<sup>12</sup> Baba Kama, 46 a; Baba Batra, 92 a.

<sup>11</sup> Read NITE.

<sup>13</sup> Bekorot, 49 b.

<sup>14</sup> Baba Kama, 47 b.

(Leaf 4, verso.)

שנגח את הפרה ונמצא עוברה בצידה ואין ירוע אם ער שלא נגחה ילדה או מישנגחה ילדה משלם חצי נזק לפרה ורביט לולד דברי סמכום וחב' אומ' המוציא מחבירו עליו הראיה: ותוב קאמ' אמ' ר' שמואל בר נחמני אמ' ר' יונתו ' מנין למוציא מחבירו עליו הראייה שנ' מי בעל דברים יגש אליהם יגש ראייה הדין סבירא ליה בי בהי לא 3 קשיא הא קרא מצרוך ליה 5 אליהם ואף רב אשי הס 2 הדין סבירא ליה בי בהי לא ומפיק ליה לדרב נחמן אבל לכמוציא מחברו עליו הראיה כשמואל סבירא ליה \*דקאמ' מתקיף ליה רב אשי הא מילתא למא לי קרא דכייב ליה ראשיה \* איהו "אזיל לבי אסיא אלא קרא למאי אתא לכידרב נחמן הילכך מן הלין טעמ' בספסא רזבין לשחיטה וזבין לרידיא ובאקי<sup>7</sup> בסרא וקם בדמי רידיא רב סבר בתר 10 בוביה אזיל ושמואל סבר כי אמרינן בתר רוביה אזיל ושמואל סבר כי אמרינן • בתר רוביה אזיל הני מילי לענין איסורא אבל לענין ממונא המוציא מחברו עליו הראיה וכן הלכה: ודכתבת אי שמואל קשיא הא° מום אחד וסנפו בין המומין מאי קשיא הא שמואל והא המכר פרה לחבירו ר' יוחנן לא שמ'<sup>10</sup> בכל התורה כולו נברא <sup>11</sup> אנברא קא ראמית: והמוכר <sup>12</sup> 15 לחבירו ונמצא גגב או קובוסטוס הניעו הילכתא היא מאי טעמ' דלא מותבינן תיובתא או סייעתה אלא מן מתנ' או מן בראיתא דהל' היא ודכתיב 13 זרעוני גינה שאינן נאכלין נותן לו דמי זרעו ואף על גב דמתנ' קאתני xxviii אפילו זרע פישתן אין חיב באחר' הקאמרינן בדוקא דגמרא תנא קמא נמי הכי קאמ' זרע פישתן הוא באין חייב באחר' הא זרעוני שאין נאכליו 20 חיב באחריותו אימא הכין מסקאנא דכי יהיב ליה דמי זרעו יהיב ליה דקא אמרינן מהו נותן לו דמי זרעו וכי תימ' קאתאני יש אומ' הוצאה אם בא אומ' יחיד הוא ויחיד ורבים הלכה כרבים 14: וראמ' רב הוגא אם בא xxix לנפח מנפח 15 את כולו קיצותא כי דתני במתנ'16 המוכר פרות לחברו הרי זה

יינהן is not in our text, but it is found in the MSS. of the Talmud, comp. Rabbinoviez, ad loc.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The writer first abbreviated הס' סבירא, then changed his mind and wrote it out in full. 3 Read 15.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Editions and MSS, read כיבא or כיבא instead of ראשיה.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Editions omit איהו, but MSS. have it. • Read דובין הפסטר.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Read ואוקר or ויקיר.

<sup>8</sup> Repeated by mistako.

שמענו = <sup>10</sup> 9 Baba Mezia, 80 a. 12 Baba Batra, 92 b.

<sup>11 &#</sup>x27;Erubin, 82 a, top.

<sup>13</sup> Ibid., 93 a-93 b. 14 Berakot, 9 a.

ילופות מנפה בנפה באל Editions and MSS.: לנפות מנפה.

<sup>16</sup> Baba Batra, Mishnah, VI, 2; Gemara, ibid., 93 b.

מקבל עליו י' טטפות ' לסאה וכ' מתנ' ואפילו עדשים דקאמר' עדשים 25 איצטריכא ליה מהו דתמ' כיון דמיקר אקרו ' להו אימ' ניקבל רובי " קמלן ' דלא כולהו להים גבול דאמור רבנן במתנ' אבל כי אתנו עליה הכל לפי תנאו והא דרב XXX הונה כד אתנו עליה היא מקפא " חמרא מעולה שבמעולין דראוי למישירייה בקידרא מרצופא " דמיזדבן על קרנאתא ": חמרא גרועא דלית ביה XXXI אלא מראית בעלמא: ודכ' הא דאמ' ר' יוחנן משום ר' שמעון בן יוצדק יוצדק מקרמ' לפרושה לך לכולה הכין פירושה ..... שמרים

## XIII.

Fragment Taylor-Schechter, vellum, two leaves, size 28 × 22 cm., small square hand, represents the remainder of a collection of Geonic Responsa. The Fragment is badly damaged; it is especially regrettable that the first two lines of leaf 1, recto, are practically missing, as there is reason to suppose that they contained the name of the Fortunately, the few letters left on the second line are sufficient to give us a clue. The letters יאי probably are the last of the name Natronaï, and the superscription of the Fragment may have read as follows: אלו תשובות לארננו חנאוו מר רב נטרונאי זכרונו לברכה. This assumption is confirmed by internal evidence, derived from the separate Responsa. As will be shown when we come to consider them in detail, they contain opinions known, through other sources, to have been uttered by Natronaï ben Ilaï, the Gaon of Sura.

In its present form the Fragment contains eighteen Responsa. Of some of them the contents cannot be satisfactorily described on account of the damaged condition of the Fragment.

1. The first Responsum deals with the question as to whether a benediction is to be said while washing the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read מנופת 'T. <sup>2</sup> Phonetic orthography for רמיעקר אעקרי.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Editions and MSS. read differently.

<sup>4</sup> Baba Batra, 94 a.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> = מקפה, Baba Batra, 95 b. <sup>6</sup> Read מקפה.

<sup>7</sup> Baba Balra, 97 a.

hands before the grace after meals on the Passover-night. The decision of the Gaon agrees with that given in the Seder Rab Amram, 40 a, which holds that a benediction would be out of place. The two passages coincide, not only as to content, but also as to verbal expressions, and one is thereby tempted to conjecture that Rab Amram, in his Responsum, excerpted Natronaï's decision in this case as in many another. That the custom of pronouncing a blessing over the washing of the hands before the grace after meals on the Passover-night prevailed in those days, we know, and not alone from the negative proof of the Gaon's adverse decision. It is expressly prescribed in the Haggadah of the Genizah published by Mr. Israel Abrahams in the Jewish Quarterly Review (X, p. 42). The perpetuation of this custom in the Passover-night meal is a highly characteristic phenomenon. It is not the only one for which this meal has served as a medium of preservation. There can be no doubt that at one time a benediction was always said over the washing of the hands before grace after meals, no matter what the season or the occasion 1. The custom fell into desuetude 2, but it was saved for the knowledge of posterity by the Passover-night meal, the typical Jewish meal, which gathered up and preserved numerous customs at one time or another generally observed. The washing of the hands before eating "Karpas" at the beginning of the Seder can also be explained only on the same principle. In ancient times the ablution and the blessing always preceded, not only the eating of bread, but also the eating of a vegetable with a liquid (מבולו במשקה)3.

<sup>1</sup> Hullin, 105 a. The statement of the Baraita, המם האדונים ואדונים ואדונים ממחוז of no other explanation than that the washing of hands before the grace after meals was quite as important as, if not more important than, the washing at the beginning of the meal, the remark of the Tosafot (see s.v.ם) to the contrary notwithstanding. Comp. also Tanhuma, ed. Buber, Balak, 145.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. the authorities quoted by Joseph Caro in his Bet Yosef, Orah Hayyim, 181.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Some rigorists insisted upon the observance of this Halakah, even in

Become obsolete in post-Talmudic times, it yet lingers on in the Passover-night meal, though even there it is shorn of the benediction; the ablution alone remains.

2. The second is the famous Responsum by Natronaï Gaon on the "Order of Benedictions," hitherto known to us only by references to it made by Amram Gaon in his Seder (1 a et seq.), by Abraham ben Nathan in his Manhig (6 b, 7 b), and many others of the older authorities. As this Responsum forms the nucleus of the Prayer-Book, it will be well worth while to consider it in detail.

In the Benediction אלהי נשמה occurs מלהי הוא occurs יומהודה היא occurs מלהי וו agreement with the German and the Byzantine ritual, showing that היא is not a later addition, as Baer supposes. The idea underlying the addition of היא is that the soul, whenever it is separated from its body, as it is at night, is pure, in spite of its owner's sins, and every morning returns to him pure and clean. Another noteworthy expression is instead of ממני instead of ממני instead of הימני, occurring twice in this Benediction. Are we permitted to assume, on the basis of the Palestinian word, that this Benediction is of Palestinian origin?

The order of the short Benedictions in the Morning Prayer (ברכות השחה) is the same as that given in the Seder Rab Amram, with the exception that it omits the blessing עוטר ישראל. This can be taken as additional evidence of Natronaï's authorship, as Zedekiah ben Abraham Anaw, in his Shibbale ha-Leket (ed. Buber, 3), states explicitly that in the "Order of Benedictions," by Natronaï Gaon, the blessing עוטר ישראל is omitted.

In the Benediction נומל חסרים two considerable variants are offered by our Responsum. It has neither והגמלנו at the end of the Benediction proper, nor as the closing words of the final sentence. That the words לעמו ישראל are a later addition is corrobo-

post-Talmudic times, but without success. Comp. Bet Yosef, Ora! Ḥayyim, 158.

<sup>1</sup> Comp. Ratner, on Yer. Berakot, 147.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. also Rabbinovicz, Variae Lect., to Berakot, 60.

rated by the fact that they do not appear in the Seder Rab Amram, and that Isaac of Corbeil in the פמ"מס (151, Kopyst edition, 12a) has לבריותיו instead of them.

The Priestly Blessing after החורה is not known to Natronaï Gaon. From the remarks of the Tosafists (Berakot, 11 b, s.v. שבבר), and the Manhig (ed. Berlin, 9 b) of Abraham ben Nathan, we learn that to say it after the it was not known to the original Seder Rab Amram either, but was put into it as a later addition. In connexion with this it may be mentioned that it is equally unknown to the Byzantine ritual.

The selections from the Talmud and the Midrash after the early morning Benedictions are the same as those in the Seder Rab Amram and in all other rituals, with the exception of the Byzantine, which does not contain אוהו. The reason assigned for the practice of reading these selections as a part of the liturgy is practically the same as that given in the Seder Rab Amram, and both authorities go back to the same Talmudic passage for it, though each has a reading of his own of the Talmudic passage.

The Benediction מקרש שמו ברבים does not occur in our Responsum, and that it is of later origin appears from the fact that in the Roman ritual it is recited without שם or מלבות, the very form used in the text of the Manhig (ed. Berlin, p. 7 b) and by Maimonides.

It is very remarkable that this "Order of Benedictions" has no blessing over the Tallit. Are we to assume that at the time of the Gaon Natronaï the Tallit was not worn generally?

The last Benediction in the Evening Prayer as given by our Responsum reads: המולך בכבורו חמיר על כל מעשיו, which differs from all liturgical forms known to us.

3. The third Responsum is the decision of the Gaon,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Notice that the words ורב נברונאי in the Manhig belong to the sentence preceding them, and not to the following one.

based on Baba Batra, 91, prohibiting the purchase of produce for speculative purposes, to raise prices and control the market.

- 4. The fourth deals with the subject of usury, giving the opinion of the Gaon, that it is forbidden to charge a higher price for goods because they happen to be sold on credit. He puts this practice in the category of usury. The identical Responsum is found in the Geonic Collection אינרי (p. 40 a), where it is ascribed to שערי צדק (p. 40 a), where it is ascribed to דכר הליי ווערי (p. 40 a), and it is a misprint in a false reading, for הליי ה, and it is therefore generally credited to Hilar Gaon. But it is not impossible that the reading was understood. He took לרבני נטרונאי בן הליי ב' הלי שאונה הליי ב' הלי and then he omitted the 'ב standing for ב, which in his reading was superfluous.
- 5 and 6. These two Responsa deal with questions of איסור והתרו The contents of the first of them it is impossible to make out, on account of the damaged condition of the Fragment. The second considers the question of the signs classifying a bird among the permitted species. The view of the Gaon is the same as that mentioned by Maimonides (מוכלות אסורות, I, 19) as the view of the Geonim. Comp. also Responsum 14 of our Fragment, and Tur, Yoreh Deah, 82. In the course of the discussion the Gaon mentions that the bird אסונא, occurring in the Talmud, Hullin, 62 b, is a marsh-bird, which disposes of its identification with the wren, made by Lewysohn, in his Zoologie des Talmuds (p. 178), and by others.
- 7. This Responsum is a brief explanation of the Talmudic passage Baba Mesia, 85 b, in which the great merits of R. Hayya in connexion with the revival of learning in Palestine are dwelt upon.
  - 8. The eighth Responsum tells the Gaon's opinion on

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Is it likely that the suffix און in this name is the Persian oi, as in אוקרי for אקסא, and in other names?

the subject of corporal punishment in schools, in the following words: "Children naturally can be taught only with the help of the ferule. . . . Therefore small children, and even big ones, if they are naughty, must have it applied to them. It does not matter, when the children are healthy, if they are caused considerable pain. But if the teacher uses the same method with small and delicate children, he is a barbarian, and he should be warned not to do it. If he persists after two or three warnings, he should be dismissed."

9–12. These four Responsa deal with liturgical questions. The first of them contains the decision of the Gaon, that in the Musaf Prayer the Biblical verses describing the sacrifices of the day are not to be recited. The same decision is quoted, on the authority of Natronaï, by Ibn Giat, שמדי , II, 26.—The second of this liturgical group gives the form of the Benediction as יו in the Shemoneh Esreh. It is nearly identical with the form in Lev. R., VII, 2, in Pesikta, ed. Buber, XXV, 158, and in the Genizah Fragment published by Professor Schechter, Jewish Quarterly Review, X, 657.—Of the third only a few words are legible, and they give the form for the מכונים, which closes with שובר רשעים, as in the Seder Rab Amram and in Maimonides. The Byzantine ritual also has שובר רשעים, though with the addition שובר ווישנים.

13-14. Both these Responsa deal with the question of the species of permitted birds, but only the second of them is in a legible condition. At first sight there seems to be a contradiction between the decision here given and that in the sixth Responsum, but in reality the contradiction is only apparent. It should be borne in mind that the circumstances of the two cases respectively are different. In the sixth Responsum we are dealing with the case in which פרס ועוניה מצוין, while in the fourteenth Responsum we have the case of אינן מצויין מצויין. Comp. Joseph Caro, Bet Yosef, Yoreh Deah, 82.

<sup>15.</sup> This Responsum, found also in the Seder Rab Amram,

19a, gives the rule that every attendant at the services in the synagogue must conform, outwardly at least, with the accepted order, standing when the other worshippers stand, sitting when they sit.

- 16. The Gaon here renders the decision that a scholar is bound to interrupt his very studies to join a funeral cortège if it does not count the required ten men, no matter whose funeral it may be, whether of a child, a woman, or an ignoramus. This decision is quoted on the authority of Natronaï, in Ibn Giat's אינרי שמחה, 237.
- 17. From this Responsum we learn the interesting fact that the custom of using Mazzot for עירובי חצירות is as old as the eighth century. The Gaon mentions Rab Phinehas as the first to introduce the custom, and it is very probable that this Phinehas is identical with Phinehas the brother of Mar Samuel, the contemporary of the Gaon Ḥaninah, who are mentioned in connexion with the redaction of the Midrash Esfah. Comp. Yalkut, I, 736¹. Until now the custom could not be traced beyond the thirteenth century. Comp. Shibbale ha-Leket, ed. Buber, 71².
- 18. This short decision by Natronaï has evoked a lengthy refutation from Haï Gaon, published by Horowitz in החרתן של ראשונים, 251-6. The matter in dispute between Natronaï and Haï is whether it is allowed to milk cows on a holiday, the former forbidding it, the latter permitting it in direct and explicit opposition to Natronaï. A reference to this Responsum by Hai is found in the הלכך הלכה.... החולב לתוך הקרירה אבל לא לתוך ברבסקינן התכר ברבסקינן... הקערה והכין חזינא לרב האי גאון שבתב ברבסקינן...

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. however, Brüll, in his Jahrbücher, II, 82, note 133.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. the אשכל fol. 74 d (183), of the Karaite Judah Hadassi, who opposes this custom of the Rabbinites, and Vidal de Toulouse, on 'Erubin, I, 16.

4 Berakot, 60 b.

3 Read DIED.

7 Read 1"T.

\* Comp. Seder R. Amram, 40 a. Comp. Berakot, 23 a.

משרונאי Read ו . ראידה דיתה Read.

# (Leaf I, recto.)

|                        |                                          |                                                                        |                                                                            | ĸ                                                                       |                                        |                                                                                |                                                                      |                                                                      | 0                                                                              |                                                                               |                                                                               |                                                                                           |                                                                              |
|------------------------|------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|
| <br>לברכ מבר' על נטילה | של אחר המו מון רחיצת ומה נישתנת נטילה זו | מכל נטילות השנח ה הילכך סימן זה של מעות הוא 2 ואין מברכין אלא על רחיצה | שבשחרית מייני שמתקין את עצמו לתפילה ועל רחיצה שלפני המוון של כל סעדה וסעדה | אבל כשיוצא מנית הניסא חוץ מיציאה של שחרית אין מברנין אלא אשר יצר בלבר º | וששאלתם לפרש לכם מה הן מאה ברכות כך הן | אמרו חכמים בהרואה מקום 4 כרפתח עיניה מאי א' כי לביש מאי א' וכולן ומשמע דכל אחת | ואחת ל לוטרה בעיתה ובטקומה אלא משום הטינוף לכה ביון שנינער אדם משנתו | אסור לברך אפילו ברכה אחת עד שירחוץ ירוי הבון לקראת איך' ישר' 6 לפיבך | סז כיון שעומר ארם משנתו ניפנה ומחקן עצמו ונוטל יריו ופניו ורגליו ומברך על הסרר | וביון שאין לו רשות לברך ער שנומל יריו נימצא מתקן את עצמו לברבות ולתפילה באותה | רחיצה לפיכך חבז לברך בא' י'י אינו' מ' העו' אשר קרש' במצ' וציונו על נטילת ירים | ווה הוא סדר ברכות אחר נטילת ירים ב' א' י'י א' מ' העו' אשר יצר את האדם בחכמה וברא בו נקבים | נקבים וחללים הללים גלוי וירוע לפני כסא כבורך שאם יסתם אחר מהם או אם יפתח אחר |

ז מהם שאי איפשר להתקיים אפילו שעה אחת ב' רופא כל בשר ומפליא לעשותי 20 אתה נפחתה בי אתה נטלתה הימני ואתה החורתה בי ואתה עתיר ליטלה הימני ואתה עתיר 32 ב' רוקע הארץ על המים ב' אשר הבין מצערי נבר ב' שלא חיםר מצורכיי בלום שהיא ברכת מנעלים ° לומך בכל אחת ואחת מלכות והוברת השם שבך אמרו חב<sup>ו</sup> א' רב בל ברבה שאין בה מלכות אינה ברבה ור' יוחנן א' כל ברכה שאין בה הוכרת השם אינה ברכה ואף על גב רא' אביי כותיה ררב מסתברא מיהא מצוה מן המובחר למימר תרוויהו הוכרת השם ומלכות» ואום' אחר שתים .... נשמה שנתתה בי טהורה היא אתה יצרתה אתה משמרה בקרני להחזירה בי לעתיר לבא וכל זמן שהנשמה בקרבי מורה אני לפניך ארון כל המעשים ב' א' י'י ב' אווך בי. בנבורה ב' המעביר חבלי שינה מעיניי ותנומה מעפעפיי יהי רצון מלפ' לי' איי' המחזיר נשמות לפגרים מתים בא' י'י אינו' מ' העו' אשר נתן לשכני בינה להבחין בין ב'.. נביה שפל 2 .... ב' פוקח עיורים שתרנילני בתורתך ותרבקיני למצותיך ואל תביאני לירי חטא ולירי נסיון ולירי ביויון ותרחקני מיצ.. ה..ע \* ותרבקני ליצר הטוב ותתניני לחן ולחסר ולרחסים בעיניך ובעיני כל .. ום ללילה ב' שלא עשאני נוי ב' המלביש ערומים ב' שלא עשאני עבד ב' זוקיף כפופים: ני שלא עשאני אשה

מסרים •

<sup>1</sup> Berakot, 40 b; the reading of our texts of the Talmud differs from that given by the Gaon. \* Read PIT 1212. 3 Read harm.

# (Leaf 1, verso.)

|            | ro.                                                                                                                                                                                                                                  | 2                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                        | 15                                                                                                                                                               |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ובפיפיות כ | לחמי ל ריח ניחוחי חש' להק לי במועדי: ואמרת להם זה האש' וכולה פא² רשונה<br>פרק אחר איזהו מקומן של זבחים ואומ' אחריו ר' ישמעאל אומ' בשלוש עשרי מירות<br>החורה נדרשת וכול' שכך אמרו חב'" א' ר' יוחנן למיקרא צריך לברך למישנה ולמדרש אין | צריך לברך ור' אלע' א' למקרא ולמררש צריך לברך למשנה אין צריך לברך ורב א' אף למשנה<br>צריך לברך לפיבך אומ' פרשת תמיר שהיא מקרא ישונה איוהו מקומן שהוא משנה ורורש<br>10 ר' ישמעל א' התורה נדרשת שהוא מדר * לקיים רברי ר' יוחנן ור' אלעור ורב ואחרבך אם רצה | לשבות ולדרוש מוטב וישר כיון מתחיל בתפילה ° מנית תפילא של יד ומברך ב<br>אשר ק' במ' וצ' להניח תפילין מנית תפילא של ראש ומב' ב' א' ק' במ' וצ' במצוות תפילין ומברך<br>ברכה ראשונה של הליל שהוא ברוך שאמר עד מלך גדול בתושבחות ופורם על שמע | ומברך יוצר אור · הבוחר בעמו ישר' לפניה: ונאל ישר' לאחריה כמששנינו ٔ בשחר מברך<br>15 שתים לפניה ואחת לאחריה ?; ועומר בתפילה ואומ' תשע עשרה ברבות עם ברבת המינין י |

 Berakot, 11 b; comp. Rabbinovicz, Variae Lect.,
 = σπιτις
 = πιτις .כמה ששנינו = ° Read אשזריין לא Read. 3. Read. לא Read. י המיר Read ביר ad loc. 4 Read at loc, I, 4; Gemara, ibid., II a.

25 לישן מב' ב' המפיל הבלי שינה על עיניים יהי רצ' מלפ' יי איי' שתשביבני לשלום ותעמירני לשלום יs נותנין לך שבר על כך o סג ואם ניפנה או שמיטיל מים נוטל יריו ומברך אשר יצר וכשהוא סוער למנחה מב' על נטילת אתה מוצא שנותרו על מאה הרבה לפיבך בשבת שאין תשע עשרי ברכות אלא שבע ברכור של תפילות ממל . , י אותן במאה במיני מגדים ומיני בשמים כדקאמרינן 2 רב חייא בריה ררב ארא בשבאתא וביו 3.. טבי טרח וממלא להו באספרמקי ומינדי וכל שאיפשר לך להוסיף ומוסיף וחותם ב' המולך בכבורו תמיד על כל מעשיו ומתפלל תשע' עשרי של ערבית ובשמבקש ירים ופורם על המוון ומברך שתים על המים ומברך שלוש ברכות וברכת הטוב • השלוש לאחריה נואל יש' ושומר עמו ישר' ושלישית שחיקנו חב' יראו עינינו וישמח לבנו ותהא מיטתי שלימה לפניך ב' א' י'י המאיר לכל העו' בולו בכבורו . הללו בולם בישאתה סופרם מיכן ואילך כל זמן שנוטל יריו לסעודה מברך על נטילה ירים ופורם על המוון ושרי המוציא ושותה מים ומברך אחת לפניהם והיא שהכל נהיה בדברו האחת לאחריהם והיא בורא נפשות רבות על כל כוה שברא ב' מלך חי העולמים ולאחר שמוער מברך שלוש ברכות וברכת המוב ובחפילת המנחה תשע עשרה ופורס על שמע ומברך שתים לפניה המעריב ערבים ואוחב עמו ישר' ואי איפשר שלא ישתה מים שתים שלוש פעמים בבל יום ומברך שתים על בל פעם ופעם: יששאלתם ליקח חיטין שעורים יין ושמן

# (Leaf 2, recto.)

| אוצרי פירות אי לא כך ראינו קר בי אמור מי אחרו על אוארי פירות רהא קאמרינן מפני המרינן ביין מבר לא אחרו על השמן רקאמרינן ב אמרו על ר' אלע' בן עור ואמרינן ביין מבר לה בר' יהודה בן פתירא שמן משום דבאתריה אלע' בן עור ואמרינן ביין מבר לה בר' יהודה בן פתירא שמן משום ובאתריה פירי ובי האמרו אם כן למה הווברו <sup>8</sup> מפני ששבתאי עשיר גדול היה ולא שנא בולי עלמא אסיר להון למיצר מור לא בך ראינו דרב נחמן הלב' היא דקאמ' בללא דריביתא בל אגר נמר לי | שהולבין לשם ואינן חדירין ואין אתם יודעין אם סונה 10 היא או לא אותו עוף אין מצוי אצלינו<br>ולספקו בסונא אי איפשר שסונא מצוייה אצלינו הרבה ואין שורה אלא באנמים ובין ביצעי<br>15 המים הילבך רבנן חבמ' הן לעייוני בנויה אם אינו דורם ויש בו סיטן אחד וקורקבנו ניקלף בידא |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

Read איניר בן עוריה Read. T. Read. איניר בן עוריה 1. c. "Read. בכך 10 Comp. Hullin, 62 b. הונירו or הווכר Read. יששוה אלף Read. 2 Baba Batra, 91 a. אכור הילנך אם מוכר Read 8 4 Read ишпи веат. 1 Read 1.

35 שמואל וינוקי בריאי אם מרבה עליהם ייסור אין בכך כלום אבל אם מרבה על הקט...... 30 וככל מקום שיש בו חב' כך אומרין רצה '' אינו' ושבון בציון ע..ך מהרה ויעברוך בניך ..רוש' " 20 חמשה חומשין י ועני היה ולא היה ספיק בירו ליקח יריעות וליקנות ספרים וללמר בהן מ . עשה ליונים וכול' וצר בהן צבאים ושחטן ועיבר עורותיהם וכתב תורה וליטר אותם • הבחושים אבורי הוא ומתרינן ביה זימנא ותרין ותלתה אם מקביל מוטב ואם לא .. ה...ף° לא אמרינן פסוקי אלא כראמרינן בנמרא 6 א' רב חננאל א' רב כיון שאמר בתו..ו..ך .. חוב 6 אין צריך לכם מעשה דר' חייא י החילת מעשה הכין הוא ראימעימא חורה מישר' שם בארץ ישר' עלה *י* ובניו לייסרה וביון שעלה מצא עיירות הרבה שלא היה בהן לא מקרא ולא משנה ולא אפילו זרע פישתן ועשה ממנו חבלים ועשה נישב...ל...ר בהן כמו שצרין יונים כדתנן 8 אין פורסין נשבין ומקרי ינוקי שפירשתם רמחו להו לינוקי מוכא וראי ינוקי לא נמרי אלא הכי במחתה ורר .. אפילו כריתי' בישמשא לאו סוגא היא ויצא משמונה ספיקות ומותר עזרה מבבל ויסדה שמואל בר שילת 4 הלכתא היא הילכך ינוק ווטרי אי נמי רברבי אי באישי עברינן להו כן ר . . . ושליח ציבור לומר בתפילת המוספין של ימים טובים פסוקי מוסף • וששאלתם בשביל עבורה היאך אנו אומרין אותה ב...בת 7 אנו בבית רבינו .... שוב נשתכחה ועלה הילל הבבלי ויסדה ושוב נשתכחה עלה ר' חייא וששאלתם לפרוש .... במתיבתי F

<sup>4</sup> Baba Batra, 21 a. 3 Baba Kama, VII, end. .בתורתך כהוב 2 Sukkah, 20 a. 1 Baba Mezia, 85 b. <sup>5</sup> Rosh ha-Shanah, 35 a.

# (Leaf 2, verso.)

| 0 10                                |
|-------------------------------------|
| וברבת שלום בך אנו חותמין ב המברך את |

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read 'Nau'r, Hullin, 62 a.

<sup>2</sup> Read יבירכן Read ... לאנוניה 3 Hulin, 63 b. ... בירכן שני Aulin, 64 a. ... ליבירבא ררכי 4 e. ... ליבירבא ררכי 4 e. ... יהירבא הפא

s Read ל Tr. הרי דוע לך Read . TRead יהוני לדות לך Read.

02 ראי בר תורה הוה לא סני ליה בעשרה ולא בעשרין נברין אלא בענין בראמור רבנן 1 מבטלין 30 חוליב משום מאי מיחייב אתא שאיל בי מדרשא אמרו ליה חולב חייב משום מפרק והנהו רבנן רקא נרסי נברי רברבי נינהו מחייבין לאיבטולי ולאלוויי בהרי שבבא שיהו גובין קמח מכל בית ובית ביום טוב האחרון של פסח ועושין אתו ריפי ריפי חקנה רבינו נילמור חוליב ארם עו לתוך ונו' רשאלתם עברינן הבין או לא בך ראינו החולב והמחמץ 6 וכולה בשוננ בשבת חייב חטאת במיזיר ביום טוב סופיג את הארבעים דברי ר' אליעזר וכול' והלבה כר' אליעור ררב חמא 6 בר גוריא איקלע לנהרדעא בע 7.. מיניה כוליה ציבורא • בוליה ציבורא • והיכא ראיכא שכבא בור ואיכא רבנן רקא גרסין וליכא שאר אינשי רמלוו ליה לבית הקברות אלא פחות מעשרה ליבטלין ומלוו ליה או לא בך הלכה ראף על נב רההוא שכבא לאו בר תורה הוא ואפילו איתתא ואפילו ינוקא או ינוקתא הלפור תורה להוצאת המת וכולה שמעתא ועירובי חצרות של כל שנה ושנה: במוער של פסח אנו רגילין לעשות: ומה שהיתקין לבם רב פינחם זכר צריק לברכה טובה עשה לבם ועשו במותה ואל תוווו הימנה o שאסור לעשות כך ואסור לחליב ביום טוב בין בתוך קרירה בין בתיך קערה שכך שנו חב' .. רם אישיבול ענבים אחר לתוך הקרירה או 3 לתוך הקערה וא' רב הסרא מרברי והא 2 רא' רב יהורה א' שמואל סוחט

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ketubot, 17 a-17 b.
<sup>2</sup> Shabbat, 144 b.
<sup>5</sup> Our texts read γινικ; Rabbinovicz offers no variants.
as the printed text of the Talmud has it; MS. M. reads πρη.

## XIV.

Fragment Taylor-Schechter Collection, three leaves, paper, written in a large hand, square, with a tendency to cursive: contains the remainder of a group of Geonic Responsa, three of them having been preserved, and these not in their entirety.

- 1. Of the first Responsum, a single line, the last, appears on the fragment. It seems to have dealt with the question of the guardianship of the female child of divorced parents, whether she remains in the custody of the father or of the mother.
- 2. The second Responsum, of which the end is missing, contains a long discussion of the passage in Baba Batra, 80a, on the sale of the young generation of bees in a hive. The question is, how is the bee-keeper to distinguish between the old and the young, and deliver to the purchaser what he has contracted for. The Gaon replies thus: "When the young bees are born the hive becomes too small to harbour them as well as the old ones. The young leave the hive and swarm. To prevent them from flying away in all directions the keeper attracts them to a certain place by sweet melodies on the kettle-drum and on the flute, and thence they fly into the new hive prepared for them near by." It is noteworthy that the expression used by the Gaon for bee-hive is כוארת, probably to be read Kuwarat, like the Arabic and the Persian, not Kaweret (כורת) as traditionally pronounced. Kuwarat, to be sure, is an un-Hebraic substantive formation, but as it is of Persian origin (see Fränkel, Aramäische Fremdwörter) this does not militate against the Gaon's orthography.
- 3. This Responsum, of which the beginning is lost, contains a lengthy exposition of Shabbat, 34a-35b, the passage which considers the determination of the time of nightfall (בין השמשות). The Gaon has a contribution to make to the subject; he brings out some new points, especially by his reference to Tosefta, Zabim, I, end, and its bearing upon the Talmudic text.

(Leaf 1, recto.)

חפיצה בה ואין לב הבת אצל אמה: ואשר שנינו <sup>1</sup> הלוקח פירות כוארת נם מי שקנה דבורים קטנים הנולדים מו הדבורים שיש עכשו בכוארת הבורים <sup>3</sup>. . ואנו אין . . 5 קומינו כוארת דבורים שלרב ... לא אמרו כי כשיולדו דבורים קטנים ע.. הגדולים תדחק הכוארת מהן ויבריחו ...... ת בקטנים מתוך הכוארת ו.... אים וילכו הקטנים וישבו 10 מנגד חוץ והן הנקראין נחיל ויבא בעל הכוארת ויקיף להן בתוף או בנחיל סול נטים ויציב להו עץ והו באיו ונכרכין על אותו העץ ועולין וחונין עליו ונוטל אותן אל כוארת אחרת ז שנעשה להן וחונין: אותו הנחיל 15 הוא פירות הכוארת ולבעל הכוארת הוא הוא ואם יבא אחר לקחתו מונעיו אותו וב . . . . . נו \* וכן נחיל שלדבורים אם נתיאשו הבעלים הרי אילו שלו 20 שנינו נאמנת אשה או קטן .. מר 6 מיכן

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mishnah Baba Batra, V, 4; Gemara, 80 a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The traditional vocalization is בַּוֶּיָרָת.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Read במקומינו. 4 Read ויבריחו הגרולים את הקשנים.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read ובבבא קמא שנינו, it refers to Mishnah Baba Kama, X, 2; Gemara, ibid., 114 a.

(Leaf I, verso.)

יצא נחיל זה וזה הוא ששנינו הלוקח פירות כוארת נוטל שלשה נחילים ואשר שנינו מסרס פורש תחילה בי יש לבעל הכוארת ש.. סרס 1 את הדבורים הע.. ר כדי שלא יולידו עוד נחיל אחר . . . פני <sup>2</sup> שהז בחשיז כי נולידו ועל ..... ת° אמרנו במה מסרסין אמ' רב ..... ה' אמ' רב' בחרדל ובטלה זאת דאמרי במערבא 10 משמיה דר' יוסי בר חנינה אין חרדל מסרסן אילא מתוך שפיהם חד חוזרות ואוכלות את דובשנן וזו היא ששנינו באידך פירקין <sup>6</sup> מרחיקין את החרדל מז הדבורים ר' יוסי מתיר בחרדל ואמרינז עלה 7 תניא ר' יוםי מתיר בחרדל מפני שהוא יבול לומ' לו עד שא ... אומ' לי הרחק חרדלך מדבורי הרחק דבוריך מחרדליי מפני שהן באות°

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read שיסרס. <sup>2</sup> Read מסני. <sup>3</sup> Read מיסרס. <sup>4</sup> Read מיסרס.

 $<sup>^5</sup>$  n is also the reading of MS. Rome, while all the other MSS. and the printed text have work.

<sup>6</sup> Mishnah Baba Batra, II, 10; Gemara, 18 a, 25 a.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Baba Batra, 25 b. <sup>8</sup> Read אארים.

<sup>&</sup>quot; The editions read מספני שבאות . . . while the MSS. have מפני שבאות.

(Leaf 2, recto.)

השמשות מטילין אותו לחומרו שהוא כשבת ואיז נימול לשני ימים שאם נולר בין בסוף ערב שבת מטילין אותו | לחומרו שהוא כשבת ואין 5 נימול בערב שבת ומטילין אתו לחומרו שהוא כערב שבת ואין שבת שמיני ודאמרנן אמ' רב הונא בריה דרב יהושוע לעניו טומאה בדתנן ראה שני ימים בין השמשות ספק² לקרבן יום אחד בין השמשות 10 ספק לטומאה: הא מתניתין בזב היא שנויה: עיקר הדבר כי זב שראה שלש ראיות כהלכתו שתי ראיות מטמא משכב ומושב 15 וצריך ביאת מים חיים ופטור מן הקרבן ואם אחת ראה הרי הוא כבעל קרי ואם ראה אחת היום

<sup>1</sup> Shabbat, 34 b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read למומאה ולקרבן.

(Leaf 2, verso.)

ושתים למחר או שתים היום ואחת למחר הרי זה זב גמור ואם ראה אחת בין השמשות הרי היא חשובה כשתים ודבר זה מפורש במשנה ה שלתוספת <sup>1</sup> מודה ר' יוסי אם ראה אחת בין השמשות אף על פי שאין בה כדי טבילה וסיפוג יש בידו2 שתי ראיות מפני ששני ימים חולקין אותה ועל פי זאת שנינו ראה 10 אחת היום ואחת בין השמשות או אחת בין השמשות ואחת למחר אם יודע שמקצת ראייה מהיום ומקצתה למחר וראי לטומאה ולקורבן משום דהוה שתים היום ואחת למחר או אחת היום ושתים וג למחר: ספק ושמקצת ראיה מהיום ומקצתה למחר וראי לטומאה וספק לקרבן: ראה שני

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tosefta Zabim, end of the first chapter; ed. Zuckermandel, p. 677, line 19.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Editions read בירו instead of בירו, while R. Hananel in his commentary on Shabbat, 34 b, reads בו.

(Leaf 3, recto.)

ימים בין השמשות הרי הן ספק ארבע נמצאו ספק לקרבן: ראה יום אחד בין השמשות ספק למומאה מפני שהיא חשובה כשתים וזה הוא ב שאמרו מטיליו אותו לחומרו לשני ימים: ודקאמרינן הלכה כר' יוסי לעניו תרומה אסיקנו דלא אכלי כהגים תרומה עד דשאלים ביו השמשות דר' יוסי: אמ' ר' אסי בר 10 ר' זבירא העושה מלאכה שני בין השמשות חייב חטאת ממה נפשך: . פירוש כגון שעשה בין השמשות ביז ערב שבת לשבת ועשה עוד בין השמשות בין שבת למוצאי שבת מה נפשך או תחילתו דהאי חול תחילתו 15 דאידר שבת והא מילתא עיקרה לננתא<sup>2</sup> דתנאיי דתנו במסכתא כריתות<sup>8</sup> שבת ויום הכפורים עשה

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The editions and MSS. read יסיי, the current reading is that of Judah Albargeloni in ייסי בר אבין, p. 23, who has ייסי בר אבין.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read אחווס. <sup>3</sup> Mishnah Keritot, IV, 4; Gemara, ibid., 19 a.

(Leaf 3, verso.)

מלאכה בין השמשות ואין ידוע באיוה מהן עשה ר' אליעור מחייב חטאת ור' יהושע פוטר אמ' ר' יוסי לא נחלקו על העושה מלאכה בין השמשות 5 שהוא פטור שני אומ' מקצת מלאכה עושה היום ומקצתה למחר ואמרינן עלה 1 תניא אמ' ר' יוסי שני אומ' הנבהה היתה מבעוד יום והנחה למחר 2: והא שמעתא ביארה<sup>3</sup> אין עושה בין השמשות 10 אמ' להו ראבא לשמאעיה אתו דלא קים לכו בשיעורא דרבנן אדאיכא שמשא על ריש דיקלי אדליקו שרגא כדי שיעשו משמרת : ביומא דעיבא במאתא איכא תרנוגלי כי התרנגליו 15 באין לקיניהן בין השמשות: ברברא והיא השדה: ליחזי אורבי כי העורבים שבין לקיניהן עם חשיכה: או אדנא והוא ירק שמצוי הרבה בבבל וקוראין ٠.. ٣٨

<sup>1</sup> Keritot, 19 b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The editions have an essentially different text.

ביאורה 3.

<sup>4</sup> Perhaps the same as negnn, i. e. new negnn.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> The later editions of the Talmud read אדאני, while the old editions as well as the MS, have ארני; comp. Rabbinovicz, Variae Lect., ad loc.

## XV.

Fragment Taylor-Schechter Collection, two leaves, paper, square hand, with a slight tendency to cursive. The fragment consists of a quire, of which one or two leaves are missing. It is the remainder of a collection of Geonic Responsa, the two preserved having been the eleventh and twelfth in the collection.

- I. The first Responsum of the two preserved, of which the beginning and the middle are missing, is a somewhat lengthy commentary on Kiddushin, 54 b-56 a, dealing with מעשר שני. This Responsum is of great importance in the text criticism of the Talmud. Besides offering a number of variants to our printed editions, to which attention is directed in the footnotes, it contains a long passage, on folio 54 b, entirely missing in our text. The discussion in the Talmud (Kiddushin, 54 b) assumes that, granted the principle מ"ש ממון הדיום, we must apply it not only to מ"ש at Jerusalem, but also to "" outside of the Holy City. But this assumption flatly contradicts the plain statement of the Talmud, in Sanhedrin, 112 b (comp. also Yer. Peäh, VII, 20 c), that, in the opinion of all authorities, " outside of Jerusalem is ממון גבוה. The difficulty did not escape the attention of the Tosafists (comp. Kiddushin, 53b, s.v. איהו), who tried to explain it away. Now, however, it seems that this point was actually discussed in the Talmud, in a passage which the Gaon knew, but which escaped from the text that has come down to us (1 recto, lines 1-3). Unfortunately, the beginning of the Responsum is missing, so that we are left in ignorance as to the conclusion reached by the Talmud.
- 2. The second Responsum deals with the text of the Mishnah and the Gemara of Sotah, 27 b and 29 a-b. The Talmudic passage in question presents no difficulties, but as the Talmudists of the time of the Gaon were not well informed on details of the time of the with their questions, and he entered into them with some degree of particularity.

## (Leaf 1, recto.)

מן החלה דברי ר' מאיר וחכמ' חייבת אמ' רב חסרא מחלוקת במעשר שני בירושלם דר' מאיר סבר ממוז גבוה הוא ורבנן סברי ממון בעלים הוא <sup>2</sup>. גמר' תא שמע הפודה נטע רבעי שלו מוסיף עליו ם חמישיתיו 3 בין שהוא שלו 1 ובין שניתן לו במתנה מני אי נימא ר' מאיר כיון דיליף קדש קדש ממטשר היכי מצי יהיב ליה במתנה אילא לאו ר' יהודה לעולם ר' מאיר והכא במאי עסיקינן דיהביה ניהליה כשהוא סמדר ודלא כר' יוסי דתנן ר' יוסי אומ' סמדר 10 אסור מפני שהוא פרי 6 פירוש זו כפירוש הכא שונה ברור הוא 6 כי יש לה עמידה כר' מאיר דאמ' נטע רבעי ומעשר ממון גבוה הוא ולא מצי ארם יהיב ליה במתנה אילא מיהו סמדר לאו פרי ויאהיב ליה גמר' תא שמע משך הימנו מעשר בסלע 15 ולא הספיק לפרותו ער שעמר בשנים 7 נותו לו בסלע ומשתכר בסלע ומעשר שני שלו מני אי נימא ר' מאיר כיון דאמ' ר' מאיר מעשר ממון

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read והכמ' מחייבין or והכמ'; comp. Sanhedrin, 112 b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kiddushin, 54 b, comp. the introductory note. <sup>3</sup> Read ארכיישיהו.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> In Kiddushin, 54 b the Mishnah reads בין כשלו, while in Ma'aser Sheni, V, 5 the text is the same as in our MS.

The editions of the Talmud read יהיב ליה והא גכרי קודש היהיב לים מי מיצי יהיב ליה והא נכרי קודש ממעשר . . . . עסקינן כגון דיהיב לשהוא סברר . . . . ראמר סבירר ובו".

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Read 'פירוש וו הרא משנה ברורה וכו', and comp. l. 6 of the next page (131).

The editions read prawa.

<sup>\*</sup> w is missing in the text of the Talmud, l. c., but is found in the text of the Mishnah, Ma'aser Sheni, IV, 6.

## (Leaf r, verso.)

גבוה הוא היכי מצי קני ליה במשיכה הא בעינא ונתו הכסף וקם לו וליכא לעולם ר' יהודה היא והכא חד סתאמא והכא תרי סתאמי ואי סתאמא דוקא הוא מה לי חד פתאמא ומה לי תרי פתאמי אילא אמ' ז רב נחמז בר יצחק הלכה כר' מאיר במעשר הואיל וסתים בבחירתא כואתיה 1 פירושה ברור כי לומר השתים הראשונות נמצאת דרך דסאלקן אפילו לר' מאיר אבל הא דמשך ממנו מעשר בסלע שהדבר ברור בה כי המעשר נקנה במשיכה אף על פי יי וס שלא נתן לוקח דמים לא נמצאת דרך לה עמידה אליבא דר' מאיר דאמ' מעשר ממון נבוה הוא כי הגבוה אין נקנה במשיכה עד שיתן דמים וכאשר מפורש במשנתנו רשות גבוה בכסף 2 והתורה אמרה ונתן הכסף וקם לו ואפילו יתומים אמרנא יתומים שמואל יתומים בהן אמ' שמואל יתומים הרי הן בהקדש ולא מיקנו אילא בכספא<sup>3</sup> והרי סתים במשנתנו כר' יהודה במעשר ועל כן שאלנו

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kiddushin, I, 6; Gemara, ibid., 28 b; the editions read הגבוה.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Giltin, 52 a, where the editions read הילאי, instead of הילאי, but Alfasi has the same reading as our MS.

## (Leaf 2, recto.)

היכא ראיכא איסורא חתם קנסינן מעות נופן אצל המוכר הן ואותו קנסו חכמים והרי פירשנו את השמועה פיסקא באר היטב אחר שכתבנו את הנירסא כאשר ביקשתם:

יב והא דתנן בו ביום דרש

6 ר' עקיבא וכל כלי חרש אשר יפול מהם אל תוכו

1כו' ומקשינן ומאחר דאין לו למה טמא ' ליפרשה
מרנא עיקר דילה דראשא דר' עקיבא אינו אומ'
טמא אילא יטמא לטמא אחרים לימד על ככר

10 שני שהוא מטמא את השלישי אמ' ר' יהושע מי
ינלה עפר מעיניך רבן יוחנן בן זכאי שהיתה אומ'
עתיד דור אחר לטהר ככר שני "שאין לו' מן
התורה אקשינן וכי מאחר שאין לו מן התורה
למה הוא טמא ואהדרינן אמ' רב יהודה אמ' רב
למה הוא טמא ואהדרינן אמ' רב יהודה אמ' רב
דכת' ביה ובא השמש ומה טבול יום שהוא מותר

<sup>1</sup> Mishnah, Sotah, V, 2; Gemara, 27 b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Solah, 29 a. <sup>3</sup> Read שלישי. Read שאין לו מקרא מן.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Negaim, XIV, 3; the words מבל ועלה are missing in our text of the Mishnah, but the Talmud (Pesahim, 35 a, and parallel passages) has them.

# (Leaf 2, verso.)

העריב שמשו אוכל בתרומה אם נגע בככר פסלו מן התרומה אוכל שני שהוא פסול בחולין כפשוטו שלמקרא כל אשר בתוכו יטמא שנמצא כלי חרש ראשון ואשר בתוכו שני והכתוב טימאו אפילו בחולין דין הוא שאם נגע בו ככר שלישי שלתרומה 5 נפסל ותנן התם 1 שרץ שנמצא בתנור הפת שבתוכו שנייה שהתנור תחלה ואמרינן עלה אמ' ליה רב אדא בר אהבה לרבא חיזיה לתנור כמאן דמלי שרצים ותיהוי הא פת ראשונה אמ' ליה לא אמרינן כמאן 10 דמלי שרצים דאמי דתניא יכול כל הכלים מיטמאין מאויר כלי חרש תלמ' לומ' מכל האובל האוכליו ומשקין מיטמאין באויר כלי חרש ואין כלים מיטמאין באויר כלי חרש ואי סלק' דעת' אמרינן מנור כמאן דמלי שרצים דאמי בשרץ קא נאגע<sup>2</sup> והפת נמצא לדברי משנה זו התנור ראשון והפת שבאוירו שנייה והוא ככר שני וכן דרש ר' עקיבא כי לא נאמר כל אשר בתוכו טמא אילא יטמא

<sup>1</sup> Kelim, VIII, 5; Pesahim, 20 a, and parallel passages.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pesahim, 20 a-20 b; comp. Rabbinovicz, Variae Lectiones, ad loc.

# XVÍ.

Fragment Taylor-Schechter, vellum, 13 × 15 cm. (oblong), writing square, quire of two leaves, the middle portion missing. It represents the remainder of a collection of Geonic Responsa, the last of which in our fragment is numbered sixteen.

It contains four Responsa, all of them, unfortunately, in incomplete condition. Neither their author nor their date is ascertainable. However, the assumption is warranted that they belong to the later Geonim; and as the first two Responsa are elsewhere ascribed to Haï, the last of the Geonim may perhaps be accepted as the author of all of them.

I. The first Responsum, the beginning of which is lacking, deals with the validity of a marriage contract (כתובה) signed by a number of witnesses, some of whom were related to the contracting parties. Though the Jewish law in general terms excludes relatives from acting as witnesses to a marriage, the Gaon declares the document valid, because, as there were other witnesses besides, there was no proof that the kinsmen had not attached their names to it as a coveted distinction, or been invited to do it as a courtesy, and the Gaon grants this latitude of interpretation even when the signature of the kinsmen occurs first in the order of the witnesses. This decision is based on the statement in Baba Batra, 162 a, b. It is noteworthy, that the Gaon's reading of the Talmudic text differs essentially from our accepted reading. Our text (162 b) has חתומין עליו, while the Gaon reads חתומין על השטר, indicating that the second clause in the Baraita refers, not to a new case, but to the same case treated of in the first

clause. That the Gaon's reading is correct appears from MS. M. and from Rashbam, ad loc., both of which have עליו as well as עליו, the only explanation for which is that the original עליו was retained even after the text was changed by the addition of על השטר. The probability is that the change finally producing our present reading was made by Rabbenu Hananel, who had the theory that the second case in the Baraita was entirely different from the first; hence על השטר had to be inserted as the beginning of the new sentence.

Our Responsum is practically identical with that given in Harkavy, 42, but it offers a number of more acceptable readings. Comp. also מחה"ג, ed. Coronel, 102.

2. The second Responsum, of which a few lines are missing at the end, deals with a dispute between brothers on account of the water supply in a house inherited by the two jointly from their father, and divided between them soon after his death. Some years later one of them claimed for himself exclusive rights upon the water supply gathered from that section of the roof which covered his part of the house, thus proposing to withdraw from his brother some of the water that had flowed into the cisternat his end of the property, the only cistern with which the house was furnished in their father's time as well as their The Gaon decides against him, on the ground that the second brother had by this time acquired prescriptive rights (חזקה) upon the whole water supply as well as the cistern at his end of the property. These were privileges to which a definite value should have been assigned at the time of the division of the property, and the division should have been made with their valuation as part of the inventory. The second brother's water supply could, therefore, be curtailed only by an act of injustice.

This Responsum is essentially the same as that given by Harkavy, 41, so that our two Responsa, both of them attributed to Har, occur in Harkavy reversed.

3. In this Responsum a few lines are missing at the

beginning. It deals with the Talmudic passage in Pesahim, 71a. The Gaon first of all establishes the correct text, not ממחה בחי as it was read by his correspondents, probably residing in an Arabic-speaking country, in which and בקי were pronounced alike. They must have represented the phonetic identity orthographically. main difficulty in connexion with the text which the Gaon was called upon to solve was of a theological nature. It is an accepted principle with the Rabbis that כהנים אוכלין ובעלין מתכפריו (Pesahim, 59 b), atoning power resides even in those portions of the sacrifices eaten by the priests, of those sacrifices, that is to say, that are not wholly consumed upon the altar. Several questions arise with regard to this point. How is it with the שעיר של יום הכפורים, the priestly portions of which cannot be eaten until after the Great Day has passed, and atonement has presumably taken place? Still more difficult of solution the question becomes if the Day of Atonement falls upon a Friday. As the priests' portions cannot be prepared on the Sabbath, they lie over a second night, which renders them unfit. The same difficulty inheres in all the sacrifices brought on Sabbaths. and on holidays falling on the Sabbath, intended to be partly eaten by the priests, which, however, they cannot use until the Sabbath is over, The Gaon 1 reaches a solution by a peculiar explanation of כהנים אוכלין ובעלין מתכפרין. His view is that atoning power resides, not in the act of eating, but in the character and state of the sacrifice. If the sacrifice is of the right sort, and there is nothing in it to prevent the priests from using the portions assigned to them for food, it does not matter whether these portions are eaten by the priests or not: they are not deprived of their atoning power. This explanation covers the case of all Sabbath sacrifices, and it also covers the case of the sacrifice on a Day of Atonement falling on any day except Friday, because we know beforehand that the priests will be able to eat their portions immediately

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp, also Tosafot on Pesahim, 59 b, catchword יבול.

the Sabbath or the Fast is over; the delay will not have rendered them unfit. It is otherwise with the sacrifice of the Day of Atonement falling on a Friday. Then a second night must pass before the priests can prepare their portions, and the law is that no sacrifice may be eaten after more than one night has passed over it. The Gaon must resort to another explanation for this case. Basing his view on the statement in Shebu'ot, 8 b, he holds that on the Day of Atonement the atoning power is confined to the Azazel; the other sacrifices, of which the priests have portions assigned to them, do not possess their full atoning power on that day; they have only a preventive action; they avert suffering from the sinner whose sin cannot be atoned for by the scapegoat, because it is of such a nature as to require the expiation of death.

It is highly interesting to compare the Gaon's conclusions with those of St. Barnabas, in his Letter, VII, 4. He says: "And they shall eat of all the rams sacrificed for their sins on the day of fasting. And-note well what I am about to say!—the priests alone shall eat all the inner parts, unwashed, together with vinegar!" Up to this time it has not been noticed that the argument of St. Barnabas is also based on the principle of כהנים אוכלין ובעלין מתכפרין, according to which the atonement of the Day of Atonement could become effective only after the priests had eaten the parts allotted to them. His assumption that the priests ate their portions during the day itself, while the people were fasting, is, of course, wholly incorrect, though I cannot believe, with Güdemann (Religionsgeschichtliche Studien, p. 106), that it is an intentional misrepresentation. Barnabas simply put together several Rabbinic statements, and drew an unwarranted conclusion. He knew, as is said in Pesahim (l. c.), that on Sabbaths, or holidays falling on the Sabbath, the priests would eat their portions of the sacrifices unboiled, in order not to delay the atonement 1 the act effected. Also he knew that it

<sup>1</sup> Comp. Rabbenu Hananel on Pesahim, 71 a.

was not a transgression to drink vinegar on the Day of Atonement, because it is not customarily used as a drink (Yoma, 81 b). These two statements he combined, and obtained a conclusion that cannot hold water.

There is an apparent contradiction between Pesahim, 71 a, and Mishnah Menahot, XI, 7. In the former passage, it is assumed that it was the custom of all the priests to eat their sacrificial portions raw on Sabbaths and holidays falling on the Sabbath; while the other text limits the practice to the Day of Atonement falling on Friday, and even then it is described as the habit of the less cultured priests. The contradiction disappears if we accept the view of the Gaon, that the שעיר של יום הכפורים had no atoning power, and hence there was no need for the priest to hasten his meal.

4. The fourth Responsum, the end of which is missing, deals with the correct reading of the Mishnah text in 'Erubin, III, I. The Gaon calls attention to the fact that the Babli and the Yerushalmi have substantially different readings of the passage. From the discussion of this Mishnic passage in 'Erubin, 30 b, we see that our reading of the Mishnah is as old as the Babylonian Amoraim, though the Talmudic discussion may be a Saboraic interpolation.

<sup>1</sup> My conjecture is that the Mishnah ought to read מדביה instead of "stomach." Comp. with in this passage having the meaning of "stomach." Comp. Maimonides in his Commentary, ad loc., and Ginzberg, Orientalische Studien (Theodor Nöldeke zum siedzigsten Geburtstag), II, p. 612.

### (Leaf 1, recto.)

העדים הכשרים ואף אם בראש הוא חתום אומרין שמא רוחא שביק למאן דקשיש מיניה לפיכך תתקים העדות לפי בשאר וכן אנו מוציאין כשאמרו אמ' רב עמרם שאין למידים משיטה אחרונה אמרנן אמ' ליה רב נחמו לרב ב עמרם מנא לך הא אמ' ליה דתניא הרחיק את העדים שתי שטין מן הכתב פסול שטה אחת כשר ואיבעיא להו² שיטה אחת ומחצה מאי ופשטינן מיהא הרחיק את העדים שני שטין מן הכתב פסול פחות מכן כשר היו ארבעה וחמשה עדים חתומין עליו ונמצא אחר מהן 10 קרוב או פסול תתקיים העדות בשאר מסיעא ליה לחזקיה דאמ' חזקיה מלאהו בקרובים כשר הרי נתברר כי כתובה זו כשרה ואין בה פנם: וששאלתם <sup>3</sup> ראובן היה שוכן בחצר והניח שני בנים והיתה דרך המים מן הגנות ומכל צרך 4 עוברת במקום ידוע והיתה והתנו החצר החצר אבותיהם חלקו החצר והתנו על עצמן כל צד שיגיע לכל אחד יקח אותו באבניו

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Baba Batra, 162 a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid., 162 b.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Comp. זכרון יהודה, 48, by Rabbi Judah ben Rabbi Asher.

<sup>4</sup> Harkavy, Responsen, 42, has also צרך, but perhaps it is to be read ברין.

# (Leaf 1, verso.)

ועפרו ובנינו ובכל שבח שיש בו אם רב אם מעט לאחר שחלקו ושכנו שנים הרבה נפלה ביניהם מריבה על עסק ממון וסתם האחד דרך המים ואמ' אין לך עלי מים והסכים על. מה שאמרו חכמ׳ האחים שחלקו אמ׳ לו השני זה הרבר 5 אין להן דין דרך ולא דין אמת המים ולא דין חלון ואני לא שניתי ולא חילפתי יורנו אדוננו גאוז שורת הדין בד ראינו כי כלל הדין כיון שעברו שנים אחר החלוקה והמים עוברין כמנהגם הרי עמדה החזקה ואין לאחד מהם למנוע את המים ולא לסתום בפניהם ולאו מטעמיה 10 דהאי דפריש אין להם דרך זה על זה אין להן דרך דרך והדין כך הוא כי חצר שחולקין אותה שנים ונופל לאחר הצד החיצון שהיה הפתח בו ודרך הצד הפנימי עליו אין לפנימי אחר החלוקה על החיצון דרך וכן אם היו המים נשפכים מצד אחד והמרזב מוכן 15 בו ונפל לאחד מהן אין עליו להעביר את המים כמו שהיו בראשונה אלא האחד מוציא את מימיו ממקום

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Baba Batra, 7 b.

<sup>2</sup> Read דין דרך.

# (Leaf 2, recto.)

ברבר חדא ששחיטת שעירי דרגלים מותרת בשבת אבל בישולן אסור בשבת לפיכך אין נאכלין בשבת אילא חי ושמחה בחי ליכא: 2 ואם מעכב עד שתצא שבת ומבשל הרי יצא יום שבת בלא שמחה ועוד מתמיה הכהנים אוכלין ויש' שמחין : ואתא רב פפא ופריק פירוק אחר שאין שמחה זו בשבת בבשר: וספרים שאיז בה: חי טעות הוא: וכתבתם שמחה בקאי ליכא ולא כן הוא אילא שמחה בחי ליכא: ואשר פורש במסכתא מנחות ל לענין יום הכפורים חל להיות ערב שבת הבבליים אוכלין אותו כשהוא חי מפני שרעתן יפה ודאי הדבר כאשר 10 כתבתם דקימא לן מפני הבישול שאין יכול לאכל ביום הכפורים וכשיצא ותבא השבת אין יכול לבשל בשבת וצריכין לאכלו עד הצות לפיכך מי שדעתו יפה אוכלו כשהוא חי: והאלכסגדריים כן היו נוהגין לאכלו: ואשר כתבתם כיון שאין הכהנים אוכלין אותו ביום עצמו הנה בו ביום לא כן הוא הרבר שליש' בו ביום לא כן הוא הרבר בה אילא כיון שהן מוכנים ועומדים לאכלן עונותיהם מיתכפרין

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The copyist first wrote אכור and changed it to אכורן.

Pesahim, 71 a.
Menahot, XI, 7; Gemara, ibid. 99 b.

וישראל = ויש'.

של ישראל = שליש׳ 5.

### (Leaf 2, verso.)

שאין אכילה זו דוחה את תענית יום הכפורים ועוד הכפרה תלויה בשעיר שלעואול ואם תאמר תולה מה שתלוי הו עד שאוכלין הכהגים את החטאת אין בכך כלום וישר' בלא עון רהא <sup>1</sup> תנן לענין ידיעות הטמאה יש בה ידיעה בתחלה ואין בה ידיעה בסוף שעיר הנעשה בפנים יום הכפורים תולה עד שיודט לו ויביא בעולה ויורד ואמרינו<sup>2</sup> עלה וכי מאחר שאינו מכפר למה תולה אמ' ר' זירא לומר שאם מת מת בלא עון אמ' ליה ראבא אם מת מיתה ממרקת אילא להגן עליו מן יו היסוריו: וששאלתם ' מערבין לנזיר ביין וליש' בתרומה וס ספרים או' אף בחולין ונתקשה לנו מאד ויש עמנו ספרים ואין בהן אף בחולין אילא סומכוס אומר בחולין יכתב לנו אדננו גאוז איד גריסת הדקרוק ויכתוב תנא 6 מפני שיכול לחוץ ולילך בשירה תיבה ומגדל עד מצות לא להנות נתנו היאך הגירסא והפירוש ודאי יש שגורסין סומכוס או' נורסין אולא מיהו בארץ ישר' אבל חכמי בבל כולן גורסין סומכום או' בחולין ויש בין אלו לאלו חילוף ברור כי רשונה

Shebu'ot, I, 2; Gemara, ibid., 2a. 2 Shebu'ot, 8 b.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Our texts read אלא אמר רבא; Rabbinovicz, Var. Lect., offers no variants.

<sup>4 &#</sup>x27;Erubin, III, 1; Gemara, ibid., 26 b. 5 'Erubin, 30 h.

<sup>.</sup> ראשינה = "

#### XVII.

Fragment T-S., three leaves, 21 × 16 cm., writing small, square, with a tendency to cursive; the numbers and marginal notes, except the sheet mark at the top, are in a later hand, and in black ink, while the text is brown. represents the remainder of an unusually large collection of Geonic Responsa, in fact, the very largest known, numbers run up to 593, of which our fragment contains from No. 498 to No. 505 consecutively; then from 568 to 577 consecutively; and finally from 585 to 593 consecutively. The large number of 497 are missing from the beginning. and there is, of course, no telling how many more there were after 593. They cover a number of branches of Rabbinic law, the various subjects being noted in the margin by a later hand. The annotator used the classification of the Code of Maimonides, but he was either ignorant or careless, for he allows a glaring mistake to stand on the first page preserved. Misled by the word אבר, which occurs prominently, he classifies one Responsum under עירוביו which actually belongs under שירוביו. All the Responsa preserved are anonymous, and as only a very few of them occur in other collections, there are no means at hand for determining their authorship and date. We may, however, assume that they belong to a number of different Geonic authors of various epochs.

I [498]. The first Responsum in our fragment, the beginning of which is missing, deals with the case of a man's giving his property to his mother before his death. The Gaon rules that on the death of her son she can make no use of the property, nor dispose of it in any way, until she has paid the dowry to the widow, her daughter-in-law.

2 [499]. The second Responsum gives the decision of the Gaon in a dispute regarding an alley-way (מברי). One of the several parties having a common alley-way moves from his house, and he makes a claim upon his former

neighbours, asking them to pay him for his share of the alley, which he is no longer using. The Gaon decides against his claim.

3 [500]. This Responsum is identical with the one attributed to Nahshon Gaon in the Geonic collection שערי צרק, 81 b, 17. The subject dealt with is the sale of a slave under false pretences. His physical condition was impaired, yet his master asked and obtained the value of a slave in perfect health. The purchaser discovered the fraud practised upon him, and, after having had the slave cured, he demanded from the former owner a sum of money equal to the difference between what he paid for him and what his real value was at the time. The first master declared his willingness to take back the slave and return the money, a proposition to which the second master would not agree, as he had taken the trouble and gone to the expense of having the slave put into good The Gaon decides that the purchaser's claim condition. is justified.

4 [501]. The third Responsum in the fragment deals with a note of indebtedness, signed by two witnesses, which the alleged debtor refused to honour. The witnesses recognised the handwriting as theirs, but as they could not remember the sum of money mentioned in the note, their testimony was of no value, and the maker of the note could not be held to the payment of the sum therein mentioned. Comp. 7"v, 84 a, 1; and Müller, Mafieal, pp. 237, 487.

5 [502]. An agent was sent to Egypt to purchase merchandise. On his journey he was attacked by brigands, who threatened his life. To save himself he showed the highwaymen where his employer's money was hidden. He now contended that he was not called upon to make good the loss, since, in any case, even if he had sacrificed his life, the money would have fallen into the hands of his assailants. The Gaon supports him in this contention, provided he can prove by means of witnesses, or will asseverate by means of an oath, that his supposition is

correct, that the brigands would in any case have found the money.

6 [503]. The Gaon decides that a debtor may force his creditor, who holds a promissory note against him, to take an oath that he has not paid up his indebtedness, as he himself maintains he has done; and this right belongs to him even though the creditor is willing to waive his alleged claim, if only the debtor will take the oath. There can be no doubt that this Responsum is the same as that quoted in a Responsum addressed to Haï (תמרה נמחה, 136), where it is ascribed to Natronaï Gaon.

7 [504]. To this very day, the Gaon says, priests are under the obligation to avoid defilement. It is very probable that this Responsum is merely an extract from a much longer one found in the collection המדה גנולה, 55, also attributed to Natronaï Gaon. Comp. p., 4.

8 [505]. A debtor sends the amount of his indebtedness to his creditor through a messenger. The debtor receives a letter from the creditor acknowledging the receipt of the money. Later the creditor denies having written the receipt. Before the matter is cleared up, the creditor as well as the messenger die, and the heirs of the creditor claim the money due to their father. Though witnesses are found to testify that the handwriting is the creditor's, the father of the present litigants, they continue to urge their claim, basing it upon the contention that there is no way of establishing that the receipt refers to the transaction under discussion rather than some other debt owing from the same debtor to their father. The Gaon's decision is missing.

9 [568]. Of this Responsum only the last two lines have come down to us, and they contain the rather interesting statement of the Gaon based on a Talmudic passage (Ta'anit, 11b), that study is of greater importance than fasting, but fasting surpasses almsgiving.

וס [569]. Here we have the Gaon's view on יחור ארוסה, after the recital of ברכת נשואין. Comp. יש"ין, 19 b, 14; and 58 b, 24.

11 [570]. The Gaon writes out the formulae for several sorts of deeds of gift from a father to his children, the expressions differing according to whether the deed becomes operative during the father's lifetime or after his death. Comp. "", 45 a, 5.

12 [571]. Here we have a case in which the dowry is paid out, though it be the woman who insists upon the

divorce. Comp. חש"ר, II, 46, and ש"ץ, 59 a, 30.

13 [572]. "A bachelor made out a deed of gift. Later, when he married, he made out a second deed of gift, transferring the same property to his wife, and in the presence of the first recipient, who uttered neither protest nor objection." The Gaon decides that the second transaction, and not the first, is valid.

14 [573]. The Gaon decides that an oath taken on a prayer-book is as sacred as one on the scroll of the law, and he who takes such an oath cannot be absolved from it. This Responsum is attributed in one source to Saadia, and in another to Haï; comp. Müller, *Mafteah*, p. 230.

15 [574]. The Gaon rules that a Jew who owns orchards, the fruit in which must be gathered day by day, so that cessation from work on Sabbaths and holidays would entail a serious loss, may sell an average day's pickings to a Gentile on the eve of the Sabbath or of a holiday. The sale must be completed before the day of rest enters, so that the Gentile does no work for the Jew on a holy day. Comp. 5"n, 125; and Fragment XXI, 2, recto, below.

16 [575]. Though butter churned by Gentiles may be bought and eaten by Jews, the Gaon advises against it. This Responsum is found also in the Geonic collection שערי חשובה, 188, where it is attributed to Natronaï Gaon.

17 [576]. This Responsum contains the decision of the Gaon with regard to דם מוהר. It is not improbable that this is the Responsum to which Maimonides expresses his vigorous opposition; comp. Maimonides, אסורי ביאה, XI, 15, and מ"ש, 173.

18 [577]. The Gaon goes into details as to the character

of the testimony admissible in the case of an ענונה. The end of this Responsum is missing.

19 [585]. The contents of the Responsum are difficult to determine exactly, because the beginning is missing. All that can be gathered from what remains is that the case dealt with is what the judge of a certain town suspects is a mock divorce, desired for the purpose of escaping the payment of debts. The debt owing to a divorced woman, namely, her dowry, must be paid by the husband before all others. If, then, a man is hard pressed, the expedient of divorcing his wife may occur to him, the intention being, of course, to re-marry the woman, and again come into possession of the dowry. The judge in our case was willing to grant the divorce on condition that the husband took an oath not to re-marry the woman. The Gaon shares his suspicions, and sustains his decision. It is noteworthy that the Responsum mentions in full the name of the judge. David 1, and of the parties concerned.

20 [586]. This Responsum contains the interesting statement that the old-established custom, reaching back to Talmudic times, of taking an oath publicly on the sacred scrolls in the synagogue, was discontinued in the day of the Gaon. Instead, when the occasion required it, a conditional excommunication was proclaimed in the synagogue, as follows: "If thou, N. N., owest money to N. N. and dost not acknowledge the debt, thou art under the ban." Judging by the style of the Responsum, and the views expressed in it, we shall not go far wrong in ascribing it to Haï. Comp. especially his Responsa in r"v, 73 a and 76 a. In the latter Haï writes thus: "Such a thing as taking an oath on the sacred scrolls has come under our notice neither personally nor through the reports and traditions of scholars from generations ago. procedure is as follows: The draped bier is brought [into the synagogue]; and in it is a cock (Aram. נברא), symbolic

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> David Ibn Hagar? Comp. about him Steinschneider, Arabische Literatur, p. 143. Comp. also γ"επ, II, 36-7.

of man (Aram. נברא); lights are kindled, symbolic of the soul of man; ashes are strewn under the feet [of the one who is to take the oath], to indicate that man is but dust and ashes; empty, distended hides are put before him; they threaten him, saying, Behold, all these shall be signs unto you! Then children come with trumpets (תשמבות), while the man is led up to the place before the Ark, and the precentor stands on the platform next to the Ark, and says: N. N., who does not confess the truth, may he be overtaken by thus and thus [the curses of a ban] 1."

21 [587]. This Responsum deals with the limitations of the rights of a husband in the property of his wife. Comp. "\(\tilde{\pi}\), 25.

22 [588]. The Gaon gives the formula of the oath to be taken by a widow who makes demand for her jointure from the estate of the heirs of her late husband. This Responsum is identical with that found in the Geonic collection 177, 26, where it and the previous one, No. 21, are ascribed to Rabbi Zemaḥ. Comp. also 7″v, 65 b, top; and Müller, Mafteaḥ, 148, for it appears in the former that it was still customary to take oaths in the time of the Gaon addressed.

23 [589]. The Gaon renders the decision that a widow left with an infant at the death of her husband may not withdraw her dowry from the estate until the child has reached the age of two years, the period during which a mother has the duty to nurse a child, and during which re-marriage is prohibited.

24 [590]. A dies, and B of his own accord pays his heirs money which he confesses he owed to the departed, though no memorandum of the debt was found. The heirs wish now to force him to take an oath that he has acknowledged the full extent of his indebtedness. The Gaon decides against the heirs. Comp. r''v, 72 a, 5.

25 [591]. The Gaon decides that a widow claiming her dowry from her late husband's estate must take an oath

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. ארה ח היים, II, p. 503; ה"וש, ed. Lyek, 10; and ק"ד, 69 a, 72.

asseverating the justice of her demand, even when the estate does not suffice to satisfy her claim in full.

26 [592]. This Responsum deals with the status of a child born out of wedlock, a certain man being designated by the mother as the father of the child. The Gaon's decision is that such a child is not to be considered a bastard (ממוד); nevertheless, the alleged father cannot be held responsible for the maintenance of the child, nor is the child to inherit his estate after his death. If circumstantial evidence corroborates the woman's allegations, the man is to be excommunicated and exposed to public disgrace. Comp. p", 39, and p", 46 b, 11.

27 [593]. This last Responsum of our fragment, of which only the beginning has been preserved, deals with a promissory note whose genuineness is denied by the supposed debtor. It is perhaps another version of Responsum

שערי תשובה in the Collection שערי תשובה.

(Leaf I, recto.)

השתי וכתבו לאמו לא כל הימנו כשהניח בעלת חוב שלו והקנה לאמו ומה שהקנה לא עשה ולא כלום ודין הוא שתתן הזקנה ממה שהקנה לה בנה כתובת כלתה בשבועה דלא אתפסה צררי ולאחר שתיטול כתובתה כלתה כל מה שנשתייר הו לזקנה כל מה שתרצה תעשה תררצת לבן בתה

5 או לאחרים תתן תצם ומבוי שרחב ארבע ויש בו שלש חצרות ואחד שהניע שהן .... את פתחו למקום אחד ואמ' להן לבעלי הצרות או תנו לי שליש המבוי שמגיע

רובין לי או תנו לי דמים והללו אומ' לו לא נתן לך כלום בוא ודור עמנו מה הדין כך ראינו שזה שאמ' תנו לי חלקי או דמיו שלא כדין אמ' שאין חולקין את החצר עד שיהא בה ד' אמות לזה כוֹל ° וכל שכן מבוי שאינו עשוי אלא לדרך שאין חולקין 10 אותו כלל שאף על פי שהל' כר' יהודה דאמ' אית דינא דגוד או אנוד ° הני מילי היכא

- 10 אותו כלל שאף על פי שהל' כר' יהודה דאמ' אית דינא דגוד או אנוד<sup>®</sup> הני מילי היכא שאומר או את מינד או לא ונודי אבל הכא אגור איכא נוד ליכא ומה שאמרו לו הן אין אנו נותנין לך דמים אלא בוא ודור עמנו כדין אמרו לו כדתנן שני אחים אחד עני אחר עשיר הניח להן אביהן מרחץ ובית הבד עשאן לשכר השכר לאמצע עשאן לעצמו הרי עשיר אומ' לעני קח לך עבדים וירהצו בבית המרחץ קח לך זיתים 15 ועשם בבית הבד והדא מתניתא הלכה היא וליכא דפליג עלה' הקק המוכר
- עברו לחב <sup>5</sup> והיו בו מומין והשביחו ארונו השני יש על הראשון לחזיר לו דמי מכירה

מכירה מומין לשני כמה שיאמרו הבקוין "וראשון שאמר לשני טול דמים שנתתה לי וה' זהחזיר לי עבד שלא כרין הוא עושה לאחר שנידלו שני והשביחו ולא כל הימנו אלא יתן לו דמי מומיו: תֹקֹא והא דאמ' רבנן "כותב אדם עידותו על השטר

עירות

- 20 ומעיד עליה אפילו לאחר כמה שנים היכא דחתמין תרי שהדי על שטר ואמ' קמי בי דינא דהא חתמות ידן נינהו מיהו לא פקיע" לן בממונא כמה האוי אם כמה דכתיב בשטרא או לא היכין עבדין בהאי שטרא כיון דקא משהדין דהיא חתמות ידיהו מגבינן על פומהון אי דיל'" כיון דלא פקיעי" בממונא כמה האוי הוה לה פלגו דסהדותא ולא מגבינן על פומהון כיון דקא אמרין לא בריר לי ממונא דכתיב בטרא כמה הוי לא מגבינן ביה דאית למימר במאי קא מפיק מניה
  - ממונא מן לווה במימרא דערים הא ערים גופייהו קא אמרי לא קים לן בממונא והולכך איתרע ליה שטרא: תקב ראובן ב.. ש הלך למצרים שינר עמו שמע' טו' זהובים לקנות לו בה

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read אם רצה <sup>2</sup> Baba Batra, I, 6; Gemara, ibid., II a. <sup>3</sup> Baba Batra, I3 a-I3 b. <sup>4</sup> Ibid., I3a; as the quotation is from a Baraita, and not from a Mishnah, the correct reading would be אסור, and not . <sup>5</sup> = לחבירו. <sup>6</sup> הבקיאין. <sup>7</sup> Ketubot, 20 a.

<sup>8</sup> בקיאי <sup>10</sup> בקיא <sup>9</sup> . בקיא <sup>10</sup>. בקיא .

(Leaf 1, verso.)

שלוחין סחורה נכנס למקום שמו אגראביה ושבו משם למצ'<sup>1</sup> בהליכתן למצ'<sup>1</sup> יצאו עליהן ליסטין וכשהגיע למצ' 1 כתב לשותפו בכל מה שאירעו וכה כתב לו כשהגעתי לאגר' 2 שברתי על כל משואות שהיו עמי מן הערביים וכל זהובים שהיו עמי שיגרתים ביד פל' גוי מפני סכנת הדרך ולא השארתי אלא שלשה עשר זהובים של שמע' נתיראתי 5 לשגרה עם הגוי שלא לעבור על דעתו ויצאו עלינו לסטין ותפשו השיירה כולה והפשיטו כל מה שהיה עלי והניחוני ערום ועמדו לשחשני וכיון שראיתי כך אמרתי בלבי כל מה שיש עמי אין לי הצלה מידם מוטב שאומר להם שיש עמי זהובים ויניחו אותי אמרתי להם יש לי בדלוסקמא ט'ו' זהוב' ובאו עמי למקום השיירה פתחתי הדלוסקמא והוצאתי ט'ו' זהוב' של שמע' ונצלתי בהם והרי אני' משלם לשמע' חצי ממונו 10 בשביל אהבה שיש ביני לבינו ואמ' שמע' זה הציל עצמו בממוני והכל ישלם לי איך הדין י כך ראינו אילו היו הדינרין מוצנעים ביד ראובן ולא הכירו בהן לסטין ונתן אותן להן בודאי הציל עצמו בממון חברו הוא וחייב לשלם הכל: אבל אם כמו שמפורש בשא' שטען ראו' ואמ' כל מה שהיה עמי אין לי הצאלה מידם אם יש עדים בכך נפטר ואם אין לו עדים ישבע ראובן שאותן ט'ו' זהוב' 15 של שמע' לא שינה בהם ולא פשע וכי אותה הדולסקמא שהיו בה נטלוה לסטין ולא היתה לה הצלה מידם ולא נשתייר מן הזהבים כלום ואם יטול ממנו שמע' חצי הממון בפשרה יפטר ראובן מן השבועה· תֹלְגֹ המוציא שטר חוב על חברו ואמ' לו פרעתיך אמ' לו מלוה השבע שפרעתני ולך" אמ' לו לווה איני

נשבע השבע אתה וטול: כך ראינו שכדין אמ' לווה שכיון ששטר בירו 20 ישבע ויטול ואם האמינו לוה למלוה גובה בלא שבועה: תֹלְדׁ ובהן שנכנם בבית הקברות או בבית שיש בו מת בזמן י חייב מלקות או לא כך ראינו שחייב

ת מות מלקות דקדושתו קדושת עולם והתורה אמרה לנפט לא יטמא וג': תקה ראובן היה ליה על שמע' דינרי בלא שטרא ושדר יתהון ליה עם לוי וכתב לו ראוב' כתב לשמע' בכתב ידו כי הביא לי מאצלך כ' זהובים לאחר ל' יום פגע ראובן בשמע' אמ' לו תן לי כ' זהובים שיש 25 לי מאצלך אמ' שלחתים לך ביד שמע' לוי אמ' לו לא היו דברים מעולם ולא כתבתי כתב כלל ומת ראובן ולוי ועמדו יורשיו ותבעו את שמע' והוציא שמע' כתב שכתב ראובן ללוי ואיתי שהרי שהוא כתב יד ראובן אמרו לו היורשין שמה חוב אחר היה לאבינו בידך ואילא משכח שמע' שהדי שהוא כתב ידו של ראוב; דיניה עם יורשי לוי או עם יורשי ראובן: הכין חזינא ראילא אשכח שמעון

<sup>.</sup> למצרים = 1 4 Read הוה בוכן הוה. לאגראביה <sup>2</sup>.

(Leaf 2, recto.)

כלבא אכלה לשירותיה יומן הלין שמעתתא ידעינן דתלמ' תו' עדיף מתענית: אבל תענית וצדקה תענית עדיף דאמ' ר' אלעזר י גדולה תענית יותר מן הצדקה שזה בגופו וזה בממונו:
תקסט ושש' המארם את האשה ונתן לה קירושין וכתב לה כתובה וברכו אותם ברכת אישות
אישות
אירוסין ונישואין ולא נכנסה עמו לחופה והיא בבית אביה מתיחד עמה אולא כך

ל ראינו שמותר להתיחד עמה ולישא אותה נמי והיא בבית אביה ואין בכך כלום: התקע ושש' הכותב מתנה לבנו או לאחר לאחר פטירתו ולא כתב בה מהיום ולאחר תנה

מיתה יכול לחזור בו או לא ואם יכול לחזור בו בחייו לאחר פטירתו תהא מתנתו מתנה
או לא כך ראינו שהכותב מתנה לבנו או לאחר בחייו אין יכולין עמו אלא לאחר פטירתו
ועיקר שימסור להן שטר מתנה אבל אם לא מסר להן שטר מתנה לא החזיקו בה ואין
בידם ממנה כלום ואם שכיב מרע הוא ונתן מתנה מחמת מיתתו אם עמד וְמבקש
לחזור חוזר שכך אנו אומ' כל שאילו עמר חוזר במתנתו אבל מתנת בארי

וקנו מידו ומסר השטר לבנו או לאחר מחיים כרי שיוכה לאחר מיתה זוכה בה לאחר מיתה ואם לא כתב בה מהיום ולאחר מיתה יפה כחו של מקבל מתנה שהחזיק באותה מתנה מאלתר וזה שתיקנו חכמ' לכתוב מהיום ולאחר מיתה ליפות כחו שלנותן

ים מתנה שלא יוכה בה אלא לאחר מיתה' וזה שלא כתב מהיום ולאחר מיתה מתנתו מתנה נמורה וזוכה בה מאלתר: תֹלְעֹאׁ ושש' פנוי הנושא אשה ואינו יכול לבעול אותה והיא בבתוליה; והוא אומ' אסרו' אותי הריני בודק את עצמי באחותת' והיא

אמרה לו מה אעשה לך שהרי מסרתי עצמי לך תצא בכתובה ותוספת ובנדוניא
שלה אולא: כך ראינו שתצא ממנו בכתובה ובתוספת ובנדוניא שכיון שמסרה
עצמה לו והוא שאין יכול לבעול נעשה כמי שאינו מבקש את אשתו ונותן לה כתובה
ותוספת ונדוניא שהביאה עמה מבית אביה ומנרשה וזה שאמ' אבדוק עצמי באשה
אחרת אם רוצה מנחת אותו ואם לאו אין מנחת אותו שכך אמרו חכמ' ז אמ' איזיל
איבדוק נפשאי באיתתא אחריתי אמ' ר' אמי אף בזו יוציא ויתן כתובה הולכך אשה
זו נוטלת כתובתה ותוספת ונדוניא ויוצאה: תֹקְעֹבֹ ושש' פנוי שכתב מתנה

בסל אותו האיש בפני אותו בפני אותו האיש בכל לאחר ואחר כך עמד ונשא אשה וכתב לה אותה מתנה היא גופה בפני אותו האים מתנה שנתן לו מעיקרה ולא עירער ולא עשה מחאה אותה מתנה הראשנה טמירתא\* היא

שנתן לו מעיקרה ולא עירער ולא עשה מחאה אותה מתנה הראשנה טמירתא<sup>®</sup> היא ולא מגבינן בה להֵיכי מדמינן לה כך ראינו שאותה מתנה בטלה מן האיש והרי היא בחזקת אשתו מאי טע' שכיון שכתבה לאשתו בפניו ולא עירער ולא מיחה בו בטלה ממנו ואנו מרמין לה למה שאמרו<sup>®</sup> חכמ' הכותב כל נכסיו לבניו ושייר לאשתו קרקע

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ta'anit, 11 b; our texts read ליכול כלבא לשירותיה.

<sup>2</sup> Berakot, 32 b.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> The line over היא indicates that this word is to be cancelled.

<sup>4</sup> Baba Batra, 135 b.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Comp. Targum Jonathan to Deut. xxiv. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Read באחרה. <sup>7</sup> Yebamot, 65 a.

<sup>8</sup> Comp. Baba Batra, 40 b.

<sup>9</sup> Peäh, III, 7.

(Leaf 2, verso.)

לל שהוא איבדה כתובתה ומפרקינן אמ' רב במזכה להן על ידה ישמואל אמ' במחלק' לפניה והיא שותקת הכא נמי כיון שכתבה לאשתו בפניו ישתק ולא מהה איבד מתנתו עוד מדמינן לה למה שאמרו חכמ'? העורר על השדה חתם עליה בעד אדמון אומ' השני נוח לי והראשון קשה ממני וחכמ' אומ' איבד את זכותו הילכך איש זה איבד 5 מתנתו ועמדה מתנה ביד האשה תֹקֹעֹנֹ ושש' מי שנטל ספר תחנונים ושל תפילות ונשבע בה אותה שבועה תהא כשבועת התורה וכיון שנתחרט בה יש לה ועות

זבועות הפרה אולא: כך ראינו ששבועתו כשבועת ספר התורה מה ספר תורה יש בו שמות של הקבה כך ספר תחנונים ושלתפילות יש בהן מקראות ושמות של הקב ואין לשבועתו הפרה' תקעד ושש' ישר' שיש לו כרם נטוע ומלקטו ומאספו 10 בכל יום ויום מפני שמוציא פירות כצלף ואם אינו מלקטו ועוזב אותן בשבת וביום זבת

טוב הולך אותו היום לאיבור ויש שם חסרון גדול כיצד יעשה וייהנה ממנו ימכור אותו לגוי מערב שבת וילקטנו גוי בשבת או לא כך ראינו שמותר למכור אותו לגוי מערב שבת וילקטנו הגוי בשבת ויתן לו דמים מערב שבת כמו שאמ' חכמ'? הנהו מוריקאי דעבדו שותפותא בהדי הדדי בשבתא מנקיט ליה גוי בחד בשבא מנקיט ליה ישר' אתו לקמ' דרבא שרא להו כול והכא נמי כיון שמוכרו מערב שבת בסתם ולא במשקל שאם פחת פחת לגוי ואם הוסיף הוסיף לגוי מותר תקעה ושש' חמאה של גוים אסור או מותר כיון דקים להו לרבנן

דחלב טהור עומד טמא אינו עומד מותר אלא שאין הדעת מקבלת ומי שיפה דעתו ואוכל מותר תקעו ושש' יולדת נקבה שראתה דם שנים

לטהר לבעלה קודם יד אולא כך ראינו שיולדת כיון שפסק דם ממנה
תספור שבעה ימים נקיים ותטבול ומותרת לבעלה ואם רואה לאחר יד יום
צריכה שתשב שבעה נקיים שסמוכין אנו עכשו על דר' זירא ראמ' 5 בנות ישר'
הן החמירו על עצמן כול אבל במקומינו יולדת אינה טובלת אלא לאחר שלשים
בין לוכר בין לנקכה ומותרת לבעלה ואם רואה כשהיא מניקה טיפה כחרת 6
יושבת עליו שבעה נקיים תקעו ושש' הנהרג בדרך ואין מי שרואהו

כלל ולא מי שמעיד על הרינתו אשתו מותרת לינשא אולא כך ראי' שאסורה אישות

לינשא שביון שאין מי שרואהו ואין מי יעמוד על האמת אסורה אשתו ואף על פי שהקלו חכמ' בעגונה לא הקלו כאותו הדבר מפני שאמרו חכמ' ז היחזקו 30 להיות משיאין עד מפי עד מפי אשה ואפילו מפי עבד ומפי שפחה אבל אם אין

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Baba Batra, 132 a. <sup>2</sup> Ketubot, XIII, 6; Gemara, ibid., 109 a. <sup>3</sup> Aboduh Zarah, 22 a. <sup>4</sup> Our texts read: רכרול Emens ושראל בחד בשבתא וישראל בחד בשבתא האל <sup>5</sup> Niddah, 66 a. <sup>6</sup> Read הרול Febamot, XVI, 7; Gemara, ibid., 122 a.

(Leaf 3, recto.)

קרי בית דין ואף על פי שמספגון של רב דויד עם יצחק בר חייה הוא שלא היה לו ל.... לאשתו של יצחק בן תיי..... א מבהקא מילתיה דיצחק בר ישעיה ובקנוניא שעשה... <sup>2</sup> אלא עשה שלא לקיומי בהני הוא עשה שלא עברו ומיבעי לקיומי בהני הוא עשה שלא כהוגן לפיכך עושין בו שלא כהוגן הולכך דינא לתבעו בבית דין ולאררה הנאה לאינתתיה ... בבית דין ועל דעת בית דין דלא מהדר לה לעולם דלאו כל כמיניה דעביד קנוניא הוא ואית ורטעי בנפשיה חלופי בית דיו של ישר' ומקיים בנפשיה הליו מילי דגט עד דמדחי ליה לממ... יצחק בר עוקבא הילבך לא כל° מאשת יצחק בר חייה שאומרת לרב רויד לא ..... .... אות ואנא בעלי אחיל לי ולא נחתנא בהדך לדינא: ותפיק שטר כתובה ותחשוב ה אית בה וליתהנפק כל דיהב לה בבית דינא וליתשום בבית דינא ולתשום ו א תריצא ותשתבע דלא אתפכה צררי דהבא ודאי מבהקא מילתא דאית בה גונבא וגזילא .... בל יצחק בר חייה גופיה ולישתמת וליתחרם בשיפורי ערב ובקר בשבתות ובימים [טו]בים בכל בתי כניסיות עד שישלם ומפני שעשה כך והחזיק עצמו בגולנות ובמעשים ..... לתיו וכל ישר' תובעיו דיליה אינון לפום גונביה ושפיר עבד רב דור דמני .... לא למיתבעיה ליצחק בר חייה ושמותיה ואחרומיה ערב ובקר בכל בתי כניסיות ב...ר דרא...מן שמיא תיובתא בלביה והדר בתשובה הילכך אית ליה מן דינא למנויי בר חייה עד דפרע ממונא ליצחק בר הייה עד דפרע ממונא ליצחק בר ... עוקבא: תֹלְבֹבוֹ איתחא כי משבעינן לה בספר תורה היכי משבעינן לה בבי כנישתא משבעינן לה או אולין עשרה לביתה ומשבעין לה וחישין לביזיון וגברא היכי משבעין ליה כי אמור רבנן לאתפוסי חיפצא ביריה למן דמישתבע ולאשבועי בספר תורה 20 בשנים קרמונות אבל בזמן הזה רוב בני אדם חשורין על השבועה וכל שכן נשים רודאי חשודין דתנן 4 אין אלמנה נפרעת מנכסי יתומין כול נמנעו מלהשביעה כול ולא חששו רבנו לחינה ולזילותה הירנא לא מהימנא בשבועתה ומשום הכין נמנעו מלהשביעה משום דאלמנה מוריא ואמרה בההוא הנאה דטרחת קמי בעלי אחולי מחיל גבאי מאי טֹעָמֹאֹ דכסיתי מיניה ממוניה ולא... יקה בשבועתה ואי קדימה היא ואישתבעת מן נפשה 25 מגבינן לה כתובתה דהא אישתבעת ראמרינן 6 ההיא אלמנה ראתי לקמיה דרב חונא תבעת כתובתה אמ' לה מאי אעביד לך דרב לא מגבי כתובה לאלמנה אמרה ליה מסקא ליה למר על דעתיה דתפיסי מכתובתאי מידי חי יי צבא' אם נהניתי מכתובתי כלום אמ' מודה רב בקופצת ונשבעת אפילו רב דאמ' בין בבית דין ובין שלא בבית דין אין משביעין אותה ולא מגבי לה כתובתה בקופצת מורי אבל שמואל בבית דין הוא 30 דלא משבע לה חוץ לבית דין משבע לה: והיראנא לא משבעינן בספר תורה אפילו לאנשים: מטענינן לה גזירתא וקארי שפוֹרֹי באנפיה ומשמחינן אנת פ'ל אי אית ליה לפאל' ממונא גבך ולא מודי בשמתא דיש' ליהוי דאי קאמ..... איהו לחודיה ולישתיזיב

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Insurer? <sup>2</sup> Comp. Baba Batra, 48 b. <sup>4</sup> Gittin, IV, 3; Gemara, ibid., 34 b. <sup>5</sup> <sup>3</sup> Comp. the expression אא כל ממנו.

<sup>5 =</sup> האירנא. <sup>6</sup> Giltin, 35 a.

(Leaf 3, verso.)

תֹקְפֹלֹ איש ואשה שמכרו נכסי מלוג כבר פירשו רבנן מאם מכר איש לידו מנכסי מלוג ומת כיון דהנך ניכסי מלוג נכסי אשה הם וניכנסין ויוצאין עמה אתיא אשה מפקא להון מן לקוחות ואם מכרה האשה לבעלה ומתה בחיי בעלה כיון שהן משועבדין לבעל לאכל פירותיהן ועכשו שמתה האשה קנה נמי גופיה שלוח מדעל מוציא מיד הלקוחות אבל מכרה האשה לבעלה או נמי מכרו שניהם הוי זביניהו זביני וכן הלכה: ונכסי מלוג הם כל בגדים ותכשיטין שמכניסת אשה לבעלה ולא קיבל הבעל אחריותן שאם נגנבו או אבדו איגו הייב באחריותן נקראין נכסי מלוג' תֹקבֹל אלמנה שתבעה כתובתה כיצר משביעין אותה דלא תפשה כלום מכתובתה או אפילו על פילכה ועל עיסתה: בלשון הזה אושות

10 משביעין אותה שלא נתן ליך בעליך בצנעה כספפים לולא הישתלמת מידי מכחובת וה הוא לשון צררי כמו ויראו את צרורות כספ': ומגלגלין עליה שלא גזלת ולא גנבה כלום אחר מיתת בעליך אבל אם רצו להשביעה שלא גנבה בחיי בעלה אין יכולין להשביעה שכך שנינו להלכה מקבר בעלה לבית אביה כול' במה דבר' אמורים שתבעה כתובתה אבל לא תבעה כתו' אין יכולין להשביעה כלל דתנן ל' ' שמע' אוֹ כֹל וֹמ' שתבעה כתובתה בעלה ושביק ברא בר ג' ירתי ואתיא אלמנה ותבעה כתובתה

אישות יובר אישות יובר אישות יובר או אישות יובר או היובר בינו לה או דילמ' מעכבינן עלה לא מפריש בשאילתא מחמת מאי ניהי עכבא אם מחמת מניקה את בנה שאלת דינא הוא רמעכבין עלה ולא יהבינן לה עד כד' ירחי דקתני ומניקה את בנה כוֹל תֹקֹצׁ היכא דאפקיד ראובן ממון גבי שמע' פקדוו

וֹמת בלא שהדי ומת והוציא שמע' הפקדון ונתנו ליורשי ראובן יש עליו שבועה או בס 20 ניהוי כמשיב אבדה ופטור: כך ראינו שכיון דאפקיד גביה בלא שהדי דאלו בעי אמ' לא היו דבר' מעו' כמשיב אבדה הוי ופטור": וכן אם מת שמע' ותבע ראובן או יורשיו את יורשי שמע' וליכא שהדי הוי משיבי אבדה ולית עליהו שבועה כלל: תקצא אשה שמת בעלה והנית מקצת כתובתה משבעינן לה או לא אף על

ייטות פי שהניח מקצת לא תיטול כלום אלא בשבועה תֹלְצֹבֹ פנויה שאמרה מעוברת אני זיסורי בא' 25 מפל' והוא בשכונותיה והיא נתנה אמתלא לדבריה ונותנת סימניו באיזה יום ובאיזו

2 מפל' והוא בשכונותיה והיא נתנה אמתלא לדבריה ונותנת סימנין באיזה יום ובאיזו
שעה ואותו האיש פנוי וכבד נחשד בדבר כמה פעמ' מה יש מה הדין י פנויה
זו שילדה ילד שלה שתוקי הוא שמכיר את אמו ואינו מכיר את אמו <sup>7</sup> ובתר אשה שדינן
ליה וכשר לבא בקהל ואין חייב אותו האיש במזונותיו ואין יורש אותו: ואפילו תפס
מפקינן ליה ונואף ההוא חייב לנדותו ולהודיע קלונו ברבים תקצג הוציא
מוען

עליו כתב ידו שהוא חייב לו ואמ' זה אינו כתב ידי מי נשבע לוה או מלוה : אי קא מודו 30 ונמען זה שכתב ידו הוא . . . . . תב ידו גובה מבני חרי דלאו שטרא מעליא בקנין הוא

1 Baba Batra, 50 a.
2 Read 1725.
3 Read 1725.
4 Ketubet IX 6: Georgea ibid 86 b.
5 Ketubet IX 8: Georgea ibid 8-1

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ketubot, IX, 6; Gemara, ibid., 86 b.
<sup>5</sup> Comp. אביו קצים, 5.
<sup>6</sup> Comp. אביר פרק, 72 מילרי תשובה, 72 מילרי משרה אבר, 133.

#### XVIII.

Fragment T-S., paper, four leaves, two joined and two separate, 17 × 13 cm., neat, small square hand. It represents the remainder of a Geonic collection of Responsa, of which nine have been preserved to us, five in an incomplete condition.

- I. The first Responsum, the beginning of which is missing, deals with the relation of the second holiday to the first, especially with regard to the burial of the dead. The Gaon decides, on the authority of the Talmud, Shabbat, 130 b. that on the first day the work connected with the burial of a body must be done by Gentiles, but on the second day it must be done by Jews. It is practically identical with a Responsum attributed to Natronaï Gaon found in the Geonic collection n'w, 184, but our fragment presents it in a more complete form by far. Especially noteworthy is the orthography of the name of the city referred to in the above cited passage in Shabbat, in our Responsum כשבר, not בשבר as it appears in the editions of the Talmud and in the מ"כ (ibid.). That the reading כשכר is correct is corroborated by 'Aruk, s. v. אסתנדרא (ed. Kohut, 206) 1, and by the MSS. of the Talmud (comp. Rabbinovicz, on Yoma, 10 a; also Fragment XXV, 1, recto, line 1, below).
- 2. The second Responsum is a brief version of No. 57 of the Geonic collection מ' גאוני מורח ומערב, where it is ascribed to Natronaï Gaon. But, though a shorter form, ours is the better, the one in the collection named being in a very corrupt state. The Gaon here decides that it is not permitted to keep Sabbath dishes hot by putting them into ashes on Friday.
- 3. The third Responsum, perhaps also by Natronaï Gaon, concerns itself with the materials permitted for the Sabbath lights, and is also found in Rabbi Judah bar Barzillaï Albargeloni, ס' העתים, p. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Kohut refers twice to an article כשכר, but no such article can be found in the book.

- 4. Of the fourth Responsum only the beginning is preserved. It deals with the same subject as the previous one, and like it is found in the העתים 'כ (l. c.).
- 5. This Responsum, the beginning of which is missing, contains an explanation of the Talmudic passage Ketubot, 10 a, and the norm for such cases as are there discussed.
- 6. The Gaon decides that an individual whose morals are not above suspicion is qualified as a witness to a marriage, but not as a witness in an inquiry as to whether a woman is a widow or divorced. Comp. "", 85 b, 13.
- 7. This Responsum, of which only the beginning is preserved, is identical with the somewhat lengthy one given in 21"21, 86, and deals with the question whether a witness may retract a statement of his made outside of the court.
- 8. In exchange for part of a debt, a debtor agrees to give his creditor the use of a shop for a definite time. Before the time has elapsed, the debtor has an opportunity to sell his shop, and he desires his creditor to leave it. The Gaon decides against the debtor. Comp. "", 99 a, 22.
- 9. The last Responsum of our fragment is identical with that ascribed to Nahshon Gaon in the collection y"v, 98 b, 20, than which it is better phrased and lengthier. What is particularly noteworthy in our text is the explanation of the word חבילה, which is entirely new. The case dealt with is that of a day-labourer who has undertaken a day's job for a stipulated hire. In the middle of the day he refuses to go on with the work. His employer represents to him the difficulty of securing another working-man at that time, and also that he will have to pay a proportionately larger wage to the man who consents to do a halfday's work. The Gaon decides against the working-man, and rules that the employer may withhold his hire until he has paid the new labourer what he may demand, while the first one must then be content to take the difference between this sum and that agreed upon for his whole day's hire.

### (Leaf 1, recto.)

על פי שרב ור' יוחנו הלכה כר' יוחנו בהא הלכה ברב וכלכלה כמותה <sup>1</sup> ושני ימים טובים שלראש השנה רב² ושמואל דֹאֹמֹרי תרויהו נולדה בזה אכורה בזה: ופירות הילכתא בותיהו וכך הלכה דאמר רבא הילכתא כותיה דרב בין לקולא ובין לחומרא לבר מן מת שהיקלו בו חכמ' דאמ' רבא מת ביום טוב ראשון יתעסקו בו עממין ביום טוב שיני מתעסקין בו ישר' ואפילו בשני ימים 10 טובים שלראש השנה מה שאין כן בביצה וכך הלכה ואין לזוז הימנה: ואי קשיא דבני כשכר 1 כבר מפורש טעמו שלדבר שהן אינן בני תורה: ואתם ברחמי שמים בני תורה והכמי תורה אתם וחס ושלום וה לפשום לכם כבני כשבר ששלחו לו ללוי אלא אתם חשובים לפנינו כמותנו ושש׳ קדירות שמומנין בהן והן ברמץ מערב שבת ומכסין אותן בכסות הראוי כנוז גלופקריז ובסדיניז

י From על not in ח"ש, 184.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bezah, 4 b.

<sup>3</sup> Shabbat, 139 b.

<sup>4</sup> Ibid., 139 a; our texts read בשכר, and Rabbinovicz has no variants.

# (Leaf I, verso.)

ובשאר כיסיות הראויות ומצטמקת והולכת בלילי שבת הטמנה ברמץ כי האי גונא שרי או אסירו כֹּך ראינו שכל הטמנה ברמץ אסור 1 מאי טעַמאׁ בֹכֹל מקום קא אמרינו ה מירה שמא יטמון ברמץ אלמא רמץ אין 5 לו התיר בשום אנפא בעלמא' ושש' איז מדליקיו לא בלכש ולא בחוסו 2 כו' הלכה כמאן כתנא קמא או כחכמ' או כדברי ר' טרפון כך ראינו שהל' כחכמים 10 וכל שכן שקרובים דבריהם ודברי תנא קמא להיות שוין דקא אמרינן 3 חכמ' הינו תנא קמא איכא ביניהו דרב ברונא אמ' רב ולא מסיימי אבל ר' טרפוז פליגיז כל תנאי עליה ור' יוחנן \* אמ' אין לך אלא מה ושש' ושמנו 5 חבמ׳ וה רבעא <sup>6</sup> אביי מרבה שמנים שאמרו חכמ' אין מדליקין בהן הלכה כרבה או כדאיתותב

 $<sup>^{1}</sup>$  From אסר ברכץ not in נמ"נם; the copyist jumped from the first to the second.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Shabbat, II, 1; Gemara, ibid., 20 b.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Shabbat, 24 b. <sup>4</sup> Ibid., 26 a.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Our texts read שאמר, but MS. M. has also שמטי. <sup>6</sup> Shabbat, 21 a.

### (Leaf 2, recto.)

ולאלמנה מנה וכול'ו ואף רבא הם 2 הכיו סבירא ליה דנאמן דאם כן מה הועילו חכמ' בתקנתן אמ' רבא חזקה אין אדם טורח' בסעודה ומפסידה: ואף רב נחמן סבירא 5 ליה דנאמן דההוא גברא דאתא לקמיה דרב נחמן אמ' ליה פתח פתוח מצאתי אמ' להו רב נחמו אסבוה כופרי מברכתא חביטא ליה ומקשינן ליה לרב נחמן והא רב נחמן הוא דאמ' אם אמ' פתח פתוח מצאתי נאמן ישאינו נשוי <sup>3</sup> מאינו נשוי 10 מתרצינן דנאמן ומסבינן ליה כופרי והשתא מסקאנא כדרב אחא דבתראה הוא דקאמרי' רב אחא משני כאז בבחור וכאן בנשוי ומה הפרש בין בחור לנשוי נשוי כיון דגמיר לה למילתא ידע בין פתח פתוח 15 לשאינו פתוח ומהימן בחור כיון דלא נסיב ליה כלל לא ידע בין פתח פתוח לפתח שאינו פתוח ולא מהימן

ושש' החשוד על העריות

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ketubot, 10 a.

² Read cna.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> The words שאינו נשו between the lines is the explanation of the copyist of the Tahmudic text referred to by the Gaon.

## (Leaf 2, verso.)

מהו להעד בין עדות דעלמא ובין עדות אשה כגוו דאסחיד דפלני בעלה מית ליה הכין חזינא דהדא הא פסיקא בגמרא<sup>1</sup> דאמ' החשוד על העריות כשר לעדות ז ומתקיף לה רב ששת עלה וכול' אמ' רבא ומודה רב נחמן לענין עדות אשה דפסול אמ' רבינא ואיתימא רב פפא לא אמ' רבא ורב נחמז אלא לאפוקה מבעלה דממציא ליה אישה אבל לעיולה לרשות בעל אחר מהימן דקא 10 מרחקא מיניה ואמרינן פשיטא דהבי הוא ומפר' מהו דתימא הא טדיפא ליה דמהוי ברשות בטל אחר דתהוי נביה מית גנובים ימתקו קאמשמ' לו דלא אמרינו הכין אלא דכמה דמיחרא<sup>2</sup> ליה טפי עדיפא זב וניחא וכן הלכה מששים' ראובן היה יודע בערות לשמע ואתא לקמי לוי ויהודה ואמ' להן ראובן \* שמעון אית ליה שהדותא נבאי בממונא דרינו ליששבר ונטרו ליה לני ויהודה ההיא

<sup>1</sup> Sanhedrin, 26 b.

י רמיהוא, belonging to him only; comp. the reading of the MSS. in Rabbinovicz, on Sanhedrin, 26 b.

<sup>3 =</sup> לקמיה.

 $<sup>^{\</sup>star}$  In נמ"רם the text reads ואמר להון אמר but שמען must not be taken as the subject of ואמר.

## (Leaf 3, recto.)

על חמשה דינרי ויהיב ליה חד זוזא נכיתא ' אתנוי תריהון דילא למיהרך בהון ר.. מנ... 2 עד תרתין שנין וכיון דשהא שתא ופלנא אתא לוי ואמ' ליה לראובו אונר לי חדא חנותא אנא יהיבנא דינרי דפרעת ליה לשמע' של <sup>3</sup> ראוב: אמ' ליה לשמעוז שקול דינרי דיזיפת מינד ושבקה לחנותאי אמ' ליה שמט' טד דמשתלימנא תרתין שנין דאית לי עלד ואמ' ליה ראובן הא אית לי חנותא אוחרנתא סו דקריבא להרא חנותא דמישחלמת מנה תרתיו שנין אמ' לא נפיקנא דחוקה דילי מהאי חנותא אמ' ליה ראובן אי כתבית לך מיהא מי כתבית לך לא יהא לך פירעון אלא מזו השתא דלא כתבית לד הכי על דמצרי דיליה בתבית בין בדא בין בחנותא בין בדא בין 15 באוחרנתא דינא מאי והא ראמור 5 רבנו סתם משכנתא שתא היכא דאוופיה עשרה דינרי ומשכין ליה חנותא ויהיב ליה כד'

ינכית from נכיתא, and not from נכיתא, נכית הוכח נכיתא רגן  $^2$ 

<sup>3 =</sup> חלים. 4 Text not very clear; probably to be read דילי.

<sup>5</sup> Baba Mezia, 68 a.

# (Leaf 3, verso.)

זווי נכיתא ובעי למהדר בבציר מו שתא יכיל למהדר או לא: הכין חזינא דשלא כדין קאט' ליה ראובן וטענתא דשמעון טענתא מעליתא היא ולא יכיל להנפוקיה עד דמליאן תרתין שנין כתנאיה ואף על נב דקאמ' ליה אית לי חנותא אחריתי דור בה לאו כל כמיניה מאי טע' דמאכי ב משכנתא אלים טובא דא' אפילו אתי בר מצרא ובאעי למיובנה לא יאכיל למיובנה כמה דמשכנתא 10 בידא דשמעון דקאמרי'2 אמ' רב אשי אמרו לי כאבי דמתא מחסיה מאי משכנתא דשכונא נביה למאי נפקא מינה לדינא דבר מצרא דלא יכיל לזבונה לשום אדם אפילו לבר מצרא בזמן דבאעי לה מאן דמשכנה בביה וכל שכז לחלופה ליה בחנותא אחריתי דלית ליה מן דינא: והיכא דמשכין ליה סתאמא אף על גב דלא פריש ליה לא יכיל לסלוקיה עד תרתין שנין דקאמרינן ° כדרך

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read רהאי.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Baba Mezia, 108 b.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Baba Kama, 79 a.

### (Leaf 4, recto.)

שתיקנו משיכה בשומרין כך תיקנו משיבה בלקוחות וכשם שהקרקע נקנת בכסף ובשטר ובחזקה כך שכירות נקנת בכסף בשטר ובחזקה שנירות קרקע אלמא קנו ליה ה ליה לההיא חנותא 1 ולא יביל להנפוקה 5 מיניה עד דמשלם תנאיה: והיכא נמי ראוזפיה דינרין ומשכין ליה חנותא כתם לא יכיל חד מנהוו מהדר בבציר מו שתא מו רב אשי <sup>2</sup> דאמרינן כבר: ושש' וסחצד לשמ[עֹ] למחצד יוס לשמ[עֹ] למחצד ליה כל יומא וכי מטא פלניה דיומא אמ' ליה לא בעינא למחצר אמ' ליה ראובו לא שביקנא לך דהאי דוכתא לא שכיחיו בה פועלים ואי משכחנא נמי לא עבדין בהראי פלגא דיומא 15 לא באגר דילך דכוליה יומא ואמ' ליה שמע' אנא שקילנא אגרא דילי ואנת אי בעית למיגר

י Read שכרתיה הוחא חנותא מכרתיה.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Baba Mezia, 68 a.

# (Leaf 4, verso.)

מאן דמחצד לך אגר לחיי ואי בעית למישבק שבוק דינא מאי הכין חזינא להרא מילתא כבר פסיקא י השובר פועלים להעלות פשתנו מן המשרה וכל דבר שהוא אבר וחזרו בהו מקום שאיו 2 אדם הרי זה שוכר עליהם 5 או מטען: ואמרי עלה עד כמה שוכר עליהם אמ' רב נחמו כדי שכרן והיל' כרב נחמז ואף על נב דאותיביה רבא לרב נחמז עד כמה שוכר עליהם עד ארבעים וחמשים סו זוז ופירקה רב נחמן התם כגון שבאת חבילה התם ' או חצד ליה שמעון כוליה יומא מוטב: ואילא אגר עליה ראובו עד כדי שכרו דשמעון ולא יהיב ליה לשמעון מן אנריה שום מידעם: וכגוו שבאת חבילה לידו 15 והכי פירושת הדא חבילה כלים חשוביו אינוז ושבקה פועל בחצי הדרך ואתא חוצל א.... ואתיה לביתיה ולאחיה דאוי אנרא בפסול

<sup>1</sup> Baba Mezia, VI, 1; Gemara, ibid., 75 b below.

 $<sup>^2</sup>$  Our texts read  ${\tt DW}$  , but MS. R, as well as the  ${\it Mishnah}, {\tt ed}.$  Lowe, agree with our reading.

<sup>3</sup> Baba Mezia, 78 a.

<sup>4</sup> Probably a repetition from the previous line.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read פועל אחר . . . . ולא הוה שאוי . . . דפסיק.

#### XIX.

Fragment T-S., paper, four leaves, 19 × 13 cm., small, neat square hand; first page not copied, because rubbed. It represents the remainder of a Geonic collection of Responsa, of which six have been preserved, two, the first and the last, in an incomplete condition.

- 1. The first Responsum, the beginning of which is missing, contains an explanation of the Talmudic passage, Niddah, 6a, which deals with the question whether the laws of Levitical purity were observed after the destruction of the Temple.
- 2. The second Responsum gives the reasons for the orthography of the words in a bill of divorce prescribed in The text of the Talmud before the Gaon Gittin, 85 b. differed essentially from our present text. It did not contain the words ולא לכתוב לימהך, which are a variant of the next phrase ולא לכתוב למחך, for we may properly assume that none of the explanations now in the Talmud formed a part of the original text. It further appears that the words דיתיהויין דיתיצביין . . . . . ותצביין are also an amplification of the original text, and at the time of the Gaon were not yet accepted as an integral part of the The reason for the three yods in דיתיהויין דיתיצבייין according to the Gaon is to distinguish the second person. feminine, of the imperfect, from the third person, feminine, with the suffix of the first person singular. In general, it may be said, that the stress laid upon the orthography used in a bill of divorce is partly due to the fact that the language of this legal instrument was not the Aramaic spoken in Babylonia, but that of Palestine, and all efforts were directed to the end of maintaining the historical

peculiarities of the wording. It was nevertheless necessary to guard against the false readings that might arise from the peculiarities of the Babylonian dialect. Therefore they spelled יההיים (with three yods) to indicate the consonantic value of yod as well as the i-sound appertaining to it, and distinguish it from ההיים, to be read with the a-sound. From this point of view, we understand, and agree with, the Gaon when he holds, that an infringement of these regulations does not in all cases invalidate the bill. They do not touch the essential points of the document <sup>2</sup>.

A noteworthy feature is the way in which the Gaon quotes (leaf 2, recto, line 13) the Palestinian saying: נירא נירא for the Babylonian רומאני for the Palestinian קצירי, מוורין, and בישיא.

This Responsum is more or less identical with that found in the collection of Harkavy on p. 229, where it is ascribed to Rabbi Hai Gaon<sup>3</sup>. In part it is repeated in the same collection on pp. 5 and 129.

3. The third Responsum also deals with one of the regulations for bills of divorce. It gives a full explanation of the words מדעה הים. In the course of his explanation, the Gaon quotes Kiddushin, 72 a, his version being widely different from that in our text of the Talmud, as well as from that in the manuscripts 4, neither the printed text nor the manuscripts containing the word 5 הגישרא after אדישרא. There can be no doubt that the reading of the Gaon is correct. It is manifestly absurd to mark the boundary of a country by "the second bridge," without stating the

<sup>1</sup> The Babylonian form is without nun, but it seems that the longer form was sometimes used, and then the yod had its consonantic value. Comp. השחח, V, 235-7, 498; and VI, 325-9, where several unsatisfactory explanations of the longer form are given.

<sup>2</sup> Comp. Maimonides, τιτη, IV, 19, and the quotation from a Geonic source in Rabed; also p. 98 above; and γ"π, 15 a, 28.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Müller has no reference whatsoever to the Responsum in his Mafteaḥ.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Quoted by Berliner, Beiträge zur Geographie und Ethnographie Babyloniens, p. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> This is also the reading of Rabbi Sherira Gaon in γ"c, 15 b, 30.

situation of the bridge. Maḥoza, as is well known 1, lay on the Tigris, so that the expression "the second bridge" becomes intelligible when it is connected with Maḥoza.

4. The fourth Responsum, similar in character to the third, defines the term סוריא with precision: "מוריא comprises a number of districts—Damascus, Aleppo, Mabbok—extending to Haran; all the country along the upper Euphrates is called מוריא <sup>2</sup>."

This Responsum occurs in Harkavy's collection, p. 230, where it follows the second Responsum of our fragment, and like the latter it is ascribed to Rabbi Hai Gaon.

- 5. The fifth Responsum contains an explanation of the passage Moëd Kaṭan, 3 b, dealing with the Sinaitic Halakah עשר נטיעות וכוי. Strangely enough, the Gaon omits the main point, that the permission to cultivate land for the benefit of trees refers, not to the Sabbatical year proper, but to a short season preceding it, ערב שביעית.
- 6. The sixth Responsum, the end of which is missing, contains the Gaon's decision, that a lamp used on the Sabbath may not be handled even after the light is extinguished. Similar decisions on the same subject are cited in the Geonic collection n"w, 236 and 237, on the authority respectively of Rabbi Natronai and Rabbi Zemah. But the present Responsum is identical with neither of these two.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. Berakot, 59 a; Baba Kama, 30 a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. Maimonides, Terumot, I, 3.

## (Leaf 1, verso.)

ומקשינן עלה מעשה ו ועשה רבי כר' אלעזר לאחר שנוכר שאין הלכה כר' אלעור אמ' בדאי הוא ר' אלעזר לסמוך עליו בשעת הדחק אי אמרת בשלמא דתרומה הינו דהוה תרומה בימי רבי 5 אלא אי אמרת דקדש קדש בימי רבי היכי הוח ומפרקינן אין כדעולא דאמ' עולא חבריא מדכז וששאל' הא דאמ' אביי<sup>2</sup> האי מאן דכתיב גיטא לא לכתיב לדיו דמשמע ודין אלא ליכתוב ודן וכול' שמעתא היכי גרסי 10 לה רבנן ופירושי כולהי וטעמה דכל חדא וחדא ואי איכתיב ניטא כהילכתיה וטטא סופר בחדא מהני דאביי או במקצתהון או בכולהון מי מיפסיל ניטא או לא ואי אתרא דאתא גיטא מיניה אתרא רחיקא הוא ולאו כל עידן שכיחי אינאשי בז ראזלין להתם אלא זימנא חדא בשתא מהו לתקוניה לההוא גיטא ומיהביה לדילה י הבין היא שמעתא אמ' אביי האי מאן דכתיב גיטא לא ליכתוב וריו רמשמע דינא אלא ניכתוב ורן ולא ניכתוב למחד דמשמע חוכא אלא ניכתוב למהדי 20 ולא ניכתוב איגרת דמשמע איגרת אלא נכתוב אגרת ולורכיה לויו רובדי ואילא משמע כַּרָי הא שמעתא הכי גירסא דכולי עלמא

<sup>1</sup> Niddah, 6a, end.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Gittin, 85 b.

(Leaf 2, recto.)

ואיכא רבנן דמוספין בה וניכתוב תלתה יוד ברתהויין דיתצבייין ואילא משמע תהויין ותצביין ולוריך ביה בואו דתירוכין ווא רשיבוקיו ואילא משמע תריכיו ושביקיו וטעמיהו הבין הוא או כתב ודין משמע ודיו דיהוי ליכי מינאי כלומר דינא דאית עילואי למיכתב ליך ספר תירוכין ולא קאמ׳ הדין ניהו ספר תירוכין דכתבית ליך ואו כתב למחך ולא תאלי ליה לכראעא דהי משמע 10 מלשון שחוק כלומר תריכית יתיכי בחוכא או לחוכא י ולענייו או כתיב איגרת לישאנא דגורא בלשון ארמי זנות ואשה שזינת אומרין עליה גרת ויש משל י נירא ברופאני ומפלגא לקצירי ואתי למיטר דהאי הכי קאמ' לה אי זה אם זנית יש לה שיבוקין ותנאי הוא זה ואי כתב וּכַדִּי כַדִּי לשון דבר רק שאין בו טעם הוא ומילי דְכַרְי הכין פירושיה ואתי למימר בדי תריכית יתיכי דברים ריקים נתתי לך שלא בודאי :. והנך דגרסי תלתה יודיו 20 בתהוייון ותצבייין לאו דברי הכל ניהי וחישין דלא משמע רהכי קאמ' לה תהויין לרילי ותצביין לדילי ורובא דרבנן נרסי בתירוכין

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pesikta, ed. Buber, XI, 96 a; Tanhuma, ed. Buber, Deut. 21, and in many other places quoted by Buber, but in all these places is used instead of בחורין.

## (Leaf 2, verso.)

ושבוקין לורכה לוו דלא משמע ספר תריכין ואגרת שביקין כלומר ספר אנשים מגורשים או אנשים עזובים ואריך למיהוה תירוכין שהוא גירושין לומר שוו אגרת גירושין וספר הכריתות: 5 כל זאת להיות הדברים חתוכיו לטעמן ולא יהא בהן דבר שהוא כתלוי ועומד שיכול הכעל לערטר בו והיכא דיהב ליה בעל רשותא לכופר למיכתב גם שלם וטעה סופר בהני כולהון או במיקצהון פשיטא דאי איתיה לספרא 10 מתקין ליה אבל אי איתיה 1 לספרא ומו אתרא רחיקא אתא גיטא או מינסבא ביה אשה לא מהנפקינן לה וראי אי אתיא לאינסובי וקאי בעל קאי מערער ואמ' האי דכתיב ורין הכי קא אמרי ליה <sup>2</sup> דינא הוא למיכתב ליך ספר תירוכין או האי דכתבית אינרת תנאי הוא ולא גרת° ב או האי דבתבית וכדי דאלמא מפליגה אני בדברים ריקים בטלים ודאי לא מנסבינ: לה ולטולם 4 אי מינסבא בהאי גיטא דאית ביה מקצת הני טעואתא או כולן או כיוצא 20 בהן לא תצאי דתנו 5 בתב לשם מלכות שאינה הוננת ... לשם מלכות מדי לשם

 $<sup>^{1}</sup>$  Read תימי ביל אים גרת והגט ביל שלא גרת  $^{3}$  = היאי הוא אם גרת והגט ביל שלא גרת.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See Harkavy, p. 229: לה לעולם ואי, which is incorrect.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Gittin, Mishnah, VIII, 5; Gemara, ibid., 79 b.

(Leaf 3, reeto.)

מלכות יון לבניין הבית ולחרבן הבית היה במזרח וכתב במערב במערב וכתב במזרח תצא מזה ומ:ה וצריכה גם מזה ומזה שינה שמו ושמה שם עירו ושם עירה תצא מזה ומזה וכל הדרכים הללו <sup>1</sup> בה ומקשינו אטו משום שלום 5 מלכות יוציא <sup>2</sup> והולד ממזר ופרקינו איז ר' מאיר לטעמיה דאמ'<sup>3</sup> רב המנונא משמא דעולא או' היה ר' מאיר כל המשנה ממטבע שטבעו חכמים בניטיז יוציא 1 והולד ממזר 1 וליתה סו לדר' מאיר וכל שבו לענייו טעות סופר דאמ' 5 ר' אבא אמ' רב הונא אמ' רב זו דברי ר' מאיר אבל חבמ' אומ' אם נשאת 6 הולד בשר ומודים חכמ' לר' מאיר בשינה שמו ושמה שם טירו ושם עירה שהולד ממזר אמ' רב אשי מתניתין נמי ז דיקא<sup>7</sup> דקתני שינה שמו ושמה שם עירו ושם r<sub>5</sub> עירה מאז <sup>8</sup> אינימא ר' מאיר נערבינהי וניתננהי אלא לאו רבנו אבל מאי דקאטרת מהו לתקוניה לניטא ומיהביה לדילה לא מיבעיא היכא דסופר לא יהב לו רשותא לתקוניה דאנו לא מתקנינו מידעי 20 לדברי הכל אלא אפילו יהב לו סופר רשותא לית לו ואפילו שני עדים דגט צריכין אינון למיכתב לדברי הכל אלא במקום דיהב להוו בעל רשותא לשווי שליח ואי נמי בית דין אינון ר' יוסי קאמ' אף אנו

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Our texts read האלו.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Our text of the Talmud reads הצא.

<sup>3</sup> Gittin, 80 a.

<sup>4</sup> Not in our texts in this passage.

<sup>5</sup> Gittin, 80 b.

<sup>6</sup> האשן בא not in our texts.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Our texts read 'אף אנן נמי הנינא שינה וכו'.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Our texts read האילימא קתני לה אילימא.

<sup>9</sup> Giltin, Mishnah, VI, 7; Gemara, ibid., 66 b.

#### (Leaf 3, verso.)

מקובלין שאפילו אמ' לבית דין הגדול שבירושלם ילמדו ויכתבו ויתנו לה ופליני עליה ר' מאיר וחנינה איש אונו ואמ' שמואל אמ' רבי הלכה כר' יוסי

°مَۃْ

הא דתנן <sup>2</sup> המביא גם ממדינת הים מאי ניהי מדינת הים דאשכחנן בפירוש דכל המדינות לגבי ארץ ישראל מדינת הים קארי להי איתיה להאי פירושא או לאי ודאי ארץ מצרים לתחומי ארץ וס ישראל ואפילו עבו ואשקלון והסמוכות לארץ נס ישראל והמובלעות בתחום ארץ יש' כל דליתיה מן ארץ ישראל מדינת הים קארי ליה ואפילו בבל נמי מעיקרא לעניין גיטין ולא לעניין יוחסין י דלעגיין יוחסין בבל עדיפא וארץ ישראל עיסה ים לבכל " עד דאתקן לוה \* ואמרינן בבל " רב אמ' הרי היא כארץ ישראל לגיטין ומותיב ר׳ ירמיה ר' יהודה אומ' מרקם למזרח ורקם כמזרח מאשקלון לדרום ואשקלון כדרום: מעכו לצפוז ועכו כצפוז והא בבל דלצפונה עכו או' עכו ר' מאיר או' עכו 20 הרי היא כארץ יש' לגיטין ואפילו ר' מאיר לא קאמ' אלא בעכו רמקרבא אבל בבל דמרחקא

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Gittin, 66 b. <sup>3</sup> Kiddushin, 69 b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Giffin, Mishnah, I, I; Gemara, ibid, 2 a.
<sup>4</sup> הוא מלה מורא עד ואהקן לה <sup>5</sup> Giffin, 6 a.

15

#### (Leaf 4, recto.)

לא הוא מותיב לה והוא מפרק לה לבד מבבל וקא יהיב רב יוסף חחומי בבל לניטין דברי הכל עד ערבא תינייתא דנישרא דמחוזא וחוץ מזה כמדינת הים הוא

5 וששאל' הא דתנו רבנן 2 [נ]ו בשלשה דברים שווה סוריא לארץ ישראל אי זה מקום היא סוריא ומה שמו בלשון ישמעאלי סוריא כמה מדינות היא בנון דמשק וחלב ומבוק ועד חרן אותן מקומות שעל עליוני 10 פרת קרויין סוריא ושמה בלשון ישמעאלי סוּרִיא ולשון סורסי וכתב סורסי שהוא עכשו ביר נצרים בבבל וקוראין אותו סוריאני על

שם אותו מקום הוא נקראי וששאל'
עשר 3 נטיעות ערבה ונישוך 4 המים הלכה
עשר 3 משני 5 פיר' עשר נטיעות לעניין שביעית
דאמ' בשביעית אסר רחמ' לחרוש ולזרוע ולזבל

ולעשות כל מלאכה שבשדה אבל אם יש שם אילנות מותר לחרוש בשביל האילנות וכמה שיעורן הלכה למשה מסיני ממאה ועד עשרה 20 לצריך אילנות חורש ומותר מעשרה ולמיטה

לצריך א'י'ל'נ'ו'ת' ז השדה הוא ואסור דתנן "עשר נטיעות מפוזרות בתוך בית סאה חורשין כל בית סאה בשבילן י ערבה שדוחה שבת הלכה

<sup>1</sup> Kiddushin, 72 a; comp. the introductory note.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Moëd Katan, 3 b. • Read וניסוך.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Read ממסה. <sup>7</sup> Cancelled by the scribe.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Giffin, 8 a. <sup>5</sup> Read מסני

<sup>8</sup> Shebi'it, I, 6.

(Leaf 4, verso.)

למשה מסיני ניסוך המים חלכה למשה מסיני שנתסכין מים כל שבעת ימי החגי מהו לטלטל פמוט שהדליקו עליו באותה שבת: הכיז חזינא דבר ברור הוא שאסור דתניא <sup>2</sup> מטלטלין נר חדש 5 אבל לא ישו דברי ר' יהודה ר' מאיר או' כל נרות " שלמתבת מותר לטלטל חוץ מנר שהדליקו בה באותה שבת ר' שמעון אומ' כל הנרות מטלטליו חוץ מנר הדלק באותה שבת כבת מותר סו למלמלה ולית הילכתא כר' שמצוז ואף על גב ראט' בה בר בר חנה אמ' ר' יוחנן אמרו הלכה כר' שמעוז לית הילכתא הכי מאי טע' אמרו אמ' וליה לא סבירא ליה ותוב אמ' פליגו בה רב אחא ורבינא חד אמ' בכל השבת הלכה כר' שמעוו בר ממוקצה מחמת מיאום י וחד אמ' מחמת מיאום נמי הלכה כר' שמעוז בר ממוקצה מחמת איסור ומאי ניהו נר שהדליקו בו 6 באותה שבת אלמא איז הלכה כר' שמעוז וכן הלכה' ופמום נעשה בסיס לרבר האסור ואסור לטלטלה ושר 20 אמ' אמ' ר' הורא המוטות שלבית רבי מותר לטלטל בשבת \* ותריז לישאני האוז \* והלכה רווחת היא :: דכל היכא דאיכא תרי לישאני לישאנא בתרא דוקא ובלישנא בתרא סמכינן אלא אי איתמר הכי

¹ Read שמנככין.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Shabbat, 44 a.

 <sup>3</sup> Our text and the MSS. read כל הנרות ממלמלין.
 5 Ibid., 157 a.
 6 Read בה 7 Read המ" ר' חנינא שמ".

 <sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ibid., 157 a.
 <sup>6</sup> Read ב.
 <sup>7</sup> Read המ' אמ' ה' האויאן
 <sup>8</sup> Shabbat, 121 a, end.
 <sup>9</sup> = האויאן

## XX.

Fragment T-S., paper, two leaves,  $19 \times 15$  cm., square writing, with a slight tendency to cursive. It contains eighteen Geonic Responsa, three of them incomplete.

- I. The first Responsum, the beginning of which is missing, contains the decision of the Gaon regarding a childless widow and the Yabam who had been converted to another religion. The case was as follows: The brother of the deceased husband had given the woman Halizah, and at the same time turned the inheritance from his brother over to her, the transfer being effected by a Gentile court. The other heirs of the husband objected, but the Gaon upheld the right of the Yabam to dispose of his brother's inheritance, quite as though he had remained a Jew, and also endorsed the transfer as made by the Gentile court.
- 2. The second Responsum contains the law regarding the legal majority of women, based on Gittin, 64 b-65 a. must be noted, however, that the Gaon's statement, I recto, lines 19-21, is not a direct quotation from this passage. but is a combination of it with Yebamot, 108 a, as is proved by what he says about בעוטות (line 23). We may, therefore, conclude that the Gaon had the same text in Gittin as Alfasi, and as Maimonides, Ishut, IV, 7, which in turn agrees with that of Rab Amram Gaon in מ", 97. identical texts would seem to disprove the opinion of Rabbi Zerahiah Gerondi, that Alfasi's reading goes back to Rabbi Hai Gaon, who changed the original text of the Talmud. Our Responsum agrees with Rab Amram Gaon in other respects, too. Both maintain that a woman of י"ב ויום א' or שהביאה סמנים is considered to be of age. But while Rab Amram holds with Rabbi Meir, in Niddah, 52 a-b, our Responsum holds with Rabbi Jehudah.

- 3. The third Responsum seems to be an extract from Rabbi Zemaḥ Gaon, in the collection ץ"ש, 27 a, 30. It contains the decision that the word of a slave who asserts that he has become a Jew, but does not live as one, does not deserve credence, and his owner may, if he likes, sell-him to a Gentile. Comp. מ', 238.
- 4. The fourth Responsum contains explanations of various passages in Yebamot, without, however, offering anything of importance. It is a matter for regret that the Gaon did not explain the expression מכנה in the phrase , variously interpreted by the later commentators and by the lexicographers 1. By the mistake of copyists, who did not understand the expression, מכנה appears twice as מכנה in the Jerusalem Talmud, Terumot, VII, 44 d, and Kiddushin, IV, 66 a.
- 5. The fifth Responsum, like all the rest to follow, except one, deals with Halakic questions concerning the Passover. It contains the Gaon's explanation of Pesahim, 45 b. He reads כיפה, and explains it as meaning a spherical mass, while our text has מכיפה. Compare, however, Rabbinovicz, Dikduke Soferim, 'Aruk, IV, 307, and v"v, II, 80.
- 6. The sixth Responsum contains the Gaon's explanation of norm, which he connects with orm, potsherd, the material of which the vessel was made in which the norm was kept. A similar etymology is given by the author of the 'Aruk, s. v. orm and norm, who has in mind the clayey consistency of the mixture. Needless to say that both explanations are false; as its form proves, norm indicates something that has been scraped off, and is related to orm only in so far as this word means a thing with which one can scrape.
- 7-8. The seventh Responsum is merely the question addressed to the Gaon without the reply given by him. There is the possibility, however, that lines 12 (beg. κ<sup>5</sup>)-

<sup>1</sup> Comp. 'Aruk, IV, 252, and Rashi, ad loc.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. Barth, Nominalbildung, § 43 c.

17 (מפחים), on leaf 2, recto, which we numbered as the eighth Responsum, may be the latter part of the Gaon's opinion, the intermediate portion having been omitted by an oversight of the copyist. The question concerns itself with the preparation of certain sorts of Passover pastry, and it may be conjectured that the Gaon was led to give an explanation of הלימה in Pesaḥim, 39 b.

9. Here we have the decision of the Gaon that no marriages are to be performed on the intermediate days of Passover and Tabernacles. The same opinion is held by different Geonim, as appears from Responsa in other Geonic collections. Compare 2"7, 156; 21"21, 81; and 7"2, 218. Our Responsum, however, is not identical with any of these.

וס. The tenth Responsum gives the opinion of the Gaon, that מצה baked by a Gentile under the supervision of a Jew may be used during Passover for all purposes except for agent. The same view is held by the Geonim Kohen-Zedek and Rabbi Hai, while the Gaon Rabbi Joseph ben Mari prohibits the use of such unleavened bread entirely. Compare """, II, 92-3; "", 291; ", 111; and b", 166. Our Responsum is nearly identical with the one found in the collection מש"ם, 111, and its probable author is Kohen-Zedek.

11. This is the decision of the Gaon that the blessing is to be recited over each of the four cups drunk at the Passover meal. The opinion is shared by many Geonim. Compare v''v, II, 99, and Müller, Mafteah, 84, 110\frac{1}{2}. The ascription of the opposite view to the Gaon Kohen-Zedek\frac{2}{2} in Tur, Orah Hayyim, 477, contradicts our fragment, which ostensibly gives the opinion of Kohen-Zedek. The Tur probably made use of the passage in v''v just referred to, and was misled, by an ambiguous expression used there, into attributing to Kohen-Zedek a view opposite to that actually held by him. Comp. also n''v, 287; Kohen-Zedek's

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. also מחוור וימרי, 276.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> It is improbable that Tur refers to Kohen-Zedek, II.

opinion as there given agrees with our fragment. Responsa 282-287 in n"w are perhaps extracts from a Seder Haggadah by Kohen-Zedek 1.

12. In this Responsum the Gaon explains why the benediction is not recited before Hallel at the Passover meal. The author is probably Rabbi Zemaḥ Gaon. Compare "", II, 99, 100, and n", 102.

13. The Gaon decides that the blessing over the two cakes of unleavened bread at the Passover meal must be said over one cake that has been broken, and one whole The same procedure is prescribed by the Geonim Rab Amram, Kohen-Zedek, and Rabbi Joseph. The only dissenting opinion is held by Rabbi Hai Gaon, who maintains, that while two whole loaves are required for every other holiday, on the Passover the cakes may either be broken or whole2. The natural sense of the passage in Berakot, 39 b, endorses the opinion of the three Geonim, and contravenes the opinion of Hai. It seems, however, that in the time of the Amoraim the origin of the custom of using one broken cake and one whole cake was no longer known. In the days of the Temple, two whole cakes were used at the Passover meal as at any other holiday. But, unlike our present custom, the recital of the Haggadah took place after the meal 3, when only bits of the cakes remained to illustrate the story. The broken מצה thus became identified with the Haggadah, and remained so even after the new custom of reciting the story before the meal came in vogue, when there was no longer any necessity for the broken pieces. Again, the holiday character of the Passover required the use of a whole cake, too. Thus the two cakes, the broken cake and the whole cake, were made to serve each a purpose of its own, the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. J. Derenbourg, in Geiger's Wissenschaftliche Zeitschrift, V, 398; Müller, Mafteah, 83, and Handschriftliche, Jehudai Gaon zugewiesene Lehrsätze, 17.

<sup>2</sup> ש"ש, II, 103; comp. מח' וימרי, 279; and יש"ש, 102.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Comp. R. Mordecai ben Hillel on *Pesahim* כדר של פסח; comp., however, *Mekilta de R. Shime'on*, 33, and Hoffmann's note thereto (4).

one to perpetuate an old habit, the other to mark the holiday character of the Passover.

Another Passover meal custom, the עקירת השולחן, "removing the table," underwent a similar development. As we have seen, the Haggadah was recited originally after the meal. The "removal of the table," marking the end of an Oriental meal , became the signal for the beginning of the Haggadah. Later, when the meal came after the story, the custom of "removing the table" was continued as a part of the Passover ceremonial.

14. The fourteenth Responsum deals with one who forgets to count the 'Omer. Partly, it is identical with the decision attributed to Rabbi Jehudaï Gaon<sup>2</sup>; but it contains a rather obscure amplification, found in no other source, which makes a distinction between an intentional omission and real forgetfulness.

15. This Responsum is a note on 'Erubin, 53 b, which, in spite of its brevity, throws entirely new light on the passage. According to our present text of the Talmud, the Galilean woman, typically careless of her speech, says שלובתי instead of שלובתי. But even the most ignorant could not mistake a ב for a z in pronunciation; the two letters are often interchanged in writing, but not in speaking. Besides, there is no such word as שלובתי in any Aramaic dialect, to cause a slipshod pronunciation. The Geonic reading, therefore, which puts שלבבתיה instead of our ישלובתי, is undoubtedly correct. What happened was that the woman wanted to say שבבתי (my neighbour), and did actually say שלובתי which in the Galilean pronunciation sounds like meaning "my ransom 4." The woman said: "May

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. ה"הו, ed. Coronel, 57, 58; and ed. Lyck, 48.

<sup>2</sup> ש"ש, II, 108. Comp. also בה"ב, ed. Hildeshoimer, 146 and 612; and ב"ה, ed. Schlossberg, 17.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Read לשבנתה; comp. also the reading לשבנתה in Rabbinovicz, ad loc.

<sup>4</sup> See Nedarim, 66 b, for an interesting anecdote about a Palestinian-Galilean woman. Instead of בלפ (calf's foot jelly), which her Babylonian husband had ordered for dinner, she gave him שמפה (lentils). It was not

a lion devour thee for me," instead of, "My neighbour, take some milk." The reading שלובחי with ב instead of שלובחי with ב is corroborated by MS. M, which reads שלובחי with ב is corroborated by MS. M, which reads שלובחי, merely a different spelling of "שלובחי". It should be noted that the expression, "may a lion devour thee," was a common curse among the Jews of Talmudic times (comp. Ketubot, 72 b). It is, therefore, improbable that there should be a connexion between אשלובחי ב לבא and ב.

16-17. These two Responsa deal with certain kinds of pastry and their use on Passover <sup>2</sup>. According to the Gaon, the cakes referred to in the Responsa may be eaten during the Passover, but they cannot serve as מצוח מצוח. The same decision occurs in "", II, 93; and ח", 284 and 100. The sixteenth Responsum is possibly the one ascribed to the Gaon Kohen-Zedek in n"", 284.

18. The last Responsum of the fragment, of which only the question has been preserved, deals with the same subject as the tenth, מצה baked by a Gentile who is supervised by a Jew. It is probably identical with the decision by Kohen-Zedek in the Geonic collection ה"ש, 291, where these two, the tenth and the eighteenth of the present fragment, are combined into one.

her goodwill that was at fault, but her Galilean tongue and ear, the one unable to pronounce a ה, the other unable to distinguish it when pronounced. To her מלביי sounded like מלביי. It is, however, not impossible that the husband with his Babylonian peculiarities may not be guiltless. He may have mispronounced מלפוי as מלפוי.

<sup>1</sup> Comp. also the reading שליבתי in ed. Salonica.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> I am unable to give a satisfactory explanation of يسدم, leaf 2, vcrso, line 25: شُورَتُو ?

(Leaf 1, recto.)

כהפקר

ומשום דגול דאית ליה ירית ליה בריה לית ביה משם כמדבר ראמרינן <sup>1</sup> נכס . . . הגוי הרי הם <del>כהקפר</del> כל המחזיק בהם בהרא דאולת אנתתיה זכה בהם . . . מפרש לעילא ויהבת ליה . . . . וה 2 דבעלה משומר וחלץ לה וכתב 5 לה אביוארה בנוים אי זביני זבנה לירושה דאחים יתיה אפילו בדבר מועם זביניה זביני ולא אית לערערי בהדה בשום מירעם ואיבעי להון מינה וכל היכא דיתבא דנכסים מעוטים יתבא בשמיה דנברא ולא קא תבעה כתובתה 10 ואפילו לא זבנתיה לההיא ירושה מן ההוא משומד ואי נכסים מרובים טפי מו מזונה צריכה לאתזוני בהוז כיון דירושה דמשומד היא וזבנת מיניה ואפסה ואחלה וכתב לה וכתב לה אבזיאריה לא יכלין יורשים למתבעה בשום מדעם בול ר חנניה בן אנטיננס 3 אפ'ע'ל'ג'ב' או" כל <del>חיק</del> חינוקת שאינה יכולה לשמר קירושיה אינה צריכה למאן... וא' רב יהודה א' שמואל הלכה כר' חנינה בן אנטיננס וכז בקמנה שאינה יכולה לשמר גימה אינה יכולה לשמר בים גיטה: כל שמבחנת בין צרור לגא 20 לאנוז וכל שמבחנת ביז ניטה לקירושיה או לרבר אחר לעיניו קידושיו צריכה מאוו אגוז ונוטלו זוכה לעצמו ואינו זוכה לאחרים: קטנה רהגיעה לכלל הפעוטות צריכה מיאוי 5 ותניא אחריתי 6 קטנה שלא מאינה ועמדה ונתקדשה משום ר' יהודה בן בתירא" הם הם מיאוניה הלכה כר' ב: בתירה לא שלא כד היה נסיבת לאחר ": אי איתי' שתי שערות לא סגי ליה ° במיאון 10 לא בגט והיכא יים אחד אפעלגב דלא <sup>11</sup> ויום אחד אפעלגב דלא <sup>12</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Baba Batra, 54 b; our texts read כמרבר. Read מרבר <sup>3</sup> Yebamot, Mishnah, XIII, 2; Gemara, ibid., 107 b, 108 a; the strokes over בּיִּבְייִי indicate that the word is to be cancelled.

Selection 64 b-65 a.

יאסרו הם הם אלינג (Read אלינג and comp. Giffin, 64 b. אמרו הם הם אמרו הם הם Read אמרו הם הם Read . ° Read . °

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Read אלא. 11 i.e. דלא איתית סמנין.

(Leaf 1. verso.)

א' רבא ל קטנה כל שתים עשרה ממאנת והולכת מיכן ואילך אינה ממאנת ומוקימינן ומוקמנן לה בסופא קטנה שהניטה לכלל בכי לא בדקינו עם יקינו<sup>2</sup> שנותיה אין צריכה בדיקה חזקה הביאה הני מלי לעינין היא הילכתא היא בל לעינין חליצה הילכתא היא 5 וא' רבה 3 קטנה שהגיעה לכלל שנותיה איז צריכה בדיקה חוקה הביאה סימנין הני מלי לעינין מאונים י דלא ממאנה אבל לעינין חליצה בעיא בדיקה הלכתא כר' יהודה והל' כרבא שפחה נויה שאומרת 10 אני יהודייה וכל מעשיה מעשה גוים מותר למוכרה לגוים ואין בכך כלום: ושש' אם פרווה בירש מקודם ללסולמו מותיב מר זוטרא 5: מעשה מהו כעוביה וכחללה כשתי אצבעות ו תנן עירב מקוואות כשפופרת חוזרות למקומם זה הנוד ושערו חכמ' אותה שפופרת רחבה ועוביה נג כשתי אצבעות שהם נכנסות ויוצאות ברוחבה שלאותה שפופרת ובחללה וחוזרות למקומם בלא א' רב יוסף 6 קטיר קאחזינא עיכוב ולא דוחק מהו קטיר קשר ויקשר קשר הושע בן אלה וכי דכי אמרינו <sup>7</sup> אמ' קרנא דברים בגו: דקא' מבעיא לכו מהו גיורת מכנה " אקמוה רבנז בעמוני שנשא עמונית דקאמ' להו ר' יוחנן אני שונה עמיו מטמיו להביא בתולה הבאה משני טממים זאת אומרת ° גיורת מכנה עבד רבה תוספאה 10 25 עובדה באשה שהלך בעלה למרינת הים ואשתהי ואשתהי ליה ולד במעי אמו תריסר ירחי שתיה ואחר כן ילדתיה אימיה ואכשרוה לההוא ולד: אר' אבהוא 11 סימני סרים ואילונית איז י טושים בהם מטשה עד שישלימו עשרים שנה

י Niddah, 46 a, read רגא' רבא .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read ומקשינן ומוקמינן לה בסופא דכי לא ברקינן חיישינן.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> = רבא, compare note 4 to p. 194.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Yoma, 35 a; text unintelligible to me.
<sup>6</sup> Ibid., 61 a.

<sup>7</sup> Kiddushin, 44 b.

<sup>10</sup> Yebamot, 80 b. <sup>9</sup> Read ואת אמרת.

<sup>5</sup> Yebamot, 15 a.

<sup>8</sup> Yebamot, 77 b.

<sup>11</sup> Ibid., 80 a.

(Leaf 2, recto.)

ושש' כיפה שלשאור 1 שיחדה לישיבה כיצד עריבה מליאה שאור או בצק יבש ונעשת כמות כר או כסת ויחדה לישב עליה ולהניחה תחת מראשותיו כיון שפלקו מאכילה או מכותח נדחת מאכילה: הי שטח ובל ימצא' ודקא שטח 5 ואינו עובר עליה בל יראה ובל ימצא' ודקא בפניה דא' רב יצחק בר אשיאן ש'² א' רב טח בפניה בית החרוסת 3 כלי חרש במים כולי'ה בוליע מקיוהא ומחמצה לההיא עיסה ושש' מביאין עניים קמח וגובלין אותם 10 בשמן ובמי מתיקה ואוכליו ועשיריו עושיו אותם קמת שלאורז ועניים בשלחיטים ויש .. לא לחלום 4 איניש שנובלים אותם במים הרתי חיטי בהדי הדדי גזירה בצורי אברש⁵ דחברתה צוריה הוא אותו קורע שלחיטה באמצעיתה י ולא סליק לה דיקולא דמיא דיהולא דהלים דיהולא דמים רותחים ועולים כדקלים כטפח כשני טפחים' ושש" אסור לישא אשה בחולו שלפסח ולא בחולו שלחג ולא לשמר° ושש' מהו שיאפה גוי בפסח 20 מצות לישראל אם לש נוי לדעתו אינו יוצא בה ידי חובתו שנ' ושמרתם את המצות עשה לה שמירה בשעת לישהי ואם יש חבורה גדולה ולא ימצא ישראל לאופות לה להם מצה סיפוקם יאפה ישראל מצה כדי שיגיע לכל אחד כזית ואכלים בתחלה מה שאפה גוי ואחר כך מברכין על אותו כזית ממה שאפה ישראל וא' רב הונא 7 בציקות שלגוים ממלא אדם כריסו מהם רלרד שיאבל מצה באחרנה ומיי ניהו בצקות

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pesahim, 45 b; comp. introductory note.

² Thus in MS. ! pw?

<sup>3</sup> Pesahim, 30 b.

<sup>4</sup> Ibid., 39 b, last line; our texts read בבירי with י and not with ז.

<sup>5 ? 6 = 2.7. 7</sup> Pesahim, 40 a.

(Leaf 2, verso.)

שלנוים בצק ממש חמץ הוא אלא בציקות שאנז ני בלבד שיאכל כזית באחרנה וזה הוא במקום שאיפשר 2 אבל לכתחלה איז עושיז אם משמריז ישראל לאותו הגוי כשהוא לש וכשהוא אופה שמירה בעלמא° הוא ובמקום שאי אפשר שפיר דמי: ושש' ארבעה כוסות שלפסח הלכה למעשה בשתי ישיבות שברכות על כל כוס וכוס ברוך פרי הנפן כל אחד ואחד מצוה בפני עצמו כיון דבעי למימר אנדתא והלילא מסחא דעתיה צריד לברוכי ים בו' פר' הנ' משם כהן צרק ש' פירשנו לכם: ומפני אין מברכין לנמור בלילי פסחים מפני שחולקים אותו באמצע: ולילי פסחים להניח פרוסה בתוך שלימה ובוצע מאי טעמא לחם עני וצריך לבצוע על שתיהם: שש' ספירת העומר בו מאן דלא מני ביום הראשון אינו מונה עוד דכתיב שבע שבתות תמ" תה" וליכא ובשאר הלילות אם לא מנה ביום מונה בלילא י ואם משם מזיד אינו מועיל במינין ואם משם שכחה מותר למנות מהו 5 דאמרה לשבבתיה אמ' ל'6 שולובתי תא ליכליד לבא 20 הא תא אכלי חלבא נהוא 7 תא אכליד אריה י ללוש העיסה בלילי הפסח ביין ובשמן ברבש וכן לקטף לא משום חימוץ אלא משם לחם עוני ובשאר יומי הפסח מותר: לקטף שאין קיטוף אסור אלא ליל חפס " הראשון דהיה ליה מי פירות ומי פירות איז מחמיצים ביכך 25 מהו לאיפות בשובק° מותר להפך כל <del>עוקר</del> 10 בין ביר בין בשובק י ווה שאופין בשובק בשאר ימים אבל בלילה הראשון אסור משם עיסה עשירה. פלטיר נוי מהו להדביק עיסה בתנור בפסח יוש׳

תקנה לרבר זה או לא אי משום בשולי גוים:.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Read מתייא . <sup>5</sup> 'Erubin, 53 b. <sup>2</sup> Read שאי איפשר. 1 Read ישאשן גוי. 1 Read אשאפן גוי שאפן גוי בארא. "ששאלתם =ש" ; בארא פרי הגפן  $^7$  Read אכירה = היי א אכירה  $^7$  Read ?

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Comp. introductory note. 8 Read ncp.

#### XXI.

Fragment T-S., paper, six leaves, 22 x 15 cm., square hand, tending to cursive. The two outside pages are too much rubbed to be copied; also leaf 6, recto, is in a very damaged condition, only a few lines being legible. Therefore, from leaf 1, verso, to leaf 6, recto, is all that could be copied. As much of the fragment as can be deciphered contains fifteen Responsa, some of which have been preserved in the printed collections of Geonic Responsa.

ו. The first Responsum, the beginning of which is missing, is identical with Responsum 47, in the Geonic collection p", where it is ascribed to Sar Shalom Gaon I. It deals with the circumstances in which a Gentile may be trusted to handle wine without its becoming produced to handle wine without its becoming produced to handle wine without its becoming the printed text, as, for instance, the senseless יינו של נוי משל נוי משל נוי ושנו, instead of which we must read, with our fragment, leaf I, versò, line 6, שיינו של נוי ושנו,

2. The second Responsum also deals with m non. The decision of the Gaon is that a winepress made of clay, used by Gentiles, cannot be used by Jews, even if the glazing is first removed.

3. The Gaon enumerates the conditions under which a Jew may associate himself in business with a Gentile who traffics on the Sabbath and on holidays. This is a favourite subject in the Geonic literature of Responsa. There is hardly any other that is touched upon so often in the questions put to the authorities, showing that partner-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. also 2"π, 117 where it is ascribed to Rabbi Zemaḥ Gaon.

ships between Jews and Gentiles must have occurred with the utmost frequency 1.

- 4. This Responsum also deals with a subject connected with a partnership between a Jew and a Gentile. The question addressed to the Gaon reads as follows: "May a Jew enter into partnership with a Gentile in agricultural enterprises, if the Gentile works on the Sabbath with the cattle belonging to both partners, muzzles the ox while he is treading out the corn, and ploughs with an ox and an ass together?" The Gaon decides that the muzzling or coupling of animals by the Gentile forms no objection to the partnership, because the laws against these acts do not grow out of the relation between the possessor and the animal possessed, but aim rather to regulate the relation between the worker and the animal used. The Sabbath prohibition, on the other hand, is based on the fact of ownership. It is the duty of the Jew to secure a day of rest for an animal belonging to him, and from this duty he is not released when the Gentile uses it. The Gaon's opinion is novel in its leniency. Most of the codifiers refuse to sanction a partnership in which a Jew might expose animals belonging to him to being muzzled or coupled by a Gentile partner 2.
- 5. The fifth Responsum contains the following statement: An ass and an ox may be used together by a Jew without any scruples in threshing, the prohibition against coupling divers animals having application only to ploughing. This statement is so extraordinary that one would like to attribute its strangeness to a corrupt text, but this easy escape from the difficulty is cut off by the rare state of preservation of this part of the fragment. It remains for some ingenious interpreter to tell us on what grounds

<sup>1</sup> Comp., for instance, Responsa of the Geonim, ed. Lyck, 65, 67, 68; Responsa of the Geonim, ed. Mantua, 43; μα"α, 53-56; μ"π, 10; and the next Responsum of our fragment.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. Maimonides, שכירות, XIII, 3; R. Moses of Coucy, במ"ג, prohibition 184; ה"ק, 9; comp., however, Tur, Hoshen Mishpat, 338.

the Gaon ventured to oppose the whole chain of Jewish tradition, from the Tannaim down to the latest codifier, the author of the Shulhan 'Aruk'. Indeed, the view of the Gaon contradicts, not only the Rabbinic tradition, but even the Karaite interpretation, as can be seen from the statements of Elijah Bashyazi, in his Aderet Eliahu, Supplement, 13c; and Aaron ben Elijah the Younger, in his Keter Torah, on Deut. xxii. 10. It should, however, be noted that both these Karaite teachers refer to the opinions of some Rabbanites, who maintain that the expression "plough with an ox and an ass together" is only a euphemism for hybridization. But it seems that this opinion is based upon a misunderstanding of what Maimonides says in Moreh, III, 49. He does, indeed, hold that the prohibition against working a field with divers animals is aimed against giving an opportunity for hybridization, but he does not thereby deny the simple and direct meaning of the law against coupling. Attention should also be called to the opinion of Rabbi Joseph Gaon in 5"7, 10. He explicitly forbids threshing with divers animals. It must be admitted that the very emphasis he puts upon the prohibition may indicate the existence and expression of varying opinions upon the subject.

It is highly interesting that the view mentioned above, ascribed by the Karaites to the Rabbanites, is found in Karaitic sources only, and in a book of the founder of the sect himself. In Anan's ספר המצוח, reproduced by Harkavy, in Studien und Mittheilungen, VIII, we read on p. 4: "And the Scriptures use the expression 'plough,' to teach us two things, the prohibition against hybridization and against ploughing as well, for הרישה 'ploughing,' is the expression for הרישה 'hybridization,' also, as it is written, 'r' hybridization,' also, as it is written, 'r' As Dr. Harkavy remarks, on p. 194, the text here does not seem to be in good condition. However, it is certain that,

¹ Comp. Mishnah Kilaïm, VIII, 2; Sifre, Deut., 231; Maimonides, Kilaïm, IX, 7; Yoreh Deäh, 297, 10.

according to Anan, הרביע is an euphemistic expression for הרביע. From Anan's words, we may at the same time infer that in his opinion the prohibition is directed against ploughing and hybridization.

- 6. Here again we have a partnership between a Gentile and a Jew dealt with. The Gaon decides, that if a Jew gives money to a Gentile for the purchase of cattle, he is responsible for their Sabbath rest from the moment his partner-agent acquires them, even before he himself has come into actual possession of them. Strangely enough, in discussing the point whether the Jew becomes the rightful owner of the beasts from the moment the Gentile buys them with his money, the Gaon disregards the distinction made by the Talmud, Bekorot, 13, between a Jew and a Gentile in the law of acquisition.
- 7. The seventh Responsum denounces all legal fictions invented for the purpose of evading the law of Sabbath rest. If a sale is consummated in perfect form and without mention of any condition, but it is proved a subterfuge by the return of the Jew to his business at the end of the Sabbath, the Gaon condemns it as an evasion, as a deception of God and man, a public desecration of the Sabbath and of the name of God, for the law opposes double-dealing even in indifferent matters, let alone, then, in so sacred a concern as the sanctification of the Sabbath. Comp. pp. 81–82, above.
- 8. The eighth Responsum is identical with that found in p"v, 26 a, 20. There it is ascribed to the Gaon Kohen-Zedek, but it is probable that the author is Hai Gaon. The Responsum deals with the case of a master whose slaves refuse to embrace Judaism, and as well with the case of a master who is unwilling to have his slaves embrace Judaism. In the former case, the Gaon decides that if at the end of a year the slaves persist in their refusal, they must be sold; in the latter case, he knows no

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. ס' התחים, 237, and Müller, Mafteal, 82, note 21.

excuse for delay; as soon as a Jew acquires slaves who are willing to accept Judaism, the master is bound to make Jews of them, and he is not allowed to sell them to Gentiles.

9-10. The beginning of the ninth Responsum is missing. It, as well as the tenth, deals with the prohibition against making any use whatsoever of anything that appertains to a heathen sanctuary.

In the first of the two Responsa the spelling עכפה (leaf 4, recto, line 14) instead of איכפת is noteworthy. former is the correct orthography of the word in Mandaic. It is also to be noted that דחנן (4, recto, line 20) is used before quoting a Baraita, while on leaf 4, verso, line 6, we have before a Mishnah. Are we to assume that originally these two terms were used indiscriminately before quotations from any Tannaitic source, or are we dealing here with a copyist's error 1? Sherira Gaon, in Harkavy, Responsen der Geonim, 103, maintains that מניא can be used before a Mishnah and before a Baraita as well, while ותנן may be placed before a Mishnah only. In our texts of the Talmud, with but a very few exceptions, in is used before a Mishnah, and הניא before a Baraita. This progress from Sherira to our texts apparently gives support to the assumption that there was a development in the use of these terms. Accordingly, it may well be that before Sherira they were not at all differentiated, but were applied indiscriminately.

וז. The eleventh Responsum deals with the distribution of the property of a man who has left sons from two wives, upon each of whom a jointure had been settled, בתובת בנין. The Gaon's decision is based on the laws upon the subject given in *Ketubot*, 90 a. One would be inclined to ascribe this Responsum to one of the earlier Geonim, as the carrier of Rabbi

¹ Comp. p. 150, above; in the Oxford MS. of the Seder Rab Amram, as also in the Genizah fragment of the Sheēllot, reproduced on page 364, below, ຕາ is also used before a quotation from a Baraita.

Mattathiah. Notwithstanding the fact that the Geonim Rabbi Hilai, Rabbi Hananiah, Rabbi Dosa, and Rab Samuel agree with Rabbi Mattathiah in declaring it obsolete, Hai maintains that we have no right to abolish the Talmudic institution. Hence a reference to it in a Responsum cannot be taken as proof of the early authorship of the opinion.

However, it is highly probable that our Responsum is from the hand of Rabbi Moses ben Jacob, Gaon at Sura, for the view expressed in the fragment agrees with that given in p", 152, in the name of Rabbi Moses. It may be noted, by the way, that the anonymous Responsum in which it is quoted, in p"; is by Rabbi Kalonymos of Lucca, as may readily be inferred from a remark made by Rabbi Meïr, of Rothenburg, in his אישרי חשובה, ed. Bloch, 176, but the corrupt text of Rabbi Meïr ought to be emended in accordance with p".

- 12. The twelfth Responsum contains an explanation of Shebu'ot, 41 a, the passage dealing with the differences between oaths of various kinds. The Gaon's definition of סבבתא occurring in the passage is extremely interesting. He connects it with סבב, to wash, and takes it to mean the same as what in German is called Wäsche, undergarments, &c. This is undoubtedly the explanation of the word given by the author of the 'Aruk, s. v., IV, 186, ed. Kohut, where the reading במלבושו is correct, as is proved by the words מלבוש המתבבש The emendation made by Kohut, changing במלבושו into במלבושו, is therefore erroneous.
- 13. The end of the thirteenth Responsum is missing. It is probably identical with that ascribed to Rabbi Sherira Gaon and his son Rabbi Hai jointly, in Harkavy, Responsen der Geonim, 50; comp. also p"v, 93 b, no. 2, and nn, ed. Coronel, 5.
- 14. The portion of the fragment containing the four-teenth Responsum is so badly rubbed as to be unde-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. ב"א on Ketubot, 52; also ץ"ב, 57 a, 17.

cipherable. Only so much can be ascertained, that it deals with a Halakah based on *Buba Mezia*, 67 b, as appears from lines 10-12 and line 18. It is not impossible that these lines and the lines preceding them belong to the previous Responsum.

15. Of this Responsum only the beginning is preserved, and even this is in a mutilated condition. It deals with the expedients to be adopted, after ordination ceased to be practised, in imposing fines for which, according to the law, ordained judges are required. This is a subject discussed in a number of Geonic Responsa, as, for instance, in y"w, 29 a, 1-4, and x"n, 60, 120. Our Responsum, however, is identical with none of them.

#### (Leaf 1, verso.)

.... ל... למלקט .... יארכה ויין של ישראל בכפר נוי ואין ישראל הדר באותו כפר ומפתח וחותם ביד ישראל מותר בשתיה שהלכה כר' אלעזר ואיז לחלק בין כפר שיש בו ישראל לכפר שאין בו ישראל בזמן ישיו של ישראל הוא כשמפתח וחותם בידו אילא: בומנו שיינו שלנוי וישנו ברשות ישראל לשמרו שצריך להחמיר עליו ביותר: ולמה שאם נמצא גוי אצלו איז נתפש עליו כננב שיכול לומר לו ביו חביות שלי אני עומד דקאמ' ההוא כרכא דהוא ביה חמרא 10 דישראל ונוי אישתכח נוי בי דני אמ' רבא אם נתפש עליו כגנב חמרא שרי ואילא אסור וכר' שמעון בן אלעזר דסלקין רב יהודה ורב נחמן: במעמה דרב יהודה אמ' ר' שמעון בן אליעזר להקל אמר ולא חישינו לנומליו ורב נחמו אמ' ר' וחישינן לנומלין אמ' וחישינן לנומלין בן אלעזר להחמיר אמ' וחישינן לנומלין הילכתא כרב נחמן דתניא כואתיה בהדיא דקא אמרינו תניא כואתיה דרב נחמו אמ' זעירי ר' שמעון בן ר' אלעזר אמ' רשות גוים אחת מפני הרמאיז ולעשותיו בנת שלחרש שעשו 20 בה גוים קודם לכן ולא קיפלו את החרש' אסור שכד שנינו² גת שלאבו שופתה גוי מנגבה והיא טהורה וכו'ל ושלחרש אפעלפי שסילף

<sup>&#</sup>x27;Abodah Zarah, 61 b; our texts of the Talmud read יתיב ביה.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 'Abodah Zarah, Mishnah, V, 11; Gemara, ibid., 74 b.

(Leaf 2, recto.)

את הזפת הרי זו אסורה וכד הלכה 1 דררש רבה נאוה ארתחו רבא כי הוה משדר ד'ק' ב להרפ' סחיף להו וחתים להו אבירציהו אלמא קאסבר מכניסו לקיום אפלו לפי שעה גזרו ביה רבנן דהוה ליה רבא הגת דרבי דתניא הגת s כרבנן דברא 5 בפליגין עליה והמחץ והמש' שלגוים ר' מתיר בניגוב וחכמ' איסרין ורבה 4 רבנן דבריתא כסתם מתניתיו דקא חאני ושלחרם אף על פי שקילף את הזפת הרי זו ישראל שעשה שותפות אסורה וכך הלכה סז עם הגוי ואותו גוי יושב בחנות ומוכר בשבת אם התנה עמו כתחלה על מנת שהניא 5 שבת לגוי או שבת ומקצת ימים לגוי ושאר ימים לישראל מותר ועיקר שלא יחזרו ויעשו חישבוו כדי שלא יתערב רוח שבת בשלחול ויטול יש' בו מו הרוח שלשבת אילא כל אחד לפי מולו כמנהג הזה מותר ואם אינו מתנה מעיקרה אסור דהנהו 6 מורקאיי גוי נקיט בשבתא ויש' בחולא אתא לקמיה שרא להו אותיביה רבינא לרבא ישראל וגוי שעשו 7 שדה בשותפות לא יאמר 20 לו טול חלקך בשבת ואני בחול ואם היתנה מעיקרה מותר ואם באו לחשבוי אסור אכסיף רבא לסוף איגלאי מילתא דהיתנו

<sup>1 &#</sup>x27;Abodah Zarah, 74 b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read ק"ק = קיקנים, the Hebrew for נולפי in our text, but comp. also Kelim, II, 2, according to which ה"ק, if it stands for דקים, is correct.

ידברייתא == 8

 $<sup>^4</sup>$  Read מוקים; the spelling רבה for ורבא is found also on line r of this page.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> = שהנאת.

<sup>6 &#</sup>x27;Abodah Zarah, 22 a.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Our texts read ישקיבלו.

#### (Leaf 2, verso.)

מעיקרה הוו ישראל שמבקש לעשות שותפות עם הגוי בחרישה ואותו גוי חורש בשבת וחוסת פי פרה ודש בה וחורש בשור ובחמור ושאלתם יש תקנה לדבר זה: . כד ראינו שמשום חרישה אסור מה טעם מפני שחורש בבהמה שלישראל בשבת ובהמה מווהר עליה להשביתה כמותו שנ' וכל בהמה וכיוו שמחויב להשביתה מה לי חורש בה הוא מה לי חורש בה גוי ביו הוא בו גוי אסור אבל וכם משום חסימה אם חוסם גוי פרתו שלישראל ודש בה חיב ישראל מפני שמצות חסימה חובת הגוף היא ולא חובת בהמה ושנו חכמים 2 פרות המרכ' בתבואה אינו טובר מש' בל תחסום והדשות בתרומה ובמעשרות עובר מש' בל ים מוני שרש בפרתו שליש' אינו טובר מש' 15 בל תחסם ויש' שרש בפרתו שלגוי עובר מש' בל תחסם ולא עוד אילא אפלו אמר לו יש' לגוי חסום פרתי ורוש בה מותר דאיבטיא להו מהוא שיאמר אדם לנוי חסום פרתי ודוש בה כי אמר' אמ' 20 לגוי שבות בשבת דאילור סקילה אבל הכא אנסור לאו לא או דילמא לא שנא ונשכנה <sup>3</sup> להתירא ישראל מותר לו לדוש בשור ובחמור התיר גמור שאין מצוה אילא על ישראל שנתו מעות לגוי

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read אין חיב.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Baba Mezia, 90 a.

<sup>3</sup> Read ומסקנה.

### (Leaf 3, recto.)

בשותפות על מנת שיקח בם שורים ובהמה וחורש בהן בשבת כיון שנתן לו ליקח עשאו שליח ומשעה שהנה אתו נוי או מו<sup>1</sup> שוריו ובהמה וחורש בהן בשבת אסור כי אותן שורין ובהמה שעמדו ברשות ישראל ואף על פי שלא באו לרשותו קנין: כסף הן ועובר עליהן מש' לא תעש' כל מלאכה ואם מהורה... תאמר עדיין לא משכו אמרו" חכמ' מעות קונות ומש' גורה בעלמא רבענו משיכה שכד אמרו חכמים מה מעם אמרו משיכה קונה גורה שמה וסו יאמרו לו נשרפו חיטיך בעלייה הולכך אסור לו ישראל שמבקש לעשות ערמה לטשות כו עם שותפו גוי שיש לו עמו שורים לחרישה וחנות שלמקח וממכר ומוכריו לו בערב שבת וחוזיר לוקחו ממנו לאחר שבת זה מנהג שלפושעי ישר' ואסור לעשות כן מפני שני דברים ואין צריך לומר ב אם לא לקח ישראל דמי שורים וחנות ומה שבתוכה מן הגוי אילא בדברים בעולם שמכר לו שאין שוה כלום ואיז בו מכירה כלל ואסור לעשות כן ואפלו לקח ממנו דמים ומכר לו מבירה גמורה והעיד עליו 20 עדים שמכרת לי שורים אילו וחנות זו אפעלפי כז כיון שמתנה עמו על מנת שתחזירם לי לאחר שבת אסור מפני שעשה ערמה להשתכר בשבת ולטשות מלאכה בשבת בכונה ואיסור

י The status of the מְ, "Jewish heretic," is essentially different from that of the גוי, "Gentile." Probably we should read מן, instead of או כק.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Baba Mezia, 47 b, and comp. the introductory note.

### (Leaf 3, verso.)

גמור הוא: אילא אפילו מכר לו מבירה גמורה ואיז מתנה טמו על מנת שתחוירו לי ופנאו נוי פניו גמור ביוו שבמוצא שבת חוזר ובא ישראל לחנותו במנהנו: הוכר הדבר שבערמה עשו להיתערם במצות ולננוב דעת עליונה ודעת הבריות ויש כן איסור. שבת .. וחילול שבת וחילול השם בפני ישראל ונוים שאפלו הערטה ..ב..ן אפלו בדבר הרשות ' אסור לעשות לכתחלה ערמה דאמרו ליה רבנז² לרב ששי חזי מר האיי מרבנן ורב חייה בר חיון <sup>3</sup> וכול' 10 ומעשה מברא שבות בעלמא הוא ואף על פי כן צורבא מרבנן לא אתי למעבר כו שיש חרישה שהיא איסור מלאכה ופתיחת חנות בשבת לא כל שכין שאסור מכל צד וצד ויש בו חילול השם: וששאלתם עבד ערל שמיאו להמול ו ימכר לאלתר או שיגלגל עמו יב' חדש ושאלתם עבד שלא רצה רבו למולו תמה גדול יש בשאלה שניה ואיפשר כן עבד מזקיק עצמו למול ורבו אינו רוצה: הלוא חובה טליו למל עבדו היו יודעין שוה שעושה כן עובר 20 על המל ימול וג' ובכל יום ויום באיפור עומד וכל יום ויום בעשה כדי שנתיר לו למוכרו לנוים לפיכד אסור לו למוכרו לגוים אילא ימול אתו תחלה וימכרנו ליש' ואסור להשתמש בו עד שימול ושאלה

<sup>1</sup> Text corrupt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Shabbat, 139 b.

<sup>3</sup> Our texts read NIT.

### (Leaf 4, recto.)

וברקנין דתנו 1 מי שהיה ביתו סמוך לבית עבודה ונפל וכול' ומקשינו עלה והא קא שביק רוחא ' לעבר' זרה אמ' רב חנינה מסורא דעביד ליה בית הכסא והא באעי צניעותא דעביד ליה בית הכסא דלילא זה אמ' מר אי זה הוא צנוע כל שניפנה בלילה במקום שנפנה ביום ואף על גב דאוקימנה בכרך 3 ביב של טכדה זרה שקמור ועובר בתוד ביתו שלישראל בעל כרוחו פעמים שוטפו מי גשמים ומפסידין כיליו וביתו הפסיד נדול וכשרואה 10 ישראל מטר מתקין את הביב עד שיצאו מים בשביל שלא יפסיד אסור או מותר אילו קילוו שהיה מכנים מים לע' זרה ובנו בית בביתו היה בוראי היה אסור שכל מה שמתקיו מהנה ע' זרה עכשו שמוציא מבית עבדה זרה מה עכפת 6 15 לעבדה זרה אם מתקין יש' את שלו אם לאו וכשאיו מתקנו מה הפסד לעבדה זרה כיוז שתיקונוי ופסידו שליש' הוא ואין לעבדה זרה לא הפסיד ולא רוח בה מותר וכי קא טרח ישראל בדנפשיה 'זר' קא טרח ובהתירא קא טרח דלא אסיר בע' זר' 20 אילא או נהנה או מהני דתנן 7 ר' נתן אומ' אם שעב' זרה מונחת 8 וכו'ל ואם תאמר יהיה ביב זה כמשמשי עב' זרה משמשי עבדה זרה איז אסוריז עד שיעבדו דתנז° הגיע לכיפה

<sup>1 &#</sup>x27;Abodah Zarah, Mishnah, III, 6; Gemara, ibid., 47 a.

The printed texts of the Talmud read אָל , but MS. M. and some old authorities agree with the reading of the fragment.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Read בכדרך. <sup>4</sup> Read שמקצהו עובר. <sup>5</sup> Read נמקצהו הוא הוא.

<sup>6 =</sup> near. 7 'Abo

<sup>7 &#</sup>x27;Abodah Zarah, 13 a.

<sup>8</sup> Read יום שעבודה זרה מנחת יום שעבודה.

<sup>9 &#</sup>x27;Abodah Zarah, Mishnah, I, 7; Gemara, ibid., 16 a.

### (Leaf 4, verse.)

שמעמידיו וכו'ל ואמ' ר' אליעזר ואם בנה שכרו מותר י יכו'ל אלמא הלכה ד..ת הוא שמשמשי עב' ור' אין אסור' עד שיעבדו ולענין כתובת בנין דכריו ששאלתם כד הוא אם בא להן ממון או שנפלו להן נכסין לאחר 5 מיתת אביהן אין הווין מותר כי קאמרינן לעינין בכור אין הבכור נוטל בראוי כבמוחזק ומנלן דתניא היו שם נכסין בראוי אינן כבמוחזק וכך הלכה: כספים ומטל' מצטרפין לשתי כתובות היכא דגשא שתי נשים ויש לתנהן 3 בנים ומחה אחת בחייו ואחת במתו וס שלהן כתובת בנין דברין ולא עוד אילא היכא דמיתו 10 אחת בחייו ואחת במותו לא צריכינן למותר דעד ואף על גב כל בא 4 מותר דינר שקלין כתובת בנין דיכרין מפני שכתובה נעשית מותר לחברתה דתנו ⁴ נשא ראשונה ומתה נשא שניה ומת הוא שניה ויורשיה 15 קודמין ליורשי הראשונה ואמרינן שמ' מנה תלת שמע מינה אחת בחיו ואחת במותו יש להז כתובת בנין דכרין ולא חישינן לאינצוי מימאי דקאתאני שנייה ויורשיה קודמין ליורשי הראשונה מיקדם הוא דקרמי הא איכא שׁקֹלֹין וֹשׁמ׳ מינה כתובה 20 נעשית מותר לחברתה מימאי מידלא קתאני אם יש מותר דינר ושמ' מינה כתובת בנין דיכרין לא טרפא משעבד ואף על גב דמתקיף רב אשי לעולם אימלך אחת בחייו ואחת במותו אין להן כתו' בנין דוכרין: ולעולם אימלד אין כתובה נעשית

<sup>&#</sup>x27; 'Abodah Zarah, 19 b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bekorot, Mishnah, VIII, 9; Gemara, ibid., 51 b.

<sup>3 =</sup> לתרויהן or לתרויהן. Read לשתיהן למותר ואף עלגב דלָבָּא מותר.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ketubot, Mishnah, X, 1; Gemara, ibid., 90 a. 6 = אימא לך.

#### (Leaf 5, recto.)

מותר לחברתה ושאני הכא דאיכא מותר דינר: ותוב מיקמינן להי בפלונתא דקאמ' אחת בחייו ואחת במותו תנאיי היא 1 דתניא מיתו אחת בחייו ואחת במו' .. ל ואפלו העק ... ד² הלכה אמ' מר זוטה משמ' דרב בפא הילכתא אחת בחייו ואחת במותו יש להן כתוב׳ בנין דיכרין וכתובה נעשית מותר לחברתה אבל מי שהיה נשוי שתי נשים ומת הראשנה לודמת לשניה יורשי הראשנה קודמיז ליורשי שנייה ל ששאלתם לא לעניו כתובת בנין דכרין אילא לנבות מנכסיו אי זו קודמת אי זו 10 מתאחרת כי דקאמ' עלה שמעת מנה בעל חוב מאוחר שקדם וגבה משגבה גבה והלכתא משגבה גבה אף על גב ראיכא לישנא אחרינא שמעת מינה משגבה לא גבה מדפסיקא באין בערכין 5 מאי טעמ' בעל חוב מאוחר שקדם וגבה מה שנכה גבה אמר רבינא לרב אשי האי נקטיה בכובסיה בו וכול' שמעתא 6 ולמאן מנגדינן ליה ולמאן משמתינו ליה ושאלתם לפרושה

עלתה על לב דלתובע משמתינן או מנגדינן אילא בין
שמותי בין נגודי לנתבע וכך פירוש' מאי איכא בין
שבועתא דאוריתא לדרבנן איכא למיפך שבועתא

20 כגון שרצו . שניהן לישבע תובע וליטול מפני שכל
נשבעין שבתורה נשבעין ולא משלמין וכול' וכן
רצו שניהן למיפך שבועה מן נתבע לתובע שבוע'
דאוריתא אפכינן דרבנן לא אפכינן ולמר בר רב
אשי דאמ' דרבנן נמי אפכינן שבעתא הוין להו

25 שוות כי הדדי אם כן מאי איכא בין דאוריתא לדרבנן

<sup>2</sup> Read ואפלו הכי כך הלכה.

1 Ketubot, 90 b.

איכא ביניהו למיחת לניכסי במי שנתחיב שבועה

<sup>3</sup> Ketubot, 91 a; our texts read אומרא.

<sup>4</sup> Ketubot, Mishnah, X, 1; Gemara, ibid., 90 a.

<sup>5 &#</sup>x27;Arakin, 7 b. 6 Shebu'ol, 41 a.

#### (Leaf 5, verso.)

י דאוריתא ולא משתבע ולא משלים נחתינן לניכסיה מאו דמיחיביו . . . דמיחיב ולא מישתבע ולא משלים ליה לבטל דיניה לא אלים חיוביה ולא נחתינו לנכסיה . . . ר' אסי באמ' באור' נמי לא נחתינו לניבסיה דתנו מציאת ב חרש שוטה וֹלְטֹּוֹ וכול' וקאמ' ולרבנו דאמרי מחויב שבוטה מדרבנו לא נחתינו לניכסיה מאי עבדינו ליה ליפקע דינא דתובע אילא משמחינו ליה לנתבע אמל' רבינא לרב אשי משל זה יש עליו חלוק ושמלה כי נקים ליה בלבושיה מרפי שביה ליה לגלימיה אף זה מחויב 10 שבועה מדרבנן ואין נשבע ואין חמורה שבועתו לירד לנכסיו כש.. תה מכ.. הו בשמו אומר 3 אחתיה לתובע לניכסאי ולא תשמתן דנמצא דנקטיה בכובסיה דהוא לבוש . . . תשיבקיה לגלימיה: אמל' רב אשי הכי קא אמ משמתי עד דמאטי נגדיה וכו'ל ולמה משמתינז בו ליה דלא קא מישתבע שבועה דפרקו⁴ רבנן עליה ולא בה קא מפיים ליה לבעיל דיניה ועד כמה עד ל' יום לאחר שלשים יום מנגרינו ליה ושבקינו ליה מנגדינו ליה דקם באפי קרותא \* ובשמ' ל' יומי ושבקינן ליה דפטרינן ליה ולא משלים שום מידי דלאו מדאוריתא הוה מחויב שנים שהטילו לכים זה ק' וזה ר' הלכה כראבה 7 דקאמ' אמ' שמואל שנים שהטילו לכים זה ק' וזה ר' השבר לאמצטא אמ' רבה מסתבר טעמיה שמואל בשור לחרישה וטומד לחרישה אבל שור לחרישה ועומד לטביחה זה נוטל לפי מעותיו חה בי נוֹטל לפי מעותיו ורב המנוגא אמ' אפלו שור לחרישה ועומד לטביחה השכר לאמצע והלכה כראבה מז

י Read דמיחיבין ליה שבועה מררבון.

<sup>.</sup> יוֹםי = 2

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Read כשמתו הוא אומר אחתיה כשאתה.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Read באפיקורסא.

יובשלמי ל' יומי שבקינן ליה ופשרינן Read ובשלמי.

<sup>7</sup> Ketubot, 93 a, end.

# (Leaf 6, recto.)

| תרין<br>טעמי חדא דאותו ב                                     |     |
|--------------------------------------------------------------|-----|
| שעק                                                          |     |
| ακ                                                           |     |
|                                                              |     |
| י לה אם דלא הוא כ ו בתיב                                     | 5   |
| ועוד ראבה דאמ' ושיבה הוא ובת מותו                            |     |
| וקאמ' מסתברא טעמ' דשמואל י כו                                |     |
| בניכיתה צורבא מרבנן ראבינא אמ ברב                            |     |
| כהנא ורב פפי ורב אשי לא אכלין 2 ואף על גב קאמ' מר            |     |
| ווטרא מאי טעמ' דמאי דאכיל מידי דהוה אשדה                     | 10  |
| אחזה לאו אף על גב דֹקֹאֹבִיל אבילה                           |     |
| משלים ר' פיר' כתיבת זע המד שעל                               |     |
| שקל שניבל שנפדות לישנה דקאמיני כל שתא                        |     |
| ר' זווי דהוא סלע דתנן 3 נתן סלע ופונדיון סלע מ'ט' ל'מ'ני     |     |
| שני פשלים סלע ומט' שנין סלע מח' פונדיאות פלנינון             | t 5 |
| למט' שנין מטי לכל שנה פונדיון ליתהודת                        |     |
| והילכתא <sup>2</sup> כרב כהנא ורב פפי ורב אשי דלא אכלין אילא |     |
| במשכנא דסורא אילו החובל בחבירו בזמן                          |     |
| הזה כגן קטע את ידו או חוטמו או הפיל שנו או                   |     |
| ם סמיה עינו ביצד עונשין לחובל ופשטינן להון מן נמרא           | 20  |
| החובל ומן גמרא דארבעה אבות ההוא <sup>4</sup> תורא.           |     |
| ראלם ידא דינוקא וראבא אמ' הוֹק שור בשור דלא.                 |     |
| מגבינן בבבל אי תפס לא מפקינן מניה מן גמרא                    |     |
| ראיתמר 5 פלנו לוקא פימא רפילא מן דארבעה                      |     |

<sup>1</sup> Ketubot, 93 b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Baba Meçia, 67 b-68 a.

<sup>3 &#</sup>x27;Arakin, Mishnah, VII, 1; Gemara, ibid., 25 a.

<sup>4</sup> Baba Kama, 84 a.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ibid., 15 a.

#### XXII.

Fragment T-S., paper, two consecutive leaves, 19 × 12 cm., square hand, tending to cursive. The fragment contains two Responsa, in incomplete condition, the beginning of the first and the end of the second not being preserved.

I. The first Responsum is identical with the end of Rabbi Sherira's, found in גמ"ום, 44, dealing with the question whether the ritual bath is obligatory at this time when its object can only be partially attained, since the ashes of the red heifer cannot be sprinkled upon the candidate. In spite of its fragmentary condition, the present Responsum throws new light upon the subject, especially through the statement on lines 7-9, which is missing in the Responsum in גמ"ום. The Gaon transmits to us that intercourse with those in a state of impurity was viewed with a considerable degree of leniency in earlier times, while the Jews dwelt chiefly in Sura 1, Nehardea, and Pumbedita. The practice became stricter only after they settled in large numbers in cities like Bagdad, and the Rabbis feared that the prevailing laxity might lead to abuses in the new and more complex surroundings. At first sight, it might seem that the view of the Gaon is contradicted by the statement found in the Geonic Collection n"v, 172, which affirms that there is a difference between Babylonia and Palestine with regard to intercourse with one in a state of impurity, such intercourse occurring in Babylonia, but not in Palestine. The contradiction disappears, however, if we assume, as we may, that this statement refers to those

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> For . . . בכורא line 8, on leaf 1, recto, read בכורא.

earlier days during which, the Gaon himself admits, a more lenient practice prevailed in Babylonia.

Whether the change from leniency to rigour coincided with the removal of the Jews to the large cities, as the Gaon maintains, is extremely questionable, in view of the fact that the severer practice obtained in Palestine alike in the earlier and in the later days, and in spite of the fact that there were no populous centres there. A more plausible explanation is offered by a consideration of the influence exercised by the Karaites upon the Rabbanites. As is well known, the Karaites laid great stress upon the observance of the laws of clean and unclean 1. In Palestine their rigour reacted upon the Rabbanites, who stood in friendly relations with them 2. The effect in Babylonia was the reverse. There the heads of the academies were inclined to slight customs which in principle they cordially endorsed, merely because their opponents, the Karaites, insisted upon them. In the time of Sherira, when the bitter feud between the two parties had been pretty well fought out, the influence of the Karaites made itself felt even in Babylonia, and this would explain the prevalence of a stricter practice in his generation. Also, the fact may not be overlooked, that the Karaites did not actually create the severe practices separating the clean from the unclean in a community. They merely raised them from the plane of custom to that of law 3. How far-reaching the influence of the Karaites in this and similar respects was appears from Maimonides, Issure Biah, XI, 15, and from the Geonic Responsum, p. 153, no. 576, above.

2. The second Responsum is the Gaon's decision in a lawsuit. A creets a building on a waste lot, having neither received the consent of the owner, who is away from

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. Elijah Bashyazi, Aderet Eliahu, 73 d, ההיה בפריטיה; Judah Hadassi, Eshkol ha-Kofer, 110 e, no. 295; and Harkavy, Studien und Mittheilungen, VIII, 130, note 12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. Pinsker, Likkute Kadmoniyyot, Supplement, 33.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Comp. Schorr, החלץ, VIII, 51; Müller, *Mafteah*, 228 (מ); and Rabed, שבו חובר, I, end.

the city at the time, nor been apprised of his objection. On the return of the owner, he insists upon A's removal from the building, while A, the squatter, equally insists upon being indemnified for the building. The Gaon decides that A's claim is valid only if it can be demonstrated that the owner of the lot makes use of the building. In all probability, this is the Responsum to which reference is made in Alfasi, Baba Mezia, 101 a. Rabbi Hai Gaon decides differently in his מקה וממכר VII, 21 a. Naḥmanides, however, in commenting upon the passage in Alfasi, asserts that Rabbi Hai later changed his view of the case, and came to agree with that held by the Gaon in our Responsum.

(Leaf 1, recto.)

וֹאַה בדברי. התלמידים הללו היה לו לומר ובי מהרה לחצֹאיו מה הזב מועיל. כשירחי מו הֹקרי ומה נידה מועילה ברוחצת מפּׁלמה שכבת זרע בין שהיו כן מתחילה ובין מֹכּוֹף היא לרחוץ מכל טומאה 5 אלא מצוה היא לרחוץ ואף על פי שמותר לו לאדם להביא עצמו לידי ט טמאה י וכל הדברים הלילו היו נוֹהֹגֹין בהם החכמ׳ בזמן שהיו בנהרדעא גם סב....ובפומבריתא אבל עכשו שניו בענו בבגראד המדינה הגדולה 10 ראו החכמים כי בזמן שהן מרויחיז<sup>2</sup> בדברים הלילו לשאת ולתת עם הגידה ובמושבה אף על פי שרוחצין לאחר מיכן הרי יש עם הארץ מפורצין בדבר ובאין לידי הרגל עבירה ואף נשמט בעש 3 שפרצו ליבונה שלאשה נהנו איסור בדבר ועשו סייג לתורה והחמירו בו ואיז דורשיו כזאת בפרקים והואי כדאמרינן 1 הלכה ואין מורין כן וכל החבירים נהגו בבתיהו שתהא הנידה רחוקה ולא תעשה מלאכה לא לאפות ולא לבשל ופורשיו ממנה וסייג גדול נעשה בזה

י Read ישנקבער or ישנקבער.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> = מקילין; on line 7, verso, it is spelled with ב.

<sup>3</sup> Read ww. 4 Menahot, 36 b.

# (Leaf 1, verso.)

| ין גדול הוא ראוי שישׁכֵנוֹ                 |
|--------------------------------------------|
| נחש של חכמים כעניין שנֹאֹ פורץ גדר ישכֹנוֹ |
| נחש ועכשוֹן. שאי אפשר שאנש' חכמה ש         |
| ה אישים ב מור ן את תשובתינו                |
| 5 הל                                       |
| איש שאקרא $^1$ ואמונה הוא שיגדרו גדירות    |
| בישראל ולא ירבוחו לפרוץ פרץ כי פירצה       |
| קוראה לנגבº ומה שהן רואים להגיד בכל הקהל   |
| מנידים להחמיר ומי שהוא ראוי להיות בן אנשי  |
| 10 לבב כן יעשה כי בבקשכם הלכה למשה         |
| מסיני הנדנו לכם דבר על בוריו               |
| וששאלתם ישראל                              |
| שבא לחצר חרבה ובנה אותה                    |
| בעליה° ולא היו הבעלין מצויין שַם בעינת. ה  |
| 15 בבניין וכשבא בעל החרבה אמר לבונה        |
| צא מחצירי ואמ לו הבונה תן לי דמי הבניין    |
| שאצא אמ לו בעל החצר אין רצוני לעשותה       |
| אלא רדם או חטיות ⁵ טול עציך ואבניך וצא     |
| אמר לו לא אצא עד שתתן לי דמי בנייני ש      |
|                                            |

 $<sup>^1</sup>$  Read אישים אקרא, and comp. Prov. viii. 4.  $^3$  בעסקו ?  $^4$  ועליה ?

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sukkah, 26 a.

<sup>?</sup> חנויות ?

## (Leaf 2, recto.)

. . . . . . . . ברב . . . . . . . . . אף הראשונים יש ביניהם..... זה על אוטו אשר 1 דאיתמר היורד 2 לתוך חרבתו שלחבירו ובנאה שלא ברשות ואמר הלא<sup>3</sup> עיצי ה אבני אני נוטל שומעיו לו או אין שומעיו לו ⁴ ר׳ ה׳ נחמו אמ' שומעיו לו רב ששת אמ' איו שומעיו לו ובסופה אמ' רבי יעקב אמ' ר' יוחנן בבית ש שומעין לו בשרה אין שומעין לו מאי טעמא מ' משום יישוב . אֹרֹין ישראל איבא דאמ' משום י 10 בתאשא דארעא מאי ביניהו איכא ביניהו חוצה לארץ אלא ששמועה זו בזמן שבעל הבניין הוא שאומר אני נוטל עיצי ואבני ובעל הקרקע אומ' לשום לו אבל כאו בשאילה שלכם שבעל הקרקע אומ' יטול זה עציו ואבניו וילך ובעל 15 הבניין מבקש את הבניין משורת הרין אין לו דמי הבנייו ויש לבטל החצר לומר לו טול עציד ואבניד משם שאילו בקש הוא ליטול עציו ואבניו לא היה שכדו \* עליו ליטול דמים שהרי דברי ר' יוחגן בבית שומעין לו ואפילו בארץ ישראל אלא שבית דין אומרין לבעל החצר

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Reading doubtful ; אותו רבר?

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Baba Mezia, 101 a.

<sup>3 =</sup> and comp. verso, line 5.

<sup>\*</sup> The last six words not in the printed text of the Talmud, but found in the MS.; comp. Rabbinovicz, ad loc.

<sup>5</sup> Reading doubtful.

## (Leaf 2, verso.)

..... למה תצריביה למתר ביתו וֹלְהֹפַּסֹיֹד ממונו ואמור רבנן 2 אמ' רב יוסף כאן שנה רבי לא ישפור אדם מי בורו ואחרים צריכיו לו ואם איז שומע איז גובים ממנו בדיז 5 דמי הבנייו אלא יטול הלא<sup>3</sup> עציו ואבניו לפי שבנה שלא ברשות הבעלים ואם נוטל עצי הקורות ומניח את הכתלים בנויות בירי בעל הקרקע רואין אחר כך מה יעשה בעל החצר אם מקרה על אותו הבנייו והוא מניח אתו סו להיות נדירות מקרקעות ⁴ ולתקו בו צרכיו מגלגלין עליו ונוטלין ממנו דמיו בדין כי ההוא דאמרינו 6 ההוא דאתא לקמיה דרב אמ' ליה זיל שום ליה אמ' ליה לא בטינא זיל שום ליה וירו על התחתונה לא בעינא לסוף חזייה ד ז דנדרה וקא מנטר לה אמ' ליה נלית אדעתר 15 דנית... לד זיל שום ליה וידו על העליונה: וכאותה ששנינו 6 המקיף את חבירו משלש רוחותיו וגדר את הראשונה ואת השניה ואת השלישית אז מחייביו אתו ר' יוסי אומ' אם עמד וגדר את הרבעית 20

<sup>1</sup> I do not know whether any letters are missing in the first line.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Yebamot, 11 b. <sup>3</sup> = הלה <sup>4</sup> Text corrupt. <sup>5</sup> Baba Mezia, 101 a. <sup>6</sup> Baba Batra, Mishnah, I, 3; Gemara, ibid., 4 b.

Baba Mezia, 101 a. Baba Batra, Mishnah, 1, 3; Gemara, 101d., 41

### XXIII.

Fragment T-S., vellum, one leaf, 28 x 23 cm., small square writing. It contains four Responsa, all dealing with laws of כתובה. Of the first Responsum but a single line has been preserved, from which only the subject in general can be inferred, but not the specific content.

- 2. The second Responsum contains a decision by Rabbi Zemaḥ Gaon, regarding a woman who lost her *Ketubah*. It is identical with that quoted by Rabbi Sherira, in Harkavy, 97-8, in opposing the view set forth by Rabbi Zemaḥ in our Responsum. Strange to say, the opinion expressed in "", 57 a-b, 16-17, by Rabbi Ḥaninah, is not in agreement with that attributed to him by his son Rabbi Sherira.
- 3. The Gaon specifies the circumstances in which the heirs are not obliged to provide a residence for the widow. It is identical with Responsum 22, p. 33, above, and is given in the form of an explanation of the Talmudic passage Ketubot, 54 a. ביקחי is defined as "one house," and it is taken to be the same as "one house," though it is difficult to see how the latter can be made to have the meaning the Gaon gives it. He may have been thinking of "narrow hole," thence applied to a "small dwelling-place," sufficient for a single family, "one house." Rabbi Zemah Gaon's explanation of the same passage in "", 53 b, 2, is somewhat different. But as our Responsum is likewise ascribed to Rabbi Zemah, it may be assumed that "i cir qu' is only a different expression for בית אחד in our fragment.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. Perles, Etymologische Studien, p. 83.

4. The last Responsum begins by quoting the very lengthy question put to Rabbi Moses Gaon. In spite of its prolixity, it is far from clear in its purport, as the Gaon himself complains. The case is the annulment of a marriage with a woman suffering from an incurable disease, which had been kept a secret from the husband at the time of the marriage. The decision of the Gaon has been preserved only in part. It starts with a lengthy explanation of the passage in the Talmud, Ketubot, 75 a - 76 b, the locus classicus for the annulment of such marriages.

Attention should be called to the excellent idiomatic Aramaic in which this Responsum is couched, the question as well as the reply. It resorts to the use of Persian words, like מושפנקי אווינקא , and הדמנא, which shows that at this time Arabic was not yet the only language of the Jews of Babylonia.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> On the prolixity of Rabbi Moses Gaon, comp. Müller, Mafteah, 75.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The word occurs a single time in the Talmud, twice in the Sheëltot, V, 15 and 16, ed. Rabbi Naphtali Zebi, Berlin, and once in 2π2, ed. Hildesheimer, 209.

# (Leaf 1, recto.)

or משה גאון ראובן בר ב..... כן .. הוה ליה ינוקא דימטא ליה לפירקיה " וארם ליה בת שמעון 31 ונקטתה לברתה ואמרה ליה לראובן ולאימיה אתיבא® לאמטוייה לברתי להובלת לאסוייה א' לה בר כמותה בעשירות או בעניות ורואין אותן כמה תוספת יש בהן נותנין לה בפחות שבהן ובשבועה וכך מנהג לכי לבית אביך ואנו משגרין לך מוונות והינו רא' רב יוסף בביתי ולא בבקתי שאילו מיקמי מר רבנא טן מרינת הובלת ואתייה לבייתה ואנסבה לבריה ובת שמעון הוה בירה גיטה רגרשה בעלה קרמאה ונחארמלה או נתנרשה כיצר גובה כתוב ויב . ' מאחים כתובתה דאוריתא ותוספת אילא וא לא מיבעיא אילו הוה. לאבינו תלתה או ארבעה או חמשה בתי הוינא יהבין לך חד מנהון עכשיו אין לנו אלא בית אחר אמיה דינוקא עם אחוותי מן בני ראובן ולבתר כן עילו שיבבי לביתיה רראובן ומטיה הדין צערא. חרין חלתה זימנא ואיחידעת מילתא רינוקא? ובר שמעת אימה רירע ליה לינוקא אתת ליה מן הובלת עומדין והן קודמין לבתובת.... הוה הדבר... לא נמצא שטר כתובה מווייף רברים מווייפים הילכך לא אפשר לכחוב לה אלא כחובת . . אלמנה . . שאילו מיקמי מר"ב צמח נאון אשה שאברה כחובתה מאחים רגביא אלא אפילו תוספת גביא וביצר עישה לה מביאין שתים או שלש כתובות של קרבותיה בישיבה וכך אנו עושין מעשה אילו מיקמיה הא° רתנן תהא יתבה בביתי ותני רב יוסף? בביתי ולא בביקתי מה פיר ביקתי וא' פירו' ביקתי בקעתי הת...א + רלית ליה אלא חַר' בַּתֵא יבלין יתמין למימר לה וכר נסבה בריה רראובן ...ת בבריה 6 תרין שנין ופלגא ובני הלין שנין הוות נכפה בביתיה דראובן וכסיו ראובן רבצרה מרינתא היא ואסייתא מומהויא בבצרה האיין מאי טעמיה בעית לאמטוייה להובלת שמע מינה רהא צערא הוות בה בכ...ך? מן כך הוה אבוהא בחיי ואתון אמעויי אמעיתין בי ועברתון

30 מאי ראיחיה בעיניה מאי מיחייב בעל לשלומי אילא ואי שקל בעל מיקמי רחיתי לביחיה מאני 00 אבוהא נחת נפשיה לא שביקנא ליה נפקא מן בתאי למתא אחריתי מן כרך לכפר ולא קבלית מיניה 3s בריה רראובן רהיא ואמה קמאן בעצתא וקא שקלין מאניה וקא נפקין אסהיר עלה סהרי רשקלה כל כאי ראית לה ונפקח בעל כורחיה השתא אימעליא " כולתא דהאי צערא הוה בה ועורה בביח אביו יש לה מזונות אילא ואי שבועה על אימה . . . . רהוה בה האי צערא מן כר הוח בביתיהון אילא הולין 16 מאה בצרי 16 רובני גריוא רארעא בעל ואית ..ל בהרי הרוא 17 ואבל ואבלוהו בהרי הרדי והיא קא ...נה ניטה מי מיחייב בעל לשלומי הלין מאה דינרי וכן אם שקלא מאי ראיתיאה מן ביה נשה חרמנא יו רשמיא ומהנפקעה עלה אחינקא בהיבין ראמור רבנן 21 לקת חיב לרפוחה ועור נמי שמעון ולא עור אלא תפסתיה ואמרת ליה ראנת ובנת גריוא רארעא מן ממונא רברוב 21 במאה רינרי אהררה בבצרה היא ובעל כורחיה נפקת מן ביתיה ואתרו ב..ה דלא למיפק מן ביתיה ולא קבילת וכר הוא דהבא וכספא ואיתינון מבניהון אינמי גושפנקי דרחבא ו.. מפא מ.. תינון בע... בי מיחייבא... מקח מעות ראין ארם 10 עם נחש בכפיפה ואי האי צערא בבייהה רילנא מטייה אנא מקבילנא עלנא וכחוב לו ניטא לברתי וקאמת ושקלת כל רעילת ואולה וי... לה בהובלת השהא רינא מאי ובת שמעון אמרה רמעברא וקא בעיא אווינקא מן ברֹיהׁ רֹרֹאוֹנֹן והיא בהובלת ובר ראובן היותה ייי

11 = North; Temurah, 4 d, where 'Aruk and others read why, instead of when, as in our texts; comp. 'Aruk, 10 Read 11 rebamot, 112 b. 12 Ketubot, Mishnah, IV, 9; Gemara, ibid., 51 a. ליהבה בביתיה <sup>6</sup> <sup>2</sup> Ketubot, Mishnah, IV, 12; Gemara, ibid., 52 b. <sup>5</sup> Compare Yebamot, 62 b, end. + Read אחתא + 8 Read NITT.

15 Read 177.

" = " tif it were proved."

(Leaf I, verso.)

סו ומן משוא . , להאירנא או דקא מענה דבבית בעלה איתיליד בה האי צערא ולא בבית אביה ולא 15 או' במ' רב' אמ' במומין שבסתר אבל במומין שבנלוי אינו יביל למעון ער כאן לא פליני רבנן עליה אי... דולדי דילי לא יהיבנא ליה לבעלי ואנא הוא רבעינא לאנוקיה ולרבויה אית לה כון דינא יי ואי ילדה ולד בן או בת גבי בעל בעי למיהוי או נבה בעי למיהוי מי אית ליה לבעל למימר דהא לשלומנין לבעל אילא ואי בעיא ניטא וקאטרה ל' מעברנא ואיתפרסמת מילתא רנכפה היא מתבעי ליה למיכתב ניטה לאלחר אילא ואיתבעא מזוני למיפרע ולהבא מיחיב אילא איתתא נכפה היא ולא בעינא דהאי ולד דילי ליהוי נבה דיל' חם ושלום מיחזיק ואי לא אמרה י... אי . . לא ואי תבעא מזוני מנקותה מהו אליף מרנא לעברוהי וא' שאילתא רא נפקת לקרמאנא לנאנא רטתינתא לני רינא רטרנא ורננא משה ריש מתינתא רטתא מחסיה נרוה רטרי ורננא יעקוב ופקידנא וקרי יתה ועיינא בה וקמנא על כל מה דבתיב בה וחונא דמיסתמו מילתא ולא מפריש נמי מאי רשקלה? אי קבעה לה ומן להרה בת שמעון בהאי צערא אילא ולא מפריש נמי מאי רשקלת אי מאי ראיתיאת מן בית נשה שקלת או אפילו מאי רעבר לה בעל שקלת ועיברתא ררינא להביא ראיה שמשנתארסא נולרו בה מומין אילו ונסתחפה שרהו כולה מיתניתא" וקתני סופא וחכ' רר' מאיר אלא במומין שבגלוי אבל במומין שבסתר מורים לו וקאמרינן 4 מעמא דמאיתי האב ראיה הא לא מיתי האב ראייה בעל מהימן מני ר' יהושע היא רא' לא מפיה אנו חיים אימא סיפא מפרש מענחה רבת שמעון מאו אינון אי מוריא דהוה בה האי צערא מבית אביה וסבר וקביל מן הכל לפי הטענה חוינא לפירושנין למילה אנחנאי היו בה טוטין ועודה בבית אביה האב צריך

<sub>5</sub>2 בכוסו אלא כן בודקו והאי ראה וניפים היא ומקשינן אי הכי ער שלא תתארם נמי ער שלא 00 וא' פירבי הורה א' שמואל ה'ל כרבן גמליאל ולמעמיה דר' אלעזר דא' תברה מי ששנה זו לא שנה <sub>0</sub>5 בכוס אלא אם כן בירקו והאי ראה וניפיס הוא מאי אמרת אין ארם ניפיס במוטין התם תרין זו משוי לה לסופה היל ולבישָה לאו היל ומתריץ לה רבא למתניתין אליבא רהיל כרבן נמלי וא' הבי רישה כן נמצאו וכן היו וסיפה? כן נמצא וכן היו ומסיפא אותיביה אביי נכנסה לרשות -הבעל צריך להביא ראיה שער שלא תתארם היו בה כומין אלו ער שלא תתארם היו בה מומין אין משנתארסה לא אמאי נימא כן נמצאו וכן היו משנתארסה הינו טעמא רחוקה ראין ארם שותה תתארם חוקה אין ארם ניפיס בטומן 7 אי הני משנתארסה נמי נימא חוקה אין ארם ניפיס במומן 7. והאי אי הוה ירע לא הוה מקביל לה משנתארסה איכא תרתי חדא דהעמיר הגוף על חוקתו ראמ' חוקה רגופה רלא הוה בה מומא ער שעתא ראשתכח בה וחוקה אין ארם שותה בנוס אלא אם כן נמסרה לרשות הבעל צריך להביא ראיה שער שלא תתארס היו בה מומין אלו והיה מקחו מקח מעית מעמא רמאיתי בעל ראיה הא לא מייתי בעל ראיה אב מהימן אחן לרבן נמליאל רא' נאמנת בידקו ואמר' ואם תימצא לומר האי מומא הוה בה מיקמי דליקרשה חוקה אין ארם שותה חוקי הכא ה'דא חוקה וחדא במקום תרתין לא אמרינן אבל ער שלא תתארם הגוף על חוקתו

2 באי רשקלה to be cancelled, it belongs to the following sentence. \* Ketubot, 75 b. .והיא אכירה האי ולר רילי Read.

7 Read repar

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ketubot, Mishnah, VII, 8; Gemara, ibid., 75 a, end. Our texts read 'cr Our texts

## XXIV.

Fragment T-S., vellum, two leaves, 23 × 24 cm., square hand; much mutilated, but the missing words and letters have been supplied, and are indicated by dots over the letters. The fragment contains the remainder of a collection of Geonic Responsa, thirteen of which have been preserved, though not all in their entirety. The name of no Gaon appears upon the fragment, but the probability is that the author of most of them is Rabbi Natronaï Gaon, since a number of them are identical with those known from other sources, as will be shown when we deal with the individual Responsa.

I. The beginning of the first Responsum is missing. The Gaon decides in it that the work connected with the burial of a body, on the second day of a holiday, is to be done by Jews. He bases his view on the Talmud, Bezah, 6a, and he maintains that Rabina's contrary view, אירנא הברי חיישינן, was applicable only to times and places under Persian jurisdiction. According to the Gaon, Rabina was influenced by the fear that, if the Jews performed such labours on a holiday, the חברי might force them to do the same for non-Jews. This is doubtless the correct explanation. It is found again, literally, in Rabbenu Hananel and in the 'Aruk, s. v. חבר, and in a modified form in Rashi. To connect Rabina's statement with the objection of the fire-worshippers to burial, as some modern scholars do 1, is absolutely false. In this Talmudic passage חברי cannot be taken in its usual sense of fire-worshippers. To translate Rabina's words with "now when there are fire-worshippers," is out of the question. Such an interpretation would make it appear that Rab Ashi and Raba, the authorities preceding Rabina, had lived under other conditions, when, in point of fact, fire-worshippers had been in Babylonia centuries before them. Obviously, Rabina used חברי for the followers of Mazdak<sup>2</sup>, who had the upper hand in Persia about 480,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. Kohut, in his 'Aruk, s. v. חבר.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. Nöldeke, Aufsütze zur persischen Geschichte, 109.

the time of Rabina II, the compiler of the Talmud. In accordance with their doctrines of a socialistic and communistic tendency, the Mazdakites, insisting upon an equal division of work and means, opposed the holidays of the Jews, which interfered with the operation of their system.

The same view is set forth in Fragment 18, p. 158, above, a Responsum ascribed in מ"ש, 184, to Rabbi Natronaï Gaon. In the former source the city to which reference is made is כשכר (comp. p. 156, above), probably the same as the place called בשבר in the present Responsum, by the substitution of ב for ב, which occurs frequently in old MSS.

2. The second Responsum contains the Gaon's decision with regard to כלאי הכרם, maintaining that the prohibition applies only to a case in which wheat, barley, and grape seeds are sown together. He bases his view on *Kiddushin*, 39 a, and other passages in the Talmud, without considering the difficulty involved 1.

3. The third Responsum is a brief explanation of Mishnah Bezah, I, 6, and the Gemara upon it, ibid., 12 b.

4. Here we have the very important decision of the Gaon regarding the law of חרומה and similar agricultural provisions, in their application outside of Palestine. The view of the Gaon is that they are limited to Palestine, and were never binding upon the Jews resident in other countries. According to him, the frequent references to the operation of these laws in Babylonia found in the Babylonian Talmud, are to be taken as descriptive of the practices indulged in by extremely pious men desirous of reproducing Palestinian conditions as far as possible upon alien soil. They never intended that their course of action, taken from choice, should be made the rule of conduct obligatory upon all the members of the community. The only other authority 2 holding the same view is Rabbi Zemah Gaon, as can be seen from his Responsum quoted in כפתר ופרח, XV. Nevertheless, our Responsum cannot be declared identical with Rabbi Zemah's, on account of

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. 'Aruk, s. v. הלה, Harkavy, 224, and 5", ed. Lyck, 106.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. the long discussion on this question in Tosafot on Hullin, 6 b, catchword החמיר.

the widely different tenor of the two Opinions 1. The passage in the Jerusalem Talmud, Hallah, III, 60 a, may be adduced in corroboration of our Responsum. We read there: רבוחינו שבנולה היו מפרישין הו"מ, showing that the practice of giving the priests their lawful portions in Babylonia was merely a custom, and it prevailed only among the scholars and the pious 2. However, it is surprising that the Gaon pays no attention to the statement of the Mishnah Yadayim, IV, 3, which calls the application of the agricultural laws to Babylonian life a prophetical institution. Comp. also Sukkah, 44 b, from whence it appears that the Sabbatical year was generally observed in Babylonia.

5. The fifth Responsum is a brief explanation of the Talmudic passage, Bezah, 34 a, the text quoted by the Gaon being different from ours. Notice especially the form מהבחבת, instead of מהבהבין.

6. This Responsum is identical with pr"px, no. 77. It deals with the question whether a Gentile servant is permitted to kindle a fire in a Jewish house on a holiday, the circumstances being such as to make it possible for him to use freshly cut wood.

7. The Gaon specifies the circumstances in which an oven may be used after Gentiles have cooked and roasted prohibited food in it. It is noteworthy that the Gaon, in agreement with MS. B, reads, in Pesahim, 30 b, not משון, as we have it in our present text, but משון, a later form of משחון. In a short form we meet with the same decision in אַר, ז3, and it may be ascribed in all probability to Rabbi Zemah Gaon.

8. The Gaon decides that bread baked by a Gentile may be eaten by Jews only if a Jew has had some part in the preparation, however trifling. The same decision is in brief found in ב"ח, 13, immediately after the Responsum corresponding to the seventh of our fragment, and we cannot go wrong in ascribing the eighth to the same author as the seventh, namely, Rabbi Zemah Gaon. Comp. also אשכול, III, 120.

<sup>1</sup> Our Responsum is, however, quoted in ישור, I, 29 a, ed. Lemberg.
2 The expression רביהינו שנטלה includes the scholars and the pious; comp. Yer. Kilaim, IX, 32 c.

9. This Responsum deals with a case similar to the subject of the eighth Responsum, and it is identical with that found in n"w, 273. The words במו שברשנו, leaf 2, recto, line 27, prove that this Responsum and the sixth (and the seventh?) of the fragment have the same author, but who this author is cannot be easily determined. It will not do to attribute it to Rabbi Natronaï, as Müller and Bamberger do, on the ground that a similar decision in w"w, II, 87, is by him, because, although the two Responsa are alike in tenor, yet the verbal differences between them are too radical to permit of our ascribing them to the same person.

10. The Gaon explains Pesahim, 46 a. His explanation of אחרש בצק החרש בעם החרש כמות coincides with that of the 'Aruk, and our Responsum shows that the emendation suggested by Kohut is incorrect. The explanation of לוכל by the Gaon is altogether new. It differs from that of Rashi as well as that of the 'Aruk'. This Responsum is found, in a very corrupt form, in ה"ש, 94, and its author is Natronaï Gaon, as can be seen from אשכול, I, 50. Müller was mistaken in his assumption (Mafteah, 274) that Rabbenu Hai is the author, as the mention of Hai by Rashba, on Berakot, 15 a, does not apply to our Responsum, but refers to that found above, pp. 38-9, or to that quoted in אשכול, I, 49.

if the Passover eve falls on Saturday, the leaven need not be removed on Friday. In a shortened form it occurs in n"v, 93, where it is attributed to Rabbi Natronaï Gaon;

comp. עטור, 48 d.

12. Here we have the decision that the leaven may be destroyed in other ways beside burning. This view is referred to as a Geonic decision by Rabbi Zerahiah Gerondi on Pesaḥim, I, catchword אנים, and by Rabbi Jacob in Tur, Oraḥ Ḥayyim, 445. Comp. Saadiana, 126.

13. Of this Responsum only a part has been preserved. It deals with various questions connected with the Seder, as, for instance, whether it can be properly observed without the use of wine. It is identical with 5"7, 165, where it is ascribed to Rabbi Natronaï Gaon.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. also Tosafot on Ḥullin, 122 b, catchword לגבל.

(Leaf I, recto.)

סו וכול' ⁵: כר' יאשיה בכלאים רתניא ר' יאשיה אומר לעולם אינו חייב ער שיורע חיטה שעורה וחרצן במפולת ה האייש ראבינא והלכה כרב אשי וֹאוֹ קֹשׁיוֹאַ בני בשבר ": בני בשבר יורעים אנו בהם שאין ביניהם במחים של ישראל ביום טוב שני אף על פי שלא נישחהא אונסין אותן ואוטרין להן התעסקו במוחינו כשם שאתם מתעסקין במתים שלכם מרברין 1 ררבינא שמעינן רמשום חבארי הוא רקא האייש אבל לעינין ישראל כרבא... סב... א ליה?: עכשו שבמלה מלבות פרסיים אף ראבינא מודי רחורנו לדרב אשי להיתירא וֹבֹל שִׁבֹּן במקומבם שלא הוה מלבות פרסיים מעולם דלא תלמירי הבמים ואינן בני תורה חוס ושלום מבם וממינו: וששאלהם משום כשותא בכרמא ררב נוי: מירה יתירה הוה עביר ומחמר על נפשיה וררב נחמן ורֹר' ענן רהוה קא אולו באורחא וכוליה 4 השתא הילכתא ומסקאנא בֹּוּרִי' נחמן בר יצחק דאמ' היִראנא נהנ עלמא בחלתה סאבי יד ואף רב נחמן 4 רהוה קאבעי לשמוחיה לההוא נברא דקא זרע חיטי ושערי בי נופני כיון ראמ' ליה רב ענן לאו קימא לן כר' יאשיה ראמ' ער שיורע היטה ושעורה וחרצן במפלת דלה ומתנות כהונה לכהן ביום טוב וב"ה מתירין 8 אית ...... אייי. ל יהורה ורל יסי ואחרים ..<sup>7</sup> עמרם חסירא מנגיר עלה? לית הילכתא כרב עמרם חסירא ורב משרשיה יהיב פרוטה לחינוק יר קבלה מיניה ולא שמחיה וכן הֹלְנֹהֹ...א..קא רחי...ביח שמאי אומרין אין מוליבין ושאלתם הלכה כר יהודה או כר' יוֹסוּ אוֹ כֹאַהְרִיִם: כך ראינו רְכוּיוִ שאין

הלוקין במתניתין והלוקין בבראיתא . . . . . . . הל' כמתניתין כי רקא אמרינן סתם רמתניתין ומחלוקת בנוראיתא הלכה בסתם "..... תב .... פסוקה הלבה כר ..י

20 בית שמאי 9 רנין חלה ומתנות מתנה לבהן ותרומה מתנה לבהן בשם שמוליבין את ים שא <sup>21</sup> בוראי לא נהנא תרומה בזמן הזה רליכא מצות הפרשת תרומה בחוצה. נחלקו על התרומה שבית שמאו אומרין אין . מוליכין ובית הילל אומרין מוליבין וכך היו חוצה לארץ מבטלה ברוב וראבינא 11 בי הוה מיתרטי ליה חטרא רתרוטה הוה ראטי תרין נטלי דחולי וחד דתרומה ששאלתם תרומה בזמן הזה נהנא אילא: בכל דבריהם ומצאנו בכל מקומות שהיו מחמירין על עצמן לעינין ממאה מובי בר רב מתנה רהוה ליה נרבא רחמרא רתרומה והא ראמ' ראבא 10 תרומה לארץ אילא רבנן ראשונים שאנו אומרין הלכה מפיהן היו מחמירין על עצמן והיו אוכלין חוליהן בטהרה יש שאוכל בהולין שנעשו בטהרת הקדש ויש עבדינן דתניא אמ' ר' וֹסוֹ לֹא נחלקו בית שׁמֹאוּ וֹבוֹת הֹלל על המתנות שמוליבין על מה המתנות כך מולינין את התרומה ואמ' רב יהורה אמ' שמואל הלבה בר' יסי וררב וטהרה ואף על פי שהיו שרויין בבבל בכ . . . ם 10 ממאה היו נוהנין מהרה וקרושה

2 לרבא סבירא ייה: comp. Bezah, 6 a. Read 'CTLL'

\* Kiddushin, 39 a; our texts read pr, instead of pr.

· Bezah, Mishnah, I, 6; Gemara, ibid., 12 b.

8 Yebamot, 42 b, end.

10 Bekorot, 27 a; our texts read by:

ר' הונא בריה דר' יהושע read יוו Our texts read.

. Read אים instead of יישכאי פ

וווי אביב, meaning as much as! אכי ווי עאלה ! Comp. below, p. 224, line 17.

# (Leaf I, verso.)

ז רמפוֹלְיוֹ בפורני בִיןּ דְהִיאִ שַּלְ נֵזִּי וְבִיןּ דְהִיאִ שֵּלְ יִשְראל ומלי פוּרנִי דְ . . וּ תרויהי שרין 60 מתחילתה וער סופה 6 מולגין את הראש ואת הרגלים ומהבבין 6: אותן באור שבך דרבו של בל א עניים לוי זרע בבישר לא היו עניים למשקל לקט ואהא קסיה דרב ששת ובולה: ובישר עניים לא בבבל ולא בשאר ארצות אילא לוי רצה להחמיר על עצמו לפיבך אין לנו 1 מולג להבב באור אבל אין פופלין אותן לא בסיר ולא בחרסית ולא בארטה ואין גווין אותן בנדי עם הארץ מררם לפרושון ובנדי פרושין מדרס לאוכלי תרומה? וכין מצאנו לעינין מתנות כלום חיבת בלקט בשכחה וֹבֹפֹאה הא מעשים בכל השנים וכל הרורות הללו שאין מתנות בעברון חול שאיפשר . . . ק . . וב . . . ביר . . . . . . . . . . בפורני רמהו רחים' הואיל רלאו ביום טוב ועצים שניסקין בתוכה אין בֹאִים אַלא על יֹדיּי נְוֹיֹן סֹפִיק באין ביום שאוכל בחולין שנעשו בטהרת הקדש והשאר כטהרת מעשר ואף פירותיהן היו מפרישין מיהן הרומה ומעשרות כישראל ששרויין על ארמתן בישיבה של ארץ ישראל ואין להביא ראיה מחכמים שהיו רוצין להחפור על עצמן ולא היו מחערבין עם עמי הארץ במה שאשמנו. בפורני באיוו פורני אמרו בפורני של ישראל או אפ[ילו] בפורני של נוים נמי בך ראינו שמשנה זו לא משום גוים נגעו בה אלא משום עברון חול נגעו בה שבך אתה רואה הילוכה במספרים ולמה שהוא נראה כעברון חול ואין נוזזין את הירק בתספורת כולן שהוא ניראה כיתנור הוא וצריך עיםק ....יה ....... אין אופין ביום טוב בפורני קא משמע לך וששאלתם פורני גרולה של גוי שרובה גוי וֹישִׁרֹאל וגוים אופין בתוכה וגוי מסיקה

סג בהסקת ישראל קא אמרינן 9 אמ' רב מתנה עצים שנשרו מן הדקל ביום מוב מרבה 25 רמיקלא קא קלי ליה לאיסורא אלמא היכא רקלי איסורא אקילו ביה רבנן וכל שכן היכא ראסיקו ביד נוי הוא ועצים נמי ספיק באין ביום טוב וספיק מבטלינן ואפילו לרב אשי ראמ' הוה רבר שיש לו מחירין וכל רבר שיש לו מתירין אפילו בררבנן לא באטיל הני מילי לכל מוקצה אבל עצים שאני מוב וספיק באין מערב יום טוב בנון זה מותר לישראל לאפות בה אילא כך ראינו עליהן עצים ומסיקן ומקשיינן 10 קושיא אוחרנא והא קא מבטיל איסורא ותנן באין מערב יום טוב ולא גרע מהנך עצים דוראי נשרו מן הרקל ביום טוב וקא אטרינן טרבה עליהן עצים סוכנין טסיקן הילכך טותר לישראל אין מבטלין איסור לכתחילה ומפרקינן הני מילי בראוריתא אבל בדרבנן שביון שאותן עצים ספיק הוא ונוי הוא שׁמֹסִיקֹן מותר לישראל לאיפות בה ראפילו

\* Hullin, 134 b; compare introductory note. Read angrett Read.

"contract read read and Bezah, 34 a.

eye jumped from one grant to the other. 9 Bezah, 4 b.

10 Read נימקשיינן והא קא מהפך ונו' ומקשיינן Read ווי' ומקשיינן Read וו יציסק גדול ומירהא יתירה ולפיכך אין Read 7

4 Add אחרים Add ילהחמיר על אחרים Add

<sup>2</sup> Ḥagigah, Mishnah, II, 7; Gemara, ibid., 18 b.

ז את הרוטב וכין לאיפות ישראל אחר .... צליית נוי בשר נבילה שיעורו בכך וששאלתם פורנא יז של הרם ולא קשיא אררב ומאי מעמא לא קשיא רהיי רתנור ראין שמין 2 הסיקן מבפנים וֹהִיּי s כולה אסורה מפני הרניל עבירה כיוצא בו אין שמין <sup>2</sup> את התנור באליה עד שׂוֹסְׁק התנור הא הוסק ורב בקרירות של חרס ולא קשיא אהרארי הרר אמ' רב אשי 3 לעולם הך ראין שמין 2 נפי בתנור דקידירות רבר הסיקן מבחיץ אמ' ליה קדירות נמי ניבר\* להי הסיקא מבפנים ונישתרין אמ ליה קרירוח לא איפשר דפקעו הילכך האיי כוביא\* רהוא טפקא רחרס הסיקו מב[חו]ץ הוא ואסור שמעיני מינה דכל הסיקו על פניו אין חושין לגיעולי נבלה וטרפה וכל שהסיקו מבחיץ בכלי חרס אסיר הילבך הא פורנא מותר לישראל לצלות בה בשר וני הא צריך לשהות אחר בשר נבלה ער שהיתלבן וישרף שניםיקות על ידי נוים ואין שם מלאכת ישראל כל עיקר לא נתינת עצים ולא שנידה ולא אפייה ולא רדייה ולא בהנחה 9 ולא בנכוירת הפת יש שם משום בישולי גוים אילא ושאלה סבורין אנו שוו מעות סופר היא צריכה לומר שאסורה בשהיקלו הכמים נמי כך אמרוז שנר נוי ואפא ליה ראבינא לרב אשי וכי מאחר ראיתותב ראבה בר אהילאי קשיא הא ראמ' רב קרירות בפסח ישברו אמי ליה רב אשי רב מוקים לה להא בראיתא ראין שַּמִּין את התנור באליה בתנור של מתכת לאיפות בה ביום טוב וששאלתם מותר לישוֹאל לאפּוֹת ביצה בזמן שהנוּים צּוּלִין בֹה בַשִּׁר נבלה בין בחול ובין ביום טוב אילא כך ראינו כיון שהוֹסֹ[ק]ה על פניה היא שורפֹּה בֹל רוֹטַבַ של בשר נבלה ומותר לצלות בה דקא אמרינן <sup>1</sup> ההוא תנורא דטהא ביה טהאיי אסרה ראבה בר אהילאי לריפתיה למיכלה לעולם אפילו במילחא אותיביה אין לשין את העיסה בהלב ואם לש בל הפת התנור שרי ואטרינן תיובתא דראבה בר אהילאי תיובתא . . ר הלכה . . . הכמים הישוו בה ראט'

(Leaf 2, recto.)

20 נוים הוא ואסיר ואף פורנא גרולה של ישראל בעיר שבולה ישראל והביא בעל פורנא גוי נהחום 25 לאיפות בהן מצה בפסח וטפקא שהיא חול חרס והיא ניסיקת מלמטה ועל נבה אין שם נהלים <sub>06</sub> הכפורים <sup>10</sup> רופא אוטר צריך והוא אוטר איני צריך מאכילין אתו על פי רופא מאי טעמא הונבה נוי ואתא ישראל חדי ז.....ני. ישפיר דאמי אבל מבמות שאלה זו יש ספיק וראי בישאלי בלל ואין שלהבת עולה על גבה הופת אופין מלמעלה ואופין בה חמין בל השנה אסור לאפות בה ואין נעשה שאר ומה לשון הירוש כמה שאנו אומרין בלשון ארטי הנוב ליה וכרקא אמריון ביום בעלמא דנקים ליה ובדקא אמרינן בהדר יו אמ' ליה שריביה 2י לראבא והא קא אבלא תמרי אמ' ליה והעמיר בה אותן ישראל שאופין בה אנו עושין במה שאמרו חבמים? הא ריפתא שנר נוי ואפא בפורני גדולה או קטנה שהיא של ישראל ואין שם מעשה נוי בלל אבל ישראל אופין זה חמין בל מצה בפסח כמה שפרשנו למעלה כי דראבה בר אהילאי! והאי בוביא 6 הסיקו מבחוין הוא ואסור ישראל שגר ישראל ואפא נוי וכולה שטעתא שרי ואילא אסיר : וששאלתם פת בפסח טותר לאפות ימות השנה מותר או אסור \_ כך ראינו שוו ותנור של חרם שאופין בו חמץ כל השנה כולה מותר וששאלתם בצק החרש <sup>9</sup> מאי פירושיה בך פירושו בצק שלא החמיץ בל צורבו ונעשה בחרש

12 The printed texts read carrent, but the MSS. have arrent comp. Rabbinovicz, ad loc.

8 Read אחרי 8

Our texts read "ww, but some MSS, and old authorities have also "ww, comp. Rabbinovicz, Dikduke Soferim, ad loc.

It is doubtful whether ימי is the Gaon's explanation of איניכיה איכאס of the Talmud text.

Phonetic spelling for 12.2.

The letters and z are hard to distinguish, and perhaps with is to be read as on line 27; comp. Rabbinovicz, 1. c.

רבידה Abraham b. Isaac has it in his האשכול, III, והאשכול also reads. Isaac has it in his ינהההיה. Read. בהידוה

<sup>&#</sup>x27;Abodah Zarah, 38 b.

<sup>9</sup> Pesaķim, Mishnah, III, 2; Gemara, ibid., 46 a.

(Leaf 2, verso.)

סו והניע זמן התפילה ואין שם מים ליטול יריו להתפלל אם יורע שיש לפניו מים ברחוק ארבעת מילין 15 עבר מן המים בהשכמה קורם זמן תפילה וכיון שהגיע זמן ההפילה חושב חשבון דרך ויש לפניו <sub>5</sub> אבל לנבל שנובל את העיסה תחילה ער מתי ניקרית חמץ וחיב עליה אובליה ברי שיהלך תונבא בעלמא היא לנקם ליה הם י הכא האי בצק שלא נחמץ על כל שאר שבעולם כמות חרש בפני ארם נוניא לטבריא מיל ואמרינן אמר' אבהו אמר' שמ' בן לקיש כי בעינן שיעור מיל לבצק החרש מילין וער ארבעת מילין אל יהפלל ער שמניע לשם ואם מרוחק יתר מארבעת מילין יתבלל לאלחר במקומו בדרך ואף על פי שאין דעתו מיושבת עליו לנטילת ידים בנון שהיה מהלך בדרך אם יורע שיש לפניו עיר או בית המררש או בית הכנסת מק[ום] המותקן לתפילה ברחוק שלשת ימחין ואל יתפלל ער שהוא מניע למקום מים ויטול יריו ויתפלל ואף על פי שעובר זמן תפילה ואם מֹרְיוחק כון המים יחר מארבעת מילין יתפלל לאלחר ואל יבטל מן התפילה ואף על פי שלא נטל מיל אחד אין מחיבין אתו לחוור ומה מעם מפני שקשה עָלוּי שניבמל ממלאבתו ומצורך שלו שם ביוצא בו במה משערין אהו בררך אמר' אבהו אמר' שמעון . . בן לקיש ברי שיהלך ארם ממגרל ארבעת מילין משעה נבולה וער שעת אבילתה. לתפילה היה מהלך בדרך והגיע זמן התפילה ידיו מפני שאנום הוא: ואמ' ר' יםי בר הנינא לא שנו אילא לפניו ששיעורו לתפילה ולנטילה ירים ארבעת מילין שהרי רעתו מיושבה עליו שבררכו הוא הולך ובמלאכתו הוא עושה אבל ארבעת מילין למקום שיש בו מים ולאחריו מים שעבר עליהם או ביח הכנסת שעבר עליו אפילו וקא אמרינן איך איפשר לשער אם יש בצק אָהוֹר ביוצא בו שהוחמיץ אף הוא אסור ואמרינן? אין

20 להיות בשבת מבערין את הכל מלפני שבת דבריו מא ..... מאיר או הלבה בהנמים או 35 עקיבא מסייע אל ר' יהורה רקא אמרינן 8 אמ' ראבא שמע מינה מרר' עקיבא תלת שמע מינה 30 הליל והנרה יכל לאומרן על רבש או על שכר של תאינין או על שאר מיני שכר או אין לו חקנה אילא על אמ' רב אחא בר יעקב ומירקא ראייק ר' יסי בר חנינא וֹאַמֹּר לאחריו אפילו מיל אינו חוור שמעינו מינה מיל הוא ראינו חוור הא פחות מיברי מיל חוור, זששאלהם ארבעה 3 עשר שחל הלבה כר' אלעור בר ר' צרוק בך ראינו דר' מאיר ליתה? חבמים ור אלעור מקום שאין תרומה הלבה כר' אלעור בר ר' צרוק ראמ' תרומה מלפני שבת וחולין בומנן בשבת וששאלתם בעור חמץ במאי הישינן להא דר' יהורה ראמ' אין ביעור חמץ אילא שרוֹפֹה' אילא כך ראינו שאף על פי שר' אין ביעור חמץ אילא שריפה וכול' אפילו הבין אין הלכה כר' יהורה שהרי הישיבוהו כמה הכמים מרברין 9 אשם תלוי וחטאת העוף הבאה על הספיק לרבריך יוכיחו שהן בלא תותירו ואנו אומרין בשריפה ואתה אומר בקבורה שתק ונסתלק מטעמו וששאלתם מקום שאין יין מצוי כל עיקר לא בקרוב מקום ולא ברחוק מקום והגיע לילי פסחים: באיזה צר יעשה מצות ארבעה בוסות: כחבמין וכר' אלעור שהרי אמרו רבר אחר מקום שיש תרומה כיון שאיפשר 3 לבערו בשבת עברינן

1 = หวา กุห; comp. below, p. 239, note 5. 2 Pesatim, 46 a. 3 Pesatim, Mistrach, III, 6; Gemara, ibid., 49 a. tine inine the energie Read 5. \* הברי ר' מאיר הלנה כר' מאיר Read

היין או שמא אם עבר לילה הראשון ושני של פסח לאחר מיבן יכול לקיים מצות ארבעה בוסות

הישינוהו הנמים מנמה רברים אשם Read

esaḥim, 27 b.

<sup>8</sup> Ibid., 5 a, end.

### XXV.

Fragment T-S., vellum, one leaf,  $26 \times 17$  cm., clean, square hand, containing five Geonic Responsa, the first and last in incomplete form.

- 1. The first Responsum deals with the legal status of a deaf-mute, especially with the question as to whether his written order has validity. The Gaon decides, that a deaf-mute may transact business by means of orders in writing, with the one exception, however, that he cannot divorce his wife in this way if he married her before becoming a deaf-mute.
- 2. In this Responsum, the decision is handed down, that a man is not obliged to provide for his divorced wife, unless she has an infant at the breast, even if she is in a state of pregnancy. But his duty toward her begins from the moment of the birth of the child, which, according to Jewish law, remains with the mother. It is noteworthy that the question addressed to the Gaon refers to the opposite view held by older authorities, that a man divorcing a pregnant woman has duties toward her. far as I know, the view here attributed to older authorities exists nowhere in Rabbinical literature 1. It is possible, however, that Maimonides did know of it, which would explain his distinctly setting down his opposition to it in Ishut, XXI, 17, whence the later codifiers must have taken their paragraph upon the subject agreeing with the Geonic decision in our Responsum.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp., however, Responsa, ed. Coronel, 76, and above, p. 214, line 2; and also Geonic Collection, ed. Mantua, 175, this Responsum being repeated in 322.

- 3. Here we have a brief decision against the view held by the author of the *Halakot Gedolot* on the question, whether in all circumstances heirs attempting to collect bills are to be made to take an oath affirming that their father, the testator, had not received payment. It is the résumé of the Responsum found in Harkavy<sup>1</sup>, 110, the same one to which reference<sup>2</sup> is made in *Tur*, *Hoshen Mishpat*, § 82.
- 4. The fourth Responsum is concerned with the question, whether coined gold is to be considered as money or as merchandise. The author of this Responsum is probably Rabbenu Hai, as may be inferred from the view quoted as his by Alfasi, Baba Mezia, IV, 1, near the beginning, which coincides with the decision given in our Responsum. Comp. also Harkavy, 45, of which our Responsum may perhaps be the résumé 3.
- 5. The fifth Responsum deals with the law of ממרהא. The Gaon's view upon the subject is lost to us through the incompleteness of the fragment. Its probable author is Rabbenu Hai, with whose Responsum in Harkavy, 35, ours has several points of discussion in common.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The passage in 1"n, to which reference is made in the text, is found on p. 431, ed. Hildesheimer, and p. 105 d, ed. Venice.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. also Müller, Mafteah, p. 242.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Comp. Müller, Mafteah, Introduction, p. 41 (n"r), who properly ascribes it to Rabbenu Hai, though in the body of the book no reference is made to it under Hai.

## (Recto.)

אמנא 1 רבו שמע' בו נמליאל לפרושי טעמיה דתנא קמא הוא דאתא סשיא לנא עלה הרא מילתא דכתב ידו וקא הויינא דאו נמי לא אמר 2 יוחנן חלוקין עליו חבריו על רבן שמע' בן נמל' 3 הוה ירטיננא דאפילו בפיקח שנתחרש קא אמ' תנא קמא מדקאמ' 5 לא הילכו⁴ אחר כתב ידו דילמא דהוה אית ליה רב פפא מעמא רב כהנא אמ' רב כהנא אמ' רב בהנא אמ' רב תנאיי לענין גטים ואי לאו דאמ' אביי אף אנן נמי תנינה נתחרש לא יוציא עולמית וקא דאייק מינה אף על פי שיכול לדבר מתוך הכתב הוה אמרינן מתניתין אתיא לסיועיה כדרב יוסף אף אביי זעל גב דבריתא אתיאן לאפוקי מיניה דהשתה דקאמ' דאיכא 10 דוקא ממתניתיז אחריתי דפליגא עליה אשתדתא לה מילתא ומבעי למעבד לחומרא' וכל הנו מילי לענין גמים אבל לעניו משאות ומתנות דידיה ליכא מא: דפליג בה' אילא כולי עלמא דסמכינו על כתבו' והא אביי דבגם קא דאייק דאיכא 15 עליה פלונתא התם מסייע ליה ומוקים לה ליניד פרט לאלת בעדות בלבד דמפיהם ולא מפי כתבם אבל שאר כל מילי ודשאילתוו איתתא מעברתא דפטרה בעלה מיחייב למיהב לה מזוני מחמת ההוא עובארא אולא דאשכחנו קמאיי דאמרי מיחייב 20 למיהב לה ואוקימו טעמיהו אהא מתניתין 6 העבר פוסל ואינו מאכיל מדאצטריך למימר בתרומה דאינו מאכיל מכלל דאית לה בחוליו: ואיסתפק לו הדיו מעמא דיל" אידי

> ההיא בארמלתא דמיתזאנא מניכסי בעלה אבל גרושה 25 אין לה י או נמי דילמא כי אתא לאשמועינן איסורא אבל היכא דבעל י לית דמילף מינה או דילמא לא שנא מאי אנחנא הכין נמריננא דמעוברת דמגרשא לית לה מזונות

דאצטריד לממנא פוסל תנא מאכיל או נמי ... ל<sup>7</sup> כי תניא

 $<sup>^{1}</sup>$  - אמייטא .  $^{2}$  =  $^{2}$  אמיי ר.  $^{3}$  Gittin, 71 b.  $^{4}$  - הלכר  $^{5}$  Reading doubtful; אסחלקתא ?

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Yebamot, Mishnah, VII, 4; Gemara, ibid., 67 b.

ז - רילמא <sup>8</sup> רבעלה ישראל?

## (Verso.)

עד דילתם 1 ושקלא שכר מיניקה ומתניתיו לענין איסורא והתירא הוא וחיוב מזונות לא שיר 2 בה מילתא כל עיקר וכיוז דליכא לא מתניתיו ולא גמארא דאית על נברא מזונות למעוברת נרושה ליכא כח לחיוביה ובהכין נהיגינגא והכין קא עבדיננא: בשביל הנמצא בהלכות <sup>3</sup> יתומים שהוציאו שטר חוב על אחרים 5 ואמרו להם ליתומים פרוע הוא נשבעין שפרוע הוא אפילו צוה אביהם שאינו פרוע' כתב דהא מילתא דכתיבה בהלכות שלא כדין היא ויש תשובתה מפורשת בשאילות י בשביל דינרא דדהבא לגבי פירא ושאר נכסי בין מקרקעי ובין מטלטלי היכי 10 דיניה מי האוי כטיבעא וקאני כדין כספא אולא כתב דלא האוי טיבעא אלא פירא ויש תשובתה מפורשת בשאלות ודשאילתון אמ' רב יהודה 4 הא מתנתא טמרתא .. לא מנבינו בה כולה ואמרינו בסופה איבעיא להו סתאמא מאי ומסקינן דחישינן לסתאמא וקשיא לן האי שמר מתנתא היכי דאמי אי דמסריה ניהליה באפי שההדי 5 מיגרע נה משטארא דכתיב על הנייר או על החרש דקאני ולא עוד אלא הוה ההוא שטרא באסניתא לא יהא אלא ק... לחודיה הכיו חזינא דכיון דקמא לן דחישינן מילא קאני יליף מרנא לסתאמא מיבעי למימר דהא תניא 7 כתב לו על הנייר או על 20 החרש שדי נתונה לך במתנה הרי זו מתנה קימא בחדא מן תרתי מילי או בפשוטה דאיתוקמא הא בריתא במוכר שדהו מפני רעתה דכי אמ' שמואל בשטר מכר לא קנה עד שיתן דמים ואותיביה רב המנונא מהא בריתא הא אמרינן הוא מותיב לה והא מפריק לה במוכר שדהו מפני רעתה ורב 25 ביבי מסיים בה משמא דרב נחמו במתנה בקש ליתנה לו ולמה כתב לו לשון מכר כדי ליפות את כוחו וכי היכי דוביני דשדה מפני רעתה שאני משאר זביני דעלמא משום דמוכחא מילתא בהאיי מוכר שהוא רוצה להנצל ממנה ובעין יפה קא מזביז ואפילו כתב זביני אמרינז האיי במתנה נתז הכי נותז

שדהו

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read דילרתה. 2 Read Tw.

<sup>3</sup> ז"ה, ed. Hildesheimer, p. 431, end ; ed. Venice, p. 105 d. 4 Baba Batra, 40 b ; ממירתא = מכרחא ? Read ...

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Baba Batra, 40 b ; ממירתא = ממירתא. 7 Baba Batra, 51 a. • Reading doubtful ; ומאי שני הא?

## XXVI.

Fragment T-S., one leaf, 25 x 21 cm., vellum, squarish hand, rather careless, not tending to cursive, written below It contains a single Responsum, the beginning and the end of which are missing, notwithstanding which its contents can be made out satisfactorily. A man had given power of attorney to two others to write and execute a bill of divorce. The appointed agents, instead of carrying out his instructions to the letter, had the instrument written by a scribe. The question put to the Gaon was, whether their deviation from his orders did not invalidate the divorce. The decision was favourable to its validity. on the ground that it could not be made to appear that the principal had specific reasons for entrusting the actual writing of the bill to his agents. This view is based on Gittin, 29, the passage which deals with the law of the messenger bearing a bill of divorce who deputes his errand to another, and the Gaon agrees with the interpretation of the text given anonymously in Alfasi. It may possibly be this very Responsum of ours which is referred to by The Gaon, it is worth while noting, holds that the norm, according to which Rabbi Johanan's opinion prevails against Rab's and Samuel's, is applicable only when he is pitted against Rab alone or Samuel alone, not when the two explicitly agree with each other, and together oppose him-a much mooted point among the later methodologists 1.

¹ Comp. Heilprin, Seder ha-Dorot, ed. Maskileson, II, 204; Lampronti, Paḥad Yizḥaḥ, γ, 86 a; Malachi Coën, Yad Maleaki, no. 558.

(Recto.)

.... בהאתו אינו גט והאיי כותבו דבארי..... מתניא אילא ..., דמי שהיה מושלד בבור 1 מידקמפליג במי שהיה מושלד בבור לבארי העדים ברו רבגן תקנתא דקתאני<sup>2</sup> העדים הידים ברו רבגן הקנתא בקתאני<sup>2</sup> העדים . . . שאין יוֹדע׳ לחתום מקרעין וכו׳ אמ׳ רבן שמע׳ בן גמל׳ וכול׳ עד אין חותמ׳ ואמ׳ שמע' בן גמל' שלא בל מאי טע' דר' שמע' בן גמל' שלא ..... ארכא שמה וכול' שמע' ואמ' ר' אלעור מאי טע' דר' שמע' בן גמל' יהוֹ בֹנוֹת ישראל ענונות ⁵: וכין בכמא דובאתא עבדו רבנו תקנתא משום ענונות יהוֹ בׁנוֹת ישראל והמביא גם מארץ יש' וממרינת הים עבור רבנן תקנ' דתנן 6 המביא גם בֹארֹץ ישׁרֹאל וחלה הרי זה משלחו ביד אחר דאף על גב דילדיליה שויה בעל שׁלֹיה וֹלֹא יהב ליח רשותא לשוויי הו שליח אחיר כיוו דמסתמא שוייה שליח 10 ולא אמר ליה לא דאית לד רשותא ולא דלית לד רשותא משוי שליח: וגבי המבויא גם ממדינת הים קתאני 7 עושה בית דין ומשלחו ואומר בפניהם ב בפני נחת' ואמר' עלה אמ' רב כאנא חלה תנן פשיטא חלה קתאני י. מהו דתימ' הו הדין דאף על גב דלא חלה והאי דקתאני חלה אורחא דמילתא קתאני קמש' לן והויינו בה ומסקינן או בעית אימ' ראמל' הוליך והו דחלה או בעית אימ' ראמל' את הוליד וחלה שאני או בעית אימ' ר' שמ' בן גמ' היא וחלה שאני: ומותבינן תיובתא אמר לשנים כתבו<sup>8</sup> גט לאשתי או לנ' כו' אינהו איז אחר לא ואמ' אביי מידי הוא טעמ' אילא משום קפידא <sup>9</sup> דבעל בעל אלא <sup>10</sup> קקפיר דטעמ' דמילתא משום דלא קאמ' ליה את הוליך ואהיני' קאים אמצעתא דכיון דאמרינן מתנית' ביראמ' ליה את הוליך דכי חלה משוי שליח 20 היכא דלא אמל' את הוליך אף על גב דלא חלה שמעינו מינה דעבוד רבנו תקנתא בין דחלה בין כולא יי חלה: ומיהא אף על גב דעבור רבנן כהלין תקנות לעינין כתיבה בענן לשמה דכתיב וכתב לה לשמה ותנן 12 כל הגט ובו' מתנ' ואמרינן עלה אמר רב כולן פסולין בכהונה חוץ מראשון ושמואל אמ' אפילו ראשון וכו' ואמרינן וועירי אמ' כולם אין פוסל' בכהו' חוץ מן האחרון ר' יוחנן אמ' אפילו אחרון יועירי וועירי בכולה ראמ' לא פסלי בכהונה לעינין אחרון רב ושמו' וועירי . . . 25 לְיוֹמין בחרא שיטתא: ולעינין אמצעי נמי רב ושמואל קימין בחרא שיטתא ובי אמרינו רב ור' יוחנו הלכה כר' יוחנו שמואל ור' יוחנו תלכה כר' יוחנו הני מילי היכא דליכא דקאים בשיט' דרב ובשיט' דשמואל אבל איכא דקאים בשיט' דחד

(Verso.)

מינהון לא אמֹר' הֹלֹבֹה כֹר' יוחנן ותנן במגרש ראש פיר' כול' מתנ' וֹאמֹ' ' מֹאוֹ תנא אמ' חוקיה ר' שמעון בן אלעור היא דתנו ר' שמעון בן אלעור אומ' לעוֹ' אנוֹ נם עד שיטלו ממנה ויחזור ויתנו לה ויא' 3 הו נטד ור' יוחנו אמ' אפילו חימא רבי דילכון אמר שאני הכא הואיל וקנאתו ליפסל בו ומאי ליפסל בו מכהונה ז ושמעינו מינה דאף על גב דפסול הוא כיוו דאמל' אילא לפלני בין רֹבּי בׁיוֹ שמעוז בו אלעזר עבדו לה תקנתא דיטלו ממנה ויח' וית' לה ויא' לה הרי את מותרת לכל אדם: ומאי רבי ור' שמע' בו אלע' דתניא אמר לה כינסי שמר חוב זה וכו' עד שיטלו וכו' דהוה ליה ר' שמעון בן אלעזר לא שאני ליה בין שׁטֹר חוֹב זה לאילא לפל' וסבירא ליה דקנאתו ליפסל בו הילכך לית לה תקנתא עד שׁוֹמוֹל נס ממנה דכמאראיתיה נביה 6 הנאתו ליפסל בו ולא יכיל מימר ל.... דהא קניתיה מיהא לחד באבא ולרבי כי נמי גבי כינסי שטר חוב..... ליה דאף על גב דגטא הוא כילו \* דקרייה שטר חוב כמאו דבטליה דאמי וֹאִיוֹ לה שום קינין בגויה לא להכשירה ולא לפסולה ולא צריך מישיקליה מינה וכיון אמ' לה הוא גטר סגיא: גבי אילא לפלוני כיון דקא מיפסלא לכהונה מודי דלא סאני גה עד דשקיל ליה והדר יהיב ליה לה ואמ' לה הרי את מותרת לכל אדם וביו האכא וביו התם עברו לה תקנתא לאיתכשורי בההוא גם: והיכא ודאי דכתביה מיכתב לאילא לפלוני בגט כידתנן 7 ואם כתבו בתוכו אע"פ כ"ו טעמא רמילתא דאמ' רחמ' ספר כריתת וכיון דמעיקרה שוייה להאו ספר כריתות בההו אנפא כי מחיק ליה לא יכיל שווייה ספר באנפא אחרינא ואף על גב 20 דמחקו פס' ומאי טעמ' כיון דשוייה ספר ליפסל בו מן הכהונה לא יכול לשוויה ספר לאשתרויי ביה לעלמא וכל כי האי גונא או טעו ואנסבוה בהדא הו גט ובתר הכין הדר בעל וכתב גם אחרינא מעליא שפיר דאמי לא שנא מן קדם ניסואין ולא שנא בתר ניסואין רכיון רבר תקנה קא מהדרינו ואשכחן למֹימֹר על ראובן הוא דקפיר על שמעון לא קפיד ולא עברת על דעתיה או טעו ואנסבוה 25 ובתר כין כתב לה גט מעליא שפיר דאמי וכל שכין היכא דאמר לעדים כתבו גט ותנו לאשתי ואמרו אינון לסופר וכתב וחתם ואזל ואינסיב בהאי גם דבעל נתקה מיניה לההיא אשתו לנמרי בלשוו כריתות מעליא ועדים י אחריא לכתיבת נט דכר הדרין אינון כתבין נט מעליא אחריא הוא דטעו ושוו שליח לכתיבת נט דכר הדרין אינון

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Giffin, Mishnah, IX, 1; Gemara, ibid., 82 a. <sup>2</sup> Giffin, 84 b.

The words many texts of this passage, but in Giffin, 78 a.

ל Gittin, 78 a. <sup>5</sup> Read במון. <sup>6</sup> Read כיון.

<sup>7</sup> Giffin, Mishnah, IX, 1; Gemara, ibid., 82 a; our texts have not □n1, but it is found in the Mishnah, ed. Lowe.

## XXVII.

Fragment T-S., two leaves, paper, 17 × 12 cm., square hand tending to cursive, very minute writing, thirty-five lines occupying only 13½ cm. The copyist who made the copy before us must have had a faulty model, as appears from several disjointed sentences, and from the fact that leaf 1, recto, contains but five lines at the top of a page, the rest of the page being left blank. The fifteen paragraphs into which I have divided the contents of the fragment are in part only regular Responsa; the rest are merely short decisions, הלכות פסוקות. Possibly, the explanation of the latter is also to be sought in the circumstance that our copyist's model was not accurately written throughout, and he therefore perpetuated only the final decision without attempting to reproduce the disconnected argument.

1. The first Responsum contains an explanation of Bezah, 2; and, as said above, is in a very incomplete form as follows:—

ואנן ניקום ניגזור גזירה לגזירה ביצה שנולרה בּי״םׁ משׁוֹםׁ פירות שנישרו שהן גופן אין בהן איסור אלא משׁיםׁ נוֹיֹרֹה הן אסרום ניקום ניגזור גזירה לגזירה כול׳ גזירה ביצה שנולדה ביום טוב משׁוֹםׁ משקין שזבו עגבים שזבו ביום טוב מהן יין הרואה

- 2. Of the second Responsum, the beginning is missing. It contains an explanation of Sukkah, 6, without offering anything of importance.
- 3. The question is who is to be held guilty of transgressing the prohibition against coupling and muzzling

animals—whether the one who works with them or the one who actually coupled and muzzled them. The decision is in accordance with the statement in Baba Mezia, 90, which holds that the prohibition is aimed against working with animals illegally muzzled and coupled, not against the preliminary preparations for work. It is worthy of mention that the Gaon reads Nathan, instead of Jonathan, as found in our present texts of the Talmud, a circumstance important in fixing the dates of Rabbi Simai, to whom Nathan or Jonathan, as the case may be, addresses the question. Comp. Halevy, Dorot ha-Rishonim, II, 55.

- 4. The Mishnic פיניון is explained by the Persian dashnag; comp. Lagarde, Gesammelte Abhandlungen, 35, 91, and 'Aruk' s. v. פיניח.
- 5. The fifth Responsum is introduced with the words: "The Head of the Academy said," and it gives an explanation of a number of names of plants occurring in the Talmud. Unfortunately, our text is in very bad condition, as in all probability that was from which our scribe copied it. The Gaon apparently identifies the two Mishnic words הלבצים and words הלבצים and with the Aramaic הלבצים and are respectively, whether correctly or not we must leave those to determine whose botanical knowledge is less limited than the present writer's. The two Aramaic words occur nowhere else in Jewish literature, but attention should be called to the interesting fact, that Rabbenu Hai, in his commentary on Ohalot, VIII, I, explicitly states that the word was used by the Geonim.
- 6. The sixth Responsum opens with the formula קושיא, very unusual in Geonic literature. It calls attention to the difference between the view of Rabbi Nahman, as recorded in *Hullin*, 40 a, and in 'Abodah Zarah, 54 a. The incongruity between the two Talmud passages did not escape other authorities. The Gaon's solution of the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Writton הי לביצים in our fragment.

 $<sup>^2</sup>$  It is hard to tell whether these two words are spelled with  $\pi$  or with  $\pi$  as their first letter in our fragment.

difficulty is lost to us. Comp. the Geonic collection ל", 41 b, and Introduction, 14 a, and Tosafot Ḥullin, 40 b, catchword רב נחמן.

- 7. This Responsum deals with Menahot, 37 a, but further than this nothing can be said about it. Our scribe did not go beyond the first line, apparently discouraged by the state of his model.
- 8. Here we have a decision by a ראש כלאי. A deposit was left with a man, the act having no witnesses and not being recorded in writing. The deposit was lost, the depositary maintaining it had happened through an unforeseen accident, in which case the law exempts him from responsibility. The Gaon decides that the man's word must be taken, seeing that he might have denied ever having received a deposit. Compare the Geonic collection, ed. Mantua, 66 and 321.
- 9. This Responsum, like the sixth, begins with אָרָיטא, but this time we have, not alone the difficulty in the Talmudic passage about which the Gaon was consulted, but also the Gaon's solution. The passage in question is Menahot, 53 a.
- וס. Here we have the Gaon's explanation of the mnemotechnic sign בנקעכם in Yebamot, 74 b.
- וו. The eleventh Responsum describes itself as an explanation by Rabbi משרשיה. This Rabbi is probably identical with the Gaon Rabbi Moses², whom Rabbi Sherira Gaon calls משרשיה in his famous Letter. The Responsum is nothing more than a translation into Aramaic of the Talmudic passage Ketubot, 5a, end, on the formation and texture of the ear-flap. It is curious that the translated sentence should stand alone, without so much as a

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> There are three *Babylonian* ראש" כלא, whose opinions are quoted in the Geonic literature: (1) Rab Huna, in בה"גם, 8 b; (2) Rabbi Judah, ibid., ed. princeps, 21 d, and ed. Hildesheimer, 131 = "כ", 310; (3) Rabbi Samuel, comp. Müller, *Mafteah*, 64, and Epstein, in הגרן, III, 80.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. Rapoport's biography of Rabbi Nathan ben Yehiel, note 25, and Müller, Mafteah, 63 and 72.

reference to the Talmudic text. It would almost seem as though the copyist had been attracted by the translation evidently quoted in a discussion for a purpose, without being interested in the discussion itself, or it may be that his faulty model prevented him from preserving any more of the Responsum. However that may be, so much is certain, the Aramaic in which the Gaon rendered the Talmudic sentence is perfect—another evidence that the author of the Responsum is Rabbi Moses, who elsewhere shows himself a master of Aramaic. Comp., for instance, p. 212, above, and introductory note, p. 211.

12. This Responsum bears the superscription לבעין אל, "to some Geonim," which must refer to the rest of the Responsa in our fragment, and probably to a number of others which have not been preserved, at least not as a part of our fragment. In contents this twelfth Responsum is identical with that ascribed to Rab Amram in במ"ום, 23. It occurs also in Rabbi Judah Albargeloni's ספר העתים, 49–50, where it is combined with another Geonic Responsum 1. It is an explanation of the Talmudic passage, 'Erubin, 42 a, on the law of ייסוסים.

13-14. These Responsa are probably by the same author as the preceding one, and they supplement the explanation given there.

15. The last of the Responsa in this fragment, which is incomplete, though it is likely that only a few words are missing at the end, contains an explanation of the expression איים occurring in Sukkah, 6 b. It is probably the source of the 'Aruk, s. v. Comp. ש"ש, I, 68.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read in the passage in מיירי, ים' הערים, instead of מיירי, and comp. Perles, Beiträge, 57-69; Graetz, Jubelschrift, 18; and Harkavy, ים' הגלוי, 70.

(Leaf 1, verso.)

לו לחי כשרה <sup>1</sup> אותו יום שלשבת ואין כשירה בשאר ימי סוכה אמ' ליה ראבא אין הם הכין 2 והאיי דלא קא תאני הכי דלא צריכינו דקל וחומר הוא השתא שבת דחמירא מסוכה אמרינן מיגו ואעג דאסיר לטלטולי בשאר ימי שבתות דעלמא כד מיתרמי בסובה מקלינו ליה ה לחומרא והויא כסוכה דקילא מן שבת לא כל שכן ראמרינו מינו למקלינן בסובה ומשוינן ליה להכשירה כהכשר מחיצות שבת דחמירא , והמזוג בכלאים לענין דישה לענין חרישה ומשיכה בכלאים דקאמרינו דהיכא דחסמה חד ונהג בה חד אינמי דדש בה חד לא מיחייב ההוא דחסם אלא ההוא דהנהיג ודש דמיחייב דבשעת וסמא הוא דמיחייב דקאמרינו<sup>3</sup> בעא מיניה ר' נתו מר' סימאי חסמא 10 מבחוץ מהו לא תחסם שור בדישו בענן והאיכא או דילמא בשעת דישה בענן והא ליכא ופשט ליה מיין ושכר דקאמרינן בסופה אילא בשעת ביאה לא תיהוי שברות הכא נמי בשעת דישה לא תיהוי חסימא אילא בשעת מטשה דמיחייב ומזוג בכלאים נמי עד שעה שמנהג בהן דמיחייב י והרׄתנן ⁴ המנהג סופג את הארבעים והישב בקרון סופג את הארבעים הם 5 לעינין כלאים קאמרינן דהיכא דיזויג כלאים למימשך בקרון ההוא דמזויג לא מיחייב אילא ההוא דיתיב בקרון דקא משכין ביה כלאים דמיחייב וההוא דקא מנהיג בהון להלך בהמות דקא משכין בקרון מיחייב ועיקר 20 משנה זו שנוייה במסכת כלאים' , מאי פיגיון אמ' ר' שמעון בן לקיש דשנג דתרין פומיה' אמ ראש מתיבתא טלימון הינן תלמאי הי לביצים והלעונים הלבלאבא והילבנא׳ שבצביץ הילפי חשיפה גמי ואורבאני<sup>7</sup>' קושיא אמ' רב חונא<sup>8</sup> היתה בהמת חבירו רבוצה לפני עז' כיוו ששחט בה סימו אחד אסרהי מיתיב רב נחמו השוחט 25 חטאת בשבת בחוץ לעבדה זרה חייב עליה שלוש חטאות אלמא לא סביר ליה התם "י אמ' להו רב נחמן פוקו אמרו ליה לעולא כבר תרגמה רב הונא לשמעתיך ' וששאל' איני 10 והא אמ' ראמי בר חמא לפי שנ' אך פדה תפדה וג' יכול אפילו נטרף בתוך בתוך " שלשים תל' לומ' אך חלק התם דבגולגולת תלא רחמ' אמ' ראש כלא דמאו

30 דמפקדין גביה בלא שטרא מינו דאיבעי אמ' ליה לא היו דברים מעולם אי נמי החזרתיו לך יכול לומ' נאנסו' קושיא פתות אותה פתים מנחה לרבות כל המנחות לפתיתה <sup>12</sup> יכול שאני מרבה אף שתי הלחם ולחם הפנים תל' אתה והא אפיקתיה אותה לפתיתין ולא פתיתין לפתיתין' אם כן נימ' קרא ופתיתיה מאי אותה

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sukkah, 7 a, end. <sup>2</sup> ביני נכיי ; comp. note 5. <sup>3</sup> Baba Mezia, 90 b; the printed text of the Talmud has יונהן, but MS. M. and others read יונהן; comp. Rabbinovicz, ad loc. <sup>4</sup> Kilaim VIII 2

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Kilaim, VIII, 3. <sup>5</sup> = און ; comp. Harkavy, 353. <sup>6</sup> Baba Mezia, 84 a. <sup>7</sup> Comp. introductory note. <sup>8</sup> Hullin, 40 a. <sup>9</sup> 'Abodah Zarah, 54 a. <sup>10</sup> Menahot, 37 a; our texts and MSS. read יהוני; comp. also Baba Kama, 11 b. <sup>11</sup> The second בהן is to be cancelled. <sup>12</sup> Menahot, 75 a.

(Leaf 2, recto.)

שמע מינה תרתי בעא מיניה ר פרידא מר' אמוז י מניז לכל המנחות שנילושות בפושרין ומשמרין אותן שלא יחמיצו למרנו מפסח דכתי ושמרתם אתה מצות ופסח נילוש בפושריו יהא דרש רבא ' אשה לא תלוש לא בחמה ולא בחמיו ולא בחמי חמה ' פיר' אמ' רב יוסף התם 4 מישום דנשים פושעות הן גבי מנחות כהנים זריזין הן · פיר' שכן פֹנֹקעֹכֹסׁ • פינול נותר קודש מעילה כרות אסור לאונן חֹפֹּוֹ חומש ואין לה פידיון ואסור לזרים: פירושי משמא דרב משרשיה מאי טעמא כולה אודנא גרמא ותחתאי דילה אליתא דכד שמע גברא מילתא דצערא° נישיק לה 10 להך איליתא וליעילה באורניה כיהיכין דלא לישמע ונפיל תיגרא לבעי אל גאונים אמ' רב נחמו אמ' שמואל שבת בבקעה ובאו נוים והקיפוה מחיצה 8' אתה מוצא בבקעה זו הייה שלשת אלפים אמה על שלשת אלפים אמה ושבת באמצעיתה והקיפוה גוים לבקעה זו מחיצה והייה ממקום שביתתו 15 למחיצה שני אלפים וחמש מאות אמה לכל רוח מהלך באלפים עד אלפים סוף תחומו ואותן חמש מאות אמה שנשתיירו מסוף תחומו ועד מחיצה שהקיפוה גוים מטלטל בהו על ירי זריקה דסבירא ליה לשמואל דכיון דהקיפו גוים מחיצה הויא לה כרשות היחיד ולא כשאר רשות היחיד ואמרינן איהכי 20 או כרשות היחיד דמיא ליטלטל לכתחילה בכולה מאי טעמא על ידי זריקא הוא דמטלטל משום דכיון דבאו גוים והקיפוה מחיצה בשבת עצמה ולא מבעוד יום הוה ליה כל שנאסרה מקצת שבת נאסרה כל השבת כולה ° ולאו לגמרי אלא בזריסה שארי שמואל ורב הונא אמ' מהליך באלפים כטעמיה 25 רשמואל אבל אין מטלטל אלא בארבע דסבירא ליה לרב הונא דככרמלית דמיא ולא שרי ליה לטלטולי אלא בד' אמות שלו בלבדי ומקשינן לרב הונא הי דטלטולי לא מטלטל כדרכיה ניטלטיל בכולה על ידי זריקה אמ' לך רב הונא אין הכי נמי דשרי ליה לטלטולי על ידי זריקה 30 אלא נורינן שמא ימשוך אחדש 10 חפצו באותן חמש מאות אמה דמוסיף 11 תחומו ועד מחיצת גוים והדרינן מקשינן <sup>12</sup> התינח אותן חמש מאות אמה דלאחר תחומו אסר רב הונא לא ליזרוק דנזר שמא ימשך אחר חפצו באלפים אמה מיהא תחומו הוא מטלטל כי אורחיה באלפים נמי אסיר ליה 35 לטלטולי דאסירין ליה הנך חמש מאות אמה דמיסוף תחומו

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Menahot, 53 a; read אמי instead of אמון. Pesahim, 42 a.

<sup>3</sup> Our texts read differently, but the MSS agree with the reading of

this fragment; comp. Rabbinovicz, ad loc.

\* Hullin, 123 b; the quotation from the Talmud consists only of the words ברנים וריון הן.

\* Yebamot, 74 b.

\* Yebamot, 74 b.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Ibid., 70 b. אמר <sup>12</sup> אמר ? 8 'Erubin, 42 a. <sup>7</sup> Comp. introductory note. וו Read רמים ף. <sup>10</sup> Read אחר שחפצו.

(Leaf 2, verso.)

ועד מחיצה והוו להון שני אלפים אמה דתחומין דיליה כחצר שנפרצה במלואה לאחר 1 האסור לה וחייה בר רב אמ' וכול' ימסקאנא כרב הונא דקאמרינו אומ' וכו אמ' חייה בר רבי וששאלתם היכי דאמי מחיצה שנפרצה במלואה 5 למקום האסור לה מישום דאקשיתן לרב הונא דאמ' לד מהלד באלפים ומטלטל בארבע ואמרת האי דלא מטלטל על פני כֹל הבקעה גזירה שמא ימשך אחר חפצו או מותר לטלטל בכולה ומשום גזירה שמא ימשך אחר חפצו הוא באלפים מיהא מטלטל כי אורחיה ומאי כי אורחיה כשאר רשות היחיר 10 אמ' לד רב הונא לא דמיא לרשות היחיד גמורה דמיא למחצה שנפרצה במלואה וכמה במלואה ביתר מעשר אמות דקתאני <sup>2</sup> כל פירצה שהיא בעשר אמות מותרת מפני שהיא כפתח יתיר מיכן אסור והכא במחיצה שנפרצה במלואה ביתר מעשר למקום האסור חמש מאות אמה ואסור בז לטלטל בתחומו על ידי זריקהי , וששאלתם היכי דאמי תקרת הבית חובטת<sup>3</sup> כיון דכלת מדתו בשפת תקרה מבפנים רשפת תיקרה א'ע'פ' שאותה אכסדרה הווה כמה אמות כיון דסוף מירתו מבפנים דשפת תקרה חזרה לשפת תקרה כמאן דנחתא וסתמא עד ארעא והויא 20 לה כבית דמותר לו לטלטל בו כידקאמרינו 4 פי תקרה יורד וסותם וגוד אחית מחיצאתא הכא נמי שפת תיקרה חובמת עד הארץ ומותר לטלטל באותו בית וגוד אחית מחיצאתא הכא נמי שפת תיקרה חובטת עד הארץ ומותר לטלטלי באותו בית וגוד אסיק מחיצאתא כיוז דנעץ ארבעה קונדיסיז 5 בארבע פינות הנג על שפת הנג כשמגיעות עד סכך כנוז 25 שקודנסיו אילו הווה גבהו חמש אמות ונעוציו על שפת הגג שהווה נובהו חמש אמות אומריו ראה סוכה זו כמו שנבוהה שש אמות וכל מחיצה שלה בנוי ממנה ביוי חמש אמות חיצוח אותו חמש אמות שלקורנסיו 7 רואיו אותו כמו שחתומיו והוא 30 גוד אפיק מחיצאתא י וששאלתם י היכי דאמי כנגד היוצא ובנגד ראש תור ° כך פירוש י סוכה זו עשה שתי דפנות רופן מערבית ורופן דרומית נשתירא רופן מזרחית ורופן צפונית פיתחה שלסוכה וקאמרינן \* תנו רבנן שתים כהלכתן שלישית אפילו טפח ואמרינן עלה אותן טפח היכן מעמידו ממ' רב מעמידו בדופן מזרחית סמך לדופן דרומות כידהאוי 35 לה לסובה שתי זויות וזה הוא בנגר היוצא היוצא רקא קארי

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read ומקום. 3 'Erubin, 42 b.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 'Erubin, Misuro...,
<sup>4</sup> Sukkah, 18 b, top.
<sup>7</sup> Read שלקווסן:
<sup>9</sup> Ibid., 6 b. <sup>2</sup> 'Erubin, Mishnah, I, 8; Gemara, ibid., 15 b. <sup>4</sup> Sukkah, 18 b, top.

<sup>5</sup> Ibid., 4 b.

<sup>6</sup> Text corrupt. <sup>8</sup> Sukkah, 6 b, below-7 a, top.

### XXVIII.

Fragment T-S., two leaves, vellum, 31 x 23 cm., good, regular square writing, between lines. It contains Geonic explanations of thirty-six separate passages in Baba Kama. occurring on seventeen folios, between fol. 51 a and fol. 82 a. Such a collection of Talmudic comments is a rare phenomenon in Geonic literature, from the point of view of the number of passages commented upon, passages, moreover, that follow each other closely in the same treatise. There are only two parallels, the collection at the end of p", by Rabbi Nahshon Gaon, on the treatises Sanhedrin and 'Abodah Zarah, and the one by Rabbi Hai Gaon. in Harkavy's Responsen der Geonim, pp. 144-5. our fragment contains actual replies to actual questions put to Geonim, and is not merely an extract from a Talmudic commentary, is proven by such phrases as וששאלתם (leaf 1, verso, line 29, and leaf 2, verso, line 27). and כך אנו שינין (leaf 2, verso, lines 17 and 19), and similar phrases. Though the comments are very concise, they contain excellent material for the text criticism and exegesis of the Talmud.

The following are the chief points of interest in the fragment:—

II. From the Gaon's explanation of the passage on Baba Kama, 51 b, it is obvious that his text of the discussion on ברירה differed from ours. According to the present reading, Rabbi Eliezer accepts הרכמים, and his colleagues, the הכמים reject it; while according to the Gaon, the reverse is the case. But what is of still greater importance is the Gaon's contention, that ברירה in this passage has nothing to do with the legal maxim which bears this name in Talmudic literature. Furthermore, it is safe to assume that the Gaon's text lacked Rabina's statement; otherwise his opinion would be wholly untenable. The Gaon's reading

and his explanation of it would do away with the difficulty experienced by a number of commentators and codifiers in reconciling the contradictory statements regarding the principle of בריה in the Talmud. Comp. Rabbenu Nissim Gerondi, on Nedarim, 45 b, and the authorities cited by him. The only authority whose explanation of the passage approaches the Gaon's is Rabbi Aaron ha-Levi, quoted in Rabbi Bezaleel Ashkenazi's שימה מקובצה, on Baba Kama, 51 b. There can be no doubt that Rabbi Aaron had the same text as the Gaon; our present text would make the explanation impossible.

VII. The words ובקש להרביען are doubtless a lapsus calami. The Talmudic discussion in 95 a refers to כלאים, and not to הרבעה. Comp. Rabbi Samson of Sens on Kilaim, I, 6.

IX. The Gaon justly compares the Aramaic אשבא with the Arabic בסף, and explains it as meaning a certain kind of palm-tree, while the author of the 'Aruk, s.v. אחצב, misled by similarity of sound, explains it as meaning canesugar, which, of course, is incorrect, notwithstanding the endorsement of Maimonides. But attention should be called to the fact that, in our passage of Baba Kama, even the 'Aruk defines ששב like the Gaon.

XI. On 58 b, the Gaon reads אוח, not אוח, as our printed text has it, while the manuscripts and many of the old authorities agree with the Gaon's reading. Comp. Rabbinovicz, Dikduke Soferim, loc. cit., and on 'Erubin, 106, 1. Löw (Aramäische Pflanzennamen, p. 155) was therefore not wholly justified in rejecting the reading אוח, which has the weight of authority in its favour. The Gaon's explanation of און, as young plants of wheat or barley before they have developed stalks, is found literally in Rabbi Bezaleel Ashkenazi's שיטה מקובצת, on Ketubot, 60, where it is explicitly quoted from a Geonic collection.

XIV. The Gaon's reading אספורק in place of the אספורק of our text is probably correct. It may possibly stand for

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. Löw, Aramäische Pflanzennamen, 110.

Ispeara in Armenia. Comp. Neubauer, La géographie du

Talmud, p. 387.

XVIII. The explanation of עצבא as מפיח ענולה שחורה is very strange. A water-pitcher, מפיח, is entirely out of place in this Talmudic passage. There can be no doubt that it should read מפים, tapestry. Furthermore, the Gaon's description of the colour as black is probably due to the etymology of the word עצבא, depressed, gloomy, dark-coloured. Comp., however, Bekorot, 45 b, and 'Aruk, s. v., מבט.

XIX. The explanation here given for print is found literally in the 'Aruk, s. v., the author of which may have had access to our source.

XXI. The definition of אורכתא is found in Rashi, who explicitly admits having taken it from Geonic Responsa. It is worthy of note that the Gaon reads אורכתא, with our printed text, and not אדרכתא, as most of the old authorities have it. Comp. Rabbinovicz, ad loc.

XXV. The Gaon's reading רציתה is found in a single MS. of the Talmud, while all other MSS. read with the

printed text דציית. Comp. Rabbinovicz, ad loc.

XXIX. The Gaon's explanation of כלבים כפרים is highly interesting as the probable source, direct or indirect, of Maimonides in his commentary on Kilaim, I, 6, the Arabic text¹ of which reads: כפר אלכלב אלציני היי מנסוב אלי ... מפר והי אלקריה כפרי אלכלב אלציני. ... מנסוב אלי ... This would lead to the supposition that the proper reading of כופרי בושי . It is not likely that the Gaon would characterize the dog as Ethiopian and Chinese in almost the same breath. Concerning the "Chinese dog," compare Dozy, Suppléments, s. v., and Friedlaender, Der Sprachgebrauch des Maimonides, s. v.; and also שיטה מקובצה מקובצה מקובצה כופרי is quoted from a Geonic source nearly identical with that given by Maimonides, except that כופר is taken as the name of a place. Rashi has various explanations in different pas-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Edited by S. Bamberger, Berlin, 1889.

sages. Comp. ad loc., and on Yebamot, 59 b; comp. also 'Aruk, s. v., כפר,

XXXI. The explanation by the Gaon of חורשין as meaning "ploughed fields," is very strange. The passage permits of no explanation except "woodland."

XXXII. The fragment is probably corrupt in this passage. Instead of אורו, the reading should be חודו, or, as ה and ה are almost indistinguishable from each other in old MSS. it may possibly be הודו, the more so, as the Gaon goes on to explain as the branch, and הודו as the trunk, of a tree. The Gaon's explanation of חובו is quoted in Rashi from Geonic sources.

XXXIV. The text here is not altogether clear. It seems that the question put to the Gaon must have been, Why does the Talmud repeat the word איק with the last of the ten institutions of Ezra? The Gaon's answer cannot be made out very well. Perhaps the question was based upon misreading אקרואים as קרואים as קרואים, the false reading suggesting that the tenth of Ezra's ordinances provided that one "called up" to the Torah had to take a ritual bath.

XXXV. Here we have the Gaon's decision that the tenth of the institutions of Ezra, the one on the necessity of a ritual bath in a case of impurity, remained in force in the Gaon's time. Comp. above, pp. 40 and 206.

(Leaf I, recto.)

<sup>2</sup>... מעשרה ובאריתא דרלאיי הני טעמה ראמ' יש חבט מ ... ו רההיא עשרה טפחים מכריסו שלשור ועד אריתא הווה ארבעה טפחים או חמשה וו ואריתא עצמה אינה פחותה מששה מפחים הרי עשרה מפחים או' יש ברירה באיוצד הוא שנינו 3 המדלה מים ואמר לחבירו הנח לי ואני אדלה 5 חיב משיניחו משתמש ר' אליעזר בן יעקב או' משימסר לו דלי במאי פליגו תנא קמא סבר יש ברירה 4 כיון שמניחו והולד ומשתמש זה ברור הוא הרבר וידוע שמסר לו ונתחיב בו השני ר' אליעזר בן יעקב סבר אין ברירה בכך ער שוו שימסור לו דלי מיד ליד׳ מהוא משכוכית 5 עו או תייש שהוא מהלך בראש זוו הצאן וַהֹּנּא נמשכת אחריו 'בך דרש אדם מן הגליל לפני רב חיסרא כשהרועה כררגיו רעיא יחרה אפו על צאנו עושה לה תייש מושך סמרי 6 שמוליכה בדרך לא מוב י הואיל וסופן להשתבר וכי סופן להשתבר מאי האוי כך אמר 7 טית ראשון עביד נגורא שנכתב בתורה לטובה נכתב ופתח בו הכתוב תחלה לטובה וירא אים את האור כי טוב ומפני שסוף הדברות והלוחות להשתבר לא נכתב בהו מית שיכלי שליו האוי שיכלי v שהוא מוב פסיוני מין <sup>7</sup> סליו הן דאמרינן 8 ארבעה מיני שליו האוי שיכלי בז וקובלי פסיוני ושליו ואמרינן ° נמי יש מאכיל את אביו פסיוני וטורדו מן יו העולם ויש מטחינו ברחים ומביאו לעולם הבא י זה ביציו מבחוץ עו שהן נכרות כביצי הבחמה וזה בציו מפנים ואין נכרות כביצי עופות ' הא טענא חדא חדא ביצה בשיחלא והא טענא תרתי תרתי בצים בשיחלא והאי רקאמ' רב אחא בר אדה משמא דעולא אתיא למינהו למינהו 20 מיבשה אמ' ר' ירמיה אמ' רב' שמעון בן לקיש המרביע שני מינין שבים לוקה בים כתיב אשר שרצו המים למיניהם בישה כתיב ויעש אים את חית הארץ למינה מה הרבעה דמינין ריבשה אסור אף הרבעה דמינין

על שאניה

סמיתא

באעי רחבא אנהיג 10 בעיזא ושבומא ובקש להרביעז מי מיחיב אולא מי אמרינן כיון דשיבוטא לא מצי סליק לנורא ועיזא לא מציא 25 נחתא למיא חד מינא הוא ולא מיחיב משום כלאים או דילמא מיחיב משום המנהיג ופשטנז דלא דמי לחמה ולשעורה דאילו התם כי מרבר 11 בארץ מיחיב בחוצה לארץ פטור ואילו עיוא ושיבוטא על הרבעה והנהגה ביחיב על תרויהון ההוא גברא דקץ קשבא מחבריה <sup>12</sup> דקל הוא ממין וב תמרים וישמעאלים קוראין אותו קסבי אמר לו ראש גולה אני מכירן 30 שלוש הן בקו אחת רבוקות זו לזו ואין ביניהם רווחי המבכר כרמו שלחברו שלשעורים או שלשעורים <sup>13</sup> מהוא זרע שלחיטים או שלשעורים x

אמ' רבינא אמ' רבינא יון און לא הוקש לעשות שבולים הוא נקרא חווין יו אמ' רבינא xI

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Baba Kama, 51 a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read ninea. <sup>3</sup> Baba Kama, 51 b. 4 Comp. introductory note. 6 Read סממ = סממ. 5 Baba Kama, 52 a. Baba Kama, 55 a. \* Yoma, 75 b, our texts read יבלי with י.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Kiddushin, 31 a, end. מנדינ or בידער or בידער. <sup>10</sup> Kead מנדינ or בידער. <sup>10</sup> Read מנדינ or בידער. <sup>12</sup> Raha Kama. 58 b. <sup>13</sup> Our texts read יידיר ; comp., however, the introductory note.

(Leaf 1, verso.)

בריו תני בך אנו שונין כרוך ותני כפול ושנה ' צבתא דחרש קא גרים 2 תנן xII השולח את הבערה ביד חרש ושוטה וקטן פטור מדיני אדם אמ' רב' שמעון בן לקיש משמא רחזקיה לא שנו אלא שמסר לו נחלת וליבה והרלים ממנה אבל מסר לו שלהבת כיון שהיא בוערת משלח חיב מאי טע' דהא בר חזקיה " ור' ז יוחנו אמ' אפילו מסר לו שלהבת נמי אף על פי שהוא בוערת משלח פטור מאי טע' צבתא דחרש דקא נרים ליה דהוא קא אזיל מבער לה וממטי לה: נבפפת ' מהוא הבערה שאין דולקת למעלה אלא נכפפת והולכת ומבערת צוע אמ' רב יוסף תאני נוריון <sup>5</sup> שם חכם הוא ושם עירו אספורן י משכבו ולא הגזול היכי מסקנא רשמעתא אמ' רב אילא נגב טלה ונעשה ינוי מעגל ונעשה שור נעשה שינוי בירו וקנאו וקאמרינן אמ' ראבה שינוי 10 קונה כתיבא ותנינה יאוש גזילה אמרו רבנז דקאני ולא ידענא דאוריתא או דרבנן ראוריתא הוא דהוה על אבדה כיון דאייאש ליה מארה מארה מינה קמא לה ברשותיה דהאי הכא נמי גבי גזילה כיון דאייאש ליה מארה מינה קמא לה ברשותיה דהאיי או דילמא לא ראמי גזילה לאבדה 15 אבדה בהתירא אתאי ליריה גזילה באסורא אתאי ליריה ורבנו הוא ראוקמוה ברשותיה לעינין טמאה והולכך דרבנן היא רב יוסף אמ' מדאוריתא יאוש כדי לא קאני ואפילו מדרבנו נמי לא קאני ואותביה רב יוסף לראבה נזל חמץ ועבר עליו הפסח ושניליה ראבה היכא דזה מתיאש וזה רוצה לקנות הכא נבי חמץ בפסח זה מתיאש וזה 20 אין רוצה לקנות דלא ניחא ליה דליקום באיסורא דפסח' אותיביה אביי לראבה קרבנו ולא הגזול אימת או נימא לפני יאוש פשיטא דלא מצי מקדיש ואיש כי יקדיש את ביתו קדש אמ' רחמנא מה ביתו ברשוחו אף כל ברשותו אילא לאן אחר יאוש ושמע מינה יאוש כדי מראוריתא לא קאני אמ' רבא ותיסברה מתניתא מתרצתא היא דקתאני סופה משכבו 25 ולא הנזול היכי דאמי אולימא רגול עמרא ועבדיה משכב כיון דהוה ליה שינוי מעשה מי איבא מאן דאמ׳ דלא קאני אילא מאי אית לך למימר רנול משכב ממש הכא נמי דנול קרבן דחבריה דמקדש לחבריה זי שלעברן אין מחשבה מטמאתו זה המעבר את עורות בהמה בסמניו לעשות מיהן כל צורכן י וששאלתם מהי טמיאה \* זאת גללים וכל גולמי xvi 30 כלים שעד או° לא נגמרה מלאכתו אם מחשביו עליהן בעלים לעשותו כלים מקבלין טומאה דמחשבה דטומאה כמעשה שויוה רבנן דתנן 10 כלים בל הכלים יורדין ידי טמאתן במחשבה ואין עולין מידי טמאתן אילא

<sup>2</sup> Ibid., 59 b.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Baba Kama, 59 a.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ibid., 65 b. 4 Baba Kama, 60 a.

Ibid., 66 a. 8 Read מומאה. 9 Read שעראן = שעריין.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Read דהוא עבר היויקא. <sup>7</sup> Read דאקרש ליה חבריה.

<sup>10</sup> Kelim, XXV, 9.

(Leaf 2, recto.)

משבה מחשבה הסרון מלאכה מחשבה xvii בשינוי מעשה י והלא עיצבא שנו כן בל מקום שיש חסרון מלאכה מחשבה מטמאתן מקום שאין חיסרון מלאכה אין מחשבה מטמאתן אילא 2 י אילא עצבא טפיח עגולה שחורה ומקצע ממנה רצועות דקות אילא xviii אילא שנשתרש בחטא 3 כיון שעבר שלוש עבירות נגב וטבח ומכר עשה שורש כרם רביעי 4 מציניז אותו בקוזזית xix בחטא והיתה בו השרשת חטאי 6 אדמה באדמה אדומה כדי שיהא ניכר וידעי הכל שכרם רבעי הוא אית ליה ברירה דבר ברור הוא או דבר מחול הוא דבר ברור הוא הכרה והבחנה בין זה לזה רתנן הלוקח יין מבין הכותים או' שני לונו שאני עתיר להפריש הרי הו תרומה עשרה מעשר תשטה

10 מעשר שני מוחל ושתה ר' מאיר סבר יש לו ברירה בין תרומה ומטשר שבו לחולין שבו והולכך מוחל ושותה ור' יהודה ור' יוסי ור' שמעוז סברי אין לו ברירה והולכך אין מוחל ושותה · קאמרינן 5 באורכתא למאי xxi נפקא מינה למתפס פלגא שליח או בעל ממון רב אשי אמ' כיון דכתב ליה מן דמתענית מן דינא עלאי שותפא שוייה לשליח בהדיה למאי 15 נפקא מינה ראו תפים שליח פלנא דהאיי ממונא דמייתי לא מהנפקינו מיניה ננב ומכר בשבת חייב והתניא פטור 6 אמ' ראמי בר וו XX מאי דתפים ' חמא באומר לו עקום תאינה 7 מתאינתי ותקנה לי נגיבתך כיון דקא מיחיב בנפשו לית עליה תשלומין דכל הגידון בנפשו פטור מן התשלומין וכל המיתחייב בנפשו אין משלם ממון: ולעינין מכירה נמי דאמ' ליה לא 20 תיקנה לי עד שתנוח כיון דקא מקני ליה בה במכירה האוי אילא גב רבהאכי דקא מקני ליה ממכרו ממכר וקאני 7 וראבא מדמי ליה לאתנו אתנן אסרה תורה ואפילו בא על אמו כיון דבתורת ביאה יהב אתנן קרינא ביה הכא נמי כיון ראמ' ליה לא ניחא לי דתוקני אלא גנב וטבח ביום הכיפורים הלכה כחכמין י זביני xxIII בהכי האוי תיניה \* זביני 25 רתנן נגב ומכר ביום הכפורים משלם תשלומי ארבעה וחמשה ומקשינן והא ואין לוקה ומת אין לוקה ומשלם אמ' אביי הא מני ר' מאיר היא ראמ' לוקה ומשלם ולית הילכתא כואתיה דהלכה רווחת היא אין לוקה ומת אין לוקה ומשלם · וקימא לו הלכה תור דיבור כדיבור דאמי בר xxiv מא מן עבודה זרה <sup>9</sup> ומקשינו · מאי חזית דציתת להני צות להני אמ' xxv 30 אביי בבא הרוג ברגליו 10 כנון שהיו שתי כתי עדים אחת אומרת שהרג ראובן את שמעון ובאה אחרת והכחישה אותה ולסוף בא שמעון כשהוא יי דהוה ליה בא הרוג ברגליו · xxvi דאיעבר מקלוט דר' שמעוו 11 כד שנינו

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Baba Kama, 66 b.

<sup>2</sup> Add 1"21.

<sup>3</sup> Baba Kama, 68 a.

<sup>4</sup> Ibid., 69 a.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Baba Kama, 70 a.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Text corrupt, and to be emended according to Baba Kama, 70 b.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Baba Kama, 70 b. <sup>8</sup> Read וביניה.

Baba Kama, 73 a; Nedarim, 87 a.

<sup>10</sup> Baba Kama, 74 b.

<sup>11</sup> Ibid., 78 b, top.

(Leaf 2, verso.)

לעולם אין מתעברת לא חיה מבהמה ולא בהמה מחיה לא טהורה מטמאה ולא טמאה מטהורה חוץ מר' אלעזר ומחלקתו שהיו אומ' חיה מתעברת מבהמה ואמ' ר' ירמיה דאיעבר ויליד מקלוט בן פרה ואליבא דר' שמעון דאמ' עד שיהיה ראשו ורובו דומה לאמו <sup>1</sup> ננב ופרע בהקיפו<sup>2</sup> מהוא כל הלוקח xxvII ברות מחנוני על מנת שיפרע לו נקרית הקפה דתנן 3 החנות פתוחה והחנוני מקיף יולא ניחזינהו אינאשי ונירקו <sup>4</sup> שלא יראו אותו אנשים ויברחו מיהן × xxvIII יצוני כלבים כפרים 5 כלב כושי הוא וישמעאלים קוראין אותו כלב ציני xxix והללו סימנין של חלדה שרצא וחרצא ושוקיה דקין והוא 6 מין עכברים · מתריעין על חכך בשבת ? מין שחין הוא רקא רמיינן עלה ושאר כל 10 מיני פרעניות המתרגשות ובאות על הציבור כגון חגיב חכיך ומפרקינן לא קשיא הא בשחין לח הא ביבש דאם' ר' יהושע בן לוי שחין שהביא הקב"ה על המצרים לח מבחוץ ויבש מבפנים שנ' ויהי שחין אבעבועת · שיהיו xxxI מרעין בחורשיו 8 מרעין בהמתו בחרישת שדות ואמ' רבא הני מילי בהמה דקה בחרישה נסה שאין מפסדת את הנר אבל בהמה דקה בחרישה דקה בו שהיא מפסרת לא התנה וכל שכין בהמה נסה בחרישה דקה שהיא מפסדת ומרכסת° את העפר ונעשה כארץ דישהי משארי לאדם כך פירוש מהו מן ראובן <sup>10</sup> שלאילן כך אנו שונין מן חובו של אילן xxxII ולא מן זורו מן ענף שלצידי אילן ולא מן הודו שהוא תורף גידולו מלא חבל הריב לא כך אנו שונין אלא כך שנינו מה " שלטבריה בחלק שלנפתלי 20 היתה ולא עוד אלא שנטל מלא חבל חרם לדרומה שנ' ים ודרום ירשה מצא מת מוטל באסרטיא דרך הרבים היא דאמרינן <sup>12</sup> המוצא מציאה XXXIII באסרטים ובפלטיא גדולה ובכל מקום שהרבים מצויין שם הרי אילו שלו י עשר פינו עשר בעלי קרואים <sup>13</sup> לא כמה ששאלתם הו כך שנינו עשר xxxiv תקנות תיקן עזרה שיהוי 14 קוראין בתורה בשיני ובחמישי וכולה שמעתא 25 ותיקן טבילה לבעלי קרואים 13 ועלת השמועה וחזרו רבנן לפלפל בה ואחזו מן ראש שמועה ואמרו שיהיו קוראין בתורה שני ובחמישי וכי תקנתותא 15 אחת ודקדוקיה <sup>17</sup> וששאלתם טומאה xxxv חמורה היא אולא מומאה חמורה היא בארץ ישר' לאוכל מהרות שנ' ואיש כי תצא ממנו שכבת זרע זו מצוה על קרי ובחוצה לארץ צריך מבילה כתקנת עזרה י זיזין וגזוטראות מהו זיזין בינין היוצא מן xxxvi גם ... נם אבת וכאי ויו שעל פי החלון נותנין עליו ונוטלין ממנו בשבת וכאי ... נם 31

S Abot, III, 16.
 Baba Kama, 79 b.
 Baba Kama, 80 b.
 Bibid., 81 a, top. <sup>1</sup> Bekorot, 7 a. <sup>2</sup> Baba Kama, 79 a, top. <sup>5</sup> Ibid., 80 a. <sup>6</sup> Add מבקרת הביח? <sup>7</sup> Baba Kama, 80 b. <sup>6</sup> Ibid., 81 a, top. <sup>9</sup> Read מביח. <sup>10</sup> באובו <sup>11</sup> Read מיהיו <sup>12</sup> Baba Mezia, 29 a. <sup>13</sup> Baba Kama, 82 a; for קרוים or קרוים. <sup>14</sup> Read מיהיו. <sup>15</sup> היים. <sup>15</sup> הריים מקריים. <sup>16</sup> Read מוהיים. <sup>16</sup> Read מוהיים. <sup>17</sup> היים מקריים מקריים מקריים. <sup>18</sup> מיהיו <sup>18</sup> היים מקריים מקריים

בראוריתא = 17 Comp. introductory note. 18 'Erubin, Mishnah, IX, 4; Gemara, ibid., 98 b.

### XXIX.

Fragment T-S., paper,  $22 \times 15$  cm., writing square with tendency to cursive. It contains three incomplete Responsa, the last of them numbered twenty-two (22).

- 1. The first Responsum, the beginning of which is missing, is a part of a long Responsum by Hai Gaon found in Harkavy, 164-7. It deals with the law of במול מודעה It is noteworthy that in our fragment, as in the manuscript used by Harkavy, a blank space occurs after the word in the first line of leaf 1, recto, yet that the two are not copies one of the other appears from their differing orthographies. This Responsum is also quoted by Albargeloni, in his mismula.
- 2. The second Responsum contains an explanation of a Talmudic passage, *Menahot*, 55 a-56 a. The text as quoted in the Responsum differs in some details from our printed texts.
- 3. A passage in *Menahot* (fol. 37) forms the basis of the point discussed in the third Responsum. The question relates to *Zizit* and *Sha'atnez*. Unfortunately, besides the query addressed to the Gaon, only a few lines of his reply are preserved. There can be no doubt, however, that this Responsum is identical with that quoted by Rabbi Abraham ben Isaac, of Lunel, in his אשבול, II, 101, the author of which, as Müller has shown in his *Mafteah*, 215, was Hai Gaon.

# (Leaf I, recto.)

זביני ולענין ביטול דעל זביני ועל אביזאריה אנפשיה דמיתעבדין באונסא תחילה היו יודטים דלאו מטופסא דשטרא ביטול מודעי לא בהני ולא במתנה וכבר פרישנא 5 לעילא דלית להון לשהדי למיכתב ביטול מודעי ותנאיי לא בשטר מכר ולא בשטר מתנה ולא בשטר אביזאריה אילא כראמ׳ להו בבירור ובטילית כל מודטי ותנאיי ובי אמ' להו מוכר בתובו דבטילית כל מודטי 10 וכאתביו אילאו אנום הוא לא שנא כתבו ולא שנא לא כתבו אי מסר מודעא לא מהני ליה ואי אנום אף על גב דאמ' להו בטילית כל מודעי ומודעי דמודעי ומודעי דנפקין מיגו מודעי עד סוף כל מודעי ביון ו דבההוא אונס דאינים לזבוני איתנים נמי למימר הכין ולא כתיב הכין לא באטיל מודעא ולא מהני לאונס בטול מודעי דאיבתיב בש׳ בשטאריה שום מידעם ובהכין קא דינינן והבין עבדו מאן דקדימין לנא וסמכינן על 20 ההיא דאמרינן 1 אמ' רב כהנא אילאו דאודי ליה הוה ממטי ליה ולחמאריה לשהואו 2:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Baba Batra, 47 b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. Theodor's remark in his edition of the Midrash Rabba, 141, note 1.

### (Leaf 1, verso.)

ומינה אמרינן 1 אמ' רב נחמן אמ' לי חונא כולן שהיבאו ראיה ראייתו ראיה ומעמידיו שרה בירו נוזלו שהביא ראיה אין ראייתו ראייה ואין מעמירין שדה בידו ודאסיקתון 5 אדעתיכון דקמאיי דתקינו למיכתב בהני מילי בשטר זביני דעתיהו ראי מבטיל נאנם מורעא באטיל לאו קושטא הוא אילא מילתא כדפרישנא לעילא דעיקר דילה בגט ומתנה ומאן דכאתיב הכין בוביני ואביואריה 10 לשופרא דשטרא ולהנפושי מילי הוא דכאתיב ומשום דאיכא מאן דכד מאסר מודעא אמ' לשהדי דמודטא דאי אפילו מבטילנא ליה להדין מודעא לא ליבטול תקינו להנפושי מילי ולמימר ומודעי דנפקיז מיגו מודעי ז עד סות כל מודעי לסלוקי ספיקי" והיכא דאינים ומודעיה מתוך אונם אי אמ' אלפא כהני מילי ובאונם אמ' לא מהני מידעם ולא באטיל מודעא ודאקשיתון בסוף שאילתא לא משכחינו דבטול ההוא מודעא לעולם 20 הכין הוא כל זמן שהאונס קיים לא באטיל

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Baba Batra, 47 b.

## (Leaf 2, recto.)

יחמיצו ובסופה 1 וחייביז על לישתה ועל עריכתה ועל אפייתה :. גמארא :: אמ' רב פפא ' אפאה חמץ חייב שתים אחת על עריכתה ואחת על אפייתה ודמקשינן והא קתאני ומה והא מעשה יחיד והא הפייתה מיוד והא בריתא מפרשא ברישה דהא שמעתא° לא תאפה חמץ מה תלמוד והלא כבר נאמר לא תעשה חמץ לפי שנאמ' לא תעשה חמץ יכול לא יהא חייב אילא אחת על כולו תלמוד' לומ' וס לא תאפה אפייה בכלל היתה ולמה יצאת 10 להקיש אליה מה אפייה מיוחדת שהיא מעשה יחיד וחייבין עליה בפני עצמה אף אני אביא לישתה ועריכתה וכל מעשה יחידי שבה לאיתויי סיטוף שחייבין עליה זבפני עצמה הכין קא אמרינו למאי איצטריד זה רב פפא למימר חייב שתים ופרקינן 3 הא דערך הוא ואפה הוא הא דערך חבריה ויהב ליה דלא תימא אם ערד הוא ואפה הוא אחת חיוב :: ושאילתיו :: בֹבֹ 20 והא דאמרינן באבינא הוה שקיל ואזיל בתריה

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mishnah, Menahot, V, 2; Gemara, ibid., 55 a. <sup>2</sup> Menahot, 56 a. <sup>3</sup> Ibid., 55 b, top. <sup>4</sup> Ibid., 37 b.

### (Leaf 2, verso.)

דמר בר רב אשי בשבתא דרינלא איפסיק קרנא דחוטיה לא אמ' ליה ולא מידי כי מטא אושפיזיה קא מעייו ביה אמ' ליה מהתם איפסיק ומאי טעמא לא אמרת דאישירייתו וכ"ול זה הציצית השליכו למה לא השליכו נתחרט למה לא השליכו 5 במה היה אי בסדין פישתן ודאי כדאיפסיק חד מיניהו בטלה מצותו ונעשה שעטנו אילא אי ליתיה פשתן מאי טעמא אסיר מי אמרינן אי האוי חוט קשור ותלוי בבנדו 10 שלאדם אסיר למיפק ביה מנא לו האיי ועוד הא דאמרינו² שטמנו עד שיהא שוע וטוי ונוז הילכתא הכי מאי טעמא גזרינו 3 בסדיו בציצית משום כסות לילה אפילו בלילה לובשו מאי טעמא אסיר יהא לא שוע ולא טוי או דילמא הבי קאמ' בה או שוע או מוי יבאר לנו אדונינו עיקר אילו המילות שוע וט'ו'י' ונוז מה עיקרם . . הכיו חזינא דמילתא ברירא בו ובתה 4 דמשום משא הוא דאסיר בשבת 20 ולא משום שעטנז דעיקר מתניתיו ארבע ציציות מטכבות י.י

<sup>1</sup> Menahot, 37 b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kilaim, IX, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Menahot, 40 a-40 b.

<sup>4</sup> Text corrupt.

## XXX.

Fragment T-S., paper, two pages,  $27 \times 18$  cm., upright square hand, not early, rather small, possibly a part of the same manuscript to which Fragment XVII belongs. Both fragments have catchwords in the margin. The present one contains three Responsa, apparently nos. 67, 68, and 69 of a collection of Responsa.

1. The first Responsum, of which the beginning is missing, and the end is badly mutilated, deals with a case of conflicting testimony. The parties concerned are mentioned by name, Elisha and Yazliah.

2. The second Responsum contains the Gaon's decision that a kinsman three times removed may act as a witness, a view held by Alfasi as well, while Rabbenu Tam decided against the fitness of such a witness. Comp. II, Tur, Hoshen Mishpat, 33, and Harkavy, 253. The author is probably Rabbi Nahshon Gaon, whose view, as quoted in Nahshon, IV, 10 b, agrees with that expressed in our fragment. The same Rabbi Nahshon is the author of a lengthy Responsum on the qualification of witnesses in P"1, 1.

3. Here we have a lengthy exposition of the rights of a husband and wife in their joint property, a case dealt with above, p. 155, top; comp. the introductory note on p. 148.

(Recto.) חד שהדא ולבתר הכין משהדין אחרינא דקאמרינן אין עידותן מצטרפת עד שיראן שנים כאחד ור' יהושע בו קרחא אומ' אפילו בזה אחר זה וקימ' לו היל' כר' יהושט בו קרחא ואי אמריו דבהדי הראדי הוינו ומיפלנא שהרותוו או נמי קרוב הוא דעבידין אינשי דטאעי ירושה בחזקת יורשים קימא ועל מקבל מתנה לברורה ב ושיריה 2 לספיקא עליה ואית ליה כל דהוה קני ליה לאלישע עד זמן קרמיתא דחד עד דאמרי' נ כי היכין דעבדינן בעד אחד אומ' מנה ואחד אומ' מאתים דמנה מיהא קאני יש בכלל מאתים מנה ואי מיפלנא שהדותהוז טובא איתרעא לה שהדותא ופלני להון על הדאדי ובטליה לשהדותהון ואי חד אמ' זמו וחד מספקא ליה ולא מכרע שהרותהון: ליה לחבריה הוה ליה האי בארי והאי שמה וסמכינו על בארי ולא מיתרעא 10 ... ור מספקא להון מילתא לתרויהון לכווני זמן לימכון מרווחא דמילתא לפיט ל.... וכל ספקיהון ליהוי על מקבל מתנה חדא דהוה ליה יתמא ועוד דירושה בחזקה קימא ועל מקבל מתנה הוא לברורה לזמן מתנתו הולבך או מספיק להון בין שנא לתרתיו ליהוי מז תרתיו דהוה ליה שתא דספיקא ליורשיה וכו ביו חמש לשית ליהוי מן שית וכל עיסקא וויבנא דאית ליה לאלישע ושהדון שותפאניה עליה דמן בת...ן שהרותא דאקניתא דיצליח הוא דיורשים האוי ומהימנין שותפאניה בכל מדעם וסמכינו עליהון ולעינין מטלטלי וכל דישבק בביתא כיון בפיתקא כ...... ל...... לכל מטלטלי באקניתים ואפיסינוז מז חזקה ד...... מין מן שעתא דאקנינ... או אמרין חדשים..... ר וכ...ק....אתון הו ...... לאיתויי דאיה ...ן בתר πô עדות ולעניו עדות ששאלת[ם] שׁלוֹשׁוֹ בראשון וראשון בשלישי קרובים 20 שהדותא קנ ....ן כשר להעד אילא כד ראינו דכשירין זה לזה דקאמ׳ בשלח ליה רב אבא לרב יוסף בר חמא הל' שלישי בשני כשר ורבא אמ' אף בראשוו מר בר רב אשו אכשר באבא רבא ולית היל׳ כמר בר רב אשי דרש מר זוטרא משמא דרב שימי בֹר אשי היל' בכל הני שמעתתא כי דשלח ליה רב בבא לרב יוסף בר חמא אמ' ליה ממינון לה וכן אמ' ליה אנו אין גובין מתנינן לה וכן אמ' בינא למר זוטרא ⁴ הא דרב נחמו מאי אמ' ליה אנו אין גובין מתנינן לה רב אשי הא קאמ' לית היל' כמר בר רב אשי ולא קאמ' לית היל' כרבא שמע מינה • היל' כראבא ותוב קאמ' או לאפוקי מדרבא מוסיף הו ולא קא מפרקינן מדרבא שמע מינה רבא הכי קאמ' דבראשון שלח ליה רב בבא לרב יוסף בר חמא ואכשר דאי סלקא דעתא רבא טעמ' דנפשיה קאמ' וקא מכשר הוא בראשון ורב בבא פסיל

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ketubot, 26 b. <sup>2</sup> מוריה? <sup>3</sup> Baba Batra, 4 t b. <sup>4</sup> Ibid., 128 a-128 b. <sup>5</sup> This is the correct reading, and not המכן, as the editions have it; comp. Rabbinovicz, ad loc.

## (Verso.)

מאי לאפוקי מדרבא אלא שמע מינה רבא לאו איפלוגי קא מיפלינ אלא הכי מתני וששאלחם ניכסי מלונ נבסי מלוג לה לר' בבא שלישי בראשוז והיל' כואתיה: היכא דזבינו בעל ואשתו תרויהון יכול אחד מהן לחזור בו אולא כך ראינו כל היכא דכתב לה בכתובתה או נמי ייחד לה לכתובתה כידקאמ' ו לקח מן האיש ב וחזר ולקח מן האשה מקחו בטל איפכה מקחו קיים ואמרינז עלה 2 אמ' רבה 5 בר רב הונא באותן שלוש שדות אחת שכתב לה בכתובתה ואחת שיחד לה לכתובתה ואחת שהכנים לה שום משלו 3 והיכי דאמי כגוו דשאמיה למאי דעייל לה ויהביה לה ונפק הוא מאחריות דאמרינן 2 למעוטי מאי או לימא משאר נכסים דכי לקח מו האיש וחוד ולקח מן האשה מקחו קיים ולא יכלא אשה למיטרף אמאי לא יכלא ול..... דאמ' לה עיניך נתת בגירושין ובמיתה הולכך יכלא למימר נחת רוח עשיתי לבעלי ושמעינו מינה רבשאר נכסים לא מיבע דכי לא קנו מנה דיכלא למיטרף בכתובתה אלא אפילו קנו מינה בתר דקנו מן בעלה יכלא למימר [רוח] נחת .... עשיתי לבעלי וטרפא ואמר' <sup>2</sup> ואילא למעוטי נכסי מלוג והא אמ' איש ואשה שמכרו בגבסי מלוג לא עשו ולא כלום אלמא סבירא ליה למאן דקא 15 מקשי רכי אמ' אמימר היבא רְקָנוֹ מבעל וחזר וקנו מן האשה לא עשו ולא כלום ומפרקינן כי איתמר דאמימר היכא דזבין איהו ומית ראזלא איהי מפקא ואינמי דובין איהי ומית ראזיל איהו ומפק בתקנתא דרבנן וכי דר' יוסי בר חנינא אבל היכא דזביני תרויהו לעלמא או נמי . . . . א ל . . ה י האוו זביני ואע"ג רקני מבעל ברישא ולא יכלא למימר נחת רוח עשיתי לבעלי מאי טעמ' דכיוו 20 רמיעקרה ברשותה אוקמתהן אי . . . וו מדעתה קנו מינה הוה יכלא למאוני ולא הוה הויא לם איבה דהא מעיקרה ברשותה אוקימתנון ולא שויא אחריות ...ל...ל... דקאמ׳ אילו הן עבדי מלוג אם מתו מתו לה אם הותירו הותירו לה והיכי דאמי ברלא שמתנון על בעל ולא קביל עליה אחריות ומן הדין מסקנא שמעינן דנכסי מלוג כי לקח מבעל וחזר ולקח מן האשה מקחו בטל אילא מביהן באמ' באמ' בר' אליעזר דאמ' שניהן בעית אימ' אמימר באמ' בר' אליעזר באמ' שניהן 25 ישנן ביום או יומים זה לפי שאינן תחתיו וזה לפי שאינו כספו וכול' ולא...... דאמימר נכסי מלוג נמי עד דקאני מהאשה והדר קאנו מבעל זר בעל השטר על התחתונה והיכא דהכניסה שום לבעלה ושמתנין עליה וקיבל אחריות אע"ג דשויתנוז ברשוחיה לא יכול לזבוני דקאמרי איתמר 6 המכנסת שום לבעלה 30 והיא אמ' כלי אני נוטלת והוא אומ' דמים אני נותן הדין עם מי רב הורה 7 אמ' הדין

Mishnah, Gillin, V, 6; Gemara, ibid., 55 b.
 Baba Batra, 49 b-50 a.
 Comp. Rabbinovicz, ad loc.
 Read נובוא ליהו איהי לרידיה, and comp. Rabbinovizc, ad loc.
 Mishnah, Yebamot, VII, I; Gemara, ibid., 66 a.
 Febamot, 66 a.
 Read יהוורה.

#### XXXI.

Fragment T-S., vellum, one leaf, 25×17 cm., square writing, but not careful or uniform. The fragment contains thirteen Geonic Responsa, the first and the last incomplete, and the rest not legible in all parts on account of the blurred writing.

- 1. The Gaon holds, that as a rule the blessing over the light in the Habdalah ceremony at the going out of the Sabbath may be recited by one person, the rest of the occupants of the room following in silence. An exception must be made in the Bet ha-Midrash, where it would cause an interruption; there each one should do it himself. The same question is discussed in Berakot, 53 a, where, in our text of the Talmud, the opinion arrived at is the opposite of that advanced by the Gaon. But there can be no doubt that the text as we have it requires emendation, in accordance with what, to judge by the decision he rendered, must have been the reading of the Gaon, an assumption which finds corroboration in Tosefta, Berakot, V, 6, and in the reading of Ibn Gajat, v"v, I, 15. Comp. Coronel, נכת נתן, and Rabbinovicz, ad loc.
- 2. The second Responsum gives two reasons for the custom of looking at the hands <sup>1</sup> while reciting the blessing over the lights in the *Habdalah* ceremony. It is noteworthy that the Gaon speaks of looking at the hands, not with *Pirke de Rabbi Eliezer*, XX, and *Seder Rab Amram*, 32 a, at the finger-nails. Our Responsum is perhaps identical with that found in n'w, 102, 103 (comp. also w'w, I, 15), and the author of this Responsum as of the previous one is probably Hai Gaon.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. Nahmanides, on Genesis v. r, who quotes Sherira Gaon on palmistry; and comp. Halberstam in Kobak's Jeschurun, V, 40.

3. This Responsum is a brief explanation of Ta'anit, 26 b, concerning the dances on the fifteenth of Ab. Curiously enough, the Gaon refers not to Ta'anit, but to the end of אלו מנלחין, the last chapter in Moëd Katon, a lapsus calami attributable, in all probability, not to the Gaon, but to the copyist.

4. In the fourth Responsum several passages in Berakot, 5 b. are explained. A notable interpretation is contained in what the Gaon says about the recital of the Shema' before retiring. According to the Gaon, the Rabbis prescribed it to give the unlettered an opportunity to comply with the injunction regarding the study of the law, at least to the extent to which the opportunity may be said to be afforded by the Shema'. The learned are therefore dispensed from the duty of ק"ש על הממה. The Gaon does not stand alone in his conception of the Shema' as study rather than prayer. The same idea is expressed in Menahot, 99 b, and Yer. Berakot, I, 3 b (וה שינון ווה שינון). But what one fails to see is why the theory should require a third saying of the Shema', the ק"ש על המטה, seeing that two recitals of the same Biblical passages precede it on every day.

5. Here we have a brief explanation of Sukkah, 25 a, concerning the obligation of parents to induct their minor sons into the duty of "dwelling" in a Sukkah.

6. This Responsum deals with Berakot, 44 b, where the Talmud gives hygienic laws with regard to certain fishes.

7. In this Responsum, probably suggested by the previous one, we are given the Gaon's opinion as to the permissibility of eating fish cured by Gentiles, or otherwise handled by them. The decision is that small salt fish are permitted, because they can be eaten without being cooked; large fish, however, which require cooking to render them edible, are forbidden if they have passed through Gentile hands.

8. In this Responsum, the Gaon decides, that on all public fasts (חענית ציבור) the Pentateuch lesson is to be

Ex. xxxii. 11 et seq., and the Prophetical lesson Hosea xiv. 2 et seq., with the exception of the Ninth of Ab, when Deut. iv. 25 et seq. is read from the Pentateuch, and Jer. viii. 13 from the Prophets. We have two points of importance here. First, the Pentateuchal and Prophetical lessons mentioned are to be read only on the fixed fast-days, a view held also by Amram Gaon (comp. Tur, Orah Hayyim, § 566), and Rab Paltoi Gaon (comp. Rabbenu Nissim, on Alfasi, Ta'anit, I), while Sar Shalom Gaon maintains that they are to be read at any public fast (comp. Tur, ibid., and 1"n, 3).

The other point is rather novel. According to the Gaon, *Maftir* is read at the morning service on a fast. So far as known, none of the rituals bears the Gaon out in this respect. The Ashkenazim have *Maftir* on all fasts, but only during the afternoon service, and then the passage read is from Isa. lv. 6 et seq. The Sefardim, Italiani, and the Yemenites have no *Maftir* on any fast except the Ninth of Ab<sup>3</sup>, when they read *Shubah*.

It is open to serious doubt, whether the text of the fragment is in good condition. It is not improbable that המשמרים is to be inserted on line 10, verso, after ימפטירין. If this reading is accepted, the Gaon is concerning himself only with the *Maftir* of the afternoon service. That the text of the fragment stands in need of emendation is patent. On line 11, verso, ז"מום ה' וצום ה' וצום ה' וצום ה', otherwise the very next line, giving the lesson for the Ninth of Ab (מום ה'), would contain a contradictory statement. It should, however, be mentioned that the custom of reading *Maftir* at the morning service of fasts

<sup>1</sup> Müller, Mafteah, under Paltoi, has no reference to this decision.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The Responsum by Sar Shalom is found also in the Sulzberger MS. of the χηζο. Comp. Marx, Untersuchungen zum Seder Rab Amram, 16.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> In Mahzor Romania, ed. Venice, 61 a, in connexion with דיירה ביינה ביינה mention is made of Maftir רישו for the afternoon service, but with the remark ויש קהלות שמשטרין it is said: ירשו לא נהגו כן these ייש קהלות שמשטרין. These must certainly be those in Romania. Maimonides knows no Maftir from any ב"י.

is not entirely unknown. Comp. Maseket Soferim, XVII, 7; Isaiah di Trani the Younger, on Alfasi, Ta'anit, II, 2, quoting Geonic authorities for the custom of reading on fast days (in the morning?); אות, 144¹; and Geonic Responsa, ed. Lyck, 79. Comp., however, מ"רע, 28 b.

- 9. The Gaon decides that those who deny themselves meat and wine during the three weeks from the Seventeenth of Tammuz to the Ninth of Ab, should not abstain from them on the Sabbath, even a Sabbath which is the eve of a fast. On the latter point, comp. the Geonic Responsa quoted by Abraham ben Nathan, in the Manhig, 50 a, and Sar Shalom, in 5"7, 192.
- 10. Due to the fact that the skin on which the fragment is written is greasy and blurred at this point, the tenth Responsum is not quite legible. So much, however, can be made out, that the Gaon permits the reciting of penitential prayers and supplications on New Year's Day and the Sabbath following. In פ"ח, a Responsum dealing with the same question follows that by Sar Shalom referred to in the previous paragraph. Comp. also ה"ש, 64, and the passage quoted by Müller in his notes on פ"ח, 192. The second volume of the Seder Rab Amram, as well as the liturgical collection שפתי רגנות, contain penitential prayers for ה"ח and שבת שבר "Comp. הגרן, דער, 73-4.
- נו. The Gaon decides, that if the owner of orchards discovers that his Gentile watchmen persist in doing work on the Sabbath, in spite of his repeated injunctions, he is obliged to dismiss them. Comp. קהלת שלמה, 59.
  - 12. The twelfth Responsum defines the term מרובה בבגדים.
- 13. Of the last Responsum but two lines have come down to us. It is probably identical with that found in the Geonic Responsa, ed. Lyck, 85, and in n"v, 26.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. ב"ח", ed. Hildesheimer, 623; in this Responsum also וצום החמישי is to be cancelled.

(Recto.)

לא שיאֹתה..... מבֹרֹךָ לעצׁמוֹ ששנו 1 חכמ׳ היו יושֹבֹין בֹבֹית המדרש והביאו לפנים אור בית שמאי אומ' אחד מברד לכולו ובית הילל אומ' כל אחד ואחר מברד לעצמו והלכה כבית הלל ודוקא כבית המדרש דאיכא בטל תורה 5 אבל במסיב אחד מברך לכולם 2: ושש' מה טעם פותחיו את ידיהו כדי שיסתכלו בשורטוטין שבידן כדי שיהנו° מאור אבוקה דהוה ליה אד ב שיאתו לאורו ועור יש שרטוט שמיסתייע אדם כשרואה אותו במוצאי שבת: לא היו ימ' טו' ליש' כהי' באב וכו' 5 כבר מפורש מעמה למה לבו....ו שלא לביש את שאיו לו שאאילו 7 לא היו שואליו 10 בנות מלכים ועשירים היו יוצ' בשיראין ובכורך ובסיר' אועניות בסמרטוטיו והיו מתבישות אילא שואלות כדי שיהו כולן שוות וכמשאמרנן ° בסוף אילו מגלחיו בריש בריש בריש 11: וחלות 11 דבר מפורש בתופים ובמח' ומתרג' ובחינגין ולמד בכל זכר למעשה גבעת בנימן באותה תקנה שעשו להן ליש' לניסואיו: והנותן מטתו צפון יוררום 12 דוקא ראשו לצפון ורגליו לדרום וליכא בגמרא ואם תלמ' חבמ' הוא אינו צריד דכד אמ' ר' חנינא הנתן מטתו צפון ודרום 12 לא שנא תלמ' לא שנא עם הארץ: ותלמ' חבמ' פטורין לקרות קרית שמע על מטתו דכר אמ' רב נחמן בר יצחק 13 תל' חכרמ'] אינו צריך טעם ברור אמר בה מה טעם חויבין יש' לקרות קרית שמע על מיטתן 20 כדי שיקימו ובשכבך ובק' תלמ' חכמ' ודאי כיון שתמיד עוֹסֹק בתורה אין חיבין והלכה כרב נחמן בר יצ' דאתא ליה אביי ולא חלק עליו אילא אמ' בה מילתא אחריתי וצריך למימר פסוקא . . . דרחמי: והקורא לא אטרחוה רבנן לישב על הקרקע אילא על מטתו שכך אמ' חכמ' צריך לקרות על מטתו ואתא ר' אסי 11 ואסמכה :ב אקרא 15 רגזו ואל על משכב' מה טעם כדי לקים ובשכבך 25 וששאל' ילדה כלתו שלשמי הזקו 16 למר' זי פחת מעזיבה מֹפֹני כך להודיענו שחלוקין בית שמאי דתנן 16 נשים טבר' וקטנ' פטור' מסוכה ושמאי מחמיר שהיתה

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Berakot, 53 a. <sup>2</sup> Comp. introd. note; and Rapoport, ר' מהן, note 21. <sup>3</sup> This word and a few others have superlinear vocalization. <sup>4</sup> = אינו

<sup>&</sup>quot; Mishnah, Ta'anit, IV, 8; Gemara, ibid., 26b.

Read שאילים שאולים.

Read אוליים שאולים.

Read לבושות בגדים שאולים.
 בשיראין ובכרך ובסירקין; comp. Shabbat, 20 b.

<sup>9 =</sup> כמה שאמרגן.

נות ירושלים z; the passage referred to is not found in אילו מגלחין but in ביליטה בפלטה; comp. note 5.

<sup>11</sup> בי הילות. 12 Berakot, 5 b; our texts read הילות. 13 Berakot, 4 b, end; בר יצחק not in our texts, but in the MSS. and old

 $<sup>^{14}</sup>$  MS. M and סדר ר' מכרם, p. 19 a, also read אסי, and not ידי, as our texts have it.  $^{15}$  Read אסי,

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Mishnah, Sukkah, II, 8; Gemara, ibid., 25 a. <sup>17</sup> Read למה.

## (Verso.)

בֹלתו יושבת בתקרה ומעויבה וילדה בו ..... ול ופחת מעויבה יוסיכך על גבה בשביל קטן דסבר שׁמֹאֹי קֹטֹאן חיב בסכה ואיז הל' ורג קט: מליח פטמים שממית וכו'ו לא שיש בו איסור והיתיר כך גמירין רבנן מרנו אתא 2 שבימים אילו למליחתו איז לאבלו ..... ולא אמר ול סבנתו שמעו רפואתו ולא אמר ול וכאין <sup>3</sup> קטנים מלוחין בוראי אין בהם משום בשולי גוים ומותרין משני טעמ' אחד שנאכלין כמות שהן בחי ואחד דאין עולין על שלחן מלכים לוכל בהן פת אבל גרולים יש בהן משום בשולי גוים ואסוריו ואם יש אדם שאוכל בטלה דעתו אצל כל אדם: וכל דס תענית ציבור שקוריו ויחל משה בשחרית קוריו ומפטיריו שובה ישראל ובצום הד' וצום ה' וצום הז' כולן קורין בשח' ויחל ומפט' שובה יש' אבל בט' באב עצמו קורין כי תוליד ומפט' אסף אספ' בשחרית כמסקנא דבני העיר 1: וששאל' ישראל שמיתעניו מבשר ויין מיו' בתמוז ועד ט' באב האי עדיף או וקראת באב ענג עריף: תענוג שבת טפי עריף שאפילו ערב ט' באב אמרו חכמ' לא יאכל ארם ב' תבשילין אבל אוכל הו בשר מליח וש' יין מגיתו ורוקא שחל ערב ט' באב להיות בחול אבל בשבת ... מל יוכל שׁכֹן מיוֹ׳ בתמוז ועד מ׳ באב שמותד וראש שנה ובש ..... וראש שנה 7 ליום הכפ' מותר לומר סליחות שנ' שרמ ברחמים כבחול שנ' ..... ל... על מים 8 ולהרבות ברחמים כבחול שנ' יהוה בהמצאו אילו ד' ימים שביו ראש שנה ליום הכפ" ישׁשׁא בארצנו ישׁ ששוכרין גוים לשמר גינות ופרדס׳ ועשין בשבת כבחול אין 10' וצימ' ועשין בשבת כבחול אין .... אנין ורעש' גרוג' וצימ' ברוך ל ...... ש אפשר לשכור יש' וו אילא אפילו איז יש' כלל 25 ואי איפשר יסכור גוים ויתנה עמהם בטדים שאיז עושיו בשבת ואם עשין יסלקן לאלתר: מרובה בבגדים שמבּיא פר הבא על כל מצות <sup>12</sup> כהן גדול שעירע בו פסול ועבר... והדא מ'13 רבה בר ר' חונא 11 כיון שנפתח ספר תורה אסור לדבר אפילו בדבר הלכה אתא ליה רב חיסרא

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Berakot, 44 b. <sup>2</sup> Read מרכור לאכור ורנין. <sup>3</sup> Read מרכור לאכור ורנין. <sup>4</sup> Megillah, 31 b. <sup>5</sup> Ta'anit, 30 a. <sup>6</sup> Read אכרו הייד, and comp. <sup>7</sup> Read מרכן, <sup>8</sup> Read הייד. <sup>8</sup> Read הייד.

### XXXII.

Fragment T-S., vellum, one leaf,  $27 \times 18$  cm., square writing, tending to cursive. It contains four Geonic Responsa, all dealing with  $\pi$ 1.

1. The first Responsum, the beginning of which is missing, contains the Gaon's view as to the time of the Evening Prayer. He holds that no conclusion is reached in the Talmudic discussion, in which some of the authorities maintain that the time of the Evening Prayer follows immediately, without an interval, upon the end of the time set for the Afternoon Prayer, and others maintain that the time of the Evening Prayer begins with nightfall. The Gaon considers it advisable, though not obligatory, to adopt the latter view in practice, that is, recite the Evening Prayer only when night has set in. Furthermore, it is the Gaon's opinion that the week-day service in the evening, the Sabbath Eve prayer, and the Evening Prayer at the conclusion of the Sabbath, all alike are to be recited at the same time of day. However, if it happens that the prayer is recited on the eve of the Sabbath before night, the worshipper cannot at once go on with the Kiddush ceremony, for the Sabbath must be ushered in at the proper time. And again, the recital of the Evening Prayer before nightfall on the day of the Sabbath does not give leave to the worshipper to enter upon secular occupations before nightfall. This Responsum may, perhaps, be merely another version of that found in Rabbi Judah Albargeloni's העתים 'ס, 34-41. Comp. בה"ג, 12 d, ed. princeps, or 45-6, ed. Hildesheimer, and also n''m, 142, and Müller's note upon it. What Rabbi Isaac Ibn Gajat says in w"w, I, 19, seems to be partly directed against the view expressed in our Responsum.

- 2, 3. These two Responsa, probably by the same author as the previous one, contain explanations of *Berakot*, 27 b, which also forms the main basis for the discussion in the first Responsum of our fragment. A point of particular interest is what the Gaon says in defence of Rabbi Joshua in his controversy with Rabban Gamaliel, given in the Talmudic passage just cited. However, his acquittal of Rabbi Joshua of the charge of having resorted to a subterfuge hardly carries conviction to the mind of the reader. Another noteworthy point is the Gaon's attitude regarding the removal of public officials from their posts. Only immoral or irreligious acts, or tyrannical exercise of their power, are valid reasons for deposing them; but such reasons are imperative, they leave no choice of action.
- 4. The fourth Responsum, the end of which, though probably not more than a line, is missing, explains the passage in Berakot, 30 a, dealing with the form of חבלת הדרך.

(Recto.)

לא יאכיל לצלויי ערבית עד הערב ואי מצלי ערבית קמי מיערב שמשא לא יצא ולר' יהודה ראמ' עד פלג המנחה מן עידן דחליף זמן תפלח המנחה יש לו להתפלל תפלת ערבית והני מילי בין בערב שבת ובין בשבת ובין בשאר כל הימים נמצאו חלוקין בתחלת זמן תפלת ערבית הני סברי מן הערב ז והני סברי קודם לכן והכי קאמרינן 1 אמ' ליה רב חיסדא לר' יצחק התם אמ' רב כהנא הלכה כר' יהודה הואיל ותנן בבחירתא כואתיה הכא מאי אישתיק ולא אמ' ליה ולא מידי אמ' רב חיסדא ניחוי אנו מדרב מצלי שלשבת בערב שבת שמע מינה הלכה כר' יהורה ומקשינו ואילא אדרבה מדרב חונא וכולהו רבנן לא מצלו עד לאורתא שמע מינה הלכה כרבנן וקם קושיא ולא ים איפרד ולא קמא הילכתא לא כרב ושמואל ולא כרב חונא ורבנן נמי מילה 10 ולא קמא הלכה לא כר' יהודה ולא כרבנן דאמרינן השתה דלא איתמר הילכתא כמר ולא הילכתא כמר דעבד כמר עבד ודעבר כמר עבד והדיז הוא מסקאנא ואף על נב דאמירן בתריה שמעתאתא פסאקא הדין הוא דעבד במר עבד ודעבר כמר עבד וכיון דרב חונא ושאר רבנן לא מצלו ערבית עד לאורתא לא בערב שבת שלשבת ולא במוצאי שבת שלחול 15 בחול שלחול הכין עדיף למעבד כרבים ואף על פי כן דעבד הכין עבד ומאן דניחא ליה ומצלי שלשבת בתר פלג מנחה קטנה אחרונה כר' יהודה וֹמֹין ההוא עיראנא באדיל מן מלאכה לחומרא אבל קירוש היום כד קאדיש ומאן רמצלי שלמוצאי שבת בשבת בתר פלג מנחה קטנה אחרונה 20 לא יאכיל למעבד מלאכה עד שתצא שבת ולא יאכיל לאבדולי עד דמדלים וששאלת הא דאמ' ר' זירא אמ' ר' אסי אמ' ר' אלעזר אמ' ר' חנינא בצד עמוד זה נתפלל רבי שלשבת בערב שבת וכו' ורפליג עולא בין עמוד לתמרה ורפליג ראבון בתרויהו כמאן מיניהו איתוקא ל הא מילתא לית בה מסקאנא ומאי עכפת לו בצד עמוד מיר 6 או בצד תמרה היה ור' אלעזר בר ר' יהודה 7 יוםי היה או ר' ישמעאל 25 בר ר' יוסי היה שמעתא מסקא דלא איתמר הילכתא לא כמר ולא כמר וששאלת ראמ' \* רבן נמליאל כלום יש אדם שחלוק עלינו בדבר זה ואמ' ליה ר' יהושע לאן אמאי אמ' ליה הכין והלא הוא חלוק עליו ומנחה \* בחילוף דבריו ואו נימ' מישתק בעלמא אישתיק ליה אמירתן \* לאו

20 במא מוקמינן לה ולאו מאן דחאזי האיי מעשה יליף ליה ונאפיק חורבא לעלמא ולא עוד אילא דקאמליה? יהושע עמוד עד רנלך וינידו בך ועמיד ר' יהושע על רגליו וכו' ומאי דעבדו רבנן משום ר' יהושע דקאמליה? ר' עקיבא כלום

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Berakot, 27 a. <sup>2</sup>? <sup>3</sup> H

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Berakot, 27 b. <sup>4</sup> Read איהוקמא.

הית ה comp. p. 119, above. Read הית:

The dots over יהודה indicate that this word is to be cancelled.

Written as one word.

(Verso.)

עשינו אילא לכבורך או עבד והי משום ראמ' רבן גמל' שלא כהלכה לאו טפי הוה עדיף מכבודו דר' יהושע דאין חכמה ואין תבונה ואין עצה לנגד י"י ודאמר רתו<sup>2</sup> ניעבריה היכי מצו למיעבד היכי והא גמירי מעלין בקדש ולא מורידין הכין אמרין רבנן דבי נשיאה אנוסי הוו והריאת... ואף בזמן שהיה רבן נמל' יושב ודורש ור' יהושע עומד על רגליו ואף בזמן . . . 5 שחלק ר' יהושע עליו בראש שנה התנו 4 שלח 5 לו רבו גמל' גוורני עליד שתבוא אצלי במקלך ובמעותיך ביום שחל יום הכפורים להיות באשבוה <sup>6</sup> לפיכך לא היה רוצה שיהא חלוק עליו בפניו וכשאמר רבן גמל' כלום יש אדם שחלוק עלינו בדבר זה כן היתה דעתו שלר' יהושע שאיז אני ... א ... לומר במושב זה שאני חלוק עליך ובהכין מתיקט<sup>7</sup> מימריה ... א ... ווה שעמד ר' יהושע על רגליו ואמר היאך יכול החי להכחיש אמ' החי ... מגיד שאותו האיש לא אמר לו ר' יהושע כלום כאשר אמ' יתמאו... . דחאזי האיי מעשה יליף ליה ונאפיק חורבא לעלמא אילו התיר רבו נמל' דבר אסור כי דקאמרת אבל חלוקה בתפלה ביו רשות לחובה בו מאי חורבא אתי מינה סוף סוף סברי דחובה היא ואתו לאיודה ור .... 15 בה מפי הולכך אין על ר' יהושע כלום בשתיקתו באותו מושב ואי אמרת אי עברוהי לרבן נמל' משום דאמ' שלא כהלכה לאו טפי הוה עריף מכבורו דר' יהושע סלק דע' כי הא מילתא מיעבר רישא מ... לאתה "ג או שסבוריו אנו שהיה מתרים ומתכויו לומר שלא כהלכה ותו 20 עד השתה כמאן דמשקלא קימא בגמרא דהא פליני בה רב ושמואל וֹא״מֹ ועמא דבר בה כעין חובה וקאמרינן נמי 12 אמ' זעירי חברין בבלאיי מאן ראמ' תפלת ערבית רשות כיון דשרא הומיאניה לא מטרחינן ליה ולמאן דאמ' חובה מטרחינן ליה והיכי אפשר דניעברוה אהא וכבודו דר' יהושע ולענין מעלין בקדש ולא מורידין דקאמרת עדיף טובא ותלתה זמני צעריה 25 לאו לעולם אין מורידין ואפילו נמצא עליו עון ואפילו החמיץ ואפילו צער רבנן אילא בלא עילתא הוא ראין מורידין אבל משום צערא דרבנן מורידין וששאלת הא דאמליה 13 רב ששת לשמאעיה מאי קא עאביד רב חיסדא אמליה <sup>13</sup> קאיי מיקם וקא מצלי תפלת הדרך אמליה <sup>15</sup> לדילי נמי אוקמו דאיצלי מהיות טוב אל תקרא רע 11 היכי מפרשי לה זו ברורה היא דפליני לענין תפלת הדרך היכי מצלי ליה רב חיסרא אמ' כשהוא עומד רב ששת אמ' אפילו כשהוא מהלך וקא מפרש כי פעם אחת יצאו שניהן לדרך ורב ששת היה מאור עינים והיה סמוך 15 שכשמתחיל בדרך אומר את תפלתו כשהוא מהלך נתעכב רב חיסרא שאל רב ששת את משרתו שהוא איסו 16 בידיו מה מון אמליה 18 הרך אמליה 18 הוא עומד ומתפלל תפלת הדרך אמליה 18 כיון 35 שזה עַמֵר והו מתפלל מעומר אף אני העמידני שאתפלל כי מדה יתרה הוא לעמוד כי בהיותוה <sup>17</sup> עושה מדת חסידות הרי אומרין במשל

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read אי עבידי הי.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read וראמרי הו.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Read יהרי את ראה מואת.

<sup>•</sup> Read רחנן. 6 Read בחשבונך.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Rosh ha-Shanah, Mishnah, II, 9; Gemara, ibid., 25 a.
Road את Read מתורת "Read את Read "Read".

Read "Read" מאטר אמרה" מאן

<sup>7</sup> Read מתוקם. <sup>10</sup> Read לצלויי ומדקרקי. ? לא תהי <sup>11</sup>. <sup>12</sup> Shabbat, 9 b; our texts read אביי, but comp. מ"ומ, 141. 13 Written in one word. 14 Berakot, 30 a.

<sup>16</sup> Read inin. רגול <sup>15</sup>? 

### XXXIII.

Fragment T-S., paper, one leaf, 19 × 13 cm., small square writing, scarcely a tendency to cursive. It contains three Responsa, probably by Rabbenu Hai, as will be shown later on.

- 1. The first Responsum is complete all but the Question. It contains the decision of the Gaon with regard to the use of fowl bought from Gentiles, without first subjecting them to an examination as to whether their limbs are unbroken. In discussing the point, the Gaon quotes the main Talmudic passage bearing upon it, Hullin, 51 b, with some variants as compared with our text. Another noteworthy feature is the grammatical distinction made by the Gaon between מקרבי and מקרבי the former being the participle of the Etpiel, the second the participle of the Aphel.
- 2. In a corrupt form this Responsum is found in Eshkol, I, 56, where it is ascribed to Hai. Instead of ולמלוני, the latter has אלהלוכי, which Auerbach, the editor, makes vain efforts to explain.
- 3. The end of the Responsum is missing, so that it is difficult to tell what was the Gaon's view of the question put before him about the meaning of the word מבּט ווֹ in the Mishnah, Sukkah, III, 6. There can be no doubt that our Responsum is identical with that quoted by Ibn Gajat in ש"ש, 105, and attributed by him to Rabbenu Hai. The expression בלפי לוקט, which Bamberger, the editor of ש"ש, could not explain, is used by the Gaon to describe the top or blossom ends of fruit, the persistent remnant of the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mishnah, ed. Lowe, סמומהו; other texts of the Mishnah and the Talmud have משמהו. Comp. also Niddah, V, 8.

flower, to distinguish it from the tail end, at which the stalk is inserted. The latter might analogously be described as כלפי אילן. The correspondent of the Gaon was probably from Kairwan, as he refers to the Jerusalem Talmud, which at this time was well-known in North Africa, but not in Spain or Babylonia. As to the meaning of the word המשומח, see 'Aruk, s. v., and Rashi, ad loc.

## (Recto.)

לא מקרבי קיטרי לא חישינו 1 וכתבת 2 כך איבעיא לו מינה גוי שהביא צפרים ועופות למכור וידעינו דאיכא איזלי דמקרבי קיטרי ואיכא איזלי דלא מיקרבי מילת<sup>3</sup> אית לו למימר דספיק ספיקא הוא ולא חישינן או במאי איכא למיקם עלה דמילתא דאית פנים למיחש ואית פנים דלא למיחש ילמדנו אדונינו גאוז יחי לא איתברר לנא מאי איבעיא לכון ומצינו במה שכתבת טעות שכך נמצא במה שכתבתם איזלי ומיקרבי או ולא מיקרבי ואינו כן אלא איזלי ומקרבי ולא 10 מיקרבי ופירוש' מיקרבי שנמצא בֹחוֹכֹ בכתבכם והוא טעות הן מתקרבין ופירוש מקרבי שהן באמת מקורבין והרי אנו מבררין את הטעם וממילה אתם יורעים את מה שבקשתם כך הוא הרבר עוף שנחבט על הארץ ונפל על נלימא או פשים ההוא גלימא שנחבם 15 עליו העוף חישינן משום ריסוק איברים שהעוף כמי שנחבט על הארץ ואי עיף 5 ההוא גלימא ומעפף לא חישינו שמה גתרסקו איברי העוף משום דההוא גלימא מקופל איזלא ומחדקיו קטריה חישיניו משום ריסוק איברים לא מחדקיו קיטריה לא חישינו משום ומאן דגארים 20 ריסוק איברים אנן הכין נרסינן יומקרבין קטריה לא טעה כי הוא מתכוין לכמותן שלדברים וכך פירוש׳ שאם גחבט העוף על הארץ ונפל על גבי מיטוה שהוא מקושר וקשריו מח

 $<sup>^{1}</sup>$  Hullin, 51 b.  $^{2}$  = וכהבתם Read מיי ליה פי מי ליה.

<sup>\*</sup> The copyist indicated his error by dots.

 $<sup>^{5}</sup>$  = נייף; compare Rabbinovicz, ad loc.

<sup>6 &</sup>quot;The correct meaning," "the essence."

### (Verso.)

מחודקין ומחוברים זה בזה הרי הוא כמי שנחבט ונפל על הארץ וחישינן שמה נתרסקו איבריו ודאמי ההוא מיולא לגלימא ופשיט או למאי דאמיר בתר הכין ואי נפיץ כיתאנא דעביד בזירי שנתקשה ונדמה לאבן שנהגם לא חישינן: שהוא רך ואין אבריו מתרסקין עלמ' וכך הילוכה שלשמועה כולה:

ואשר שאלת הא דאמ' מר "מת תופש ארבע אמנת

ואשר שאלו זה זאם כו י כוז חופש ארבע אמוח לקרית שמע לענין כהן שלא יקרב אל המת בארבע אמות בזמן הזה או לא כך ראינו שלא נאמר 10 דבר זה לעינין טומאה אלא לענין קרית שמע בלבר מרחיקין מן המת ארבע אמות מעיקר ° מה ששנינו ' מי שמתו מוטל לפניו פטור מקרית

שמע וכן המשמר את המת ואפעלפי שאינו מתו פטור מקרית שמע ועיקר הדבר משום לועג לרש 15 חרף עשהו והתם תוך ארבע אמות הוא ראסיר חוץ

אסיר אסיר לארבע אמות שרי והכא חוץ לארבע אמות נמי וקבר שלאדם חשוב שרי למיקרב גביה ולצלויי בתוך ארבע אמות דהא מילתא לית בה משום לועג לרש וֹקׁ וקעבדינן הכין בכל יום: 0 ואשר שאלת הא דתנינן 20 לענין אתרוג ניטלה פיטומתו פסול הא פוטמת עם

י לענין אחרוג ניסקה פיסוסחו פסול הא פוססח עם החוטם היא וכלפי לוקט דבתלמוד 7 ארץ ישראל דמה 8 ניטלה שושנתו ומשמעו כך וכפיטמה שלדד או עם העוקץ במקום הדבוק באילן קודם שכורתין את האתרוג

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hullin, 57 b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Berakot, 18a.

<sup>?</sup> ועיקרו ?

<sup>4</sup> Berakot, Mishnah, II, 1; Gemara, ibid., 17 b.

<sup>5</sup> Berakot, 18 a.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Sukkah, Mishnah, III, 6; Gemara, ibid., 34 b.

<sup>&#</sup>x27; Yer. Sukkah, III, 53 d.

<sup>8 &</sup>quot;Takes it to be identical with."

### XXXIV.

Fragment T-S., two small leaves, square writing, rather thick and free. The first page is blank, with the exception of the owner's name in the left-hand corner at the top: מק'וֹ שׁקנה שׁמואל הלוי בי'ר סעדיה נ"ע. In the right upper corner of leaf 1, verso, the letters מוֹם are scribbled in a large hand. About the middle of the same page the following occurs:—

בשמך רחמנ'

פירוש פרק הרואה לר' נסים ז'ק'ל'
הא דאמ'<sup>2</sup> רב יהודה אמ' רב ארבעה צריכין להודות מאי טע' לא אמרינון רבנן כסידורא דקרא. הכין אית לפרושי דקראי סדורין לפי דשכיח טפי דהולכי דרכום ומדברות הרבה מצויין אפילו הולכין מעיר לעיר ואחריהם מי שחבוש בבית האסורין דמעיטה

The leaf following contains a lengthy explanation of Berakot, 59 b-60 a. There can be no doubt that something is missing between the two leaves, as there is no connexion between the contents of the one and of the other. Again, we have no reason for suspecting that the superscription, ל" ומים וק", does not apply to all that follows. Accordingly, it appears that leaf 1, verso, restores to us a portion of Rabbenu Nissim's Mafteak on Berakot, 54 b, missing in our edition, and leaf 2, recto and verso, makes an addition, hitherto unknown, to the same work.

The matter on leaf I, verso, is identical with Rabbenu Hai's Responsum quoted by the author of the 'Aruk, s. v. ארבע <sup>3</sup>. This is not the only case in which Rabbenu Nissim

¹ Read an. The owner, Samuel Halevi, is identical with the Samuel in Saadyana, 116, and Harkavy, Samuel ben Hofni, note 76.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Berakot, 54 b. <sup>3</sup> Comp. also הלמידי ר' יונה, Alfasi, Berakot, IX.

used the method of incorporating Geonic Responsa in his Talmudic commentary. The famous Responsum by Hai, on the anthropomorphistic passages in the Talmud, to be found in the Geonic Collection, ed. Lyck, 98, is quoted from Rabbenu Nissim by Rabbi Jacob Ibn Habib in his \*En Ya'kob on Berakot, IX. That Ibn Habib did not confuse names, but actually found Hai's Responsum in Rabbenu Nissim's Mafteah, is proved by a Genizah fragment in the T-S. Collection of Cambridge University. There we find the Responsum followed by Rabbenu Nissim's explanation of Berakot, 59 a 1. The incomplete state of the Mafteah as published may be due to the fact that the work was written in Arabic, the Geonic Responsa quoted being reproduced in it in their original Hebrew. The translator of the book may have rendered only the Arabic portions. That Arabic is the original language of the Mafteah, of which even Steinschneider in his Arabische Literatur, p. 103, and Addenda, was not certain, is no longer open to doubt. In a Genizah fragment, T-S. Collection, I found the following remark by a commentator on the Talmud, who must have lived a short time after Rabbenu Nissim, as he knows neither Alfasi nor Rashi: פירש אותם רבנו ניסים וצ"ל בחבורו שקראו מפתאח ייי המחובר בלשוו ישמעאלי...

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> This fragment begins in the middle of the Responsum with the words: כאלו יצא מפה הכין. Thereafter it is complete until the end, which follows: דעות אחיר' ויש בו דברים אחרים אלא שפתרון דברין אלו כמו שפירשנו ולא חם ושלום דבר שיש בו דימוי ליוצרנו יתברך וישתבח וֹיתפאר ויתנשי ויתהדר ויתעלה ויתקלס שמו של מלך מלכי המלכים הק"ברה קא . . . להא מברך שמים . . . . ועל הֹגבעות ..... אומי ברא ברא ...... אמו הנך לאו עושה בראשית ננהו וכו' זה פֿירוֹשׁ שלשמועה זו קאַ סבר אביי שראוי שפול......שיה ..... ולומר על הויקין ועל הזועות .... א ... ל הרחות ועל הברקים ועל הג ... א ... ועל המופרחת הוא אומ' ברוך שכוֹהוֹ מלא עולם וברוך עושה בוֹאֹשית: ורבא סבר שאין ראו לעשות כין אלא ש... ושיש כהראשונות בכלל של.. ואין שניות עם הוֹאשׁוֹנוֹת כשהמצא אומ' על הויקין ועל הוועות ועל הרעמים ועל הרוחות ועל הברקים אמ' רצה לברך ברוך עושה בראשית יכול הוא אבל על ההרים ברוך שכוחו מלא עולם יכול הוא אבל על ההרים ועל בילם שכוחו מלא עולם המדברות און יכול לברך שכוחו מלא עולם. That Rabbenu Nissim made use of this Responsum of Rabbenu Hai on anthropomorphisms in the Talmud is proved also by his essay on the subject published by Geiger, in Heilberg's נמעי נעמנים.

Attention should be called to the fact that Rabbenu Nissim's reading of Berakot, 59 b-60 a, was essentially different from ours. Notice especially the difference he makes between אין לו עכשיו כיוצא בהן and אין לו עכשיו כיוצא בהן אין לו עכשיו כיוצא בהן. X, 2, seems to have had a similar reading in his text. Comp. also the reading of MS. P in Rabbinovicz, ad loc.

## (Leaf 2, recto.)

דתרויהו סבירא להו קנה וחזר וקנה דברי הכל איז צריד לברד 1 ואיכא דגרסי בלשנא בתרא מכלל דתויהו סבירא להו קנה ויש לו רברי הכל אין צריך לברך כגון מאן דגרסי ובל מאיר וכל להודיעד כוחן דר' מאיר וכל 5 אימת דאתית לשוויה להא מותיבי להאי שמעתתא לר' יוחנו ולמימר הוא מפריק לא קא סל' דע' שמעתא לדילנא כל עיקר וכדמשוית ליה להושיא ולפירוקא לרב הונא סליקא לה שטעתא ולא קאים בה מידעם' והכין חזינא דמבעי למגרם בשלמא ללישנא קמא רב הונא כר' מאיר ור' יוחנז כר' יהודה אילא ללישנא בתרא ר' יוח' כר' מאיר רב הונא דא' כמאן אמ' לך רב הונא הוא הדיז ראפילו בקנה וחזר וקנה נמי פליגי והאי דקא מיפלני ביש לו להודיעד כוח דר' יהודה והכיז ב פירושה בנה בית חדש או שקנה כלים חד' 3 דתנן ברוך שהח' קאמ' רב הונא הני מילי בזמו שאיו לו כיוצא בהן שהיה עד שקנה נחוהליה לומן יומן לא יומן ברכה אבל אם יש לו כיוצא בהן לא יומן ברכה מינו זמן ברכה לפיכך אינו זמן ברכה ......... 20 וֹר יוֹחֹנוֹ אֹמ׳ אֹפילו יש לו כיוצא בהן כיון שקנה

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Berakot, 59 b-60 a. and is to be cancelled. מחיה ער שקנה בתהילה?

 $<sup>^2</sup>$  = העה ; but איז is out of place here, is out of place here, Text corrupt ;

### (Leaf 2, verso.)

חרשים זמן הוא שמעון ברכה ובהדין עניאנא פלונת דר' מאיר ור' יהוד' ופירוש לישנא בתרא קאמ' רב הונא כי חייבתיה מתניתין ברכה בזמו שהוא תחלת סנינו שהיה והגיע אליו אבל אם סנה 5 פעם ראשונה כיון שקנה פעם שנייה חדשים צריך לברך ומדקדקי רבנו בלישנא קמא יש לו דאי הוה סבירא ליה לר' מאיר שאם קנה פעם אחת באותן הכלים אף על פי שעכו מאו מרשותו 1 איז צריך לברך על השנים לא הוה צריך למימר 10 ואין לו כיוצא בהן אילא היה מגיד כוחו שלמעמו ואומר אם קנה כיוצא בהן פעם ראשונה אפילו עכשו אין צריך לברך ומדלא קאמ' הכי שמע מינה ר' מאיר מודה שאם קנה וחזר וקנה כיון שאין לו עכשיו כיוצא בהן צריך לברדי ולפום הכין כיון דאיתמר לישאנא בתרא ב פלונתא לעניו קנה וחזר וקנה איכא לאקשויי בשלמא ללישנא קמא רב הונא כר' מאיר דאמ' קנה ואין לו כיוצא בהן ור' יוחנן כר יהודה. אילא ללישנא בתרא ר' יוחנן כר' יהוֹד' דֹאֹמ' 20 קנה וישנן לו וחזר וקנה אחרי בֹן צֹריֹך לְבֹרֹך רב הונא ראמ' כיון שקנה פעם אחת אין

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read שעכשיו יצאו כירשותו.

#### XXXV.

Fragment 2669-MS. Heb. d 47, f. 3 a-3 b of the Bodleian. written in Syr. square characters, 8vo, vellum—is the introduction to a Responsum by Rabbenu Hai addressed to Rabbi Judah Alluf of Kairwan. Of the Responsum itself not a line has been preserved, and even of the introduction the beginning is missing, and also a few words at the end. It is unique in more than one respect—as to length, as to style, and as to contents. The first twenty-four lines are Paitanic in form, each hemistich ending with the syllable 77. Then comes the name of the addressee, and the following eleven lines are in prose. Though Rabbi Judah was a man of worth and eminence, vet it cannot be denied that the terms applied to him and his father in this letter go to an extreme of extravagance unusual even in an Oriental writer. Obviously, we have before us a last desperate effort to maintain the interest and allegiance of foreign supporters and patrons of the Babylonian Academy.

### (Recto.)

ויגביה מצריך י מעוני וֹחָסרָה י וביתך להאמן בממשלת שררה ולא ישבת עדי נצח כבוד כסא ומנוהרה, ותפרוץ ים יציפינה יונם קוצרה ואביך נבירנו אדון עמו וסַלְרָה יְ יחייהו אלוינו \* וכל סָבְרוֹ ומהרָה יהי חבלו במנעמו וחלקה לו משופרה, ולנצח עדי סלה בריתו לא ינארה ז ויצפין לו להקיצו פעלתו ומשכורה, ויך צרו בכל עצר בצרעת ממארה ולהפילה באר שחת למי תפונה ° ולמדורה, ובו יתברכו גוים בתונרמה וקדרה אשר חסדו עלי הכל כאיד עולה וקיטורה, לרוח כל שמניהו בָּפוֹ יָרָה אהלות מר וקנמון וכל אבקה מתומרה 7, וטובתו גדולה היא ורבה מושערה ומי יחקר תהלחו ומי ממנה " ונספרה, והוא נותן בלא שאלו וגם לבזור יד פקרה זהב אלף במשקלו בעיניהו כמו גרה, וככרים מאת אלף לפניהו כאיסטרה והוא מלך לכל נדיב עלי כסא ובקתדרה, וכל צו לפניהו כאמה לא ממירה וכל אווה עשה חסד 10 אשר נורע בכל דירה, אשורו אחזה רגלו והשרה ונגדו כהתה ידו " וגם בושה וחפרה, הכי כל נחלת יקר בכל... מפוזרה אנודה לי אגודה בו וגם עלי מַחְוַרָה, אבל מהם הכנתי לפי שעה ואוורה 15 למאלף ככר אחד וממאה ככושרה 12 ואמרתי צרפתיה 13 זקקתיה ותטהירה במאזניה משוקלת ובשרד מתוארה, וחוגה היא כבמחוגה ובמגרה מגוררה בעת צהר 14 החישתי 15 עדי ערב ונגמרה, ונמתקה לפי כדבש ונמלצה ושנרה 16 ועם עסקי ורב שיחי וכי ליבי סחרחרה, הגיגי באמרי פי כמתנבא וחוברה

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In the Talmud synonymous with גבול. Perhaps יוצרה.

<sup>&</sup>quot; Read קוצרה; הקוצרה, "and yet it is too small."

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Comp. 'Aruk, s. v. סלתרין. <sup>5</sup> = אלוהינו.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Read המתה; in Talmud מתמרת; in Talmud,

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> = משוערה from משערה, "estimate." ?

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> הסר הסר וכל אויו לעשות הסר <sup>11</sup> Read ידי.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Comp. 'Aruk, s. v. בוקר = צהר <sup>13</sup> Read צהפתיה. <sup>14</sup> בוקר = צהר

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Read החישותי. <sup>16</sup> Comp. Mishnah, Berakot, V, 5.

#### (Verso.)

וֹבּשִּׂיֹר שוררה והם לבו להרהרה,....לכל חכם וכל סופר ולקשרה
....לחקה בעט ברזל ועופרה 2 עלי שורי לחרשה בצפרן ושמירה 4
ולפרשה לפנימו לעינימו כקיטורה, בפיהמו לשומה לערכה כדברה
לתלף 3 את שעריה בסמנין במֶסוֹרָה, לכל רוֹבה 6 להסדירה כפרשה ואפטרה
5 קרא אתה בכל שבת וכל חדש קרא מקרא, ותִּבָּתֵב ותִשְּמֵר לדוד אחר ועם
ובוד פר ארומד ואחרתה משורה בהחתלת בשת במוד וני אחר ועם

והנה פה אסַיְמָה ואחתמָה ואצֹרָה, בהתחלת בשם הטוב וכן אחתם ואומרה יהודה מחמדינו שהוא אלוף וראש סידרא

ואלו אמרנו מאה אמרות כזאת פעם אחת לא הגענו אחת מני אלף מאשר אל לבבנו אבל כאשר חפצנו כן יעשו חברינו ותלמידינו

ואוהביני אשר שם וּיִלְמְדי וְיְלַמְּדוֹ את זאת ויוציאוה לטרחוק
 יהי רצון שתנחיל עולמות כמנונה 7 ככת / להנחיל אהבי יש ואוצרותיהם אמלא. והנה סבבה בבבל כולה בין כל מביניה וכל פקוחי עין לראות ולהגות בה ועד אשור וסוריא הגיעה ועד עילם ופרס וכלם תמיד שומעים תמיד "ראש סידרא נט' רח' "מפינו ולא זר ולא נכרי בעיניהם כל שבח אשר ישובח כי אם נכוח עדיהם כרבר דבור על אפניו המקום יזכהו להוסיף חסרים ומעשים טובים אשר תהלתו תעמד לעד תלך ותוסיף ופרקליטיו לא ידומו כענין שנ' תכל

ואת אור הענו דמי לו עד יכונן ועד ישים את ירוש' תה' בא'—ואת אור

י Read יחם לבי, "my heart desires;" המה = המה. Comp. Jer. iv. 19. יחם לני would be out of place here.  $^2$  = שמיר =  $^3$  שמיר.  $^5$  = לתאלף.

 $<sup>^2</sup>$  = חושפור.  $^3$  = שורותי שור.  $^4$  = ושפור.  $^5$  = אַלְּחָאָלוֹף  $^5$  Comp.  $^7$  Comp. the last Mishnah.  $^8$  שבת  $^8$  דיים  $^8$  ישבת  $^8$  ישבת  $^8$  ישבת  $^8$  ישבת  $^8$ 

ינשריה רחמנא <sup>9</sup>.

#### XXXVI.

Fragment 2680-MS. Heb. d 34, ff. 89-92 of the Bodleian, written in Syr. Rabb. characters, 8vo, vellum-contains seven Responsa, some of them in incomplete form. In the margin the second Responsum is numbered twenty-six, and four is numbered as two, and six as three. As the handwriting is uniformly the same throughout, these curious discrepancies can be accounted for by the fact that the subjects dealt with in the Responsa were of so diverse a character that the compiler divided them into groups according to their contents. No two leaves of the fragment being continuous, there is no way of telling the extent of the collection originally. But the circumstance that these Responsa are all to be ascribed to the same Gaon, in all probability Hai, as will appear later on, is a guarantee that the number of missing leaves cannot be excessively large.

- 2. The concluding lines (16-22, leaf 1, verso) of the second Responsum give the name of the addressee, Rabbi Judah, Resh Kallah, undoubtedly Rabbi Judah ben Joseph of Kairwan, the well-known correspondent of Rabbenu Hai, as has been noticed by Dr. Cowley in his Catalogue. As to the subject-matter of the Responsum, it is the Gaon's view concerning the difference of opinion between Rabbi Johanan and Resh Lakish in *Pesaḥim*, 37 b.
- 3. Of this Responsum the beginning is missing. It is found also in Harkavy, 27, but there the question put to the Gaon is not reproduced. From the Responsa preceding and following it in the Harkavy Collection, we may infer with certainty that it should be ascribed to Rabbenu Hai

as its author. This assumption has been made by Harkavy, as well as Müller, *Mafteaḥ*, **240**.

- 4. The fourth Responsum, the end of which is missing, is identical with \( \gamma^{\nu} \psi, 83 \\ \text{b}, 29 \), where it appears anonymously, as it does in our fragment. As in the case of the previous Responsum, so here, the fact that it is preceded and followed by Responsa belonging to Hai, suffices to establish its authorship.
- 5. This Responsum, the beginning of which is missing, is identical with pi"pi, 133. In the latter collection, however, the question as well as a part of the answer are missing, so that we are only now in a position to become acquainted with the contents.
- 6. The sixth is identical with מ"מ", 134, and 7, II, 32, and as Müller, in his note, justly observes, it deals with another possibility of the very case considered in the previous Responsum.
- 7. The seventh Responsum, of which both the beginning and the end are missing, has preserved the question in part, and the answer in part, of the Responsum in Harkavy, 18, where only the answer appears. The portion that has reached us enables us to fix its exact date; comp. leaf 4, recto, line 20. It is probable that apple, the place whence the Gaon was addressed, is identical with Barco<sup>1</sup>, in Italy, which would establish the fact that in the time of Hai a connexion was kept up between Italy and the Babylonian academies, and would corroborate the facts conveyed to us in the superscription to a collection of Responsa, above, p. 57.

<sup>1</sup> Comp. leaf 4, recto, line 5. That it is a town in Christian Europe is proved by the use of the era anno mundi, at this period current with Jews in Christian Europe, while the Seleucidan era was current with the Jews in Arabic countries. Comp., however, Saadyana, 114, top, which would seem to indicate that Σεγρτ.

# (Leaf 1, recto.)

ליה ומתח להוו לידיה לעיל כמאו דקא מסיק ותים ואי מיתחזי לן נגע דיליה דינינו ביה ואי לא לא מזלזלינו ביה ולא אכפת לן בגויה והינו דתגן 1 5 כמוסק זייתים—ואו האוי נגע באישה בבית השחי חזיינו לה כמאו דקימא ומתחא ידה ואורגת בעומדין ואי מתחזי לן נגע דילה דיינינן ביה² ואי לא מתחזי לו נגע דילה לא מזלזלינו בה ולא 10 מצרכינן לה למשלח מאנה ולא מולולינן בה ולא אכפת לן בנגעה: ואן האוי נגט דילה בסביבות בית הערוה חזיינו לה כמאן דיתבא וקא מינקא ברה ואו מתחזי לו נגע דילה דיינינו ביה ואי לא בה לא איכפת לן בגויה ולא מזלולינן בה והינו רתנן 1 והאשה כאורגת וכמניקה את בנה וקאמרו נמי בדוכתא<sup>3</sup> ממאה בית הסתרים לא מטמיא ושאלת נוהגין במקומנו 20 לוקחין סמידא ולשין ליה שפיר ועבדין ליה במיגנא במשחא בתר דמצמק

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Negaïm, II, 4.

<sup>3</sup> Read בדוכתא אחריתי.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ביה refers to נגץ and not to אשה.

<sup>4</sup> Niddah, 41 b; the quotation is not literal.

### (Leaf I, verso.)

מישחא עבדיו לישא וקודין אותו ספנג מאי מבדכין עליו דאית מאן דאמ' בורא מיני מזונות ולבסוף מעיו שלש ואית מאו דאמ' המוציא זותוינא דכתבת שלשיו אתו וכתבת עבדיו לישא ולא כתבת מה יעשה ממנו ולא כאיזה יטשה אבל זה כלל גדול לומדינו בחתינו שכל מטשי אלפס היכא דהרתיח ולבסוף הדביק סו לדברי הכל כתנור דאמי וחייב בחלה ומברד עליו המוציא ואם הדביק ולבסוף הרתיח פלוגתא דר' שמע' בן לקיש ור' יוחנו 2 דר' שמעון בן לקיש אמ' פטור מן החלה ולא מברך עליה המוציא ור' יוחנן מחייב ליה בחלה ומברך עליה המוציא והלכה כר' יוחנו <sup>3</sup>-ואתה נכבדנו מרי ורב' יהודה ראש כלא נטרך רחמ' דשאלת אילין שאילתא יהי רצון שיפתח 20 הק"בה לבך לתורה כפתחו שלאולם וכל מה שישמטו אוגד יהיה כמום בלבד ותזכה

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read למדנו. <sup>2</sup> Pesaḥim, 37 b.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Comp., however, Alfasi, ad loc., and אשכול, I, 40.

# (Leaf 2, recto.)

ועוד כשבאתה ונתועדנו שנינו וישבתה עמי במדינה כמה חדשים ולא הזכרת לו דבר בחיי אבי' ולאחר מיתתו ולא עוד אילו שמעתי ממד דבר כשהיה אבי קיים הייתי מדבד עם אבי ויעמידך על חשבונך ועכשיו 5 באת לתבעני והרי ספר חשבונות שלאבי מצוי ויש לו עליך הוצאה וחשבון אמ' לו ראו' כשהגיע כתביך אלו נתביישתי ולא רציתי לביישך ולהכלימך ולומר לד שקר דברת עלי וכן כשנתוערתי עמד לא בישתיך ושתיקתי לא היית משום שרציתי במה שעשית כי אני לא כתבתי ולא צויתי לך אף לא רציתי במה שעשית והחשבון 10 שלאביר עלי אני מכיר במקצתו-ילמדנו אדוננו נאון כיצד הדין אם יש בטענותיו שלראובן ממש אולא · כך ראינו כי כיון שהיו ראו' ושמעון נושאין ונותניו באנרות שכותביו זה אל זה ומנהגם היה שכשיכתוב ב ראו' אל שמע' לחת דבר יתן שמע' ככתבו ואין מחאת ב ראו' על שמע' מו הדרך הזו אלא אגרותיהם חשובות כדבריהם ושמע' טוען שהגיע כתבך אלי לתת לאביך וראו' אמ' לא כתבתי אליך לתת לאביך הרי זה הרבר דומה כאילו שמע' אומר אמרת לי לתת לאבי וראו' או' לא 20 אמרתי לד לתת לאביד והדיז על פי כד שישבע שמ' שהגיע אליו כתבו שלראו' שאין בו ספק לתת דמי הפרקמטיא לאביו כשם שאלו אמ' שמע' אמר לי ראו' לתת לו ונתתיו לו במאמרו נשבע ונפטר כו כשאומר נתתי לאבי בכתב ראו' ונשבע ונפטר ווה כשם 25 שאלו אמ' החזרתי לד נשבע ונפטר כמה שאמרו

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The same reading in Harkavy, but מחאח, "protest," does not give a satisfactory sense.

**′**⊐

# (Leaf 2, verso.)

חכמים רב פפא משמיה דראבא אמ' הלכתא המלוה את חבירו בעדים אין צריך לפרעו בעדים <sup>1</sup> ראו' שהיה לו אצל שמע' מנה או שנתו לשמ' מנה ואמ' לו היליכי ללוי השלחני ולא אמ' לו הו לו בפני עדים לאחר זמן נתועד ראו' עם לוי שאלו אם הגיע אליו המנה אמ' לו לא הגיע אלי כלום הלר ראו' אצל שמע' ואמר לו שמעוז כבר נתתיו לו ביני לביני אמ' לו ראו' היה לך לתת לו בפני עדים לתקוני שדריך ולא לעוותי אמ' לו שמע' אתה וס לא הזהרתני מלתת לו ביני לבינו ועוד שיש הפרש בין שלחני מלזלתו שמנהג בני אדם לתת לשלחני ולישא וליתו עמו בלא עדים ואני עשיתי כמנהג בני אדם ילמדנו אדוננו מצד הדין אם יש הפרש בין שלחני לזולתו אם לאו—כד ראינו בו שאם לא צוה ראו' את שמע' לתת את המנה ללוי בשני עדים איז שמע' חייב לתת לו בפני עדים ואיז הפרש בדבר זה בין שלחני ובין זולתו ואם אמ' לוי לא נתן לי שמע' כלים נשבע שמע' שנתתי לו ונפטר דאמרינן 2 אמ' ראבא אמ' רב 20 נחמו אמ' לשניים צאו וקרשו לי את האשה הו הו שלוחיו הן הן עדיו וכן בנירושין וכן בדיני ממונות ולענין דיני ממונות אמרינן מאי קאסבר אי קא סבר המלוה את חבירו בעדים צריך לפרעו בעדים הני נוגעין בעדותן ניהו דאי אמר' דלא יהביינן ליה אמ' להו

<sup>1</sup> Shebu'ot, 41 b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kiddushin, 43 a-43 b.

### (Leaf 3, recto.)

מטידיו עליו וצוה כבותב על עידותו וכששנינו זה פוסל עדיו שלזה וזה פוסל עדיו שלזה דברי ר' מאיר הרי שנינו וֹחֹכֹמֹיםׁ אֹוֹמֹ׳ אימתי בזמו שמביא עליהן ראיה שהו קרובין או פסולין אבל אם היו כשירין אין יכול לפסלן ואפילו לר' מאיר הא קא מתמהו רבנו ז אמר בר זה ומפסינו 5 אמ' ר' שמעון בן לקיש פה קדוש יאמר דבר זה ומפסינו ליה אנפא <sup>3</sup>-לפיכר זה שנאמר בשאלה כי הבן הגדול אמ' בציבור אתם יודעים כי פ"ל לאו בר עדות הוא ומה שנאמר וכל הקהל מרננים על העדים צריך הדבר להברר במה אינו בן עדות ואם נמצא עליו פסול אפילו כמה שאמרו⁴ כל שאינו לו במקרא וס ולא במשנה ולא בדרך ארץ אינוֹ מֹן הֹיִשׁוֹבׁ אֹמֹ׳ ה׳ יוֹחֹנוֹן וֹפּסוּל לעדות \* וכל שכן דבר קשה מזה אם נמצא על הער שהוא מן פסולי עדות ומקובלת עדותו של עדי הבו הגדול כמה שאמרו חכמ' אמ' רב יוסף אמ' על תֹינוֹק בֹין הבנים נֹאמֹן ונוֹטל פי שנים ולהעד מפי ראובן לבנו זה על . . . . . . וזה כמו שאמ׳ השביע עליהן חמשה פעמים חוץ לבית דין וֹבֹאוֹ לבית דין וֹהוֹדוֹ פֿטוֹריוֹ כפרו חייבין על כל אחת ואחת השביע עליהן חמשה פעמים בפני בית דין וכפרו איז חייבין אלא אחת אמ' ה' שמע' מה מעם 20 הואיל ואיז יכוליו לחזור ולהודות 7 וֹמֹסֹקֹאֹנֹא רשמעתא° שבועה בין בבית דין ובין שׁלֹא

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sanhedrin, Mishnah, III, 1; Gemara, ibid., 23 a.

 $<sup>^{2}</sup>$  Sanhedrin, 23 a, 24 b.  $^{3}$  = מילי בנמה מילי; comp. Harkavy, 33.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Kiddushin, Mishnah, I, 10; Gemara, ibid., 40 b. <sup>5</sup> Kiddushin, 40 b.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Baba Batra, 128 b? <sup>7</sup> Shebu'ot, Mishnah, IV, 3; Gemara, ibid., 31 b.

<sup>8</sup> Shebu'ot, 32 b.

### (Leaf 3, verso.)

בבית דין ואשר אמ' הבן הקטן לַעֵד בצוארך הדבה תלוי איז מוסיף בדין ואין גורע ממנו אלא אם לא נתקיימה העדות אין דבר זה מקיים אותה ואין עדות מקובלת עליו בשביל דבר זה ואשר חייב הריאן את הבן הקטן שבועה כך הוא הרין אם לא נתקיימה הטדות לנדול בבכורה איז לו להשביע את אחיו עד שחולקיו את נכסי אביהו וכשחולקיו מקריבו לבית דין ואומ' לו כך וכך יש לי בידך חלק בכורתי וכשיאמר הלה אין לך בידי כי איני יודע שאתה בכור מתחיב שבועת היסת משום דאיכא דרארא דממונא וכך הוא נשבע כי לא פקדנו אבא ולא אמ' לי ואיני יודע כי זה בנו בכורו-וכתוב וו אחרי כן סמך לשאלה זו ועוד היה להם חצרות רבות אמר הנדול אם תרצה שתתו לי החצרות הטובות בחלקי או תקח בחלקך בכל חצר וחצר שליש ויפסיד עליד ואמ' הקטו אילו הייתה חצר אחת הייתי לוקח או נחלוק ועכשיו הם חצירות 15 הרבה אני חלקי מועט יפסד עלי ואתה שני שלישים לא יפסד עליד ואני לא יתם 2 לי שאקח שליש החצר יפסד עלי הרבר ובין החצירות שבקש הגדול ליקח ובין האחרות 3 דמים הרבה ביותר ואמ' לו הקטן הם חצירות הרבה מהם בטקום טוב ומהם במקום רע יש לי שאקח ואמ' הגדול אם תקח 20 אילו שאמרת 4 או שתקח חלקד בכל מקום יורנו אדונינו גאוז שורת הדין-וכך ראינו כי אף על פי שאחד לוקח חלקו

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In גמ"ום, 133: תלוי. . . בטורח. . . . . . . . . !

² Read יתכן as in מ"עח, II, 32.

<sup>3</sup> גמ"ומ; 134: החצירות!

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Read מאמרה; "whether you take those houses of which I spoke or you, take your part in each house."

(Leaf 4. recto.)

כבר מכרתי לו זה הקרקע בדמים כך וכך ביתר על דמיו שהיה הקרקע בזול והוציא עלו מאה בדמיה לאחר כד באה שמוטה על הבו הגדול שנפטר ה בברקה 1 וחיי לרבנו שבק ויש לו בת עמד בעל הבת על דודה ואמ' יש לי ירושה בחצר מחלק המטורף ועוד הדבר ידוע שלא הניח הזקן חצי החצר שלא כתב אותה לאשתו במתנה 10 אלא כתב אותה לחותנו ומצא אנשים שאמרו שמענו זה הדבר וידענו ויש לדבר זה הרוב לששים שנה וטענה האשה ואמרה הוציא מתנת חותנד אמרו אילו העדים ראינו שני 15 כתבים אחד מתנה ואחד כתובה ולא אמרו הזמו אילא אמרו יום שנכנסה על בעלה ואמרה האשה איז אני יודעת מזה הדבר כלום ועוד היה אבי חטוב<sup>2</sup> וכתב כתובתי קודם כניסתי וזמן הכתובה 20 בשנת תש"ינ 3 ואלו העדים לא ידעו כמה

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. introductory note.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read חמוף, ''hasty.''

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> = ר' אלפים והש"יג, 4713 A.M., 953 C.E.

# (Leaf 4, verso.)

שנים היה להם באותי הזמו וערערה בת הֹנדוֹל ואמרה שמכרה בבת אחת והלה אומרת שלא יתכן מכירת הקרקע אלא בבת אחת יורנו אדוננו גאוו 5 איך שורת הדין בזה-אם כן כאשר פורש בשאלה זו כך ראינו שאם יקום הרבר כי ראובו כתב חצי החצר לבת הבז הגדול כמה ששנינו 2 נכסים שיש להן אחריות נקנין בכסף ובשטר ובחוקה 10 ואמרינו עלה 3 אמ' שמואל לא שנו אלא שטר מתנה ואפעלפי שאיו השטר נוֹפֹו מצו אלא אם העידו שנים שראו שטר מתנה נכון שוכה בו הבן הגדול מאביו הרי זו עדות נכונה אילא שצריד 15 לחקור בדברי העדים אם העידו כי ראו את השטר המזוכה כמה שפירשנו למעלה בשעה שהיו גדולים הרי זו עדות קיאמת אבל אם הם<sup>4</sup> קטנים היו בשעה שראו את השטר

יבת הבן הכרול = <sup>2</sup> Kiddushin, Mishnah, I, 5; Gemara, ibid., 26 a. <sup>3</sup> Kiddushin, 26 a. <sup>4</sup> Harkavy, 18.

#### XXXVII.

Fragment 2669—MS. Heb. d 47, f. 45<sup>1</sup>, Bodleian; Syr. cursive characters; 4to, vellum - contains four Geonic Responsa. It is a remnant of a large Geonic collection, as the third and fourth Responsa are numbered 442 and 443 respectively. The name of the Gaon is not given, but we may assume with a high degree of certainty that they are the Responsa of an authority in Pumbedita. assumption is based on the statement found in our fragment, recto, lines 25-6. The Responsum hands down the Gaon's view with regard to אנב, agreeing with the view of Rabbenu Hai, as given in Harkavy, 93, who supports his opinion by reference to the Geonim of Pumbedita, מנהגא דאבהתן. On the other hand, we know that Saadia and Hilai (Harkavy, 90 and 93), as well as Samuel ben Hofni, the contemporary of Rabbenu Hai (עטור, I, 4 c), hold the opposite view<sup>2</sup>. Thus it hardly admits of a doubt that the Responsum originated in Pumbedita, though we cannot attribute it to Hai himself on account of peculiarities of style different from his.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Fol. 44, in the same hand, is a part of an abstract of בה"נ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. also the Geonic Responsum quoted in Pardes, 24 a.

#### (Recto.)

היינו אומריז כיון שאין לו קרקע להחזיק בו אינה נוטלת הזהובים אבל עתה כיון שקנו מידו במתנה הזאת היא קונה אותה בחליפין ולא נצרך לחפש אחר הקרקע הולכך ראובן זה לשום כל מה שהיה לו בעית כתיבת השטר בין קרקעות בין מטלטלין ובגרים וסחורה וכלי תשמיש וֹספֿרים וליתו מהו שיעור דמי הזהובים האלה לכלתו זאת ואם יספקו ויהיו כשיעור דינרי לן בעת נתינת השטר הזה קרקע או מט"ל משוי פרוטה ולעילא זולתו מה שהודה והוא כופר עתה ויאמר אמז והודם שישביעוהו יאמרו לו הוי יודע שלא על דעתר אנו משביעיו אותר אלא על דעתנו ועל דעת בית דין ויפסיד הנותר-ואין על האשה הזאת שבועה בזה הענין ואינה יכולה להשבע על כל מה שהיה לחמיה בעת כתב לה השטר אבל אם יש עדים יודעיו ידיעה ברורה כי היה לו לראובן בעת כתיבת השטר דבר ידוע קרקעות או מט"ל כשיעור סכום הזהובים הכתובים בשטר לא נשביע את ראובן אלא נכופו ונחייבו ליתן לה הזהובים בלי חסרון ועליה להביא ראיה ברורה ואם תביא עדים ויעידו בפנינו כיאות תטול ממנו ואם לא תביא ערים ברבר ישבע הוא ויפסיד הנותר מסכום הזהובים אבל התכשיטיו והבגרים וכלי כסף וזהב ומצעות וכל כלי תשמישו הבית אשר הביא ראובן לכלתו ואמ' לה בז החתו שלי הם ונטלום אחר זמן בערמה אבי החתן ואמו ואחיותיו למען יסתירום ואחרי כן אמרו לה שלנו הם אין ממש ברבריהם וחייבין להחזירם למקומם ולעמוד בדין עמה ואם יהיה להם ראיה ברורה בכולן או במקצתן כי להם הם וכי שאולים היו בוראי יחזרו ויטלום לכולן או לאשר תעמוד בו הראיה ואם לא ימצא להם ראיה בכך תטול האשה מהם כתובתה ומניין שחייבין האב והאם והקרובין האלו להחזיר את אשר לקחוהו בערמה ולעמור 20 ברין כי כן אנו אומרין <sup>1</sup> ההוא שותא דהוו קאמינצא עלה בי תרי האיי אמ' דידי והאיי אמ' דידי קרים חד מיניהי מסרה לפרהבניא<sup>2</sup> דמלכא אמ' אביי יכיל למימ' אין מסרתי ודידי מסרי אמ' ליה רבא כול כמיניה אלא משמתינן ליה עד דמהדר לה וקימין מרויהון בדינא והרי נתברר לנו כי לא יתכן לנותן מתנה לחבירו מטבע כסף בשטר כי אם בכתבם על גב קרקע שהוא יכול להחזיק בו וכי כל זמן שכותב לו מטבע של כסף על גב מה יכול להחזיק בו לא יקנה המטבע ההוא וכי הכותב הרשאה לחבירו על 25 קרקע בארץ ישר' שאינו ירוע ואינו יכול להחזיק בו נעשה שליח ואינו קונה לֹא הְׁרֹּפְע ואשר שאלת ומה הפרש בין הכוֹתֹב מתנה דינרין ו.... ממונו לכותב מנכסיו או מכספו מה משתעבר לכל אחד דע" כי יש בניהם חלוֹהָ הֹקְרֹקְעוֹת והמט"ל והעבדים והזהב והכסף וכל דבר זולתי השטרות שאין נופן ממון הרי הין ..... בכלל לשון נכסים הקרקע והעבדים והזהב והכסף וכל המטלטלין ......

ואם יאמר .... כספי אינו לוקח אלא מדמי כספו חומצא לו כל

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Baba Kama, 117 a. <sup>2</sup> Comp. Rabbinovicz, ad loc., and 'Aruk, s.v. מרהובן <sup>3</sup> Comp. Baba Batra, 150 a–150 b.

(Verso.)

הכספים בלבד ומהם ראוי להשתלם הדינרין ת"מב ואשר שאלת ומה הפרש בין כותב מתנה ולא היה לו כלום ואחרי כן באו לידו והנם בידו לקונה ומכר והוריש וכבר הקדמנו כי הכותב לאחר לא יקנה מקבל מתנה אלא ממה שהיה למקנה בעת ההקנאה בלבד לפיכך אם לו 1 היה לו בעת ההקנאה כלום לא יקנה ואף על 5 פי שקנה נכסים אחרים והנם בידו וכל שכז אם קנה נכסים אחרי כז ומכרם והו' והורישם שאיז לו כתב 2 לו מתנה להשתלם מאומה והכלל הכולל את כל אלה הוא אשר הקדמנוהו ואמרנו כי בשטרי מתנות לא יכתבו דאיקני ואם יכתבו לא יועיל כלום לפי שאין אדם מקנה דבר שלא בא לרשותו אבל בשטרי חוב כותבין דאיקני וישתעבדו כל הנכסים שיקנה הלווה אחרי כז להשתלם מהז סם המלוה הלואתו ואו' אפילו קנה ומכר או הוריש יוציא מיד היורש ומיד הלוקח ת"מג וש"א היו מוחזקין בו שהוא בכור ואמר אביו על אחד וכול" כן אנו נורסין ° שלחו ליה בני אקרא דאנמא לשמיאל ילמרנו רב' היו מוחזקיו בו שהוא בכור ואמר אביו על אחד שהוא בכור מהו וכיון שנסתפק לו מר שמוא' ההלכה כרי' שאמר יכירנו לאחרים מיכן אמ' ר' יהודה נאמן אדם לומ' זה בני בכור וכשם שנאמו אדם לומ' זה בני בכור כד נאמ' לומ' זה בו גרושה ובו חלוצה או הלכה כרבנן דאמרי וחכמ' אומ' אנו נאמן שלח להו כותבין הרשאה זה לזה ואמרינן בשלמא לר' יהודה דאמ' אב נאמן הני דכת' יכיר ומסיע ליה קרא אילא לרבנו דאמרי אין נאמן למא לי יכיר פרקינו ארעתא דרבנו ואמרינו רבנו מוקמי ליה ליכיר דכת' קרא בצריך הכרה שאינו ידוע ולא מיחזק והאיי כיון דלא צריך 20 הכרה ומוחזקין בו שהוא בכור אין נאמן אביו לומר על זולתו שהוא בכור הדרין ואקשינו לרבנו אי בצריך הכרה למאי הילכתא אי אמרת למיתבא ליה פי שנים לא יהא אלא מתנה בעלמא אטו אחר מילא יהיב לי מתנה למה לי למיכתב יכיר ושנו רבנו אית הפרש ביו בכור למקבל מתנה ראילו מקבל מתנה לית ליה למישקל אלא בנכסים דעידן עדות דמתנה דקיימא לן אין אדם מקנה לחבירו דבר וער ערות וער מיביל למשקל מידי מן נכסים דנפלין לאב מן עת ערות וער נב שׂאינו ברשותו ⁴ ולא יכיל למשקל מידי מן נכסים דנפלין לאב מן עת מותו ואי לו בכור שקיל מנכסים שנפלו לאביו מעת הכרתו ועד עת מותו וֹיבֹיר צֹריֹכֹא לַר׳ מאיך דאמ׳ אדם מקנה לחב׳ דבר שלא בא לעולם כד הוי אב גוסם וֹאִינֹוֹ יבוֹל למיהב מתנה ובכור שקיל בנכסים שנפלו לו כשהוא גוסס ואף על גב ..... רבנן 6 הלכה כר' יהודה דקאמרינן 6 שלח ליה ר' אבא לרבי יוסף בר חיא 20 הֹאוֹמֹר עׁל הֹינוֹקׁ בין הבנים נאמן ור' יוחנן אמ' אין נאמן ומתרצינן האומ' על תינוק בֹּין הֹבֹנִים בֹבוֹר הֹוֹא נאמן כר' יהודה ור' יוחנן אמ' אין נאמן כרבנן וֹאמֹרינן הלכתא

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read אל. <sup>2</sup> Read הלהכותב. <sup>3</sup> Baba Batra, 127 a-b. <sup>4</sup> The expression used by the Gaon is not exact, he really meant רבר שאינו ברשיתו and not הבר שלא בא לעולם, which implies an entirely different principle of law.
<sup>5</sup> Read שלין בין עלין רבן. <sup>6</sup> Baba Batra, 128 b.

# XXXVIII.

Fragments 2760, MS. Heb. d. 48, fols. 11-12; and 2826, MS. Heb. d 63, fols. 62-73, Bodleian; Syr. Rabb. characters, 4to, paper. These two fragments are written in the same characters, on the same kind of paper, with the same ink, and the same number of lines to a page, and also the contents prove that they actually belong together. Fols. 62 and 63 of Fragment 2826 form a part of the Responsum on fols. 11, 12 of Fragment 2760, though there is a gap between the two parts. We shall first consider Fragment 2760, in connexion with fols. 62 and 63 of Fragment 2826, leaving fols. 64-73 of the latter fragment to be dealt with separately.

The fragment under examination contains fifty short explanations of the treatise Shabbat, the first of them of a passage on fol. 3 a, the last, on 57 a. Obviously the fragment is incomplete, possibly to the extent of a quire of two or three leaves, which must have covered the text of Shabbat between 8 b and 17 b. There is, of course. no telling whether the commentary did not run on after 57 a to the end of the treatise, as the last explanation preserved breaks off in the middle. Nearly all the comments are brief, and concern themselves mainly with linguistic points, giving special attention to the names of plants, animals, and similar things. The name of the author does not appear. It was probably mentioned at the beginning, which, it should be noted, is missing. The uniform style and character of the explanations leave no room for doubt that all of them were made by one and the same authority. The only clue to the authorship is

to be found in Responsum 23, which forms part of the collection in (No. 95), where it is ascribed to R. Natronai Gaon 1. In any event, it is certain that the author is one of the older Geonim, which may be inferred from the use of Persian expressions and also Aramaic expressions otherwise unknown. The importance of this fragment lies in the fact that the author of the Aruk made extensive use of it, as will be shown in analysing the separate paragraphs. It is interesting to note, that though he quotes more than thirty explanations contained in our Responsum, he yet does not mention the author, probably due to its having come into his hands as an anonymous Geonic document.

Remarks upon a selected number of the explanations follow below, and we begin with the second paragraph.

2. In this Responsum the Gaon explains the meaning of the term בר פחתי, which he justly brings into connexion with חום. He adds, that some read אם instead of יהם, which he asserts are synonymous words, יהן being used as in Num. xxiv. 17. Sifre Num. 85 has a bearing on this point. There ישר, "prince," is derived from האף, "end." Analogously, "ends," is taken by so early a Jewish authority as Targum Onkelos, as meaning "prince." The author of the 'Aruk, s.v., made use of cur Responsum , but the words הוהם בר רברבני הן, leaf 1, recto, line 10, must have been missing in his copy of it, wherefore he deviated from the Geonic explanation fact, neither the explanation of the 'Aruk nor the explanation of the Gaon is satisfactory. In the Aramaic of the Babylonian Talmud,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. also Rabbi Isaiah di Trani the Elder, המכריע, 31, who also ascribes it to Natronai Gaon.

 $<sup>^2</sup>$  Comp. the Assyrian  $\mathit{bel}\ \mathit{piḥati},\ \mathsf{which}\ \mathsf{corresponds}\ \mathsf{exactly}\ \mathsf{to}\ \mathsf{the}\ \mathsf{Talmudic}\ \mathsf{expression}.$ 

<sup>3</sup> Kohut, Introduction to his 'Aruk, p. 17, is mistaken in assuming that the 'Aruk has drawn upon the lexicographical work of Rabbi Zemah Gaon. The two authorities have different explanations of PADE.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> The words 'ובים בהלכה וכי are, however, not found in the editions and only in some of the MSS. of the 'Aruk, and are probably a later addition.

ה is often softened to א, so that מחתי and are only orthographic variations of the same word.

- 3. The explanation of פתיא appears literally in 'Aruk, s.v. Yet one fails to see, at first sight, how the Gaon happens upon it in dealing with the treatise Shabbat, where it does not occur. It cannot be assumed for a moment that he was led to it by the resemblance of the word to המסול The only acceptable hypothesis is that the passage in Shabbat, 4a, in the Gaon's text must have read [פתיא אוכמא, the first two words having been omitted from our text out of deference to Rabba. The strong expression מבתיא אוכמא is elsewhere 1 often employed by Rab Naḥman, the very one who is administering a rebuke to his disciple Rabba in the passage quoted.
- 4. The Gaon's explanation of טרסקל is also reproduced literally by the author of the 'Aruk, s.v., with the rather curious addition that מסקא is an expression of the "holy tongue," while in reality it is a word of Persian origin.
- 5. The explanation of ממיז is quoted, not only by the 'Aruk, s.v., but also by Albargeloni, in his ס' העתים, 301.
- 6. This Responsum is quoted, though in a somewhat shortened form, in 'Aruk, s.v. קד (5), ed. Kohut, III, 462.
- 8. The Gaon's explanation of מולת סתרים is found literally in the 'Aruk, s. v., with the addition of a copyist's error. Instead of the reading שאינו בחלמוד, it has שאינו בחלמוד, which of course cannot be correct. All authoritative Halakot must be based on the Talmud, if they are not found there explicitly. The most interesting information yielded by the Responsum is contained in the Gaon's statement about the use of the Talmud, showing that at so early a period as his time it was widespread.
  - 13. This Responsum appears in the 'Aruk, s. v. עססיות.
- 15. The 'Aruk does not contain this Responsum. On the other hand, it is quoted by Rashi, ad loc., who mentions

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pesahim, 88 a, and Megillah, 14 b; also Berakot, 50 a. Rabbi Saadia, in his newly discovered commentary on Berakot, explains it as a compliment!

a Geonic Responsum as his authority. As to the reading nr, comp. Rabbinovicz, ad loc., and 'Aruk, s. v. כר.

16. This Responsum is quoted by three authorities, by the 'Aruk, s.v. החל, by Rabbenu Hai Gaon on Kelim, XVI, 5, and by Rashi on Shabbat, 81 b, catchword ברפיםא Apparently, our Gaon must have written another Responsum upon the same subject, to which the words יכך פירשנו להם probably refer¹. A better reading would be וכבר ווstead of זכר.

17. This Responsum was known to the author of the 'Aruk, as can be seen from his definition of אואר, though his reading of it must have been essentially different from ours.

19. From what the Gaon says about אהונא, we may justly infer that his text of the Talmud differs from ours. It must have read ארבתא ואשתכח ארוא האוא , our texts reading אהונא סי אחונא אחונא.

20. The twentieth Responsum is literally quoted by the 'Aruk, s. v. שברא, and probably was known also to Rabbi Judah Albargeloni. The Arabic equivalent of שברא given by Albargeloni in his ס' העתים, 13, is the same as that appearing in our fragment.

ענותי, with which the Gaon explains אכמהא, is found nowhere in Jewish literature. However, there can be no doubt that it is identical with the Syriac there can be no doubt that it is identical with the Syriac "moss." It is to be noticed also that the Gaon reads אכמהא, not אוכמהא הול אוכמהא has nothing to do with אוכמהא, "black," but is only a different form of אנמא, "marsh land." אנמא would thus mean a growth in a pond or a marsh. In Hebrew, the word אנסמלא as used in Jer. li. 32, would furnish an interesting parallel, if the traditional meaning could be accepted without reservation.

22. There can be no doubt that the text of this Responsum is corrupt. It must read שמאי (שומי שומי שומי אומ' עוף ... וקיק שמן הו" שמן ורב יצחק ... אמר משחא דקוא, שמן וכו". The words שמן

<sup>1</sup> Comp., however, below, pp. 310 and 321.

משחא דקזא משר the Gaon's explanation of שלגרעיני צמר גפנים משחא דקזא are the Gaon's explanation of the משחא דקזא Responsum was known both to Rabbi Hai Gaon and the author of the 'Aruk, where its use is implied in what he says under קזא. Hai's reference to it occurs in a Responsum of his own reproduced in Albargeloni's מ' העתים '3, where the Arabic is quoted in so corrupt a form that it may not be superfluous to set it down here again  $^1$ :— קזא משרד (משרר) אלזין לים הוא איסם (אסים) וקאל פיה מן תקרם קולין אחד מנהמא אנה דהן יסתכרג (יסתררג) מן מא אלחמרה (דחמרה) ואלאכר (יאל אכר) קאל הו דהן יסתכרג (יסתררג) מן מא אלחמרה (דחמרה) צלוליבא אילני סרק (אילני סרק צלוליבא) אלכרואע.

The Hebrew translation of the above runs as follows:— קוא הזין רגשה ואינו שם [מקום], והראשונים אשר היו לפנינו נחלקו בפרושו אחד אמר שהוא שמן היוצא מן גרעיני צמר נפן והשני אמר שהוא שמן היוצא אלני סרק — ובערבי — אלכרואע.

- 23. The 'Aruk, s. v. צלוליבא, quotes the Responsum. Probably it was also known to Hai, as is shown by his Arabic Responsum quoted above.
- 24. This Responsum is nearly identical with that found in ה"ש, 233, where it forms part of a Responsum ascribed to Hai. But not much value can be attached to the superscriptions in the Responsa Collections, as is proved by the very next number, 234. Hai is given as its author as well, although it is beyond the peradventure of a doubt that it belongs to Rab Amram<sup>2</sup>. The 'Aruk, s. v. חרשובות, quotes the explanation of our Responsum from השובות. Comp. Alfasi, Shabbat, II, 1.

 $<sup>^{1}</sup>$  The words in parentheses are the readings of the העהים; comp. Harkavy, in הגרן, VI, 28.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. below, p. 316.

25. As to the recipe here given for making ink, comp. Löw, Aramäische Pflanzennamen, 199.

26. This Responsum is identical with that found in 2"n, 95, where it is ascribed to Rabbi Natronai Gaon 1. It contains the very interesting statement that in olden times Maftir was read at the afternoon service, as well as at the morning service, and that the custom fell into desuetude during a period of oppression by the Persians. The persecutions were directed with particular force against the study of the Law. Accordingly, the readings were restricted as much as possible; Maftir in the afternoon was dropped, and not reinstated after the pressure from without was removed. The persecution to which the Gaon refers is probably that of Mazdak 2. It is, however, very doubtful whether the Gaon's explanation of the change that took place in the reading of the Maftir is correct. From a Responsum by Hai, quoted by Rabbi Zerahiah Gerondi<sup>3</sup>, in his מאוד, on Shabbat, 21 b, we know that so recently as his own time, the eleventh century, Maftir was still recited in the afternoon among the Persian Jews. If the afternoon Maftir had actually been dropped by reason of persecutions in Persia, one would hardly expect to find the custom there at so late a day. all events, the statement of the Gaon as to the existence of the custom itself cannot be doubted, corroborated as it is, not only by Hai, but also by the Midrash Aggadat Bereshit, which is partly based on the prophetical lessons read in the afternoon 4. The author of this Midrash beyond a doubt lived somewhere in the neighbourhood of Constantinople, and flourished about the time of

<sup>1</sup> Comp. above, p. 49, a similar tradition regarding the קרושה, which makes both statements doubtful.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. above, p. 49; but see also, above, p. 217, and Halberstam in Kobak's *Jeschurun*, VI, 127-30.

<sup>3</sup> Comp. also Rabbi Isaiah di Trani the Elder, המכריע, 31; עמור, II, 45 d; ס', 271; and Müller, Mafteaḥ, 210.

<sup>\*</sup> These lessons may, of course, not have been Maftir; see the following page.

Hai. Thus we have a witness to the prevalence of the afternoon Maftir custom among European Jews as well as among the Persian Jews. In any event, there are traces left in all the rituals pointing to the fact that there was a time when lessons from the Prophets were read at the afternoon service, though not as Maftir. This assumption is the only one that enables us to explain the presence of the קרושא דסדרא in the afternoon service. From a Responsum by Rabbi Natronai (in the Geonic Collection, ed. Lyck, 90; n"v, 55; and Mahzor Vitry, p. 26) we know that the קרושא דסררא in the daily morning prayer had its origin in the custom of reading from the Prophets after the end of the service; this קרושא corresponding to the Maftir's Benedictions after the Prophetical lesson on Sabbaths and holidays. The קרושא דסדרא in the afternoon service, therefore, proves that a Prophetical lesson was read in the afternoon, only it was not read as Maftir with its customary Benedictions. This conjecture is abundantly confirmed by an old Responsum, quoted by Rabbi Judah Albargeloni 1, which explicitly mentions the custom of having a lesson from the Prophets on Sabbath afternoons, and reading it, not in connexion with the regular Pentateuch lesson, but at the beginning, before the service has started. The service at the conclusion of the Sabbath presents a development the reverse of what took place in the Sabbath afternoon service. While in the latter the Prophetical lesson was put at the beginning, in the former the reading from the Hagiographa 2 was pushed on to the end, where-

ים לתרום 'כ, p. 289, where, on line 25, בנביא should be read instead of בכתובי, as the context shows. בכתובי crept in on account of the use of the word in the previous line. On line 26, read בנביא instead of ...

<sup>2</sup> The custom at Nehardea originally was to read from the Hagiographa at the afternoon service, probably at the end. As to the expression מסקי כדרא, there can be no doubt that Rashi explains it correctly. It refers, not to Maftir, as some maintain, but to readings from the Hagiographa, independent of the Pentateuch lessons. Comp. Soferim, XIV, 4, which probably also refers to public readings from the Hagiographa. For other explanations see מכוים, and Friedmann in הטין, IV, 25.

- 28. This Responsum is given literally in the 'Aruk, s. v. תלא אילן, where the חשובות, Geonic Responsa, are referred to as the source.
- 30. Also this Responsum is quoted literally by the author of the 'Aruk, s. v. מלל, and probably was known to Hai, in whose commentary on Kelim, XXVIII, 7, הוה שובד שובה הקרב.
- 31-32. Of these two Responsa, the second is quoted literally in the 'Aruk, s. v. חרמום, and the first was probably made use of in the explanation of קדר (1); ed. Kohut, p. 767.
- 35. This Responsum, the end of which is missing, was probably known to the author of the 'Aruk, whose explanation of סרף (2) seems to have been taken from it.
- 39. A reference to this Responsum is found in the 'Aruk, s.v. מלבן.
- 41. It is interesting to notice that the 'Aruk, in making use of our Responsum, s. v. עד (7), substitutes the expressions
- 1 Originally they had readings from the Hagiographa for the people, later the readings were abolished, and a work from the Rabbinical literature by the scholars took its place. The same development occurred in the daily morning service; comp. Rabbi Natronai's Responsum quoted above.
- <sup>2</sup> There are many explanations for the reciting of קר' at various occasions, but they are all unsatisfactory; comp. Abudraham, ed. Warsaw, 67, 68, 96, and 138; and ארותו היים, I, 219.

in common use for the unique words מרוני, מרנים, and מרדני. The last term, though of Arabic origin, seems to have been used by Aramaic-speaking peoples. It occurs, for instance, in Syriac.

42. The explanation of בית צואר in our Responsum seems to be identical with that given by the 'Aruk, s. v., though, it must be admitted, Rabbi Nathan is not altogether clear in what he says on the subject. A noteworthy point in this Responsum is the use of the Persian גרובאן, juruban, for collar.

43 and 45. These two Responsa are quoted by the Aruk, s. v. אפתק and אך (7).

47. The explanation of עפר לבינתא is accepted by the 'Aruk, s. v., though a second explanation is there added.

48. The explanation of גלופקרין לכוספאריסטין, a jasmine mixture by bed-cover, is so odd that there can be no doubt of the corruptness of the text before us. The alternative is offered us either to read גלוקרטין, γλυκύβριζα, or, which is more probable, to assume that the Gaon was giving an explanation of the word גלופקרין осситтінд in the Talmud on the page next to that on which כוספאריסטין is found.

49. This Responsum is quoted literally by two authorities, by the 'Aruk, s. v. סלקוסתא, and by Rabbi Judah Albargeloni, העתים, p. 32.

Fols. 64-73, Fragment 2826, form a consecutive collection of fifty-one Responsa, by Rabbi Amram Gaon, with the exception of the first ten lines of fol. 64 a, which contain six disjointed Haggadic quotations, five of them from known sources, the sixth not found in existing Midrashic literature. The fragment is unique in the earlier Geonic Responsa literature in giving, not only the name of the Geonic authority to whom questions about certain difficulties were addressed, and the name of the questioner to whom the Responsa

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The form ג'וסקרין is not improbable. Comp. Krauss, Griechische und lateinische Lehnwörter, I, 114.

were sent, but also the exact date when they were written. or, rather, when the letter of inquiry was received 1. The month of the date is Adar, corroborating the statement. hitherto resting upon the unsupported authority of Rabbi Nathan ha-Babli 2, that the Kallah of Adar was the occasion on which the Geonim submitted the questions addressed to them from the outside to the prominent members of the Academies. At all events, our Responsum testifies to the prevalence of the custom a century and a half before Rabbi Nathan's day. The year 169 of the Seleucidean era (=857 c. E.) is also of importance, settling, as it does, the date of the beginning of Rabbi Amram's Gaonate, which some scholars set at a considerable number of years later 3. It is possible that our Responsum contained an allusion to the recent death of the Gaon's predecessor, running somewhat like this: שאף על פי שגרמו עונות ונסתלק מר רב נטרונאי גאון זכרו לברכה בכל זאת לא פסקה תורה מישיבתנו. The date is confirmed by Rabbi Isaac ben Abba Mari, who, in his עמור, II, 30 a, refers to a Collection of Responsa by Rabbi Amram handed down in the presence of the Ab Bet Din and the prominent members of the Academy in the year 1694, and the analysis of the separate Responsa will demonstrate that the עמוד has our collection in mind.

The introduction to the collection is couched in practically

 $<sup>^{\</sup>rm 1}$ אמיאן on leaf 5, recto, line  $\rm II$ , may mean "submitted" in the Academy for discussion.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> For the time of Sherira, comp. עמור, I, 53a: ונהב רבינו שרוירא הכא אית , I, 53a: ארר שנת ר"פד עמקינן [l. אתי א]. The text is somewhat corrupt, after מסקינן the name of the Talmudical treatise or chapter is left out which was studied in the Academy in the month of ארר ר"פד.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Comp. Müller, Mafteah, Amram, note 3; Halevy, Dorot ha-Rishonim, III, 245-6; and Halberstam, in Kobak's Jeschurun, V, 138, where the date 1208 is incorrect; the Parma MS., from which it is copied, probably has 1298.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> The text of the משר needs to be emended; read (בתשובת) בחשו" (בתשוב בית דין מוכתבה בפני אב בית דין מוכתבה בפני אב בית דין אב ה"ד, and comp. ibid., 32 a, where, however, י" is a copyist's error for אב ב"ד the MS. of the משר in the Sulzberger Collection of the Jewish Theological Seminary of America reads in the first passage quoted בישיבת בית ה"ב בית דין Müller, Mafteah, 125 (כדו), reads בית דין, but, as the parallel passage shows, דין is the correct reading.

the same phraseology as that used by Rab Amram at the beginning of his Seder, and also of a Responsum of his quoted in the Geonic Collection, ed. Lyck, No. 56. The designation of Rabbi Zemah as Ab Bet Din, while in the Responsum in the Lyck collection referred to he is described as Dayyana de Baba, is independent proof, in addition to all the other indications we possess 1, of the identity of these two offices. It cannot be determined with certainty which Rabbi Zemah is meant. Probably it is the one who became the Gaon of Sura eight years after the death of Rab Amram 2.

The greater part of the collection consists of Responsa dealing with questions connected with ה'ציצית. They all, with the exception of a very few, were known to Rabbi Isaac ben Abba Mari, and he made use of them in his quoting them on the authority of Rab Amram. There can be no doubt, however, that also the few not relating to ציצית originated with Rab Amram; some of them, indeed, are ascribed to him elsewhere. Apparently, the copy of our collection in the hands of the author of the עטור was not so complete as the Genizah copy, as he fails to refer to Rab Amram in a number of cases on which the Gaon's

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. Sherira's Letter, p. 38, lines 12 and 15; Harkavy, Studien und Mitheilungen, III, note 124, and Brüll, Jahrbücher, II, 35, note 42.

<sup>2</sup> With regard to this Rabbi Zemah, comp. Müller, Mafleah, 140 (8); Lazarus, Die Häupter der Vertriebenen, pp. 177-8, 180; Büchler, in Revue des études juives, L, 158; and Epstein, מאמר על ספר ה"ג, end. My reason for identifying Rabbi Zemah ha-Bet Din with Rabbi Zemah ben Hayyim is that it seems very improbable to me that the Gaon would refer in a Responsum to the Ab Bet Din at the court of the Exilarch. The relations between the Gaonate and the Exilarchate were never of so intimate a character as to make the other assumption acceptable. The only Responsum by Zemah ben Solomon, the Ab Bet Din at the court of the Exilarchate, preserved to us (comp. Dukes, Ben Chananjah, IV, 141), was probably written at a time when the office of Gaon was vacant, possibly after Rabbi Hilai of Sura. Oddly enough, Epstein refers to Rab Amram's Responsum, Geonic Collection, ed. Lyck, 56, as quoting the Ab Bet Din Zemah ben Solomon, at the same time remarking upon the strangeness of the fact, when in reality Rab Amram writes Rabbi Zemah simply.

opinion might have been derived from the MS. now under examination. Comp., for instance, II, 32 c, concerning בעלת ibid., concerning; כלי קופסא ; 32 d, concerning בעלת אמתה של , and 46 c, explaining the Talmudic passage, אמתה של תורה. Müller, Mafteah, 125 (מ"ה), quotes a decision by Rab Amram on the subject of ציצית from the not found in our fragment. But this is due to a slip. The words of the עמרם ריש מתיבתא בתשובותיו כ"כ, 30 c, ורב עמרם ריש מתיבתא בתשובותיו, do not refer to the preceding sentence (ד' קשרים), but are the beginning of a separate statement, a quotation of Rab Amram's Responsum (III) in our fragment. Müller's next Responsum (""") also calls for a word of explanation. is by Rab Amram, on the same subject of ציצית. and Müller quotes it from the עטור (p. 32 b) without realizing that it is found in the Seder (5a). Rabbi Abraham ben Isaac, of Lunel, a compatriot of the author of the you. and a contemporary of his as well, quotes the same Responsum in his Eshkol, II, 98, and gives the source correctly. And still again, Müller (p. 124, 8") goes astray in a similar manner. He failed to notice that the Responsum by Rab Amram referred to by Rabbi Aaron of Lunel in his ארחות ח"א, 32 c (ה), also goes back to the Seder (30 b).

An abstract of nearly all the Responsa bearing on ציציה is given in ב"ה, 70, Rab Amram being named as the authority. It is noteworthy that the order of the Responsa in ב"ה coincides with the order in our fragment, so that there can be no doubt that the two go back to the same document as their original. Though the Responsa under examination are in the form of a commentary on the fourth chapter of Menahot, the Talmudic passage concerning itself with עיציה, they nevertheless present a genuine, if primitive, attempt at codification. This is the reason why the order of the Responsa does not agree strictly with the sequence of the passages explained as they occur in the Talmud.

1. The first Responsum consists of a lengthy explanation of the Talmudic passage Menahot, 103 b, concerning the

size of the meal offering. The Responsum contains nothing new, but one reading of the text by the Gaon is worth noting: שאל לעילא, a reading preferable to the one in our texts, which themselves offer the same reading in Shabbat, 30 a. On the other hand, the MS. as written presents a point of very great interest. In the Biblical verses quoted in our Responsum<sup>1</sup>, there are never more than two words written out; the rest of the words of the verse are merely indicated by means of their initial letters. This abbreviated system is not an expedient of economy, as might be supposed at first sight. To save space and time, the scribes resort to 'un and 'un. true explanation goes back to the old ordinance in both Talmudim, Babli, Gittin, 6 b, and Yer., Megillah, III, 74 a, forbidding the writing of more than two consecutive words in a Biblical citation without שרטוט. To escape from the necessity of observing, in very early times, the Shirtut, or the נקוד, which was substituted for it in Geonic times 2, the scribes invented the system of abbreviations, to be applied to all the words of a verse after the second. As this ordinance regarding the writing of Scriptural sentences fell into desuetude 3, we are justified in assuming, that if our fragment is not a copy made directly from the original, it is at least not far removed in age from it, and in any event was made by a conscientious scribe.

2. In the second Responsum, a view of far-reaching importance is preserved for us, regarding the authoritative character of the Tannaitic sources not embodied in the Talmud. The Gaon maintains that the opinions of the Tosefta and the Tannaitic Halakic Midrashim are valid only if they are supported by Talmudic views, or at least are not contradicted by Talmudic statements 4.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. also Responsum XVII.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. מ"ש, 39; ל"ל, 46; אשכל, II, 43; and הס"ה, in J. Q. R., IX, 687.

<sup>3</sup> Comp. Tosafot, Menahot, 32 b, top.

<sup>4</sup> About the meaning of the words אילא רבר קצוב הוא ולא כיסוים הוא, leaf 6, recto, line 10, there can be no doubt. The Gaon maintains that a statement found in Tannaitic sources not embodied in the Talmud, is neither

In any other case, they have no standing. His argument runs as follows: As the Amoraim repeatedly pronounce against statements in the Mishnah, by far the most commanding work of the Tannaim, as being merely the opinions of individuals, how much less can the other Tannaitic sources lay claim to undisputed authority? The general argument is sound, but the proofs adduced in detail seem unfortunately to be based on an inaccurate use of Talmudic sources. While the Gaon's contention, that certain Mishnayyot are declared by the Talmud to be individual opinions, is correct, yet, to my knowledge, the expressions מתנ' מני בית and מתנ' יחידאה היא do not actually occur in the Talmud. It is true that the latter expression is found in one MS, of the Talmud, Moëd Katon, 19a, only it refers there, not to a Mishnah, but to a Baraita. It will not do to suppose that the Gaon did not have the intention of making a literal quotation from the Talmud, for in that case the expression מתנ' מני ר' עקיבא would be a useless

decisive nor authoritative, in the sense of being an accepted, settled view. In his résumé, the Gaon uses the synonymous expression מילהא פביקתא, just as the Yerushalmi, Berakot, V, 8a, uses הלכות קצובות for the term in the Babli, ibid., 31 a, הלכה פסוקה (Bacher mentions neither of these technical terms in his Terminologie). As to the use of arm as a synonym with gran, comp. Rabbenu Hai's Responsum, quoted in the Eshkol, II, 49. where he employs exactly the same expression in characterizing the Yerushalmi: דבר זה אינו מסרים. Friedmann, in his Introduction to the Mekilta, p. 48, misled by the false reading of Azulai's text of the Seder Tannaim we-Amoraim, and misunderstanding the exact meaning of the terms מקוים and מקוים, forces an entirely foreign notion into the text. The expression קצובית is hardly borrowed from the Palestinians, as Epstein, l. c., 64, maintains. True, it does not occur in the Babylonian Talmud. is in the same case; it is found in the Yerushalmi, but not in the Babli, yet no one would assert that the Babylonians went to Palestine for it. Comp. רבר קצוב, quoted from מנהיג in מנהיג, 60.

It may be of interest to call attention, by the way, to a passage in Harkavy, Geonic Responsa, 396, bearing on בו in the Responsum by Rabbenu Hai, which baffled the editor of the Eshkol. We learn from it that a case of בו was decided differently in Palestine and in Babylonia. The שמי שמי מנדה mentioned by Harkavy in another passage, immediately preceding the one under discussion, is by no means so new as he would have us believe, seeing that it occurs three times in the Yerushalmi, Berakot, II, 4 b, and parallel passages. Comp. Müller, מ"ח, 32.

repetition of מתנ' יחיראה היא. Some of the sources containing the present Responsum, to be quoted later on, do, indeed, give different readings of this passage, and though they do not rid us of the difficulty pointed out above, yet the very variations go to show that we have, to say the least, an incorrect copy of the Responsum before us, so far as these readings go. The most acceptable solution would be to assume that the expression מתנ' מנ' ה' עקיבא הוא an old gloss explaining מתנ' חור' יחיראה היא, which has crept into the text of the Responsum. This would in part do away with the difficulty.

Our Responsum has a rather interesting literary history. The greater part of it, to begin with, was incorporated in the oldest methodology of the Talmud, known as the Seder Tannaim we-Amoraim, which has come down to us in as many as six versions. That our Responsum is the primary source, and not the MID, is proved by the faulty readings occurring identically in all the versions. We must guard ourselves against ascribing the Seder Tannaim we-Amoraim to Rab Amram. Any desire to do so would be nullified by the fact that this Gaon is on record with views diametrically opposed to some expressed in the book. The Gaon, in six cases, decides with Bet Shammai against Bet Hillel (Seder Rab Amram, 5a; and comp. also Responsum 18 of our frag-

ימד לחכמים in his ימד לחכמים; the second and third by Luzzatto according to two MSS. (Prague, 1858), reprinted from כרם חמר, it is fourth version in Filipowski's edition of the ימדמין; the fifth in Graetz, Einleitung in den Talmud (Breslau, 1871), and the sixth from the famous Munich MS. of the Talmud, by Taussig, ביות שלום; comp. also Steinschneider, Geschichtsliteratur, 12-14, and Nachtrag, 173.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Notice, for instance, the reading 'ר ' הונא 'ה' ' instead of 'ה 'ת', the author of the אמר מבר also had the false reading in his text of the אמר. Rabbi Amram in his Responsum speaks only of אחר, meaning by it the Tannaitic Midrashim to Exodus, Numbers, and Deuteronomy, which is explained in the text of מה" שו שם מה" שו אול אורות בעוד לי מבולות הול 'גרולות הול 'גרולות הול 'נכילהא וספר לי מבר אול הול (Nedarim, 36 b, end), we find the use of חבר for all the Tannaitic Midrashim except Sifra. Comp. Rashi in אורי הוהיר ווהיר הוהיר הוהי

ment), while the Seder Tannaim we-Amoraim decides thus in a single case.

The author of the עמור knew our Responsum both from the Seder Tannaim we-Amoraim and from the Rab Amram Collection. Müller, in his Mafteah, p. 124 (2"1), נרב עמרם בחשובותיו completely misunderstood the expression סדר המשנה, with which the עמור, II, 34 c, introduces a quotation from our Responsum. The expression can be taken to mean only that the Responsum is found with Rab Amram and also in the Seder ha-Mishnah, which is the designation commonly used for the first part of the Seder Tannaim we-Amoraim. A MS. of the עטור in the Sulzberger Collection of the Jewish Theological Seminary of America, formerly in the possession of Halberstam, reads thus: בחשובות וסדר המשנה. The printed text goes back to בחשובתו וסדר המשנה, which there can be no doubt is the correct reading.

This Responsum seems to form the introduction to the Responsa that follow dealing with ציצית, it being a question of ציצית that affords the Gaon the opportunity to enunciate, and at the same time apply practically, his theory regarding the relation of the Tannaitic sources to the Amoraim. ה"ה, 70, contains nothing of the Gaon's theory as to the authoritativeness of the Tannaitic sources, but it illustrates his practical use of it as applied to ציצית. practical decision again appears in n"w, 1591, where a number of regulations are given bearing on ציצית.

3. The third Responsum is quoted in the עמור, II, 30 c, and n''w, 159. The author of the Eshkol, II, 97, also refers to it as בתשובה לנאון. It probably reached him as an anonymous Responsum. The last sentence quoted in the Eshkol, 'וקשר התחתון וכו', which has no meaning, is an abstract of Responsum 17 in our fragment, which probably

<sup>1</sup> The superscription אים שלים ו"ל refers only to the first part of that Responsum; from בל ומן to the end abstracts from several Responsa in our fragment are given.

followed the third Responsum in the MS. at the disposal of the author of the *Eshkol*.

- 4. Abstracts of this Responsum are found in the עטור, II, 30 b, and in the 'Aruk, s. v. גרד (4), in the latter source without any mention of Rab Amram.
- 5. The עמור does not quote this Responsum explicitly, but perhaps it is referred to in the words בחשו' הגאון, on p. 31 a. If the conjecture is correct, we are forced to assume that the author had a text differing from ours. ב"ש" and ה"ש", ll. cc., both have abstracts of the Responsum.
- 6. The Gaon's decision, that the ציצית may not be attached by a Gentile, is found in the עטור, 34 b, and in ה"ם, l. c.
- 7-8. Neither of these two Responsa is referred to in the אָטור, and even אָמוֹה has an abstract of the first only. It seems that at the time these abstracts were made, custom had already declared against attaching ציצית to shrouds. Therefore the epitomizer neglected the Gaon's opposing view.
- 9. The explanation of *Menahot*, 41 b, is highly interesting, as it is based on a reading essentially different from ours. The author of the עמור, 33 c, who noticed the difference between our Talmudic text and the text before the Gaon, ב"ח, l.c., reproduces of the Responsum only so much as bears upon the practical question dealt with; the explanation of the Talmudic text is not referred to.
- 10. The Gaon explains לאלנג by Persian and Arabic equivalents. There can be no doubt that לאלנג should be read לאלנג 2, the Persian word for lilac. Comp. Dozy et Engelmann, Glossaire, p. 297; and Löw, Aramäische Pflanzennamen, p. 348. The 'Aruk's explanation of אינדקו as אינדקו does not differ from that given by the Gaon.
- וו. In discussing the length of ציציה, the Gaon mentions the fact that in his time as many as one hundred myrtle branches were used on Sukkot. This statement seems to

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. Tur, Yoreh Deäh, 351, and Naḥmanides, Torat ha-Adam, 32 a et seq.

<sup>2;</sup> and 1 can hardly be distinguished in the MS.

contradict Responsum 189 in ב"ה, ascribed to Rab Amram. The latter source gives sixty-eight as the number of myrtle branches commonly used. It is probable, however, that the Responsum in ב"ה does not belong to Rab Amram, but rather to Rabbi Natronai, to whom a very similar Responsum is attributed in ה"ש, 312. Comp. שבה"ל, 322-3.

12. It is rather surprising that the ממור the number of myrtle branches.

- 12. It is rather surprising that the עמור, though it discusses the subject of our Responsum in detail, has no reference whatsoever to it. ב"ח, l.c., and ח"ש, 159, both
- have abstracts of the Responsum.
- 13. The meaning of this Responsum is doubtful. expression וכבר פרשנו may be explained by וכבר פרשנו, referring to a Responsum in which the Hebrew and Arabic equivalents of מצרקי were actually given. But there is a more probable explanation, which applies also to the other passages in which the expression occurs in our fragment 1. It seems fairly certain that the Geonim were in the habit of keeping copies of the Responsa they sent out. When the replies to questions were simple, or in their opinion not worth recording, it may be assumed that they merely noted the fact that an answer had been dispatched, without taking the trouble to keep an exact copy of the wording, or even an indication of the character and trend. assumption would explain the last sentence in Responsum 38, where a passage from the Talmud is quoted without the explanation. Obviously, the Gaon meant merely to record the fact that the passage had been expounded for the benefit of his correspondent, without considering it necessary to set down the explanation, which he may have regarded as self-evident.
- 14. This Responsum is quoted not only in the עמור, 33 b, and in ה"ם, l.c., but also in ת"ש, end of 159, and Eshkol, II, 102. The fragment enables us to correct a mistake

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cemp. p. 320, line 19, and p. 321, line 9. The explanation in the text will not do for p. 321, as we have a number of explanations which are of a very simple nature in the Responsa preceding and following it.

which crept into this Responsum. The last two words read ראב , instead of which, by an error of some scribe, n"ש has the reading 'חשב' חפור. This corrupt reading antedated the Eshkol, which found it necessary to explain it by a whole sentence, so interwoven with the text of the Responsum that it cannot be distinguished as a foreign addition, and yet so foreign to the original meaning of the Gaon that it actually contradicts his conception of the subject treated.

- 15. The fifteenth Responsum is found in the עמור, 29 b, end, and ה"ם, l. c.
- 16. Also this Responsum is found in the עטור, 31 b, and ב"ח, l.c., and besides, as noticed above 1, it occurs in the Eshkol joined to another Responsum.
- 17. This Responsum is found only in א"ה, l.c., not in the עמור.
- 18. This Responsum contains Rab Amram's famous decision concerning סדין בציצית, quoted by many of the old authorities. Comp. Eshkol, II, 98 (where it is given anonymously); Rabbi Zerahiah Gerondi, in his מאור, on Shabbat, 25 b; and עמור, 32a. It is found also in ה"ם, l. c. Rab Amram refers to his view upon this subject in his Seder, 5a, and it is not to our Responsum, but to this passage in the Seder to which the three authorities just mentioned go back. The author of the Eshkol and Rabbi Zerahiah Gerondi give the Seder explicitly as their source. for the עמור, 32 b, though the author refers to a Responsum of Rab Amram, the text shows that it is the Responsum as incorporated in the Seder. In accordance with this, Müller, Mafteah, 125 (1"D), should have referred to the Seder instead of the עמור By ב"ם (74) another Responsum dealing with the same question is ascribed to Rab Amram, but as the style militates against his authorship of it, we are inclined to accept Hai as the author, in agreement with the Eshkol, II, 96, corroborated by the manuscript reading of the עטור.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. pp. 308-9.

32 a. The latter reads דיליה instead of דיני. For a complete understanding, it should be noted that the words יבוי are quoted by Hai from an earlier Responsum by a Gaon of Sura, whose name was omitted, probably by a copyist's error.

19. The עטור, 32 b, in quoting this Responsum, does not name Rab Amram as the author, but as it follows immediately upon the quotation from the Seder discussed in the previous section, we are justified in inferring that the name of the authority given is meant to apply to both Responsa. This is probably the reason the expression is used here as well as in connexion with the

Responsum quoted from the Seder.

20. The twentieth Responsum is found not only in ב"ה, l.c., but also in Eshkol, II, 96. In the latter it is quoted anonymously, and Müller, Mafteah, 218 (משבי), misled by the expression לנאון, ascribes it to Rabbenu Hai, while it agrees verbatim with the Responsum in our fragment. Attention should be called to the fact that as quoted in ב"ה and Eshkol, the Responsum contains a definition of not found in our fragment. It is probably a later addition. It is true, however, that the view underlying the definition, here ascribed to Rab Amram, was held by Sar Shalom; comp. "ה, 70. Rabbi Judah Albargeloni, in his העתים ב"ה, 306, quotes an anonymous Responsum very similar to ours as given in ב"ה and in Eshkol.

21. Though the present Responsum does not deal with איניה, yet it stands in close relation with the previous one, both occupying themselves with the question of carrying on the Sabbath. As to the subject-matter, comp. Geonic Collection, ed. Coronel, 84. The Geonic origin of this Responsum, it should be said, is doubted by Müller, Mafteah, Introduction, 31 (7"5).

The twenty-first Responsum concludes the collection on ציצית. The rest of the fragment deals with miscellaneous subjects. The greater number of those that follow relate to Pesah, Hanukkah, and Purim.

- 22. The twenty-second, the first of the new series, treats of a case of איסור והתר. An abstract of it is found in ב"ם, 44, so brief that it is open to misconstruction. real meaning could only be conjectured, which Müller did correctly, as we now see from our fragment. Rashi. Pardes, 32 a, probably made use of our Responsum. Comp. also, above, p. 92, and Müller, זית חכמי צרפת ולותיר, 71. The author of the עטור seems not to have known the Responsum under consideration, as appears from what he says upon the subject it treats of, in his work, II, 7a; in fact, he appears to have known none of those that follow in our fragment. As, on the other hand, the עטור quotes practically all the Responsa on גיצית, it would seem that our fragment is not a unit, but rather a compilation of Responsa by Rab Amram, given on various occasions and on various subjects.
- 23. This Responsum is found in a"a, 86, and in better shape than in our fragment.
- 24. The seven Responsa beginning with the twenty-fourth concern themselves with אום 'ה. The first of them appears in shortened form in נמ"כ, 110, where, not שמכר but שמכר should be read, with MS. Parma and our fragment. Parts of our Responsum are quoted also by Ibn Gajat, ש"ש, II, 83; and עמור, II, 50 c. In Müller, Mafteak, 126, nos. "ש are parts of the same Responsum, as our fragment now enables us to discern.
  - 25. This Responsum is quoted by Ibn Gajat, l.c., 96.
- 26. The Geonim Sherira, in ה"ש, 96, and ב"ה, 164, and Hai, in ה"ש, 269, seem to have made use of our Responsum, at least so far as the etymological explanation of גלש is concerned. As to the subject-matter, Rab Amram has a far more lenient view. He maintains that מצה prepared by מצה מצוה may not be used for מצה מצוה, while Sherira and Hai prohibited it.
- 29. The twenty-ninth Responsum is found in מ"מ, 110, and is quoted by some of the older authorities. Comp. Müller, in his note 30. Dealing with the question of מצה

prepared by a Samaritan, and whether its use is permitted or prohibited, this Responsum, one of only two in the whole of the Geonic literature making reference to the relations between the Jews and the Samaritans, is of peculiar interest. Rab Amram's view agrees with that of Rabbi Jehudai Gaon, in n''v, 272. Curiously enough, the only other decision regarding Samaritan relations is by the same Rabbi Jehudai Gaon. See Müller, Mafteah, 69 (1").

31-32. These Responsa, though they do not treat of not, yet have a degree of connexion with the previous ones, in that they, like them, are based on passages in the treatise *Pesaķim*.

The explanation of פוטיתא is the source for the Geonic tradition given in the 'Aruk, s. v.

34. Müller, Mafteah, 124 (א"), quotes a similar decision by Rab Amram from the ארחות היים of Rabbi Aaron of Lunel, 34 c (ה"), but the contents in the latter source show plainly that it is not considering the matter discussed in the Responsum in our fragment. He has reference to Rab Amram's opinion on the washing of the hands before reciting the grace after meals given in the edition of the Seder, 39 b, and in the MSS. of the Seder. Comp. Dr. A. Marx, Untersuchungen zum Seder des Gaon Rab Amram, p. 7.

Attention should be called to two points of interest. In Berakot, 42 a, the Gaon reads רב אתי, the reading of the Munich MS. also. This does away with the conjecture made by Isaac Halevy, in his Dorot ha-Rishonim, II, 183, who corrects הב אתי דב אתי הם דב אתי הו four passages in the Jerusalem Talmud¹, not knowing that the former name אתי occurs in Zacuto's Yoḥasin, s.v., as well as in the Munich MS. of the Babylonian Talmud. As to the origin of the name, nothing can be said with certainty.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ratner, אהבה צין, Ma'aserot, 122; a Genizah fragment of Yer., Kiddushin, I, 61 c, and the Vat. MS. of Ma'as. read אחר and not מב"הל; אחר, 28, has אחר.

It may be connected with the Biblical names אירי, אחר, אישי, and האימי, and no less with ישי, which is spelled also אישי, if it is derived from יש, Aramaic אחי. It is true that the name ישי appears in Aramaicized form as ישי, or in its lengthened form, אישין. The explanation of אשין as an abbreviation of אשר is untenable. Comp. Rivista Isr., V, 11.

The second point of interest in our Responsum is connected with the expression רבנן רסיומא. As the context shows, the Gaon meant by this the latest redactors of the Talmud, practically the same as Saboraim. In a Responsum by Sherira, found in Harkavy, 138 (also ממ"מ, 143), אמ"ם is used in the same sense, though it must be admitted that the Responsum as a whole is rather unclear 2. From other passages it appears that the מיומא מיי מיים א were tutors, "coaches," agreeing with מיים, "to repeat," as used in Baba Kama, 117, and Baba Batra, 22 a. In modern Yeshibot, the corresponding office is performed by the מוור בחור אווים.

35. An abstract of the thirty-fifth Responsum occurs in פּת"ח, 185, and in full it is given by Rabbi Judah Albargeloni, in his אמרים ל- 277. The Gaon's explanation is very attractive; it completely establishes the connexion between the two statements of the Talmud in Megillah, 32 a. The Responsum shows that the Gaon, like Rashi and the Tosafists, takes ערום as descriptive of חורה, and not, with Maimonides ל- חורה, האוח, as the case

<sup>1</sup> Comp. Harkavy, 365 and 417; אשכול, II, 37, רב מר אשי, who is identical with ישי in Harkavy; and the name יהיאל, for ישי, in 'Erubin, 12 a, end.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The explanation given by Ḥazan, איי הים, 108 a, is certainly wrong.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Comp. Halberstam in Kobak's Jeschurun, V, 136-40; and the Genizal fragment published by Cowley in the J. Q. R., XVIII, 404. Halberstam is, however, mistaken in reading מיני instead of יקימי in Responsa, ed. Lyck, 56. The ב' מרא קמא are the ב' ב' דרא קמא As to the grammatical form, comp. above, p. 98, note 1.

<sup>4</sup> Comp. Rabbinovicz, Variae Lect., Megillah, end, where this Responsum was printed before the r"D was published.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Comp. בני בניכין in the Wilna edition of the ד, where attention is called to this view of Maimonides, and reference is made to Rabbi Manasseh Ilier. It is very strange that Schwarz, Mishneh Thorah, 83, note 3, does not mention the remark by the author of בני בניכין:

may be. The view of the former is corroborated by Yer., Shabbat, XVI, 15 c, line 13 (from below), which assumes the prohibition not to touch the scroll unless it is covered.

36. Here, as well as in 5"n, 190, this Responsum is incomplete. In our fragment, the sentence explaining

is missing, and in ה"פ that explaining סירוסין.

37. The Gaon's explanation of אמתה differs from that of all other authorities. Comp. Rabbenu Hai, מ"ע, 204¹; 'Aruk, s. v.; Rashi, ad loc.; and Tosafot, on Menakot, 32 b, catchword הא מורידין. The only authority that quotes Rab Amram's explanation is Rabbi Isaiah di Trani the Elder, in his המכריע.

- 38. In explaining the passage in *Shabbat*, 23 b, the Gaon quotes a סימן which does not occur in our text of the Talmud, and which I find myself able to interpret only partly: כנבה נמי סלקה stands for כנבה נמי סלקה.
- 39. This Responsum is nearly identical with Responsum 24, on fol. 62 b of our fragment. It proves that the tradition with regard to הרכורי is well authenticated, and finds corroboration in the Assyrian naramdu, meaning a certain kind of wood.
- 40. The fortieth Responsum is ascribed to Sar Shalom Gaon in 5"n, 132, while in n"w, 233-4, the three Responsa last enumerated are found in somewhat modified form with Rabbenu Hai as the author.
- 41. The lenient view of the Gaon with regard to beer manufactured by Gentiles is rather extraordinary, opposing, as it does, the view accepted by all the codifiers.
- 43. The Gaon's explanation of יוחסין is very interesting, especially his rationalistic view regarding דרשא דמאצל לאצל.
- 44. The explanation of as meaning the "height of power" is well worthy of consideration, notwithstanding

<sup>1</sup> This Responsum by Rabbenu Hai is quoted by many of the earlier authorities, comp. אשכול, II, 46 c; אשכול, II, 40; and Meïri on Megillah, 16 b. Auerbach, the editor of the אשכול, tries in vain to explain his text, not knowing that the Responsum as given in ה"ש, 204, as well as in Meïri, is self-explanatory.

the fact that Rashi as well as the 'Aruk define it differently.

47. This Responsum is quoted by Ibn Gajat, ש"ש, I, 21, end.

50. In explaining the passage Yoma, 20b, the Gaon quotes the first Mishnah of the fifth chapter of Shekalim in a reading different in many points from the printed text, and agreeing with the MSS. and with ed. Lowe. The student should note especially that the Gaon in his text did not have the identification of Pethahiah with Mordecai. It was put in between the lines by the copyist. Mishnah, ed. Lowe, agrees with the reading of the Gaon, and there can be no doubt that it is the correct reading. Also the name ארוא is to be noted instead of ארוא, and comp. Tosefta, Yebamot, end, where the name

51. The last Responsum throws new light on the Responsum in א"ג, 110, found also in the Geonic Collection, ed. Lyck, 15. In the latter two, the reading must be adopted, instead of חדודו or הדודו, as the Geonic explana-

tion is based on הר, mountain.

# (Leaf 1, recto.)

עד דעקר ליה לחפץ מרש' היחיד ומנח ליה ברש' הרבים וקא באעי מיניה רב מרבי הטעינו חבירו אוכלין ומשקין והוצ' לחרו מהו: כאיזצד היה עומד ברשות היחיד ובא חבירו ונתן בידו אוכל ומש' ויצא לחוץ חיב אולא: ביון דנפק ליה האי מוציא כשהו טעון בעוקר חפין ממקמו דאמי וחיב או דילמא כיון דלא עקר 5 חפין הוא ממקמו כי דקתאני<sup>2</sup> פשט העני את ידו לפנים ונטל בעל הבית מתוכה או שנתן לתוכה והוציא שניהם פטור אמל חיב ואינו דומה לידו מאי טעמ' ידו בתר גופו גדירא <sup>3</sup> וגופו מינד ו ניד: בר פחתי בר דברבני דכתי' והפחות הראשנים: ים רבנן דגרסין בר פאתי והם בר רברבני הוי דכת' מחין פתי זס פתיא אוכמא טפיח כי דאמ' במומין אילו 6 שחור אל ישא שחורה מפני שיוצא מיהו? מפיח ומאי קרי ליה פתיא אוכמא שהיה קצר ושחור ויש לו שם אחיר קרויה דתנן אבן שבקרויא: ים מרסקל <sup>9</sup> טיריאנא ויש לו שם אחיר טיסקא: סטיו <sup>10</sup> בין IV, V הרבים הוא דקאמ' חסטיו לפנים סטיו ועומר ברש' הרבים וכברמלית הו דתניא 12 אבל ים ובקעה האסטונית והברמלית: חיפופי 13 פליגי ר' אליעזר ורבנן בצידי רשות הרבים רבנן אמרי כיון דלא רגילין רבים לסגויי אילא באמצע הדרך ולא דחקין נפשיתון לסנויי עים הכתלים לא כרשות הרבים דאמו 20 ור' אליעור אמ' לך כיון דומנין דדחקין רבים ומהלבין עים הכתלים הילכך כרשות הרבים דאמו וקאמר אומר 14 דאמ' ר' אליעזר צידי רשות הרבים כרשות הרבים דאמו הני מילי היכא דליכא חיפופי

11 Pesahim, 13 b; our texts read יפנים מסמיו.

<sup>1</sup> Shabbat, 3 a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Shabbat, Mishnah, I, 1; Gemara, ibid., 2a.

<sup>3</sup> Read גרירא.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Read ה: <sup>5</sup> = פאתי.

<sup>6</sup> Bekorot, 45 b.

<sup>7</sup> Read מיהן or מהן.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Shabbat, Mishnah, XVII, 6; Gemara, ibid., 125a; our texts have שבקירויה, MS. M. שבקירויה, but in Yerushalmi שבקירויא.

<sup>9</sup> Shabbat, 5 a.

<sup>10</sup> Ibid., 5 b.

<sup>12</sup> Shabbat, 6 a.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Shabbat, 6a; our texts read א ייתור בן ייתפן, but the MSS. agree with the reading of this fragment; comp. Rabbinovicz, ad loc.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Read אימור; comp., however, Anan's ה"מ , 119, where אימר = אומר.

# (Leaf I, verso.)

ומה הן חיפופי אילא קורת 2 או אבנים שקובעין בכותל הסמוך לרשות הרבים שמוציאין ראשיהן לרשות הרבים שלא יזיקו גמלים ושורים ובני אדם את הכוחל שחופפין בו ומשירין ממנו צרורות הינו דקאמרינן אומר 3 דאמ' ר' אליעזר היכא דליכא חיפופי – היכא ראיכא חיפופי שאין יכוֹלוֹן בֹנוֹ אֹדֹם ולא בהמה להלך יופלטיה ני אמר' דכרשות הרבים דאמו: כ... 1 ופלטיה vii עווו שוק עצמו מקום שמצוין רבים: מגלת סתרים מגילה שיש viii בה הלכות פסוקות כעין ספר הלכות שאינו כתלמיד שמצוי אצל כל אדם לפיכך ניקרא מגילת כתרים: ביו העמודים Ex זהוא סטיו שאמרנו: בית שאין בתוכו עשרה וקירויו משלימו x נו לי' כד פרושו רשות הרבים אינה למעלה אילא עד י' מפחים מי' טפחים ולמעלה רש' היחיד דקאמ' רשות היחיר טולה עד לרקיע וזה בית שאין בו חלל י' מפח' וקירויו משלימו לי' ופותח לרשות הרבים בתוכו אסור לטלטל שכיון שאין בו י' טפחים חלל ל בתוכו בתוכו למעלה אין נעשה רשות היחיד ואסור למעלה אין נעשה רשות היחיד ואסור למעלה אין נעשה בתוכו היחיד ואסור ליה כרשות הרבים: על גגו מותר לטלטל בכול? דכיון דגבוה י אביי מפחים הוה ליה רש' היחיד: ושש' לפרש לכם אמ' אביי זרק כורת לרשות הרבים \* היכן קאמ' אמ' אביי זרק כורת והי חלתא והיא שלקנים אם גבוהה י' טפחים למעלה ורחבה 20 ו' טפח' וזרקה לרשות הרבים פטור מאי טעמ' דכי מיחיב זורק מרש' היחיד לרשות הרבים הני מילי זורק חיפץ כילים י קופה או כיוצא בהן אבל כורת זו כיון דגבוהא י' טפחים ורחבה

<sup>1</sup> Shabbat, 6 a. 2 אינה קורוה 3 Comp. n. 14, on previous page.
4 Read סתמיא. 5 Read בתלמור. 6 Shabbat, 7 a.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> = אבולר. <sup>8</sup> Shabbat, 8a. <sup>9</sup> Superlinear vocalisation.

# (Leaf 2, recto.)

אביתת כלים עקירא וליתה דקאמ<sup>1</sup> והשתה דאמ רב הושיע XII אמ' רב אסי מאן תנא שביתת כלים בית שמאי היא דמתיר להשכיר והאי דאיצטריך למימר בית שמאי לאפוקה מו ארץ ישראל בארץ ישראל ממיני קטנ' שגדולין בארץ ישראל xiii ה ומבשלין אתהן והם רגילין בהן כמה ששנו חכמים לא תמלא אשה קדירה עססית ותורמסיו אבל בארצינו אין מצויין כל עיקר: ולתן ישראל כלים לצבע ערב xiv שבת עם חשיכה מותר שהלכה כבית הלל דתנו2 בית שמאי אומ' איז נותנים עורות לעבדן ולא כלים לכובם ובית הלל כדי שיעשו מֹבעוד יום 3 ובית הלל 10 מתיריו וכיון דאמ' רבן שמ' בן גמל' נוהגין היו בית אבה שהיו נותנין כלי שלהן 4 לכובים נוכרי ג' ימים קורם לשבת הוה ליה ר' שמ' בן גמל' כבית שמאי ובית שמאי xv במקום בית הלל אינה משנה: כראכי דזוי 6 מחצלות ז גדולות ארוכות שטוענין אותן בספינות ממקום נק למקום לסחורה וספינות בלשון ארמית זוי קורין אותן וקאמ' כיון דכרכי דזוי הו כמוקצה דאמו ונעשו יתוחלות הוחלים בעים מוחלות הוחלים מעוד מוחלות מעוד מוחלים מעוד מוחלים מעודי ברידיא מוחלים מעודי מוחלים מעודי מוחלים מעודי מוחלים מעודי מוחלים מעודי מוחלים מעודים שמו וכד<sup>8</sup> פירשנו להם וכיו פרפיסא ומה מלאכתו זאזא ענף של אילנות כגון רימון ופריש ודורמסקונין xvii 12 והפרסקין וכל כיוצא בהן בין אילן סרק בין עושה מירקיו פרי ושמן גוותא: כולד וגושרקא ומטכסא וסירקיו <sup>9</sup> xviii

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Shabbat, 18 a. <sup>2</sup> Shabbat, Mishnah, I, 8, 9; Gemara, ibid., 17 b-18 a.

<sup>3</sup> Our texts and MSS. read יבכוון ביה הול ...

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Editions: כלי לבן MSS.: מלהן; comp. Rabbinovicz, ad loc.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Shabbat, 19 b; comp. introductory note. <sup>6</sup> Read דרידיא.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Shabbat, 20 a and 20 b. <sup>8</sup> וכבר (?); comp. introductory note.

<sup>9</sup> Shabbat, 20 b; our texts and MSS. read נושקרא.

(Leaf 2, verso.)

xix ושיריאו הללו כלו שירא פרינדא הן: אהונא 1 כבר מפרש מאן באעי אהואנא ואשתכח ארבתא <sup>2</sup> וארבתא שיני לערבה שללולב הוא כי דקא אמרינן 3 צפצפה ארבה ארבה צפצפה מאי נפקא מינה ללולב וכבר נתנו חכמים סימניה שלארבתא 5 שהוא אהונא כי דקא אמריניו ⁴ קנה שלה לבן עלה שלה ענול ומיני שברא בלשון ערבי שמו חרמל ז ומיני xx זרעים הוא ואין נאכל וזרעו מין סימנין הוא וחם הוא אכמתי דחריצי ואכמתא בו צינה: אכמתי דחריצי ואכמתא xxi דארבי פרישנן להון שנונתאי רחריצי ודמבואתא ירוקא שעל פני המים ושמה בלשון ערבי נמא: xxII ברכי הים בכרכי אומ' עוף אחד יש בכרכי הים דקוא 6 כבר חלוקין בו שמאי אומ' עוף וסוה שמו<sup>7</sup> ורב יצחק בריה דרב יהודה אמר שמו שלגרעיני צמר גפנים ° והדא קישיאתא דמרגופנא ° ריש לקיש אמ' ולצלוליבא דאמי מדליקין: אנה ומפרש בבמה מדליקין: בי צלוליבא אילן אחר יש במקומנו ואילן סרק הוא ועושה בה נרעינין ועושין מהן שמן ומין סמנין הוא וכל מי שיש בו צינה הרבה שותה ממנו ושמו בלשון ערבי כורווע 10 ושמנו קורין ישמו תרמדי ש עצים כן <sup>12</sup> ושמו תרמדי אתו דוה: כורווט <sup>11</sup>: תרמדי ומביאין עניים מיהן ומסיקין בהן ועולין מאיליהן ואין להן 20 דמים וכשאיכרין ועריסין פונים ממלאכתן לערבית עניים שבהן כיון ששוהין בשדה במלאכתן שיעור שעה או חצי שעה כל אחד מביא חבילה אחת על כתיפו מאותן תדמרי

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Shabbat, 20 b; our texts and MSS. read אחוינא or אחוינא.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. introductory note. <sup>3</sup> Shabbat, 36 a. <sup>4</sup> Sukkah, 34 a.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> مَمْل <sup>6</sup> Shabbat, 21 a.

<sup>7</sup> Our texts read אמר ש בכרכי אמר ימא ואמרו לי עוף אחר יש בכרכי הים וקיק שמו, but the MSS. and the old authorities agree with the reading of our fragment, except that they read וקיק instead of ממאי; וקוא of our fragment stands for שמאל.

<sup>8</sup> Our texts and MSS. read משחא רקוא. 9 = דעמר גופנא.

<sup>.</sup> دهن الخروع <sup>11</sup> . خروع <sup>10</sup>

#### (Leaf 3, recto.)

בה וקאמ' מי פסקא רגלא דתדמראיי: כשף ' זהן xxv שרף שמעולה לדיו מכל דסרפין " ושמו צמג ' ערבי ובארמית ושש' מהו המפטיר בנביא במנחה בשבת ": בדורות ראשו' כשהיו קורן במנחה בשבת היו מפטיריו 5 בישיעה נביא וכולן בנחמות שבישעיה ולא היו מוסיפין על י פסוקיו וגזרו פרסיים שמדא שלא להפטיר וביוו שסילקו מילקוהו: ושאל' מהו צרי 6 ומאי שהו עף 7 ופרישנן להון xxvII כדבמה מדליקיז ופיטום הקטרת וגמליהם נשאים גמי 8· מרוקם החול גדול ומרוקם מנה היא מן חיות וכמות 10 חתול גדול ומרוקם xxvIII 10 הוא ויש בו גונים הרבה וטמא ושמענו שמצוי באיספמיא שתופסין בו שפנים ובלשון ארמי שיסקא ובערביא זבוב " יפין לפרשו דקאמ' בבמה מדליקין לפי xxix אעה ניזרמן לו למשה וניגנו 13: חוץ מן המלל 11: קאמ' מטלות xxx שאין הווה אלא ג' אצבעות על ג' אצבעות כיון דחזיא לעניים זבעולם מקבלת ממאה ודוקא דהויא ג' על ג' אריג חוץ ב מז המלל מלל זהו שיור שמשייר אוריג בתחילת בגר ובסוף בגד שיעור ב' ג' אצבעות והוא ענף של בגד כיון ששתי לבדו הו ואין. בו ערב אין מצטרף לאריג ושם אתו ילי קרר <sup>17</sup> ענף מלל ובלשון ערבי הורב <sup>16</sup>: נפישין קטילי קרר xxxI 20 קאמרינן ג' הדרוקונין הן שלעבירה ושלרעב ושלכשפים דסבירא לו דלא האוי הדרוקיו אילא מג' דברים אילו: וראבא לא הוה חייש ולא הוה שכיח ביה ג' דברים אילו ואפילו

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Shabbat, 21 b; our texts and MSS. read הרמודאי. Comp. note 2, p. 343.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Shabbat, 23 a; our texts read קמף, but comp. Rabbinovicz, ad loc.

Read השלב בערבי <sup>4</sup> השרפין.
 Shabbat, 24 a. <sup>6</sup> Ibid., 26 a.
 Read קשף Onkelos on Gen. xliii. 10.

Read קמף (מהר קמף).
 Comp. Onkelos on Gen. xliii. 10.
 Shabbat, 28a.
 Read (מרכות Read (מרכות וברמות וברמו

<sup>12</sup> Read 11 Shabbat, 28 b. 14 Ibid., 29 a.

<sup>16</sup> Comp. note 2, p. 330, below. 16 مدب. 17 Shabbat, 33 a.

# (Leaf 3, verso.)

הכין חש ביה אילא היה רגיל שמשהה את נקביו ווה שחש בהדרוקין שהיה משהה את נקביו: ומקשיינן מפני מה היה עושה בעצמו כיו ומשהה את נקביו והאיהו <sup>1</sup> ראמ' נפישין קטילי קדר דקטלין נפשיהון בניבוליא דרעי דילהון ב שאיו מוציאיו אתו בומנו: ומנ' לו דאמר רבא הכיו דאמ' רבא דם רבה שחין רבה שכבת זרע רבה צרעת רבה צואה רבה מי רגלים רבין ירקון רבה <sup>2</sup> וקא קרי ליה לצואה xxxII קדר וזהו פירושו שלקטילי קדר: תרומסיו תרומה \* תרומסיו בארץ יש' ניזרעין ומרים הן הרבי בי ראמ' אפילו בתורמיסא ים ששולקין אתו ד' פעמים במיים ואוכלין אותו בקינות סעודה 10 <sup>7</sup> מאי וסימניך כותאי <sup>6</sup> סימן לעיניו בין השמשות ראבה XXXIII חזייה לאביי דקא ראוי למזרח לידע אם הגיע ביו השמשות אמל מי סברת פני מזרח ממש פנים המאדימין וזהו מערב וסימנך כותא: כותא שהיא פתוחה ברוח מזרח זיוה נופל בין שמגיע בין השמשות לרוח מערב וכין ממערב למזרח אף כיון שמגיע בין השמשות ומניע שקיעת החמה במערב מאדימין פני מזרח כמות חלון בבית: בברה זה כלי שכוברין בו את החיטין וכי דקאמ' אין כוברין xxxiv את התבו בכברה ושמו סרדא ואמרינו ° עשותה 10 ישראל למצרים בנצולה 11 זו שאין בה דנן וקאמ' ר' חיה הרוצה לראות בירה 12 20 שלמצרים יעלה לראש הכרמל וכ' ולמה מרמה בירה שלמרים מברה שכיון שענול הו דומה לפי הבאר: בשר טרוף xxxv לעינין מצטמק ויפה לו אסור קאמ' וקא חשיב כל המצטמיק:

<sup>1 = 1</sup>והא איהו.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bekorot, 44 b; our texts read אמר ר"ל אמר ה"ר א"ר קמינא אמר ה"ר.

<sup>3</sup> Shabbat, 34 a; our texts and MSS. have הרבה. 4 = הרבה.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Bezah, 25 b; as to the reading, comp. Rabbinovicz, Berakot, 38 b.

 <sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Shabbat, 35 a.
 <sup>7</sup> Our texts and MSS. have мэл.
 <sup>8</sup> Shabbat, Mishnah, XX, 3; Gemara, ibid., 140 a.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Pesahim, 119a. <sup>10</sup> Read עשוה or ישאוה.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Our texts have ממצורה. <sup>12</sup> = בארה 13 Shabbat, 38 a.

# (Leaf 4, recto.)

'בגר כר אתיינן במנורה וקא אמ' ור' יוחנן אמ' אנו אין לנו אילא בגר כר xxxvi שמעון אבל מנורה בין ניטלת בידו אחת בין בשתי ידים אסור לטלטלה וטעמה מאי דאסור לטלט' רבה ורב יוסף דאמרי תרויה<sup>2</sup> הואיל ואדם קוביע לה מקום: אמל אביי וטעמ' דמילתא דאמור 5 לטלשל לגר משום ראדם קובע לה מקום הרי כילת חתנים דאדם קובע לה מקום ואמ' שמואל משום ר' חייה כיל 3 חתנים מותר לנטותה ומותר לפרקה ומתרצינן אילא אמ' רחבה \* טעמ' דנר דאסור לטלטלו לא משום דאדם קובע לה מקום דקשיא כילי וקרטין ובגדי אילא במנורה שלחליות עסיקינן: וקרטין ובגדי xxxvII סו עניים לעניים הכין פירושה 5: כי היתר רבי לטלטל מחתה זס באפרה דוקא דאית בה במחתה קרטין שיורי בסמים שלא שלטה בהו אור: וקא מקשי אביי וקרטיו בי רבי מי חשיבי למישרא טלטולי מחתה משום קרטיו: וכי תימ' חזו הני קרטיו לעניים: ומי אמרינן הבין והתניא בגדי עניים לעניים ובגדי בנדי עניים לעשירים אבל בגדי עניים לעשירים לא: לעינין 15 'טמאה קאמרינו בגד שיש בו ג' טפחים על ג' טפח' חזי לעש' ים אילא נ' אצבעות על נ' מטלות שאין בה אילא נ' אצבעות על נ' xxxvIII אצבעות איז ראויה אילא לעניים ומיקרי בגדי ענים ?: וקאמרינו אבל בגדי עניים והן שלעשירים לא מקבלי ממאה: הכא נמי 20 הני קרטין אף על גב רחזיי לעניים לגבי עשירים לא מטלטליו: מלבנות המטה מלבין שלמטה ד' עצים הן ב' לאורך המטה וב' לרוחב המטה כ . . . . בסוכה \* בארוכה ושתי כרעים

 $<sup>^{1}</sup>$  Shabbat, 45 b.  $^{2}$  = חרויהו.  $^{3}$  Read כילח.

<sup>4</sup> Our texts have אביי. MS. Oxford agrees, however, with the reading of our fragment.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Shabbat, 47 a. <sup>6</sup> Comp. note 2, p. 330, below. <sup>7</sup> = עננים

<sup>8</sup> כראמרינן בסוכה? comp. Sukkah, 10 b-11 a.

(Leaf 4, verso.)

קצרה וב' כרעים 1 ואף על פי ששנים ארוכים ושנים קצרים כיון צב שר' הו הורא אותו מלבנות: לוחים .. שלים הובס ": צמר מנופס כגון כרוכי דמרגופנא ודמריזי <sup>4</sup> דעברן נשי xli אנותו בגדי למישד במרדני 5: מתירין בית הצור 6 בשבת: הנותו בגדי ה חדש לכובם לכבסו ובית צואר שלו פתוח ולא תפור ולא מהדר ליה גרובאו <sup>7</sup> וחייש דילא סתר ביצוריה <sup>8</sup> מביא חוט משיחה וכורך עליו ושוללו וכיון שאותו חום אינו תפור בחלוק מותר לטלו בשבת להתיר בית הצור אבל לא פותחיו בית הצואר אמר אוצר שלניזי צמר בעל הבית שיש לו אוצר שלניזי צמר xliii 10 העשוי לסחורה כיון שאין מוכגין להטמין בהן אם טמן בהן אין מטלטלין אותו: הריות 10 הרואתא דריקלא בפוקריו מין אחר xliv, xlv ממיני שלציפה ממיני דכדוכי 12 דמצבתן נשים למישר: מיהא מתוקן וסרוק הוא דתניא יוצאין בפורקין ובציפה: ואין מניחין על מכה אילא צמר רך ומשובח וסרוק שלא יתקשה על המכה: גרתקין סהלא 13 רקינאיי רסקלין ליה לכספא XLVI 16 כד נפיק מן כורא לפיכך תניא חוץ מכלי כסף בגרתקין דהוה ליה מעשה אומו: עפר לבינתא עפרורתאי דקינדרו 14: כוספאדיסמיו 15 xLVIII מין גלופקרין <sup>16</sup> קטיפתא סליקוסתא איסורתא דנרקיס XLIX דעבריו טינא וריציו לה בגוה דלא יבשא וכמשא אורצה <sup>זו</sup> 20 מן איתמל ושלפה ורצה ראמי כמאן דמחתן בכווא ובקולא דמיא ושרי ואולא הויא לה כי מחוברת ואסיר למעיקרה בשבת מן ההו טינא: טוטפת וסרבטין 18 הן הן אפויני 19 כי

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> קצרים וב' כרעים ארוכים ?

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Reading doubtful; it is probably to be read לוהים שלסקובום; comp. Rabbinovicz, ad loc., and 'Aruk, s.v. הלה.

<sup>3</sup> Shabbat, 48 a. א דעמר עיזי ; comp. introductory note.

<sup>.</sup> מעניט .Arab = מררן

הצואר = 6 7 Comp. p. 301, above. בי צואריה = 8. 9 Shabbat, 50 a.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Our texts have חריות.

<sup>11</sup> This is the correct form; comp. Rabbinovicz, ad loc.

<sup>13</sup> Read יסקלא, " polish." <sup>12</sup> מהני רכריכי?; comp. Shabbat, 56 b.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Read נוספא דיסמין. 14 = Arab. לינת, Heb. הבונה.

<sup>16,</sup> χλυκύρριζα? Comp. introductory note. א' רצה Read א' רצה.

<sup>18</sup> Shabbat, Mishnah, VI, 1; Gemara, ibid., 57 a.

<sup>19 &#</sup>x27;Aruk in MS. Oxf. אפוריני, our texts and MS. M. אפוריני; comp. Rabbinovicz, ad loc.

(Leaf 5, recto.)

והי רצוי אחיו כיון דאודי ראובן לאחיה 1 אירצו לאשר 2: ויתרוצצו הבנים בקר היתירו<sup>3</sup> צווי יעקב הודה בציוי בוראו וכפר בציוי עב' זרה עשו איפכה שנ יוצרי מבטן לע' לו לשו יע' אליו בציוי עשו איש יודע ציד שירע לצוד נפשות לעב' זרה ולרחקן מתחת 5 כנפי שכינה כנמרד שנ' בו גבור ציד לפני ייי ויתרצצו כיוו דממא צערא עלה הוה משילא לנשי איכא דמטייה הכיז אמרו לה שמענו בנמרד: אם כן למה אם רשע הו למה לי ותלך לדרוש": איש וביתו כיון שביקש יעקב לירד למצ' מיד הישיא כל בני בניו יחנו דעתן על בנות מצרים שהן פרוצ' ושטופות בזימה לש ים אלה תולדות תרח תרח ב' פעמים למה הבטיחו שבו העולם הבא הוא 10 אתיאן באדר דשנת לְּסֹמֹ כד איתני הגזל עצים ובא לו עמרם בר ששנא ראש מתיבתא דמתא מחסיא לרבנ' מאיר בריה דרבנא יוסף ¹¹ יקר ונכבד עלינו ועל שלום רב ורחמנות מן השמים יהיה עליך ועל זרעך ועל כל חכמים ותלמידים ומן שיבה כלה: שא שלום ממנו ומן מדרב 11 צמח אב בית דין ומן ואחינו אלופים ומן חכמי ישיבה ובני ישיבה כולם שכולנו שואלים בשלומך ישראל ובשלום חכמ' ותלמ' ושאר אחינו הדרין שם ומקוים ומחכים השרוים לשמוע שלומכם: וכשהגיעו לפנינו שאלות ששאלת ממנו שם ונתנגו הודאה ושבח לפני המקום <sup>12</sup> ונתנגו הודאה ושבח לפני המקום שאף על פי שגרמו עונות 13 וכו'. ולעינין שאלות ששאלת ב צוינו ופירשו לך כמשהראונו 11 מן השמים: ראמור רבנן 15 בששים נבללין בסֹא אין נבללין כך פירושן לעינין בלאדורבו 16 מתנדב מנחות אמרו חכמים דתנו<sup>17</sup> מתנדב אדם מנחה ס' עשרונ'

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read לאחוהי or לאחור.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sifre, Deut., 355.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Superlinear vocalization.

<sup>4</sup> Comp. Genesis Rabba, LXIII, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Comp. ibid., LXIII, 10 and XXXVII, 3.

<sup>7</sup> Pesikta Zuttarti on Exod. i. 1.

<sup>8</sup> Comp. Genesis Rabba, XXXVIII, 12.

<sup>9</sup> Baba Kama, IX; Yoma, VII, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> He is mentioned as a correspondent of Rab Amram in Rabbi Meïr of Rothenburg's Responsa, no. 40, ed. Prague.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Read מר רב <sup>12</sup> = הרבה. <sup>13</sup> Comp. Harkavy, 117, line 2.

<sup>.</sup>כמה שהראונו = 14

<sup>15</sup> Menahot, 103 b.

<sup>17</sup> Menahot, Mishnah, XII, 4; Gemara, ibid., 103 b.

### (Leaf 5, verso.)

ואף על פי שכתוב בה בלולה בשמן וצריך לבוללה

יפה יפה אף על פי כן עד ס

ואיז צריד לטרוח ולהביא בב' כלים אילא עד ס' מביאה בכלי אחד ואם נתנדב ואמר סא' מביא ס' בכלי א' ועשרון אחד בכלי אחר: ומפני מה עד ס מביא בכלי אחד סא' צריך להביא

בשני כלים שכל מנחה ' לבוללה בשמו חוץ ממנחת חוטא ה ומנחת שוטה ושתי הלחם ולחם הפנים דתנו 2 יש טעונות 5 שמו ולבונה שמו ולא לבונה לבונה ולא שמו לא שמו ולא לב' וסופה לחם הפנים טעון לבונה ואין טעון שמן שתי הלחם ומנחת קנאות ומנח' חוט' א לא שמו ולא לבונה ושערו חבמ' עד ס' עש' נבלליו סא' איז נבלליו יפה ואמרו חבמ' 4 שאל שאילא לטילא מר' יהורה

בר ר' אלעאי מנין לאומר הרי עלי סא' עש' שמביא ס' בכלי אחד וס ואחד בכלי אחר: ולמה אחז ס' ולא נ' ולא ק' פתח ר' יהודה בר ר' אלעאי ראש המדברים בכל מקום ואמר שכן מצינו ציבור מביא ב ביום טוב הראשון שלחג שחל להיות בשבת סא' עש' ז דיו ליחיר שיפחות מן הציבור אחר ומנין לציבור שמביא ביום מוב

ים שלראש' שלחג שחל להיות בשבת סא' שנ' בו והקרבתם עלה לייי פ'ב'ב'ש'ע' וא' ש' כב' ש'א'ע' תמימים ומנחתם כול' כל בקר ג' עשרונות וכל איל ב' עשר' וכל כבש עשר' א' שנ' ושלשה ט'ס'מ'ב'ב' לה' וש' עש' סלת מנ' בל' ב' לא האחד וע' עש' 8 לכבש האחד נמצאו לינ' פרים למ' עשר' ולב' אלים ד' עש' וליד' כבשים יד' עשל הרי כו נו' וב' עשר' שלמוספי 20 שבת שנ' וביום השבת ש' כ' ב' ש' תמי' וש' עש' הרי נט' וב' עשרנים שלשני תמידין של שחר ושלבין הערבים הרינן סא' אמר לו

ר' שמ' והלא אילו פרים ואילים ואילו כבשים אילו בלילתן עבה

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read צריך לבוללה. <sup>2</sup> Menahot, Mishnah, V, 3; Gemara, ibid., 59 a.

<sup>4</sup> Menahot, 103 b.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Editions: שאול שאילה למעלה מ"ר יהורה בר אילעאי; MS. M.: משאול שאילה למעלה מ"ר יהורה ב"ר אלעאי.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> = עשרונים, neither in the editions nor in the MSS.

<sup>7 =</sup> פרים בני בקר שלשה עשר ואלים שנים כבשים בני שנה ארבעה עשר תמימים; the Masoretic text has אלים and not אלים.

ושלשה עשרנים סלת מנחה בלולה בשמן לפר האחר ושני עשרנים סלת מנחה בלולה בשמן <sup>8</sup> לאיל האחר ועשרן עשרון.

### (Leaf 6, recto.)

ואילו בלילתן רכה אילו בשחרית ואילו ביו הערבים איו נבלליו מזה של זה אמר 2 לו אמר אתה אמר לו הרי הו אומ' וכל מנחה בלולה בש' וחרבה אמרה תורה הביא מנחה שיכולה ליבלל בשמו אמר לו כשהן ס' נבלליו סא' אין נבלליו אמר לו הין וכל מידות \* ם חכמ' כן ואין להוסיף עליהן וכין מצינו כיוצא בזו במ' סאה מ מקוה הו טובל מ' חסר קורטב אין יכול לטכול: כבצה מטמא טמאת אוכלין כבצה חסיר שמשום אין מטמא טמאת אוכ' ג' על ג' מטמא מדרס ג' על ג' חסיר נימה אחת אין מטמא וששאל' תוספתא מהוא לסמוך עליהן: ותורת לא דבר קצוב הוא 6 ולא מסוים 7 הוא מפני שתוספתא ותורת כהנים וסיפרי שמן <sup>8</sup> בתלמור בראיתא יש מהן שהן הלכה ויש מהן שאין הלכה כאיוצד כל בראיתא שאין חלוקין עליה בתלמור רבנן אמורי הלכה כמותה כנון <sup>6</sup> היה עומר אדם בשרה ערום ערום 10 הרי זה מתכסה עצמו בתבן ובקש ובכל בד והורא הרית שמע אבל לא יתפלל עד שיכסה את לבו זו בוראי הלכה היא שאין חלוקין עליה בתלמוד ולא עור אילא שיש לה סיוע מן התלמור 11 אמ' רב תחליפא בר אבימי אמ' שמואל הישן בכילה ערום מוצא ראשו חוץ לכילה וקורא קרית שמע ואוקימנה בכילה שאין גבוהה י' טפחים משום דמותבינן ת יסר' סר' לכילה ויסר א יוצא ראשו חוץ לכילה ויסר' סר' שמע ומפרק' הא דתניא לא יוצ' ראשו בכילה דגביהא י' טפח' דהויא לה דומיא דבית ודיקא נמי דקתאני סופה הלכה זו דומה לעומד

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Editions and MSS. אלו בלילתן שחרית ואלו בלילתן.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> This is the correct reading, and not אמרו, as the editions have it; comp. Rabbinovicz, ad loc.

<sup>3</sup> Editions, בבר אמרה, but MS. M. agrees with the reading of our fragment.
4 Editions and MSS. read אמר לו כל מרת.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> From איז till ווא not in the editions or MSS., and these words are probably by the Gaon.

<sup>6</sup> Comp. introductory note.

 $<sup>^7</sup>$ יסקוים in the British Museum MS, of the מרר ה"וא is either a misreading or a misunderstanding.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Read ששכן; Filipowski, יששכן, probably a misprint.

<sup>9</sup> Tosefta, Berakot, II, 15. The quotation is not a literal one.

<sup>10</sup> Dittography.

<sup>11</sup> Sukkah, 10 b.

## (Leaf 6, verso.)

בבית טרום שלא יוצ' ראשו בחלוז ויקרא קרית שמט דהתם ודאי לא מכסי נופא כלל או האכילה 1 פחותה מי' טפחים דבריד ומכסי בה ראמי ושרי ליה למיקרא. וכל שכיו בשדה דכית דלא איכא<sup>2</sup> בנדים יתכסה בתבו וקש ובכל כיוצא בהו ז ויסרא ואל יבטל" מתפלה: וכל בראיתא רפליגיו עלה בתלמור לית הילכתא כותה דהמת' 1 רדיקא מבראי' ומצא' בכמה מקומות דלית הילכ' כואתה זמנין אמרינן מתנ' יחידאה היא וזמנין אמרינן מתנ' מני בית שמאי היא; זמנין אמרינן מתנ' מני ר' עקיבא היא ⁵ והני בולהיו לאפוקנין מן הילב': בגון 6 העושה ציצית לעצמו וס שהחינו דלאו הילכ' היא דלא אמרינן שהחינו אלא על מאי דאתי מזמן לזמן דאמ' רבה כי הונן בירב הוגא אמר' מהו לומר זמן בראש שנה ויום הכפו' כיון דמזמן לזמן קא אתו אמר' או דילמ' וכו' בבכל ז ובי נמי קאמ' בסופה אתא לקמי רב יהודה אמל אנא אפילו על לרא חדתא נמי אמנא זמן דלרא נמי מן שתא לשתא דאתי אל בו אלמא על כל דאתי מזמן לזמן הוא דאמ' שהחינו: לא קביע לה זמו הילכך לא מברכינן שהחינו על ציצית: וכל מקום שחולקין בתוספתא או בסיפרא או בסיפרי וסתים' מתנ' כחד מנהון הלכה כמאן דסתים' מתנ' כותיה וכל מילתא רבמתניתין פליני בה וסתמ' בבראיתא לית 20 הילכ' כההי' בראיתא ראמ' 8 מיסתמך ואזיל ר' אבהו אכתפא דר' נחום שמ' וכולה בהחליץ: הילכד ליכא מילתא פסיקתא בתוספ' וסיפ' וסיפ' וכי תימ' איכא סוכה ולולב דקאמ' העושה

 $<sup>^{1}</sup>$  =  $^{2}$  =  $^{2}$  =  $^{1}$   $^{2}$  =  $^{2}$   $^{2}$  =  $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{3}$   $^{4}$   $^{2}$   $^{2}$   $^{3}$   $^{4}$   $^{2}$   $^{3}$   $^{4}$   $^{2}$   $^{3}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$   $^{5}$ 

 $<sup>^3</sup>$  Read יהבשל; Azulai: שמיים, which is a better reading, as we deal here with שמים = קריאה אל , and not with הפלה.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> = הרגיתין. <sup>5</sup> Megillah, 2 a; Bekorot, 30 a.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Tosefta, Berakot, VII, 10. MS. E. and editions read שהניצט, but MS. W. agrees with our fragment.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> 'Erubin, '40 b, chapter בכל מערבן. 8 Yebamot, 42 b.

<sup>9</sup> בחוספרא סיפרא. Comp. Rabbenu Tam's Piyut בתוס , where the same division of Tannaitic sources is given, including the Mekilta in ספרין.

# (Leaf 7, recto.)

סוכה לעצמו אמר שהחינו וכן והטושה לולב לטצמו אמר שהחינוי וציצית נמי כיוו דמצוה היא לידמיה לסוכה ולולב לא ראמי סוכה ולולכ קביע להון זמן ציצית לא קביע לה זמן: וקאמ' מלות <sup>2</sup> כל זמן שמתכסה בה מברך עליה ואפילו כמה פעמים ביום וכד הלכה דקאמ' בי יהודה 5 רמי תכילתא לפריזומא ראינשי ביתיה ומברך כל צפרא להתעטף בציצית ומקשיינו מדקא ראמי ציצית לאשתו אלמא קסבר מצות עשה שלא הזמן גרמא הוא ונשים חיבות: והכי 4 אמאי מברך כרבי בתניא תפיליו כל זמו שמניחו מברך עליהו דברי רבי: והכי בל שעתא ניבריך ומפרקינן אין הכי נמי דכל ורב יהודה מחיב לברוכי: ורב יהודה נוים לברוכי: האיי דלא מבריד אילא כל צפרא שאני רב יהודה דאיניש צ צניעא הוא ולא שארי ליה לגלימיה מיניה כוליה דיומא אבל כל-אימת דשארי איניש גלימיה והדר מכסי ליה צריך לברוכי ווו להתעטף בציצית: וששאל׳ מהן הפוחת לא יפחות מז' ו בד היו מטיליו בד יש' בד היו מטיליו נג' משהיה תכלת ביד יש' בד היו מטיליו לאותו שליש גדיל חוליה אחת שלציצית לבנה וחוליה אחת שלתכלת וכמה שעורה כי דקאמ' אמ' רב חונא בר יהודה אמ' רב ששת אמ' רב ירמיה בר אבה אמר רב תכלת שכרך רובה כשירה ואפילו לא כרד בה אילא כוליה אחת כשירה וכמה שיעור 20 חוליה תניא רבי אומ' כדי שיכרוך וישנה וישלש והני חליות רקאמ' תאנא הפוחת לא יפחות משבע חליות 7 והמוסיף לא יוסיף על יג' חליות 7 וכ' וכאיצד סודרן בשהו מתחיל מתחיל

<sup>1</sup> Tosefta, Berakot, VII, 9, 10; Talmud, Sukkah, 46 a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> מליח? but the spelling with is consistent in our fragment.

<sup>3</sup> Menahot, 43 a.

<sup>4 =</sup> mcm.

<sup>5</sup> Menahot, ibid.

<sup>6</sup> Ibid., 39 a.

 $<sup>^{7}\ \</sup>mathrm{Not}$  in our texts, nor in the MSS., and was perhaps added by the Gaon.

### (Leaf 7, verso.)

בלבן וכשהו מסיים מסיים בלבן וכך היה גודיל לאחר קשר התחתון הוליה אחת שללבו ועליה שלתכלת וחוליה שללבו ועליה חוליה שלתכלת ועליה חוליה שללבן ועליה שלתכלת ועליה שללבן וקושר קשר העליון וזה הוא לא יפחות משבע ואם ורצה להוסיף עד וֹג מוסיף כסדר הזה: עשאה מן ה הקוצין ומן הנימין ומן הגרדין 1 ומן הסיסין פסולה 2: מן הקוצים 6 מקום שרובץ צאן בין האטרין בין ההגין בין ההיומא בין הדרדרין נוטלין קוצין מראש צמר שלרחלים וכבשים ואין נידבק בקוצין אילא רע שבצמר ונימין שבצמר אם ליקט 10 אדם מיאותן קוצין ועשה ציצית פסולה וכין מן הנימין שבנוזיי צמר ועשה מהן ציצית ולא עירב בהן צמר עצמן פסולה מן הגדרין בגון אוריג שארג בגד שלצמר אותו חוטיו שנותרו מו השֿתי לאחר שניחתר בגר אסור לעשותו ציצית: נימיו שיש בצמר אסור לעשותן לבדן ציצית סיסין פקיעיות שלשתי ים שמואל אמ' משירה ושמואל אמ' בשירה ושמואל אמ' 15 פסולה דבנן ° טויה לשמה והלכה כשמואל ואף על גב דהלכ' ברב באיסורי בהא הילכ' כשמ' דמיסתבר מעמיה דאמ' בנו ב מוייה לשמה: והויינו בטעמ' רשמ' בסוֹבה ז ומסקינו נבי ציצית קראיי כתיבי גדילים תעשה לך ועשו להם ציצית להם משלהם 20 ושבקניה לטעם' דרב לגמרי הילכך בין קוצין בין נימין בין ע גדדיו בין סיסין פסול לציצית: וששאל׳ צריד להרחיק v מלא קשר גודל או בתוך ג': הלכה מקשר גודל ועד ג' אצבעות

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read הגררץ 2 *Menahot*, 42 b. <sup>3</sup> = רבשנן - <sup>4</sup> בשנן - <sup>5</sup> Sukkah, 9 a.

#### (Leaf 8, recto.)

דאמ' רב פפא <sup>1</sup> הילכך ד' חוטין וצריך ליתנן בתוך ג' אצבעות שלקרן ומשולשת ארבע' כדי שיהיה ארכן שלציצית כשהן כפולות ד' אצבּע ואמר' לקמו אמ' ר' יעקב אמ' ר' יוחנו וצריד שירחיק מלא קשר גודל מן הקרן ואמר' ואיצטריך רב פפא ואיצטריך ז בר' יעקב דאי מדרב פפא הוה אמנא תוך ג' דלא לירחק טפי ובמא דמקריב טפי מעלי להכי איצטריך דרבי יעקב ואי מדר' יעקב הוה אמנא מלא קשר גודל הוא וכו' הולכך הילכ' כתרויהון: עו מקשר גודל ועד ג' אצבעות: וציצית שעשה נוי ל לישראל פסולה ראמ' רב יהודה אמ' רב מניין לציצית בגוי שפסולה ואף על גב בני ישר' ועשו בני יש' ועשו 2 ולא הגוים ועשו 2: ואף על גב וס דאמל רב מרדכי לרב אשי אתן הכי מתנ' אנן הכי מתנו לה א אמ' רב יהודה אמ' רב מנין לציצית בגוי שכשירה שנא' דבר אל בני יש' ועשו ועשו להם אחרים: ליתה לדרב מרד' והלכה כרב אשי vII דמהני 3 ציצית בנוי פסולה: וכל 4 קופסא חיביו בציצית חדא 15 בהדיא 5 אמ' רב מובי בר קוסנא אמ' שמואל כלי קופסא חיבין בציצית ועוד קאמרינן רבה בר רב הונא איקלע לבי רב נחמן 6 חזייה דמכס 7 טלות כפולה: ואמרינן בסופה אזל שדיא ואיכסי אחריתי אמל מי סברת חובת הגוף היא חובת טלות היא יוטלת ווו ° רמי לה אלמא כל הכלים מונחין בקופסא חייבין: וטלת vui 20 המת הקאמ' בההיא שעתא ודאי רמיינן לה כי היכי דלא ניבוי והא דרב יהודה \* מסר לה ודא משום שנ' לעג לרש חרף עשהו: והא דרב יהודה \* מסר לה לקצרא רב חנניה עביד לה סיסא רבינא חיים לה מיחם קאמרינן

<sup>1</sup> Menahot, 42 a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The editions have my, but MS. C. agrees with our fragment.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Superlinear vocalization. <sup>4</sup> Read וכלי . <sup>5</sup> Menahot, 41 a.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> This is also the reading of MS. M.; the editions have רבא בר רב נחמן; comp. Rabbinovicz, ad loc.

<sup>.</sup> דמכשי = 7

<sup>?</sup> וויל = ווי 8

<sup>9</sup> Menahot, 41 b.

#### (Leaf 8, verso.)

למעלה איתמר רב אמ' אין מתירין ציצית מבגד לבגד ושמ' אמ' מתיריז וכו' ואמ' אביי כל מילי דמר עביד כמר ' לבר מז תלת דעביד כשמ' וכו' ואנב דאמ' רב אין מתירין מבנד לבנד אמרי' רב יהודה מסר לה לכסותיה לכובים אמל חזי דטינד בעינא לה לצי' דילה 2 ב כלומר לא נישיקלה איניש לציצית דבגד דילי וגרימיה לבגד אחיר: רב<sup>3</sup> עביר לה סיסא כורכה כולה ודובקה עים הכסות: רבינא חייט לה לציצית דיליה מן הכסות וכולו שלא יביא אדם בהן לידי תקלה ויטלה מכסותיו ויטילה לכסות אחרת אלמא כרב סבירא להון דאמ' אין מתירין מבגד לבגד והשתה הילכתא וס ביראביי דאמ' לבר מו הני ג' רעביד בשמואל מתיריו מבגד לבנד' יניל יניל ולשוו ערבי ניל x, xx ומדליקין מנר לנר: קלא אילו לילגג ולשוו ערבי ניל אורד ציצית למטה יש שיעור למעלה איז שיעור למטה עד ארבע אצבעות למעלה אפילו הארכוה עד זרת הרשות בידו דקאמרינן על הא דרב פפא אמ' הילכ' משולש ארבע: למימרא בית שמי וזקני בית שמי וזקני בית שמי וזקני בית בז. 15 הילל לעלית יונתן 7 בן בתירה ואמרו ציצית אין לה שיעור כיוצא בו לולב אין לו שיעור ומקשינין מאי לאו אין לו שיעור כלל לא יש לה למטה אבל למעלה איז לו שיעור 3 דאי לא חימ' הכי כיוצא בו לולב איז לו שיעור הכי נמי דאיז לו שיעור כלל ותנו 20 לולב שיש בו ג' טפח' כדי לנענע בו כשיר אילא איז לו שיעור למעלה אבל יש לו שעור למטה גבי ציצית נמי° איז לה שיטור למעלה אבל יש לה למטה: ושוב מצאנו שיש לו ללולב שעור

Read ברב.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> From אבל not in the editions nor in the MSS. of the Talmud.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Read רב חנניה; comp. the last line on the previous page.

<sup>4</sup> الينگ 6 Read الينگ 6 .

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Editions prov, but MS. C. and many old authorities agree with our fragment.

<sup>8</sup> Our texts read שעור למעלה אבל יש לה שעור למשה אין לה

<sup>9</sup> Editions and MSS. הכי נכי.

### (Leaf 9, recto.)

למטה ואין לו למעלה ר' ישמעאל אומ' נ' הדסין ושתי ערבות לולב אחד ואתרוג אחת: ר' עקיבא אומ' כשם שלולב אחד ואתרוג אחת כ כד הדם אחד וערבה אחת 1 זה שיעור למטה ועכשיו הרי אנו עושיו עד ק'2: וכיו בכמה מקומות ראינו שנתנו חכמ' שיעור למטה ולא נתנו למעלה אף ציצית כך היא: והראמ' \* רב פפא הילכתא xii 6 ארבעה בתור שלוש משולשת ד' משום דאיפלינו בית שמי ובית הילל דתנו רבנן כמה חומין הוא נותן בית שמאי אומ' ד' וכופלן 1 בית הילל אומ' שלוש וכופלו 4 וכמה תהא משולש בית שמאי אומ' ד' אצבעות 1 ובית הלל אומ' ג' אצבעות 1: ואתו רבנן אמרו ואפליגו וסי בתוד ה' בתוד ה' משולשת ד' ר' יהודה אומ' ג' חוטיו בתוד בתוד 'ג' אצבע' לקרו משולשת ג' אצבעות ' ר' אחא בר יעקב לקרו משולשת ג' אצבע' האמי ד' ראינוז ח' ורב ירמיה מדפתי ראמי ח' דאינוז יו' איצטרכנז לדרב פפא למפסיק הלכה ד' חומין כפולים לח' כמשאנו 6 עושין עכשיו בתוך וו ג' אצבע' לקרן משולש' ר' אצבע' שׁתֹהֹא צִיצׁ' כפּולה ד' אצבעות וזה הוא פירושה: מצרקי ופרשנלהו 8 בלשוו קדש ובלש' ערבי: טלות שנקרעה חוץ משלוש ותפור בהן ראית בה שלוש על ג' יש עליה תורת בגר תוך שלוש לא יתפור כיון דליכא עליה תורת בגר כי דקא אמ' מר ° במטלניות שאין בהן שלוש על שלוש לא לעניים חזיאו ולא לעש' חזיאו ובטיל לה וכמאו דליתה דאמי ואל והלוקח טלות המצויצת מן השוק 10 שהו קשה לך מאי 21 שנא מן התגר כשר ומאי שנא מן ההדיוט פס'יו: כד טעמו שלדבר תגר כיון שסמוכין אנשים עליו הרבה ולוקח ומוכר

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sukkah, Mishnah, III, 4; Gemara, ibid., 34 b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Refers only to ערבה.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Menahot, 41 b.

<sup>4</sup> Explanation by the Gaon.

<sup>5</sup> Menahot, 42 a.

המה שאנו = 6.

<sup>7</sup> Menahot, 41 a.

<sup>.</sup>ופרשנא להו = 8

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Sukkah, 16 a.

<sup>10</sup> Menahot, 43 a.

םסול = 11

#### (Leaf 9, verso.)

טלות' הרבה ומרקדק בדבר וחש על ממונו שלא הפסר ואין לוקח אילא מלות שהומלו לה ישראל ציצית בדי שלא יוציא טליו לטז שטושה רמיות ושוב אין לוקחין ממנו משום הכי כשר אבל הדיום נוי שאינו תגר ביוז שאיז לו אלא טלות אחת ואינו רגיל למבר ואיז מ ביצית שלה לפיכך פס' וזה הו טעמו שלרבא<sup>2</sup>: אר בנילי רבנו משאל' צריד אדם לחדש ציציתו כל ל' יום היאד רנילי רבנו xvi הכין רגילי רבנו דכמה דאיתה לציצית בעינה ולא אינרדם ענף ואיכא שליש גדיל ושני שליש ענף וקשר תחתוו וקשר עליון במקומו לא אטריחוה רבנן לחדש אותה כל זמן שהיא בעלת ה' כנפים חיבת xvII בתיקנה ואפילו שנה וכד מנהג: וטלות בעלת ה' כנפים חיבת בציצית דתניא<sup>3</sup> על ארבע ד' ולא נ' אתה אומר ד' או אינו אילא ד' ולא ה' כשהו אומר אשר תכסה בה הרי בעלת ה' אמור הא מה אני מקיים על ארבע כנ' כס' ד' ולא ג' ומה ראית לרבות בעלת ה' ולהוציא בעלת נ' מרבה אני בעלת ה' שיש בכלל ה' ד' ומוציא באני בעלת ג' שאין בכלל ג' ד' וזה מדרש חכמ' הוא: או לתפירה מקום לציצית או לתפירה xvIII מה עיסק תפירה כן אילא כל שמעתיו 6 בציצית עסיק דאי כילהן שלפישתו מהוא שיפטרו בשלצמר צמר ופש' 7 הוא דפטרי דכיון דתכלת פטורה לבן נמי פטיר אבל פשתו בצמר לא או 20 דילמא כיון רכתיב לא תלבש שעטנז גדילים תעשה לך לא שנא צמר בפשתים לא שנא פשתים בצמר ופשטין ראמ' רחבה אמר רב יהודה חוטי צמר פוטריו בשלפשתו וחוט פשתו פוטריו

<sup>1</sup> Read TOD.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. introductory note.

<sup>3</sup> Menahot, 43 b.

י בכפות כסותך; not in our texts, but in MS. M.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> i. e. not ישמען 'ז.

<sup>6</sup> Menahot, 39 b.

משמים 7

### (Leaf 10, recto.)

בשלצמר חוטי צמר ופשתים פוטרין בכל מקום ואפילו בשיראין: 'ושמע' ושמע' חב נחמן השראין פטורין מן הציצ' ושמע' כולה בציצית קא מסגיא וליכא תפירה הכא אבל לעניו הלכ' אף על גב דקאמ' מדין בציצית בית שמאי פוטרין ובית הילל מחיבין ו הלכה כבית הילל אפילו הכין כל שיש בו פשתן וכל שכין סדין 5 שכולו פשתן אין מטילין לו ציצית ואף על גב דאמ' מר אתי עשה רגרילים תעשה לד דחי ליה ללא תלבש שעטנו הני מילי כל מצוה רנהגא תמיד ולא מפסיק לה מידי אבל מצות ציצ' כיון דביום הו דנהגא בלילה לא נהגא דבעינא וראיתם אתו וליכא התינח<sup>2</sup> ביממא אתי וס מצות גדילים תעשה לך דאחי לא תלבש שעטנז כשמגיע לילה בטלה מצות ציצית דליכא וראיתם אתו ולא תלבש כדקאיי קאיי: והינו דאמרינו בבמה מדליקיו<sup>3</sup> ובהתכלת<sup>1</sup> גזירה משום כסות לילה: אות בנד וכנפיה שלעור חיבת בציצ' \* מאי טעמ' כיון דכולה טלות xix בנד היא אף על גב דציצ' בעור קא ראמי ועור לא מחייב בציצית בהר עיקר ועיקר בגד היא: היא שלעור וכנפיה בג אמרינו זו׳ 5 בתר עיקר ועיקר בגד היא: של בנד אף על גב דציצית בבנד קא ראמי זי בתר עיקר ועיקר עור הו ופטורה מן הציצית ורב אחאי אזיל בתר כנף קסבר כיון דציצית בכנף קראמי כנף עיקר או כנף בנד חיבת או כנף עור א פטורה: מי שנפסקה לו ציצית בשבת בדרך אם כרמלית היא 20 מתכסה בה עד שיבא לביתו ואינו חושש ואם רשות ה-בים הי יושב ומשמרה עד שתחשך דהילכ' כמר בר רב אשי דלישנא בתרא דסופיה דהקומץ ?: אבל סנדל וקמיע אפילו בכרמלית

<sup>1</sup> Menahot, 40 a. 2 בא מינה = 3 Shabbat, 25 b.
4 Menahot, 40 b. 5 = און. 6 = און. 7 Menahot, 38 a.

#### (Leaf 10, verso.)

אסור לטלמלו אילא או מפקירו. או יושב ומשמרו עד שתחשר ולא דאמו למעות מעות הילכ' כר' יצחק דאמ' מוליכו פחות פחות מארבע אמות וסנדל וקמיע ושאר בגדים אין עושין כר' יצחק: מצו היכא דשכח אוומיל מערב שבת וכיו מפתח בית הכנסת אם XXI ז בעיר מנופפת הוא ויש בה עירוב מביאו לכתחלה וכן קמיע וסנדל ואם מכרמלת לרשות היחיד הוא מביא קטן שאין חיב במצות ומביאו לדעתו ובלבד שלא יאמר לו הוא דקאמ' 2 רב יצחק בר בוסנא איתור 3 ליה מפתחות רבי מדרשא אתא לקמיה דר' פדת אמל איתי מלי ומליא נטללו התם אפשר דמשכחו לה ומאיתי ליה ומאיתי 10 לה 4 אלמא קסבר קטן אכל נבלות אין בית דין מצוין עליו להפרישו ולב שנחבשל מותבינו כמא תיובץ' ומוקמינו לה בכרמ' ררבנו: ולב שנחבשל xxii בדמו שלא ניקרע כי דקאמ' ז הלב קרעו ומוציא את דמו לא קרעו קורעו אחר בישולו ומותר ולא קאסרינו ליה בגמרא אילא אמרינו לב הו דבעי הריעה אבל כחל לא באעי הריעא ומשניינו לב הוא 15 דסגי ליה בקריעה כחל לא סגי ליה בקריעה אבל הראש שניתבשל בלא קריעה בין שנמלח ובין שלא נמלח אסור מאי טעמא דלא גרע מן צלי דקאמ׳ 6 רישא בכיבשא אחתיה אבית שחיטה מידב דאיב ושרי אחתיה אצרדין דיליה מיקוה קאוי ובהנת כיון שנשית xxIII ואסיר הכא נמי קוא ליה דמיה ואסיר: 20 ליש' נעשית זרה לכל דבריה ואסורה לאכל בתרומה ובחלה בין בשלה ובין שלאחרים רתנו " בת כהן שנשאת ליש' לא תאכל

בתרומ' סתמא קאמר' בין שלה בין שלאחרים וכין בת לוי <sup>8</sup> שנשית

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Shabbat, 153 b. <sup>2</sup> Yebamot, 113 b, end.

 $<sup>^3</sup>$  = איהיביר; our texts have אירכטו. See שירנים, I, in Jahrb. d. jüd.-lit. Gesells., V, Heb. pt., where the reading agrees with our fragment.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Our texts have חלים אלמא להו מייתי להו משכחי להו משכחי להו התם ראי משכחי להו מייתי להו אלמא קסבר

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Hullin, 109 b. <sup>6</sup> Pesaḥim, 93 b.

<sup>7</sup> Yebamot, Mishnah, VII, I; Gemara, ibid., 66 a; the quotation is not literal.

<sup>8</sup> The words 'בת שנשית ליש' crept in from the previous line.

### (Leaf 11, recto.)

ליש' לא תאכל לא תרומה ולא חלה בין שלה בין שלאחרים שלא מצאנו שיש קל בין תרומת עצמו לתרומת אחרים ואפילו תרומת מטשר שללוים חשובה כתרומה גדולה שהרי כתוב בה ונחשב וישראל שמכר חמצו לגוי או שנתנו xxiv לכם תרומת וג': 5 לו במתנה נמורה אם משך גוי אתו ואין שם הערמה ואינו רגיל לעשות כן בשאר שנים אילא מורע הוא מותר ליש' לחזור וליקח ממנו אחר הפסח מן הגוי מאי טעמ' כיון דקנייה גוי ומשכיה קם ליה ברשותיה וקים' לן חמץ שלנכרי אחר פסח מותר באכילה דתנו <sup>2</sup> חמץ שלנכרי שעבר וס עליו הפסח מותר בהנאה ואמרינן מנו השתה מתנית' או ר' יהודה חמץ סתמא קאמ' ואפילו דנוי ואריגן 3 בסופא ובדין הוא דאיבעי ליה מיתנא מותר בֹאֹכי׳ ואיֹדֹי דתנא רישה אסור בהנאה תנא דנוכרי מותר בהנאה: אלמא חמץ דנוכרי אחר פסח מותר באכילה: ותנו רבנן 4 חנות שלנוים ומלוי ווצאין שם חמץ שנמצא שם נכנסין ויוצאין שם חמץ שנמצא שם 15 אחר הפסח מותר באכילה ואיז צריך לומר בהנאה 6 ותוב קאמ' אמ' רבא 7 הילכ' חמץ בזמנו וכו' והאיי מותר דקאמ' הכא בין באכילה בין בהנאה: ואף מדרב נחמן מותר באכילה ראמ' רבא כי הונן בירב נחמן הוה נפיק יומי ד 20 דפיםחא וכו' שמעינן מן כל הלין טעמי דחמץ דנוכרי אחר פכח מותר בהנאה: סריקין שמביאין עיסה xxv ולשין אותה בכמן ובפילפלין או בשאר מיני תבלין ועושין

ם מאורע = Pesaḥim, Mishnah, II, 2; Gemara, ibid., 28 a.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ואכרינן? But comp. איירי. <sup>4</sup> Pesaḥim, 31 b.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> The editions have ומלאי, but some of the MSS. read ומלוי; comp. Rabbinovicz, ad loc.

<sup>6</sup> Comp. introductory note.

<sup>7</sup> Pesahim, 30 a.

# (Leaf 11, verso.)

אותה בדפים פעמים שעושין אותו רקיקין פעמים גלוסקאות ששנו חכמ' ו' יוסי אומ' עושין סריקין מן ' רקיק' ואין עושין מן ' גלוסקאות ולצאת בהן ידי מצה בפסח מותר דתנו רבנן יוצי' בפת נקיה והדראה וביסר' המצוירין בפסח ואם תאמר כבר

- 5 שנו חכמ' אין עושין סרי' המצ' בפ' אמ' ר' יהודה דבר זה שאל בותים בן זונין ובו' עד ויקבענה כיון שאין צריכין לשהות עליה ולא "אֹסֹרו אמרו לו אף על פי שאיפשר לעשות כין אין עושין מפני החשד: יאמר כל הֿסר' אסורין סריקי בותים מות' אלמא אין עושין ובשאין עושין דוקא סריקין של כל אדם שאינו אומנין ואין זריזין ושוהין בהן ובאים לידי חימוץ אבל שלנחתומין שאומנין הן ווריזין הן מותר דאמ' ר' אלעזר בר' ר' צדוק פעם
  - אחת נכנסׄתֹי אמ' בסופה איכא דאמרי לא שלנחתומין אמרו אילא xxvi שלכל אדם והל' כלישנא בתרא: מעיסה והחליטה בבר מפורשין מעיסא קמח על נבי מגלשין: מגלשין מים רותחין ששומטין את השׁעָּר י ויד סולדת בהן: חליטה מגלשין על גבי קמח וזה
    - 15 וזה לעינין חלה הו דתנ' המעיסה בי' שמאי פוטרין וביח הילל מחיבין וכו' ומאי מחיבין ומאי פוטרין לעינין חלה אבל למצה אין יוצ' ידי חובה בהן דלאו לחם אינון ורחמ' אמ' מצות לחם עני: סיפגנין זה xxvii הו בפריננ דמן נשסתנ<sup>5</sup> עבדין ליה ללחמיה: דובשנין ואיסקריטין כושכוג<sup>5</sup> וכיוצא בהן שהן מלאין דבש או שכר או קנד ואוגזין ושקוֹר
    - 20 ושומ' דוכשנין אופין אותו בתנור איסק עשין אותן מיני מינן ו ומרתחין להין בטנגירא ושאדו עליהון משחא ודובשא והני כולהון ארלה דתנן רבנן הסופ' והדו' והאיס' כלם פמו' מן החלה: וחלות xxviii

<sup>1</sup> Pesahim, 37 a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Editions and MSS. כמין, but the 'Aruk, s.v. כהק, agrees with our fragment.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Superlinear vocalization.

<sup>4</sup> Pesahim, 37 b.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Persian.

# (Leaf 12, recto.)

המסורת כי דקא מפריש ר' יהושע בן לוי וריש' לקיש בכל שעה 1: אבל לעינין פסח לחם עני אמ' רחמ' והני כלהון לאו לחם אינון: אוצי בו במקום בפורני ובכירה ובכל דבר שאופין בו במקום xxix שאין תנור אנו אין עמנו פורני ואין אנו יודעין מעשיה: אבל אתם 5 כלל זה יהיה בירכם כל שמסיקין תחתיו או עליו ואחר כך מדביקין את הפת אין בא לידי חמץ ומותר: ואם מדביק את הפת ואחר כך מיסיק חושינו<sup>2</sup> שמא ישהה ואסור דקאמ'<sup>3</sup> הרתיח ולבסוף הדביק מותר הירביק ולבסוף הרתיח אסור: ומצה שלכות בפסח xxx מותרת דתנו רבנן <sup>5</sup> מצות <sup>6</sup> כותי מותרת ואדם יוצא בה ידי חובתו ים בפסח ה' אלעזר ז אוסר לפי שאין פקיעין 3 בדקד' מצוח ה' שמ' בן נמ' אומ' כל מצוה שהחז' בה כותיים הרבי מדק' בה יתיר מיש' ואמרי' ר' שמעוז בו נמל' הינו תנא קמא ומפרק' אינא ביו תנא קמא לדיליה מצוה דכתיבא באור' ולא אחזיק בה האי כותי דתנא קמא סבר כיון דכתיבא אף על גב דלא אחזיק ור' שמ' בן גמ' סבר או אחזיק בה אין או לא אחזיק לא: ומקשי' יהכי 10 האי כל מצ' שהחזיקו בה כותיים אם החזיקו בה מיבעי ליה: וקאימֹא קושיא ומשניינן אילא איכא ביניהו דלא כתיבא ואחזיק דתנא קמא כיון דלא כתיבא אף על גב ראחזיק לא ור' שמע' בו גמ' סבר כיון דאחזיק אחזיק: וכיון רפלונ' דרבנן ורבן שמ' בן גמ' בדלא כחיבא ואחזיק הבד' כתיבא 11 מודי 20 מודי 12 להו ר' שמעון בן נמל' לרבנן: וכיון דמצת מצוה כתובה בתורה הי הוה ליה רבן שמעון בן גמ' ורבנן בחד סברא ור' אלעזר באסר הוה ליה יחיד ולית הילב' כותיה: פוטיתא 18 ניריתא xxxI

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pesaḥim, 37 a. <sup>2</sup> בוששני <sup>3</sup> Pesaḥim, 37 a. <sup>4</sup> Read השלנות. <sup>5</sup> Hullin, 4 a. <sup>6</sup> Read השר.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> This is the correct reading, and not אלישור, as the editions have it; comp. Rabbinovicz, ad loc.

Our texts have בקיאין, MS. M. בקיאין and פקימין הפקימין.
 <sup>10</sup> Read אי הכי הכי.
 Dittography.

<sup>13</sup> Pesahim, 24 a, end.

#### (Leaf 12, verso.)

ודג טמא הי ושמה בלשון ערבי גרי <sup>1</sup>: וששאל' מנחה גדולה ומנחה xxxix סטנה ופלג מנחה למה נאמרו<sup>2</sup> לערב הפסח או לערב יום הכפ' או לשבתות וימ' מוב': תחלת מה שאמ' חכמ' לעיניו תמיד שלביו הערבים ופסח זה עם זה דכתיב בתמיד ואת הכבש השני תעשה בין הערבים וכתיב בפסח ושחטו אתו כל עדת יש' בין הערבים 5 ולהקרים תמיד לפסח: ושנינו תמיד נשחט וכו' 3 מתנ' וכי ההוא גמרא דראשיה דתמיד: ובא ללמדינו שמשש שעות ומחצה נקרית מנחה גדולה שאילו לא כיו הינו אומ' תמיד כתוב בו ביו הער' וביון ששחטו בשש ומחצה פסול: באה בראיתא זו ללמדינו א 10 איזו מנ' גדולה ואיזה קטנה: וממנה אנו לומרין בין למנחת תפילה שלחול בין לתפילת מוספיו ומנחה שלשבת כי דקאמר' יוו אינה שאינה עוברת: תפילות וכו' עד מצוה שאינה עוברת: שני ככרות הדבוקין זה לזה ושמן בלשון ארמי היפה בי רב אכל ונ ריפי שהו כו בני גג' לקבא ו' ככרות לכל קב ולא בֿריד מפני שהיה אוכל רב מלומר שֹׁלֶּדוֹ 4 לא שבעתי שאומר ואכלת ושבעת: אמ' רב נח' עדי כפנא תוב: עדי פירשו זה: אמ' רב נחמן זה העבון לעולם שלא בירך על זנ ריפי אילא אמ' רב נחמן אין דבר תלוי ברב הונא ישאל' והתקרשתם אילו מים ראש' באמרים וכו': שאחרים וכו': xxxiv והיתם קדוש' אילו מים אחרונים וכו' 6 כך הלכה או לא: עכשו אין אנו נוהגין כמות זו אילא כדכאיזצד אמ' רב אתי 8 הרגיל 20 בשמו שמו מעכבו אמ' רב אשי כי הונן ברב כהנא אמ' משחא מעכב לו ואמ' ולית הילכתא בכל הני שמע' אילא כי הא דאמ' רב

برى أ ; comp. I. Löw in Orientalische Studien, I, 552.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Berakot, 26 b. <sup>3</sup> Pesaḥim, Mishnah, V, 1; Gemara, ibid., 58 a.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Superlinear vocalization.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Berakot, 42 a, top; read רב הונא; comp. 'Aruk, s.v. כמך.

<sup>6</sup> Berakot, 53 b, end. <sup>7</sup> = כרכיצר; Berakot, 42 a.

<sup>8</sup> Comp. introductory note.

### (Leaf 13, recto.)

חייה בר אשי אמ' רב ג' תכיפ' וכו' ורב אשי ורב נחמן בר יצחק הלכה כרב אשי ואו <sup>1</sup> רבנז דסיומא אמרוה בתר רב אשי וכל שכיו דהוו להין בתראיי וקיים' לן הילכת' כבתראיי: תיגלל xxxv מטפחת ואל יגלה ספר תורה 2 כך פירושו דקאמ' הגולל 3 ספר תורה 5 ערום נקבר ערום אילא נוללו במטפחת שלו ואם תאמר נכנסת מטפחת ביו נויל לגויל ונגללת עם ספר תורה וצריד להוציאה בידו מבין הגוילין ויש לו לספר תורה כעין בזיון מוטב תיגלל יצא לא יצא למפרע לא יצא א הקורה מגלה למפרע לא יצא xxxvi כגין שהחיל בכי מרדכי היהודי ואחריו וכל מעשה ואחריו וישם ועל עד ויהי בימי אחשורוש זהו למפרע: סירנון כגון שקראה 10 פיסקי פיסקי ויהי בימי אחשו' ועד גם ושתי ועיכב וקרא עד ויאמר ממוכן ועיכב וקרא עד ויאמר המן למלך עיכב: מיהא על הסדר קראה אילא חתיכות חתיכות כי דקאמ׳ 5 לא הוה ידעו רבנן מאי סירגון וכו': אמתה שלתורה 6 כעיקר שבתורה xxxvII בז כאמת שלה כגון מצות וחקים ומשפטים שבה: ומחי לה אמוחה <sup>7</sup>: מצות חנוכה עד שתכלה רגל מן השוק 8: בני אדם עוברין xxxviii ושבין ברגליהן כי דכתי' רגלי הגברים: והתחלתה כי דרביתהו דרב יוסף וכו' 9 ואם כבת אחר ערב שמש בשעה אחת או פחות מכן אין חיב להרליקה דהלכ' בבתה אין זקוק לה 8: 20 זם נם נם סימן: והילכת' כנם 10: ומקש' וכבתה אין זקוק לה ורמי' מצותה עד שתכלה רגל מן השוק מאי לאו דאו כביא הדר מדליק לה אלמא זקוק לה ותיוב' דרב הוגא לא דאו

יאי = 2 Megillah, 32 a, end.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Our texts read האוה; comp. introductory note.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Megillah, Mishnah, II, I; Gemara, ibid., 17a. <sup>5</sup> Megillah, 18a.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ibid., 16 b. <sup>7</sup> Ibid., 19 b. <sup>8</sup> Shabbat, 21 b. <sup>9</sup> Ibid., 23 b.

 $_{1}^{10} \ \mathrm{Read}: \ldots$ ום גם בו אין אסור אין אסור, [זקוק] אין להשתמש זקוק מותר להשתמש אין אסור זקוק.

# (Leaf 13, verso.)

לא אדלים עד שתבלה רגל מו השום מדלים או גמי לשיעורא דהיבא דכלתה רגל מו השוק ועד 1 או דולקת אם רצה מכבה או נמי מסלקה מדמרא 2 ציבי רשמוהו 3 תרמדי בני אדם פועלים העושיו בשרה xxxix מיתאחריו אחר כל בני אדם וכשבאיו מלקטיו תרמדי עצים למי ב שהו אצוו 4 וטפלהוו דלא אפשר למזבו ציבי ותרמדי בחינם: צו אנשים הרבה בחצר אחת: שורת הדין אם משתתפין כולן בשמן יוצאין כולם בגר אחת מדנר שיש לה שתי פיות עולה לשני בני אדם ומדר' חונא מילא קערה שמן וכו' 5 ומדר' זורא מראש הוה משתתפנא בפריטי 6 אלמא בשותתות 7 סניא אבל הרוצה לחבב ולהדר מצות וס כל אחד ואחד מדליק נר לעצמו דתנו רבנן 8 מצות נר חנוכה נר איש ה המדרין נר לכל אחר ואחד וכו': ושיכרא דארמאיי xli בין דחיםי ובין דתמרים בין דצמוקין כיון דמירמא רמו ליה ולא מבשליו ליה שרי דאמ' רב האי שיכרא דארמאיי שרי 14 וחיה ברי לא נישתי מיניה: ואמרינן לאו משום דאסיר אילא בו מטיליו בו אלקי מלקי ליה וכו'<sup>9</sup>: ופוקע <sup>10</sup> שלגוים כיון שהן מטיליו בו xlii מבושל אסור: ספר יוחסיו <sup>11</sup> כיוו שהיה XLIII בו פירוש כל משפ' ומשפחה וכמה סגנים ושרים וראשים היו בה וכמה נביאים וצדיק' היו בה וכמה בעלי תורה היו בה וכמה פגם ופסול היו בה היו מדבקין ונושאין ומשיאין 20 ומתחברין עם מיוחסין וטובים ומתרחקין מן הפגומין וכיון שנגנו תשש כוחן וכהה מאור עיניהם שלא היו יודעין באיוו משפחה ידבקו ואפילו הן עצמן לא הין יודעין מה היה בהן והין

 $<sup>^{1}</sup>$  ביין.  $^{2}$  Shabbat, 21 b. It cannot be determined whether the correct reading is הרמיא זה הרמיא.  $^{3}$  Read.

<sup>4</sup> Read אינון.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Shabbat, 23 b.

<sup>6</sup> Ibid., 23 a.

<sup>7</sup> Read memma.

<sup>8</sup> Shabbat, 21 b.

<sup>9 &#</sup>x27;Abodah Zarah, 31 b.

<sup>10</sup> Arab. وُفَعَامٌ, a beverage made of barley.

<sup>11</sup> Pesahim, 62 b.

(Leaf 14, recto.)

מתיראין ממה שאמרו חכמים בל הנושא אשה שאינה הוגנת לו וכו': ת' גמלי דרשא דמאצל לאצל 2 לא מדרש שלתורה אילא xLIV מדרש מעשה משפחות מה עשו ומה היו ביניהם: מעוכיו ° כיוון שרבין ישראל אלפ' אלפ' ברגל דוחקין זה את זה ומעכבין 6 זה את זה ובאין לידי סכנה: ובירוש' היה נעשה נס ולא היו מצטערין 5 ולא היו באין לידי סכנה שכך אמ' חכמ' מעולם לא נתמעך אדם גנע בני רומי בולן בגון xLv רוממותה ובגובהה ובגבורתה ובעוזה ובעוצמה ובממשלתה אלרומי: וגלגל קבוע ומזלות חוזרון: וגלגל חוזר ומזלות xxvi ו סבועיו שחכמי אומות העולם אומ' דבר זה לא דיני ממנות ודיני נפשות הן ולא איסור והיתר הו שצריך לקבוע הלכה ואף על פי כן נראין דב' שאף על פי שאמר רבי תשובה לדברי אומות העולם שמעולם לא ראינו עגלה בדרום ועקרב בצפון אלמא גלגל קבוע ימולות חוזרין משמע כבר בא ראבה "י ופרכה לדרכי דקאמ' 15 ודילמא כסדנא דריחיא וכצינרא דרשא 11: דריחיא ודשא חוזרין ועוד ועורא עומדין במקומן וקימ' לן הילכ' כבתראיי: ועוד נמרא דהמוכר את הספינה 11 מסיע ליה לראבה דאמ' רבה בר בר חנה וכו' ואתנחתה לסלתאי בההי כותא וכ' עד הדר גילגלא לדוכ' ושקלת לה אלמא גלגל חוזר: וכין חכמי 20 אומות העולם אומ' ביום חמה מהלכת וכו' שבוו הלכה כחכמ' אומ' הע' ראמ' רבי נראין דבריהם שביום עינות <sup>12</sup> צוננין ובלילה רותחין שאין אחד שאחלוק 13 על רבי בזו: ועוד כך אנו רואין

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Kiddushin, 70 a. <sup>2</sup> Pesahim, 62 b. <sup>3</sup> Ibid., 64 b.

<sup>4 =</sup> אלפים אלפים. <sup>5</sup> Read ומעכניו.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Nothing bearing on it is found in *Tamid*. Either read rand and comp. V, 11; or the two words belong to p. 345, line 18, and comp. *Tamid*, III, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Pesahim, 87 b. <sup>8</sup> Ibid., 94 b.

<sup>9</sup> Our texts read רב אחא בר יעקב.

This is also the reading of MS. B. and some of the old authorities; comp. Rabbinovicz, ad loc.
11 Baba Batra, 74 a.

<sup>12</sup> Editions and MSS. have מדיינות.

שיחלוק Read שיחלוק.

#### (Leaf 14, verso.)

במעינות שהן כמה שמר רבי: ואסור לאדם שישוט אצבעו קטנה במים בט' באב כדרך שאסור ביום הכפר'י הלכה היא וכך אנו עושין אילא דוקא בלא ידיו מלוכלכות בטיט ובצואה ושלא בשעה שיוצא מבית הכסא דלא עדיף ט' באב מיום הכפורים דקאמ' ביום הכפ' אף על פי שאמרו אסור לרחוץ מקצת גופו ככל גופו אם היו ידיו מלכלכות

בטים ובצואה רוחץ כדרכו ואינו חושש<sup>2</sup>: כמצליף<sup>3</sup> האמיר <sup>4</sup> xlviii בסים ובצואה רוחץ כדרכו ואינו חושש<sup>2</sup>: ר"דיא<sup>3</sup> כבר מפורש

בהדיא מחוי רב יהודה כמנגרנא": רידיא" כבר מפורש xm בסדר תעניות אמ' ראבה האי רידיא כי איגורא" דאמי וקאיי

בין תהומא תתא לתהומא עילא וכו': נביני כרוז° איש שהיה ב

10 ממונה במקדש להכריז לכהנים בתחלת היום בהשכמה זה יעשה כך וזה יעשה כך רתנו<sup>10</sup> ואילו הן ממונין שהיו במקדש יוחנן בן פנחס על החותמות אחיה על הסלתות מתיה בן שמואל פיר"מרני

על הפיסות פתחיה על הקרב' למה נקרא שמו פתחיה שהו פותח דברים ודורשן ויודע בשבעים לשון בן אחיה על חולי מעין:

15 נחוניא חופיר שיחין גביני כרוז בן גבר על נעילת שערים בן
בֿכֿאי על הפקיע בן אריא על הצלצל אגרס בן לוי על השיר בית גרמו
על מעשה לחם הפנים בית אבטינים על מעשה קטרת אלעזר
הפרכת פנחס המלבוש: ושנו חכמ'? גביני כרוז מה היה אומ' עמדו
כהנים לעבורתכם לוים לדוכנם יש' למעמרכם והיה קולו

בות בית בית מקום שהיה עומר בדרך LI נשמע בג' פרסאות: בית הרירי <sup>11</sup> מקום שהיה עומר בדרך

בין ירושלים לצוק מקום שגרחף שעיר המשתלח ומרוחק מירוש' ג' מילין ומדבר היה בין מדבר ירוש' למדבר צוק כלומר הרירי בין שני

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pesahim, 54 b, end. <sup>2</sup> Yoma, 77 b.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Yoma, Mishnah, VI, 3; Gemara, ibid., 53 b. <sup>4</sup> = הא אמיר.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Yoma, 54 b, end. <sup>6</sup> Ibid., 21 a, top. <sup>7</sup> Ta'anit, 25 b. <sup>8</sup> Our texts and MSS. have מינולא = אינולא perhaps it is to be read מינולא

<sup>&</sup>quot;a calfkin." 9 Yoma, 20 b.

Shekalim, V, I; comp. introductory note.
 Yoma, Mishnah, VI, 8; Gemara, ibid., 68 b.







# **APPENDIX**

### XXXIX-XLVII

This appendix contains, either in their entirety or in part, nine fragments (XXXIX-XLVII) of the *Sheëltot* and the *Halakot Gedolot*, belonging to the Taylor-Schechter Collection. Their important place in the study of the Halakic literature of the Geonim is demonstrated in the first volume of this work, pp. 91-2 and 108-9.

XXXIX contains a single leaf, vellum, the first twelve lines of which are given. The rest of the fragment is identical with the beginning of Sheëlta IV in the editions. The portion reproduced here is closely connected with the end of Sheëlta III in the editions. Both deal with the question whether הלוח is more important than הלוח. Our text of the Sheëltot has preserved nothing of the material treated in the present fragment, and, as the latter also is incomplete, it is not possible to determine the exact size of the Sheëlta.

XL consists of eight consecutive folios, and it contains the *Derashah* meant to be attached to *Sheëlta* XLIII, which, like all the *Derashot*, is missing in the editions, and, besides, it contains a considerable portion of *Sheëlta* XLIV in a form differing essentially from the text as printed. Although the additions made by the fragments to what we possessed of the *Sheëltot* are almost entirely quotations from the Talmud, it was still thought well to reproduce the whole here, especially in view of its value for the text criticism of the Talmud.

XLI consists of two folios. The first twenty-five lines are the beginning of a *Sheëlta*, not preserved in our printed texts. To judge by the Halakic material in the piece now

rescued from oblivion, it was intended for the pericope אחרי מות, or אחרי מות, or אחרי מות. Only so much of the fragment has been copied here as contains the Sheëlta. The rest consists of extracts from Halakic and Haggadic works, one piece being particularly interesting. Apparently, it belongs to the Tanna debe Eliyahu Rabba and Zutta, and, differing from our version, as it does, it is of great importance in the study of this Midrash.

XLII contains two leaves, vellum, thirty-seven lines to a page. The part published here consists of the last thirteen lines of leaf 1, recto, and the first thirteen lines of leaf 1, verso. It is the end of the Sheëlta belonging to the Pentateuch lesson מצורע. The rest of the fragment is in our printed texts.

XLIII is written on paper and contains six leaves, the last page blank; pp. 1-8 in neat square writing, while p. 9 is nearly cursive, and large; pp. 10-11, square writing. The first page is blackened and rubbed, and further mutilated by two holes. I have tried to supply the illegible and missing words. What is reproduced here corresponds to nine consecutive pages, containing a Yom Kippur Sheëlta. The last two pages are part of a Piyyut, probably from an 'Abodah for the Day of Atonement.

This Sheëlta is quite new, and it has a number of interesting points. I venture to call attention to some of them.

Leaf I, recto, line 7, a Haggadah is quoted from the Midrash Tehillim with the introductory words וסדרי שמים, plainly indicating that the author of the Sheëltot had before him a Midrash on the Psalms arranged according to Sedarim. The oldest authority known up to the present as having had access to such a Midrash was Rabbenu Nissim of Kairwan 1, who lived three centuries after the author of the Sheëltot.

For the history of the liturgy, the Confession of Sin, on leaf 1, recto, lines 26-9, is extremely important.

<sup>1</sup> Comp. Buber, Introduction to his edition of Midrash Tehillim, p. 66.

Although badly mutilated, it can still be recognized as identical with the form occurring in Palestinian sources, and different from that in the Talmud Babli 1. Yet one must guard against drawing the unwarranted inference, from this agreement between Rabbi Aha and the Palestinian sources, that he gave the preference to them. If there is any statement that can be made with certainty concerning Rabbi Aha, it is that it was his constant aim to establish the authority of the Babylonian Talmud as the court of highest resort. Our information about the liturgy of the Babylonian Jews of Geonic times is so inadequate that the utmost caution is required in dealing with whatever concerns it. The view, universally held 2, that the 'Amidah, published by Professor Schechter in the J. Q. R., X, p. 654 et seq., is of Palestinian origin, becomes less certain when it is recalled that so late as the time of Rabbi Natronai (see above, p. 119, end) an 'Abodah commonly considered Palestinian was used in the Babylonian synagogues.

The reason given, on leaf 1, verso, 11. 8–11, for the choice of the Pentateuch passage read in the afternoon of the Day of Atonement<sup>3</sup>, is cited by Rabbi Abraham ben Nathan, of Lunel (מנהיו, 61 a), as a "French tradition." It is not at all improbable that the old French Jewish scholars may have derived their tradition from this very Sheëlta.

The source for the parable, leaf 3, recto, 11. 4-6, is not known to me. Obviously, Rabbi Aha must have had it in his text of the Talmud, Sanhedrin, 99 a. In any event, it is the short, original form of the New Testament parable of the prodigal son.

XLIV is on paper, six consecutive leaves, square, black

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. Yer. Yoma, end; Lev. R., III, 3; and Babli Yoma, 87 b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. Prof. Schechter's remarks, and Dr. Elbogen, Studien z. Geschichte d. jüd. Gottesdienstes, p. 49 et seq.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> The reason given is probably correct. In view of the fact that in olden times folk-dances took place on correct between men and women, leading to marriages, the reading of the Biblical laws of marriage is highly appropriate.

XLV, two leaves, vellum, square writing. Like the previous fragment, it contains a piece of the "\"\pi. Fol. 4 follows our printed text rather closely, but fol. 2 varies greatly from it. I have therefore copied only the latter portion of the fragment.

XLVI, one leaf, vellum, small square writing. It is a piece of the *Halakot Kezubot* of Rabbi Jehudai Gaon corresponding to that published by Horowitz, in ¬¬¬¬, I, pp. 15–16, but containing a considerable number of variant readings as compared with it.

XLVII, one leaf, vellum, thick, regular, square black hand. It seems to be an extract from a version of the "ה essentially different from ours. With the exception of the first eleven lines, which are contained in "ה, ed. Hildesheimer, 623, it is not to be found in the "ה. Notice especially that our fragment speaks of עמע, and not of ערם רבעי, thus betraying itself as a Palestinian version, since it was only in Palestine that the prohibition against רבעי applied to all sorts of plantings, and not merely to vineyards. The view that יבעי is to be buried in the cemetery is, moreover, in opposition to the ה"ב and to the שאלתות another Palestinian custom 3.

<sup>1</sup> Comp. Tur, Yoreh Deah, 294, and ", ed. Hildesheimer, 644.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. 1"n, 16 a; ed. Hildesheimer, 643, and Sheëltot, C, 114, 116.

<sup>3</sup> In 1'n, ed. Hildesheimer, 643, אשרישי is not to be translated with the editor "river" but "depth," by which the depth of the soil is meant.

#### XXXIX.

אלא שממהרין לצועק יותר מהניצעק ברם צ' אפילו....

דיטריח ליה בכל מלי למכתב כתובה ומקמי דליעול לחת ב....

אי אביו שלחתן אי אמה שלכלה וא.. א קמיה תרתי מי...

חדה מבעל בעילת מצוה וחדה מקבר שַכבא הינא מינ....

אם תמצי לומר בעילת מצוה עדיפה ובתר דבעיל קבר ליד...

בתר דקבר ליה לשבעת ימי משתה נוהג בראשה אי ד.....
ימי אבלות תא שמע דתניה הרי שהיה פתו אפויה ומבחו מבוח יינו מתוקן ומת אביו שלחתן או אמה שלכלה מכניסין

את המת לחדר את החתן ואת הכלה לחופה ובועל בעילת מצוה את המת לחדר את החתן ואת הכלה לחופה ובועל בעילת מצוה נוהג שבעת ימי המשתה ואחב נוהג שבעת ימי אבלות ובאתן ימים הוא ישן בן אנשים והיא ישינה בין הנשים ואין מונעין טכשיטין מן הכלה כל שלשים יום ישינה בין הנשים ואין מונעין טכשיטין מן הכלה כל שלשים יום יושינה בין הנשים ואין מונעין טכשיטין מן הכלה כל שלשים יום

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Baba Kama, 93 a. <sup>2</sup> Read המה לחופה מת.

<sup>3</sup> Ketubot, 3 b.

# XL.

(Leaf 1, recto.)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Baba Mezia, 66 b. <sup>2</sup> The reading of the last three words doubtful. <sup>3</sup> Baba Mezia, 67 a.

# (Leaf I, verso.)

| וחיה <sup>1</sup> מפקינן אכל טפי לא מפקינן מיניה      |    |
|-------------------------------------------------------|----|
| אבק ריבית ווא ואין אבק ריבית יוצא בדיינין             |    |
| מרי עבד רב אשי עובדא ביתטי קטנים כגדולים <sup>2</sup> |    |
| מרי אמר 3 בריה דרב יוסף משמיה דרבא האי                |    |
| באתרא דמסלקי לא ליכול אלא בנכיתא ואי מ                |    |
| רבנן הוא אפילו בנכיהא נמי לא ליכול אלא בקיצו          |    |
| למאן דאמ' שריא קיצותא אלא למאן דאמ' קיצות'            |    |
| אי איכא למימר ראיתמר קיצותא פלגי בה                   |    |
| והיכי ב זביד חד אמ' שריא וחד אמ' אס יא והיכי          |    |
| צותא כנון ראמ' ליה עד חמש שנֵי אכיל 1                 | 10 |
| תא מיבן ואלך אבילנא שיעור ְ זוזי ומסתליק נ            |    |
|                                                       |    |
| אלא חמש שָנִים אכילנא בנכיתא מיכן ואלך                |    |
| עד דהוו לך זוזי ופרעת לי ואיכא דאמ                    |    |
| א ר אלא היכי דאמי קיצותא אלא                          | 5  |
| רכתב ליה עד חמש שנין                                  |    |
| שיעור זוזי ומסתליק                                    |    |
| מאן דאסר                                              |    |
| סורא דכתב                                             |    |
| לא כס                                                 | 0  |
|                                                       |    |

<sup>1</sup> Baba Mezia, 67 a. <sup>2</sup> Ibid., 67 b, top. <sup>3</sup> = אמר רבא.

### (Leaf 2, recto.)

זוזיה י אגינא אקרי אמרו ליה אנא יהיב ......

בני גרמידי גרמידי וקא עילינן בשוקא ......

זוטרתא אי אית ליה שרי ואילא אסיר פשיטא סִ....

דתימא כיון דמימלא קא רבי עד שיבא בני א .. ר שא ...

מפתח דמי קמש' לן תניא נמי הכי היה לך מלוב את עיזו

ולנזוז את רחיליו ולדרות את כורתו מצאו חבירו ואמ'

לו מה שעיזי חולבות מכור לך מה שכוורתי' רודה כך

וכך מכור לך אסור ואיכא דאמרי הכי א' רבא כיון דממילה

קא רב'. שפיר דמי והא תניא כך וכך אסור אמרי הכי

קא רב'. שפיר דמי והא תניא כך וכך אסור אמרי הכי

פסקא להי אתי אחרינא בדוכהו ": רב פפא ' ורב חונא בריה

דרב יהושע דאמ' תרויהו האי משכנתא באתרא דמסלקי

אין בעל חוב גובה ממנו והבכור נוטל בה פי שנים ואין

השביעית משמטתה וא' מר זוטרא האי משכנתא באתרא דמסלקי מסלקינן ליה ואפילו מתמרי ראבודיא ואי אגבהי בסיסני קני ולמא דאמי ל כליו שללוקח ברשות מוכר קנה לוקח רב אמ' לא צריך למיקנא מיניה רב ששא בריה דרב אידי א' צריך למקנא מיניה והיל' צריך למקנא מיניה א' איזיל ואיתי זווי לא אכיל איזיל ואיתי 20 זווי מא . . . בינא א' אכיל רב אשי א' לא אכיל והיל' לא אכיל . . . ב כהנא ורב אשי לא אכלי בנכיתא רבינא אכיל אם . . זוטרא מאי טעמא מַן דאמ' אכיל מידי דהוה אשרה אחוזה שדה אחוזה לאו אף על גב דהוה פירי שוי מובא פריק להו בארבעה הכא נמי לא שנא ומאי מעמ' מובא פריק להו בארבעה הכא נמי לא שנא ומאי מעמ' מובא פריק להו בארבעה הכא נמי לא שנא ומאי מעמ'

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Baba Mezia, 64 a. <sup>2</sup> Read ההולך or ההוה הולך. <sup>3</sup> Reading doubtful: היה הולך מישר, 64 a. <sup>4</sup> Eaba Mezia, 67 b. <sup>5</sup> = הולמאן האמר 6 Baba Mezia, 68 a.

## (Leaf 2, verso.)

..... דאמ' לא אכיל מידי דהוה אשדה אחוזה .. שדה אחוזה הקדש הוא ורחמנא אוקמיה אפיריום ... הכא הלואה הוא מתחזייאת ברבית א' רב אשי אמרו לי א' רבא לית הילכתא לא כטורשי 5 דפאפוגי ולא כשטרי דמחוונאי דוקפי רווחא אקרנא וכתבי אשטרא מי יימא בר אמימר דהוי רווחא אליה 2 מר לרב אשי אבא עביד הכי כי אתו מהימו וא' ליה הא תינא בל זמו דאיתיה בחיי אי שכיב ונפל שיטרי קמי יחמי מאי . . 10 הוה כשגגה היוצא מפני השלים ונח נפשיה דאמימר לא כחכירי דגרשאי דכתבי הכי מיניה פלניא משכין ארעייה לפלניא והדר חכרא אימת קני דליקני דכתבין הכי קנינא מיניה ושחינא ליה כמה עירנין והרר זה כרונחא במיניה 15 שפיר דאמי כדי שלא תגעול דלת בפני לוין ולאו מילתא היא: אין מושיבין את החנוני למחצה שבר ולא יתן לו מעות ליקח לו' פירות למחצה אלא אם כן נותן לו שכ . . . . בפועל בטל אין מושיבין את התורנגלין למחצה שכר אין שמין עגלין וסיחין 20 למחצה שכר אלא אם כן נותן לו שכר ... מלו 'ומזונן שמין ⁵ עגל עם אמו וסיח עם אמו ובמקום שגהגו לעלות שבר כתף לשעות מעלין אין

<sup>1</sup> Baba Mezia, 68 a, top. 2 = אמר ליה אמר א זהים ; א for ה as in many cases. 4 Read החכרנוה החברנוה החברנוה 5 Not in our text of the Mishnah, but quoted in the Talmud, 68 b, from Tosefta, Baba Mezia, V, 6.

### (Leaf 3, recto.)

מושיביו 1 וג' עד כפועל בטל מאי פועל בטל א' אב ...... שלאותה מלאכה מאי כפועל במל שלאותה מלאכה דבמיל מיניה עד האידנא: וצריכנא אי אשמיענן חנוני משום דלית ליה טירחא אבל לוקח לו פירות אבל חנוני דלית ליה אימא אימא בציר זני 2 ליה קמול 3 לן תנו רבנן כמה 5 אפילו לא מבל עמו אלא בציר זני 2 הוא שכרו בין במרובה בין מועמת דברי ר' מאיר ר' יהודה או' אפילו לא מבל עמו אלא בציר אפילו לא אכל עמו אלא גרוגרות אחת זו היא שכרו ר' שמעון בן יוחי או' נותן לו שכרו משלם: תנו רב' אין שמין לא עזים ולא רחלים ולא תרנוגלין ולא כל דבר שדרכו לעשות ואוכל למחצה שכר ר' יוסה ביר' יהודה או' שמין את העזים מפני שהן חולבות 12 הרחלים מפני שהן גוזוות שומפות ומורטות ואת התרנגולת מפני שהי עושה תנא קמא בניזה וחלב לא הוי שכר טמלו ומזונו בניזה וחלב כולי עלמא לא פליגי כי פליגי בנסיובי ותותרי ר' יוסה ביר' יהודה סבר לה כאבוה דאמ' אפילו לא טבל טמו אלא בציר תנא קמא סבר לה כר' שמעון בן יוחי דאמ' נותן לו שכרו משלם: תנו רבנן משכרת אשה הַרְנגוֹלֵת לחברת בשני אפרוחין בשנה ומותרת אשה שתאמר לחברתה תרנגולת 20 שליי וביצים שלך תחלוק באפרוחים דב' ר' יוסי לית לה שבר עמלו ומזונו איכא בצים מוזרות: ר' אליעזר מאנורניא הוה ליה ההוא ארישא דהוה יהיב ליה וזביו לית דינה 6 ופטים ליה כי פליג לה בהרה הוה יהיב ליה רשא בשכר עמלו ומזוני אמרה ליה יהבת משום דלא פליג לך באליתא משום דלא יהבת 25

י Baba Mezia, 68 a end to 68 b.  $^2$  = מטר  $^3$  = אָד מעמע לך.  $^4$  Abbreviation for את.  $^5$  Baba Mezia, 69 a.  $^6$  Read המתד.

# (Leaf 3, verso.)

..... בהדיה י כי פלג ליה ופלג ליה נמי באליתא ...... ליה הב לי רשא דניפליג א' ליה לאו בעד ... האידנא זוזי הוו מיתחזי ברבית השתא זוזאי ודבוך בשותפי אנן והאי קא טרחת בדידך קא שעבורי

ַ טרחת אי משום פלגא דידי סתם אַרֵשא משַעָבַד נפּשֵיה לאַיְתוֹיֵי רעיא למַרֵיה

דארעא: שמין 3 פרה וחמור וכל דבר שרני לעשות ואוכל למחצה שכר מקום שנהגו לחלוק בולדות יחלוקו לגדל יגדילו רבן שמ' בן גמ' או' זס שמין עגל עם אמו ושיח עם אמו ומפרין על שדהו ואינו חושש משם ריבית: תנו רבגן ' השָם בהמה לחבירו עד מתי חייב למפל בהמה בולדות סומכוס אומ' בולדות שמינה עשר חודש בגדרות כ' וך חודש ואם בא לחלוק עשר חודש בגדרות כ' וך חודש ואם בא לחלוק מיפולה שלשנה זו לטיפולה שלשנה אחרת תניא אידך השם בהמה לחברו עד מתי ליספל בולדות בדקה ל' יום בגסה ז' יום ר' יוסה ליספל בולדות בדקה ל' יום בגסה ז' יום ר' יוסה

ששיניה 20 מרובה מאי מפכי שטיפו' מרו' תנא מפני דקות מיכן ואלך נוטל מחצה שלו וחצי מחצה

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Baba Mezia, 69 a. Gemara, ibid., 69 b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Jun? <sup>3</sup> Mishnah, Baba Mezia, V, 5; <sup>4</sup> Baba Mezia, 69 a.

### (Leaf 4, recto.)

שלחברו <sup>1</sup> רב מנשיא נוריא שקא.....ה בשלו וחצי מחצה בשלחברו אתא לקמיה .. אכיי

א' ליה מאן פלג לך ועוד מקום שנהגו לגדל הוא יהני מקום שנהגו לגדל יגדילו הנהו תרי כותאי דהוה מקום שותפות בהדי הדדי אזל חד מיגיהו פלג ליה זוזי בלא אדעתא דחבריה אתו לקמיה דרב פפא א' ליה הכי א' רב נחמן זוזי כמא דפליני וקימי אזל אידך פלג ליה חמרא בלא אדעתא דחבריה א' רב פפא כגון האי בודאי איבעי ליה לאודועיה זוזי מי איכא סאבי מי איכא

נסים נסיבי א' לֵיה לא חמרא כן לִי עלמֶ' ידעי דאיכא נסים נסיבי

ואיכא לא בסים: גופה א' רב נחמן זווי כמה דפליגי <sup>וקימי</sup> והני מילי טבי וטבי בישי ובישי תקלי ותקלי אבל טבי בישי ובישי טבי טבי ותקלי תקלי וטבי לא רב חמא

ווי רוב הוה מגר זוזי כל יומא בפשיטא לסוף כלו זוזי הוה מגר זוזי מאי סבר מידי דהוה אמרה ולא היא נמצא מעיקרא מאי סבר מידי הוה אמרה ולא היא

מרה הדרה בעינה זווא לא הדרה בעינה אם מרה הדרא בעינה מרה ידיע פחתה זווא לא ידיע פחתה א' רבא שרי ליה לאיניש למיתן לחבריה ארבעה זווי ונימא ליה אוופיה לפלניא מאי טע' לא 20 אמרה תורה אלא רבית' הבאה מלווה למלוה א' רבא שרי ליה לאיניש למיתן לחבריה דָּ זווי אמרו ליה רבנן לרב פפא והא א' קא אכיל בנר ריביתא א' להו כל

בהאי ריביתא מאי טע' לא אסרה תורה אלא ריבית

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Baba Mezia, 69 a.
<sup>4</sup> Comp. Rabbinovicz, ad loc.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid., 69 b, top.

<sup>?</sup> מאבי פ

#### (Leaf 4, verso.)

מ.... מלוה 1 הכא שכר אמירה הוא מפרין על אחר ואינו חושש משום ריבית: תנו רבנו כיצד מפרין על שדהו השכיר לו שדה בעשרים כור בשנה אמר לו תן לי מאתים זוז ופַרְנָסה ואַנִי 5 אַעלֵה לך עשרים כור מותר אַבָל אֵין מַפָּרין לא על החנות ולא על הַסַפּּהינַ <del>חנות לצור בה פורתא וציבי לה</del> אמר רב נחמן אצתיה בראשה º פּעָמִים שֵּמַפְּרִין על החַנות ועל הסִפּינָה חַנות לצור בַּה פורהָא וצַיְבִי לַה אינשי ושַרָיָא אַגָרָא טָפַּי ספִינַה למִיוָבֵן לַה בֵּיגַן אגרא טפי אמר רַבֿ ספינה 10 דשפירא אסקריא פגרא אמרוּ לְיָה רַב־כהנָא ורב יוסי לרב אִי גרא לאַ פּגָרָאַ אָי פגרא לא אגרא אשתיק אמ׳ רב ששת מאי מע׳ קא שתיק ליה רב לַא שָׁמִיעַה לֵיה לְהַאֹּי מַתָּנִיתא דתניא אף על פי שאַמרוּ אִין ברול מיש אבל מקבלין צאן ברול מיש אבל מקבלין צאן ברול מגוי והַשָּׁם בהַמה מחבירו ואמ׳ לו בהמה זו עשויה עלי בל׳ דינר וַאנִי אַעלֶה לָךְ סֶלע בחרש מותר לפּי שלא עשַׂאַה בַדְּמִים מחיים אכל עשֹאַה בַדְמים לאחר המיתה אמ' רב' פפא הילכתא ספינה אגרא ופגרא 20 נהוג <sup>3</sup> בני כפרי אגרא בשעת משיכה פגרא בשעת שבירה מידי במנהגא תליא מילתא אלא משום

מתניתא איפכא תניא א' רב ענן א' שמואל מֶעוֹת מותר להלוותן בריבית א' ליה רב נחמן לרב ענן משום יתמי ניסור 4 אכלי ריביתא יתמי אכלי דלא דידהו 25 ניזיל בתר שבקיהו אליה זי גופא דעובדא

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Baba Mezia, 69 b.

<sup>2</sup> These two words, written over something else, are a note by the scribe calling attention to the fact that he had written a part of the sentence on the previous line; read אנחביה?

<sup>3</sup> Baba Mezia, 70 a, top.

<sup>4</sup> דיהמי נייבהו ?

### (Leaf 5, recto.)

הַיָּבַי הַוָה י א' ליח ההוא דודה דהוה לבני רב . . . ביה והוה מר שמואל תקיל ויהיב ותקיל ושקיל שקי ..... ה ואגר פחתיה כי הנפקך 2 אי אגרא לא פחתא אי פחתא לא אגרא א' ליה כהאי גונא נמי אפילו ' בדיקנני נמי שרי ה מאי טע' כיון דקביל עליה פחתיה נחשא בכמה רפחית בציר דמי א' רב ששת תלבת ° מעות שליתומם מותר להלוותן קרוב לשכר ורחוק להפסד: כי אני הכברתי שאל׳ דאלו מאן דמיתיליד ליה בוכרא בעאניה מחיב להקדושיה לקמי שמיא שנ' 10 קדש לי כל בכור בומן שבית המקדש קיים כי תם מור וג' אך בכור הוא חלבו ודמו קרוב לנבי המזבח שנ' אך בכור ובשרו נאכל לכהנים וכי בעל מום הוא נאכל לכהנים במומז דכ' ובשרם יהיה לד אחד תם ואחד בעל מום בזמן שבית המקדש קיים ובזמן שאין בי' המק' קיים רועה עד בקרשים בז מום ונאכל לכהנים: ואסור למשרא מומא 15 איקרא ער דנפיל ביה ממילה שנ' וכל מום לא יהיה בו גרמא נמי דלא ליקרב דאית ביה מומא הוא בו דאפילו אסור דתניא כל מום לא יה' בו איו לי אלא שלא יהיה בו מום בידים מנין שלא יגרום לו על ידי אחרים תל' לו' כל מום 20 אמ' מום ואמ' כל מום: וא' ע' גב דמתיליד ביה למשחמיה עד דמחזי ליה לחכם ודעבר ושתט לא

חזינא ליה למומן לאחר שחיטה אלא אסרינן ליה <sup>כרתנן</sup> השוחט את הבכור ומראה את מומו ר' יהודה

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Baba Mezia, 70 a. <sup>2</sup> מה נפשך? Read הלכתא הלכתא ; Sheëlla, XLIV, 136, ed. N. Z. Berlin.

## (Leaf 5, verso.)

..... אר הואיל ונשחט שלא על פי מומחה אסור יוחנן ברוקין שבעין רכולי אר' יוחנן ברוקין שבעין רכולי עלמא לא פליגי דאסרי כפליגי במומין שבגוף מר סבר גזרינן מומין שבגוף אטו דוקין שבעין ומר מבר לא גזרינו ואף על גב דקימא לו ר' מאיר ור' יהודה היל' כר' יהודה בהא כר' מאיך דא' רב נחמן א' שמואל היל כר' מאיר בנזירותיו ואפילו מומחה דאית ליה בכור ואית ביה מומא לא חזי הוא לנפשיה אלא צריד לאחזוייה 1 לאחרי . . . דתניא כל הבכורות אדם רואה וון מבכור עצמו: ברם: אלו בכור דאיתליד ביה מומא ביומא טבא מה הוא לאחזוייה לחכם ביומא מבא ומשחטיה ומיכליה מי אית ביה משום מוקצה אילא מי אמרינן כיון דלא מישתרו <sup>2</sup> מוקצה הוא אי דילמא מדאית בדעתיה רהשתא נפל ביה מומא לא ביה לא הוה מוקצה ואם תימצא לומר היכא דאיתליד ביה מומא דמובהק וידטי דמישתרי עילויה מי אית ביה מוקצה אילא <sup>8</sup> אמרינן כיון רידע דמום מובהק הוא לא מוקצאי מדעתוה אי דילמ׳ כיון דלא ידע או מיזרקיק ליה חַבָּם אלא מוקצה הוא מיפלג פליגי בה ר' יהודה ור' שמעוז 20 דר' יהודה א' לא הואי מוקצה כהאי גונא וא' ע' גב דר' יהודה מחמר במוקצה הוא 2 דהא דעתיה עליה ור' שמעון אמ' בהאי גונא הואי מוקצה וא' ע' גב דר' שמעון שרי מוקצה בעלמ׳ הכא אסר דא' מי יימא דמזדקיק

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Edition לא חוייה, but in the following sentence as in our fragment.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The scribe could not read his copy in this passage, and left space indicating that words were missing. Read מדולא and הכא מקיל.

<sup>3 = 87 18.</sup> 

# (Leaf 6, recto.)

ליה חכם ומאי היא דתְּנַן בכור שנפל לב ....... או' ירד מומחא ויראה אם יש בו מום יעלה וי..... ואם לאו לא ישחוט ר' שמעוז או' כל שאיז מומו ניבר מערב יום טוב אינו מו המוכז היל' כר' יהוד' אי כר' שמעון בריך רשא: על אילו מומין שוחטין צ'² הבכור: ולענין: תש' 5 ראמ' 3 רבי נשיאה הוה ביומא טבי לא הוה חזיא ר' אמי שפיר עבד דלא חזי והא ר' אמי גופה היכא דחזייה מאתמול הוה ולא קביל ביה שהדי דלאו היא שָׁרָא בֵיה מומא וכיון דחזא מאתמול וא' ליה איתי וס ליה שהדי למחר לית ביה מוקצא כי ההוא דא' קמיה ררבא לאחזויי בוכרא אפניא דמעלי יומא ⁵ והוה קא חייף רישה חזייה למומיה א' ליה זי האידנא ותא למחר ואיתי ליה שהדי דלאו אית<sup>6</sup> רמה ביה למומיה למחר א' להו אמרו לי זי גופיה דעובדא היכי הוא <sup>אמרו</sup> בים לי הוה קא רמי שעריה להך גיסא דחוצי עייל רישיה בה ופסקא לשפתיה א' להו דילמא איבון ליה א' ליה לא וכי איבון ליה מי אסירא מדהא תניא כל מום לא יהיה בו אין לי אלא שלא יעשה בו מום כוליה: אינמי: ברם: אילו יש' דובין בכור מכהן מי מהימן אמומיה אילא מי אמרינן 20 כיון דהוא אכיל ליה לא מהימן מידי ד"י אבהן אי דילמא כהנים הוא דחשו ליה רבנן כיון דכולהו בכורות לדלהון הוא דשביחין תדירא חשו להו רבנו דילמא מקרו וראמי מומה גבי יש' לא חשו להו רבנן תש' דאיתמר א' רב חסרא א' . . . . . . . . . . . .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The printed text has ההניא, though the passage quoted is a Mishnah. On the other hand in p. 379, l. 22 below, the printed text has החני, but the MS. החני, though it is a Baraita. For an explanation of this vague use of the terms החניא and החניא above, p. 190.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> This sign stands for na. Comp. above, p. 358, note 4.

 $<sup>^3</sup>$  אמי ורדינאה חוי אמי, and comp. note 2 on p. 363 above.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Read הויה ההוא, and comp. note 2 on p. 363 above.

 $<sup>^{5}</sup>$  Read יומא מנא.  $^{6}$  = את

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Read ההוה, and comp. note 2 on p. 363 above.

# (Leaf 6, verso.)

..... רב קטינא ספק בכור יש' צריך שנים מו ... ק להעיד עליו מאי טע' מאן דהוא אכיל ליה הוה ליה כבהו דלא מהימו ורב נחמן אמ' בעלים מעידין עליו דאי לא תימא הכי אפילו בכור לר' מאיר דאמ' החשור על דבר לא דניו ואנו מעידו כיון דכולי עלמא חשדיו מי מעיד עליו וכי תימא הכי נמי לר' מאיר והא תני ..... יהיה ר' יוסה אומ' כל שחליפיו ביד כהן פטור מו המתנות ור' מאיר מחייב אלא לאו שמע מינה לא חשו להו רבנן שמע מינה: 1 דרשא: על אילו מומין ום שוחטין את הבכור נפנמה אזנו מן הסחום אבל לא מו העור נסרקה א'ע'פ' שלא חסרה נקבה מלא ברשינה או שיבשה איזו היא יבשה כל שתינקב ואינה מוציאה טיפת דם ר' יוסי בו משולם או' יבישה שתהא נפרכת: רס שלעיו שניקב שנפגם והרי בעינו דק תבלול חלזון נחש בעיניו איז הוא תבלול לבן הפוסק בסירה ונכנס בשחור ונכנס בלבן אינו מום שאין מומין בלבן חברבר 2 והמים הקבועין אוזהו חברבר קבוע כל ששהה פ יום ר׳ חנניה בן אנטיגנס או׳ בודקין אתו ג פעמ׳ בתוך 20 פ יום ואילו הן המים הקבועין אכל לח ויבש שלנשמים לח ויבש שלשלחיו או שאכל את היבש ואחר כך אכל את הלח אינו מום עד שיאכל את היבש אחר

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The Derashah missing in the editions of the Sheëltot consists of the entire chapter VI of Mishna Bekorot, and of Mishnah, IV, 3, of the same treatise.

<sup>2</sup> = הוורור ? Or did the scribe confuse הברבר, "albugo," with הברבר, "serpent"?

# (Leaf 7, recto.)

הרחיב הרה אלששחי יקול שלחנן 2 תם יקול ברם: תם יק' בריך: תם יק' ולענין: תם יק' דרשא ?: הלח חוטמו שניקב ושנפגם ושנסדק שפ . . . שנפגמה שנסדקה חומיו החיצונות שנפגמו ו..... ממו הפנימיות שנעקרו ר' חנניה בן אנטגנום א' אין בוֹדקין מן המתאימות ולפנים אבל לא אַת המתאימות: נפגם הזובן והעריה שלנקבה ובמקו . . . . נפגם הזנב מן העצם אבל לא מן הפרק או שהיה ראש הזנב מפצל עצם או שיש בשר בין חוליה לחוליה אצבע איז לו ביצים איז לו אלא ביצה אחת ר' ישמעאל או' אם יש לו שני כיסין יש לו שני בצים אין . . . . אלא כיס 10 אחד אין לו אלא ביצה אחת ר' עקיבה או' מושיבו על חרגוזו נתמעד אם יש שם ביצה סופה לצאת שנמעך ולא יצאת ונשחט ונמצאת דבוקה בכסלים והתיר ר' עקי' ואסר ר' יוחנן בן נורי: בעל חמש רגלים השחול ושאין לו אלא שלוש ושרנליו קלוטות כשלחמור בל והכסול איזהו שחול כל שנשמטה יריכו וכסול כל שאחת מיריכו גבוהה נשבר עצם ידו ועצם רגלו א'ע'פי שאינו ניכר מומין אילו מנא ביבנה והודו לו חכמ' ועוד שלשה הוסיף אמרו לא שמענו את אלה שגלגל טינו ענול כשלאדם ופיו דומה לשלחזיר שניטל רוב המדבר שללשונו בית דין שלאחריהם אמרו הרי אילו מומין מעשה שהלחי התחתון עודף על העליון ושאל רבן שמ' בן נמ' לחכ' ואמרו הַרֵי זה מום אזן הגדי שהיתה כפולה אמ' חכ' בזמן

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read אלשאלתות or אלשאלתות.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Read אחלתש.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Arabic: this is the order of arrangement; first אמאלהא, then ברב, then יוֹעניין, then רביב, then יוֹעניין, then ארבי,

# (Leaf 7, verso.)

את הדין וויכה את החייב וחייב את

# (Leaf 8, recto.)

| הזכאי וטימא את הטהור וטיהר את                                                                                                                          |    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| שעשה עשוי וישלם מביתו אם היה בית דין                                                                                                                   |    |
| מומחה פטור מלשלם: שאל'י דאסיר להון                                                                                                                     |    |
| לכהני לאמינעה ומארי קנינא כי היכי דלְיבְנוּן <sup>2</sup> ליה                                                                                          |    |
| לדיליה כדתנן הכהנים והלוים והעם המסייעים <sup>את</sup><br>הרועים ובית הגרנות ובית הטבחין אין נותנין להן<br>תרומה ומעשרות שכרן ואם עשו כן חילילו ועליהן | 5  |
| הכת' או' ושחתם ברית הלוי אמ' יי' צב' ואומ' לא תחללו ולא                                                                                                |    |
| תמ' מאי אומ' וכי תימא לוא ומני לא " לא תחללו ו<br>תמו' ומשקליה 1 נמי ברהנך יומי דאמורן דמטפולי                                                         | 10 |
| ביה בעלים לא עד כמה יש' חייבין לטפל בבכור                                                                                                              | 10 |
| בהמה דקה ל יום ובגסה ג יום ר' יוסה א"ו ג חרשים                                                                                                         |    |
| ואם אמ' לו כהן בתוך זמן הזה תנהו לי ואל ישמע                                                                                                           |    |
| לו מאי ט א' רב ששת מפני שנראו                                                                                                                          |    |
| המ בית הגרנות: ברם: מה ני ליה                                                                                                                          | 15 |
| בנור<br>כהן ליש' מי חישינן דילמ' אתי לית זק' לֵר וזבוני<br>ויסבר 5 כי האוֹי לי בכור איתניה ליה כהִיִכי למיזלי                                          |    |
| יי.<br>ומזבין ליה והויה ליה ככהן המסיע אילא חשינן:                                                                                                     |    |
| ומזבין ליה והויה ליה ככהן המסיע אילא חשינן: דרש ין הכהן לומר הראיתי בכור זה ובעל                                                                       |    |
| מום ל נאמנין על מומי מעשר בכור                                                                                                                         | 20 |
| א מת עינו שנקטעה ידו שנשברה רגלו הרי זה                                                                                                                |    |
| חט על פי שלשה בני כנסת ר' יוסה או' אפילו יש                                                                                                            |    |
| עשרים ושלשה לא ישחוט אלא על פי מומחא:                                                                                                                  |    |
| ום את הבכור ומכרו ונודע עד שלא                                                                                                                         |    |

יליועי למארי קנייא... דליהנון Read <sup>2</sup> Read לסיועי למארי קנייא... לאו ומיהה לא <sup>5</sup> Read ימשקיה ליה: <sup>5</sup> Read ליתולי וובוני דיסבר. <sup>5</sup> Read ימשקיה ליה. <sup>5</sup> Read ליתולי וובוני דיסבר. <sup>5</sup> Read ימשקיה ליה <sup>5</sup> Read ימשקיה לא 11, read ימשקיה ליה <sup>5</sup> Read ימשקיה לא ומיהה לא 11, read ימשקיה ליה ימשקיה ליה ווו, read ימשקיה ליה ווו, read ימשקיה ליה ווו, read ימשקיה ליה ימשקיה ליהוני לא משקיה לא משקיה ליהוני לא משקיה לא משקיה ליהונים לא משקיה לא משקיה ליהונים לא משקיה לא משקיה

# (Leaf 8, verso.)

| הדמים הראה מה שאכל אכלו ויחזור ויתן את            |
|---------------------------------------------------|
| מ שלאכלובר יחזור להם את הדמים <sup>מה</sup>       |
| שלא אכלו לו את הבשר ראהו יחזיר להן                |
| את הדמים מ יחזיר להן הדמים                        |
| 5 מה אכל הן ח הבשר והוא חזיר                      |
| להן את מים מכר א לגוים או' הטל לכלבים             |
| ישלמו ל. דמי טריפה הלוקח בחמה מ הנ הו             |
| דע אם ביכירה ואם לא ביכירה ר' ישמעאל או' עז בת    |
| שנתה ב לכהן מיכן ואלף ספק רחל בת שתים             |
| 10 בוראי ל מיכן והלך ספק פרה וחמבני שלוש          |
| בוראי לכהן מיכן והלך ספק א' לו ר' עקיבא אילו בולד |
| בלבד בהמה נפטרת היה כדבריך אלא אמרו סימן לד       |
| בהַמָה דקה טינוף ובנסה שיליה ובאשה שפיר           |
| ה זה הכלל כל שירוע שביכירה ין כאן לכהן כלום       |
| במומו מפק לא ביכירה הרי זה לכהן ואם ספק אכל במומו |
| עלים ר' אליעו בן יעק' א' בהמה גסה ששפעה חרר       |
| דם הרי זו תיקבר וניפטרה מן הככורה רבן שמ' ב'      |
| הלוקח בהמה מניקה מן הגוי אינו מא בנה              |
| של אחרת היה נכנס לתוך עדרו וראהב                  |
| 20 מניקות ואת שאינן מבכרות אינו חושש              |
| בניו שלוו באו לו אצל זו או שמא בנה שלזו ב         |
|                                                   |
| זו ר' יוסי בן משולם או' השוחט את הבכור            |
| מקום לקופים מיכן ומיכן ותולש את השע               |

סו תהי בורתא? תהי בנירתא בל שבעה וצריבה למיטבל באורתא ריתניא® בל חייבי טבילוֹת ז שַּנָאַמָּ' וספרה לה שבעת ונ' אמ' רב יהורה הוחוקה נירה בשבינותי' בעלה לוקה עליה מנ .... 5 שבל גופו עולה בהם ובמה הם אמה על אמה ברום שלוש ושיערו הבמי' במה שיעור יייי. הא למינקט יומי וסתה ראמ' רב חונא בר כהנה אמ' שמואל 10 מנין לנידה שסופרה לעִצִּמִה בשהיא נידה ש' ואל אשה בנידת טומאתה ונ' ולא מישחריא עד דפסקא דם נידתה וכונהה בחררל יושבות עליו שבעה נקיים ולא מישתריא ער רפסקא רמה ורטבלה במקווה שיש מקווה ארבעים סאה וכי טבלה צריכה למיסרק ראשה במיסרקא בהיכי דלא ליהויה הציצה בין שערה למיא רתניא? בשרו ואת המפל לבשרו ומאי ניהו שערו ותניא! הרם למיבל . . . אפתורה 6 רתנן 6 לא יאכל הוב עם הובה מפני הרגיל עבירה רכת' שבעת ימים לו' שַּבַעָּה ימים חהיה בנירתה תהי בנירתה כל שבעה ויולרת מניין רבח' בימי נרח רוותה שבעה נקיים ראמ' ר' זיראי בנות ישראל הם החמירו על עצמן שאפילו ראות רם טיפה ארבעים סאה רחניא² ורחץ את בשרו במים במים במי מקווה שכל בשרו מאי מים והריו והרבש והחלב יבישים חוצצים לחים אין חוצצים ובל שבעה יומי אסור פביצ'הן ביום נירה ויולרת טבילתן בלילה נירה מנין שאינה טובלת מבעור יום תלמור הממא הייא בר אשי אמ' רבי נירה שאין לה בנדים מערמת ומובלת וחוורת בבנדיה ומ.....

XII

20 יום חמישה עשר ושינתה ליום עשרים זה וזה אסורין פעמיים ליום עשרים זה וזה 35 שינתה לשמונה עשר הוחרו בולן אינה נאסרת אמ<sup>71</sup> אלא משמנה עשר מיכן ואילוך סמוך לוסתה אילא: אינמי היכא רלית ליה אלא ארבעים סאה מכוונות יררו שנים מסלקא ליה טבילה להאי בתראה אילא אינמי אמשיך מיא מארובא ער אחו למקווה את הוסת ער שתיעקר ממנה שלושה פעמים היתה 14 לומדת להיות רואה יום חמשה עשר ושינתה לשישה עשר זה ווה אסורין שינתה לשבעה עשר זה ווה אסורין ..... .... שום נדה ברם צ' א' למ' זו מימר קא אמר' מי מחייב איניש למיפרש מאיחחיה מסלקא ליה טבילה אילא מי אמרינן בריך שמיה תנו רבנן <sup>21</sup> היחה לומרת להיות רואה אסורים שלשה פעמים ליום עשרים הותר יום חמשה יום חמשה 13 עשר וקבעה יום עשרים שאין האשה קובעת לה וסתה ער שתקביעינו שלשה פעמים ואינה מטהרה

4 Shabbat, 120 b. 7 Read 7. 15 Stroke over the 6 Shabbat, Mishnah, I, 3; Gemara, ibid., 11 a.
10 Ketubot, 72 a. 13 Dittography. 14 Niddah, 64 a. 3 'Erubin, 4 b. 16 Comp. Ketubot, 22 b. 10 Ketubot, 72 a. Pesahim, 109 a, b. word indicating that it is to be cancelled. 9 Bezah, 18 a. Mishnah, IX, 10; Gemara, ibid., 63 b. \* Read אר"ג , comp. לנברא למיכל Read. 8 Pesaliim, 90 b. 1 Berakot, 31 a.

#### XLII.

(Recto.)

25 ברם אילו איתתא דחזיא דמא מחמת תשמיש לדם נידה מדמינן
לה אולא תא שמע דתנו רבנן הרואה דם מחמת תשמיש משמיש פעם ראשונה ושניה ושלישית מכן ואילך לא תשמיש אלא תלך ותנשא לאחר ניסתה לאחר וראתה דם מחמת תשמיש משמשת פעם ראשונה ושניה ושלישית מיכן ואילך לא תשמיש תלך ותבדוק עצמה בשפופרת ושניה ושלישית מיכן ואילך לא תשמיש תלך ותבדוק עצמה בשפופרת ראשה אד בודקת עצמה מביאה שפופירית שפיה חלוק ומנחת מוך על מן הצדרין אם יש לה וסת תולה בוסתה ואם יש לה מכה תולה במכתה ואם היתה דם מכתה משונה מדם ראייתה אינה תולה ונאמנת אשה לומר מכה יש לי בתוך מקור אמרת מביאה שפופרית שפיה חלוק והא מכה עבדא אמ' שלי בתוך מקור אמרת מביאה שפופרית שפיה חלוק והא מכה עבדא אמ' יוחנן ותבדוק עצמה בבעל שיני אמ' ליה שאין כל אצבעות שוות אמ' ליה ותבדוק עצמה בביאה שלבעל שלבעל שלישי אמ' ליה לפי שאין כל כחות ותבדוק עצמה בביאה שלבעל שלבעל שלישי אמ' ליה לפי שאין כל כחות

## (Verso.)

שוות מעשה באשה אחת שהיתה רואה דם מחמת תשמיש אתאי לקמי .

דרבי אמרה ליה רבי לאבדן קום בעתה נפל ממנה כחרדת דם אמ רבי .

ניתרפאתא זו מעשה באשה אחת שהיתה רואה דם בשעה שעולה מן הנהר
אתאי לקמי דרבי יוחנן אמ' לה בתי שמה דמעת' עיריך עלתה ביך לכי והבעיל

5 לו על גב הנהר הלכה ונבעלה ונתרפאת אי נמי כל אימת דישכיח איניש
בביתיה ביומי טהרה לא צריך שיולי לאיתתיה אי תהרה' היא אי לא
ברם אילו מאן דינפק לאורחא ביומי טהרה והדר אתא ביומי טהרה
מי צריך לשיולי או לא מי אמרינן אם תימצא לומר כי איתיה בביתיה
לא צריך שיולי משום דלא מחמדא ז אבל כי איתיה באורחא יהבא דעתא
10 ומחמדא וצריך שיולי או דילמא כיון דטהרה היא דילמא חמיד לא
חישינן תא שמע דאמ' \* רב כהנא שאילתינון לאינשי ביתיה דרב פאפא
ודרב חונא בריה דרב יהושע כי אתן רבנן מיבי רב ביומי טהרה מי צריכין לכו
בדיקה ואמרן לא

<sup>1</sup> Niddah, 65 b, end. 2 = משמשת. S Explanation of אשנורי משנורי משנורים משנורים משנורי משנורי

#### XLIII.

(Leaf 1, recto.)

חמאתי והטויתי והרשטתי דניאל אמר חט ...... והעתה והרשעתני <sup>2</sup> משה אמר נושא עווֹ ופּשׁעֹ . . . וחמאה בשׁנֹי שהיה מתודה ע.... דוכות ו..ל...... המורדים כאילו הן שגגות לפניו וחכמ' א ....... ..... אילא חטאתי עויתי פשעתי אמ' ראב..... 5 שמואל אמ' רב הלכה כדברי חכמים ע...... וסדרי שמיים מספרים כבוד אל .... לוב ה .... א מפני שרב׳ אמ' ר' לוי אמר דויד לפני הֹס' בֹר' הוא ריבונו של עולם את אלה רב ואנֹא חובי רברביז ואילו אלה <sup>6</sup> רב דשרי ושביק לחובין רברבין . . . ת למטו שמד יו' וסלחת לעוני כי רב הוא ומתביעי לו לצלויי במעלי יומא דכפורי בתפלת מנחה ומימר אתה יודע רזי עולם ותעלומות סתרי כל חי אחר תפלתו מקמי דיאתיב בסעורתא בו דאפסוקי דילמא מיטרדא דעתיה מחמת סעודתא ולא יאכיל לאיורוע <sup>8</sup> דתנו רבנו מצות וידוי ערב הבפורים עם חשיכה אבל אמרו חבמים מתודה הוא קץ קודם אכילה ושתייה שמא תיטרף דעתו בסטודה ואף על פי שהתודה קודם שיאכל וישתה 20 מתודה לאחר שיאכל וישתה שמה . . . יֹארע דבר סלקלה בסעודה ואף על פי שהתודה ערב מו.... מתודה שחרית שחרית יתודה במוסף במוסף יתורה במנחה במנחה יתודה בנעילה והיכו אומרה אחר תפלתו ושליה צבור אומרה באמצע והיכ...א... באמצע והיכ 25 לפניך " שבדרך רעה הלכת . . . כמה שעשׁיתוֹ שוב איני עול . . . . . לא . יהי רצון מלפניך י"י אלהינו שׁתֹכפֹּר לֹי עָל כל פשעי ותמחול לי על כל עונותי ותסלח לי על כל המאתי... ..מר׳ ישוב אל י״י... סב וֹירֹחֹמֹהוֹ וֹאֹל אֹלהנוֹ כֹי יֹרבֹה לֹסֹלוֹה . . . . עבירות

(Leaf I, verso.)

שהתודה בעליהם יום הכפורים זה אין צריד שיתודה עליהם יום הכפורים אחר ואם שנה בהם צריך שיתורה עליהם יום הכפורים אחר ואם לא שנה בהם והתודה מליהם יום הכפורים אחר טליו הכת' אומ' ככלב שב על סיאו ר' אליעזר בז יעקב אומ' וכל שכן הרי זה משובח שנ' כי פשעי אני אדע וחטאתי ננדי תמיד ולמה תיקנו חכמ' לקדות בעריות ביום הכפורים שמה חס סו ושלום נכשל אדם באחת מהם ישמע ויהרהר ויעשה תשובה אילא מה אני מקיים ככלב שב על קיאו זה שעבר עבירה ושנה בה כדר' חונא דאמ' רב חונא כיון שעבר אדם עבירה ושנה בה הותרה לו הותרה לו בהתיר לו כהתיר אילא אימא נעשית לו כהתיר 15 וצריך לפרוט את החטא שנ' ויעשו להם אלהי זהב דברי ר' יהודה ר' עקיבא אומ' אינו צריד ש'נ' אשרי נשוי פשע כסוי חמאה אילא מה אני מקיים ויעשו להם אלהי 20 זהב אמר משה לפני הק' בר' הו' ריבונו של עולם בשביל כסף וזהב שהרביתה להם לישראל שבלו שפתותיהם מלומר די הוא גרם להם ועשו ענל אמר' יהושע בן לוי 2 לא עשו ישראל אותו מעשה אילא כדי ליתן פתחון פה מי יתן והיה לבבם זה בכת' מי יתן והיה לבבם זה להם ליראה אתי ולשמר את כל מצותי כל הימים למעז ייטב להם ולבניהם לעולם אמ' רב יהודה אמ' רב ' כתוב אשרי נשוי פשע כסוי חטאה וכו' . . במ . . בשעין <sup>3</sup> לא 30 יצליח ומודה ועוזב ירוֹחם ומחייבינוֹ למיבל ומישתא במעלי שמ . . . דתנ' . . . . . אייה '

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Yoma, 86 b. <sup>2</sup> 'Abodah Zarah, 4 b, end?; our texts and MS. read differently. <sup>3</sup> Read ומכסה פשעיו <sup>4</sup> Read בכעלי יומא דכיפורי דתני רב הייה, 31 a, ed. Hildesheimer, 155, end.

(Leaf 2, recto.)

מדופתי ועניתם את נפשותיכם בתשעה וכי בתשעה מתענין והלא בעשירי מתענין אילא לומר לד כל האוכל ושותה בתשעי מטלה עליו הכתוב כאילו נתענה תשעי תשי ... ועשירי ותינוק בן אחת עשרי שנה מחנכין י בי בי בי בחת בי דתנו 2 התינוקות אין מענין אותן אבל מחנכין אותן דרב ° קודם לשנה וקודים לשתים כדי שיהו רגיליו במצות והוונן בה 4 קדם לשתים אמרת ום מחנכין קודם לשנה מיבעיא ליה אמ' רב חיסדא הא בברי הא בחולה וכאיז צד מחנכיו אותו היה רגיל לאכל בשתי שעות מאכילין אותו בשלוש שעות בשלוש מאכילו אותו בארבע ואי מחי ום מחנכין אותן כמד 5 ר' יוחנן דאמ' ר' יוחנו בו אחת עשרה שנה מחנכין אותן לשעות בן עשרה שנה ויום אחד משלימין מדאור מדאוריתא בתינוקות בן שלוש עשרי שנה ויום אחד משלימיו אותו בתינוק 20 וקימא לן הלכתא כר' יוחנן דאמ' בת שתים עשרה שנה ויום אחד משלימין מדאוריתא בתינוקת בן שלש עשרה ויום אחד משלימיז מדאוריתא בתינוק אמ' ר' שמעוו בן לקיש 3 ציר שעל גבי ירק מצטריף 25 לככותבת ביום הכפורים .. מא אף על נב דמשקה הוא כיון דמיתכשר בה אוכלא כי אוכלא דאמי האומר 7 אחמא ואשוב אחמא ואשוב אין מספיקין בידו לעשות תשובה אחטא ויום הֹכֹפוֹרים מֹכֹפֹר ... מעלי אין יום הכפורים 30

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read ליה במצווה. <sup>2</sup> Yoma, Mishnah, VIII, 9; Gemara, ibid., 82 a. <sup>3</sup> רבה. <sup>4</sup> Yoma, 82 a. <sup>5</sup> ראמר ; the text following is corrupt.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Yoma, 80 b. <sup>7</sup> Yoma, Mishnah, VIII, 9; Gemara, ibid., 85 b.

(Leaf 2, verso.)

מכפר 1 עבירות שביו אדם למקום יום הכפורים מכפר שבינו ובין חבירו אין יום הכפורים מכפר עד שילד וירצה את הבירו אמ' ר' אלעזר ' אמ' ר' הושעיה אמ' קרא ם מכל חטאתיכם לפני יי תטהרו חטא שאיו מכיר בו אילא הק' בר' הו' יום הכפרים מכפר מכפר היה ר' מאיר אומר 3 גדולה תשובה שבשביל יחיד שעשה תשובה מוחלין לו לכל העולם כולו שנ' ארפא משובתם או וס א' אהבי 4 נדבה כי שב אפי ממנו היכי דאמו בעלי תשובה אמ' רב יהודה אמ' רב כל שבא דבר עבירה בידו פעם ראשונה ושנייה וניצל הימנה מחוי רב יהודה באותה אשה באותו מקום באותו פרק רבי יהודה ו ראמי כת' אשרי נשוי פשע כסוי חטאה וה וכת' מכסה פשטיו לא יצליח לא קשיא כז בחטא <del>המפים ל המפורסם כן בחטא שאינו</del> מפורסם רב חסדא בר טוביה אמ' רב כאן בעבירות שבין אדם לחבירו כאן בעבירות 20 שביו אדם למקום תניא ר' יוסי בר ר' יהורה אומר אדם עובר עבירה פעם ראשונה מוחליו לרש.. וח 6 מוחלין לו שלישית מוחלין לו רביעית איז מוחליז לו שנ' כה אמר יי' על שלשה פשעי ישראל ועל ארבעה לא אשיבנו ואמיר הו כל 25 אלה יפעל אל פעמים שלוש עם גבר מאי ואומר וכי תומא הני מילי בציבור אבל ביחיד לא אמ' ר' חווה בר אבא אמ' ר' יוחנן ל הנביאים נפלו <sup>8</sup> לא נתנבאי אילא לבעלי תשובה אבל צריקים גמורים עוו לא לאתה

 $<sup>^1</sup>$  Yoma, Mishnah, VIII, 9; Gemarah, ibid., 85 b.  $^2$  Keritot, 25 b.  $^3$  Yoma, 86 b.  $^4$  Read אודבם.  $^5$  The scribe wanted to write המפורסם, but wrote המפוסם, which he cancelled.  $^6$  Read לו שנייה.  $^7$  Sanhedrin, 99 a.  $^8$  Read בול).

(Leaf 3, recto.)

אלהים זולתך יעשה למחכה לו ופליגא דר' אבהוא דֹאֹרֹא׳ מקום שבעלי תשובה עומדיו איו צדיקים.... גמורים עומדים והיאך והיאך דומים בעלי תשובה למלך שהיו לא שני בנים אחר הלך בטוב ל..... ב ואחד יצא לתרבות רעה ישנ' שלום שלום לרחוק ולפרוב מאי רחוק מדבר עבירה מעיקרה ביהא דר' חנינא <sup>2</sup> דאמר' חנינא מאי קראה ברוכו \* יי' מלאכיו נבורי כח עשי דברו לשמוע בקול דברו וכניו ר' צרוק וחביריו תבעתיא 10 ההיא מטרניתא אמר לה חלש לי ליבאי ולא ולא מצינא איכא מידי דניכול אמרה ליה איכא דבר טמא אמר לה מאן דעאביד הא אכיל הא שגרא תנורא סליק ויתוב בגויה אמרא ליה מאי האיי אמר לה מו דעביד הא בו נאפיל בהא מוטב בעולם הזה ולא לעולם הבא 4 אמרא ליה אי הוה ידעאנא כולי האיי לא הוה מצערנא לך היכי 5 דאמי בעלי תשובה אמ' רב יהודה אמ' רב כל שבא דבר עבירה לידו פעם ראשונה וניצל הימנו מחוי רב יהודה באותה 20 אשה באותו מקום באותו פרק תנו רבנן 6 יש שהו אומריו אשרי ילדותינו שלא ביישה את זקנתנו אילו חסידים ואנשי מעשה ויש מהן אומריז אשרי זקנתינו שביפרה על ילדותינו אילו בעלי תשובה אילו ואילו אומריז אשרי יוםי שלא חטא ומי שחטא ימחל לו אמר' ז יוםי 25 בר חנינא כל המקנים את חבירו אפילו בדברים צריך לפיסו שנ' בני אם ערבת לרעד תקעת לזר כפיד נוקשת באמרי פיד

יל From היאך-רעה not in our text of the Talmud; for אל read יל.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kiddushin, 40 a. <sup>3</sup> בורבו ? The spelling of r Kamez is found elsewhere; comp., for instance, below, p. 388, line 2, בקר = רבור.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> From המושב not in our text of the Talmud; after מושב a word or two are missing; read מושב שאשרף or something like it, and comp. Baba Mezia, 59 a: ... שישיל שצמו...

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Yoma, 86 b.

<sup>6</sup> Sukkah, 53 a.

<sup>7</sup> Yoma, 87 a.

(Leaf 3, verso.)

לכדת באמרי פיך עשה זאת אפוא בני והנצל כי בֹאת בכף רעד ליד התרפס ורהב רעד אמר׳ ... חק וצריך לפיסו כשלוש חבורות של שׁלוֹשׁ שלוש בני אדם שנ' ישר על אנשים ה ויאמר הטאתי וישר העביתי 1 ולא שוה לי אמר רב יוסף אמ"ר אבהו מביא עשרה בני אדם ומעמידן על קברו ואמר חטאתי ליי׳ אלהי ישראל ולפלוני זה שחבלתי בו ואמ' ר' יוסי בר חנינא כל המבקש מחילה מחבירו אל 10 יבקש ממנו יתיר משלושה פעמים שנ' כה תאמרו ליוסף אנה שא נה פשע אחיד וחטאתם כי רעה נמלוך ועתה שא נא וג' ומניו 2 למחל שלא יהא אכזרי שנ' ויתפלל אברהם אל האלהים וירפא אלהים וג' אפילו נתן לו כל ממון שבעולם אין נמחל לו עד שייבקש הימנו ועתה השב אשת האיש כי נביא הוא תניא נמי האכי כל אילו שאמרו דמי צער בושת אבל דמי צער עצמו אפילו הקריב כל אֵילֵי נְבִיוֹת אין נמחל לו עד שי 20 יבקש הימנו אמ' ראבא 3 כל המטביר על מידותיו מעבירין לו על כל פשעיו שג' נושא עוו ועובר על פשע למי נושא נושא עוז למי שהא עובר על פשע ראג 4 מפיים ליה מפיים ליה הא לא מפיים ליה

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read אפעיהי. <sup>2</sup> Baba Kama, 92 b; our texts differ essentially from the reading of the fragment. <sup>3</sup> Rosh ha-Shanah, 17 a. <sup>4</sup> Read איי.

(Leaf 4, recto.)

לא קאים בלא תקום ולא תטור בהדי.... ובת' מי אל כמוד נושא טוו למי נושא טוו למי שהוא עובר על פשע לשארית נחלתו רב חונא ראמי כת' צדיק יי' בכל ז דרכיו וכת' וחסיד בכל מעשיו כתחלה צדיק ולבסוף חסיד ר' אלעזר ראמי כת' ולד יי' חסד כי אתה תשלם לאיש כמעשהו בתחלה כי אתה תשלח לאיש במעשהו ולבסוף ולך יי' חסד ואומר ויעבר יי' על 10 פניו ויקרא יי' א יי' וג' אמ' ר' יוחנו אלמלי מקרא כתוב אי אפשר לאמרו מלמד שאמר לו ה' ק' למשה כל זמו שישראל חוטאיו לפני עשה כסדר הזה ואני מוחל להם על כל עוניתיהם אני הוא קדם שיחטא אדם ואני הוא לאחר שיחטא אדם ועושה 15 תשובה אל רחום וחנון ארך אפים ורב חסד ואמת אמ' ריב יהודה ברית ברותה לשלוש עשרה מידות שאיו חוזרות ריקם שנ' ויאמר הנה אנכי כרת ברית אמ' ר' <sup>2</sup> חנאנאל בר בוונא אמ' ר' שמעון חסידא 20 כל תענית ציבור שאין מתענין בה פושעי ישראל אינה תענית ותניא <sup>3</sup> על מה מה תשובה מכפרת על עשה ועל לא תעשה ועל מה תשובה תולה ויום 25 הכפורים מכפר על כריתות ועל מיתות בית דין ועל לא תעשה נמור ⁴ מנא לן דתניא 5 ר' אליעזר אומ'

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rosh ha-Shanah, 17a, b. <sup>2</sup> Keritot, 6b; our texts read אוח instead of מנגאל <sup>3</sup> Comp. Yoma, Mishnah, VIII, 8; Gemara, ibid., 85b. <sup>4</sup> – יונומר <sup>5</sup> Yoma, 86a.

(Leaf 4, verso.)

אי איפשר לומר נקה שכבר נאמר לא ינקה ואי אפשר לומר לא ינקה שכבר נאמר נקה כאיזו צד מנקה הוא לשבים ואינו מנקה לשאינן שבים על כל עבירות שבתורה הוא דמנקה לא שנא קלות ולא שנא חמורות 5 בצינעא איז בפרהיסיא לא ואת ימצא <sup>1</sup> לומר בפרהיסיא לא לא שנא מחיים ולא שנא לאחר מיתה לא מיכפר כלל אורי לנא לאחר מיתה אין מחיים לא ברם צריך את מימר יס קא אמרינן דאסיר ברחיצה אפילו מקצ' מקצת הגוף ואפלו פניו ידיו ורגליו אילא אם כו בכלים נגבים מלד והכלה מי שרי להו למיםחא אפיהוא אולא מי אמרינו כיוו מחיבי בכל מילי דיומא דכיפורי כשאר אב נאשי <sup>2</sup> דמו אי נמי אמרינו דאסיר או 15 ר'למ'א' ז דילמא כבוד מלך וכלה שאני מי אמרינן אפילו כיבור דיום הכפורים מחייב כרת ושיערו בכותבת ומן דאכיל חלב ודם ונותר ופינל ושאר איסורי 20 דכתיב בהו ככרות 4 שיעוריה בבכזית פחות הא קא אמרינן דלא מיחייב כרת איסורא אית בה ואם תמאצא לומר אית ביה ביה איסורא מדאוריתא או מדרבניו לה וכאד משתבע דלא אכילנא

25 ואכיל איסורא בציר מכשיעור דכיון דספיקא הוא פחות מכזית דתואכות 5

 $<sup>^1</sup>$  Read אנאטי.  $^2$  Read אנאטי.  $^3$  The strokes indicate that this word is to be cancelled.  $^4$  Read הכריח.  $^5$  Reading doubtful; וכוהבת ?

(Leaf 5, recto.)

פחות מחזית 1 אסיר מדאוריתא הוה וֹספֹיפֹא דאוריתא ולחומרא ואו מדרבנן הוה ליה ספיקא דרבנו ולקולא מימר קא אמרינו דמיחייב איניש אהני חמשה עינויין ב עילאוי אכילה ושתייה ורחיצה וסיכה ונעילת הסנדל ותשמיש המיטה דכ' כי כל הנפש אשר לא תענה בעצם היום הזה שמיחייב אינים 2 אהני חמשה עינוייו מיחייב או דילמא על אכילה ושתייה בלבד מי והני חמשה נסת בתי' והני חמשה נס כתיב בהו עינוי הילכך אכולהון מיחייב כרת או דילמא כיוז דכתי תענו את נפש' וכתי' וכל מלאכה לא תעשו והאבדתי אעינוי דאית ביה עינוי נפש הוא דמחיב ברת מאי נינהו אכילה ושתייה דאו לא אביל ושתתי \* אבל הגד כי לא עביד להו לית בהו איבוד נפש הילכך לא מיחיב בריך שמיה דקכ"הו' תא שמע דתנו חטאת ואשם ודאי מכפרין מיתה ויום 20 הכיפורים מכפרים עם התשובה התשובה

י Read מכוים. <sup>2</sup> = אי נימא ? ישתי מית? <sup>4</sup> Yoma, Mishnah, VIII, 8; Gemara, ibid., 85 b.

### XLIV.

(Leaf 1, recto.)

שנ' איש איש אל כל שא' בש' כסו' כמשמעה י עונ' אלו מזונותיה 'א' אליעז' בן יעקב או' שא' תו כסותם לפום ש'א' תו כסות' שלא תתו שלילדה לוקינה ושלוקינה לילדה בסו' ועו' לפום כסו' תו עונ' שלא תתו לה חדשיו בימות החמה ולא שחקין בימות הגשמין ותני ר' יוסף שא' קירוב בשר שלא ינהג בה מנהג פרסיין שמשמשין מיטותיהן בלבושיהו מסייעא ליה לר' חונא דא' ר' חונא כל האו' אי אפשר אלא אנא בבנדי והיא בבנדה יוציא ויתו כתובה: ואילו 2 מלאכות שהאשה עושה לבעלה מוחנת ואופה ומכבסת 10 ומבשלת ומיניקה את בנה ומצעת לו מיטה ועושה בצמר הכניסה לו שפחה אחת לא טוח' לא אופ' ולא מכב' שתיו אינה מבש' ואי' מיני' את בנה שלוש אינה מצעת את המיטה ארבע יושבת בקתידרא ר' אלעז' או' אפילו הכניסה לו מאה שפחות כופה לעשות בצמר שהבטלה מביאה בו לידי זימה רבן שמע בן נמל או' המדיר את אשתו מלעשות מלאכה יוציא ויתן כתובה שהבמלה מביאה לידי שאמום: טוח'3 סל' דע' אימא מטחנת ואיבעית אימא בריחיא דידא מתניתין דלא כר' חייה דא' ר' חייה אין אשה אלא ליופי ואין אשה אלא לבנים תאני ר' חייה 20 אין אשה אלא \*תכשיטי האשה: ומני' את בנה תנו רבנן

תינוק יונק והולך עד עשריו וארבעה חדש מיכן ואילך

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ketubot, 47 b.
<sup>3</sup> Ketubot, 59 b-60 a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ketubot, Mishnah, V, 5; Gemara, ibid., 59 b.
<sup>4</sup> Read יבייביו.

#### (Leaf I, verso.)

כיונק שקץ דב' ר' אליעז' ר' יהושע או' אפילו ארבע חמש שנין פרש אין מחזירין אחו וכמה פרישתו שלושה ימים אמ' ר' יוסף הל' כר' יהושע: והיל' היא אמרה מניקתא אנא ליה לבראי והוא או' משלימנא אנא ליה למניקתא 5 לדידה שמעינן: בעל או' לה לאיתתיה איניקי לבריך והיא אמ' ליה משלימנא אנא ליה למניקתא מותיבנו ליה לאיתתא גבי נשי אחריני אתא ומהדרינו ליה לינוקא על הגד גשי בולהו אי ידע לה לאימיה מבפינו לה ומניקא ליה מפני הסכנה והני מלי בגו תלתא ירחי 10 אבל בתר תלתא ירחי וודיי ידע לה לאימיה ולא צריכא בריקא ומכפינו לה דמניקא ליה: והיכא<sup>2</sup> דשכיב ושבק ממונא ולא פקיד ואית ליה בני ובנאתא מיתונו בנאתא מז נכסי דשבק וכד מינסבן שקלו עיסור ניכ' ודוקא הוא דמיחאן בעירנא דאינסבן אי בעידנא דבגרן ואי קא זייני להי כשהן בוגרות אף על גב דלא מחיאן 15 שקלן עיסור ניכסי מאי טעם מעולם אחרינו משובל <sup>3</sup> כ' כסופא הוא דלא מחיאן ואי אנסבן ולא מחיאן לית להו עיסור ניכ' דאמרינו אחולי אחליתנוו והיל' הבת ניזונת עם האחיו ומעשה' ידיה לעצמה: והיל' אלמנה לכהו גרול 20 נרו' וחלו' לכהן הדיום יש להן כתובה פירות ומזונות ובליות אחד אלמנה ואחד אילונית אם הכיר בהן יש

י , ה"ג ל", קד א. " ה"ג, א עדילור over something else, and reading is doubtful; read ה"ג ל", ה"ג ל" האי מעם משום האמריגן משום ל". . "גיכסי $^4$  בינסי $^4$  ה"ג, 58 מ.

# (Leaf 2, recto.)

שישלמנו 1 ליד שנישואיד נישאי טעות היו אינה מחזרת להו כלום ויכולה היא שתאמר עד עכשיו לא לסיתי: ואם נישאת לשלישי ולא היו לה בנים ונישאת לרביטי והיו לה בנים וחזרה על השלישי ואמרה לו שלים לי כתו' 5 שהרי נישאת לרביעי והיו לי בנים אינו משלם לה כלום יכול הוא לומר לה עד עכשיו לא ניתרפית: והיכא דאיעברא ואפילו בנו עשר שנין מניא עשר שנין משעה שהפילה: והיכא ראיעברא ואפילא ואעברא ואפילא ואיע' ואפי' הוחזקה לנפלים ונפקא לאלתר ולא 10 צריך למשהא בהדה עשר שנין וכי הוחזקה לדיליה 2 אית לא זכה ליבנות ממנה אבל כתו' אית לה והיבא דהוה אית ליה בנין מאחריתי והא<sup>3</sup> לית לה ואמרה שהיי בהדי עשר שניו בעינא דאיפוק ואינסוב לאחר דלהוי לי בני תצא בלא כתו' מאי טע' דהיא לא מפקדא אפריה ורביה ואי וודיי באה מחמת מענה והיא רא' לאו משום נז פיריה ורביה אלא בעינא חוטרא לידא ומרא לקבורה מענתה מענא ומנבי לה כתובה והיא דשהיא עשר שנין אינמי הפילה וחזרה והפילה: והיכא דהוא אמ' הפילה בנו עשר שניו ואי לא שהיי עשר תצא שלא 20 בכתובה והיא אמרא לא אפילי בנו טשר והא שהיי לי טשר

ה"נ <sup>1</sup> , 68 d. <sup>2</sup> Read ה"נ. <sup>3</sup> Read ה"ג. <sup>4</sup> Read ה"ג.

## (Leaf 2, verso.)

אמ' רבי אמי היא נאמנת מאי טע' אף על גב דאיכא למימר טיניה נתנה באחר אם איתיה ראפילא לא מחזקא נפשה בעקרתא דחישיו לה אחירים ולא נסבוו לה: הוא או' הפילה 1 והיא אמ' תלתה אפילי אמ' ר' יצ' בר אלטז' הוה טובדא היא נאמנת ואף על גב דאיכא למימר עיניה 5 נתנה באחר אי לאו דאפילא תלתה לא הוה מחזקא נפשה בנפליו חיישיו לה אחיריו ולא נסביו לה: והיכא דלא שהת עשר שניו ולית לה בני והיא אמרה מיניה הוא ראינו יורה כחץ והוא לא קים ליה: ואילא הא ז דקאתני התם שמים בינו לבינה יעשו דרד בקשה אלמא לאו מהימנא לא משום דלא מהימנא היא אלא משום דאמור רבנן מתבעי למעבד הכי הני מילי היכא דאינה באה מחמת מענה אבל באה מחמת מענה תצא ותיטול כתובה ואף על גב דבר אשונה<sup>2</sup> בו לא שנינו הכי לפי דאקשינו שנינו ולעולם מסקנא הכי: והיכא דלית ליה בני מינה וניחא ליה למנסב עילוה איתתא אחריתי אית ליה רשותא דא' ראבא נושא ארן 3 במה נשין על אשתו והוא דאיפער ליה למיקם

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Add רברו אקשוניה or דברוכתיה <sup>2</sup> Read.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> = Diri; the spelling with i is frequently met with in the Genizala Fragments of the Yerushalmi; comp. also below, p. 390, line 5.

(Leaf 3, recto.)

בסיפוקיהו ואי מעכבא ליה לאו כל כמינה ואי אמרה לי גירשו והב לי כתובתי הויא לה מורדת ותנן המורדת על בעלה פוחתין לה מכתובתה שבעה דינרין בשבת ר' יהודה או' שבעה מורפריקין: ואי 5 תפישא מידעם מכתובתה לא מפקינו מנה ואי לא תפישא מידי לא יהבינו לה ומשהינו לה תריסר ירחי שתא לית לה מזוני מבעל האי נמרא היא והיידאנא בבית דיו הגדול בתרתיו מתיבאתא הכי קא פסקיו במורדת ואף על גב דתפיסא מכתובתה מידעם קא מפקינו וס ליה מינה ומהדרינו ליה לבעל ויהבינו לה גיטא לאלתר והני מילי במאי דכתב לה בעל אבל מאי דאיתיאת מבית אבוהא בין תפשא ליה ובין לא תפשא כל מידי דאיתיה בעיניה דידה הוא ויהבינו לה והיכא דאתיאת ליה מקרקעי הדרין לדידה ואי איכא פירי ז להנך מקרקעי כל פירי דתלישי בה היא שעתא דקא יהיב לה גיטא בגוז חיטי וחצדו תטרי וגזרו כל דתליש דבעל הוא וכל מידי דמחובר בארעא דאכתי לא תליש אף על גב דבתר הכי סופיה לאיתלוש כיון דבההיא שעתא דקא יהיב לה

ים not in the printed texts of the "ה"מ. Was the original reading, in Rabbi Jehudai's ה"ה, simply ב"ר ה"ב, indicating the seat of the Gaon of Sura, to which later בחרחין כחיובאות was added, without removing the original reading? Then it may be assumed that the printed texts take this next step of removing the original reading, as useless. It is, however, more probable that the "ב"ר ה"ב of the two Academies refers to the court presided over by the Gaon in opposition to the court presided over by the "ב"ב.

#### (Leaf 3, verso.)

ניטא לא תלשינהו אינון דידה דת' ר' שמע' או מקום שייפה כוחו בכניסתה הורע כחו ביציאתה ומקום שהורע כוחו בכניסתה ייפה כוחו ביצ' פירות התלושיו מו הקרקע בכניסתה שלה וביצ' שלו והמחוברין לקרקע 5 בכניסתה שלו וביצ' שלה והלכתיו כר' שמע': והיכא דעיילא ליה שפחה וילדה אי בהמה וילדה הנד וולדת האון לבעל ובהמה גופה ושפחות גופיהו הדריו לדידה: ואף על גב דפליגי חנניה ורבנן בוולדי בהמות ואמהאתא דתנו רב' וולד בהמת מלוג לבעל וולד שפחת מלוג וסו לאשה חנניה אמ' עשו וולד בהמת מלוג כוולד שפח' מלוג מה וולד בה' מלוג לבעל אף וולד שפחת מלוג נמי לבעל ואמ' ר' חונה בר חייה אמ' שמו' הל' כחנניה והיכא רמיתא: הגד אמהאתא ובהמות רעיילת ליה ואיכא וולדות דידה מוקמינן מן הנך וולדות 15 חד חד במקום אימיה יהבינן לה ממאי מדקא אמרינו בשלמא חנניה לא חייש למיתא אלא תנא קמא אי חייש למיתה אפילו וולד בהמת מלוג נמי דאשה ניהוי אי לא חייש למיתה אפילו וולר בהמת מלוג נמי דבעל נהוי ומפרקינן אמ' רב משרשיא 20 לעולם חייש למיתה ושאני וולד בהמת מלוג היינו

## (Leaf 4, recto.)

טמה. דהאוי לבעל דאי נמי מיתא אימיה הא איכא זרעא ולא קא כליא קרנא ובחששא הוא דפלינ דמור 1 אמ' חיישינו למיתה ומר' אמ' לא חיישינו למיתה אבל היכא דודאי מיתה בהמה או שפחה ואיכא 1 וולרות מוקמינן מן הנך וולדות דידהו חד חד במקום אימיה ויהבינן לה ושארא שקיל להון בעל: ותנן נמי נפלו לה עבדין ושפחות זקינים ימכרו וילקח בהן סרקע והוא אוכל פירות בזקיניו הוא דפליני דלאו בני אולודי נינהו דאי מייתי כליא ליה קרנא ז אבל ילדים דבני אולודי גינהו לדברי הכל לא ימררו דכיון דקא מולידי אי נמי מייתי ונרמא ליה מילתא למיפק מבעל מוקמינן מן הנך וולדות דידהו חד חד במקום אימיה ויהבינן לה ושארא הויא לבעל: והיכא דעיילת ליה דהבא וכספא ומאני ולבושא בו וכיסיויא ומאני תשמישתא כל מידי דאיתיה בעיניה ב שקלא ואי אפלו<sup>2</sup> להו הנד מאני אי נמי אזדבינו ואתכילו להו לית לה לאפוקי מבעל מידי ואי עיילת ליה זוזי ואיתינהו בעיניהו אי נמי קא עבדי בהון עיסקא וידיע דהרוא עיסקא מן הנך זוזי דעיילת ליה איהי שקלא ליה 20 לההוא עיסקא כוליה ורואחא דאיבא עילוה שקיל ליה בטל

י דיקר: ז קר ז for Kamez according to the Ashkenazic pronunciation; comp. above, p. 377, line 7.  $^2$  Read איהכילו  $^2$  איהכילו  $^2$  איהכילו  $^2$  .

## (Leaf 4, verso.)

ואי איתכילו להו כולהו ולא פש מיניהו מידי בההיא שעתא דקא נפקא מתחותיה לית לה לאפוקי מבעל שום מידטם והני מילי היכא דלא כתביתנהו טילויה בכתבתה שויתינהו עילויה צאו ברזל ומשלים יתהוו לה 5 ממקרקעי והני מילי היכא דקא נפקא היא אבל היכא דקא מפיק לה כד אית ליה מקרקעי מגבינו כל דכתיב בכתובתה ביו דכתב לה איהו ביו דאתיאת ליה איהי: מבית אבוהא וקבליה עילויה ואם אמר תישבע דלא נזלת מידי ממונאי לית ליה רשותא לא שבוטה כלל 10 דתנן רב' אבא שאול בר אימא מרים אמ' בין בלא נדר בין בלא שבו' בין נקי נדר בין נקי שבו' בין מן ניכסי בין מז ניכסא אלין בין הוא בין יורשין אין משביעין אותה אבל מה אעשה שאמ' חכ' הבא ליפרע מן היתומין לא יפרע אלא בשבו' ואמ' ר' נחמן אמ' שמו' בה מלכ' כאבא שמו' בר מרים: ותנו המושיב את אשתו חנוונית או שמינה אפוטרפיא הרי זה משביעה כל זמו שירצה לא הוש' חנוונית ולא מינה אפוט' הרי זה אינו יכול להשביעה ר' אליעז' או' אפילו על פילכה ועל עיסתה: תנו רב' הרי זה לא פטר את 20 אשתו מן הנדר ומן השבו' עשאה חנונית או שמינה אפוט' הרי זה משביעה כל זמן שירצה לא הושי

ירבי and not רבין. <sup>2</sup> Read משול as in line 10, where the scribe first wrote שמואל and then corrected it to שאול; comp. below, p. 390, l. 19.

## (Leaf 5, recto.)

חנוונית ולא מינה אפוט' הרי זה אינו יכול להשביטה ר' אליעז או אפילו לא הוש' חנוונית ולא מי' אפוט' הרי זה משביעה כל זמו שירצה שאיו לד אשה שלא נעשית אפום' אפילו שעה אחת בחיי בעלה על פלכה ועל עיסתה 'אליע' אל לר' אליעזר אין אדן דר עם נחש בקפיפה: ור' אליע' 5 ורבנו וודיי היל' כרב' וקא תאני בסיפא ר' שמע' אומ' בזמו שתובעת כתובתה יורשין משביעין אותה אינה תובעת כתובתה אין היורשין משביעין אותה ואמרינן הא ר' שמע' אהידא קא תני לה ומדחינן יו מכולהי ומסקינן אמ' רב פפא הא דר' שמע' לאפוקי מדר' אליעז' ורבנו דר' שמע' סבר אף על גב דהושיבה חנונית ומינה אפום' בעל כלל לא מצי משביע לה מדקא אמ' ר' שמע' יורשין משביעין אותה ואין הבעל משביע אותה היכא דנפלא לגבי יורשין בהושיבה על גב דהושיבה זה אבל בעל אף על גב דהושיבה זה חנוונית ומינה אפוט' לא מצי משביע אותה ואף על גב דרבנן ור' שמע' הוה ליה יחיד ורבין ואיבא למימר היל' כרבנן אלא מדקא קיימא דר' שמע' כאבא שמו' 2 בר אימא דמרים ואמ' רב נחמן אמ' שמו' היל' 20 כאבא שאול בר אימא דמרים ואתא רב פפא נמי דבתרה ותרצה לר' שמע' וסליקא שמעתא כולה

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Comp. above, p. 385, note 3. <sup>2</sup> Comp. above, p. 389, note 2.

## (Leaf 5, verso.)

כדרב' פפא שמע' מיניה היל כר' שמע' דבעל כלל לא מצי משביט לה לאשתו אלא יורשיו דיליה לאחר מיתתו וסתם נמי מתניתיו: ואילו נשבעיו שלא בטענה השותפיז והאריסיז והאפוטרפיז והאשה הנושאת הבית ובן הבית אלמא בעל לא מצי למימר 5 ונותנת בתוך הבית ובן לאשתו אשתבטי לי דלא נזלת מידי מו ממונאי ולא אשכחן שבועה גבי אשה לבעל אלא גבי פוגמת כתובתה דתנן הפוגמת כתובתה לא תיפרע אלא בשבו' ועד אחד מעידה שהיא פרוטה לא תיפרע והנפרעת משועבדיו ומנכסי יתו' והנפרעת שלא בפניו לא תיפרע אלא בשבו': הפוגמת כתובתה כיצר היתה כתובתה אלף זון אמ' לה התקבלת כתבתיר והיא או' לא התקבלתי אלא מנה לא תיפרט אלא בשבו' ועד אחד מעידה שהיא פרו' כיצד אמ' לה התקבלת בתו' והיא או לא התק' ועד אחד מעידה שהיא פרועה לא תיפרע אלא בשבו': מנכסין שעובדיו ביצד מבר נכסיו לאחרין והיא ניפרעת מו הלקוחות לא תיפרע אלא בשבו' מנכסי יתו' ביצד מת והניח נכסיו לפני יתו' והיא ניפ' מן היתו' לא תיפרע אלא בשבועה: 20 והניפרעת שלא בפניו כי'2 הלך לו למרינת הים והיא ניפרעת שלא בפ' לא תיפ' אלא בשבו': ר' שמע' או כל זמו ם משעובריז = 1

## (Leaf 6, recto.)

אלא למפרט אבל לבא יש לה מזונות: והיל בעישור נכסין בגרה אינה צריכה למחות נישאת אי' צריכה למחות בנרה ונישאת צרי' למחות ואם לא מיחתה הפסידה: דהיכא 1 דקא מיתזנא מניכסי האב אית לה ז עישור ניכסי עד דנדלא ואם מחיא מקמי דתבנור אף על גב דלא בגרה אית לה עיש' ניכ': ואי קא זייני לה אחי כשהיא בונרת ואף על גב דלא מחיא אית לה עיש' ניכ' מאי טע' דאמרינן משום כיסופא היא דלא מחיא ואי אינסיבא ולא מחיא לית לה טיש' ניכ' דאמרי ים אחולי אחליתנוז וכי מיתזנא ממקרקעי ולא ממטלטלי בין למזונות בין לפרנסה: מזונות מזו' האשה והבנות פרנסה פרנ' בעל והיכא 2 עיש' ניכ': ההוא 3 גברא דא' לה לרביתהו ניכ' להאי דמעברת אמ' רב חונא הוה המזכין ל לעובר והמוכר 5 לעו' לא קנה והיל' המזכיו 4 לעובר בז לא קנה לכשתלד קנה: ההוא דא' ליה לרביתהו ניכסיי לבנין דהוו ליך מיני הוה קאים חד בריה אמ' ליה ואנא לא בעינא ולא מידי אמ' ליה זיל קנה כחד מנהוו הנך וודי לא קנו דהא אכתי ליתנהו ר' אבון ור' ירמיה ור' מיאשא אמרי הא אית ליה חלק לטליא במקום 20 בנייא ר' אבהוא ור' חנניה פפי ור' יצחק נפאחא דאמרי לית חלק לטליא במקום בנייא וכן היל' ההוא גברא

ני"ה, 71 d.

יוהכין י

<sup>3 2&</sup>quot;n, 111 b; ed. Hildesheimer, 455.

<sup>4</sup> Read המוכה.

<sup>5</sup> Read המוכה.

## (Leaf 6, verso.)

דא' ניכ' לאתתאי ולבניי אמ' ר' יוסף קניי פלגא לאתתיה וא' ר' יוסף מנא אמינא לה מדתניא ר' או' והיתה לאהרן ולב' לאה' מחצה ולב' מח' והיל' קניי פלנא: ההוא גברא

דשרר לה פסקי דשראיי לדבתהו אמ' ר' אמי ראוי ב לבניו לב' והראוי לבנות לב' והני מילי דלית ליה כלאתא אבל אית ליה כלאתא לא שביק כלאתיה ומשדר לבנאתיה והני מילי דנסיבן אבל לא נסיבן לא שבק בנאתיה ומשדר לכלתיה: ההוא גברא דא' להו ניכ' לבניי הוה ליה ברא ובנאתא מי קארי 10 אניש לחד ברא בניי אילא ולסלוקא לברתה מעי׳ ניכ' קא אתי הוה לא קארי אניש לחד בריה בניי ולימשכה לברתיה במתנה קא אתי אמ' אביי ובני דן חושים: אמ' ליה ראבא דילמא כידתאני חזקיה שהיו בנים מרובים כחושים שלקנים אלא אמ' ראמ' בו ובני פלוא אליאב ר' יוסף אמ' ובני איתן עזריה: ההוא נברא דא' להו ניכ' לבניי הוה ליה ברא ובר ברא מי קארי אניש לבר ברא ברא אילא ולא קא מסליק ליה לבר ברא מירושה ולסלוקה לבר בריה מירושה קא אתי רב חביבא אמ' עביד אניש דקארי לבר ברא ברא מר 20 בר רב אשי אמ' לא עביד אניש למקרא לבר ברא ברא תניא כואתיה דמר בר רב אשי המודר הניה מן הבנין מותר

# XLV.

(Leaf 2, recto.)

3 פאריש וכר פיישין תרי לא נישחומינהו ער למחר – סליק הילבות ב.. רה? עברת הֹכֹי אם' ליה ראם' ר' יעקב בר אירי אם' ר' יהושע בן לוי הלכה כרבי שמעון בן זוֹהֹאֹ אֹם' ליה זיל אפקה ואי לא מפיקנא לך ר' יעקב בר אירי מאוניך והילבתא בר' אלעור בן יעקב..... אמרא או נריא ראישתחים אימיה ביומיה ואיערב איהו בהרי אחריני ולא יריע הימיניהו אהריהי וקא באעי משחם הם \* ביומיה מיניהו לעיילינהו לדוכתא ולמחינהו וכל דפאריש מירובה ולית הילכתא" כרבי שמעון בן יוחאי ראמ' ניורת פחותא מבת שלש שנים ויום אחר כשירה לכהונה ההוא כהנא רחוה נסיב גיורת פחותה מבת שלש שנים ייום אחר אמ' ליה רב נחמן מאי טֿעָסׂאֹ ואפילו לבוהנת והיכאי רהוה נקים מתנות או רמי מתנות ואיתוור? מיניה רלא מחייב לשלומי לבהן ראם' רב חסרא המזיק מתנות בהונה או שאבלן פטור מלשלם. והיכא <sup>8</sup> ראיבא ענלא או—

יורת בתו פסולה לבהונה היבי קשיא הילבתא אחילבתא אלא בא .... אין חללה אלא טאיסור בהונה בלבר ומאי נינהו בהן גרול רנסיב אלמנה ומית ליה לא הימא לימלך מורין לו בר' אליעור בן יעקב ראסר כנס אין מוציאין ממנו בר' יוסי רשא. הי והלבתא הא אלמנה הוא ולכהן היריום מיהא שריא אלא מיני אול? כהן נדול עילוה שוויה הללה ואסירה לכהן הריום וכן כהן הריום שנשא גרושה וחלוצה שויה חללה וֹבֹנֹהׁ וֹבֹהֹהֹ והילכתא אין זונה אלא ניורת ומשוחררת ושניבעלה בעילת זנות

30 בללו שלרבר כל שפסול לה ביון שבא עליה פסלה כון הכהונה; והילבתא אין אם לנוי אפקורי סג למן ראמ' נוי ועבר הבא על בת ישראל הולר כשר פנום לבהונה האוי מקל וחומר ומה 35 אלמנות וגירושין בה יצאו גוי ועבר שאין לו אלמנות ונירושין בה: ובת ישראל פנויה רעריות להייבי בריתות נינהו ואין ממור אלא ממי שאיסורו איסור ערוה וענוש כרית: נוי ועבר שבאו על בת ישראל הולר כשר בין בפנויה בין באשת איש מיהוא על בוהנת לויה וישראל שפסלוה שנ' ובח כהן כי תהיה אלמנה וגרושה וורע אין לה כוי שיש לו מאמר ומאי ניהו קירושין אסורה ליה: ואי זנאי מן ממור וכותי זנתין נמי פסלה מן הכהונה או הולר זכר הוא בר ישראל מעליא הוא וכשר בכוהנת לא יהא אלא נר רקימא לן רנר כשר בכוהנת ואי נקבה היא ללוי ולישראל שריא לכהן אסירא דהא אטרינן אפּוֹלוּי אלמנה לכהן גדול שאין איסורה שווה בכל בנה פנס זו שאיסורה שווה בכל אינו דין שבנה פנום וכי תיכוא כזה לאלמנה לכהן גרול שבין היא עצמה מתחללת הכא נכי כיון רבא עליה נוי ועבר פסלוה מן הבהונה ראמ' ר' יוחנן משום רבי ישמעאל מנין לנוי ועבר שבא רמוניא מן ישראל או מן בהן או מלוי דלאו קרובין דאסירין לה מן אוריתא נינהו שריא לבהן ראטרינן לית הילבתא בר' אלעור ראמ' פנוי הבא על הפנויה שלא לשם אישות עשאה זונה ואי שומרת יבם היא דמוניא כון ישראל או מכהן או מלוי שריא ליה ואי עבר בה יבם

אפקריה רחמנה לורעיה רכתיב אשר בשר חמורים בשרם ווֹרֹמת סוסים ורמתם:

<sup>\* =</sup> FR; comp. p. 239, 177, 65 a and 69 d; ed. Hildesheimer, 310 and 308. י איז, 136 b, end; ed. Hildesheimer, 572.

3 בק2.

3 בק2.

3 בק2.

3 בק2.

3 בק2.

3 בק2.

3 בק3.

3 בק3.

4 בק3.

5 בק3. Gesellschaft, V, 61, Hebrew part.

הילך אבל, eomp. Genesis R., XXVIII, end, נא = אול 7

ז כילְּדְיּ כֹאֵיּ מעמא רבעינא ורע שניורע בקרושה ולא איכא וכן כי שנשא את הגויה רכשתעבר לרביה לא צריך הפרה כל עיקר ואי כושתבע רלא למעבר כוילי אחרניאתא לא מֹצִי רביה מיפר ליה כי אמר רחמנא אב ובעל אבל רבה לעבריה לא אשבחנן: לקח שפחה וֹבְא עַלְיָה וניתעברה הימנו ואחר כך שיחררה והיטבילה לשום חרות ואחר כך ילַרה אָחו ולר גר הוי ואין צריך טבילה רסני ליה בטבילת אמו ולעינין נחלה לא ירית ליה רלאו בריה-ולא הטבילה לשום נירות וניתעברה הימנו ואחר כך ניירה והטבילה לשום ניַרות ואחר כך צריך טבילה ולעינין נחלה לא ירית ליה דלאו בריה מיקרי ואם נקבה היא בין מן שפחה בין מן ילרה אותו ולר גר הוא ואינו צריך טבילה ראמ' ראבא ניתנירה מעוברת וילדה בנה אינו

סו איהו מקמי רביה ולא איקיים תנאה: עברא כי משחבע רלא למעבר מלאכה בכל מילי— מעליא ומקמי דיהביה ניהליה אמ' ליה בפני עדים ואתני בהדיה עד דמיית ההוא נברא הוא דהוי משוחרר ואפילו בי מיית נמי לא האוי משוחרר מאי מעמא רהוה ליה נם-לן ראין גם לאחר מיחה ואי בהרא שעהא, אם' ליה מעכשו משהרה נתנאה רפלהה קאמי לאחר המיחה וקיימא במצות ולמנסב בת ישראל לא מנסבינן ליה ער רמיית רביה רילמא מיית

ה חרות לשני עברים בכתב אחר או לשתי שפחות בכתב אחר או לעבר ושפחה בכתב והילכתאי בגך מישראלית קרוי בגך ואין בגך הבא מן הגויה ומן השפחה קרוי —בגך אלא כוכוד שנשא שפחה הולר עבר שיחררו נימצא הבן בן חורין: כוי שהציו עבר וחציו בן חורין כופין את רבו ועושה אתו בן חורין וכוחב שטר על הצי רמיו: אין 3 כוחבין נט אחר אלא לכל אחר ואחר בפני עצמו: ואילו עברא רכתב ליה מאריה גימא רחרותא בנה: גר 2 וניורת ער שלשה רורות מותרין בממורת מיכן ואילך אסורין בממורת:

(Leaf 2, verso.)

ל ה"י הוי בשוחור מינכשי לאיהו"בי

סג ומינסבא ההא אמתא והוו לה בני ולסוף לא מקיימא ליה לההוא תנאה הויא לה שפחה למפריע 25 כופין את רבו שֵנְי ומוציאו לחרות אין בופין את בניו אחריו להוציאו לחירות: הני וננִיי או מִינַיִּרִי 30 ויליך בכוך ההוא בכור נוטל פי שנים רכתי' כי תהיין לאיש שתי נשים האחת אהובה והאחת שנואה עמו כל שנים עשר חדש ואם אינו מקבל עליו מותר לו למוברו לנוים: המוכר עברו לחוצה לארץ כי מיניירי שרו ראשכחן ברחב הזונה רמשבעה נוים הואי ואִינַיורא: וניסבה יהושע ונפק מינה בהנים ונכיאים: ניבעונים הרי הן בממורין פיתן ויינן מותר וְמִחַיִּבֿין בכל מצות רְמִחַיֵּב החור פוּ ואסור ליישא מיהן ולהשיאן ולהער ולרין כשרין ולעינין חליצה פסולין ומאן" דעבר ונסיב איתתא מן חיבי לו אתו על אחר עשרה ברמיו ועבר יוצא לחרות: ועבר ושפחה כל במא דלא מטבלין שרי לזבוננהו לנוים: עבר שהיניח תפילין לפני רבו יצא לחרות: הלוקח עבר כון הנוי ולא קיבל עליו למול כונלגל שרו למיעל בקהל ושבעה גוים נמי כי מִינַיְרִי שרו וכי אסר רחמנא לא תתחהן בם בגויתן: אבל וכל בני רילירת עברי נינהו וצריכין. למיהרר לשחררינהו לרירהו: המוכר 3 עברו לנוים קונסין

הנכרית בשְרה לישרא ולבהן אסירה: מאן רמשהר אמתא ומתני בהרה תנאה וכפל ליה

לישראל ובת ישראל לממור ולנתין ולא מיבעי מחיבי ליין רנוםל פי שנים אלא אפילו מחיבי סנואה סנואה בניסואיה ומאי ניהי אלמנה לכהן גדול גרושה וחלוצה לכהן הדיום ממורת ונתינה כריתות רעריות נומל פי שנים רהנן מי שיש לו בן מכל מקום: סליק ..... וכי יש אהובה לפני המקום ויש שנואה לפני המקום אלא אהובה בנישואיה ומאי ניהו בשרה לבשר

<sup>5</sup> From 1 to Tryle in line 25 not in the editions. 2 1"7, 65 a; ed. Hildesheimer, 309. 7 65 d; ed. Hildesheimer, 313. ל כבני גד וראיבן \* 1 2"7, 64 d; ed. Hildesheimer, 309. ed. Hildesheimer, 442-3.

#### XLVI.

(Recto.)

. . . . . . הטפחים יר ניהן וקנה על גבּיהֹן..... עושה עיניין שאמרנו ואם עירוב ומניחו בעיניין שאמרנו ואם רצה ליליך מעיר לעיר ומדינה למדינה מותר לילך אלפיים אמה אחרים העיר יותר אפילו אמה אחת כן יעשה בער . . . . יקרח אבל אם רחוקה אותה העיר יותר אפילו אמה אחת כן יעשה בער עירוב שלו שיהא בו משקל שמונה עשרה תאמם בצומים מן כל רבר חוץ מן מים ומלח ומברך ומניחו בסוף אלפיים אמה רחוק ממריצה שלו ומותר לילד עוד אלפיים אמה אחרות י אבל אם רוצה לילד למרצה אחר .. לה .. מל נפש .. נפשות או ספר תורה אף על פי שהיא רחוקה יותר מאלפיים אמה מותרין..... וס שם ואם דרך רשות הרבים מפסקת בין המבאות יעשה צורת פתח משו ... צ... . . . צדרים בקנים או בחבלים ומותרין כל בני מבאות שבתוך הפתחים של קנ . . . . ושל חבלים לטלטל זה עים זה בעירובי וכן כל המדינה כולה ימעט פתחים בקנים או בחבלים ויעשה כעין צורת פתח ומותרין בעירוב כדקא אמרינן רבא מערב . . כולה מתא בעירוב אחר י הילכות שבת י כל תכשטי אשה מכה בשבת הקמיעות מותרין להוליכן בשבת והטבעות אסור י ובכל מכה מותר להפרים רפואה בשבת עליה ואפילו חתיכת בגד מותר ואסור לכפיל בגד בינים בשבת כשיש לו להחליף אם אין לו מותר וכל כלי תשמיש בין של עץ ובין של חימת ובין של כל דבר לצורך אכילה ושתייה בשבת מותרין לרח' לרחוץ עד הנעתה של אכילה ושל שתייה כל היום י ואם שכח פת בתנור ואין לו 20 מה יאכל יוציא ממנו מזון שלש סעודות ומותר י וכל מני עשבים שהו לצורך אפילו בשבת שוחקן במכתש ומותר לאוכלן אם להוציא מימיהן אסור וחרדל אסור לשוחקן במכתשת בלבד שישנה מעם ולעשות קונכי 2 מותר ואל יעבירו בבגד אבל בנפה ובכברה או בקפיפה מצרית שהיא כמות שת שלא יבא לידי סחיטה שכל סחיטה אסור ולרוץ לדבר הלכה ולדבר 25 מצוה מותר וספינה שנכנסה קודים שבת בתוך התחום שני מה רודע שהוא . תן השומים והש....יים אלא פילפל לבר....ק.....שט וקנמן מותר לשחקן <sup>1</sup> Halakot Kezubot in א"נדישון 1, 15-16.

## (Verso.)

| תין אם ש                                                            |     |
|---------------------------------------------------------------------|-----|
| והוציא ממנ., כלאס                                                   |     |
| אשר יצאת מרא משבת ובין שלא ש                                        |     |
| אסור למלאות מים מן ים בשבת אלא בכלי או בקערה                        |     |
| שקרא על ארבעה מפחים ואסור להשליך בים קליפים ועצמות                  |     |
| בשבת ים מביאין מים לעצמן מותר לשתות ממנו אבל כל מיני                |     |
| ע ים שהביא גוי לישר' או שהביאן גוי לעצמו ויש ממין                   |     |
| מנן אסור לאכול מהן בין בשבת בין ביום טבי אבל עבר                    |     |
| ייייין אם כמישין מותרין בתוך התחום אבל אם באו מחוץ                  |     |
| אם כם שן כוותין בתן התוחים אבל אם באו כוותן בתוחים אבל אתר אם הביאן |     |
|                                                                     | 10  |
| רע תרין לישר'י פת חמה מן הג מותר לאכול בשבת ממ                      |     |
| מותר ל תחמם כנגר המדורה של גוים ומ להשתמש לא ל ש                    |     |
| ומ ל ל ח ולחולה לעשות להן כל צרכיהון להד שך אש קב.                  |     |
| אסור אים טרם רשים ליולדת בתוך ה' ימים וכן בחולה                     |     |
| נפל כ בל על אדם ספק הוא שם ספק אינו שם ספק חיי ספק מת ספק ישר׳      | 15  |
| ספק נוי מחללין עליו א בשבתי וכן גמי שנפל לא למר                     |     |
| להעלותו אפילו במצודה אפילו לשום במים עליו להשום יש                  |     |
| שבוכה בתוך הבית ש ר הדלת ומוציאו ומותר להתיר ולהפר חרמ              |     |
| וגדרים בשבת ומותר משיכת חבל של מה ולחלות לה שק של שע                |     |
| להאכילה והמרדעת שעליה מתיר החבל והיא פלת . ואם יבוא ישר'            | 20  |
| לחצירו של גוי צריך לקנו רשותו בפרוטה או בפילפל או בכל דבר ש'        |     |
| שיטלטל בשבת אין צריך עירוב מפני החצר של שניים או של רבים            |     |
| צריך לקנות מכולם לטלטל בכל החצר ולילך. ם א ר לכל א אבר              |     |
| יש ולא קנה מן הגוי אסור אבל מותר לילך אלפיים                        |     |
| שמה רולים                                                           | 2 - |
|                                                                     |     |

#### XLVII.

(Recto.)

זבחמישי ! ולשבת הבאה לכל, מפסיקין בראשי חדשים ובחנוכה ובפורים ובתעניות ובמעמדות וביום הכפורים ואין חוזרין אלא לסדר פרשיות כיצד חל מנחה ביום טוב להיות בשבת וכז בשיני ובחמישי שמן ראש שנה ועד סוכה אין קורין בסדר ימים מובים 5 אלא בסדר פרשיות וכן במנחה ביום טוב ושבת וכשחלה שבת שמבקשיו לקרות בה האזינו קורא כהו מהאזינו ועד זכור ימות עולם ולוי קורא מו זכור עד ירכיבהו על במתי ארץ וישראל קורא מו ירכיבהו עד וירא יי וינאץ ורביעי קורא מן וירא עד לו חכמו ישכילו זאת וחמישי קורא מן לו חכמו עד כי אשא אל שמים ידי וששי קורא ואת עד ויבא משה: ושביעי מסיים את הפרשה עד וואת נס מסיים מו כי ואסיר 2 ליה הברכה וסימן שהניחו חכמ' הֹוֹיו לר: לבר ישראל לסרוםי בין שור בין א . . ל . . . . יש' בין כלב בין חתול שאנו אומרין שאלו את בן זומא מ ....... סי כלבא אמ להו כת' ובארצכם לא תעשו כל שבארצכם ל...... אר' שמואל פורסא דידמא תר בזוני מאדים אתי בזוני לא רכר חשבת מאדים אתי בזוני בוני בוני יובשיני ובחמישי מאי טע׳ . . . . . פני שבית דין שלמעלה ובית דין ש׳ שלמטה שוין כאחד: ועוד אמרו ארבע דארבע וארבע דארבסרי וארבע דעשרין וארבע וארבע דעשרין ותמני' כולהו סכנתא ראש חדש ושיני לו ......... לו סכנתא מעלי יומא דעצרתא וגזרו רוח משום רוח מעלי יומא דעצרתא משום רוח 20-טבוח דמזי......לא יטול אותו זו אחר זו וכשהוא מתחיל מת ..... מחריל מת מחיים בנודל 1 ולא יטול ש' כגון ביעי ........... אכיל חדא או תלתה ולא 25 לישתי תרי...... לתה כאסי וכההוא גברא

יה", ed. Hildesheimer, 623.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> = אמר; comp. Shabbat, 129 b.

<sup>5</sup> Pesahim, 109 b et seq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. Sheëltot, CV, 140.

<sup>4</sup> Comp. Shulhan 'Aruk, Orah Hayyim, 260, 1.

## (Verso.)

| דהדר פרצופיה לאחוריה ולא ליסב תרתי נשי אלא או חדא או תלתא רהבין אמור רבנן לא ליסב איניש תרתין ואי נסיב תרתין לוסיף אחרינא ומיחיב איניש לקיומי פריה ורביה ש' ויברך אתם אלהים וי' ויאמר להם אלהים פרו ורבו ונ': פדיון פטר חמור: |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 5 דאילו מאן דהוי ליה פטר חמור ובאעי למיפרקיה מברך ברוך אתה                                                                                                                                                                    |
| יי אלהינו מלך העולם אשר קדשנו במצ' וצונו על פדיון פטר חמור:                                                                                                                                                                   |
| ברוך אתה יי אלהינו מלך העולם שהחינו וקימנו ונ': ומביא כבש ש'                                                                                                                                                                  |
| שדמיו משלשה מעות ולמעלה ואו' תחול קדושת פטר חמור זה על                                                                                                                                                                        |
| . השה הזה ונותן השה לכהן פדיון נטע רבעי:° מברך                                                                                                                                                                                |
| 10 ברוך אתה יי אלהינו מה' אשר קרשנו במצ' וצונו על פדיון נטע רבעי                                                                                                                                                              |
| ברוך שהחינו ונו' ומ ל שלשה אנשים ומביא מעט ר'                                                                                                                                                                                 |
| בות ממנו ומביא סאי ירים ואו' תחול קדושת פרדה זה                                                                                                                                                                               |
| הללו שעורים ושורןור אותם בבית הקברות <sup>3</sup> :                                                                                                                                                                           |
| וכל העושה עירוב׳ לשב מברך ברוך אשר קדשנו                                                                                                                                                                                      |
| 15 במצותיו וצונו על מצות עירוב הפת בכלי מיוחד ואו'                                                                                                                                                                            |
| בדין יהא שרי לן לאפוקי ולעיולי ול טולי ולשדורי מבית לבית                                                                                                                                                                      |
| ומחצר לבית ומבית לחצר ומבית לבור ומזוית לזוית ומשבת זו'                                                                                                                                                                       |
| לשבת אחרת ולכל יש' שבחצר זו: וכ יום טוב שחל להיות                                                                                                                                                                             |
| בחמישי בשבת או בערב שבת מניח שלערב יום                                                                                                                                                                                        |
| 20 מוב שהוא רביעי בשבת מניחיאו ביצה                                                                                                                                                                                           |
| צלויה או דג צלוי או מליח ומבר' ה' אשר                                                                                                                                                                                         |
| קדש' במצ' וצונו על מצות עי שרי לן למיפא                                                                                                                                                                                       |
| ולבשולי ולתקוני ולמעבד מ לנו ולכל                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                               |
| יש' שבמדינה הזאת: גולה נו'                                                                                                                                                                                                    |
| 25 נומרין את ההלל ומברכיצונו לגמור                                                                                                                                                                                            |
| את                                                                                                                                                                                                                            |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pesaḥim, 113 a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. "

, ed. Hildesheimer, 643, and Sheëltot, C, 114, 116.

ישורפין לאותם השעורים ואחר כך יקבור ג' Read: ושורפין לאותם השעורים ואחר כך יקבור. לאותם Comp. רש"ר, I, 15.

## LIST OF ABBREVIATIONS OF TITLES OF BOOKS

ארחות היים, R. Aaron of Lunel's Code, I, Florence, 1750; II, Berlin, 1902, the first part quoted by folio and column, the second by page.

ס אשכול or האשכול, R. Abraham b. Isaac of Narbonne's Talmud-Compendium, I-III, ed. H. B. Auerbach, Halberstadt, 1867-1869, quoted by page.

ארר זרוע, by R. Isaac ben Moses of Vienna; I-II, Sitomir, 1862, quoted by folio and column.

בעל הלכות ב"הג, a Geonic compendium of law, ed. Venice, 1608, quoted by folio and column. A different version, ed. Hildesheimer, Berlin, 1888–1802, quoted by page.

תשובות הגאונים ליק הר"כד = ג"ל

מ"ומ = מיורה ומערב, ed. Müller, Berlin, 1888.

בה"ג See .ה"ג.

ה"ה החודה הלנות הלנות, an anonymous compendium, published in J.Q.R., IX. הלנות פבוקות, ed. Müller, Cracovie, 1893.

. הלכות פסוקות = ה"פ

ה"מ = מנהגים ח"מ, ed. Müller, Vienna, 1878.

מברה ננווה, a collection of Geonic Responsa, Jerusalem, 1863.

. המדה גנווה = ח"ג

r = Maimonides, Mishneh Torah.

, cent ופרח, by Estori Parhi, quoted by chapter.

לקומי קרמניות = ל"קם by S. Pinsker, Vienna, 1860.

כ, by R. Saadia Gaon, in Harkavy, Studien und Mittheilungen, V, . St. Petersburg, 1891.

מבר המצוח – סבר, by Anan, the founder of Caraism, in Harkavy, Studien und Mittheilungen, VIII.

ספר מצות גדול – ס"מנ, by R. Moses of Coucy.

משות קבון = ס"מק, by R. Isaac of Corbeil.

רע  $\sigma = \sigma$ סדר רב עמרם, by R. Amram Gaon, Warsaw, 1865.

סת"וא = סת"וא

nur, the legal code of R. Isaac ben Abba-Mari, I-II, Lemberg, 1860, quoted by volume, folio, and column.

סבר העחים, by R. Isaac Albargeloui, ed. Jacob Schor, Berlin, 1903.

קהלה שלמה, a Geonic Collection, ed. S. A. Wertheimer, Jerusalem, 1900.

מעו"ה = ראבי"ה, author of a compendium of law, quoted from a manuscript.

שב"הלק יש ש"הלק ש ש"הלק ed. S. Buber, Wilna, 1886, quoted by page. שיברי שרק, a Geonic Collection, ed. N. Mod'ai, Salonica, 1792, quoted by folio and number.

ששי צרק = ש"ץ.

שמרי שמחה, by R. Isaac ibn Gajat, I-II, ed. Bamberger, Fürth, 1861-

ת"ש, ed. Lyck. See י"י.

שערי שמחה = ש"ש.

שברי חשובה, a Geonic Collection, ed. Leipzic, 1858.

שערי תשובה = ש"ת.

ה"גק ed. D. Cassel, Berlin, 1848.

נמ"ום See ת' גאוני מורה ומירב.

ה"ה בונות הגאונים = ת"הג, ed. N. Coronel, Vienna, 1871.

Baal ha 'Itlur. See עשור.

Eshkol. See אשכול.

Harkavy, Responsen der Geonim, in Studien und Mittheilung., IV, Berlin, 1887, quoted by page.

J. Q. R. = Jewish Quarterly Review.

Mafteah, by Müller, Berlin, 1891.

Maimonides. See 7.

Manhig, by R. Abraham ben Nathan, ed. Goldberg, Berlin, 1855, quoted by folio and column.

Müller. See Mafteah.

Müller's Einleitung. See Mafteah.

Pardes, by R. Solomon ben Isaac (""), Constantinople, 1807, quoted by folio and column.

R. É. J. = Revue des Études Juives.

R. S. B. A. = Rabbi Solomon ben Adret.

Rabbinovicz, Variae Lectiones in Mishnam et in Talmud Babylonicum, I-XV, Munich, 1877-1886; XVI, Przemysl, 1897.

Ratner, Ahawath Zion We-Ieruschalaim, I-IV, Wilna, 1901-1907; V, Petrikoff, 1908.

Responsa, Coronel. See ה"ה.

Responsa, Lyck. See 5"2.

Responsa, Mant. = מאלות והשובות מהגאונים, Mantua, 1596.

Saadyana, edited by S. Schechter, Cambridge, 1903.

Steinschneider, Cat. = Catalogus Librorum Hebraeorum in Bibliotheca Bodleiana, Berlin, 1852-1860.

Vidal de Toulouse, author of the commentary, Maggid Mischneh, to Maimonides, Mishneh Torah.

Yalkut = Yalkut Shimeoni; Part I to Pentateuch; Part II to Prophets and Hagiographa, quoted by paragraphs.

Yaqut = Mugam Albuldan, by Alyaqut, ed. Wüstenfeld, Leipsic, 1866-1873. Yerushalmi, the Talmud of Jerusalem, quoted by treatise, folio, and column of ed. Krotoschin, 1866.

Z. H. B. = Zeitschrift für hebraeische Bibliographie.

## מפתח התשובות

## ה' ברכות ק"ש ותפלה

סרר מאה ברכוה, 114-17 מישה אילפס, 283 מישה אילפס, 283 הלמיד חכם פפור מק"ש שעל המבה, 262 הלמיד חכם פפור מק"ש שעל המבה, 262 קורא ק"שי על מפתו ואינו צריך לשב על הקרקע, 262 מיץ מהו לחוור ולאמור ברכו בשביל בני ארם שאחרו לבוא, 21-9 אין לחוסיף בגאולה של שהריה, 91 ומין מנהה גרולה וקשנה ופלג מנהה, 341 ומין מנהה גרולה וקשנה ופלג מנהה, 341 שנים שנכנסו להתפלל כל אחד חייב להמתין על חבירו, 10 מקום שאין ז' היודעים לקרות בתורה, הבקיאים שונים ומשלשים, 102 הכנס לבית הכנסת ישב או יעמוד עם הצבור, 261

### ה' ציצית

ציצית שעשאן גוי, 238 שטור הרחקת ציצית מן קרן הבגר, 338,331 מלית המת מה היא בציצית, 338 כלי קופסא חייבן בציצית, 388 שטור אורך ציצית, 334,333 אם צריך לחרש ציציתו, 335 מלית בעלת ה' כנפים, 335 צמר ופשתים, אם פושרין בכל בגרים, 6–335 מי שנפסקה לו ציציתו בשבת בדרך, 7–336

מוהר וֹתן כוֹים לצבע ע"ש עם חשיכה, 320

## ה' שבת והבדלה

הערמת שבת אשר, 196-2, 198
אחר להשכיר בהמתו לע"כום לרכוב עליה בין בשבת בין ב"ים, 81
פועלים נכרים שעושין מלאכה ישראל בשבה, 263
ישראל ונכרי שותפון בחנוה, 1945
ישראל ונכרי שותפון בהכדה, 195
ישראל ונכרי שותפון בבהכדה, 195
ישראל שנהן מעות לנכרי ליקח בהמות והנכרי חורש בהן בשבה, 195-6
מוהר למכור כרמו לנכרי בע"ש כרי שילקשו הנכרי בשבה, 153
מוהר למכור כרמו לנכרי בע"ש כרי שילקשו הנכרי בשבה, 153
אין הלכה כר' פרפון שאמ' אין מדליקין אלא בשמן זיה, 159
הממנה ברמץ אשר, 1988
שכה איומיל של מלה מערב שבת, 337
שיבה איומיל של מלה מערב שבת, 337
תצית בשבה, 121
תצית בשבה, 263

## ה' פסח

בעור חמין במה, 227 פורני מה הא בפסה, 225, 340 ישראל שמכר חמצו לנכרי, 338 פת העשוי מקמה ומשמן, 184 קשוף, 185 מהו לאפות בשובק, 185 פלשיר גוי מהו לאפות מצה, 185 עסה שלשין אותה בכמן ופלפנין, פ-338 מצה של כותי, 340 אפית מצה על ידי נכרי, 5-184 מברך על כל ר' כוסות, 185 אין מברכין על הול, 185 בציעה המצה, 185 יין של צמוקין לד' כוסות, 26 אם יכול לאמור הגדה והלל על שאר משקין, 227 אין מברכין על רחיצה ירים קירם בה"מו בלילי פסח, 114 מי שלא מנה ספירה העומר, 185

#### ה' יום טוב וראש השנה

עצים שמביאין נכרי בי"ום מה הן, 222-23 מה בי"ום שני, 220 דיני י"ום שני, 158 פסוקי קרבן מיסף, 119 נשואין בחול המוער, 184 מה בחו"המ, 37 שבע ברכות של מוסף ראש השנה, 47

#### ה' תענית צבור תשעה באב וחנוכה

תעניה עדיף מיצדקה, 152 תלמוד תורה עדיף מהעניה, 152 קריאה בה"צ, 263 רחיצה ידים מלומלנות בה"ב, 345 שתיף בנר הגוכה, 343

#### ה' שחיטה וטריפות

עוף שמנעתו אינה נכרת, 29 מעם י"ח מריפות, 33 א מא דריאה אננה ממנין ה' אוני, 27 אם איניניתא דוודא מצערפה לה' אוני, 27, 32 בוקא דאממא דעוף, 28 חומין בריאה, 26 בריקה אוני דריאה, 31 סרכת הריאה, 29 סרכא בסמפון שבין ב' ערוגוה, 29 אונא ואומא דסרינין, 27

ריאה שנסרכה בערפשא דליבא, 31-29 עוף שלא נמצאה לה מרה, 29 עוף שנמצאה מכה בין אנפיה, 28 קרום בין אונא לאומא, 27

## ה' בשר בחלב, חלב, רם, עופות, בצים וחגבים

פינם איסור כשר בחלב, 33 כנהא דהדרא, 26 לב שנהבשל בדמו, 337 שיפות שיתבשלו בעורותיהן, 118 יכול לאכול בלי מליחה על ידי חליביה, 102 דין מולייתא, 29 הרגנולת שיתבשלה עם הכבר, 92 סמני עוף, 118-19 סמני עוף, 128-18 חבנים מרוס מה הן, 45

## ה' עכ"ום, מאכלי עכ"ום ויין נסך

ביב של ע"ו שעובר בהוך ביהו של ישראל
גה של הרס שישו בה עכ"ום יין, 4-193
איזו רגים אסורים משום בשולי גוים, 263
המאה של גוים, 153
יין של צימוקין, 26
יין ימך בלוע במיני פרה, 193
פורנא שצלו בה עכ"ום, 293
פורנא שצלו בה עכ"ום, 224
פת של גוים, 26
פת של גוים, 26
שבר של גוים, 26

#### ה' רבית

כאיזה אופן יכול למכור באשראי, 118 איצרי פירות, 117–11 בעלי בתים שנתנו ממון לסוהרים וא"חכ הוקרו הפירות, 80–1

## ה' תלמוד תורה

מלמר תינוקות אכור, 119 אם יבשל תלמורו משום הלוית המת, 121

## ה' נרה, זב ובעל קרי

יולדת נקנה כמה ימים סופרת, 153 נדה מה היא במלאכה, 7-200 וב אם יתפלל בנה"כנ, 38 דיני שבילה בעל קרי, 249, 40, 39, שומאת נכרים, 39

## ה' כלאי בהמה, חדישה וחסימה

מזווג בכלאים, 239 הרישה בשור וחמור, 195 ישראל וע"כום שותפין בבהמה והע"כום חוסם פיה, 195

#### ה' עבדים

גם שהרור בלשון ישמינאלים, 83 עבד ערל שממאן למול, 197 עבר נוצרי שלא רצה למול, 81 עבר נוצרי שלא רצה למול, 81 עבר שהכניסו רבו לבית הספר, 4–83 קנין בגם חירות, 3–82 שפחה שאומרת יהורית אני ומעשיה מעשה עכ"ום, 183

#### ה' כהונה

כהן המשמא עצמו בומן הוה, 151 כהנת שנשאת לישראל, 8–337

### ה' אשות. כתובה ונדוניא

פנויה שאומרת מפלוני אני מעוברת, 155 אשה שיש לה מומין אם הקרושין קרושי מעות, 1212.5 גרוניא מה הוא ואיך שמין אותו, 77-8 נכסי מלוג, 725 (155 בכסי מלוג, 725 (155 בכסי מלוג, 78 בכסי מלוג, 78 משה שעשהה נווניה צאן ברול, 78 כתובת אשה שקורמית בומן לששר הוב, 78-79 מיובה שההמו עליה קרובים עם עדים כשרים, 139 איך משביעין לאלמנה שהובעת כתובתה, 155 משביעין לאלמנה גם על מקצת כתובתה, 155 אשה שאבדה כתובהה, 212 מהובת בנין דכרין, 200-199

## ה' גטין ועגונה

ערים שאמרו מודעה היו דברנו בגם, 6-5
בעל שאמר לערים כתבו והנו גם לאשהי והם אמרו לסופר לכתוב, 238-4
הרש שיכול לדבר מהוך הכתב אם יכול לנרש, 230
סופר ששעה בכתיבת הגם הולה בין השורות, 98
סופר ששעה בכתיבת הגם מהול להקנו, 1713
ניכרי פסול להביא גם, 9-98
אשה הובעת גם מפני שבעלה אין יכול לבעול, 152
המוען פתח פתיח, 160
אין הבעל חייב במיונות גרושהו גם אם היא מעוברת, 230
המרג בדרך ואין מי שראה כלל אשתו עגונה, 153

## ה' חליצה ומאון

ער כמה יכולה למאן, 3-182 - יבם משומר שחלץ, 182

### ה' עדות

עדות קרובים, 256 ערים שמכחישין זה את זה, 256 ער שהעיר וא"חכ כפר, 161 החשור על העריות מהו להעיר, 160, 161 ערים שיורעים עדות בקנין על פה אם צריכים להער, 45

### טוען ונטען ושבועה

ראובן ושמצון היו נושאין ונוהנין באגרות ור' פוען שהוציא כסף על פי כתב שמעון
והלה מכחיש ואומר שלא כהב לו כן, 4-283
הוציא עליו כתב ידו והלה מכחיש, 155
הלוח יכול לאמור השבע ופול, 150
המפקיד אצל חבירו בלי עדים יכול לומר נאנסו, 239
הנשבע בספר החנונים או תפלות, 153
הישבע בספר החנונים או תפלות, 153
איך משביעין לאיש ואיך משביעין ואשה, 154
ראובן הפקיד אצל שמעון בלי עדים ומת אין יורשיו יכולין להשביע לשמעון, 155

## ה' הלואות, והרשאה

המשכק חנות לומן קצוב הלוה אין יכול לחזור בו, 1-62–162 הלוקח עבר שיש בו מומין והשביחו המוכר חייב להחזור רמי מומין להלוקח, 150 ערים שמקימין התימת יריהם אבל אין זוכרים חוכן השמר, 150 הכותב הרשאה על גבי קרקע שיש לכל אחד בא"י, 291

## ה' שותפים ושלוחין

מבוי לא ניתן להלוקה, 150 ב' שהמילו לנים איך חולקין השכר, 2-201 שליח שהציל עצמו בממון הבירו, 151 שמעין שליח ראובן נתן ממון ללוי בלי ערים ולוי כופר, 285

## ה' מקח וממכר ומתנה

דינר והב מטבע או סירות, 231 מה בין חכותב מהנה ולא היה לו כלום וא"חכ בא לידו לקנה ומכר והוריש, 292 מה בין הכותב מהנה מנכטיו לכותב מכספו, ב-291 הכותב מהנה לחבירו וא"חכ כתכ אותה מחנה עצמה לאשתו בפני הבירו, ב-152 זיני הכותב מהנה לבניו, 152 אי אפשר ליהן מהנת לחבידו מטבע כסף על ידי שטו", 291 דין בטול מורעה בשטר מהנה, 251-2

## ה' נחלות ואפוטרפוס

שני אחים, הגדול אומר אני בכור והקמן כופר בבכורתי, 7–286 שני אתים שיש להם חצירות רבות איך יחלקו אותן ביניהם, 287 שני אתים והאחד רוצה לסתום דרך המים על השני אחר שהחזוק בו ומן הרבה, 139-40 ראיבן מת והניח בנים ובנות משתי נשים וחם רבים אודות הירושה, 9–288 אפוברפום שרוצה למנות אחר במקומו, 1012

## ה' שכירות פועלים, גולה וחובל

פועל אם יכיל לחוור בי, 164-5 הכונה בית בחורבת חבירו, 8–207 החובל בחבירו בומן הוה, 202

## פרושים לתלמוד

ברכוה, 5.2, הנותן משהו, 262; 11.2, מקום שאמדו להאריך, 19.3; 18.1, מה הושם, 27.1; 27.5 אמ' ליה ר' ששה 27.6, בצד עמור זה, 26.6 לל 27.5, כלום יש ארם, 7.62, 30.2, בצד עמור זה, 26.5, רפיז בישה 30.2, במ"ג המי, 26.5, היו יושבין בב"המי, לשמעיה, 26.7, והתקרשהם, 24.1, 2.54, 2.55, 2.55, והתקרשהם, 23.1, 2.55, 2.55, 2.56, יותור וקנה, 27.5, 2.55, 2.56, עילה לעיר, 2.55, 2.56, יותור וקנה, 27.5, 2.55, 2.56, יותור יותור וקנה, 27.5, 2.55, יותור לעיר, 2.55, יותור יותור וקנה, 27.5, יותור לעיר, 2.5

שַבה, 74, בין העמורים, 219; 88, זרק כורה, 219; 184, שביהת כלים, 184, 200; שבה, 74, בין העמורים, 219; 184, הרמוראי, 344, 182; 24 במיה במנחה, 228; 25 בין השמשוה, 8–127; 25, 41 אין לנו; 274, בגדי עניים, 244; 35, 25, עווה; 25, 45, א' ר' יוהגן, 24; 35, שראכא, 42; 1398, ד' עמרם הסידא, 200; מה שאין לו מנחמין, 37

עירובין, 21 ג, כל העולם, 36 ג, 26 ג, סימכוס אומר, 122 ג 42 ג שבת בבקעה, 1–240; עירובין, 185 ג הקרה הביה, 241 ג 53 b ג, האי ראוכליך חלבא, 185 ג הקרה הביה, 241 ג

פחרים, לא 1-10 (מי גור ר' יהורה, 19-19; החופגנין, 60-333; לא להלומ, 184, 184, כופה שאור, 184, 464 (מאר, 184, 185) לא להלומ, 184, י"ר שחל בשבה, 227; לא להנל, 7-220; לא להקוש, 194, משחה בשבה, 227, נמויוה של הקרש, 11-13 (מפח בשל, 141, 184) לא 194, חכמי אומוה העולם, 2344; ווווא 114, נפהח באל, 14

יימא, dob, גביני כרוז ,345; 21 a; 345, ודריא, 28 b; 345; ביני כרוז ,345; dob, יומא, dob, בית הרורו, 345 b; 345, כמצליף, 345; dbb; 246, בית הרורו, 345

סוכה, 6 b-7a, כנגר היוצא, 241; 25 a', ילדה כלתו, 2-26a' 34b; נשלה פשומתו, 271 בצה, 12b, אין מוליכין חלה, 2-220; 34a, מולגין את הראש, 222 תצנית, 26b, ימים שובים, 26a

מגלה, 16b, אמהה של תורה, 342; 17a, למפרע, 342; 2a 32, הגלל משפחה, 342 מוצר קשו, 4b, לי נמוצוה, 2-17d, 24b, בלה"ל 25, 4b, בררת ארליה, 25, 27a, מצידו

מוצר קשן, 3 b, י' נפוצוה, 24 a ; 174-5, 24 a; 27a ברכה אבלים, 35; 3 a מוצר קשן, 35, ברנה הגולל, 36

יבמוה, 15 מעשה בשיקה, 183; ה61 ה61, קשיר, 183; ל7, פ'ג'ק'ע'כ'ס', 240; ל7, ה7, היבוה, 15 מ מנה, 183; מ מס, א"ר אבהו, 183; מ מס, רבה הוספאה, 183; מ מס, א"ר אבהו, 183; מ מס, רבה הוספאה, 183; אומיגינוס, 182= 182 הי חנניה בן אנטיגינוס, 182=

כתובות, 52b, בביתי ולא בביקתי, 212, 33; 54a, אנשי ירושלים, 33; 54a, כחלה ופרכסה, 53; 55a, ולכתובת בנין רכרין, 34

סופה, 20 (מאחר ראין לו, 32-23; 39 a, כיון שנפהח, 263

גמין, 22, מרנה הים, 1733, 38, מוריא, 174, 34, 139, רפנוי, 378, פורסא רמילהא, 28, מרינה היון במלילהיך, 39, 39, 39, מר פון 27, מחיצות התחהונות, 39, 30, מל מריוה, 99, 80 מל, נחב מופר גמי, 31b (31b, גמי קרח, 35b), א' אביי האי מאן, 171–169

קרושין, b, הפורה נמע רבעי, 130-131

בנא מציעא, 3 b, פיו שאין מחייבו, 3-102; 6 b, במינין הראוי, 30; 8a, המגביה מציאה, 103; 8b, אדם חשוב, 5-104; 104, מציאה פועל, 103; 103, אדם חשוב, 5-104; 104, מציאה פועל, 103; 104, נכש עמי, 103; 174, לפנים, 104; 104; בשמרי חלשאהא, 104; a 25a, שבעא מגריו, 105; 4-104, אסימון, 4-2

בנא בהרא, 80a, במה מסרטן, 123-4 (92 b) אפן, 126 מנד, 80, 106 (125 בנא בהרא, 93 a) בנא בנא בא לנפוח, 95 b (106, שלחו ליה, 292 (106 בא לנפוח, 94 a) בא לנפוח, 95 b

סנהררין, 2 b-55 אמר רב, 346 (כמשורהא דפוריא, 3 מהררין, 3 משבועות, 5 אמר רב, 102 (כמשורה בכובסיה, 1-200 שבועות, 5 א' רב השענה, 102 א' רב השענה, 102 השענה (

שבועות, 1925, א רב השענה, 102; ז עבורה זרה, 35 b, לא תשתעו, 26

עבודה זרה, 350, לא השהעו, 26 הוריות, 12a, מרובה בבגרים, 263

(330 , רמי ב' המא, 239 , 73 b) בינא הוה שקיל, 4–252; 39 הפוחת, 39 ג, רמי ב' המא, 239 הפוחת, 340 b) מנהות, הוא של בנר, 336; 34 גוו של 21 שנקרעה, 334 א"ר פא הלכתא, 344 b) מלית שנקרעה, 344 b

41b, מסר לה לקצרא, 3-332; מל הקוצין, 331; 42b, מל מצוייצה, 331, 41b, מסר לה לקצרא, 332, 42b, מה 45b, 45b, מהנרב, 8-326, מהנרב, 45b, מהור, 45b, מהור, 45b, מהור, 45b

,47 מ , השוחם בסכון של עכ"וב, 332, 40 מ, בהמת חבירו רבוצה, 339 החלין,  $8\,b$  , השוחם בסכון של עכ"וב, 339 איני, 26 ה' אוני, 26, איני ,56 b ,56 איני, 26, בוקא האשמא, 28 ה' אוני, 26 בקורבן בלב, 28 בקורבן בלב, 28

## מפתח בללי

82, 83, 97, 102, 105, המר ליה, 82, 83, 97, ומכליה = אמר ליה, 57. 59, 61, 67, 104 אב = אב בית דק, 266, 269 96, 104, 302, 303, 326 אב בית דין, 386 אובו של אילן, 249 אבד ע' איתוד, 182, 251, 252 אביואריה, אבויאריה, אינורא ,ענל קמין, 345 אגראניה, שם מקום, 151 אַינֵרַת, 169 ארום ע' שמר, ארן = ארם, 290 ,855 26, 29, 34, 60, 83 ארונינו, תאר הכבור, 270, 284, 285, 287, 289 302, 326, הכלה, חוש הכלה, אהונא, שם צמה, 396 אהונא, 67, 87 , גארן, אהרון, 230, 256, 257, 266, 381, 397, או = אי אויגניון, ע' נוסחי התפלות, איוו צר ע' כאיוצר אול, בא על אשה, 394 אוזמיל, 337 211, 213, 340 אוונקי, אחא משבחא ע' שאלתות אחונא, שם צמח, 122, 296 363 אמור, אישליא, 281, 281 ב" נוסחי התפלית איירינו, אירנן (מן איירי), 358 ,001 איכומי, 31,00 אנמתא, שם צמח, 321, 296 אינפת ע' עיכפת אכספרר ע' בורליאנא אילא = אַלָה, 219 אוברראני ע' נחום אלהי נשמה, 109 אלחנן בן שמריה, 54, 59 256 אלישת, 67, 420 , (ערבית) אלכהן אלמערב ע' מערב, אלוף, אלופים, 326 ,279 באפס תלמירים אין הור לחכמים, 88 אלפיומי (ערבית), 18 בבא בתרא ובבא מציעא, סרר של המשכתות, 66 אמא, אמי = אמר, 356, 08 בנא רמתינתא, 214

103, 199 אימא לך, 193 אמצעיים ע' אנשים אימר = נאמר, 218, 818 אמתה של תורה, 342, 316 אנרלם, אנרלום, 30 אנפא ע' מפקינן אנקולונימום, 55, 57 אנשים אמצעיים, 201 איסחק בן נמירא, 87 איספמיא, 222-2' ספרר אספורן, אספורה, שם מקום, 246, אספורן אסקוי = יצחק (פרסית), 111 אסר, על ירי כשוף, 152 איסתלקא = נהבשלה, 230 אפ"ם ע' נוסחי התפלות אפריקא, סצ אריא, שם איש, 317 244, 248 אורכתא, ארע, ע' מורע אירופה, 55 203, 204, 217, 218, 320 ארץ ישראל, ע' גליל, חווף מנהנים -323, 306, 352 לשון ארמי, נוסחי התפלות, קרושה, הלמור א"י 358 אריטא = אריטא, 315 ,ר' אשי, אשכנו, 420-ע' נוסחי התפלות אשלי = אשיל, 98 326 ,(בן יעקב), אשר אשור, 279—ע" נרדמו 214, 315, 341 ,(שם אמורא), אהי, (שם אמורא) 337, איתור, איתור, איתור, אַיתֿויַי, 359 266 ? איתוקא = איתוקמא

גוותא, ענף, 320 ו. 3, 48, 49, 52, 78, 203 בבל, בבלאים, בבל 204, 217, 279 הלמוד, לשון ארמי, גירות, 396 נוסחי התפלות, קדושה גליל, 1-180 בבלי ע' תלמור 301, 325 ? נלוקרסין ב:דר, 88, 206 גלש, ע' מגלשין בווליאנא, כ"י הגניוה אשר שם, 85, 72, נמור = וגומר, 379 86, 88, 93, 277, 280, 290, 293 בנינה, ע' בודליא.א, ברישיש כיווים, שילור-בי דינא של הגאונים, 214 שעכשער בישר שם מקום, 222 צבה של רומי, 344, 176, 316, בית דין הגרול, 386 גרובאן, בית הצואר (פרסית), 301, 305 בית המרחץ ע' מעות גרי, גריתא, שם דנ, 14-340, 314 בית הצואר, 325, 301 גרתקיז, 325 בית רבינו, 119 ,19 גושפנקי, 213; 211 בהלול בן יוסף, 55, 59 נשרא דמחווא, 174 ,נשרא בל פחתי (אשורית), 294 גושקרא, 200 בן הרבית רעה, (prodigal son), 351, 379, בני מ"ר אהרון, 87 זבר קצוב, 305, 306, 328 בני מ"ר נמירא, 87 ס' דברי הימים, 17, 16, בסם, ע' מבוססות דוהן כורווע, מין שמן (ערבית), 321 בעלי בהים, 105, 27, 87, 87, 96, 105 דויר 154, וויר 33, 71, 212, 213 בצרה 58, 61, 191 , דוסא, גאון, בקוין = בקיאים, 150 זיינא דבבא, 303 ביקתא, בקעתא, 212 ,019 33, ומסק, 174 ברנבו, (St. Barnabas), ברנבו, וַלַן = ודֵן, 169 בר פאתי, פחתי, 318 ,294 דעת, במשמעת נפש, 138 ברא = בריתא, 194 זופתא = דיפתא, 375 ,354 ברדן שם מקום, 69,89 דרא, שירה, 98 ברישיש מווום, כ"י הגניוה אשר שם, 1,7 דרג, קונשרום, (ערבית), 61, 67, 69, 59, 59, 59 ברכת גומל הסדים, 110, 100; בר' הלל, 71, 85 'בר' עושר ישראל, 110 , בר' בר' בר' בר' ררשה שבשאלתות, 349 כוהנים, 110; בר' המינים, 112; בר' עירובי דרשו, ע' מפשיר חצרות, 101; בר' ע' הבשינין, 101 דשנג, הרב סיפיות (פרסיה), 336, 339 ברקה, שם שר, 288, 182 ברירה, 242, 243, 246 7, 19, 20, 24, 25, שרירא), דאי גאון (בן שרירא) בריה חרשה, 351 37, 43, 44, 54, 55, 57, 61, 67, 69, בריתא, במשמעת שעות, 10 71, 113, 134, 135, 145, 146, 147, 205-6, 328-30, בראיתא, 167, 168, 176, 178, 179, 189, 191, בשכר, ע' כשכר 205, 219, 229, 236, 242, 250, 258, בשר מרוף, 323 268, 272, 273, 277, 280, 281, 290, 297, 298, 306, 311, 312, 313, 316 גאולה, של תפלה, 89, 91

הובות, מם עיר, 213, 212 זסנ, 326 הגרות 7, 8, 43, 58, 59, 68 (כתם), גאון, גאונים (כתם) 104, 140, 142, 240, 270, 284, 287, הגדה של פנה, 179 245, 249 הודו של אילן, הורב, מלל (ערבית), 322, 300 הרשי לולב, 334 (310 החוקת מובה ועצמנו אסור, 22 מידא, 390

289, 386

גווין = גולן, 252 גזרות המלכות, ע' שמד

נאוסין, שומר (פרסית), 104

נואויות = גמויות, 13,8

חוץ, חוץ שם צמח, 246 מוץ, הוקיה בן שמואל, 54, 59 חשוב, חשוף, 288 חיי לרבנן שבק, 288 חייה, אבי יצחק, 154-חלב, שם מקום, 174 חלבלאבא, שם צמח, 239, 236 חילבנא, שם צמח, 239 ,626 חלבצים, שם צמח, 239 ,622 הלחל ע' מוחלחל חולין במהרה, 40 חלוף מנהגים שבין א"י ובבל, 306 252, 266, 331, 354, 356 הונא = הונא 370, 372, 374, 379, 382, 387, 392 שַנֵנֵנִי, 357 הנות, 361 הננאל (בן חושיאל), 135 חנינא, חנינאי גאון תלמיר ר' יהודאי, 31 94, 113 חנניה בן ר' יהודה גאון, 210 חנניה חסיכי, גרועים, 360 חפופי, 18-19, 295 זרגווו, 366 חריות, ע' הריות חרמל, שברא (ערבית) חרמנא = הרמנא, 212 זרן, 174 חרוסת, 184, הדו 296, 320 הוהלא, מוב ב' פלמוי, 420 מורין, ע' נוסחי התפלות ם' מהורות, 17 מומפת, 225 מיידי, מיירי, 238. מכשימין, 353 מלימון, שם צמח? 239 מלסחי, מלשי, 181,081 מילור-שעכמער, כתבי יד הגניוה שלהם, 16, 19, 48, 54, 107, 122, 129, 134, 143, 156, 166, 176, 186, 203, 210, 216, 228, 232, 235, 242, 250, 255, 258, 264, 268, 272, 349 שלות = שלית, 336, 336, 336 שלות = שלית, מלית, מוז מומאה ומהרה, 4-203 מנגירא, מחבה, 339

מיסקא, מרסקל, 318 ,295

היכי, 362 הלא = הלה, 209 20, 24, 290, 303 (בן נמרונאי), הילאי גאין (בן הלבלאבא, ע' חלבלבא הלבצים, ע' חלבצים הלך, כנוי לתשמיש, 394 הלכה כבתראי, 21 48, 52, 53, הלכה למעשה, 53, 53 הלכה פכוקה, 306 הילוכה של שמועה, 271, 222 הלכות גרולות, 231, 85, 86, 229, 231 הלכות גרולות, 352, 382-97, 400-1 הלכוח פסוקות, 319, 235 הלכות ציצית לר' עמרם, 304 306, 352, 398, 399 , הלכות קצובות, m 26, 27, 150, 256, 332 , הולכך = הילכך הימני = ממני, 109 הלל, ע' ברכח הלל הם, נמי נמי, 239, 236, 160, 160, הם, 394 ז, 2, 3, המן, הנפק ע' נוכח הנפק השתק התשובות, 310 הפרים רפואה, 398 מסוק, 325, הפחיק, 302, 303, 326, השמים, הראונו מן הראונו 323, 326, 340 הרבי = הרבי הרויה, האריך בדברים, 13 325, הריות הרמנא, 211 317, 345 הרירי,

ואדי אל קרי שם מקום, 54, 61 ודוי של יו"הכ, 351 ותקין, 52

זאנא, ענף, 320, 320 וזנג, הלא אילן (ערביה), 322 ונגב, הלא אילן (ערביה), 322 וגי = 0גי, 326 ווי, 029 ווי, 039 ווי, 039 ווי, 039 ווין, 049 ווין, 049 ונגיי, שם אומה, 397 וורא 049 וורא 049 וורא 049 וורא 049 וורא 049 וורא 049 וור 049 וורן 049 וורן 049 וורן 049 וורן 049 וורן 049 וורן 049 (245 049 וורן 049 (245 049 וורן 049 (245 049 (246 049 (246 049 (246 049 (246 049 (247 049 (248 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249 049 (249

הובו של אילן, 249, 245, הברי (אמנושי), 216-17 185, 189

כיצר ע' כאיוצר

כנתא דהררא, 26 כפא ע' נוסחי התפלות

כרוח = כרח, 891

כוספא דיסמין, 325

כיחא, הלון, 323 כוהים, 314

כתר, ע' קרושה

כשף, מין בשמים, 222

כושרה, חלק קמין, 278

כתובה, 73, 77, 78

כפף ע' נכפפת

כפרי ע' כלב

כרפס, 8סו

כושי ע' כלב

נלאי בהמה, 189, 187,

295-6, 320 כרכא דווי,

36r ,כיגן

362 , ינין

כמה, דדו

בהן צרק, גאון (סורא?), 181 ,79, 179

כלב כושי, כ' סיני, כ' כפרי, 249, 249 כלא, חרשי אדר ואלול, 302

כושכוג, מיני מהיקה, (פרסית), 339

כורווע צלוליבא, (ערבית), 321

נשכר, שם מקום, 220, 217, שם מקום,

בפיח, 248, ביםית מפקא, רעפים, 224 מצרקי, 334 מיריאנא, מרסקל, 318 מרסקל, 318, 295 מרוף ע' בשד מרוף יהורה, 43 יהורה ב' יוסף, אלוף, 279, 279 31, 48, 50, 52, 53, 85, 180 יהוראי נאון, 314 יהודייה, 183 יונתן (חבר ר' סימאי), 236 יהי שמו הגרול = יהא שמיה רבא, 120 יום הכפורים, 141, 142 יוסף ב' אבא מרי גאון, 188 ,79, 178 יוסף אבי ר' מאיר, 326 יוסף אבי בהלול, 55, 59 יוסף אבי יהורה, 278, 55, 59, 278 יוגרד, מלך פרס, 420 יעקב אבינו, 326 29, 30, 31, 85, 86 יעקב ב' מרדכי גאון, יעקב ב' ניסים, 67, 55, יצחק בר חייה, 154 יצחק ב' ישעיה, 154 יצחק בר עוקבא, 154 יצחק ראש גולה, 83,75 יצליח, 256 ירביחו = יקילו, 207 ירושלים, 52 ירושלמי ע' תלמוד ארץ ישראל ישיבה, ישיבות, 30, 31, 34, 47, 78, 91 -185, 212, 277, 302, 326, 386, ע' ראש ישיבה ישמעאלים, 174, 83, 51, 89 בעיית ע' לשון ערבי, שמד ישיניה, אני יצהק, 154 ישעיהי ב' יהורה, 43

328, 341, 372 כאיוצר, כאיו צר, מאוצר, כאיוצר, כאיו

375, 380 כבלי, 78

נובסא, 191 נברה, 323

בדי, בדי

ביניית, 201

> מאור עינינו, תאר הכבוד, 83 מאיר ב' יוסף, 326 מבוססות, 40 מבורך ב' עמראן, 43

מבוק, 174 מגלה עפה, 36 מגלשין, 939 ,118 מגלת סתרים, 215, 295 מדה ראשונה, שניה ושלישיה, 18-18 מדינה ,במשמעת עיר, 212 ,206 מדרש מעשה משפחות, 344 כדרש הגדול, 50 מררש ההילים, 350 מהזור איפליאני, 49; מ' פורין, 49; –ע' נוסחי התפיות משלות = משליח, 324, משלות מיתנא, מת, זסו מכילתא, 305, 306; מ' על שמות, 305, 306 307 מכנה, ע' כנה מיכורי, שכור (פרסית), 104 מילתא פסיקתא, 306 מלבן, 324, 300 מלך בנרד, 88,78 מול, 322, 300 מנהגי התפלות, ע' נוסחי התפלות מנין שנים, 281 מסויים, 328, 306, 328 מושיף על שבחו של הק"בה, 50 משורה, 327 מצות הנתנין לסימן, 4, 3, 4 מעלין בקורש ואין מורידין, 265, 267 מעמד, מעמדות, זז מערב = אלמערב, (ערבית), 63 מפמיר במנחה של שבת, 299, 298 מפשיר בתענית צבור, 16-260 מפקינן ליה אנפא, 286 מצדק שם איש פרסי, 298, 217, 216 מצות התלויות בארץ, 18-217 מצרים, 326-ע" נוסחי התפלות מצורע, 38 מור = מֶר, 88g מראות נגעים, 282 מראה שין, 42 מרב = מר רב, 67, 67, 59 מרגופנא = עמר גופנא, 321, 321 במר מרדכי בן יאיר, 317 מרדכי, אבי יעקב נאון, 86 מרדני, פלך, (ערבית), 301, 325 מרויחין, מקילין, 206 מריזי = עמר עיוי, 325, 297 כוריו, מְקְרָה, 338

מריצה, 398 משה, אבי עיאש, 43 191, 211, 212, 214, 237, משה, גאון, 238, 240 משה, רבינו, 17 משרשיה, גאון, 240-ע' משה, גאון משכוכית, 246 משולם ב' מרב אנקולונימום, 57, 55 מוששרה = משוערה, 278 משומד, 182 משנה, 307, 357, משנה, משקין, מסכת מועד קמן, 88 מתיבתא ע' ישיבה, ראש ישיבה מתא מחסיה, 214 מתומרה ,278 מהניתין מגי בית שמאי היא, 329 מהניתין מתניתין יחירא היא, 329, 306 מתתיה, גאון, 191

206, 299 נהררעא, נהילאי, 131 נח, ע' תינא, נהום, אלחון אלברדני, 55, 58, 69 נחומי, 420 נחמן, 420 26, 34, 144, 242, 255 נחשון גאון, נמירא, 87 נשילת ירים לפירות, 108 נמילת מים אחרונים, 314, 314 (108, נמילת צפרנים, 400 20, 23, 24, 55, 90 נמרונאי ב' הילאי גאון, 95, 107-14, 145, 146, 156, 216, 219, 294, 298, 299, 300, 302, 310 נכפפת, 247 98, 320, 338 נוכרי = נֶכְרִי, ניל, קלא אילן, (ערבית), 333 ,909 נמא ירוקה שעל פני המים, (ערבית), 321 מרוד, 326 :משות, 201

נוסחי התפלות; אפ ס, 49; אוינניון, 49;

ארץ; 48, 49, 89, 110, 260 אים אים אים אים

48, 49, 50, 51, 52, 109, 112 ישראל,

, בבי, 48, 49, 89, 260 אשונטן, 351

מורץ ;49, 52, 107-12, 260, 351

(=מחוור פורין), 49; נפא, 49; מצרים,

נוסחי הגמי, 166

נוסח הנפק, 104

נוסחי כתובה, ע' כתובה

; 420 מפרד, 260 ,48, מרב, 48, 49 צרפת, 110, 49; קרפנמרץ, 49; רומי, 49 הימן, 260-ע' ברכה ..., נאולה, הגרה של פסח, מפמיר, קרושה, קריאה התורה. ניסים אבי ר' יעקב, 67, 55, ניסים, פרושו לברכית, 273, 272 נעריצך, ע' קרושה נפק ע' מפקינן נפאחא, 292 נפש, במשמעה, איסמימוכא, 138 נוצרים, 174 –ע' עבר, שמר נקור על האותיות, 305 נקרש, ע' קרושה, נרמדו, שם עץ באשורית, 316 נירקו = נעירקו, 249 83, 96, 104 נשיא, נשיא, נשסהג, מיני מהיקה, (פרסית), 339 נושתוק, תיק, 15 נתן בן חנניה, 23 נהן ב' יחיאיל, 23, 36 ערוך נתן בן שהריאר, 83, 75, נהן חבר ר' סימאי, 236 סבורא, 306 סוגא, שם עוף, זוו סגי, ע' זגי, סננון פיישני, 772 סדר ברכות לר' נמרונאי, ,114 לר' 109, 110 115-17 סדר של פסח, 178, 179 מדר 49, 89, 108, 109, 110 סדר ר' עמרם, 258, 260, 261, 262, 300, 303, 304, 307, 311, 312, 314 סרר הנאים ואמוראים, 308, 307, 308 סדרי שמים, ע' מדרש ההילים סהל ב' נפירא, 87 סוהרים, 205, 66 סמיו, 318, 295 סין, ע' כוב סיני, סיים, ע' מסויים סיומא. ע' רבנן רסיומא כלילה, כל קמן, 45 סלקוה, במלוה, 101-נ', איסתלקא סלקוסתא, 325, 301, כלר, 278 סמנים בתלמור, 342 ,316 סומנאי, סמונאי ריש כלא, 31, 31

סטריה, גאון, 25, 45, 146, 290 סטריה, גאון,

סעריה, אבי שמואל, 272 ספנג, מאפה העשויה כספוג, 288 ספר הלכות, 219 ספר יוחסין (שבתלמור), 4-343 ספר שבועות לר' האי, 60 ספר, הפליח, ס' החנונים, 153 סיפרא, ע' הורת כוהנים, ספרד, ע' איספמיא, נוסחי התפלות סיפרי, 305, 306, 307, 326, 328 סקל, צחצח, 325 סיקיליאה, שם אי, 65 קורא, 203, 312 סורא, זוריא, 174, 279, 387 סוריא, סוריאני, סורסי, 174 עבר נוצרי, 81,74, ערי, זה, 341 עראן, ער אן, ערן, 246, 104, 99, 104, עראן, ער 341, 343 מיאש ב' משה, 43 · 190, 266 עיכפת איכפת, עליא?, 213 וַלָם, 279 ,נּלָם עלינו רשבה, 7-46 עמידה, 131,051 זכר, עמר על, 130, 131, 284 עמר, עמר על, עמראן, אבי מבורך, 43 צססיות, 295, 320 עמרם, כ"י הגניוה שלו, 43 19, 176, 179, 238, 260, 297 עמרם, גאון, 301, 302, 303, 304, 306, 308-16, .326 ב" סרר ר' עמרם. עפר לבינתא, 325, 301 עופרה = עופרת ,279 עצבא, 248 ,244 עיקבא, אבי יצחק, 154 עקירת השולהן, 180 ערב, ע' נוסחי התפלות; ערבית ע' מעיית, לשון ישמעאלים עירובי חצירות, ע"ר תבשילין, ע' ברכת הערוך והגאונים, 294 ערק, ע' נירקו 326 ,100 משר הדברות, 6-35 372 , אבאב פיגיון, 236, 239

פריון נפע רבעי, פ' פטר המור, 401

פומיתא ,1-340 בומיתא

פישומה, 271, 268 פלגם, 201 פלמוי, גאון, 360, 360, בלמוי, גאון, 19, 24, 54. פלמיה, שוק, 193 פומבריתא, 200, 206 פינחס, 121, 113 43 ,DND פסיוני, 246 פסקי סדרא, 299 פסיקתא ד'ר כהנא, 15, 9, פוקע, מין שכר (ערבית), 343 פקיעין = בקיאין, 340 פוקרין, 325, 301, פקרה = הפקירה, 278 פרובינציאה, 55 פרהבניא, פרהגבן, 291 פורים, ע' המן, קדושא דבררא פרינג?, 339 פרנגה, צרפה, 57, 55, פרנס, 35 פרס, פרסיים, 236, 217, 220, 236 ברי, לשון פרסי, הברי, לשון פרסי, מצדק, שמד. פורס על שמע, 116 פרס ע' הפרים, 212 פירקא, פירוש מרב אהרון, 67 פירושי שבת, 56 פרושי הלמוד להגאינים, 242 פתיא אונמא, 318, 295 פתיכתא, 78

צרוק, גאון, 30, 31, 75, 83 צרוק, גאון, 297, 321 צרוליבא, 321 (שרבות), 297 צרוב, מין שרף אילנות (שרבות), 29 צרוב במה נאין (ב' חיים, ב' פלבווי, ב' שלמה), 19, 210, 217, 217, 218, 294, 303, 326 צרוב, 217, 218, 294, 303, 326 צרוב, בייבית בתכריכי מר, 309 צרובת, 35, ע' נוסחי התפלות, פרננה, פרובינציאה

קאמליה = קא אמר ליד, 18 קביה, 49 קאבס, 68 קרר, 105, 278 קרושא וסיורא, 299, 300

48, 49, 51, 52, 53 קרושה, קוא, שם עוף, 321 ,792 קוווית, 248, 244 300, 322-3 קשילי קדר, קמיפתא, 225 קלא אילן, 333 ,909 קללות, 181 קלונימום ע' אנקולונימום **36** קלש, קומא, שרף אילנות, 222 230, קמאיי, הגאינים הראשונים קמברירגא, ע' מילור-שעכמער קמץ (נקורה), 377 קנר. מין סוקר (בפרסית), 339 קסב ע' קשנא קצוב ע' דבר קצוב 188, 189, 203 קראים, קריאת נביאים וכתובים בשבת, 200-209 קריאת שמע על הממה, 259 קריאת התורה במנחה של יוה"כ, 351; בתצנית 260 צבור, קירואן, 54 קרמין, 324 קרפנשרץ ע' נוכחי התפלות קשבא, 246 קשבא,

ראה, ע' הראינו ראַייה, 53 ראם אלמתיבתה, 69 ראם מתיבה סורא, זך ראש גולה, 83,75-ע' נשיא 2, 8, 54, כתיבתא, ראש (ריש) מיבהא, ראש ישיבה, ראש 59, 69, 71, 214, 236, 239, 326 ראש, ריש כלא, 239, 237, 31, בי" אלוף, ראש סדר. 54, 59, 279 הירוש סיררא, סור, ראש סור, רוש בב ור' יוחנן, 233, 232 רב הלוי, זוו ריב = רב, 379 224, 225, 247, 323, 344 ,ראבה = רגה 221, 253, 254 ראבינא = רבינא רבואתא קרמאי, 68 רבותינו שבגולה, 218 115, 342 רבנן דסיומא, רבנן ראשינים, 221

קושקושי, ענפים, 13

רבח, ע' ירביחי, מרויהין

רוח ע' הרוית

רשלא, רשאלות שם משבע (ערבית), 4 רומי ע' נוסחי התפלות רומאני, שם פרי, 170, 167 רומניא, ע' נוסחי התפוות רעבון, איש לא ידע שבעה, 341 רוץ ע' מריצה רצה, בעמירה, 112, 351 רצה והנחיל לבניהם שבתות למנוחה, מגן לשבה, זב רשות הרבים לשבת, 312 רשימות קצרות מש"ות הגאונים, 17-54

שאל שאילא לעילא, 227, 305 שאלתות ד"ר אחא, 81-353; 13-349 שאמום = שעמום, 282 ושאר במשמעת וגומר, 50 סדר שבועה, 154, 148, שובק? 181, 185 שנרא ,שם צמה, 321, 296 שגל = שנר, 104 42 ,שרך שהואן, 251 שהריאר, 83,75 שובה ע' מפפיר שמא = שמח, 224 אטש שננא, מֶת, 353, ו21 שלום, גאון, 186, 260, 261, 308, 312 שלום, גאון, 316 שמואל ב' חפני, נאון, 290, 191, 59, שמואל אחי פינחס, 112 שמואל הלוי ב"יר סעריה, 272 שמואל, אבי חזקיה, 54, 59 שמואל ורב ארא בר אהבא, 101,94 שמואל ו"ר יוחנן, 232, 233 שמר, 222, 328, 322, שמר, 49, 50, 51, 52, 298, 322 מצדק. שמה = שמא, 256 ,17, שמים ע' הראינו שמעיה בן יצחק ראש גולה, 83, 75, שמירה = שמיר, 279

שמריה, אבי ר' אלחנן, 55, 59 שני כתיבום הבאין כאהר, 84 שנתא, שנונתאי, שם צמה, 321, 296 שתר ע' מושערה

שענמער, ע' מילור-שענמער שקור = סוקאר, 339 שריביה, שם אמורא, 225 שרמום, 205

שרמומין שבירים, 258

19, 20, 22, 26, 55, 57, 61 שרירא גאון, 67, 75, 190, 191, 203, 210, 258, 302,

313, 315 ששנא, אבי ר' עמרם גאון, 326 שותפות ישראל עם ע"כום, 187

תברייתא, שברים (חשבון), 36 תוגרמה, 278 הדמראיי ע' הרמדי מחש, 322 תימן ע' נוסחי התפלות 300, 322 הלא אילן, 239 ? הומאי 306, 307, 319, 328, 329 תלמור, 39, 94, 138, 142, 177 הלמור ארץ ישראל, 218, 259, 271, 306, 314, 316 חלמידי הכמים, 105, 66, תמר ע' מתומרה הנוי=תנאי, 6 מינא = הינח, 357 190, 364, 379 תניא, תנן,

328, 329, 357 תוספות, 48 תענית צבור ע' מפסיר, קריאת התודה 28 תקן,

תוספה, תוספתא, 305, 306 הוספה, תוספה

הרגום, ה"נ, 262, 104, 90, 91, 104, 318 הרגימא, 68

תשעה באב ע' מפשיר, קרושא רסיררא, קריאת

297, 316, 321, 343 הרמרי, תרומסין, 323 תרומה ע' מצות חרנוגלין, חורנגלין הֶרנגוֹלָח, 357, 358 מורת כוהנים, 305, 306, 328, 329 תשובות הגאינים היצאת הרכבי, 8, 250

תרח, אבי אברהכ, 326

תותב, הום הנרבק בראה, 26 תרדא, 105

## ADDITIONS AND CORRECTIONS

P. 1, top. Comp. below, p. 57, n. 4.—P. 1, n. 1. Comp. Dr. Davidson, Parody in Jewish Literature, 21-2. - P. 2, 1, 3. The effigy was first crucified and then burnt, hence the accusation against the Jews that they do it "in contemptu Christianae fidei." Comp. Corpus Juris Civilis, lex 11, Codex Justinianus I, 9, and Cassel in Ersch und Gruber, Encyclopädie, XXVII, 79. We may well assume that on account of this false accusation, the Jews living in Christian countries changed the old custom of burning Haman to that of "knocking."-P. 2, end. This Responsum is identical with that found in Responsa, Mantua, 178, and Harkavy, 173.—P. 3, l. 15, read ורפירשו.—P. 4, l. 6, read וראמרינו.—P. 4, 1. 7. Comp. Wertheimer, שעיר בירוש ר' סעדיה באן, 22 b, where שעיר is explained to have the meaning of ju; some may have put this explanation into the text of the Talmud and therefore the question in our Responsum.—P. 4, l. 18, read החוור.—P. 4, n. 1. Comp. ריטילא and שב"הל in שב"ה,  $I_72=$ ש"ש,  $I_86$ ; for תש' in 'תש' עראן, 62, read ליטרין.—P. 4, n. 9. Comp. Index, s. v. עראן, the above-quoted passage from R. Saadia's Commentary, 'אבות ר נחנ, ed. Schechter, 164, and ה"ל, 12 c.-P. 5, l. 3. Harkavy, אם שם!—P. 5, l. 14, read כבר חתמו.—P. 6, l. 4, read עניין הגם.—. P. 6. l. 5. Harkavy, כי בשביל P. 6, l. 13, read. ומוסר לפניהם. --P. 6, l. 17, read מודעא.—P. 6, l. 18, read הזה.—P. 6, n. 9. Harkavy, גירשה.--P. 6, n. 15, read ראיתנים.--P. 7, l. 9 from below. Comp. Conforte, קורא הדורות, 5 a, ed. Cassel, and below, p. 59, top.—P. 8, ll. 9 and 14, for 106 read 10 b.—P. 8, l. 2 from below. Comp. R. Saadia's Commentary on Berakot, 6 b.—P. 13, n. 16. Add. and גו.-P. 16, l. 22. Comp. Albargeloni's פרוש ס' יצירה, .-P. 16, last line, read הימים P. 16, last line, read הימים.-P. 17, l. 15, read על של P. 18, l. 6, read על של.—P. 20, l. 12, add. authorship of R. Hai is however very doubtful.—P. 20, l. 4 from below. Comp. Pardes, 31 c, where this Responsum is ascribed to R. Zemah.—P. 21, l. 16. Comp. שב"הל, 399.—P. 21, l. 18, read 411, 114 b.-P. 21, l. 25. Comp. vol. I, pp. 8-9 and 47.-P. 22, 1. 30. Comp. Pardes, 21 b-21 c, and Epstein in הנרן, VI, 70.--

P. 23, l. 34. Comp. Dr. Aptowitzer's instructive note on this Responsum in J. Q. R., XVIII, 135-40.—P. 24, l. 30. Comp. below, p. 219.-P. 26, l. 2. The usual spelling אינוניתא is met with below, p. 32, l. 9.—P. 38, n. 3, end. Comp. R. Abraham Ibn Sabba, צרור המור , 97 c (ed. Venice, 1567): ואמרו אם נכנם [מצורע] לבית הכנסת עושין לו מחיצה גבוה י' טפחים ורחבה ד' אמות של ד' אמות נכנס ראשון ויוצא אחרון כדי שיהיה מושבו לבדו ולא יממאו העומדים שם באויר שיש מהפתח עד המחיצה. Ibn Sabba does not give his source for this statement, but we may well assume that he drew on a Geonic writing. Comp. also Horowitz, תוספתא עתיקתא, V, 26.-P. 39, l. 4. 'Aruk, s.v. דפנוה, reads likewise אָר, our texts of the Talmud have דפנוי.-- P. 39, ll. 8 and 15, read ייאוליז.--P. 46, l. 15, read האמורות.--P. 48, l. 5 from below, read Bet ha-Midrash.—P. 48, last line. The מנהג ערבי, given in Berliner-Hoffmanns, Magazin, 1886, 11, has כתר for שחרית.-P. 49, l. 12. That the old Italian ritual knew only כתר can be seen from שב"הל 38.—P. 40, last line. Comp. vol. I, 207 top, where a Geonic Responsum is quoted, according to which the insertion of your in the קדושה had its origin in the religious persecution of the Jews by the Persian king Yesdegerd (about 456). change in the liturgy is also ascribed to a religious persecution by the Persians, comp. below, p. 298, probably that instigated by Yesdegerd. The statement of Samuel al-Maghribi (Monatsschrift, XLII, 123 et seq.) goes back to these Geonic traditions. Attention should be called to the fact that Kalir had before him שמע in the קרושה, as can be seen from his Kedushah for Rosh ha-Shanah in the German Mahzor.-- P. 50, n. 7. Comp. מד' הנעלם, Bereshit, end: שמו כבור שמו ואינו מוחל ואינו מוחל ואינו מוחל על כבור שמו P. 51, l. 2. מעמר is about the same as מעמר which precede ותפלה.—P. 51, l. 11. Concerning this insertion, comp. my note in Z, H. B., IX, 106,—P. 52, l. 12, read אומר P. 52, This statement regarding תקנת שמר seems to contradict the statement on p. 51, l. 2, according to which you was recited but this contradiction disappears if we take here במוסף to have the meaning "in addition."-P. 53, n. 2. Comp. vol. I, 4, n. 1, and R. Moses of Coucy, 20"D, Commandement, 63.—P. 54, 16. Comp. vol. I, 7, n. I, where this Hezekiah is identified as the grandson of R. Tob and great-grandson of R. Paltoi. He was a prominent member of the Pumbeditan Academy and my theory

concerning the title ראש סדר is accordingly untenable, Comp. also the Babylonian R. Asaph, סדר, in R. É. J., LV, 50.— P. 54, bottom, read אלקרי.- P. 55, l. 24. The Spaniard R. Yom-Tob (רים"בא); Gittin, 76) calls R. Moses of Tachau (Bohemia) and in the same way is the German R. Meir of Rothenburg described as ראש ישיבות by the Provencal R. Menahem Meiri in the introduction to his בית הבחירה. On the other hand R. Isaac of Corbeil uses צרפת instead of צרפת in the introduction to his ממ"ק. was the general name applied by the Spaniards and Provencals to any European country except their own, while the Germans and the inhabitants of Northern France applied אשכנן to any European country which was not ספרד or פרוביציה. Even to-day we describe the Jews in Slavic countries as אשכנוים. by which term we distinguish them from the ספרדים.--P. 56, ה"כ. Comp. Responsa, Lyck, 59.--P. 57, l. 1. אלדרנ אלרבע, in Hebrew הרביעי.-P. 57, l. 2. מר רב מרב. P. 58, ll. 11-18; in Hebrew = שתי שאלות אחת מהן; השחת מהן המאכלים ועוד שאלה על דבר ערלה .... ביציאות השבת .... ראובז שמעון בת שמעון.-- P. 58, l. 2 f. below, the text is unintelligible to me and seems to be corrupt. -P. 58, n. 3. Read: 5 a and 44 a.-P. 59, l. 2; in Hebrew=למרב P. 59, l. 4. ושאלה אחרת והיא בר רב.—P. 50, l. 10 הקונטרום החמישי.—P. 60, l. 4 from below, in Hebrew = וצריך לדעת שמי שאין לו שטר ולא קנין. - P. 60, bottom=הקונטרום החמישי.—P. 60, n. 5. Read Responsa.—P. 61, 1. 5=ושאלות אלה לר' דוסא גאוו -P. 61, 1. 6. The Hebrew for would be הספרים or הספרים, but neither of the two makes any sense; perhaps אלפאראסיה Hebrew פרס and comp. Hullin, 61 b.—P. 61, l. 8 = בנות היענה גם כן בערבית.—P. 61, l. 10 על עשיית הציצית -P. 61, l. 12 = חולה שצוה שצוה שצוה.-P. 61, l. 14 = .—P. 61, l. 17 = הקונטרוס הששי-.—P. 65, n. 7. Read: in any other place except Ketubot, 45 a.—P. 67, ll. 1-5 = זהו [רשימה] מהחלק השני; רשימת החלק השלישי ונם הוא קונטרוס אחד , העתקה מכתב ירו של הכהן שמרו צורו [?בתב?].—P. 67, l. 10. This R. Aaron is undoubtedly R. Aaron Sargado, the Gaon of Pumbedita.-P. 69, ו. ו = התשיעי החשיעי - הקונטרוס התשיעי.—P. 69, ll. 3-15 = הישיעי שתי שאלות; על חגבים שנשלקו על ידי נוים והשאלה השניה שבאה על ידי מר רב . . . : צבור שהתפללו ולא היה כה: ביניהם: ראש המקים שנזר [תענית] על הצבור; הראש הזה שנזר נדוי על איש אחד: שליח צבור שברך

במוצאי שבת. The last Responsum deals with the question whether the blessing over the light in the Habdalah ceremony may be recited by the Hazan, the congregation following in silence. Comp. below, p. 258.—P. 69, l. 17. For יגדי read יגדי; in Hebrew = באב בחשעה באנות [בגרים ] בחשעה באב - ראינו – P. 69. ll. 19-23 שרב נחום החזו מברדאו פסק: י"ר של ניסו שחל בשבת מותר: מי שנשבע שלא יקנה שום דבר לעולם (ה') אצלינו בבית הכנסת יש מקום מיוחד comp. Nahmanides. מלחמות, Berakot, VII, end.—P. 70, l. 4, Hebrew = אמרו שבארץ ישראל = P. 70, l. 6 אשה שהיתה מסופקת אם בעלה יכול לא יאכלו סעורת הערב ישמיני בסוף היום. The meaning of the Arabic is very obscure, it may refer either to מעורה המפסקת or to שמיני בעל קרי שישו על משכב נדה: משכב נדה ווב =P. 70, ll. 8-22. בעל קרי ומושבם; אם מותר שהאב [החלוץ או החלוצה] יהיה אחר מה' דיני חליצה: יבם שאינו רוצה לא לחלוץ ולא ליבם: מה שבפי הבריות איז טומאה ממת [נכרי ?]; אם נולד ממזר, לפני כמה אנשים ימולו אותו: מהל ששכח סכיו המילה ביום השבת; נער שלא הגיע לפרקו אם יכול לקבל ולתת מתנות. P. 71, l. 2 = שבעל הלכות גדולות אמר P. 71, l. 4 = האובן התובע את בב' דינרין וחצי .-P. 71, l. 8 שמעון בב' דינרין וחצי .-P. 71, ll. 9-12 הקונטרוס השנים עשר שאלות לרבינו האי שבאו אליו מבצרה; התלמידים ישבו בחרר ראש ישיבת סורא ושנו עמו .-- P. 72, end. Comp. the Responsum by R. Nathan b. Hananiah of Kairwan in אור זרוע, I, 176, and the formula for a Ketubah by R. Hai Gaon in הפסנה, III, 46, 7.— P. 74, l. 15. The Responsum in Responsa, Man., 120, is an extract of that in our Fragment .-- P. 76, end. Comp. 'Ittur, II, 18c, who quotes a Geonic Responsum contradictory to the view given in our Fragment.—P. 81, end. Comp. below, pp. 196-7.—P. 85, top. This Responsum is fully discussed by me in vol. I, pp. 101-3.— P. 85, l. I of the Hebrew. The superscription, אלהרוענבים, is a note by the copyist indicating that he took this Responsum from a quire (= 177), which began with an explanation on Berakot, 44 a, top, הביאו לפניהם, and continued till אכל תאנים וענבים. Our texts of the Mishnah and Talmud, Berakot, l. c., read לפנין, but MS. M has the plural and in a similar passage, Tosefta, Berakot, IV, 8, we have likewise להם : Berakot, 43 b, הביאו לפניהם.-P. 87, l. 11. Comp., however, J. Q. R., XVIII, 402, and XIX, 106, where references are made to a prominent man by the name of R. Aaron, who flourished about this time. - P. 87, end of the English. writer of this letter is perhaps R. Joseph, the opponent of R. Saadia.

It is true R. Sherira in his Letter, 40, 11, informs us that R. Joseph settled in Bozrah, but he may have stayed for a short time in Bagdad.—P. 87, l. 1 of the Hebrew. For הפיך is perhaps to be read אבת.—P. 89, l. 6. Comp. R. Saadia in his commentary, ad loc.-P. 89, 1. 8. This insertion in the Geullah is found in a Genizah Fragment, comp. R. É. J., LIII, 236-P. 80, end. Comp. vol. I, pp. 134-5, where this question concerning the Geüllah is fully discussed .- P. 89, n. 1. Read in the MS .- P. 91, l. 24, read הפורס.—P. 94, l. 20, read Haninah instead of Hananiah.—P. 95, end. The language of this Responsum is rather obscure: may refer to the person as well as the property.—P. 96, l. 10. Comp. above, p. 10, last line.—P. 96, n. R. Sherira in his Letter, and R. Nathan ha-Babli use נשיאה and נשיאה for the exilarch; comp. also above. p. 83. the Chronicle of Ahimaaz, 130, 15, and Hekalot, ed. Wertheimer, 9b. \_P. 98, n. 6. Comp. below, p. 166.\_P. 99, l. 4: "related." -P. 101, l. 16. Comp. Bet Yosef, Hashen Mishpat, 290, 30. P. 102, ll. o and 13, read סכס.-P. 103, l. 6, read משעבר.-P. 103, n. 7, read Dn, and comp. Index, s.v. R. Amram in his Responsum quoted in 'Aruk, s.v. Ide likewise uses in the meaning of ינמי,--P. 106, l. 14, read והמוכר עבר,--P. 106, n. 2. For הם read הם, and comp. addition to p. 103, n. 7.—P. 106, n. 15, read Baba Batra, 94 a.—P. 108, l. 4. Attention should be called to the fact that the benediction has רחיצת ירים and not נמילת ירים: the use of the same expression by the author of the תנא דבי אליה would rather indicate the Geonic time, and not the Mishnic as Friedmann maintains in his introduction, 126.—P. 110, l. 22. R. Saadia in his commentary on Berakot, 22 a, explains דניליות by החים של ובחים של Geonic Responsum in תנ"ק, או, describes בני תורה in the following words: כל דמציין נפשיה בציצית, and this statement scems to corroborate my assumption that the Tallit was not worn generally.-P. 111, l. 19. The text in p. 118, ll. 10-12 can, however, be restored; read מהו למלוג נדיים וטלאים ועופות כשהן בעורותיהן ופהן בכלי ראשון כך ראינו שאסור באבילה . . וכיון דמבשל. The decision of the Gaon agrees with אסורין הן משום איסור חלב ואיסור דם, the opinion given in Shulhan 'Aruk, Yoreh Deah, 68, 10.—P. 111, n. 1. Is ר' ביבוי הלוי ברב הלוי P. 112, l. 15. In ה"נ, 100 this decision is ascribed to R. Paltoi.—P. 112, l. 21. Comp. below, p. 351.—P. 113, l. 15. Perhaps היש שיבה ; comp.

Harkavy, Saadia, 114.—P. 114, l. 3, read השנה.—P. 115, l. 19, read אלהי נשמה.-P. 115, l. 23: יום .-P. 116, l. 14, read יוצר.-P. 116, n. 5. For איננן read איננן.-P. 118, ll. 10-12. Comp. additional note to p. 111, l. 19 .- P. 118, n. 3. Our texts read.-P. 119, ll. 20-21, read מה עשה . . . ועשה נישבין לצור בהן P. 110. l. 25: לאוֹ מֹתחלף "P. 110. l. 26: לאוֹ מֹתחלף " removed."— P. 110, l. 99 : רבינו שבבבל .- P. 131, l. 10 : העמירה.- P. 138, n. Comp., however, Yerushalmi, Peak, VIII, 21 a, according to which יפה is a euphemism for מקולקלת.-P. 141, l. 27, read: pp. 70 (פ"ב). 139 (2"2), 149 (2"5), and comp. Responsa, Mant., 91.—P. 145. 10 end, read; as that found in Responsa, Mant., 130, and also quoted.—P. 145, l. 29. This Responsum is perhaps only a different version of that by R. Nahshon Gaon, quoted by R. Bezalel Ashkenazi in his שמה מקובצת, Ketubot, comp. Müller, Mafteah, 134.— P. 146, l. 9. Comp. also Responsa, Mant., 122; the author is R. Hai.-P. 146, l. 14. This Responsum is found in Responsa, Mant., 226.—P. 147, bottom. A similar symbolic use of a cock is its use as כפרה; comp. R. Solomon ben Adret's Responsa, I, 306.— P. 148, 1.17, read: found in Responsa, Mant., 15, and in. -P. 149, 1.2. This Responsum is identical with that found in Responsa, Mant., 20.—P. 140. l. 12. Our Responsum is shortened from that given in Responsa, Mant., 16.-P. 149, l. 17. This Responsum is found in Responsa, Mant., 17.—P. 152, n. 5. Comp. also Sachs, Beiträge, I, 63, and Grünbaum, Gesammelte Aufsätze, 421-3. - P. 157, 1. 20 read: This Responsum is identical with that by R. Nahshon given in y"v, 43 b, 48, of which 99 a, 22 is perhaps another version.—P. 160, n. 2. Comp. Index, s.v. 57.—P. 167, n. 1. After having written this I found that Mr. A. Epstein has given a similar explanation of the three yods in דיתיהויין, comp. the Hebrew periodical, הכרם, 1887, 87-88.—P. 176, l. 15. Comp. R. Saadia's Commentary on Berakot, note 121.-P. 191, l. 17. Comp. קהלת שלמה, 72 (ז), where the Responsum by R. Sherira and R. Hai concerning כתובת בנין דכרין is referred to.-P. 204, n. 3. Comp. "77, 15, 16.-P. 218, n. 2. In Midrash ha-Gadol I, 709 is אבוחינו corrupted from רבוחינו.—P. 258, l. 20. Comp. also Yalkut Makiri on Mishle, ed. Grünhut (= לקוטים VI, 14a), where the reading is the same as in our Fragment.-P. 290, l. 13, read: we know that the Geonim of Sura, Saadia.—P. 299, l. 11. In the Talmud passage, Sotah, 49 a, סידרא is סידרא is סידרא

ברק הלכה פרק הלכה in opposition to the following אגרות ש"יר אגרות ש"יר, misunderstood the proper meaning of it.—P. 306, l. 4 (note). Comp. also Midrash ha-Gadol, 632 חום החדר ב-P. 307, n. 2. Comp. also החורם על החורה Exod. xii. 30, where ספרי ב-P. 339, l. 18. Perhaps בסיבו is to be read instead of בסיבו comp. p. 283.—P. 343 (XLIII). Comp. Sachs, Beiträge, II, 156-8.—P. 343, l. 18: שמלביש or של המלביש ש.—P. 366, l. 17. Comp. R. Hai, מקח וממכר, 82 a, who has the reading אלו מה ר"ג P. 388, n. 1. The spelling מורנו from which ב- is found in אלוכות ראו is found in אלוכות ראו.





University of California
SOUTHERN REGIONAL LIBRARY FACILITY
305 De Neve Drive - Parking Lot 17 • Box 951388
LOS ANGELES, CALIFORNIA 90095-1388

Return this material to the library from which it was borrowed.

415/02

Form L9-25m-7,'63(D8618s8)444



BM 501.5 G43g v.2

